

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Jest to cyfrowa wersja książki, która przez pokolenia przechowywana byla na bibliotecznych pólkach, zanim zostala troskliwie zeskanowana przez Google w ramach projektu światowej biblioteki sieciowej.

Prawa autorskie do niej zdążyly już wygasnąć i książka stala się częścią powszechnego dziedzictwa. Książka należąca do powszechnego dziedzictwa to książka nigdy nie objęta prawami autorskimi lub do której prawa te wygasły. Zaliczenie książki do powszechnego dziedzictwa zależy od kraju. Książki należące do powszechnego dziedzictwa to nasze wrota do przeszlości. Stanowią nieoceniony dorobek historyczny i kulturowy oraz źródło cennej wiedzy.

Uwagi, notatki i inne zapisy na marginesach, obecne w oryginalnym wolumenie, znajdują się również w tym pliku – przypominając dlugą podróż tej książki od wydawcy do biblioteki, a wreszcie do Ciebie.

### Zasady użytkowania

Google szczyci się wspólpracą z bibliotekami w ramach projektu digitalizacji materialów będących powszechnym dziedzictwem oraz ich upubliczniania. Książki będące takim dziedzictwem stanowią własność publiczną, a my po prostu staramy się je zachować dla przyszłych pokoleń. Niemniej jednak, prace takie są kosztowne. W związku z tym, aby nadal móc dostarczać te materiały, podjęliśmy środki, takie jak np. ograniczenia techniczne zapobiegające automatyzacji zapytań po to, aby zapobiegać nadużyciom ze strony podmiotów komercyjnych.

Prosimy również o:

- Wykorzystywanie tych plików jedynie w celach niekomercyjnych Google Book Search to usługa przeznaczona dla osób prywatnych, prosimy o korzystanie z tych plików jedynie w niekomercyjnych celach prywatnych.
- Nieautomatyzowanie zapytań

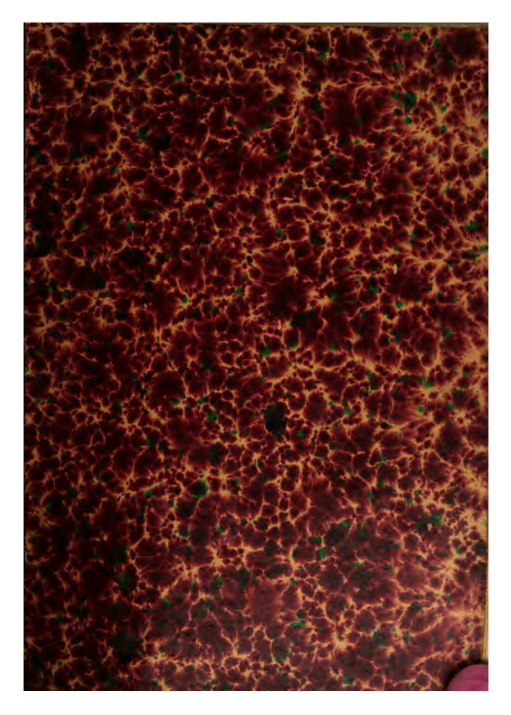
Prosimy o niewysylanie zautomatyzowanych zapytań jakiegokolwiek rodzaju do systemu Google. W przypadku prowadzenia badań nad tlumaczeniami maszynowymi, optycznym rozpoznawaniem znaków lub innymi dziedzinami, w których przydatny jest dostęp do dużych ilości tekstu, prosimy o kontakt z nami. Zachęcamy do korzystania z materialów będących powszechnym dziedzictwem do takich celów. Możemy być w tym pomocni.

- Zachowywanie przypisań
  - Źnak wodny"Google w każdym pliku jest niezbędny do informowania o tym projekcie i ulatwiania znajdowania dodatkowych materialów za pośrednictwem Google Book Search. Prosimy go nie usuwać.
- Przestrzeganie prawa
  - W każdym przypadku użytkownik ponosi odpowiedzialność za zgodność swoich dzialań z prawem. Nie wolno przyjmować, że skoro dana książka zostala uznana za część powszechnego dziedzictwa w Stanach Zjednoczonych, to dzielo to jest w ten sam sposób traktowane w innych krajach. Ochrona praw autorskich do danej książki zależy od przepisów poszczególnych krajów, a my nie możemy ręczyć, czy dany sposób użytkowania którejkolwiek książki jest dozwolony. Prosimy nie przyjmować, że dostępność jakiejkolwiek książki w Google Book Search oznacza, że można jej używać w dowolny sposób, w każdym miejscu świata. Kary za naruszenie praw autorskich mogą być bardzo dotkliwe.

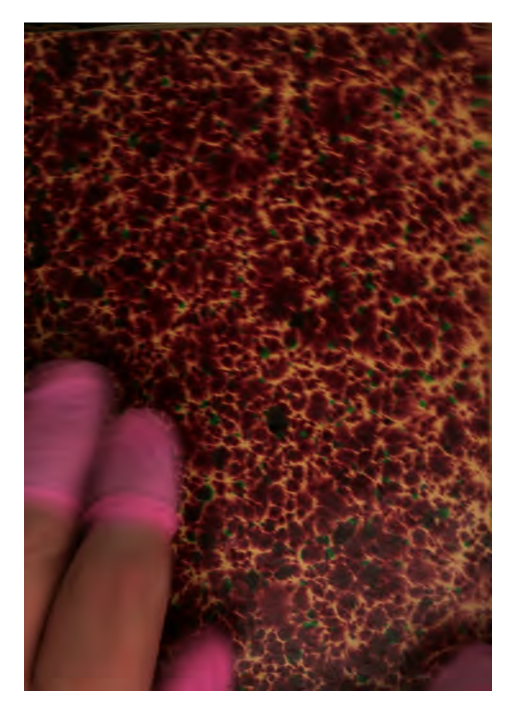
### Informacje o usłudze Google Book Search

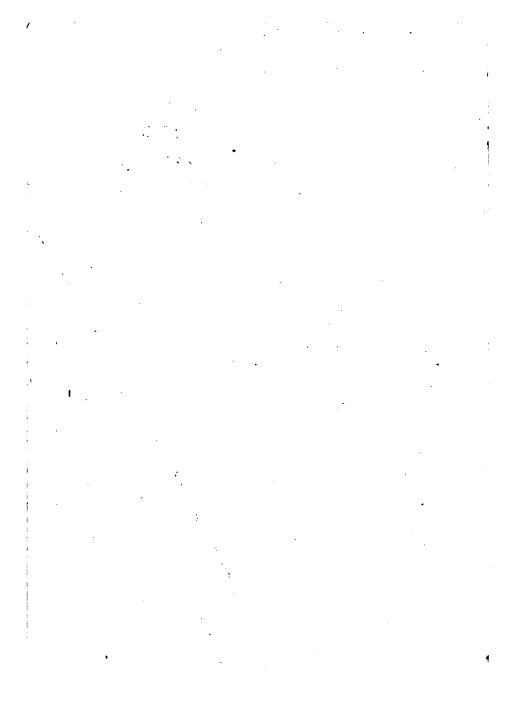
Misją Google jest uporządkowanie światowych zasobów informacji, aby staly się powszechnie dostępne i użyteczne. Google Book Search ulatwia czytelnikom znajdowanie książek z calego świata, a autorom i wydawcom dotarcie do nowych czytelników. Caly tekst tej książki można przeszukiwać w internecie pod adresem http://books.google.com/











N/102



37.5.

77/34

Slav 7106.10.13

NDEA/Slav

HATMARD UNIVERSITY LIBRARY SEC 6 1972

Drukarnia Uniwersytetu Jagiellońskiego pod zarządem J. Filipowskiego.

# N 102,

### STANISŁAW BRZOZOWSKI

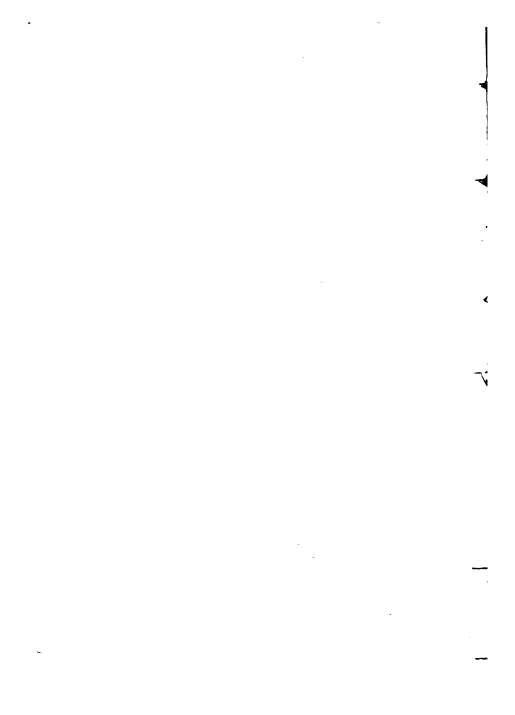
# KULTURA I ŻYCIE.

ZAGADNIENIA SZTUKI I TWÓRCZOŚCI. W WALCE O ŚWIATOPOGLĄD.



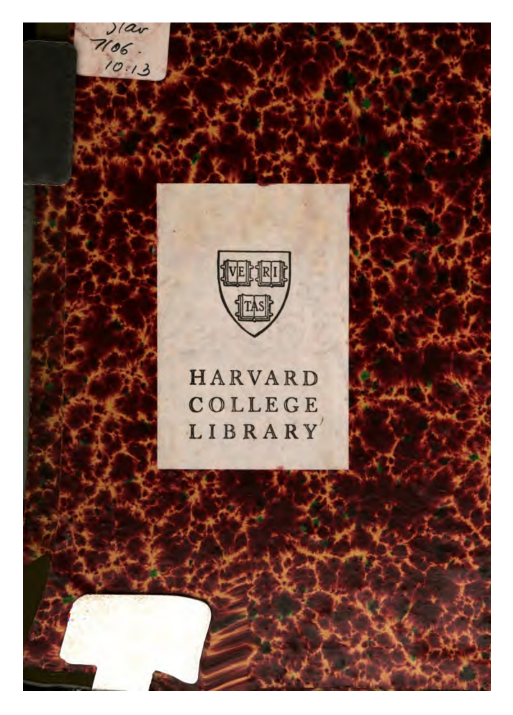


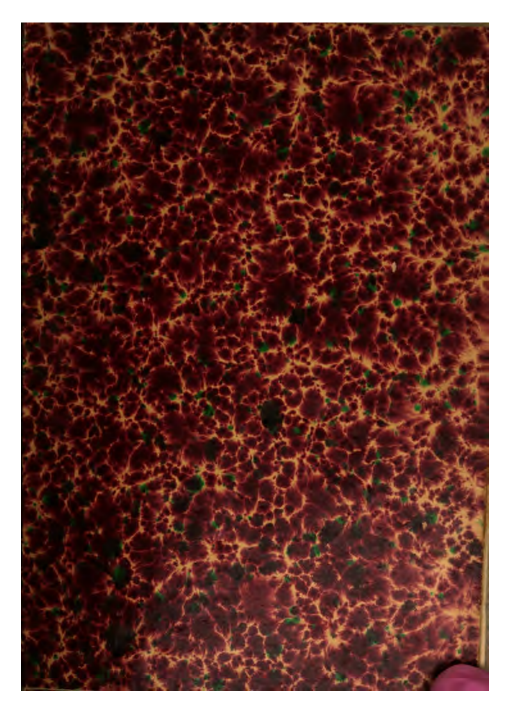
LWÓW, 1907 NAKŁADEM KSIĘGARNI POLSKIEJ B. POŁONIECKIEGO WARSZAWA E. WENDE I SKA.



## SPIS RZECZY.

|                    |      |      |    |     |     |     |     |      |     |     |    |     |    | Str. |
|--------------------|------|------|----|-----|-----|-----|-----|------|-----|-----|----|-----|----|------|
| Kultura i życie .  |      |      |    |     |     |     |     |      |     |     |    |     |    | 1    |
| Zaga               | dnie | enia | 8  | ztu | ki  | i t | wó  | rcz  | zoá | ci. |    |     |    |      |
| Medyceusze         |      |      |    |     |     |     |     |      |     |     |    |     |    | 23   |
| W odpowiedzi na p  | rot  | est  |    |     |     |     |     |      |     |     |    |     |    | 32   |
| Miriam             |      |      |    |     |     |     |     |      |     |     |    |     |    | 41   |
| Antoni Czechow.    |      |      |    |     |     |     |     |      |     |     |    |     |    | 87   |
| Leopold Staff .    |      |      |    |     |     |     |     |      |     |     |    |     |    | 122  |
| Cypryan Norwid     |      |      |    |     |     |     |     |      |     |     |    |     |    | 159  |
| Nad grobem Ibsen   | a.   |      |    |     |     |     |     |      |     |     |    |     |    | 183  |
| Koniec legendy .   |      |      |    |     |     |     |     |      |     |     |    |     |    | 195  |
| W                  | / w  | alce | 0  | ś   | wie | to  | pog | ıla, | d.  |     |    |     |    |      |
| Katarakty          |      |      |    |     |     |     | •   | •    |     |     |    |     |    | 207  |
| Kant               |      |      |    |     |     |     |     |      |     |     |    |     |    | 220  |
| Etyka Spencera .   |      |      |    |     |     |     |     |      |     |     |    |     |    | 234  |
| Monistyczne pojmo  |      |      |    |     |     |     |     | ofi  | a k | ry  | ty | czr | ıa | 257  |
| Drogi i zadania no | woo  | zes  | ne | j f | ilo | zof | ii  |      |     |     |    | •   |    | 376  |
| Psychologia i zaga | dnie | nie  | w  | ar  | toś | ci  |     |      |     |     |    |     |    | 401  |





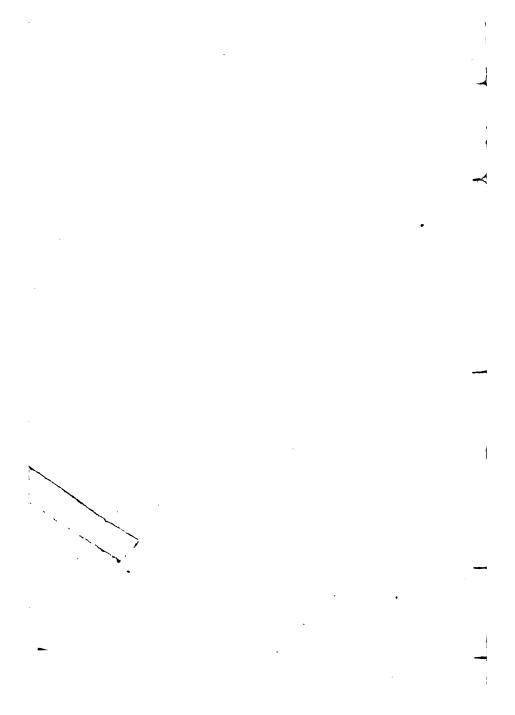
. ٠, . . 1 ·'. 5

N 102



37.5.

77/34



# N 102,

## STANISŁAW BRZOZOWSKI

# KULTURA I ŻYCIE.

ZAGADNIENIA SZTUKI I TWÓRCZOŚCI.

W WALCE O ŚWIATOPOGLĄD..





LWÓW, 1907 NAKŁADEM KSIĘGARNI POLSKIEJ B. POŁONIECKIEGO WARSZAWA E, WENDE I SKA. dnianie tego za pomocą cytat z pierwszych prac Marksa, w których wyraził on swoje stanowisko wobec Feuerbacha Bruno Bauera lub Maksa Stirnera zaprowadziło by mnie tu zbyt daleko. Odkładam wiec do innej sposobności te niezmiernie interesującą i ważną historyczną stronę sprawy, a tu podkreślam, że jeżeli Marks i Engels zaliczali cały dotychczasowy rozwój ludności – do t. zw. przeddziejów (Vorgeschichte) to w tem właśnie znaczeniu, że właściwe dzieje rozpoczną się wtedy, gdy po zawładnięciu ekonomizmem i reintegracyi rozpocznie się właściwa, swobodna, samowładna twórczość ludzkości. Materyalizm ekonomiczny nie dowierza bezinteresowności idej i ideałów. Pora bezinteresowności tej nie przyszła jeszcze: ludzkość nie dojrzała do niej. Prawdziwe, swobodne, bezinteresowne życie i tworzenie ludzkości rozpocząć się może dopiero po jej ekonomicznem wyzwoleniu. Fakty tego rodzaju, o jakich mówiłem wskazują, że w przeobrażeniach i prądach, nurtujących w nowoczesnych społeczeństwach europejskich, idzie nie tylko o przesunięcie centru ciężkości interesów czysto ekonomicznych, lecz o wyzwolenie rwących się dożycia i twórczości sił. Wszystko to nieuprzedzonemu czytelnikowi może wydać się zbytecznem, gdyż oczywistem i zrozumiałem samo przez się.

Mnie jednak idzie tu właśnie o powiązanie tej oczywistości z teoryą, o wyzyskanie jej przeciwko powstającej przez zacieśnienie i zesztywnienie wielkiej myśli doktrynie. Idzie mi więc o to, żeby przypomnieć tę aksyomatyczną, truistyczną pra-

wdę, że człowiek nie po to żyje, aby się utrzymać przy życiu, i że przekształcenia ekonomiczne, o które idzie, mają na celu właśnie zniesienie stanu rzeczy w ten sposób zacieśniającego istnienie najliczniejszej części ludności. Idzie mi o stwierdzenie tej prawdy, że człowiek i twórczość to równoznaczniki, że człowiek, walcząc dziś o swoje interesy, walczy właściwie o możność stania się bezinteresownym, a więc życia miłością, sztuką, sobą, przyrodą. Idzie mi o to, ażeby stwierdzić, że kto przypuszcza, iż wszystko to jest tylko odbiciem się interesów i walk ekonomicznych, ten chyba umyślnie zamyka oczy na historyę, ten człowieka nie zna i właściwie pomniejsza go tak, że wszystkim dzisiejszym walkom odbiera właściwy cel i znaczenie. Możnaby powiedzieć, że cała dotychczasowa historya ludzkości i kultury była szeregiem prób zorganizowania bezinteresownego życia ludzkiego. Jeżeli upadły i rozwiały się kultura odrodzenia, kultura katolicyzmu i rycerstwa hiszpańskiego, kultura odrodzenia, kultura dworów francuska i XVII wieku, kultura szlachecka polska, to dlatego, że wszystkie opierały się na złudzeniu, że reprezentują one całkowitą wyzwolona ludzkość: wszystkie opierały się na wyzwoleniu cząstkowem, wyzwoleniu jednych, opartem na niewolnictwie i wyzysku innych. Wyniesionym ponad ekonomizm był francuski honnêtehomme przedstawiciel kultury, lecz byt chłopa opisuje La-Bruyere w terminach czysto zoologicznych. Wypływa ztad dorywczość, efemeryczność i po-

wierzchowność tego rodzaju kultur. Człowiek, aby mógł tworzyć, musi sie czuć w pewnem znaczeniu pierwszym, musi się czuć początkiem, źródłem własnej swej twórczości; inaczej będzie mu zbywało na powadze; musi mieć wiarę, że w dziele jego idzie mu o dzieło, że jest ono dzielem rzeczywiście. Kultura oparta na wyzwoleniu czastkowem, ma w sobie samej warunki i czynniki swej nietrwałości, rozkładu i upadku. Cząstkowość jej wyzwolenia zmusza ją do nieustannego spozierania ku tym, poza nawiasem jej pozostającym silom, które mogłyby zburzyć jej założenia i premisy. Dzięki temu, że jest wyzwoleniem cząstkowem, musi być odporna wobec dalszych przejawów swobody, mogłaby to być bowiem swoboda zwrócona przeciwko niej: staje się więc konserwatywna i konwencyonalną. Twórczość zostaje ograniczona do ustawicznie powtarzającego się nakładania na nią konwencyi. Zrazu konwencya ta leży na linii twórczości wielu dusz, które szukając własnej prawdy, własnego piękna, milują to właśnie, co przez konwencye te jest objętem. Jest niewątpliwa rzecza, że w obrębie każdej czastkowej kultury są momenty takiej subjektywnej przynajmnajmniej, nie objektywnej bezinteresowności. Bez tej subjektywnej bezinteresowności nie może zresztą powstać nie cennego. Na śmieszność przeto naraził by się, ten jak to nie dawno wytknęło jedno z marksowskich czasopism niemieckich, Fr. Mehringowi, ktoby chciał np. Leonarda da Vinci, Szekspira, Böcklina lub Göthego albo Mickiewicza wydedukować z ekonomicznych interesów i warunków. Ba - nie uda się to nawet wobec całego Hegla lub Kanta albo J. de Maistre'a, pomimo niewatpliwie apologietycznego charakteru ich działalności. Bo są dwa momenty w każdej cząstkowej kulturze, po pierwsze cząstkowość, po drugie wyzwolenie, to, co jest wyzwolonem od ekonomizmu w człowieku czy ludziach, przez daną kulturę objętych. Pierwsza uwarunkowana i dająca się wydedukować z interesu strona ich działalności, druga — ich bezinteresowna twórczość. Można i należy wprawdzie zaznaczyć, że i ta bezinteresowna twórczość jest twórczością pewnego określonego typu ludzkości, wydobywa na jaw cechy, uwarunkowane przez strukturę ekonomiczną danego społeczeństwa. Jest to słuszne; lecz pomiedzy dwoma temi rodzajami ekonomicznego uwarunkowania, które nazwałbym apologetyzmem ekonomicznych interesów i reprezentantywnością ekonomicznej struktury, zachodzą ważne różnice, następnie zaś w samej reprezentanty wności zachodzą liczne stopniowania, wreszcie niewątpliwą jest rzeczą, że i tak pojęte nawet uwarunkowanie ekonomiczne nie da się rozciagnąć na całego człowieka, pozostaje wreszcie pewne irreductibile quid, ezesto (Szekspir, Mickiewicz, Słowacki i t. p.) bardzo znaczne i właśnie rozstrzygające o trwałem znaczeniu danych tworów kultury. Nawet w opartej na cząstkowem wyzwoleniu kulturze jest coś wyzwolonego istotnie. Kultura cząstkowa żyje dotąd, póki w jej obrębie

twórczość bezinteresowna jest możliwa. Nastaje jednak taki moment, gdy coraz bardziej uwidocznia się fakt ograniczających konwencyj, które przez to samo przestają być traktowane poważnie, kultura jest zawsze dziełem swobodnej twórczości. Gdy ta twórczość zostaje skrępowana, zamiera ona. Wszelki dogmatyzm kończy i musi kończyć samobójstwem. Zagładza się on. Wynika to z samej natury jego. Swoboda niezupełna staje się brakiem wszelkiej swobody. Kultury cząstkowe mra na swa cząstkowość. Kultura i swoboda to równoznaczniki. Dopiero w swobodzie, w bezinteresownem tworzeniu poznaje człowiek siebie, przyrodę, sztukę, myśl. Póki walczy o swe utrzymanie, wszystko jest dlań środkiem lub przeszkoda, nic nie ma własnego znaczenia, wszystko ma znaczenie dla niego. Dopiero człowiek wyzwolony i w miare jak jest wyzwolony od ekonomizmu, może wejść w stosunek z sobą, przyrodą. Wystawiając jako hasło prawo do próżnowania, czas nasz po episyersku sformulował prawo do twórczości, do swobody.

Kultura cząstkowa powstaje tam, gdzie pewna grnpa ludzi odzyskuje dające swobodę twórczości wyzwolenie od ekonomizmu. Gdy powstaje taka kultura i rozkwita, rozkwita dusza ludzka, przyroda, Bóg. Trwa to jednak niedługo. Groźny cień powleka to wszystko, rzecz dziwna, nazywa się tak samo, jak to, co to wszystko powołało do życia: — swoboda. Teraz kultura staje się tradycyą, a jednocześnie — obłudą, zwyczajem, a jednocześnie cynizmem, sztywnością dogmatu — a jedno-

cześnie ironią. Wszystkie rzeczy wyczerpują się w niej. Ludzie tracą stosunek do wszystkiego; zaczynają się czuć drwiącemi ze swych początków dalszemi ciągami. Te epoki zmierzchu i przejścia bywają bardzo dziwne. Obok szczątków kultury zamierającej spotyka się na każdym kroku zaczątki swobody, która tę kulturę burzy, bo była przez nią nieobjęta. Obraz komplikuje się przez to jeszcze, że wyrwany z obrębu kultury własnej i utraciwszy w nia wiarę, utraciwszy pierwiastkowość stosunków swych do wszystkich wartości stworzonych lub domagających się realizacyi, człowiek zaczyna tułać się po wszelkich kulturach jakie kiedykolwiek istniały. Każda epoka upadku jest zarazem epoka współistnienia obok siebie nawet w jednej duszy - stylów, wiar, mniemań. Stopień siły i szczerości bywa różny. Niewątpliwie zdarzają się wypadki głębiej sięgających powinowactw duchowych, łączących nas z jakiemiś obcemi kulturami. Powinowactwa te mogą być cząstkowe, nie rozciągać się na całą duszę. Czesto, nie znajdując żadnego związku pomiędzy treścią własnej duszy a epoką własną, uwiedzeni pewnem powierzchownem pokrewieństwem tej treści z kulturą obcą, tworzymy ją sobie z własnych tęsknot. Grecya była dla nas zawsze krajem uprzywilejowanym. Goethe uciekał do niej przed niemieckiem filisterstwe, przed niemiecką pachnącą kawą, niemiecką pralnią i pieluszkami cuchnącą gemütlichkeit, uciekał do niej przed niemcem w samym sobie. Ją ukochał Hölderlyn cała płomiennościa swojego nieszcześcia,

swojego osamotnienia wśród swoich, swojego obłędu. Lecz wszystkim tym miłościom zbywa czegoś własnego, centru ciężkości, powagi. Gdy są bardzo szczere - trawi je gorączka, w innych wypadkach staja się sceptyczną wędrówką. Człowiek staje sie Anatolem France'm, kolekcyonerem, przechadzającym się po przez wieki, z któremi łączy go poszukująca własnej siedziby niewiara, i pomniejsza wszystko swoim znudzonym i wmówionym sceptycyzmem. Naokoło dyletanta wszystko staje się dyletanta godnemm i bibelocieje. Postacie i dusze France'a mogłyby zawsze umieścić sie na gablotce. Powstaja wreszcie inne kombinacye. Odczuty zostaje jako coś niezwykłego własny brak stosunków, powstaje szacowanie nieokreśloności, w której przeświadczenie, że istnieją w nas i obok nas nie poznane i nie wyzwolone przez żadną kulturę siły, łączy się z poczuciem, że warunki, w obrębie których się żyło, straciły moc. Mistycyzm twórczy łączy się z mistycyzmem zwątpienia. Nie potrzebuję dodawać, że nasza kultura współczesna znajduje się właśnie w tym stanie, który tu charakteryzuję. Pomieszały sie szczatki wszelkich kultur i zarodki nieskończenie różnorodnych i bogatych możliwości. U nas stan ten komplikuje sie jeszcze przez to, że żadnej z tych kuliur, z których pyłki i atomy krążą w powietrzu, nie przeżyliśmy porządnie, że z wieloma zaznajamiamy się dopiero w tym ich spulweryzowanym stanie rozkładu, bez związku z ich przeszłością, a wiec bez jakiejkolwiekbądź możliwości glębszego

zrozumienia. Stan duszy zaś, towarzyszący schyłkowi każdej cząstkowej kultury, a cóż dopiero kultury, która nigdy pełnego rozwoju i samodzielności nie zaznała, jak to ma miejsce z tą, która u nas dogorywa, nie może sprzyjać krytycznemu sprawdzaniu wartości. Mówilem, iż każda kultura cząstkowa kończy na absolutnej niemożności wierzenia we własne wartości, normy, konwencye, na których sie opierała. Tam jednak, gdzie kultura ta niegdyś była krystalizacyą duchową o dobitnych i określonych zarysach, sama niewiara, samo zwatpienie dziedziczą coś z tej określoności. Nawyknienia meskiej, czującej grunt pod soba i jasno przed sobą widzącej pracy kulturalnej udzielają sie samym wytworom rozkładu tej kultury. Sam sceptycyzm ma tam jeszcze przez czas pewien przynajmniej - coś krzepkiego, Im mniej samodzielną, bogatą była sama kultura, tem jałowszym, bezsilniejszym, ohydniejszym jest jej rozkład. Kultura współczesna wyzwolonego mieszczaństwa nie dosięgła nigdzie tego stopnia całkowitości, jaki wytworzył feodalizm lub choćby nawet oświecony absolutyzm i dworactwo. Właściwie nie była to wcale kultura, lecz coś przejściowego. Siła jej leżała w krytycyzmie, w stosunku do kultur, wcześniejszych okresów. Myśliciele, którzy, jak Saint-Simon lub Comte, uważali okres burżuazyjny w rozwoju kulturalnym Europy za par excellence krytyczny, mieli niewatpliwie słuszność. Być może, przypisać to należy temu, że sama natura tego okresu, sama natura burżuazyi, jako klasy, nie

sprzyjała powstawaniu tej subjektywnej choćby bezinteresowności, jaka jest cecha zasadnicza wszelkiej twórczości kulturalnej. Cząstkowość wyzwolenia, jego materyalny substrat musiały tu być uświadomione z konieczności o wiele prędzej, niż to miało miejsce w poprzednich próbach stworzenia cząstkowej kultury; po pierwsze dlatego, że prawdziwa natura stosunku leżała bliżej powierzchni i strony zainteresowane stykały się ze soba w sposób o wiele bezpośredniejszy i mniej możliwości pozostawiający dla powstania jakichkolwiekbądź iluzyj, po drugie zaś dlatego, że ta sama broń krytyczna, jaką skierowywała burżuazya przeciwko klasom i stosunkom historycznym, poprzedzającym ją – musiały z natury rzeczy zwrócić się przeciwko niej. Burżuazyi też zabrakło szczególniej prędko dobrej wiary, bez której powstanie kultury jest niemożliwe. Miała ona dech krótki. Od początku towarzyszyły jej zjawiska kulturalne, wyprzedzające ją nawet wtedy, gdy opierały się na stosunkach, poprzedzających ją. Romantycy np. – uważani – co w formie ogólnej i ryczałtowej jest naiwnym symplicyzmem, uragającym złożoności zjawisk psychologiczno-kulturalnych - za przedstawicieli rozkładającego się, umierającego feodalizmu, pośród gruzów swojej przeszłości, pośród teraźniejszości obcej im i wrogiej - dochodzili (Mickiewicz, Słowacki, Byron, Shelley itd.) do tworzenia w sobie typu człowieka i życia, zdającego się należeć dziś jeszcze do przyszłości, dziś jeszcze nieprzezwyciężonego. To samo

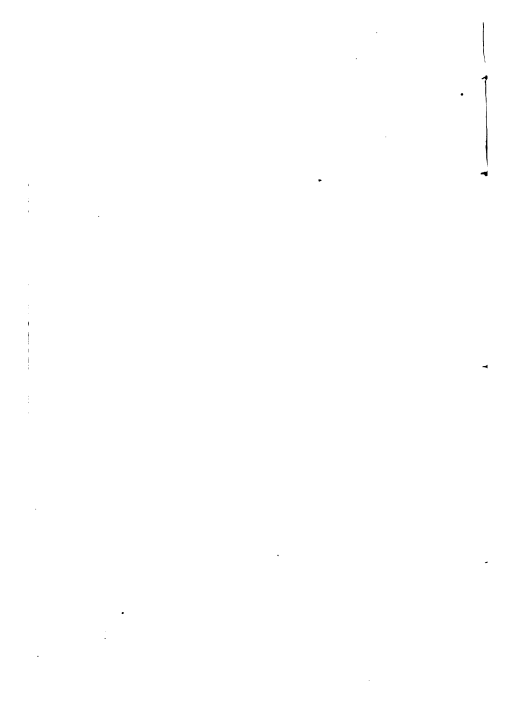
zjawisko spostrzegamy na wszystkich polach. -W sztuce reprezentował burżuazye naturalizm, a raczej ten odcień w nim, który polegał na odtwarzaniu rzeczywistości bez wiary w jej piękno i wartość. Brak godności jest cechą zasadniczą mieszczaństwa od czasu, gdy stało się klasą dominującą. Brak godności jest też cechą tego, co nazywamy naszą kulturą. To też nigdy zwatpienie schylku nie było tak zupełne i pozbawione nadziei. Znudzenie i znużenie jest tak wielkie, że wszelka myśl o zmartwychpowstaniu byłaby nie do uwierzenia dla samych umierających. Feodalizm do dziś dnia ma swoich idealizatorów, swoich laudatores temporis acti. Burżuazya zdaje się czuć wstret i obrzydzenie do samej siebie. Après nous le déluge jest jej haslem. Wszystko zostało tak zabagnione, że wszelka nadzieja wydaje się niemożliwą. Literatura i glębsza twórczość współczesna są w zasadniczym charakterze swym ujawnianiem problematów nierozwiązalnych. Jeżeliby ktoś wziął samą twórczość artystyczną współczesną za wskazanie, to nie potrzebowałby wiedzieć nic o ludzkości współczesnej, aby dojść do przekonania, że musi tu nastąpić zasadniczy jakiś przełom, że życie musi zmienić się zasadniczo, że muszą wystąpić nowe sily, gdyź inaczej życie stanie się niemożliwością. Cynizmem żyć długo niepodobna. Literatura zaś i sztuka - te wskaźniczki sumienia, tam, gdzie nie potepiaja i nie rozpaczaja, są cyniczne.

Cynizm, sceptycyzm niemocy, nieuświadomione przeświadczenie, że człowiek jest chybionym eks-

perymentem, a więc, że zatem »już tylko nastrój« •już tylko styl — maska« •już tylko paradoks« oto sa wykladniki nowej epoki. Na zachodzie towarzyszy im przynajmniej głębsze uświadomienie, a co za tem idzie przynajmniej ta dziwnie na szczytach swych kusząca -- beauté de la décadence. U nas z natury rzeczy wiecej naiwności i tragizmu. Oddzielne dusze i przebiegi twórcze straszliwie, o całe piekła głębsze, ale ogólny poziom, mięsza w jedno nieporadność niemowlęctwa z niedolęstwem starości: wszystko zlewa się w jakiś glęboko upokarzający bełkot, w jakieś majaczenia, którym gorączka nawet nie może odjąć beztreściwości i szarzyzny. Zamiast kultury wspomnienia o kilku usiłowaniach nawiązania do obcego watku — a zarazem oddzielne wybłyski tragizmem swym i powagą duchową przewyższające całą europejską twórczość, prócz rosyjskiej, która jest głębsza, krwawsza, lecz za to bez owych orlich rzutów w kraj zwyciestwa. O ogólnej atmosferze, o ogólnem uzdolnieniu kulturalnem rozstrzyga atoli przeciętność, ta zaś jest rozpaczliwa. Rozbraja naiwnością, a zarazem upokarza. Wyobraźcie sobie ludzi, dla których kultura była Rodziewiczówna, a Sienkiewicz już wyrafinowaniem, i wyobraźcie sobie, czem będzie dekadencya, zwatpienie, sceptycyzm tych ludzi, którzy niczego nie zaznali, nie przeżyli. Są to żaki, powstrzymane w rozwoju. I im to przypada odegranie roli posepnego ducha pustyni i zniszczenia. Jeżeli polski »modernizm« będzie miał historyka, niechże on przedewszystkiem weźmie po Nowaczyńskim - i to nie odtwórcy wielkich kultur i stylów - lecz wprost autorze Facecyi i Małpiego zwierciadła pióro w spadku. Inaczej tej historyi pisać niepodobna. W kwestyi sztuki, psychologii artystycznej rzeczy u nas stoją tak: - przedstawiciele dotychczasowej myśli stracili zaufanie do siebie najzupełniej słusznie; z bojaźliwą skwapliwością, aby się tylko nie skompromitować oddają głos »młodszym rzeczoznawcom«. Ci mocno czują tylko jedno przeświadczenie, że wszystko przeżyło się, rozpadło, że życie jest czcze, że już tylko sztuka, a w samej tej sztuce nie mają żadnego innego sprawdzianu prócz własnej młodzieńczej i młodzieńczo naiwnej duszy, zaskoczonej przez zwątpienie chociaż zwątpić nie miała o czem. Nie zostało im w duszach tradycyi — jak wygląda męski stosunek do czegokolwiek bądź nie czują żadnych sprawdzianów, żadnych rozpoznań, nawet świadomości własnego zwątpienia, gdyż, nie przeciwstawiając się niczemu, do samowiedzy nie doszli. Są oddani więc na pastwę własnego sentymentu, włada nimi własne słowo, frazes, przypadek stylowy. Pociąga ich wszystko i na jedną chwilę przynajmniej zyskuje moc nad niemi. To nazywają oni swemi przeżyciami. Są sympatyczni, gdyż mają niewatpliwie najlepsze chęci i nic nie są winni temu, że czystość serc i niezamąconość dusz (niestety też i intelektów), - godne filareckich piosnek kazał im los wiazać z Beaudelaire'owskiemi kwiatami grzechu. Wymykają się z pod wszelkich kwalifikacyi. Kultura i życie.

Są to ofiary sentymentu i frazesu, wydzielające z natury rzeczy tylko sentyment i frazes. Niewatpliwie jednak reprezentują oni przeciętny typ współczesnej polskiej umysłowości. Rys zasadniczy: nieodpowiedzialność, brak meskości, rezygnacya bezwiedna z rzeczywistości. Z natury rzeczy sfera uprzywilejowana, w której działają tego rodzaju umysły jest krytyka. Krytyka ich nie jest ani poznawaniem ani czynnem przeciwstawieniem się. Jeżeli mówie o tem, to dlatego, że uważam to za znamienne i ważne. Zgadzam się, że dzięki przeciętnemu tonowi rozpraw o kulturze, stała się ona w pojęcia ogółu czemś rozciągliwem, jak frazes niedoświadczonego pisarza, który pisząc nie tyle wyraża to. co myśli, ile raczej dewiaduje się z napisanego, co pomyśleć się daje. Pomimo to jednak sądzę, że dowiodłem już 1-o że taki a nie inny stan rzeczy jest dziś u nas zupełnie zrozumiały i naturalny, 2-e że świadczy on o zbliżaniu się końca a co zatem idzie początku, 3-cie że roztrząsania kulturalne dziś są niezmiernie ważne, gdyż zbliża się pora kultury całkowitej opartej na całkowitem wyzwoleniu. Przyszłość przedstawia się. A. Franc'eom i Bellamy'm jako produkcya i używanie. Nic wiecei. Perpetum mobile uregulowane. jak zegarek. Otóż nieprawda. Przyszłość, jak przeszłość i teraźniejszość, będzie walcząca i tworząca, lub nie bedzie jej wcale. Człowiek zacznie dopiero naprawdę tworzyć i rozwijać swe siły: namiętności spoteżnieja. Powstanie szczerość niedostępna dla nas. Zniknie niwelująca moc troski o byt. Siła bezinteresownych entuzyazmów przekroczy miarę nam znaną. Ludzie będą przeżywali przekraczające wszelkie wyobrażenia nasze swą glębią tragedye czysto metafizyczne. Wstrzasać niemi beda groźne konflikty i antagonizmy ideowe. Wszystko to będzie wspaniałe, potężne i tragiczne. Te tajemnice, o których dziś marzy się tylko mistykom staną się treścią ludzkiego życia. Nie kreślę tu utopii ani obrazu przyszłości, nie daję żadnych przewidywań ani przepowiedni, prócz tego pewnika, że istota człowieka jest twórcza, jest glęboka, że wydarcie jej z pod władzy wyrównywującego ekonomizmu bedzie niestychanem poglębieniem duszy. Już idzie czas, gdy kwestye kultury, kwestye ducha, będą najważniejszemi - dlatego z jednej strony stać nas powinno na meskie, pełne powagi i tragizmu ich traktowanie, z drugiej zaś pamiętać, że jeżeli wierzy się w przyjście nowego świata, to wierzyć się musi, ze gdzieś drga już dziś i świata tego dusza, że w czystej ideowości dzisiejszej, w jej konfliktach najgłębszych, w najtajniejszych nawarstwieniach współczesnej twórczości żyje już ona ze swemi zagadnieniami. Głębsze od wszelkich ujawnionych głębi, szersze i bardziej tajemnicze jest życie. Nie mierzmy go tylko swem znużeniem i nudą. Będzie ono większe od naszych przewidywań. Nie skazujmy więc wielkości w sobie na role nieziszczalnych marzeń.

Czerwiec 1905.



Zagadnienia sztuki i twórczości.



## Medyceusze.

Sceptycy powatpiewają o ich istnieniu, przypuszczają, że do szczętu już wymarła rasa ludzi, którzy, jak ów pancerny papież, umieli za drzwi wyrzucić purpurata-kardynała, lub rozwalić okutym kijem bawoli leb, obciążonego wielkowiekowa przeszłością feodalnego barbarzyństwa magnata, za jedno lekkomyślne słówko o którymś z tych, kogo nazywali »swemi artystami«. Dziś szlachetna krew naszych karmazynów uderza im do głowy wtedy już tylko, gdy chodzi o jakiegoś zwycięskiego derbistę, albo jakąś Mańkowską, Scholcównę lub Sanssouci. Winną tu jest oczywiście - jak to orzekł najkompetentniejszy w tym względzie u nas sędzia, hermezyjski mag i hierofant, kodyfikujący w kanony ezoterycznej estetyki - wymagania i postulaty wyrafinowanej impotencyi, demokratyzacya naszych niwelatorskich i zniwelowanych czasów urodzonych z ojca Napoleona i matki Gilotyny, winna jest francuska rewolucya - patronka i pramacierz tych wszystkich, których nazywa ów nieco przebaroczkowany prorok w swej, ułożonej w kształt bizantyńskiej mozajki, z cytat

woskowo martwej i hieratycznie sztywnej, całkiem demokratycznie już, niby nie nasmarowane koło wołyńskiego wozu, poskrzypującej, prozie — »wrogami sztuki«.

Wielką jest wymowa faktów, streszczających w jednym, mieszczącym się w kilku wierszach dziennikarskiej wzmianki, przykładzie, wszystko to, czego nie zdołają wypowiedzieć nigdy najuroczystsze kazania i najbardziej eufuistyczne inwektywy.

...Znana powszechnie ze swej dobroczynności, urodzona z hr. Motłochów baronowa Filcufilska, dowiedziawszy się o krytycznem położeniu przebywającego obecnie w Paryżu artysty malarza NN zajęła się sprzedażą jego obrazków i osiągniętą stąd kwotę (od 25 aż do 500 rubli) złożyła na ręce redaktora Warszawskiej Spluwaczki, z prośbą, ażeby ten wysoce renesansowy fakt zapisany został na szpaltach tego pisma ku pamięci wieków i pognębieniu kosmopolitycznych sankiulotów.

Niepodobna zaprzeczyć. Jest w tem styl, jest to jeden z tych faits caractèristiques, z jakich Hipolit Taine i Jakób Burkhard układali swoje dziejowe obrazy.

Nawet dobre, nawet impresyonistyczne, nawet >dekadenckie - symbolistyczne, nawet porubcze obrazy można kupić, sprzedać na jakimś raucie przy pomocy arystokratycznej karoty, jeżeli artysta jest suchotnikiem, konającym z nędzy, paralitykiem, rakowatym, bliźnięciem siamskiem lub czemś podobnem.

Dlaczego Podkowińskiemu nie przyszło do głowy kazać sobie amputować nogę, rękę, albo oślepnąć? Kalece wybaczonoby nawet »Szał«, wybaczonoby nawet geniusz, rozsprzedanoby 100 biletów — po 10 złotych sztuka — na jego »obrazki« i osiągniętą kwotę wręczonoby mu uroczyście wśród tryumfalnych okrzyków i modlitewnych uwielbień naszych kulturalnych dzienników, redagowanych przez zblazowanych snobów, spekulujących na wyszynku skandalu i sensacyi karczmarzy lub tabetycznie dystyngowanych kaznodziejów estetycznego manchesteryzmu.

Oh, ten arystokratyczny gest naszych błękitnokrwistych przywódców narodu, jakże odbija on na tle naszego plebeuszowskiego szarego życia.

Hrabia Kocio de Pustogłowa Sus Minor raczył zamówić portret swój, swojego konia i swojej utrzymanki u znanego w szerokich kołach, zarówno z obrazów swych, jak i ze sztuki znakomitego naśladowania szczekania ogarów i tokowania cietrzewi, malarza-portrecisty.

Rzeźbiarz, którego dzieło otrzymało złoty medal na wystawie paryskiej, został zaproszony na kawalerskie przyjęcie do księcia X. Y. i ku ogólnemu zadowoleniu odtańczył cake-walk w orginalnym stroju, sprowadzonym umyślnie z Nowo Zelandyi

A jednocześnie jakiś tam reklamowany przez Witkiewicza Siedlecki zbiera przez całe życie, odejmując sobie chleb od ust, skąpiąc na wszystkiem, prawdziwie królewską kolekcyę reprodukcyi dzieł sztuki wszystkich epok i krajów.

Jakżeż mesquin, burgeois — prawda? Jak w tem niema żadnej swobody, rozmachu, z krwią dziedziczonej jedynie dezinwoltury, jakaż różnica pomiędzy tym zaślepionym na wszystko, co nie jest jakąś tam reprodukcyą, bo nawet nie oryginałem sknerą, a królewiątkiem kresowem, które umie po pijanemu cisnąć w twarz swojemu — pomimo pasożytnictwa utalentowanemu i w wolnych od nędznie płaconego błaznowania chwilach, zajmującemu się malarstwem — wesołkowi — zmięty banknot, a następnie użyć w ten sposób nabyty obraz za cel do popisów strzelniczych.

Jakież zaiste królewskie Pathos der Distanz. Tu człowiek życie wkłada w ciułanie reprodukcyi, kopii, odbijanych nieraz w wielce demokratycznych setkach i tysiącach egzemplarzy — a z drugiej strony bez wahania rozstrzeliwa się oryginał, coś jedynego, coś, co nie będzie istnieć gdy je ja — blondynowa bestya — urękawiczniony nadczłowiek zniszczę dla zadowolenia swego momentalnego bonpleziru.

U nas tylko nauczycielki i studenci, buchalterzy, felczerzy, kopiści, korespondenci, subjekci traktują sztukę jako coś poważnego, umieją zastawić zegarek w lombardzie, wyrzec się obiadu (oh, mój Boże — co za sankiulotyczne, bezczelne plebejuszowskie zestawienie) ażeby zobaczyć nową sztukę Przybyszewskiego, kupić sobie nowy tom Żeromskiego, Reymonta, zawiesić nad biurkiem reprodukcyę Böcklina lub litografię Rivier'a. Arystokratyczna elita, bardziej panuje nad swoimi nerwami i popędami, urządza sobie, zamiast rautu, abona-

mentowe przedstawienie w Rozmaitościach i dopuszcza do swojego towarzystwa Fredrę, (bądź co bądź był to hrabia, chociaż pospolitował się i poniżał aż do pisania tych tam komedyjek).

Nie można jednak grać nieustannie Fredry, czem więc wypełnić dziesięć wieczorów?

— Lubowski, Zalewski — bąka ktoś nieśmiałym głosem propozycyę.

Fi donc w naszem towarzystwie?

- Ależ nie rozumiem, któż mówi o towarzystwie, podczas obiadów przecież obecna jest też słuba, lokaje, marszałek dworu, a nikt w tem nie widzi nie dziwnego.
- Dobrze więc. Ale trzeba uważać, aby zawsze ci *messieurs les ecrivailleurs* byli dobrze tresowani.

I urządza się dziesięciowieczorowa farsa zaznajamiania przywódców narodu z jego dobrze tresowaną literaturą.

- O cóż więc idzie? Czy znowu skarga na nędzę artystów, na obojętność arystokracyi i sfer majętnych?
- Oh, bynajmniej. Te ubolewania pozostawiamy reprezentantom tresowanej lub tęskniącej za tresura sztuki.

Gdy jakiś pisarz skarży się na nędzę — w formie mniej lub więcej bezpośredniej, wydaje mi się zawsze, że czytam ogłoszenie: Sumienie do wynajęcia lub na sprzedaż, dla stałych klijentów rabat!

Tu idzie o pewne fakty.

Sztuka i literatura, nauka nie powstają w dro-

dze jakiejś generatio spontanea. Spiritus flat ubi vult — głosi przysłowie. Jest to tylko konwencyonalne kłamstwo. W świecie ludzkim, rzeczywistym, wszystko jest zdobywane czyjąś pracą i czyjemś poświęceniem. Duch, rozwój duchowy, kultura są to rzeczy kosztowne, i ktoś musi pokrywać ich koszty. Nie spadają one z nieba, lecz wyrastają z ziemi. Czyjąż więc dzieje się to sprawą?

Powiedziałem już. Kulturę naszą dźwiga dziś inteligentny proletaryat, dźwigają ci, którzy każdy grosz oddany na sztukę, lub wieczór, zaoszczędzić muszą na najbardziej palących potrzebach.

Ci to ludzie, którzy umieją chodzić w dziurawych butach, a kupić książkę, sprawiają, że nie dziczejemy. Oni to, ci nędzarze ukochali od początku, podtrzymali krwawemi wysiłkami i narzucili obojętnemu, obłudnemu i tchórzliwemu ogółowi, który kulturę i każdy jej prawdziwy postęp przyjmuje — o ile nie przynosi ona bezpośrednich korzyści materyalnych, jako smutny fakt dokonany, nad którym można ubolewać, lecz z którym niestety trzeba się liczyć — Żeromskiego, Przybyszewskiego, Kasprowicza, Wyspiańskiego, Kisielewskiego, Nowaczyńskiego, Malczewskiego, Stanisławskieho, Ruszczyca, Krzyżanowskiego, Biegasa, Dunikowskiego — oni to stanowią 3/4 abonentów arystokratycznej Chimery. I tak jest wszędzie.

Nie w salonach pierwszego piętra, lecz w mansardach znaleźć można dzieła takich arystokratów, jak Viliers de l'Isle Adam, Gobineau lub Nietzsche, a nawet podobno jedynie u »bezwyznaniowców« znaleže można dzieła takich katolików, jak Leon Bloy lub Hello.

U nas jaśnie wielmożni i jaśnie oświeceni państwo czytują najczęściej Gypa, Ohneta, Bourgeta, lub też nic zgoła, ich nauczycielki i niżsi oficyaliści Żeromskiego, Staffa, Danilowskiego i t. d., leśniczowie i ekonomowie Orzeszkową, Prusa, a nawet ich lokaje i stangreci Trylogię...

Takie jest ustopniowanie kultury i uczestnictwa w życiu duchowem narodu.

Przytem dla Bartłomieja Szczygła — Trylogia jest źródłem żywych przyjemności, dla jakiejś nauczycielki, nie dopuszczonej do stołu przy gościach — każda nowa książka jest rozszerzeniem istotnego, starannie pielęgnowanego we własnem wnętrzu prawdziwie ludzkiego życia, wobec którego całe codzienne bytowanie jest tylko nieodzownem materyalnem podłożem.

Bo tu jest słowo zagadki.

Kto mówi Sztuka — mówi: Człowiek, kto mówi prawa sztuki — mówi prawa pełnego ludzkiego życia.

Nasi medyceusze — to tłumy istot, z dniem każdym czujących się bardziej ludźmi, nasi medyceusze to stający się i rodzący w bezimiennych masach — Człowiek.

»Człowiek«? — powiada hrabina Mops Wygrzewalska — nie słyszałam o takiej rodzinie.

Tego niema w Niesieckim.

— To można powiedzieć o lokaju, ale nie o kimś z towarzystwa...

- Człowiek proszę państwa to sankiulotyczna fikcya — szepleni hrabia Kocio. To wymyślił Darwin. Człowiek przydomku Sapiens — urodzony z małpy...
- Ja zawsze myślałam, że to jest quelque chose de malpropre, powiada baronowa Filcufilska. Pamiętaj, Guciu zwraca się do synka abyś nie był nigdy człowiekiem.

Soyez tranquile, maman...

Wolno nam już dziś żartować w ten sposób. Ród nowoczesnych, prawdziwych, bezimiennych Medyceuszów — medyceuszów, których hasłem rodowem i jedyną godnością jest człowiek, rozrasta się i potężnieje coraz bardziej.

Sprawy sztuki związane są najściślej z tym rozwojem i wzrostem.

Gdy my artyści i pisarze walczymy o sztukę, to walczymy o treść duchową dla budzących się do życia tłumów — o słowo żywiące, którem prócz chleba żyje człowiek. Być człowiekiem t. j. myśleć, czuć bezinteresownie i rozwijać się, jest to jeszcze w naszych czasach zbytek. Nasi bezimienni medyceusze są luksusowym produktem naszego społeczeństwa, czemś ekscepcyonalnem. Trzeba by się stali nie wyjątkiem maltretowanym i zbłąkanym lecz prawidłem.

Niema walki o sztukę — bez walki o człowieka, jak niema wrogów sztuki innych prócz tych, któ-

rzy są wrogami »Człowieka«. Co prawda, niektórzy z nich nazywają się przyjaciółmi sztuki, lecz jest to albo maska i nieuczciwość, albo naiwność i nieporozumienie.

Sztuki nie kochają ci, co ją uważają za zbytek i eksces, lecz ci, komu jest ona prawdziwą potrzebą.

Istotą sztuki jest życie spotęgowane i najbardziej ludzkie. Ten tylko kocha twórczo sztukę, czyja miłość dla niej jest miłością dla człowieka, i zawartych w nim możliwości i bogactw.

Nie można wywalczyć dla sztuki żadnych praw, jeżeli się nie wywalczy dla ludzi możliwości być ludźmi w jak najwyższem i najpełniejszem znaczeniu.

Walka o sztukę — to walka o prawa ludzkie, o treść życia ludzkiego, o człowieczeństwo.

Et tout le reste est de la littèrature.

Czerwiec 1904.

# W odpowiedzi na protest.

Wenn du ob einer Geistesthat
So von der Mitwelt wirst gechmäht,
Dass selbst der Freund, der Kamerad
Dir schaudernd aus dem Wege geht,
Dann hoch den Haupt und hoch den Sinn!
Und lache der gelahrten Hernn,
Denn über alles hoch dahin
Geht leuchtend deines Geistes Stern.\*)
D. Fr. Strauss.

W numerze 33-cim Tygodnika Ilustrowanego ukazał się, jako artykuł nadesłany następujący protest:

W jednym z ostatnich N-rów Głosu zjawił się artykuł p. Czepiela, napastujący Miriama i Chimerę w sposób, pozbawiony cech polemiki ideowej i oparty jedynie na płaskich konceptach. Przeciwko podobnym traktowaniom Miriama i jego pisma protestujemy jak najkategoryczniej.

<sup>\*)</sup> Gdy za jakieś dzieło ducha odwróci się od ciebie świat współczesny, gdy nawet przyjaciele i towarzysze odsuwają się od ciebie i wymijają, do góry wtedy myśl i głowę, i śmiej się z »uczonych panów«, gdyż wysoko ponad wszystkiem wznosi się, świecąc, gwiazda twego ducha.

(Podpisano): Wacław Berent, Artur Górski, Jan Kasprowicz, Jan Lemański, Wł. St. Reymont, Stanisław Wyrzykowski, Stefan Żeromski.

Protest?

O nie! To bojownicze, duchem walki, buntu, swobody krytycznej przepojone słowo nie licuje tu z istotnym stanem rzeczy.

Siedmiu pisarzy, przeświadczonych w znacznej mierze zasadnie i słusznie o spiżowem brzmieniu swoich nazwisk, ogłasza z niezawodnem przekonaniem, że słowa ich zostaną powtórzone przez najpoczytniejsze organy naszej prasy, w piśmie, popularnem i poczytnem protest swój, przeciwko artykułowi, wydrukowanemu w organie postępowym i nieznającym kompromisów, przeciwko artykułowi, napisanemu przez człowieka w literaturze polskiej prawie zupełnie odosobnionego i liczącego tylu niemal nieprzyjaciół, zdobytych w piśmienniczej walce, ile napisał artykułów.

Protest? O nie!

To tryumfalne *Habemus papam!* zwiastowane przez kilku prawdziwych i rzekomych purpuratów słowa polskiego, to przedewszystkiem i nadewszystko anathema na heretyka.

Wiem, że Miram uważa się za pewnego rodzaju poète maudit, za jednego z tych, wiecznym i niezmiennym losem których jest zapoznanie.

Złudzenie to udzielić się mogło i udzieliło zapewne pisarzom, którzy wystąpili w jego obronie.

Złudzenie to zburzyć należy.

W literaturze współczesnej Miriam jest nie Kultura i życie. »poetą wyklętym«, nie »tschandalą« znienawidzonym i pogardzonym, nie Viliers de l'Isle Adamem i nie Nietzschem, lecz czemś tak ukochanem i umiłowanem przez mieszczańską filisterję kultury, jak drogą była niegdyś sercu kolekcjonera-holendra kosztowna i rzadka cybulka tulipanowa, lub jak drogim jest nowoczesnemu parweniuszowi, pamiętającemu jeszcze czasy jadania cynową łyżką ze wspólnej miski — stary i kosztowny serwis z sewrskiej porcelany!

Nie należy się dać wprowadzić w błąd, gdy od czasu do czasu słyszeć się dają w organach naszej prasy utyskiwania na »egzotyczność«, »niezrozumiałość lub arystokratyzm duchowy Chimery. Tak lubi wyrzekać wzbogacony fabrykant lub gieldziarz na »bezużyteczność« swej galerji obrazów lub przepysznych koni rasowych, jakie utrzymuje w swej stajni. W obydwóch wypadkach jedno i to samo rozkoszne poczucie: oto już stać mnie na rzeczy drogie, rzadkie, których używać nie umiem, a które przecież posiadam. W tej niezrozumiałości i niedostępności tkwi właśnie cały urok; zlewają się tu i stapiają uczucia najbardziej charakterystyczne dla tej w istocie swej już pośredniej, przejściowej duszy mieszczańskiej. Gdyby parwenjusz materialny lub duchowy nie czuł pomiędzy sobą a tem, co posiada, żadnego przedziału, posiadanie nie sprawiałoby mu jednej setnej części tej rozkoszy, jaką odczuwa. Współczesna dusza mieszczańska jest to przedewszystkiem dusza, nie mająca szacunku dla samej siebie; wszystko, co stoi z nią na jednym i tym samym poziomie, staje się przez to samo w jej oczach godnem lekceważenia. Parwenjusz ceni tylko to, co go maltretuje. Szczytem jego rozkoszy jest czuć władzę swą nad tem, co mu imponuje, a pomimo to jest wobec niego bezsilne. Arystokratyczna niemoc, pełna wyrafinowania bezsiła - oto są jego bożki i bożyszcza. W tem, że współczesna popularna prasa polska nienawidziła Życia, redagowanego przez Przybyszewskiego, a po krótkiem wahaniu jawnie faworyzuje Chimerę, wypowiadają się najglębsze i najbardziej zasadnicze instynkty nowoczesnego mieszczaństwa. Tem, co odstraszało w Życiu, były nie modernizm, nie nowa sztuka, lecz rozmach. siła, patos, energja rozpaczy, egzaltacya, z jakiemi sie one w niem wypowiadały. Tem, co pociaga w Chimerze, jest hieratyczna impotencya, jest uznanie bezczynności i niezdolności do czynu za symbol i symptomat wyższości duchowej, jest zrozumienie swobody nie jako wzrastającego panowania nad światem, lecz jako ucieczki z niego. Uczynić dusze wyższe - bezsilnemi, wszczepić w nie przekonanie, że bezczynność i niemoc stanowią istotę ich wyższości, znaczy to unicestwić niebezpieczeństwo, jakiem zagraża każdemu status quo geniusz lub talent, znaczy to unieszkodliwić sztukę, uczynić z niej przyjemną i bezpieczną ucieczkę, sprawić, że to, co piorunem, ciążącym nad głowami, być mogło, staje się niewinną i pożyteczną siłą, wprawiająca w ruch przyrządy do masażu nerwowego. Nie należy sądzić, że współczesna psyche mieszczańska jest nawskroś prozaiczna: lubi ona też i ceni marzenia, szczególniej dziś, gdy z dniem każdym widnokregi rzeczywiste zachmurzają się coraz bardziej. Pragnie ona tylko, aby były to marzenia bezpieczne, zdezinfekowane że tak powiem, oczyszczone z tego wszystkiego, co staćby sie mogło zarodkiem czynu, przekształcającego rzeczywistość. Trzeba, aby raz na zawsze zniesiony był wszelki związek pomiedzy krainą marzeń a krainą rzeczywistości, pomiędzy błoniami ideału, na którvch rośnie die blaue Blume, a sfera żvcia z jego bankami, fabrykami, strejkami, prawami o asekuracyi robotniczej etc. etc. Trzeba, aby przeciwstawność, niewspółwymierność tych dwóch światów podniesione zostały do godności zasady. To też si Miriam n'existait pas, il faudrait l'inventer.

Jest doprawdy niezaprzeczalna, choć pełna goryczy logika w tem, ze nikt z tych, którzy dziś podpisali się pod ogłoszonym w Tygodniku Ilustrowanym »protestem«, nie odezwał się, gdy cała nasza prasa znęcała się nad prawdziwym »poetą wyklętym« naszych czasów — Stanisławem Przybyszewskim, lub gdy Głos prowadził w obronie nowej sztnki podjętą zrazu walkę z Henrykiem Sienkiewiczem i tem wszystkiem, co się poza nazwiskiem jego ukrywało.

Wtedy ci najkategoryczniej protestujący dziś artyści milczeli, i wyczekiwali z ironicznemi półuśmieszkami na ustach; słabość, brak gruntu pod nogami, szczerego stosunku do życia przybierali w maskę taniego sceptycyzmu, arystokratycznie wytwornej rezerwy.

Oh! La tristesse de tout cela!

Z przyczyn, pokrewnych tym, jakie uczyniły z Miriama w oczach współczesnej obywatelskiej naszej prasy zjawisko dodatnie, stał się on drogim i niezbędnym owybrańcom naszego ogółu — artystom polskim .

Najtragiczniejszym i najgłębszym wyrazem stanu duszy współczesnego artysty polskiego jest »Wyzwolenie«Wyspiańskiego. Tu z krwawą wstrząsającą szczerością wypowiedział się ból człowieka, który czuje, że ideał jego niema egzekutywy nad życiem, że słowo jego jest słowem poety tylko, nie proroka i wieszcza.

Jest to rzecz najistotniejsza.

Każdy artysta polski, należący z urodzenia lub wychowania i wykształcenia do tych warstw społecznych, z których rekrutowała się i rekrutuje przeważnie nasza inteligencya, musiał napotkać na swej drodze w tej lnb innej formie stan duszy, najsilniejszym dotychczasowym wyrazem którego jest »Wyzwolenie«.

Jednym wydawać się zaczęło życie nudnem, nużącem i bezużytecznem, inni widzieli w niem nonsens ironiczny i złośliwy, inni jeszcze otchłań grozy i przerażenia, inni bohaterstwo bezcelowe, pełne rozpaczliwego samozaparcia i tłumionej w sercu tęsknoty, skazane na jałową zgubę, na zatratę bezowocną i okrutną. Jednem słowem, dla najgłębszych ludzi epoki życie utraciło swe zna-

czenie i jeden po drugim intonować zaczęli poeci posępne hymny »ginącemu światu«.

Nie zadawał sobie pytania nikt, czy to, co ginącym światem się wydaje, nie jest końcem tylko l przeżyciem się pewnego ukształtowania duszy luezkiej, czy nie byłoby słuszniej zamiast świat ginący wypisać jako hasło: »ginąca psyche mieszczańska«! Nikt nie usiłował zbadać, czy w nowoczesnej sztuce naszej obok tej ginącej rozkładającej się duszy szlacheckiej i mieszczańskiej nie ukazują się już pierwiastki innej, nowej duszy, do której należy przyszłość i życie, czy to, co wydaje się męką beznadziejną, położeniem rozpaczliwem, bez wyjścia, nie jest bólem porodu, tęsknotą oczekiwania, pełnem trwogi i wątpliwości przeczuciem?

Niewątpliwie, jedną z najtrudniejszych, najkrwawszych rzeczy jest takie odrodzenie i takie odbudowanie własnej duszy, o jakie tu chodzi. Zasadniczym i niezbędnym warunkiem zaś możliwości takiego odrodzenia jest czynny stosunek do własnej duszy, jest zrozumienie, że próżnia i pustka, jaką ujrzała dusza nowoczesna naokoło siebie i w sobie, stać się może dla niej źródłem nowej mocy, jeżeli zrozumie ją ona, jako zagadnienie. Dusze nowoczesne napotkały na drodze swej alternatywę: zginąć albo przywrócić, odzyskać, stworzyć na nowo taki stosunek do świata, aby on i nasza działalność w nim miały znów wartość, cel i znaczenie.

Jedynie przez rozwiązanie sprzeczności, tkwią-

cych w duszy własnej i czyniących z niej i ze świata niezrozumiały i przerażający chaos, uczynić można znów świat ładem, materyałem, w którym realizuje człowiek ideały swoje i wartości. Trzeba więć przedsięwziąć energiczną i konsekwentną pracę duchową, trzeba zmagać się ze wszystkiemi sprzecznościami i zagadnieniami, dążąc do prawdy i jedności, na której oprzeć się można. Droga ta prowadzi więc poprzez rzeczywistość i wszystkie zawarte w niej konflikty. Zdawałoby się, że przed artystą nowoczesnym jest tylko ta jedna droga, że pozostaje mu tylko ona, albo zguba.

I tu rozpoczyna się rola Miriama.

On potrafił dokonać prawdziwego odwrócenia wartości: uczynił słabość — mocą i siłę — słabością.

Nauczył artystów polskich, że swoboda jest to swoboda od świata, a nie zaś swobodne nim władanie, zwiastował im dobrą nowinę, że swobodę tę posiadają lub posiadać mogą oni już dziś, byle tylko zrozumieli, że polega ona na odwróceniu się od wszystkich zadań, jakie rzeczywistość nam przed oczy stawia.

Ponieważ świat niema sensu, wszystko może mieć sens.

Ponieważ niema prawdy, prawdą może być i jest wszystko.

Miriam nauczył artystów naszych żyć nicością i bawić się nią.

Uczynił ze sztuki bezpłodne i nieobowiązujące marzenie i nazwał to zaprzeczenie wszelkiego bytu—absolutem. Zawładnął wszystkiemi słowami i pojęciami, przez myśl świata wytworzonemi, i znieprawił je, zbliżając się do nich bez wiary. Odebrał wartość wszelkim słowom, jakie wymawiał, tak, że gdy przeszły przez usta jego, stawały się puste i kłamliwe.

Dusze współczesnych swoich ślepemi uczynił na ich zadania i ich przeznaczenie i nazwał przeznaczeniem ich i zadaniem ich niemoc.

Wszelka sztuka powstaje z życia i zmagania się z jego żywemi, nieustannie zmieniającemi się zadaniami. Miriam oderwał sztukę od życia i skazał ją na manieryzm. Manierę nazwał pięknem, duszą sztuki.

Wzamian za to wszystko zwolnił dusze artystów polskich od ciążących na nich zagadnień i zadań i przeniewierstwo to nazwał głębokością.

Artyści zaś uczynili go tabu i nietykalność jego ogłosili za dogmat.

Sierpień 1904.

## Miriam.

### FRAGMENT DYALOGU.

A. Jedna rzecz mnie w tobie razi i nigdy zapewne razić nie przestanie: zaczynasz zawsze od początku. Mówisz i piszesz tak, jak gdyby wszystko było w zawieszeniu, dopóki ty nie przyjdziesz, nie rozpoznasz każdej rzeczy i sądu o niej nie wydasz. To czyni z każdego twojego zdania i z każdego twojego słowa - kipiący chaos. Wierzaj mi, że jest to bolesne. Powiedziałbym więcej: w naiwności swojej jest to nieprzyzwoite. Pomiędzy nami, a każdem słowem naszem i każdym gestem powinien być dystans. Powinniśmy panować nad wszystkiem i niczemu się nie oddawać. Dlatego boska jest rzeczą forma. Wybieramy ją sobie, lecz, gdyśmy się już na tej lub innej zatrzymali,—ona panuje nad nami, oslania nas. Jest to jedyna rzecz dostojna. Myśl zawsze przedewszystkiem o formie: ona niech będzie tem, co cię przejmuje, wzrusza i unosi! Jedyny to jest rodzaj nieściągającego śmieszności wzruszenia – mówię tu oczywiście, na razie tylko o sztuce, chociaż - ale passons... W tej tyłko postaci patos jest czemś wytwornem. Ktoś tam powiedział: styl to człowiek. Ohydne to jest kłamstwo, jedna z najniebezpieczniejszych maksym, jakie znam. Zawiera w sobie apologię duchowego nierządu. Czyni wytwór żywiołu z tego, co jest dziełem samowładnej prawodawczej myśli. Pomiędzy każdem wzruszeniem twojem, każdą miłością i każdą nienawiścią, każdym zachwytem i każdą pogardą, a odbiciem się ich i wyrazem w słowie i czynie, powinna leżeć myśl o stylu.

- B. Tak, tak. Tylko... Pewne epoki mają styl, a inne myślą o stylu.
- A. Och... tak. Dajmy i temu pokój. Cytujesz mi Nietzschego: »Każda epoka dotychczasowa miała swój smak, my zaś mamy zmysł historyczny«. Takich rzeczy nie należy mówić zbyt często. Właściwie nie powinno się o nich mówić wcale. Jest to już meskineryą naszych czasów, że radzi zawsze jesteśmy oddać rzecz samą za możność jej roztrzasania. Myśl jest parweniuszka: nie powinno się jej dopuszczać tam, gdzie niezbędnym jest takt i poczucie odległości. Zbywa jej na zmyśle gry, co chwila mąci konwencye... Nieprzyzwoitą jest rzecza mówić nieustannie o tem, co jest konieczne, u wprost już licha – widzieć w konieczności – nieszczęście. Wszystko tu zależy od wyboru. Trzeba umieć we wszystkiem doszukać się pogody. Niema rzeczy, która nie mogłaby się stać źródłem dumy i szczęścia. Trzeba tylko zająć wobec każdej odpowiednie stanowisko. To zaś już jest wyłącznie naszą rzeczą: — jesteśmy wolni.

- B. Bajecznie dużo masz w sobie rezygnacyi.
- A. O, mylisz się. Ja nie rezygnuję z niczego. Quand même postanowiłem zachować jasność i swobode.
  - B. Wyboru postaci i rodzaju nicości...
- A. Znów jedno z twych miłych powiedzeń, a nadomiar absurd. Jak może mieć formy to, czego niema? Gdzie jest wybór i możność wyboru, tam jest życie...
- B. Ach. Zapewniam, że się mylisz. Tajemnica Proteusza na tem właśnie polegała, że nie istniał on wcale: on sie tylko wydawał. Swoboda wyboru!... To nieokreśloność tylko. Tylko nicość jest względem wszystkiego wolna i wobec wszystkich forma obojetna. Nie jest się niczem, więc może się być wszystkiem: - co za swoboda, moc! Jaki temat do nieustannych snów o potedze... Bajeczną jest ta nasza współczesna maskarada: umieliśmy z jednego słówka »nic« uczynić — cały język; i słuchającym istotnie się wydaje, że mają do czynienia z mową bogatą i wielokształtną. I jak prędko, jak prędko rezygnujecie wy wszyscy. Jak prędko uznajecie samych siebie, za coś »jednego z wielu«, za jeden z tułających się w odmętach nicości przypadków. Dla siebie samych we właściwem wnętrzu nie zjawiskiem nawet już jesteście, lecz epifenomenem. Gra fal. niezmiennie i nieustannie płynących tworzy jedną za drugą mieniace się w słońcu bańki. Jakie wyzwolenie jest dla was w tej myśli. Jest ona już w was, zanim jeszcze myśleć się nauczycie. Cały rozwój wasz,

to tylko jej dojrzewanie. Macie w sobie coś fantastycznego: jesteście widziadłami, pragnącemi wmówić w samych siebie, że są życiem. Niema w was nic z tego, co prawdziwe uczucie życia, jego wykładnik, patos bytu stanowi: z przeświadczenia o swej niepodlegającej żadnym regułom i prawidłom jedyności: »Jestem«. To, co jest, czuje się zawsze jedynem, z niczem niewspółwymiernem, innogatunkowem od wszystkiego, ma w sobie przekonanie, że nie może odstąpić od siebie, od żadnej rzeczy, która ma w sobie. Nic nie wie o formie, gdyż jest treścia rodzącą z siebie kształty. Potega jest tu zawsze określoną potęgą. Siła ma tu indywidualne oblicze i imie. Nowoczesności to przypadło w udziale za symbol mocy — uznać klowna, przebierającego pomiędzy maskami. Tylko taki, od wewnątrz zrodzony kształt, o którym się nie wie, lecz którym się jest, jest prawym i wszystko inne jest szminką i maską. Od pewnego już czasu przyglądam się ludziom, którzy mnie otaczają, z glębokiem zdumieniem. Od wczesnego dzieciństwa doznawałem wrażenia, że wszyscy kryją się z czemś przede mną, że to, co widzę z ich życia i wiem o niem, jest sobie czemś powierzchownem, zewnetrznem, a właściwy sens tkwi w tym skrzętnie ukrywanym sekrecie. Lecz lata szły, i raz po raz przekonywałem się, że żadnego niema. I rósł pomiędzy mną a ludźmi jakiś przedział. Och!... Mówi się dużo o samotności, lecz wierzaj mi, prawdziwa samotność rośnie, rozwija się sama. Rodzimy ja z siebie, nie wiedząc, co na świat wydamy,

aż wreszcie, stanie przed nami, otuli w swe skrzydła i w głąb duszy zajrzy smutnemi oczyma, najpiękniejszemi z oczu, jakie w snach swych widzą poeci. Z pośród tych, co mówią wiele o samotności, większość nie zna jej, pragnęłaby tylko z nią cudzołożyć. Nie mówmy tu o tem. Nie pojmuję was. Przyjmujecie wszyscy samych siebie, jako fakt i przechodzicie nad tem uznaniem do porządku dziennego. Sądzicie że, aby żyć, dość się jest urodzić. Nie znaną jest wam tesknota, za powtórnemi — narodzinami z myśli. Samemu sobie stać się pytaniem i na pytanie to odpowiedzią! Z poczatku widząc wasz spokój, ton stanowczy i nakazujący, myślałem, że macie do tego prawo i przystępowałem do was z niewypowiedzianym szacunkiem... Dziś...

- A. Coś istotnie, istotnie jest to prawdą, co mówisz o tym szacunku swoim.
- B. Tak. Głęboką prawdą. Gdym spotykał człowieka spokojnego myślałem: >on wie«; inaczej spokojnymby być nie mógł. Wie, a zatem będzie moim mistrzem.
- A. Więc to było to! Zawsze też zdawało mi się, że jesteś wobec każdego człowieka, o którym mówisz lub piszesz, nieszczery, lub też aż do śmieszności naiwny. Myślałem, że stawiasz ludzi zbyt wysoko po to tylko, aby ukazać, że do wysokości tej nie dorośli.
- B. Stosowałem do wszystkich jedyną miarę, normalną, jaką znam. Miarę człowieka, który się urodził nietylko z matki, lecz i z myśli własnej.

- A. I jakiej że wiedzy szukałeś u ludzi?
- B. Jedynej, która prawo do życia i spokoju daje. Znajomości prawdy bezwzględnej, całkowitej i poczucia swojego z nią związku. Kto gruntu tej wiedzy pod sobą niema, temu nie wolno na niczem się zatrzymywać, niczego przyjmować. Ty mówisz o formie. Ale czy zadałeś sobie pytanie, kto ma prawo mieć formę wogóle i co znaczy mieć do tego prawo? Forma to kres. Jest odstępstwem, tchórzostwem lub kłamstwem, gdy pojawia się wcześniej. Formę mieć może tylko treść abslutna.
- A. Oh, la, la, la! Ależ z tobą żyć niepodobna. Rygor, jaki Platon stosować chciał przeciwko poetom, przeciwko filozofom skierowaćby należało. Wy to stanowicie niebezpieczeństwo. Życie wymaga form, dla was zaś każda forma jest podejrzana. Macie też przykry zwyczaj rozpatrywania cudzej duszy, jak gdyby była waszą własnością. Jesteście urodzonemi despotami. Stwarzacie normy i miary, zamiast przyjmować każdego jakim jest i być chce...
- B. Stanowczo strasznie przesadzasz. Filozof nie gwałci nikogo, on tylko uświadamia.
- A. Ale uświadamia też ludziom i ich samych. Sądzę zaś, że jest to chyba największa tyrania. Rzeczą jednostki tylko powinno być rozstrzygnięcie, z czego pragnie zdawać sobie sprawę...
- B. Jeżeli tak stawiasz kwestyę.., zgadzam się z tobą, że filozofia niebezpieczną jest rzeczą, niebezpieczną dla tych wszystkich, co zrezygnowali

już z prawdziwego i szczerego życia, którzy pragną samych siebie przed samemi sobą, aż do końca przemycić i umrzeć, nie widząc własnej swojej twarzy.

- A. Filozofia chyba najmniej już ma praw do mówienia o życiu. Zabija ona.
- B. Nie, tylko wyzwala. Bądź przekonany, że zabić niepodobna nic w wszechświecie. Wszystko, có jest, jest. Można tylko rzecz każdą uświadomić i przez to obdarzyć ją swobodą. Idealem, do którego filozof dąży, jest takie uświadomienie świata, by wszystko, nie wyłączając i jego samego, stało się dla niego jego czynem.

#### INTERLUDIUM.

»Świat wyszedł z karbów, jaśnie oświecony panie – zameldował Hamletowi groom — Horatio.

Och, to do mnie nie należy, odparł Hamlet
 i wyszedł, nie oglądając się po za siebie.

W ostatnich czasach znacznie spoważniał, zdobył wypukły brzuszek i różowiejącą łysinkę.

Na jednym z rogów otarło się o niego coś, niby żebrak...

- Hamlecie, pamiętaj o swoim ojcu, o swoim ojcu, który błąka się, szukając sprawiedliwości, żebrząc o nią zawsze nadaremnie i napróżno.
- To nie są godziny przyjęć, rzekł Hamlet. Zresztą niema mnie w domu, a na drzwiach mam tabliczkę: żebrakom i widmom wstęp wzbroniony.

Teraz zaś odejdź ode mnie, gdyż inaczej zobaczy nas ktoś razem i pomyśli, że cię traktuję na seryo. Widzisz, dużo byłoby o tem do pomówienia, ale styl, nadewszystko styl, a w tem stanowczo niema już żadnego stylu.

- Jabym jednak radził, wtrącił Horatio. I wogóle, jeżeli pan pozwoli, przedłożyłbym mu pewne wątpliwości. Słyszałem, że świadomość, a zatem i ja, bo ja mam świadomość, jest tylko czemś, co unosi się ponad mózgiem i światem, niby mgła, ale skąd ja wiem o świecie? Ze świadomości. Zatem świadomość ze świata i świat z niej, mgła unosi się nad czemś, co jest samo w mgle. Innemi słowami, radbym wiedzieć, czy ja wogóle jestem?
- Głupiś, rzekł Hamlet, nie odpowiada się na takie pytania.
- Skoro jednakże ja nie wiem. Meldowałem już jaśnie panu, że wogóle, coś tam popsowało się z tym światem: od czego zacząć, wszystko się rozłazi.
  - Bo masz brutalne rece!...
- Ależ ja czekam, mój synu, ja czekam! Nie zniesiesz, abym ja, ojciec twój, błagał cię dłużej napróżno.
- Och, jakże wy mnie nudzicie. Wydaje się wam zapewne, że ja jestem jeszcze wciąż tym sentymentalnym studencikiem z Witembergii. Ależ to przeszło, zaręczam wam, przeszło. Na twoje pytanie, Horatio, jest tysiąc i jedna odpowiedzi.
- Zrezygnowałbym z tysiąca, bylebym tę jedną poznać mógł naprawdę.

- Ty zaś stary, przynieś mi swoje papiery: musisz się przede mną wylegitymować.
  - Ja? Ależ ty nie myślisz chyba!
- Nie inaczej. I wogóle nie wyobrażaj sobie, że ja dla ciebie popsuję sobie rysunek postaci. Żadnych głupstw, mój staruszku, żadnych głupstw.

Wtedy widmo wystąpiło nagle z mroku: ukazało się w całym swoim rycerskim przepychu.

— Istotnie, omyliłem się, rzekł ten duch pancerny, składając ukłon z wojskową grandezzą. Wybaczy pan, żem go niepokoił. I zmierzywszy od stóp do głów całkiem już wytrąconego z równowagi Hamleta, cisnął mu w twarz rękawicę.

Hamlet cofnął się i wyjąwszy lusterko i neseser z kieszeni, twarz przypruszył pudrem.

Co za kabotyński patos mają ci starcy! — mruknął przez zęby.

### ZAGADNIENIE METODY.

Zagadnienie metody nie jest bynajmniej czysto i wyłącznie formalnem. Metoda wtedy tylko zasługuje na swoje miano, gdy wyrasta z samej badanej i opracowywanej myśli, gdy jest szlakiem prawdy, przez nią samą w pochodzie swym ku samopoznaniu wykreślanym. Sceptycyzm i dyletantyzm tylko sądzić może, że forma daje się tu odłączyć całkowicie od istoty, że metoda jest czemś zewnętrznem, konwencyonalnem, narzuconem, od osobistości badacza, jego usposobienia, nastroju i wygody zawisłem. O metodzie nie rozstrzyga Kultura i życie.

dogodność subjektywna, lecz przedmiotowa i bezwzględna konieczność, wywiązująca się z samej natury zadania, o które idzie. Dopóki uznaje się myśl za organ prawdy, dopóki nie rezygnujemy z tego jej znaczenia, dotąd towarzyszy jej zawsze ścisłość, jeżeli nie jako wynik osiągnięty, to przynajmniej jako postulat i dotąd pragnie ona mieć pod sobą grunt pewny i ustalony, zdawać sobie sprawę z prawomocności i celowości każdego swego, kroku.

Ponieważ niniejsza praca moja — ma być nie impresyą, nastrojem, wyładowaniem liryzmu, inwektywą osobistą lub popisem krasomówczym, leez roztrząsaniem krytycznem w najściślejszem znaczeniu tego wyrazu, ponieważ wreszcie w roztrząsaniu tem idzie mi nietyle o ustalenie faktów, ile raczej o uzasadnienie pewnych ocen i norm, oraz o zastosowanie ich do poszczególnego, zajmującego mnie tu narazie wypadku, ponieważ wreszcie współczesna opinia ludzi, którzy w sprawach tego rodzaju mają wogóle opinię – uważa kwestyę przedmiotowości w krytyce, za przesądzoną w nieprzychylnym dla tej ostatniej sensie, a ja zaś sądzę, że takie mniemanie przesądzeniem istotnie jest tylko, gdyż całkowicie i wyłącznie na nowoczesnych przesądach naturalizmu i psychologizmu dogmatycznego jest oparte, wiec tem samem z natury rzeczy zagadnienie metody, w ten sposób pojęte, wysuwa się na pierwszy plan; i od takiego lub innego jego rozwiązania los całej mojej pracy jest zawisły.

Krytyce przedmiotowej szkodzą nietyle jej prze-

ciwnicy: ci bowiem nie umieją zazwyczaj zarzutów swoich przeciwko niej porzadnie sformułować i przenieść na jedyny grunt teoryi poznania w najszerszem znaczeniu tego wyrazu, do której sama przez się cała ta sprawa należy, ile raczej jej zwolennicy. Z temi ostatniemi rzecz bowiem tak ma się zazwyczaj, iż to, co jest w pracach ich przedmiotowem, niema żadnego dla krytyki znaczenia, to zaś, co jest wartościowem, krytycznie przedmiotowo uzasadnionem nie jest. Jest to zrozumiałe, gdy się zważy, że wszyscy krytycy przedmiotowi dążyli świadomie lub bezwiednie do wyeliminowania z samego zagadnienia tego właśnie, co wyłączny i jedyny przedmiot zagadnienia tego stanowi-specyficznej natury dzieła sztuki jako takiego. Badali oni, czem jest dzieło sztuki, rozpatrywane jako wytwór warunków społecznych, lub jako czynnik społecznego rozwoju, jako przedmiot badań psychologicznych i t. d., słowem, czem jest dzieło sztuki w swych stosunkach do innych dziedzin życia i myśli, nigdy zaś, czem jest ono samo w sobie. To istotne pytanie przeciekało im wprost miedzy palcami, a wszystko, co robili oni dla jego rozwiązania, było wynikiem nie ich świadomej i celowej pracy myślowej, lecz wyłącznie żywiołowym skutkiem ich natury artystycznej, o ile ją mieli, co bynajmniej nie zdarzało się i nie zdarza się zawsze.

Krytyka ma być świadomością sztuki. Krytykiem jest ten, kto nietylko dzieło sztuki odtworzyć w sobie zdola, lecz jednocześnie wie, czem twór-

czość jest, zdaje sobie sprawę z jej dróg i celów i jest w stanie z punktu widzenia tych ostatnich dzieło sztuki ocenić.

Krytyk więc powinien wiedzieć, czem jest w istocie swej dane dzieło sztuki, a o tem wie jedynie ten, kto zająć jest w stanie wobec danego dzieła, twórcze i przytem świadomie twórcze stanowisko.

Następnie musi posiadać normę przedmiotową i bezwzględną, na której jedynie ocena dzieła sztuki oprzeć się może, normę nie zewnętrzną, opartą na stosunku sztuki do tej lub innej dziedziny życia czy myśli, lecz z samej wewnętrznej natury sztuki wyrosłą. Dzieła sztuki można sądzić jedynie z punktu widzenia sztuki samej i jej bezwzględnej prawdy, a więc wyłącznie i jedynie z punktu widzenia wiedzy integralnej, która poznaje nie stosunki fenomenów, lecz istotę rzeczy.

Krytyka przedmiotowa może być tylko krytyka filozoficzna.

Nauka nie jest w stanie ująć wprost dzieła sztuki. Dzieło sztuki, aby być poznane, musi być odtworzone, stworzone na nowo. Akt twórczy leży na początku wszelkiej działalności krytycznej i ustanawiając sam przedmiot jej, rozstrzyga tem samem o jej doniosłości.

Dla nauki akt twórczy — nawet gdy istnieje, staje się tylko faktem. Przeobrażenie zaś go w fakt sprawia to, że przedmiotowe znaczenie mogą mieć tylko stosunki pomiędzy oddzielnemi pierwiastkami tego przeżycia, a innemi faktami psychologicznemi

lub społecznemi, nigdy zaś samo przeżycie jako takie, jako integralna jedność i całość, od wewnątrz odczuta i w odczuciu tem absolutnie i równoważnie poznana. Akt twórczy - ustanawiający dla krytyka przedmiot badań, jest poznaniem bezwzglednem, poznaniem idealnem, w którem podmiot stwarza swój przedmiot, a więc utożsamia się z nim. Jedynym więc uzasadnionym punktem widzenia może być stanowisko absolutnego poznania, nigdy zaś stanowisko poznania naukowego, z natury swej uwzględniającego, ustosunkowującego i względnego. Jedynie na gruncie filozofii jako poznania prawdy absolutnej, równoważnego poznania twórczości, krytyka może stać się przedmiotową, nie tracąc nie ze swych bogactw. Przedmiotowość sub specie nauki byłaby zawsze dla krytyki zubożeniem i sprzeniewierzeniem się swym istotnym celom. P. Zenon Przesmycki miał więc słuszność, usiłując nawiązać łączność pomiedzy krytyką a spekulacyą metafizyczną. Ponieważ jednak ta ostatnia pozostala dla niego na zawsze zamkniętą krainą, gdyż nie zostaje się metafizykiem przez to tylko, iż się jest zblazowanym pozytywistą, lub też, że czyni się z filozofii Kanta pewien rodzaj lekliwego i nieszczerego fetyszyzmu wiec też owo nawiązanie łączności skończyło się na barokowem przeciążeniu prozy redaktora Chimery - nadużywanemi i z zacietrzewieniem kolekcyonera gromadzonemi kuryozami terminologii i erudycyi filozoficznej. Metafizyka p. Przesmyckiego była w gruncje rzeczy tylko bombastyką paradoksalną i dlatego też tu już z góry zaznaczam, że usiłowania tego rodzaju o samej sprawie przesądzać nie są w stanie, że nie można rozstrzygać na zasadzie pozoru, rzecz naśladującego, o samej rzeczy, nawet wtedy, gdy pozór ten samą rzecz wyprzedza, co jest zupełnie naturalne, ła twiej bowiem wywolywać wrażenie, niż czynić. Las, jako dekoracya na scenie, ustawia się w kilka minut, las naturalny rośnie wieki. Lecz stąd, że pierwszy cienia nie daje, nie wynika jeszcze, że i prawdziwy dać go nie jest w stanie.

Wyrazy metafizyka, poznanie absolutne, prawda bezwzględna wywołują dziś u niejednego z czytelników uśmiech ironiczny, pobłażliwe wzruszenie ramion etc., etc. Jest to w porządku rzeczy. Trwa wciąż jeszcze okres myśli ludzkiej, w ciągu którego człowiek raczej skłonny był uwierzyć, że nie istnieje wcale, niż, że prawda bezwzględna jest rzeczą najbliższą go, gdyż jest nim samym.

Trzeba raz skończyć z mytem o jakiejś prawdzie bezwzględnej, po za nami istniejącej raz na zawsze określonej i gotowej. Jedyną formą, w której znamy byt, bezpośrednio jest czyn, byt więc nie może być czemś, czyn i samą możliwość jego wykluczającem. Świat nie jest, lecz się czyni, ostatniem słowem rozwiązanie zagadki bytu jest swoboda. Byt będzie tem, czem się sam uczyni, czem my go uczynimy: jest więc swobodą.

Byt jest jednością czynną. Każda rzecz w nim pozostaje w związku z każdą inną i oddzielona od niej być nie może. Swoboda nie osiąga się ząprzeczeniem. Wszystko co jest, jest swobodą, więc musi być swobodą wszystkiego. Świat jest dziś walką: jedność formalna dąży w nim do tego, by stać się jednością realną. Po przez walkę dąży świat do harmonii, do stanu, w którym stanie się okiem, które podziwiając, samo siebie podziwia krzykiem Hosanna! który sławiąc, sam siebie sławi.

Dwa są momenty w drodze do swobody: Pozyskanie pewnej treści i jej wyzwolenie. Ku temu celowi daży byt po przez wszystko.

Daży i po przez sztuke.

Miarą sztuki jest, co zdobyła i co wyzwoliła. Nie panuje się nad rzeczą zdobywaną, lecz przeciwnie ona panuje nad nami. Nie każda więc zależność w dziele sztuki jest zboczeniem i grzechem i nie wszystkie wyzwolenia są równoznaczne.

Jest swoboda prawdziwa i swoboda udana, pierwszą zdobywa się w walce, druga jest uchyleniem się od walki przymknięciem oczu. Swoboda jest zawsze swobodą nad czemś, być swobodnym od czegoś, znaczy zrzekać się i wyrzekać — najbardziej obłudna forma zależności.

Takiemi są sprawdziany i miary, z jakiemi przystępuję do pracy niniejszej.

Z tego punktu widzenia zmieniają się zasadniczo najbardziej rozpowszechnione, najbardziej ustalone w krytyce współczesnej punkty widzenia i perspektywy. Krytyka nowoczesna zatrzymuje się u progu swojego zadania i poprzestaje na odtworzeniu dzieła sztuki, jego integralnem i równoważnem odczuciu. Gdy to się jej udało, udało we

własnem mniemaniu przynajmniej, uważa ona prace swą za skończoną. Krytyk nowoczesny jest najbardziej nieuchwytną istotą: przystosowuje się do wszystkich form i sam nie ma żadnej. Nie posiada własnego punktu ciężkości: wobec-wszystkich zachowuje jednakową plastyczną giętkość. Plastyczność te, polimorfizm duchowy, zdolność do nieustannych przekształceń — uznaje za swoje posłannictwo. »Domyślność serca « — jest jego facultė maitresse. Nie tak dawno jeszcze wydawało się nam to idealem: znudzeni, zniecierpliwieni rozprawami ludzi, którzy sądzili, że mówią o dziełach sztuki przedmiotowo, dlatego, że nie łączy ich z niemi żadne indywidualne wzruszenie, ani przeżycie dlatego, że dzieło sztuki nie jest dla nich indywidualnie i wewnętrznie niczem, z tesknotą zwracaliśmy się ku krytyce, która nie mówi o niczem, czego nie odczuwa, gdyż wie, że w stosunku do dzieł sztuki odczucie to stwarza jedynie sam przedmiot, o którvm wogóle mówić można, że dzielo, sztuki, zanim się go wewnętrznie nie przeżyje, nie odtworzy - jest szematem tylko, pustym i pozbawionym wszelkiej treści, na tle którego można rozsnuwać całe systematy wywodów i sądów, które jednak w danych warunkach ani ze sztuka wogóle, ani z danem dzielem wogólności nic wspólnego mieć nie będa. Obrzydzeniem i niesmakiem zdjęci dla tych sadów, opartych wyłacznie, jedynie na profesorskiej oschłości, artystycznej gruboskórności i estetycznym analfabetyzmie — zbrzydziliśmy sobie wszelką krytykę, która sądzi. Zapomnieliśmy, że przedmiotowość – to nie obojętność i martwota, lecz właśnie szczyt i maximum życia, że przedmiotowym jest nie ten, kto zawiązawszy sobie oczy mówi: jestem bezstronny, gdyż jestem całkiem jednakowo na wszystko ślepy, lecz ten, kto z samej istoty swojej zdolny jest widzieć wszystko, odczuć i zrozumieć wszystko, nie dlatego, że jest wobec wszystkiego jednakowo sentymentalnie bierny i »wrażliwy«, lecz dla tego, że ma w sobie syntezę wszystkiego, że zajmuje i zdaje sobie sprawę z punktu, ku któremu cała sztuka dąży, w którym zestrzelają się i ogniskują wszystkie przedłużone promienie jej usiłowań. Do zrozumienia tego byliśmy absolutnie niezdolni dzięki podstawowemu stanowisku myślowemu zajmowanemu przez nas, stanowisku, którego wykładnikami emocyonalnemi była apatya, bierność, rezygnacya. Nasze poprzestanie na odczuwaniu zawierało w sobie przekonanie o bytowej równoznaczności wszystkiego. Ja sam pisałem przed dwoma laty mniej więcej, że równoprawność dusz jest zasadniczym postulatem nowoczesnej krytyki. Równouprawnienie! Tak. To powtarzam i dziś jeszcze. Równouprawnienie to znaczy, że każdy może tylko sam siebie, z siebie i przez siebie tylko rozwijać i prowadzić do coraz to wyższej, coraz to bogatszej i wielostronniejszej swobody. Z tego punktu widzenia każdego można tylko w nim samym i z jego własnego tylko punktu widzenia zrozumieć. Każda jednostka jest zadaniem rozwiązującem i urzeczywistniającem samo siebie, ale pomimo to rozróżnić można stopnie osiągniete w rozwiązywaniu i urzeczywistnieniu samego zadania, jak i samą naturę zadania i miejsce zajmowane w nieustannie przekształcającej się i zmieniającej, lecz pomimo to istniejącej i dającei sie ustanowić dla każdego momentu hierarchii. Równouprawnienie nia jest więc równowartościowością. To ostatnie zaś przekonanie stanowi niewątpliwie zupełnie ustalony dziś dogmat. Talent z punktu widzenia nowoczesnej krytyki naszej jest wszystkiem, jedynym sprawdzianem, jaki może być stosowanym względem artystów i dzieł sztuki. Niewatpliwie - talent stwarza dzieło sztuki, sprawia, że dany wytwór ducha ludzkiego wogóle do niej należy, przeprowadza linię graniczną pomiędzy tem, co jest sztuką, a co należy do dziedziny nie zasługujących z artystycznego punktu widzenia na jakiekolwiekbadź pobłażanie i uwzględnianie dobrych chęci. Istotnie, z punktu widzenia sztuki, ani przekonania, ani bohaterskie aspiracye, ani szczytna obywatelska przeszłość, przyszłość czy obecność, ani świadectwo najszlachetniejszej konduity moralnej, przy braku talentu, nie wchodzą w rachubę nawet w charakterze okoliczności łagodzących. Gdzie niema talentu, gdzie niema twórczości, niema i sztuki. Zasługa Przesmyckiego jest i pozostanie, że z niezmordowaną cierpliwością wbijał to przekonanie w głowy naszego, cierpiącego na chroniczną atrofie kulturalna t. z. myślacego ogółu. Sa ludzie, którzy sadza, że do dziś dnia nie przyswoiliśmy sobie jeszczę dostatecznie tego pierwszego paragrafu artystycznego katechizmu, i którzy twierdzą, że wskutek tego nie nastała jeszcze pora iść dalej. Nie jestem pod tym względem dostatecznie biegły w pedagogii. Myślę, iż momentem wypowiedzenia prawdy jest każdy, w którym ją ktoś chce wypowiedzieć, że wprawdzie niewatpliwie prawda czekać może. ale nie zawsze czekanie to na dobre samemu człowiekowi wychodzi. Nie łatwiejszego jak stracić prawy i szczery stosunek do własnej myśli. Zdarza się to niekiedy całym epokom, w tak wysokim stopniu, iż zatraconem zostaje samo pojecie myślenia, ginie zmysł dla jego surowej powagi i wtedy pozostają już tylko nastroje, wylewy uczuć i t. p. formy wzniosłe lub ohydne a zawsze nieco śmieszne lirycznego ekshibicyonizmu.

Myślę dalej, że niepodobieństwem jast patrzeć spokojnie, jak z punktu widzenia prawdziwego, lecz jedynie w charakterze pierwszego i podstawowego, lecz zarazem elementarnego paragrafu, uznanego nietylko za alfę, ale i za omegę estetyki i filozofii sztuki — postponowane są i mieszane i utożsamiane z pierwiastkami swojskiej akulturalności estetycznej pierwsze przebłyski wyższych i dalszych stanowisk. W sztucznie-hieratycznym tonie wygłaszane orzeczenia, niczem nieumotywowane (motywować *Chimera* nie lubi: nie darmo: »wyszliśmy poza myśl« nam wystarcza słowo) o Stanisławie Witkiewiczu — tym Lessingu polskiej nowoczesnej kultury — i Cezarym Jellencie, same przez się wystarczyćby powinny do stwierdzenia,

że niezbędną jest zarówno rewizya pojęć, jak i faktów. Podejmę tu pierwsze zadanie. Wiąża sie zreszta z soba one jak najściślej. Zaczynam od pojeć jednak. Miriam tak dawno o metafizyce prawił, iż zasłużył sobie na to, ażeby przedewszyskiem ona załatwiła z nim swoje rachunki. Przytem chce wierzyć, że długoletni uczeń Hoene-Wrońskiego czuje się na tym gruncie najsilniejszym. Wprawdzie nie znajduję w manifestach i studyach redaktora Chimery - uzasadnień filozoficznych zajmowanego przezeń stanowiska, lub też znajduję w niepokojąco obojetnem obok siebie współistnieniu - uzasadnienia wprost wyłączające się wzajemnie, elementy niemożliwych do pogodzenia stanowisk filozoficznych i światopoglądów, nie chcę tu jednak wyprowadzać nasuwających się stąd wniosków i przypuszczam w interesach metodologicznych rozprawy, że p. Przesmycki myśli, i że wskutek tego miare myśli stosować do niego można. Powtarzam, iż czynie to tu w interesach metody.

Od pierwszego rzutu oka, od pierwszego zetknięcia się z założeniami filozofii sztuki, reprezentowanej przez Miriama i *Chimerę*, nasuwa się niepokojące zagadnienie. Sztuka jest wyższą od życia, pozostaje w bliższym i bezpośredniejszym związku, niż jakikolwiekbądź inny objaw życiowy z bytem. Logicznym, jedynie logicznym wydaje się tu wniosek, że w takim razie sztuka musi być dziedziną wzmożonej odpowiedzialności i powagi. Jeżeli istnieje bowiem jakakolwiek po-

waga, to chyba w związku z bytem wyrazić się ona powinna najdobitniej, jeżeli sztuka jest dziedziną najistotniejszego czynu, bo p. Przesmycki mówi też o swobodzie, o tworzeniu – a więc o czynie, potęgują się wszelkie odpowiedzialności, przez czyn rodzone. Znajdujemy jednak zgoła co innego. Jedynym sprawdzianem, jaki tu jest zastosowany — jest talent, czyli jakeśmy wyjaśnili - fakt przynależności do sztuki. Uważać za sprawdzian jedynie talent jest to właściwie zrzekać się w sztuce wszelkich sprawdzianów. Metafizycznie możiiwe jest to jedynie na takiem stanowisku, dla którego sztuka jest ideale Erkenntniss i tylko Erkenntniss. Byt jest. Jest raz na zawsze skończony i zamknięty. Pozostaje go tylko poznać. Dzieła twórcze sa aktami samopoznania bytu. Przyjmijmy na chwilę, że jest to stanowisko współczesnej, »Miriamem« się pieczętującej estetyki polskiej, i zapomnijmy o wszystkich tych »wypowiedziach « Przesmyckiego, które ze stanowiskiem tem nie licują. Zbadajmy wartość tego stanowiska, jego przedmiotowe znaczenie. Wtedy wyjaśni sie nam stanowisko własne nasze, stanowisko, dla którego istotą świata jest czyn i swoboda. Zyskamy przez to wyjaśnienie, dobitniejsze zrozumienie sprawdzianu, do którego doprowadziły nas uwagi o >metodzie«.

## PRZEŁOM W FILOZOFII.

Przełom, o którym chcę mówić — jest dziś jeszcze o wiele bardziej idea i antycypacya, niż rze-

czywistością, leży on jeszcze poza progiem współczesnej świadomości filozoficznej. Najmniej zaś niewątpliwie wiedzą o nim filozofowie fachowi, urodzeni i nałogowi profesorowie filozofii.

Przełom, o którym mówię, jest najbardziej zasadniczy ze wszystkich, jakie kiedykolwiekbadź myśl filozoficzna przeżywała. No w a filozofia, przeciwstawia sie nie jakiemukolwiekbądz z istniejących systemów lub kierunków filozoficznych, lecz całej dotychczasowej filozofii, wszystkim jej usiłowaniom, całej wytworzonej przez nia i rządzącej nia orventacyi. Ani jedno pojecie, ani jedna metoda nie pozostanie, i pozostać nie może bez zmianv: idzie bowiem nie o przeciwstawność w stosunku do jakiegobądź choćby nawet najbardziej zasadniczego zagadnienia, lecż o sam sposób stawiania wszelkich zagadnień. Nowa filozofia, o której mówię, nie istnieje - ma ona tylko swych prekursorów i swych meczenników. Pierwsi w pewnej chwili swego umysłowego rozwoju - posiadali tę nową wiedzę, nową mądrość, o którą chodzi, lecz pomimo nawet, iż przeciwstawiali ją otwarcie i rozmyślnie dotychczasowym drogom myśli, sami nie ustrzegli się od wkroczenia na nie. Kant, Fichte, młody Schelling — najwyższy szczyt, dotychczas przez myśl filozoficzną osiągniety - to wciąż jeszcze ta nowa wiedza, nowa mądrość, nowa filozofia, pojeta w kategoryach starej, poprzez kategorye te ujrzana, wypaczona i wynaturzona przez nie.

Inni: Feuerbach, Stirner, Fryderyk Nietzsche,

ostatni szczególniej — i cały szereg urodzonych filozofów — szukających przed stęchlizną filozofii zawodowej ucieczki w sztuce, to ludzie, których całe życie było bolesnym procesem dojrzewania do tego nowego punktu widzenia, który już był w nich, lecz którego oni jeszcze zobaczyć, ani nazwać nie umieli.

Dojrzewanie musiało tu być bolesne i długie, o całkowite przerodzenie człowieka, w jego najgłębszych, najbardziej zasadniczych ustosunkowaniach duchowych tu idzie.

Cała dotychczasowa filozofia – operowała w tej lub innej formie pojęciem bytu.

Utracony został zmysł dla tych nieubłaganych konsekwencyj, jakie geniusz metafizyczny Parmenidesa w pojęciu tem wykrył i odsłonił. Skoro jest byt, niemożliwa jest zmiana, różnorodność, ruch. Formulując w ten sposób swoje odkrycie – Parmenides dawał świadectwo, iż sam on tkwił tak głeboko w pojeciu bytu i odpowiadających mu postawach myślowych, że nie był w stanie znaleść, przewidzieć, prawdziwego – istotnie zasadniczego przeciwstawienia. Zmiana — to jeszcze forma bytu i Heraklitowskie stawianie sie poza byt nie wykracza. Jego potok jest istotnie bytem ciekłym, bytem niedostatecznie logicznie do końca przemyślanym. W takiem ostatecznem bowiem przemyśleniu wystąpiłaby na jaw jego zasadnicza metafizyczna jedność z bytem Parmenidesa. U Heraklitesa wprawdzie jest miejsce na zmiany (zmienność – została u niego hypostazowana, uznana za zasadniczy atrybut bytu), ale zarówno u niego, jak i u Parmenidesa niema miejsca na swobodę, czyn, twórczość.

Niema na nie miejsca w całej filozofii dotychczasowej.

Nawet w systemach ewolucyonistycznych — byt uznany jest za coś skończonego, określonego. Skończonego i określonego jeżeli nie realnie — to idealnie przynajmniej. Logicznie jednak i metafizycznie nie stanowi to żadnej zasadniczej różnicy. Zarówno u Hegla, jak i u naiwnego naturalisty, lub obłudnego agnostyka — byt jest, swoboda zaś, tworzenie, czyn — są tylko pozorem, złudzeniem; i ta iluzoryczność ich nie występuje i nie uwydatnia się dlatego tylko, że zdolność — ostatecznego, definitywnego — więc filozoficznego myślenia jest rzeczą rzadką; i dla uposażonych w nią wybrańców ciężką i niebezpieczną.

Przełom w filozofii, o którym mówię, na tem właśnie polega, że s w o b o d a zajmuje to miejsce, jakie w filozofii dotychczasowej zajmował byt skończony i zamknięty.

Bytu — niema. — Istotą świata jest swobodne stwarzanie. Czyn i twórczość nie są złudzeniem lecz najwyższą prawdą.

Do zrozumienia i ujrzenia prawdy tej, ludzkość dojrzewała dotychczas. Cała istota dotychczasowego człowieka, dotychczasowej ludzkości — czyniła prawdę tę dla myśli ludzkiej niedostępną.

Człowiek wchodzi dopiero w okres realnego samostanowienia o sobie. Dotychczas stanowiły o nim urządzenia prawne, społeczne, ekonomiczne — siły pozaosobnicze. Świat — był zawsze tworzeniem — ale teraz dopiero przewidzieć się daje chwila, w której człowiek, jako taki stanie się istotnie twórcą. Metafizyka dotychczasowa — była transpozycyą filozoficzną urządzeń społecznych, rządzących życiem i ludźmi, tak jak dotychczasowa — iluzoryczna swoboda, o jakiej rozprawiali filozofowie, w systematach których na swobodę istotną nie mogło być i nie było miejsca, — była tylko transpozycya filozoficzna jurydycznej fikcyi, niezbędnej dla uzasadnienia i upodstawowania odpowiedzialności osobistej.

Zmieniamy to wszystko.

Przeznaczenia niema.

Nie wystarcza nam swoboda — oparta na niewiedzy — a do tego redukuje się teoretyczna, (praktyczne, etyczne mająca podstawy) dystynkcya pomiędzy determinizmem i fatalizmem.

Przyzwyczajona do operowania pojęciem bytu, przystosowana do tego pojęcia w całym zakresie uczuciowego swego życia — ludzkość nowoczesna odczuła rozkład logiczny tego pojęcia — jako unicestwienie wszystkiego. Swoboda ukazała się nam jako pustka osierocenia, samotności. Trzeba było wielkich wysiłków, zdruzgotania dziesiątków i setek głów i najszlachetniejszych serc — zanim dojrzeliśmy do zrozumienia prawdziwego — królewskiego znaczenia — naszej samotności, zanim odsłoniło się nam, że — znaczy to — my jesteśmy.

Jeden ze zdruzgotanych w zaraniu życia i pracy, jeden z samotnych męczenników nowej prawdy — Otto Weininger — pisze w swej fantastycznej, chorobliwie genialnej książce:

»Tak pojmujemy my — krytykę praktycznego rozumu! Człowiek jest sam we wszechświecie, w wiecznej niezmierzonej samotności«.

»Niema on żadnego celu poza sobą, nic innego dlaczegoby był — daleko odbieżał od chęci, możliwości, musu niewolnego — uczuciem, głęboko pod nim znika ludzka społeczność, rozpływa się etyka społeczna, jest on sam. Sam.

To też dopiero teraz jest on kimś i jest on wszystkiem i dlatego ma on prawo w sobie, dlatego jest on prawem, a nie kapryśną dowolnością«.

Takim jest współczesny horoskop filozoficzny. Pod powierzchnio oschłego i jałowego pedantyzmu i bardziej jałowych jeszcze wysiłków popularnych mistyków, a raczej niedostatecznie uświadomionych i wskutek tego głęboko komicznie wpadających we własne sidła mistyfikatorów dojrzewa wielka treść, która rozsadza wszystkie dotychczasowe formuły, kategorye, pojęcia.

Moment współczesny w filozofii, to moment tragicznego uśpienia, w którym czuje się, że lada chwila nastąpi coś, co wszystkiem, czem obecnie się zajmujemy, u podstaw wstrząśnie.

Moment par excellence wulkaniczny.

I w takim to momencie — ku filozofii zwraca się u nas Miriam, istota chyba we wszechświecie — najmniej z wulkanami spowinowacona.

w myśl jednak swych metodologicznych założeń traktuje tu »filozofię« Miriama poważnie Jest zresztą zbyt niebezpieczną rzeczą - obniżać miare i poziom wymagań do stopy, jakiej wymaga rzecz szacowana. Wartość i miary dogodnościowe, konwencyonalne nic tu nas nie obchodzą. Uznanie ich za sprawdzian jest jedną z najlichszych i najszkodliwszych form sceptycyzmu, płynacego z bezsiły. Wartość jedyna, bezwzględna - Platonizm oceny, którego krytyke Lask uważa za jedną z zasadniczych zasług Henryka Rickerta, są mi najzupełniej obce. Jest to inna postać wiary w byt. Byt zostaje tu antycypowany i stosowany jako norma do wysiłków twórczości. Pomimo to jednak wartość jest. Jest dla każdego momentu. Jest wytworem i wynikiem twórczości tego momentu. Wartościa ta jest swoboda. Swoboda obejmująca soba wszystko, co stanowi w danym momencie treść stworzoną. Uczynić wszelką istniejącą treść swobodna, sprawić, aby wszystko, co jest było swobodnem wobec siebie samego i wszystkiego innego było aktem swobody - oto ideał, ideał kultury, której filozofia jest abstrakcyjną świadomościa. Filozofia w formulach swych daje oryentacye myślowe, przez zastosowanie których wszelka treść stworzona w danym momencie (dla uniknięcia metafizycznych powikłań i nieporozumień, na rozstrząsanie których nie mam tu miejsca —

ten termin pojmować proszę w logicznem, a więc nie związanem bezpośrednio z czasem znaczeniu) - stają się w prawdziwem znaczeniu aktem swobody. Uczynić swobodnemi względem samych siebie i wzajemnie wszystkie uczucia, wzruszenia, poglady etc. istniejace - oto jest zadanie kulturv. Wszelka kultura była dotychczas kulturą częściową. Wyzwalała ona tylko pewne pierwiastki życia. Wylączność te musiała motywować. Stąd przedział bezwzględny – pomiędzy tem, co może być wyzwolone i tem, co musiało być podporządkowane. Pierwsze stawało się nakazem, normą. Rzecz charakterystyczna: stawało się nakazem dla tych, dla kogo było wyzwoleniem. Człowiek dotychczasowy znosił zawsze swobode wyłącznie jako nakaz, który przypadkowo tylko staje się przywilejem. Jaka kultura – taka filozofia.

My wszakże dziś pracujemy dla kultury integralnej, dla wielkiego wyzwolenia wszech-życia. Stąd i swoboda nasza nie jest już przywilejem, lecz czemś głębszem nawet, niż prawo — istotą naszą. Stąd też zmiana we wszelkich filozoficznych oryentacyach. Przełom w filozofii jest tylko myślowem odbiciem wielkiego przełomu w kulturze i życiu.

Tak, ale w jakim stosunku pozostaje to do Miriama? Do tego rzeczywistego Miriama, jakiego znamy, a nie zaś do jakiejś metodologicznej fikcyi. Cierpliwości.

Przyjdzie czas i na to.

Obrońcy Miriama żądali odemnie stosowania miary poważnej.

To właśnie czynię...

Tylko: Powaga bywa niekiedy niebezpieczną rzeczą.

Figurka porcelanowa w zacisznej pracowni i jako żart — to jeszcze rzecz niewinna.

Ale figurka porcelanowa — jako dedukcya i analiza, figurka porcelanowa — jako aspekt metafizyczny, przeniesiony na wulkaniczne tło wszechświatowego i wszechludzkiego życia — to zapewniam, czasem, jest bardziej groźne.

Wierzajcie — bezpieczniej bywa niekiedy nie widzieć poważnego oblicza, kryjącego się poza roześmianą twarzą żartu.

## KILKA SŁÓW O SZTUCE.

W systemacie tak pojętej kultury — czemże jest sztuka? Jaka jej rola w wielkiem dziele wydobycia i wyzwolenia nienarodzonych i nieprzewidzianych bogactw duszy ludzkiej?

Z tego punktu widzenia rozpatrywana, jest sztuka wielką antycypacyą, jest dziedziną, w której wykonywa duch te swoje prace, na które niema miejsca w t. zw. rzeczywistem życiu. Tu dochodzą do głosu, znajdują wyraz swój pierwiastki nowych, obcych życiu i wszystkim jego ziszczonym możliwościom i formom treści. Tu dochodzi do głosu wszystko to, co w życiu i z punktu widzenia życia — byłoby zagadką, szaleństwem,

zbrodnią. Poza wszystkiemi kategoryami życia buduje sztuka swój świat: wszystko to, co ma w sobie duch ludzki, lub pragnie zrodzić, a dla czego rzeczywistość życiowa jest zamknięta, to wszystko zostaje przeniesione, ocalone w sztuce. Życie jest przystosowaniem; jest kalectwem musowem i narzuconem nawet przez sumienie własne. To kalectwo nosi tu miano obowiązku, cnoty, jest idealem. W sztuce stwarza sobie duch dziedzine, w której wolno mu odetchnąć pełną piersią i być. Być sobą i tylko sobą. Tu jest obowiązkiem własna samość, tu meskinerya realizacyi nie uczyni występku - z nowej, nieznanej dotad postaci świętości. Tu wszystko, co w duchu ludzkości spoczywa, rozpromienić się, rozkwitnąć może, jaśnieć w gloryi własnego z siebie zrodzonego blasku. Tu unikamy kompromisu, konieczności, grzech i szpetotę rodzącej polowiczności. Grzech, to tylko piękno, wstrzymane w rozwoju, to wielkość nie doprowadzona do szczytu. Grzech - to ta pośrednia, ni chłodna, ni gorąca strefa – w której wszystko karleje. Sztuka jest dziedzina, w której znika konieczność tej mierności, tego umiarkowawania, jest dziedziną, w której wszystko jest i ujawnić ma i może dobroć swą, prawomocność i świętość i w siebie uwierzyć. Jest dziedziną - w której stwarza sam siebie, poznaje i opanowuje duch, nie dbając już o konieczności bytu innnych istot, o ich dogodnościowe reglamentacye prawne, społeczne, etyczne.

W tem znaczeniu jest sztuka ponad społeczeństwem, ponad życiem, ponad sumieniem.

Lecz pomimo to nie jest wroga życiu, nie jest odrębna od niego: jest jego wzorem, jego antycypacya, czarodziejskiem jasnowidczem objawieniem, czem ono jest w swobodzie swej.

Ukazać epokę — w jej najwyższem przeobrażeniu, ukazać czem by być mogła, ukazać jej w głębi dusz utajone pokłady czarodziejskiem światłem ducha promieniejących skarbów i szczyty nieskalane dusz, co w życiu przyziemność tylko znają, w nieskończoność wystrzelające, ukazać epoce, czem jest, nie jako mus i realizacya, lecz jako możliwość i swoboda — to jest prawo, obowiązek, wartość nieprzemijająca sztuki.

Życie jakiejś epoki — to nie tylko ta rzeczywistość, którą badają ekonomiści, socyologowie, statystycy, lecz rzeczywistość ta ujrzana, to sztuka. Nie można odedrzeć tych dwóch rzeczy od siebie: — stanowią jedność, jedność twórczej pracy ducha ludzkiego. Sztuka sprawia, że naginając się do konieczności przystosowań — duch nie ubożeje, sztuka sprawia, że nie giną nieobjęte przez kadry realizacyi potencye. Sztuka jest więc dziedziną najwyższej koncentracyi, najwyższego natężenia ducha, dziedziną, w której stawia on i rozwiązuje najśmielsze swoje problemy, przezwycięża najgroźniejsze niebezpieczeństwa i pokusy. Sztuka jest to strefa ducha, w której rodzą się i krystalizują przemiany, dziedziną — największego napięcia mocy

elektrycznych, utajonych i pracujących w łonie ludzkości.

Lecz przez to właśnie, że stanowi wraz z t. zw. rzeczywistością życiową epoki wielką i nierozłaczna jedność – sztuka nie może być rozpatrywana od tej rzeczywistości oddzielnie. Jeden i ten sam rytm gra i w niej w życiu, tylko że w niej rozwija się on swobodniej i pełniej. I życie i sztuka danej epoki wyrastają z jednego i tego samego korzenia; i w życiu i w sztuce żyje ten sam duch. Tylko sztuka jest pełniejszem rozwinięciem, bogatszym i szczęśliwszym rozkwitem. Sztuka wyzwala to, czego życie wyzwolić jeszcze nie jest w stanie, pracuje jednak nad ta sama, co i życie treścią, gdyż jest wyrazem tego samego momentu duchowego, który się w życiu odbija, a raczej jest sama tym duchem, gdyż o żadnej transcedencyi nie może być mowy. Duch jest w treści, w jej nieustannem samounicestwianiu i samotworzeniu i napróżno szukalibyśmy go gdzieindziej, w jakiejś niewiadomej dziedzinie. W to przedewszystkiem uwierzyć, to zrozumieć potrzeba, że sztuka jest realnym, istotnym czynem ducha, czemś, co pociaga skutki, stwarza przeznaczenie, trzeba zrozumieć istotną metafizyczną powagę sztuki. Rozstrzygać o wzajemnej wartości, wzajemnym stosunku sztuki i žycia, o przewadze jednego nad druga - jest z tego punktu widzenia rzeczą zbedną, jest pytaniem krzywo postawionem. Póki istnieje twórczość duchowa, możliwość przekraczać zawsze będzie granice realizacyi — sztuka będzie, jak będzie i życie.

Sztuka jest dziedziną najistotniejszych czynów duchowych, najszerszych wyzwoleń. Jest wiec dziedziną wielkiej odpowiedzialności. Mówić wiec, że talent jest tu wszystkiem, znaczy nie wierzyć w sztuke, nie wierzyć w realność twórczości, nie wierzyć, że przez sztuke duch nowe drogi i nowe przeznaczenia dla siebie stwarza. Jest to doktryna jałowego sceptycyzmu, bezsilnej rezygnacyi. Jest to doktryna ludzi, którzy wszystko uważają za skończone, dla których życie, duch - są już zamknieta ksiega. Życie jest nudne i bezużyteczne z tego punktu widzenia. Sztuka stwarza jedyną rozmaitość, rozmaitość dość pokrewną grze kamyczków i szkieł w kalejdoskopie. I jeżeli wsłuchamy się dobrze w ton chimerycznych manifestów, spostrzegamy jak łatwo i nieustannie zlewa się tu perspektywa nieskończoności z perspektywa kalejdoskopu, jak wiele zblazowania jest poza tem wyrafinowaniem, jak wiele pogardy i lekceważenia dla sztuki w manifestacyach czci mistycznej dla niej; kto w sztuce szuka tylko talentu i na nim poprzestaje, ten w sztuke, jako czyn duchowy już nie wierzy, temu jest ona tylko divertissement Pascalowskiem, bez Pascalowskiego tragizmu.

Wogóle używane bez żadnych zastrzeżeń, bez żadnych podejrzeń, że tu mogą mieć miejsce jakiekolwiek trudności, wątpliwości — słówko: »talent« wymagałoby z wielu punktów widzenia

rozpatrzenia i analizy. Talent to - wraźliwość, zdolność widzenia, odczuwania, uwypuklania rzeczy, zjawisk i zdarzeń wewnętrznych czy zewnętrznych - których inni nie dostrzegają. Talent to zdolność uświadamiania sobie i innym, jakiejś treści dotychczas w tym odczuciu, w tem zabarwieniu, w tej kombinacyj nie spostrzeżonej przez nikogo. Talent -- » wizyonerskie siegnięcie do istoty rzeczy«. Pieknie. Ale sama ta treść, sama ta istota rzeczy? Czy są one już dane raz na zawsze gotowe, skończone, czy już tylko uświadamiać je, tylko siegać do nich pozostało. Czy sztuka istotnie jest tylko coraz to nowem, coraz to pod innym katem i w innem oświetleniu nastawionem zwierciadłem, w którem przegląda się rozkochany w sobie Narcyz, żądny odzwierciedleń byt? Z takiego punktu widzenia istotnie zrozumiała jest miriamiczna wzgarda dla życia, dla jego zgielkliwej działalności, dla czynu. Życie jest o tyle śmieszne, że wierzy w swoją powagę, w swoją rzeczywistość, że całe oparte jest na mniemaniu, iż istotnie coś nowego z siebie stwarza, wyłania. Tymczasem zaś jest ono w gruncie rzeczy czemś pozbawionem znaczenia. Byt jest skończony. Nic go już zmienić nie zdoła. Zawiera on w sobie implicite wszystko, co tylko życie wytworzyć jest w stanie. Zaślepieńcy tylko, śmiesznym szałem wielkości owładnięte maryonetki przypisują poważne, prawdziwe znaczenie swoim giestom, myślom i słowom. Pocieszne. Równie pocieszne, jak gdyby bohaterowie powieści, której rozwiązanie przewidujemy,

i która jest już napisana, zapewniać nas zaczeli o swojej samodzielności, swobodzie, czynnem stanowisku wobec siebie samych i innych. Byt jest, jest jak napisana ksiega. Napisana przez autora starej daty i gawędziarza. To też jej rozdziały włoką się niepotrzebnie, stwarzając iluzye życia. Brać w niem udział? Oczywiście niepodobna. Cóż więc pozostaje? Byt jest gotów. Pomnożyć go, ani przekształcić nie jesteśmy w stanie. Wszelkie zdające się przeciwnie świadczyć pozory - są złudzeniami tylko. Pozostaje tylko odzwierciadlać, odczuwać. Podczas gdy życie jest komicznym i szyderskim snem, który w siebie, w prawdę swą wierzy, jest ułudną i zmienną grą pozorów, sztuka przezwycięża pozór i gwarliwe złudzenie, odbija w sobie byt bezwzględny i niezamącony, staje sie uiawnieniem absolutu. Dumna rola, nieprawdaż? Niepodobna wznieść wyżej sztuki! Tak sądzi świadomość artystyczna, czy też pseudoartystyczna epoki, opinia, upajająca się bez końca zapewnieniami, że sztuka jest jedna i wieczna, protestujący przeciwko »napaści« na Miriama pisarze. W tem wywyższeniu ja widze poniżenie, w entuzyazmie - niemoc, w tym zachwycie - zwątpienie. Sztuka z rozpatrzonego tu punktu widzenia - (ponownie przepraszam p. Przesmyckiego, że poza jego frazesami poszukuję punktów widzenia, ale trudno: analizować można tylko myśli grzmiące słowa co najwyżej ośmieszać, ja zaś tutaj mam być przecież poważny) nic nowego nie stwarza, co najwyzej uświadamia, co najwyżej

odbija. Dla mnie zaś sztuka nie jest zwierciadełkiem, a twórczość tylko pustem słowem. Twierdze, że treść każdego dzieła sztuki jest nie odbiciem rzeczy istniejących, lecz tworzeniem nowych. Sztuka nie odzwierciadla bytu, lecz go tworzy. Wmyśleć się potrzeba w te widnokregi, by zrozumieć wszystkie płynace z nich konsekwencye. Każda treść w dziele sztuki objawiona jest stworzona, a więc gdy o ocenę dzieła sztuki idzie, należy pytać nietvlko o wvrafinowanie odbicia, nietvlko o rzadkość, wyjątkowość rzeczy odbijanych — (najwyższy sprawdzian, na jaki charakteryzowany tutaj punkt widzenia zdobyć się może), ale o prawdziwe znaczenie wytworzonej w dziele sztuki treści, o jej głęboką duchową wartość. Każda treść stwarzana jest dziełem w świecie ducha dokonanem, dokonanem w najgłębszem najpoważniejszem znaczeniu, i tak, jak w życiu zwykłem mierzymy znaczenie dzieł życiowych, tak samo mierzyć powinniśmy dzieła ducha, dokonane w sztuce, z tą sama surowa powagą. I tu jest miejsce na miłość i nienawiść, na zespolenie i walke. Kto sztuce daje tylko tolerancye swa, wszechobejmujący podziw dyletanta, ten w sztukę, jako w czyn ducha nie wierzy. Gdy się odbiera sztuce — tę miarę, gdy jedyną troską artysty staje się pielęgnowanie swego zwierciadełka, coraz staranniejsze szlifowanie go, odbiera się sztuce to, co właściwa dusze twórczości stanowi. Na artystach, głęboko tkwiacych w życiu czuć, w chaosie barw i kształtów, nie odbija sie to zazwyczaj tak fatalnie. Inaczej z temi. którzy wysiłkiem ducha zdobywać muszą treść swą. U tych myślowe możliwości zastępują miejsce pracą czynem osiągniętej, zdobytej rzeczywistości. Miejsce twórczości zastępuje kombinująca ciekawość. Walka duchowa, zmaganie się z sobą, dostarcza jedynie treści twórczej, gdy miejsce tej walki, tego pasowania sie - zajmuje chłodne odbijanie, treść znika i pozostają tylko chłodne przybytki, jakie rozsnuwają się w dwóch postawionych naprzeciwko siebie zwierciadłach, w jednym z poematów Leśmiana. (Jeżeli chodziło o autoironię, trudno o zjadliwszą)! Źródłem twórczości było jest i na zawsze pozostanie życie osobiste, życie chociażby we wnetrzu własnej duszy zamkniete, w każdym razie jednak posiadające powagę życia, jego niebezpieczeństwa i ocalenia. Ono tylko to życie czyni wizyonerem i to jest różnica pomiędzy Novalisem, Poem lub Micińskim, a Zejerem lub Leśmianem. Prawdziwym wizyonerom twórcom, nie o wizve sama chodziło. Walczyli oni i zmagali się, a z ich nadziei i rozpaczy, załamań i ocaleń powstawały ich widzenia i ekstazy. Wyeliminujcie ze sztuki wiarę w życie, oderwijcie ją od niego, a pozostanie z niej tylko pole do kunsztownych popisów, sposobność dla zblazowanych dyletantów zaspokojenia swych próżnostek i cie-Tu oczywiście nie może być mowy o przekonaniu nikogo, kto sam w glębi duszy pewności, o którą idzie, nie ma. Dla tego tylko byt jest czemś gotowem, skończonem, kto go już w sobie nie stwarza, kto nie czuje odpowiedzial-

ności za cała przyszłość, dla kogo nieskończoność nie jest równomiernikiem swobody i nieograniczoności zadań własnych, kto już jest znużony przed urodzeniem, kto nigdy nie wiedział, czem jest twórcza moc, twórcza tesknota i twórczy mus i twórcza swoboda. W miłości do absolutu, przeciwstawianego światu pełnemu rozgwaru i przepychu, bogactwa form i treści, tkwi raczej nieufność do wszelkiej treści, niechęć, znużenie, obojętność, Wille zum Nichts. Dla nas zaś jest sztuka wolą do wyzwolenia życia, do rozpętania wszystkich jego poteg, do uskrzydlenia wszystkich jego mocy, do napojenia purpura krwi wszystkich jego tęsknot. Wierzymy w nią, gdyż w niej właśnie prowadzimy najgłębszą i najpoważniejszą walkę o siebie, w niej odsłaniają się nam najistotniejsze głębie i najpromienniejsze szczyty. Każda treść. w dziele sztuki ujawniona, jest wywalczona, zdobyta, przeżyta, zawiera wiec w sobie ciężar własny i powagę własną rzeczy glęboko istniejących, jest tem, co krępuje lub wyzwala, przeznaczeniem lub zwycięstwem, w każdym razie czemś, czego niezawisłe istnienie mierzymy swoim wysiłkiem, swoją rozkoszą, swoim bólem. Nie jest wytworem myśli, jest realnościa kanciasta, zaglębiającą okrutnie i boleśnie w dusze naszą swe ostrza. Walka z nią, z jej określonością, usilowanie oddania jej niezawisłego, indywidualnego kształtu, tworzy rdzeń wysiłków formalnych w sztuce. Ona to — ta walka z określonościa własnych czynów i sil, które tym czynom się przeciwstawiają -

rozsadza zawsze wszelki sztywniejący szablon w sztuce, maniere. Styl własny, forma własna nie wynajdują się i nie wymyślają. Jedna jest tylko droga, do nich prowadząca - życie własne. »Wizyonersko siega do istoty rzeczy«, ten tylko, kto się z nią w sobie samym zmaga, kto jest nie odzwierciadlaczem, nie wedrownikiem, poszukującym osobliwości i dziwów, lecz walczącą, zmagającą się i przez to właśnie twórczą - jaźnia. Sztuka jest dziedzina, w której każda jaźń – może i musi być sobą, z niezbłaganością - bezwzględną wydobywa na jaw najtajniejsze prawdy, niepodobna zataić się w niej i przed nią, jest nielitościwa, niepodobna jej przekupić, z pod najbardziej przeciążonych - barokową uroczystością okresów — występuje biedna, glęboko ludzka — nieudolność, niemoc i niewiara. Wielu potrzebna jest sztuka – aby ujawnić w niej to, czego życie ujawnić, wyzwolić nie pozwala. Ci ida do sztuki, bo im życie nie wystarcza. Lecz inni ida do niej dlatego, iż sami już nie wystarczaja życiu, niezdolność swą i bezsiłe uważają za wyższość, sztuka ma już być ostatniem ocaleniem, ostatnim wysiłkiem wmówienia w siebie samych, że jeszcze istnieją, rozpaczliwą próbą samoomamienia, z dniem każdym w biednych tych i bladych duszyczkach powstającej, rodzącej się nicości. Ale zdradziecka rzecza jest sztuka...

Styl.

Tak, tak... Niewątpliwie. Chimera i Miriam, Przesmycki i Wyrzykowski posiadają swój wła-

sny, odrębny styl, tylko że jest to styl osobliwego nabożeństwa. Nic się w nim nie uśmiecha, nie połyskuje, nie wygina, nie pręży, jest jak dalmatyka, od nasadzonych w nią drogocenności tak sztywna, że nie przedziera się po przez nią swoboda żadnego giestu, żadnego ruchu. Styl — to akcent własny rzeczy, które po przez nas mówią, lub też nasze panowanie bezwzględne, drapieżna królewska swoboda we władaniu temi rzeczami. W pierwszym wypadku to patos, namiętność, liryzm, siła, w drugim wytworność, wdzięk, giętkość — maestrya, pańska wszechwładza.

Bo tu trzeba usunąć pewne nieporozumienie. Pańskość, wytworność, wykwint to zawsze wynik swobody, to zawsze niepostrzeganie różnicy pomiędzy tem, co jest i co nie jest dostojne. Arystokratyczność giestu mierzy się właśnie brakiem wysiłku, nieobecnością podejrzenia, przeczucia nawet, że mogłoby się być czemś innem. Wytworność – to zlanie absolutne, bezwzględne ideału z natura, zlanie całkowite, aż do zatarcia myśli o różnicy dwóch tych rzeczy, to właśnie beztroskliwe, instynktowne samoprzyjęcie. Pańskiem, wytwornem jest dla duszy prawdziwie wytwornej i pańskiej to, co jest jej najbliższem. I to niezachwiane sięganie po najbliższość, pewność tak wielka, że się nawet w odrębną myśl nie krystalizuje, iż ta najbliższość nigdy nie zawiedzie, że nigdy nie wywlecze na jaw czegoś, czegoby się w sobie ujrzeć nie chciało, ta bezgraniczna, instynktowna ufność do siebie, wiara w każdy giest i każde słowo, zanim się jeszcze narodzi — to są kryterya jedyne.

Plagą trapiącą wszystko, co jest duchowo roturier, wszelkie parweniuszostwo jest przekonanie, że miarą dostojeństwa, każdej rzeczy, jest odległość jej od nas, jest brak szacunku dla samego siebie, dla własnej istoty jest nieustanna instynktowna dażność do sięgania po to, co jest od nas najdalsze, najodleglejsze, aby za jego pomocą siebie samego uświęcić. Dusza wytworna — ma w sobie poczucie, iż jest źródłem i istotą wszelkiej wytworności, że wszelka świetność z niej promieniuje i wypływa. Parweniusz - szuka światła zawsze poza sobą, wszelka dostojność i piękno jest dla niego czemś, co trzeba sobie narzucić, jak tatuaż. Ponieważ nie wierzy w siebie, nie ma więc żadnej miary w sobie, wszystko co jest wartościa i miara, - leży dla niego poza nim. Stąd nieuniknioność przeciążenia, barbarzyńska pstrocizna, stad nienasyconość w przyozdabianiu samego siebie w coraz to nowe, w coraz to odleglejsze, trudniejsze do zdobycia świecidełka, ażeby wreszcie pod ich cieżarem uwierzyć w siebie. módz szanować siebie.

Rozpatrzcie się w stylu, języku samym *Chimery*, czy nie jest to nieustanna pogoń za słowem możliwie najdalszem, nieprzezwyciężona niewiara w to wszystko, co naturalne, blizkie, własne.

A jednak, pomimo nagromadzenia najodleglejszych świateł — jest tu ciemno. W tej kollekcyi nawet Syryusz staje się kotylionowym orderem. Kultura i życie. Bo w tem właśnie lezy tajemnica. To tylko w nas żyje, co ożywiamy, co uświetniamy własnem życiem.

Lecz dla Chimery — wszystko ma być odległem, cudzem i dlatego — uświetniać!

Wczytajcie się w uroczystość tych manifestów i objawień. Czy nie czujecie w tym stylu dymu kadzideł, jakim przesłania zbyt pokorny czciciel każdą rzecz, którą czci, aby mu nadal, od niego kadzidłowym obłokiem oddzielona — świętą pozostała.

Fall: Miriam.

Wypadek w gruncie rzeczy dość zwyczajny, historya przedziwnie prosta, i przez to właśnie ogromnie ludzka, nadto niezmiernie współczesna i nawet nasza.

Są naiwni — a w danym wypadku do tych naiwnych — dla wielu osobliwych przyczyn, o których poniżej, należą nawet najprzenikliwsi, którzy w Miriamie widzą pewnego rodzaju meteoryt, od świata wielkiej kultury, sztuki i filozofii oderwany, w nasz partykularz ciśniety.

Naiwność ta jest z pewnego punktu widzenia sympatyczna, gdyż świadczy o wielkiej wierze w sztukę, kulturę, życie, o niepospolitej zdolności ożywiania i uduchowiania nawet rzeczy martwych, jest w niej dużo z pierwszego młodzieńczego osłupienia, które nawet zwykłe gazowe żyrandole rozpromienia w słońce i gwiazdy.

Pomimo to jednak...

Pomimo to faktem jest, że przynależność do

partykularza, poczucie nieustanne tej przynależności -- to właśnie zasadnicze tło całej działalności Miriama, jej rys najbardziej charakterystyczny i rozstrzygający.

Całe nieszczęście i przeznaczenie Miriama, jedyne może przeznaczenie w tem tak niebogatem w swobodę i jej współodpowiednik — fatalność — życiu — było to, że polska rzeczywistość stała się dla niego odrazu partykularzem.

Dla – twórcy kultury – wszelka rzeczywistość - jest zadaniem, dla człowieka czynu - niemoc jest wezwaniem, jeżeli nie dostrzega sił, sam staje się pierwszą siłą. Tak u nas ci wszyscy, których imiona - na dziejach naszej kultury lat ostatnich - prawdziwie zaważą: A. Świętochowski, Stanisław Witkiewicz, J. K. Potocki, St. Krusiński, Cezary Jellenta, Stanisław Przybyszewski, Stanisław Wyspiański, A. N. Nowaczyński i inni. Tem. co czyni dla nas rzeczywistość jakaś partykularzem – czems niezdolnem do rozwoju i życia – jest tylko własna niemoc rozniecenia, rozkrzewienia w środowisku życia tego – własna bezsiła. Tylko człowiek bierny – widzi naokoło siebie biernosć, bezwład i martwotę. Człowiekowi czynnemu nawet biernosć - staje się czemś żywem, wrogiem, a walka ma na celu - uczynienie z wroga przymierzeńca. Dla siły wszystko jest siłą, nawet bezwład. Im większą, beznadziejniejszą martwota, tem wieksza chluba zwyciestwa i pokusa walki. Kto wie, jakim głosem wołać umie polska rzeczywistosć, ten zrozumie, jak bardzo potrzeba być gluchym, zmartwiałym wewnętrznie — by tego wołania nie słyszeć.

Proszę zważyć nie doktrynersko-społeczną, lecz psychognostyczną doniosłość faktu, że w czasie polemiki między J. K. Potockim i L. Krzywickim, a więc i przetworzeń społecznych, które tej polemiki były życiową podstawą — p. Zenon Przesmycki redagował pismo, wygłaszające w artykułach wstępnych poglądy na życie społeczne, jakie by chętnie zaakceptował nasz nieoceniony Adam Dobrowolski.

Ani jednego giestu w kierunku przetworzenia życia, tylko odwrócenie się od niego, zapomnienie o niem, obojętność, ucieczka.

Pan Przesmycki był polską rzeczywistością znudzony i to znudzenie było w nim jedynym faktem pozytywnym. W jego psychice mamy do czynienia z objawem spontanicznego rozkładu pewnej struktury duchowej bez żadnego przebłysku, któryby zwiastował możność przetworzenia siebie.

Jedynym pierwiastkiem czynnym jest chęć ucieczki od siebie i jej niemożność, a stąd chęć zamaskowania przed sobą niemocy.

Stąd wszelkie wartościowanie p. Przesmyckiego. Czuje on to wszystko, co odległe, obce, co mu ułatwia zapomnienie o sobie, ale ze wszystkiem wiąże go nie treść — tylko wzgląd negatywny, obcość tej treści własnej jego istocie. Stąd w przedziwnem niezrozumieniu własnego, istotnego znaczenia rzeczy, któremi operuje, chwyta i anektuje wszystko, co posiada w sobie cechy tej obcości:

Nietsche, Maeterlinck, Rimbaud, Villiers de l'Isle Adam, Mallarmé, Böhme, Komornicka, Kasprowicz, stąd przedziwna wzruszająca naiwność sądów — samej treści dotyczących — (vide artykuł o Rimbaudzie). Stąd najlepszą rzeczą p. Przesmyckiego jest studyum o Maeterlincku t. j. poecie, zacierającym kontury wszelkiej treści w mgle niezdecydowania.

Stąd proza p. Przesmyckiego — i jej trzy formy: 1) zwykła nieudolna, pozbawiona jakiegokolwiek bądź rytmu, giętkości, 2) ta sama, przyozdobiona w imponujące tatuaże, 3) wreszcie zawistnie kąsająca, prawdziwy styl — eklezyastycznie pielęgnowanej, zjadliwej, zazdrosnej niemocy.

Młoda Polska.

A teraz co uczyniło ten bardzo prywatny, bardzo indywidualny wypadeczek ogólnym.

A nadewszystko, co łączy Miriama z Młodą Polską? Co wspólnego pomiędzy Kasprowiczem, Przybyszewskim, Micińskim, Nowaczyńskim, Żeromskim, Reymontem, Kisielewskim, Berentem — a tym Pécuchetem, któremu sztuka jest tylko ekwiwalentem jakiegoś innego divertissement, jakiejś innej manii.

I to jest jedyną rzeczą, czyniącą wydarzenie > Miriam « czemś poważnem.

Jest moment, moment — w którym pieśniarz musi przystanąć w swoim rozwoju lub stać się wieszczem, w którym kończy się układanie dramatu, a zaczyna tragedya, tragedya, której jest się już nie autorem, lecz bohaterem lub ofiarą. Moment wahania.

I wszystkie słabości, wszystkie trwożliwe instynkty skupiły się, skrystalizowały na osobie wydoskonalonego w swym kunszcie systematyka i dekoratora — niemocy, na drogiem temu wszysstkiemu, co w twórczości — jest ucieczką przed odpowiedzialnością i czynem imieniu Miriama.

Październik-Grudzień 1904.

## Antoni Czechow.

## Alles ist Gleichniss!

Tak dziwnie pokomplikowało się wszystko, tak głębokiej nabrało powagi, że nie dostrzegamy już naokoło siebie ani w sobie zjawisk pojedynczych, faktów poszczególnych i całkowicie wobec nas zewnętrznych, poznawaniem i opisem których bezinteresownie a bezpiecznie bawićby się można. Każde wydarzenie, do którego zbliżamy się, staje się naszem wydarzeniem, czemś, co przeinacza, zmienia, grozi, jest niebezpieczeństwem lub wybawieniem, wrogiem, którego trzeba zwalczyć, lubo często wkrada się w duszę pod postacią zbłąkanego przechodnia lub wspaniałomyślnego dobroczyńcy. Wszystko naokół nas i w nas samych ostrzeżeniem jest i materyałem dla przypowieści tragedyą i losem.

Człowiek, który chciał być widzem! — Tak nazywaćby się mogła przypowieść krytyczna o Antonim Czechowie.

Wydarzenie widza! nazywaćby się mogła inaczej, a to, że i widzowie mają swoje wydarzenia, przeznaczenia, przygody, tragedye (?) jest znowu

jednem z najciekawszych wydarzeń naszych czasów, wydarzeniem, o jakie każdy z nas ociera się lub otarł na swej drodze.

Alles ist Gleichniss!

A propos Gavarniego, o ile mnie pamięć nie zawodzi, mówią bracia de Goncourt w swoim pamiętniku: »Wszyscy, umiejący patrzeć, — są smutni«. Mają tu oni na myśli także i samych siebie oczywiście i wszystkich pisarzy i artystów, współubiegających się z niemi w sztuce podpatrywania życia, chwytania na gorącym uczynku. Z punktu widzenia naiwnego naturalizmu, który był ich zasadniczą postawą myślową, spostrzeżenie to zamienia się w argument przeciwko życiu, w dowód, przemawiający na korzyść pesymizmu. Nie darmo Schobenhauer przypisywał tak wielkie znaczenie postrzeganiu. (Schauen).

Życie jest złe. Kto więc umie je widzieć, musi być smutny. Szczęście i radość rodzą się jedynie z zaślepienia.

Wszystko tłumaczy się zupełnie jasno. I możnaby nad całem zagadnieniem przejść do porządku dziennego, gdyby nie złe sumienie widza. Jest to uczucie dziwne i niepokojące. Czyż można mówić o odpowiedzialności wobec widowiska? Czy może tu być mowa o winie? Czy można grzeszyć patrząc? Czy może tu być mowa o czynie? Skąd więc niepokój i poczucie winy?

Nasuwają się i inne pytania. Dlaczego zmienia się widz, w jaki sposób widowisko staje się dlań wydarzeniem!...

Oto - ludzie, przystępujący bez żadnych uprzedzeń do życia, bez żadnych żądań względem niego, a więc zabezpieczeni od wszelkich rozczarowań i pragnacy jedynie widzieć i bawić się kalejdoskopiczną grą sił i zjawisk, tracą wesołość, swobodę, smutnieją, rzecz najdziwniejsza, przeklinają widok, na który patrzą i nie mogą odejść. Gra staje się koszmarem, zabawa zmorą. Muszą być widzami wbrew własnej woli. Gardzą życiem, przeklinają je, obrzydzeniem przejmuje ich jego monotonia, banalność rozpaczliwa szarzyzna, lecz pymimo to nie mogą się z pod tej dławiącej wstrętem obsesyi wyzwolić. Stają się oni opetańcami codzienności, - des possédés w najparadoksalniejszem znaczeniu, odkrywa się przed nimi przeraźliwy demonizm niedorzecznych, rozpaczliwych w swej miałkości faktów powszedniego życia. Staje sie ono dla nich złowrogą, ciężącą nad wszystkiemi myślami i ich uczuciami klątwą. Każdy krajobraz, którego dotkną swym wzrokiem, staje się piaszczystą mielizną, każda dusza - nudna i od wieków znaną, każde wzruszenie - śmiesznem i nieszczerem. Własny ich bunt nawet przeciwko ciemięskiej szarzyźnie jest jednym z jej pozbawionych liczby i kresu objawów. Wybuchy - smutek, rozpacz, melancholia, taedium, vitae, ucieczka przed życiem - śmierć, wszystko przyobleka piaszczystą barwę nudy. Niema ratunku, wyzwole-

.

nia, nadziei. Trzeba truć się dalej przemierzłym widokiem, trzeba być widzem pomimo rozpaczy, obrzydzenia do samego siebie i wszystkiego — tragedya najbardziej utalentowanych i uduchowionych przedstawicieli francuskiego naturalizmu — Guy de Maupassanta, Gustawa Flauberta, tajemnica stanowiska, zajmowanego wobec życia przez Emila Zolę — tego galernika rzeczywistości, dla którego twórczość była tylko rozpaczliwie zaciekiem wykonywaniem ciężkich robót, na jakie skazały go natura, los, własny bezwiedny wybór, głęboka sprawiodliwość, tkwiąca w czynach naszych, a przez nas niedostrzegana.

Tu powstają pytania, w perzynę obracające podstawy logiczne goncourtowskiej argumentacyi, jak może utracić swobodę ta istota najmniej związana i najswobodniejsza — widz, jak można mówić o tragedyi widza, w jaki sposób człowiek, bawiący się życiem, staje się jego opętańcem i jego ofiarą? I inne niemniej ciekawe pytania: dlaczego rzeczy zajmujące, jaskrawe, jedynie uchodzą wzroku widza, a dostają się w udziale tym, którzy są widzami par occasion tylko, dlaczego życie jest ciekawe dla porwanego w jego wir awanturnika, a tak rozpaczliwie płaskie, szare, nudne dla tych, którzy nie mają innego zadania, jak tylko ogarniać je swobodnym, wiecznie ciekawym, rozbawionym wzrokiem?

Wystarcza przeczytać kilka pierwszych opowiadań Czechowa, aby spostrzedz, że autor ich

był genialnym widzem. Niema tu nic nieokreślonego, niepotrzebnego, mętnego - wszystko występuje w konturach niezmiernie wyraźnych, wszystko jest spostrzeżone dokładnie, dobitnie, wszystko jest charakterystyczne. Rzecz charakterystyczna jest to rzecz dokładnie i jasno spostrzeżona, dobrze widziana. Widzi źle, kto nie umie rozróźniać, określać; nie można znać, określać ani rozróżniać, nie charakteryzując. W opowiadaniach Czechowa charakteryzuje każde słowo, każde słowo dodaje jakaś określająca, indywidualizująca kreskę: w rezultacie powstaje obraz niezmiernie wyraźny, o przejrzystej, umiejętnie zachowanej perspektywie. Niema nic zbytecznego: autor widzi obraz cały jasno i dokładnie i nie zamąci rysynku przez wprowadzenie jakiegoś dwuznacznego lub mniej potrzebnego szczegółu. Innemi słowami Czechow nietylko genialnie widzi, lecz i mistrzowsko opowiada. Aby dobrze opowiadać, trzeba umieć być dobrym widzem, ale sam fakt dobrego opowiadania nie świadczy jeszcze, że się jest tylko widzem i niczem innem. W pierwszych swych opowwiadaniach, Czechow nietylko jest widzem, ale i nie pragnie być niczem innym. Bawi się on i rozkoszuje swą zdolnością przemieniania każdej rzeczy w zajmujące widowisko. Upaja się swą maestryą. Nietylko umie patrzeć, ale umie wybierać, aranżować grę życia tak, aby odpowiadała zawsze jego usposobieniom i nastrojom. W każdej rzeczy, w każdej postaci, szczególe, wydarzeniu – dostrzega on rysy najbardziej nadające się do wyrażenia tego lub

innego nastroju. Przez umiejętne potegowanie i kombinowanie tych rysów jest w stanie wyrażać uczucia niezmiernie skomplikowane i kapryśnie zmienne. Repertuar jego jest rozległy i posiada subtelne odcienie. Trzeba dłuższego zastanowienia i głębszego wniknięcia, aby spostrzedz, że pomimo wszystkich subtelności i odmian, mamy tu wciąż do czynienia z waryacyami na jeden i ten sam zasadniczy temat: całkowitej niedorzeczności i bezcelowości życia. Różnica polega na tem tylko, że raz na tem tle szkicuje autor mistrzowska karykaturę, innym razem wysnuwa przejmującą szarzyzna swa właśnie i banalnościa - elegie. Od beztroskliwej wesołości przez gryzącą satyrę aż do najstraszliwszego tragizmu dnia powszedniegowszystkie uczucia przejściowe umie Czechow rozbudzać swemi niezrównanie zestrojonemi opowiadaniami. Nie zawodzi go nigdy żadna struna, czuje sie, że panuje on nad wszystkiemi szczegółami, o których mówi i jest względem nich swobodny. Życie przez niego przedstawiane, jest straszliwe lub smutne, niedorzecznie bezmyślne, przeraźliwie nijakie, okrutnie powszednie - lecz on znalazł bezpieczną kryjówkę, z której uragać może bezimiennym mocom, rządzącym ta powszechną szarzyzna, co więcej - bawić się niemi może, ośmieszać je i platać im figle.

Nic dziwnego, że w pierwszych swych opowiadaniach aż nazbyt często uiega on pokusie nadużycia swojej władzy, że nazbyt często upaja go sama gra, sam proces bawienia się życiem, beztroskliwa swoboda jego nie przebiera pomiędzy sposobnościami, z powodu których mogłaby się przejawić. Każda dla niej jest równie dobra. Czechow bawi się nietylko życiem, ale i własną swoją niem zabawą.

Jeszcze jeden, który szukał w sztuce ucieczki, jeszcze jeden, który łudził się, że jest ona dostateczną podstawą i najbezpieczniejszą kryjówkąże »wszystko jest niczem«, a sposób powiedzenia (manière de dire) wszystkiem, że wreszcie sztuka wyzwala i nie zobowiązuje, że w jej dziedzinę nie sięga życie i jego logika, że w jej królestwie jest się swobodnym wobec wszystkiego i samego siebie, że tu wszystko przemija i nic nie pozostawia śladów, jednem słowem wszystko jest grą, a gra najbezpieczniejszem schronieniem. Powaga życia bezsilna jest wobec bawiącego się. Kto zdobył się na odwagę i moc bawienia się, igrania życiem, jest już s w o b o d n y.

Ponieważ piszemy przypowieść, nazwijmy to pokusą gry, jej fatamorganą i złudzeniem.

W literaturze rosyjskiej Antoni Czechow jest jednym z najwybitniejszych z pośród tych, którzy ulegli tej pokusie, którzy na złudzeniu tem chcieli oprzeć swą twórczość.

Aby zrozumieć to, aby zrozumieć całe znaczenie tego rysu charakterystycznego działalności zmarłego pisarza, trzeba znać ducha nowoczesnej literatury rosyjskiej jej cechy odrębne i charakter.

W literaturze rosyjskiej Antoni Czechow jest najbardziej typowym i utalentowanym przedstawicielem »beznadziejnych pokoleń«. Beznadziejność, o którą tu idzie, nie jest stanem podmiotowym i przejściowym, uwarunkowanym przez czysto indywidualny bieg zdarzeń w zyciu danej jednostki. Obejmuje ona pokolenia cale i posiadać musi glebsze bjologiczne i społeczno-ekonomiczne przyczyny. Typ kultury danego społeczeństwa lub danej klasy społecznej, do których należy taka »beznadziejna« jednostka, rozstrzyga o tem, jaka specyalna forme przybierze u niej stan depresyi ogólnej i poczucie braku gruntu pod nogami. W klasach społecznych, które od wielu już pokoleń przestały być zdobywczemi zarówno w materyalnem jak i duchowem znaczeniu, w klasach, dla których życie jest przedewszystkiem użyciem, beznadziejność objawia się jako niemożność znalezienia jakiejkolwiek rozkoszy, któraby pociągala, gorączkowem i sztucznem poszukiwaniem coraz to nowych, coraz to bardziej wyrafinowanych wrażeń i w rozpaczliwie wzrastającej nieczułości na wszelkie podniety. Brak wrażeń a raczej niemożność doznania wrażenia — oto rys najbardziej zasadniczy beznadziejnych, należących do tej kategoryi.

Niemożność czynu — oto formuła beznadziejności u tych, którzy należą do klas i społeczeństw, zdobywających jeszcze, rozszerzających i wzbogacających nieustannie zakres swego życia, zakres zjawisk, zależnych od ich woli. — »Gdy

umrzeć niema za co, to i żyć nie warto« — tak wyraża się nastrój ludzi o czynnej, twórczej strukturze psychicznej, gdy nagle spostrzegą oni, że między światem ich marzeń, myśli, aspiracyi — a światem rzeczywistym jest przedział, którego oni wyrównać nie umieją i nie są w stanie,

Na tem zaś polegało właśnie najbardziej zasadnicze doświadczenie życiowe tego pokolenia inteligencyi rosyjskiej, do którego należał Antoni Czechow.

Wszyscy krytycy zgadzają się co do tego, że pokolenie 9-go dziesiątka lat z. w. było skazane na zgubę, na jałową i tem cięższą, tęsknotę za czynem, było pokoleniem ludzi zbytecznych, przedwcześnie nużących się, przed próbą już zwyciężonych, od urodzenia już zmarnowanych (Iwanow, Treplew w dramatach Czechowa, jego Nieznajomy, mnóstwo postaci z jego opowiadań).

Już bezpośrednio poprzedzająca pokolenie to generacya, generacya, do której należał M. Michajłowski i Gleb Uspienski, ńarażona była na ciężkie próby. Nad świadomością jej panował wielki fakt oswobodzenia włościan, zniesienia poddaństwa, dochodzące do ekstatycznego samozaparcia poczucie winy i odpowiedzialności przed ludem, męczeńska potrzeba poświęceń, żądza odkupiających ofiar — oto były najbardziej zasadnicze pierwiastki i czynniki jej usposobienia. Stąd zdolność odczuwania wszelkich rozczarowań i bólów, jakie gotowało temu pokoleniu inteligencyi rosyjskiej życie, jako takiej oczyszczającej ofiary właśnie.

Poczucie winy wobec ludu odbierało przedmiototowość sądom o nim i w sposób niezmiernie charakterystyczny sprzyjało utrwaleniu się i utrzymaniu wytworzonych w poprzednim okresie utopijnych pojęć i sentymentalnie poetycznych marzeń o ludzie. »Ponieważ jesteśmy winni, nieskończenie winni wobec ludu, nie mamy prawa sądzić go surowo i zrażać sie tem wszystkiem, co jest wynikiem jego nieszczęsnego położenia, z którego i my mniej lub więcej pośrednio korzystaliśmy. Nie mamy prawa watpić o nim, wierzyć powinniśmy w jego piękno, nie mamy prawa przypuszczać, że nie odpowiada on naszym wzniosłym o nim marzeniom. Forma zewnętrzna jest wstrętna straszna, odrażająca, ale na tem właśnie polegać powinno bohaterstwo naszej odkupiającej wiekowe winy miłości, abyśmy, pomimo tej formy i wbrew niej, dochowali wiary ludowi i jego wielkiej przyszłości«. Wierzyć zaś w lud musiało dla tych ludzi znaczyć - wierzyć w swoje o nim marzenia. W ten sposób tylko wytłumaczyć i zrozumieć można psychologię narodników z 8-go lat dziesiątka zeszłego wieku i w ten sposób tylko zrozumieć można, jak łączyły się u nich i żyły obok siebie wzniosłe, historiozoficzne pojecia o ludzie, jego przeszłości i roli, jaka ma mu przypaść w udziale w ogólnym rozwoju społecznym - z wysoce wysubtelnionym zmysłem spostrzegawczym i krytycznym w stosunku do pojedyńczych faktów rzeczywistego życia tego ludu. Nasi krytycy są zdumieni realizmem, przedmiotowościa i śmiałościa

w odtworzeniu chłopskiej rzeczywistości przez Reymonta. Biedaczyska! Coż powiedzieliby oni o Gl. Uspienskim, Rieszetnikowie, Złatowratskim, Lewitowie. Pomimo swego okrutnego wprost realizmu, okrutnego przedewszystkiem dla samych siebie gdyż każdy obraz zwyrodnienia, nędzy, zdziczenia ludu — był dla pisarzy tych wyrzutem krwawym i palącym – wierzyli oni w lud goręcej, czyściej, śmielej, niż jakikolwiek z naszych nie epicko-przedmiotowych już jak Reymont, lecz nawet tendencyjnie ludowych pisarzy. I tylko ta wiara, wiara zbyt gorąca i silna, aby wstrząsnąć nia mogły jakiekolwiek fakty, pozwalała ludziom tym żyć, pozwalaja im znosić te prawde, jaka widzieli, co wiecej wzbraniała im uchylać się od jej widoku. Poczucie obowiązku dziejowego nakazywało im poznać wszystkie swoje winy wobec ludu, a każda straszliwa prawde o tym ludzie odczuwali, jako taką winę. To też w żadnej literaturze nie istnieje nic, coby się do utworów tych pisarzy, do utworów największego z pośród nich -Gleba Uspienskiego porównać dało. Poczucie winy wobec ludu, odpowiedzialności przed nim, stało się tu zasadniczą, a właściwie jedyną sprężyną całego życia i całej twórczości. Z tego to źródła pochodzi lekceważenie wszelkich artystycznych konwencyi i wymagań, całkowite zaniedbanie wszystkiego, co bezpośrednio ludowi i jego dobru nie służyło. A jednak pomimo to wszystko, czuje sie w tych przechodzacych nieustannie w publicystyke, ekonomię polityczną, nawet statystykę opowiada-

niach prawdziwa twórczość, jeżeli przez twórczość rozumie się życie duszy szczere, nieudane i głębokie, wyrażające się w słowie, kształcie, barwie luk jakiejkolwiek innej formie ekspresyi i duchowego obcowania. Te dziennikarskie elukubracye, jak nazwaliby je u nas Miriam lub p. Jan Lorentowicz, są prawdziwym martyrologiem duszy ludzkiej szlachetnej i głęboko czującej; niema w nich ani jednego wyrazu, który nie byłby pisany krwią i Izami. O Glebie Uspienskim mówię to z umysłu. Jest to postać dla literatury rosyjskiej w prawdziwem i najglebszem znaczeniu wyrazu tego reprezentatywna. W każdem innem piśmiennictwie pisarz tego rodzaju i o takiej pogardzie dla wyłącznie zawodowo artystycznej strony swych utworów byłby wprost niemożliwy. W zestawieniu z Uspienskim Multatuli już jest esteta. Multatuli został ogłoszony przez naszą krytykę za typ pipisarza-społecznika i proroka. Najzupełniej słusznie! Dziwię się tylko, że nikt przy tej sposobności nie wspomniał, iż w literaturze rosyjskiej ubiegłego stulecia naliczyćby można dziesiątek przynajmniej pisarzy tego samego typu, co Multatuli, nie ustepujących mu ani co do talentu, ani co do szlachetności żywego idealizmu, zdolności do poświęceń. Gogol, Saltykow, Dostojewski, Czernyszewski, Uspienski, Michajłowski, Pomiałowski, Bieliński, Dobrolubow, Pisarew, Ławrow - oto najważniejsze tylko, największe imiona!

Do żadnego z nich nie można przykładać tej miarki, jaką mierzy się dziś pisarzy i artystów na zachodzie. »Pisarz«, »artysta« — określenia te nie wyczerpują tu treści. Każdy z pisarzy tych był nauczycielem, przewodnikiem, wychowawcą, prorokiem i spowiednikiem swojego społeczeństwa. Pisarze lat 8-go dzies. z. w. byli tylko smutniejsi i bardziej zmęczeni od swych poprzedników; należeli jednak do tego samego typu.

Dla następnej dopiero Czechowskiej generacyi, dla ludzi lat 9-go dzies. z. w. warunki społeczne komplikują się tak niezmiernie, że dla zachowania uświeconego w literaturze rosyjskiej typu działalności pisarskiej niezbędną byłaby nadludzka niemal kombinacya uzdolnień i właściwości duchowych. Gdy się nową generacyę zestawia i porównuje z pokoleniem bezpośrednio poprzedzającem, z pokoleniem Gleba Uspienskiego, narodników i »pokutującej szlachty«, zwrócić należy przedewszystkiem uwage na zmieniony stosunek do rzeczywistości ludowej. Pisarze lat 9-go dzies. z. w. - to ludzie, którzy wchodząc w życie świadome, zaczynając zastanawiać się, myśleć i marzyć, nie napotykali już na swej drodze poddaństwa ludu, które było centralnem zagadnieniem w życiu dotychczasowej sosyjskiej inteligencyi. Dla ludzi lat 5-go dzies. z. w. np. zniesienie poddaństwa, oswobodzenie ludu było tym konkretnym idealem, od urzeczywistnienia którego zacząć się miała w życiu ukochanego przez nich społeczeństwa era sprawiedliwości. Dla ludzi lat 7-go dziesiątka, którzy przeżyli oswobodzenie ludu już jako uświadomieni i czynni działacze, stało się ono fa-

ktem, określającym cały ich skład duchowy, całe ich usposobienie, nastrój, tonacyę ogólną dążeń i myśli, jeżeli się tak wyrazić można. Ono to dało im tę krzepką ufność, tę wiarę w siły ludzkiej myśli, jakiemi odznacza się ten okres »rosyjskiego oświecenia«, jakie tryskają wprost z każdej stronicy pism Pisarewa, jego najbardziej typowego i utalentowanego przedstawiciela. Dodajmy, że byly to czasy Sturm und Drangu powstającej dopiero rosyjskiej burżuazyi (w europejskiem nowoczesnem znaczeniu tego wyrazu). Wprawdzie już Dobrolubow prowadził walkę publicystyczną z doktrynerami liberalizmu, jacy pojawili się już wtedy w rosyjskiej prasie i literaturze, lecz wówczas można było jeszcze się łudzić, iż doktrynerzy ci i prąd społeczny przez nich reprezentowany są w społeczeństwie rosyjskiem czemś powierzchownem, wywołanem sztucznie przez gwaltowną chęć naśladowania Zachodu i zrównania się z nim we wszystkiem, można było łudzić się, że rosyjska rzeczywistość zawiera w sobie możliwość zgoła innego, niż ogólnie-europejski, typu rozwoju, że rola »krytycznie myślących jednostek«, »myślących realistów« na tem właśnie polegać powinna, aby możliwości te uchronić od szkodliwych i obcych im wpływów zachodnich, na skierowaniu dalszego biegu rosyjskiego życia w zgodnym z osiągniętemi przez myśl ludzką, wszechpoteżny rozum kierunku. Lata 8-go dziesiątka odznaczają się, jak widzieliśmy, tonacyą bardziej już minorową: są to lata ofiarnictwa, eligijnego utopizmu. Ludzte tego

okresu przekonali się, że przeszłość nie daje się usunać przez jeden dekret, że krytyczna siła myśli, zdobycze nauki, rozum nie są w stanie same przez się uczynić tabula rasa z tego wszystkiego, co się kształtowało i powstawało w ciągu długich wieków rozwoju dziejowego, że wskutek tego zadanie, jakie inteligencya rosyjska ujrzała przed sobą, jest o wiele trudniejsze, niż się to zdawało młodzieńczo śmiałym i pełnym ufności bojownikom myślącego realizmu, co więcej coraz realniej, coraz dotkliwiej czuć się dawał »krytycznie myślącym jednostkom« brak gruntu pod nogami, brak tego archimedesowskiego punktu oparcia, z którego można świat dźwignąć i pchnąć na nowe tory. To właśnie jednak, co było w ich położeniu najcięzszem, uczyniło im istnienie możliwem do zniesienia. Ratowało ich i podtrzymywało przekonanic, że są dłużnikami ludu, że życie ich do niego należy, że wskutek tego muszą żyć, wierzyć wbrew wierze, spodziewać się wbrew nadziei. Credo quia absurdum — było ich dewizą. To poczucie długu właśnie, obciążającego inteligncyę, winy wobec ludu, zatarło się dla ludzi 9 dziesiątka lat, dla których poddaństwo i zniesienie poddaństwa należały już do przeszłości. Opowiadnie A. Czechowa p. t. Chłopi (Mużyki) wstrzasneło głęboko opinie publiczności rosyjskiej, wywołało długie i zaciekle dyskusye w krytyce przez to właśnie, że lud i życie jego rozpatrywane było w tem opowiadaniu jedynie jako przedmiot artystycznego odtworzenia, że niepodobna było dostrzedz tu ani śladu

jakichkolwiek specyalnych uczuć autora w stosunku do tej klasy, ani śladu poczucia winy, rozczarowania, rozpaczy, żadnych historyozoficznych wniosków i wzruszeń. Rzeczywistość ludowa rozpatrywana była tu pod tym samym katem widzenia, co i rzeczywistość urzędnicza, kupiecka i t. p. Nie o rozpaczliwość przedstawionych przez autora faktów chodziło tu. (Uspienski, Rieszetnikow, Tołstoj wywlekali na jaw okrutniejsze nawet widoki), lecz o ton, o brak jakiegokolwiek specvalnego patosu, świadczący, że autor i to pokolenie, do którego on należał, przeszli już do porządku dziennego całkowicie i niemal organicznie nad zagadnieniem, które stanowiło w życiu dotychczasowej inteligencyi rosyjskiej temat najgoretszych marzeń, najgłębszych myśli, najbardziej wstrząsająjacych tragedyi i uniesień. Chłopi - Czechowa to symptomat, świadczący, że okres utopizmu ludowego i romantyki ludowej, których ostatnia postacia bohaterska i męczeńska był Uspienski, został raz na zawsze zakończony i zamkniety. Niewatpliwie Czechowowi ułatwiało strząśniecie z siebie wpływu tej romantyki samo jego ludowe pochodzenie, ale przecież z ludu też pochodził Rieszetnikow, (a proszę tylko porównać z zajmującego nas tu punktu widzenia: Podlipowców i Chłopów). Nie pochodzenie wiec tu było faktem i czynnikiem rozstrzygającym, lecz ogólna atmosfera społeczna; i o nie indywidualny wypadek Czechowa chodziło tu, lecz o coś, mającego o wiele głębsze i szersze znaczenie, inaczej nie zdołałoby to niewielkie opowiadanie wstrząsnąć tak potężnie myślą społeczną. Dla ludzi lat 9 dziesiątka z. w. lud był taką samą cząstką rzeczywistości społecznej, jak i wszelkie inne warstwy. Całe znaczenie faktu oswobodzenia włościan wyjaśniło się już dla nich. To, co było przedmiotem marzeń, pobudką do męczeńskiego i ofiarniczego samozaparcia, stało się jednym z pierwiastków zimnej codzienności. Chłodne, trzeźwe, znużone, strudzone spojrzenie na rzeczywistość tę — to rysy charakterystyczne czechowowskiego pokolenia.

W tym czasie właśnie wiele stron tej rzeczywistości wystąpiło niezmiernie wyraźnie; przedewszystkiem zaś uderzał i rzucał się w oczy fakt, że życie rosyjskie weszło już na nowe, podległe jakimś głębiej od wszelkiej »krytycznej myśli« tkwiącym prawom - drogi, które nietylko, - jak się zdawało, nie miały nic wspólnego z marzeniami Bielińskiego, Granowskiego, Sałtykowa, Niekrasowa, z pełnemi ufności i wiary przepowiedniami Herzena, wskazaniami i ostrzeżeniami Czernyszewskiego i Dobrolubowa, teoryami Mirtowa, realistycznemi manifestami Pisarewa, eligijnemi westchnieniami pisarzy z 8-go dzies. lat z. w., ale wprost wydawały się złośliwym i okrutnym żartem, bezlitosnem wyszydzeniem całej jasnej i pięknej przeszłości rosyjskiej myśli. Ludzie tak 9-go dzies. z. w. poczuli, że oto - oni, wychowańcy tej przeszłości są całkowicie obcy temu nowemu, otaczającemu ich życiu, że niemają nad niem żadnej władzy, że niema żadnych dróg, żadnych ogniw pośredniczących pomiędzy niemi a tym przerażająco obcym i niezrozumiałym z punktu widzenia wszystkiego, co dotychczas myśl rosyjska wypracowała — chaosem, który nagle ujrzeli naokoło siebie. Stąd głębukie uczucie osamotnienia u takiego Wsiewołoda Garszyna, stąd jego strach przed życiem, smutek i tęsknota, stąd nastrój ogólny poezyi Nadsona, gorzko wyrzucającego sobie, że nie umie zdobyć się na prorocze słowo, słowo wyzwolenia i czynu, że jest tylko jęczącym niewolnikiem.

U Antoniego Czechowa, młodszego od nich o lat kilka, znika nawet patos rozczarowania i bezsiły. Beznadziejność staje się chroniczną.

Gdy ukazały się pierwsze tomy opowiadań Czechowa, najwybitniejszy krytyk i publicysta generacyi poprzedniej M. K. Michajłowski uznał je za objaw niezmiernie charakterystyczny dla epoki, w której powstały, dla pokolenia, do którego młody naówczas autor należał. Artykuł Michajłowskiego o Czechowie jest jedynym z ciekawszych dokumentów starcia duchowego pomiędzy ludźmi 8-go i 9-go dzies. lat z. w. Zarzucał Michajłowski Czechowowi korzenie się przed rzeczywistością, bierne poddawanie sie jej, pozbawiony wszelkich pierwiastków buntu, protestu, czynnego stosunku do życia, apatyczny i bezwładny panteizm. Dopiero na podstawie opowiadania »Nieciekawa historya« modyfikuje autor »Walki o indywidualność« i »Co to jest postep? « sad swój o Czechowie. spostrzega on w nim tęsknotę za idealem, i Czechow staje sie dla niego odtad poeta i wyrazicielem tej tak

charakterystycznej dla swego pokolenia tęsknoty. Literaturze krytycznej rosyjskiej przybyło zaś od czasu tych artykułów Michajłowskiego z zapalem i przejęciem się komentowane i roztrząsane zagadnienie: »Czy Antoni Czechow ma idealy«. Jest to znowu objaw znamienny. Z punktu widzenia tych zapatrywań i pojęć, jakie urobiły się i rozwinely w dotychczasowej krytyce rosyjskiej, pisarz o wielkim talencie, a pozbawiony »idealów«, t. j. dążenia oddziałania na życie w pewnym kierunku, przekształcenia go, był zjawiskiem paradoksalnem i niezrozumiałem. Mnożyły się też hypotezy i konstrukcye. Jest to zaś właściwością rosyjskiej krytyki, że wszystko skłonna jest brać z najpoważniejszego i najtragiczniejszego punktu widzenia. Nie wchodzi ona nigdy w kompromis z banalnością. Posiada iście młodzieńczą dobrą wiarę i prawdziwie młodzieńczy entuzyazm. Z nasuwających się jej jednocześnie hypotez psychognostycznych wybiera zawsze najgłębszą, najdalszą od przeciętności, najbardziej heroiczną. Każdego pisarza pragnie ona uświadomić sobie głębiej, niż on sam siebie uświadamia, pragnie wyjaśnić to, co w nim jest bezwiedne i pragnie, aby wyjaśnienie to uczyniło go we własnych nawet oczach wiekszym. Nie znaczy to, aby była to krytyka biernego uwielbienia. Bynajmniej. Jeżeli przykłada ona do pisarzy wielką miarę, jeżeli uznaje w nich wielkość i głębie, to po to jedynie, aby od nich wiele żądać. Krytyka rosyjska pracuje wytrwale w kierunku spotęgowania odpowiedzialności, ciążącej na ta-

lencie. Stosunek jej do pisarzy i artystów odznacza się męskością. Nie wpada ona nigdy w sentymentalizm unicestwiających się w prochu dziękczynień. Uważa ona talent za posłannictwo, za służbe, i im wyżej wznosi, tem więcej się domaga, tem surowszej żada rachuby z każdego słowa, każdej myśli. Pisarzowi rosyjskiemu nie nie przechodzi bezkarnie: musi się on nieustannie liczyć z tem, że każde jego wystapienie, i każdy szczegół tego wystąpienia poddane zostaną bezwzględnemu, surowemu aż do tragizmu sądowi. Pisarzom i artvstom europejskim, (a szczególniej naszym) taka krytyka jest czemś zupełnie nieznanem i obcem, odczuliby oni ja niewatpliwie jako niemożliwy do zniesienia cieżar, ale też dlatego właśnie w całej Europie nowoczesnej jedynie tylko rosyjska krytyka rościć sobie może prawa do nazwy twórczej, ona jedna tylko była prawdziwie męską, niekiedy aż okrutna hodowla wielkości i szczerości w twórcach dzieł i w odczuwającem dzieła te społoczeństwie; wszystkie te cechy odnajdujemy w dyskusyach krytycznych, przedmiotem których była w ciągu długich lat twórczość Czechowa.

Tej poważnej, wysubtelnionej na wszelki tragizm życia krytyce zawdzięczamy, że odsłonił się przed nami ludzki, bardzo ludzki dramat Czechowa.

Nie czuł w sobie siły do zapanowania nad otaczającem go obcem i niezrozumiałem życiem, i nie chciał być jego wspólnikiem.

Widz z niczego nie rezygnuje, niczego się nie

wyrzeka, niczemu się nie przeniewierza. Nie działa wprawdzie, lecz zachowuje w głębi duszy nietkniętem to wszystko, w imię czego moźnaby działać, zabezpiecza swą wewnętrzną świątynię, od jakiegokolwiekbądź zetknięcia z przemożnemi siłami świata. Jakąż władzę może mieć życie nad tym, kto wobec niego jest tylko widzem? Wszystko zmieniać się może naokoło widza, on sam tylko pozostaje niezmienny. Bezpieczny i zimny panuje on swobodą ogarniającego wszystko wzroku nad widokiem okrutnie obojętnego życia. Gdyż rzecz dziwna: stało się ono nagle całkiem obojętne. Pozornie tylko zmieniają się kształty, zachodzą wypadki: w gruncie rzeczy wszystko pozostaje tem samem.

Nuda, nuda!...

Codzienność wszechwładna nieprzemożna!

Rzecz dziwniejsza jeszcze. Wszystko utraciło znaczenie. Rzeczy nie tylko nie mają żadnego znaczenia jedna dla drugiej, lecz nawet utraciły je wewnętrznie: każda dla siebie. Wszystko stało się czemś, co może być wprawdzie widziane, lecz właściwie nie jest. Nic niema w Czechowowskim świecie, świecie, jaki dla widza istnieje — duszy, powagi, wagi!

Rzecz najdziwniejsza wreszcie: Gdy zwraca się on ku sobie samemu, ku tej bezpiecznej i zabezpieczonej świątyni wewnętrznej i tu spostrzega tę samą przemianę.

Wszystkie uczucia stały się tylko uczuciami dla oka, dusza własna — duszą przechodnia, on

sam — cząstką życia, które może być tylko widziane.

Widz stał się sam dla siebie widowiskiem, z przerażeniem spostrzega, że ten heraklitowski potok stawania się powszechnego, od którego chciał się wyzwolić, przepływa przez własne jego wnętrze.

Żadnej kryjówki, żadnej nadziei ocalenia.

W najgłębszem wnętrzu duszy przechowywane ideały tradycyi, pojęcia porywy, tak ochraniane od przekształcającego wszystko życia, od zwycięskiej codzienności, stały się nagle jej cząstką, przestały być ideałami, czemś ponad życie wyniesionem, a stały się tylko jego przejawem.

Jak może zaś zapanować przejaw nad istotą, jedna z form, jeden z przemijających kształów nad splotem sił, rodzących wszelkie formy i kształty.

Życie jest na wszystko obojętne.

Wyrachowanie lichwiarza, entuzyazm poety, poświęcenie pełne zaparcia bohatera jest dla niego jednakowo przemijającym kształtem. Dzisiaj tę, jutro inną przybiorą jego falę barwę.

Panta rej.

Niema nic pewnego nigdzie. Ani nazewnątrz nas, ani wewnątrz. Żadne uczucie, żadna myśl nie dają rękojmi stałości. Wszystko jest cząstką kalejdoskopicznie zmieniającego się widowiska: kto odgadnąć potrafi, jaki kształt przybierze ono jutro za lat parę.

Jesteśmy bezbronni wobec życia.

Wszechpotężna codzienność włada nami bez ża-

dnych zastrzeżeń i ograniczeń, w każdej chwili uczyni z nas i z nami co zechce.

Stąd Czechowowski »strach przed życiem«. Biedny widzu! Na toż ci to przyszło!

Czuł sie oderwanym od wszystkiego i samotnym i bezsilnym. We własnych oczach swych był tylko przypadkiem, odosobnionym wśród chaosu i wiru takich samych jak on przypadkowych istnień i zdarzeń. Przypadkiem, na lup wrogim i bezlitośnym siłom wydanym -- zdawały mu się wszystkie tradycye wysokich dążeń, miar i sprawdzianów duchowych, w krwawej mece, w okrutnym i samotnym trudzie przez światlą myśl rosyjską wypracowanych i zdobytych. Walczyć w imię bezsilnego przypadku nie można, wyrzec się go niepodobna, niepodobna bowiem wyrzec się samego siebie. Można być bezsilnym, samotnym i zbytecznym, niemniej jednak trzeba być. Stworzyć sobie wewnątrz własnej duszy kryjówke, wrogiemu światu nie dawać nad sobą żadnej władzy, odciąć się od niego, zerwać z nim wszelkie wezły, stać sie tylko okiem bacznie w wir życia wpatrzonem! Czyn jedynie, wdanie się w bezpośrednie w bieg zdarzeń, wiąże nas z niemi. Z chwila, gdy zaczynamy działać, chwyta nas niezbłagana maszyna życia między tryby swe i koła. Niema już dla nas ratunku. Nie oddać wiec nic z siebie, z istotnego siebie światu. Uczynić z bierności swej kryształowa szybę – poprzez którą widzi się wszystko z niezamacona jasnościa. Wola to i namiętności tworzą między nami a światem -- mgłę

złudzeń. Widzi dobrze tylko obojętny. On jeden jest tylko swobodny, nie zna kłamliwych złudzeń nadziei, samookłamywania się, jakie rodzi żądne ziszczenia dążenie. Nie i nikt niema nad nim władzy. Nie go nie zdoła uwieść, ułudzić, pociągnąć, zdradzić.

Nic prócz tego właśnie marzenia o biernej swobodzie, o bezpiecznej kryjówce bezczynu.

Nie chciał wystawiać na szwank skarbca duszy swej, nie chciał narażać na nierówną walkę tego wszystkiego, co w sobie czcił i kochał. Myślał, że poza kryształową szybą niezamąconego spozierania, uchroni i ustrzeże wszystko.

Nazbyt straszliwym był jednak widok życia, w którym gdzieś w głębokich kryjówkach konać zdaje się bezsilnie wszystko szlachetne, piękne, żywe, w którem rozpościera się wszechwładnie bierna martwota, tępa beztroskliwa nuda, pustka dusz i pustka serc, w którem wszystko, w imię czego żyć warto i można, nie ginie nawet, lecz rozpływa slę, rozłazi, rozlewa w przemierzłej jesiennej mgle zwycięskiej powszedności. »Coś obłudnego wzięło na się postać mgły i zaziera do siedzib ludzkich«, »serce stęka z głuchej bojaźni«. Biedne serce widza, serce, które pragnęło stać się tylko okiem, a jednocześnie bić gdzieś w ukryciu, samo w sobie i przed sobą dla tego wszystkiego, w imię czego krwawiły się, cierpiały i pękały inne

potężniejsze, śmielsze, a może być tylko szczęśliwsze serca.

Biedne serce widza. Ogarnęła je trwoga, czy istotnie jeszcze bije. Wpatrzone w straszną mgłę codzienności, wsłuchane w jej skrzyp powolny i niepowstrzymany, przestało słyszeć własne swoje bicie, zawładnął niem niepokój teraz, czy żyje?

I w tej właśnie chwili spostrzega biedny widz, że wobec własnego serca nawet stał się już teraz okiem.

Oto stoją przed nim te rzeczy jedyne, niezrównane z niczem, ze wsystkiem niewspółwymierne, które treść jego jaźni stanowiły, które były nim w najgłębszem i najświętszem znaczeniu i które pragnał zachować i ustrzedz. Stoją przed nim a raczej omijają go jak przechodnia, nie poznając. Napróżno wyciąga ku nim rece... Myśli własne, uczucia i wzruszenia, przepływają obok niego, obce, chłodne i zewnętrzne. Kryształowa bierność leży między nim a niemi. Nie słyszą jego krzyku, nie mogą słyszeć. To bowiem, co krzyczy w nim, szamoce się, krwawi, wyciąga rozpaczliwie ramiona, jest już poza szybą, w świecie tego wszystkiego, co istnieje tylko dla oka. Tu zaś z tej strony istnieje oko tylko. Niema już nic innego. Jest tylko ten, który widzi, i to, co jest widziane. Próżne wysiłki przezwyciężenia czaru. Wszystko, co nie jest okiem jest widowiskiem. Niema ratunku.

Ja pragnę kochać — woła tęsknota. Napróżno! Napróżno. Kochać będzie twój sobowtór tylko; nędzna i opuszczona w tłumie podobnych sobie ludzkich figurynek — maryonetka, ty zaś będziesz tylko patrzeć. Jesteś okiem, a oko nie kocha — widzi tylko miłość.

Pragnę nienawidzieć.

Możesz tylko zobaczyć własną nienawiść.

Chcę walczyć!...

Wobec walki nawet, którą byś sam prowadził, będziesz tylko świadkiem, będziesz czuł się świadkiem tylko czynów, które spełnisz.

Żeś chciał uczynić ze wszystkiego widowisko, stanież się widowiskiem dla samego siebie.

Lecz ja jestem?

Nie, ty widzisz...

Męczę się...

Wniknij w głąb siebie — czy nie jest to męka widziana, czy każde uczucie twoje, każde wzruszenie nie przeciąga wobec ciebie, jak rzymscy gladyatorowie przed cesarzem?

Morituri te salutant, Caesar.

Tym gladyatorem, który kona wśród obojętnej i łaknącej sensacyi gawiedzi — ja przecież jestem!

Zwróć wzrok swój wgłąb siebie, czy nie dostrzeżesz cyrkowej loży, z której najzimniejszy z upiorów, przez ciebie samego rozbudzony, spogląda znudzony i już nowych wrażeń głodny, jak wsiąka twoja krew w sypki i żółty piasek areny...

Strach przed życiem! Ten Czechowowski strach nawiedził kryjówkę widza. Oto mgła zjadliwa i nieprzemożona w swej bezkształtności pochłonęła wszystko, co uważał on za samego siebie.

Oddaj mi duszę moją! Mgła nie odpowiada.

Tylko jakiś szatanik złośliwy chichoce. Poznaj ją, a odzysczesz. Ja nie miałbym poznać duszy mojej?

Ja nie miałbym poznać duszy mojej? Drwiaco się śmieje Mefisto...

Tłum cieniów przepływa przed kryształową szybą.

Na kim spocznie oko, ten już przez to na wieki staje się przechodniem, czemś obcem, zewnętrznem i przemijającem.

Napróżno się tłucze i rozbija o szyby strach. Oko tylko widzi.

A rzecz widziana już przez to samo jest cudzą.

Własnej duszy się wyparłem, szepce żal.

A oko zwraca się ku niemu i żal staje się czemś zewnętrznem.

I tylko jedna rzecz pozostaje poza kryształową, niezmąconą szybą.

Pustka niewypełniona, nuda nieprzemożona, śmiertelna nuda.

Jej jednej pozbyć się niepodobna, niemożliwą rzeczą jest zobaczyć, a dla Czechowa istnieje jedynie takie tylko po przez oko prowadzące wyzwolenie.

Widzieć można jednak tylko to. co jest czemś, tem lub owem.

Pustka zaś i nuda w istocie swej już jest brakiem...

Do końca dni swoich cię już nie opuszczę — szepce przenikliwy głos pustki.

Na wieki pozostaniemy już tylko ja i ty — mówi jej straszliwe bezoczne spojrzenie.

Światem całym się od ciebie przesłonię — szepce widz.

Napróżno, napróżno!

Ja przedzieram się po przez wszystko. W zetknięciu ze mną wszystko gaśnie, blednie, staje się tylko udaniem, czemś, co istnieje nie samo przez się i dla siebie, lecz jedynie jako przesłona, poza którą chowa się przedemną chwiejniejsza od trzciny dusza człowiecza.

Zieleń drzew i poszum lasu, szmer strumyków wiosennych, krwawa pożoga namiętności, smutek nawet, wszystko to przestaje być samem sobą, staje się tylko pozorem i udaniem, traci wagę swą, a także życie.

Pozostanie mi słowo — myśli widz.

Zważ je...

Z przerażeniem spostrzega niewolnik wzroku, że słowa jego nie mają własnej wagi, ni siły, nie opadają ciężko na dusze niby miażdżące przekleństwo, nie wybuchają jak złorzeczenia, nie ulatują jak orły, nie mają nawet beztroskliwej swobody pszczół attyckich, z wesołym brzękiem przecinających krystaliczne, błękitne, słonecznemi promie-

niami, przetkane przestworza. Są jak puch, unoszący się bezsilnie na wietrze, a raczej przez wiatr unoszony.

I one także są tylko widziane. Oko zaś nie tworzy słów. Wyrastają one i rodzą się z serca.

Czem zaś więc są te, które wymawiam.

Cieniami tylko. W momencie narodzin już ich z serdecznej, gorącej krwi, zabija je zimne spojrzenie, i na wieki przemienia w widma wybladłe i bezsilne.

Jeden z feljetonistów rosyjskich z powodu śmierci Czechowa, wspomniał o Turgieniewie.

Czechow istotnie ma jeden rys wspólny z Turgieniewem: jest z pośród wszystkich pisarzy rosyjskich najbardziej artystą w zachodnio-europejskiem znaczeniu tego wyrazu. On tylko i Turgieniew z pośród wszystkich wybitnych talentów powieściopisarskich rosyjskich pogogolewskiego okresu byli w stanie oddzielić się i wyodrębniać od wzruszeń, przeżyć i uczuć, stanowiących treść ich twórczości; dla nich tylko była dostępna ta dziedzina wzruszeń, które oznaczamy niemieckim terminem die reine Lust des Schaffens, wzruszeń osnową których i rdzeniem jest już sam proces kształtowania danej treści, artystycznego opanowywania jej.

U innych pisarzy rosyjskich z przyczyn moralno społecznych treść twórczości tak dominowała nad całem ich duchowem życiem, że nie

umieli, nie byli w stanie oni wyzwolić się z pod jej władzy.

Wyzwolenie takie, co więcej, wydałoby się im przeniewierstwem.

Niewatpliwie die reine Lust des Schaffens istniała i u nich, ale nigdy nie odgrywała samodzielnej roli.

Dzieła proroków, wieszczów, mogą być rozpatrywane z artystycznego punktu widzenia, ale właściwym artystą — prorok ani wieszcz nie jest.

Z pośród pisarzy rosyjskich drugiej połowy ubiegłego stulecia, jeżeli pozostawić na stronie przedstawicieli współczesnej rosyjskiej literatury — Andrejewa, Mereżkowskiego, Balmonta, Sołoguba, Bunina i t. d. — artystami można nazwać pośród pisarzów tylko Turgieniewa, Garszyna i Czechowa.

I tu występuje różnica.

I dla Turgieniewa i dla Garszyna artyzm był opanowaniem wzruszeń, przeżyć czynnych tego lub innego typu.

U Czechowa jest on doskonale skomponowanem odtworzeniem rzeczy widzianych. Widzianemi wtem znaczeniu wyrazu, w jakiem my się tu niem posługujemy, mogą być nietylko zjawiska zewnętrzne, lecz i fakty psychiczne. Jedynem wzruszeniem, które się tu wypowiada jako nie widziane, lecz bezpośrednio przeżyte — jest niemożność pełnego, szczerego życia, poczucie pustki, czczość, nuda beznadziejna i jałowa. Dlatego też »słowo« Czechowa ma pełna wage tylko wtedy.

gdy wyraża on to swoje specyficzne Czechowowskie przeżycie, staje się zaś czemś lekkiem, gdyż w bardzo odległym związku pozostającem ze swą treścią, gdy mówi on o czemkolwiekbądź innem. Jest to zupełnie zrozumiałe, gdyż słowo rodzi się ze wzruszenia, przeniesienie go zaś na rzeczy widziane jest czemś wtórnem, jest już, bezwzględnie biorac, nadużyciem duchowem i przeniewierstwem. Nadużyciem i przeniewierstwem pozornem tylko: słowo bowiem zdradzić się nie da, samo zaś zdradza wszystko, w sposób nieuchronny i niezbłagany. Można oszukiwać samego siebie za pomoca słowa, lecz słowa samego oszukać niepodobna. Wszelkie udanie i przymus wewnętrzny występują w słowie. Moment narodzin słowa jest chwilą szczerości duchowej. Każdy człowiek ma w sobie rzeczy, przez nazwanie których własnem imieniem byłby twórcą słowa, ale dla tysiąca względów, które uczyniły z człowieka zwierze obłudne i własną istotę swa w ukryciu przed świadomością swą przemycające większość z nas wypowiada tylko martwe od urodzenia słowa, za pomocą których maskujemy się przed samemi sobą i innemi - prawda nasza wewnętrzna i najistotniejsza pozostaje w nas niema, słowa prawdziwe, jedyne żywe słowa, które wypowiedzieć bylibyśmy w stanie, niewypowiedzianemi. Dla większości ludzi życie jest tylko tragikomicznem nieporozumieniem, qui pro quo, którego sa oni zarazem sprawcami i ofiarami.

Słowo Czechowa jest słowem człowieka, który widzi i tęskni za czynem, męczy się jego niemożno-

ścią i wynikającą stąd, ciążącą w głębi duszy pustką.

Posługujemy się nieustannie wyrazem » widzieć«. Posługujemy się niem w odmiennem nieco od przecietnego znaczeniu. Widzieć znaczy dla nas poznawać coś jako rzecz zewnętrzną. Poznawać więc nie przeżywając, a przynajmniej nie przeżywając wsposób głęboki, całkowity, który czyni, że uczucie jakieś staje się całą naszą istotą, a my niem tylko i niczem więcej. Takie tylko integralne przeżycie jest prawdziwem przeżyciem, i takie tylko przeżycie jest poznaniem we właściwem znaczeniu wyrazu. Wszelkie inne poznanie jest już tylko surogatem. Wszelkie formy innego, zastępczego poznania, dadzą się sprowadzić do postrzegania różnic, do poznawania przez kontrast. Znamy w pierwszym stopniu to, co przeżyliśmy, co stworzyliśmy duchowo, całkowicie. Wszystko inne redukuje się do odczuwania różnic, pomiędzy tem, czem jesteśmy, a tem co nami nie jest, pomiędzy tem uczuciem, które przeżywamy do głębi, z którem utożsamiamy się i wszelkiem innem, które powierzchownie prześlizguje się po przez naszą duszę. Powinno się zawsze rozróżniać taka właściwa wiedze przeżyta od tej niewłaściwej, stanowiącej konstrukcye, tłumaczącą nam odczuwane przez nas różnice. Tę to właśnie niewłaściwą wiedzę – nazwaliśmy u Czechowa widzeniem. Żył on nie tem, co za istotną treść życia swego i duszy uważał, lecz spostrzeganiem rzeczy, od treści tej

różniących się lub wprost kontrastujacych z nią. Ta istotna treścia, od której odbijały się te kontrasty i różnice, były tradycyjne idealy rosyjskiej inteligencyi. Tragedya zaś Czechowa na tem polegała, że tak pochłonęło go takie odbite, kontrastowe życie, że, gdy pragnął zdać sobie sprawę z ideałów swych, mógł je określić przez kontrast jedynie, w jakim pozostawały one do tego świata, który sam przez się miał znaczenie tylko kontrastu tych ideałów właśnie, które teraz w myśl jakiejś paradoksalnej logiki psychicznej miały być przez swój stosunek do niego określone. Widzimy wiec, że bezwyjściowość, błedne koło codzienności, beznadziejny jej deptak, w którem wszystko się obracać musi były niejako wnioskami, wypływającemi z samego podstawowego tak i nie twórczości Czechowa.

٢

Pragnął on jednocześnie mieć prawo odrzec zawsze tak ideałom i zasadniczym wartościom swojej duszy, a jednocześnie mieć prawo powiedzieć nie wymaganiom czynu, z ideałów tych i wartości wypływającego.

Mieć ideały znaczy to zajmować czynne stanowisko wobec świata, znaczy to wytwarzać je i urzeczywistniać. Czechow pragnął je tylko posiadać. Zapomniał on, że ten tylko zachowa duszę, kto ją straci. Temu, zaś co ją dla siebie zachować zapragnie, odjętą zostanie.

Zapragnął być bezczynnym i w imię biernego posiadania sąd nad powszedniością sprawującym widzem: to na czem się w sądzeniu tem opierał,

stało się mu tej codzienności cząstką. Sam ideał stał mu się zbłąkanym pośród innych przypadkiem, niezdolnym, oczywiście, do zapanowania nad całą przesuwającą się sceną powszedniości, której jednym z ruchomych i jak wszystko niestałych węzekków jest jedynie. Jedynie szaleństwo może przeoczyć tę niemożność. To też szaleństwem kończy u Czechowa Kowryn, w domu obłąkanych toczą się u niego najgłębsze rozmowy (Cela Nr. 6), wogóle nieustannie powraca myśl, że wszystko, co wzniosłe, niecodzienne, wyłaniające się z pod powszedniości może być tylko chorobą.

Tu także należy szukać punktu ogniskowego dramatów Czechowa. Dramatyczność jego koncepcyi świata polega na zgóry przesądzonej walce pomiędzy powszedniością a jednostkami, które sądzą przez chwilę, że mają prawo o sobie ja mówić i całemu światu się przeciwstawić, jako jego sens i znaczenie. Nie długo trwa złudzenie. Bez walki niemal ustępuje na chwilę wyodrębniająca się zpośród świata jaźń przed nieprzemożonem działaniem powszedniości i rozpływa się w niej. To co sensem istnienia być miało — staje się tylko przypadkiem, równie obojętnym i bezcelowym jak wszystko.

Takim jest prawdziwy światopogląd Czechowa. Światopogląd jego wmówiony jest znacznie optymistyczniejszy. Gra żywiołowa przypadków ma doprowadzić do doskonałości i szczęścia. Dlaczego? Jakiemi drogami? Próżno szukać od Czechowa odpowiedzi.

To już nie zrzeczenie się najistotniejszego prawa

czynu stanowiącego cel i sens ludzkiego istnienia, na rzecz niezłomnych praw przyrody, to już nie stoickie podporządkowanie się jej »bezwiednemu rozumowi«, to wprost dziecinna, choć wzruszająca naiwnością swą właśnie nadzieja zrozpaczeńca, że bez żadnego jego udziału zbieg nieznanych i dorywczych zdarzeń których przewidzieć ani określić nie można, obdarzy go pewnego pięknego poranku szczęściem.

Sierpień-Wrzesień 1904.

## Leopold Staff.

Cala dotychczasowa twórczość Staffa jest spowiedzią. Wprawdzie da się to powiedzieć, przy nadaniu pewnej uprawnionej zresztą rozciągłości pojeciu spowiedzi - o wszelkiej twórczości. W większości wypadków jednak zajęcie wobec artysty lub dzieła punktu widzenia, odpowiadającego temu pojęciu, a raczej jego specyalne podkreślanie (gdyż sam fakt krytyki jest zawsze już wynikiem tego, iż punkt widzenia tem mniej lub więcej bezwiednie, czy też świadomie zajęty został), jest tylko stwierdzeniem zużytego komunału i okazuje się całkowicie bezpłodnem. Nie o to bowiem idzie, że jest spowiedź, lecz o jej rodzaj i o stworzenie jedynie odpowiadających rodzajowi temu kategoryji i metod krytycznych. Zaczynać odrazu należy od rzeczy samej: pojęcie spowiedzi należy zaś do jej zrozumiałych samo przez się przesłanek. U Staffa jednak sprawa inaczej się przedstawiać zdaje: to, co jest skądinąd najbardziej wspólną, najogólniejszą cechą wszelkiej twórczości, staje się oznaka indywidualizująca. Spowiedź może być zawarta w czynie, rozpływać się niby wszechobecny żywioł w całym świecie obrazów i postaci.

Przez zajęcie pewnego określonego myślowego, czy też wzruszeniowo-czuciowego stanowiska, człowiek mimowoli i najgłębiej mówi, kim jest, nie spostrzega nawet, iż to mówi i nie troszczy się o to, lecz wprost siebie czyni, a czyniąc siebie rodzi świat, który dla niego jest tylko światem, a dopiero dla filozofa, krytyka staje się uzewnętrznieniem, symbolem jaźni swego twórcy.

Inaczej u Staffa.

On nie zajmuje żadnego stanowiska, a raczej czyni stanowisko swoje właśnie z tego powstrzymania decyzyi, wyboru, wyboru nie świadomego i myślowego, lecz tego najistotniejszego, który właściwie nie jest dziełem jaźni, lecz jaźnią samą i twórczem jej założeniem. Na początku każdego indywidualnego życia leży czyn, życie jest już właściwie wysnuwaniem wniosków ze stworzonej przez czyn ten przesłanki, tylko że my, wnioskami samymi żyjąc i w ich obrębie zamykając całą świadomość, przesłankę tę uważamy za coś bezwzględnie i z zewnątrz danego.

Rdzeniem indywidualności jest aktjaźni, akt samoustanawiający.

U Staffa akt ten polega na zawieszeniu, powstrzymaniu samego siebie. Czy znaczy to, że poecie indywidualności odmawiam? Byłoby to najbezwzględniejsze jego z artystycznego punktu widzenia potępienie. Nic jednak nie jest dalszem odemnie. Sztuka zresztą jest rzeczą bez sumienia i prawości metafizycznej; indywidualnością w niej staje się wszystko, co zdolne jest znaleźć w niej swój wyraz i zdolność ta sama przez się, bez żadnych dalszych upodstawowań ustala i utrwala.

Po drugie zaś z filozoficznego, już ostatecznego punktu widzenia sprawa jest zbyt zawila, by mogła być w formie prostego twierdzenia lub przeczenia rozstrzygnieta. Gdyby tak było, zagadnienie Staffa, właściwy przedmiot szkicu niniejszego stanowiące, nie istniałoby wcale. Zagadnienie to odznacza się niepospolitem wyrafinowaniem. Akt ustanawiający indywidualność jest bezwiedny. Staff pragnie uczynić go świadomym, pragnie, aby najistotniejszy czyn, stanowiący podstawę wszelkich dalszych czynów i ich ograniczenie, był wypływem samowiednego wyboru. Powstrzymywanie się więccechujące stanowisko duchowe Staffa - jest usiłowaniem przeniesienia archimedesowego punktu jaźni ze stref nieświadomości w dziedzinę zdającej sobie sprawę myśli, usiłowaniem usunięcia wszelkich wątpliwości co do samowładzy człowieka i jego samoustanawiającej i samookreślającej wszechmocy, dumnem wyzwaniem rzuconem wszystkiemu, co nosi nazwę przeznaczenia, żywiołu.

»Samemu sobie zdany, dziś sam siebie tworzę«. Prometeusz współczesny pragnie już nie ludzi kształtować na swoje podobieństwo, lecz o sobie samym, jako wzorze rozstrzygać. Pełna samowiedza stać się ma »toczącem się samo przez się i samo z siebie kołem życia«. Myśl podejmuje wielkie, jedyne dzieło stworzenia.

Tak przedstawia się w wielkich metafizycznych michel-angielowskich liniach zagadnienie Staffa.

Zagadnienie bezwzględnie i okolicznościowo pierwszorzędnej, zasadniczej wagi. Bezwzględnie, gdyż niema problematu metafizycznego, któryby nie zahaczał o zagadnienia swobody, bytu, świadomości i tworzenia. Okolicznościowo, gdyż z punktu widzenia kultury są to zagadnienia najbardziej aktualne. Dojrzewanie do swobody, tak ochrzcić można współczesny nam stan duchowy ludzkości kulturalnej. Z tym centralnym i zasadniczym faktem wiążą się wszystkie pozornie tak wielokształtne, różnorodne i wszelkiej prawidłowości pozbawione przejawy i formy współczesnego życia duchowego: próby realizacyi, szarpanie się, tęsknota i niepokój, nieprzystosowanie, lub raczej przystosowanie do dawniejszej, przezwyciężonej dziś już w zasadzie oryentacyi, stąd nieporozumienie, brać kążące pozór swobody za nią samą a ją samą za jej zaprzeczenie.

Poezya Staffa jest prawtziwą skarbnicą stanów duszy reprezentujących i ilustrujących różnorodne, a przez wspólne ognisko duchowe, z którego się rodzą, spokrewnione stanowisko i podstawy. Jego utwory są czemś w rodzaju lirycznej fenomenologii duszy współczesnej. Doznaje się wrażenia, że Staff jest ucieleśnieniem samowiedzy kultury współczesnej. Każdy jego nastrój jest transpozycyą uczuciową jakiegoś jej zagadnienia. Gdy z właściwą sobie, a tak niepospolitą czujnością śledzi za najlżejszemi, ledwie pochwytnemi drganiami, budzących się w jego wnętrzu możliwości duchowch, gdy utrwalić usiłuje w symbolu odcienie uczuć rzad-

kich i łatwo przemijających tego wszystkiego »co pierzchliwe i co przelotne i jak przeżyty dzień niepowrotne«, niemal zawsze wtedy ścieżynka taka, która w duszy jego się rozchyla, prowadzi po przez nia aż w glab epoki. Są niewatpliwie drogi prowadzące glębiej. Tem bowiem, co u Staffa uderza, gdy sie jako reprezentanta teraźniejszości kulturalnej rozważa - jest nie tyle gląb i natężenie, nie tyle błyskawiczność intuicyi, czy też wulkaniczność ujawnień ile raczej rozległość życia kulturalnego, z którem świadomość jego i uczuciowość w kontakcie pozostaje. Można u Staffa odnaleźć stany duszy, stwierdzające pokrewieństwo, niewatpliwe punkty styczności i linie połączeń pomiędzy Renanem a Maeterlinckiem, Franc'em a Nietzschem, Baudeulair'em lub Poëm. Tu do uświadomienia i odczucia dochodzi niejako sama ta gleba kulturalna, lub też ściślej może nasz moment charakteryzująca uprawa tej gleby, w której tkwią i korzeniami się stykają wszystkie te pozornie tak odległe od siebie indywidualności i postawy: tu czuje się, co kulturalnie wiąże i w jednej epoce zespala zwierciadlany objektywizm Awenariusa z neokatolicyzmem lub satanizmem, stylizm czy estetyzm z rozpaczliwą wybuchowością, ironizm z mistyką. Dzieje się to u Staffa nie mocą jakiegoś nagłego rozżarzenia duszy, które wszystko przepala i z pod różności zjawisk sam rdzeń życia, prawdę niezniszczalną obnaża, lecz dzięki różnostronności i bogactwu natury oraz sile myśli, która pozwala całą gamę stanów duchowych jednem obejmować spojrzeniem, stwarza

dla nich pole psychiczne dla wzajemnego oddziaływania na siebie, dzieki czemu jedynie powstawać moga te tak typowe dla Staffa nastroje i odczucia, w których po za każdem drgnieniem duszy, po za każdą modyfikacyą wrażliwości czuje się długowiekowe życie kultury i jej pracę. Dzieje się to zapewne dlatego także i tu nawiązujemy znowu nić rozumowania do uczynionego na wstępie spostrzeżenia, iż żaden stan duszy nie staje się dla Staffa jedynym, żaden nie pochłania go, żaden nie staje się ostatecznym, chociażby tylko w stosunku do ograniczonej i zamkniętej jakiejś sfery życia jego stanowiskiem, lub wszystkie pozostają na zawsze tylko możliwościami, które tkwią w nim, lub które wywołuje on w sobie, by przez realizacve ich w dziele sztuki zdać sobie z nich sprawe z całą świadomością, lub przynajmniej instyktowną pewnością, która nawet wobec świadomościowych wmówień słuszność zachowuje, że są one czemś przyjętem tylko na próbę, conajwyżej poszukiwaniem przygód. W wiekszości wypadków poeta zachowuje tu całkowitą władzę nad stanowiącemi treść utworów jego uczuciami, stanami duszy, co pozwala znaleźć dla każdego z nich formę nie tyle uczuciowo zrównoważoną, ile raczej myślowo, duchowo z niemi zharmonizowana. Pierwszy rodzaj równoważności to właściwie brak wszelkich odrebnych kształtujących pierwiastków. Kształtuje, paląc żarem swym sama namiętność, zapał, wizyonerskie uniesienie. Staff jest zawsze ponad stanem dnszy, który wyraża, przyzwala na jego powstanie w sobie; pomimo to jest to coś głębszego niż stylizacya: sięga bowiem aż do uczuć samych. Na jedną chwilę stan duszy jest szczery i tylko to, że nie tyle sam on wyłonił się w duszy poety, ile raczej ten ostatni pozwolił jej uledz mu, zepewnia twórcy nad nim panowanie.

Pierwiastek szczerości, bezpośredniości wzruszenia daje słowu poety miąższość rzeczy przeżytych, panowanie zaś nad przeżyciem zabezpiecza pewność linii, sprawia tę szlachetną łatwość, z jaka włada Staff obrazem, nastrojem, rytmem, tę wytworność, jaką odznaczają się te z jego utworów, w których jest on wobec siebie szczerym i niczego wmówić w siebie nie usiłuje. Nasuwa sie jednak pytanie, czy ta siła nie jest słabościa. Pytanie nieustannie powracające w krytyce. Każda cecha bowiem przez to samo, że jest cechą, jest ograniczeniem. Talent to ograniczność płodna. Gdzie ograniczeń niema - tam duch sam siebie spala i nie pozostaje nic, a przynajmniej żadna zewnetrzna życia duchowego manifestacya. Zrozumieć, iż talent, zdolność jest ograniczeniem, jest to wyjść po za jego sferę działania, jest to przestać odczuwać na sobie jego moc, by zdać sobie sprawe, czem jest ona, jako przejaw powszechnego ducha, jako jedna z nieskończenie wielorakich cech jego. To szczególnie wobec poety, który jest wyrazicielem stanów duszy typowych, rozpowszechnionych, epokę całą i to epokę nam współczesną cechujących, jest ważne i konieczne: ważniejszą bowiem rzeczą jest zrozumieć czas swój w słabości jego, niż sile, w zadaniu, niż

w spełnieniu. Czas swój zrozumieć, jako ograniczoność — to jest ujrzeć błękitne pola przyszłości. Koniecznym jest taki punkt widzenia i ze względu na Staffa samego. Krzywdę wyrządza się duchowi w pełni życia, gdy się najwyższy choćby szczyt przez niego osiągnięty, za coś innego uważa niż za fazę.

A więc jako tło uczuciowe, na którem wyrosło owo zawieszenie aktu jaźni, z którego powstało owo przeniesienie swobody w dziedzinę świadomości, ukazuje się nam niezdolność przejęcia się czemkolwiek całkowicie, przymglenie i zmatowienie wszelkich uczuć. Stan głęboko współczesny. Tak wiele odczuwać zmuszona jest dusza w każdem mgnieniu, tyle prądów duchowych przez nią przepływa i w niej się krzyżuje, iż wszystko stało się jednym z wielu, jedną z możliwości że nic nie jest dla niej jedynem i koniecznem. Jedyność, konieczność wyrasta z zadań, jakie ma się przed sobą do spełnienia, z wartości które we wnętrzu naszem dopominają się o realizacyę. Wartości zadania jedynie dać moga nam władze nad soba, uczynić dusze naszą czynną potęgą. Gdy dusza nasza przestaje być czynną, staje się zmienną grą odcieni, a gdy ponad tą grą unosi się myśl wysnuwająca wnioski i umiejąca zestawiać, staje się dusza nasza instrumentem, oddzielne struny drgają same przez się, lecz my jesteśmy w stanie spotegować ich brzmienie lub stłumić, nieme struny w ruch wprawić; brzmienia samorodne i wywołane przez nas samych zestrajać w symfonie psychiczne. W poezyi Kultura i życie.

Staffa mamy do czynienia wciąż z takiemi waryacyami na tematy podane przez jakieś przelotne drgnienia uczucia, wspomnienie, obraz przyrody i t. p. Spostrzegamy prędko że stany duchowe samorodne, od których odbijają się i ponad ktoremi unoszą się te waryacye uczuciowe są właściwie zawsze u naszego poety odczuciem w tej lub owej formie, w tej lub innej postaci tej swojej swobody wobec przemożnie władających sił życia, wobec wszystkiego co w nas treść jakąś wypracowuje, a nie zaś tylko wywołuje dla nastroju. Poeta, gdy odrzucimy na chwile wszystko co jest waryacya duchowa, przygoda, maska, gdy mamy na uwadze tylko same bezpośrednie ludzkie tło i podłoże jego twórczości, ukazuje się nam jako człowiek, którego życie całe nie potrzebuje w rzeczywistości żadnej innej sceneryi, niż cztery ściany zacisznej komnaty, którego myśl, a raczej marzenie tylko wybiega w świat, a raczej w nieokreśloność, gdyż »świat« jest zawsze współodpowiednikiem jaźni wyboru już dokonanego.

Świat Staffa utkany jest z obłoków purpurą i złotem mieniących się w słońcu, z mgieł i błękitu: z samych możliwości, którym stan duszy na jedną chwilę nadaje kształt jakiś, skazany na to, by wnet wraz ze zmianą nastroju duchowego poety i sam on uległ zmianie. Świat zewnętrzny, przyroda nie ma u Staffa barwy własnej, kształtu, ani samoistnego życia. Wszystko zewnętrzne, jak i wszystko wewnętrzne jest dla Staffa tylko struną, na której wygrywa on swe marzenie.

Dość jest przeczytać kilka utworów Staffa, by zrozumieć ten jego stosunek do świata. Jego obrazy przyrody składają się najczęściej z rysów, których niepodobna dostrzedz zmysłami, które można ująć tylko myślą, lub też wymarzyć szukając w świecie zewnętrznym współodpowiedników dla swego uczucia.

Tak np. mówi on o »szeleście miesięcznych promieni, dzwoniących srebrnym pyłem swego blasku w szklane świetliste perły mieniącej się rosy«. Cisza dzwoni u niego »w północnej chwili gwiazdami w przestworzu«.

Innym razem operuje wartościami czysto intelektualnemi: współodpowiednikami wzruszeń stają mu się procesy przyrodnicze: dojrzewanie owocu, krążenie soków w drzewie i t. p. Są to szczegóły, lecz szczegóły rozstrzygające, świadcza bowiem, że dla Staffa przyroda istnieje nie dla zmysłów, lecz raczej myślowo i uczuciowo, nie tyle jako coś danego, niezmiennego i zewnętrznego, o określonym kształcie, ile raczej jako plastyczny i zwiewny materyał marzeń. Dla Staffa świat jest potrzebny tylko jako kształt jego marzeń i uczuć, tych uczuć tak niezmiernie dziwnych w swej subtelności, jak gdyby były zawieszone pomiędzy wspomnieniem przeszłości dawno przeminionej, a pierwszym przebłyskiem możliwości, która nigdy życiem nie będzie. Są one zbyt kruche, by jakiejkolwiek rzeczywistości twardej i kanciastej przeciwstawić się mogły, walczyć z nią i przez jej opanowanie kształt swój rzeźbić. Przy pierwszem

zetknieciu z oporem prysłyby. Potrzebują one dla siebie świata, w którym wszystko być może. Ich kraina jest nieokreśloność i nieznane. Nie nieznane, jako dziedzina, w której myśl może święcić nowe zdobycze, wykrywać nowe, niezbadane dotad źródła mocy, aby je poznać i poddać woli, która się samą zrodziła i na podboje wysłała. Nie. Nieznane dotąd tylko światem Staffa pozostaje. póki jest nieznanem. Tem bowiem co w niem go pociąga, jest nie nadzieja znalezienia potężniejszych sił, niż te, jakie zna w dotychczas przemierzonym myślą świecie, lecz nieokreśloność, a więc pewność, że się z niczem nie spotka, co uczuciom jego i marzeniom się przeciwstawić może, a więc pewność, że się będą mogły swobodnie rozwijać i swobodnie w tym świecie, gdzie wszystko jest tak pierzchliwe jak sen - wyrażać, uzewnetrzniać. Napotykamy więc tu znowu swobode, lecz w osobliwem ukazuje się nam świetle. Jest swobodą tylko przez rezygnacyę, przez dobrowolne wygnanie ze świata siły, jest swoboda dlatego tylko, iż poza ten świat wybiegla i spalila poza sobą wszelkie mosty. I onaż to może dokonać tego cudu realizacyi świadomej wszechpotęgi człowieka? Czy może uchodzić za zwycięstwo nad przeznaczeniem to, iż nad marzeniami ono władzy nie sprawia. Zagadnienie dobitne. Oto nowoczesny sam siebie świadomie tworzący Prometeusz wypowiada się o swoim stosunku do świata. cieszy się, że »świat cały, to dla niego cudowna przygoda«. Zanim rozpatrzymy znaczenie tej enuncyacyi, pozwólmy sobie zakwestyonować to dumne cały?

W innym utworze poety znajdujemy w samej rzeczy coś, co te naszą watpliwość uzasadnia, uzasadnia tak dobitnie, że niemal ją rozstrzyga. W godzinie zmierzchu, w godzinie wielkiej ciszy, w godzinie, gdy ambitne marzenia bledną i wiedną i opadają niby liście zeschłe, znajduje on pociechę w przeświadczeniu: że nie wszystko odarte z tajni i uroku i jest gdzie duszą bładzić o wieczornym mroku«. Przez to szczere wyznanie ów cały świat zostaje dziwnie zwężony, zredukowany do granic tej resztki, która pozostaje, gdy się odtrąci to wszystko, co już jest odarte »z tajni i uroku«, t. j. określone, czyli to wszystko, co stanowi materyał czynu. Odrzuciwszy czyn, który się światu przeciwstawia, określając go, pozostawiwszy tylko marzenie, które błąka się lękliwie, o wieczornej porze i szuka nieokreśloności, czyli ściślej mówiąc, ucieka od wszystkiego co jest zadaniem, niebezpieczeństwem, będziemy mieli cały świat Staffa. Duma jego upojenia w innem ukazuje sie nam świetle. O, tak jest, nic łatwiejszego, jak stać się w ten sposób dziedzicem bezkresów, dość zrezygnować z tego wszystkiego, co określone. Ta swoboda rodzi się po pogrzebie życia.

Życie! Gardzimy niem wszyscy, nie szczędzimy mu ironii i szyderstwa, nie wiedząc, iż potępiając je z taką łatwością, nad samymi sobą wyrok wydajemy.

Czem jest życie? Czy jest ono istotnie czemś

nam obcem, narzuconem? Dlaczego staje się ono bohaterskiem dla bohatera, groźnem i głębokiem dla mistyka, pełnem znaczenia dla filozofa? Dlaczego tylko dla nas jest małe i nic nie znaczące? I w imię czego gardzimy? W imię ideału? Lecz każdy ideał dąży do władzy nad życiem, na tem zasadza się całe jego znaczenie. Czyż może więc być godnem pogardy to, w czem ma zostać wcielone wszystko, co znamy i mamy najświętszego.

Pomiędzy idealem a życiem jest przepaść. Niewatpliwie. Przepaść tę stwarza niemoc nasza, w zestawieniu z wzniosłością i pięknem wartości, która w nas o ziszczenie się upomina. Miara odległości życia od ideału, to miara tej niemocy naszej. To jednak nie tłomaczy nam wszystkiego. Ludzie w zestawieniu z tem, co jako piekne i święte czcili, zawsze byli słabi. Słabość ta jednak, bezsiła, rodziła w nich raczej cicha pokore, niż zgryźliwa i mściwa wzgardę. Obcowanie ze świętością, choćby nieziszczona, rodzi w duszy pokój i pogodę. Pustka tylko bryzga szyderstwem i wzgarde dla siebie i dla świata rodzi. Niemoc nasza jest podwójna: niemoc wcielenia idealu i niemoc porodzenia go z siebie. Jałowość, która jest w nas, roztacza się na świat cały. Życie niema żadnego sensu, bo nie znajdujemy w sobie nic, coby w życie wcielone, sensem jego stać się mogło. Jedyne więc ocalenie, zapomnieć o wszystkiem, uciec od wszystkiego, poczuć się wolnym od życia w krainie marzeń. W języku poezyi brzmi to zawsze niezmiernie pięknie i wspaniale:

Każdy mój dzień był do odjazdu gotów W kraj, co się gdziebądź byle w bezkres zowie, Bom jest bajeczny ptak dalekich lotów I wiecznie cuda nieuchwytne roję.

Powstrzymujemy zbyt łatwe szyderstwo. To jest nas wszystkich wspólna historya. My wszyscy do życia zwracaliśmy się, szukając drogowskazów, a znużeni ich wieloznacznością, wzgardziliśmy wszystkiem. My wszyscy pragnęliśmy, aby życie nas czemś uczyniło, od niego spodziewaliśmy się praw, nie wiedząc, że kto prawa życiu sam nie nada, nie znajdzie go nigdzie. My wszyscy jesteśmy takimi »ptakami dalekich lotów«, którym w życiu wystarcza najbardziej wydeptana kolejka. Nasze bezkresy mieszczą się z przedziwną łatwością w najbardziej filisterskim »zakątku domowym«. Punktem wyjścia wszystkich naszych przygód, naszych tragizmów i weltschmerzów, naszych wypraw po bajeczne Golkondy jest zawsze:

Jest mi zacisznie, dobrze między memi sprzęty Siedzę samotny, jakby od świata odcięty Jest mi dobrze; ciepło, spokojnie i cicho... Siedzę wygodnie w starym spłowiałym fotelu i t. d.

To jest punkt wyjścia, to jest punkt powrotu. W tych granicach zamknięte są nasze argonautyczne ekspedycye, nasze kataklizmy, przełomy i kryzysy. Podkreślam. Zacisze nie jest zaciszu równe. Nietzsche nie wychodząc z czterech ścian, przeżywał istotnie tragedye krwawe i najbardziej ludzkie. Gdy zamieniał mu się jego gabinet, czy pokój

chorego w pieczarę mordercy Bogów — Zarathustry — nie kłamał on sobie, nie wyszukiwał dekoracyi dla swego cherlactwa. Dla nas i u nas inaczej ma się sprawa. Rozstrzygającą rzeczą jest wiara, że z myśli naszej narodzić się może coś, co zburzy wszelką możność dalszej zacisznej egzystencyi, rozstrzyga fakt, czy jesteśmy jeszcze dla samych siebie źródłem niebezpieczeństw. Tej wiary my nie mamy. Nie opuszczamy nigdy portu, nie grozi nam ze strony nas samych nic, znamy już tylko les divertissements.

Możnaby sądzić, że to rozstrzyga sprawę i zamyka ją. Nie pozostaje nam, jak tylko w krótkich słowach metafizycznie dowieść, że zagadnienie Staffa, tak, jakeśmy je sformułowali na początku, musi być złudzeniem, »snem o potędze« i niczem innem być nie może, a dowiódłszy to, uspokoić się i wrócić do swojego fotelu. Łatwość, z jaka godzimy się na sąd, lekceważący o sobie, nawet na samounicestwienie myślowe jest jednak jedna z postaci chytrego instynktu, pragnacego zapewnić sobie bezpieczeństwo, choćby nawet za cenę wzgardy. Nieustraszone okrucieństwo samopotępień i samooskarżeń, to wyrafinowana i obłudna forma oszczedzającego siebie tchórzostwa. Groźniejszem od tych potępieńczych wyroków, jest spokojne, nie cofajace sie przed niczem roztrzasanie. Uznanie jakiegoś stanu za rozpaczliwy, beznadziejny, nie pozostawiający żadnego wyjścia, uwalnia nas od wszelkich usiłowań przezwyciężenia go, uprawia bierne trwanie. Punktem widzenia zasadniczym w krytyce jest to, czy uznaje ona stany. Skoro raz wejdzie ona na tę drogę, zrzeka się wszelkiego twórczego pod względem duchowym znaczenia, zawiązuje sobie oczy na to, co jest w tem życiu duchowem, a więc i twórczości i sztuce najważniejszem. Stan duszy, jako taki, jako coś, co trwa i jest tylko odczuwane - jest wynikiem zobojętnienia na zadanie, zrzeczenia się czynu. Czyn zaś jest to określenie ducha. W każdym momencie ma on zadania do spełnienia. Tylko w wypadkach, gdy są one zbyt ciężkie, skomplikowane i liczne, duch cofa się, drży i blednie; i w tym momencie jego słabości powstaje tak ukochany epoce naszej stan duszy, nastrój. Nastrój staje się zasada sztuki, a krytyka wtóruje sztuce, zamieniając w nastroje, stany, to, co czynnym stosunkiem ducha do ducha być winno. Stąd wywiązuje się dla krytyki nowoczesnej zadanie; zrozumieć wszystkie stany duszy, dochodzące do głosu i wyrazu we współczesnej sztuce jako zadania i zagadnienia do rozwiązania. Przez to tylko może służyć ona dzielu odrodzenia duchowego. Cała impresyonistyczna kultura, jaką zdobyła ona w czasach ostatnich w pracach wyrafinowanie zrezygnowanych z prometeizmu essaystów, nie staje się bynajmniej czemś bezużytecznem i straconem. Przeciwnie w tem zestawieniu dopiero nabiera wagi i znaczenia: ażeby zrozumieć zadanie tkwiące w stanie duszy, czy nastroju, trzeba przedewszystkiem stan duszy ten odczuć całkowicie. Senzytywność więc tak znakomicie wysubtelniona i rozszerzona na stany duszy najbardziej

wyjatkowe, staje się narzędziem niezbędnem dla dalszej twórczej pracy duchowej, momentem raz na zawsze przez krytykę pozyskanym, który w zaniedbanie pójść nie może. Stan duszy występuje czesto w formie zamaskowanej, ukazuje się nam i samemu sobie już jako zagadnienie. U Staffa spotykamy się z temi pozornemi zagadnieniami na każdym kroku. Pozorność zagadnienia w tem się wyraża, tem się odznacza, że nie prowadzi ono poza granice danego stanu, że w niczem mu nie zagraża, lecz zakreśliwszy ponad nim łuk, znowu do niego powraca i w ten sposób pozornie go zawieszając, w samej rzeczy sprzyja jego trwaniu i je zabezpiecza. Zabezpiecza je i przez to jeszcze, że daje ujście wszystkim czynnym energiom, jakie jeszcze pod tafla bierności spać mogą, a jakie staćby sie mogły, niezatrudnione, dla bierności tej niebezpieczeństwem. Krytyki rzeczą jest pozorność tych zagadnień pasożytniczych odsłaniać i obnażać kryjącą się poza niemi duchową prawdę. To mając na myśli, zaznaczyłem na wstępie, że cała dotychczasowa twórczość Staffa po za stadyum spowiedzi, a więc stanu duszy nie wyszła. Zdaje mi się, że współczesna krytyka polska jest co do tego odmiennych zapatrywań. Staff bywa uważany za przedstawiciela czynnych pierwiastków duchowych w naszej współczesnej poezvi: niedarmo jego Mistrz Twardowski nosi podtytuł: pięć śpiewów o czynie. Nie potrzebuje mówić po tem, com już powiedział, jak diametrycznie zdanie moje przeciwstawia się temu sądowi. Według mnie ciąży nad Staffem niby zaklęcie magiczne w złą godzinę wyrzeczone, inny tytuł jego utworów: Sny o potędze. Dotychczas mówiłem o tem przygodnie, po drodze niejako do ujęcia zagadnienia Staffa w całej jego pełni. Wszystko com powiedział dotychczas, ma znaczenie enuncyacyi, sądzę jednak, że analiza ściślejsza treść jej potwierdzi i uzasadni, a wtedy postaramy się pójść dalej i zrozumieć, czem jest ten zasadniczy stan duszy Staffa jako zagadnienie.

Przedewszystkiem jednak jeszcze kilka słów o jego genezie.

Skąd powstali ludzie, których jedyną pociechą, jedyną ucieczką w życiu jest myśl, że: nie wszystko odarte z tajni i uroku, że jest gdzie błądzić o wieczornym mroku«. Powiedzieć ktoś może: romantyzm był zawsze skłonny do marzeń. Jest to błąd. Niewiara to tylko w ducha, dogmatyzm naturalistyczny, oschłość i płytkość dusz niektórych krytyków uczyniły z romantyków bezpłodnych marzycieli. Nie marzenie neciło romantyków, lecz czyn duchowy, nie rezygnacya oddalała ich od t. z. rzeczywistego świata, t. j. od przeciętnych i gatunkowo utrwalonych dróg, po jakich jaźń przecietnych ludzi do samej siebie dojść usiłuje, lecz wiara, że i po za tym światem istnieją potęgi i moce, dumna cheć zawładniecia niemi aby służyły celom, dla których zwyczajne siły nie wystarczają. Romantycy niemieccy wierzyli, że człowiek może się całkowicie duchowo przerodzić i całe ich dażenie było wytężone w tym kierunku. Całe pokłady sentymentalnego sceptycyzmu przedzielają

takiego Novalisa od Maeterlincka. Współcześni neoromantycy, to w zestawieniu z romantykami z pierwszej połowy wieku, generacya przed walką zwycieżona i zrezygnowana. Skad pochodzi ta niewiara w zwycięstwo, ta rezygnacya i niemoc? Pytanie zbyteczne niemal. Gdy Hamlet woła, że świat wyszedł z karbów, duch jego niewątpliwie straszliwie łamie się i zmaga. Jest to rozpacz, ale rozpacz określona. Ma własną twarz i własne imię i źródło. Lecz gdy jedna za druga generacya, życie pędzi wśród świata, którego nie rozumie, nie przyjmuje, a którym owładnać i pchnać go na właściwe tory nie może... Wyobraźcie sobie Hamleta podrzutka, który nie wie, skąd spłynęła na niego krzywda, który nigdy nie miał ojca, choćby po to tylko, aby znać imię jego mordercy, wiedzieć gdzie zwrócić swa zemste i nienawiść. Krasiński pisał, że »gdy umrzeć niema za co, to i żyć nie warto« my żyjemy w piędziesiąt lat po jego śmierci, a o każdym dniu, który przez ten czas upłynał, powiedzieć można – że wszystko na tej ziemi w nim coraz podlej było. Cieszkowski dzieło swe rozpoczyna od okrzyku:

»Wielki Boże, cóż się dzieje w świecie!« To, co ten okrzyk zgrozy wywołało, wzrosło od tego czasu, wzmogło się, uwielokrotniło. Cała podłość i ohyda, przeciwko której rwały się po przez wiek cały serca do walki, oplątywała je coraz bardziej ssawczemi odnogami, aż wreszcie krwi w nich zabrakło, zbrakło im wiary w prawomocność oburzenia, obrzydzenia i wzgardy.

Uczucia te stały się tylko jednym z przejawów świata tego, a choć z nim nie harmonizowały, przez uznanie swej z nimi jednogatunkowości utraciły w oczach własnych prawo, moc przeciwstawiania się mu; jedyną nadzieją pozostało wyodrębnienie się od świata, ucieczka w marzenie. Świat stał się koniecznością, wielkim mechanizmem faktów ślepych i głuchych, a uczucia ludzkie tylko pianą unoszącą się ponad przekształceniami martwej i nieczułej masy. Stąd jedyną krainą do nich należącą stały się te dziedziny, które władzy konieczności poddane nie zostały, stąd jak jedyna przystań i zbawienie agnostycyzm lękliwy i wciąż ustępujący część za częścią ze swych posiadłości.

To jest strona zewnętrzna, najbardziej rzucająca się w oczy. Aby ją jednak do dna zrozumieć,
trzeba poznać to, co poza nią się kryje, wniknąć
w samą istotę procesu duchowego, którego
jednym momentem jest nasza epoka. Mówi się
często o kryzysie moralnym doby współczesnej,
lecz rzadko kto zrozumieć go usiłuje w całej pełni.
Treść jego na tem połega, że: człowiek, jednostka ludzka poraz pierwszy dochodzić
zaczyna do realnego samostanowienia
o sobie.

Czy nie jest złudzeniem jednak wyzwolenie od przeznaczenia, jeżeli ciąży ono nad nami w postaci naszej jaźni, czy nie jest niewolą wszelka określoność indywidualna, czy nie najgłębszą właśnie jest zależność od samego siebie, od treści jaką ma się w sobie?

Żyjemy w epoce powszechnego nadużywania pojęć, w epoce, gdy prawda, ścisłość, konsekwencya logiczna przestały, zda się obowiązywać; żadnego jednak pojęcia nie nadużyto w ten sposób i w tej mierze, jak pojęcia swobody.

W etyce i estetyce, teoryi poznania i metafizyce, krytyce literackiej i artystycznej i samej twórczości, najbardziej zasadnicze kotrowersye, najczulej pielęgnowane słabości i błędy związane są z mylnem pojęciem swobody, a raczej z jego absolutnem zapoznaniem. Niepojmowanie swobody, jej pojmowanie opaczne i przewrotne stanowi podstawę i punkt wyjścia sporów o subjektywizm i objektywizm w krytyce, pogardy i lekceważenia kompozycyi i sławienia bezpośredniości w sztuce, wysuwania na pierwszy plan jako sprawdziana etycznych intencyi i przeświadczenia wewnętrznego: słowem całego nowoczesnego sentymentalnego indywidualizmu.

Tem zaś, co się właściwie pod całą tak popularną frazeologią indywidualistyczną doby dzisiejszej ukrywa, jest właśnie zanik osobowości, jej rozproszenie, rozpylenie, nieudolność absolutna do podporządkowywania instynktów, czuć, dążeń.

W prawdziwej indywidualności zresztą o podporządkowywaniu, jako czemś odrębnem, stanowiącem zadanie, — nie może być mowy: dokonywa się ono samo przez się, żywiołowo i niedostrzegalnie. Nigdy też indywidualność silna nie odczuwa siebie samej jako niewoli, nigdy nie pojmuje swobody, jako swobody od siebie, od wszelkiej treści,

lecz jako swobode dla siebie, dla treści stanowiącej jaźń naszą. Zrozumiemy następnie, dlaczego prawdziwa indywidualność nietylko odczuwa samej siebie, jako ograniczenia, lecz nawet, że w odczuciu tem swojem z metafizycznego punktu widzenia nie błądzi. Zrozumiemy więc zarazem, że zagadnienie swobody, tak krańcowo, jak to u Staffa widzimy, postawione, krańcowość te swoja zawdziecza temu właśnie, iż całkowicie należy do dziedziny »dialektycznego pozoru«, t. j. że nie jest ono zagadnieniem, przez życie konkretne i realne zrodzonem, lecz wytworem »czystej myśli«, operującej nad możliwościami. Dlatego też wogóle niebezpiecznym symptomatem jest tak charakterystyczna dla Staffa skłonność do dialektycznego zaostrzania uczuć i stanów duchowych. Wszystkie uczucia są u Staffa zbyt logiczne, zbyt geometrycznie proste i zgodne z samemi soba, z naprzód przewidzianym swym charakterem. To rzuca światło na ich pochodzenie. Myśl była przy ich urodzeniu. Gdy się zestawia dwóch pisarzy, z których jeden pozostaje pod wpływem drugiego, zawsze zauważyć można, że stany ducha przez naśladowcę przedstawiane, są jak gdyby bardziej jednolite, natężone, skoncentrowane. Zawiłość psychologii bohaterów Dostojewskiego przedstawiała niewatpliwie niejednokrotnie dla samego autora zagadnienia teoretycznie nierozwiązalne: widział i czuł zakręty duszy, których wyjaśnić sobie nie umiał. To też przewrotność jego postaci ma w sobie coś przeżytego. U Mereżkowskiego jest ona bardziej

utrzymana w stylu, poprawniej uwydatniona: pomimo to wrażenie jest nieporównanie słabsze: u Dostojewskiego czuje się życie, u Mereżkowskiego metode. Tej »metody« mnóstwo jest u Staffa. Wiele jego zagadnień duchowych poruszałoby nas głebiej, gdyby były mniej wyraźnie, mniej natrętnie zagadnieniami. Znać tu, że właściwem, szczerem wzruszeniem było nie to uczucie, o którem mowa w utworze, lecz przedewszystkiem intellektualna rozkosz, z doskonalej czystości typu, w danym stanie duszy zachowanej, z jego wyrafinowania. To nie dusza zmagająca się z sobą napróżno usiłuje wyjawić sobie ścierające się w sobie sprzeczności. Nie – to myśl wyrafinowana aż do mistrzowstwa wysnuwała z siebie konflikty, jako możliwe coraz to dziwniejsze, mniej przeciętne, paradoksalniejsze cas de conscience, z coraz to innej strony oświetlała jakieś często wyrozumowane, a nie zaś w bezpośredniości życia napotkane przeżycie. Liryka Staffa ma w sobie dużo kazuistyki. Kazuistycznem jest też rdzeń jego twórczości stanowiące pojęcie swobody. Na drodze realnego bezpośredniego życia duchowego nie można nigdy dojść do takiego postawienia kwestyi. Życie nie stawia, nigdy nie może postawić zagadnienia tego w tej formie. Wielka przenikliwość duszoznawcza i myślowa, której każą nam się domyślać takie ostateczne, wyłączające wszelkie złudzenia sformułowania zadania - jest iluzya. Nie zawsze należy dowierzać okrucieństwu i przenikliwości psychologicznej. Życie jest podobno najteższym ironista; falszywy demonizm go nie zastrasza. Zna ono naszą grę lepiej, niż my sami. Wyrozumiałość i pobłażliwość dla samego siebie przybiera niekiedy i te formy. W filozofii nowoczesnej mnóstwo jest takich zagadnień falszywych. Budzą w samym myślicielu i jego czytelnikach zaufanie do nieustraszoności i prawości myśli, która je ujrzała, a jednocześnie służą do zamaskowania przed samym sobą jakiegoś prawdziwie straszliwego zagadnienia. Życie zanikające jest przedziwnie chytre. W naszych systematach, filozoficznych światopoglądach, wiele szczegółów jest tylko mającą nam samym przedewszystkiem zaimponować dekoracya. Dzisiaj szczególniej, w wytworach nowoczesnej myśli rozstrzyga wszystko raczej, niż dążenie do prawdy i wynikające stąd sprawdziany. Fichte kiedyś pisał rozprawę o konieczności wznewienia szacunku dla prawdy i jej poczucia. U nas dziś zanikła sama jej potrzeba, szczególniej zaś w tych dziedzinach naszej t. zw. myśli, które zajmują się kulturą i sprawami z nią związanemi. W naszej estetyce potrzebny byłby przede wszystkiem Kartezjusz, któryby przekonał naszych krytyków, a przynajmniej znaczna ich wiekszość, oraz publiczność, której ci krytycy są wzorem, wyrazem a także wynikiem, że zarówno jednym jak i drugiej zbywa na najelementarniejszych pojęciach i kryteryach, jakich wygłaszane przez pierwszych i uznawane przez druga sądy - wymagają. Rozpatrzenie z punktu widzenia prawdy, a więc surowych sprawdzianów poznawczych naszej współ-Kultura i życie. 10 czesnej krytyki literackiej i artystycznej doprowadziłoby do rezultatów zarówno smutnych, jak i nie licuiacych z przekonaniem, jakie pod tym względem mamy o sobie. Krytyka nasza z dniem każdym zbliża się coraz bardziej do nieobowiązującej sentymentalnej gadaniny. Zresztą na zachodzie nie dzieje sie lepiej. W całem duchowem życiu epoki zmysł prawdy nie odgrywa żadnej niemal roli. To też nad zachwycającą nas tak niezmiernie, błyskotliwa świetnością czasów naszych — duch ludzkości przejdzie kiedyś z zupełnie usprawiedliwionem i zasłużonem lekceważeniem i wzgardą, jako nad jedną z epok najbardziej jałowych i najmniej posiadających godności. W naszej mowie utraciły znaczenie wszelkie słowa, w naszem myśleniu wszelkie pojęcia, w naszem życiu wszelkie wartości. Czujemy się swobodnymi od nich, t. j. czujemy, że rzeczą obojętną jest, jaki względem nich zajmiemy stosunek. W tem tkwi wyrok przez nas samych nad samymi sobą wydany:

Tak. Jest obojętną rzeczą, co my uważamy za prawdę, obojętną jest rzeczą, co my uznajemy za dobre i czy wogóle cokolwiek za nie uważamy, gdyż z punktu widzenia prawdy, dobra, wartości, a więc dziejów, ludzkości, świata — my nie wchodzimy w rachubę. Nie krzywdzi prawdy — sentymentalny sceptyk, który ma tylko nastroje, lecz sam siebie wykreśla z liczby duchów czynnych.

Jest dużo miękkiego smutku w poezyi Staffa. Urodziła się ona o szarej godzinie życia, o smętnej porze ludzkości, kiedy spowija każdą myśl,

każde uczucie, każdy poryw w swą żałobną srebrzystą przędzę — pająk grobowców: »było to tak dawno«.

Jest wpółsenne królestwo zmierzchu: niema szczęścia, lecz jest bezbolesność, czaruje tu i kusi pani najcichszego kłamu, najzdradliwszego uroku, kochanka najniebezpieczniejsza, gdyż niedostrzegająca zdrady, najbardziej macierzyńska z rusałek, bogini skupionej w sobie wytworności — królowa śmierć.

Ze wszystkich pokus ulega najłatwiej jej czarowi współczesny Tannhaüser.

Różowy pobrzask łamie się o szyby, wtapia się w mrok, czyniąc go przystępniejszym marzeniu: — nie myśleć, że jest krew w tym brzasku, że to żagwi się i gore nasz żal, nasza rozpacz po utraconem życiu.

Snują się błękitne kadzidlne dymy: dogasa na kominku płomień... zapomnieć, że to serce nasze zwęgla się i spopiela, że upaja nas aromat uczuć, które mogły być w nas, lecz nie będą.

Na różańcu wspomnień przesuwać perły, cieszyć się ich pięknem: któż jeszcze pamięta, że były jego łzami.

Na falach swych nas kołysze, unosząc w państwo milczenia — podziemna muzyka głębi — baśń mówi: to w zatopionym kościele łkaja, nas opłakując, organy: samotne Requiem żalu.

Staff był kochankiem cichej bogini i zakosztował jej urocznego czaru. Napróżno usiłuje wyzwolić się z pod jej władzy — pokochać życie.

Kronikarze miłości — noweliści włoscy — mówia nam o kobietach, które z obojetnością i dziwnym uśmiechem przyjmowały wiadomość, że zdradził je kochanek. Wiedziały, że zdradzoną bedzie ta, do której przeszedł on, zdradzona w samej chwili miłości. Staff, gdy usiłuje kochać życie, zdradza je dla śmierci. W połowie najpłomienniejszych wyznań łamie mu się głos: to położyła mu swą dłoń na ramieniu i zajrzała w oczy pani cichego królestwa. Napróżno pragnie odstraszyć ja i zwieść samego siebie pusząca się, kipiącą brawura. W mowie zbyt głośnej, w słowie które samo siebie przerasta i za włosy ciągnie, brzmi lęk, zawód, gniew na daremność wysiłków. Władczyni zmierzchowych marzeń nie lęka się współzawodniczek. Po każdym zawodzie wraca znużony pielgrzym coraz bardziej stęskniony za darzącą zapomnieniem pieszczotą, coraz bardziej dojrzały dla wiodącej w cisze miłości.

Jest to ukryty rytm, tajemna sprężyna twórczości Staffa. Czciciel potęgi jest zamagnetyzowany przez śmierć i walczy z jej przemożnym czarem. W nim samym żyje pokusa. Sam on tworzy kwietne ścieżki, wiodące w kraj zapomnienia, sam roztacza urok, któremu ulega. Na jedną chwilę zrywa się w nim bunt świadomej myśli — nie z instynktu rodzącej się woli. Sny o potędze, pieśni o czynie! Myśl o życiu, świadomość życia napróżno usiłuje zarzucić wędzidła pociąganemu przez otchłań rumakowi. Ostatni błysk świadomości w ptaku odrętwionym przez spojrzenie

węża i spadającym bezwładnie z gałęzi. Co czuje, o czem marzy motyl lecący w płomień. Czy nie śni mu się kraj głębszych niż rzeczywiste woni, płomienniejszej miłości. Zarażeni romantyzmem przyrodnicy, opowiadają o zahypnotyzowanych przez księżyc motylach. W zawrotnych kręgach usiłują wpaść w ten blady tajemniczy płomień i nie mogą go dosięgnąć. Śmierć w cichym ogniu zmarzłego księżyca jest motyla snem nieziszczalnym. Symbol poezyi Staffa. Ze wszystkich snów ludzkości, niedosiężnym i bezwzględnie kłamnym jest tylko sen o śmierci. Śmierć uwodzi, lecz nie oddaje się nigdy. Zdradza się dla niej życie, lecz marzeniem tylko pozostaje jej letejskie królestwo: kraina wpółsennego, w siebie wsłuchanego trwania. Zawiesza ona szorstki ciężar rzeczy i rodzi kraj wytwornego piekna. Jest ona par excellence estetką. Słońce i życie ma w sobie coś brutalnie jaskrawego, krzykliwie dopominającego się o wyłaczność. Piekno naszem bywa tylko w walce. Spokój jest dla życia naszego ciężką próbą. Śmierć wyczarowuje dziwne piękno, piękno obrazów, odbijających się w niezmąconej od wieków sennej powierzchni księżycowego jeziorka. Cóż stąd, że jezioro samo snem tylko jest i marzeniem. Obraz nie traci przez to na piekności dla tych przynajmniej, co piękna nie mierzą dotykiem. W duszy Staffa jest takie ciche, na zamarzłej gwieździe śniące o życiu jezioro. Brzmią w niem śpiewy i modły kościołów zatopionych, nim jeszcze powstały, wiodą życie odbicia rzeczy niezrodzonych,

wspomnienia uczuć, które nigdy nie płonęły krwią. To jest najistotniejszy urok tej poezyi i jej rys najbardziej współczesny. Nim wejdzie w ten pański, wytworny świat dyskretnie przymatowanych myśli – przytępionych ostrz, przygaszonych lśnień musi przejrzeć się życie w zwierciadle niezmąconem śmierci i rozkochać się w tym swoim obrazie. Milość pachnie tu jak róża opowita w kir. Któż odgadnie gromnice, gdy płonie w alabastrze? Czarodziejka śmierć, pani alabastrowo przytłumionych świateł, pieśni wygrywanych na z księżycowych promieni uczynionej harfie, była mistrzynią Staffa w artyzmie, mistrzynia nie zawsze posłusznego ucznia. Nieustannie wyłamuje się z pod jej zwierzchnictwa poeta i grać usiluje na księżycowych strunach purpurowa pieśń życia, złocistą fanfarę słońca, rozpalić krew w alabastrowej lampie. Bunt Staffa przeciwko śmierci, był dotychczas zawsze sprzeniewierzeniem się pięknu. Pewnym epokom jedno już tylko piękno pozostało – grobowca, jeden sen nieskalany - księżycowe kłamstwo nicości, jedna tylko poreka przeciwko pohańbieniu i szpetocie — »to nigdy nie będzie żyło«. Myśl Staffa unosi sie po nad życiem, jak srebrny sen o słońcu księżyca. Cała poezya jego jest tylko takim księżycowym snem. Lecz Staff sprzeniewierza się swojej poezyi. Coś w duszy jego żyje jeszcze nie spętanego przez piękno. Rwie się i łamie. W srebrzystą pieśń marzenia wdziera się wrzaskliwy krzyk miedzi. Staff upaja się słońcem, lecz tak, jak ktoś, co w słońcu żyć nie potrafi. Słońce jest rozpustą dusz księży-

cowych. Milość Staffa do życia ma w sobie coś z występku: niepewny krok, zbyt śmiale, to zbyt trwożne spojrzenie, słowo wymuszenie nieskromne. W jego uniesieniach jest rozpaczliwy wysilek. Nie jest on w życiu, lecz wejść w nie usiłuje. Stąd brak mu wiary, ile razy mówi o niem. Z życia odczuwa jedynie jego omdlewające znużenie i zabójczą upajającą pełnię. Nie dowierzajcie ekstatykom życia. W pełni życia i upojeniu nią tkwi zaprzeczenie. Nic nie jest bliższem śmierci, niż życie ziszczone. I poprzez purpurowy mrok upojonej sobą całości wejść można w zaciszną gwiaździstość marzenia. Niebezpieczną jest rzeczą, gdy człowiek się czuje całością: co jest całe, jest już ukończone - pełnia wyklucza czyn. Równoznacznikiem życia jest niestałość równowagi.

7

Gdy w ogrodzie poetyckim Staffa, wykwitnie purpurowa, krwista, nazbyt krwista róża, listki jej śnią już o chłodnej pieszczocie wilgnej ziemi. W wykwitaniu samem czaruje rozkosz przekwitu. Kobiety w poezyi Staffa i ich miłość, są jak pragnące przekwitnąć róże.

Kocha Staff życie szczerze tam tylko, gdzie jego purpurowa ekstaza styka się z zwierciadlanem upojeniem śmierci. W miłości życia Staffa brzmi zawsze hinduski panteizm. Kształt istnieje dla niego tylko w czarodziejskiem królestwie śmierci — marzeniu. Kocha się on w niem, jak kochał zgötheizowany grek (któż z nas zna prawdziwego?) kształt rzeczy żyjących i w życiu osiągalnych. Jest on budowniczym marzeń, poezya jego cza-

ruje architektonicznym wdziękiem snu. W tym materyale ziszczone zlewa się piękno muzyki z pięknem architektury. Idealem artyzmu Staffa byłaby poezya, w której posłuszne rytmowi muzyki marzenia układałyby się w kształty, poezya, w której muzyka byłaby zasadą kształtującą, duszą architektury i stawałaby się natychmiast widzialną, przynajmniej dla duchowego oka. Idealem byłaby tu muzyka wyczarowywująca obrazy w zwierciadle.

Jest to rzecz godna uwagi, że w poezyi Staffa żywą i żyjącą zmienność i swobodę gry kształtów ma tylko marzenie. Życie natomiast ma zawsze kazuistyczną sztywność, dyalektyczną wymuszoność. Poezya Staffa jest poezyą czasów, które szczeremi były w marzeniu tylko — Staff w marzeniu żyje, życie zaś usiłuje wymyśleć. Co zaś jest w nas dopiero myślą, lub już tylko myślą, to nie ma w sobie dostatecznej powagi, aby wejść mogło w dziedzinę sztuki.

Subtelność i dyalektyczne wyrafinowanie konfliktów duchowych Staffa stąd płynie, że rodzą się one w nim z naprzód już znanego rozwiązania: — niemożności życia. Myśl ma tylko niemożliwość tę uzasadnić i estetycznie przystroić. Tę stronę poezyi Staffa określićby można jako prometeizowanie nicości. — Ziszczenie jest zawsze zacieśnieniem możliwości — rezygnacyą z nich, a więc nie żyję — gdyż sen mój przerasta wszelkie możliwe kształty, świat jest zbyt mały, bym mógł uczynić zeń posąg mojej duszy. — Każda forma,

każda postać życia jest wtłoczeniem w szranki »tak jest«, nieobjętego oceanu »byćby mogło«. Jest niewolą, nie można więc żyć i być swobodnym. - To właśnie miałem na myśli, mówiąc o pozorności zagadnień Staffa. Jego dyalektyczne coups de force« sa właściwie asekuracya marzeń. Zagadnienia życia rozwiązują się przez życie samo. Myśl nie jest w stanie pojąć życia, póki ono się nie objawi. Jest ona tylko zbieraczka i klasyfikatorką objawień - nie twórczynią. Życie zrodziło myśl, gdyż jest głębsze od niej. W niem tylko jest prawdziwa glębia, ono jedynie wiedzie na szczyty i odsłania otchłanie. Myśl wlecze się za niem zwolna i leniwie, Staff zarażony jest nowoczesnem kłamstwem o myślowych głębiach. Myśl jest piorunochronem duszy, filozofia nazbyt czesto bronia przeciwko tragedyi, rzadko tylko rozumie swą rolę klucznika żywemu i pełnemu człowiekowi tylko odsłaniających się tajemnic. Co znaczy żyć? – tworzyć ze swobody przeznaczenia i z przeznaczeń, swobode; tośmy tylko przeżyli, co ściągnęliśmy na głowę własną jako przeznaczenie i nad co wznieśliśmy się. My zaś zamiast przeżywać myśli – przemyśliwamy życie. – Dla Staffa myśl jest dyalektyczną osłona marzenia, jest w jego państwie sprytnym inżynierem, wznoszącym coraz to nowe rusztowania, ze wspierających się wzajemnie i odsłaniających przed czynem wmówień.

Staff napisal tragedye.

Wiadomość ta była dla mnie zagadnieniem;

tragedyi wymyślić, ani wymarzyć niepodobna. Można ją tylko przeżyć. To też na nieszczęście dla Staffa, »Skarb« tragedyą nie jest. Przynajmniej w poważnem znaczeniu. Oczywiście w czasach igrania słowem nazwany być tak mógł. Dlaczegożby nie? Wolno Żuławskiemu nazwać »Iolę« a Nowaczyńskiemu »Smocze gniazdo« dramatem. Przywykliśmy w sztuce i literaturze żyć pozorem. Ja jednak pragnąłem rzeczy.

Kto słowa tragedya używa poważnie — ten powinien wiedzieć, że mówi rzeczy tak wielkiej wagi, jak życie, człowiek, śmierć. Stworzyłem tragedyę, to znaczy to samo, co miałem objawienie religijne, widziałem oblicze własne!

Istotą tragedyi jest życie szczere. Żyć tragicznie znaczy widzieć siebie. I to jest życie. Osamotnienie tragiczne jest organem, przez który człowiek jedynie sam siebie ująć jest w stąnie. Poznać siebie, zobaczyć siebie można tylko, ginąc. W myśli zwykłej nie wychodzimy po za stosunki. Miłość mierzymy szczęściem, bohaterstwo pożytkiem, grzech zniszczeniem - lub odwrotnie. Liczba stosunków jest nieograniczona. Fejletonowym powieściopisarzom i dramaturgom nie zabraknie tematów. Lecz czem jestem ja bez stosunku, ja objawiający się we wszystkiem: w miłości, szczęściu, grzechu, bohaterstwie, ja w obliczu tragicznej zguby. Tragedya znosi wszelkie stosunki, obnaża prawde. gika życie wyprowadza na ten kraniec, gdzie zaczyna się to, co jest, gdy się człowiek kończy. Czem to jest dla człowieka: przeznaczeniem.

mrokiem, nicością, wyzwoleniem — tem będzie jego tragedya. Tragedyę wyprowadził Nietzsche z orgjazmu: żyć, żyć tak, aby wszystko inne znikło, aby w proch zapomnienia poszły wszelkie ustosunkowania, żyć do krańca, do szczytu, do kresu, wynikającego z pełni, to znaczy żyć tragicznie. Tragedya jest objawieniem życia.

»Skarb« Staffa należy do dziedziny jego kłamliwej, kazuistycznej dyalektyki. Urodził się z rozmyślań o ideale. Tragedya idealu jest możliwa, możliwa jest tragedya wszystkiego. Można przeżyć tragicznie nawet Boga, Bogiem ludzkim się upoić, aż do postawienia go oko w oko z Bogiem bezkresów. Tragedya jest sądem. Jest sądem nad duszą, która ją wydała, w niej sądzi życie nieziszczone, a możliwe to, co uczynił człowiek z życia, z tego życia, które prawdziwie, a więc tragicznie przeżył. Tragedya jest życiem w tem napięciu, gdy po za siebie wychodzi. Życie upaja się sobą, aż do zniszczenia. Jeśli w otchłani upojenia, co je strawiło, przemówi siła tak wymawiająca, życie się odradza. W każdej tragedyi jest tchnienie otchłani. Jest ono dziś u Ibsena, u Przybyszewskiego niema go u Staffa.

۲

Nie powiem, aby »Skarb« jako dzieło sztuki, a przynajmniej jako przybliżenie do sztuki, zupełnie był chybiony. Wprawdzie dla mnie sztuka od życia i samostwarzania duchowego oddarta jest już jako sztuka kłamstwem. Duch wstępujący w czystą sztukę, upokarza się i obniża, lecz czas nasz inaczej myśli i inaczej rozu-

mie. — Jego więc językiem mówiąc, przyznać trzeba, że jest w »Skarbie« pewna wyniosłość nie tyle ducha, ile postawy. Lecz w sądach swych epoka nasza poza postawy nie wychodzi przecie.

Jako artysta czysty może mieć Staff dużą przyszłość przed sobą. Język polski, kunszt słowa polskiego mogą mu dużo zawdzięczać. Ma on przed sobą dwie drogi: stylizm, estetyzm, albo życie duchowne w religijnem, tragicznem znaczeniu.

Cała nowoczesna sztuka polska stoi na tem rozdrożu. Nieopatrznie wdarto się na te wyżyny, gdzie musi zacząć się tworzenie życia, lub też zstąpienie w kłamstwo, być może wytworne, pełne uroku, lecz duchowo zabójcze.

U Staffa ma ono dwa oblicza. Bliższe świadomości przybiera pozę prometeistycznego porywu; głębsze, nieświadome, tworzy rozkochane w swym czarze królestwo śmierci.

Śmierć się nie oddaje.

Jest ostatniem złudzeniem naszej niemocy, snem o wyzwoleniu przez nicość.

Nie wyzwoli nas nic. Istotą ducha jest samostwarzanie. Nie zagaśnie życie, zawiesić się tylko może w marzeniu. Wszelką ograniczoność i niemoc, własną krwią duch przezwyciężyć musi. Duch nie gwałci cudem swobody, uśmiechnięty spogląda na mękę. By rozwiązać zagadnienia swe—tworzy duch życie, aby rozwiązać to, co w życiu nierozwiązalne — tworzy sztukę. Czem się przez życie i sztukę uczynimy, tem będziemy, gdy życie nas opuści, gdy przyjdzie nam zadanie podejmować odnowa.

Sztuka, święta dziedzina obcowania duchowego, jedyny żywioł, w którym duch może przyjść w pomoc duchowi, dzielić się z nim zdobyczami swemi, nie gwałcąc swobody. Duch, tworzący świat, jest artystą. Roztacza pełnię swą przed nami, jak roztaczamy my ją w sztuce. Im więcej przez swobodny czyn ducha przeżywamy z dzieła geniusza, tem zupelniej uczestniczymy w jego wielkości. Im więcej mocą swobody przeżyjemy w świecie, tem większe jest uczestnictwo nasze w stwarzającym samego siebie nieustannie duchu świata. Sztuka, duchów obcowanie, jest najistotniejszem ich zespoleniem w swobodzie, jest aktem twórczej miłości, działającym przez nas, jest odwróceniem łańcucha przyczyn i skutków pozwala nam stworzonym, na nowo siebie i świat tworzyć. Jest aktem najbardziej społecznym, aktem obcowania w swobodzie ze wszystkiem, co jest, żyje, tworzy.

Nie czyńmy z niej pokusy, powstrzymującej nas lub innych wśród pozorów, jakie rodzi bierność. Duch i bierność przeczą sobie wzajemnie, wszystko więc, co z bierności jest—jest pozornem.

W innem jeszcze znaczeniu sztuka jest obcowaniem duchów: wołaniem o pomoc zbłąkanego wśród bezdroża przeznaczeń stać się może. Głos wołający ratunku nie powinien być głosem kuszącym. Strzedz się trzeba pokusy samoukochania. W swobodzie, tworzącej i odpowiadającej za twór swój kochać się jedynie można bezgrzesznie. Nie może być sztuki bez miłości ku sobie, nie może więc być sztuki prawej bez odpowiedzialności.

Staff jest z tych, co nazbyt latwo siebie w sobie choć smutnie kochają.

Dlatego uwodzi go milcząca wróżka, ciszy gwiazd falszywa prorokini.

Lecz wszystko w życiu ducha jest etapem.

Marzec-Kwiecień 1905.

## Cypryan Norwid.

## PRÓBA.

Utwory Norwida są jak mowa ruin.

Bo i zwaliska mówią. Mówią opuszczeniem, samotnością, ciszą... Ale nie dochodzi do nas ta ich mowa. By nawet milczenie słyszeć, trzeba je zbudzić. I wszelkie milczenie usłyszane jest już zmącone. Nikt nie zna ciszy, kto jej nie naruszył. Cisza wiekuista jest tylko w sobie i dla siebie. Nie pozna nikt duszy milczenia. My znamy wiew jego skrzydeł, gdy zbudzone nad głowy nasze się wzbija i ulata. Czem są ruiny dla siebie i co myślą, o tem nie wie nikt. Do nas mówi ich zniszczenie. Bo każdy, kto w ruiny wchodzi, niszczy w nich coś, choćby nie burzył nic prócz samotności.

Mową ruin, która nas dochodzi, jest szmer ich rozpadu. Szczytne słowo »byłem«, które szepcą odrywając się od ścian, od sklepień, okruchy i złomy.

Ruin istotą jest obecność wieków. Kto ruiny budzi, wieki budzi.

Słowo Norwida jest jak odpowiedź wieków na pytanie trafunku. Jest jak wieki omszone, poważne i nieprzewidziane.

Znamy traf, który porusza. Nie znamy tego, co poruszonem być może w ruinach.

Wiew skrzydeł efemerydy, krok nieopatrzny jednogodzinnego przechodnia oderwać może coś, w czem spały stulecia.

Myśl Norwida samego bywa takim przechodniem. Zrywa się i ruchem swym osypuje zwaliska, a potem patrzy w perzynę zdumieniem, żalem i szacunkiem zdjęta: to więc było we mnie.

Bo ruiny porasta pleśń: niepamięć o samym sobie. Bo bierze je w posiadanie cisza, co nazbyt ciszą jest, by siebie znała. I by siebie sobie przypomnieć, trzeba coś zwalić; i to się tylko pozna, co się skruszy.

Mową ruin jest tylko zniszczenie. Idąc w perzynę, dochodzą do głosu. I gdy się w nich ozwać coś chce, mówi: »byłem«.

Nie dziwcie się, że słowo Norwida jest tak ociężałe, każdy ruch jest tu jak śmierć. By coś rzec, trzeba w czemś umrzeć, by coś ujrzeć, trzeba pożegnać.

Słowa padają z trudem, ach, bo każde szczątkiem jest jakiegoś posągu, kamieniem powały, złamkiem płaskorzeźby.

Wtedy tylko mówią ruiny, gdy niszczeją. W innym czasie włada tu cisza zbyt cicha, aby znała siebie, milczenie tak głębokie, że nie wie iż milczy.

Tam tylko jest milczenie, gdzie już milczącego niema.

A jest ono tylko: tafla ciszy wiekowej wśród ruin.

By ją zbudzić, w proch muszą zwalić się, by w niej się poznać w odbiciu, rozsypać się muszą.

To tylko poznać można, co się uważa za utracone. Żegnanie i rozłąka są językiem ruin.

»Byliśmy« mówią kamienie.

On sam nazywał siebie poetą »ruin nieplastycznych« i pisał:

> »... naród cały skoro się obala, Potężna jest ruina, zarys mniej widzialny«.

## A także pisał:

»A wy, o moi, wy, nieprzyjaciele,
Którzy począwszy od pełności serca
Aż do ziarn piasku pod stopami memi,
Wszystko mi wzięliście, mówiąc: »nie słyszy«,
»Nie wie«, »nie widzi«, »nie zna« — wam ja z góry
Samego siebie ruin mówię tylko,
Że z głębi serca błogosławić
Chciałbym — bo tyle mogę — resztę nie ja: —
Bo ja tam kończę się, gdzie możność moja«.

Nad znaczeniem ruin i cmentarzy myślał Norwid wiele i powiedział o nich to najgłębsze słowo: »Ruiny są zasługą«. By módz niszczeć, trzeba być. I on, co nazywał »słowo — czynu testamentem«, wiedział, że ruiny są puścizną i za złe miał oraz najwyższe oskarżenie w tem widział cywilizacyi Kultura i tycie.

»chrześcijańskiej«, że ruin nie zostawia, sama wśród cudzych żyjąc i ich przyjmując gościnę.

Zbyt lekkiem określeniem jest powiedzieć, że był poetą, albo myślicielem ruin, był on duszą ruin. Ruiną był sam we wnętrzu swojem.

A pamiętać trzeba, że aby ruiną być, trza być wprzód całością.

Tam tylko są ruiny, gdzie gmachy były.

Twórczość albowiem jest to pewnik i trafunek Przypadkowy na zewnątrz, wewnętrznie logiczny. Z sumienia, gdy spojrzysz, wyda ci się ona Złożoną z długich zasług, że jest dopełniona, Niby koroną pracy będąc sprawiedliwą«.

Czem był człowiek, który dorobił się tego, by módz na własną duszę patrzeć jako na ruinę w proch idącej, przez codzienność rozkradanej, murszejącej całości? Kim był człowiek, którego stać było przez cały życia przeciąg na to jedno dumne słowo »byłem« i to inne dumniejsze jeszcze »nie bede«?

Czy, mówię, prawdę stawiał na swym grobie, Czy się jej grobem podpierał ciosanym?«

Tak stoi kwestya.

Fundamentem jedynym może być tylko prawda, — wszyscy wiemy o tem. Ale co fundamentem prawdy? Aby niczemu w nas nie była oparciem, by był jej tylko świadek

»Kamień i Bóg, Miłości otchłań i twardość granitu Jako monument utwierdzon w wieczności«. By stwierdzić, iż jest wieczna, człowiek nie może nic innego uczynić, jak jeno siebie dla prawdy zaprzeczyć. Wtedy tylko prawda stoi, gdy stoi na naszym grobie. Kto prawdy poza grób nie myśli, komu śmierć, zniszczenie jest przeciwko prawdzie argumentem, ten nigdy prawdy nie myślał, ten myślał tylko swoje ja i jego maski. A można i z grobu maskę czynić i strój — exemplum Novalis.

Ale tam jest tylko milczenie, gdzie już milczącego niema i ta jest tylko cisza, która nie zna siebie. Bo

... » bezwidnego kolumna kościoła Na lazurowem utwierdzeniu stoi«.

Norwid, ten człowiek, który mówił o sobie, iż wzięto mu z pod stóp nawet ziarnka piasku, przyjaciół swych zapewniał jednak, że pewny jest, iż z niemi spotka się i złączy, »bo każdy umiera«; widzenia miejsce oznaczał ten tułacz, któremu ziemia bywała nieraz »miedzą na grób zbyt wązką albo łożes.

»Na szlaku białych słońc, na tym niezmierzonym, Co się kaskadą stworzenia wytacza Z ogromnych Boga piersi«.

## Pisał też niedaremno w liście:

»... za te twarde warunki mam ci ja inne pociechy moje, ale tych nikt nie pojmie i znać może okrom, gdyby tą drogą szedł, a tą drogą nikogo nie zapraszam, bo nie myślę, aby zniósł...«

Tułacz bez ziarnek piasku pod nogami i białych słońc szlaku niewzruszony dziedzic, człowiek, który sam się nazywał »wieszczem poniewierki i słów pisarzem przemazanych krzyżem« i jednocześnie mąż wiary, że »odetchnąć dość, by odetchnąć Bogiem«.

Z dumą spoglądają ruiny na jednodzienne przytułki ludzi.

Nie mieszka już w nas człowiek, lecz mieszkają wieki.

I słowo tajemnicy: by dla wieków budować, trzeba dla dnia nie robić ustępstw, o ile dniem jest, a nie wiecznością. Kto chce w wiekach być, musi czuć się i żyć wieków synem. Komu wśród dnia dobrze, temu jednodzienne życie. Ale są czasy, gdy dnia już ani mieć ani widzieć przed sobą, a czynić w wieczności lub przynajmniej w wiekach trzeba. Bo to jest tragedya, że ażeby nawet wieków sprawę czynić, trzeba ją czynić dnia jakiegoś, chociażby tylko dla tego, by dniowi temu zaprzeczać.

»A bywają pory kiedy nie dają już ani dni ni godzin, Dla nieczekanych powić i narodzin«.

»Pomiędzy przeszłością a przyszłością, otwiera się próżnia rozpaczliwa. W tej próżni zrodzone pokolenie między przeszłością a przyszłością, niezłączonemi niczem, czemże w rzeczywistości ma pozostać? Aniołem — co przelata, upiorem — co przewiewa

zniewieściałem niczem... męczennikiem.... Hamletem«.

W tej próżni już narodzonych pokoleń synowie, mlekiem nicości wykarmione dzieci, chlebem lekceważenia wewnętrznego, niby wiarą zasilane, my, nie zostawiający już żadnych ruin po sobie, my, którym zniewieściałe nic jest imię, my słowa te czytamy, jakby je w czasach dawnych pisały dzieje.

Bo spełnienie zaciera zmysł dla słów co zapowiadały, że spełnionemi być mają.

۲

1

»Jakoż jeżeli z 50 lat będziemy jeszcze tak pisać i tak czytać, jak się te sprawy dziś dzieją, o tyle nie będzie generalnej ruiny całej tej wieży, o ile prawa Boże nic nie niszczą, zasłaniając każdą katastrofę z przed oczu ludzkich konsekwentnością, z jaką katastrofy dzieją się. To tylko lichy robotnik musi wiele narobić nieporządku, aby coś rozwalić. Mistrz tak czyni, iż nieporządek bezpieczny jest i ludzie tę stronę spraw widząc, ufają sobie bezpiecznie«.

Synowie ojczyzny, dla której ziemia za wąską stała się »na grób albo łoże«, narodu wymazanego z liczby żyjących, Polacy te słowa czytający, czy rozumiemy tę mowę: »prawa Boże nic nie niszczą, zasłaniając każdą katastrofę z przed oczu ludzkich konsekwentnością, z jaką się katastrofy dzieją?«

To znaczy: nicości się nie postrzega, bo wy-

chowuje ona duszę nicości, która nicość, jako jedyny byt odczuwa.

To znaczy: zgnilizny się nie czuje, bo wytwarza ona duszę zgniłą, która zgnilizną, jako zdrową atmosferą oddycha i inną się brzydzi.

To znaczy: kajdan się nie czuje, bo wrastają w ciało.

To znaczy: niewoli się nie czuje, bo dusza staje się niewolnicą.

Śliny na twarzy się nie czuje, jaką plwa życie, bo hańba stała się chlebem powszednim.

O calości się nic nie wie — bo się jest pylem. I niema sposobu na to:

Przemówić w imię Boga, — nie wierzymy w Boga.

W imię ojczyzny — stała się fałszywem skamlanie na jej grobie:

Pył, proch, zgnilizna;
My nie zostawimy ruin;
W błoto nas wdepcą;
I taki los nam się przynależy;
Bez mogił, bez czci, bez pamięci;
Oby nam dzieje niepamięć dały.
Wiemy czemu zasługą są ruiny.
A kto z nas zostanie jako taki złom?
Ten jeden chyba Wyspiański.

I rzecz dziwna. Ci obaj: Wyspiański i Norwid, ci obaj — duchy zwalisk, jednym i tym samym wołają głosem: >O krzyk, który byłby z tego pokolenia«.

»Obecności ledwo się dozierałeś, ale jeszcze nie oglądałeś jej — nie masz więc czego uciekać; widziałeś zapewne wielość dzieci uganiających się za czemś lub grających w wolanta odbijanego sobie wzajem, ale ten przelatujący, ale ten; odbijany to Stygmat przeszłości, to nie Teraz. Ludy, pokolenia, ludzie tak żyją, gdy dziś, teraz są jeszcze dla nich upragnieniem«.

I dlatego z Kleopatry czyni Norwid tragedyę żywego człowieka wśród dzieci bełkoczących słowa martwe, słowa z przed wieków, słowa obce, jak ręką wroga połozone kamienie mogilne.

Pragnienie obecności i ruina, jako jedyne dziedzictwo.

Bo, by wiekom budować, trzeba wśród dni budować. Na piasku ruchomym chwil, trzeba stawiać gmach wieczności.

A jemu brano codzień z pod stóp i ziarnka piasku.

Ruiny cenil, bo sa śladami życia

O ile życie jednodzienne jest, przewiewa,

O ile wieków, zostawia ruinę,

Ruiny są sądem umarłych.

Dzień rodzi jednodzienne życie i je trawi.

Prawda trwa. Z niej są ruin gmachy. Dlatego prawdę stawia się na swoim grobie.

Do żadnej innej mowy nie dadzą się porównać słowa ruin.

Człowieka tu niema

Gmach stoi na jego grobie.

I kiedy płacze gmach okruchami — złamami rzeźb — jest to jedyne życie.

I gdy zniszczenie zwolna rozluźnia spój, kiedy mech i liszaje wrastają w szpary ścian — jest to liryzm — liryzm ruin.

Ruiny wspominają:

Zniszczenie ożywia w nich pamięć.

Każde słowo, każde stąpniecie budzi echo.

Krok głupca odbija się w mądrości wieków. Czy nie jest to styl opowiadań czy nowel Norwida?

Ruiny są ironiczne.

Wszystko, co nie dla wieków jest, ośmiesza się, kiedy w wieki wchodzi.

Lecz jest to ironia dziwna: szydzi spokojem. Jest zbyt mądra, by gniew miała w sobie.

Można rzec, że jest w niej wyrzut: dlaczego przechodniem być chcesz tylko, dlaczego przechodniem? Gościnę mamy dla wieków, budowały ją wieki: dziecię wieków, czemu chcesz być tułaczem jednej godziny?

Ironii Norwida połysk jest jakby mimowolny: tak szydżić musi zwierciadło, co bohaterów widziało, gdy się odbija w niem błazen.

Gdy się czyta Norwida po raz pierwszy, doznaje się wrażenia, że dla pisarza tego istnieje tylko podźwięk psychiczny. Rzeczy w przeciętnem znaczeniu tego wyrazu, a także wzruszenia, wrażenia pierwotne, rozkołysujące duszę — nie istnieją. To wszystko jest zredukowane do roli substratu,

o którym niema mowy wcale lub w tonie łagodnej ironii. Własna myśl Norwida unosi się zawsze ponad chwila. Wydaje się, że ma on jakieś posagowe lekceważenie dla tego, co może mieć dla niego w danej chwili życiowy interes. Życiowe sprawy załatwiają się gdzieś w dole: tam rodzą się wzruszenia, cierpienia, bole, radości, tam wabi i rozczarowuje świat rzeczy. Myśl Norwida, właściwa jego dusza jest ponad tem. Możnaby rzec, że w każdej chwili skupia ona cała energie swa na tem jednem zadaniu, aby nie dać się porwać, aby nie uwierzyć w to, co szarpie i krwawi serce, co kusi. Życie dochddzi tu do głosu tylko dlatego, że trzeba mu opór stawić. Tafla ciszy zmącona przez wypadek lub poruszenie serca, marszczy się i faluje, zanim się wyrówna. I to jest twórczość Norwida. Pierwiastkiem psychicznym, z jakiego buduje on swe dzieła, jest - jeżeli się wyrazić można — reakcya ciszy na wszystko, co ją mąci. W jezyku psychologii współczesnej nazywaćby się to mogło hypertrofią centrów otamowawczych. Sadze nawet, że wytrawny eksperymentalny psycholog mógłby poczynić ciekawe zestawienia. Ja nie rozporządzam odpowiednim materyalem. Zaznaczam więc tylko tę stronę sprawy. Powtarzam, że rysem zasadniczym całej twórczości Norwida jest wysiłek, aby nie uwierzyć w życie, aby nie uznać, nie raczyć uznać za istotne, prawdziwa wartość mające niczego, co wydarzyć mu się, co wstrzasnać nim może.

Można rzec, że cała twórczość Norwida, całe

życie jego, którego twórczość ta jest świadectwem, było wytrzymywaniem próby, aby nigdy obecności nie przyjąć. Sam on mówił, że

> »... palec Boży zaświtał nade mną, Nie zdając liczby z rzeczy, które czyni, Żyć mi rozkazał w żywota pustyni«.

Istotnie wydaje się, że od początku towarzyszylo mu przeświadczenie, że nie masz życia w tem, co uchodzi i uchodzić ma za życie. Próba grobu, o której pisze Krasiński, przybrała tu tę postać, aby nie stracić wiary w samego ducha bez objawów i nie tylko wbrew objawom wrogim, lecz nawet pozornie przychylnym. Gdy nawet życie woła głosem i imieniem, naśladującemi niewysłowioną mowe prawdy, trzeba wiedzieć, iż jest omam. Ta niewiara w życie jest najistotniejszą wiarą w życia moc. Chociaż wszystko jej zaprzecza, chociaż wszystko świadczyć zdaje się o kresie, zgonie, rozkładzie - ono jest. Norwid nie miota klatw, nie złorzeczy, on tylko pozorom uwierzyć nie raczy. »Uczucia moje nie są rzeczy przywidzenia i szału – pisze – Pan Bóg je jeden może zniszczyć, a położyłem w Nim nadzieję«. Czyni wrażenie, że dana mu jest spokojna wiedza. Spokojna wiedza, że tylko wieczne t. j. wiecznie trwać prawo majace, a więc wartościowo bezwzględne czyli doskonale, istnieje naprawdę. I to jest jego przystań, jego skarb, jego bogactwo, jego cisza. Ale cisza dowiaduje się o sobie dopiero wśród zgiełku. Sama przez się jest zbyt głęboką, by się znała. I wieczny wróg ciszy - zgiełk, jest jej dobrodziejem. Bo oto przychodzi najcudniejszy moment w twórczości Norwida. Cisza oparła się pokusie: zgiełk zaprzeczyła niewstrząśniętą wiarą: już uległy się fałdy ironii, coraz więcej, coraz bardziej zgiełk spychany jest do roli tła tylko, staffażu, uwydatnić mającego ciszę, aż nagle i to znika i jest tylko ona, widzi i zna siebie. Tu potężnieje nagle słowo Norwida, urasta do dziwnego majestatu, staje się mową rzeczy wiecznych. Powstaje moment »ducha wyorany pługiem«, gdy temu, kto życia wyrzekł się dla wieczności, dano jest żyć wiecznością. Spływa nań łaska widzeń rzeczy ostatecznych.

»Boga, że znikający nam przez doskonałość Nie widziałem zaprawdę, jak widzi się całość, Alem był na przedsionku Jego Jeruzalem«.

pisze on sam o tem.

Mamy więc wykładniki stylu Norwida.

Treść konkretna jest tu tylko łudzącym przypadkiem. Istotną treścią jest wewnętrzna cisza. Twórczość jest ocaleniem nieustannem »gwiazd wiecznych spokojów«, przeciwko mylącym ludziom i ich wrzawie. Nie dziwnego więc, że wszystko, o czem mówi Norwid, a co jest ze świata, jest widziane jak gdyby z oddali wielkiej i przypadkiem. Mowa ciszy jest powolna. Nawet broniąc się przeciwko zgiełkowi, nie traci natury swojej. Słowa wydzierane są jej gwałtem. Padają więc raczej niż są wypowiedziane. Trzeba strasznego wysiłku, aby poruszyć milczenie. Stąd rytm, nieraz ociężały jak gdyby ruch skrzydeł,

dźwigający kamienie grobowe. Bo każde słowo przezwyciężyć musi straszliwego wroga — nudę. Życie mści się na tym, kto nim dla wieczności wzgardzi. Zamienia mu pełnię w pustkę, nudę.

»Nie wziąłem od was nic, o wielkoludy, Prócz dróg zarosłych w piołun, mech i szalej, Prócz ziemi klątwą spalonej i Nudy«.

Aż wreszcie nadchodzi mgnienie, gdyż przez życie zbudzona wieczność widzi siebie. Norwid jest u szczytu. Styl Norwida, to dzieje człowieka, zastawiającego się przed życiem wiecznością, któremu w nagrodę wiary spływa szczęście, że on, co dla wieczności — życia konkretnego, rozprószonego na pojedyńcze zjawiska się wyrzekł, posiada wreszcie wieczność, jak rzecz pojedyńczą.

A teraz niech przyjdzie profesor A. Małecki i powie, że styl jest to rzecz prywatna, od treści niezawisła, lub też niech nowoczesny jaki krytykpsycholog odkrycie uczyni, że Norwid jest refleksyonistą.

Inicyujących niema dziś — są tylko rajfurzy; to też słowa nie bierze nikt w czystości, lecz w ogniu i bolu oczyszcza się ono dopiero. Dlatego w zetknięciu człowieka z słowem tyle kłamstw dziś, omyłek i martwoty.

Pod tym względem sądzę, że p. Zenon Przesmycki ma słuszność: bez Norwida romantyzm polski byłby niezupełny. Powiedziałbym, że Norwid—spokój słowa w siebie zapatrzonego i wspar-

tego na sobie — tkwiłby w romantyzmie polskim w sposób utajony, potencyonalnie, gdyby w rzeczywistości historycznej nie istniał. Jest bowiem jedną z faz, jedną z postaci koniecznych, w jakich prawo wewnętrzne romantyzmu polskiego się objawia.

Prawem zasadniczem romantyzmu polskiego jest ocalenie narodu, któremu nic prócz słowa nie pozostało, w słowie i przez słowo.

Słowo jest organem prawdy, w nieustannym i żywym stosunku z nią pozostającym. Ocalić naród w słowie, jest to ustalić jego stosunek do niej, w niej i przez nią go umocnić. Słowo bowiem, jeżeli naprawdę jest słowem, — ciałem się stanie.

To jest wspólna romantyzmu naszego wiara.

Jedynym skarbem jest słowo. Słowo i naród—to jedno. Lecz czy ja jestem człowiekiem słowa? Oto jest stanowisko Mickiewicza. Słowo wypowiedzieć może tylko ten, kto wypowiadając je z siebie fałszu nie przymiesza: człowiek czysty. I Mickiewicz tworzy w sobie człowieka słowa, aby następnie słowem życie narodu tworzyć i uręczać.

Życie a miłość to jedno. Kto żyje, musi siebie kochać. Piękno jest to widzenie miłości. Duszę narodu w pięknie wam ukażę, na skrzydłach pieśni ją położę — to czyni Słowacki. Lecz aby piękno ukazać nieskażonem — trzeba je w dziewiczej czystości ukazać. Słowacki po zetknięciu z Towiańskim tworzy w sobie duszę czystą, bezinteretownie w Piękno zapatrzoną. Słowo — piękno, daje ten tylko, kto je widzi. A ujrzeć je dano tylko temu,

kto je w czystości ukocha — »otom jest służebnica pańska«. I Słowacki staje się zachwyconem widzeniem.

Prawdy słowa nie zniszczy, nie osłabi nikt. Życie może zniweczyć jego urzeczywistnienie, może uczynić wszystkie uszy głuchemi, może sam dźwięk świadectwo słowu dać mający w głąb piersi wegnać i tam zdławić. Prawda słowa trwa niezamącona.

Norwidowi dano było poznać w całej mierze tę moc prawdy słowa, nie opartej na żadnem ziszczeniu, na żadnem uznaniu obecności. Nie ze skutków jakie rodzi ono i wydaje, wiarę czerpie w Słowo, — lecz tylko z tej jedynej rzeczywistej siły — prawdziwości.

Był z tych, którzy wierzyli, że mocą słowa są nie słuchacze, lecz to jedno tylko — czystość prawdy.

Była w nim ta sama moc, która majestatem królewskim okryła dyktatora bez żołnierzy, wodza mogił - Romualda Traugutta.

Była w nim wiara, że powodzenie, niepowodzenie, siła lub słabość w niczem o prawdzie rozstrzygać nie mogą.

Falsz tylko jeżeli na zwycięstwie nie jest wsparty, niczem się staje, a raczej nicość jego ujawnia się. Odejmcie Bismarkowi sukces — czemże się stanie? Traugutta zwycięstwo większym uczynić niźli jest, uczynićby nie zdołało.

Po tem poznaje się człowieka, że nie ze zwy-

cięstwem się liczy, lecz z prawdą, nie z siłą wykonawczą słowa, lecz z czystością prawdy jego.

Słów niewysłuchanych sam Bóg jest słuchaczem.

I to jest określenie jego: ojczyzna słowa.

Norwida każde słowo tam idzie, a wydać się może, że stamtąd wraca.

Bo o naturze słowa rozstrzyga jego tęsknota. Tęsknota słowa jest szczytem, u którego rozbrzmiewa ono.

I to jest tajemnica pisania i mówienia: że to tworzy słowo, co ma być przez nie osiągnięte. Prawda jest jedynym mówcą. Słowo, które liczy na co innego, prócz prawdy, słowem być przestaje.

Norwidowi gdy pisał, świat jako słuchacz i świat jako siła stawały się niepotrzebne.

I to był błąd jego: że świat był dla niego zbytecznym świadkiem: jego pokorna duma była w tem, która świadectwo świata uchylając, zapominała o prawdzie świata, o tem, że świat by w a mamiący, ale jest prawdziwy.

Duma Norwida i błąd w tem był, że wyrzec nie chciał ani razu: Panie, Panie! Dlaczegoś mię opuścił.

Ale to już jest z innej, głębszej, niż ta, jaką na razie czynimy — krytyki.

Tu raz jeszcze zaznaczamy: Norwid pisał i mówił wewnętrznie nawet bez słuchacza. Kto jest pisarzem, niechaj to przemyśli, a może zrozumie runiczność. Norwida.

Wśród głuchych żyłem, Bóg pustke roztworzył Pomiedzy słowem mojem A ziszczeniem. I w głębi duszy utajone słowo W kryształ ścinało się, Ten nieskażony, Jakim Bóg milczy, Kiedy w siebie wglada. I w kościół z kryształu Na sobie wsparty, W siebie zasłuchany, Dusza się moja zestrzelała cała. Myśli się wznosiły W ten wielki, czysty, A niezamącony, Ciszy gmach, W którym niezglębiona, Odwieczna jedność

Samej siebie!

Nie pierwszy Norwid ulegał pokusie zasłuchania się w niezmaconej ciszy wiecznej jedności.

Słucha

W zmierzchowej godzinie starożytnego świata, słyszał ją najgłębszy z jego mędrców Plotyn.

Po cóż było bloki
Marmurów czystych
Z gór łona rwać
I twardem żelazem
Kształty w nich rzeźbić
Fidyaszowych bogów?
Piękno, zaiste, było w twoim dziele
Boski rzeźbiarzu!
Lecz przecie od wieka
W sobie je ma

To jedno,

Które jest i w siebie wgląda

I w niem je ujrzeć

Można zawsze duchem.

Poco duchowi

Zwierciadło uczynku,

Cień lichy piękna,

Jakie nosi w sobie?

Poco się dłoń trudzi,

Kiedy duch jest możny

Wszystko oglądać?
Poco się wysila mowa żyjących,

roco się wysua mowa zyjącyci Kiedy prawdę głosi

Samo milczenie?

Sofoklesowa harmonia boleści

I Platonowskich słów,

Mądrość złocista,

W ciszy mieszkają,

O ile są prawdą,

To, co w nich dźwiękiem jest,

Jak dźwięk przemija.

Piękno i prawda trwają Po przez wieki.

Nic im nie doda wysiłek człowieczy.

Cienia szukając,

Po cóż mącić ciszę,

Która jest w sobie pełnią doskonałą?

I która z siebie wszystkość porodziła.

Acz lepiejby było,

Gdyby na wieki jednością trwała.

Bo SKAD jest lepsze,

Niźli SKĄD i DOKĄD

I nigdy one już,

Gdy raz się stały,

Jak niezmącone,

Wieczne SKAD nie będą \*).

<sup>\*)</sup> Por. >Enneady«, III, 8.

Norwidowi jednak jedność miała być nie schroniskiem znużenia, lecz opoką i rękojmią w przyszłość wytężonej wiary.

Chociaż źle mówię; tu sprawa tak stała: jeśli my nie naród, już niema narodu. I tak ona na zawsze dla wszystkich stoi. Nie tylko u nas. Niepotrzebnie romantyzujemy. Wyłączności niema. I wiara na wyłączności oparta jest złudzeniem.

A było milczenie, Kiedy mi kradło życie Nadzieję każdą, I milczenie było,

Gdy lud mój konał. Kiedy w rozsypisko Szła przeszłość jego I kiedy już wiatry,

Proch ten roznosząc,

Szydzić się zdawały

Z pamięci samej, Która w duszy trwała.

Myśl się rodziła:

ington name

Oto jestem posąg, Jaki się stawia

Zmarłym na mogile.

Posąg stawiony wśród wieczystej pustki.

I nie przyjdzie

Sława

Tutaj wspominać.

Nikt się nie skłoni tu, I nikt nie załka.

I kamieniałem

W pysznem serca męstwie.

Lez mych nie ujrzysz!

I milczały gwiazdy!

Długo kamienny

Słuchałem ich ciszy,

Aż zrozumiałem tajniki milczenia.

I zrozumiałem,

Ze nie mąci, Panie,

Twego spokoju

Ból nasz, ani meka-

Prawda jest prawdą

I milczenie chowa,

Bo wszelka mowa jest jeszcze potrzebą,

I braku głosem

Jest każde wołanie.

Przeto, że milczysz,

Wierzę w ciebie Boże!

Przeto jest cisza,

Że ty nia oddychasz.

Przeto jest spokój,

Ze jest tylko prawdy

Gmach kryształowy,

Którego nie skazi,

Krew ani łza,

Choć padną;

Którego swym mrokiem

Skarga bijąca z ziemi

Nie ocieni.

Bo mrok przeminie,

A światło jest wiecznie,

I od piorunów

Gniewu wymowniejsza

Jest twoja cisza,

Wobec nieprawości.

Tak bardzo jesteś,

Że już nie dostrzega

Twoje zwycięstwo

Walk naszych zamętu.

W Tobie ja żyję,

Z Twojego orszaku

Rycerz,

Przez wiarę swoją skamieniały.

Rdza mnie przegryza,

Sypia się kamienie,

Ja — nieporuszony, Nic nie widzacy,

Jak tylko --

To samo

Twojej wieczności.

Na czoło moje

Krzak pachnącej róży,

Liść kwiatu zwiał:

Rdza i żwir przeminie,

I przeminie kwiatu

Lękliwa miłość:

I to i tamto

Niczem jest;

I w obu żyje

To tylko jedno:

Twe wieczne to samo.

Nie widzę granic:

Dnie, lata, godziny —

Wszystko przemija:

Twarze, czucia, ludzie Myśli zgiełkliwe

I słowa zwodzace,

Grozy łyskania

I światła pieszczące,

Kwiatów zapachy,

Kobiet miekkie dłonie,

Serc ciche szepty,

W wieczorne zorze

Dusz zapatrzenia,

Wszystko przemija,

Nic się nie przemienia.

Grób i kołyska,

Pustka i kochanie:

To jedno trwa,

#### Które jest

To samo.

Dziecięcia płacz

I starca zmęczenie,

To jedno tylko jest:

To samo.

To samo! – mówi proch,

To samo! — dzwoni czas,

To samo! — szepce noc,

To samo! — zabrzmi śmierć,

To samo! — milczy Bóg.

To samo — trwa kamienne

W mem sercu!

Wszystko wiem:

Ponad ksiega losu,

Pochylony stoję, I w niej przewracam karty.

Predzej.

Niż los

Czytam

I nie wymagam

Zdarzeń.

Abym wiedział.

Poza dusze widze bohaterów —

Dramatu życia:

Schłonie i ożywi,

Zmiażdży i ucieszy,

Zgniecie i uniesie,

Żywot odejmie

I z martwych powoła, To jedno zwycieskie,

Na wieki wieków

Milczące

To samo!

To samo życie

I śmierć — jest to samo!

I tu i tam

Jedno jest milczenie. Głośniejszy nad wszystko, Nad wszystko brzmiący Jest jego głos, Tego, który mówi -A mówiącym nie jest, Ani też słyszy, Gdy wola. Bo jedno jest Jego mowa, I jego milczenie, I cisza, gdy w sobie trwa, Niezamącona, -Tego jednego, Które jest To samo. Gwiazdyby szalały, I w krwawym gniewie Spadalyby słońca, Jeśliby jego Ciszy Nie słyszały.

Przeto, że milczysz, W ciebie wierzę, Panie, Cóż mi rzec możesz Nad swoje milczenie.

Październik-grudzień 1905.

# Nad grobem Ibsena

po przedstawieniu Rosmersholmu, rozmowa.

Pani Maryi Zawiejskiej fragment ten przypisuję.

### Artystka, która grała Rebekę:

Wśród tłumu, a jednak sami, Pod kroćmi spojrzeń – bez świadka

Tworzymy.
Sami wchodzimy w głębiny,
I sami wracamy z nich,
Nic nie wynosząc,

Prócz złudnej
Pamięci minionych snów.
Nie świadczy marmuru bryła,
Ni w barwy zaklęty szał,
Co dusza nasza wyśniła.
Sny otrząsamy, jak liście,
I słyszym ich smętny szmer:
Spadają, więdną i giną,
A kiedy wszystkie przeminą,
Straszą odarte gałęzie,
Szkielety nagie, jak myśl,
Kiedy bezsilnie wspomina:
Któż powie, czy kwiaty były?
Któż powie, czy śnił się sen?
Opadły.

I jestem sama,

O kwiat jeden życia biedniejsza, I nie wiem, czy kwiatem był? Czy tylko złudne miraże Śniły się drzewu W spiekocie, Że cieniem i kwiatem darzy?

#### Dramaturg:

To dziwne:

Coś podobnego myślałem dziś,
Patrząc na panią.
Zdawało mi się niekiedy,
Że ponad głowę postaci
Wyrasta pani twarz własna,
Że się nachylasz nad sobą

I kładziesz dłoń
Na głowie tej, która gra.
A sama jesteś inna,
Smutna i szukająca,
Na jedną chwilę wzruszona,
I jakby oczekująca,
A potem już zawiedziona,
I tylko pobłażająca,
Pobłażająca tej drugiej,
Że jeszcze giestem się cieszy.
I zdało mi się, że słowa
Są, jakby więdnące kwiaty,
Że zanim w duszy wykwitną,
Ty wiesz już,

Że przecież zwiędną I z rąk je wypuszczasz, Nie patrząc. I była królewska wzgarda W tem wszystkiem: Rebeki postać

Była jak gdyby ogród Czy las... Tyś szła w coś zapatrzona,
Zrywając ręką niedbałą
gałęzie,
Po przez załamy losu
Szłaś jak lunatyczka,
Jak gdyby gardząc
Przepaścią,
Co tylko w sztuce jest,
Jak gdyby tęskniąc
Za tragizmu gromem,
W żywe bijącym serce.

#### Artystka:

Gra zatem była chybiona.

#### Dramaturg:

Nie to myślałem. Tyś pani była nad grą. Smutek przyzwalający Był poza giestów i tonów Harmonią.

Tyś nie grała

Tyś przyzwalała na grę.

A sama —
Smutna królowa —
Darzyłaś dziwnym uśmiechem
U stóp twej samotności
Rozerwać cię usiłującą

Napróżno Tancerkę. Tak słuchał król Saul Dawida gry. Tęsknocie jego się litował:

Choć pustki nie przelamie, Niech nie wie,

Niech zapomni, Niechaj się szczęściem upoi I myślą, Że smutna pani,
Poprzez szlaki słów,
Razem z nią zdąża —
W świątynie milczenia.
A w duszy była samotność
I żal
I cichy płacz...

A dusza była, jak tafla
Zamarłych na wieki wód,
Kiedy już zgasną gwiazdy.
I księżyc,
Czarodziej fal
Na niebo nie wejdzie
Nigdy już
Wód srebrzyć...
I tylko ciemność i mgła
I we mgle
Żałosny krzyk

Wśród nocy ginących mew; Łabędzie konają w ciemności Bez śpiewu. Siebie nie widzą wśród fali; I nie wiadomo, czy to sama mgła Tak skarży się, Czy ptactwo stęsknione? Smutek ogarnal wody. I łabędzie milczą. Lekliwa mewa jeszcze Skarżyć się ośmiela, Na ciemność, na pustkę, na noc, Na ciszę, Która głosy dławi, Na gwiazdy, Że na wieki zgasły, Na księżyc, że nigdy nie wróci,

Na wody, że nie znają burz,
Że są tak ciche, tak martwe,
Jak gdyby nigdy już
Duch Boży
Nie miał na nie spłynąć,
I na to czarne kamienne milczenie,
W którem jest ciężko żyć
I ciężko ginąć.

### Artystka:

Tak, jak płaszcz, spada Pożyczone piękno: Za bólem własnym łka serce, Własnemu pragnie losowi Twarzą w twarz zajrzeć dusza I zmierzyć się i zginąć, Grom ściągnąć I przeminąć, Z ta wiedza, Że biją gromy, Że świecą łyskania. Ach, dajcież mi szczęście skonania, Któreby było moje, moje własne, Któreby własne mi śpiewało słowa, Lub własną ciszą Jak głazem przywarło. Lecz było moje, moje i niczyje Niech by choć kres Wział pamięć obcych bytów I te tesknote: — być inna, Pokuse, która z oddali Twarzą nam przyświeca własną, A później w duszę Wyszczerza uśmiech Błazna-kościotrupa:

Kto siebie szuka, Znajdzie tylko maskę. Sztuka! Życie było takie marne, Takie niegodne, by żyć

Więc sztuka!

Giest czynić za to, że jest piękny Słowo rzec, co głębiną brzmi..

A jednak niema, niema upojenia:

W duszę wciąż patrzy to samo Nienasycony upiór:

Wieczne nic.

Ach jedną tylko, Choćby chwilę skonu,

Nie zdawać się, nie myśleć Lecz być.

Głosem być i nie szukać echa! Prawdą,

Co nie zna ułudy obrazu, Soba być:

Kształtem nagim, nie znającym wstydu, Nic nie pamiętać!

Przepomnieć grzech marzeń.

Sztuka!

Ja myślę,

Że piękno,

Co nie jest jako blask śniegów Na Montblanu szczycie,

Tak nieskalane,

Przez żadną żrenicę

Prócz Bożej,

Co łyskając widzi,

Ze piękno, które zna świadectwo

Podziwu

Choćby własnej tylko

Uniesionej duszy, -

Już sobą nie jest,

Już jest rozdwojone,

I już część blasku schłonęło widzenie. Bóg, wieczny stwórca,

Widzi przez tworzenie, I nie ogląda się na dzieło swoje, Gdyby wstecz spojrzał,

Czasu by strumienie zastygły I Bóg by stał się lodowiec wieczysty: Nie tryskający słup życia ognisty.

Piękno jest zawsze, Jak alpejskie śniegi Niepodeptane.

I oko niczyje
Nie ujrzy piękna,
Jakiem się skrzy w Bogu
Prawda tych rzeczy, co są,
Lecz któż z nas ma śmiałosć
Czuć w sobie piękno
Rzeczy, drogiej Bogu.

To umie ros tęcza Na świeżej runi traw, Lecz myśl, sięgająca wstecz, To zdążająca wprzód,

Zamąca spojrzenie Wiecznie tworzącej łyskawicy—Boga, Któż z nas być podoła, Jak śnieg wieczysty Pięknym Dla nikogo.

O tak bym raz chciała Zginąć Pod gruzem, w jaki się rozwala, Gmach marzeń. Ja załamań tyle
Widziałam ponad sobą,
Codzień trzask podziemny,
Głuchy grzmot
Słyszę,

Zarysowujące się widzę sklepienia, I zdruzgotana walęsię kolumna, Z tęsknotą By nie powstać,

By mi nie daną była Śmierć orla, Górna, dumna, By piękna mogiła

Podemną się rozwarła.

Codzień piękno ginie,
I co dzień z pośród gruzów dźwigam się
Smutniejsza,
Czyśmy już nędzni tak,
Ze żadne ruiny,
Nas nie pogrzebią,
Ze śmierć wielkości
Nie jest zgubą naszą,
A skon nasz przejdzie, niby krąg na wodzie.

#### Dramaturg:

A będę wołać górom,
By upadły
I ziemi prosić,
Aby się rozwarła,

A śmierci niema, gdzieniema istnienia, Grób jest, jak zasługa: Wyrasta z życia. My urojonych gmachów — Widzące Samsony O filary wsparci
Własnej swej dumy,
Za sądem tęskniący,
Walimy kłamstwa gmach
I wznosim nowy,

W odruzgi i pada nicošć. A my swej nagości, Ujrzeć niezdolni, Próżno wyzywamy gromy,

Które chrzest dają.

Kto ukochania powalił budowę,
A sam się ostał,
Ten się tylko łudził,
Bo nie przeżywa się miłości swojej,
Więc sen kłamliwy—jest nasza duma,
I sen — sądy nasze,
Pioruny Boże
Gardzą urojeniem
Nicości.

#### Artystka:

Lecz przecież sąd Boży
Codzień się czyni;
W gruzy idą gmachy,
Kiedy się wielkość ich stanie więzieniem
Nieogarnionej treści.

#### Dramaturg:

W proch idzie wielkość.
Lecz nie naszym głowom
Grozi jej upadek:
 My nie Prometeje,
My w niebiosa szturmu
 Własną swą nigdy nie czynili głową,
Nie przez nas Bóg żył
 I nie w nas umiera,

Pierwej nam duszę trzeba przywdziać nową, Zanim dostąpim tryumfu zagłady.

#### Artystka:

Kiedy dusza poety łaknęła przed skonem, Gdy sąd czyniła nad żywota dziełem, Fata morgana walk, sądów, zmagań, Pierzchneła.

Pozostała pustka.

>Falsz< wołał twórca
I z serca pragnieniem odszedł

#### Dramaturg:

Wszedł w ciszę śmierci Człowiek, co błyskawic łaknął chrztu, I chryzmatu gromu.

Lawiny łoskotu
Pragnął nad sobą,
Tak jak deszczu pragnie
Zapomniana rola.

Tesknił za gromem,

Który w proch rozbija Wielkość

I ciosem uświęca.

Na wież obłędne szczyty

Pragnał iść, W orłów śpiew

Wmieszać słowa swoje,

Rozmowę wieść

Z tym,

Co nad orłami,

Lecz by zobaczyć Boga piorun jasny,

Trzeba uwierzyć

W szczyt, że jest nasz własny.

Trzeba stać na nim nie myślą – marzeniem,

Lecz ciałem — pracą.

Bezcielesnemi Bóg gardzi myślami:

Niezmierzonemi on myśli słońcami, Pioruny jego w marzenia nie godzą:

On tych tylko strąca,

Co wola bezkreśni,

Swem dopelnieniem stana się cieleśni;

Pioruny gardza

Myślą, która kłamie,

Nie duchem -

Cialem stać trza na zalamie

Przepaści,

Wtedy się rozjaśni

Boga twarz

I, w otchłań walac nas,

W wielkość uniesie

Jego grom. —

Sztuka, co nie na pancerzu

Uśmiechem słońca jest,

Ni błyskawicą, bijącą w szyszaki,

Ani kilofu pośród wiecznej nocy

Stalowym błyskiem,

Jest pawiem piórkiem,

Choćby była mroczna

I pot, co z czoła jej spływa kroplisty,

Nie jest, jak w oliwkowym

Ogrojcu ów

Świętością swoją rzeczywisty.

#### Artystka:

Z wołaniem: »łaknę« odszedł duch poety.

#### Dramaturg:

Więc go pogrzebcie wśród gór,

Niechaj słyszy grom lawiny,

Ryk wodospadu,

Niech mu orłowie śpiewają,

Niech go otoczy wielkość,

Niech go ukołysze,

Czy też przebudzi.

### Artystka:

A niechaj mu ciszę

Wieczystą przerwie Wolanie ogniowe. Na trumnę jego ciskala, bym złomy, I nie prosilabym ziemi, By mu lekką była. Życie mu zaciężyło już lekkością swoją, Niech w trudy go wiedzie mogiła.

Czerwiec 1906.

# Koniec legendy.

Właściwie legenda była nie jedna: — było ich mnóstwo, kredyt swój czerpiących z wzajemnego dla siebie pobłażania. Legendą była religijna głębia Kasprowicza, legendą — metafizyka Miriama, legendą przezwyciężenie pozytywizmu i kult duszy Lorentowicza, legendą płaczliwy Weltschmerz Jabłonowskiego, legendą buddyzm Berenta i t. d.

Nikt z młodopolskich pisarzy nie pisał, jak pisze człowiek, pragnący przez to coś w rzeczywistym świecie zmienić, ludzi o czemś przekonać, coś im ukazać. To było zbyt proste, zbyt naiwne, szare. Powiedzmy także zbyt trudne. Potrzeba bowiem do tego dwóch rzeczy: starać się świat zrozumieć i w siebie wierzyć. Zastąpiliśmy to więc czemś innem. W świecie rzeczywistym — nie zrobię nic. Stworzyć więc sobie świat tak, by wydawało się, że w nim coś robię, abym sam mógł w to uwierzyć, że jestem czemś.

To się nazywało na metafizyczny język przełożone: mieć swój własny świat.

Ten świat był całkowicie w naszej mocy, nie uciskał nas jak pancerz, przeciwnie przywierał

i otulał miękko jak szlafrok. Kant miał słuszność, utożsamiając mistyczne marzycielstwo ze zmysłowością. Płyną one z jednego i tego samego zródła: miękkości względem siebie. Ponieważ ja sam tworzę świat, którym mierzę swoje uczynki, przezwyciężenia i t. d., więc zawsze mogę tak przystosować pojęcia, abym przy minimum wysiłku miał maximum samopoczucia. Wysiłek wreszcie można zredukować do zera. Zagadnienie się upraszcza: — świat ma być taki, abym ja wobec niego miał zawsze racyę, aby głębokie znaczenie miał zawsze każdy frazes, który mi się podoba wypowiedzieć\*).

Czytałem niedawno mało znaną pracę Marksa i Engelsa: rozwiekły i wskutek tego nużący, ale pomimo to tak niezmiernie aktualny dziś pamflet ich przeciw Bruno Bauerowi wymierzony: »Heilige familie«. Na wypadku, mało znaczącym dziś, dokonał Marks nielitościwej analizy podstaw całej nowoczesnej literatury i sztuki. Wyszydzone zostały i pseudo-metafizyka i pseudo-indywidualizm,

<sup>\*)</sup> Niepodobna nie widzieć, że w tem leży źródło polichromii stylowej ciążącej na wszystkich pisarzach, mających wogóle styl, t. j. talent i wyradzającej się w szpetną karykaturę u wszystkich tych, którzy tylko styl i talent mieć by pragnęli. Dla uniknięcia nieporozumień zaznaczam, że jedynie u Nowaczyńskiego, który posiłkuje się nią świadomie, stała się ona stwierdzeniem, że konsekwentna utrata stylu jest jeszcze czemś do stylu podobnem, Nowaczyński ani łudzi się, ani pragnie łudzić: on najzupełniej samowiednie uczynił z pisania barwną grę paradoksów i nie odmawia sobie żadnego z nich, pomimo, iż sobie wzajemnie przeczą. Nic zabawniejszego jak to zgorszenie z jakim mówią

wydymających się miłością własnych atomów« i pseudo-prometeizm, tworzący legendy o wrogim względem wyższej jednostki świecie i t. d. i wszystkie śmieszności nasze i urojenia, ocalenia i wybiegi. Ktoby umiał książkę tę czytać, znalazłby tu krytykę i nietscheanizmu i prerafaelizmu i dzisiejszej profesorskiej filozofii i Avenariusa i Holzapfla. Podstawa krytyki jest to glębokie przekonanie o związku życia naszego wewnętrznego ze światem zewnetrznym, ten prawdziwy empiryzm przez Kanta ugruntowany, przez Marksa, w dziedzinie życia społecznego konsekwentnie i do ostatecznych wyników doprowadzony, empiryzm do którego my dziś dzięki kilku dziesiątkom lat pseudo-empirycznej i pseudo-krytycznej filozofii dorastać, dojrzewać, wychowywać samych siebie musimy. Zasadniczą jego podstawą jest myśl: jedvnie rzeczywistość postrzegalna, doświadczenie są właściwą miarą mocy, czynu człowieka. Kant nazywał przyrodę - typem sądów moralnych. (Kritik der praktischen Vernünft str. 84-85). Marks

o »mistyfikatorstwie« Nowaczyńskiego pisarze przez samych siebie nawpół już zamistyfikowani, którzy utracili zdolność rozróżniania pomiędzy frazesem, a myślą, uczuciem a efektem stylowym. Nowaczyński nie usiłuje zaimponować giestem proroczym, skusić ascetyczną miną, rozczulić altruizmem. Podstawą jego jest zwątpienie o prawdzie. Podstawą, na jakiej wspierają swoją frazeologiczną beztroskliwość i niesumienność pisarze, którym podoba się spoglądać na Nowaczyskiego z góry swego niewyrobienia duchowego, i naiwności myślowej — jest to, że wogóle nigdy nie wiedzieli czem jest prawda i co znaczy jej szukać.

wyprowadził stąd ostateczny wywód, a cały zastęp nierozumiejących ani Marksa, ani Kanta profesorów filozofii i ortodoksalnych marksistów przeciwstawia jednego z tych myślicieli drugiemu. Ale o tem innym razem. Wiec gdy ch ce zmierzyć siebie, musze zobaczyć czem jestem w świecie, to jest cała mądrość praktyczna kantowskiej etyki i marksowskiego monizmu, madrość tkwiąca, jak wszystkie prawdziwe odkrycia filozoficzne w nieuprzedzonym, rzeczywistym, stosunku do świata. Gdy człowiek tworzy sobie świat inny, jako miare i sprawdzian swych czynów, dowód to, że rzeczywisty mu nie wystarcza. Swedenborg nazywa »kramarzami tajemnic« teologów i metafizyków, pouczaiacych o zbawieniu bez uczynków. Takimi kramarzami, z tą tylko różnicą, że nie wierzą oni naprawde w skuteczność swych amuletów, a jedynie wmówić w siebie te wiarę usiłują, są artyści, krytycy, myśliciele współcześni. Wszyscy oni czynią zadość jednej i tej samej potrzebie uwolnienia się od świata, w którym czyn wszelki byłby dla nas albo szkodliwy, albo niebezpieczny. Albo nie chcemy, aby w świecie tym sie coś zmieniło, albo czujemy się do tego zbyt słabi: w każdym więc razie precz z czynem, precz z wiarą w rzeczywistość.

Kultury szczyt —
To możność wybierania;
Zróżniczkowanie duszy.
Być prorokiem
I czynić mową uniesioną
Świadectwo prawdzie

Co jak słońce

Błyska.

W ogniu i krwi!

Niektórzy w tem Potege widzą twórczości...

Ja zaś gminność widzę;

Czuć i dla tego tworzyć,

Poznawać, by pisać,

Mieć w sobie ten przymus

Że takie, a nie inne ma być nasze dzieło, Lub, co gorsza, – stąd czerpać rozkazy,

Że świat jest trójwymierny,

Lub, że myślą włada

Zasada przeciwieństwa.

Cóż znowu! To niewola.

Duch-pan samowładny

O tem, co pragnie tworzyć

Sam jeden rozstrzyga.

Czyż może być swoboda

W posłuszeństwie prawdzie

Lub też w mozolnem jej poszukiwaniu?

Niewolą przecież jest każda zależność A zależnościa każde określenie.

Być polakiem!

Dlaczego proszę nie hellenem? Lub spadkobiercą starej mądrości Egiptu, Albo braminem w cisze zasłuchanym,

Jaka się tworzy kiedy dusza gardzi

Chaosem zdarzeń,

Kiedy w siebie wnika

W sobie się skupia

Siebie tylko pragnie?

Lecz i braminów zdania nie podzielam, By dusza własna była obowiązkiem: Dusza posłuszna wymaganiom stylu,

Jak frazes lekka

I jak frazes zmienna,

To jest współczesność —

Czem chcę, tem będę,

Skoro pragnąć raczę.

Dzisiaj ponad to patrzy duma moja, Co treść swą mieści w kształcie określonym.

Być czemś! — to nędza.

Zachować potrzeba niepokalaną swobodę

(wyboru, si sto pioruno

Być chmurą tylko, w której sto piorunow Błyska,

Grzmi, grozi,

A żaden nie pada.

Uderzać bowiem — znaczy to brak wiary, Sceptycyzm, który w czynie szuka

[potwierdzenia,

Prawdziwej mocy ramion nie potrzeba. Zawodzi siła,

A nie zwodzi nigdy,

Myśl, która faktem gardzi konsekwentnie.

Jakżeż się mści strasznie

Lekceważenie ducha!

W walkę ciał wpatrzeni Od niej też wyników

Oczekujemy.

Dłoniom naszym — przypadkom materyi Nieśmiertelnej swobody powierzamy

[sprawe.

Swoboda!

Duch jest zawsze wolny: Dość się jest czuć wolnym,

By nim być.

Któż mi każe w policzku widzieć hańby [pietno.

Wróg mi cios wymierzył, I myśli, że zwyciężył. Ja w swobodzie ducha

Nakazuję,

Że odtąd jest hołdem najwyższym W twarz plunąć, Że kto czci, Ten daje szczutka

I oto wśród szyderstwa Tryumfator stoję.

Swoboda przecież jest stanem wewnętrznym Jest stanem świadomości, Jest naszem przeżyciem.

Tak powiada Holtzapfel,

Tak i ja powiadam,

Chcieć się widzieć swobodnym

To byłby empiryzm;

Póki dusza jest wolną,
Póty nic jeszcze nie jest stracone
Dlaczegom ja wolny — a wy nie,
Powiada Wyspiański.

I to jest podstawa,
Niczem nie naruszona,
Na wieki bezpieczna
Póki nam piór ostrza
Wróg nie wydarł, nie stępił,
Pótyśmy wszechwładni,

Stalówki koniec ostry —
Jest to ten punkt właśnie,
Którego nadaremnie szukał Archimedes...

Duch czysty, jako frazes!

Wcielenie najwyższe,
Awatar ostatni!

Daj tylko mi szpic pióra,
A zawsze coś skłamię.

I to jest wesoła
Mądrość czasów ostatnich.

Wszystko inne jest już sensualizm

I monistyczne dziejów pojmo-[wanie. Apoteoza faktu,

Oportunizm.
Trzeba tylko myśl wywieść poza świata [krańce,

A wszystko się rozstrzygnie Bez oręża szczęku,

W metafizyce mówię jest też [ocalenie Narodu;

Symbolizm ze sztuki
Przechodzi dziś w poziome
Polityki tory

I tak dalej bez końca.

Opada w ciągu pisania pióro. Łatwą, niezmiernie łatwą jest rzeczą ujrzeć, przeniknąć nawskroś sprawy omawiane, lecz sięgnąć w rzeczywistość, zapuścić głęboko korzenie w jej czarnoziem!

Innej drogi jednak przed nami niema.

Z tego zdajemy sobie sprawę: świat, który dzisiaj sztukę produkuje i świat, który wytwarza dla własnego oszołomienia filozofię, krytykę i całą tak zwaną »kulturę« nowoczesną umiera, ginie, rozkłada się. Umieranie to trwać może lat dziesiątki. Nie zmienia to istoty rzeczy.

Kto potrzebuje myśli, sztuki dla wrażenia, kto nie jest w stanie znieść ich bezinteresowności, ten już dziś już jest martwy.

Życie umysłowe, twórczość myślowa — potrzebują wiary w prawdę.

Czytająca publiczność, kupujące książki, opłacające pisma warstwy społeczeństwa nie są już w stanie znieść tej bezinteresowności. Nie mają

w sobie odpowiedzi na najprostsze pytania. Nie są w stanie uznać życia swego za dobro, a zła, które ma i musi być przezwyciężone, ujrzeć w sobie nie mogą i nie chcą. Dla istnienia swego w świecie takim, jakim go widzą nie mają usprawiedliwień. Nie mają też w sobie jasnego przeczucia przyszłego świata, który stworzyć potrzeba. Życie takie, jakie jest, jest jedyne, jakie zrozumieć sa w stanie. Jednocześnie zaś czują jego niedorzeczność. Atmosfera duchowa jest marna. Każda idea jest wrogiem, gdyż mąci spokój stanu obecnego, poza którem żadnego innego wyobrazić sobie nie jesteśmy w stanie, jednocześnie zaś jest czemś naiwnem, śmiesznem, gdyż nie liczy się z naszą niemocą. Lichote własną stawia świat obecny, jako argument przeciwko wszelkim groźnym dlań żądaniom idejowym, podłością swoją sam siebie osłania.

I to jest kunszt ironii współczesnej. To jej źródło. Przeciwko wszystkiemu zwraca się, a nie liczy się z tym jednym zasadniczym faktem: że świat, w którym żyjemy, kona.

Pisarze polscy! Nauczmy się gardzić śmiesznością. Ba, nauczmy się widzieć ją w tem, czem jest. Przekonajmy się, że śmiesznymi — śmiesznymi straszliwie jesteśmy my, we współczesnej naszej roli.

Kto niema nic do powiedzenia światu, kto nie ma w sobie jasnej odpowiedzi, po co pisze, w jaki sposób chce na bieg życia oddziałać — niech milczy.

Wszystko inne stało się już widowiskiem.

Najlichsze episiery zaostrzają sobie apetyt sonetami weltschmerzowemi, łkającą prozą...

Alternatywa jest prosta, jak cięcie mieczem.

Albo bronić świata jakim jest, albo nowy tworzyć Wszystko inne jest obłudą, zrazu bezwiedną, dziś już świadomie wyzyskiwaną.

Krytyka nasza bywa nieraz subtelną, aż do ślepoty.

Nauczywszy się nazywać rzeczy po imieniu, każdą sprawę przenosić będziemy z mgły marzeń tu na ziemię i badać, czem jest.

Legendom koniec.

Potrzebujemy dziś jasnej myśli, krzepkiej, niewzruszonej woli, wiary w przyszłość i prawdę.

Literatura musi karmić rodzące się pokolenia lwiem mlekiem. Wszystko inne będzie trucizną.

Zachodnio-europejskie stosunki literackie są nie lepsze, są tylko bardziej wyrafinowane.

Żaden przykład, że się tak praktykuje gdzieindziej, niema znaczenia.

Gdyby w całej Europie zabrakło mężów, u nas być muszą. Jeżeli nigdzie nie odezwie się głos sprawiedliwości, wiary w nią, my go podniesiem.

Ale oto niema obawy.

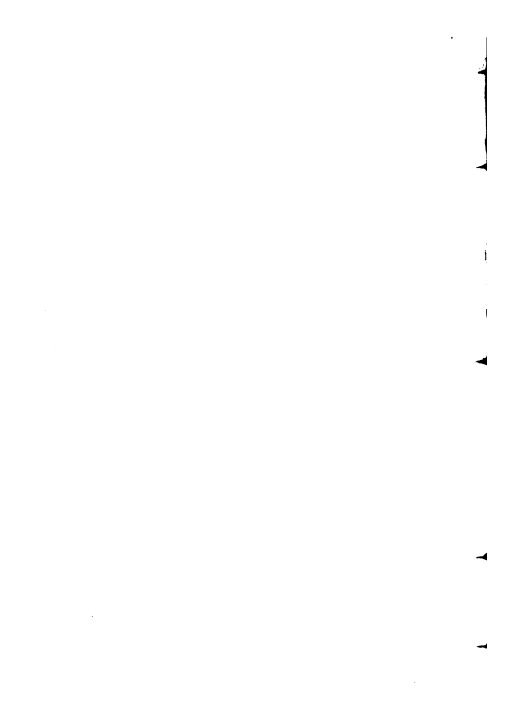
Pamiętać trzeba, że słowo — to zapowiedź i żądanie czynu.

Pisać więc można, tylko wierząc w czyn.

To, co dziś czyta książki, nie spełni go. Mniejsza o to. Piszemy i myślimy, czujemy dla jutra, które przyjdzie.

Marzec 1906.

W walce o światopogląd.



## Katarakty.

Salvus. Przyzwyczajony wprawdzie jestem do twojego smutku i małomówności, a widok twarzy twojej, jaśniejącej pogodą, jest mi zupełnie nieznany, pomimo to jednak zdaje mi sie, że tak smutnym i ponurym nie widziałem cię nigdy. Mocniej pochyliły się twoje zgarbione plecy, i w oczach twoich zgasło jakieś światelko, któregom nie widział, póki płonęło — tak było słabe; dziś jednak spostrzegam jego brak i przez to widzę, że było. Jakiś nowy ciężar przytłoczył myśl twoją, szukającą napróżno i męczącą się wśród mroku niewiarą w słońce. Nie sądzę bowiem, aby to coś innego być mogło. Posiadasz rzadką mądrość rozpatrywania wszystkiego, co ci się przygodzić może, tak, jakgdyby była to rzecz przed wieloma wiekami wydarzona, a dziś jedynie pod rozpoznanie myśli twojej podana. Rzeczą, pozbawioną wagi jest umiejscowienie zdarzeń w przestrzeni i czasie; i nie to jest ważne w nieszczęściu, że nam się przytrafilo. Tu czy tam, u mnie czy u zmarlego przed tysiącami lat hindusa nie wszystkoż jedno? Nie gdzie i kiedy istnieje, lecz co, i nie to jest, co

bywa, lecz to, co jest, a to jest zarówno wtedy, gdy ostrze jego w naszem sercu się załamie, jak i wtedy, gdy nie wie o niem żadna czująca istota. Dziś więc, gdy widzę przyrost smutku w tobie, o którym wiem, że wiedzę tę posiadasz, myślę, że wzrok twój zamroczony został przez coś postrzeżonego w tej jedynie istniejącej krainie, w której przebywa wieczne. Słusznem jest więc, abyś podzielił się ze mną twoim smutkiem, gdyż płynie on ze źródeł, które w równej mierze wszystkich są własnością.

Vesper. Poznałbym cię zawsze po tem przyjacielu, że duszę masz nienasyconą, gdy idzie o rzeczy straszliwe i bolesne. I doprawdy, gdybym nie wiedział, że miękkie i współczujące masz serce, przypuszczałbym, że włada toba dziwne i wyrafinowane okrucieństwo. Czesto bowiem widziałem twarz twoją rozpromienioną wtedy, gdyś myślą zstępował w otchłanie, w których gaśnie nadzieja, a ciemna rozpacz wyłupia sobie oczy, by nie oszaleć na widok swej męki. Im gęstszy mrok, im krwawszy i straszliwszy ból, tem więcej światła w twojej twarzy, tem promienistsze i jakgdyby szcześliwsze twoje spojrzenia! Radbym byś wytłomaczył mi te zagadke, tembardziej, że wiąże się ona poniekąd wątpliwością, która mnie przygniata, a którą chcę poznać.

Salvus. Nielatwe doprawdy do odpowiedzenia zadajesz mi pytanie. Świat myśli każdego człowieka jest jakgdyby gmach, będący w budowie Nie wszystko w nim jest ukończone, przeciwnie

w duszy każdego z nas wiele jest jeszcze surowego materjału. I to jest dziedzina najpowierzchowniejsza, najbardziej zbliżona do tych okolic, w których powstaje nasze powszednie słowo. Łatwo bowiem jest mówić o tem, co jest jeszcze samo przez się i nie należy do żadnej całości. To też w rozmowach naszych ukazujemy sobie to stos cegieł, które mają być użyte na fundamenty, to posąg który stanąć ma w jakiejś niszy, gdy gmach ukończony zostanie. Ty jednak nie o to pytasz, przyjacielu, lecz o styl gmachu i jego duszę o to, co poznać można jedynie, gdy się zna całość.

b

Vesper. Czyż nie sądzisz jednak, przyjacielu, że wszelka inna rozmowa jest złudzeniem? Oglądając oddzielne rozproszone części, nie wiemy, jakiemu celowi mają one służyć w myśli tego, kto nam je ukazuje. Snujemy więc przypuszczenia i domysły. I nie tyle słyszymy treść słów przyjaciół naszych, ile raczej wkładamy ją w nie, czerpiąc z własnej duszy.

Salvus. Niewątpliwie masz słuszność; nie dość jest jednak chcieć coś ukazać komuś — trzeba jeszcze módz. By zaś módz to, trzeba wiedzieć, gdzie się znajduje ten, komu widok w duszę naszą odsłonić pragniemy. W spomniałeś mi, że pytanie jakieś mi postawił — w związku pozostaje z inną twoją wątpliwością i to tą właśnie, która przyczyną jest twojego dzisiejszego smutku. Powiedz mi więc, na czem ona polega, a być może w ten sposób łatwiej mi będzie spełnić twoje żądanie. Pragnąłbym to uczynić bowiem, lecz nie wiem od Kultura i życia.

czego zacząć. Nie mogę myśli twoich ująć za rękę i przywieść na to wzgórze, skąd widzialny jest cały gmach naszej świątyni. Każda dusza chodzi własnemi drogami, i nie można wprowadzić ją na żadną ścieżkę, która nie jest dróg tych przedłużeniem. Trzeba więc, abym poznał, w jakiej przebywasz stronie i jakim jest kierunek twojej myśli, a zdołam być może odkryć punkt, w którym przecinają się nasze drogi i na punkt ten myśl twą skierować, byś mógł zatrzymać się w miejscu tem, jak na kopcu granicznym, i stąd wzrok swój zapuścić w perspektywę, jaka się poprzez duszę mą odsłania w prawdę.

Vesper. Zastosuję się do twojej woli; wprzód jednak pozwól, abym zapytał o jedno jeszcze. Pewna rzecz bowiem wydała mi się dziwną w twoich słowach, a przynajmniej niezwykłą i niesłyszaną oddawna, jeżeli przypisać mam jej prawdziwe i szczerze naiwne znaczenie. Radbym więc wiedzieć, czy było to słowo tylko przypadkowe, jakiem się posłużyłeś, aby uczynić mowę swą wielostrunniejszą i bogatszą, czy też istotny wyraz twojej myśli. Nie dziw się, że się o to pytam. Rozplenił się bowiem u nas zwyczaj, że najwyższy wytwór ducha ludzkiego - koncepcje filozoficzne, służą potrzebom stylu i że jest się nieraz panteistą dla zaokrąglenia zdania, a solipsystą dla rzadkości efektu, jaki wywołałać można brzmieniem tego wyrazu. Czy i ty więc także powiedzialeś, że przez dusze twą otwiera się perspektywa w prawdę dla piękności zwrotu jedynie, czy też istotnie mniemasz, że dusza twa z prawdą obcuje?..

Salvus. Znasz mnie chyba dość dawno, Vesperze, aby módz oprzeć się tego rodzaju watpliwościom. Wierzaj mi, że mało jest rzeczy, które przejmowałyby mnie równą ohydą, jak widok spasłych rentjerów ducha, z poczuciem własnej wyższości, herboryzujących po błoniach filozofii i metafizyki. Jest, zapewniam cię, pewne i niezłomne prawo, które rządzi ukazywaniem się najbardziej sprzecznych mniemań. Są one jakby liście, wykwitające na rozwijającem się poprzez dzieje ludzkości całej drzewie prawdy. Lecz dla kolekcyonera mają one znaczenie tylko kształtu rzadkiego lub niespotykanego dotad barwnego odcienia. Zbiera je wiec on i zasusza w stanowiącym przedmiot jego dumy zielniku. W tem, w czem ludzie, cel i racyę bytu ludzkości stanowiący, widzieli najwyższe swoje przeznaczenie, co było dla nich kwestya śmierci życia, widzą oni ciekawe kombinacje jedynie, przez pozyskanie których zbiór ich stanie się mistyczniejszym, chimeryczniejszym, we własnych ich oczach. Inni myśleli o coraz to nowem épatement du bourgeois popelniali przez to tysiące żakostw. Ci w samych sobie mają wiecznie zdumionego mieszczucha, który z roździawioną gebą nieustannie samego siebie podziwia: jaż to mam w swym zielniku zdanie Plotyna, Ruysbroecka i Skota Erygieny, jaż to gładzić mogę, ile razy zechcę, nagrzbietek oprawionego w cielęcą skóre Almquista! Wymyślają sobie i szukają okazji cytowania. Mo-

żność wypisania w zdaniu przez siebie ułożonem nazwiska jakiegoś zamierzchłego, palimpsetycznego medrca lub egzotycznego poety sprawia im niemniejsza rozkosz niż nieśmiertelnemu Jourdain' owi przekonanie, że mówi prozą, i jest mamamouchim. Ludzie ci nie mówią: mam rodzine i należe do społeczeństwa, lecz »bytuję w stosunkach otamowawczych stanów rodzinno-towarzysko-społecznych«. Zaiste, dlaczegóż nie zbierają raczej marek pocztowych, ekslibrysów, pieczątek lub czegoś podobnego. Nie przewidział wieszcz, że najgorszemi z pośród zjadaczów chleba sa gastronomowie ducha. Tych bowiem żadna »moc fatalna« nie »przeanieli«. Wszystkie przejawy jej, wszystkie jej teskniące za ziszczeniem czyny, czuwające w osłonie słów pioruny i gromy, staną się dla ludzi tych tylko rarytesami, a więc możnością urozmaicenia codziennego swego ménu spirituel. Niewatpliwie trudno dziś ustrzedz się całkowicie wpływu tej złośliwej manji, myśle jednak, że nie ulegam mu nigdy w rzeczach zasadniczych, szczególnie zaś, gdy rozmawiam z toba.

Vesper. Wybacz mi więc żem pytał. Rzecz jednak, o którą idzie, nazbyt jest wielka. Teraz, gdym przekonał się, żeś powiedział te słowa rozmyślnie, i znając całą ich wagę, widzę, że w myślach twych zaszła jakaś wielka zmiana i że rozmowa nasza niejedną sprawić może mi niespodziankę.

Salvus. Dobrześ to odczuł i zauważył, przyjacielu. Byłem dotąd jak człowiek cierpiący na kataraktę. Nie byłem całkowicie niewidomy, lecz widziałem wszystko, jakgdyby na kształt cieniów, pośród których nie umiałem odróżnić tych, które należały do rzeczy, od tych, jakie rodziła myśl moja, spragniona i niecierpliwa. Teraz zostałem uzdrowiony, i widzę wszystko w pełnem świetle, choć nie rozróżniam jeszcze dobrze kształtów, gdyż odzwyczajone od słońca oczy znieść nie mogą silnego blasku.

Vesper. Dziwne jest, że, aczkolwiek całkiem obce mi mówisz rzeczy i widzisz blask oślepiający podczas gdy naokoł mnie mrok się coraz bardziej zgęszcza, używasz jednak porównań, które i mnie także przez myśl się przewijają. Gdyby się przypisywało obrazom, przez myśl wytwarzanym byt pewien, od niej niezależny i mniemało, że napotyka ona je raczej niż stwarza, możnaby sądzić, że myśli nasze błąkają się w pobliżu jedna od drugiej, skoro tych samych napotykają przechodniów i te same znaki.

Salvus. Wydaje mi się, że w słowach twoich więcej jest słuszności, niż przypuszczasz. Powiedz jednak, co mianowicie masz na myśli, bym mógł osądzić, czy istotnie znaki przydrożne, któreś napotkał są temi samemi, jakiemi ja kierowałem się w swej wędrówce. Doznawać musiałeś nieraz wrażenia, czytając poetów i filozofów, że dusze ich spoczywały przed wiekami na tych samych myślach i widokach, na których teraz ty składasz swą utrudzoną duszę

Vesper. Tak, lecz zdarza mi się często też to właśnie, co oto teraz z tobą mi się przygodziło, że inni

błogosławią miejsca, które ja przeklinam, sławią słodycz źródeł, które mnie poją jadem i goryczą.

Salvus. I cóź to takiego jest, czemu ja dzięki składam a ty złorzeczysz?

Vesper. Mam na myśli tych mianowicie, co wzrok duszom przywracają. Są to najprzewrotniejsi mordercy: — zabijają bowiem jedyne szczęście — niewiadomość niedoli.

Salvus. Niewątpliwie pod tym względem nie zgadzam się z tobą i istotnie cudotwórcą, godnym uwielbienia i najgorętszych dziękczynień wydaje mi się człowiek, mający moc rozpraszania mroku. I dlatego też czczę artystów i pisarzów — domyślam się bowiem, że o nich mówisz, którzy ukazują nam życie, nędzę, śmierć, zieleń lasów i pól, i przekonują nas, żeśmy ich dotąd nigdy nie widzieli. Sądzę, że właściwie tych tylko ludzi twórcami nazwać się godzi, którzy w stanie są ukazać coś, co oni widzą, a w stosunku do czego wszyscy inni są ślepi.

Vesper. Myślę że sztuka i literatura nadużywa tego prawa, a raczej że mamy tu do czynienia z jawnem bezprawiem, gdyż nie można poczytywać za słuszne, aby chorzy narzucali zdrowym widok zmór i straszydeł, jakie ich męczą w gorączce. Przypuszczam niekiedy, że rządzi tu jakaś zawiść, niepozwalająca znieść myśli, że inni są spokojni, podczas gdy my cierpimy. Są książki, które wydają mi się dziełem złośliwej chęci pomszczenia się.

Salvus. I w tem jest słuszności wiele, że bolesne te i gorzkie książki są aktem pomsty lecz jest to pomsta zdaniem mojem najsprawiedliwsza, ną-

rzuca nam ją bowiem nie kaprys autora, lecz lepsza dusza nasza własna, rozbudzona przez jego słowa i karząca nas za swe zapoznanie.

Vesper. Nie zupełnie dobrze cię rozumiem.

Salvus. Zgodzisz się ze mną, że dzieło żadne nie jest w stanie stworzyć w nas niczego, coby przedtem nie istniało całkowicie, że może ono budzić i potegować tylko, jeżeli wywołuje więc w nas ból lub grozę, to dlatego jedynie, że mamy w sobie zarówno widok, który nas przeraża, jak i oko, które wpatruje się weń ze zgrozą. Ten tylko widok nas przestrasza i boli, który w sobie czujemy, i tych tylko, kto nie stał się nim jeszcze całkiem, lecz ma w sobie zapomniane wzgórze, na które wprowadza go poeta i do ogarnięcia zmusza wzrokiem całej chropawej prawdy spraw swoich i calej istoty. I doprawdy, trudna jest sztuka zmusić ludzi do widzenia samych siebie. Wielu, bardzo wielu nie zobaczy nic, gdy się im duszę całą odsłoni i myśleć będzie, że to o sasiedzie mowa, lecz dopiero, gdy pokaże się im ich brodawkę na nosie i policzy śmiesznie trzęsące się na niej włoski, wtedy wystąpi rzecz cała wypukle i jasno. To też nie śmieszniejszego nad wyrzekania, że satyrycy nie szanują osobistości. Radzibyśmy zamknąć ich w sferze ogólników i abstrakcyi, bo te ułaskawione są i nieszkodliwe, ale właśnie satyrykiem jest ten, kto znaleść umie tę konkretną brodawkę przez poruszenie której budzi się w nas zdolność widzenia tego, czego widoku szukamy i boimy się ponad wszystko.

Vesper. Nie podzielam też wcale tego przesądu

nietykalności osobistej. Gdy wszelki szczegół konkretny, który budzi w nas ogólniejsze uczucia i myśli, staje się z prawa naszą własnościa, mniejsza o to czy ziszczony jest na Syrjuszu czy też tu między nami, dlaczegóż nietykalna ma być osobistość współczesnych naszych, skoro nie uznajemy nietykalności tej dla ludzi innych pokoleń. Czyż może tu mieć znaczenie różnica w czasie i czyż czas może wpłynąć na istotę rzeczy? Nie należałoby właściwie mówić o rzeczach tych - tak są jasne. Mnie przecież o co innego idzie. Czy nie wydaje ci się smutnem i niegodnem człowieka grzebanie się nieustannie w sprawach drobnych, lichych i śmiesznych, czy nie jest to odwrócenie ducha od tego, co jest jego prawdziwa i jedyna dziedziną od tego, co rozumie, piękne i wieczne?

Salvus. Jak więc myślisz, Vesperze, czy nie żywsze poczucie piękna i doskonałości żyje w tym, który odczwa jako ból i cierpienie osobiste wszelkie od nich uchybienie, niż w tym, o którym to wiemy tylko, że umie o nich pięknie mówić, podczas gdy pierwszy czuje niemi i za nie, i cierpi gdy one w nim cierpią. Wierzaj mi, nie bez myśli uczynił Plato jednym ze współuczestników swej Biesiad y — Arystofanesa; i wierzę, że prawdziwej wzniosłości więcej o wiele jest w piersi sowizdrzała, który krzywdę każdą jej wyrządzoną odczuwa jak własną, niż w patentowanych wieszczach i pieśniarzach. Łatwiej bowiem jest mówić pięknie o rzeczach dostojnych, niż milcząc o nich, każde wydarzenie dnia minionego niemi mierzyć. I czy nie

świadczy to o doskonałości kamertonu, gdy w zetknięciu z nim, występują natychmiast wszelkie falszywe, spękane tony.

Vesper. Chętnie zgodzę się z tobą, Salvusie, lecz w tych wypadkach tylko, gdy ludzie ci wierzą, iż zło, które wykrywają przez poznanie go i ujawnienie usunięte i naprawione być może....

Salvus. Nie przemyślałeś chyba, przyjacielu, słów swoich i co innego chciałeś chyba powiedzieć. Czyliż bowiem doskonałość liczyć się ma z warunkami ziszczalności praktycznej i sprawiedliwość przestaje być sprawiedliwością, gdy w ziszczenie jej nie wierzymy? Czyliż przeciwnie nie powinniśmy raczej czcić tych, którzy nie wierząc w zwyciestwo, głosić nie przestają, że niegodnem jest istnienia wszystko, co nie wytrzymuje miary idealnej, która w sercu, nie wiedzac o niej, nosza i przez którą wszystko widzą. Nie u wszystkich bowiem w jednakowy sposób objawia się piękno. Jedni obcują z niem i żyją w jego krainie, jak boski Plato między nowoczesnymi, nikt chyba w mierze tej, co Shelley inni zaś nie znają nigdy jego oblicza, i obce są im jego zachwycenia. Piękno żyje w nich po to tylko, aby w jego świetle widzieli oni brzydotę rzeczy tych, które niem nie są. Ci zaiste ciężką tu mają do spełnienia służbę i nie powinniśmy mówić o nich tak lekko, jak to czynimy. Są bowiem narzędziem stającej się doskonałości, prostują jej ścieżki, lubo nie wiedzą nieraz komu służa, i lubo rzadko tylko kładzie im Pani ich błogosławiące i kojące swe dłonie na rozgoryczonych i wątpiących głowach.

Vesper. Miałeś słuszność, przyjacielu, że nie ująłem dobrze swojej wątpliwości. Teraz dopiero, słuchając słów twoich, uświadomiłem sobie, że zgoła o czem innem chciałem mówić. Miałem na myśli to zło, którego żadnemi siłami usunąć nie można, które z natury swojej już jest wieczne i niezmienne. Czy co do niego nie lepiej jest zachować naiwną niewiedzę, niż spozierając w otchłań nieuniknioną i bezdenną na nieuleczalne i bezpłodne skazywać się udręczenia. Czy niema w tem naprawdę okrucieństwa, które zrazu, gdy względem nas samych się zwraca, myli się tylko w przedmiocie i zaprawia się na samym sobie, by później ku innym się skierować.

Salvus. Powiedziałbym, że nawet gdyby ten rozpaczliwy widok, o którym mówisz, wyrazem był nieuniknionej i ostatecznej prawdy, wtedy jeszcze spozieranie w otchłań mroku, w jakiej giną nasze przeznaczenia byłoby w oczach moich męstwem raczej pełnem dostojeństwa, niż wymyślnem i chytrem okrucieństwem. Sądzę jednak, że rzeczy przedstawiają się mniej smutnie i że rządzi tu duszą ludzką przeczucie, iż sama otchłań ta złudzeniem jest tylko wzroku nieprzystosowanego do spozierania w sprawy te, ostatnią kataraktą po której ukaże się nam prawdziwa świetlana prawda i zaleje nasze podziwem zdjęte oczy powodzią blasku. Wierzaj mi, że ta wiara jedynie kazała zawsze ludziom czeić i wielbić zdzierających im z oczu łu-

skę chirurgów, a także mocą była, która dawała mestwo tym ostanim do prowadzenia ludzkości po przez mrok, strach i boleść, w światłość i szczęście. Powiedział starożytny mędrzec, że aby oko nasze słońce widzieć mogło, stać się musi samo mu podobne, ale wierzaj mi, że słoneczne oko może mieć tylko ten, kto sam jest nawskróś słońcem. Do tego celu dażymy przez stopniowe oczyszczanie. Niejedno zło wystarczy poznać tylko i zobaczyć, by zmieniło sie w dobro, a ciemność w blask, noc trzeba zwalczyć i rozpromienić długą niesłabnącą milością. Potem poznasz tych, co słońce widza i wierza w nie, że nie lękają się mroku, mają moc bowiem w sobie rozświetlenia wszelkich przepaści. Ci zaś co wyrzekają na bezlitosne wywlekanie ciemnych stron istnienia, nie tego się właściwie boją o czem mówią, lecz słońca, w świetle którego to, co oni za blask z siebie bijący uważają, wydać się może taka ciemna strona.

Vesper. Czuję otuchę w twoich słowach, lubo nie przeniknąłem jeszcze całego ich znaczenia, wydaje mi się, że doświadczam już ich kojącej mocy. W każdym razie dość niespodzianą jest mi mowa ta w twoich ustach, które zazwyczaj gorycz tylko sączą i przeczuwam, że niejedno jeszcze przedstawi się nam z nieznanej dotąd strony w świetle tej twojej słonecznej mądrości.

Czerwiec 1904.

## Kant.

(W stulecie śmierci).

Idée mâitresse filozofji Kanta, ożywiającą jednem tchnieniem różne pełne tysiącznych restrykcji jej rozgałezienia, jest poglad na człowieka i na jego stosunek do świata wartości. Nie można powiedzieć, i na tem zasadza się najczęściej zdarzający się błąd w rozumowaniu Kanta, aby według niego człowiek był źródłem wartości, a one jego dziełem, całkowicie od niego zależnem i wraz z nim zmiennem. Takie stanowisko jest właściwie zaprzeczeniem samodzielnego, istotnego znaczenia wartości, jest obezwartościowaniem świata i sprowadzeniem całego interesu istnienia do zmiennych i chwiejnych przypadłości ludzkiego, empirycznego życia. Jest to stanowisko antropologizmu i psychologizmu, całkowicie i zasadniczo odmienne od transcedentalnego stanowiska Kanta. U Kanta nie człowiek wytwarza wartości, lecz one się w nim urzeczywistniają. Są one niezawisłe od niego: prawda, piekno, dobro i. t. p. czerpia istotna swa zasadniczą moc nie z jego aprobaty, lecz przeciwnie nadają wartość i sankcyę każdemu jego

dziełu, zależnie od stopnia swego w niem ziszczenia. Jednocześnie zaś, nie stanowią one jakiegoś zewnętrznego, gotowego świata, który biernie można przyjąć w siebie. Człowiek może odkryć je, jedynie zdobywając i urzeczywistniając je we własnym czynie, nie znajdzie on ich nigdzie poza własnem wnętrzem i najgłębszą treścią swej działalności i życia. Taki tylko wewnętrzny czynny stosunek otwiera do nich dostęp, w urzeczywistnieniu swem jedynie są one dostrzegalne. Napróżno szukałaby ich ludzkość poza sobą i swym możliwym rozwojem.

Myślimy obecnie o każdej działalności. o każdym czynie, o rozwoju ludzkości całej, jako zespole ogólnym czynów tych, jedynie i wyłącznie w kategoryach przyczyny i wyniku. Ulegamy pod tym względem prawdziwie fetyszystycznemu zaślepieniu. Wbrew Kantowi i całej teoryi poznania, żywimy przeświadczenie, że działalność nasza nie tylko daje się pomyśleć za pomocą pojęć przyczyny i skutku, ale że jest szeregiem przyczyn i skutków i niczem więcej. W prawdzie w bezpośredniej wewnętrznej rzeczywistości przedstawia się nam to inaczej i działalność nasza ukazuje się nam zawsze jako dażenie do celu, jako urzeczywistnianie w życiu wartości, ale nie zwracamy na to uwagi, pod mianem »przeżywań« odtrącamy lekceważąco bezpośrednie świadectwo naszego wewnętrznego życia, jako coś pozornego, i za wyraz rzeczywistości uważamy jedynie tę formę, jaką zycie to przybrałoby, gdyby poddane zostało opracowaniu poznającej myśli. Przywykliśmy już do takiego stopnia do opierania sie w postepowaniu swem i refleksyi na różniacych się od rzeczywistości bezpośredniej jej opracowaniach naukowych, że nie umiemy już z rzeczywistością tą pozostawać w bezpośrednim stosunku, szukamy poza nią czegoś innego, przypisując jej jedynie pewne znaczenie. Tymczasem teorya poznania doprowadziła nas przecież do przekonania, że całe poznanie jest jedynie pewnem sztucznem przeistoczeniem rzeczywistości z zajętego względem niej celowo standwiska i że właśnie nie w niem i jego opracowaniach, ale w tem, co je poprzedza, rzeczywistości tej szukać należy. Pomimo to jednak, pomimo wszystkie wypływające stąd z żelazna koniecznością konsekwencye, myślowo zachowujemy się tak, jakby bezpośrednie nasze życie nie miało żadnego związku z bytem, było jakiemś złudzeniem, w sposób niewytłomaczalny, snującem się ponad jego powierzchnią\*). A przecież niema właśnie bytu, rzeczywistości poza tem wszystkiem co stanowi ostateczną treść naszych ujęć i opracowań myślowych, niema bytu poza wiecznem i nieustannem stawaniem się, poza potokiem przez nas przepływającym, którego falą jest każda zmiana w rzeczach otaczających, każda myśl nasza i usiłowanie.

<sup>\*)</sup> Zobaczymy poniżej, że dzieje się tak w pewnej mierze przynajmniej, wskutek winy samego Kanta. Jego system nieustannych dystynkcyi i restrykcyi doprowadził do tego, że bardzo często pod jego wpływem traci się zdolność całkowitości w myślach.

Świat jest wielką jednością i niema i nie może być niczego, coby nie należało do bytu. Ograniczenia co do »bytowego« — pozamyślowego znaczenia jakichś wypracowanych przez nas treści wtedy tylko mogą być przyjmowane, gdy wynikają ze stanowiska samych tych »treści« w bycie, z ich własnej bytowej natury.

Właśnie zaś działalność przeżywana bezpośrednio, nie poddana żadnym ograniczającym procesom poznawczym przedstawia się nam zawsze jako samoszacujące się dążenia. Przeżywamy działalność nasza jako stosunek nasz do wartości. Przedmiot naszego czynu jest zawsze wartościowy, dopiero gdy czyn nasz stanie się treścią poznania, przedmiot ten stanie się wynikiem. Kant więc ma gleboka słuszność, stwierdzając, że stosunek człowieka do świata wartości jest najbardziej wewnetrznym jego stosunkiem i nigdzie poza obrebem własnej działalności z wewnątrz przeżytej nawiazany być nie może. Rozszerza on tylko stwierdzenie to na ludzkość całą i jej rozwój, a właściwie mówiąc jej działalność, rozwój bowiem jest terminem przyczynowego poznania. I ta działalność także jest dążeniem do wartosci, urzeczywistnianiem ich. Ktoś powiedział, że działalność ludzkości, życie jej całe - jest jedynym olbrzymim giestem w próżnię. Ten ktoś, wyrażający trafnie w swym aforyzmie tragizm dusz nowoczesnych, padł ofiara fetyszystycznego hypostazowania przyrodniczych kategoryi i metod. Przyrodniczo i przyczynowo konstatujemy zawsze kierunek działalności z jej punktu wyjścia, ale jest to abstrakcya już. W bezpośredniej rzeczywistości kierunek czynu wymierzamy zawsze według punktu, do którego dojść w nim zamierzamy. Ta działalność, która wydaje się gestem w próżnię — zwewnątrz przeżyta jest ziszczeniem wartości i dążeniem do innych, jakie te ziszczone wskazują.

Każda wartość ziszczona jest albo osiągnietym celem, albo wskazaniem dalszego; wartość przezwycieżona może być tylko z punktu widzenia wartości. Rozwój ludzkości w myśli i czynie jest niedokończony i niezamknięty: z punktu widzenia wartościowego myślenia znaczy to, że wartości już ziszczone wskazują inne, nieznane, które odkryte mogą być dopiero przez stopniowe urzeczy wistnienie. Jako wartości ukazuje się ludziom wiele rzeczy. Poza każda rzeczą jednak, ukazująca się jako wartość, jest jeszcze sama wartość, nadająca znaczenie wszystkiemu, wartość jako forma. Podstawa szacowania rzeczy pieknych jest wartość piękna, podstawą myśli prawdziwych -prawda, podstawą wszelkich wartości poszczególnych, wartość jako forma, jako leżąca w podstawie wszelkiej działalności intuicya, że życie ludzkie i myśl ludzka mają być ziszczeniem treści, która ma mieć bezwzględne znaczenie. Lecz o tem jakie są te myśli i rzeczy, można się dowiedzieć jedynie przez ich dokonywanie, a nieustanna rozterka pomiędzy tem, co dokonane, a wymaganiem aby dokonane było to, co ma bezwzględne znaczenie, jest sprężyną wewnętrzną wszelkiej działalności. Świat cały jest zawieszony, według mitu Platona, na miłości wiekuistego piękna: wewnętrzna przyczyna stawania się polega na sprzeczności pomiędzy bezwzględnością wartości jako formy, a względnościa wszelkiego urzeczywistnienia.

Pomimo tej sprzeczności jednak, każda rzecz dokonana, może być rozpatrywana z punktu widzenia wartości, gdyż gdyby z tego punktu widzenia rozpatrywana być nie mogła, nie mogłaby być przedmiotem działalności ludzkiej, która jest jedynie i wyłącznie urzeczywistnianiem wartości, a zatem każda rzecz dokonana zawiera w sobie pierwiastki ogólnie-obowiązujące, albo co na jedno wychodzi, może i musi być rozważana z ogólnie obowiązującego punktu widzenia. Twierdzić, że coś nie może być rozważane z ogólnie-obowiązujacego punktu widzenia, t. j. rozważane w ten sposób, aby sądy o niem były ogólnie obowiązujace jeżeli nie w swej treści, to przynajmniej w swem zamierzeniu, jest to tosamo, co twierdzić że to coś zostaje poza obrębem wszelkiej styczności z działalnością ludzką i życiem. Działalność bowiem ludzka jest w istocie swej wprowadzaniem w stosunek z wartością. Równoznacznikiem zaś wartości jest to, że ogólnie obowiązuje. Z drugiej zaś strony tylko to, co jest przedmiotem ludzkiej działalności zostaje wprowadzone w stosunek z wartością, więc w czynie swym i myśli człowiek spotyka się z wartościami. Ludzkość staje się więc świątynia w której wartości się urzeczywistniają, ale także tylko to może się stać wartością dla Kultura i życie. 15

niej, co jest związane z jej działalnością i twórczem dążeniem. Nie potrzebuje, ale i nie może ona wyjść w tem poza siebie.

\* \*

Na tem zasadza się według mnie osnowa filozofii Kanta, naszego Kanta przynajmniej z zarania XX stulecia. Przy zestawieniu zarysu tego z Kantem historycznym i jego dziełami, powstałyby jednak oczywiście liczne trudności i sprzeczności. Trudności te nie zawsze byłyby czysto filologicznej natury, t. j. niezawsze zależałyby od formy wykładu Kanta, chociażbyśmy do formy wykładu zaliczyli to wszystko, co stanowiło konsekwencye wykształcenia filozoficznego Kanta, co wypływało z natury terminów i pojeć, za pomoca których operował on. Obraz dokładny, niezmiernie przejrzysty i jasny wszystkich tych wpływów znaleść można w bardzo pięknej książce Paulsena o Kancie. Trudności jednak, o których wspominam, sa bardziej wewnetrznej i istotnej natury. Kantowska filozofia, jaką tu naszkicowałem, jest w istocie swej monistyczna, a przynajmniej nie uznaje tak trwałej przegrody pomiędzy światem numenów i fenomenów, jak to istnieje u samego Kanta, a bardziej jeszcze w jego popularnych streszczeniach\*).

<sup>\*)</sup> Są u nas jeszcze ludzie, którzy sądzą, że główne lub nawet jedyne znaczenie Kanta na tem polega, że uznał on świat za nasze wyobrażenie.

W jaki sposób poglad ten daje sie pogodzić z Kantem? Kantowi rozróżnienie świata numenal nego potrzebnem było głównie dla zabezpieczenia swobody woli i pojęć religijnych. Ponieważ w świecie takim, jakim przedstawia się on z punktu widzenia przyczynowego poznania, miejsca niema ani dla pojeć tych, ani dla wolnej woli, trzeba sie wiec ich wyrzec lub też uznać, że świat ten nie jest prawdziwym, rzeczywistym światem, nie jest bezpośrednim i całkowitym wyrazem bytu. Analiza teoryopoznawcza doprowadziła Kanta do tego ostatniego wyniku. Rezultaty tej analizy w osnowie swej zasadniczej przynajmniej nie utraciły znaczenia i dla nas, lecz pomimo to, nie sądzimy, aby z tego powodu konieczną rzeczą było przeprowadzać linie demarkacyjne, o które tu idzie i w ten sposób, jak Kant to czyni. Jest to zaś rzecz pierwszorzędnej wagi. Widzieliśmy bowiem że życie ludzkie z punktu widzenia, który uważamy za kantowski, jest urzeczywistnieniem wartości, jest jedynym stosunkiem człowieka z wartością, a więc samo przez się wartością bezwzględna. Trzeba wiec wiedzieć, czy dotyczy to tego życia, jakie znamy, jakiem żyjemy, czy też jakiegoś tajemniczego procesu odbywającego się w numenalnym, niepoznawalnym świecie.

Możnaby napisać specyalne i niezmiernie ciekawe studyum o rozmaitych przekształceniach, jakim ulega w umysłach nowoczesnych pojęcie i poczucie rzeczywistości. Jest rzeczą bowiem niewątpliwą, że nietylko różni ludzie, wykształceni pod

wpływem niejednakowych czynników różnią się pomiedzy soba niezmiernie co do tego, co właściwie uważają za rzeczywiste i odczuwają, jako takie, ale także, że jeden i ten sam człowiek w różnych rozgałęzieniach swej działalności, w różnych swych płaszczyznach i postawach duchowych posługuje się coraz to innem pojęciem rzeczywistości, coraz to w czem innem ją kładzie. Filozofia kantowska bywa często pojmowana w ten sposób, że wyłącza ona rzeczywistość z tego wszystkiego, co stanowi treść naszych przeżyć i kładzie ją w jakiemś zgoła niedostępnem dla nas - przeżyć tych znaczeniu. Wszystko, co stanowi treść naszego życia i myśli, jest tylko pozorem, my sami jesteśmy w tem wszystkiem, co czynimy i myślimy pozorem tylko: istotne znaczenie tego wszystkiego, co zachodzi w nas i na zewnątrz nas pozostaje i musi pozostać całkowicie nieznanem. Sens zasadniczy tak pojętej i odczutej filozofii Kanta jest rozpaczliwy. Życie ludzkie wraz z całą ludzką świadomością i wiedzą niema żadnego związku z wewnetrzna prawda bytu, jest ono tylko jakgdyby środkiem, jakim się posługuje nieznany proces bytowy, jednem z jego ogniw, ale jakim jest ten proces, do czego prowadzi, na czem polega, to ma pozostać na zawsze poza obrębem naszej wiedzy\*).

<sup>\*)</sup> Tak tragicznie odczuł np. i pojął znaczenie Kantowskiej filozofii Nietzsche. (Patrz *Unzeitgemässe Betrachtungen*). Tak odczuwał ją nieszczęśliwy Heinrich von Kleist, gdy pisał: »Niedawno zapoznałem się z kantowską filozofią, i z tobą mogę się podzielić myślą, o niej, gdyż wiem, że

Jestto właściwie teoryopoznawcza czy metafizyczna transpozycya chrześcijaństwa: Nowa forma rozgraniczenia tutejszego padołu lez i wzdychania wraz z jego punktami widzenia i prawdziwego istotnego świata, w którym na zasadzie innych nieziemskich praw rozstrzygają się losy duszy. Dla chrześcijaństwa jednak świat ten był znany, objawiony«, dla powyżej naszkicowanego punktu widzenia pozostaje on poza obrębem wszelkich myślowych określeń.

W różnych formach, na różnych płaszczyznach myśli nowoczesnej wyraża się dążenie do zachowania istoty kantowskiej filozofii, z jednoczesnem pozbyciem się właściwego rozpołowienia istnienia na ukrytą rzeczywistość i jedynie dostępne złudzenie, wszelki sposób wyjścia poza które ma być dla naszej myśli stanowczo i nieodwołalnie odcięty. Filozofia kantowska w swej historycznej postaci jest jedną z najtrudniejszych do zniesienia form dualizmu. Jest ona usystematyzowaniem nauki o podwójnej prawdzie, jaką lubili posługiposługiwać się myśliciele średniowieczni. Każdy

nie wstrząśnie ona tobą tak boleśnie i potężnie, jak mną:— Nie możemy rozstrzygnąć, czy to, co nazywamy prawdą, jest prawdą istotnie, czy też tylko wydaje się nam nią. Jeżeli to ostatnie jest słuszne, prawdy które gromadzimy, stają się po śmierci dla nas niczem, i wszelkie usiłowania zdobycia własności duchowej, która szłaby z nami poza grób, są daremne. Jeżeli ostrze tej myśli nie załamie się w twojem sercu, nie szydź z tego, kogo ono przeszyło nawskróś. Utraciłem swój cel jedyny i najwyższy; i nie pozostało mi nic.«

czyn, każda myśl może mieć tu podwójne znaczenie: jedno jawne i drugie ukryte. Z punktu widzenia teoryi poznania Kanta nie mamy prawa wnioskować nic o tem ostatniem znaczeniu na podstawie pierwszego. Wartość więc wszelkich naszych czynów i myśli zostaje zawieszona w imieniu czegoś, co samo jest nieokreślonem, co jest jedynie próżnia, otwarta dla wszelkich domysłów, pozbawionych pewności, lecz nie dopuszczających wskutek tego właśnie zaprzeczenia. W ten sposob pojety Kantyzm staje się punktem wyjścia nowoczesnej »nastrojowości« w filozofii. W tem znaczeniu np. Kantystą jest Maeterlinck we wszystkich swoich utworach, w całem swojem zasadniczem stanowisku. Lecz jest to dopiero jedna powierzchnia Kanta, i rzecz dziwna powierzchnia, pozostająca w sprzeczności z jednym z najbardziej zasadniczych dążeń jego działalności. Kantowi chodziło przecież o odkrycie w człowieku samym podstaw pewności w nauce, moralności, sztuce. Filozofia Kanta miała być wielkim aktem wyzwolenia ludzkości i próba oparcia jej na samej sobie. W sobie samej znaleźć miała ludzkość zarówno podstawe ładu, rządzącego gwieździstem niebem ponad jej głowa, jak i nakazu moralnego, który określa kierunek jej czynu. W ten sposób pojęta filozofia ta była aktem wielkiego męstwa, siły ducha, wierzącego w samego siebie tylko, na tej wierze opieracego swoją działalność. Dwa te sposoby pojmowania Kantyzmu unicestwiają się wzajemnie. Mamy tu do czynienia z jedna z najgłebszych sprzeczności, jakie napotyka na swej drodze usiłowanie zrozumienia tej filozofii.

Zrozumiana jednolicie miałaby ona znaczenie głęboko tragiczne w najlepszem znaczeniu tego wyrazu. Poza sobą i ponad sobą ludzkość otacza mrok, i próżnia. Lecz nie jest to pobudka do rozpaczy, lecz wezwanie do twórczego mestwa. Próżnia ta znaczy, że ludzkość jest pania swych losów, nieokreśloność niema być pojeta jako los nieznany i wszechwładnie rządzący ludzkością, lecz jako zadanie do spełnienia. Filozofia kantowska ma dwa oblicza: niewolnicze i królewskie. Rzeczą naszą, naszej wartości, naszej najglębszej przyrody jest to, które z nich w niej dojrzymy. Z twierdzenia, że byt, jego istota poza temi określeniami, które my sami weń wnosimy, jest dla nas niedostępny, wynikać może zarówno wylękłe przeświadczenie, że nic naszych czynów nie porecza, że jesteśmy w nieznanych rekach, jak zarówno poczucie, że sami sobie jesteśmy poreka, że my dlatego nie możemy znaleźć poza nami żadnych określeń bytu, iż sami mamy być tem określeniem, że w nas właśnie i przez nas określenia się dokonywają: w ludzkości i poprzez ludzkość byt szuka właśnie swoich celów i stwarza sam siebie. Kant mógł sie stać dumnem uświadomieniem szczytowego znaczenia ludzkości, jej istotnego i najwyższego powołania wyłonienia z siebie, stworzenia znaczenia bytu. Lecz nazbyt wiele było w nim z ducha, który pełza, aby sam on był

w stanie pojąć całą orlą duszę, wydobywającej się po przez niego treści.

Tu odsłania się nam głębsze znaczenie wartości. Wartość jest formą, w jakiej do świadomości dochodzi przynależność nasza do ludzkości, do bytu. Dokonywają się w nas, poprzez naszą świadomość zadania, głębiej i dalej sięgające niż nasza osobowość. Wartość jest forma, w jakiej świadomość indywidualna, odczuwa zadanie bytu, względem którego jest ona tylko jednem z usiłowań. Ale właśnie w wartości tej byt ten się wypowiada. Nie jest więc czemś nieznanem i tajemniczem. W sobie samych tylko odnaleść możemy byt, jego najgłębsze procesy; nasze przeżycia są niemi. Szacując przeżycia te jako wartości, zajmujemy wzlędem nich bytowe, pozaosobnicze stanowisko, pojmujemy je, jako nie nasz stan, lecz jako zdobycz transcendentalnej świadomości, jako zdobycz ducha, poprzez nas sie określającego. Świadomość nasza jest w jednem ze swych określeń - narzędziem oryentacyjnem, Z tego punktu widzenia nie jest ona i nie wyraża tego, co jest, lecz jedynie porządkuje, klasyfikuje, układa. Duch, jako potega czynna usiłuje za pomoca tych lub innych znaków określić swoją drogę, poznać naturę środków, które ma opanować, które ma poddać sobie. Jest to stanowisko poznania. Lecz jest w nas poza tem jeszcze to, co środkami tymi włada, jest poczucie tego władania: - wartość. Sprzeczność pomiędzy numenem i fenomenem traci dla nas znaczenie, zastępujemy ją przeciwstawieniem w artości i poznania. Na ostatniem z tych stanowisk świadomość nasza jest tylko środkiem oryentacyi bytu względem samego siebie, na pierwszem, jesteśmy samym bytem i byt jest nami po przez nas przeobraża się, określa się i staje.

Luty 1904.

## Etyka Spencera.

Etyka Herberta Spencera jest jedną z najbardziej chararakterystycznych konstrukcji myślowych drugiej połowy XIX stulecia. Nosi ona na sobie głębokie piętno epoki, w której powstała. Cechuie ja naturalizm pozytywistyczny. Przemijający już dziś lub przynajmniej zaczynający przemijać okres, do którego typowych wytworów należy, ozdnaczał się pewnego rodzaju specyficznym daltonizmem. Rzeczywistość była dlań dostępna i zrozumiała jedynie i wyłącznie, jako fakt przyrodniczy. Określenie to uchodziło i do dziś dnia niejednokrotnie uchodzi za najbardziej bezpośredni i pierwotny wyraz rzeczywistości, wyczerpujący całkowitą jej treść i znaczenie\*). Świat z punktu widzenia tego nieformułowanego najcześciej i nieuświadamianego, a wskutek tego tym niepodzielniej władającego myślą i wszystkiemi

<sup>\*)</sup> Gdy mówię: «fakt przyrodniczy«, nie należy przez to rozumieć faktu materyalnego. Faktem przyrodniczym jest i każde zjawisko duchowe, jakim zajmuje się psychologja, o ile rozważane jest wyłącznie, jako przedmiot przyczynowego poznania.

jej usiłowaniami, zapatrywania jest w istocie swej sam przez się mozaiką określających się wzajemnie i zależnych od siebie faktów.

Wszystkie zagadnienia, sprowadzają się do wyjaśnienia stosunków, zachodzących miedzy ktami, warunków ich powstania i następstw. Innych zagadnień i innych dróg rozwiązania być nie może. Napotykając jakieś zagadnienie, myśl ujmowała je bezpośrednio i odrazu w takiej formie, nie troszcząc się nawet o to, czy nie zadaje w ten sposób zagadnieniu temu gwaltu, nie wynaturza go całkowicie. Watpliwości takie i skrupuly nie mogły powstawać, nie miano wprost dla nich zmysłu. Jeżeli się tego nie zrozumie, wiełe zjawisk myśli tego okresu pozostanie niepojetemi. Rozpatrywano n. p. cnotę i występek, jako produkty takie same, jak witryol lub cukier, a jednocześnie łudzono się, że z takiego rozpatrywania wyłonić się mogą nietylko uogólnienia przyczynowe, prawa powstawania i rozwoju zjawisk moralnych, ale także i wskazówki praktyczne. normy i przepisy postępowania. Ponieważ rozpatrywanie przyczynowe zjawisk i teorye, do jakich prowadzi ono, posiadają znaczenie przedmiotowe, sądzono, że na tej drodze i tylko na tej zdobyć można przedmiotowe znaczenie, moc ogólnie obowiązującą dla nakazów, norm i ideałów moralnych. Same przez się ideały te, normy, prawidła były tylko »przeżywaniami«; moc ogólnie obowiązującą pozyskać mogły jedynie przez wywiedzenie ich z praw ogólnych i koniecznych, nie

umiano sobie praw tych wyobrazić w innej formie, jak tylko w tej, z jaką ma do czynienia przyczynowe poznanie faktów. Roi się w tych czasach od prób konstruowania »etyki naukowej«; etyka nie ma różnić się zasadniczo od żadnych nauk dotychczas znanych.

W ten lub inny sposób zagadnienia moralne podciągane są pod typ zagadnień przyczynowych, z jakiemi wszystkie nauki mają do czynienia. Ponieważ każda nasza wartość moralna może być rozpatrywana, jako fakt przyrodniczy, budzi się przekonanie, że w znaczeniu jej, jako faktu, leży także znaczenie jej, jako wartości, i że można dojść do zrozumienia tego ostatniego w ten sam sposób, w jaki dochodzimy do zrozumienia wszelkich interesujących nas zjawisk: przez analizę ich samych i związków ich z innemi faktami.

Gdy oczekiwania zawodziły, przypisywano to błędnemu lub niedostatecznie konsekwentnemu zastosowaniu metody, nigdy metodzie samej. Co do tej, nie powstawały nigdy wątpliwości. Głęboka zasadnicza niewspółwymierność wartości i faktu pozostawała i pozostaje aż nazbyt często niezrozumiana: zagadnienie etyczne w świadomej i jasnej formie nie zostaje nigdy z tego punktu widzenia postawione\*).

<sup>\*)</sup> Niewatpliwi poza takiemi »naturalistycznemi« konstrukcyami ėtyki istniały w danym okresie prace i usiłowania, zmierzające w innych kierunkach, jak np. etyka neokantystów. Usiłowania te jednak miały najczęściej wpływ bardzo ograniczony i wyłącznie niemal akademicki. Nie obce i im

Ocena etyki Herberta Spenccra związana być musi z rozpatrzeniem teryopoznawczych podstaw i założeń, resp. nieporozumień i przesądów, na których się ona opiera. Gdy idzie o myśliciela, który wywarł i wywiera tak znaczny wpływ, jak Spencer — takie tylko zasadnicze postawienie kwestyi jest na miejscu.

Do utrwalenia się wielu nieporozumień w dziedzinie etyki przyczyniają się niepospolicie pewne wartości, które nazwałbym wartościami, zrozumiałemi same przez się. Pewne rzeczy wydają się wartościowemi bezwzględnie: wartościowość ich zdaje się nie wymagać żadnych uzasadnień, być czymś pierwotnym, nie podlegającym żadnym wątpliwościom, nie mogącym stanowić zagadnienia. Gdyby nie operowanie tego rodzaju wartościami, przejście z dziedziny faktów do dziedziny norm, przepisów, wskazań i t. d., byłoby niemo-

zresztą były także pewna niejasność i niezdecydowanie co do zasadniczego punktu. I dla nich w etyce szło tylko o »richtige Erkenntniss«; znaczenie przedmiotowe i moc obowiązująca norm moralnych pojmowane były zawsze jako w ten lub inny sposób związane z przedmiotowością poznania. Nie zdawano sobie sprawy, że zasada dostatecznej podstawy przybierać może w etyce zgoła inną postać, nie stawiano sobie wprost tego zagadnienia. Teryopoznawcze rozpatrzenie założeń etyki, wyjaśnienie odrębności jej przedmiotu — są dziś w danym zakresie potrzebami najpilniejszemi. Gdy się czyta dzieła nawet tak wybitnych myślicielijak np. Wundt, na każdym kroku strzedz się trzeba nieporozumień i pomieszań, wynikających z niedostatecznego wyjaśnienia zasadniczych i podstawowych punktów wyjścia.

żliwym. Służą one do jego zamaskowania, nie dopuszczają zdania sobie sprawy z przedziału, jaki istnieje pomiędzy temi dwiema dziedzinami. Pozwalają przedstawiać w formie ciągłego, nieprzerwanego rozumowania to, co jest właściwie przeskokiem. Tak np. dla wyznawców materyalistycznego pojmowania dziejów stan społeczny, który ma nastapić po kapitalistycznym ustroju mocą praw, rządzących rozwojem społecznym, był taką wartością, zrozumiałą samą przez się. Wartość ta przestała być dla nich przedmiotem jakichkolwiek watpliwości; to też, gdy stan ten udało im się wywieść, jako wynik praw rozwoju społecznego, wydawało im się, że wydedukowane zostało nietylko jego nastapienie, ale i wartość jego sama, że stanowi on przedmiotowy ideał dlatego, że został wyprowadzony z przedmiotowej konieczności, rządzącej rozwojem społecznym, że ogólnie obowiązująca moc jego, jako ideału, wynika właśnie z jego związku z tą koniecznością. Na tym zasadza się nieporozumienie teoryopoznawcze socyalizmu naukowego. Wartość została wywiedziona tu z faktu; wartość przedmiotowa ogólnie obowiązująca, z prawa koniecznego, rządzącego faktami, z faktu uznanego za przyczynowo konieczny. W każdym systemacie etyki naukowej spotkać się możemy z tym samym bezwiednym procesem.

Dla Spencera wartością zrozumiałą samą przez się dodatnią jest rozkosz, wartością zrozumiałą samą przez się ujemną — cierpienie. Określić wa-

runki, od których zależy nastąpienie stanu, w którym każda działalność będzie rozkoszą, z którego wszelkie cierpienie zostanie usuniete: znaczy to nakreślić system wskazań i prawideł postępowania. Jednocześnie zaś zadanie to nie przekracza czysto naukowego poznania. Cierpienie i rozkosz sa faktami uwarunkowanemi bio-psycho- i socyologicznie. Gdy wyjaśnimy prawa, które rządzą powstawaniem tych faktów, prawa te staną się przepisami moralnemi, gdyż same te fakty są wartościami bezwzględnemi. Przedmiotowa i ogólnie obowiązująca moc tych prawideł pozornie przynajmniej opierać sie bedzie na przedmiotowem znaczeniu praw naukowych, rządzących powstawaniem faktów rozkoszy i cierpienia. Etyka zostanie upodstawowana naukowo, będziemy mieli prawdziwie naukowa moralność; nauka stanie się źródłem przepisów, a przynajmniej przedmiotowego, ogólnie obowiązującego ich znaczenia.

Niestety, jestto tylko złudzenie; złudzenie to trwać może dotąd tylko, dopóki uznajemy za aksyomat bezwzględny sąd: wartością moralną dodatnią jest rozkosz, bezwzględnym złem jest cierpienie. Gdy jednakże sam ten sąd uczynimy przedmiotem zagadnienia, gdy zapytamy się, dlaczego rozkosz ma być bezwzględną wartością moralną dodatnią, a cierpienie — takąż bezwzględną wartością ujemną, cała budowa chwiać się zaczyna.

Nim jednak przejdziemy do zasadniczego rozważania tego punktu, musimy zastanowić się jeszcze nad pewnemi zasadniczemi cechami etyki Spencera. Nie we wszystkich wypadkach Spencer uznaje rozkosz za bezwzględnie dodatnia, a cierpienie za bezwzględnie ujemną wartość moralną. Spencer mówi np., że natury zwyrodniałe widzą rozkosz w tym, co jest dla nich wstretne, i taka rozkosz nie może być uważana za wartość moralnie dodatnia. Podobnie cierpienie, jakie towarzyszy procesowi koniecznego przystosowywania się, wzrastającej koordynacyi, jest wartością moralna dodatnia o tyle tylko, o ile jest oznaka wzrastającego przystosowania się, wzrastającej koordynacyi; cierpienie o tyle tylko jest wartością moralnie ujemną, o ile jest oznaką rozkładu; gdy jest oznaką dokonywającego się przystosowania, jest wartością dodatnią. Możnaby przypuszczać, że źródłem wartości jest dla Spencera nie rozkosz, lecz przystosowanie się bezwzględne, koordynacya doskonała. Ale ostatecznie wartość tego przystosowania się i koordynacyi wyprowadza Spencer stąd, że są one warunkami urzeczywistnienia szczęścia, za któremi nie następuje większe cierpienie\*). Za wartość dodatnia uznaje

<sup>\*)</sup> Tak przynajmniej przedstawia się ta sprawa logicznie. Psychologicznie sam rozwój, jako taki, koordynacya, jako maximum urzeczywistnionego życia, były przez Spencera szacowane dodatnio. Można powiedzieć, że wyraża on jedynie tę swoją dodatnią ocenę w ten sposób, w jaki to czyni w etyce, dlatego tylko, że wartość dodatnia i szczęście były dla niego jednoznacznikami. Dla psychologii jednak jego charakterystyczniejsze jest to dodatnie szacowanie rozwoju, niż uznawanie szczęścia za zasadniczą wartość moralną. W pierwszym wypowiada się sama natura Spencera, drugie

on tylko takie cierpienie, które jest czynnikiem przystosowania się, a więc jest czynnikiem przewyższającej je szczęśliwości. Etyka absolutna jest uzasadnieniem etyki relatywnej: pierwsza tylko jest etyką hedonistyczną, druga jest teoryą i etyką postępu. Na tym właśnie zasadza się rys zasadniczy etyki Spencera: jest ona teoryą postepu, pojetego nawskroś hedonistycznie Streszcza się ona w następujących twierdzeniach: Takie tylko postępowanie jest dobre, które prowadzi do wzrastającego przystosowania się, do ustalenia koordynacyi bezwzględnej we współżyciu ludzkiem. Koordynacya ta, przystosowanie się są dobrem, gdyż są stanem bezwzględnej szczęśliwości. Szczęście zaś jest wartością dodatnią, dodatnią bezwzględną. Etykę Spencera możnaby nazwać także apologią postępu. Postęp nie jest czymś, co może się stać lub nie stać, jest wynikiem sił, działających w współżyciu ludzkiem z przyrodniezą koniecznością. Nie można wbrew postepowi budować swego osobistego szczęścia. Volentem ducunt fata, nolentem trahunt. Trzeba iść jego ścieżką nawet wtedy, gdy jest ciernista, gdyż gdybyśmy uchylili się od niej, wynikłyby stad cierpienia, jeśli nie dla nas, to dla innych.

jest wynikiem jego takiego, a nie innego wykształcenia. Gdy się czyta końcowy ustęp jego etyki, gdy się rozważa jego ogólny ton surowy i władczy, doznaje się wrażenia, że w Spencerze mamy do czynienia z idealistą, który idealu swego nie umiał uzasadnić rozumowo i świadomie inaczej, niż przez szczęście.

Ale pomimo wszystko, cały ten bolesny proces postępu jest usprawiedliwiony, gdyz prowadzi do szczęścia. I z tego punktu widzenia etyka Spencera jest typowym wytworem czasu. Cała epoka wierzy w postęp i usprawiedliwia go szczęśliwością, do której wiedzie on. Dla uczniów Marksa uprawnienie postępu leży też nie w czym innym \*). I dla nich mutatis mutandis postęp jest żywiołowym procesem, wiodacym poprzez cierpienie i walki ku stanowi powszechnej szczęśliwości. Absolutna etyka Spencera jest także Reich der Freiheit. Okres stosowania relatywnej etyki jest dła niego także Vorgeschichte. Głęboka różnica pomiedzy materyalistycznem pojmowaniem dziejów, a teorya postępu Spencera na tym się zasadza, że pierwsze uwydatnia czynniki postępu, drugi zamaskowuje je przed sobą przy pomocy biologicznych abstrakcyi. W innem miejscu, (Por. Biblioteka Samokształcenia z r. b. zeszyt V. str. 181) pisze o tym w ten sposób: »Pojęcia społeczne, jakiemi operowali myśliciele środkowych dziesięcioleci XIX wieku, były po większej części pojeciami nauk przyrodniczych, przeniesionemi do nauk społecznych pod kątem widzenia klasy, nie bojującej już o swoje prawa, lecz przeciwnie zaczynającej się już lekać o swe przywileje. Nie znaczy to oczywiście, aby myśliciele ci mieli świa-

<sup>\*)</sup> Co do dalszych wywodów o postępie proszę porównać pracę J. N. Bułhakowa »Zagadnienia teoryi postępu«, wydrukowaną w książce zbiorowej »Problemy idealisma«. Pracy tej Bułhakowa wiele zawdzięczam.

domie fałszować prawdę dla swych klasowych in-Bynajmniej, dażenie do prawdy było w nich zupełnie szczere. Ale cała moc psychologii klasowej na tym właśnie się zasadza, że pod jej wpływem pojęcia naukowe ksztaltuja sie w ten sposób, że jako prawda przy ich pomocy może i musi przedstawiać się jedynie to, co odpowiada wymaganiom tej psychologii. Jeżeli interesy klasy leżą na linii rzeczywistego rozwoju społecznego, to, co odpowiada ich wymaganiom, odpowiada także wymaganiom tego rozwoju, i pojęcia są przystosowane do wymagań rzeczywistości społecznej. Dlatego też jedynie klasy postępowe, klasy czujące przyszłość przed sobą, pozostawać mogą w szczerym bezpośrednim stosunku do rzeczywistości społecznej, jakiego wymaga poznanie«. Pomimo różnicy, jaka z tego punktu widzenia zachodzi pomiędzy materyalistycznem pojmowaniem dziejów, a etyka Spencera, obie te teorye mają wiele wspólnego, obie opierają się na pokrewnych założeniach teryopoznawczych. O ile więc krytyka zwraca się ku tym założeniom, wywody jej w równej mierze dotycza zarówno jednej, jak i drugiej. Obie bowiem one usiłują wprowadzić wartość z faktu, stworzyć czysto przyrodniczą teoryę postępu, obie w mniej lub więcej jawny sposób uznają szczęście za równoznacznik wartości moralnej wogóle.

Nieporozumienie teryopoznawcze co do zasadniczej niewspółwymierności faktu przyrodniczego i wartości jest jednym więcej świadectwem, jak twardo utrwalają się najbardziej niewątpliwe i nie-

zaprzeczalne zdobycze myśli filozoficznej. W pozytywistycznym sposobie pojmowania faktu przyrodniczego, jako jedynego i najbardziej bezpośredniego wyrazu rzeczywistości, myśl nowoczesna cofnęła się właściwie wstecz poza Kanta. Fakt przyrodniczy jest zawsze wynikiem pewnego opracowania rzeczywistości, pewnego stanowiska, zajętego względem niej, jest abstrakcyą. Słusznem jest twierdzenie, że każdy fakt zawiera w sobie już całą filozofię. Gotowych faktów niema.

W zwykłem przecietnem pojeciu fakt stanowi pewien rodzaj atomu, pewna odgraniczona od innych i zamkniętą w sobie całość. Dość jest jednak porównać te przykłady, w których jedna i ta sama dziedzina doświadczenia poddawana jest analizie z punktu widzenia dwóch różnych nauk, aby zrozumieć, że pojęcie faktu jest czymś przesuwalnym, że jedna i ta sama dziedzina doświadczalna rozłoży się dla fizyki, psychologii lub chemii na różne fakty, i że to, w postaci jakich faktów przedstawi się nam ona, zależy od zajętego wobec niej punktu widzenia. Jeśli zaś każdej kategoryi faktów odpowiada pewien specyalny punkt widzenia, i jeżeli każdy taki punkt widzenia prowadzi do rozpoznania i postrzegania innych faktów, to nastręcza się wniosek, że różnice, jakie zachodzą pomiędzy temi faktami, są wynikiem różnic, zachodzących w punktach widzenia, a natomiast to, co jest wszystkim tym kategoryom wspólne, to mianowicie, że we wszystkich nich mamy do czynienia z faktami, jest zależne od pewnego

ogólnego punktu widzenia, ogólnego stanowiska, którego poszczególnemi postaciami tylko, pojedyńczemi modyfikacyami, są odpowiadające poszczególnym kategoryom fakty i różniące się pomiędzy soba punkty widzenia i stanowiska. Fakt wiec jest postacią, w jakiej przedstawia się rzeczywistość z pewnego punktu widzenia, jest pewnem określeniem rzeczywistości i zawierać więc w sobie może to tylko, co nie sprzeciwia się temu punktowi widzenia, z którego jedynie i wyłącznie określenie to zostaje dokonane. Gdy sie wiec zastanawiamy nad tem, czy pewne zagadnienie może być rozwiązane przez analizę i uogólnienie faktów, - musimy przedewszystkiem zważyć zakres teryopoznawczej kompetencyi tych ostatnich, ich tervopoznawcza nature, a co zatem idzie, zbadać stanowisko, przez którego zajęcie przeobrażamy rzeczywistość w fakty przyrodnicze. Wszystko to z punktu widzenia tych przynajmniej, co uznaja kopernikowski przewrót, dokonany przez Kanta w teorvi poznania, powinno należeć do filozoficznego a, b c.

Myśliciele różnych kierunków zgadzają się co do tego, że teoretyczne zachowanie się jest pochodnym w stosunku do praktycznego. Teoretyczne zachowanie się zjawia się, jako środek pożądany lub niezbędny z punktu widzenia zachowania się praktycznego. Wszędzie i zawsze nauka jest środkiem przystosowania do otoczenia. »Z punktu widzenia celowości podmiotu staje się rzeczą konieczną rozważyć, czego mamy prawo oczekiwać

od rzeczywistości, przypuściwszy, że sam podmiot pozostanie bezczynny, i jeżeli przyszłość ta bedzie określona jedynie przez nasze przeżywania, a nie zaś przez nasze czyny i obowiązki. Takie wyodrębnianie opierających się wyłącznie na przedmiotowych czynnikach oczekiwań jest bezwzględnie abstrakcya, gdyż wyłącza całkowicie podmiotowy czynnik kształtowania przyszłości, która w rzeczywistem życiu odgrywa także rolę. Abstrakcya ta posiada jednak niezmiernie wielką wartość, gdyż umożliwia przedmiotowe oszacowanie swej własnej działalności. Takie rozważanie przedmiotu z punktu widzenia oczekiwań, do których upoważnia on sam, niezależnie od wszelkiego wdania się podmiotu, jest samo swobodnym czynem podmiotu, zajmującym określone stanowisko w ogólnym systemacie jego celowości« \*). Cale przedmiotowe więc rozpatrywanie świata służy systematowi wartości, ustanawianych przez podmiot. Chcieć więc wyprowadzić z nich same wartości, jestto chcieć wyprowadzić cel ze środ-

<sup>\*)</sup> H. Münsterberg. »Grundzüge der Psychologie. I t. str. 60. O niezmiernej zawiłości całej tej sprawy świadczy i to, że w cytowanym tu przeze mnie ustępie z dzieła Münsterberga nie brak pewnej dwuznaczności. Z ustępu tego można wyprowadzić wniosek, że przy ustanawianiu przedmiotowego punktu widzenia, podmiot wyłącza siebie całkowicie i pozostaje bezwzględnie na uboczu. Dla usunięcia nieporozumień trzeba rozróżniać tu podmiot od osobnika, który jest podmiotu tego fizyologicznym warunkiem i w codziennym życiowym poglądzie na świat utożsamia się z nim. Osobnik więc to tylko kompleks faktów, pozostających po-

ków. Ze środków można wnioskować jedynie co do tego, do czego one mogą służyć. Uważać coś za swój cel, jedynie dlatego, że rozporządzamy środkami, które mogą prowadzić do niego, znaczy to zrzekać się swobody wobec własnego narzędzia. Przyroda, rozpatrywana jako przedmiot, jest jedynie możliwem narzędziem podmiotu. Podmiot ustanawia przedmiotowy stosunek do rzeczywistości, ustanawia rzeczywistość przedmiotową jedynie w tym celu, bz mógł urzeczywistnić swoje wartości.

Widzimy więc, że wszelkie usiłowania wyprowadzenia wartości z faktu muszą z góry być przygotowane na niepowodzenie, gdyż zadanie w ten sposób sformułowane jest już z czysto logicznego punktu widzenia niemożliwe.

Fakt przyrodniczy — powstaje bowiem, po wyłączeniu z rzeczywistości — wartości, jako takiej. Usiłowania więc wydobycia wartości tej z tego, z czego właśnie *ex professo* wyłączona została. mogą doprowadzić do pewnych przynajmniej re-

między sobą w tym lub innym przyczynowym związku; podmiot jest w istocie swej aktem, ustanawiającym wartości. Wartość, jako wartość, nie jest siłą, ani czynnikiem: staje się niemi dopiero, jak przeżywanie, t. j. wtedy, gdy zastosujemy do siebie przedmiotowy punkt widzenia i gdy będziemy rozważali siebie samych nie jako podmiot, ustanawiający wartości, lecz jako osobnika, mającego takie lub inne przeżywania, oddziaływającego wskutek tego w tym lub innym kierunku na ukształtowanie przyszłości. Münsterberg niesłusznie więc mówi o »czynnikach podmiotowych«; należało powiedzieć właściwie: czynniki indywidualne.

zultatów jedynie przy zamaskowaniu sprzeczności, zawartych w samych założeniach tych usiłowań. Mówiliśmy już, że zamaskowanie to dochodzi do skutku najczęściej dzięki wartościom zrozumiałym samym przez się, t. j. dzięki temu, źe zagadnienie wartości nie zostaje rozwiązane, lecz wartość zostaje wprowadzona w drodze kontrabandy i znajduje się ją w wynikach w ten sam sposób, w jaki naiwni alchemicy znajdowali w swych retortach złoto, wprowadzone do nich podczas operacyi.

Zagadnienie wartości polega zaś właśnie na tem, aby znaleść zasade, która czyniłaby z wartości wartość ogólnie obowiązującą. Zadanie etyki na tem właśnie polega, aby stworzyć system wartości ogólnie obowiązujących, tak jak zadanie nauk przyrodniczych polega na tem. aby dać system przedmiotowych i koniecznych stosunków miedzy faktami. Rzeczą niezbędną jest więc, gdy się myśli o rozwiązaniu zagadnienia etycznego znaleźć przedewszystkiem zasadę pewności etycznej, a następnie określić, jakiemi są stosunki zależności koniecznej pomiedzy wartościami. Etyka naukowa i etyka Spencera w tej liczbie pierwszego z tych zagadnień nie dostrzega, a drugie rozwiązuje w sposób niezmiernie i nieuzasadnienie uproszczony. Od pierwszego z tych zagadnień uchyla się przez wprowadzenie wartości zrozumiałych same przez się, drugie zaś rozwiązuje w ten sposób, że sprowadza całe zadanie etyki do określenia warunków ziszczenia wartości tych, zrozumialych same przez się. Warunki te stają się obowiązującemi wartościami, jako środki urzeczywistnienia wartości. W ten sposób przesądza się zagadnienie logiczne o stosunkach zależności pomiedzy wartościami, i to w ten sposób, że stosunek ten zostaje utożsamtony ze stosunkiem środków i celu. Rozpatrywanie zagadnień etycznych doprowadzić nas jednak musi do wniosku, że jeżeli rzeczywiście w wielu razach stosunki te moga być utożsamione, to przecież zdarzają się wypadki, w których utożsamienie to prowadziłoby do nieporozumień, lub przynajmniej niepospolicie wikłałoby sprawę. Tak n. p. widzimy często, że z pomiędzy wielu środków, prowadzących do urzeczywistnienia jakiejś wartości, nie zawsze bywa uważany za wartościowy ten, który z czysto technicznego punktu widzenia celowości praktycznej byłby najdogodniejszym, że zatew, o ile jesto stosunek celowy, różni się on jednak zasadniczo od innych form tego stosunku. W każdym zaś razie jestto zagadnienie zbyt złożone, aby mogło być rozstrzygnięte w ten sposób, że dowieść, iż coś jest warunkiem koniecznym urzeczywistnienia wartości, znaczyłoby to samo, co dowieść, że to >coś« jest także wartością. Logika wnioskowania wartościowego w wielu punktach jeszcze nastręcza sposobności do sporów i nieporozumień. Spencer, jak widzieliśmy, utożsamia stosunek zależności wartości ze stosunkiem celu do środka. Wartość moralna nie różni się dla niego od innych celów; nie dostrzega on, że przy urzeczywistnieniu tej wartości sam proces jej urzeczywistnienia musi być już jej urzeczywistnieniem, że środki są tu związane w swej naturze o wiele bardziej z celem, niż w innych wypadkach. Wszystkie te nieskończenie ważne i zawiłe zagadnienia logiczne, bez których rozwiązania etyka nie może spocząć na pewnych podstawach, nie bywają wprost dostrzegane.

Powiedzieliśmy już wreszcie wyżej, że cała budowa etyki spencerowskiej chwieje się, skoro postawimy pytanie: czy i dlaczego rozkosz i szczeście sa wartościami bezwzględnemi, nie wymagajacemi żadnego dalszego uzasadnienia. Przesad hedonistyczny jest tak mocno zakorzeniony w świadomości współczesnej, że samo pytanie istotnie może się wydać wprost niezrozumiałym. Eudaimonizm należy do najmocniej zakorzenionych przesądów filozoficznych. Zdanie, że człowiek dąży do szczęścia, uchodzi za pewnik, równie wyświetlony, jak niezbity. Zdanie to jest nawskróś błędne. Człowiek nigdy nie dąży do szczęścia, do rozkoszy, odczuwa jedynie jako rozkosz i szczęście urzeczywistnienie swoich dażeń. Szczeście jest pojeciem formalnem; oznacza ono tylko sposób, w jaki odczuwamy spełnienie naszych dążeń, urzeczywistnienie naszych wartości. Niepodobna wycisnąć z tego formalnego i abstrakcyjnego pojęcia żadnej realnej treści. Każda treść naszej woli przyobleka ja z równa obojetnościa. Czy to wiec, gdy idzie

o psychologiczną konstrukcye naszej działalności i naszego życia, czy też o ich etyczną ocenę, punkt wyjścia moga stanowić jedynie te treściowe, realne wartości, których spełnienie wyobraża sobie człowiek jako szczęście. Szczęście jest formą, w jakiej odczuwaniu naszemu przedstawia się równowaga pomiędzy tem, co stanowi wewnętrzną treść naszego życia, a naszą rzeczywistością, Ponieważ równowaga ta daje się pomyśleć dla k a ż d e j naszej treści, szczęście z etycznego punktu widzenia, t. j. gdy idzie o ocenę wartości samej tej treści, jest całkowicie i bezwzględnie obojętne. Nie można mówić nic o ocenie etycznej naszych czynów, mającej za ostateczną zasadę i sprawdzian — szczęście. Niema bowiem żadnego związku pomiędzy szczęściem a treścią, której urzeczywistnienie jest jako szczeście odczuwane. Psychologowie, wyprowadzający wszystkie wartości moralne z dażenia do szczęścia, nie zdają sobie sprawy, że dażenie, a dażenie do szczęścia są to synonimy, że dążyć do czegoś, a wyobrażać sobie spełnienie czegoś w formie szcześcia są to jednoznaczniki.

Gdy mówi się więc o szczęściu — trzeba zawsze wiedzieć, czyje jest ono, jaka istota je odczuwa: nie szczęście więc stanowi podstawę oceny etycznej naszych dążeń, lecz samo ono zawsze podlega ocenie z punktu widzenia tych dążeń, których ziszczenie stanowi jego podstawę.

Biologiczna już definicya szczęścia powinnaby była przekonać Spencera, jak dalece nie nadaje się to pojęcie do roli ostatecznej zasady e t yc z n e j.

Szczęście jest równoznacznikiem bezwzględnego przystosowania. Przystosowanie polega na całkowitem zrównoważeniu procesów życiowych, prowadzacych do wytwarzania się energii, i tych, na których się zasadza jej wydatkowanie. W pewnych dość rozległych granicach przystosowanie jest możliwe we wszelkich warunkach. Jeżeli wyłączyć warunki, oddziaływające bezpośrednio zgubnie na organizm i w ten sposób niweczące wprost możliwość dalszych przekształceń, przystosować się można do każdego modus vivendi i odczuwać go jako szczeście. Nie można wiec mówić, że w etyce społecznego życia, przy rozważaniu spraw społecznych, dażenie do szcześcia stanowi dostateczna podstawę. Nie idzie tu nigdy o samo szczęście, ale o pewne postacie szczęścia, o pewne wartości, których spełnienie ludzie jako szczęście by odczuwali. Gdyby chodziło tylko o szczeście, możnaby się zgodzić z rozwiązaniem tego zagadnienia, danym przez Spencera, rozwiązaniem, które mutatis mutandis polega na przystosowaniu się do obecnego ustroju społecznego; wskutek przystosowania tego warunki, wynikające z tego ustroju dla klas i jednostek, beda przez nie odczuwane, jako szczeście. Tylko to, co biologicznie już wyłącza możliwość przystosowania, zostanie wyrugowane lub przekształcone.

Tymczasem, gdy idzie o postęp, idzie nie o sam

fakt szczęścia i przystosowanie, iecz o poziom, o treść życia.

Wierzę, że przy ustroju niewolniczym były jednostki najzupełniej do niego przystosowane i szczęśliwe; system pańszczyźniany miał swoich entuzyastycznych wielbicieli pomiędzy włościanami. Kategorye szczęścia i przystosowania są więc tu najzupełniej bezsilne; żadna teorya postępu na ich podstawie oprzeć się nie da.

Nie dążenie do szczęścia, nie przystosowanie, lecz właśnie wrogie temu przystosowywaniu wartości są dźwignią postępu i jego podstawą etyczną.

Proces biologiczny żywiolowy przekształca i modyfikuje wszystko, dążąc do ustalenia jakiejś równowagi; ale z etycznego punktu widzenia nie o równowagę tę idzie, lecz o jej jakość, o treść, której dla żadnej równowagi zatracić nie wolno, o wartości, które we wszelkich procesach i przekształceniach ostać się muszą.

Teorya postępu Spencera jest wyjaśnieniem warunków równowagi społecznej, pojętej jako wynik procesu żywiołowego i czysto biologicznego. Jestto punkt widzenia blizki do stoicyzmu, który niedarmo liczył pomiędzy swemi twórcami niewolnika. Etyka nie może mieć nigdy za podstawę przystosowywania się naszego duchowego życia do przemożnej siły faktów, do udzielenia aprobaty post factum przyrodzie. Swoboda to nie nasza zgoda z rzeczywistością, lecz zgoda rzeczywistości z nami. Nie ona, lecz my jesteśmy tu prawodawcami.

Postęp jest nie przystosowywaniem się naszem do procesu rozwoju, lecz urzeczywistnianiem tego, co jest bezwzględnym nakazem, w nas tkwiącym.

Podstawę teoryi postępu w tym tylko znaleźć można, co jest podstawą, nadającą moc bezwzględnie obowiązującą wszystkim naszym wartościom. Widzieliśmy zaś, że Herbert Spencer zadania tego nie postawił sobie nigdzie otwarcie, lecz w sposób, wspólny mu z wieloma najbardziej typowymi i wpływowymi myślicielami wieku, wolał je wyminąć. Etyka jego nie jest próbą skonstruowania systemu wartości, mających znaczenie bezwzględne, nie stawia sobie nigdzie pytania, jakiemi są podstawy pewności etycznej.

Operuje ona nie pojęciami wartości, lecz pojęciami przyrodniczego, przyczynowego poznania.

Możnaby ją rozpatrywać, jako usiłowanie wyjaśnienia gienezy wartości; ale z tego punktu widzenia to, co jest wartością, staje się tylko faktem, a z faktów żadna wartość wyniknąć nie może. Etyka Spencera zaś miała być regulacyjną, stąd muszą być w niej niekonsekwencye, nie dające siś pogodzić ze ścisłem przeprowadzeniem i rozwinięciem takiego czysto przyczynowego, przyrodniczego stanowiska wzgiędem wartości, rozpatrywanych, jako fakty. Niejasność teryopoznawcza mściła się na Spencerze w sposób niezmiernie dotkliwy. Tak np. wszystkie tak często surowo krytykowane twierdzenia ostatnich trzech części jego etyki, traktujących o sprawiedliwości i dobroczynności, tłumaczą się logicznie

przez niewyjaśnienie etycznego znaczenia pojęcia szcześcia, a to ostatnie znowu przez nierozumienie etycznego zagadnienia wogóle. Sprawiedliwość mogła wydawać się Spencerowi zagadnieniem czysto biologicznym dlatego tylko, że uważał on za podstawe wszelkiego sadu etycznego szczeście i przystosowanie. Dopóki zaś rozpatrujemy ustrój społeczny z punktu widzenia przystosowania, żaden ustrój w zasadzie nie stawia temu przeszkód: do każdego przystosować się można i przy każdym można być szczęśliwym. Takie rozumowanie nie napotyka tu żadnych przeszkód, nie napotyka żadnej konieczności traktowania ustroju społecznego inaczej, niż warunków przyrodniczych, i stąd możliwe było dla Spencera utożsamienie pewnego specyalnego ustroju społecznego z przyrodniczemi warunkami życia, tak charakterystyczne dla jego Sprawiedliwości.

Inaczej, gdy za punkt wyjścia obiera się pewne wartości, bez których urzeczywistnienia każde szczęście jest upadkiem moralnym. Z takiego punktu widzenia, który rozważa naturę ludzką nietylko jako plastyczną i jednakowo poddającą się wszelkim wpływom, lecz jako czynną i nieu gięcie dążącą w pewnym kierunku i nie mogącą, nie mającą prawa od niego zboczyć. muszą powstać różnice pomiędzy tym, co jest bezwzględnie od człowieka niezależnym, a tym, co jest materyą jego usiłowań, wytwarzającym się pomiędzy nim i przyrodą ustrojem społecznym. Przyroda, jako taka, nie działa nigdy

na człowieka bezpośrednio, lecz zawsze poprzez pryzmat pewnego ustroju społecznego, i sposób jej działania zależy od natury tego ustroju. Utożsamiać ustrój ten z samą przyrodą mogą tylko ci, których klasowa psychologia czyni niezdolnemi do wyjścia poza ten ustrój. Tak więc działanie tej psychologii pozostaje w związku z niejasnością teryopoznawczą założeń Spencera. W niej bowiem szukać należy przyczyny, że punkt wytyczny etyki społecznej widział on raczej w przystosowywaniu się do pewnego ustroju, niż w przekształcaniu każdego ustroju z punktu widzenia bezwzględnych, nie znających ustępstw wartości.

Luty 1904.

## Monistyczne pojmowanie dziejów i filozofia krytyczna.

W pięknem swem studyum: »Pozytywizm i onistyczne pojmowanie dziejów, Kazimierz Krauz zwrócił uwage na liczne cechy pokrewieństva, zachodzące pomiędzy dwoma tymi wytworami nowoczesnej myśli europejskiej. Wyrazem »pozytywizm« posługiwał się on przytem w jego historycznem znaczeniu, t. j. pojmował przez pozytywizm systemat poglądów, ustalonych przez Augusta Comte'a i podzielanych przez uczonych i myślicieli, pozostających z nim w bezpośrednim związku genetycznym. Takie postawienie sprawy było najzupelniej usprawiedliwione z punktu widzenia tych zadań, jakie stawiał sobie Krauz w swojem studyum. Chodziło mu właśnie o zestawienie tych dwóch konkretnych systematów myślowych i dowiedzenie za pomocą umiejętnie wybranych i zestawionych tekstów, że nie są one sobie bynajmniej wrogie a choćby nawet tylko obce, jak to niekiedy bywa przedstawiane. Z ogólnologicznego a nie zaś konkretnie-history-Kultura i życie. 17

cznego punktu widzenia powinowactwa te i pokrewieństwa występują o wiele dobitniej jeszcze i nabieraja o wiele wiekszego znaczenia. Z takiego logicznego, teoryo-poznawczego stanowiska rozpatrywane zarówno pozytywizm Comte'a, jak i ewolucyonizm Spencera, empiryokrytycyzm Avenariusa lub monistyczne pojmowanie dziejów uznane być musza za różne postacie i strony jednego i tego samego światopogladu, a przynajmniej jednego i tego samego stanowiska myślowego wobec świata. Właściwości najbardziej zasadnicze i znamienne tego światopoglądu resp. stanowiska (gdyż mam zamiar właśnie dowieść, że stanowisko to w światopoglad jednolity, bez pomocy innych całkowicie mu obcych przesłanek, wprowadzanych bezwiednie a więc i bezkrytycznie, rozwinięte być nie może) polegają na następującem:

- 1) Rzeczywistość jest już w istocie swej wielorakością faktów przyrodniczych.
- 2) Zadania nasze wobec niej polegają na poznaniu praw rządzących temi faktami.
- 3) Wszelkie zadania, jakie napotykamy w życiu dadzą się rozwiązać za pomocą takiego poznania, gdy będzie ono zupełne. Wszelkie zagadnienia zaś, które nie dałyby się sprowadzić do takiej przyrodniczej formy, są czemś pozornem tylko, nie mogą mieć żadnego przedmiotowego (powszechnie obowiązującego) znaczenia, i posiadają co najwyżej wartość podmiotowych przeżyć, tj. są tylko zwodniczą formą, jaką przybiera rzeczywistość, załamując się w umysłach ludzkich.

4) Ponieważ rzeczywistość jest tylko wielorakością przrodniczych faktów, ponieważ jedynym racyonalnym stosunkiem do rzeczywistości, tak pojętej, może być poznawanie, a właściwie konstatowanie praw, rządzących faktami, więc i wszelkie zagadnienia moralne i praktyczne, zagadnienia wartości i kierunku mogą być rozwiązane w sposób przedmiotowy jedynie za pomocą pewnych form takiego przyrodniczego poznania.

Sformulowane tutaj zalożenia i przeslanki weszły wprost w krew nowoczesnych ludzi tak zupełnie, że rzadko bardzo zdajemy sobie z nich sprawę. Nie uprzytomniamy sobie najczęściej, że my to zajmujemy wobec rzeczywistości pewne stanowisko, z którego musi ona nam wydawać się taka a nie inna, lecz odczuwamy wprost i postrzegamy rzeczywistość te, jako taka i nie zadajemy sobie nawet pytania, czy i o ile postać ta, jaką przybiera ona dla nas, zależną jest od naszej postawy, i w jakiej mierze postawa ta jest uzasadniona. Nie! Rzeczywistość jest wprost dla nas systemem faktów, pozostających pomiędzy sobą w mniej lub więcej zawiłych stosunkach zależności, a nasze zadanie polega jedynie na przystosowywaniu się do niej. Doznaje się wrażenia, że wiekopomne dzieło Kanta uległo całkowitemu zapomnieniu. Wytwory myśli ludzkiej panować znów zaczynają nad nią i to, co jest stanowiskiem naszem wobec rzeczywistości; ukazuje się nam jako bezwzględna i niezależna od nas

właściwość świata\*). Zdaje się nam, że już w bezpośredniem postrzeganiu każda wyodrebniona czastka rzeczywistości jest faktem, ukazującym się w pewnych warunkach i w pewnych warunkach znikającym, podobnie, jak zdaje się nam, że słońce obraca sie naokoło ziemi. Kopernikowski wyzwalajacy czyn Kanta na tem właśnie polegał, że autor Krutuki Czystego Rozumu wykrył w tem, co sie nam rzeczywistością bezpośrednią i niezależną wydaje, wynik naszej postawy myslowej, a więc własne nasze dzieło, z wytworzenia którego nie zdajemy sobie sprawy. Filozofia krytyczna w istocie swej była aktem wyzwalającego samopoznania. Umieliśmy w drugiej połowie XIX wieku tak ja przeistoczyć i zapoznać, że stała się nam ona nowym hamulcem, że ukazywała ona poza zależnością od faktów i praw, bardziej niepokojąca jeszcze, gdyż niepodobna do określenia zależność od tego. co się poza faktami temi ukrywa, jako niepoznawalna ich istota. Zgodzić się można z Kuno

<sup>\*)</sup> Filozofia Kanta jest często u nas rozumiana jednostronnie. Tak dr Krauz polemizuje z Kantem, tak jakgdyby istota jego nauki zasadzała się na stwierdzeniu niezdolności naszego umysłu do poznania istoty rzeczy. Mimowoli przypominają się tu słowa Schelinga: To że poznajemy nie rzeczy same w sobie, lecz zjawiska, czyli fenomenalny charakter przedmiotów naszego poznania (Erkenntnissobjecte) jest więc skutkiem nie słabości naszego umysłu, lecz jego bezwzględnej swobody. Pierwszego z tych zdań są kantyści, drugie jest wyrazem prawdziwej myśli Kanta (Schelling Sämtliche Werke I Abth. Bd. I. Philosophische Briefe über Dogmatismus u. Kriticismus X. Brief).

Fischerem, gdy powtarza on za Schelingem, że kantyści to właśnie najmniej zdają sobie sprawę z tego, w czem leży istotny punkt ciężkości filozofii krytycznej.

Wyzwolenie się zpod władzy daltonizmu naturalistycznego jest rzeczą niewątpliwie bardzo trudna i wymagająca znacznego wysiłku. Cały układ życia zmusza nas nieustannie do zajmowania wobec rzeczywistości takiego stanowiska, dla którego jest ona systematem określających sie wzajemnie faktów. Trzeba odbyć prawdziwą szkołę myśli, aby módz oswobodzić się całkowicie od tego przemożnego przymusu i zdobyć sobie nad nim panowanie. Praca dyssocyacyi myślowej, jakiej tego rodzaju samowychowanie wymaga, jest niezmiernie mozolna i uciażliwa, gdyż wymagania praktyczne i wszystkie ustalone nałogi myślowe stają tu nieustannie na przeszkodzie i przeciwdziałają potężnie naszym usiłowaniom. Co gorsza, dopóki nie przenikniemy się nawskróś przekonaniem, że przyrodnicza forma, w jakiej ukazuje się nam rzeczywistość, jest wynikiem postawy przez nas zajętej i służącej pewnym celom, a więc jest wynikiem pewnego swobodnego czynu naszego ducha, forma ta bedzie ciążyła nad nami, jako rzeczywistość jedyna i wszystko obejmująca, własne nasze usiłowania ukazywać się nam będą jako pewien tylko fakt, całowicie od rzeczywistości tej zawisły, przez prawa rządzące nią określany i wskutek tego absolutnie do przezwyciężenia jej niezdolny. Myśli nasze i wszelkie ich wyniki przez

czas długi ukazywać się nam będą, jako fakty przyrodnicze, lubo cała treść ich sprzeciwiać się będzie takiemu ich pojmowaniu. Przez długi czas nie będziemy umieli opracowywać tych własnych zdobyczy w sposób, jakiego one wymagają. Przez długi czas owoc najmozolniejszych wysiłków ginąć nam będzie wskutek naszej bezradności\*). Procesy dojrzewania są zawsze bolesne i powolne, tembardziej zaś musi być takiem dojrzewanie krytycznej swobody. Wynik jednak, który ma być przez tego rodzaju pracę osiągnięty, opłaca hojnie wszelkie poniesione wysiłki. Czyni on nas w prawdziwem i właściwem znaczeniu tego wyrazu ludźmi, przywraca nam swobode i czyni

<sup>\*)</sup> Tragiczny przykład tego rodzaju walki, która nie doprowadziła do ostatecznego wyzwolenia dają nam pisma Nietzschego. Nietzsche wielokrotnie przezwyciężał »naturalizm« t. j. zdawał sobie sprawe, że przyroda, jako objekt przeszłych, przyszłych i obecnych badań jest właściwie wyrzuconym nazewnatrz wyrazem pewnej postawy myślowej, lecz następnie nie umiał przezwyciężenia tego wyzyskać inaczej, jak tylko czyniac z niego cząstkę tejże przyrody, która przecież dla osiagnietego tu punktu widzenia nie istniała już jako taka. W podobny sposób mają się rzeczy i z Avenariusem. Różnica tylko na tem polega, że u Nietzschego prowadziło to do buntu, u Avenariusa wyradzał się stan nieskończenie smutnego i tragicznego poddania się, jak przypuszczałem, czy też pogodnego oswojenia się i niedostrzegania trudności, jak twierdzi pani Kodisowa (»Przegląd filozoficzny r. 1904, I.) Wyjaśnienie istoty nieporozumienia a raczej principialnej różnicy stanowisk zachodzącej pomiędzy mna a p. Kodisowa, da sie uskutecznić najlepiej w dalszym ciagu niniejszych roztrzasań.

z działalności naszej, którą przywykliśmy rozważać jako podporządkowywanie się przyrodzie jako posłuszeństwo wobec niej — prawdziwie swobodny czyn.

Jestem przygotowany na to, że myśli, które mam tu zamiar wyłożyć spotkają się z oporem, lub też może z niezrozumieniem i bierną obojętnością. To ostatnie będzie być może moją winą, lubo dokładam starań, aby mówić wyraźnie i dobitnie. Zwrot przeciwko naturalizmowi, przeciwko dogmatyzmowi naukowemu daje się uczuć we współczesnej literaturze filozoficznej dość silnie. Za najważniejsze objawy tego zwrotu uważam ukazanie się tego rodzaju dzieł jak Stammlera: Recht und Wirtschaft nach materialistischer Geschichtsauffasung. (Prawo i gospodarka społeczna według materyalistycznego pojmowania dziejów), Hugona Münsterberga: Grundzüge der Psychologie, Henryka Rickerta: Über die Grenzen der naturwissenschaftlichen Begrifsbildung (O granicach przyrodniczego tworzenia pojęć), prace rosyjskich myślicieli takich jak Bierdiajew (»Subjektywizm i indywidualizm w obszczestwiennoj filosofii«), i grupa autorów, którzy pod redakcyą prof. Nowgorodcewa, autora ważnego dzieła o »Filozofii prawa według Kanta i Hegla« wydali książkę zbiorowa p. t.: »Problemy Idealizma«\*). Pomimo

<sup>\*)</sup> Moskwa 1903. Nakładem Towarzystwa psychologicznego. W skład tej niezmiernie znamiennej książki weszły prace Bułhakowa, książąt Trubeckich, Nowogorodcewa, Bier-

zasadniczych różnic, jakie zachodzą pomiędzy wyszczególnionymi tutaj autorami i ich stanowiskami, wszyscy oni zgadzają się na jednym punkcie, mianowicie w swym mniej lub więcej silnie zaznaczonym stosunku krytycznym lub polemicznym względem pozytywistycznego naturalizmu. Za objawy i symptomaty tego samego rzędu uważać należy wzrastające coraz bardziej zainteresowanie niemieckimi myślicielami po-kantowskimi: Fichtem, Schellingiem i Heglem, wraz z niemniej charakterystycznem zobojętnieniem dla Schopenhauera, który przecież był jednym z ulubieńców filozoficznych poprzedniego kończącego się okresu\*).

Wśród naszego społeczeństwa daje się uczuć niezadowolenie z pozytywistycznego naturalizmu, jako światopoglądu mającego stanowić podstawę działalności. Na każdym kroku też jednak przekonywamy się, że niezadowoleniu temu towarzyszy niemoc myślowego przezwyciężenia stanowiska, które zostało uznane za niewystarczające, a raczej odczute, jako takie. Widzimy ludzi, wypowiadających swą niechęć dla naturalizmu pozytywistycznego i pomimo to bezsilnie opadających na to sta-

diajewa, S. L. Franka, Żukowskiego, Kistiakowskiego Łappo-Danilewskiego i innych.

<sup>\*)</sup> Tak np. Rickert wyraża się o Schopenhaurze: z jednej strony osłabienie interesów historycznych w filozofii, z drugiej zaś wzrost zainteresowania się naukami przyrodniczemi lub też przynajmniej upodobania dla frazesów, brzmiących przyrodniczo, były niezbędnemi warunkami powodzenia Schopenhauera. Ten ostatni wypowiadał myśli niemieckiego idea-

nowisko, skoro tylko okoliczności zmusza ich do wyboru jakiejś zdecydowanej orjentacyi wobec życia. Nasza najlepsza inteligencya stoi do dziś dnia na tem stanowisku. Z pośród ludzi, zabierających u nas glos w sprawach filozoficznych tylko prof. Struve i Wartenberg wypowiadają się w sposób zasadniczy przeciwko pozytywizmowi, lecz zdaniem mojem u żadnego z nich nie mamy do czynienia z prawdziwem opartem na rozumnem przezwyciężeniem pozytywizmu. Z pośród innych p. Kodisowa jest pozytywistką najbardziej uświadomioną i konsekwentną, p. Mahrburg przyjmuje pewne pierwiastki pochodzenia kantowskiego, słuzące do pozornego przynajmniej załatania luk i ominięcia trudności, jakie przy konsekwentnem przeprowadzeniu zasad pozytywistycznych napotyka, p. W. M. Kozłowski wyglasza poglady, w których pozytywizm, pojęty jako psychologizm, stopiony jest w mętny amalgamat z nieokreśloną domieszką pseudo-kantowskiego krytycyzmu. Pozytywistą au fond, z pewnem indywidualnem zabarwieniem tylko, jest i p. Edward Abramowski.

lizmu, tłumacząc je jedynie na język fizyologicznej terminologji która była zarówno nieudatna, jak i przystosowana do wymagań chwili, w której dzieła Schopenhauera pozyskały spóźniony rozgłos. Powodzenie, jakie przypadło w udziale mistycznym i fantastycznym pierwiastkom filozofii Schopenhauera, rzuca tu pouczające światło na całą sprawę. Już Fichte zdawał sobie sprawę, >że wszelkie fantazyowanie (Schwärmerei) staje się nieuniknienie >naturfilozofią (Rickert. Granice itd. st. 9 rosyjskiego przekładu).

\*

Poza tem mamy do czynienia jedynie z uchylaniem się od zagadnień niedogodnych lub dyletantyzmem metafizyczno-mistycznym, przyjmującym wszystkie zapatrywania przez ciekawość jedynie, żądzę oryginalności i na próbę.

Stan przygotowania naszego ogółu jest pod wzgledem filozofii wprost rozpaczliwy. Nietylko nie posiada on kultury filozoficznej, oswojenia się z drogami, metodami filozoficznego myślenia, lecz przeniknięty jest do szpiku kości lekceważeniem filozofii, całkowita dla niej obojętnością. Możnaby nawet powiedzieć, że jest dla niej wrogi. Inteligencya nasza z pod władzy dogmatyzmu kościelnego przechodzi bezpośrednio pod władzę i wpływ niemniej wyłacznego i zazdrosnego o swe panowanie dogmatyzmu naturalistycznego z tem lub innem praktycznem społecznem zabarwieniem. Ta najwyższa swoboda myślowa, wyrazem której jest filozofia, jest zupełnie nam obca. myśli, krytyczna, niepowściągliwa, nieznająca trwogi przed niczem i przed niczem się nie cofająca jest u nas rzeczą niezmiernie rzadką. Wydaje mi się niekiedy, że nie istnieje ona zupełnie, że mamy do czynienia jedynie z różniącemi się pomiędzy sobą co do przedmiotu swej wiary, lecz nie co do dogmatycznego zaślepienia - wyznawcami. W roztrzasaniach niniejszych chce mówić w sposób swobodny: o przesądach najdroższych naszej najlepszej inteligencyi. Chce uważać za przesąd wszelką zasadę, która nie została przez nas uzasadniona. Warunki kulturalne sprawiły,

że teorya postępu, na jakiej opiera się w działalności swej część lepsza naszego społeczeństwa jest związana w sposób ścisły z tem, co nazwalem naturalizmem pozytywistycznym. Istotę tego naturalizmu określę w pierwszym ze szkiców, do których uwagi niniejsze są wstępem.

## II.

Monistyczne pojmowanie dziejów, jako naturalistyczna teorya postępu.

Dusza światopoglądu, jego prawdziwym princeps movens jest zawsze potrzeba zajęcia pewnej czynnej postawy wobec życia i świata. Nie tyle myśl nasza teoretyczna, ile czyny nasze wymagają jedności. Można sobie wyobrazić stan umysłu, i jest to nawet w pewnej mierze właściwy stan współczesnej nanki, w którym w różnych dziedzinach doświadczenia stosowane byłyby niezgodne i niewspółwymierne z sobą hypotezy i systematy pojęć. Wystarczałoby dla usunięcia sprzeczności uświadomić sobie, że pojęcia i hypotezy nie wyrażają istoty rzeczy, lecz są jedynie środkami oryentacyjnemi, ułatwiającemi nam opanowanie rzeczywistości doświadczalnej, lub pewnych jej zakresów. Możliwe ujednostajnienie i usystematyzowanie środków tych byłoby niewatpliwie wielce pożądanem z punktu widzenia interesów poznania naukowego, nie byłoby jednak rzeczą pierwszorzędnej konieczności, bez której rozwój poznania nie dałby się pomyśleć.

Inaczej zupełnie przedstawia się nam ta sprawa, gdy rozpatrujemy ja od strony czynu, gdy pojęcia i zasady mają za cel nie usystematyzowanie i klasyfikacye doświadczenia, lecz określenie kierunku naszych dażeń. Tutaj każda sprzeczność byłaby samounicestwieniem. Czyny nasze wtedy jedynie sa w prawdziwem znaczeniu wyrazu czynami, gdy mogą być uważane za objawy zdążajacej w jednym kierunku i ku jednemu celowi energii. Jedność celów, usystematyzowanie ich jest conditio sine qua non świadomej działalności. Zadaniem każdego światopogladu jest ustanowienie i uzasadnienie takiej czynnej jedności, t. j. wyjaśnienie, jaką jest najogólniejsza, najwyższa zasada naszych dążeń i jej uzasadnienie. Pojęcia i hypotezy, zapomocą których nauka nowoczesna ujmuje teoretycznie rzeczywistość doświadczalną, mogłyby wytworzyć wtedy jedynie światopogląd w prawdziwem znaczeniu tego wyrazu, gdyby się udało dowieść, że stanowia one nietylko systemat poznania, ale także i wartości, że nietylko pozwalają przewidywać i w pewnej przynajmniej mierze kierować rzeczywistością doświadczalną, ale określają też w sposób jednoznaczny i konieczny cel, ku któremu kierownictwo to zdażać powinno. Tym ostatnim wskazannom oczywiście przysługiwać i by musiała ta sama moc obowiazująca, co i teoretycznym uogólnieniom naukowym. Światopogląd wtedy tylko jest zupelnym, gdy jest upodstawowaniem i uzasadnieniem określonego obowiązku.

Znaczna część wysiłków myślowych drugiej polowy XIX stulecia skierowana była właśnie ku stworzeniu ściśle naturalistycznego światopoglądu, a więc ku wyprowadzeniu z zasad ustalonych przez naukę - kierunków, prawideł i norm postepowania, albo nawet wykrycia ich w ten sposób, jak wykrywane są prawa przyrody. Dla przecietnego myśliciela naturalistycznego przyroda jest pewną gotową i niezależną od nas całością: w poznaniu idzie więc zawsze tylko o odcyfrowanie jej właściwego sensu. Prawa przyrody są czemś nazewnątrz nas i niezależnie od nas istniejącem, w ten sam sposób niezależnie i na zewnątrz nas istnieć muszą normy, zgodnie z któremi postępować powinniśmy. Etyka z tego punktu widzenia jest nauką przyrodniczą, różniącą się w tem tylko od innych, że uogólnienia jej i wyniki są prawami, do których stosuje się nie przyroda na zewnątrz nas istniejąca, lecz nasza własna istota w swoich czynach. Normy etyczne sa takiemi samemi prawami przyrody, jak zasady powszechnego ciażenia, powinowactwa chemicznego i t. p. Cała różnica polega na tem. że uskuteczniają się one w nas i ze współudziałem naszej świadomości. Jeżeli nie wyprowadzono tych konsekwencyi jawnie i nie uświadamiano ich sobie, to tylko dzięki temu, że jedną z cech charakterystycznych pozytywistyczno-naturalistycznego okresn była (a i jest, gdyż okres ten przezwyciężony jest dopiero logicznie, nie dziejowo) - niezdolność zasadniczego stawiania i roztrząsania zagadnień.

W toku niniejszej pracy dowiodę, że jeżeli uniknięto takich z punktu widzenia krytycznej myśli — potwornych wprost wywodów, to jedynie dzięki temu, że wprowadzono, nie zdając sobie sprawy z tego, w formie kontrabandy — zasady, obce konsekwentnemu pozytywistycznemu naturalizmowi.

Jest rzeczą zrozumiałą, sama przez się, że główny ciężar sformułowanych powyżej zadań i zagadnień spadał na te nauki, które pozostawały w najbliższym związku z życiem czynnem, jak np. socyologia, i te wszystkie nauki, których punktem ogniskowym jest zagadnienie wartości, jak np. etyka, estetyka, teorya poznania. Ponieważ nie zdawano sobie sprawy z różnicy, zachodzącej pomiedzy prawami przyrody, a prawidłami postepowania, ponieważ te ostatnie uważano za pewną poszczególną postać pierwszych, więc rezultaty, do jakich miała doprowadzić socyologia miały mieć charakter jednocześnie teoretyczny i praktyczny. Prawa rządzące rozwojem społecznym, miały być zarazem prawami postępu, a co za tem idzie normami, do których każdy w swem postępowaniu stosować się powinien. Socyologia dotychczasowa była nietyle konsekwentnie przeprowadzoną teoryą przyrodniczą zjawisk społecznych, ile raczej i przedewszystkiem teorya, czy też doktryną postępu. Zadania te uchodziły i uchodza za równoznaczne, i dość jest wziąć do ręki jakikolwiek z istniejących »kursów »systematów« socvologicznych, aby sie o tem przekonać. Rze-

czą godną uwagi jest, że podczas gdy w naukach przyrodniczych, ścisłych zauważyć się daje coraz silniejszy wpływ krytycyzmu filozoficznego, socyologia była i jest pod tym względem plus catholique que le pape i stanowi dziedzinę, w której panuje najwszechwładniej. Każdy systemat pojeć stanowi jak gdyby żywa i żyjąca całość, zachowującą się odpornie wobec tego wszystkiego, co bytowi jego zagraża. Walka o byt i dobór mają miejsce w świecie myśli zarówno, jak i w świecie organizmów. Każdy systemat myślowy wytwarza w umyśle swoich wyznawców warunki tego rodzaju, że każdej myśli tem łatwiej się jest rozwinąć, im bardziej się z tym systematem zgadza i tem trudniej, im bardziej mu się sprzeciwia. Uświadomienie sobie wyników krytycyzmu filozoficznego w zastosowaniu do nauk ścisłych nie prowadzi jeszcze w sposób konieczny i nieubłagany do unicestwienia naturalizmu pozytywistycznego, jako światopogladu. W obrębie tych nauk bowiem nie objawiają się tak bezpośrednio zagadnienia praktyczne i wartościowe, przez rozwiazanie których dany systemat pojęć staje się światopoglądem we właściwem znaczeniu wyrazu. Uświadomienie więc wyników filozofii krytycznej nie prowadziło tu bezpośrednio do zdania sobie sprawy, że z punktu widzenia naturalistycznego pozytywizmu zagadnienia te są nierozwiązalne że pomiędzy pojęciami, jakiemi pozytywizm przyrodniczy operuje, postawami myślowemi wogóle. których jest on wyrazem, a zagadnieniami temi

zachodzi całkowita i zasadnicza niewspółwymierność\*). Zgoła inne znaczenie oczywiście musiałoby mieć oświetlenie z punktu widzenia filozofii krytycznej jednej z tych nauk pozytywistycznych, które stykają się bezpośrednio z temi praktycznemi zagadnieniami. W zagadnieniach tych i stosunku do nich leży klucz całej pozycyi. To też nieprzemijającą zasługą filozoficzną Rudolfa Stammlera pozostanie, że przystapił on systematycznie do krytycznego rozpatrzenia tej właśnie strony sprawy. Nie było to bynajmniej rzeczą przypadku, że bezpośrednim przedmiotem dyskusyi stało się monistyczne pojmowanie dziejów. Przezwyciężenie każdego stanowiska, każdego punktu widzenia możliwe jest jedynie na podstawie przyswojenia go w sobie najdoskonalszej, najbardziej konsekwentnej formie. Pod tym względem dyalektyczna metoda Heglowska jest stwierdzeniem niezawodnej, niezaprzeczalnej prawdy. Niedostateczność każdego pojęcia obnaża się, ujawnia przez jego konsekwentny i zupelny rozwój. Rozwiniecie cal-

<sup>\*)</sup> Zwracam tu uwagę na wyraz >bezpośrednio«. Pośrednio bowiem, t. j. przy rozwinięciu wszystkich konsekwencyi, jakie w każdem twierdzeniu, w każdej zasadzie krytycznej są zawarte, przyjęcie w jakiejkolwiek dziedzinie którejś z tych zasad burzy odrazu cały gmach naturalizmu pozytywistycznego. Filozofia krytyczna i naturalizm pozytywistyczny wyłączają się wzajemnie, i o żadnym kompromisie pomiędzy niemi nie może być mowy, ale ujawnia się to jedynie przy pryncypialnem stawianiu kwestyi, a jak już mówiłem, należało ono w okresie tym do największych rzadkości.

kowite pojęcia prowadzi z konieczności do uświadomienia sobie jego granic. Teza istotnie przechodzi przez własny swój rozwój w antytezę\*).

W samej rzeczy zaś z wszystkich prób wyprowadzenia norm i wskazań co do kierunku postępowania z wyników czysto przyrodniczego poznania, — monistyczne pojmowanie dziejów jest najkonsekwetniejszem, a co za tem idzie, wszystkie trudności i nieporozumienia występują tu w formie najbardziej konkretnej i dobitnej.

Zastanówmy się nad zadaniem, wobec jakiego staje naturalistyczna teorya postępu. Musi ona przedewszystkiem wyjaśnić, na czem postęp polega i uzasadnić w sposób przedmiotowy, że to, co uważa ona za postęp, jest nim istotnie, t. j. że jest kierunkiem rozwoju istotnie wartościowym i etycznie obowiązującym, wreszcie musi wykazać, jakiego rodzaju rzeczywiste siły i czynniki

<sup>\*</sup> Dla uniknięcia nieporozumień zaznaczam tu odrazu, że, jak wykażę to w dalszym ciągu niniejszej pracy, nie piszę się bynajmniej na wszystkie wyniki, do których dochodzi Stammler. Błąd zasadniczy Stammlera polega na tem, że i on nie rozróżnia dostatecznie ściśle praktycznego stanowiska — wartości — od teoretycznego stanowiska poznania; stąd, że monistyczne pojmowanie dziejów nie może podołać zagadnieniom wartości, wyprowadził on wniosek, że nie da się ono utrzymać nawet, jako teorya socyologiczna, chociaż oczywiście szczególniej z punktu widzenia na jakim stoi Stammler o żadnej zależności logicznej pomiędzy temi dwoma twierdzeniami nie może być mowy. Stąd wypływa dalsze nieporozumienie, jakiemu autor ten ulega, uznając swobodę za kategoryę teoretyczną bez zastrzeżeń.

pracuja nad ziszczeniem w ten sposób określonego i uzasadnionego postepu. Dla konsekwentnego pozywistycznego naturalizmu niema w rzeczywistości nic poza faktami, wzajemnie jednoznacznie się określającemi. Stosuje się to i do rzeczywistości społecznej. Naturalizm pozytywistyczny poddaje rzeczywistość te analizie, rozkłada ją na fakty, bada stosunki pomiedzy niemi zachodzące i stara się określić prawa, rządzące przekształceniami tych faktów. Na zasadzie poznania tych praw usiłuje określić kierunek, w jakim podąża rozwój społeczny. Nie rozpatrujemy tu monistycznego pojmowania dziejów, jako teoryi socyologicznej to też nie zastanawiamy się w jakiej mierze wywiązuje się ono z tej części swego zadania. Dla uproszczenia argumentacyi przyjmujemy na razie, że wszystkie wyniki, do jakich monistyczne pojmowanie dziejów doszło w tym czysto teoretycznym zakresie, posiadają bezwzględną pewność, t. j. że monistyczne pojmowanie dziejów jest teoryą rozwoju społecznego do takiego stopnia ścisła, że wnioskom wyprowadzonym przez nie co do przyszłości społeczeństw przysługuje pewność nie mniejsza niż np. wyliczeniom astronomicznym, określającym daty zaćmień słońca, księżyca i t. p. Przyjmujemy więc, że monistyczne pojmowanie dziejów jest w stanie określić zupełnie ściśle kierunek, w jakim zdąża rozwój społeczny, aby stać się więc teoryą postępu powinno ono wyjaśnić, jakim warunkom rozwój ten czynić powinien zadość, aby mógł być uważany za postęp, a także

uzasadnić, dla czego przyjęte zostały te a nie inne sprawdziany postępu. Gdyby monistycznemu pojmowaniu dziejów udało się takie przedmiotowe (t. j. powszechnie obowiązujące) uzasadnienie tych sprawdzianów, a następnie gdyby dowiodło ono, że kierunek rozwoju społecznego, uznany za przyrodniczo konieczny odpowiada ściśle tym sprawdzianom, stanowiłoby ono teoryę postępu zupełną i całkowicie sobie wystarczającą. Monistyczne pojmowanie dziejów jednak zagadnienia co do sprawdzianów postępu nie stawia sobie wcale, lecz uznając wprost przewidywany przez siebie kierunek rozwoju społecznego za postęp, uważa, że pojęcie postępu zostało przez nie upodstawowane w sposób przedmiotowy, gdyż utożsamiony z postepem kierunek rozwoju społecznego ma nastapić z przyrodnicza koniecznościa. Jest to, jak widzimy, całkowite logiczne podporządkowanie pojęcia wartości moralnej pod pojęcie konieczności przyrodniczej. To, co jest kierunkiem rozwoju przyrody, ku czemu zdaża ona, ma być idealem człowieka; aby rozstrzygnać, co ma on uważać za złe lub dobre, dla czego się poświęcać, w imię czego żyć, powinien człowiek poznać rzeczywistość i zrozumieć kierunek, w jakim przekształca się ona. Przyroda (wraz ze społeczeństwem) jest tu pojęta jako byt zewnętrzny, w stosunku do umysłu człowieka całkowicie gotowy, zastany przez niego, wyrażając się słowami empirjokrytyków. Byt ten poddany jest prawom, w zależności od których się przekształca. Człowiekowi pozostaje odgadnąć kierunek tych przekształceń i uczynić zeń swój ideał. Podkreślam tu jeszcze raz, że stawiam tu kwestyę tę ze ściśle logicznego\*) punktu widzenia, t. j. rozpatruję naturę sprawdzianów, na jakich się opiera w monistycznem pojmowaniu dziejów pojęcie postępu.

Że pomiędzy tem, co jest przyrodniczo-konieczne a tem co jest etycznie obowiązujące, zachodzi istotnie zasadnicza różnica, przekonać się jest niezmiernie łatwo. Wystarczy zadać sobie pytanie, czy, gdyby okazało się, że prawdziwy rozwój społeczny podąża w wprost przeciwnym kierunku, twórcy i wyznawcy monistycznego pojmowania dziejów o b o w i ą z a n i byliby zmienić odpowiednio swoje ideały. Nie ulega wątpliwości, w jaki sposób wypadłaby odpowiedź na to pytanie. Uprzytomnijmy sobie jednak, że gdyby jedynym spraw-

<sup>\*)</sup> Przewiduję tu z łatwością zarzuty tego rodzaju np.: Te same prawa, które określają rozwój społeczny, rządzą także powstawaniem ideałów i określają ich charakter, a więc sprawa przedstawia się właściwie w ten sposób, że człowiek odczuwa jako ideał to, co jest kierunkiem rozwoju. W odpowiedzi na zarzuty tego rodzaju lub inne, jakie się w umyśle czytelnika pojawić mogą, proszę, ażeby zechciał powstrzymać się z zajęciem jakiegokolwiekbądź stanowiska wobec niniejszej pracy, aż do całkowitego jej przeczytania. W wykładzie bowiem konieczną jest rzeczą zachować pewną kolejność, tak, że przezwyciężenie wielu wątpliwości powstających przy czytaniu pierwszych już stronic pracy, może znaleźć miejsce dopiero w dalszej jej części. Tutaj tymczasowo tylko zanaczam, że należy rozróżniać kwestyę powstawania ideałów i kwestyę ich wartości.

dzianem etycznej wartości idealu była przyrodnicza konieczność jego urzeczywistnienia, to w danym przykładzie zmiana idealu stawalaby się istotnie obowiązkiem.

Zrozumiemy to lepiej, gdy zastanowimy się nad psychologicznemi okolicznościami, które spowodowały, że sformułowane tu rozrożnienie logiczne nie zostało uświadomione przez twórców monistycznego pojmowania dziejów. Przedewszystkiem działała tu reakcya przeciwko utopizmowi. która była wogóle niezmiernie znamiennym i ważnym czynnikiem ich umysłowego rozwoju. Nienawistnemi stały się im teorye społeczne, które sądziły, że doskonałość moralna idealu jest dostateczną siłą, mającą go wprowadzić w czyn, lub też opierały swe nadzieje co do urzeczywistnienia tych idealów na całkowicie chir erycznych pogladach na istotę stosunków społecznych. Zwrócono sie przedewszystkiem ku dokładnemu poznaniu i zbadaniu tych stosunków. Gdy badania te doprowadziły do wniosku, że to, co uważają oni za ideał musi być ziszczone przez sam rozwój rzeczywistych sił społecznych, odkrycie to przesłoniło im te niewatpliwa prawde, że ideał ten był już idealem niezależnie od tego odkrycia i byłby nim pozostał, nawet gdyby badania społeczno-ekonomiczne doprowadziły do innych mniej pocieszających i optymistycznych wyników. Ideał był dla nich idealem zrozumiałym sam przez się, to też nie potrzebowali go uzasadniać jako takiego, ważna natomiast rzecza było dowiedzenie, że jest on

nietylko idealem, lecz też i kierunkiem rozwoju. W polemice z różnego rodzaju utopistami, czy to rzeczywistej zewnętrznej ujawniającej się w literaturze, czy też myślowej, wewnętrznej polegającej na przezwyciężaniu zajmowanych przez nich stanowisk - ten ostatni punkt musiał być wysuwany na pierwszy plan, i w ten sposób to, co było tylko psychologicznym motywem, najczestszym polemicznym argumentem, stało się logiczna podstawa i zaczeło się wydawać uzasadnieniem danego idealu społecznego jako takiego t. j. jego bezwzględnie obowiązująca wartość na tem właśnie polegać miała, że zgadza się on z przyrodniczo koniecznym kierunkiem rzeczywistego rozwoju społecznego. Przyłączył się tu niewatpliwie istniejący już u twórców monistycznego pojmowania dziejów, a bardziej jeszcze u jego pózniejszych zwolenników pozytywistycznoprzyrodniczy przesąd, że jedynym możliwym sposobem przedmiotowegu (ogólnie obowiazującego) uzasadnienia czegoś, jest wykazanie, że jest ono przyrodniczo-konieczne. Przesąd ten ze zwolennikami monistycznego pojmowania dziejów dzielili i dzielą przedstawiciele innych kierunków naturalistycznego pozytywizmu. Jedyną rzeczywistością jest przyroda, jako wielorakość faktów, określających się wzajemnie według systematu praw, zwolna wykrywanych przez nauki przyrodnicze. Ludzkie ideały, pojęcia o dobru i złu są też faktami tylko. Znaczenie mogą mieć o tyle tylko, o ile są wyrazem rzeczywistych i koniecznych kierun-

ków rozwoju przyrody (wraz ze społeczeństwem), w przeciwnym wypadku są to tylko osobiste mniemania, nastroje. Wartość, jaką może mieć ideał jako taki, była więc i jest dla zwolenników monistycznego pojmowania dziejów tylko takiem indywidualnem przeżyciem, nastrojem, czyli czemś, czego znaczenie w zestawieniu z przyrodniczą koniecznością t. j. największą mocą, jaka z punktu widzenia pozytywistycznego naturalizmu istnieje, nie mogło zupełnie wchodzić w rachube. Dalsza okolicznością działającą w tym samym kierunku był stosunek, jaki zachodził pomiędzy monistycznem pojmowaniem dziejów u twórców tej teoryi a filozofią heglowską. Sprawa ta bynajmniej nie może być uważana za ostatecznie wyjaśniona. szczególniej z logiczno-krytycznego punku widzenia, który dla nas w danym wypadku jest najważniejszy. Szablonowo powtarzający się frazes o postawieniu na nogi filozofii heglowskiej, która chodziła na głowie, charakteryzuje wprawdzie dobrze kierunek dokonanego tu przewrotu, ale jednocześnie - niestety - charakteryzuje także rubasznością swą to, jak niezmiernie powierzchownie i czysto zewnętrznie wyobrażają sobie stosunek swój do Hegla dzisiejsi wyznawcy monistycznego pojmowania dziejów. Heglowska metoda dyalektyczna związana była ściśle z heglowska metafizyką: nie można było przyjmować pierwszej, w jakimkolwiekbadź stopniu i zakresie, nie zdając sobie sprawy ze stosunku, w jakim się pozostaje do drugiej. Logika Hegla była przecież właściwie

ontologia, a metoda dyalektyczna tylko odsłonieciem, czy odtworzeniem praw rządzących procesem wszechbytowego rozwoju. Oderwana od tych swych metafizycznych podstaw - metoda wisiała w powietrzu. Twórcy monistycznego pojmowania dziejów wyjaśnili sobie dokładnie stosunek, w jakim pozostawali do filozofii historyi i w pewnem (ale tylko w pewnem znaczeniu) do filozofii prawa Hegla, ale pomimo to, że stosunek ten był stanowczem przeciwstawieniem się - uważeli za stosowne i możliwe zachować dyalektyczną metodę. Byloby to najzupełniej usprawiedliwione, gdyby pomimo odrzucenia filozofii historyi Hegla, pozostali wierni jego metafizyce, co było rzeczą absolutnie możliwa. Niewatpliwie jednak metafizykę tę odrzucali oni niemniej stanowczo, lecz oprócz dyalektycznej metody zachowali bezwiednie sposób wartościowania rzeczywistości, właściwy Heglowi. Z punktu widzenia filozofii Hegla każdy stan rozwojowy następny musiał być postępem w stosunku do poprzedniego; i wartościowanie takie rzeczywistości było najzupełniej logicznym wynikiem ogólnego metafizycznego stanowiska tego filozofa. Twórcom pozostało z Heglowskiej filozoficznej kultury, na jakiej wzrośli ogólne παθος filozoficzne, odpowiadające temu stosunkowi do rzeczywistości. Koincydencya pomiędzy ideałem a kierunkiem rozwojowym odpowiadała wszystkim nałogom myślowym, nabytym w heglowskiej szkole, wskutek tego musiała wydać się im czemś zrozumiałem sama przez się i logicznie koniecznem, tak że psychologicznie nie było tu i z tego punktu widzenia miejsca na powstanie pytania, co do stosunków, zachodzących pomiędzy przyczynową koniecznościa a wartościa etyczna. Wogóle szczatkowy Heglizm odegrał w rozwoju umysłowym twórców zajmującej nas tu teoryi doniosłą role. Można twierdzić, że przeszkadzał on im w jasnem zdaniu sobie sprawy z właściwego znaczenia dokonywanej przez nich pracy myślowej. Metoda dyalektyczna nadawała wywodom ich pozory wiekszej lub w każdym razie innej, bardziej tajemniczej jakiejś konieczności, niż ta, jakaby miały one, gdyby widzieli oni w nich to, czem było one istotnie, t. j. wyniki stosowania ściśle przyrodniczej metody badania do zjawisk życia gospodarczego i społecznego. Szczególniej, dzieki powstajacym być może niżej progu świadomości niemniej jednak rzeczywistym i zabarwiającym ogólny przebieg myśli skojarzeniom metody tej z ontologia heglowską – wyniki, za jej pomocą rzekomo zdobyte pozostawały zgoła w innym stosunku do zagadnienia wartości, niż gdyby zostało uświadomionem, że sa one zdobyczami czysto przyrodniczego, indukcyjnego badania. Pozostało w metodzie dyalektycznej coś z tych jej czasów, gdy była ona ujawnieniem praw rządzących rozwojem Rozumu powszechnego, i to niedostrzegalne coś udzielało się wszystkiemu, co uchodziło za wynik, za jej pomoca zdobyty. Metoda dyalektyczna należała wiec do rzedu tych okoliczności, które uniemożliwiły zdanie sobie sprawy z zagadnienia sto-

sunku pomiędzy wartością a koniecznościa przyczynową, przez rozwiązanie którego jedynie cała teorya mogłaby stanąć na logicznie niewzruszonym gruncie. Nieustanne polemiczne posługiwanie się teoryą, wzrastające i umacniające się znaczenie naturalizmu oraz naturalistycznych nałogów myślowych - oto okoliczności, które nie pozwoliły późniejszym zwolennikom teoryi uświadomić sobie, że opiera się ona na ułudnem tylko i pozornem rozwiązaniu problematu, który można do czasu zapoznawać, lecz którego ominąć ostatecznie nigdy się nie uda, gdyż rozwój dziejowy wydobywa zawsze z każdej doktryny wszystkie nieporozumienia i przeoczenia logiczne, które do czasu mogły sprzyjać nawet jej rozpowszechnianiu się, gdyż przyczyniały się do jej symplistycznej popularności.

Sądzę nawet, że taki właśnie moment dziejowy, w którym wszystkie nieopatrzności logiczne wychodzą na jaw i mszczą się, nastał właśnie dla monistycznego pojmowania dziejów. Coraz częściej słyszeć się dają zarzuty przeciwko tej lub innej jej części składowej. Konieczność, z jaką utożsamiany przez zwolenników teoryi z ideałem — ustrój społeczny ma wywiązać się z obecnego stanu rzeczy, jest coraz częściej i silniej kwestyonowana, pewność — jaką przypisywano przewidywaniom i przepowiedniom opierającym się na monistycznem pojmowaniu rozwoju społecznego, staje się coraz bardziej problematyczna. Nie przesądzając tu wartości wspomnianych zarzutów, stawiam

pytanie, czy wartość etyczna ideału związanego historycznie z monistycznem pojmowaniem dziejów, zostaje w jakiejkolwiek bądź mierze zagrożona przez to, co grozi samej teoryi, czy staje się ona też problematyczna, a sam ideał obniża się do poziomu subjektywnego mniemania? Zdaje mi sie, że pytanie to w ten sposób sformulowane jest jednem z ogniskowych zagadnień chwili dzisiejszej. Dzisiejsze oportunistyczne zwyrodnienie kierunku, związanego najściślej z monistycznem pojmowaniem dziejów, jest wprost konsekwencya logiczną, choć nieprzewidywaną, kardynalnego grzechu, popelnionego w samam założeniu teoryi. Był to grzech przeciwko najświętszemu z praw, przeciwko prawu wewnętrznej swobody, prawu samostanowienia duchowego. Monistyczne pojmowanie dziejów zwątpiło, że we własnem wnętrzu, we własnem życiu duchowem człowiek znależć może jedyną podstawę dla swych wartości moralnych, że tam jedynie znaleźć on może sprawdziany, na podstawie których rozstrzygać może o dobru i złu. Tej autonomii duchowej zrzekło się monistyczne pojmowanie dziejów na rzecz przedmiotowego biegu zdarzeń. Lecz jeżeli przedmiotowy bieg zdarzeń, naturalny porządek rzeczy, ma być tu najwyższym i ostatecznym sprawdzianem, to przystosowywanie się do niego staje się metodą wskazaną, oportunizm społeczny jest tylko dalszem stadyum oportunizmu duchowego.

Gdyby nawet jednak zagadnienie nasze nie zostało w ten sposób postawione przez sam rozwój

doktryny na porzadku dziennym, to i wtedy jeszcze podnieść je byłoby naszym obowiązkiem. Dogmatyzm naturalistyczny jest jedną z największych klęsk dzisiejszych czasów. Najlepsze, najszlachetniejsze dusze nowoczesne łamią się i giną w rozpaczliwej walce z nim, nie mogac go przezwycieżyć. Wyzwolenie epoki zpod władzy tego dogmatyzmu jest jedną z najpilniejszych potrzeb kulturalnych, jest ogniskowem zagadnieniem kultury współczesnej, jeżeli przez kulturę pojmuje się normalny wzrost i rozwój życia duchowego w najwyższych zwłaszcza jego przejawach. Materyalistyczne pojmowanie dziejów może być tu rozpatrywane jedynie w związku z ogólnym naturalizmem pozytywistycznym, za którego jeden z najważniejszych objawów musi być uważane. Dopóki nie przezwyciężymy naturalizmu pozytywistycznego w samych jego podstawach i nie zrozumiemy zagadnienia wartości, w formie w jakiej przedstawia się ono na podstawie takiego przezwyciężenia, o prawdziwej i płodnej krytyce monistycznego pojmowania dziejów nie może być mowy, zarówno jak o wyjaśnieniu zagadnienia, sformułowanego w niniejszym rozdziałku mojej pracy, której dalszy plan zostaje określony przez przytoczone przed chwila względy.

## III.

Krytyka naturalizmu pozytywistycznego.

Centralnem pojęciem »naturalizmu pozytywistycznego«, czy też »światopoglądu naukowego« (tę druga nazwe, lubo zawiera ona w sobie, jak się niebawem przekonamy, prawdziwa sprzeczność logiczną, przedstawiciele zajmującego nas prądu myślowego, dla łatwo zrozumiałych przyczyn szczególniej sobie upodobali) - jest pojęcie faktu. W ostatecznej osnowie swej wszystko jest faktem. Wszystkie nasze pojęcia, teorye zarówno naukowe jak i przednaukowe (t. zw. naturalne teorye por. Cornelius: Psychologie als Erfahrungswissenschaft) mają za zadanie wytłumaczenie a raczej klasyfikacyę czy też opis faktów, odzwierciadlenie ich. Pojecia i teorye naukowe nie wyrażają istoty rzeczy, nie są jej ujawnieniem i nie mają bynajmniej tego zadania. Role swa spełniają one całkowicie z chwilą, gdy pozwalają nam się oryentować pośród faktów. Wskutek tego, postep pod tym względem zasadza się na rugowaniu z teoryi tych i pojęć wszystkiego, co nie służy bezpośrednio temu celowi, na wytwarzaniu pojeć coraz bardziej, coraz zupełniej przystosowanych do faktów. Przystosowanie się to będzie zupełne wtedy, gdy 1° pojęcia i teorye uwzględniać będą wszystkie fakty, 2º gdy nie będzie w nich już nic, prócz tego, co dla zupelnej i dokladnej oryentacyi pośród faktów jest ściśle konieczne\*). Słowem fakty

<sup>\*</sup> Ignoruję tu umyślnie modyfikacyę, jakiej uległo to stanowisko teoryo-poznawcze ze strony Józefa Petzolda (Maxima, Minima und Oekonomie) w kwartalniku dla Filozofi naukowej Avenariusa, a ostatnio w drugim tomie jego »Wstępu do filozofii czystego doświadczenia (Einführung in die Philosophie der reiner Erfahrung R. II. Leipzig,

istnieją, pojęcia zaś i teorye mają je wyrażać. Oto jest dokładny wyraz stanowiska teoryo-poznawczego współczesnego pozytywizmu. Jest ono tak jasne i tak niewatpliwe w oczach swych zwolenników, że uchodzi za zrozumiałe samo przez się i nie wymagające dalszej analizy, a właściwie nawet nie dopuszczające jej. Gdy się dojdzie do faktu, niepodobna iść już dalej. Fakt jest ostatnia niedziałka, jest uduchowionym atomem. Jest to niezmiernie ważne. Jeżeli za logiczny sprawdzian uznaje się zgodę pojęcia, teoryi z faktami, te ostatnie muszą być czemś stalem, muszą posiadać swój określony i niezmieniony kształt logiczny, jeżeli się tak wyrazić można. Gdyby kształtu takiego nie miały one, gdyby nie posiadalv swych ściśle określonych i niezmiennych i niezależnych od stanowiska, jakie wobec nich poznający zajmuje, konturów – znaczenie ich, jako sprawdzianu logicznego byłoby niezmiernie wątpliwe. Założeniem wiec nieuświadamianem lecz koniecznem przeciętnego naturalizmu pozytywistycznego jest przypuszczenie, że analiza musi zawsze w ostatecznym rezultacie swym doprowadzić nas do faktów pierwiastkowych, które można

Teubner, 1904). Petzold wprowadza na miejsće pojecia z upełnego przystosowania, pojecie stałości (Stabilität) Nie zmienia to bynajmniej jego zasadniczego stanowiska wobec zagadnień tu przez nas rozstrzyganych, choć rzeczywiście maskuje pewne trudności. Poprzestaję tu na tem zaznaczeniu, gdyż rozbiór szczegółowy tej sprawy odprowadzałby nas zbyt daleko od właściwego przedmiotu.

już tylko konstatować. Konsekwencya ta jest zupełnie jasna i oczywista; w praktycznem zastosowaniu jednak powyższych założeń napotykamy niespodziewane trudności. Ten pierwiastkowy fakt, nie podlegający już dalszej analizie, lecz tylko absolutnie i niezależnie istniejący, okazuje się czemś niedoścignionem. W samej rzeczy co jest tym faktem? Wybieramy przykład niezmiernie prosty: na stole pali się świeca. Jaka jest tu ostateczna nierozkładalna osnowa faktyczna. Nie trzeba wielkiego wysiłku, aby zrozumieć, że wszystko, co fizyk jest tu w stanie powiedzieć o falach eteru i t. p., jest tu teoryą mającą za zadanie wyjaśnić nam fakt, o który idzie. Lecz na czemże ten fakt polega? Świeca pali się, mówimy, lecz zarówno: »świeca«, jak i »pali się« są to już pojęcia, rubryki klasyfikacyjne i t. p. I tu więc także mamy do czynienia nie z bezpośredniem ujawnieniem faktu, lecz z teorya, jedną z tych teoryi praktycznych, przednaukowych, naturalnych, na których nieustannem stosowaniu upływa nam największa część życia. Pewna grupa czuć świetlnych i obrazów pamieciowych itp., na jakie rozkłada daną treść psychologia? Lecz zastosowanie do psychologii wyników, za jej własną pomocą zdobytych prowadzi w sposób nieuchronny do wniosku, że te czucia, obrazy pamięciowe i t. d. są to też abstrakcye i pojęcia przez psychologię wytwo-Nietrudno przekonać się przez rozbiór wybranego tutaj lub jakiegokolwiek innego przykładu, że jedno i to samo przeżycie, jedna i ta

sama treść rozkłada się na różne fakty, gdy się ją rozpatruje z punktu widzenia różnych nauk. Stwierdzają się glębokie słowa Goethego, że w każdym fakcie zawarta jest już teorya. Wszystko, co jest określeniem, jest już klasyfikacya, zaliczeniem do jakiejś rubryki, słowem teoryą. Jest już wynikiem szematycznego opracowania »treści« z jakiegoś punktu widzenia. Jest to niezmiernie ważne. Przeciętny przyrodnik uważa za bezwzględnie dane sobie, zastane przez się, niezależne od siebie to co jest już wynikiem szematyzującego opracowania. Każda szematyzacya, każda klasyfikacya dokonaną być może jedynie z jakiegoś określonego punktu widzenia. W przestrzeni określamy położenie jakiegoś punktu przez jego stosunek do obranego przez nas systematu współrzednych (koordynat). Położenie tych ostanich, określone znowu być może jedynie przez stosunek ich do innych współrzednych, itd. To samo tutai. Wszelkie określenie, wszelkie przeprowadzenie granic, a więc i tych granic, które stanowia o kształcie logicznym faktu, które ustanawiaja go jako taki a nie inny fakt określony, możliwe jest jedynie wtedy, gdy posiadamy takie punkty stale, z których przeprowadzamy linie rozgraniczające, pewne określone punkty widzenia i stanowiska, z których rozpatrujemy rzeczywistość. Żaden fakt nie jest nam dany i każdy fakt staje się tym lub innym faktem wtedy dopiero, gdy staniemy na tym a nie innym punkcie widzenia. W ten sposób zrozumieć należy myśl Kanta, że nie pojecia

stosują się do przedmiotów, lecz przedmioty do pojęć\*). Prawdziwy stan rzeczy przedstawia się wiec nie w ten sposób, jak to wyobrażają sobie mniej lub więcej symplistycznie usposobieni pozytywiści: że myśl poznająca ma za zadanie przystosowywać się jedynie do istniejących, gotowych i niezależnych od niej przedmiotów i stosunków, stanowiących tę lub inną dziedzinę przyrody. Sprawa jest o wiele bardziej złożona. Myśl, poznając, nietylko przystosowuje się do przedmiotów i stosunków, lecz w pewnej mierze i wytwarza je także. Przedmiot stanowiący materyę badań tej lub innej gałęzi przyrodniczego poznania jest zawsze współodpowiednikiem pewnej postawy podmiotu poznającego, jest objektywacyą tej podstawy, jest zawsze jej wytworem, stworzonym przez myśl poznającą dla pewnych celów i do celów tych przystosowanym. Stąd wypływa wniosek, że, gdy rozważamy przedmiot ten, jako bezwzględnie dany, przypisujemy znaczenie nieograniczone i niezależne temu, co jest usta-

1

ŧ

į

Ł

R

þ

pr o

<sup>\*)</sup> Praca niniejsza z natury rzeczy nie może być wykładem systematycznym własnego mojego stanowiska filozoficznego. Dlatego też nie mogę wdawać się w rozbiór zagadnienia, nasuwającego się tu, co do stosunku pomiędzy podmiotem i przedmiotem. W dalszym ciągu wykładu będę musiał niejednokrotnie jeszcze z tej lub innej strony o zagadnienie to zahaczyć. Uważam więc za konieczne zaznaczyć tu, że zdaję sobie sprawę z jego istnienia i pierwszorzędnej wagi, i sądzę, że rozwiązania jego szukać należy na linii pomysłów metafizycznych genialnych myślicieli pokantowskich Fichtego, Schellinga i Hegla.

nowione jedynie dla pewnego określonego punktu widzenia i musi być zamknięte w obrębie granic, przez ten punkt widzenia uwarunkowanych. Zależność przedmiotu poznania od takiego punktu widzenia stanowi całą jego naturę, jego istotę logiczną, gdy więc rozpatrujemy go niezależnie od niego i bez uwzględnienia, wypływających zeń ograniczeń—musimy nieuniknienie popaść w sprzeczność logiczną, gdyż tkwić ona będzie już w podstawie samej naszych usiłowań.

Każdy poszczególny przedmiot poznania przyrodniczego, a wiec zarówno przedmiot fizyki, jak i psychologii, zarówno biologii jak i chemii odpowiada pewnej określonej postawie myśli poznajacej. Każda dziedzina przyrody, każda dziedzina przyrodniczych faktów jest objektywacyą takiej postawy, a więc jest od niej całkowicie zależną, z niej czerpie swe znaczenie, i wraz z nią je traci. — Upodstawowanie teryopoznawcze jakiejś nauki polega na uzasadnieniu tej postawy myślowej, z punktu widzenia której i dla której przedmiot badania nauki tej zostaje ustanowiony. Upodstawowanie teoryopoznawcze jakiejś nauki jest zawsze uzasadnieniem prawomocności tego stanowiska, z punktu widzenia którego przedmiot jej zostaje dopiero tym a nie innym określonym przedmiotem. Innemi słowy, posługując się częściowo przynajmniej terminologia kantowska: upodstawowanie teoryopoznawcze jakiejś nauki polega na dedukcyi krytycznej jej przedmiotu, która przez to samo, że przedmiot ustanawia,

określa jego granice, poza obrębem których przestaje on być przedmiotem i traci znaczenie.

Przedmioty różnych gałęzi przyrodniczego poznania pomimo wszelkich różnic, jakie pomiędzy niemi zachodzą, mają jednak pewną przynajmniej wspólna ceche zasadniczą. Te wspólna właściwość ich można najdokładniej oznaczyć, za pomocą terminu Petzoldowskiego: jednoznaczności zupełnej. Przez jednoznaczność pojmuje Petzold właściwość, na mocy której dla każdego faktu, dla każdej części składowej doświadczenia, znaleźć można pojęcia, będące wyrazem cech i stosunków tego faktu i tej części do innych i niemogace być zastosowane do niczego innego. Słowem, że niema w doświadczeniu nic, coby nie mogło zupełnie i ściśle być określone. Jednoznaczność Petzoldowska jest więc ściślejszym terminem, oznaczającym to, co zazwyczaj bywa nazywane prawidłowością przyrody. Każdy przedmiot przyrody daje sie określić jednoznacznie. Jest to według Petzolda najogólniejszy fakt przyrodniczy, najogólniejsza właściwość »zastanego« (Vorgefundenes), właściwość, którą on uważa za zupełnie niezależną od myśli poznającej. Widzieliśmy już, że wszystkie bardziej specyalne określenia przedmiotów przyrody są zawsze zależne od zajętej przez myśl poznającą postawy: nasuwa się pytanie, czy nie tyczy się to tej najogólniejszej właściwości, najogólniejszego określenia, stanowiącego podstawe wszystkich iunych. Petzold dowodzi, że gdyby bezwzględna jednoznaczność przyrody nie była faktem, rozwój nauki, a nawet wprost istnienie nasze byłyby niemożliwe, ponieważ jednak i nauka i my sami, jako gatunek, jako ludzkość istniejemy, więc i jednoznaczność ta faktem być musi. Argumentacya ta oparta jest całkowicie na nieporozumieniu. Petzold przyjmuje już jednoznaczność, gdy mówi o rozwoju nauki lub ludzkości, i o zależności rozwoju tego od jednoznaczności. Jest rzeczą oczywistą, że o takiej zależności mówić nie można, o ile się przedtem już jednoznaczności nie przyjmie. Gdy zaś argumentacya ta upadnie, powstanie przekonanie, że nauka istnieć może o tyle tylko, o ile się przyjmie jednoznaczność przyrody, że nawet nasze własne istnienie jako fakt przyrodniczy daje się pomyśleć jedynie na zasadzie takiej jednoznaczności: jednoznaczność jest więc postulatem, jest wyrazem najogólniejszej postawy naszej myśli poznającej, przez zajęcie której przyroda jako taka zostaje dopiero ustanowiona. Podobnie, jak upodstawowanie każdej nauki przyrodniczej polega na dedukcyi krytycznej jej przedmiotu, t. j. na wykazaniu prawomocności i zasadności tej postawy myślowej, przez zajęcie której przedmiot ten jedynie zostaje ustanowiony, tak samo i teoryopoznawcze upodstawowanie poznania przyrodniczego\*) polegać musi na dedukcyi krytycznej przyrody, tj. na wykaza-

<sup>\*)</sup> Mówię tu umyślnie tylko o poznaniu przyrodniczem, podkreślając wyraźnie to ograniczenie. Naturalizm pozytywistyczny skłonny był, jak to zresztą aż nazbyt łatwo zrozumieć, do uznania przyrodniczego poznania za jedyne.

niu prawomocności postawy myślowej, przez zajęcie której przyroda jako taka zostaje ustanowiona. I podobnie, jak dedukcya krytyczna poszczególnych przedmiotów poznania przyrodniczego jest jednocześnie określeniem granic i warunków, w obrębie których mają one znaczenie, tak również i dedukcya przyrody jest zarazem zakreśleniem granic jej i oznaczeniem warunków, w obrębie których jedynie może być o przyrodzie jako takiej mowa.

W ten sposób przedstawia się sprawa naturalizmu pozytywistycznego z punktu widzenia filozofii krytycznej. Ale Mohrs Geliebte kann nur durch Mohr Sterben. Przezwyciężenie jakiegoś stanowiska myślowego wtedy tylko ma wartość logiczną, gdy zostaje osiągnięte przez wyprowadzenie zawartych w niem konsekwencyi i uświadomienie sobie założeń, na jakich ono się opiera. Słowem każde stanowisko, każda teorya mogą być

Ì

Ø

F

ď

ľ

,,

ø

đ

ĸ.

Jednym z ulubionych przedmiotów dyskusyi pozytywistycznych było zagadnienie, czy historya jest czy nie jest nauką, tj. czy jest czy nie jest nauką przyrodniczą. Z naszego krytycznego punktu widzenia sprawa oczywiście przedstawia się zupełnie inaczej. Nie o to idzie czy historya jest nauką przyrodniczą, lecz o to, czy obok przyrody jako przedmiotu poznania przyrodniczego dadzą się wywieść dzieje jako przedmiot poznania historycznego, tj. czy się uda wykazać prawomocność takiej postawy myślowej, przez zajęcie której dzieje, jako przedmiot poznania zostaną ustanowione, a następnie jakie są zadania i granice tej postawy. Istnieje co do tego zagadnienia bardzo poważna literatura, szereg dzieł i rozpraw Diltheya, Simmla, Rickerta, Windel-

przezwycieżone jedynie na własnym gruncie: wszystko inne nie pociąga ostatecznie rozstrzygających konsekwencyi. Naturalizm pozytywistyczny podkopał najsilniej i najskuteczniej byt swój własny przez to, co pozornie wydawało się obiecującą mu dalszy świetny rozwój zdobyczą. Mam tu na myśli zastosowanie metod i stanowisk przyrodniczych do samego poznania. Wszyscy jeszcze mamy w pamieci zapał, z jakim witał taki Taine, Renan, lub Ihering, otwierające się przez zastosowanie metod przyrodniczego badania do zjawisk życia duchowego perspektywy. Za jedna z zasadniczych zasług monistycznego pojmowania dziejów uważa sie to, że zachowuje sie ono wobec myśli, uczuć i dążeń, ze spokojem chemika analizującego skład ciał i wykrywającego ich pierwiastki. W bardziej już ciasnem kółku empiryokrytyków za to samo sławiono i uwielbiano Krytykę czystego doświadczenia Avenariusa. Sa to wszystko różne

banda, Münsterberga, Laska i t. d. Należy zaznaczyć, że podobnie jak w stosunku do poznania przyrodniczego dogmatyzm wyrodził się w współczesny naturalizm pozytywistyczny, tak samo, w stosunku do poznania historycznego — mamy zboczenie dogmatyczne niemniej potężne i szkodliwe. Podobnie jak przyroda, tak i dzieje uważane są nie za coś ustanowionego przez myśl poznającą lecz jako coś bezwzględnego. W dalszym ciągu pracy niniejszej będę miał sposobność, a raczej będę musiał zwrócić uwagę na niektóre strony tego historyzmu dogmatycznego, gdyż rzecz — charakterystyczna i pierwszorzędnej wagi — w monistycznem pojmowaniu dziejów dogmatyzm naturalistyczny kojarzy się z dogmatyzmem historycznym,

formy, różne załamania jednego i tego samego faktu. Naturalizm pozytywistyczny poczuł się na siłach właczyć w granice swych posiadłości myśl i poznanie, czyli ponieważ sam on jest wynikiem tego poznania, zastosował zasadnicze swe stanowisko i metody do samego siebie. Jest to najniebezpieczniejszy moment w dziejach każdego światopoglądu, a raczej każdego systematu myślowego, który sobie znaczenie światopogladu przypisuje. Można powiedzieć, że zdolność jego do stania się światopoglądem - zależy w pierwszym rzedzie od zdolności jego do samouświadomienia. Światopoglad całkowity w samej rzeczy musi sam sobie wystarczać, sam siebie poreczać, sam siebie utwierdzać. Prawdziwość jego musi być wynikiem, wypływającym logicznie z własnych jego założeń\*). Czem może być dla naturalizmu pozytywistycznego prawda? Całkowitem przystosowaniem do faktów? Lecz właśnie prze-

<sup>\*)</sup> Rozumiał to Hegel, określając bytowe stanowisko własnej swej filozofii i uznając ją za ostateczny kres i cel wszechświatowego rozwoju. To nadłudzko-dumne, nie mieszczące się w naszych zmedyokryzowanych głowach uroszczenie jest właściwie wyrazem tylko wymagań, którym każda filozofia, uważająca się za skończoną i traktującą się poważnie, czynić zadość musi. Jest to miara, jaką każdy filozof mierzyć musi myśl własną. W samej mierze tej i prometeicznej, tytanicznej wyniosłości leży głębokie pathos der Distanz, pomiędzy filozofem a innymi typami życia myślowego, pomiędzy filozofem nadewszystko, a tak rozpowszechnionym dziś typem uczonego zabłąkanego w filozofię.

konanie, że wszystko w ostatecznej swej osnowie jest tylko systematem, wielorakościa faktów, stanowi rdzeń naturalizmu, stanowi to, co uzasadnione być powinno. Albo wiec należy znaleźć inne jakieś uzasadnienie, lub też stwierdzić, że naturalizm pozytywistyczny jest dogmatyzmem, t. j. przyjmuje za podstawe swa – założenie, niewytworzone przez myśl i nieuzasadnione przez nią. Ale przecież najwyższa, najbardziej rozwinieta forma naturalizmu pozytywistycznego nosi nazwę empiryokrytycyzmu, przecież naturalizm pozytywistyczny chlubi się właśnie z tego, że znalazł w obrębie swych granic miejsce i dla poznania, że poddał metodom swym samo dążenie do prawdy. Czyż więc w osiągniętych w tej dziedzinie wynikach nie znajdziemy rękojmi dla naturalizmu pozytywistycznego, czy nie udało mu się istotnie znaleźć uzasadnienia dla samego siebie i w ten sposób rozwinać się w światopogląd całkowity i samemu sobie wystarczający? Raz wiec jeszcze, czem może być dla naturalizmu pozytywistycznego prawda? Wszystko, co jest, jest tylko faktem. Jest to zasadnicze założenie, któremu nie wolno sprzeniewierzać się, jeżeli chcemy pozostać rzeczywiście na gruncie naturalizmu pozytywistycznego. Prawda wiec może być dla naturalizmu tylko faktem i niczem innem. Zadania poznawcze w stosunku do faktu, polegają na określeniu warunków, od jakich zależy powstanie danego faktu. Stosunek więc naturalizmu pozytywistycznego do zagadnienia prawdy, może polegać jedynie na określeniu warunków, w jakich prawda, jako fakt, powstaje, innymi słowami, jakim warunkom powinien czynić zadość jakiś poglad, aby był za prawdę uznany. Powtarzam, że idzie tu o warunki, określające powstanie faktu, a wiec zagadnienie prawdy formuluje się ostatecznie tak, w jakich stosunkach do określających go faktów musi pozostawać jakiś pogląd, rozpatrywany jako fakt, aby był uznany za prawde. Warunki te bywają formułowane w terminach i pojeciach biologii, sociologii i t. p.; na zasadnicze stanowisko to nie wpływa. Gdy te warunki zostana określone, pozostanie rozpatrzyć jaki poglad czyni im zadość, t. j. jaki poglad, rozpatrywany jako fakt, pozostaje w oznaczonych w ten sposób stosunkach do określających faktów, np. jeżeli się wykazało, że za prawdę jest uważany systemat myśli, odpowiadający ustrojowi centralnego układu nerwowego, posiadającemu maximum warunków utrzymania się, pozostaje do rozwiązania zagadnienie, jaki poglad będzie odpowiadał takiemu ustrojowi. Gdyby się dalej udało dowieść. że poglądem takim będzie właśnie naturalizm pozytywistyczny, powstaje zagadnienie, czy rzeczywiście udało mu się pozyskać wymagane od światopoglądu filozoficznego, który za taki ma być uznany - uzasadnienie samego siebie? Naturalizm pozytywistyczny w swej najbardziej konsekwentnej formie - t. j. empiryokrytycyzm, twierdzi, że dzieła R. Avenariusa i ostatnie J. Petzolda zawieraja właśnie taki dowód i że przeto w dzie-

lach tych otrzymał on swe ostateczne upodstawowanie i systematyczne zaokraglenie. Przyjmując to twierdzenie empiryokrytyków (a chwili sa oni dla nas reprezentantami najkonsekwentniejszymi i najbardziej uświadomionymi naturalizmu pozytywistycznego, i przedstawiciele innych kierunków tego ostatniego, o ile udałoby się im osiągnąć ten sam rezultat innymi środkami, różniliby się od empiryokrytyków tylko co do formy tych środków, lecz nie co do ich teoryopopoznawczej istoty), rozpatrzmy wypływające zniego konsekwencye. Naturalizm pozytywistyczny jest systematem myślowym odpowiadającym ustrojowi układu nerwowego, posiadającemu maximum warunków zachowania się. Systematy myślowe odpowiadające takiemu ustrojowi, uważane są za prawdziwe. Naturalizm pozytywistyczny będzie więc uważany za prawdziwy, skoro układ nerwowy dojdzie do stanu, zapewniającego mu maximum zachowania sie. Bardzo pieknie! Lecz nam szło o dowiedzenie nie tego, że naturalizm pozytywistyczny będzie uważany za prawdziwy, lecz że jest on prawdziwy. Nie jest to przecież jedno i to samo. Zwolennicy empiryokrytycyzmu odpowiadają nam na to, że jest to jedyny sposób rozwiązania zajmującego nas zagadnienia, i że zagadnienie to jest wynikiem tylko niedostatecznego naszego przystosowania się, gdy przystosowanie to bedzie zupełne, zagadnienie to zniknie i naturalizm pozytywistyczny stanie się dla nas czemś zrozumiałem sam przez się. Pięknie. Ale cóż to

jest ostatecznie owo przystosowanie się, owo maximum utrzymania itd. Wszystko są to pojęcia, teorye itd. Według samego zaś empiryokrytycyzmu pojęcia te i teorye są jedynie odpowiednikami pewnych stanów układu nerwowego, nie są wiec wyrazem bezpośrednim istnienia, lecz pewną forma reakcyi na nie. Cóż wiec nam porecza ich prawde, skoro już one same mają nam poreczać prawde naturalizmu pozytywistycznego? W rezultacie otrzymamy odpowiedź, że albo pojęcia te są. odpowiednikami trwałych stanów układu nerwowego, albo też przemijających. W pierwszym przypadku będą prawdą, w drugim zaś zostaną przez rozwój wyrugowane i zaginą. To zmienia nieco postać sprawy. Przypomnijmy sobie cała argumentacyę. Rękojmia prawdy naturalizmu pozytywistycznego polega na tem, że odpowiada on ustrojowi centralnego układu nerwowego o maximalnej wartości życiowego zachowania się. Centralny nerwowy, maximalna wartość życiowego zachowania się, stosunek pomiędzy niemi i prawdą, wszystko to są pojęcia, odpowiadające pewnym stanom układu nerwowego, i wartość poznawcza tych pojęć zależy od wartości życiowego utrzymania tych stanów. W jaki sposób dowieść, że ta ostatnia jest maximalna, a chociażby tylko zbliżona do maximum. Dla dowiedzenia tego trzeba te stany rozpatrywać jako fakty przyrodnicze, tj. przyjąć naturalizm pozytywistyczny, którego zasadności przecież chcielibyśmy dowieść czyli stwierdzić, że się obracamy w błędnem kole. Nie pozo-

staje tu nic innego, jak albo dogmatyczne przyjęcie naturalizmu pozytywistycznego, albo stwierdzenie, że o tem, co posiada maximum utrzymania życiowego, może rozstrzygnąć jedynie sam przyszły rozwój. Ponieważ zaś pojęcie rozwoju jest także odpowiednikiem stanu układu nerwowego, którego maximalnej wartości zachowawczej - jedynej rekojmi prawdy, jaka dla danego punktu widzenia pozostaje -- dowieść można tylko opierając się na pojęciu rozwoju, czyli przyjmujac to, co właśnie jest przedmiotem badania i co ma być dopiero jako wynik tego badania osiagniete, - zatem obecnie jest to pojęcie jedynie wyrazem naszej niewiedzy. Empiryokrytycyzm pisał Carstanien, odpowiadając Wundtowi - jest pozytywizmem metody i sceptyzmem treści (Inhaltsscepticismus). W samej rzeczy pozostaje mu do wyboru albo dogmatyzm, opierający się na hipostazowaniu pojęć biologicznych (ewentualne zastapienie pojeć tych przez psychologiczne nie zmieniłoby w niczem istoty rzeczy) albo sceptycyzm hum'owski, w każdym razie stanowisko przedkantowskie.

Ale przecież inne stanowisko jest niemożliwe — powiedzą nam. Dlaczego? Gdyż za pomocą pojęć przyrodniczych pomyśleć się nie da. Ale wszakże empiryokrytycyzm właśnie i wogóle zastosowanie metod i podstaw badania przyrodniczego do poznania wyjaśniły nam, że pojęcia naukowe są odpowiednikami pewnych stanów układu nerwowego, przystosowującego się do swego otoczenia, czy

też środkami ekonomicznego myślenia rzeczywistości; w każdym więc razie nie wyrazem bezpośrednim rzeczywistości, lecz tyłko pewnym sposobem jej ujęcia i opracowania myślowego; a więc zastosowanie metod i stanowisk badania przyrodniczego do poznania doprowadziło do zrozumienia, że naturalizm pozytywistyczny jest tylko pewną formą ujęcia rzeczywistości, co więcej — że forma ta pozostaje w stosunku zależności do praktycznego zachowania się poznającego, czyli że jest konstrukcyą celową, której granice i znaczenie określone są przez naturę właśnie tych celów, dla zadośćuczynienia, którym konstrukcya ta wytworzona została.

Zastosowanie więc do faktów poznania metod i stanowisk badania przyrodniczego, które nazwaliśmy samouświadomieniem naturalizmu pozytywistycznego i próbą ogniową, mającą rozstrzygnąć, czy systemat myślowy, występujący pod tą nazwa jest w stanie rozwinać sie w światopoglad wykazały, że nietylko naturalizm pozytywistyczny nie może przez rozwój własnych swych założeń zaokrąglić się w systemat pojęć sobie wystarczających, w którym nie nie byłoby przyjętem bezkrytycznie, lecz że nawet wyprowadza on sam poza siebie, ucząc widzieć w samym sobie konstrukcye myślową, wytworzoną celowo i jedynie w obrębie przez naturę celowości tej określonym mającą znaczenie. Zagadnienie prawdziwości naturalizmu pozytywistycznego jest zagadnieniem właśnie, dotyczącem natury tych celów, którym

konstrukcya tych pojęć przyrodniczych ma czynić zadość, i które wskutek tego rozstrzygają o zakresie jej znaczenia. Innemi słowami naturalizm pozytywistyczny przez rozszerzenie swe na poznanie doszedł do uświadomienia swej względności, a co za tem idzie do uprawnienia i uznania konieczności badań, któreby względność tę określiły, i w ten sposób uchroniły myśl naszą od nihilizmu teoretycznego, który jest konsekwencyą nieuchronną usiłowań stworzenia relatywistycznego światopoglądu.

Relatywizm jest jedna z zasadniczych i najbardziej charakterystycznych cech naukowego stanowiska wobec świata. Każdy fakt zostaje określony przez wyznaczenie stosunków jego do innych faktów, jest tylko sumą tych stosunków i niczem więcej. Określając jakiś fakt poszczególny przez stosunki, w jakich pozostaje on do innych faktów, uważamy te ostatnie za stałe i określone same przez się. Gdy jednak z kolei przystąpimy do analizy naukowej tych uznanych zrazu za stałe i określone faktów, - przedstawią się nam one także, jako systemat stosunków jedynie. Dopóki istnieje możność wyodrębniania poszczególnych dziedzin doświadczenia, t. j. dopóki pozostajemy w granicach naukowego badania, które zawsze ma do czynienia z zadaniami specyalnemi, nie przedstawia to żadnej trudności. Inaczej jednak przedstawia się sprawa, skoro chcemy wytworzyć światopoglad za pomoca tych tylko metod i stanowisk myślowych, jakiemi nauka rozporzadza. Tutaj to

nieustanne przenoszenie pozycyi z jednego conta na drugie jest niemożliwe, gdyż mamy do czynienia z jednem tylko contem wszystko obejmującem. Prędzej czy później dojść musimy do nieuchronnego wniosku, że A jest określone jedynie przez stosunek do B, a B jedynie przez stosunek do A, że słowem właściwie nic określonem nie jest, gdyż określenia te wystarczają o tyle, o ile są uważane za tymczasowe, o ile przyjmuje się je milcząco, że pod niemi wszystkiemi i poza niemi wszystkiemi jest coś absolutnego, ów Archimedesowy punkt, na którym wszystko się opiera i którym wszystko stoi. Gdy idzie o światopoglad mamy właśnie do czynienia z tem ostatecznem. Pragnac na to ostateczne pytanie, na pytanie co do kierunku i wartości naszych czynów odpowiedzieć za pomocą relatywistycznych pojęć i stanowisk nauki, podobni jesteśmy do barona Münchhausena, wyciągającego się wraz z koniem z błota za włosy. Powie mi ktoś, że przecie kierunek określa się zawsze względem czegoś. Niewątpliwie, ale wtedy tylko, gdy mamy prawo przypuszczać, że to coś jest stałem, lub przynajmniej może być określonem bez pomocy stosunków jego względem tego, kto kierunku szuka. To ostatnie zaś ma miejsce, gdy usilujemy wytworzyć światopogląd naukowy czyli relatywistyczny. Przekonaliśmy się o tem przy rozbiorze podstaw empiryokrytycyzmu. Prawdziwość światopoglądu naturalistycznego zostaje tu określona przez stosunek do centralnego układu nerwowego, a centralny układ

nerwowy przez stosunek do przyjmowanego przez ten właśnie światopoglad - świata. Innemi słowami - jesteśmy pozostawieni samym sobie, a nawet i to nie, gdyż nas samych tu niema, gdyż my sami jesteśmy tylko splotem faktów, określonych przez stosunek do innych, które znowu określone są przez stosunek do pierwszych. Nic niema stałego: wszystko znika, grunt drży nam pod nogami i zapada się, i rozwiera się czarna nicość w której migoca jedynie stanowiące nas i świat zjawiska. Myśliciele szczerzy, jak Taine np. (patrz: przedmowę do Inteligencyi) mogą zdawać sobie z tego sprawę, jednostka zaś prawdziwie genialna, t. j. posiadająca moc przejmowania się każdą myślą aż do tego stopnia, na jakim staje się ona przeznaczeniem, - Nietzsche zostaje zdruzgotana w rozpaczliwej walce z temi tragicznemi konsekwencyami przemyślanego do dna naturalizmu.

Nichts ist wahr, alles ist erlaubt!

Doskonale przystosowani do własnej mierności myśliciele, których imię legion, odpowiedzą, że jest to zupełnie zrozumiały skutek pojmowania w sposób absolutny tego, co jest względne\*). Choćby

<sup>\*)</sup> Pani Kodisowa w wzmiankowanym już artykule swym powiada, że należy rozróżniać pomiędzy względnością metafizyczną i naukową. Podziwiam doprawdy zdolność wymykania się najbardziej ludzkim, do dna życia duchowego sięgającym zagadnieniom za pomocą czysto doktrynerskich rozróżnień. Można mówić o względności wtedy tylko, gdy się przyjmuje coś bezwzględnego, ponieważ z pnnktu widzenia filozofii czystego doświadczenia niema nic bezwzględnego, a więc niema także nic względnego — argumentuje

nawet tak było, powiadaja oni, chociażby sceptycyzm i nihilizm poznawczy były nieuniknionemi konsekwencyami naturalizmu pozytywistycznego, nie mamy przeciwko temu żadnej rady, gdyż z punktu widzenia naturalizmu wszelkie inne postawienie kwestyi jest niemożliwe. Chociaż przez włączenie do przyrody naszych procesów poznawczych zatraca się bezwzgledne znaczenie sprawdzianów logicznych, a przez włączenie do przyrody naszych dażeń - bezwzględne znaczenie sprawdzianów i wartości moralnych pogodzić się z tem trzeba, gdyż przecież człowiek wraz z poznaniem swem i dążeniami jest tylko zjawiskiem przyrody i jej cząstką. Niestety, - naturalizm pozytywistyczny dowiódł, że samo to stanowisko, dla którego człowiek jest tylko cząstka przyrody, jest tylko czemś wzglednem, t. j. że człowiek, jego poznania i dążenia, nie jest cząstka przyrody, lecz może być tylko jako taka rozpatrywany, że sama przyroda nie jest czemś bezwzględnem i poznanie obejmującem, lecz jedynie odpowiednikiem pewnych postaw poznania, eksteryoryzacyą pewnych stanowisk i metod, które po-

p. Kodisowa — i wskutek tego — twierdzi ona — nie należy uważać tej filozofii za bezwzględnie relatywistyczną. Dowodzenie — przyznaję — zewnętrznie dowcipne, ale przekonywające o tyle tylko, o ile się poza słowami przestanie dostrzegać konkretne zagadnienia. Filozofia czystego doświadczenia doszła do uświadomienia własnej względności, innemi słowami, sam relatywizm został uznany za coś względnego, czy przez takie podwójne zaprzeczenie, przez takie zrelatywizowanie relatywizmu — uczyniliśmy to, co jest re-Kultura i życie.

znanie może stosować do samego siebie. Poznanie nie jest więc zjawiskiem przyrodniczem, lecz może być rozpatrywane jako takie. Jest ono logicznie wcześniejsze od przyrody, wskutek tego, gdy zostają roztrząsane zagadnienia wartości poznania, argumenty przyrodnicze nie mają żadnej mocy, gdyż sama przyroda nie istnieje tu jeszcze.

Jest to jeden z punktów, na którym najtrudniej ustrzedz się błędów i nieporozumień. Każda myśl, każdy pogląd niewątpliwie mogą być rozpatrywane jako przynależne do życia określonej jednostki, określonej epoki, kraju i t. d., ale nie stanowi to bynajmniej ich istoty. Poznanie i wszystko, co treść życia naszego stanowi, nie jest faktem przyrodniczym lub psychologicznym, lecz może być rozpatrywane jako taki. Każdy ideał może być rozpatrywany i określany, jako wynik psychologii klasowej, ale nie jest to jedyny punkt widzenia, a co najważniejsza ideał ten nie jest tym wynikiem, lecz jedynie może być rozpatrywany jako taki wtedy, gdy zajmiemy wobec niego stanowisko przyrodniczego poznania. Słowem każda wartość czy to poznawcza, czy estetyczna,

latywne — bezwzględnem? Bynajmniej, przekonaliśmy się tylko, że relatywizm nie jest jedyną usprawiedliwioną postawą myślową, że wskutek tego nie można w imieniu jego wykluczać innych postaw myśli i metod badania. W samej rzeczy zaś, nieustannie widzimy, że zwolenniey powszechnego relatywizmu, w imię powszechnej względności, zaprzeczają bezwzględnie poznawalności lub nawet istnienia absolutu, na tej zasadzie, że bezwzględne nie da się poznać jako względne.

czy etyczna — może wprawdzie być rozpatrywana jako fakt, lecz nie jest faktem. Zagadnienie wartości, t. j. zagadnienie co do prawomocności postaw naszych, nie może być rozwiązane w kategoryach przyrody, gdyż przyroda sama jest tylko wyrazem jednej z tych postaw i sama jako taka, jako wartość musi być uzasadniona, gdyż widzieliśmy, że uzasadnienie takie jest jej rzeczą koniecznie potrzebną: do dna bowiem przemyślany naturalizm prowadzi do zaprzeczenia i unicestwienia samego siebie.

## IV.

## Zagadnienie wartości.

Kto mówi postęp, mówi: rozwój odbywający się w kierunku, mającym niezaprzeczalną wartość, kto uważa postęp za pojęcie, dające się uzasadnić, mówi tem samem, że posiada sprawdzian, przez stosowanie którego można w sposób przedmiotowy t. j. ogólnie obowiązujący dowieść, że pewien stan społeczny jest wyższy, bardziej wartościowy niż inny. Pojęcie postępu i pojęcie wartości związane są ze sobą jak najściślej, postęp jest właściwie pewnem zastosowaniem tego ostatniego pojęcia; wskutek tego samo pojecie postępu ulegać musi modyfikacyom i przekształceniom, zależnie od zmian, jakie zachodzą w pojęciu wartości i w stosunku myśli naszej do niego. Jeżeli się przyjmuje że wartość, ocena, jest tylko subjektywnem przeżyciem, jeżeli się uważa ją jedynie za wynik indywidualnej wrażliwości, jeżeli się nie uznaje w stosunku do niej żadnych przedmiotowych sprawdzianów, żadnych zasad, za pomocą których daloby się dla każdej kategorji ocen wywieść obowiązujące normy, jeżeli się sądzi, że w dziedzinie wartości człowiek i poszczególny nastrój jest jedyna miara, jedynym sprawdzianem, ten antropologiczny impresyonizm, ta nastrojowoćś pojęcia wartości odbić się muszą w sposób konieczny i nieunikniony i na pojeciu postępu. Jedna z najbardziej charakterystycznych cech epoki naszej jest fakt, że jedne i te same umysły, w jednym i tym samym czasie - wierzyły goraco, iż są w posiadaniu bezwzględnie przedmiotowej, naukowej teoryi postępu, i jednocześnie ignorowały wprost zagadnienie wartości, a napotkawszy je, rozpatrywały jedynie i wyłącznie jako subjektywne i indywidualne przeżycie w stosunku do którego wszystkie możliwe zagadnienia są rozwiazane, wszystkie zadania sa spełnione, gdy się wytłumaczy przyczynowo, psychologicznie, czy też socyopsychologicznie ich powstanie. Tu jest najsłabszy, najbardziej chory punkt monistycznego pojmowania dziejów. Przyjmujemy wciąż, iż jest ono w stanie dowieść, że nastapienie pewnego określonego stanu społecznego jest konieczne. Dlaczego jednak ten stan jest uważany za wartościowy, dlaczego nastapienie jego ma być uważane za postęp? Jaką posiadamy rękojmię, że 1-o odpowiada on naszym ideałom, i że te ideały, którym odpowiada on posiadaja przedmiotowe znaczenie. Ro-

zumowanie, nie formułowane wprawdzie najczęściej, za pomoca którego monistyczne pojmowanie dziejów »rozwiązuje« tę trudność jest niezmiernie ciekawe. Wszelki ideał, powiada ono, ma sam przez się znaczenie tylko przeżycia, należy on do dziedziny ideologicznej nadbudowy, przedmiotowemi sa te idealy, które odpowiadają istotnemu, rzeczywistemu biegowi rzeczy, kierunkowi rozwoju. Przedmiotowym jest więc ideał o tyle tylko, o ile jest antycypacya świadomościowa ustroju, który z danego stanu społecznego wyniknąć ma z przyrodnicza koniecznościa. Postęp jest rozwojem, odpowiadającym naszym przedmiotowo uzasadnionym idealom, zaś przedmiotowo uzasadnionymi ideałami są tylko te, które zgadzają się z mającemi nastapić fazami rozwoju, a więc z natury rzeczy, te fazy muszą odpowiadać ideałom, i postęp jest wydedukowany w sposób ściśle przedmiotowy i bezwzględnie konieczny. Przedstawiciele poglądu tego nie spostrzegają, że właściwie w ten sposób dowiedzionem zostało tylko to, iż wszelki rozwój z koniecznością rzeczy musi być odczuwany jako postęp, t. j. że wszelki rozwój wytworzy w świadomości ludzi system tego rodzaju wartości i ocen, iż przez ich stosowanie będzie on usprawiedliwiony i oszacowany dodatnio. Innemi słowy: Rozwój się odbywa, świadomość zaś nasza przystosowuje się do niego, a przystosowawszy się, usprawiedliwia go i aprobuje. Ponieważ zgodność z kierunkiem rozwoju jest jedynym sprawdzianem przedmiotowości idealu, rozwój więc

właściwie segreguje te ideały: na przedmiotowo uzasadnione i czysto subjektywne. Nie ideały usprawiedliwiają rozwój i nadają mu wartość, lecz przeciwnie on to nadaje dopiero wartość idealom. Jest to najściślejsza konsekwencya założenia, że fakt jest czemś pierwotniejszym logicznie od wartości, że wartość jest tylko faktem i niczem więcej. Fakt bowiem ma tylko znaczenie tego czegoś, co jest określone w sposób jednoznaczny. Jeżeli więc wartość jest tylko faktem, a ideał postępu, ideał ustroju społecznego tylko indywidualnym wyobrażeniem o dalszych kierunkach rozwoju ludzkości, to jedyna róźnica, jaka da się z naturalistyczno-pozytywistycznego stanowiska, dla którego istnieją tylko fakty, ustalić pomiędzy takiemi wyobrażeniami, polegać może na tem, że jedne z nich odpowiadają faktom, określonym jednoznacznie jako przyszłe, inne zaś odpowiadają faktom, które określone sa jako takie, które nie nastapia. Jeżeli fakt jest wyrazem jedynym i zupełnym rzeczywistości, to siła faktów jest jedyną wartością, fakt dokonany jedynem prawem i jedynem usprawiedliwieniem. Monistyczne pojmowanie dziejów byłoby teoryą postępu wtedy tylko, gdyby było dowiedzione, że siła faktu odpowiada zawsze z natury rzeczy ideałowi dobra, że fakt dokonany jest zawsze realizacya jakiegoś prawa, t. j. że biegiem zdarzeń kieruje Opatrzność wszechmądra, wszechdobrotliwa. Zaznaczamy to tylko en passant.

Dowiedliśmy, że fakt nie jest wyrazem jedynym i zupełnym rzeczywistości, jej formą, że tak

powiem, przyrodzoną, że przeciwnie jest on odpowiednikiem tylko pewnego punktu widzenia, pewnego stanowiska wobec rzeczywistości, że uzasadnić krytycznie pojęcie rzeczywistości, jako systematu faktów, znaczy dowieść prawomocności tego punktu widzenia, dla którego rzeczywistość wyraża się w tej formie, znaczy to dowieść, że ten punkt widzenia posiada wartość, i to wartość przedmiotową, powszechnie obowiązującą. Dowiedliśmy wreszcie, że bez takiego wywodu, bez takiego uzasadnienia, stanowisko to znosi samo siebie, naturalizm pozytywistyczny rozwijany konsekwentnie przeobraża się w nihilizm poznawczy i sceptycyzm. Nietylko wiec fakt nie wyczerpuje znaczenia wartości, lecz przeciwnie sam czerpie z niej moc swą. Wartość jest wcześniejszą od faktu, wcześniejszą znów w znaczeniu logicznem. Wprawdzie wartość może być rozpatrywana jako fakt, ale tylko wtedy, gdy taki wobec niej punkt widzenia zostanie uznany za wartościowy. Samo więc rozpatrywanie wartości jako faktu, musi być uzasadnione jako wartość. Wartości wiec nie można rozpatrywać jako fakt jedynie i wyłącznie, gdyż zagadnienie wartości jest wcześniejsze (logicznie) niż zagadnienie jednoznacznej określoności faktów, i wartość jest w stosunku do faktów instancya jedyna, gdyż właściwie mówiac fakt, jako fakt nie jest instancyą żadną, a tam gdzie wydaje się on być taką mamy do czynienia, jak to zobaczymy, z pewną formą tylko, formą niezmiernie charakterystyczna i źle zrozumiana dotychczas zagadnienia wartości. Przez zapoznanie wyłożonych w rozdziale poprzednim zasad filozofii krytycznej, z której wyniki streszczone powyżej wypływają - monistyczne pojmowanie dziejów doprowadzone zostało do tego paradoksalnego polożenia, iż teorya postępu przeobraziła się dla niego w teorye faktów dokonanych, teorya przekształcenia społeczeństwa w sposób odpowiadający przedmiotowo uzasadnionym i powszechnie obowiązującym idealom, w teoryę przystosowywania się tych ostatnich do koniecznego, naturalnego biegu zdarzeń. Sam fakt, że z taka teorya bezwzględnej pasywności zwiazane jest najbardziej czynne stanowisko praktyczne, zdaje się wskazywać, że mamy tu do czynienia z nieporozumieniem, i istotnie mam zamiar w dalszym ciągu wykazać, że monistyczne pojmowanie dziejów ma słuszność, głęboką słuszność, i że tylko przedstawiciele jego we wszystkich dotychczasowych formułach jego i wykładach nie umieli sobie zdać sprawy z tej słuszności, nie umieli jej przed samymi sobą wyraźnie sformułować, nie umieli ująć jej w forme wystarczającego samemu sobie rozumowania. Powiem więcej: sądzę, iż jestem w stanie dowieść, że zagadnienie, które stanowiło kamień obrazy i chore miejsce w filozofii Hegla, zagadnienie, które in nuce tkwilo już w filozofii Kanta, zostało rozwiązane, lecz bezwiednie jedynie, przez Marxa, i że dziś jedynie nastala pora uświadomienia sobie tego wszystkiego, co tkwiło w jego czynie duchowym. Krytycyzm —

jak to wykażę — prowadzi tu jedynie do uświadomienia sobie własnych bogactw.

Zanim jednak będę mógł przejść do tego dowodzenia, wyjaśnić muszę, jakie czynniki przeszkadzały uświadomieniu, o którem mówię, gdyż po pierwsze ułatwi to wzajemne porozumienie pomiędzy mną a współczesnym, na naszej literaturze postępowej wykształconym czytelnikiem, a podrugie, posłuży do ustalenia i wyświetlania pewnych pojęć, na których dowodzenie to się opiera.

W szkicu krytycznym o »Etyce Herberta Spencera«, wydrukowanym w zeszycie II Przeglądu filozoficznego za r. b. pisałem: »Do utrwalenia sie wielu nieporozumień w dziedzinie etyki przyczyniają się niepospolicie pewne wartości, które nazwałbym wartościami zrozumiałemi same przez się. Pewne rzeczy wydają się wartościowemi bezwzględnie: wartościowość ich zdaje się nie wymagać żadnych uzasadnień, być czemś pierwotnem, nie podlegającem żadnem watpliwościom, nie mogącem stanowić zagadnienia. Gdyby nie operowanie tego rodzaju wartościami, przejście z dziedziny faktów do dziedziny norm, przepisów, wskazań, byloby niemożliwe«. Gdyby nie operowanie czysto odruchowe już (tak dalece weszło ono w nałóg) temi »wartościami zrozumiałemi same przez sie«, sama myśl wytworzenia czysto naturalistycznej teoryi postępu nie mogłaby się narodzić, gdyż paradoksalność i beznadziejność zadania rażą tu wprost oczy. Naturalizm pozytywistyczny może dowieść tylko, że pewien fakt nastapi i żadna

teorya naturalistyczna niczego więcej dowieść nie jest w stanie, dotad przynajmniej, dopóki pozostaje wierną swym podstawowym założeniom i nie wprowadza w drodze kontrabandy przesłanek, założeniem tym obcych i zasadniczo z niemi niewspółwymiernych. Taka kontrabanda właśnie jest wartość zrozumiała sama przez się, jest niepodawana w watpliwość, niekwestyonowana wartościowość tego stanu, tego faktu, konieczność nastąpienia którego zostaje udowodniona. Jest on tak dalece odczuwany jako coś pożądanego, idealnego, sprawiedliwego, tak dalece wchłania w siebie wszelkie pojecia o wartości, tak zupełnie skupiają się na nim i ześrodkowują wszystkie dążenia, aspiracve, nadzieje, że potrzeba wylegitymowania jego wartościowości nietylko nie może tu dojść do głosu, ale jest wprost czemś niezrozumialem. Dyssocyacya myślowa, przez takie postawienie kwestyi wymagana, należy istotnie do najtrudniejszych zadań, jakie sobie wogóle wyobrazić można. Analiza myśli i stanów świadomości jest rzeczą zawsze niełatwą, ale trudność ta potęguje się jeszcze, gdy chodzi o analize wartości, t. j. tego, co stanowi najcenniejszą istotę naszej jaźni. Opór, jaki stawia analizie myślowej wartość, jest całkowicie odrębnego rodzaju i o wiele trudniejszy do zwalczania, niż ten, z jakim napotyka się ona w innych dziedzinach. Tu bowiem przybiera on charakter rozdwojenia moralnego w samej świadomości badacza. Wszystko, co w jakiejkolwiek mierze zdaje sie zagrażać wartości - wydaje się grzechem,

słabością, obojętnością i chłodem, godnemi potępienia. Sprawa zaś komplikuje się i przez to jeszcze, że idzie tu o uzasadnienie wartości jako takiej, w ciągu samej analizy, więc nie przestaje ona być wartościową, i żywy stosunek do niej nie może być utracony, gdyż w przeciwnym razie sama analiza utraciłaby swe znaczenie.

Dalej zważyć należy, że stan społeczny, do którego doprowadzić ma postęp, przedtem uznany był za wartościowy, a następnie dopiero dowiedzione zostało, że ma on nastąpić koniecznie wskutek działania sił, rządzących życiem i rozwojem społecznym. Gdy więc monistyczne pojmowanie dziejów dostarczyło tego dowodu, ten ostatni wzgląd przesłonił wszystkie inne zagadnienia. Tłumaczyć, dlaczego stan społeczny, do którego, zdaniem monistycznego pojmowania dziejów, rozwój społeczny prowadzi, stał się w oczach tak wielkiej liczby ludzi bezwzględnie wartościowym, wartościowym sam przez się, nie potrzebuję. Wystarcza mi tu stwierdzenie, że teorya postępu, podawana przez monistyczne pojmowanie dziejów, prócz pierwiastków, czysto przyrodniczych, t. j. prócz uogólnień co do faktycznego biegu rzeczy, zawiera w sobie i ocene, t. j. coś całkowicie obcego i niewspółwymiernego z faktami i wszelkimi wynikami, do jakich doprowadzić mogą jakiekolwiek operacye myślowe, nad faktami dokonywane. Monistyczne więc pojmowanie dziejów jest tylko teoryą rozwoju spolecznego, aż dotad, dopóki nie zostana wykryte podstawy tej oceny, tego wartościowania stanów

społecznych, jakie w niem są zawarte. Dopóki wartość stanu społecznego, który ma według monistycznego pojmowania dziejów rozwinąć się i powstać ze społeczeństw obecnych, nie zostanie uzasadniona w sposób przedmiotowy (powszechnie obowiązujący), dotad monistyczne pojmowanie dziejów za teoryę postępu w prawdziwem znaczeniu tego wyrazu poczytywane być nie może, gdyż pozostaja mu dwie alternatywy, albo uznać ów mający nastąpić stan społeczny za wartościowy na mocy faktycznej jedynie i nieuzasadnianej już dalej oceny, a wiec na mocy oceny (chociażby podzielana ona była przez milionowe masy) podmiotowej, albo też wyprowadzić wartość tego stanu z jego przypuszczalnie dowiedzionej konieczności, czyli w jednym i drugim wypadku kwestyę prawa zredukować do kwestyi siły. Dopóki się pozostaje na stanowisku naturalizmu, dopóki sie we własnem istnieniu i w istnieniu ludzkiem wogóle wraz ze wszystkiemi myślami, dążeniami, ocenami, czynami ludzi itd. - widzi tylko fakt, dotad wniosek przez nas osiągnięty może być uważany za wyraz smutnej być może, ale niezłomnei konieczności, za uświadomienie sobie wprost przez człowieka istotnego swego położenia. Dlatego też krytyka naturalizmu pozytywistycznego jest najważniejszą częścią mojej argumentacyi. Nie jesteśmy cząstką natury, lecz możemy rozpatrywać się jako taka, gdy z punktu widzenia naszych wartości, urzeczywistnieniem któ-

rych jest nasze życie, okaże się to celowem. Gdy rozpatrujemy się jako cząstkę przyrody, t. j. gdy włączamy samych siebie i swa działalność do systematu przyrodniczego poznania, nasze pojęcia o dobru, nasze ideały wartości ukazywać się nam mogą jako fakty psychologiczne, zależne od takich lub innych warunków. Dla jednoznacznego określenia ich może okazać się celowem rozpatrywać je jako zmiany współrzędne zmianom w centralnym układzie nerwowym (empiryokrytycyzm) jako składniki i pierwiastki ideologicznej nadbudowy (monistyczne pojmowanie dziejów), ale wszystko to ma znaczenie jedynie w granicach przyrodniczego poznania. Trzeba się wystrzegać błędu, popełnianego tak często przez metafizyków i polegającego na hipostazowaniu pojeć. Twierdząc, że człowiek jest tylko cząstką przyrody, że wszystkie jego wartości, oceny dążenia itp., sa tylko stanami świadomości, odpowiadającemi zmianom fizyologicznym, zachodzącym w jego układzie nerwowym, zmianom uwarunkowanym zasadniczo i przez strukturę ekonomiczną społeczeństwa, w którem on żyje, że słowem wszystkie te wartości oceny, zmiany i t. d., są tylko epifenomenami towarzyszącymi procesowi rozwoju ludzkości, polegającemu na nieustannem przystosowaniu się do przyrody i opanowywaniu jej, hipostazujemy pojęcia i punkty widzenia przyrodniczego poznania i rozpatrujemy jako istności niezależne to, co jest naszą postawa myślową jedynie.

Fichte nazywał świat zewnetrzny, przyrode materva naszego obowiazku. Określenie to charakteryzuje z klasyczną wprost dobitnością i lakonicznością znaczenie teoryopoznawcze przyrody. Przyrodę stwarzamy, rozpatrując cała rzeczywistość jako coś zewnętrznego względem wartości, jako te materye, w której wartości te zrealizowane być mają. Przyroda jest to cała rzeczywistość (nie wyłączając naszych własnych przeżyć), rozpatrywana jako bierna masa, która ma być przez nasze wartości ukształtowana. Myśliciele najróżnorodniejszych kierunków i odcieni uznaja też jako jedną z rzeczy najbardziej niezaprzeczalnych, najlepiej udowodnionych, że stanowisko teoretyczne, poznawcze wobec świata jest wtórnem w stosunku do stanowiska praktycznego, i w tem ostatniem ma swoje podstawy i korzenie. I tu jednak powtarza się ten sam błąd tak niezmiernie charakterystyczny, że prawda, wyprowadzająca w sposób nieunikniony po za granice naturalizmu, zostaje pojmowana wyłącznie i jedynie naturalistycznie, jest wkluczana do systematu naturalistycznego światopogladu i uważana nawet niekiedy za jego podstawe, lub przynajmniej za poważny argument na jego korzyść (w polemice przeciwko krytycyzmowi, metafizyce itp.) Nietzche ze zwykłą sobie drastycznością sformułował wyniki nowoczesnej myśli pod tym względem, a pomimo, że formuła jego brzmi ultra-naturalistycznie, a raczej właśnie dzięki temu - występuje z niej niezmiernie dobitnie cała beznadziejność naturalizmu nowoczesnego, doprowadzonego do swych ostatecznych konsekwencyi, lub raczej do uświadomienia sobie podstawowych swych założeń. »Niema, powiada on, ani ducha, ani rozumu, ani myśli, ani świadomości, ani duszy, ani prawdy, ani woli. Wszystko to są zmyślenia niezdatne do użytku (niezdatne do użytku, oczywiście z punktu widzenia tej ostatecznej analizy wszelkich wartości poznawczych, o jaka tu Nietzschemu idzie, Nie idzie tu o podmiot i przedmiot lecz o pewien określony gatunek zwierzęcy, który może żyć i rozwijać się jedynie przy takiej prawidłowości postrzegań, która pozwala mu kapitalizować doświadczenia«. Podobnie Simmel, szkicując w »Filozofii Pieniedzy« system relatywistycznego (sic) pogladu na świat, powiada, że prawdziwemi sa wyobrażenia, pozostające w takim stosunku do organizacyi danego gatunku, iż sprzyjają jego zachowaniu się. Oczywiście, jeżeli fikcyami, sprzyjajacemi rozwojowi gatunku, sa takie pojecia, jak materya, duch itp., to takąż fikcyą jest i samo pojecie gatunku, rozwoju, zachowanie się itd., i cała relatywistyczna budowa, jak widzieliśmy już w poprzednim rozdziale, zapada się i obraca w nicość. Naturalizm pozytywistyczny wielokrotnie dochodził już przez rozwój logiczny swych zasad do swoich granic, wielokrotnie zagadnienie, dotyczące jego podstaw i zalożeń, stawało przed nim, ale zawsze opadał on bezsilnie na dawne stanowisko, gdyż nie zdawał sobie sprawy, że to graniczne zagadnienie wymaga innych metod badania i in-

nych punktów widzenia, i zawsze rozpatrywał je sub specie faktu i za pomoca form myślowych, do operowania z faktami przystosowanych. Na zapytanie, dlaczego przyroda jest koniecznym przedmiotem poznania, t. j. skąd płynie jej wartość przedmiotowa (i ogólnie obowiązująca) odpowiadał on i odpowiada przez wskazanie stosunku zachodzącego pomiędzy pewnymi pierwiastkami składowymi przyrody, pomiędzy pewnymi faktami, a raczej kategoryami faktów. Nazwalbym daltonizmem naturalistycznym tę absolutną niezdolność nowoczesnej myśli do ujęcia i zrozumienia zagadnienia wartości, tę dogmatyczną naiwność, z jaka nie dostrzega myśl ta odrębności tego zagadnienia i rozpatruje je jako kwestye stosunku pomiędzy wchodzącemi w skład przyrody faktami. Gdy dochodzimy do uświadomienia, że podstawą teoretycznej prawdziwości jakiegoś punktu widzenia jest jego (w najszerszem znaczeniu tego wyrazu) praktyczna wartość bezpośrednio wskazaną drogą jest zbadanie sprawy, jakiego rodzaju jest ta wartość, jakiem jej uzasadnienie i na czem wogóle polegać może uzasadnienie w dziedzinie wartości. Od wszystkich zagadnień tych naturalizm pozytywistyczny uchyla się, nie dostrzega ich, a przez to wpada w dogmatyczne zaślepienie co do zakresu własnej swej sprawności i prawomocności; i ulega złudzeniu, że uda mu się wydedukować wartość z faktu, cel, ideał postępowania z przyrody. Już nawet czysto »naturalistyczne« rozpatrzenie tej sprawy powinnoby współczesnych myślicieli tego kierunku uleczyć z tych iluzyj. Z punktu widzenia samego naturalizmu, nauka powstaje jako środek przystosowania sie człowieka do otoczenia w najszerszem kosmicznem znaczeniu tego wyrazu. Zagadnieniem jej jest zrozumieć mechanizm przyrody, aby następnie uposażona w naukę ludzkość mogła mechanizmem tym posługiwać się dla swych celów. Otóż tu zachodza dwie ewentualności: albo cele te tkwia w samym człowieku i zna on je, zanim przystępuje do poznania tych kosmicznych narzędzi, nad któremi ma w ich imieniu zapanować, albo też nie zna on ich i poznać je spodziewa się dopiero na zasadzie poznania przyrody, t. j. uzna za cel swój to, do wykonywania czego mechanizm przyrody jest zdolny. Naturalizm pozytywistyczny, pragnący znaleźć w tej lub innej formie, na tej lub innej drodze ideały ludzkości w przyrodzie, marzący nieustannie o »naukowej etyce« lub »naukowej, przyrodniczej teoryi postępu« ulega temu ostatniemu złudzeniu. Jednocześnie jednak przedstawiciele tego poglądu podkreślają nieustannie swój relatywizm. Relatywizm zaś oznacza, że wszystkie fakty, wchodzące w skład przyrody, określane są jedynie przez stosunek jeden do drugiego, a wiec a przez stosunek do b, b do c, cdo d i t. d. aż wreszcie jakieś y znowu przez stosunek do a, z przez stosunek do b, i t. d. Najbardziej zasadniczą właściwością relatywistycznego pojmowania przyrody jest to, że stanowi ona w pojmowaniu tem zamkniete koło i nie prowadzi Kultura i žvcie. 21

nigdzie. Dogmatyczne zrzeczenie się steru własnych losów przez ludzkość na rzecz przyrody jest rzeczą niemożliwą. Mechanizm przyrody jest nieokreślony. My to musimy nadać mu kierunek, ustanawiajac wartości, realizowaniu których ma on służyć. Wszystkiemi drogami więc i we wszystkich kierunkach wyprowadzenie konsekwencyj ostatecznych z naturalizmu pozytywistycznego, zarówno jak analiza jego najgłębszych, najbardziej zasadniczych podstaw prowadzą do przekonania, że 1-o naturalizm pozytywistyczny zagadnienia wartości rozwiązać nie jest w stanie, i 2-o sam on niema żadnych podstaw, póki nie zostanie uzasadniony z punktu widzenia wartości, t. j. póki nie zostanie wywiedziona jego przedmiotowa, t. j. powszechnie obowiązującą wartościowość.

W ten sposób sformułowane i postawione zagadnienie napotyka jednak przeszkodę w dwóch jeszcze niezmiernie zakorzenionych w myśli nowoczesnej, a nie rozpatrzonych przez nas dotychczas, przesądach. Pierwszy z nich sądzi, że zagadnienie wartości ma niewątpliwie formalną racyę bytu, ale realnie jest zbyteczne, ponieważ każdy z nas znajduje na nie w swej bezpośredniej świadomości odpowiedź. Jedyną wartością jest mianowicie szczęście. Jest to, jak widzimy, poszczególna postać pojęcia wartości zrozumiałej samej przez się; w systemacie myśli nowoczesnej odgrywa ten eudaimonistyczny przesąd tak ważną rolę, że specyalne rozpatrzenie go jest wprost wskazane, tembardziej, iż w ten sposób będziemy mieli spo-

sobność poddać analizie samo pojęcie wartości zrozumiałej samo przez się i wyświetlić pewne trudne do spostrzeżenia, a jednak nieskończenie ważne, strony zagadnienia wartości wogóle. Drugim przesądem jest przekonanie, że zagadnienie wartości jest nie do rozwiązania. Niewatpliwie jednem ze źródeł tego przesądu jest ogólny dogmatyzm naturalistyczny. Kombinuje się tu on jednak z drugą potężną właściwością nowoczesnej myśli - historyzmem bezwzględnym, wytwarzając w ten sposób pewną niezmiernie charakterystyczna postawe umysłów współczesnych, która nazwałbym psychologizmem historycznym. Ponieważ zagadnienie o znaczeniu i granicach historycznego punktu widzenia pozostaje w związku z pewnemi właściwościami monistycznego pojmowania dziejów, ponieważ dalej psychologizm historyczny jest niezmiernie subtelną, trudną do zwalczenia wykrycia formą przesądu, nie pozwalającego zrozumieć i postawić jasno zagadnienia wartości, ponieważ w pętach jego męczą się najzdolniejsze umysły, więc nie uważam za możliwe pominać w roztrzasaniach niniejszych i tej specyalnej formy reakcyi myśli nowoczesnej na zagadnienie wartości. Jeżeli się chce wprowadzić w prawdziwie żywy obieg myśl jakąś, należy zawsze wyjaśnić stosunek jej do myśli najbardziej rozpowszechnionych i najpopularniejszych. Niewatpliwie zaś takiemi są i eudaimonizm i psychologizm historyczny.

Eudaimonizm posiada dwie postacie: jest teoryą

wartości moralnej, rozstrzygającą o tem, co jest dobrem lub złem, i jest teorya psychologiczna, mającą za zadanie wyjaśnić w sposób przyczynowy powstawanie wszelkich form działalności ludzkiej i wszelkich norm, sprawdzianów, miar i t. p., jakiemi się w działalności tej kierujemy. Człowiek daży do szcześcia, jest to jego zasadniczy i właściwie jedyny popęd. Wszystko, co stanowi przedmiot jego dążeń w rzeczywistości doświadczalnej, powinno być wyprowadzone z tego popedu, musi z nim pozostawać w związku. W ten sposób określić można zadania eudaimonizmu psychologicznego. Jedynem dobrem jest szczeście. Analiza wszelkich dóbr wykazuje, że są one albo środkami, prowadzącemi do szczęścia, albo tylko poszczególnemi postaciami tego ostatniego — oto podstawowe zasady eudaimonizmu etycznego. W naszej postępowej prasie stały się one dogmatami, których nikt nie porusza i nie rozstrzasa. W myśli filozoficznej Zachodu zostały one oddawna przezwyciężone. Przezwyciężone oczywiście logicznie. To, że trzyma się ich pewna liczba cieszących się u nas powagą autorów filozoficznych - niczego nie dowodzi. Nic jednostronniejszego, niż filozoficzna kultura naszych postępowców. Zresztą, zdaje się nie ulegać wątpliwości, iż w filozofii europejskiej wogóle przygotowuje sie wielkie i zasadnicze odwrócenie wartosci, i że okres XIX w., od roku 1848 mniej więcej, uchodzić będzie za najbardziej jałowy okres w rozwoju prawdziwie twórczych myśli filozoficznych. Był to niewątpliwie okres pracy skrzętnej i niezbędnej, ale był to też okres przewagi, hegemonii szczegółów nad myślą, ujmującą je i porządkującą; to też, gdy rozważa się go ze strony tej myśli, ukazuje się on, jako czas niebywałego niemal obniżenia filozoficznego poziomu myślenia.

Eudaimonizm etyczny został raz na zawsze przezwyciężony przez Kanta, ale my przywykliśmy widzieć w »Krytyce praktycznego rozumu«\*) wyłącznie i jedynie objaw słabości »wielkiego skądinąd umysłu«. Nie mogło zresztą być inaczej, gdyż nigdy tak powierzchownie nie pojmowano Kanta, jak w dzisiejszej epoce »neokantyzmu«.

<sup>\*)</sup> Stało się przecież lieu commun niemal u nowoczesnych filozofów twierdzenie, że »Krytyka czystego rozumu« zyskałaby przez oparcie jej na wynikach psychologii nowoczesnej. Krytycyzm poręczany i uzasadniany przez naukę poszczególna. Sama możliwość powstania tego, tak uragającego wszelkim prawdziwym, dokonanym przez Kanta, zdobyczom myślowym, pomysłu, świadczy, jak całkowicie i bezwzględnie utraciliśmy zmysł dla jego filozofii, dla właściwego jej sposobu stawiania zagadnień. Byłoby ciekawa rzecza skonfrontować poglądy nowoczesnych »neo-kantystów«, krytycystów« i t. p. z zapatrywaniami myślicieli niemieckich końca XVIII i XIX wieku, którzy pisali i pracowali bezpośrednio po Kancie lub współcześnie z nim. Nasi neokantyści nie sięgają po większej części głębiej od takiego Reinholda, od Maimona zaś i Becka, nawet nie mówiąc już o Fichtem lub Schellingu (w jego młodocianych rozprawach), mogliby się wiele, niezmiernie wiele nauczyć, mogliby się domyśleć wreszcie, czem był w samej rzeczy Kant. Schopenhauer, który u nas niezmiernie często prowadzi do Kanta, jest złym i niebezpiecznym przewodnikiem. Należy on do rzędu myślicieli, którzy Kanta zrozumieli najfalszywiej.

To, co uważane jest zawsze za najsilniejszy argument na korzyść eudaimonizmu, jest właśnie najsłabszym punktem doktryny. Niepodobna zaprzeczyć, powiadają jej zwolennicy, że człowiek zawsze daży do szczęścia. Niekiedy dostrzega on je w rzeczach bardzo dziwnych, np. w samoudreczeniu, ascezie i t. p., ale zawsze ono jest tym słońcem ku któremu człowiek się zwraca. Przedewszystkiem, należy zwrócić uwagę, że nowoczesna psychologia powatpiewa bardzo silnie o powszechności bezwzględnej tej reguły, o której mówią eudaimoniści. Zna ona całe szeregi działań, dażeń i t. p., w których niewątpliwie psychologicznie pierwiastek wyrachowania, nawet w formie jakiejś bezwiednej asocyacyi, nie odgrywa żadnej roli. Należą tu przedewszystkiem wszelkie działania wybuchowe, w których nagromadzone siły wyrywają się na zewnątrz. Eudaimonizmowi psychologicznemu idzie o wytłumaczenie przyczynowe form postępowania i dażenia ludzkiego. Otóż w wypadkach takiego żywiołowego wyładowania siły, w wypadkach wiec właśnie najwyższych form działalności ludzkiej, eudaimonizm staje się teoryą naukowo nieprzydatną. Rozstrzygają tu zgoła inne czynniki i psychologicznie pogodzić się dadzą wypadki takie z eudaimonizmem jedynie w sposób mniej lub wiecej sztuczny i naciagniety. Inna kategorye bardzo powszechna stanowia wszelkie formy działalności, spokrewnione w sposób mniej lub więcej bezpośredni z sugestya. Są to jednak zarzuty szczegółowe już. Zarzut zaś zasadniczy przeciwko eudaimonizmowi zarówno psychologicznemu, jak i etycznemu, polega na tem, że szczęście jest pojeciem czyslo formalnem, do realnego, treściowego tłumaczenia lub szacowania przejawów działalności ludzkiej zgoła nieprzydatnem. Przypuśćmy nawet, że ludzie zawsze w tej lub innej formie dażą do szczęścia. Cóż to oznacza? To tylko, że spełnienie ich życia, urzeczywistnienie ich dążeń, ukazuje sie im zawsze jako szczeście. Dażyć do szczęścia, i dążyć, byłyby to w takim razie synonymy, ale gdy idzie o wyjaśnienie przyczynowe działalności ludzkiej, idzie nie o to, że ludzie dążą wogóle, t. j., że spełnienie swych dążeń wyobrażają sobie jako szczęście, lecz o samą treść właśnie tych dążeń, o to, co pragną oni urzeczywistnić i w czyn wprowadzić.

Ogólne warunki życiowe zarówno wewnętrzne (w ścisłem znaczeniu tego słowa — t. j. organiczne), jak i zewnętrzne rozstrzygają o tem do czego dana jednostka dąży, co pragnie urzeczywistnić, t. j. co w myśl najwzględniejszego dla eudaimonizmu psychologicznego przypuszczenia, ukazuje się jej jako szczęście. Nawet przyjmując, że każda rzecz, która staje się przedmiotem dążenia ludzkiego otrzymuje przez to samo w świadomości charakterystykę w tej lub innej formie eudimonistyczną, musielibyśmy dojść do przekonania, że eudaimonizm, jako teorya realna psychologiczna, jest konstrukcyą myślową, niepotrzebnie komplikującą rzeczywistość, jaką ma objaśniać, i wprowadzającą do wyjaśnienia tego, pierwiastek całkiem

zbyteczny. Ponieważ całkowicie od warunków organicznych i pozaorganicznych zależy co właściwie stanowić będzie przedmiot dążeń jednostki i co uważać ona będzie za szczęście, ponieważ więc w najlepszym razie charakteryzacya przedmiotów tych dążeń, jako czegoś mniej lub więcej ściśle ze szczęściem związanego, jest tu już w najlepszym razie forma tylko, w jaka ujmuje świadomość to wszystko, co występuje jako podlegająca urzeczywistnieniu treść naszej działalności, usiłowania więc wyprowadzenia treści tej z tej formy, zamiast z tego wszystkiego, co ją realnie uwarunkowuje, musi być uznane za usilowanie całkiem chybione. To też konsekwentnie i ściśle myślący naturaliści nawet wyzwalają się już dziś z pod wpływu eudaimonistycznego przesądu, i taki Petzoldt np. w drugim tomie swojej pracy twierdzi, iż jedną z pozytywnych zasług Avenariusa i zapoczątkowanych przez niego punktów widzenia w psychologii jest to właśnie, że zamiast abstrakcyjnej i mającej wszystko tłumaczyć, a wskutek tego nie właściwie nie tłumaczącej formułki eudaimonistycznej, wprowadza te konkretne i realne czynniki, które rzeczywiście o kierunku dzialalności ludzkiej rozstrzygają. Nawet wiec, gdyby uznać, że wszystko, co jest przedmiotem dażenia, otrzymuje charakterystykę eudaimonistyczną, eudaimonizm psychologiczny nie dałby się utrzymać. Sprawa jednak jego przedstawia się gorzej. Charakterystyka eudaimonistyczna nie jest bowiem tu prawidłem powszechnem i nie dopuszczającem wyjątków. Istnieja niewatpliwie całe kategorye punktów, w których z przedmiotem dążenia niezwiązana jest żadna domieszka nawet eudaimonistycznej oceny. Psychologowie assocyacyjnej i ewolucyonistycznej szkoły skłonni są wprawdzie utrzymywać, że ocena eudaimonistyczna może być zatracona z biegiem rozwoju, lub zamieniona na jakąś inną mniej lub więcej pokrewną, niemniej jednak ma miejsce wszędzie i zawsze tam, gdzie coś wchodzi po raz pierwszy w zakres rzeczy pożądanych, że początkowo zawsze pożądane znaczy: dające szczęście, a wszelkie oceny inne są już wynikiem póżniejszych i bardziej skomplikowanych zróżniczkowań. Jeżeli uważać to za proste stwierdzenie faktu, można się z tem zgodzić. Wydaje się w samej rzeczy prawdopodobnem, że systemat ocen, jakiemi rozporządzał intellekt w pierwszych okresach swego rozwoju musiał być o wiele mniej skomplikowany, niż ten, jaki odnajdujemy w świadomości współczesnego kulturalnego człowieka. Jest niewatpliwem, że systemat ten i obecnie jeszcze rozwija się i komplikuje nieustannie, że zyskuje on nieustannie nowe odmiany i odcienie. Ryzykownem wydaje mi się jednak twierdzenie, że wszystkie oceny genetyczne dadzą się wyprowadzić z owej pierwotnej, jedynej i powszechnej oceny eudaimonistycznej, że istotnie miała tu miejsce bezpośrednia filiacya. Oceny same i formy ocen są jak wszystko, co stanowi cząstke świadomości, zależnemi od tego nieustannie zmieniającego się całokształtu pozostających w ciągle zmiennych stosunkach i oddziały-

wajacych na siebie wzajemnie warunków, jakiem jest życie; z niego też wiec, z tych realnych konkretnych czynników — ich nieustannie zmieniającej się i przekształcającej się gry, mogą i powinny być jedynie wyprowadzone. Uznawanie filiacyi pomiędzy dwoma formami świadomości, na tej podstawie tylko, że następuje ona jedna po drugiej, jest jednem z najcharakterystyczniejszych: post hoc, ergo propter hoc, jakie znają wogóle dzieje myśli ludzkiej. Należałoby zadać sobie teoryopoznawcze pytanie, czy wogóle naukowo da sie coś w obrebie samej »świadomości« uzasadnić, czy wogóle może tu być mowa o jakiemś wyprowadzaniu. Powtarzam, że jest to pytanie teoryopoznawcze ściśle nawet może metodologiczne, nie idzie więc tu o ostateczne metafizyczne rozwiązanie zagadnienia świadomości, lecz wprost o przydatność lub nieprzydatność tego, co stanowi forme lub treść świadomości, tego, co jest przyjęte z zasady już, jako cząstka »świadomości« tylko do stworzenia wystarczającej sobie i zamknietej teoryi psychologicznej. Nawet zaś, gdy się nie przyjmuje tej stanowczej i dobitnej odpowiedzi, jaką na w ten sposób sformułowane zagadnienie daje J. Petzold we »Wstępie do filozofii Czystego doświadczenia, nie zostają przez to bynajmniej usunięte wszelkie trudności teoryopoznawcze, przeciwnie wtedy właśnie występują one najwyraźniej. Czy można jakiś stosunek istniejący obecnie w świadomości, wyprowadzać z innego dlatego tylko, że tamten jest wcześniejszy. Sądze, w samej rzeczy, że psychologia być może odrzuci kiedyś dziś stanowczą, najjaśniejszą i najkonsekwentniejszą ze wszystkich teoryę empipiryokrytyczną, czy też biomechaniczną à la Petzoldt i R. Avenarius, sądzę, że być może przyszłość należy do Münsterbergowskiej Actionsteorie lub konstrukcyj jej pokrewnych, nie zmienia to jednak w niczem widoków eudaimonizmu. Niezależnie od tego, w jakim kierunku psychologia rozwinie się, można twierdzić napewno, że zarzuci ona usiłowania wyprowadzenia treści dążeń z formy, że zwróci się do analizy samej treści i rozpatrzenia realnych stosunków zachodzących między jej pierwiastkami.

Powie mi ktoś: Cóż stąd, że warunki rozstrzygają o tem, co człowiek uważa za przedmiot swych dażeń, t. j. za szczęście? To jest rzecz powszechnie znana. Warunki zmieniają się, i wskutek tego zmieniają się same przedmioty dążeń ludzkich, niezmienną jednak pozostaje jedna rzecz: Człowiek dąży do szczęścia, tylko że w różnych warunkach różne rzeczy za szczęście uważa. Przytaczam tu ten zarzut nie dlatego, abym uważał go za poważny argument, lecz dlatego, że jest z punktu widzenia naszej współczesnej postępowej i pseudopostępowej ideologii polskiej, najbliższym, najbardziej typowym. Odpowiedź jest bardzo prosta Przypuśćmy nawet, że człowiek zawsze »dąży do szczęścia«, t. j. zawsze uważa za szczęście to do czego dąży, sama treść jednak jego dążeń zależy od warunków zewnętrznych i wewnętrznych, składających się na jego życie; z nich więc ją należy

wyprowadzić. Tak, odpowiedzą mi, treść dążeń człowieka zmienia się, dlatego, że widzi on wśród zmieniających się warunków szczęście w czem innem. Cała działalność jego jest wiec składowa dwóch czynników: owych zmiennych warunków i owego niezmiennego dażenia. Teraz sprawa stoi zupełnie jasno: i tu występuje najbardziej zasadnicze przeciwieństwo ścierających się w danym wypadku pogladów. Eudaimonizm psychologiczny jest w gruncie rzeczy intelektualizmem. Człowiek jest dla niego rachmistrzem, i to rachmistrzostwo stanowi jego istote. Intelektualistycznej zaś hipotezy w psychologii zwalczać już chyba nie potrzeba. Prymat praktycznego rozumu może być tu uznany za jedną ze zdobyczy myślowych, najlepiej uzasadnionych i ustalonych. Intelektualizm zaś jest ostatnią ucieczką eudaimonizmu. Z chwilą bowiem, gdy usuniemy z teoryi eudaimonizmu psychologicznego naukę o obliczającem i przystosowującem się do okoliczności dążeniu do szczęścia, pozostanie nam jako jedyne wyjście przyjąć, że okoliczności, warunki itp., oddziaływają bezpośrednio bez udziału myśli na owo zasadnicze dążenie do szczęścia, które pod ich naciskiem przybiera tę lub inną konkretną postać, wtedy zaś nasuwa się wniosek, że faktycznie istnieją jedynie tylko te konkretne postacie owego domniemanego powszechnego dażenia, t. j. poszczególne określone dążenia, czyli wyniki tych konkretnych czynników, o których mówiliśmy. Samo zaś powszechne dażenie do szcześcia jest tylko teorya,

która miała służyć do wyjaśnienia tych faktów. Jako faktu nie spotykamy go w czystej postaci. Nikt nie dąży do jakiegoś abstrakcyjnie i ogólnie pomyślanego szczęścia, w stosunku do którego środkiem jedynie jest ta lub inna rzecz konkretna, którą pragnie on osiągnąć, lecz dąży wprost do tej rzeczy. Przedmiotami naszych dążeń są zawsze cele określone i konkretne. Dążenie do szczęścia jest zaś tylko teoryą, mającą wyjaśniać rozwój tych faktycznie istniejących i postrzegalnych konkretnych dążeń. Teoryą, jak widzieliśmy, nazbyt mechaniczną, gwałcącą fakty i już z punktu widzenia celowości poznawczej przezwyciężoną.

Nie inaczej przedstawia się sprawa eudaimonizmu etycznego. Szczęście, według tej teoryi, jest sprawdzianem dobra i zła. Dobrem, wartościowem w wyniku ostatecznej analizy jest zawsze to, co prowadzi w sposób mniej lub więcej bezpośredni do szczęścia. Pytania, dlaczego samo szczęście jest dobrem, jest wartością, nie dopuszcza się wprost i niepojmuje. Szczeście i wartość to synonimy. Niestety pojecie wartości nie zyskuje przez to bynajmniej na określoności. Szczęście? ale czyje. Jakie szczeście? Niema rzeczy, któraby sie człowiekowi, jako szczęście, ukazać nie mogła, którejby ktoś jako szczęścia nie odczuwał. Samo przez się szczęście jest pojęciem formalnem. Forma ta osłaniać może zawartości bardzo rozmaite, i gdy roztrzasamy zagadnienie wartości moralnej, idzie nam o znalezienie sprawdzianu, którym możnaby się kierować w swem postepowaniu, a wiec właściwie o tę treść, względem której samo szczęście, jako pojęcie formalne, jest obojętne. Idzie nie o to, czy człowiek ma dążyć do szczęścia, lecz (na chwilę posługujemy się tu terminologią eudaimonizmu) w czem szczęście znajdować powinien. Samo szczęście pozostaje tu więc na stronie, a całe zagadnienie ześrodkowuje się na tem lub innem jego konkretnem, treściowem zabarwieniu.

Eudaimonizm wysuwa na pierwszy plan tę właśnie formalną stronę. Logicznie jest on względem treści, której wprowadzenie w czyn zostaje odczute jako szczęście, całkowicie i zupełnie obojętny. Skoro uznaje się, że szczęście jest jedynym sprawdzianem ostatecznym w etyce, tem samem odmawia się wszelkiego samodzielnego znaczenia etycznego wszystkiemu, co konkretnie treść ludzkich dażeń stanowi. Wartościowość etyczna wszystkich tych treści jest uwarunkowana jedynie przez stosunek ich do szczęścia. Innemi słowy, eudaimonizm w istocie swej jest indefferentyzmem etycznym. Wiem doskonale, że eudaimonistyczna świadomość moralna, kojarzyła się i kojarzyć będzie niewatpliwie, dopóki ludzkośc nie wyzwoli sie z pod władzy dogmatyzmu naturalistycznego, z bohaterstwem i istotna, faktami stwierdzona zdolnością do najszczytniejszych poświęceń. Wypadki te, stanowiące temat dla bardzo ciekawego rozdziału psychologii -- bynajmniej nie mogą być uważane za argument, gdy idzie o rozpatrzenie zasadnicze, logiczne zagadnienia wartości. Bez przesady można tu zaznaczyć, że wogóle świadomość i jej to lub inne poszczególne zabarwienie nie odgrywa tu bynajmniej i z natury swej nie może odgrywać rozstrzygającej roli. To co daje świadomość pod tym względem, jest już zawsze teoryą, mającą służyć do wyjaśnienia przed sama soba w terminach i pojeciach uwarunkowanych przez ogólny stan kultury, której dana jednostka podlega -- własnego jej postępowania. Dlatego też raz jeszcze podkreślam związek eudaimonizmu z dogmatyzmem naturalistycznym. Z biologicznego punktu widzenia szczeście, to maximum przystosowania, rozwoju. Przystosowanie wiec, a wiec warunki zewnętrzne, a więc bieg zdarzeń zewnetrznych i od nas niezależnych rozstrzygać ma o tem, co może dla nas być dobrem lub złem, gdyż dobro, to szczęście, a szczęście to przystosowanie. Nic wiec samo przez się nie jest dobrem, gdyż organizm i jego ewolucya odznaczają się dość znaczną plastycznością. Logicznym wynikiem takiego postawienia kwestyi powinien być kwietyzm, poddanie się zrządzeniom losu. zrzeczenie się wszelkiej samowładności osobistej. W rzeczywistości jest inaczej: w rzeczywistości eudaimonizm ma swoich bohaterów męczenników, ludzi, którzy nie śmią uwierzyć, że prawda, prawda objektywna jest w ich bohaterstwie, a nie w tym światopoglądzie wymuszonej trzeźwości, z punktu widzenia której starają się uniesienia swe i samozaparcie uzasadnić. Jest to głęboko zrozumiałe i całkowicie uzasadnione z punktu widzenia psychologii tych ludzi. To trzeźwe uzasadnienie jest dla nich rękojmią myślową szczerości. Jest to jeden z tych wzruszających skrupułów, do jakich w tak wysokim niezmiernie stopniu zdolne są natury wyjątkowo czyste. Nie widzieć w poświeceniu swem, zapale, samozaparciu nic nadzwyczajnego, wyższego, widzieć w niem tylko pewną poszczególną postać działania jednakowych i niezmiennych praw, to usuwa wiele watpliwości, to niweczy obawy co do możliwych, tak łatwych iluzyj. I tu sprawdza się znów spostrzeżenie Nietzschego, że czesto przeszkodami najdotkliwszemi i najżmudniejszemi do usunięcia w dziedzinie etyki i psychologii moralnej - są właśnie zalety i cnoty. Wszystko to nawiasowo tylko. Tam nawet, gdzie eudaimonizm kojarzy się z postawą czynną wobec świata, jest on kompromisem, kompromisem, jeżeli idzie o istotę samą, o świadomość. Logicznie eudaimoizm jest dziś filozofją tych, którym przypadać powinna do smaku bierność i bezwładność wobec życia. Prawo do szczęścia nie jest bynajmniej żadnem określonem prawem, gdyż szczęście można znależć w bardzo różnej formie, trzeba tylko się przystosować. Skoro jednak nie o szczęście idzie, lecz o pewną określoną treść życia, którą mamy w sobie, i której nie chcemy się wyrzec. Nie chcemy. Piękne słowo. Słowo bardzo dumne. Ale cóż do niego etyce. Chcemy - nie chcemy - to w ostatecznym wyniku muszą być kwestye siły. Etyce zaś idzie o prawo. Etyczne postawienie sprawy stawia kwestve inaczej: czy mamy prawo wogóle wyrzekać się tej treści, lub

też trwać przy niej? Na to trzeba odpowiedzieć. Eudaimonistyczna zasada odpowiedzi tej dać nam nie może. Widzieliśmy: w istocie jej już tkwi obojetność względem wszelkich treściowych pierwiastków. To rozstrzyga. Eudaimonistyczna etyka jest teoryą, którą posługiwać się można bez szkody dlatego tylko, że w kwestyach życia nie rozstrzyga teorya, lecz sama treść życia. Mniejsza o to, jaką filozofia posługujemy się w swych argumentacyach. Rzeczą ważną i jedynie ważną jest, jaką filozofia żyjemy. To ostatnie rozstrzyga i to wystarcza w oczach wszystkich prócz filozofa. Współczesne postępowe czynniki posługują się do dziś dnia filozofią niewłaściwą, filozofią utkaną z elementów kultury, opartej na obcych im stosunkach społeczno-ekonomicznych. Takie nieporozumienia są koniecznością dziejową. Koniecznością, nie wyrządzającą, jakeśmy to już mówili, szkód zbyt poważnych. Mniejsza o to, w jakie ideologiczne formy ujęta zostanie treść nowych dążeń. Mniejsza o to na razie zapewne. Wszelka niejasność bowiem gmatwa. W danym wypadku pogmatwania te moga z punktu widzenia praktycznego życia wydawać się bardzo nieznacznemi. Nie tak jest jednak w istocie. Współczesne czynniki postępowe opierają się na niewłaściwym światopoglądzie: nie mają form dla ujęcia własnych swych bogactw. W świadomości własnej wydają się sobie uboższemi, aniżeli są w istocie. Wiem i nie zapominam, że rozstrzygającemi względami Kultura i życie.

są tu nie tego rodzaju konsyderacye, lecz ta jedna, jedyna rzecz: eudaimonizm logicznie utrzymać się nie da. To też wszystko inne może mieć znaczenie argumentu ubocznego już tylko. Uboczne te jednak argumenty mają jeszcze niekiedy wieksze znaczenie, niż właściwe dowody logiczne. Nie dość jest bowiem dowieść. To wystarcza w abstrakcyi, w konkretnem życiu - trzeba jeszcze przygotować teren psychologiczny dla swych dowodzeń. To właśnie czynię. Filozofia eudaimonistyczna jest reakcyjną. Filozofia, opierająca wszystko na przystosowaniu ludzi do bezosobowego biegu zdarzeń, jest wiernem odbiciem stanu rzeczy, w którym wszystko przystosowuje się do bezosobowego obiegu kapitału. Za postępowa etyka eudaimonizmu jest uważana dlatego tylko, że istnieją systematy etyczne bardziej jeszcze wsteczne, wyrosłe na gruncie dawniejszych form życia społecznego. Przezwyciężyć etykę eudaimonistyczna, to nie znaczy jeszcze cofać się ku temu, co przy jej pomocy zostało przezwyciężone. Dlatego to wszelkie dotychczasowe próby »idealistycznego« przezwyciężenia etyki eudaimonistycznej były istotnie w swej pozytywnej części nie mniej od niej samej przestarzałe. Istota rzeczy na tem polega, że wstrzymywały one w większym jeszcze stopniu, niż eudaimonizm ewolucyę zasadniczą. Szczęściu przeciwstawiano zawsze inna jakaś zasade. Wpadano zawsze w ten »platonizm oceny«, krytykę którego przez Henryka Rickerta – Lask uznaje za jedna z większych zasług jego książki.

Pozostawiam na stronie wszystkie naturalistyczne - à la Guyau, Nietzsche - surogaty eudaimonizmu. Są to albo objawy rozpaczy teoretycznej, albo bardzo poczciwe złudzenia najbardziej lamartinowatego z pośród pozytywistów. Tego rodzaju próby albo nie wchodzą w rachubę, albo też bardzo łatwo do eudaimonizmu zredukować się dadzą. Są ciekawe jako przyczynki służyć mogace do stwierdzenia, że naturalistyczna, czy też pozytywistyczna etyka to kwadratowe koło; tu jednak zatrzymywać się na nich nie możemy. Krytyki naturalizmu nie zamykamy tu zreszta. Dla umysłów abstrakcyjnie wyćwiczonych wystarcza zwalczenie samej zasady, aby przezwyciężyć ją kulturalnie, trzeba rozprawić się ze wszystkiemi jej formami i to właśnie stanowić będzie pierwszą część programu mojej świadomej filozoficznej działalności, – która, mówiąc nawiasem w pracy dzisiejszej dopiero właśnie się rozpoczyna. Tu jednak chodzi o nienaturalistyczne próby przezwyciężenia naturalizmu, Wszystkie one - dzięki temu w znacznej mierze, że Kant sam właściwego swego odkrycia etycznego nie zrozumiał i nie umiał wyzyskać (specyalny temat dla historyków filozofii; trzeba rozróżniać myśl twórcza filozofa. od form, w jakie on ją odlewa; te ostatnie są zawsze zależnie od jego kultury filozoficznej). a Fichte jest tej gwarliwej rzeszy, która sobie w dobie obecnej miano myślicieli i filozofów »naukowych« (risum non teneatis) przypisuje, całko-

wicie nieznany i z przyczyn wprost organicznej natury niedostępny - zawierają w formie mniej lub więcej utajonej zasadę autorytetu. Zasada ta przybiera bardzo subtelne postacie. Do pewnego stopnia - pozostawmy Cezarowi, co jest cezarowe, a Fichtemu -- co jemu należy, cała metafizyka dotychczasowa była jej zamaskowaną postacią. Cała dotychczasowa metafizyka przyjmuje świat jako coś gotowego, już skończonego. Współudział w jego wytwarzaniu się człowieka jest tylko złudzeniem. Właściwie wszystko już jest; nam się zdaje tylko, że coś się jeszcze staje nic dziwnego, czas jest formą naszego poznania. Czyny nasze dlatego więc tylko wydają się nam czynami, a wiec czemś nowem, że rozpatrujemy wszystko przez pryzmat czasu. Ale czas jest tylko forma naszej świadomości. W istocie więc nic się nie staje i nic uczynić prawdziwie nie można, wszystko jest jak jest, i inaczej być nie może. Non possumus. Przeciwko takiemu supranaturalistycznemu dogmatyzmowi występujący naturalizm pozytywistyczny był postępem: libre echange contra feodalizm. Przeciwko autoratywnej etyce wypływającej w ten lub inny sposób z samej metafizyki — via theologja lub też na innej drodze (homo noumenon, amor intellectualis etc. etc.) występująca etyka eudaimonistyczna była również postępem. Widzieliśmy, że ma ona wszystkie cechy spirytualizowanego libre-echangeizmu. Jej przystosowanie – to laissez faire i laissez passer. To znowu in parenthesi - jako argumentacya uboczna nie tyle ad rem, ile ad hominem. Ad rem zaś — jest jasne, że wszystko, cośmy powiedzieli o eudaimonizmie, stosuje się i do idealistycznych form dogmatyzmu etycznego. I te formy też, tam, gdzie nie posługują się jakąś jawną lub zamaskowaną formą eudaimonistycznej argumentacyi — operują pojęciem wartości zrozumiałej samej przez się, t. j. usuniętej z pod kontroli właściwie etycznego rozbioru.

Pomimo głębokich i na pewnych punktach, aż do całkowitego przeciwieństwa zaostrzających się różnic, jakie zachodzą pomiędzy eudaimonizmem a etyką autorytatywną, łączy ją jednak pod pewnym i to zasadniczym względem - niekłamane powinowactwo: oto zarówno pierwszy jak i ostatnia rozwiązują zagadnienie etyczne po za człowiekiem, według pierwszego jak i ostatniej człowiek nie tyle to rozwiązanie stwarza, ile raczej je znachodzi gotowe i niezmienne raz na zawsze. Ilekroć etyka autorytatywna mówi o swobodzie, jest to zawsze tylko piękne i w błąd wprowadzajace słówko. Pewien porządek moralny jest, człowiek zaś przystosowuje się do niego i w razach zupełnego, absolutnego przystosowania czuje się wolnym, gdyż zależność mógłby mu dać uczuć tylko konflikt pomiędzy nim a porządkiem tym; przy absolutnem zaś, doskonałem przystosowaniu - konflikty są wyłączone. Swoboda to maximum tresury. Rzeczą zaś już drugorzędną jest, czy tresura ta dokonywa się świadomie i celowo, czy też automatycznie. Swoboda, jaka daje automatyzm naturalizmu, w etyce występujący jako eudaimonizm, jest nie mniej złudną, niż ta, o jakiej może być mowa w jakimkolwiekbądź teologicznym światopoglądzie. Tu i tam wszystko jest rozwiazane właściwie przed początkiem: całe dzieje ludzkości są tylko niepotrzebnym dla przenikliwego widza — piątym aktem wszechświatowego dramatu. Tu i tam niema miejsca na właściwe zagadnienie wartości. Wartość nie może być w prawdziwem twórczem tego słowa znaczeniu zagadnieniem; co najwyżej lamigłówka, szarada o rozwiazaniu z góry ustanowionem i zmianom niepodlegającem. Nie ma miejsca na czyn, są tylko skutki, człowiek właściwie nie czyni nic, tylko wykonywa. Różnica pomiedzy naturalizmem i supranaturalizmem na tem tylko polega, że dla pierwszego rozwiązanie ostateczne wszystkiego jest wprawdzie konieczne i niezmienne, lecz nikomu nie znane (przynajmniej in actu, in potentia bowiem jest ono poznawalne), dla drugiego zaś w tej lub innej formie wiadome lub świadome.

Punktem zwrotnym jest, gdy myśl ludzka zdaje sobie sprawę, że ten świat, w którym jest miejsce tylko na wykonywanie, a nie na tworzenie — jest przecież jej własnym czynem i dziełem, że na początku porządku światowego leży nie eine allgemeingültige Thatsache, lecz allgemeingültige Thathandlung (Fichte). Zagadnienie, prawdziwe zagadnienie wartości, na które odpowiedzieć można tylko twórczo, które rozwiązać trzeba samemu, a nie zaś szukać po za sobą rozwiązania, staje

się nieuchronnem, tembardziej, iż myśl krytyczna z niezłomną konsekwencyą i logicznością wykazuje, iż owo »po za sobą« było tylko złudzeniem, możliwem jedynie w czasach mniej dojrzałego i mniej zupełnego uświadomienia. Tylko wtedy coś zewnętrznego może. rozstrzygać o tem, czem się jest i w czem jest wartość, gdy temu czemuś wartość przyznamy. Ex nihilo nihil bowiem. Porządek świata niezależny od nas i nami władający, zarówno supranaturalistyczny jak i naturalistyczny wtedy tylko mógł stawać się źródłem wartości, gdy przed tem przez nas został owartościowany. I tu więc rozwiązanie zagadnienia wartości w samym człowieku znajdowało miejsce. Zmiana polega na tem tylko, że rozwiązanie to dziś przeniesionem zostaje do innej dziedziny ludzkiego życia. Dotychczas rozwiązywane ono było tak, jak człowiek musiał je rozwiązywać dziś zaczynamy je rozwiązywać, jak chcemy. Niewatpliwie nic nie może się stać dla człowieka musem, co nie jest jego wolą. Zachodzą jednak zasadnicze różnice w rodzajach i stopniach woli, występujących, jako mus i jako swoboda. Zagadnienie wartości rozwiązywane było (nadaję tu oczywiście formę logiczną - bezwiednemu procesowi) - chcę być, a więc muszę być taki, dziś dopiero zbliża się epoka, w której rozłączenie to nie bedzie miało sensu, epoka, w której ch ce być będzie istotnie i prawdziwie znaczyło: chcę być sobą. Socyologicznym językiem mówiąc, zagadnienie wartości rozwiązywane było zawsze przez

konieczności, wypływające z pewnego ustroju społecznego, a więc po za jednostką; zbliża się epoka, w której rozwiązywane ono bedzie w jednostce, a ustrój społeczny – wynikiem tylko tego rozwiązania, epoka zupełnego i całkowitego stanowienia o sobie ludzkości. W czasach przełomu, w czasach przejścia z przeddziejów w dzieje, w jakich żyjemy, uwydatniać się to powinno w myśli samej. Niepokojącym wprost objawem była i jest ta grzeczna filozofia — która dziś w bezwiednie ironiczny przydomek »naukowej « uposażona, unosi sie -- jeżeli tylko o rzeczy tak opaśle i niezgrabnie ciężkiej mówiąc, godzi się używać tego wyrazu — na powierzchni współczesnej świadomości kulturalnej. W myśli nowoczesnej tylko tragiczna postać Nietzschego świadectwo daje czasom, w których żyjemy. Nie może jednak właściwie być inaczej. Te warstwy, które dziś ekonomicznie stać na wytwarzanie filozofii - nie są w stanie zrozumieć tego, co o zrozumienie w glębi dusz i w odmętach przekształceń społecznych woła. Tu i owdzie przebłyskują nieśmiałe, trwożliwe przeczucie prawdy. Nie może ona jednak dojść do głosu, nie może dojść nawet do samopoznania i samozrozumienia. Samozrozumienie bowiem w sprawach tak zawiłych, trudno pochwytnych i subtelnych - wymaga całego systematu odpowiednich dla tego celu narzedzi i przystosowań umysłowych. Te zaś wytworzone zostały z punktu widzenia wymagań innej, niekiedy wprost przeciwnej treści. Nic dziwnego więc, że w zetknieciu z treścią nowa, przeistaczają ją i gniotą całym swym wielowiekowym ciężarem tak długo, aż póki nie przystosują jej do siebie i aż póki rzecz nowa nie zginie w uściskach dawnego, miażdżącego ja swem nieprzystosowaniem aparatu. Szczególniej dla zwolenników monistycznego pojmowania dziejów powinno być rzeczą zupełnie zrozumiałą, nasuwającą się sama przez się, że wszystkie kategorye myślowe, jakiemi operujemy, jako powstałe na tle przeminionych, lub też przeżywających się stosunków społecznych, musza być w wysokim stopniu nieodpowiedniemi, gdy idzie o opracowanie nowej, w niezgodzie lub też zasadniczem i zupełnem przeciwieństwie z dotychczasowemi formami bytu pozostającej treści. Zagadnienie wartości, sama możność zdania sobie z niego sprawy i uświadomienia go sobie - pozostaje w najściślejszym związku z samostanowieniem o sobie ludzkości. Wie o tem, na czem polega wartość, ten, kto ją ustanawia, wtedy więc dopiero człowiek jest w stanie świadomie postawić i konsekwentnie przemyśleć zagadnienie wartości, gdy staje się tym, kto wartości ustanawia, a więc gdy zaczyna stanowić sam o sobie. Dopóki zaś w samym bycie społecznym przewaga leży po stronie stanowiących o człowieku stosunków, dotad i zagadnienie wartości jest dla świadomości niedostępne i niezrozumiałe. Dopóki stosunki te są jasne, określone, dopóki mają w sobie rękojmię niezachwianej trwałości, dotąd i etyka panująca w danem społeczeństwie opiera się na niepodawanych w watpliwość i uznawanych za »oczywiste« pewnikach. Inaczej w momentach chwiania się i przekształcania starego ustroju społecznego.

Wtedy wszystko staje się niepewnem. Rzecz zaś charakterystyczna: wraz z zachwianiem pewności danego systematu pojęć etycznych, danego systematu wartości, z łatwością zapuszcza korzenie przekonanie, iż wogóle wszelkie systematy etyczne pozbawione są przedmiotowych sprawdzianów. Działa tu chytry i podstępny instynkt, usiłujący zabić lub przynajmniej obezwładnić wroga, zanim się jeszcze narodzi. Gdy traci się wiare we własne absolutne znaczenie, pewnego rodzaju pociechą i zabezpieczeniem wydaje się przekonanie, że nic wogóle znaczenia niema. Tylko w zestawieniu z czemś, co jest, nicość zostaje poznana, jako taka. Jeżeli wiec nic nie ma, to i nic nie może nam udowodnić, że istnienie nasze nie posiada podstaw. Dlatego też letni sceptycyzm etyczny à la Remy de Gourmont doskonale odpowiada ogólnemu nastrojowi naszych czasów, jest typowym objawem współczesnego crépuscule du bourgeois. Przybiera on niekiedy maskę śmiałości i tem neci umysły niezależne, lecz wkrótce już czujemy, iż jest to martwa sadzawka, która dla tego tylko wątpi, iż wie, że w niej nigdy już żaden anioł leniwie gnuśniejących wód nie poruszy. Dużo tchórzostwa jest w tej odwadze, i dużo dugmatu w tym bezdogmacie: niewiara w jutro jest najlepszą z wiar, dla tych, dla których dzisiaj ma być dniem ostatnim. Wobec zagadnienia wartości niewiara ta występuje szczególniej silnie. Tak jest, powiadają te »duchy wolne«, istotnie, ani z zasady wysnuć się nie dadzą sprawdziany ocen moralnych; niema tu bowiem żadnego sprawdzianu. Moralność, wartości moralne, ideały, wierzenia, przekonania — wszystko to są tylko zmienne i dowolne przypadki. Śmiesznym jest ten, kto szuka tu jakiejkolwiekbądź pewności. I następuje znana, nazbyt znana argumentacya psychologizmu historycznego.

Argumentacya nazbyt rozpowszechniona jednak, nazbyt silnie rozgałęzionemi korzeniami swemi w całej nowoczesnej myśli tkwiąca, ażeby można było tu nad nią przejść do porządku dziennego, nie wdając się w jej bliższe i bardziej szczegółowe rozpatrzenie.

Psychologizm historyczny nie uznaje »wartości«, on zna tylko różne i zmieniające się zależnie od epoki, otoczenia, chwili, indywidualności i t. d., poglądy, zna tylko różne, zmienne i nieustannie zmieniające się stany świadomości. Co zaś jest dla nas stanem świadomości, to wprawdzie może być odczuwane, jako wartość, ale uznane, pojęte jako taka być nie może i wobec tego samo odczucie staje się czemś podmiotowem tylko pewnego rodzaju złudzeniem moralnem, koniecznem do powstania czynu, lub też przez czyn rodzonem. Jeżeli uznajemy, że wszelka wartość jest tylko stanem świadomości, to tem samem rozstrzygamy zagadnienie wartości w sposób negatywny: samo zagadnienie jest już niemożliwe. Istnieją tylko stany świadomości moje, twoje, ateńczyka z czasów Peryklesa, biczownika średniowiecznego, niemca z czasów reformacyi i t. d., i t. d. Nietzsche, gdy w swej młodzieńczej rozprawie pisał o »niebezczeństwach historyi«, wyczuł jak zwykle swą genialną intuicyą jeden z najbardziej chorych punktów nowoczesnego duchowego życia. Wszystko, i my sami, każde uczucie nasze i każde dążenie stało się dla nas historycznem zjawiskiem tylko. Oczywiście winna jest tu nie przewaga pierwiastku historycznego, jak sądził autor Zarathustry, w naszem wykształceniu, gdyż sama ta przewaga jest tylko symptomatem. Prawdziwych przyczyn szukać należy o wiele głębiej.

Na razie jednak nie o wynalezienie przyczyn tych idzie, lecz o krytyczne przezwyciężenie samego stanowiska. Ze stanowiskiem bowiem, pewną określoną postawą myśli ludzkiej, a nie zaś z wyrazem bezpośredniej rzeczywistości, niezależnie od nas istniejącej, mamy tu do czynienia.

Przywykliśmy treść naszego własnego nawet życia rozpatrywać, jako zjawisko historyczne, jako stan świadomości człowieka żyjącego w pewnej epoce, w pewnem środowisku kulturalnem i t. d. Sądzimy, że na tem polega prawdziwa istota treści naszej życia, że określenie to wyczerpuje ją najzupełniej. Monistyczne pojmowanie dziejów rozpatruje wszystko, co treść życia ludzkiego stanowi, jako epifenomen tylko, uwarunkowany przez przekształcenie się materyi społecznej. W tej formie, w jakiej spotykamy je zwykle u jego dogmatyków i komentatorów, monistyczne pojmo-

wanie dziejów bezwzględnie nie zasługuje na swą nazwe. Jest ono właśnie absolutnie dualistyczna teoryą, gdyż uznaje myśl i wszystko, co bezpośrednią treść życia stanowi, za coś nienależącego do właściwej rzeczywistości. Myśl - jest tu niejako cieniem, mgłą, unoszącą się ponad przekształsię i przetwarzającym mechanizmem, czemś w gruncie rzeczy czczem i niepotrzebnem. Według konwencyonalnej, płaskiej i dzięki temu współczesnym socyologicznym pseudofilozofom niezmiernie sympatycznej formuły - życie jest faktem przyrodniczym, rozwijającym się sam przez się i z siebie, świadomość zaś, a raczej prawdziwa, jedyna rzeczywistość, którą monistyczne pojmowanie dziejów, przez zajęcie względem niej historyczno-psychologicznego punktu widzenia, redukuje do poziomu i znaczenia świadomości, jest niewytłómaczalnym i niepotrzebnym przydatkiem.

To jest bowiem rzecz rozstrzygająca — świadomość — w tem znaczeniu, w jakiem ją pojmuje myśl nowoczesna, nie jest bynajmniej wyrazem bezpośredniej i »zastanej« rzeczywistości, lecz tak samo skomplikowanym wytworem, abstrakcyjnie pojmującej myśli, jak przyroda. Wydaje się to paradoksem: wiara w bezpośredność świadomości, jest trudniejszą jeszcze do zwalczenia, niż przesądy dogmatycznego naturalizmu, gdyż opiera się na subtelniejszych, mniej namacalnie życiowych — przesłankach i założeniach. Powiedzmy więc odrazu, że podobnie jak przyroda, jako według koniecznych i niezmiernych praw odbywający się

proces, nie jest wyrazem bezpośredniej rzeczywistości, lecz odpowiednikiem pewnej zasadniczej postawy — myśli ludzkiej, tak samo i świadomość — jest nie bezpośrednim wyrazem rzeczywistości lecz — formą, jaką rzeczywistość przybiera, gdy rozpatruje się ją jako przedmiot psychologii i historyi. Podobnie więc, jak konieczną jest dedukcya przyrody, jako przedmiotu poznania, tak samo, konieczną jest dedukcya świadomości.

Że zagadnienie to jest istotnie w obecnej chwili w najwyższem stopniu palące, o tem świadczą te pozornie nie pozostawiające żadnej nadziei przezwyciężenia i wyzwolenia trudności, w jakich wikła się i plącze myśl nowoczesna. Konkretny przykład znajdujemy w samem monistycznem pojmowaniu dziejów.

- 1) Każda teorya jest tylko ideologiczną nadbudową, odpowiadającą pewnemu specyalnemu ustosunkowaniu sił ekonomiczno-społecznych.
- 2) Lecz samo to pojęcie o stosunkach ekonomiczno-społecznych jest także tylko pewną postacią takiej ideologicznej nadbudowy.
- 3) A więc myśl zależy od ustosunkowania sił społecznych, a ponieważ wszystko to, co wiemy o ustosunkowaniu tych sił, zarówno jak sama ta kategorya jest tylko pewną postacią myśli, więc najpierw czyni się z mysli, świadomości mgłę, unoszącą się ponad bytem, później zas niedostrzegalnie (gdyż częściowo i to są wyniki podziału pracy!) absorbuje się cały byt w myśl, która za-

razem jest i nie jest, w ten sposób redukuje się wszystko do zamaskowanej przed sobą nicości.

Jeden z najglębszych myślicieli epoki – H. Cohen, w swej logice czystego poznania pojęcie nicości stawia na początku naukowego myślenia. Jest to intuicyjne wyczucie głębokiej prawdy. Dla nauki wszystko samo przez się jest niczem, i każda rzecz jest tylko zbiorowością ustanowionych przez myśl naukową stosunków i relacyi. To, co występuje w nauce jako rzeczywistość, jest zawsze konstrukcyą, gdy zaś, chcąc przeniknąć do tego, co jest samo przez się, bez udziału ustosunkowującej i konstrukcyjnej myśli, usuwamy, wszystko, co jest jej dziełem, dochodzimy po zniesieniu wszystkich określeń, do nicości, jako tła na którem nauka konstrukcye swe wyprowadza. Wszelki monizm naukowy jest stwierdzeniem jedności tego tla tylko, bedacego zaprzeczeniem wszelkich określeń; jedność ta jest najprostszą i najmniej przydatną, gdy o treść życia i rodzące się w niej zagadnienie idzie, najbardziej nieprzydatną, gdy idzie o dyrektywy postępowania i ostateczne wartości; i tylko przy absolutnym zaniku zdolności myślenia filozoficznego u współczesnych naturalistów, oraz najpłytszej i najhałaśliwszej ich odmiany: - socvologów: konsekwencya ta wystepująca w sposób nieubłagany — mogła być niedostrzeżona.

Droga po przez »świadomość« jest tylko jedną z dróg, uwydatniających, że na początku »naukowego« światopoglądu jest jedność nicości, od któ-

rej zaczyna się konstrukcya. Zadaniem nauki przecież jest dać umożliwiający zachowanie życiowe surogat rzeczywistości: nauka nie operuje pojęciem bytu, i stosować jej wyniki do rozwiązania zagadnień bytu jest jedną z najcharakterystyczniejszych chyba niekonsekwencyi myślowych. Jeżeli zaś gdzie mamy do czynienia z zagadnieniem bytowem, to przedewszystkiem w zagadnieniu wartości. Wartość jest niejako punktem rodnym bytu. W niej byt sam siebie rodzi i bezwzględnie potwierdza. Redukować wiec wartość do stanu świadomości, było rzeczą możliwą tylko w czasach, gdy nawet same punkty wyjścia, nawet samo pojęcie bytowego, absolutnego myślenia, utracone zostały. Z niemającą sobie równej iście parweniuszowską zarozumiałością — uznano fakt, że punkty widzenia wielkich myślicieli zostały w wieku XIX zatracone, za przezwyciężenie filozofii. Hommais zawsze sądzi, że to czego on nie rozumie, jest przez to samo już raz na zawsze unicestwione. Strusią taktykę spotyka się nietylko w życiu, lecz i w myśli.

Tu jednak nasuwa nam się zagadnienie: co przeobraża wartość w stan świadomości, zagadnienie o naturze tej postawy myślowej, odpowiednikiem której są dzieje i jest świadomość. Słowem zagadnienie transcendentalnego upodstawowania i ograniczenia historyi.

Przedewszystkiem zrozumiejmy dobrze i dokładniej samo zagadnienie: idzie w niem nie o postawę zajmowaną przez nas wobec przeszłości

dziejowej, uznanej już za przedmiot poznania, lecz o ustanowienie samego tego przedmiotu. Nie idzie więc o metody postępowania, o stosunki myślowe i uczuciowe, wiążące nas z objektywnie istniejącemi dziejami, lecz o założenie samo tej objektywności. Stanowisko Nietschego n. p. w.jego pod wieloma względami klasycznej rozprawie »o niebezpieczeństwach historyi - da się sformułować w ten sposób: co każe nam zwracać się ku dziejom; albo też jaki użytek powinniśmy uczynić z dziejów, aby panować nad niemi, a nie zaś być przez nie opanowanemi. W ten sposób postawione zagadnienie nie mogło być rozwiązane przez niego w formie ostatecznej i prawdziwie wyzwalającej. Przez samo postawienie kwestyi swoboda i sama nawet możliwość swobody wobec dziejów, były tu wyłączone. Zagadnienie nasze brzmi inaczej: dlaczego dzieje zostają ustanowione? Gdy więc stawiamy sobie to pytanie, dziejów wcale niema, dopiero czyn poznającego podmiotu stwarza je, przez zajęcie wobec rzeczywistości, bytu odpowiedniej postawy. Jaka jest natura tej postawy, jakie miejsce zajmuje ona w ogólnym systemacie ustanawiającego wartości podmiotu\*)?

Przyrodę ustanawia podmiot poznający, zadając sobie pytanie, 1) czem byłaby rzeczywistość,

<sup>\*)</sup> To, że posługuję się też wyrazem »podmiot« nie upoważnia do żadnych wniosków co do natury mojego metafizycznego stanowiska. Posługuję się tu tem terminem w teoryo-poznawczem znaczeniu, i w tem miejscu nie zajmuję się pytaniem, czem jest lub nie jest podmiot metafizycznie.

z której wyłączonyby został czyn, swobodne samostanowienie, 2) w jaki sposób rzeczywistość daje się pomyśleć, jeżeli się za cel tego myślowego jej opracowania uważa, uczynienie z rzeczywistości materyi swojego czynu, zapanowanie nad nią i poddanie jej sobie.

Teorya poznania tylekrotnie powtarzała już argumentacye swoje na tym punkcie, po tylu drogach prowadziła nas i prowadzi do tych nieuniknionych wniosków, że do pewnego przynajmniej stopnia wryły się one już w świadomość współczesnej kulturalnej ludzkości, jeżeli nie praktycznie, t. j. tak, aby przepojone niemi zostało całe życie, myślenie, to przynajmniej teoretycznie, t. j. przez uznanie ich za możliwe, dające się pomyśleć, zrozumiałe i t. p.

Inaczej z dziejami.

Człowiek współczesny w swych oczywiście niezmiernie rzadkich »teoryopoznawczych« godzinach — widzieć zaczyna w przyrodzie, jako przedmiocie poznania, swoje dzieło, i jeżeli pomimo to nie przestaje (na tem polega antynomia wewnętrzna empiryokrytycyzmu) uważać samego siebie za cząstkę tej ustanowionej przyrody, to w każdym razie już jest względnie przynajmniej dostępny dla usiłowań wzniesienia go przez wznawianie i zaostrzanie konfrontacyi na wyższe i logiczniejsze stanowisko myślowe. Człowiek współczesny zgodzić się jest jeszcze w stanie, że ani eter, ani materya, ani żadna rzecz, która jest nauki — nie jest istnościa, niezależną od nas, lecz

jest wytworem myśli naszej, służącym do pewnych określonych, a przynajmniej określić się dających celów. Ale historya? Przecież pergaminy, akty, papyrusy, mumie, napisy klinowe i t. p., nie są wytworami myśli. Przecież to można brać w ręce, odcyfrowywać przy pomocy lup, i t. d. Niewątpliwie. Ale niemniej niewątpliwem jest, że ażeby te wszystkie pomniki przeszłości uznać za takie, trzeba przedtem uznać samą tę przeszłość. Dopóki nie istnieją dla nas dzieje i historyczny punkt widzenia, napisy klinowe są tylko bruzdami, wyżłobieniami, plamami barwnemi bawiącemi oko, bynajmniej zaś nie świadectwem epoki, gdyż przez zajęcie historycznego punktu widzenia, dopiero stwarzamy samę możliwość wogóle istnienia dla nas epok i t. d.

Dzieje więc miałyby być dowolnem ustanowieniem? igraszką myśli — niepokoi się historycznie myślący czytelnik.

Tu trzeba usunąć nieporozumienie.

Stąd, że przyroda, jako przedmiot poznania, zostaje ustanowiona przez poznający podmiot, nie wypływa bynajmniej, aby miała ona być podmiotowem (w psychologicznem znaczeniu tego wyrazu) złudzeniem i t. p. Poznanie jest faktem bytowym. Wszystko co zostaje przez poznanie ustanowionem, co utrwala się i ustala, musi być w naturze samej aktu tego ugruntowanem, musi mieć bytowe znaczenie. Poza aktem bytowym, ustanawiającym poznanie człowiek nie zna nic, ale nie mniej przyroda musi istnieć, jako pierwiastek integralny tego aktu, który sprawia, że stanowisko

przyrodniczego poznania jest wogóle zajmowane, i przyroda ustanowiona zostaje. To samo stosuje sie do dziejów. Zostają ustanowione one, jako przedmiot poznania, przez podmiot poznający, dla tego tylko, że w samym akcie bytowym, którego ustanowieniem swobodnem jest sam podmiot, zawarte sa one, jako jego część integralna. Tego oczywiście nie należy rozumieć w jakikolwiekbądź sposób związany z psychologią, nadewszystko zaś pamiętać trzeba, że akt bytowy, nie jest naszym aktem, lecz my (jako ja empiryczne) sami jesteśmy jego ustanowieniem. Ustanowieniem jest więc także sam przedział pomiędzy obecnością i przeszłością, ustanowieniem jest sam czas. To nie znaczy, że czas jest iluzyą. Iluzye wogóle są z tego punktu widzenia niemożliwe. Akt bytowy to jedyna rzeczywistość. Czas, przyroda, dzieje, świadomość, to wszystko wyniki postaw, jakie akt bytowy zajmuje wobec samego siebie. Istnieje wszakże nietylko to, co postawy zajmuje, lecz i to wobec czego jest ona zajmowana. Tego znowuż nie należy pojmować tak, że postawy te zajmowane są wobec czasu, przyrody, świadomości i t. d., takich, jakiemi je znamy. Wszystkie te formy, w jakich akt bytowy sam siebie rozpatruje - sa już wynikiem zajęcia pewnych postaw, niemniej jednak odpowiada przyrodzie, dziejom, czasowi w samym akcie coś realnie, bytowo, inaczej postawy te nie byłyby ustanowione. To wszystko wydaje się dziś niewatpliwie dziwnem, trudno dostępnem, a przecież, jest to tylko wyciąg logiczny z Wissenschaftslehre Fichtego. Nie przeczę, że współczesnemu, na nowoczesnej psychologii, i psychologizującej lub naturalizującej teoryi poznania — wychowanemu czytelnikowi trudno wżyć się w bieg tych myśli. Nie mniej jednak jest to konieczne. Niejedno zresztą wyjaśni się w związku z dalszym wykładem.

Przez takie zasadnicze postawienie sprawy wyłącza się cały szereg rozwiązań powierzchownych i przez to samo nastręczających się najłatwiej: szukanie wskazówek w przeszłości, wdzięczna pamięć jako motywy i źródła historycznego punktu widzenia itd. Tu jeszcze przeszłości niema, motywy te więc odpadają, odpadają przynajmniej w teoryopoznawczem i logicznem znaczeniu.

Akt bytowy, o którym mówiłem — nie jest abstrakcyą pustą i ogołoconą z wszelkiej treści, przeciwnie, zawiera on w sobie całą treść bytu i nie przedmiotem naszego poznania, i naszej myśli stać się nie może, co w tej treści nie jest zawarte. Czyn, w treści tej dokonywujący się, opanowujący ją i kształtujący, to istota rzeczywistości. Poznać własną treść swą, by nad nią zapanować — oto punkt widzenia poznania przyrodniczego, ustanawiającego przyrodę. Jakim jest punkt widzenia ustanawiający dzieje?

Rzeczywistość jest nieustannem tworzeniem. Tworzeniem jest każdy moment stworzony, jest każdy pierwiastek bytowej treści. Rozważmy moment par excelence twórczy, moment narodzin nowej treści. By się narodzić, musi być wyodrę-

bniona. To wyodrebnienie - stwarza czas: przeszłość, to, od czego nowa treść wyodrębniona zostaje, przyszłość – poczucie niezupelności, dążenie. Właściwie przyszłość jest tu momentem rodnym czasu. Z przeciwstawienia się jej rodzi się przeszłość. Teraźniejszość zaś to tylko linia graniczna między niemi. Przyszłość – to inna postać swobody tworzenia. Swoboda, czas - te pojęcia się pokrywają i znikają jednocześnie. W każdym momencie obok tego, co się stwarza, jest już cała treść istniejąca, już stworzona. Czyni z niej przeszłość tworzącej się, samostwarzającej się przyszłości, samo skupienie i natężenie tworzenia. Tworzenie jest zawsze zatopieniem się, pogrążeniem całkowitem w dziele stwarzanem. Właściwie wszystko jest jednakowo obecne, ale to pogrążenie się w treści stwarzanej, czyni treść stworzona z obecnej, przeszłą, czyni z obecności dzieje. Dziejami staje się wszystko, względem czego nie pozostajemy w stosunku twórczym. Nie jest to jednak określenie wystarczające, gdyż obejmuje ono prócz dziejów i przyrode. Rozstrzyga tu moment wyodrębnienia. Treść, nad którą chcemy zapanować, staje się przyrodą, jako przedmiot poznania. Treść, od której się wyodrebniamy, i o ile się od niej wyodrębniamy - stanowi dzieje. Wyodrębniając uznaje się już pewną równowartościowość pierwiastków, pomiędzy któremi wyodrębnienie zachodzi. To jest moment, stanowiący o logicznej różnicy pomiędzy historycznym i przyrodniczym punktem widzenia. Historyczny punkt

widzenia zajmujemy względem takiej tylko treści, która uznajemy za równoznaczną, równowartościową, jednogatunkową z stwarzaną obecnie, i względem której nie pozostajemy w stosunku twórczym. Treść, względem której zajmujemy historyczny punkt widzenia, uznana zostaje za wynik twórczości, jednocześnie jednak wyodrębniamy ją od tego co stwarzamy w danej chwili. Historyczny punkt widzenia ustanowiony jest przez akt twórczy, dażący do samowyodrebniania i samowyzwolenia od wszystkiego, co przedmiot aktu twórczego stanowić może. Wyodrębniać się można jednak tylko od czegoś, co istnieje, a zatem od tego tylko, co jest stworzone. W wyodrębnianiu się leży więc poczucie solidarności. Wobec tego tylko zajmujemy historyczne stanowisko, co za stworzone, za wytwór swobody uznajemy, a czego nie tworzymy.

Historyczny punkt widzenia ustanawia więc akty twórcze, które jednek aktualnie twórczemi nie są, ustanawia więc teraźniejszość i przeszłość w twórczości, przyczem teraźniejszość jest tylko miejscem gieometrycznem nieustannej realizacyi przyszłości.

Dogmatyzm historyczny polega na uznaniu dziejów, które są, jak widzimy odpowiednikiem pewnej postawy podmiotu, pewnego samoustosunkowania aktu twórczego względem własnej treści,— za byt niezawisły i włącza do niego sam ten akt, którego są one dziełem, czyni przyszłość, rzuconą przed nas przeszłością, a więc czemś, co

również jak ta przeszłość już jest stworzone, i względem czego w prawdziwym twórczym stosunku pozostawać już nie można.

Mamy tu zupełne pendant do dogmatycznego naturalizmu. To, co może być wyzwoleniem, stało sie źródłem niewoli.

Zrazu ustanowienie historycznego punktu widzenia jest aktem wyzwolenia od treści danej nam już jako stworzonej, i którą za taką uznajemy, lecz względem której nie pozostajemy w stosunku twórczym. Zrazu wiec ustanowienie historycznego punktu widzenia presuponuje obecność aktualna treści, od której przez zajęcie względem niej tego stanowiska wyodrębniamy się i wyzwalamy. Nie trudna jednak do spostrzeżenia jest rzecza, że najczęściej historyczne postępowanie w rzeczywistości odbiega od tego czysto gnozeologicznego sposobu widzenia sprawy. Dla egyptologa - życie kulturalne, przeszłość dziejowa Egiptu, nie są niewątpliwie treścią daną mu i obecną w jego świadomości, zanim jeszcze do badań przystąpi. Przeciwnie; wydaje się, że wszystkie badania mają na celu właśnie - odtworzenie, stworzenie na podstawie dokumentów, pomników etc., etc., tej zrazu zgoła nieobecnej treści. Nie o wyzwolenie więc, lecz o pozyskanie iść tu się zdaje.

Nieporozumienia, jakie się tu nastręczają, należy usunąć. Niewątpliwie, badania nowoczesnych historyków — i to najcelniejszych z pośród nich, a więc już zdolnych do syntetycznej pracy (gdyż u niższych wszystko kończy się na zbieraniu i kry-

tycznej weryfikacyi faktycznego materyalu) prowadzą do odtworzenia w sobie treści duchowych, reprezentujących życie narodów, epok i t. d. Jest to jednak jedna tylko i najpowierzchowniejsza strona sprawy. Duszę epoki minionej jesteśmy w stanie stworzyć czy odtworzyć o tyle tylko, o ile mamy w sobie te pierwiastki, których taka konstrukcya czy rekonstrukcya nieodzownie wymaga. Jeżeli dokumenty, pomniki dziejowe nie zdołają wzbudzić w nas wzruszeń, stanów duchowych i myślowych, które (umyślnie nie rozpatruję tu logicznie nie należącego do rzeczy zagadnienia subjektywizmu czy też objektywizmu takich rekonstrukcyj) im odpowiadają jako ich zródła twórcze, pozostana one dla nas na zawsze martwemi i niememi znakami. Treść więc, odpowiadająca tym dokumentom i pomnikom zostaje właściwie rozbudzona w nas tylko, lecz istniała w nas już uprzednio, pozbawiona jedynie samowiedzy. Zetknięcie z dokumentami i pomnikami przeszłości odgrywa tu rolę reaktywu niejako; wydobywa na jaw i ustala, to co dotad istniało w nas w formie utajonej, chwiejnej i nie poddającej się definicyi ani analizie. Wyzwolenie od treści stworzonej, lecz aktualnie przez nas nie stwarzanej odbywa sie niejako w dwóch logicznych tempach: 1) tworzenie tej treści, uświadomienie jej sobie; 2) wyzwolenie i wyodrębnienie właściwe.

Przewaga, jaką niewątpliwie zyskuje w samym procesie badań historycznych to pierwsze zadanie, sprawia, że zostaje ono uznane za jedyne. A dzięki temu zacieśnieniu celem badań historycznych staje się poznanie jakiejś przedmiotowo istniejącej przeszłości dziejowej. Z tego bowiem, że wszelka przeszłość dziejowa może być poznana o tyle tylko, o ile odnajdujemy je w sobie jako treść własną, zdajemy sobie sprawę na drugim stopniu historycznej świadomości, t. j. w momencie, gdy wyodrębniamy twórczą obecność od stworzonej przeszłości\*).

Gdy to ostatnie niema miejsca, cała perspektywa ulega zasadniczemu przekrzywieniu. Z chwila, gdy dzieje nie zostają uznane za treść własną, w nas istniejącą, od której się wyzwalamy, stają się one czemś, niezależnie od nas i na zewnątrz nas istniejącem, co więcej stają się one czemś obejmującem nas. Z chwilą, gdy przestajemy (a właściwie nie zaczynamy) zdawać sobie sprawy, że cały historyczny punkt widzenia jest naszą postawą tylko, mającą na celu wyzwolenie tego, co w naszem ja jest obecnie twórcze, od innych stworzonych, lecz nie twórczych momentów, zmienia się zasadniczo rzeczywistości. Historyczny stosunek do nasz punkt widzenia przestaje być jedną z postaw na-

<sup>\*)</sup> Ponieważ próba powyższa transcendentalnej dedukcyi historyi odgrywa rolę poszczególnego ogniwa jedynie w pracy niniejszej — mającej zgoła inny przedmiot za cel roztrząsań, więc tu nie mogę wyprowadzać z niej wszystkich wniosków, ani roztrząsać wszystkich zagadnień. Rozpatrywać całą tę sprawę mogę tu o tyle tylko, o ile to jest niezbędne dla zasadniczego zadania całej pracy niniejszej.

szych wobec rzeczywistości, i staje się jej przedmiotową właściwością, niezależną od nas, i nakazującą absolutne poddanie się sobie, bierne przystosowanie się do siebie. Rzeczywistość staje się dziejami, tak jak przed tem stała się przyrodą.

Zastanówmy się nad całem znaczeniem tej naszej metamorfozy. Aby zrozumieć ją, zważyć należy, że wszystko, co stanowi istotę logiczną historycznego punktu widzenia, staje się tu przedmiotową właściwością.

Istota historycznego punktu widzenia polega na tem, że ustanawia on akty twórcze, które jednak aktualnie aktami twórczemi nie są, wartości, które nie obowiązują. Gdy więc to, co stanowi istote logiczną historycznego punktu widzenia, staje się właściwością przedmiotową niezależnej od nas rzeczywistości, wynika stąd, że są wprawdzie akty twórcze, lecz niema właściwej twórczości, gdyż każdy akt twórczy jest tylko wysiłkiem momentu, nie prowadzącym właściwie nigdzie, że są wprawdzie wartości, ale jedynie jako złudzenie chwili. Ponieważ zaś z punktu widzenia tego dogmatycznego historyzmu, istota rzeczywistości na tem właściwie polega, że składa się ona z chwil dziejowych, ponieważ dalej wartość jest zawsze wytworem chwili, nic więc właściwie niema znaczenia. Historyzm dogmatyczny równie dobrze, jak dogmatyczny naturalizm jest zamaskowaną formą teoretycznego i etycznego

nihilizmu\*). My sami bowiem, obecność nasza i przyszłość z punktu widzenia dogmatyzmu historycznego jesteśmy tylko chwilą dziejową, równie dobrze pozbawioną bezwzględnego, bytowego znaczenia, jak wszystkie inne.

Celem właściwym historycznego punktu widzenia jest wyzwolenie nas od treści, które uznajemy za stworzone, lecz których nie tworzymy. Wyzwolenie to zapewnić nam ma swobodę w tworzeniu. Dogmatyzm historyczny czyni i z tego, co stanowi przedmiot naszej aktualnej, twórczości—treść stwarzaną, lecz jak gdyby w nas tylko, a nie przez nas.

Wyzwolenie oparte na zaprzeczeniu dowolnem, a nieuzasadnionem przymknięciu oczu na trudności jest złudzeniem. Wyzwolenie prawdziwe osiągnąć się daje jedynie przez uznanie i włączenie wszelkich trcści, wszystkiego co jest; polega nie na tem, że w imieniu tego, co my za wartość uważamy, odmawia się istnienia temu, co istnieje, lecz na tem, że z wartości naszej czyni się sens i cel bytu.

<sup>\*)</sup> Nawiasowo zaznaczamy, gdyż plan ogólny pracy nie pozwala nam na uwzględnienie tego punktu, że nasza próba transcendentalnej dedukcyi historyi doprowadziła nas do poglądu na założenia teoryo-poznawcze historyi, reprezentowane w nauce współczesnej przez H. Münsterberga w przeciwstawieniu do W. Windelbanda i H. Rickerta. W bardziej odpowiedniem miejscu zajmiemy się tą sprawą szczegółowiej.

To mieliśmy na myśli, mówiąc o pierwiastku solidarności w tem wyodrębnieniu, które stanowi moment decydujący o samem powstaniu historycznego punktu widzenia. Ideałem historyi jest fenomenologia, w tem znaczeniu, jakie miał ten wyraz w filozofii niemieckiej na początku ubiegłego stulecia. A więc ideałem historyi jest owartościowanie przeszłości z punktu widzenia obecności, a raczej z punktu widzenia osiągniętej twórczości. Wynikiem natomiast historycznego dogmatyzmu jest obezwartościowanie wszystkiego, uczynienie z tego, co jest zadaniem naszem i przedmiotem czynu — napisanego już i co najwyżej nie odczytanego jeszcze, rozdziału dziejów.

Niewątpliwie, każdy nasz ideał, każde zadanie, iakie sobie stawiamy - będą mogły być z punktu widzenia jakiegoś innego momentu rozpatrywane, jako zjawiska historyczne, ale nie znaczy to jeszcze bynajmniej, aby były one tylko zjawiskami historycznemi, a więc czemś przemijającem, przejściowem, nie obowiązującem nikogo. Nasz to dogmatyczny historyzm uczynił z dziejów - coś niewspółwymiernego z wartością. W istocie bowiem dziejów niewspółwymierność ta nie leży. Przeciwnie, ustanawiając dzieje, wyodrębniamy się od treści, względem których nie pozostajemy w stosunku twórczym, ale które pomimo to uznajemy za przedmiot i wynik twórczości; wyodrębniamy się od treści, które wprawdzie nie są aktualnie ziszczanemi przez nas wartościami, ale których nature wartościowa jeżeli nie aktualną, to przynajmniej potencyalną uznajemy przez to samo, że je do dziejów zaliczamy. Nie może być zaliczone do dziejów nic, co nie jest uznane przez nas za wartość potencyalną przynajmniej, za coś co było, a zatem mogło być, może być wartością. Stad wypływa prawdziwie twórcze znaczenie historyi. W każdym momencie tworzenia – wartość aktualna, ziszczana wysuwa się na pierwszy plan, przeciwstawiając się niekiedy wszystkim innym. To przeciwstawienie - niekiedy posunięte aż do uznania swej wyłączności czy nawet jedyności iest tu momentem koniecznym, po przez nie wartość nabiera siły, dobitności. Dzieje – są skarbnica duchowa, w której ocalone zostają i zachowane wszystkie zagrożone przez taką wyłączna i wyłączająca wartość – wartości. Nic zaś co jest wartością, być nią nie przestaje, i wszystko co było wartością musi być odnalezione w jakiejś wyższej syntezie, ku której twórczość po przez takie przeciwstawienia, rozdarcia i rozdwojenia zmierza. Dzieje - sa jedyna dziedzina, w której wartości nie objęte jeszcze przez aktualnie ziszczane treści – ocalone i zabezpieczone być mogą. Na tem polega ich transcendentalne znaczenie. W momentach wyłącznego skupienia sił twórczych na jakiejś aktualnej ziszczanej treści, dzieje sprawiają, że wszystkie inne treści nie stają się bezbezwzględnie martwemi. W filozofii współczesnej istnieją próby ustalenia związku pomiedzy wartością i pamiecią. W ściślejszem jeszcze znaczeniu związek ten ustalony i uzasadniony być może pomiędzy wartością i dziejami. W ustanowieniu dziejów rozróżnialiśmy dwa momenty zasadnicze wyodrębnienia i solidarności. Ten ostatni na tem właśnie polegał, że treść, od której wyodrebniamy się i wyzwalamy, czyniąc ją przedmiotem historycznego rozważania, zostaje pomimo to uznaną za taką, która z natury swej może być przedmiotem czynnego wartościującego stanowiska. Dopiero rozszerzenie historycznego punktu widzenia na wszystko, co jest lub może być przedmiotem twórczości i czynu i hypostatyczne przeobrażenie tego, co jest logiczną postawą myśli, w cechę rzeczywistości, sprawiło, że zarówno moment obecny, jak i wszelki moment zaliczony do jakiejkolwiek innej epoki dziejowej, utracił związek z wartością. Dogmatyczny historyzm - stał sie niebezpieczeństwem dla samej historyi. Zadaniem historyi jest zachowywać wartości, przenoszac je w przeszłość, ale dla dogmatycznego historyzmu nie już wartością być nie może, wszystko jest już tylko zjawiskiem historycznem. Historya staje się obojętną wędrówką poprzez odarte z powagi i znaczenia fakty, rzeczą jałową i nudną. To zaś dowodzi raz jeszcze, iż dogmatyzm historyczny nie jest przyczyną i źródłem obezwartościowania wszystkiego, co przedmiot działalności ludzkiej stanowić może, lecz jedynie symptomatem i skutkiem. Niewiara w wartość jest tylko uświadomieniem zaniku czy braku sił twórczych w sobie. Kto jest twórcą i kowaczem wartości, kto pojmuje przyszłość nie jako potok, uno-

ţ

szący bezsilne maryonetki ludzkie, lecz jako zadanie, dla tego wszystko wchodzi w stosunek z wartością. To co się wartości przeciwstawia staje się z natury rzeczy samo wartością, choćby ujemną tylko. Obezwartościowanie świata i czynu jest naturalnem odczuciem warstw i ludzi, nie czujących wartości w sobie; historyczny dogmatyzm jest tu argumentem tylko. Niemniej jednak każdy argument zwalczony musi być na własnem polu, bronią czysto logicznej analizy. Zaniedbywanie tego, poprzestawanie na socyologicznej czy ekonomicznej dedukcyi, jest błędem popełnianym nazbyt często, przez publicystów posługujących się w celach polemicznych metodami, wytworzonemi przez monistyczne pojmowanie dziejów.

Kto bedzie chciał zarzucić, że nie można mówić o jakichkolwiek sprawdzianach wartości, gdyż wszystko, co jako wartość, ideał - występuje jest produktem dziejów, będzie musiał załatwić się przedewszystkiem z cała argumentacya powyższą, z całą wyłuszczoną tutaj próbą transcendentalnej dedukcyi historyi. Monistyczne pojmowanie dziejów szczyci się swym historyzmem. Każdy ideał, każda wartość jest dla niego wytworem i wynikiem pewnego ustroju społecznego, pewnej struktury ekonomiczno-społecznej. To znaczy, że jedynym przedmiotowym, t. j. mogącym mieć powszechne, ogólnie obowiązujące znaczenie - sposobem rozpatrywania ideałów, idei, wartości dążeń i t. d. jest rozpatrywanie ich, jako zależnych od pewnego ustroju społeczno-

ekonomicznego, ściślej - od pewnego ustosunkowania sił wytwórczych. Dogmatyczne hypostazowanie metod i punktów widzenia naukowego badania, przetwarzanie ich w cechy niezależne i przedmiotowe rzeczywistości samej, i negowanie na ich korzyść rzeczywistości bezpośredniej wystepuje tu szczególnie dobitnie. Zastanowić by sie powinni rzecznicy monistycznego pojmowaniu dziejów nad tem choćby, że gdy człowiek czynu, człowiek dążący – wyjaśnia sobie lub usiłuje wyjaśnić istotę swoich dążeń, nie może w tej samej chwili rozpatrywać siebie wyłącznie jako wytwór pewnych sił ekonomiczno-społecznych. Niewątpliwie wszelka działalność społeczna i wszelkie idealy i punkty wytyczne, jakiemi się ta działalność kieruje, ku jakim zmierza - mogą być rozpatrywane jako zjawiska, społecznie i ekonomicznie uwarunkowane. Działalność ta musi jednak być już wprzódy; punkty wytyczne muszą być wytworzone przed tem, zanim będą mogły stać się przedmiotem jakiegokolwiek rozpatrywania. Przedewszystkiem zaś działalność ta, wytwarzanie, wykuwanie i ziszczanie wartości - to przecież jest właściwa rzeczywistość, a wszelki punkt widzenia jest już czemś wtórnem, jest refleksya, przez tę rzeczywistość właśnie wytworzoną.

Tu nasuwają się nowe nieporozumienia: wartość, działalność wartościująca — ma być rzeczywistością, ale przecież to stany świadomości tylko. Psychologizm współczesny przychodzi na pomoc historyzmowi.

Od razu zaznaczamy, że świadomość jest przedmiotem najgłębiej sięgających kontrowersów w psychologii współczesnej. R. Avenarius i Józef Petzoldt określają przedmiot psychologii, nie posługując się zupełnie pojęciem świadomości i uznajac je za zupelnie zbyteczne dla naukowych celów psychologii. Rozważane z punktu widzenia filozofii pojęcie świadomości wprowadza nas w sprzeczności i trudności, niepodobne do rozwiązania, pozornie, a przynajmniej z punktu widzenia tej świadomościowej fenomenalistyfilozofii, za przedstawiciela której obecnie uznawać można Hansa Corneliusa, a właściwego twórcę Dawida Hume'a. Wszystko jest stanem świadomości. Nie możemy wiedzieć o niczem, coby stanem świadomości nie było. Świat cały jest tylko kompleksem stanów świadomości. Stanem świadomości jest bliźni, i jestem ja sam. Pojęcie ja jest tylko teoryą, służącą do wyjaśnienia większej stałości pewnych zespołów stanów świadomości. Ja – jest tylko kompleksem stanów świadomości, stalszym od innych. Stanem świadomości jest wszystko, co wiemy o istotach myślących. Stanem świadomości jest wszystko, co wiemy o ich świadomości. I oto następuje ciekawe rozróżnienie w obrębie wszechobejmującej świadomości - świadomości bardziej specyalnej: stanem świadomości jest bowiem wszystko, co wiem o sobie jako istocie żyjącej.

Świadomość pochłania wszystko, roztapia w sobie cały byt tak, że po za nia nie nie pozostaje.

Mimowolnie nasuwa się przekonanie, że dokonana została tylko zmiana nazwy, byt został przechrzczony na świadomość. Istotne znaczenie jednak tego przetworzenia jest głębsze - polega na obezwartościowaniu świata. Uwydatnia się to przez wyjaśnienie wszystkich tych trudności, jakie zawiera w sobie formuła: rzeczywistość = świadomość. Oto mianowicie, gdy zrównanie to zostaje podane w watpliwość, gdy pragniemy je udowodnić, zaczynamy wykazywać, że każde postrzeżenie musi być czyimś postrzeżeniem, każda rzecz - rzeczą przez kogoś widzianą, czyli wszelka treść, musi być czyimś aktem świadomości, z kolei jednak ten ktoś, komu stany świadomości są przypisywane, jest także właściwie kompleksem stanów świadomości. Pozostają więc tu znów stosunki tylko w obrębie świadomości, pomiędzy różnemi jej stanami. W jakiem znaczeniu jednak może być mowa o świadomości po osiągnieciu tego wyniku. Świadomość, jak uwydatniła argumentacya = zależność od osobnika, ale co pozostaje ze świadomości, gdy sam osobnik pojęty zostanie jako zespół jej stanów. Oczywistem wydaje się, że pojęcie świadomości zostaje tu rozszerzone po za granice swej właściwej stosowalności i mamy tu do czynienia z taka sama hypostazą punktu widzenia, jaką wykryliśmy w postawie dogmatycznego naturalizmu i historyzmu. Świadomością staje się dla nas wszelka treść, rozpatrywana w zależności od osobnika, a więc wszelka wartość, która nie jest naszą, lecz czyjąś

wartością, która jest wartością dla kogoś. Podstawę psychologii stanowi przyjęcie wartości, które nie są naszemi wartościami, które więc badamy w związku z twórczością tych jaźni, dla których są wartościami. Dogmatyzm psychologiczny czyni każdą wartość — cudzą wartością, jest więc zapoznaniem twórczości a wynikiem i wyrazem twórczej niemocy. Wartość nie jest stanem świadomości, lecz jedynie może być rozpatrywana jako taka, gdy się ją jako cudzą rozważa. Psychologizm jest błędem tej samej natury, co historyzm i naturalizm: czyni z postawy — objektywną własność rzeczywistości, z czynu naszego — coś co nad nami panuje i nas obejmuje.

Zagadnienie wartości staje więc przed nami nieuniknione. Wszystkie argumenty, zmierzające do tego, aby uczynić je niemożliwem do rozwiązania lub nawet do zrozumienia okazują się błędami teoryopoznawczemi. Jaka jednak pozostała nam droga rozwiązania tego zagadnienia, gdyśmy zburzyli, lub przynajmniej zawiesili świat przyrody, historyi i psychologii. Wartość, tworzenie - pochłonęły to wszystko, lecz czy można jeszcze na tym nagim szczycie abstrakcyi mówić o sprawdzianach. Przedewszystkiem nagość ta jest tylko odstraszającym pozorem. Świat dziejów. przyrody tkwi w wartości, tworzenie, czyn wartościujący to jedyna rzeczywistość, zawierajaca w sobie wszelkie możliwe określenia i rozróżnienia. Oczywiście, nie należy mniemać, abyśmy w samej rzeczy cała barwna, wielokształtna rze-

czywistość mieli zamiar wyprowadzać z pojęcia abstrakcyjnego, które byłoby ścisła i dokładną definicya wartości. Pojęcie to zawierać może tylko najogółniejsze cechy wszelkiej rzeczywistości, lecz nie staje się przez to jej źródłem. Gdy więc mówię, że w wartości tkwi cały świat dziejów, przyrody i t. p., pojmować to należy w ten sposób, iż elementem, pierwiastkiem świata, jest w a rtość – czynne ustanowienie, a nie zaś fakt. Nie istnienie, zamknięte, martwe, skończone, lecz czyn jest istotą świata. Czy jednak, przez to wyjaśnienie nie pozbawiamy się ostatnich szans rozwiązania naszego zagadnienia - zagadnienia przedmiotowości wartości. Dopóki wartość była jakimś ogólnym, abstrakcyjnym czystym aktem, w niej leżała możność znalezienia takiego ostatecznego krytervum. – Zgodność z nia – stopień tej zgodności rozstrzygałyby o przedmiotowem, ogólnie obowiązującem znaczeniu każdej wartości poszczególnej. Z chwila, gdy twierdzimy, że właśnie ta wartość poszczególna jest ostatecznym elementem rzeczywistości, czy nie znaczy to, że zrzekamy się wszelkiej możliwości sprawdzianów, że równouprawniamy wszystko? Zastanówmy się jeszcze raz, co znaczyłoby ustanowienie takiego archetypu wartości, ogólnie obowiązującej, na którym wszystko wzorowaćby się miało. Znaczyłoby nic innego, jak zniesienie lub przynajmniej ograniczenie tej swobody twórczości, którą uznaliśmy za istote wartości i świata. Taka war-

tość — archetyp — to przewidzenie raz na zawsze tego, co ma być stworzone. Gdy się zaś możliwość takiego przewidzenia uzna, już tem samem czyni się złudzeniem tworzenie, świat staje sie czemś ukończonem, jeżeli nie in re, to in idea, stanowisko swobody utracone zostaje. Zagadnienie formuluje się więc ściślej: jedyną rzeczywistościa, jest konkretna, poszczególna wartość, samoustanawiający się czyn, wyrażający się w działaniu, sądzie, odczuciu, etc. Gdzież można tu szukać jeszcze sprawdzianu«, dla takich poszczególnych, ze wszelkich realnych, czy idealnvch wiezów, – rozpętanych wartości. z nich musi być swobodna, musi być aktem twórczym, a jeżeli tak, to nie można w poszukiwaniu sprawdzianów wychodzić po za nie, w każdej, jako takiej znaleźć je musimy. Miara wartości leży w niej samej. Każda wartość jest wyzwoleniem jakiejś treści, miara jej polega na tej treści właśnie. W jej granicach leżą jej granice. Idealem wartości jest wartość, czyniąca wszelką treść wartościową, wyzwalająca wszelką treść. I to jest nasz sprawdzian. W każdym momencie najwyższym idealem, najwyższa wartościa, jest ta wartość i ten ideał który wyzwala maximum stworzonych w tym momencie treści, który obejmuje maximum stworzonych w tym momencie treści, który obejmuje maximum poszczególnych wartości. Lecz ideal, który faktycznie jest wyrazem swobody najwiekszej ilości pierwiastków twórczych - jest tem samem stanem, który koniecznie musi nastąpić. I tu dochodzimy do wartościowego uzasadnienia konieczności, do wartościowego uzasadnienia podstawowej, zbyt dogmatycznie przyrodniczo pojętej tylko myśli Marxa.

Maj - grudzień 1904.

## Drogi

## i zadania nowoczesnej filozofji.

W pismach Marksa i Engelsa z okresu, w którym wyjaśniali oni sobie stanowisko, jakie mieli zająć w obec zasadniczych zagadnień życia i myśli naszej epoki, odnajdujemy częste wzmianki o »ostatnich filozofach.«

Ostatnich? Jak mamy to rozumieć. Czyżby istotnie filozofia miała stać się czemś zbytecznem, niepotrzebnem? Czyżby nagle zagłuchła żądza i potrzeba jasności w pojmowaniu siebie i świata? Czy też pozyskane zostały raz na zawsze ustalone rozwiązania zagadnień, które dotychczas niepokoiły myśl ludzką i sumienie? Niepodobna nie spostrzedz, że w marksizmie współczesnym panują pod tym względem pojęcia niejasne i dwuznaczne. Mamy tu do czynienia z jednem z tych zagadnień, nad któremi współczesna literatura marksistyczna lubi przechodzić do porządku dziennego pospiesznie a nieszczerze, maskując tanim a szablonowym dowcipem, nic nie mówiącym frazesem, całkowity brak wniknięcia w istotę sprawy.

Mówi się naprzykład: każdy systemat filozofi-

czny jest odbiciem danej struktury ekonomicznospołecznej i analiza zawsze jest w stanie wykazać po za pozornie logiczną budową pojęć – utajoną grę interesów. Jakiż wypływa stąd wniosek: czy ten, że miejsce filozofji zająć ma w przyszłym układzie narodzić się mającej kultury roztrząsanie i analizowanie, jakiemu układowi sił społecznych odpowiadał ten lub ów ze znanych światopoglądów? Człowiek przyszłości będzie wiedział, dokładnie, jak wyobrażał sobie świat członek trzeciego stanu z epoki, poprzedzającej wielką rewolucję francuską lub drobnomieszczanin z roku 1848 - ale czy ta wiedza - ma nam zastąpić odpowiedź na własne niepokojące jego samego pytania? Czy ten przyszły człowiek, ta nowa, swobodna ludzkość, narodziny której są jedyną nadzieją wszystkich, co mają jeszcze odwagę czuć i myśleć po ludzku, będzie tylko przechowywać pamięć błędów i porażek, przez ludzkość dotychczasową popełnianych i doznawanych, sama zaś nie zdobędzie się ani na jedno słowo twórcze.... Dziwny istotnie poglad na ludzkość i jej siły, który czyni jedyną dźwignią życia umysłowego błąd. Dopóki istnieją przeciwieństwa klasowe, póty ich gra i walka wytwarza systematy filozoficzne, konwencye moralne, twórczość artystyczną, gdy jednak zaniknie działanie tego czynnika wszystko to ustanie. Innemi słowy, gdy zaniknie działanie czynnika, który wykrzywiał wszystkie stosunki zewnętrzne i wewnętrzne człowieka, który nie pozwalał mu być szczerym ani w obec przyrody, ani w obec myśli

własnej, ani szczególniej wobec zagadnień współżycia ludzkiego, zaniknie sama praca myśli. Gdy zaniknie to, co dotychczasowej ludzkości widzieć prawdę przeszkadzało, oślepnie ona całkowicie. Gdyby jedyną wiedzą, jaką zabezpiecza i daje marksizm bylo pojmowanie tych sprężyn i interesów życiowych, które fałszowały dotychczas i czyniły niezupełnemi wszelkie usiłowania poznania świata i samouświadamiania ludzkości, byłby on filozofia bankructwa człowieka, nie zaś postępu i odrodzenia. Sens jego bowiem cały polegał by wówczas na tem: myśl ludzka za jedyne zadanie ma albo uprawniać wyzysk i uciemiężenie istniejące, albo tworzyć urojenia, mające nam przesłaniać twarda i okrutna rzeczywistość i nie pozwolić dostrzedz własnego upokorzenia i nędzy, albo też nareszcie przeniknąć tę grę oszustwa i samoułudy i zrzec się myśli, której naturą i zadaniem jest kłamać. Kłamstwo jest żywiołem ludzkości niewyzwolonej, ludzkości, która musi być oszukiwana i łudzona aby módz znieść kaleczący ją i poniżający ustrój, ludzkości wolnej kłamstwo ani ułuda potrzebnemi nie będą. Czy ma to znaczyć, że niepotrzebną będzie jej i myśl. Marks nauczył nas dostrzegać interes po za każdą dotychczasowa bezinteresownością, nauczył nas, że człowiek nie mógł oddawać się bez zastrzeżeń logice myśli ani logice rzeczy, gdyż przystępował zawsze do badań i dociekań z gotowemi już odpowiedziami. Myśl miała zawsze doprowadzić do rezultatów uprawniających, usprawiedliwiających - dany ustrój społę-

czny, bądź bezpośrednio, bądz też pośrednio i bezwiednie: dany ustrój wytwarzał w badaczu czy myślicielu systemat pojeć moralnych, filozoficznych, estetycznych, które uważał on za »wrodzone«, podyktowane przez rozum wieczysty i t. p. Podstawę wszelkiego dogmatyzmu teoretycznego stanowił i stanowi zawsze dogmatyzm praktyczny i społeczny. Póki społeczeństwo nie będzie prawdziwie i istotnie organizacyą swobody wszystkich swoich członków, póki będzie w niem coś narzuconego, wyniesionego ponad krytykę, póki organizować ono będzie tylko swobodę cząstkową, swobode do pewnego stopnia: póty i w myśli ludzkiej grasować będą różne uświadomione lub nieuświadomione dogmaty, póty świat będzie dla człowieka zagadnieniem z zawsze znanem z góry rozwiązaniem, pewnym gatunkiem logogryfu, z którego wynika zawsze jakaś maksyma budująca, nudna i szara. To wszystko wiemy i w tropieniu tych altruistycznie-miłosiernych (ale nie burzcie przeszłości oltarzy, jeszcze się na nich święty ogień żarzy i miłość ludzka tam stoi na straży etc.) i czy też otwarcie drapieżnych samooszustw zyskaliśmy już niepospolita wprawe. Jest to dopiero negatywna, czysto przygotowawcza część pracy. Tłómacząc i wyjaśniając, dlaczego ludzkość we wszelkich dotychczasowych próbach swych i usiłowaniach wytworzenia światopoglądu była skrepowana, dlaczego wszelkie te próby musiały predzej czy później wyrodnieć, Marks tem samem zakłada podstawy pod przyszłe wielkie odrodzenie filozofii. Wykazuje tylko, że droga do wyzwolenia filozoficznego, prowadzi poprzez wyzwolenie rzeczywiste, droga do myśli poprzez czyn. W tem znaczeniu jedynie pojmować można jego słowa »o ostatnich filozofach«, o »końcu filozofii jako takiej«.

Zastanówmy się nad tem, jaką była zasadnicza postawa myślowa filozofii? Zawierała się ona w formule: zrozumieć świat, ażeby określić swoje w niem stanowisko. Ludzkość ma poznać, zrozumieć, czem jest świat. Aby zrozumieć jakie są jej w nim zadania i cele, opiera się takie sformulowanie zadania na dwóch założeniach. 1) Że świat jest całością gotową, skończoną, że nie staje się on, tylko jest, i że ten jego byt ludzkość całą ogarniający jest niezmienny. 2) Że człowiek poznaje istotnie ten niezależny od niego świat takim, jakim on jest. W takim bowiem tylko razie zadania i obowiazki ludzkości wypływać mogą z poznania istoty świata, jeżeli się przypuści, że ludzkość sama w niczem świata tego zmienić nie jest w stanie, i wskutek tego musi ją do niego zastosować, że to, co poznaje ona jako istotę świata, jest nią w samej rzeczy. Gdyby bowiem przypuścić, że świat rozwija się i przekształca i że ludzkość posiada w pewnej mierze moc przekształcenia go, nie wystarczałaby już odpowiedź na pytanie: jakim jest świat, lecz trzeba by pytać jeszcze: co ludzkość chce i może uczynić, co z nim uczynić powinna. Gdyby wykazane zostało, że ludzkość nie poznaje istoty świata, lecz, że wszystko, co mówi o niej i wie, jest tylko jej pojęciem, siła obowiązująca wiedzy o świecie zmalała by niezmiernie. Ulegając bowiem czemuś, co za naturę świata jest podawane, człowiek ulegałby własnej ograniczoności tylko.

Otóż ostatnie z dwóch założeń zostało od czasu Kanta obrócone w niwecz i wskutek tego od czasu Kanta już filozofia znalazła się wobec całkowicie odmiennych niż dotąd perspektyw. Ani jedno pojęcie nie zostało na swoim dawnem miejscu, ani jedno zagadnienie nie zachowało swej dotychczasowej postaci. Gdy się czyta pisarzy filozoficznych z epoki przed Kantowskiej: czy to Kartezyusza, czy Leibnitza, czy mistyka Böhmego lub Spinoze, uderza tu brak historycznej atmosfery. Człowiek styka się bezpośrednio z Bogiem, przyroda i t. d., tak jak gdyby myśl rozwijała się w jakiejś pozadziejowej próżni. Rozstrzygają się tu pytania takie, jak o zasadniczej doskonałości lub niedoskonałości świata i nie przyjmuje się zgoła w rachubę, ażeby czynna rola ludzkości mogła tu zaważyć w czemkolwiek. Świat jest zły, albo świat jest dobry. Tak stoi kwestya. Jak gdyby człowiek żyjący w społeczeństwie odczuwał świat bezpośrednio, a nie zaś przez pośrednictwo urządzeń społecznych. Nie jesteśmy w stanie dziś dopuścić, ażeby na jakimkolwiek bądź stopniu rozwoju człowiek stykał się bezpośrednio ze światem, a nie zaś z pewnem środowiskiem kulturalnem. Gdy dziki Jakut mrze z głodu, winien jest nietylko brak ryb w rzece lub mróz; winna jest także ta

pierwotność produkcyi, która stanowi podstawę jego życia. Świat jest zawsze dla człowieka tem, co uczynił on z niego i co zaniedbał uczynić. Granice swej władzy nad światem, granice znanych sobie środków wytwórczych uważa człowiek za granice świata. Wiemy tylko to o świecie, co pozostaje w jakimś praktycznym względem nas stosunku. Nawet przewaga świata nad nami nie jest nam objektywnie daną. Jest to przewaga czysto względna, przewaga sił przyrody nad naszemi dotychczasowemi narzędziami pracy.

Właściwym organem poznania człowieka względem przyrody, są jego narzędzia: co nie pozostaje w żadnym stosunku względem naszych narzędzi — to nie istnieje dla nas zgoła.

Stulecia przyszłe dziwić się będą potędze klasowego zaślepienia, które sprawiało, że współczesna nauka, współczesna myśl półgebkiem jedynie i z zastrzeżeniami raczy przyjmować wielką prawdę przez Marksa stwierdzoną, że rozwój techniki jest podstawowym czynnikiem postępu kultury. A jednak jest to proste do oczywistości. Wszelki postęp znajomości świata polegać może, albo na rozszerzeniu istniejących już pomiędzy nami a otoczeniem stosunków, lub na stworzeniu nowych. Stosunki pomiędzy człowiekiem a światem zależa od jego własnych organów fizyologicznych i od tych organów sztucznych, t. j. narzędzi, jakie wytworzył. Ponieważ w ciągu rozwoju dziejowego ludzkości, człowiek nie pozyskał nowych organów, wszystkie jego postępy zamkniete były by w granicach przez fizyologiczną organizacyę jego zakreślonych, gdyby nie nieustannie rewolucyonizujący wpływ wynalazków i udoskonaleń technicznych.

Dopiero uświadomienie sobie, że potrzebujemy jeszcze rzeczy tak oczywistych dowodzić, stwierdza, jak upokarzająco głęboko tkwimy wciąż w średniowiecznym spirytualizmie. Człowiekowi nieuprzedzonemu wystarczyłby jeden rzut oka na rozwój nowoczesnej kultury, na życie wreszcie takie, jakie nas otacza, do zrozumienia, że wiadomości nasze o świecie zawisły calkowicie od stosunków naszych do niego, te zaś stosunki zależą całkowicie od stopnia rozwoju, na jakim pozostaje nasza technika. Pora więc raz na zawsze rozstać się z frazeologia na temat potegi żywiołu i t. d. To fatalistyczne poddanie się przyrodzie najzupełniej wykrzywia nasz stosunek do niej. O tem, czem jest przyroda sama przez się nie wiemy nic. Wiemy tylko, czem jest ona dla ludzkości pozostającej na pewnym określonym stopniu rozwoju techniki. Przyroda występuje w naszej myśli w dwóch formach: 1) jako systemat praw, 2) jako żywioł nieznany i nieowładniety. Nie trudno zrozumieć, że obie te formy zależą od rozwoju techniki. Przyroda poddana prawu, mierze i liczbie, to zakres, dokąd sięga nasza technika; przyroda tajemnicza, nieznana, żywiołowa, to wszystko to, co leży po za granicami działania narzędzi obecnych i urządzeń technicznych.

Stąd wypływa nowe i jedynie dopuszczalne

w naukowem znaczeniu określenie przyrody: dziedziną rzeczywistych i możliwych wpływów techniki ludzkiej. Myśleć przyrodniczo, znaczy to myśleć za pomocą pojęć, na jakich opiera się działanie znanych nam narzędzi i maszyn. Zasadą poznania przyrodniczego jest wyobrażać sobie cały otaczający nas bezmiar stawania się analogicznie do tych form jego, jakiemi zawładnęliśmy już za pomocą wytworzonych przez nas narzędzi.

Teraz wyjaśnia się nam właściwe znaczenie teoryopoznawczego odkrycia Kanta, tego odkrycia, które nazywał on swoim kopernikowskim czynem. Nie pojęcia nasze stosują się do rzeczy, lecz rzeczy do pojeć - mówił on. Znaczy to: nic nie wiemy o rzeczach prócz tego, co poznajemy w formie stosunków zachodzących pomiędzy nami a światem, stosunki te zależa zaś od naszych urządzeń i wynalazków technicznych. Pojęcia człowieka o świecie wypływają z jego technicznej władzy nad światem; w poznaniu swem nawet nie zależy on biernie od świata, lecz od stopnia czynnej swej nad nim władzy. W narzędziu i maszynie szukać należy źródła prawdziwego przyrodniczych kategoryi, za pomocą których człowiek myśli świat\*).

<sup>\*)</sup> Już po wydrukowaniu niniejszego artykułu, znalazłem u Proudhona w jego dziele La Justice dans la révolution et dans L'Église, t. II. analogiczny pogląd na stosunek pomiędzy kategoryami poznawczemi a technika.

A jeżeli istnieją formy i kategorye głębsze od wszystkich innych, stanowiące ich podstawę niejako, to tłómaczy się to tem, że wcześniejszą niż wszystkie narzędzia jest organizacya człowieka. Tak rozumieć należy prawodawstwo człowieka nad przyrodą — podstawę samowładztwa ludzkości, stanowiącego treść zasadniczą filozofii Kanta.

Jest dzisiaj modnem pomiędzy obiecującymi (dodawaj zawsze, że zachowają odpowiednią giętkość grzbietu i przekonań, oraz nos wietrzący zdaleka już wszystko co zagraża interesom zwierzchności) docentami i profesorami filozofii w Niemczech, przeciwstawiać Kanta Marksowi. Otóż stwierdzić należy, że Marks nie sprzeniewierzył się Kantowi, lecz założenia jego rozwinął. Nauka o zależności poznania od techniki jest uzasadnieniem właściwem kantowskiej teoryi kategoryi: bez tego ostatniego upodstawowania wisi ona w powietrzu; i w tym to interesującym stanie odnajdujemy ją we współczesnych niezliczonych podręcznikach teoryi poznania. Logika całej działalności Marksa wyprowadziła go poza granice właściwej czystej filozofii nie miał on czasu na rozwijanie i uzasadnianie własnych założeń... Nasza to rola jest uwydatnić całe bogactwo myśli, tkwiących w pozostawionej nam przez mistrza spuściźnie. Marks mówił o sobie, że postawił na nogi dyalektykę Heglowska, która chodziła na głowie. Mógłby był powiedzieć z niemniejszą słusznością, że wyjaśnił on rzeczywiste znaczenie i geneze kantowskich kategoryi.

Widzimy już, jak dalece nieuzasadnionem jest przypuszczenie, że poznanie określa stosunek człowieka do świata. Nie świat, jako taki, ale twórczość, ale ludzkość sama za pośrednictwem swych wynalazków i urządzeń technicznych - określa, czem jest dla niej przyroda – ta podstawa całej dalszej i bardziej skomplikowanej działalności naszej. Nie z niezmienną jak przeznaczenie niezależną od nas istnością świata stykamy się więc, lecz z twórczością własną i jej wynikami. Zagadnienia, jakie stawia nam przyroda są rozwiązalne w zasadzie. Nie samo więc poznanie określa, czem mamy być, lecz czyn nasz, zdolność nasza do wytwarzania stosunków ze światem, odpowiadających naszym potrzebom. Widzimy więc już, w jakim znaczeniu przezwyciężona jest wszelka filozofia — dedukująca reguly postępowania dla człowieka z pewnego określonego pojęcia o świecie, tak jak gdyby pojęcie to było nie odbiciem teoretycznem naszej technicznej władzy nad światem, lecz bezpośredniem ujawnieniem niezależnej od nas istności świata. Na tem właściwie zasadza się przeciwieństwo pomiędzy krytycyzmem a dogmatyzmem filozofii. Filozofia krytyczna była uświadomieniem wyzwolenia człowieka z pod władzy prawideł produkcyi. Gdy przemyślność, spryt, geniusz wynalazczy rozstrzygać zaczeły w praktyce o tem, co człowiek jest w stanie wydobyć z przyrody, założone zostały podwaliny twierdzenia, iż nie pojęcia stosują się do rzeczy, lecz rzeczy do pojeć. Systemat wytwórczości cechowej,

w której produkcya poddana była, w zasadzie przynajmniej, niezmiennym prawidłom, stanowi rys zasadniczy średniowiecznego okresu życiowego. Tylko taka sztywność i nizki stopień rozwoju przemysłowego mogły nie obalić w gruzy średniowiecznego światopoglądu. Typem średniowiecznego stosunku do przyrody jest wprowadzanie w czyn reguł wypływających z ustalonego systematu pojęć. Trzeba bezpośrednio zetknąć się z pismami ludzi tej epoki, aby zrozumieć całą odrębność ich myśli. Czytając niedawno Opus paramirum jednego z najciekawszych ludzi późniejszych przejściowych już czasów, Teophrasta Paracelsa, oprzeć się nie mogłem zdumieniu spostrzegając, jak dalece człowiek ten o niepospolitej zdolności myślenia pozbawiony był zmysłu dla uimowania naturalnych związków pomiędzy rzeczami. Nie zrozumie się magii i okultyzmu średniowiecznego, jeżeli się nie będzie pamietać o tym braku zmysłu dla przyczynowego związku zjawisk. Przyczynowość mechaniczna stanowiąca kościec całego naszego myślenia jest tu całkowicie nieobecna.

Dla człowieka ówczesnego czyn wypływał z prawidła, z formuły; rozszerzał on tę zasadę na przyrodę, gdy więc widział skutki, nie objęte przez znane mu formuły, przypisywał je nie przyczynom przyrodniczo je uwarunkowującym, lecz działaniu formuł niezwykłych, ogółowi niedostępnych i t. d. Działalność prawidłowa przyrody jest odbiciem naszej własnej działalności w technice.

Przyroda jest niczem innem bowiem, jak zakresem działania urządzeń technicznych. Wiara w samodzielność przyrody, wyradza się zawsze w magie tego lub innego rodzaju. Zrozumiejmy bowiem raz na zawsze, czem jest ta samodzielność przyrody. Wchodzi ona dla nas w rachube oczywiście jedynie jako myśl nasza, czem bowiem jest przyroda po za naszą myślą – wyobrazić sobie nie możemy, nie sprzeciwiając się wymaganiom postawionym przez samo zadanie. Myślimy zaś o przyrodzie, jak to już mówiłem, w dwóch formach, jako o podścielisku naszej działalności technicznej, i jako o żywiole pozostającym poza granicami naszych oddziaływań technicznych. To ostatnie wyobrażenie o przyrodzie, o ile nie pozostaje czysto negatywnem, marą pojęciową, pozbawioną wszelkiej określonej treści - redukuje się do wyobrażenia o działaniach przyrody, niepoddanych ściśle określonym, uformowanym na wzór prawidel technicznych prawom. Mamy tu więc do czynienia nie tyle z żywiołością bezpośrednią przyrody, ta bowiem pozostaje poza naszą myślą, ale raczej z nieokreślonością myślenia. To co uważamy za wyraz żywiołu po za nami, jest w gruncie rzeczy żywiołem w nas, grą wyobrażeń nie poddanych prawidłu. Rozumiemy teraz jaka to przyroda i dlaczego drogą zawsze była naturom sentymentalnym. To jedno pozostaje: ludzkość nigdzie nie styka się ze światem inaczej jak przez pryzmat własnej twórczości. Nigdzie więc nie może być mowy o przyrodzie raz na zawsze danej, wiszącej nad nami, jak przeznaczenie. Mamy tu do czynienia tylko z czemś, co obowiązującem jest dla pewnego określonego stopnia rozwoju działalności ludzkiej. Na wyjaśnieniu tego polega wiekopomna zasługa Kanta.

Od Kanta dopiero dzieje zaczynają istnieć jako przedmiot świadomości. Póki człowiek nie zrozumiał samodzielności swojej wobec przyrody, póki nie zrozumiał, że sama przyroda jest i musi być dla niego zawsze treścią historycznie uwarunkowaną, o dziejach we właściwem znaczeniu wyrazu, t. j. o ciągłej i samowładnej twórczości człowieka nie mogło być mowy. Trzeba było zrozumieć, że nawet przyrodę, w jakiej żyje człowiek, przyrodę pojmowaną jako teren działalności ludzkiej, sam on wytwarza, a w zależności od naszego czynnego stanowiska teren ten zwęża się lub rozszerza, przekształca i zmienia, aby módz postawić inne pytanie: jaki cel mają dzieje, co ludzkość ma uczynić z siebie.

Zrozumiejmy, że gdy sprawa w ten sposób już postawiona została, tradycyjne znaczenie filozofii zostaje przezwyciężone. Niema sensu już mówić o poznaniu świata, które ma określić cel i zadanie ludzkości. Ludzkość nie poznaje sensu świata po za sobą, lecz stwarza go. Nie o poznanie, lecz o czyn tu idzie. Od Kanta dopiero zaczyna się świadome, uzasadnione istnienie etyki, tak jak od niego zaczyna się świadome swych założeń istnienie filozofii historyi. Trudno powstrzymać się od uwielbienia, gdy się myśli o przewrocie dokona-

nym w całem świadomem życiu człowieka przez tego wielkiego myśliciela. Nie waham się twierdzić, że cała myśl nowoczesna aż do Marksa jest rozwiązywaniem myślowem zagadnień, z punktu widzenia wielkiego programu przez Kanta zakreślonego. Marks może być zrozumiany tylko w zwiazku z Kantem, kto go rozumie inaczej, rozumie go źle. Tu zrozumiejmy znaczenie właściwe programu myślowego, nakreślonego przez Kanta. Ludzkość sama sobie ma nakreślić plan swego istnienia. Rozum ma zawładnąć dziejami. Nie po za myślą własną szukać mamy sensu świata. Człowiek nie wychodzi nigdy poza sferę działalności ludzkiej. Gdzie myśli, że styka się z przyrodą, tam też ma do czynienia z wynikami ludzkiej działalności. To też napróżno szukał by formuły, która by mu odsłoniła raz na zawsze sens i cel istnienia. Świat ma dla człowieka tyle znaczenia, ile zdoła on z niego wydobyć. To też ilekroć pojęcie jakieś, czy dogmat przypisuje sobie jakieś pozaludzkie, bytowe, kosmiczne znaczenie: wiedzmy że mamy do czynienia z uroszczeniem bezpodstawnem. Współcześni pisarze przedstawiają nam zwykle pomniejszonego Kanta: gdy się czyta ich charakterystyki, wydaje się, że idzie tu o jakieś specyalne uczone, szkolne sprawy, tymczasem idzie tu o rzecz tak wielką, jak twierdzenie i upodstawowanie raz na zawsze praw rozumu ludzkiego do samowładczych rządów nad ludzkością. Nie świat to rozstrzygać ma, czem ma być ludzkość, lecz ludzkość sama stanowi, co ma uczynić z siebie i ze świata. Kanta nie napróżno porównywali z wielką rewolucyą francuską. Są to zjawiska analogiczne i współrzedne. I zarówno, jak całe nasze obecne dzieje są właściwie wyprowadzaniem wszystkich konsekwencyi, jakie w wielkiej rewolucyi francuskiej były zawarte, tak samo całe dzieje naszej myśli nowoczesnej są usiłowaniem całkowitego zrozumienia Kanta, wysnucia wszystkich wniosków, utajonych w jego założeniach. I rewolucya francuska i Kant sa aktami pryncypialnego wyzwolenia ludzkości. Nikt glebiej i jašniej niż Kant nie zdawał sobie sprawy że świat ludzki, świat, w którym człowiek żyje myślowo, jaki poznaje - nie wyczerpuje rzeczywistości; ale nikt też jaśniej niż Kant nie wykazał, że nigdy ludzkość nie wychodzi poza ujęcie świata przez siebie, że słowem niema takiej dziedziny myśli, w której jakaś określona treść nadawać sobie mogła pozaludzkie, ponadludzkie znaczenie, że zatem nic, co treść świadomości kulturalnej stanowi, nie jest wyjęte z pod krytyki. Krytyka niezmiennego bytu była by czemś bezcelowem. Ale byt ten nigdy nie stanowi treści ludzkiej, zawsze mamy do czynienia z czemś, przez ludzkość stworzonem. Cała więc treść życia ludzkiego zarówno teoretycznego, jak praktycznego jest materyą dziejów. Dzieje nie tracą samodzielności wobec przyrody, gdyż ją obejmują. Świat pozadziejowy jest sam wytworem dziejów. Dzisiaj często można napotkać usiłowania podporządkowania dziejów przyrodzie, historyi - naukom przyrodniczym. Jest

to niedorzeczność wypływająca z niedostatecznego rozmysłu krytycznego. Dzieje — świat odpowiedzialności człowieka i jego czynu — jest rzeczywistością logicznie pierwotniejszą, niż przyroda. W tem wyzwoleniu dziejów, jako zadania ludzkości — leży, zdaniem mojem, centralna myśl Kanta. Co więcej — sądzę, że jest to niewzruszona podwalina całej nowoczesnej myśli filozoficznej. W uznaniu samodzielnego znaczenia dziejowości leży punkt przełomowy pomiędzy starą — kosmiczną, dogmatyczną — a nowoczesną, — dziejową, krytyczną filozofią.

Trzeba tylko zrozumieć wszystkie konsekwencye, zawarte w tem uznaniu dziejowości - za właściwy żywioł ludzkości, za medyum, poprzez które jedynie i wyłącznie styka się ona z bytem. Filozofia, która operowała pojęciem bytu, i z pojęcia tego wyprowadzała reguły, opierała się na przypuszczeniu, że byt pozaludzki czy ponadludzki może być ujęty w pojęciu człowieka. Całe nasze zadanie polega tu na poznaniu. Jedyna bronia, jaką filozofia ma w ręku jest logiczna kontrowersa. Inaczej przedstawia się sprawa, gdy zrozumianem zostaje, że wszelkie pojęcie bytu jest stadyum historycznem. Historya, dzieje, są ostatecznym sprawdzianem. Arystoteles twierdzi, że takich a takich gwiazd na niebie być nie może, ale nowoczesny, wierzący teleskopowi i oku więcej, niż ujętej w pojęcia wiedzy pewnego okresu - uczony znajdzie je. Gdyby jednak wszystkie trudności były tego rzędu – sprawa przedstawiałaby się dość prosto. W dziedzinie poznania, czyn i doświadczenia dawno juz zwyciężyły bierne poddanie się formule.

Filozofia jednak nie tylko poznawała świat, ale wykreślała zasady postępowania,

Ponieważ jednak ludzkość nie poznaje istoty bytu, niepodobna więc zrzucić na istotę tę swej własnej odpowiedzialności.

Nic wiec z tego, co zostaje uznane za materyalnie określony cel ludzkości, za materyalnie, treściowo oznaczone przeznaczenie moralne człowieka - nie jest pozaludzkim, nad ludzkością zawieszonym wyrokiem. Jedyną prawdą moralną jest, że ludzkość sama o sobie stanowi, a zatem wszystkie materyalne określone cele i zasady etyczne są względne. Bezwzględną wartość dla ludzkości posiada tylko jej własna inicyatywa - swoboda stanowienia. Takiem jest pozytywne znaczenie etycznego formalizmu Kantowskiego. Jego beztreściowość - jest zabezpieczeniem praw do dalszego – ponad wszelką treść zdobytą – postępu, jest stwierdzeniem, że nie może być zasady tak wielkiej i świętej, aby w jej imieniu można było żądać od ludzkości zrzeczenia się prawa stanowienia o sobie, prawa krytyki. Formalizm etyczny Kanta jest zaprzeczeniem wszelkiego dogmatyzmu etycznego, a więc także wszelkiego historycznego autorytetyzmu.

Znamy już naturę granic przyrodniczego poznania, a więc i naturę czynu ludzkiego, wyzwalającego myśl z pod władzy ustalonych, a zbyt ciasnych pojęć o przyrodzie. Tu jednak mamy do czynienia z pojęciami innego rzędu.

Pojęcia o celu i zadaniach ludzkości — są tylko wytworami myśli ludzkiej, są ustanowieniami tej myśli. Mamy więc w nich do czynienia z pewnym etapem twórczości dziejowej. Dzieje — rzeczywista historya, czyn — są ostatecznemi sprawdzianami, jakie tu jedynie, rozstrzygać mogą. Gdy w imię jakiegoś pojęcia określać mamy bieg przyszłej historyi — i w pojęciu uznajemy uświęcający sprawdzian, zmieniamy właściwy stosunek. Nie pojęcia bowiem są miarą dziejów, lecz dzieje — miarą pojęć. Jedyną skuteczną metodą przezwyciężania dogmatyzmu historycznego — jest tworzenie nowej historyi. Myśl sama i jej logiczne środki nie wystarczają.

Gdy się stoi na gruncie zapatrywań, że nie poznanie gotowego świata, lecz tworzenie jest ostatecznym sprawdzianem wszystkich spraw ludzkości, a widzieliśmy, że wszystkie sprawy pozaludzkie są jeszcze ludzkiemi, zrozumieć łatwo, że mogą być zagadnienia przez czyn jedynie rozwiązalne, a mogą być epoki, w których wszelka bierna filozofia jest kłamstwem, gdy całe znaczenie filozofii skupia się na jednem — być świadomością czynu, jaki ma być dokonany.

Rozumiemy może teraz, w jakiem znaczeniu mówił Marks o »ostatnich filozofach«.

Wielkie kataklizmy przyrody, niszczące w mgnieniu oka pracę wielu pokoleń mrowia ludzkiego, mogą być uważane za pewien rodzaj kosmicznej krytyki naszej kultury. Pod tym względem zachodzi zgoda pomiędzy przedstawicielami najbardziej różniących się pomiędzy sobą przekonań. Nie wątpię, że dziś już — liczni kaznodzieje ucza z ambony, iż wybuch Wezuwiusza jest karą za upośledzenie polityczne papieża. Polemizować z tego rodzaju zapatrywaniami jest oczywiście rzeczą zbyteczną. Nauka, jaką wyciągnąć można z tego rodzaju upomnień, jest o wiele głębsza. Pozostawmy wszelkiego rodzaju »bezpartyjnym postępowcom« eksploatacyę konceptów na temat figury św. Anny, która miała wstrzymać potok płynacej lawy i - nie wstrzymała go. Ostatecznie, poco odmawiać niewinnej satysfakcyi ludziom, którzy czerpią całe zdroje samouwielbienia stad, iż przezwyciężyli już światopogląd księcia Radziwiłła. Popiół z Neapolu, czy pod Neapolem z jednakową obojętnością przysypuje obserwatoryum naukowe i kaplicę. Sama przez się myśl czysta jest zarówno bezsilna w sumie św. Tomasza, jak i w kursie filozofii pozytywnej Comte'a. Jest rzeczą jasną, że jedyną siłą, która mogłaby zaważyć, byłaby siła fizyczna, która byłaby w stanie zasypać krater lub sparaliżować siłe wybuchową wulkanu. Wobec przyrody ostatecznym argumentem sa mieśnie ludzkości.

Myśl, kultura, sztuka, nauka nabierają znaczenia przez ich pośrednictwo dopiero. Tak daleko tylko sięga celowa wola nasza, jak daleko władzę nad światem wywalczyła sobie praca mięśni ludzkich. Przeciwnicy materyalizmu ekonomicznego,

powinniby zwrócić się dziś do Wezuwiusza z wezwaniem, aby uszanował czystą ideę — myśl samą w sobie. Przyroda uznaje nasze idee, urządzenia i t. d., o tyle tylko, o ile uczyniliśmy z nich fakt przyrodniczy. Same przez się są one czczym dymem.

Jeżeli myśl ludzka zdobywa sobie rzeczywiste znaczenie w świecie, jeżeli przestaje być urojeniem, mniemaniem ludzkości, a staje się siłą, czynnikiem rozwoju, to dla tego tylko, że ma ona znaczenie dla organizacyi mięśniowej energii ludzkości, i o tyle tylko, o ile ma to znaczenie.

W gruncie rzeczy Marksizm nie jest niczem innem, jak zrozumieniem, że wszystkie ideowe potegi stają się potegami dopiero przez siłe mieśni, jaką poruszają, albo raczej, jaką koordynują, organizują. Duch ludzki narzuca prawa światu po przez dłoń. Myśl nie pozostająca w żadnym stosunku z reka, jest czczem mamidłem. Od czasu Kanta już myśl ludzka doszła do zrozumienia, że nie świat gotowy, dany - określa ją, lecz, że ona określa świat. Na czem jednak polega to określenie? Dlaczego nie pojęcia stosują się do przedmiotów, lecz przedmioty do pojęć? Bo pojęcia są w mojej władzy, bo mogę myśleć, co chcę. Niewatpliwie. Jest to podstawa filozoficzna wszechświatowej manii wielkości. Dziś w ten sposób wyobrażają sobie swobodę zblazowani feljetoniści, wszelkiego rodzaju neo-romantycy, no i myśliciele-esteci galicyjscy. Rozwój filozofii niemieckiej od Kanta do Marksa – powiedzmy nawiasem

jeden z najciekawszych rozdziałów w historyi myśli ludzkiej — jest właściwie postępowem uświadamianiem sobie tej władzy określenia świata przez człowieka. Świat jest wyrazem mojej swobody, o tyle tylko, o ile jest dziełem rak moich i o tyle tylko swobodny w nim jestem, o ile ręce moje zapewniają mi nad światem władzę. Na tem polega znaczenie myśli, że siły wytwórcze ludzkości, są jedynym czynnikiem postępu. Przyroda nie zna żadnych naszych norm etycznych. Zna jedynie siłę naszą. To jest podstawa naszego bytu. Zatem normy etyczne o tyle tylko mają znaczenie, o ile siła naszej techniki i — organizacyi wytwórczości jest im je zapewnić w stanie.

Postępy ludzkości w obec przyrody zasadzają się na zwiększeniu lub zmniejszeniu władzy naszej nad nią. Gdy tylko suma energii, jaką rozporządza ludzkość, wobec świata się zmniejsza, zmniejsza się pozytywna wartość ludzkości samej i wszystkich jej dzieł. Zakwestyonowaną zostaje sztuka, religia, moralność i wszystkie inne, sfery czystego ducha. Jedyną podstawą ludzkiej swobody jest władza ludzkiej ręki nad materyą, gdy ta się zmniejsza, wzrasta moc kosmicznej konieczności nad nami. W ten sposób określonem zostaje znaczenie postępu.

Postępowem staje się wszystko, co wzmaga siłę wytwórczą ludzkości. Wstecznem, wszystko co ją więzi — krępuje. Bernstein biedzi się nad listami Engelsa — chcąc z nich wyprowadzić jakiś argument na korzyść niezależnego znaczenia

»idei«. Póki jednak nie zostanie wyjaśnionem, w jaki sposób *idea* może zwiększyć władzę ludzkości nad światem, nie zmieniając nic w stosunkach wytwórczości — sprawa materyalizmu ekonomicznego jest zupełnie zabezpieczona. Dopóki bowiem nie mamy żadnego bezpośredniego oddziaływania ideowości na świat, całe znaczenie idei polegać będzie na znaczeniu ich dla sił wytwórczych ludzkości, pomnożeniu tych sił lub uszczupleniu, bardziej celowemu skoordynowaniu ich lub marnotrawieniu.

Rozumiem, iż dla ludzi, których cała praca fizyczna polega na pisaniu, przykrą i trudną do zrozumienia jest myśl, że piękno nawet dramatów Szekspira lub dzieł Platona, jakie mogły tkwić w duszy jakiegoś przysypanego przez popiół artysty, nie mają żadnego znaczenia w obec brutalnej i ślepej materyi, i że wskutek tego pożądanem byłoby wykryć jakiś tajemniczy związek pomiędzy wartością moralną, estetyczną — a żywiołem. Póki jednak jedynym takim związkiem jest posłuszeństwo, jakie jest w stanie nakazać dłoń ludzka siłom przyrody, póki wszelkie przezwyciężenia marksizmu nadawać się będą do tej samej kolekcyi, w jakiej mieszczą się dzieła alchemików i astrologów.

Jedyną konsekwentną próbą przezwyciężenia marksizmu jest magia.

Jedyna nadzieja Bernsteina et C-ie polegać może na tem, że praktyki okultystyczne okażą się wydajniejszemi, niż technika. Spór pomiędzy marksizmem a »idealistycznemi« prądami myśli jest współczesną nam postacią walki nowoczesnej myśli ze średniowieczem. Cały ustrój średniowieczny opierał się na przekonaniu, że moralność, formy prawne i religijne są podstawą stosunku naszego do świata. Klęski przyrodnicze zostają spowodowane przez bunt poddanych przeciwko prawej władzy.

Ustrój cechowej produkcyi, z jej ścisłem przestrzeganiem prawideł — wzmacniał wiarę w moc formuły zaklęcia, na jakiej opierała się magia; i tu i tam mamy do czynienia z jedną i tą samą postawą umysłu. Przezwyciężenie średnich wieków, rozwój nowoczesnej myśli polegają na samouświadomieniu sił wytwórczych ludzkości. Prawo staje się prawem, nie dla tego, że za przekroczenie go niebo każe piorunem, lecz dla tego, że ochrania pracę.

Jest więc prawem, o tyle tylko, o ile rzeczywiście pracę ochrania i wzrostowi jej sprzyja. Gdy przeciwnie krępuje ją, zmniejsza jej wydajność — staje się uciemiężeniem. To samo moralność. Ludzkość kulturalna zrozumiała już do pewnego stopnia, że wartość myśli polega nie na zgodzie z uświęconemi prawidłami, lecz z doświadczeniem, że wszystko, co krępuje myśl, jest uciskiem. Zrozumieć teraz trzeba, że sama myśl ma znaczenie w świecie jedynie dzięki pracy. Dopiero na podstawie wyzwolenia pracy — hasło swobody myśli nabiera istotnej wagi. Swoboda myśli, przy skrępowaniu pracy — staje się swo-

boda parodoksu. Stan duszy ludzi jak Simmel, Rémy de Gourmont, Wilde jest illustracya tej zasady. Wyzwolenie myśli od przesądów, od zacieśniających formuł - staje się postępem przez wyzwolenie od krępujących ją powijaków i bardziej celowe skoordynowanie pracy. Wynika stad, wyzwolenie i wzmożenie pracy jest istotnym celem, że każdy nowy postęp czyniony przez klase robotniczą ma o wiele więcej doniosłości dla kultury, niż przepojenie dziesiatków tysiecy zasadami wolteryanizmu. sklepikarzy cznie jest rzeczą drugorzedną, czy dane individuum niedoważa cukru lub chleba dla tego, ma szczerą intencyę z osiągniętych zysków kupić świece przed obraz Matki Boskiej. Czy zasady sklepikarskiej etyki posiadają sankcyę, pnieta z zagadek wszechświata Häckla, czy też z katechizmu księdza Puciatyckiego, to może być sprawa, goraco obchodzącą zainteresowanych. Dla nas jednak sprawa przedstawia się inaczej. pewnijcie zwycięstwo walczącej o swe wyzwolenie pracy, a tem samem zapewnicie zwycięstwo tym kierunkom myśli i kultury, które istotnie służą interesom ludzkości, czyli pracy, stworzycie i ugruntujecie prawdziwa swobode ludzkości.

Kwiecień 1906.

## Psychologia i zagadnienie wartości.

Nie ma dzisiaj niemal książki o teoryi wartości, któraby oszczędziła nam wzmianki o ryczałtowości analizy psychologicznej, na jakiej oparł swe zapatrywania na tę sprawę Karol Marks. Proszę tylko porównać pod tym względem »Filozofię pieniędzy« Simmla i »Kapitał« Marksa. Ileż tociekawych, dowcipnych i subtelnych paradoksów umie powiedzieć Simmel o rzeczy, co do której Marks poprzestaje na surowem algebraicznem zrównaniu. Wartość wyobraża społecznie konieczną pracę, tkwiącą w danym towarze. W jaki sposób doszedł człowiek ten do tego rezultatu? Nic nie wiem o pracy społecznie koniecznej, a pomimo to wiem, jaka wartość przedstawia dla mnie w danej chwili dobry obiad, suknia jedwabna, jaką chciałbym kupić dla żony, djadem brylantowy, jaki pragnałbym ofiarować pannie Kaweckiej lub Bogorskiej, - duma gabinetowy czy kawiarniany »myśliciel«. Marks stanowczo niewprawnym był w analizie psychologicznej.

7

Wchodzą tu w grę bowiem, gdy o tego rodzaju szacowania idzie, zgoła inne pierwiastki i czynniki niż »praca« i to »społecznie konieczna« praca. Wartość, jaką przedstawia dla mnie np. jedwabna suknia, za cenę której mogę sobie zapewnić spokój domowy, zależy od stopnia histeryi mej żony; wartość djademu od bardziej jeszcze złożonych przyczyn.

Możnaby pomyśleć, że decyduje też liczba lat danej Fryne, ale jest to zbytnie uproszczenie sprawy. Zagadnienie jest o wiele bardziej skomplikowane. Przypuśćmy, że Fryne niedawno otrzymała kolję od księcia X. Jasnem jest, że wartość djademu i ekwiwalentów djademu wzrasta dla każdego polskiego demokraty, który wszędzie i zawsze gotów jest czynem stwierdzić, że nie tylko szlachcic na zagrodzie« ale nawet eksludowiec — bez zagrody, równy jest wojewodzie.

Ale Marks nie miał zmysłu dla takich finezyi. Wartość jest stosunkiem człowieka do towaru, zależy więc od wszystkich tych komplikacyi, jakim ulega nowoczesna dusza. Niewątpliwie w pewnej mierze praca wpływa na wartość. Zauważyłem, że obiad po zmęczeniu na szczycie góry, znacznie lepiej smakuje. Jerzy Simmel — stanowczo najsubtelniejszy dziś po Remy de Gourmoncie »myśliciel« — wykazuje, jak nieraz wartościowym staje się dla nas przedmiot, sam przez się mało użyteczny i pożądany, — skoro się dla niego uczyni dużo ofiar. Kokoty wiedzą o tem dobrze. Wiedzą, jak drożenie się, kokieterya, piętrzenie przeszkód

i t. d. zaostrza pożądanie i zastępuje do pewnego stopnia młodość i urodę. Zasada, że przedmioty stają się dla nas pożądanemi w miarę wysiłków, jakie dla ich pozyskania czynimy, jest bardzo ważna. Możnaby na niej oprzeć rozwiązanie kwestyi społecznej.

Skoro wysiłki, jakie czynimy zaostrzają nasz apetyt i czynia dla nas wynik tych wysiłków » wartościowym«, jasną jest rzeczą, że nie absolutna wysokość płacy zarobkowej rozstrzyga o jej właściwem znaczeniu psychologicznem, lecz także wchodzą tu w grę warunki, w jakich się ją otrzymuje. Uczyńmy tę samą płacę mniej pewną a sprawiać ona będzie więcej radości, będzie dawała więcej szczęścia. Stowarzyszenia robotnicze, zabezpieczające robotników wobec wahań pracy zarobkowej, - oparte są na niedostatecznej znajomości psychologii, odbierają życiu powab gry, wdziek ryzyka, czynią je monotonnem i prozaicznem. Znajomość psychologii skierowaćby powinna nasze wysiłki, nie w kierunku podniesienia stopy płacy zarobkowej, co jest rzeczą trudną, lecz w kierunku wzmożenia jej powabu; ale niestety eksludowcom zbywa na fantazyi.

Mylitby się czytelnik, przypuszczając, że wszystko to jest jedynie złośliwie szarżującą parodyą. Rozumowanie tego typu można spotkać w dziełach i rozprawach bardzo szanownych »myślicieli« nowoczesnych. Przecież pozytywnie obiecywał sobie Simmel, że złagodzenie walk społecznych, dające się osiągnąć przez rozpowszechnienie tej niewąt-

pliwie »teoryopoznawczej« zasady, że własność jest w gruncie rzeczy naszem wyobrażeniem, naszym stanem świadomości. Podobne nadzieje wzbudzała w prof. Machu myśl, że ja nasze jest także wyobrażeniem tylko, pewnym gatunkiem hypotezy. Nie jestem w stanie pojąć, gdy czytam takie rzeczy - lekceważenia, z jakiem traktują nasi pedagogowie studya talmudyczne. Filozofia wykładana w uniwersytetach jest bezwzględnie spowinowacona z rabinizmem, i od czasu bizantyjskich sporów, nigdy jeszcze myśl ludzka nie tkwiła tak mocno w niewoli scholastyki, jak to ma miejsce dziś, we wszystkich tych gałęziach wiedzy, które dostały się pod dobroczynny wpływ nowoczesnej teoryi poznania lub psychologii. Nic pocieszniejszego, niż słyszeć ton pobłażania, jakim prawi taki teoryopoznawczy psychologizujący rabinek o scholastyce Hegla. Jestem przekonany, że niepodobna dziś przestudyować Hegla i nie wyciągnąć z niego praktycznych i w znacznej mierze trafnych wniosków dla kultury i życia, tak jak jestem przekonany, że Wundt, Paulsen, Simmel, Holzapfel et C-gnie sa niezrównanemi w systematycznem hodowaniu ślepoty życiowej. W Heglu obecnym jest nieustannie duch dziejów, »wieczny rewolucyonista«; każda stronnica spowinowaca nas z praca wieków ludzkości całej. Grecya i Egipt, Indye i Rzym, średnie wieki rewolucya francuska stają się podwaliną i podstawą, na której wzrastać ma i rozrosnać sie nasza własna działalność. Hegel czynił z nas uczestników dziejów, uczył nas wiązać każdy szczegół życia i myśli z zagadnieniami dziejowej doniosłości. Zadaniem nowoczesnych filozofów jest uczynić nasz stosunek do wszystkich spraw świata i historyi — prywatnym.

Cała ludzkość i cała przyroda stają się tylko przeżyciem, tylko stanem świadomości filistra. Niema środków, którychby nie należało używać przeciwko tej pedanckiej zarazie. Z własnego doświadczenia wiem, jak trudno wydobyć się z pod jej wpływu. Psychologia nowoczesna i nowoczesna teorya poznania są klęską umysłową naszych czasów, są szkołą małoduszności, filisterstwa i wykrzywiającej wszystkie stosunki scholastyki. Prosze wziąć do reki jakikolwiek traktat teoryopoznawczy, chociażby »zagadnienia filozofii historyi« Simmla i przekonać się, czy cała tendencya tych teoryopoznawczych i psychologicznych poglębień nie polega na tem, aby zamienić wszystkie zagadnienia życia i świata na sprawy naszej ekonomii wewnetrznej na stosunki pomiędzy naszemi stanami świadomości. Szkoła ta hoduje najlichszy z egoizmów, gdyż egoizm ograniczonych, a zarozumiałych pedantów. Póki podstawę wykształcenia filozoficznego stanowić będzie teorya poznania i psychologia, a nie zaś historya i ekonomia polityczna -- ostrzegać trzeba będzie młodzież przed filozofia jak przed nosacizna.

Filozofia współczesna czyni ze wszystkiego stan świadomości, przedmiot badań psychologicznych, czy też analiz teoryopoznawczych i logicznych. Zasadnicza tendencya jej polega na zer-

waniu wszystkich czynnych związków ze światem, i zagadnieniami życia. Jest ona wiernem odbiciem usposobienia warstw, nie posiadających żadnego ideału, pragnących zabezpieczyć za wszelką cene stan posiadania. Zdanie Marksa o ostatnich filozofach sprawdziło się pod tym względem. Filozofia Hegla, w swej ostatecznej formie, jaka nadali jej Marks i Engels jest istotnie do dziś dnia ostatnia filozofia. Wszystkie późniejsze wytwory myśli sa zjawiskiem reakcyi lub rozkładu. Zasadniczym symptomatem jest to, że ze współczesnej filozofii nie wypływa żaden program działania, ratuje się ona omówieniami w rodzaju »naukowego objektywizmu« lub też rozgraniczenia pomiędzy moralnością a prawem; lecz istoty rzeczy to nie zmienia: - filozofia współczesna nie wierzy w czyn, czuje więc, że utraciła całkowicie związek z twórczemi siłami historyi. Nigdzie nie występuje to tak wyraźnie, jak w psychologicznych teoryach wartości zamiennej i innych kategoryach ekonomicznych, jakie z niej wypływają. Psychologiczna ekonomia zajmuje się zawsze stosunkiem człowieka do gotowych rzeczy. Jest teoryą spożycia. Gdy liczy się z pracą, rozpatruje ją jako czynnik wpływający tak, lub inaczej na psychologie spożycia. Krytyka tych teoryi zawarta już jest w samym tym fakcie, że żadna z nich nie jest w stanie rozwinać się w całkowita teorye społeczeństwa. Każda z nich opiera się na fakcie gotowych już przedmiotów użycia; czyli przyjmuje jako dane, to, co jest właściwym przedmiotem badań ekonomii politycznej. Zaliczać więc pracę Böhm-Bawerka, czy Simmla do sfery ekonomii politycznej, jest nieporozumieniem; należą one całkowicie do zakresu badań psychologicznych nad spożyciem i to najczęściej nad spożyciem epoki kapitalistycznej. W porównaniu do ekonomii klasycznej stąnowi ona olbrzymi i nadzwyczaj charakterystyczny krok wstecz. Najzabawniej zaś wygląda psychologizm eklektyków, którzy nie mogą oprzeć się złudzeniu, że i teorya Marksa jest psychologiczną, że i Marksowi szło o określenie czynnika wpływającego na szacowanie towarów, rozważane jako stan świadomości.

Proszę n. p. przeczytać, co pisze drogi sercu wszystkich polskich gadułów publicystycznych Karol Gide — w swym rozpowszechnionym niestety i u nas podręczniku. Niezrozumienie teoryi Marksa i jej prawdziwego znaczenia może tu być porównane z tem niezrozumieniem zasadniczych wyników krytyki Kantowskiej, jakiego dowody składają nowocześni filozofowie od Spencera aż do Paulsena na każdym kroku.

Istnieje specyalna praca Marksa p. t. Nędza filozofii, w której on na przykładzie wykazuje, że wartość nie jest stosunkiem konsumenta do towaru, że jest ona czemś całkiem innem, niż szacowanie towarów w świadomości nabywców, że mamy tu do czynienia z prawem społecznem wytwórczości, prawem, istniejącem niezależnie od woli ludzkiej i urągającem samowolnej mocy innych określeń.

Wartość jest - nie stosunkiem świadomości, nie zasadą psychologiczną, - jest ona faktem społecznym i oznacza znaczenie, jakie ma dla społeczeństwa czynność, ucieleśniona w danym towarze. Każdy towar, każde dobro ekonomiczne, wytworzone w społeczeństwie musi być dzielem pracy ludzkiej. Praca zaś jest jedyną podstawą bytu ludzkiego. Szanse istnienia i rozwoju danej grupy społecznej zależą od tej sumy pracy, jaką jest w stanie ona przeciwstawić siłom przyrody. Gdy się zna całą budowę myślową marksizmu, cały ten najwyższego podziwu godny gmach, trudno zrozumieć, jak mogą dziś jeszcze mieć miejsce próby zrozumienia teoryi wartości niezależnie od całego systematu pojęć marksowskich, trudno pojąć, jak może Bernstein proponować kompromis pomiedzy marksowską, a böhmbawerkowską teorva. Punkt widzenia Böhm-Bawerka i psychologistów wogóle zostaje określony przez stosunek nabywcy do towarów gotowych, obecnych na rynku.

Wartość jest dla nich zagadnieniem psychologicznem — szacowania towaru; dla Marksa jest wartość zagadnieniem społecznego wytwarzania; w wartości — właśnie przebija pozór indywidualistycznych i niezależnych od siebie konsumentów i sprzedawców głęboka prawda społecznego związku, łączącego w sposób, w obecnym ustroju społecznym niezależny od naszej woli i mechaniczny, pozornie najbardziej izolowane procesy społeczne. Wartością staje się towar rozważany jako pro-

dukt społecznej, zbiorowej pracy. Wartość w znaczeniu Marksa nie jest stanem świadomości, jest faktem społecznym, pozaindywidualnym.

Dyskusye z powodu teoryi wartości Marksa, zarzuty czynione jej przez bardzo poważnych nawet lub przynajmniej uchodzących za takich pisarzy - przekonać mogą najbardziej optymistycznego czytelnika, jak daleką jest od skonsolidowania się w świadomą swych założeń, metod i cenaukę współczesna wiedza społeczna. lów — Chamberlain w swojej książce o Kancie przytacza dobitne przykłady braku wyrobienia krytycznego u bardzo zasłużonych nawet, posiadających pewien »filozoficzny polor« przyrodników. Brak krytycyzmu w nauce przyrodniczej jest niczem w porównaniu z tym zamętem, jaki panuje w dziedzinie literatury społecznej. Tu już rzadkością niezmierną staje się pisarz w pewnej choćby mierze zdający sobie sprawę z tego, co stanowi właściwy jego przedmiot poznania. Bajeczka - o gotowym danym przedmiocie poznania cieszy się tu bezwzględnym szacunkiem. Nikt nie zdaje sobie sprawy, że nauka jest wytworem celowej działalności człowieka; że zatem, by się planowo i metodycznie rozwijać mogła, musi wyjaśnić sobie, jaki cel właściwie pragnie osiągnąć. Przedmiot poznania danym staje się dopiero wtedy, gdy określonym, danym staje się cel poznania. Cele te dawane są przez życie i jego potrzeby. Przyrodoznawstwo ścisłe, otrzymywało przedmiot swój w drodze określeń i celów, stawianych przez rozwój i wymagania techniki. Technika przyjęta w danym społeczeństwie kształtuje umysły i określa ich teoretyczną postawę wobec przyrody, stanowiącej zakres działania tej techniki. Gdy tylko te praktyczne wymagania i zagadnienia stają się mniej określonemi, różnoznacznemi — pojęciom teoretycznym zbywa na stałości, ścisłości. Zamęt panujący w pojęciach ogólnych biologii jest wiernym odbiciem wpływu zagadnień praktycznych, niejednolitych, niedostatecznie silnie zaznaczających się, jakie stawia człowiekowi świat żyjący.

Wplyw pojeć mechanicznego przyrodoznawstwa krzyżuje się z wymaganiami zootechniki, praktyki lekarskiej, wreszcie z temi licznemi węzłami uczuciowej solidarności i sympatyi, jakie wiążą nas ze światem żyjących. Niejasność pojęć biologicznych łatwo zrozumieć, gdy zdamy sobie sprawę, że mamy tu do czynienia z projekcyami, dokonywanemi z różnych punktów widzenia na różne płaszczyzny, że wytwory naszej własnej nieskoordynowanej działalności umysłowej – uznajemy za wyraz niezawisłej - danej nam rzeczywistości. Spór pomiędzy witalistami i mechanistami jest prowadzony w sposób, cofający nas w zamierzchie, pozakantowskie czasy. Nie idzie tu o to, jakie »pojęcia« nadają się lepiej do objęcia doświadczenia biologicznego w systematyczną całość nauki, lecz o to, co jest istotą życia. Tak, jak gdyby energietykom współczesnym chodziło o określenie rzeczy samej w sobie«. W dziedzinie literatury społecznej dzieje się nie lepiej. Gorzej raczej... Tu bowiem względy praktyczne zaciemniają istotny stosunek. Powiedziećby można, że motywami rozstrzygającemi dotychczas w tworzeniu się »naukowych« kierunków i systematów społecznych były zawsze usiłowania niedopuszczenia człowieka do poznania prawdziwej natury »przedmiotu wiedzy społecznej«. Nauka społeczna była i jest dotychczas pewnym gatunkiem pedagogii masowej. Zadaniem, jakie stawiała ona sobie, było zawsze usprawiedliwienie bezwzględnej świętości pewnych urządzeń i celów, stworzenie ułudy, że społeczeństwo jest czemś poza człowiekiem. Klasyczna i »historyczna« ekonomia, »organizm społeczny« i historyczna teorya prawa jednoczy się w tem usiłowaniu. Nauka społeczna zaczyna się od momentu, w którym człowiek zdaje sobie sprawę, że w całej dziedzinie poznania społecznego ma do czynienia zawsze tylko z sobą: przedmiotem swoiei działalności; że tu niema nic zasadniczo niezależnego od niego, nic, coby miało się tylko przyjmować, bez żadnej zmiany. Przeciwnie. Wszystko tu jest dziełem ludzkości, a więc i ludzkości zadaniem. Etyka, nie ta oczywiście - etyka maklerów, naklejających listki figowe na wszystkie prawdziwe zagadnienia moralne - jaka wypracowuja dziś wszelkiego rodzaju Wundty i Paulseny lecz etyka, jako bezwzględna nieograniczona samowładza ludzkości - jest podstawową nauką całej wiedzy społecznej. Zrozumienie i przeprowadzenie konsekwentne zasady, że w całym zakresie źycia społecznego mamy do czynienia tylko

>

ze stosunkami zachodzącemi pomiędzy ludźmi, że niema tu miejsca na nic poza — i ponadludzkiego - stanowi całe dotychczasowe dzieje dojrzewającej wiedzy społecznej. Karol Marks, Fryderyk Engels są do dziś dnia szczytowemi punktami tego rozwoju. Obok nich znajdujemy jedynie albo brak ostatecznego uświadomienia, albo też symptomaty i wyniki ewolucyi wstecznej. Cała socyologia nowożytna, - wyrzekająca na jednostronność marksizmu, jak i cała »etyczna«, »psychologiczna« i t. p. ekonomia, lub antropologiczna, czy darwinistyczna kryminologia mają właściwie wobec marksizmu znaczenie nie bardziej naukowe, niż miałyby je próby wznowienia alchemii wobec Lavoisiera. Wszystkie one dążą w ostatecznym wyniku do uczynienia ze społeczeństwa i jego urządzeń wytworów niezależnej i nieodpowiedzialnej przyrody.

Wszystko to są próby zakreślenia granic samowładzy ludzkiej, wyprowadzenia całych sfer społecznego bytu poza dziedzinę działalności ludzkiej. Wszystko to są bankructwa ludzkości, bankructwa podstępne, zmierzające do zabezpieczenia pewnego stanu posiadania. Największe naiwności encyklopedystów są w założeniu swem bardziej naukowe, niż naukowość Lombrozów.

Gdy tylko badacz społeczny — uznaje cośkolwiek w życiu społecznem za niezawisłe od człowieka, sprzeniewierza się podstawowemu założeniu nauki społecznej. W maksymie etycznej Kanta, że człowiek człowiekowi może być tylko celem, leży

podwalina metodologii nauk społecznych. Marksowi i Engelsowi przypada zasługa całkowitego jej wyjaśnienia. Matervalizm ekonomiczny - jest przedewszystkiem metodą, metodą nauk społecznych, - jedynie wytrzymującą miarę etycznej krytyki. Wszelki systemat idealistyczny jest narzuceniem norm i idealów wypracowanych, przez pojedyńczego myśliciela czy też przez cały rozwój pewnej grupy kulturalnej - światu całemu. Marksizm uczy nas w samym rozwoju społeczeństwa szukać wytycznej dla nowych ideałów społecznych, uczy nas szanować swobodę rozwoju poza nami. Każdy ideał jest wtedy tylko wartością moralną, wtedy tylko czyni zadość Kantowskiemu sprawdzianowi autonomii moralnej, gdy jest wypływem i wynikiem rozwoju życia.

Materyalizm ekonomiczny nie tylko nie jest zasadą, wykluczającą etykę z dziedziny rozwoju społecznego, lecz przeciwnie jest metodą zabezpieczającą na zawsze od wtargnięć pierwiastków narzuconych — tego paladyum etycznego — samoistności rozwoju. Nie jest jakiemś skodyfikowaniem ostatecznem zasady »siła przed prawem«, lecz konsekwentnem przemyśleniem zasady prawa wszelkiej indywidualności, wszelkiego rozwoju, — nie zrzeczeniem się tradycyi humanistycznych, lecz ich najwyższym wykwitem, formą najzupełniejszą, najgłębszą i najlogiczniejszą — humanizmu. Jest syntezą, łączącą w sobie racyonalizm pozahistoryczny encyklopedystów z racyonalizmem dziejowym Hegla, syntezą, wyzwalającą w ka-

żdym z tych swoich kierunków to, co było u nich postepowem, t. j. to, co było w nich z poszanowania swobody, z pod władzy pierwiastków reakcyjnych, podporządkowujących rozwój życia ustalonym zasadom, pragnących wydedukować go, zapominając, że myśl jest zawsze konserwatywna, że wszelkie pojecia sa odbiciem rzeczywistości przeszłej lub teraźniejszej, że wiec wszelka dedukcya, postawiona na miejsce rozwoju rzeczywistego prędzej czy później stać się musi apologietyka pewnego status quo. Marksizm jest jedyna konsekwentną metodą empiryzmu społecznego, empiryzmu rzeczywistego, gdyż to, co zwykle za empiryzm uchodzi w nauce społecznej, zarówno jak w filozofii jest - utajonym dogmatyzmem. Rzekomy empiryzm Schmollera jest nie mniej dogmatyczny, bardziej bezładny tylko, niż empiryzm filozoficzny Simmla lub Macha. I tu jak tam za empiryzm uważany bywa pewien rodzaj porażenia centrów idejowych. I tu i tam - założeniem nieuświadomionem jest uznawanie własnego intelektu za kryteryum świata. I tu i tam bowiem za rzeczywistość uznawane bywają te elementy, na jakie treść życia rozkłada się dla danego »myśliciela« czy »badacza«. Nic łatwiejszego, jak wywołać wrażenie »realizmu«, czy »empiryzmu«; potrzeba dla tego zająć tylko stanowisko, zajmowane przez przeciętną większość. Za realistyczny uchodzi najcześciej obraz świata taki, jakim przedstawia sie on ze stanowiska filistra. I co mówią mi oni o koncentracyi przemysłu – myśli solidny

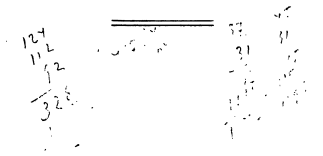
bürger, — moja praczka od lat dziesięciu trzyma te same 2 robotnice, a w sklepiku na rogu nie zauważyłem żadnych zmian. Empiryzm - szczyci się poszanowaniem dla rzeczywistości, jest jednak w gruncie rzeczy tylko metodą szanowania własnych nalogów. Uznając bowiem w rzeczywistości postrzegane przez siebie fakty, zapomina, że fakty te istnieją dla tego tylko stanowiska, jakie przez »empiryka« zajęte zostało. Empiryzm jest zazwyczaj formą »wykolejenia« idejowego, jest stanowiskiem, właściwem epokom i środowiskom, wpędzonym w jakąś ślepą uliczkę historyi. Nic dziwnego, że w Polsce Mach i Holzapfel znaleźli wielbicieli w kołach akademickich miasta Lwowa, nic dziwnego, że empirykiem był Dawid Hume. Dość przeczytać jego pisma ekonomiczne, aby zrozumieć, jak dobrze nie panował on nad swoją epoką. Empirykami nazywają się też ludzie przeciwstawiający swe psychologiczne teorye -Marksowskiej teoryi wartości.

Spostrzeżenia psychologiczne nad »wartością graniczną« może czynić każdy gastronom w restauracyi, porównując »wartość« kawioru lub ostryg przed obiadem i po obiedzie. Stosunek zasadniczy, na jakim opiera swe wywody »szkoła austryacka«, — pozostawmy monarchii Habsburgów ten zaszczyt — jest stosunkiem spożywcy do towaru. Rzecz niewątpliwie najbardziej empiryczna, szczególniej dla klas, mających mniej lub więcej niewzruszoną pewność, że stosunek ich względem wszystkich towarów nie może stać się nagle czy-

sto platonicznym. Powstanie teoryi psychologicznej, opartej na psychologii spożycia jest zjawiskiem bardzo znamiennem. Miałbym ochotę powiedzieć, że odbił się w niej cały fiskalny charakter czarnożółtej monarchii.

Ekonomia szkoły austryackiej jest istotnie ekonomią emerytów i poborców skarbowych. Dosvć jest zestawić ja z teorva - Smitha lub Ricardo, aby przekonać się w jakim kierunku rozwija się psychologia burżuazyi. Wezeł wiążący ją z wytwórczością osłabł już na tyle, że z masą dóbr społecznych czuje się ona najsilniej związaną przez spożycie. Gdy subtelni psychologowie wyprowadzają z teoryi wartości granicznej - prawo zysku i renty, opierają się w gruncie rzeczy na motywie, że klasy czerpiąc z tych źródeł swe środki utrzymania i zbogacenia się – przyczyniają się też do ułatwienia spożywcom stosunku ich z towarami. Burżuazya opiera swe prawa na zasadzie pewnego rodzaju przyprawy ekonomicznej. »Zwyrodnienie kapitalizmu« - - powiada Sorel (Introduction à l'economie moderne), - który powraca do swych lichwiarskich prapoczątków, posiada niezmiernie ważne znaczenie, gdyż jest cechą charakterystyczną momentu, w którym człowiek wyrzeka się pojęcia z takim trudem wywalczonego, iż jest wytwórcą i powraca do wyobrażeń dzikich polynezyi, którzy widzą w człowieku spożywcę, wytwórczość zaś i prace uważają co najwyżej jako przypadek. Na jednem z posiedzeń zgromadzenia ustawodawczego Mirabeau, opierając się na samopoczu-

ciu mieszczaństwa, bryznał przed oczyma stanów uprzywilejowanych ideą zmowy przedsiębiorców, zmowy wszystkich klas produkcyjnych. Dziś Karol Menger i Böhm Bawerk et C-gnie szukaja oparcia w psychologii spożywcy. Przetłumaczone na język życiowy wywody ich - są apelacyą do wszystkich konsumentów, którzy na podstawie samoobserwacyi zadekretować mają pożyteczność przedsiębiorców i pośredników. Austryacka szkoła ekonomii politycznej jest symptomatem zwyrodnienia etycznego burżuazyi. Wytwórczość, praca są źródlem i czynnikiem wszelkiego postępu ludzkości. Ludzkość i sprawa pracy są zupełnie jednoznaczne. Wyprowadzanie ze spożycia prawa jest cechą znamienną dekadencyi warstw i społeczeństw. Chwałą marksizmu pozostanie na zawsze – powiada ten sam Sorel, to, że oparł on wszelkie poszukiwania socyologiczne na rozważaniu i wytwórczości i wykazał w ten sposób, jaka przepaść przedziela socyalizm poważny od wszelkich karykatur burżuazyjnych, które uznają za swoją podstawę podział bogactw i spożycie. (L. c. 125):



.

## Najważniejsze omyłki druku,

| str.        | wiersz:         | zamiast:                   | ma być:                  |
|-------------|-----------------|----------------------------|--------------------------|
| 23          | 8 od dołu       | kodyfikujący w ka-<br>nony | kodyfikujący ka-<br>nony |
| 28          | 8 > >           | Stanisławskieho            | Stanisławskiego          |
| 30          | 9 od góry       | <b>tran</b> qulle          | tranquille               |
| 42          | 7 od dołu       | u wprost                   | a wprost                 |
| 43          | 15 od góry      | forma                      | form                     |
| 58          | 7 > >           | nia                        | nie                      |
| <b>66</b>   | 12 od dołu      | powierzchnio               | powierzchnią             |
| 72          | 7 od góry       | i w niej                   | w niej i                 |
| 97          | 14 > >          | pozwalaja                  | pozwalała                |
| 99          | 8 > >           | Czechowsktej               | Czechowskiej             |
| 102         | 3 od dołu       | i o nie                    | i nie o                  |
| 107         | 17 od góry      | nieprzemożna               | nieprzemożona            |
| 108         | 10 od dołu      | falę                       | fale                     |
| 109         | 9 > >           | w bezpośrednie             | bezpośrednie             |
| 166         | 14 > >          | skamlanie                  | skamlaniem               |
| 216         | 16 od góry      | rozumie                    | rozumne                  |
| 245         | 16 i 17 od doł. | teryo                      | teoryo                   |
| 289         | 17 od dołu      | podstawy                   | postawy                  |
| 290         | 13 > >          | teryo                      | teoryo                   |
| <b>30</b> 8 | 7 od góry       | ten                        | to ten                   |



