

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Jest to cyfrowa wersja książki, która przez pokolenia przechowywana byla na bibliotecznych pólkach, zanim zostala troskliwie zeskanowana przez Google w ramach projektu światowej biblioteki sieciowej.

Prawa autorskie do niej zdążyly już wygasnąć i książka stala się częścią powszechnego dziedzictwa. Książka należąca do powszechnego dziedzictwa to książka nigdy nie objęta prawami autorskimi lub do której prawa te wygasły. Zaliczenie książki do powszechnego dziedzictwa zależy od kraju. Książki należące do powszechnego dziedzictwa to nasze wrota do przeszlości. Stanowią nieoceniony dorobek historyczny i kulturowy oraz źródło cennej wiedzy.

Uwagi, notatki i inne zapisy na marginesach, obecne w oryginalnym wolumenie, znajdują się również w tym pliku – przypominając dlugą podróż tej książki od wydawcy do biblioteki, a wreszcie do Ciebie.

#### Zasady użytkowania

Google szczyci się wspólpracą z bibliotekami w ramach projektu digitalizacji materialów będących powszechnym dziedzictwem oraz ich upubliczniania. Książki będące takim dziedzictwem stanowią własność publiczną, a my po prostu staramy się je zachować dla przyszłych pokoleń. Niemniej jednak, prace takie są kosztowne. W związku z tym, aby nadal móc dostarczać te materiały, podjęliśmy środki, takie jak np. ograniczenia techniczne zapobiegające automatyzacji zapytań po to, aby zapobiegać nadużyciom ze strony podmiotów komercyjnych.

Prosimy również o:

- Wykorzystywanie tych plików jedynie w celach niekomercyjnych Google Book Search to usługa przeznaczona dla osób prywatnych, prosimy o korzystanie z tych plików jedynie w niekomercyjnych celach prywatnych.
- Nieautomatyzowanie zapytań

Prosimy o niewysylanie zautomatyzowanych zapytań jakiegokolwiek rodzaju do systemu Google. W przypadku prowadzenia badań nad tlumaczeniami maszynowymi, optycznym rozpoznawaniem znaków lub innymi dziedzinami, w których przydatny jest dostęp do dużych ilości tekstu, prosimy o kontakt z nami. Zachęcamy do korzystania z materialów będących powszechnym dziedzictwem do takich celów. Możemy być w tym pomocni.

- Zachowywanie przypisań
  - Źnak wodny"Google w każdym pliku jest niezbędny do informowania o tym projekcie i ulatwiania znajdowania dodatkowych materialów za pośrednictwem Google Book Search. Prosimy go nie usuwać.
- Przestrzeganie prawa
  - W każdym przypadku użytkownik ponosi odpowiedzialność za zgodność swoich dzialań z prawem. Nie wolno przyjmować, że skoro dana książka zostala uznana za część powszechnego dziedzictwa w Stanach Zjednoczonych, to dzielo to jest w ten sam sposób traktowane w innych krajach. Ochrona praw autorskich do danej książki zależy od przepisów poszczególnych krajów, a my nie możemy ręczyć, czy dany sposób użytkowania którejkolwiek książki jest dozwolony. Prosimy nie przyjmować, że dostępność jakiejkolwiek książki w Google Book Search oznacza, że można jej używać w dowolny sposób, w każdym miejscu świata. Kary za naruszenie praw autorskich mogą być bardzo dotkliwe.

#### Informacje o usłudze Google Book Search

Misją Google jest uporządkowanie światowych zasobów informacji, aby staly się powszechnie dostępne i użyteczne. Google Book Search ulatwia czytelnikom znajdowanie książek z calego świata, a autorom i wydawcom dotarcie do nowych czytelników. Caly tekst tej książki można przeszukiwać w internecie pod adresem http://books.google.com/

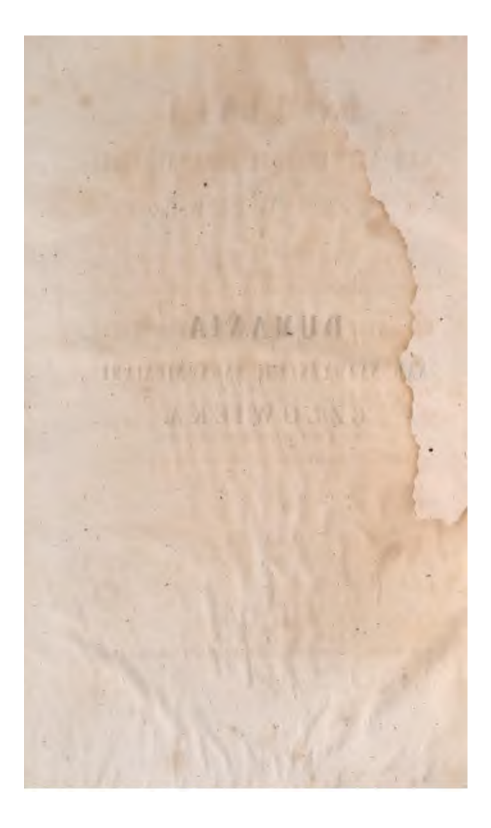








# DUMANIA NAD NAJWYŻSZEMI ZAGADNIENIAMI CZŁOWIEKA.



# DUMANIA

# NAD NAJWYŻSZEMI ZAGADNIENIAMI CZŁOWIEKA,

poprzedzone

HISTORYCZNÉM ROZWINIĘCIEM
GŁÓWNYCH SYSTEMATÓW FILOZOFICZNYCH
OD KANTA DO NAJNOWSZYCH CZASÓW.

przez

Józefa Goluchowskiego,
Autora "Bozbioru kwestyl włościańskiej" i t. d.

Tom II.

1.219

WILNO.

Nakładem i drukiem Józefa Zawadzkiego.

1861. TK B798 P666 V.2

Pozwolono drukować, z obowiązkiem złożenia w Komitecie Cenzury prawem oznaczonej liczby exemplarzy. Wilno, 19-go lipca 1860 roku.

Cenzor, PAWEL KUKOLEIK.



# TREŚĆ TOMU II-go

# Dumań nad najwyższemi zagadnieniami CZŁO, WIEKA.

|    | Stron                                                                                                   |
|----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1. | Potrzeba obeznania się z tém, co dotąd w filozofii                                                      |
|    | zrobiono                                                                                                |
| 2, | Trudności, jakie filozofii na zawadzie stoją 5                                                          |
| 8; | Oświata jest najwyższym skarbem każdego narodu, i<br>najskuteczniejszóm zabezpieczeniem społecznego po- |
|    | rządku                                                                                                  |
| 4. | Nauki nie mogą się obejsć bez centralnéj nauki, któ-                                                    |
| •  | ra jest filozofia                                                                                       |
| 5. | Co potrzeba do zrozumienia filozofii 27                                                                 |
|    | Jak się proces zrozumienia w umyśle odbywa 35                                                           |
|    | Jak filozofia powinna być wykładana ze względu na                                                       |
|    | narodowość słuchaczy                                                                                    |
| 8. | Różne położenie filozofii u germańskich i słowiańskich                                                  |
| •• | narodów                                                                                                 |
| •  | Na jakiéj drodze rozwiązania najwyższych zagadnień                                                      |
| ٠. | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                 |
|    | człowieka u nas próbować wypada                                                                         |
| θ. | Piérwsze rozdwojenie: świat zewnętrzny; - świat myśli.                                                  |
|    | Subjekt; objekt i subjekt-objekt                                                                        |
|    |                                                                                                         |

1

| , Stron.                                                      |
|---------------------------------------------------------------|
| 11. Byt z razu największy ma interes dla nas. Ontologia       |
| czyli teorya bytu. Chcemy nasamprzód istotę bytu              |
| uchwycić; dla tego udajemy się w świat objektowy 72           |
| 12. Wyobrażenie substancyi                                    |
| 18. Stanowisko substancyi jako jednéj                         |
| 14. Stosunek człowieka do teoryi substancyi i nadzieja udo-   |
| wodnienia z niej nieśmiertelności zawiedżiona. Defini-        |
| cya substancyi Spinozy 80                                     |
| 15. Naturaliści. Natura; przerabianie i rozrabianie mate-     |
| ryi. Człowiek podług téj teoryi 84                            |
| 16. Substancya ogólna jedna. Stanowisko Spinozy. Bóg          |
| jako substancya uważany,                                      |
| 17. Deizm                                                     |
| 18. Przejście ze stanowiska Spinozy na przeciwny kraniec 99   |
| 19. Stanowisko Spinozy przez stanowisko Hegla objaśnio-       |
| ne i odwrótnie                                                |
| 20. Teorya nieskończonéj wielości pojedyńczych substancyj 113 |
| 21. Stanowisko atomistyczne                                   |
| 22. Stanowisko Epikura                                        |
| 23. Monadologia Leibnitza i Herbart                           |
| 24. Theodicea Leibnitza                                       |
| 25. Kardynalna zasada, któréj dosyć często przypominać        |
| nie można, że z tego, co niższe, niepodobna wyprowa-          |
| dzić tego, co wyższe                                          |
| 26. W naturze między jestestwami zachodzi podobny sto-        |
| sunek, jak między pojęciami w logice. Objaśnienie             |
| abstrakcyi                                                    |
| 27. Z powodu abstrakcyi jeszcze rzut oka, objaśniający        |
| system Hegla                                                  |
| 28. Abstrakcyjne wyobrażenia co do objętości są szersze,      |
| ale co do treści uboższe                                      |
| 29. Każde pojęcie można uważać pod dwoma względami "in        |
| abstracto" oraz "in concreto", i znowu rzut oka na sy-        |
| stem Hegla                                                    |

|       | •                                                       |        |   |
|-------|---------------------------------------------------------|--------|---|
|       |                                                         |        |   |
|       | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                   |        |   |
|       |                                                         | Stron. |   |
| 30.   | Co człowieka nakłania do wyobrażenia sobie Boga,        | -      |   |
|       | jako absolutnego subjekt-objektu. Jestestwa natury      |        |   |
|       | można porównać do piramidy, coraz więcej się zwę-       |        | • |
|       | żającej, na której wierzchołku stoi człowiek            | 146    |   |
| 31.   | Powtórzenie kilku głównych punktów, które pamię-        |        |   |
|       |                                                         | 150    |   |
| 32.   | Co wynika, jeżeli przez abstrakcyę związek myśli z rze- |        |   |
|       | ozywistością przetniemy? oraz rzut oka na dotychczas    |        |   |
|       | przebieżoną drogę                                       | 155    |   |
| 33.   | Na drodze objektowego bytu nie ma wyjścia. Ztąd         |        |   |
| •     | Leibnitz już musiał się uciec do myśli. Posunął to      | •      | • |
|       | Fichte do ostateczności w swoim idealizmie, który jest  |        |   |
|       | atomizmem idealnym                                      | 159    |   |
| · 34. | Teorya absolutnéj wielości atomów, czy realnych, czy    |        |   |
|       | idealnych, nie mogąc do jedności trafić, zmuszona jest  |        |   |
| •     | przyjąć ogólne prawa, czyli zamienić się w teoryę pra-  |        | • |
|       | widłowości, która tylko na drodze idealności jest mo-   |        |   |
| •     | żebna                                                   | 165    |   |
| 35.   | Teorya jednéj absolutnej substancyi i teorya prawidło-  |        |   |
| •     | wości, podług któréj wielość substancyj w związek       |        |   |
| • .   | wchodzi, obejść się bez siebie nie mogą. Schelling      |        |   |
|       | i Hegel                                                 | 168    |   |
| ▶36.  | Teorya pankosmistów, którzy świat (Kosmos) taki ja-     |        |   |
| •     | ki jest, z jego prawami, za absolutny uważają, wy-      |        |   |
| ٠.    | starczający sobie, będący bez początku i bez końca      |        | • |
| 37.   | Zjawienie się człowieka nie da się pogodzić z teoryą    |        |   |
|       | pankosmistów                                            | 175    |   |
| 38.   | Ale i z doświadczeniem, na którém się jednak teorya     |        |   |
|       | pankosmistów opiera, nie da ona się pogodzić            | 182    |   |
| 39.   | Większą jeszcze sprzeczność z teoryą pankosmistów       |        |   |
|       | przedstawia wolność człowieka i dzieje jego, w któ-     |        |   |
|       | rych widzieć się daje wpływ wyższy. Teorya cudu .       | 185    | • |
| 40.   | Dolegliwości życia ludzkiego. Jak je pogodzić z Opa-    |        |   |
|       | trznością. Ich znączenie                                | 189    |   |
| 41.   | Upadek człowieka. W skutek tego przewaga fizycznej      |        |   |
| •     | jego natury                                             | 203    |   |

| Stron.                                                                                                          |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 42. Przedmiotem zbawienia nie mogła być przemiana fizy-                                                         |
| cznéj natury człowieka, tylko naprawa jego woli. Po-                                                            |
| bieżne dotknięcie teoryi objawienia 208                                                                         |
| 48. Stosunek dolegliwości tego życia, których źródłem zle fi-                                                   |
| zyczne, do intellektualności, do moralności, do religii.                                                        |
| Środki zaradcze w cierpieniach                                                                                  |
| 44. Dolegliwości tego życia najdobitniejszym są dowodem                                                         |
| wyższego przeznaczenia człowieka, i że się nie tutkij                                                           |
| dla niego wszystko kończy                                                                                       |
| 45. Znowu rzut oka na przebieżoną drogę. Potrzeba łą-                                                           |
| czenia teoryi jednéj substancyi, ale tylko w negacyj-                                                           |
| ném znaczeniu wziętej, jako podstawy wszystko łączą-                                                            |
| céj, lecz nie tworzącej, z teoryą prawidłowości 231                                                             |
|                                                                                                                 |
| 46. Prawa konieczności w naturze potrzebne są, aby wol-                                                         |
| ność człowieka miała pewną podstawę do działania 235<br>47. Dualizm, jaki zachodzi między zewnętrznym światem a |
| duchem, między bytem a myślą, zmusił nowszą filozo-                                                             |
| fię zająć się teoryą poznania bytu zewnętrznego przez                                                           |
|                                                                                                                 |
| myśl                                                                                                            |
| 48. Tego dualizmu zaprzeczyć trudno                                                                             |
| 49. Jeżeli świat objektowy i świat subjektowy od siebie spe-                                                    |
| cyficznie różny, w jakim stosunku zostają do siebie?                                                            |
| Przez obydwa idzie nitka związkowa substancyalna.                                                               |
| Jednak świat subjektowy ducha wyższy 247                                                                        |
| 50. Jak ducha pojmować należy 252                                                                               |
| 51. Na rozdwojeniu ducha z natura, pomimo że je uzna-                                                           |
| jemy, poprzestać nie możemy. Własna nasza ducho-                                                                |
| wość jest nam wskazówką, gdzie szukać rozwiązania. 256                                                          |
| 52. Teorya objaśniająca w krótkości, jaką drogą nabywa-                                                         |
| my poznania                                                                                                     |
| 58. Przejście do ducha absolutnego i usiłowania przybliżenia                                                    |
| do pojęcia teoryi stworzenia. Natura myśli; całość,                                                             |
| związek                                                                                                         |
| 54. Czy to zuchwałość, że się wdzieramy w tajemnice                                                             |
| boskie?                                                                                                         |

| Stron.                                                      |
|-------------------------------------------------------------|
| 55. Rozbiór tel klassy kategoryi, w któréj konieczność się  |
| mieści, i dowód, że konieczność nie może być na cze-        |
| le spraw świata, bo tylko w następstwie wolności ist-       |
| nieć może                                                   |
| 56. Wolność doprowadza nas do źródła swego— do woli.        |
| Z abzelutnéj woli osobowego Boga można jedynie wy-          |
| tłómaczyć dwa światy naprzeciwko siebie stojące: na-        |
| tyrę i człowieka, subjektowość i objektowość, myśl i        |
| byt, które do zupełnego rozróżnienia od siebie win-         |
| 'ny być doprowadzone                                        |
| 57., Jaki powód mógł mieć Bóg stwarzając świat. Bliższe     |
| objasnienie woli                                            |
| 58. Powodem stworzenia: Idea absolutnéj prawdy, czyli praw- |
| dziwości. Piękność świata tylko początkiem jej, dalszem     |
| Nj urzeczywistnieniem samoistne duchy 314                   |
| 59. Stworzenie materyalnego świata i samoistnych duchów,    |
| skazanie saméj tylko wszechmocności nie wyczerpuje          |
| idei absolutnéj prawdy                                      |
| 60. Zjawienie się wolności w stworzonym świecie jest klu-   |
| czem do najwyższych prawd 321                               |
| 61. Poniewas na wolności wszystko stoi, bliższe zastano-    |
| wienie się nad nis                                          |
| 62. Dowolność. Liberum arbitrium                            |
| 63. Welność, jako możność złego i dobrego                   |
| 64. Przeznaczeniem człowieka ostatecznem nie jest wybór     |
| między złem i dobrem, lecz wieczne uszczęśliwienie,         |
| które jednak nie może być dane, tylko musi być              |
| wzięte                                                      |
| 65. Jak się da pogodzić wolność człowieka z wszechmo-       |
| cnością Boga, i co stanowi dowód wolności człowieka 353     |
| 66. Wolność zdaje się zagrażać światu duchowemu rozpad-     |
| nieciem na atomy duchowe                                    |
| 67. Milość, jako absolutny cel stwerzenia świata duchowego, |
| rozwiązuje dopiero wszystkie najwyższe zagadnienia czło-    |
| wieka. One jest absolutna prawda 360                        |
| Dum. Goluch. T. II.                                         |

|   | X Stron.                                                                                                                              |
|---|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| , | 68. Miłość nie tylko jest sprawą serca, ale zarazem naj-<br>ważniejszą sprawą spekulacyi. Bez osobowości i bez<br>wolności jej nie ma |
|   | 69. Kategorya miłości jest najwyższą kategorya i rozwiązuje najwyższe zagadnienia spekulacyi                                          |
|   | 70. Istnienie złego moralnego zdaje się być w sprzeczpości z Bogiem                                                                   |
|   | 71. Co odpowiedzieć na ten zarzut, że nie należało stwi-<br>rzać człowieka, skoro można było przewidzieć, że na-                      |
| • | dużyje wolności                                                                                                                       |
|   | 72. Wolność w Bogu nie jest zdolna złego;— dla czego , człowiekowi taka wolność nie służy                                             |
|   | 73. Jak można kochać Istotę Najwyższa, któréj się nie ) widzi                                                                         |
| • | widzi                                                                                                                                 |
|   | 75. Dzieje ludzkie muszą być uważane, jako proces wolne.                                                                              |
|   | ści sam sobie zostawiony, którym się nieznacznie Opa-                                                                                 |
|   | trzność opiekuje                                                                                                                      |
|   | 76. Piérwsze stadyum w procesie rozwinięcia wolności jest doczesna szczęśliwość w familii                                             |
|   | 77. W familii kommunizm do pewnego stopnia ma miejsce,                                                                                |
|   | ale szaleństwem jest rozciągać go do całego narodu . 409                                                                              |
|   | 78. Drugim stopniem procesu wolności po familii, jest sta-1 nowisko prawa                                                             |
|   | 79. Na jakiéj drodze prawa powstają. Prawo prywatne,                                                                                  |
|   | publiczne, między-narodowe 421                                                                                                        |
|   | 80. Równość i wolność wzajemnie się ograniczają. Jak je                                                                               |
|   | pojmować należy                                                                                                                       |
|   | niebezpieczeństwa                                                                                                                     |
|   | 82. Trzecim i najwyższym stopniem procesu wolności jest                                                                               |
|   | stanowisko moralno-religijne milości Boga i bliźniego 444                                                                             |
|   | 83. Największy fakt w historyi, objawienie miłości boskiej<br>w osobie Chrystusa. Czy się to zgadza z godnością                       |
|   | Boga, aby sie mieszał do spraw ludzkich 453                                                                                           |
| • |                                                                                                                                       |
|   |                                                                                                                                       |
|   |                                                                                                                                       |
|   |                                                                                                                                       |

|     | ·                                                                                                           | dron. |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| 84. | Objawienie nie mogło się trafniej odbyć, jak na tej<br>drodze, na której się odbyło                         | 456   |
| 85. | Jak dalece objawienie przechodzi granice rozumu ludz-<br>kiego i                                            |       |
|     | Dla czego objawienie tak późno nastąpiło?                                                                   | 469   |
| 87. | Co tym odpowiedzieć, którých to gorszy, że do dziś<br>dniś niemal cztery piąte części rodu ludzkiego chrze- | •     |
|     | ściaństwa nie znają                                                                                         | 474   |

Sprostewanie. W tomie pierwszym, w przedmowie autora, wydrukowane parę razy: Chalybacus, powinno być: Chalybacus.

W tomie 2gim, str. 146, w. 9, zamiast: prawdy, powinno być: piramidy.



## DUMANIA

NAD

## NAJWYŻSZEMI ZAGADNIENIAMI CZŁOWIEKA.

### l. Potrzeba obeznania się z tém, co dotąd w filozofii zrobiono.

Przeszliśmy rozwój nowszéj filozofii w głównych i najdaléj sięgających jéj kierunkach. Na tych tylko ograniczać się trzeba było, gdyż w nich właściwie główne stanowiska, jakie myśl zająć może, niemal wyczerpane zostały. Niepodobieństwem było w téj wycieczce za innymi jeszcze badaczami, których jest tylu się zapędzać: bo to przedmiot byłby za obszerny, stanowić mogący zadanie dla piszącego historyę filozofii, co nie mogło być w téj chwili naszym zamiarem. I tak ta wycieczka była z naszéj strony zboczeniem od celu, które nierównie daléj zaprowadziło, aniżelibyśmy sobie początkowo zamierzali. Żeśmy jednak tą drogą poszli, a udawszy się raz w nię tak daleko zabrneli, do tego były dwa głowne powody.

Zdawało się, że nie od rzeczy będzie i z niejaka korzyścią dla współrodaków, jeżeli im się da poznać systemata nowszych filozofów niemieckich, którzy spekulacyę do ostatecznych krańców, i do najwyższych szczegółow posuncii, zwłaszcza, że w na szym języku mało w tym rodzaju pism posiadamy. Ten powód był objektowy, kogoś innego na celu mający.

Ale niemniej ważny był drugi powod, t. j. subjektowy, naszego własnego przedsięwzięcia się tycza-Ktokolwiek przedsiębierze o najwyższych zagadnieniach człowieka rozprawiać, nie może, a przynajmniéj niepowinien przedsiębrać tego na los szcześcia, jak gdyby przed nim nic jeszcze nie było zrobiono. Bo takie pominiecie innych usiłowań mogłoby go w tém położeniu postawić, iż rzecz niepotrzebną rozpoczął, jeżeli inni zagadkę już rozwiązali. Lecz toby mniejsza była niedogodność. Nierównie gorsze nastepstwa taka pieogledność pociagnełaby za soba, jeżeliby kto na własny rachunek i w własnych tylko zasobach tak mozolną pracę przedsięwział. Bo mógłby się nie znależć na wysokości zadania, a zostając tylko w ścieśnionym okręgu własnych wyobrażeń, pracą wiekową innych mędrców nierozpostrzenionych, mógłby swoje ograniczone pomysły wziać za najwyższe szczyty nie widząc nie przed soba wyższego, - gdy tymczasem myśl w innych głowach pracująca, dawno tam już może była, a przekonawszy się o błahości stanowiska, dawno się już na swoich skrzydłach z niego podniosła, i wyżej uleciała, albo też z drugiéj strony głębiéj kopać zaezeła. To sie nieraz w naszym kraju tym zdarza, którzy z pogarda wielkich mistrzów spekulacyi o tych rzeczach rozprawiać przedsiębiorą, przez co w bliżej obeznanych kredyt i dobroczynny wpływ tracą, jakiby zkądinąd użyteczny owoc ich pracy zdolny był wywrzeć, gdy tymczasem w zgrai ograniczonych umysłów pogarde nauki i lekceważenie wielkich koryfeuszów jéj szerzą. Kto w materyach filozoficznych chee głos podnosić, musi dokładnie znać, na czém

nauka stanęła, a jakkolwick ostatnie rezultata, jakiego systematu mogą go nie zaspakajać i jego przekonaniu być przeciwne, to jednak omijać go nie może. bo go tym sposobem nie wywróci. Nie ma innego ratunku, tylko trzeba albo się z nim łączyć przymierzem, albo oblężenie przeciwko niemu rozpoczynać i na powietrze go wysadzić, albo też traktatem wojne zakończyć, robiąc sobie wzajemne ustapienia. W każdym razie trzeba rzecz z gruntu znać; niezrozumieniem nie można sie zastawiać. Kto w matervach filozoficznych przyznaje, że nie rozumie czego, ten przez to samo z rozprawy się wyłącza i między doktórów zakonu mieszacby się niepowinien, trzymajac sie raczej na ustroniu. Nieraz jednak w naszym kraju w potocznéj i pisanéj mowie spostrzegać się daje, że ci sami o rzeczach śmiało wyrokują, co się naprzód z tém odezwali, że ich nie rozumieją. W matervách filozoficznych właśnie się to najczęściej zdarza, a jednak nie są to rzeczy, do którychby sąd pierwszéj lepszéj myśli, jaka komu do głowy przyjdzie, przystawał. Co nas jeszcze do rozwiniecia choć pobieżnego głównych systematów nowszej filozofii, w które praca poprzednich wieków weszła, nakłoniło, to ta okoliczność, że chcielismy współrodakom, jakby w wystawie na prędce zgotowanej, rezultata najnowszej spekulacyi przed oczy postawić, a wykazując im jak myśl z jednego stanowiska na inne się przeniosła, i co ja do tego zmuszało, ułatwić im zrozumienie tego wielkiego a potajemnego ruchu duchowego, który, podobnie jak ruch ciał niebieskich, gminowi uliezny tylko ruch codziennego życia przed oczyma mającemu- gminowi w drobnostkach próżności, w mozołach pracy albo w fraszkach lekkomyślności, w zabawach lub mekach, w wygodach lub niedostatkach, w nudach lub w grze namiętności zatopionemu, - staje sie nieprzystępnym.

W téj wystawie może się jeden alho drugi systemat spodoba, niejeden może pójdzie w nim szukać ostatecznego zaspokojenia, a o to też tu właśnie idzie. Jeżeliby zaś zaspokojenia nie było, wykryłoby się przynajmniéj, dla czego i na czém się rzecz zahacza, że spekulacya jeszcze ostatecznych rachunków nie zamknęła, a ztąd usprawiedliwienaby była potrzeba dalszego szukania. Co większa, możeby się zyskało wskazówkę, na jakiéj drodze dalsze szukanie popierać należy, aby głowę i serce można by-

ło zaspokoić.

. W tém przedsięwzięciu obrawszy sobie za przewodnika bardzo cenione dzieło H. M. Chalibaeus'a wyżej przytoczone (Historische Entwickelung der spekulaliven Philosophie von Kant bis Hegel), o którego użyteczności cztery edycyc po rok 1848 świadczą, i trzymając się go w znacznéj części dosłownie, staraliśmy się własnemi uwagami jego sprawozdania tak poprzeplatać, iżby współrodakom zrozumienię jak najbardziej ułatwić, mając głównie wzgląd nie na tych, którym te rzeczy zkądinąd są znane- bo ci,tego nie potrzebują i wreszcie mała ich jest liczba, - ale raczej na tych, co chodzac około nauk, nie mieli żadnéj sposobności obeznać sie z badaniami filozoficznemi, odkad filozofia w naszym kraju z rzędu nauk wykładanych w zakładach naukowych znikneła. mysl po ostatnie rozwiazanie zagadki siegająca wytepic sie nie da, ho wszelkie inne -nauki już są dla niej fermentem, budzącym ja do tego stopnia, że w zakresie tych nauk wyłącznie nie pozostaje, tylko w niezunną krainę głębszych spekulacyj neconą się czuje: wice przypuszczam, że niejeden młodzieniec, w którym się coś wyższego obudziło, niejeden nawet z dojrzalazych i wyżej wykształconych współrodaków, którzy nie mieli sposobności z badaniami filozoficznemi blizel sle obeznac, zwabieni tytułem, to pismo wezma

do ręki, ciekawością rozwiązania zdjęci. Ta nwaga była powodem, że na tę część czytelników głównie wzgląd był miany, i że się starano przybliżeniem do ustnego wykładu, częstemi powtarzaniami, z różnych stron objaśnieniami, porównaniami, schodzeniem do elementarnych wyobrażeń, że tak powiem do abecadła myśli, ze szkodą może książkowéj ścisłości i elegancyi, ułatwić zrozumienie i o ile możności naprowadzić czytelników na to, aby sami te wyobrażenia stworzyli, których wytłómaczenie przedsięwzięto.

Pomimo to nie pochlebiamy sobie, aby się to zupełnie udało, i mnóstwo czytelników może odejść niezadowolonych, napełniając świat skargami, że filozofia
jest tylko niezrozumiałą gadaniną, że to są hieroglificzne abstrakcye do niczego nieprowadzące, istna
tortura myśli, mękę tylko umysłowi zadająca i od
użyteczniejszych zatrudnień go odwodząca. Zatém mogłaby najwyższa nauka iść w pogardę, z czegoby tylko ci korzystali, którzy ją ze szkoły jako niepotrzebną wyrugowali.

## 2. Trudności, jakie filozofii na zawadzie stoją.

Aby uprzedzić te zaskarżenia, jeżeliby miejsce miały, nie można ich bez odpowiedzi zostawić. Jeżelibyśmy nie byli dosyć szczęśliwi; tak się wysłowić, iżby rzecz była zrozumiana, to obowiązkiem naszym jest wytłómaczyć przynajmniéj, co u największéj liczby czytelników zrozumieniu stoi na zawadzie. Ztąd może niejeden znajdzie sam w sobie sposoby do usunięcia tych zawad, a jeżeliby i do tego nie przyszło, z powodu, iż ktoś nie chce albo nie może warunków wykonać, przynajmniéjby się dowicdział, że w nim samym, a nie w rzeczy leży główna zawada i na filozofięby obelg nie miotał.

Przedewszystkiém wiedzieć nalczy, że spekulacye filozoficzne nie są tego rodzaju, iżby do nich jako do gotowego stołu dosyć było zasiąść, i nie zapracowawszy w niczém na ich sporządzenie, można było bez trudów i mozołów je spożywać. Pisma filozoficzne sa w podobnym stosunku do czytelnika, jak pisma matematyczne. Dzieł matematycznych nie uchodzi czytać, jak się może powieści albo historya czy-Trzeba z piórem w reku cały rachunek powtarzać, wszystko samemu wykonać, dopiéro można go zrozumieć. Rzecz to jest mozolna wprawdzie, ale o tyle przynajmniej łatwiejsza, że się tu w matematyce ma coś przed oczami, co uwage zmusza i niejako ją za rękę prowadzi, przez co czuje się jakiś stały grunt pod nogami, po którym się bezpiecznie stapa. Wyobrażenia są ściśle określone nie sa tak liczne, nie są tak zawiłe i z sobą poplątane. ehodzi im wreszcie w pomoc badź geometryczne wykreślenie z pomocą figur, bądź szeregi liczb lub algebraicznych oznaczeń. Nadto, że w czystéj matematyce właściwie nie ma treści, tylko wszystko jest sama forma, z czasu i przestrzeni dowolnie wykrawana, wiec umysł jest tu absolutnym panem, bo jest sam u siebie; czasu i przestrzeni szukać, ani u doświadczenia o nie żebrzeć nie potrzebuje, bo mu bez żadnego zachodu darmo przychodzą. Filozoficzne spekulacye są także gatunkiem rachunku, ale nierównie wyższego, zawilszego i trudniejszego. Na miejscu figur i liczb lub znaków algebraicznych, które dla uwagi tak wielka sa podpora, nie ma tam nic, tylko pojęcia, żadnéj zewnętrznéj szaty, prócz abstrakcyjnego słowa, na siebie nieprzybierające. Jest to istna trzęsawica, stałego gruntu nieposiadająca, w któréj grzeźniesz; albo z innéj strony uważając, mgła w powietrzu zawieszona, która się wprawdzie w pewne określone zarysy skupia i nieraz przez siebie urocze światło prawdy przepuszcza; ale te zarysy nie są stale. Nieraz się jedne w drugie zlewają, nieraz w geste chmury zbijają, które wszystko przyciemniają. Do tego przychodzi, że ponieważ w filozofii ostateczne rachunki nie są i nie mogą być zamkniete z powodu walki myśli z przedmiotem, która nie jest jeszcze skończona; ponieważ wreszcie nie ma ogólnego jarzma, w któreby myśl wprzeżona mogła ciągnać utorowana koleja stały i jednéj natury nie zmieniający się ciężar, jak to właśnie w matematyce ma miejsce:- wiec zatém idzie, że każdy nowy badacz do walki przybywający, inne zasoby, że tak powiem inne narzędzia z sobą przynosi, które za skuteczniejsze uważa, inaczéj do dzieła się bierze torując sobie nowe drogi, któremi pewniéj do celu trafić się spodziewa. To za soba pociaga, że każdy taki nowy badacz pojecia przez poprzedników wyrobione nie zawsze za obowiązujące go uznaje, i częstokroć niektóre jako niezdatne do swoich widoków, odrzuca. na ich miejsce nowe tworzy, a innych znacznie modyfikuje. Pojęcia matematyczne są jakby moneta pod jednym steplem bita, we wszystkich głowach, jakby w krajach jeden i ten sam kurs majaca. Przeciwnie w naszéj nauce tak nie jest. Każdy filozof do walki o najwyższą prawdę przybywający zakłada swoję własna mennice i rości sobie prawo do wybijania w niéj jego własnéj monety. Wprawdzie nazwiska téj monety po większéj części te same zatrzymane, ale stepel inny, wartość wewnętrzna, znaczenie inne, kurs zmienny, a kredyt zgoła nader różny. I kiedy się po różnych systematach wędruje, jest się nie inaczej, jak w położeniu podróżnego, który wiele krajów, państw małych, o swoję samoistność bardzo zazdrośnych, przebywać musi. Moneta jednego takiego kraju nie jest przyjmowaną w drugim, albo po innym kursie. Nie zna zaś bankierów, którzyby tę monetę wymieniali i przez to kommunikacye ułatwiali. Ale przypuściwszy nawet, żeby téj trudności nie było, i żeby stępel i stopa menniczna pojęć filozoficznych u wszystkich filozofów jedna i ta sama była; toby i tak niemałe trudności dla tych pozostały, co się tylko potocznemi wyobrażeniami zwyczajnego sposobu myślenia posługują. Rzecz dziwna, filozofia uważana jest powszechnie jako coś, co bardzo daleko leży od zwykłych zajęć ludzi, i słusznie, bo jej przedsięwzięcie jest właściwie przedsiewzieciem Tytanów, jeżeli nie do Olimpu, to do ostatniej podstawy wszystkiego szturmujących, i o wszystkiem, co się przedstawia, własne zdanie mieć usiłujących. Rozwiązanie tak kolosalnego zadania zapewnie nie jest rzeczą każdego, nie dziw zatém, że stronia od niego, i że tylko niewielka liczba śmiałków w téj na pozór awanturniczéj wyprawie udział bierze i jéj trudy znosić jest gotowa. Pomimo to wszyscy, tak oświeceni, jak mniej, albo wcale nieoświeceni, patrząc na świat i na to, co ich otacza, tworzą sobie sposób widzenia, podług którego o wszystkiém wyrokują, tak o tém co rozumieją, jak o tém, czego nie rozumieją, w sposób twierdzący lub zaprzeczający, stosownie do zasobów na jakie zdobyć się są zdolni. Bo natura ludzkiego umysłu jest taka, że sobie ze wszystkiego sprawę zdać pragnie. Gdy dażenie filozofa jest takie same, ztad sie okazuje, że wszyscy ludzie, o ile jakiejkolwiek myśli są zdolni, znajdują się na początku téj ścieżki, obok któréj stoi drogowskaz z napisem: »Tedy droga do najwyższej prawdy.« Dla tego badania filozoficzne są w naturze ludzkiej, bo zaród ich jest w każdym człowieku; nie wahałbym się nawet powiedzieć, że każdy człowiek jest wrodzonym metafizykiem »quo ad potentiam.«

Že jednak z tych zarodów tak mało się wykłówa prawdziwych głębszych badaczów, pomimo że wszyscy

badają i nawet w ciemności pogrążeni około siebie macają, to ztąd pochodzi, że owa ścieżka do nawyższéj prawdy prowadzi pod bardzo stroma i wysoka góre, dla podróżujących po niej nader uciażliwa, a w dalszych wyżynach nawet niebezpieczeństwami wielkiemi najeżoną. Ci, co się w to droge tak trudów pełna puszczają, muszą mieć obok siły niemałej namiętne pragnienie wyższych rzeczy, uzbroić się w wytrwałość i w hart duszy, trudnościami raczej się zaostrzającéj aniżeli odstraszyć się dającéj. Ci więc udaja się w mozolna i daleka drogę. Podobnie jak wejście na szczyt góry Montblanc w Szwajcaryi do ważnych i nie co dzień się powtarzających wypadków należy i wszystkich okolicznych mieszkańców zajmuje, tak też i wspinanie się niektórych śmiałych na szczyty najwyższej góry prawdy powinno mieć swój urok w narodach i dla tych, którym sił i odwagi do tego nie staje. Jakoż nieraz z samego początku i póki w niższych sferach kroczą wielu cickawych to zajmuje, a nawet tak dalece interesuje, że im może przez pewną przestrzeń rzeczywiście towarzysza, a następnie okiem pełném współczucia ich dalsze kroki śledzą. Z razu rozbieraja i rozumieja ich droge, dostrzegaja jeszcze okiem jej szlak wazki i światło ogniów po niej zapalonych; jeszcze dochodzi odgłos ich sygnałów i obija się o gwar zwyczajnego życia; później znikają dla tych, co wirem jego porwani po różnych zakrętach dolin sa niesieni. Nikt się już więcej z tych, co u stop góry pozostali, nimi nie interesuje, bo ich dalsza podróż żadnego już związku z codziennemi zabiegami mieć się nie zdaje. Miejsce początkowej ciekawości zajmuje obojetność; a jeżeli później kiedy słyszeć się daje, że niejeden z podróżników falszywą drogą poszedłszy zabłakał się, inny przypadkowi jakiemu uległ, inny nad przepaść przybył, któréj przesadzić nie był w stanie: to chociażby byli tacy,

co się szczęśliwie na szczyt góry dostali, i tam dopiéro możność zoryentowania się w wszechświecie dla innych otworzyli; jednak pomimo to powstają powszechne krzyki, potepiające takie zapędy, z których podług ciasnéj skali zwyczajnego życia nie człowiekowi w tych krytyków mniemaniu nie ma przychodzić. Ale jeżeli w narodach nie wszyscy są powołani na wysokie góry się wspinać, bo mass przeznaczeniem jest uprawiać doliny i równiny życia, to jednak wszystkie szczyty wiedzy, jakkolwiek niedostępne, jakkolwiek niebezpieczeństwami najeżone, muszą być zwiedzane, bo tylko ze szczytów wysokich gór można się we wszechświecie zoryentować; na nich dopiéro otwiera sie obszerniejszy horyzont; z nich jedynie można ogarnąć wszystkie stosunki, wytykać życiu właściwe kierunki i napawać się uczuciem nieskończoności, tak potrzebném do dźwigania się z naszéj nedzy umysłowéj. Z łona natury człowiek wysadzony został na jej szczyt, bo jako myślą, wolą i świadomością o sobie obdarzony, na najwyższym stanowisku znajomego nam stworzenia jest postawiony, dla tego i ten pociag w górę jest jemu naturalny. Takiém wspinaniem się na szczyty wysokich gór są nauki, z których najwyższa z nich nauka nauk, filozofia, najwyższy ten szczyt zaj-Jeżeli z wielkiemi trudami i niejakiemi niebezpieczeństwami jest połączona, to pytam się, jakież to jest ludzkie przedsięwzięcie, choćby też najmatcrvalniejsze, najbezpośredniejszy pożytek przynoszące, przez wszystkich upragnione, któremuby owe trudy i niebezpieczeństwa, któremuby liczne ofiary, pożadany skutek poprzedzające, i częstsze jeszcze błądzenie były obce? Weżmy tylko parę i jej niebezpieczeństwa, koleje żelazne, żegluge, ladowe podróże po nieznanych obszarach Afryki, Australii, Ameryki i t. d. mo to człowiek nie dał i nie daje się od nich odstraszyć. A wędrówka po nadpowietrznych obszarach myśli, najważniejsza ze wszystkich, bo ona właściwie całym ruchem kieruje, ma być dla tego zaniechana, że i ona nie jest bez niebezpieczeństw, bez wielkich trudów i ofiar?

## Oświata jest najwyższym skarbem każdego narodu, i najskuteczniejszém zabezpieczeniem społecznego porządku.

Oświata jest najwyższym skarbem każdego narodu. Staracie się bogactwo krajowe pomnożyć, dobry byt wszystkich rozszerzyć, warunki materyalnego życia ulatwić i pobyt wszystkim na téj ziemi uprzyjemnić. Ale cóż tworzy bogactwa jeśli nie myśl kierujaca praca? Cóż toruje nowe drogi i daje odkryć nowe skarby, jeżeli nie pochodnia nauki? Praca, któréj myśl nie zapłodniła, jest jałową, jest nadaremną meka, wiecznie w jedném i tém samém kółku się powtarzającą, postępu nie znającą. Pchniejcie oświate w massy narodu, a stworzycie nieskończone skarby bogactw, potegi, wyższości, sławy tego narodu. czasem są tacy, co upatrują wielkie niebezpieczeństwa dla społecznego porządku w rozszerzaniu oświaty, i którzy mniemaja, że zamiast ułatwiać przystep do niej, owszem ścieśniać go należy, bo omyleni pozorami różnych wypadków w oświeceńszych krajach na zachodzie, tego sa przekonania, iż oświata jest niebezpiecznym pierwiastkiem, społeczeństwu zagrażającym, na podobieństwo niektórych gazów w chemii, które w ciemności muszą być trzymane, bo promienie światła dziennego okropna w nich explozye zrządzają. wzmocnić swoje twierdzenie bliżej jeszcze leżącem porównaniem i w niebezpieczne wypadki obfitszém, przytaczają kopalnie wegli kamiennych, w których ciemność, zkądinad tak wielce stojąca na zawadzie, je-

dnak tak dobroczynna jest dla robotników, gdyż obfitsze światło w te otchłanie podziemne wniesione staje się przyczyną okropnych pożarów i wybuchów, które kopalnie niszczą, a pracujących o śmierć przyprawiaja. Przytaczają przykład sławnego chemika angielskiego Davy, który przez to stał się dobroczyńcą tego podziemnego państwa, błogosławionym go mieszkańców, iż przez wynalazek lampy, jego imię noszącej, potrafił światło, bez którego jednak zupełnie obejść się nie można, do najszczuplejszych granic doprowadzić, tak dalece, iż to minimum jego, oddając żądaną posługę, jednak już więcej szkodzić nie jest w stanie. Są tacy, którzy utrzymują, że taka lampa Davy'ego, lampa bezpieczeństwa zwana, tak szczupłe światło wydająca, nie tylko w podziemnych otchłaniach jest zbawienna, ale że i na powierzchni ziemi, w obecnych okolicznościach, nawet dla wielkich państw ma być lampą bezpieczeństwa, wystarczająca do potocznych zatrudnień narodu, że zatém oświate do jéj szczupłych rozmiarów sprowadzić należy, przynajmniej, że zamiast ułatwiać do niej przystęp, raczéj go o ile możności ścieśniać należy: to było ogromnym błędem, któryby się mścił później najzgubniejszemi nastepstwami!

Wprawdzie na Zachodzie w nowszych czasach zgubne zaburzenia powstały, które społecznemu porządkowi zupełném rozprzężeniem zagrażały. Mylnieby takowe jednak rozszerzonéj oświacie przypisywano. Jeżeli co w tych krajach społeczny porządek ugruntowało, to właśnie znacznie rozszerzona oświata. Przez to dała się sformować znaczna massa oporu, przeciwko licznym a nieoświeconym massom, które przyjemnościami cywilizacyi rozdraźnione, bez pracy i bez mozolnéj nauki do gotowego stołu oświeceńszych i zamożniejszych zasiąść zapragnęły, aby spożywać, czego nie nagotowały, zagarnąć dla siebie, co nie ich by-

ło. Wszędzie w tych poruszeniach nieoświecone massy najliczniej do walki występowały, już nie przeciwko rządom, ale przeciwko klassom oświeceńszym, zamożniejszym. Aby cudzego zapragnąć do tego żadnéj oświaty niepotrzeba, do tego najciemniejsza tłuszcza jest nierównie więcej zdolna, jak tego codzienne mamy przykłady; przeciwnie aby tego nie pragnać na to trzeba być oświeconym, bo za oświata ida środki wzbogacenia się bez cudzéj krzywdy, uczynienia pracy płodnie tylko uprzyjemnienia ale i uzacnienia życia; za oświata ida uezucia honoru, przyzwoitości, trzymania swych żądz w pewnych karbach; szanowania cudzych praw, idzie jakaś obyczajność, co wszystko ułatwia, moralność, i wielką jest pomocą prawdziwéj religii. To zaś razem wzięte jest spójnią towarzyskiego porządku, a nie pierwiastkiem one rozsadzającym.....

Nie oświata zbyt rozszerzona jest niebezpieczną dla porządku społecznego, ale zbyteczne zmateryalizowanie jej, skierowanie jej ku zbytecznemu łechtaniu Jeżeli na Zachodzie oświata ma w sozmysłowości. bie jakąś część trucizny przymieszanéj, to właśnie temu kierunkowi ku zbytecznie wyrafinowanej zmysłowości, temu wygórowanemu łaknieniu bezpośredniego pożytku przypisać to należy. Jeżeli nauki tylko dla materyalnego pożytku beda cenione, i tylko te z nich, które bezpośrednią, które namacalna korzyść przynosza; jeżeli myśl przedewszystkiém zaprzężona będzie do posług materyi, do posług materyalnego życia, zamiast co materya winna posługiwać myśli: w takim razie zwichnięty będzie kierunek narodowego życia, i do okazałego powierzchownością swoją owocu cywilizacyi wciśnie się nieznacznie niebezpieczny robak materyalizmu, który wnetrze jego toczyć będzie.

mimo to powstają apostołowie, którzy w materyalnym kierunku nauki głównie zbawienie narodu upatrują i od wszelkich innych stronić każą, które materyalnego pożytku bezpośredniego a przynajmniej spodziewanego nie przynoszą, ogłaszając je za bezużyteczne marzenia od czegoś lepszego człowieka odprowadzające. Są nawet tacy, którzy stojąc u steru spraw publicznych, temu apostolstwu potakiwają i rozszerzenie téj fałszywéj wiary chętnie widzą, niepomni, że w przyszłość nasiona wielkich niebezpieczeństw sieją.

Smiało śmiem twierdzić, że nie więcej do rozprzężenia społecznego porządku a nawet do upadku politycznego narodów się nie przyczynia, jak zmateryalizowanie życia. Materya jest tylko podstawa bytu narodów, a nie ich duszą. Życie ich jest to proces duchowy, którego przebieg na rozwinięciu myśli, uczucia i woli stoi; od tego prawdziwa wielkość narodu zawisła, tak dobrze jak każdego pojedyńczego człowieka. Cóż może ku temu więcej być pomocne jak rozszerzenie nauki? Nie jestże to najzgubniejsze zaślepienie uważać je za trucizne? Trucizna leży właśnie w matervalizmie. Wszelka materya jakkolwick przez władzę uorganizowana podlega rozkładowi, putrefakcyi. Ale żądze zmateryalizowane maja jeszcze to do siebie, że w ciągłej z sobą zostają walce, bo jedna drugiéj zawadza, podobnie jak jedna materya drugiéj jest w drodze. Szarpią one korzyści między siebie, ale najczęściej z wzajemnym tylko uszczerbkiem; gdy tymczasem skarby duchowe téj są natury, iż wszyscy z nich do woli czerpać mogą, a ich nigdy nie ubywa i nikomu się przez to krzywda nie dzieje. Porządek społeczny na materyalizmie głównie zbudowany, jest to właściwie porządek na nieporządku żądz oparty, który tylko do czasu zewnetrzna obręcza opasany ostać się może, ale zawsze zaród upadku w sobie nosi. Materyalizm oświecony, wyrafinowany pie

uratuje go, ale i owszem prędzéj go ku zgubie popehnie: bo obudza w massach żądze, których zaspokoić nikt nie jest w stanie, i które prędzéj czy później kończyć się muszą wulkanicznym wybuchem.

Przeciwko temu nie ma skuteczniejszego lekarstwa, jak kierunek idealny, a do tego właściwie służa nauki. Nauki otwierają narodom najświctniejszy zawód siegający w nieskończoność. Przez nauki wstepuje w życie narodów pierwiastek dopiéro prawdziwie wielkiego rozwiniecia. Myśl. mająca przeznaczenie być łacznikiem materyalnego i idealnego świata, w rozwoju swoim nietamowana, i owszem ku najwyższym przedmiotom skierowana, stanowi prawdziwa wielkość narodów. Na zewnatrz podnosi ich sławe, znaczenie i zabezpiecza ich potege; wewnątrz kojarzy umysły, uspokaja niesforne żądze, otwierając im szlachetniejsze szranki, gdzie nie potrzebują jedne drugim materyalnych korzyści wydzierać, mogąc się bez niczyjej krzywdy najwspanialszych majątków duchowych dobijać. Młodzież mianowicie z natury swojéj dażeniem nieograniczoném porywana, w skutku sił żywotnych jakie każde początkujące życie rozpierają, potrzebuje mieć otwarte pole do zapedów swoich. Dla tego nie ma nie szlachetniejszego dla niej, dobroczynniejszego, a dla kraju pożyteczniejszego, jak nauka. Jest to zawód sam z siebie wspaniały, w którym wszystkie siły młodocianego wieku w najzbawienniejszy sposób zajęte i na podniesienie kraju obrócone być moga. Obudzenie ducha naukowego w młodzieży jest owszem najskuteczniejszém lekarstwem na wszystkie burzliwości młodocianego wieku. Dla tego nie utrudzać młodzieży przystępu do nauk, ale owszem wszelkiemi sposobami ułatwiać go należy, nie tylko w interesie saméj młodzieży, ale i w interesie dobra publicznego. Młodsze generacye po starszych następują: z nich wysnuwa się watek narodowego życia;

z nich rekrutuje się wojsko, służba publiczna świecka i duchowna, i wszystkie prywatne zawody. Jeżeli w jej łonie nie złożycie nasion czegoś wyższego; czegoś szlachetniejszego, coby je porywało i ku wysokim celom kierowało, jakże chcecie je od zboczeń zabezpieczyć? Pojda marnować siły i zdrowie w materyalizmie coraz bardzićj wyrafinowanym, co się teraz oświeconym nazywa; staną się ztąd igraszką żądz niesfornych niczém zaspokoić się nie dających, aby być klinami, które kiedyś rozsadza porządek społe-Jakiż to obrót życie narodowe przy takich pierwiastkach w przyzwoitości weżmie! Co za ogromny upadek dla takiego narodu pod każdym wzgledem! Ile sił zmarnowanych strat niepowetowanych, talentów, któreby się były rozwineły, żywcem zakopanych, gdy tymczasem massy od dołu nieoświecone coraz wyżej z pretensyami swojemi sięgają!

Wyższe mianowicie zakłady naukowe dla każdego narodu są niezmiernie ważne. Tymczasem są tacy, którzy właśnie w nich największe niebezpieczeństwo dla porządku publicznego upatrują. Jakże to jest mylne i pozorami się łudzące zdanie! Wyższe zakłady naukowe są dopiéro prawdziwemi świątyniami nauki, gdy niższe szkoły są tylko przygotowaniami do nich. Sa to ogniska, na których sie utrzymuje świety ogień życia duchowego, życia szlachetniejszego. niekrępowana jeszcze widokami i trudnemi warunkami materyalnemi praktycznych zawodów, z wyższemi dażeniami tak łatwo pogodzić się niedających, zwykle czulsza jest na wszystko, co szlachetne, co doskonalsze, co wyższe. Gdy po skończonych latach przygotowania naukowego wstępuje do służby publicznej, lub udaje się do różnych zawodów życia praktycznego, przynosi obok usposobienia umysłowego, zwykle i nieocenione skarby serca, ho bezinteresowności, honoru, żywszéj miłości dobra ogólnego, dążenia do doskona-

łości, delikatniejsze uczucia sprawiedliwości i godności urzędu, zgoła wyższe jakieś namaszczenie, które - jest naturalnym skutkiem dłuższego pobytu w idealnéi sferze wyższych nauk i szukania umysłowych korzyści. Przez taki ciągły napływ szlachetnych pierwiastków do życia publicznego i prywatnego, jakiś inny i coraz lepszy duch wszystko ogarnia; narody podńoszą się na coraz wyższy stopień; zdolność wszędzie bierze przewagę i toruje sobie drogę. Wszystkie sprężyny działania publicznego i prywatnego, dłuższém funkcyonowaniem łatwo się zużywające, na nowo przez taki dodatek je naprežajacy, odzyskuja swoje elastyczność. Tworzy się jakieś poszanowanie dla opinii, dla uczciwości, które i słabszych w karbach utrzymuje. Urzedy przez tych, co je zajmują, nie są więcéj uważane jako patenty do zdzierstwa i do zbogacenia się wszelkiemi drogami, lecz jako wyższego rzędu missya, w interesie dobra publicznego, w interesie chwały, potegi i szczęścia narodu, jako też panujacego, im powierzona. Rząd zyskuje coraz zdolniejsze i uczeiwsze organa swojéj woli, i nie jest na to narażony, iżby jego najdobroczynniejsze zamiary raz wraz przez chciwość i nierzetelność tych, co je mają wykonywać, niweczone były, -- co sprawia, że staje się słabym we wszystkiem, co do dobrego zmierza, i zostaje mu tylko moc gniecenia, która jednak sama jedna, nie może wyłącznego środka rządzenia stanowić, bo w takiej wyłączności nikogo nie przyciąga, tylko odpycha. Urzędy zyskują powagę i uszanowanie, z którego wyradza się innego rodzaju posłuszeństwo, jak mogace sie otrzymać przez zewnętrzny przy-Rząd i panujący zyskują miłość poddanych, która nawet, niechętnych podbija, gdy widzą wszędzie dobroczynne skutki i czyste zamiary. To stanowi, że naród zrasta się coraz bardziej w jedność, i nie jest przedzielony od głowy swojej, od panującego przez zastepy tych, co w tém mają swój interes osobisty, aby podżegać monarche przeciwko poddanym, iżby nigdy szczerego zbliżenia obopólnego nie było, i różnym nadużyciom otwarta pozostała droga.

Nadużyć wprawdzie żaden rząd wytępić nie jest w stanie; idzie tu tylko o sprowadzenie onych do możliwego minimum, idzie tu tylko o poskromienie tego cynizmu, który pod zasłoną siły gniotącej, z wszelkiego wstydu się wyzuwa, i z pogardą opinii, ze stronami, o załatwieniu interesów do obowiazków służby publicznéj należących, przychodzącemi frymarczy. dne zakazy, żadne zagrożone kary, tego nie poskro-Złe coraz więcej się szerzyć, a z rozszerzeniem coraz bardziej wzmagać się będzie, ośmielone przykładem. A gdy się w większości ujrzy, zawrze z soba przymierze odczepne i zaczepne, i tak silnie za ręce się trzymać, tak zręcznie wzajemnie pokrywać się będzie, że żaden rząd tego rozbić nie potrafi. To złe tylko duchowemi środkami poskromić można, a główniejszym z nich jest wysokie wykształcenie młodzieży we wszystkich zakładach naukowych, do których przystęp nie tylko niepowinien być ścieśniany, ale i owszem jak najbardzići ułatwiany, iżby uzyskać massę ludzi naukowo wysoko wykształconych; inaczej to nie wpłynie na podniesienie ducha szlache, tňości, nie da wyższego kierunku publicznym i brywatnym zawodom życia. Wysokie tylko wykszałcenie może się przyczynić do wprowadzenia w służbę publiczną wyższych zdolności i do podniesienia jéj powagi moralnéj. Obok tego w massie narodu nie nie jest zdolniejsze do wytępienia pierwiastków anarchicznych. Przymus konsekwencyi, jaki głębsza myśl na ludzi z nią oswojonych wywiera, jest o wiele silniejszy jak wszelki inny zewnętrzny przymus, trzymający w karbach tych, którym oświata w wyższym stylu jest obca. Zgoła nie tak nie zaspokaja

niesfornych namiętności, nie tak dobroczynnie na dobro publiczne i prywatne nie wpływa, i do wszelakiego rodzaju skarbów klucza w rękę nie podaje, jak wyprowadzenie ducha w idealną sferę nauk i panowanie nad materya za pomoca onych. Przeznaczeniem materyi jest być przeniknioną, odgadnioną przez ducha, być przeniesioną w świat idealny, być narzędziem a nie celem myśli. Zmateryalizowanie oświaty, podług którego materyalne i bezpośrednie użytki, wyrafinowany coraz bardziej byt materyalny człowieka, ma być ostatecznym jej celem, jednym może ułatwi i uprzyjemni, ale drugim utrudni i pokwasi exystencye, bo zbyt gwaltownie i w nierównie większym stosunku żądze dotad śpiące budzi, aniżeli możność środków zaspokojenia ich siega. W materyalnych potrzebach człowiek, jeżeli chce być mniej nieszczęśliwym ograniczać się powinien, a zaspokojenia tego głodu i pragnienia, które go dręczą, należy mu szukać w idealnéj sferze, do któréj nauka, sztuka, moralność, religia należą, bo żadna zmysłowość zaspokoić ich nie jest w stanie. Jakeśmy widzieli, materyalność w swoich środkach jest ograniczona, te się prędko wyczerpuja, jeden przed drugim je chwyta, mocniejszy słabszego odpycha, obudziwszy w nim wprzód swoim przykładem żądze posiadania, aby mu sprawić mekę Tantala. Przeciwnie skarby idealnego świata są nieskoń-. czone: nigdy się nie wyczerpia; owszem im wiecej i przez większą liczbę ludzi są czerpane, tém więcej się mnożą. Nadto łagodzą żądze niesforne, walke ich uśmierzają i odnosząc je od sporu, szlachetniejszy im kierunek nadaja.

Nie ułatwienie młodzieży przystępu do wyższych nauk niebezpieczeństwem zagraża, ale zmateryalizowana oświata, która jednak wszędzie taki kredyt znajduje; owszem najgłówniejszém lekarstwem na uśmierzenie tego wulkanu, jaki materyalizm nieznacznie pod naszemi nogami gotuje, są właśnie nie niższe, ale wyższe zakłady naukowe, najliczniej przez młodzież uczęszczanc. Nie tylko one dla kraju mnostwo zdolności z letargu wywołają, ale prócz tego mnożyć będą podpory rozumnego porządku rzeczy; przytém zaś, coby nie było rozumném nie ma też potrzeby obstawać na zawsze.

Dla tego nie można dosyć błogosławić i podziwiać madrości najjaśniejszego cesarza Alexandra II., który wstępując na tron rossyjski rozszerzenie nauk i przemysłu za jeden z głównych celów swcgo panowania ogłosił. Od tego panowania zacznie się cpoka nowéj wielkości Rossyi, gdy potęgi duchowe w tak wielkim narodzie utkwione, zamiast być w odrętwicniu zmarnowane, do przyzwoitego i pełnego rozwoju przyjdą. Pod tym względem wielka przyszłość Rossyę czeka. Ponieważ naród duchowym jest organizmem, więc też sprawy ducha na czele wszystkich spraw stać muszą, a między temi nauki niepoślednie miejsce trzymają.

# 4. Nauki nie mogą się obejść bez centralnéj nauki, którą jest filozofia.

Jeżeli jednak nauki mają kwitnąć, nie należy ich do bezpośrednich użytków ograniczać. Wprawdzie niemałe materyalne korzyści z ich uprawy wynikają, ale nie tylko te są wyłącznym ich celem: mają one prócz tego własne swoje cele z natury umysłowej wynikające, i potrzebują swobodnego rozwoju. Tak jest, nauki do najważniejszych spraw każdego narodu należą. Każda z nich uprawia pole sobie właściwe. Ale ponieważ prawo jedności wszędzie obowiązuje i przez całe uniwersum idzie, odbijają się we wszystkich szczegółach stworzenia, więc też to prawo nie może być obce i idealnéj krainie myśli. Jakoż każda nauka

sama w sobie mniéj więcej jest jego obrazem. Lecz wszystkie razem wzięte nie stanowiłyby dla tego jedności, i leżałyby obok siebie obojętnie, jako ułamki idealne, niemające nic z sobą wspólnego. Dla tego rozum z natury swojej wszystko w jedność wiażacy. domaga się koniecznie nauki centralnéj, do którejby wszystkie pojedyńcze nauki grawitowały jak planety do sionca. Taka nauka centralna jest filozofia, nauka nauk. Jest ona nieodzowną potrzebą duchowego organizmu, i jakkolwiek ci, co uroku całości wiedzenia nie są w stanie ogarnąć, na nie krzyczą, za niepotrzebną ją uznają, bo bezpośredniego użytku w niej nie widzą, to jednak umysł ludzki ciągle jéj szuka i nad uzupełnieniem jéj pracuje. Umysł ludzki wprawdzie za szczegółami się ugania, one jego ciekawość najbardziej budzą. Ale jeżeli nie więcej nie ma podanego, tylko szczególy, dręczy go uczucie jakby tonącego, bo ginie sam dla siebie. Dla tego wspina sie na jakieś wzgórze, aby sie wydobyć z fal go zale--wających. Tak podróżny udaje się na wyższe wzgórza, aby szczegóły swojéj drogi, tak te, które już przebieżał, jak i te, które ma przebiegać, w całość ogarnął. Tak przybywszy do jakiego wielkiego miasta, na próżno będzie po jego ulicach chodził i po szczegółach jego błądził, nie pozna go, póki go krokami swojemi nie opasze i na jaka wysoka wieżę się nie uda, i ztamtad dopiéro wszystkiego w całość nie obejmie. geografia nie kontentuje się przerzynaniem powierzchni ziemi we wszystkich kierunkach, póki myślą nie opasze całéj kuli ziemskiej, i nie ujmie jej jakhy jabłko w rękę, którém myśl może igrać jakby piłka i na wszystkie strony je obracać. Tak astronom nie przestaje na tém, že całość ziemi dla wyobrażenia zdobyta, lecz wychyla się z niej, wznosi swój wzrok w hezdenne przestwory wszechświata, i rozpina swój umysł, aby wystarczył do objęcia saméj nieskończoności w ca' łość. Lecz tu ten sam, co rozwikłał nięskończoną platanine ruchów niebieskich, ten sam, co odgadł prawa światów nadziemskich i jako posłannik wszechwiedzy przed niemi idacy naprzód ich przybycie na gościńcach przestworów niebieskich zapowiada, - ten sam, co pochwycił uciekające komety,— ten sam, którego widzeniu jak się zdaje nie ujść nie może; ten sam. mówie, skoro się do tego zabiera, aby świat w całość zamknąć, macić się zaczyna, gdy się zdaje, że świat absolutną sprzecznością jest opasany, dwoma koniecznościami, z których jedna drugą znosi, bo tak dobrze utrzymywać można, że świat ma granice, jak że nie ma granic. Gdy się myśl odbije od państwa nieskończonej wielkości w przeciwną strone małości, idac od najwiekszéj całości do najmniejszej, któraby sie już daléj podzielić nie dała, by z téj strony dotrzeć do pierwiastków, do granic istnienia, i tu zastępuje myśli nowa przepaść sprzeczności, gdyż materya z jednéj strony daje się dzielić bez końca, z drugiéj strony musza być granice tego podziału. wiek się mąci temi sprzecznościami, a nie mogąc rozwiniecia téj zagadki i tylu innych jeszcze u żadnéj nauki znaleźć, zaczyna na ten domysł wpadać, że podobnie jak w astronomii chcac na ciała niebieskie patrzeć, trzeba nature narzędzi znać dokładnie, aby je można było rektyfikować i błędu się ustrzedz; tak też godziłoby się cudowną generalną lunete, myśla zwana, bez któréj żadna nauka i nikt zgoła obejść się nie może, bo wszyscy przez nię patrzeć musimy, dokładnie rozebrać, jéj skład poznać, a wówczas dopiéro byłaby nadzieja sprostowania różnych zboczeń. Takie żądanie nie tylko astronomia gotowa popierać, ale po kolei wszystkie nauki, gdy się do ostatecznych swoich częścią zasad, częścią celów posuwają. więc okazuje się potrzeba ogólnéj nauki, w którejby się wszystkie nerwy pojedyńczych nauk zbiegały, i

z któréjby się nawzajem na wszystkie ciemue i sprzecznościami najeżone okolice wiedzenia światło rozchodziło. Taka nauka jest właśnie filozofia. Jest to sztuka kierowania owa ogólna luneta myśli, przez która wszyscy nie tylko w siebie i na świat, ale i po za świat patrzymy. Jest to klucz generalny, za pomoca którego odmykają się tajemnice, o ile je człowiekowi odmykać jest dozwolone. Jest ona konieczném wymaganiem umysłowego ruchu. Dla tego odkad się życie narodów do tego stopnia kultury podniosło, iż nauki im sie potrzebne stały, niezadługo i filozofia sie zjawiła, i wiecznie zjawiać się będzie, bo jest ich dopelnieniem. Pomimo to nie jest ona ani gotowa, ani tak łatwa do zbudowania. Ma ona swój rozwój jak każda inna nauka, z tém wszakże, iż jest nierównie zawilszy, bo też jej zadanie, że kolosalne, o tyle trudniejsze. Kto po rozwiązanie najwyższych zagadnień wiedzenia sięga, jest zupełnie w położeniu tego, co przedsiewział dostać sie na szczyt najwyższej góry. Wszyscy za nim udać się nie potrafia, nawet stracą go Dla tego on chociaż sie na szczyt chociaż nie najwyższy, ale mniej więcej wysoki, dostanie, i chociaż każdy krok swej podróży najdokładniej opisuje, ciemnym i niezrozumiałym dla najwiekszéj liczby czytelników zostaje. I matematyka, zwłaszcza w częściach swoich do innych nauk stosowanych, jest w podobném położeniu. Lecz te ma wielką korzyść nad filozofia, w stosunku do publiczności, że chociaż droga jéj dowodzeń nie każdemu jest przystępna, jednak rezultaty otrzymane są tego rodzaju, iż na użytek publiczny mogą być oddane, jak np. wypadki rachub astronomicznych. Te mają zupełnie postać prawd objawionych, które u najwiekszéj liczby przechodza możność ich pojęcia, a jednak do codziennego niemal użytku, jak w kalendarzach, służą. Nawet w nierównie bliżej nas leżących przedmiotach, jak w mechanice, co powiem w rzemiosłach, ileż to rzeczy jest, których zrobić nie potrafimy i nawet najmniejszego nie mamy wyohrażenia jak się robią, a jednak je z wielkim pożytkiem używamy, przyjmując je jako re-

zultaty pracy ludzi fachowych.

Z takiém samém żądaniem zapewnie niejeden przychodzi do filozofii i nie majac checi zapuszczania sie w kręty labirynt jej dowodzeń, każe sobie podawać ostatnie wypadki tych badań, a gdy z podanych nie jest w stanie żadnego użytku zrobić, ogłasza filozofie za czcza nauke do niczego nieprowadzącą. Ale rezultaty filozofii sa tak ściśle połączone z droga, która do nich prowadzi, iż jedno od drugiego odłączone być nie może. Rezultat bez dowodzenia jest czczą myśla w powietrzu zawieszona, w mgle ciemnéj zanurzoną i na wszystkie niepewności fałszywego tłómaczenia, przekręcania, opacznego zrozumienia, oraz zupełnego niezrozumienia wystawioną. Zadaniem filozofii jest rozwój myśli i jéj stosunek do świata matervalnego i duchowego, oraz do Tego, który jest wyższym nad to wszystko. Cały interes jest właśnie w tym rozwoju, bo w tém jest klucz do wszystkiego. Nie majac klucza, albo nie umiejąc nim władać, jakże chcieć korzystać, a nawet tylko przystapić do ogladania zamknietych skarbów, kiedy te skarby w tak wielkiej części właśnie w sposobie dochodzenia do nich leża? W filozofii nie ma ratunku, tvlko kto chce koniec uchwycić, ten musi i początek i środek mieć w swojej mocy. Ten musi osobiście te podróż po obszarach myśli odbyć i własnemi krokami jéj krete i strome drogi za takiemi przewodnikami, co ją już dobrze znają przebiedz; wówczas dopiéro prawdziwa korzyść odniesie. Wówczas dopiéro nauczy się używać owéj cudownéj lunety myśli, a gdy przez nie zacznie na świat patrzeć, wszystko mu się dopiéro w inszém i prawdziwszém świetle o-

każe. Zda mu się jak gdyby zasłona z oczu spadła. A gdy z dolin codziennego, zwyczajnego życia i jego omamień wydobędzie się na szczyt najwyższej nauki. zyszcze szeroki pogląd i w górę i w głębię i na płaszczyzny i na wznoszące się nad niemi mniejsze i wieksze wzgórza. Teraz dopiéro wszystko według prawdziwej wartości ocenić potrafi. Złudzenia opadna, zdrożne namietności ostygna i cnocie zawadzać przestana, umysł z wiezów ograniczoności uwolniony swobodnie nad wszystkiém unosić się i panować bodzie. Wielkość stworzenia wyraźniej stanie przed oczyma. Uczucie rozszerzy się do nieskończoności, a rozum i serce, w jedném uniesieniu do Stwórcy połączone, dadza skosztować téj najwyższéj rozkoszy, która osładza ezłowiekowi niedole doczesnego bytu i staje sie mu rekojmią przyszłości. Takie są rezultaty prawdziwej filozofii, ale że nie są materyalne, więc nikomu w reke pojedyńczo podać się nie dadzą, ani zewnetrznie przypiać. Podnosza one całe życie; ale nie jak machiny dźwigające nas bez naszego przyczynienia się, lecz jako silne pobudki, do nieustannéj pracy nad soba, umyslowéj i moralnéj, która przez głebsza znajomość człowieka ułatwiają i właściwy kierunek jej nadają. Takie rezultaty nie mogą się dla tego nazwać niczém, że się dopiéro wyższém życiem tak moralném jak umysłowém, bystrzejszém i porządniejszém myśleniem objawiają, co bez własnego przyczynienia się ze strony każdego zwolennika nastapić nie może. Filozofia dla niejednego z tego powodu wyda się czasem marzeniem, żadnego pożytku nieprzynoszącem, że się w końcu zamienia w sztuke najwyższego rzedu, bo w sztuke życia na najrozleglejsza i najszczytniejsza skale, która wszystko chce mieć urzeczywistnione, co dla człowieka jest drogiego, chwalebnego, madrego, świętego. Flozofia może, podać tylko ideał takiego życia, ale właśnie Dum. Goluch. T. II.

dla tego, że to ma się stać życiem, wykonanie musi.

być każdemu zostawione.

Na to można powiedzieć, że religia wystarcza i filozofie czyni niepotrzebną. W rzeczy saméj religia te ma wyższość nad filozofią, że każdego może i musi być udziałem, i że dla każdego jest przystępuą, bo zwiazek człowieka z Bogiem niezbędną jest jego potrzeba. Lecz odkad myśl, wymknawszy się z wiarv. na swój rachunek świat przetrząsać zaczęła; odkad w skutku tego tyle wspaniałych nauk utworzyła, które jednak sa tylko ułamkami kolosalnéj budowy umysłowej uzupełnienia wymagającej; odkąd to rozwinięcie myśli wprowadziło watpliwość za sobą: ta watpliwość prawem konieczności umysłowej popchnęła głowy myślące do szukania nauki; któraby z tym weżem lernejskim walke toczyła. Wiara go nie pokona, bo go nie dosięgnie; nauki szczegółowe także nie, bo go potajemnie podsycają, gdyż są myślących głów utworem; a że pewność głównie na dowodach opierają, przez to mnóstwu powatpiewań re-Aby téj walki uniknać, trzebaby się myke podaja. ślenia i jego owoców t. j. nauk się wyrzec, co jest rzeczą niepodobną, bo sie bez nich obejść nie można. Zostawić watpliwości przy sterze także nie można, ponieważ pustoszy wszystkie prowincye umysłowe. Nie pozostaje więc, jak zostawić ją w zapasach z filozofią, która jedynie może mieć broń ku temu. Powiadają, że filozofia watpliwości zrodziła, i że ona to wiarę obala; dla tego wystrzegać się jéj należy, jakby jakiéj umysłowéj zarazy. Jest to wielki błąd. Nie filozofia dała początek watpliwości, ale owszem filozofia jest nieodzowne lekarstwo na nie. dzenie watpliwości składa się każdy myślący człowiek i wszystkie niemal nauki bezpośrednio lub przynajmniéj pośrednio.

Ztad wynika, że filozofia jest potrzebą mniej wię-

céj każdego myślącego człowicka; pomimo to nie jest to nauka ani przystępna, ani łatwa, nie tylko już dla tego, że zadanie nader jest trudne do rozwiązania dla ogromu swojego, ale i dla tego, że ta nauka nie jest do tego stopnia gotowa, iżby jéj rachunki mogły być zupełnie zamknięte. Podlega ona różnym wstrząśnięciom i przeobrażeniom, w miarę jak nowe geniusze powstają, które niedostateczność dotychczasowych poglądów wyświecają, i pewniejsze choć zawilsze drogi prowadzące do prawdy odkrywają.

## 5. Co potrzeba do zrozumienia filozofii.

Kto chee za nimi w te droge sie udać, musi jak każdy inny podróżny niejakie przygotowania do téj podróży zrobić i coś z sobą wziąć na drogę. Otoż piérwszym warunkiem do zrozumienia czegoś, jest usilne pragnienie tego zrozumienia. Wola jest siłą poruszającą wszystko w człowieku; ona też w myśl wcielić się musi, inaczéj bez jéj przyczynienia nie w nie z zewnątrz włożyć niepodobna, ani do myślenia przymusić. Ztad wynika, że do téj podróży niezbednie potrzebne jest pragnienie filozofii, zamiłowanie w badaniach filozoficznych. To jednak nie jest udziałem każdego. Serce ludzkie nie jest-to pole odłogiem leżące, na którémby nie nie było zasiane. Owszem zajete ono jest przez różne dażności. Wola każdego człowieka uwięziona jest w jakimś zawodzie, badź dobrowolnie obranym, bądź przez oko-Tego zawodu do naliczności mu narzuconym. széj nauki nagiać nie tak łatwo. Prócz tego wiele na tém zależy, w czém kto ma swoje upodobanie. Życie pełne jest illuzyj, próżności, że tak powiem, dziecinnych łakoci i zabawek, za któremi się ludzie namiętnie uganiają, a które ich duszę całkiem na-

pełniaja. A przed ich oczami snuje się fantasmagorya codziennych fraszek ulicznego gwaru; która ich bawi. Zachody, potrzeby towarzyskiego życia, i z nićm połaczone słodycze, zahawy, zupełnie ich pochłania-Dodajmy jeszcze ujemną stronę: troski, zmartwienia, cierpienia, zabiegi, aby sobie byt zapewnić, i nadzwyczajne wysilenia, aby się przez świat przepchać; a łatwo się przekonać, że w takiém zagłuszeniu umysłu niepodobna, aby tak wielka, tak trudna nauka, tak daleko od codziennego rojenia, marzenia i trudzenia się początek biorąca, jaka jest filozofia. mogła znaleźć jakikolwiek przystęp. Jej mowa wiecznie będzie niezrozumiałą, a jéj przedsięwzięcie, jako najmniejszéj styczności z tém nie mające, co najwieksza liczbe ludzi obchodzi, i jako w niczém do osiągnięcia ich celów niepomocne, niedosyć że niezrozumiałém, ale co wieksza niedorzeczném zdawać im sie musi. Nie idzie też o to, aby się nią zajmowali, boby to było napróżno; dosyćby było, aby przynajmniéj zrozumieli, dla czego nic z niéj nie rozumieją i rozumieć nie moga.

Ci jednak, którychby jarmark codzieúnego życia zupełnie nie zaspokoił, i którzyby znużeni czczością tego, do czego świat wielką wagę przywiązuje, pragneli zaczerpnąć u lepszego źródła zaspokojenia, i w tym celu o filozofii pomyśleli, ci, mówię, musieliby jednak wprzód powymiatać z duszy swojéj wszystkie te fraszki i śmiecie, jakiemi zwykle jest zasypana; musieliby wprzód oczyścić swój umysł z tego wszystkiego, co leżąc w nim jako balast ciężki, na dół go ciągnie, i do wszelkiego wyższego polotu niezdolnym go czyni. Wówczas dopiero poczatkowa tesknota, przeczuwająca coś lepszego, zamieni się w silne pragnienie wyższych prawd, a to dopiero ułatwi

jéj w przyszłości ich zrozumienie.

Lecz nie na tém koniec: praguienie filozofii, cic-

kawość do niej, nie wystarczą jeszcze, aby ją zrozumieć. Każda nauka, co większa każde rzemiosło, każda najprostsza robota, potrzebuje pewnéj wprawy, ażeby mogła być dokładnie wykonaną. Wszelka wprawa nahywa się tylko przez długie ćwiczenie. Cwiczenie zaś polega nie tylko na poczatkowém zrozumieniu, co robić lub w myśli wykonać wypada, ale na częstém powtarzaniu tego, co się raz pojęło; inaczéj potok innych uczuć, myśli, wrażeń, który nieustannie przez nasz umysł płynie, spłócze je i śladu nie zostawi. Cwiczenie wymaga czasu, bo ono niczém nie jest, tylko owocem czasu, bedac tak jak i on powtarzaniem. Jak drzewka sadzone tak i wvobrażenia, zwłaszcza też za granicą zwyczajnego sposobu myślenia leżące, potrzebują czasu, ażeby się zakorzeniły. Z razu słabe, niepewne, chwiejące się, potrzebują pielęgnowania, podpierania, podlewania, i zehwastów oczyszczania; inaczéj uschną i żadnego na przyszłość owocu nie dadzą. Jakiegoż to mozołu początkujący w muzyce dołożyć muszą, zanim są w stanie nóty czytać i brać dokładnie. To samo ma miejsce, gdy się uczymy języków. Ileż to powtarzań i ćwiczeń poprzedzać musi, zanim coś w pamięci uwięźnie. A przecież to rzecz o tyle łatwiejsza, że w muzyce instrument gotowy i tony gotowe, a branie ich zwłaszcza na fortepianie, nie jest znowu tak trudne do pojecia. W językach także grammatyka gotowa, słowa gotowe, idzie tylko o ich spamiętanie. Każda inna nauka podobnych ćwiczeń i powtarzań wymaga; inaczéj niepodobna w niej dalej postąpić. Wszelkie rzemiosło, a nawet najprostsza robota, chociaż jej czynność łatwa do pojęcia, wymaga wprawy, która tylko czestém powtarzaniem się nabywa. Jakże więc i w filozofii łudzić się można, żeby tam wszystko tak łatwo pójść mogło? I filozofia ma swoje elementarne wyobrażenia, swoje, że tak powiem,

abecadło. A zaraz to już jest zawiłe i trudne, ponieważ u każdego filozofa jest prawie odmienne. Jednak mniéj więcéj każdy z nich bliżéj określa, co pod jakim wyrazem rozumie. Ale trzeba to sobie dobrze w pamięć wbić, i ciągle w umyśle przytomne mieć; inaczéj to, co następuje, coraz ciemniejszém będzie. Tego inaczéj osiągnąć nie można, tylko przez ciągłe powtarzanie i ćwiczenie umysłu w tworzeniu i uży-

waniu tych pojęć.

Jasność myślenia polega głównie na dokładném rozróżnieniu jednego pojęcia od drugiego i na wybitném ich określeniu, oraz na uprzytomnieniu sobie tego wszystkiego, co w skład jakiego pojecia weszło, kiedy było tworzone. Z tak dokładnie rozróżnionemi pojęciami dopiéro z korzyścią mogą być przedsięwzięte dalsze operacye myślenia, odnoszenia jednych do drugich, łączenia ich w wieloraki sposób. Sztuka myślenia nic innego nie jest, tylko nieustanne z jednéj strony rozróżnianie, rozłączanie, naprzeciwko siebie stawianie, z drugiéj strony odnoszenie jednego do drugiego, porównywanie, łączenie, zgarnianie do jedności. Różnica i jedność są temi dwoma krańcami, między któremi umysł myśląc ciągle oscylluje. Ten ruch jednak u bardzo wielu rzadko regularnie się odbywa, zkąd powstają liczne niemoce myślenia. U największej liczby ludzi pojęcia nie mają stałych i pewnych granic, tylko jak ludy koczujące na najniższym stopniu cywilizacyi stojące, wałęsają się niesfornie po głowach, wpadając jedne i drugie w swoje posiadłości i dziwnie się z sobą mieszając. Z takiego przypadkowego zlewania i rozlewania się, któremu żadna naczelna myśl ze świadomością wyrażna celu nie przewodniczy, powstaje chaos, który zradza tylko nieczynne marzenie, jeżeli tylko wolno komu na marzeniu poprzestać; ale najzgubniejsze pociąga za sobą skutki, jeżeli z takim zamętem wypadnie do

działania przystapić. Przez rutynę jednak, t. j. przez często powtarzające się przybywanie niektórych przedmiotów na ich horyzont, wyrabiają się wprawdzie wyraziste u nich pojecia, ale stoja czestokroć obojetnie obok siebie, bo umysł zgubiwszy się w jakimś szczególe i uwięziszy w nim, nie ma dosyć energii. aby się ztamtąd wydobył, i to co poprzednio rozróżnił znowu do osiągniecia jakiegoś celu połączył. Ta niemoc daje się dopiéro w najzgubniejszy sposób czuć w praktyczném działaniu. Praktyczne działanie właśnie na tém stoi; ażeby z jednéj strony jak najdokładniej rozróżnie pojęcia o tych szczegółach, jakie do działania wchodzą, z drugiej strony znowu złączvć je w sposób najtrafniéj posługujący do osiągnięcia zamierzonego celu. Tacy ludzie albo wiecznie zápominają czegos, bo na wszystko uwagi nie mają, utopiwszy ją w tym albo w owym szczególe, lub uczuciu, lub namiętności; albo choćby 'pamiętali nie umieją sobie radzić napotkawszy jakie trudności, bo niezdolni są łączyć dane środki w takie kombinacye. za pomocą których te trudności pokonaćby się dały, pomimo że to w ich mocy leżało. Precyzya do najdrobniejszych szczegółów schodząca, i bystrość lotem błyskawicy wszystkie szczegóły przebiegająca, aby je w najtrafniejsze kombinacye zamierzonemu celowi odpowiednie połączyć, to są dwa ramiona jednéj nieskończenie daleko siegającej potegi, która wszędzie a mianowicie też w praktycznych zawodach cuda stwarza w zadumieńie wprawiające, i która zastosowanie swoje znajduje od najprostszego do najzawilszego działania, od zarządzającego gospodarstwem do zarządzającego krajem, od prostego rzemieśluika do najdoskonalszego mechanika i inżyniera. Cóż bardziej stanowi o losie narodów w pokoju i w wojnie, jeżeli nie ta potęga? od czego ich wielkość zależy, jeżeli nie od niej? co bardziej genialnego wodza odznacza,

jeżeli nie ona? co się bardziéj do najświetniejszych wynalazków przyczyniło, jeżeli nie ona? Jest to wyrób własny każdego człowieka, który mu się przez nikogo do głowy wsunąć nie da. On też najbardziéj stanowi o pozycyi, jaką kto w jakimkolwiek zawodzie zajmie. Przez ciągłą nad sobą pracę i kontrolę myśli można znacznie tę potęgę w sobie wydoskonálić, a wówczas ułatwiony będzie przystęp do wszystkich skarbów teoryi i praktyki. Do filozofii, jako do nauki największej samodzielności umysłu wymagającej,

jest ona niezbędnie potrzebna.

Im bardziéj przedmiot filozofii na samych aktach myślenia się opiera (bo jakkolwiek i świat zewnętrzny ją także zajmuje, to jednak wprzód w myśl zamieniony być musi), - tém bardzići zachodzi potrzeba, ażeby te akty myślenia ciągle były w wykonaniu, nie inaczéj jak w świecie fizycznym elektryczność w batervi galwanicznéj nieustannie się wydobywająca. Bo gdy ta gra myśli ustanie, gdy te akty, o których mowa, nie są wykonane, gdy znaczenie pojęć poprzednich jest zapomniane, albo z innemi zmieszane, gdy te pojecia nie sa ściśle rozróżniane, albo stosownie jedne do drugich odnoszone, gdy umysł roztargniony i marzeniami albo przesadami zwyczajnego sposobu myślenia zajęty, w takim stanie filozoficznym studyom z korzyścia oddawać się nie można: gdyż wówczas nic zrozumieć niepodobna, bo sam ich przedmiot, na czynnych aktach myśli się opierający, nie jest obecny. W innych naukach chociaż myśl tępieje, przedmiot przynajmniéj od niéj odrębny zostaje, na który się zapatrując po chwili myśl łatwiej wrót odżyć może. Ale w filozofii skoro myśl osłabnąwszy gaśnie, nie zgoła nie pozostaje i wszystko jest tak dobrze jak zmazane, tak, iż na nowo wszystko rozpoczynać trzeba. Co także tę pracę nadzwyczaj utrudza, to nieustający napływ wyobrażeń na

stanowisku zwyczajnego sposobu myślenia powziętych, które od dzieciństwa prawie z nami wzrosły, naj częściej fałszywych, oraz uczuć i affektów, że już przemilczę o powodziach namiętności wszystko niszczących, od położenia każdego z nas nieodłącznych, a głębokim badaniom wcale niepomocnych. Trzeba wielkiej siły nad sobą, ażeby się wyjąć ze zwyczajnych stosunków, roztargnień i trosków, i uciszywszy wrzawę codziennego życia w głowie i w sercu, udać się bez przesądów z całą oswobodzoną od innych zawad siłą w krainę myśli, gdzie lada szelest, lada obca myśl, lada przerwa zdolna jest popsuć jej delikatną tkaninę.

Aby dzieła jakiego filozofa zrozumieć, trzeba na jego stanowisku postawić się, jego oczami na świat patrzeć, jego niemal głowa myśleć, jego pojęciami wyłącznie się posługiwać, i tymczasem wszystko inne co jemu obce, ze swojego umysłu usunąć, zgoła ze wszystkiego się wyzuć. W końcu możemy na jego zdanie nie przystać, ale wskróś go przenikniemy, zupełnie go zrozumiemy, prędzej błąd odkryjemy, a w każdym razie się coś z niego nauczymy, bo nie ma systemu, któryby czegoś prawdziwego w sobie nie mieścił. To jest niemała i nader trudna praca, którą z każdym filozofem na nowo powtarzać potrzeba. Kto ją metodycznie przedsiębierze, wielkiej wprawy nabywa, tak, iż mu potém nie już nie jest trudnego. Ale nie każdy do takiego mozołu jest zdolny. że przynajmniej wie, dla czego jakiego dzieła nie rozumie; niechże przynajmniej wie, że kiedy każde inne zajęcie, aby do celu doprowadziło, warunków, przygotowań, ćwiczeń, wprawy potrzebuje,- tém bardziej największa nauka, od codziennych zabiegów i potocznego myślenia najbardziej odległa, jaka jest filozofia, nie może być bez wielkiego wysilenia pojęta, i zwyczajnemi środkami, może tylko znajomością zwyczajnego języka, zdobyta.

jeżeli nie ona? co się bardziej do najświetniejszych wynalazków przyczyniło, jeżeli nie ona? Jest to wyrób własny każdego człowieka, który mu się przez nikogo do głowy wsunąć nie da. On też najbardziej stanowi o pozycyi, jaką kto w jakimkolwiek zawodzie zajmie. Przez ciągłą nad sobą pracę i kontrolę myśli można znacznie tę potęgę w sobie wydoskonálić, a wówczas ułatwiony będzie przystęp do wszystkich skarbów teoryi i praktyki. Do filozofii, jako do nauki największej samodzielności umysłu wymagającej,

jest ona niezbędnie potrzebna.

Im bardziej przedmiot filozofii na samych aktach myślenia się opiera (bo jakkolwiek i świat zewnętrzny ją także zajmuje, to jednak wprzód w myśl zamieniony być musi), - tém bardziéj zachodzi potrzeba, ażeby te akty myślenia ciągle były w wykonaniu, nie inaczéj jak w świecie fizycznym elektryczność w bateryi galwanicznej nieustannie się wydobywająca. gdy ta gra myśli ustanie, gdy te akty, o których mowa, nie są wykonane, gdy znaczenie pojęć poprzednich jest zapomniane, albo z innemi zmieszane, gdy te pojecia nie są ściśle rozróżniane, albo stosownie jedne do drugich odnoszone, gdy umysł roztargniony i marzeniami albo przesądami zwyczajnego sposobu myślenia zajęty, - w takim stanie filozoficznym studyom z korzyścia oddawać się nie można: gdyż wówczas nic zrozumieć niepodobna, bo sam ich przedmiot, na czynnych aktach myśli się opierający, nie jest obecny. W innych naukach chociaż myśl tępieje, przedmiot przynajmniej od niej odrębny zostaje, na który się zapatrując po chwili myśl łatwiej na powrót odżyć może. Ale w filozofii skoro myśl osłabnawszy gaśnie, nie zgoła nie pozostaje i wszystko jest tak dobrze jak zmazane, tak, iż na nowo wszystko rozpoczynać trzeba. Co także te prace nadzwycaaj utrudza, to nieustający napływ wyobrażeń na

stanowisku zwyczajnego sposobu myślenia powziętych, które od dzieciństwa prawie z nami wzrosły, naj częściej fałszywych, oraz uczuć i affektów, że już przemilezę o powodziach namiętności wszystko niszczących, od położenia każdego z nas nicodłącznych, a głębokim badaniom wcale nicpomocnych. Trzeba wielkiej siły nad sobą, ażeby się wyjąć ze zwyczajnych stosunków, roztargnień i trosków, i uciszywszy wrzawę codziennego życia w głowie i w sercu, udać się bez przesądów z całą oswobodzoną od innych zawad siłą w krainę myśli, gdzie lada szelest, lada obca myśl, lada przerwa zdolna jest popsuć jej delikatną tkaninę.

Aby dzieła jakiego filozofa zrozumieć, trzeba na jego stanowisku postawić się, jego oczami na świat patrzeć, jego niemal głową myśleć, jego pojęciami wyłącznie się posługiwać, i tymczasem wszystko inne co jemu obce, ze swojego umysłu usunąć, zgoła ze wszystkiego się wyzuć. W końcu możemy na jego zdanie nie przystać, ale wskróż go przenikniemy. zupełnie go zrozumiemy, prędzej błąd odkryjemy, a w każdym razie się coś z niego nauczymy, bo nie ma systemu, któryby czegoś prawdziwego w sobie nie mieścił. To jest niemała i nader trudna praca, która z każdym filozofem na nowo powtarzać potrzeba. Kto ja metodycznie przedsiębierze, wielkiej wprawy nabywa, tak, iż mu potém nie już nie jest trudnego. Ale nie każdy do takiego mozołu jest zdoluy. że przynajmniej wie, dla czego jakiego dzieła nie rozumie; niechże przynajmniej wie, że kiedy kazde inne zajęcie, aby do celu doprowadziło, warunków, przygotowań, ćwiezeń, wprawy potrzebuje, -- tem bardziej największa namka, od codziennych zabiegów i potocznego myślenia najbardziej odległa, jaka jest filozofia, nie może być bez wielkiego wysilenia pojęta, i zwyczajnemi środkami, może tylao znajomością zwyczajnego języka, zdobyta.

DUM. GOLUCE. T. II

Jeżeli w jakim systemacie pewien pogląd jest przyjety, trzeba, chcąc ten systemat w dalszym rozwoju zrozumieć, ciągle ten pogląd mieć przed oczyma, i nigdy o nim nie zapominać; inaczej zginie klucz do niego. Tak np. filozofia natury wychodzi z tego fundamentalnego twierdzenia, że wszystko w naturze jest działaniem sił, i że działanie tylko przez ruch objawić sie może, wiec ruch jest pierwotnym i właściwym stanem. Jeżeli wiec gdzie jest spoczynek, i ciała zdają się martwe, bezwładne, jest to tylko albo pozorne, albo wzgledne, albo jest to skutek poprzedniego ruchu, i równoważenia się sił działających, które do utworzenia sie jakiego ciała wzajemnie się związały, lecz przy danych warunkach napowrót rozprzeżone być mogą, a wówczas ruch na jaw wyjdzie, jak to ma miejsce we wszystkich chemicznych działaniach. Jeżeli kto ten systemat w dalszém jego rozwinięciu chce zrozumieć, niepowinien na powrót na to stanowisko spadać, na którém zwykle poprzestają, z którego spoczynek, martwe leżenie przedmiotów, jako pierwiastkowy stan się przedstawia, a ruch jest przypadkowy, od jakiegoś zewnetrznego potrącenia pochodzący. Wówczas podstawą wszystkiego nie będzie działanie, ale byt martwy. A w takim razie nie będzie można pojąć dalszego twierdzenia téj filozofii: »że byt i myśl jest tożsamością«, i w jakiém to znaczeniu te tożsamość rozumieć należy, - co jednak żadnéj trudności nie podlega, skoro zważymy, że myśl jest także działaniem. Jeżeli więc wszelki byt w naturze jest działaniem, a myślenie także działaniem, jest więc stanowisko, z którego i jedno i drugie jako tożsamość się przedstawia. Daléj skoro jest wszystko działaniem, które podług pewnych prawideł musi się odbywać, a byt i myśl jest tożsamością, więc też i prawidła myśli muszą być prawidłami bytu,— i teraz łatwo pojać, dla czego

i w jakiém 10 znaczeniu Hegel wszystko na prawidła myślenia sprowadził, tak, iż mu nie, tylko same te prawidła pozostały; bez tego klucza żadnego sensu w tym systemacie znaleźcby nie można. Przeciwne jest stanowisko Herbarta. Temu byt rozpada się na nieskończone mnośtwo pojedyńczych bytów, od siebie niezawisłych; działania żadnego nie ma, ruchu nie ma, zmiany nie ma, organicznej jedności cały świat wiążącej nie ma; depiero myśl zdobywać się muai na różne sztuczne łamigłówki, jakim sposobem zdać sobie sprawę z różnych zjawisk, których bez jedności, bez związku, bez zmiany pojąć niepodobna i t. d.

Jeżeli coś jest kluczem jakiego systematu, to trzeba ten klucz ciągle przy sobie nosić, i nim znaczenie pojęć otwierać. O tém nieświadomi zupełnie zapominają, i chociaż im się klucze potrzebne w ręce daje, zwykle je gubią; a natomiast noszą się ze swojemi zwykłemi kluczykami gospodarstwa domowego, czyli od innych spraw życia codziennego, i mniemają, że sobie niemi tajemnice systematów filozoficznych odemkną. Jeżeli zaś te kluczyki się nie nadają, wówczas tym systematom nonsens do zrozumienia niepodobny zadają.

#### 6. Jak się proces zrozumienia w umyśle odbywa.

Aby wszystkie trudności początkującym w zgłębieniu filozofii na przeszkodzie stojące dobitniej wyjasnić, zastanówmy się nieco nad procesem zrozumienia, jak on się w naszym umyśle odbywa. Abyśmy coś zrozumieli, czego jeszcze nie rozumiemy, trzeba nasamprzód, jak to już wyżej gdzieś było powiedziane, abyśmy się tem interesowali, abyśmy to zrozumieć zapragnęli. Skoro to jest, reszta łatwiej nam przyjdzie. Następnie, ażebyśmy coś ciemnego zro-

zumieli, potrzebujemy to oprzeć o coś nam znanego, podciągnąć pod coś nam już znajomego. Wszelkie myślenie jest łączenie nowych myśli z zasobem utworzonych już w nas myśli. A nawet każdy nowy przedmiot choćby zewnętrzny, który poznajemy, musi być wcielonym w ogólna masse tego, co już posiadamy, i z nią jakimkolwiek sposobem związanym, inaczej jest dla nas stracony. Im większy zasób wiadomości, im większy zasób dobrze obrobionych myśli posiadamy, tém łatwiejsze jest i nabywanie i tworzenie nowych: bo wzajemnie jedne na drugie rzucaja światło, a zaostrzając ciągłą kulturą i coraz większém rozwinieciem myśl,— zrozumienie trudniejszych nawet rzeczy ułatwiają, bo jedna myśl drugą rodzi, horyzont się coraz więcej rozprzestrzenia i siły umyslowe rosna.

Filozofia nie mogła się zjawić, jak dopiéro wtenczas, gdy się okreg ludzkich wiadomości znacznie rozszerzył. Na naukach różnych umysł do dzielności się W skutku tego różne ważne kwestye mu zaprawił. sie do rozwiązania przedstawiały. W różnych więc naukach szukał zaspokojenia; gdy go nie znalazł, rzucił sie oddzielnym zupełnie od nich torem, i tym sposobem powstała filozofia. Ztad się okazuje, że do jej zrozumienia potrzeba znacznie już rozwinietego umysłu, wzbogaconego różnemi wiadomościami, ażeby dalsze myślenie częścią się miało odnosić do obfitego materyału, cześcią też zdolne było poczuć brak dozupełniający systematycznie cała budowe wiedzenia. Pragnienie téj całości, ta cheć ogarniecia wszystkich odnóg wiedzenia w jeden ogólny system, aby nim wszechświat opasać i w jedność związać, jak było źródłem, z którego filozofia wytrysneła, tak też największém jest ułatwieniem do zrozumienia jej. Tak wiec z próžna glowa i z próżném sercem trudno do filozofii przystępować. Pewny zasób wiadomości, pewien ka-

pitał umysłowy jest bez watpienia potrzebny; ale i to tylko z pewném ograniczeniem. Widzieliśmy, że nie wszystko co z sobą przynosimy do filozofii, jest przydatne. Jest tam prócz użytecznego ziarna mnóstwo plew, które wyłączyć trzeba. Nasz umysł w miarę jak się rozwija wszystko przejmuje. zsypka tak dobrze błędu jak i prawdy, tak dobrze fraszek jak i ważnych rzeczy. Filozofia ma dopiéro oczyszczać nasz umysł, ale nie może to nastapić bez pilnego i szczerego z naszéj strony przyłożenia się. Nadto filozofia sama w sobie nie przyszła jeszcze do takiéj stanowczéj pewności, iżby się sama nie chwiała, i przez różnych mędrców to w ten, to w znpełnie przeciwny sposób nie była wykładana, jakeśmy to widzieli. Tymczasem idzie o to, aby zrozumieć, czego każdy z nich chce, bo z czasem uczeń bedzie musiał być sedzia samodzielnym, wyrokującym między temi systematami.

Zwykle każda teorya zaczyna od czegos wszystkim oświeceńszym mniej wiecej znajomego, a tem samem łatwo zrozumiałego, bo moga to oprzeć o coś im wia-Ale w miare jak się dalej rozwija i jak znaczenie pojęć od zwykłych wyobrażeń odstępuje, albo całkiem nowe pojęcia, jakie się w obiegu pospolitym nie znajdują, na horyzont wchodzą, - rzecz się coraz więcej zaciemnia, wszystko się mąci, i w końcu nitka się zrywa, a uczeń w labiryncie stoi opuszczony, nie wiedząc gdzie iść. Niechże wiec od samego początku nitki jak najusilniej pilnuje; nitka zaś dla tego się urywa, że znaczenia pojęć, w miarę jak nowe oznaki jeszcze nieznane przybywają, albo całkiem nowe pojecia są tworzone, zbyt lekce są ważone, a je w umysł jak gwoździe tak długo należy wbijać, póki tam mocno nie beda osadzone. Na to nie ma innego środka, jak ten, który w każdéj innéj nauce jest używany, t. j. zaraz od samego początku częste powta-

rzanie tego, co się już zrozumiało, póki się nie nabędzie wprawy władania pojęciami, tak jak gdyby były naszą własnością; w dalszym zaś postępie ciągłe wracanie sie ku temu co poprzedzało, by nie stracić związku, który raz stracony czyni wszystko następne niezrozumiałem. Najważniejsza zaś rzecza jest, ażeby wszystkich pojęć, w miarę jak są wprowadzane, nie przyjmować biernie tylko i pobieżnie, kontentując się cząstkowém czegośkolwiek z nich zrozumieniem. lecz dotrzeć do gruntu, samemu wykonać, stworzyć swoją myślą te pojęcia: bo człowiek tylko to może dokładnie zrozumieć, co sam stworzył. Jeżeli zaś w tém przedsiewzieciu zajdzie jakaś trudność, jeżeli pozostanie coś ciemnego, alho jakaś sprzeczność stanie na poprzek, któréj sobie rozwiązać nie możemy; to i te trudność, te ciemność, te sprzeczność, trzeba sobie jak najwyraźniej przed sobą w myśli stawiać i ciagle te zagadke obracać, a z czasem i ten wezeł rozwiazanym zostanie. Nie tak nie ułatwia zrozumienia cudzych systematów, jak kiedy się silimy, o tych samych przedmiotach, które znakomici medrcy traktują, z własnych funduszów utworzyć sobie zdanie, i takowe porównywać z tém, co oni twierdza. To nam zapewnie da poznać nasze nieudolność, ograniczoność, nieraz nawet dziecinność naszych wyobrażeń; ale przez takie wysilenie do mówienia niemowleta ucza sie mówić, przez takie stawianie słabych i niepewnych kroków ucza sie chodzić. Przez proste zaś słuchanie cudzego mówienia, przez proste przypatrywanie się cudzemu chodzeniu mogą nabyć wyobrażenia o mowie i o chodzeniu, ale same nigdy ani mówić, ani chodzić nie beda. I myślenie jest akt czynny, który trzeba wykonać, inaczej cudze myśli na nie nam się nie przydadzą. To w filozofii jeszcze bardziej ma miejsce, jak gdziekolwiek indziej. Cudze myślenie jest tylko bodźcem, ażebyśmy własne myślenie obudzili. Przeniesionym być na cudzych barkach przez wszystkie trudności spekulacyi, bez własnego z naszej strony przyczynienia się, jest rzeczą niepodobną. Pomoc jest nam wprawdzie potrzebna, bez przewodnika obejść sie nie możemy; ale za tym przewodnikiem o własnych siłach iść trzeba. Piastowanie tam miejsca nie ma. Ustny wykład po cześci jest takiém piastowaniem: bo przez czeste powtarzanie trudniejszych rzeczy, i to w chwili kiedy nam najpotrzebniejsze, gdyż nam może to, co poprzedzało, z pamięci wyleciało; przez to pokazywanie jednego i tego samego przedmiotu z różnych stron, aby natrafić na te, z których on dla nas jest najprzystępniejszy; przez to podtrzymywanie i zaostrzanie naszéj uwagi różnemi środkami, cieniowaniem. ożywianiem mowy, porównaniami, licznemi przykładami, - przez te wszystkie zachody około naszego niemowlectwa umysłowego, wielce ułatwianem bywa zrozumienie trudnych nawet rzeczy. Ale nie wszyscy z téi pomocy mogą korzystać, zwłaszczą tam, gdzie publicznego wykładu: téj nauki nie ma i gdzie tylko z czytania książek czerpać ja należy. Tam tém większego i metodyczniejszego własnego myślenia potrzeba. tanie zwyczajne zbyt jest przelotne, ażeby w umyśle głębokie ślady zostawiło; trzeba je odbyć z piórem, każdy wyraz dokładnie rozważyć, trudniejsze rzeczy notować, porównywać, zawilszych pojęć w miarę jak sa w systemacie wykładane i opisywane, można słownik sobie ułożyć, aby gdy ich znaczenie później z pamięci wyjdzie lub się wyrazistość jego nieco zatrze, można było szybko, bez długiego szukania zrozumienie odzyskać. Pióro jest rylcem, który na tle umysłu naszego głębsze ślady zostawia, i niewidzialnym naszym myślom, a przez to trudniej się uchwycić dającym, pod pewnym względem wyrazistość zewnetrznych przedmiotów nadaje.

Obok tego, chcąe jaki systemat filozoficzny dobrze

zrozumieć, trzeba się nim dobrze przejąć. W tym celu wszedłszy raz na jego stanowisko, trzeba na tém stanowisku pozostać, i ciągle tylko z niego na świat się zapatrywać, a nie spadać nazad w zwyczajny pod wieloma wzgledami najcześciej błedny sposób myślenia, pełen przesądów. Tym sposobem wniknie się w ducha jego, pojmie się ważność najwyższych zagadnień, donosność ich rozwiązań; a jakkolwiek idzie się trop w trop za obcym przewodnikiem, myśli się jego myślami, to jednak nabywa się wielkiej bystrości i samodzielności myślenia, tak, iż się cały systemat na wylot przenika i że się jest zdolnym jego niedostateczności ocenić i jego sprzeczności wykryć. pójdzie usiłowanie albo samemu sobie te sprzeczności usunąć, albo też u kogo innego ich rozwinięcia szukać.

W takich początkowych studyach z razu wszystko nam będzie ciemne, a jakkolwiek w skutku naszéj aplikacyi tu i ówdzie zacznie się nam światło przebijać, to jednak w znaczeniu pojęć dla nas prawie nowych, alho od zwyczajnych wyobrażeń tak odbiegajacych, pełno zostanie ciemnych, wyobrażeń niedostatecznie określonych, z jednéj strony wprawdzie wyraźnemi granicami zamknietych, z drugiéj otwartych i z innemi się zlewających, niestałych, zmiennych, i jakby mgła lekkim powiewem unoszona po umyśle się wałesających, i badź na tym, bądź na owym przedmiocie osiadających. Niepodobna, aby na początku wszystko od razu się wyjaśniło. W takim razie dobrze jest przynajmniej starać sie uchwycić, a nawet sobie zanotować, cobyśmy w jakiém pojęciu, którego jeszcze całkowicie nie rozumiemy, chcieli mieć wyja-Przez taki sposób uwaga nasza bedzie śnionego. skoncentrowana, będzie napięta na ciemne okolice pojęć, a prędzéj czy późniéj nawinie się nowe światło, które te ciemności rozpędzi, w miarę, jak daléj postępować będziemy, bo w filozofii wiele bardzo rzeczy później w dalszym ciągu się wyjaśnia, skoro się wyraźniej zączyna przebijać cel, do czego co zmierza.

Systematyczny wykład zupełnie jest przeciwny zwykłemu naszemu postępowaniu, gdy chcemy coś osiagnać. Przed naszym umysłem stoi nasamprzód cel. do którego zmierzamy; ten nas zagrzewa, nasze pragnienie rozżarza, i siły nasze natęża. Dopiéro szukamy środków jakby go dopiąć. Ale gorliwość i ochota nie ustaje, owszem za każdym krokiem naprzód rośnie, bo cel przed sobą widzimy i przybliżanie się do niego czujemy. Ale w systematycznych wykładach cel nie na początku, ale na końcu jest. Na samym początku stoi zasada bliżej nieokreślona, o której bynajmniéj niewiadomo, do czego ona prowadzi, która zatém umysł zupełnie obojetnym zostawia, bo go niczém nie zagrzewa. Z niej dopiero wysnuwany jest szereg pośredniczeń, które dopiéro po długiej a długiéj kolei mają doprowadzić do zamierzonego celu. Początkujący z razu nie widzi, do czego to prowadzi, i jakiby to miało związek z ostatecznym celem, którego w tak niezmiernéj odległości w całém znaczeniu nawet dostrzedz nie jest w stanie. Brakuje mu zatém tego żywego bodźca, jaki interes i widoczne przybliżenie sie do celu nadaje. Brnie wiec jak po piasku po tych suchych, po tych zimnych abstrakcyach, nieowionięty żadnym teliem życia, nieporuszony żadną kwestyą bliżej człowieka dotykającą: bo abstrakcya jest to wycofanie się z życia, oderwanie się od wszystkiego, z czém człowiek zrośniety. Za tém idzie, że się niejeden zmęczy i że niezdolny do tak długiego zatrzymania tchu żywotnego, osłabnie, i już dalej iść nie może, albo się też tylko z musu bez ochoty i bez wielkiéj korzyści wlecze. W takiém usposobieniu najbardziej stanowcze wywody do umysłu przystępu nie mają. Trzeba zatém wielkiej siły i wytrwałości, ażeby przez

tę puszczę abstrakcyi się przekopać, co nie jest rzeczą każdego, chyba żeby kto w samych abstrakcyach miał upodobanie, jakich jednak jest bardzo mało. Nie dziw więc, że uciekają od filozofii jako od rzeczy niezrozumiałej, a od najsystematyczniejszej więcej jak od jakiejkolwiek innéj,- i tu się sprawdza, że wielu powołanych, ale mało wybranych. Nie przeczymy, że te trudności w rzeczy saméj miejsce mają; ale pod tym względem filozofia dzieli wspólny los wszystkich nauk, sztuk, zgoła przedsiewzięć ludzkich. Wszedzie owoc dopiéro na samym końcu się zbiera. To też i w filozofii ten dopiéro prawdziwy pożytek odnosi, kto całość ogarnał. Gdyby sobie w filozofii połowe tego mozołu chciano zadać, ile potrzeba było, aby się nauczyć abecadła, czytać i pisać, grammatýki jakiego języka, muzyki, matematyki czystej i t. p., toby bez watpienia więcej się takich znalazło, coby ją w końcu zrozumieli. Ale že to jest nauka tylko dla dojrzalszego wieku, wice tu trudno rygor szkolny zaprowadzić. Wszyscy sądzą, że ponieważ szkoły skońezyli, nie już dla nich nie pozostaje do nauczenia się. Te wiadomości, jakie nabyli, powinny być kluczem do wszystkiego, powinny wystarczyć do zrozumienia wszystkiego, tém bardziej, że nie są to młodzi uczniowie, ale dojrzali ludzie. Przystępują więc do dzieł filozoficznych, jako do rzeczy, któréj łatwość sama z siebie się rozumie, nie poddając się tym ćwiezeniom, jakie tam były potrzebne, a które tu w nierównie wyższym stopniu są wymagane, jako w nauce, która, jest wyższa nad wszystkie nauki i po która się duch ludzki dopiéro wtenczas posunał, gdy w innych naukach zaspokojenia nie znalazł.

Wytłómaczylismy trudności jakie początkującym stoją na zawadzie do zrozumienia systematów filozoficznych, a które główne źródło mają w nieudolności, w niewłaściwym sposobie brania się do rzeczy, lub w braku chęci, z powodu, że te w inną stronę są skierowane. Podaliśmy sposoby jakiemiby przystęp można sobie ułatwić, i wykazaliśmy warunki, od których wypełnienia postęp zależy. Jeżeli jednak pomimo tego przedsięwzięcie to nie odniesie pożądanego skutku, niechże przynajmniéj ci, co się o zrozumienie nadaremnie kusili, wiedzą, w czém przyczyna leżała, co im do zrozumienia na zawadzie stało. Może to potrafi choć w części lekkomyślność sądów w tych poskromić, co filozofię dla tego, że dla nich nie zrozumiała, za rzecz żadnego użytku nieprzynoszącą, ogłaszają.

## 7. Jak filozofia powinna być wykładana ze względu na narodowość słuchaczy.

Ale truduości zachodzące w zrozumieniu filozoficznych systematów nie tylko od nieudolności tych pochodza, którzy do ich zglebienia przystepuja, lecz leżą także w znacznéj części w sposobie ich wykładania czyli przyczepienia do umysłowych stanowisk tych, którzy po naukę do nich przychodzą. Można mieć znakomite zdolności, a jednak z téj nauki nie nie zrozumieć, jedynie dla tego, że ona nam na tak odległym punkcie naszego sięgania po nię jest podawana, iż nasze ramiona nie wystarczają tak daleko, aby ją uchwycić. Kto się nam chce dać zrozumieć, musi do nas przyjść, musi naszym językiem przemówić, nas czémś zainteresować, i to, do czego nas chce nakłonić, przymocować do czegoś w nas już ugruntowauego, a przez to samo nam jasnego; potém pociągnie nas łatwo, gdyż my się sami chętnie jego czepimy, a zawiesiwszy się u jego liny, którą w trafne miejsce naszego statku umysłowego zarzucił, szczęśliwi owszem będziemy, żeśmy znaleźli holownika, który nas pod wodę holować będzie, bo za jego pomocą

trudności jéj prądu pokonać mamy nadzieję.

Ażeby coś'dla nas ciemnego zrozumieć, nie ma innego sposobu, tylko musimy to oprzeć o coś w nas, co nam już jest jasnego. Przez takie organiczne połaczenie zrośnie się nowe nabycie z dotychczasowemi zasobami naszego umysłu; dotychczasowy widnokrąg naszego wiedzenia rozszerzy się, massa naszego światła powiększy się, i ztąd powstanie możność rozjaśnienia sobie znowu jakiej najbliżej leżącej ciemności, i tak wciąż, aż nam się uda cały ciemny i krety labirynt, a przynajmniej te cześć jego, która nas najwięcej obchodzi, rozjaśnić. Ztad wynika, że jeżeli jaka nauka ciemna i niezrozumiała przychodzi, aby się dać poznać, musi koniecznie wejść w stosunek z tém, co sie już w nas znajduje. Wprawdzie ma prawo, jakeśmy wyżej widzieli, domagać się usunięcia tego wszystkiego, coby jéj zrozumieniu zawadzało, a nawet je niepodobném uczyniło; ale to nie może iść tak daleko, iżby aż próżnia umysłowa była zrzadzona. Owszem, filozofia mianowicie, jako wyższego rzędu potrzebą zrodzona, wymaga też wyższego rzedu kultury poprzedniej i umysłu, który nie leżał odłogiem, ale wielorakiej już uprawie podlegał. Stopień i stan tei kultury zależy od indywidualnego położenia każdego oświeceńszego człowieka, i ten się ogólnie oznaczyć nie da. Ale jeżeli filozofia jaka przychodzi do oświeceńszych całego narodu, wówczas są pewne ogólne stanowiska, które sie określić dadzą, i na które wzgląd mieć należy.

Že narody są duchowemi organizmami, więc każdy pojedyńczy wpleciony jest w tę organiczną całość, i zostaje pod jéj wpływem, pod jéj urokiem, który z mlékiem wyssał. Każdy naród zostaje pod innemi warunkami materyalnemi, historycznemi, sąsiedzkiemi, industryjnemi, naukowemi. Każdy naród jest rozwojem szczególnych dążności w nim przemagających. Każdy naród ma swoje pamiątki, które
mu są drogie, swoje pragnienia, swoje cele, swoje
ideały, o których urzeczywistnienie ubiega się. To
mu nadaje pewien typ, który się na każdym pojedyńczym odbija. Wprawdzie te cechy odrębne w oświeceńszych klassach mniej więcéj się zacierają: bo oświeceńsze klassy we wszystkich narodach mniej więcej do siebie się zblizają, ponieważ światło duchowe, podobnie jak światło fizyczne z natury swojej
jest ogólne;— pomimo to i tu są rozmaite odcienia,
które wielki wpływ na kierunek duchowy wywierają. Otoż filozofia, która chce być zrozumianą, głównie na ten duchowy kierunek wzgląd mieć powinna.

# 8. Różne polożenie filozofii u germańskich i słowiańskich narodów.

Nikt nie zaprzeczy, że wielka zachodzi różnica między ludami germańskiemi i słowiańskiemi. Niepodobna, żeby się i w najwyższém dążeniu naukowém, t. j. w badaniach filozoficznych nie odbiła. w rzeczy saméj tak jest. Rządy germańskie badaniom filozoficznym najwiekszą swobodę zostawiają. Maja wiare w rozum, i pomimo licznych zboczeń, jakich sie różni uczeni w rozumowaniach swoich dopuścili, mają to przekonanie, że na sprostowanie zboczeń rozumu nie ma lepszego środka, jak znowu rozumowanie, podobnie jak podług pewnego zawołanego systematu lekarskiego, te lekarstwa najskuteczniejsze są do wyleczenia jakiej choroby, któreby w stanie zdrowia zażyte te chorobe były wywoła-Wychodzą one z téj zasady, że kto chodzi upaść może, a kto rozumuje błądzić może. Ale podobnie jak chodzenia skasować nie można dla tego, że niejeden upadł, a nawet niejeden nogę lub rękę złamał, tak też i rozumowania usunąć niepodobna, że ktoś z niego zły zrobił użytek. Jak się w piérwszym przypadku znajdą tacy, co upadłego podniosa i reke lub noge mu naprawia, tak też i w drugim wypadku znajda się tacy, co jeżeli błądzącego nie przekonają, że ma upodobanie w swoim błędzie, to jego błąd wywróca, zwłaszcza, że błąd nad własném swojem wywróceniem najsilniej pracuje, zdradzając się swojemi następstwami, i że rozum na błędzie długo osiedzieć sie nie potrafi, mając z natury swojej przcz Opatrzność to powolanie nadane, by w ruchu nie ustawał i coraz dalej ku prawdzie sie posuwał. może, że rozum to niebezpieczna lokomotywa; ale Opatrzność umieściła tam regulatora, który sam ruch reguluje; - a jeżeli ci, co lokomotywe prowadza, zawczasu klapy bezpieczeństwa otwierają, to i lokomotywa nie peknie, i bez zatrzymywania ruchu dalej jechać można.

Przeciwnie u rządów słowiańskich filozofia zdaje sie nienajlepiej być notowana. Być może, że do tego jest powodem najfałszywszy przesąd, jakoby Encyklopedyści XVIII wieku we Francyi, którzy u nicświadomych prawdziwej filozofii nie wiem jakim tytułem za filozofów uchodza, rewolucye stworzyli. Ten przesąd jedni za drugimi powtarzają, ale z blizka mu się przypatrzywszy, żadnéj podstawy nie ma. Na rewolucyę francuzką bardzo wiele pierwiastków się składało, między któremi zmateryalizowana oświata u góry, dla któréj nie świetego nie pozostało, a zgorszenie ztad od dołu i obudzenie żądz niepohamowanych, celniejsze miejsce trzyma. Nie ci tak nazwafilozofowie XVIII wieku rewolucye zrobili, ale zmateryalizowana oświata, która całą Francye ogarnęła, przy tylu innych zarodach, nadużyciach i błędach, tych tak nazwanych filozofów i rewolucyę zrodziła. Byli oni tylko tłómaczami tego ducha, którv wszystkich owładnał, ale nie wywołali go dopiero. Owszem oni z niego, a nie on z nich wyrósł. Dla tego taki powszechny poklask mieli. Gdyby inny duch był wiał we Francyi, byliby upadli. tvlko to wypisali, co po wszystkich głowach było: więc czyliby byli, czyliby nie byli, rewolucya po tém co poprzedzało, zawszeby była nastapiła. Wiec najniewinniej o nię filozofię posądzają. Owszem czyż może co namiętności polityczne wiecej uśmierzać, jak np. glebokie abstrakcye niemieckich filozofów, którycheśmy wyżej dali próbkę? W najnowszych czasach mieliśmy niejedną rewolucyę, ale nikomu nie przyszło do głowy kłaść ja na rachunek filozofii. by wiec był wyleczyć się z owego przesądu, zwłaszcza kiedy już z mody wyszedł. Ale nie tylko u rzadów słowiańskich filozofia nie jest najlepićj widziana. Nawet oświecona publiczność słowiańska, chociaż dla innych zupełnie pobudek, zdaje się względem niéj źle uprzedzona, przynajmniéj przeciwko téj najwyżej posunietéj filozofii, jaka u Niemców się pojawiła. Skłonna ona jest poczytać to myślenie badającego rozumu za gmatwanine niezrozumiała, gubiącą się w abstrakcyach, które tylko pewna klasse uczonych od życia oderwanych, w gabinetach swoich się zamykających, obchodzić mogą, ale które dla życia żadnego pożytku nie przynoszą. Tego zarzutu za zupełnie uzasadniony uznać się nie godzi, ale też z drugiéj strony lekceważyć go nie można. Jakkolwiek cel ostateczny, do którego filozofia zmierza, nie może być tylko jeden, to jednak z różnych stron do niego przybliżać się można. Do Rzymu, jak przysłowie niesie, wiele dróg prowadzi. To pewna, że filozofia u nas, aby była zrozumiana, nie może być tak wykładana, jak w Niemczech, ponieważ u nas na zupełnie inne warunki natrafia. W Niemczech duch naukowy do wysokiego stopnia jest posunięty, i stan uczonych wysoką czcią jest otoczony. Liczne szkoły w niższych sferach wiedzenia, a liczne uniwersytety w najwyższych rozgałęzieniach tego wiedzenia taką massę światła w tych krajach rozlały, iż nauki wszystkie klassy ludności ogarneły i stały się duszą społecznego porzadku. Rządy wszelkiemi sposobami ich rozwój popierają, i do tego stopnia za niezbędne je uważaja, że tylko tym do urzedów droga jest otwarta, którzy studya uniwersyteckie z pożytkiem ukończyli. Podług wyobrażeń niemieckich, państwa głównie na szkołach i na dozupełnieniu onych, t. j. na uniwersytetach stoją. Podług zdania tamtejszych meżów stanu, państwaby się do upadku chyliły, gdyby uniwersytetów nie było. Dla tego nie trwożą się, jeżeli młodzież uniwersytecka jakich zdrożności się dopuszcza: bo rachują na to, że pewne wybryki w naturze młodego wieku leżą, którym roztropniej jest dać się wyszumieć, aniżeli je zbytecznie zakorkować. Ktokolwiek miał sposobność bliżej przypatrzyć się uniwersyteckiej młodzieży w Niemczech, ten przyzna, że nie ma burzliwszego studenta, jak ci niemieccy synowie muz. Nieraz oni nawet rządy kłopotów nabawili, do licznych śledztw dali powód. Pomimo to ani jeden uniwersytet nie został zniesiony: bo tamtejszym mężom stanu zdawałoby się, że uniwersytet skasować, toby było to samo, co państwo skasować. Tak tam nauki w krew całego narodu przeszły, gdyż nie tylko rządy, ale i prywatni z nich główną sprawę życia zrobili, -- bez nich się żaden zawód obejść nie może. Pomimo tych swobód jakich uczniowie uniwersytetów niemieckich doznają, pomimo tych nadużyć, jakich się częstokroć dopuszczają; uczą się jednak obok tego, chociaż tam środków przymusowych mało widać i korzystanie z nauk raczéj ich dobrowolnemu wyborowi jest zostawione.

. jednak znakomitych ludzi z tych uniwersytetów wychodzi do zajmowania urzędów najwyższe kwalifikacye mających, między któremi rząd wybierać może. Nie dziw więc, że urzędnicy tamtejszych krajów odznaczają się zdolnością, pilnością, akuratnością, nieskazitelnością, uczuciem honoru i dobra publicznego, w skutku czego wielkiego poważania w opinii publicznéj używają, a kraje do coraz bardziej kwitnącego stanu dochodzą. Jest to najoczywistszy dowód, jak oświata najbardziej rozszerzona błogi byt narodów sprowadza.

Zwyczaje młodzieży uniwersyteckiej w Niemczech i cały jej tryb prowadzenia się, na pierwsze wejrzenie tak jest niesforny i zagrażający, iż się zdaje, że ci ludzie, jak się do praktycznego życia i do wojska albo na urzędy dostaną, cały kraj do góry nogami przewrócą. Tymczasem nie ma spokojniejszego, cichszego, można powiedzieć potulniejszego człowieka, jak uczeń uniwersytetu niemieckiego; skoro nauki uniwersyteckie skończy. Jest to czas szału, który jak się zdaje każdy Niemiec jakby ospę albo odrę przebyć musi, aby w późniejszym wieku przez płochość nie był napastowany. W Niemczech nawct jest przysłowie: "Jugend muss austoben" (młodość musi wyszumieć).

Po takim naocznym przykładzie u sąsiadów, możeby i w innych krajach nie należało wybrykami młodzieży tak bardzo się zastraszać i tak wielkiéj wagi do nich przywiązywać. Możeby skuteczniéj było szukać lekarstwa w posuwaniu naukowości do najwyższego stopnia, w sprowadzaniu, jak się to w tamtych krajach dzieje, sławnych uczonych na katedry. Tacy ludzie są ogromną potęgą duchową. Bez żadnego zewnętrznego przymusu wywierają najzbawienniejszy wpływ na opinię, przywiązują młodzież do siebie, i zachwycającym wykładem zapalają ją do nau-

Przez to stają się jéj aniołami stróżami odwodzącymi ją od różnych zboczeń dla niej zgubnych. wywodząc ją w kraine idealną nauk, gdzie otwarta karvera dla wszystkich ambicyi, bez żadnéj potrzeby mieszania porządku, jaki w otaczającym materyalnym świecie panuje. Lecz aby tacy ludzie mogli skutecznie wpływ swój moralny wywierać, musi im pewna swoboda być zostawiona. Inaczej nie wnikna do wnetrza dusz młodocianych i nie obala ich oporu siła przekonania. Nie można dosyć czesto powtarzać, że nauki do wysokiego stopnia posuniete i jak najbardziej rozpostarte sa najskuteczniejszym środkiem do uśmierzenia niejednej burzliwości, sa balsamem gojącym niejedną ranę, zaspokajającym nie-Zwracaja one pragnienie ku szlachejedna tesknote. tniejszym rzeczom, podają środki przeciwko nie jednéj niedoli, doprowadzają wszystkie zarody talentów w narodzie przez Opatrzność rozsiane do rozwiniecia. a tworząc mnóstwo zdolnych ludzi, stanowią siłe, nieskończoną potegę i chwałe narodów. Te prawde rządy niemieckie i inne dawno pojety. Dla tego dalekie .od zgubnéj podejrzliwości, widzacej w naukach tvlko lonty do zapalania prochowni niebezpiecznych namiętności społecznemu porządkowi zagrażających, która to podejrzliwość zadałaby była niepowetowane kleski rozwojowi tych krajów, nie tylko rózszerzeniu nauk tamy nie kładły, ale owszem wszelkie usiłowania zrobiły, ażeby je jak najwyżéj posunąć, i jak najwięcej uczestników dla nich zjednać. Zatem poszło, że liczba uczonych i uczących się w Niemczech do tegó stopnia wzrosła, że uczeni tam oddzielny stan i przeważający wpływ wywierający stanowią, stojąc na czele narodu i przewodnicząc jego rozwojowi. im nie tylko cześć przynosi, ale i materyalny ich byt zapewnia, tak iż zupełnie naukom oddać się mogą dalecy od trosków tego życia.

Ten skład rzeczy w Niemczech, opieka rzadów nad uczonymi, i daleko posuniete rozwiniecie wszystkich nauk wywarło, prócz wielu innych okoliczności, wielki wpływ na filozofię, która naturalnym biegiem umysłowego rozwoju, jako dozupełnienie wszystkich nauk stała sie potrzebną, i licznych też pracowników od świata całkiem oderwanych i dla niej tylko żyjących zyskała. Łatwo pojąć, że temu, co prowadzić może życie od świata oderwane, od zwykłych onego mozołów i trosków dalekie, świat inaczej wydawać się musi, jak nam innym we wszystkie jego przygody wrzuconym i wirami odmętów jego porywanym. Za tém poszło, że niemieccy filozofowie, mogac zyć jedynie dla swéj nauki i robiac z niéj cel swego życia, mogli się poszukiwaniom swoim całkiem oddać, i wszystkie choćby najodleglejsze zakatki myśli przetrząsać, w których w innych krajach nawet najoświeceńszego człowieka noga nigdy nie postała. Nie dziw wiec, że swoje abstrakcye tak daleko posuneli, w swojéj wedrówce umyslowéj w tak ciasne miejsca pozachodzili, że nam przez nie nie tylko sie prześliznać prawie niepodobna, ale nawet do tych filozofów dostać się i z nimi rozmówić się trudno,tak ich język dla nas jest niezrozumiały, tak inne sa rzeczy, które oni tam widza, a o których sie u nas mało komu śniło.

Aby współrodakom dać poznać choć w ogólnym zarysie badania spekulacyjne głównych filozofów niemieckich, staraliśmy się ich systematy wyłożyć opierając się na dziele prof. Chalibaeusa, o ile można przystępnie napisanego. Obok tego usiłowaniem naszém było przeplatać je własnemi uwagami w ten sposób, żeby je ile możności i dla tych czytelników uczynić zrozumiałemi, którzy z tego rodzaju abstrakcyami mniéj są obeznani. Pomimo to nie mamy nadziei, abyśmy w osiągnięciu tego celu zupełnie szczęś-

liwymi byli. Niejeden z czytelników może rzuci ten wykład jako dla niego nieprzystępny. Inni znowu co rzecz zrozumieli, watpię, ażeby w tych systematach, zwłaszcza dwóch ostatnich, zaspokojenie znaleźli. Herbarta sposób zapatrywania się, pomimo, że jak słychać w uniwersytecie dorpackim ma być wykładanym, tak jest mechaniczny, iż pominio całéj zreczności w wynajdywaniu i naciąganiu tłómaczeń, trudno przypuścić, aby się w czas kto z nim poprzyjaźnił. Co się zaś tycze systematu Hegla, kwestya najważniejsza osobowości Boga i nieśmiertelności osobistéj człowieka dotycząca, przez mistrza w dziełach jego wyraźnie niedotknieta. Iccz raczej za mgła pozostawiona, została przez szkołe jego, która się najkousekwentniejszą mieni, w taki sposób roztrzygnięta, że zamiast przyciągać, raczej odpychać musi: tak to rozstrzygnięcie wszystkim uczuciom i wszystkim umysłowym dążeniom, jakie się w naszym narodzie manifestują, jest przeciwne. Jakoż wszyscy nasi najsławniejsi filozofowie najnowszych czasów, tak ci co się w szkole Hegla kształcili i znakomite miejsce w niéj zajęli, jako też i ci co oddzielnym torem poszli, mianowicie Aug. Cieszkowski, Kremer, Libelt, Trentowski, albo to rozstrzygniecie potepili, albo solidarnéj odpowiedzialności za takowe nieprzyjeli.

Co się zaś tycze ostatniego stanowiska, na którem Schelling stanął, i które bardziej zaspakajające rozwiązanie rokuje, o tem bliższych i autentycznych szczegółów dopiero z pośmiertnych dzieł jego, które wyjść mają, się dowiemy. Ale wszystko każe wnioskować, że te dzieła jako dla mistrzów w filozofii napisane i z mistrzami walkę toczące, dla mniej obeznanych, a zwłaszcza też dla początkujących, trudno aby były przystępne.

# 9. Na jakiéj drodze rozwiązania najwyższych zagadnień człowieka u nas próbować wypada.

W skutku tego zachodzi potrzeba, abyśmy idac takim torem, jaki nam się najwłaściwszym zdaje, by rodakom zrozumienie ułatwić, odważyli się najwyższe zagadnienia człowieka obchodzące jeszcze raz przedstawić, i takowego rozwiązania próbować, któreby nas zaspokoić bardziej było w stanie. Czy nam się to uda, to inna rzecz. Szukać i silić się jednak Każdy opatruje i goi swoje rany jak motrzeba. że i czém może. Wolno innym próbować, czyli im się to na co przyda, lub odrzucić, jeżeli mają coś lepszego, albo wcale pominać, jeżeli ich nic nie boli, lub jeżeli im to wystarcza, co im świat daje i je-

go łakocie.

Ogólne dażenie filozofii jest, znieść te sprzeczności, jakich się mnóstwo nasuwa. Człowiek wstawiony jest między nie, jakby między dwa wielkie koła zebate, machiny dwoch przeciwnych sobie światów poruszające. Ze te światy zdają się być sobie przeciwne, wiec te koła wprawdzie zupełnie jeszcze do siebie nie docieraja i w pewnym odstępie od siebie zostają. W ten ciasny odstęp człowiek jest wstawiony. Jest to fatalne polożenie, bo z jednéj i drugiéj strony czuje się być już raz wraz draśnietym. i ciągle go obawa dręczy, by nie był zupełnie zmielonym. Trzeba mu się z tego niespokojącego położenia wydobyć. Ale chociażby zajął takie stanowisko, w którémby sie ani jednego, ani drugiego niedotykał, albo gdyby w tym z tych światów zupełnie osiadł, ktory warunkom teraźniejszego jego bytu bardziej się zdaje odpowiadać, bo się z niego wylagł, to się znowu nie ostoi: bo człowiekowi, by zaspokoić pra-

gnienie jego serca, dwóch światów potrzeba. Czemuż te światy tak sobie są przeciwne? czemuż jeden łudzi zmysły nasze rzeczywistością, gdy drugi zdaje się tylko marą, urojeniem? czemuż ta rzeczywistość gdy ja ująć na zawsze i z sobą połączyć zapragne wymyka się z rak moich, ucieka, ginie, i znowu mi nadziei prawdziwej wiecznej rzeczywistości w drugim świecie szukać każe? Zachwycony taką obietnicą wyciągam moje ramiona, rozpinam wszystkie członki mojego ciała na torturze oczekiwania, aby uchwycić ten świat drugi, który się tak blizko tamtego zdawał, bo zaraz się miał zaczynać gdzie się ten kończył, gdy ten przeminał. Tymczasem, gdy się zdawało, że już się go pewną reką ująłem, i że obydwa te światy w mojej osobie w jedność się zleją, przychodzi wątpliwość, prowadząca za sobą niezliczony orszak sprzeczności, i wszystko z reku wytraca. Szarpany temi sprzecznościami człowiek, z jednéj watpliwości w drugą gnany, gdzie się uda, gdzie się przed niemi schowa, kiedy je wszędzie z sobą nosi? Zkąd się te sprzeczności wzieły? Myśl je na świat wniosła, z téj puszki Pandory sie rozsypały. więc do myśli udać, aby je nazad pozgartywała i pochowała. Nikt inny temu nie podoła. Gdyby myślenia nie było, żadnéjby też sprzeczności nie było. Sprzeczności tylko dla niej i przez nie istnieją. tnijcie tylko myśl ze świata, a o żadnéj sprzeczności mowy nie będzie. Trzeba nam się zatém z nią w zapasy wdać i w samém źródle złemu zaradzić. myśl z człowiekiem tylko na świat się dostała, bo odrebnego bytu nie ma, i dla człowieka tylko te sprzeczności zrodziła, więc jego zadaniem jest owładnąć ja, rozwikłać te sprzeczności i wywieść je ze świata. To jest usiłowaniem filozofii, i pomimo, że usiłowanie jest nader trudne, unikać go niepodobna, bo najważniejsze sprawy do niego się łączą.

Człowiek jednak nie od sprzeczności zaczyna. Owszem piérwszy jego stan jest stan zupełnéj zgody, że tak powiem, zupełnego zrośniecia się ze światem. Cała swoją duszą nie jest on u siebie, ale raczéj zewnątrz siebie, w świecie. Nic go tak nie interesuje, jak ten świat zewnętrzny, on całą jego uwagę zajmuje. Jego dusza w nim tylko mieszka, do jego przedmiotów największą wagę przywiązuje, i wszystkie swoje żądze i wszystkie swoje pragnienia ku niemu wyteża. Zgoła jest ona w świecie zewnetrznym prawie całkiem utopiona, zwłaszcza, gdy się człowiek zastanowi, że on nie sam z siebie pochodzi, ale od kogoś do świata jemu zewnętrznego należącego na tę małą wysepkę »ia« zwana został wysadzony, i że wszystkie jego potrzeby zewnętrzny świat zaspakajać musi. W takim stanie większa część ludzi ledwo nie całe życie zostaje: chociaż nie można przypuścić, iżby nie było coś w nich wewnętrznego, do czegoby się wszystko odnosiło; to jednak na to mało uwagi zwracają, tak, iż śmiało można twierdzić, iż trzy czwarte części ich duszy, że tak powiem, po za obrębem jej w zewnętrznym świecie przemieszkuje i tam głównie szczęścia swojego szuka. Dopiéro w miarę jak władza myślenia wzrasta liczném doświadczeniem budzona i wykarniona, dopiéro wtenczas człowiek z zewnętrznego świata, jakby z dalekiej podróży do siebie wraca, i zaczyna się w domu rozpatrywać, swoje wrażenia przeglądać, porządkować, zgoła jakieś wewnętrzne domowe, ale duchowe gospodarstwo zaprowadzać, jedném słowem myśleć.

Jedném z piérwszych następstw tego myślenia jest, iż człowiek wyraźniej zaczyna się odróżniać od zewnętrznego świata. Następuje stanowcze rozgraniczenie, ale stosunki nader liczne z zewnętrznym światem zostają. Gdy człowiek na stanowisko myśli wstępuje, zjawia się w świecie, do którego człowiek sam

także należy, stanowiąc z nim niedawno co nierozłączną jedność, pierwsze rozdwojenie: — świat zewnętrzny naprzeciwko niego stojący, i świat myśli czyli obrazów z tamtego zdjętych.

#### Piérwsze rozdwojenie: świat zewnętrzny; świat myśli. Subjekt; objekt i subjekt-objekt.

Takie rozdwojenie nie jest jednak absolutne, t. j. ezłowiek nie odpada od tego świata do tego stopnia, iżby żadnych z nim relacyj nie miał, boby w takim razie obydwie strony dla siebie wcale nie istniały, tylko rzecz się w ten sposób zmienia, iż człowiek wyłacza sie ze świata, z którym był, że tak powiem, zrośniety, i naprzeciwko niego się stawia jako oddzielna potega, na zasadzie niepodległego samoistnienia w nieprzerwane z nim stosunki wchodząca. Ten akt samoistności jest jego własnym aktem, bo on sobie sam te pozycye stworzył. Filozofowie ten stan oddzielnym wyrazem określili, którego znaczenie początkowi jéj zwolennicy dobrze pojąć powinni: bo filozofia właściwie odtąd się zaczyna, gdyż z tego aktu jakby z pierworodnego grzechu wszystkie inne sprzeczności się wywiązują, które ona następnie usunąć usiłuje. Podług terminologii filozoficznéj człowick występuje teraz jako subjekt (w naszym języku używają wyrazu podmiot); gdy tymczasem wszystko co naprzeciwko niego stawa t. j. od czego on się rozróżnia, jest *objekt* (przedmiot), czyli wszystko to, co przed niego niejako jest rzucone, albo co on raczéj sam przed siebie rzuca, bo to rozróżnienie jego jest aktem. Ponieważ w skutku aktu rozróżnienia subjekt i objekt się zjawia, i ponieważ ten akt rozróżnienia zawsze od subjektu wychodzić musi: więc te tylko istoty subjektami nazwać można, które takiego aktu są zdolne,

czyli inaczej, których attrybucyą jest myślenie. W widomym świecie służy to tylko człowiekowi. Każdy człowiek jest subjektem t. j. duchowym środkowym punktem, do którego myśl wszystko odnosi, i z którego jej promienie na wszystkie strony się rozchodzą. Objektem (przedmiotem) jest wszystko to, co samo nie myśli, tylko przez kogoś jest pomyślane. Co zaś myśli, może być objektem dla innych myślących istot, jako im obce, ale dła tego nie przestaje być samo w sobie subjektem. Podług tego, zdawałoby się, że objekt jest coś takiego, co wiecznie oderwane jest od subjektu, i odrębne od niego ma istnienie. Ogólnie jednak tego twierdzić nie można, jak bliższe zaraz wyjaśnienie okaże.

Cały ten stosunek stworzony jest jedynie przez akt rozróżnienia. A że akt rozróżnienia siebie samego pochodzi od subjektu, więc gdziekolwiek i na cokolwiek człowiek, czyli subjekt to rozróżnienie poniesie, tam zjawi się objekt. A że człowiek mocen jest w myśli swojéj nie tylko odrębnie exystujące rzeczy, ale i własne swoje myśli od siebie rozróżnić. wiec zjawią mu się i w dziedzinie myśli objekty, które, że ich treścia myśli są, a nie odrębnie istniejące rzeczy, logicznemi objektami nazwaćby można. Co większa, człowiek mocen jest w myśli sam siebie rozróżnić od siebie, i to roróżnienie znowu rozróżnić, i tak wciąż bez końca. Tu się zjawia ten cudowny fenomen, że człowiek sam dla siebie staje sie objektem. Taki stan nazywa się w filozofii subjekt-objektem. Tak wyobrażamy sobie nasze własne »ja« i stawiamy je jako przedmiot przed nami samymi. Pomimo to nie rozkrawamy się na dwie istoty, gdyż to «ja« które jest wyobrażane, i to sja« które siebie wyobraża, jest jedno i to samo. Že ten akt rozróżnienia znowu mogę rozróżnić, i tak wciąż bez końca, ztad Herbart, jakeśmy wyżej widzieli, wynalazł w naszej własnej

istocie sprzeczność, w skutku któréj nasze »ja« rozpada się na nieskończony szereg samych .ja. jednych drugim się przypatrujących, które jednak rzeczywiście istnieć nie mogą, a jeżeli tylko są wyobrażeniami. to gdzież jest to prawdziwe ostatnie nasze sia. któreby się już w obraz, w przedmiot nie zamieniło. któreby się już po za siebie nie cofało, ale jako istniejące z miejsca swego się więcej nie ruszyło i te ucieczke przed sobą samym zahamowało? Herbart utrzymuje, że tego istniejącego a nie tylko wyobrażonego »ja« nigdy uchwycić, wyobrazić, dogonić nie jesteśmy w stanie: bo skoro tylko wyobrażać je sobie zaczynamy, zaraz się w przedmiot zamienia; nasze »ja« za siebie sie cofa i ucieczka bez końca znowu sie zaczyna. Mojém zdaniem Herbart zamiast sztucznych sposobów szukać, jakby téj sprzeczności z drogi zejść, powinienby był na to uwagę zwrocić, że subjekt i objekt nie mogą być na jednéj stopie godności uważane, pomimo że jeden od drugiego jest zawisły. Wprawdzie człowiek nie mógłby się od świata, od przedmiotów zewnętrznych, a następnie i od wyobrażeń własnych z nich zdjętych rozróżnić t. j. subjektem być, gdyby ich nie było. Ale pamiętać należy, że ten akt rozróżnienia jest własnym jego aktem, dziełem jego woli, a zatém objekt jeżeli nie co do swojego hytu, o czém tu jeszcze wyrokować nie chcemy, to przynajmniej co do wyobrażenia swojego (bo właściwie tylko w takiej postaci dla nas istnieje), jest przez subjekt stworzonym, a zatém pod tym wzgledem jest mu podporządkowanym. Zawsze więc objekt w wickszéj jest zawisłości od subjektu, jak nawzajem subjekt od objektu, tak dalece ze ten stosunek odwrócić się nie da. Bo objekt jeżeli tylko jest objektem i niczém więcej, jeżeli przypadkiem nie jest także subjektem jak np. inni ludzie względnie nas, nie jest w stanie sam przez się w subjekcie wyobrażenia badź

subjektu, bądź objektu wywołać, gdyż na to potrzebne jest przyzwolenie subjektu, do którego można sposo-bność podawać, ale wymusić tego nie podobna. Przeciwnie, subjekt o objekcie wyobrażenie sobie tworzy, nie pytając go o pozwolenie. W subjekcie jest byt i wyobrażenie tego bytu. W objekcie co do bytu. ten może być, może nie być, bo o tém tu nie chcemy jeszcze wyrokować, albo może częścią być, czcścią nie być, skoro mogą być logiczne przedmioty, czyli same myśli przedmiotami. Tylko co jest niewatpliwe, to wyobrażenie przedmiotowe, a to bez żadnego zaprzeczenia jest dzielem subjektu i przez to samo jemu podrzedném. Jeżeli zatém nasze sjac jest subjekt-objektem na téj zasadzie, że samo siebie jest w stanie sobie wyobrazić; to wprawdzie to sjac wyobrazające i to sine wyobrażone na włos jeden sobie odpowiadaja i pod tym względem jedno i to samo są,jednak zachodzi jedna bardzo ważna różnica. wyobrażone jest tylko portretem tego »ja« wyobrażajacego przez to ostatnie zrobionym. A jednak jak malarz może swój własny portret zrobić i to tyle razy, ile mu się podoba, lecz portret nawzajem nie może malarza zrobić, ani go w portret zamienić, tak też i w obecnym wypadku, to »ja« wyobrażające może wyobrażenie o sobie czyli portret swój własny tyle razy powtórzyć ile mu się podoba, a dla tego wyobrażone »ja« zostanie wiecznie tylko wyobrażoném »ja« czyli portretem, i nie będzie miało mocy obrócić tę samą czynność przeciwko wyobrażającemu »ja.« Nie potrzebuje więc to »ja« cofać się za siebie, ażeby się jako istniejące újrzeć: bo jego istnienie właśnie w téj woli leży, że sie chce samo sobie wyobrażać, i te samą czynność wyobrażenia znowu wyobrażać. Sprzeczności tu więc żadnéj nie ma, gdyż wola przez wszystkie te akty idąca je znosi, jednocząc obydwie strony, pomimo że je naprzeciw siebie stawia.

bart więc sam sobie tę sprzeczność stworzył, bo ona właściwie nie exystuje, skoro obraz mój własny i wyobrażenie znowu tego obrazowania jest aktem mojéj woli. Téj woli właśnie nie należało pomijać, bo w niéj wszelka sprzeczność gaśnie nierównie lepiéj, jak w tych sztucznych przyrządach, które Herbart powymyślał, aby jedność stworzyć, która dawno bez jego pomocy istnieje, a którą on zniszczywszy, dziwaczném naciąganiem ledwie powierzchownie przywrócić jest w stanie.

Ponieważ pierwotne wyobrażenie objektu jest przez nas zdjęte z przedmiotów od nas odrębnie exystyjących, a przynajmniej rodzajem konieczności jako odrębue na piérwszy rzut oka nam się narzucających: więc objekt ta odrebnościa bytu zdaje się w tém mieć góre nad subjektem, iż ten ostatni do niego się stosować i jego prawom, jeżeli z nim chce wejść w stosunki, jeżeli chce o nim dokładne sobie zrobić wyobrażenie, poddać się musi. Pod tym względem subjekt niczémby nie był jak tylko kopistą téj nieskończonéj massy bytu, która go otacza, i odgrywałby role wcale podrzedna, a cała przewaga, cały urok przeszedłby na strone objektu. Lecz przeciwko temu ta okoliczność mówi, naprzód iż od woli subjektu zależy. czyli chce wejść z objektem albo z objektami w stosunki lub nie, a chociaż to niepodobną jest rzeczą, iżby wszelkie stosunki zerwał, to jednak od jego woli zależy ścieśniać je lub rozprzestrzeniać, z jednych przedmiotów na drugie przenosić i w ogólności podług swoich widoków niemi kierować. Następnie chociaż w stosunkach nierozerwanie z przedmiotami zostaje, chociaż go nieraz porywają, zachwycają, tak, iż całą swą niemal dusze w nie kładzie, to jednak absolutnie w nich nie ginie, ale mocen jest wyjąć się z nich, do siebie wrócić i na sobie się oprzeć, albo w inna strone uwage swoje przenieść. Dalej subjekt

zdjąwszy z przedmiotów obrazy ma w swojej mocy nad światem rzeczywistych przedmiotów stworzyć świat idealny przedmiotów, który wprawdzie będzie tylko kopią tamtego, ale który pomimo to nie mniejszym jest cudem jak jego wzór, zwłaszcza jeżeli na wszystkie następstwa uwagę zwrócimy. Nakoniec jeżeli świat przedmiotowy cudem swojego bytu odrębnego w niezliczone cuda szczegółowe się rozgałęziającego naszę subjektowość przygniata i uczucie nicości nam nasuwać się zdaje, to jednak i subjektowość nasza takie ma cuda, iż wszystkie niezliczone przedmioty zewnetrznego widomego świata z niemi w porównanie iść nie mogą. Jeżeli świat zewnętrzny przez to ma mieć wyższość, że mu byt odrębny od nas niezawisły służyć ma, gdy tymczasem subjektowość nasza tylko kopię z niego zdejmuje, to pamiętać należy, że i ta prerogatywa wydarta mu zostaje: bo nasza subjektowość na kopiowaniu świata nie przestaje, ale naprzód tworzy sobie oddzielny świat objektowy, który z razu tylko w myśli exystuje, i nareszcie w mowie, piśmie, w naukach, w poezyi się objawia. Ale co większa, subjektowość nasza z ciasnych swoich granic występuje, co w myśli stworzyła z siebie wynosi i w świat zewnętrzny wystawia, a stworzona na podobieństwo boskie używa prerogatywy z góry nadanéj i wyrzeka: »Niech się stanie!« a na podstawie tego świata, któremu tylko służyć się zdawała, zjawia się nowy świat nierównie wyższego rzędu przez nią w odrębny byt rzucony. Tak się więc okazuje, że subjektowość nasza jest twórczą potęgą, nie tylko cudzy byt objektowy kopiować, ale i z własnego ramienia odrebny byt objektowy stworzyć mocną. Nie jest ona wprawdzie do tego stopnia wszechmocna, iżby z zewnętrznego świata materyalów nie potrzebowała; ale "pytam się: czyli te cudowne rzeczy, które człowiek stworzył i ktore niemal postać kuli ziemskiej zmienity, niczém więcéj nie są, tylko prostém przerobieniem materyi? prostém przenicowaniem jéj? A gdyby się przy tém koniecznie upierać chciano, czyż przynajmniéj wniesienie ze strony człowieka własnych celów w naturę nie jest wyraźnie aktem twórczym z niczego poczętym? Czyliż wszelki akt woli, istotę subjektowości stanowiącéj, nie jest aktem absolutnym, sam z siebie się poczynającym, od wszelkiego związku przyczynowego się wyłamującym,— istném wyrzeczeniem: Niech się stanie!«?

Tak się więc okazuje, że nasza subjektowość, jeżeli tego porównania użyć się godzi, jest mistyczną istotą o trzech twarzach, a o jednéj głowie wszystko w jedność łączącej. Jedna z tych trzech twarzy patrzy w świat objektowy odrębny byt mający,— druga w świat objektowy, ale już do myśli naszej przeniesiony i tam odrębny byt tylko przypominający,— trzecia nakoniec w świat objektowy przez nas naprzód w myśli stworzony a następnie z głowy naszej w odrębny

byt wyniesiony i z naszego rozkazu istniejący.

Jest to zatém w piérwszym razie kierunek przypatrujący się, teoretyczny, w drugim razie kierunek przerabiający, zgłębiający tak do teoryi, jak do praktyki potrzebny, w trzecim razie kierunek praktyczny. Ale wszystkie te kierunki, jak wyszły z subjektu, tak napowrót w nim się łącza: bo subjekt ma te magiczną moc w jakikolwiek z tych trzech kierunków się zapuszczać, i znowu w siebie samego się cofnąć. W każdym z tych kierunków nie ginie, ale tak, jak na początku, zanim sie ten ruch rozpoczął, istniał oddzielnie od objektu sam w sobie, tak też i na końcu stoi jako pan niepodległy nad niemi wszystkiemi. Zdawałoby się, że szczególniej w praktycznym stosunku, gdzie subjekt jest przyczyną, a objekt jest skutkiem, tak jak przyczyna cała przechodzi w skutek, że tak też mówie i subjekt powinien utonąć

w objekcie, a przynajmniej zlać się z nim, gdyż to ma mine emanacyi, przelewu, wyczerpania się. Ale fakta inaczéj pokazują. We wszystkich przypadkach subjekt góruje nad objektem, i jakkolwiek te wyobrażenia tak z sobą są związane, iż jedno na drugie wskazuje, tak dalece, że jeżeliby objektu nie było, toby może i subjekt nie przyszedł do tak wyraźnego rozróżnienia siebie (chociażby mu w takim razie jego własne myśli mogły tę przysługę zrobić), przeciwnie zaś objekt, chociażby istniał, dla nikogo nie mógłby być objektem, gdyby go nikt nie pomyślał; to jednak rzecza jest widoczną, iż w tém małżeństwie logiczném tych dwóch pojeć, przewaga jest przy subjekcie. okoliczność iż w procesie myśli subjekt góruje nad objektem, gdyż źródło całego procesu jest w subjekcie, i ponieważ subjekt, przenosząc swą czynność w objekt, w nim nie ginie, ale nazad w siebie wraca, mieszkając tylko myślą, wolą swoją w objekcie, nawet w tym przypadku, kiedy ten ostatni, jak w praktycznych zawodach ma miejsce, przezeń jest stworzony,— ta okoliczność, mówie, nader jest ważna w swoich następstwach, szczególniej w rozwiązaniu najwyższéj zagadki t. j. stosunku Boga do świata: gdyż na téj zasadzie pojąć będzie można, że Bóg od początku oddzielny ma a zatém osobowy byt od świata, że myślą i wolą w nim jest obecny, a pomimo to z nim się nie zlewa, lecz stworzywszy go, zawsze wyższy nad nim zostaje. Jedynie na téj drodze, zdaje się można uniknąć zarzutu, że się ogranicza Boga, przypisując Mu osobowość. Byłoby to owszem nierównie większe ograniczenie, gdybyśmy Go z objektem Jego myśli i woli t. j. ze światem zleli, jak to panteizm wychodząc nie z pojęcia subjekt-objektu, ale z pojęcia bytu, a następnie substancyi, wszystkie szczegóły jako attrybucye swoje w sobie jednoczącej, uezynić jest zmuszony. Pomimo to i panteizm ma

jedną stronę, którą pogardzać nie należy, t. j. pod tym względem, że Boga godzi się wyobrażać jako wszędzie obecnego w świecie, inaczejby po stworzeniu żadnego stosunku między Bogiem a światem nie było, coby zatém ateizmowi się równało. Pojecie subiekt-objektu ułatwia zrozumienie tego stosunku, wykazując, że subjekt, zwłaszcza absolutny jakim jest Bóg, może tworzyć odrebny od siebie objekt t. j. świat. myślą i wolą swoją w nim mieszkać, a zatém wszedzie obecnym być, i pomimo to z nim się nie zlać i wyższym od niego pozostać, -- skoro subjekt ograniczony t. j. człowiek, któremu pod pewnym względem także jest dane być twórca, skoro to wszystko człowiek, mówie, wprawdzie w ograniczonym tylko sposobie, mocen jest dokonać. W pojeciu subjekt-objektu leży zaród owéj wielkiéj zasady wolności, któréj niesłychana ważność w rozwiązaniu wszystkich najwyższych zagadnień później poznamy.

Ponieważ to pojęcie tak wielkiej jest wagi pod względem ostatnich konsekwencyj, dla tegośmy się tak szeroko nad niem zastanawiali, by zaraz na samym początku zagrodzie rozumowaniom drogę, które do niczego nie prowadzą, i zapewnie sobie przez proces myśli naszej, który się w nas samych odbywa, a zatem tatwo zrozumianym bycby powinien, możnośe rozwikłania sprzeczności w najwyższe sfery sięgających.

Co się tyczy człowieka w tym procesie myśli, któryśmy do rzeczywistego istnienia tak człowieka, jak świata odnieśli, wykazaliśmy, że subjekt (jako myślący człowiek) jest wyższy nad wszelki objekt, a zatém i nad naturę. To pod wieloma względami jest prawdą, i przyjęte jest panem natury go nazywać, która dla niego stworzona. Nie ulega to żadnéj wątpliwości pod względem intellektualnym, moralnym, a nawet w wiclu razach i realnym, ponieważ człowiek jest potęgą, w tylu przypadkach naturze rozkazują-

ca, ślepe jéj siły do swoich celów zaprzegająca i jej działania przeistaczającą. Jednak każdy czuje, że téj mocy nie można brać za wszechmocność. i-że jakkolwiek z jednéj strony jesteśmy panami natury, to wszakże z drugiéj strony jestesmy także i jéj niewolnikami. Pod względem naszego doczesnego bytu jestesmy zupełnie na jej łasce, a jeżeli wyszedłszy z krainy myśli, gdzie jesteśmy nieograniczonymi panami i wyżsi nad wszystko, co jako widzialne naprzeciwko nas stoi, jeżeli mówie jako rzeczywiste działające potęgi z jéj potęgami w kollizyi się znajdziemy, nasza słabość wychodzi na jaw przez niemoc oparcia sie im. Wychodzi i to na jaw, że natura pomimo tak wysokiej prerogatywy, jaką nam myśl, świadomość o sobie, wolność nadaje, w nas samych proces swój niezależnie od nas odbywa, który sie smutna katastrofa znikniecia naszego z tego świata. kończy. Z tego rozwiązania trudno jest wyższość naszego subjektu nad objektowy świat i ślepe na pozór siły w nim panujące wywodzić. Owszem na pozór zdaje się, że człowiek jest igraszką natury, niewolninikiem jéj, z jéj łańcucha konieczności na chwile spuszczonym, z góry już na śmierć skazanym, by się czas jakiś nacieszył, używał i nadużywał i różnemi durzeniami o niedoli losu swojego zapominał, póki godzina jego nie wybije.

Jest to ogromna sprzeczność, która nam zaraz na samym początku na zawadzie stanęła. By ją usunąć lub obejść, będziemy musieli długą jeszcze drogę odbywać. Przeskoczyć jéj niepodobna. Pojęcie subjekt-objektu do człowieka zastosowane, wiele nam tu nie obiecuje, skoro cały człowiek ginąć się zdaje. Jednak, że się bez tego pojęcią w filozofii obejść nie można, trzeba go było dokładniéj rozbierać i to, co właściwie w niem leży, do wyraźnej świadomości donrowadzić.

Ze względu na poczatkujących, którym to pismo w rece dostać się może, którym różne odcienia języka téj nauki nie są znane, - wypada tu dotknąć jeszcze różnych ubocznych znaczeń, w jakich mianowicie wyraz subjekt sposobem raczéj przenośni jest używany. Z powyższego wywodu widzieliśmy, że od subjektu cały ruch wychodził, i do subjektu się wracał, i że subjekt mając przewage nad objektem, jako coś ważniejszego się przedstawił. Ztad zapewnie poszło, iż sposobem przenośni używamy wyrazu subjekt na oznaczenie tego, z czego jakieś działanie wychodzi i w przedmiotowość się przenosi, lub jeżeli w mowie lub myśli jest coś przed innemi ważniejszego do czego się wszystko odnosi. Tak np. w logice jest mowa o subjekcie i jego predykatach, t. j. o tym stosunku pojecia w skutku, którego różne znamiona czyli oznaki jego z niego wyjęte do niego są odnoszone, jak to ma miejsce w każdym sądzie, np. róża jest czerwona, pachnąca, gdzie »róża« jest subjektem, a »czerwona, pachnąca» jej predykatami. W gramatyce to, do czego się wszystko odnosi, nazywa się także subjektem. W podobném znaczeniu w francuzkim języku używany jest wyraz »sujet« w potocznéj mowie np. »Le sujet d'une comédie«, t. j. to do czego się komedya jaka ściąga, i gdziebyśmy w naszym jezyku raczej użyli wyrazu: »przedmiot komedyi.«

Rzecz szczególna, że we francuzkim języku »sujet« oznacza także »poddanego«, którego rola jest wcale podrzędna, kiedy przeciwnie w logice »subjekt« jest coś między pojęciami panującego. W naszym języku szczególniejszy użytek z tego wyrazu zrobiono, gdyż w sklepach kupieckich u nas jest także subjekt, ale nie jako głowa handlu, lecz jako początkujący praktykant. Rzecz dziwna, zkąd mu się tak filozoficzny tytuł dostał? chyba na téj zasadzie, że i filo-

zofowie spekulują, i kupcy spekulują, a zatém i jedni i drudzy spekulacyom się oddają, chociaż te dwie spekulacye tak są do siebie podobne, jak ziemia i niebo.

Ale wyraz: »subjekt przez przenośnię da się nawet w objektowej sferze filozoficznie użyć. W naturze spostrzegamy między innemi organiczne istoty. które cały proces rozwinięcia przebiegają, i podobnie jak człowiek w zawodach praktycznych myśli swoje z siebie wystawiając na zewnątrz urzeczywistnia czyli w przedmiot zamienia, tak też i tam zdaje sie być coś takiego, co idealny plan myśla tylko pojać sie dajacy, i jakby naprzód zrobiony, podług stałych niezmiennych prawideł z siebie wystawia, i tym sposobem go urzeczywistnia. Dla objaśnienia dosyć przytoczyć żołądź, z któréj cały dab wyrasta; jaje, w którém piérwsze oznaki rozwijającego się życia przez jeden maleńki punkcik w żółtku drgać zaczynający się objawia, i po niejakim czasie całe pisklatko zbudowane zostaje. Utoż zdaje się, jak gdyby całe rozwiniecie od jakiegoś subjektu pochodziło, które pojecie debu albo pisklęcia niejako jakby idealne tylko w mysli naprzód istniejące z siebie wyjmuje i w przedmiotowym świecie takowe urzeczywistnia. To zapewnie Heglowi powodem było, iż cały świat za podobny organizm uważał, który jest rozwinięciem absolutnego pojęcia wszystko ogarniającego, odbywającém sie podług pewnych prawideł idealnych czyli logicznych, bo te prawa inaczej jak myślą pojąć się nie dadzą, podobnie, jak w tych dwóch szczegółowych przykładach materyalnego nawet świata myśl je tylko zrozumieć może. Że cały świat jako organizm rozwijający się uważać należy, przeciwko temu nie ma nic do powiedzenia, i że to rozwinięcie podług pewnego planu, myślą tylko ująć się dającego,

podług tak nazwanego absolutnego pojęcia (der absolute Begriff) i pewnych prawideł z niego wynikajacych sie odbywa, i na to przystać można. Ale na to żadnym sposobem przystać nie można, iżby to pojecie, jako pojęcie moc miało samo z siebie bez niczyjej pomocy w tak cudowny sposób się rozwijać. Wprawdzie w naturze zdaje nam się przedstawiać takie rozwiniecie samo z siebie się wysnuwające. Ale skoro sam Hegel przyznaje, że tego rozwiniecia nie można pojąć inaczej jak na drodze myśli, gdyż to jest urzeczywistnienie myśli, wiec za tém idzie, że tego rozwiazania ostatecznego nie w naturze, jak się tam coś dzieje albo dziać ślepo zdaje, ale w dziedzinie myśli szukać należy. Otoż w téj dziedzinie, która nam jest lepiéj niż co innego znana, bo bardziéj jak cokolwiek innego jest przystępna, myśl czyli dokładniej mówiąc pojęcie samo przez się istnieć nie może, tylko od jakiegoś subjektu pochodzić musi. Ten dopiéro może mu nadać istnienie idealne, a następnie, albo jednocześnie, jeżeli jego wola, nadać mu ruch czyli rozwiniecie, jakie jest potrzebne, aby w przedmiotowym świecie zostało urzeczywistnione. Lecz urzeczywistniwszy nawet to pojęcie w objekcie, subjekt w nim nie ginie, tylko nad objektem się unosi w odrębnéj i wyższej exystencyi, mając jednakże moc nad nim i dzierżąc go w potężnéj swej dłoni.

Ten sposób pojmowania godzi się przenieść na absolutny subjekt t. j. Boga, na którego podobieństwo jesteśmy stworzeni. Jest on dla nas nierównie zrozumialszy, jak stawiać na czele bezosobiste pojęcie, wprawdzie tytułem absolutnego zaszczycone, ale czystą abstrakcyą bez świadomości o sobie i bez woli będące, która dopiéro w końcu w pojedyńczych indywiduach przychodzi do subjektowości, do świadomości na to, aby ta świadomość wiecznie ginęła i zno-

wu w nowych indywiduach napowrót się zjawiała. Wprawdzie w realnym procesie natury coś podobnego się dzieje, gdyż madrze a jednak ślepo wszystko się rozwija, podnosząc się od najniższych do coraz wyższych stopni, aż sie dopiero w człowieku zjawja świadomość, i ta dopiéro naturę odgaduje. Ale jeżeli myśl powołana jest odgadnąć zagadkę natury; jeżeli sie nadto przekonała, że cała natura jest tylko urzeczywistnieniem myśli, i jedynie ze stanowiska myśli zrozumieć się daje: to właściwiej nierównie jest trzymać się tego, czego przyroda myśli od nas wymaga, aniżeli zapomniawszy o tém, że to ona jedynie wszystko tłómaczyć musi, udawać się do ślepéj natury i jéj ślepego procesu, aby nam powstanie myśli i świadomości wytłómaczyła. Otoż zasadą kardynalną, na któréj cały świat idealny stoi, jest to, że myśl pochodzić tylko może od subjektu, świadomość o sobie, wolę mającego, który jeżeli ją urzeczywistni, sam dla tego w przedmiocie nie ginie, w nim się nie wyczerpuje, lecz jako wyższy, panując nad nim, istnieje. Jeżeli w naturze inaczej jest, jeżeli tam wszystko ślepo się dzieje, jak wreszcie Hegel sam przyznaje, że to jest byt idei nieodpowiedni, jakby od niej odpadły: to z tego tyle tylko wynika, iż byt natury nie może być za absolutny uważany, i że zatém po nad naturą i nad nami, nie pojęcia absolutnego, ale subjektu absolutnego, t. j. Boga osobowego domyślać się należy, który pojęcie swoje absolutne w stworzonym świecie urzeczywistnia, mieszkając w nim potegą woli swojej, ale pomimo to z nim się nie zlewając, lecz wyższym nad niego zostając. Hegel sam wyrzekł, że wszystko na tém zależy, aby substancye, która u Spinozy jest nieruchoma, żadnego rozwiniecia niemająca, pojąć jako subjekt: należało to wziać na servo. Tymczasem skończyło się wszystko na zamienieniu nieruchomej

substancyi Spinozy w nieustający proces logiczny, którego żarzewiem jest dyalektyka, wiecznie sprzeczności tworząca, aby się z nich wydobyć i znowu sprzeczności w tym samym celu tworzyć, i tak wciąż; jest to istny pochód bez końca (progressus in infinitum).

Z tego naszego wywodu wyobrażenie subjektu wielka godność przybiera. Z tém wszystkiem poczatkujący, dla których to pisane, powinni w każdym szczę-- gółowym wypadku dobrze uważać, w jakiém znaczeniu ten wyraz »subjekt« i pochodzący od niego przymiotnik subjektowy« jest brany, czyli w powyższém. najwyższém metafizyczném znaczeniu, czyli też w jakiém inném, podrzedném, gdyż mianowicie przymiotnik nie przynosi zawsze zaszczytu. I tak dodatek, że coś subjektowe tylko jest, oznacza raczej ograniczenie, i daje do zrozumienia, że to nie przechodzi granic własněj myšli, že jest raczéj osobistém tylko marzeniem, nieobowiązującém i daléj po za kres widualności nie wychodzącem. U Hegla mianowicie, u którego osobowość bardzo ma małe, bo tylko przechodnie znaczenie, duch subjektowy, t. j. my jako indywidua, nierównie niżej stoimy, jak duch objektowy, inaczej ogólny, jakim jest państwo, prawo, obyczaje.

Objaśniwszy o ile można było pojęcie subjektu i objektu, które powstały, gdyśmy się od świata, w jakim razem z nim istniejemy, rozróżniać zaczęli,— wypada nam daléj się posuwać. W skutku tego rozróżnienia mamy dwa byty naprzeciwko siebie stojące, to jest nasz własny i świat, czyli wszystko, co w nim jest. W dalszem rozróżnieniu spostrzegamy, że świata, o którego bycie tak pewni jesteśmy, bezpośrednio nie dzierżymy, lecz tylko za pomocą obrazów czyli wyobrażeń z niego zdjętych, i w naszéj myśli się znajdujących, że tak powiem, za poły jego exys

stencyę trzymamy. Pomimo, że wyobrażenia z przedmiotów zdjęte są czems innem jak same przedmioty, nie zwracamy uwagi na tę różnicę, nie przychodzi nam do głowy zastanawiąć się nad różnica tych wyobrażeń, lecz uważamy je po prostu za rodzaj obcegów, któremi bezpośrednio, t. j. bez żadnego innego pośrednictwa, za przedmioty, za świat naprzeciwko nas stojący chwytamy. Te wyobrażenia stoją nam za rzeczywiste przedmioty, innego znaczenia dla nas nie maja tylko objektowe, t. j. odniesione do bytu naprzeciw nas stojącego świata; zachowujemy się wzgledem nich, jakby względem rzeczywistych przedmiotów, t. j. zupełnie biernie, gdyż one wałęsając się po naszéj imaginacyi, nachodzą nas zupełnie, jak ich wzory, z których zostały zdjęte. Nieraz u niektórych te wrażenia tak są silne, że ich nie rozróżniają od wrażeń zewnątrz pochodzących, zkąd się wyradzają tak zagadkowe, a na téj drodze łatwo pojąć sie dajace fenomena wizyi z przywiązaniem do nich objektowego znaczenia, których to wizyj nie dziw, że nikt inny nie widzi, gdyż one tylko w głowie téj osoby, albo tych osób istnieją, co im podlegają. Ta okoliczność jest powodem, że sa na karb duchów objawiających się kładzione, zwłaszcza jeżeli to są postacie istot żyjących, chociaż trudno pojąć, dla czego, jeżeli kommunikacya z duchami, aby była rzeczywista, jedynie tylko na zmysłowej drodze odbywać się ma, dla czego, mówię, wszyscy z niéj korzystać nie maja. Jest to klucz do odgadniecia tylu historyjek o strachach, które tak silnie niemyslące głozajmuja, a raczej tyranizują. Ale o wizyach juz poprzednio była mowa; nas tu teraz coś innego zajmuje.

# 11. Byt z razu największy ma interes dla nas. Ontologia czyli teorya bytu. Chcemy nasamprzód istotę bytu uchwycić; dla tego udajemy się w świat objektowy.

To wszystko dowodzi, że dla nas największą powage ma byt od nas odrębny, który się jako taki wylegitymować jest zdolny, a zatém któryby się nam w postaci zewnetrznych przedmiotów mógł przedstawić. Ze byt jest najważniejszą rzeczą, ho właściwie podstawa wszystkiego, przeto nie dziw, że cały interes spekulacyi naszéj, jeżeli do niéj jakiekolwiek czujemy powołanie, przenosi się na jego strone. Jakoż przedewszystkiem, nasyciwszy się przeglądem szczegółowego bytu, w świecie od nas odrebnym napotykanego, i zasypawszy umysł nasz szczegółowemi wiadomościami, pragniemy sam byt, jego istotę Takie dażenie prowadzi do téj części filozofii, którą ontologią czyli teoryą bytu nazywają (od greckiego ov, istniejący), i która od najdawniejszych czasów myślące głowy do siebie nęciła i każdego myśleć zaczynającego necić nasamprzód nie przestaje. Nie może być naszym zamiarem te nauke tu wykładać; jednak nie od rzeczy będzie dotknać w krótkości kilku punktów, które w widokach dalszego rozwinięcia dla nas są ważne. Skoro nadzieja rozwiązania najwyższych zagadnień np. naszego bytu niesmiertelnego, hytności Boga i t. d. tu się przedstawia, szukajmy go tutaj.

Idzie nam o uchwycenie istoty bytu, o to, coby już nie było złudzeniem, pozorem przemijającym: bo w objektowym świecie, który dla nas prawdziwą jest stolicą bytu, przedstawia nam się jednak mnóstwo takiego bytu, który się przemienia, znika, ucieka,

któryśmy z razu za prawdziwy byt poczytali, a któremu jeduak prawdziwego istnienia przyznać nie można, tylko pozorne albo przemijające. A zatém idzie nam nasamprzód o podciągnięcie bytu pod te pojęcia, ktore z pojęcia istoty wypływają, a które w szkolo katagorycznie istoty wypływają,

le kategoryami istoty nazywają.

Świat z jednéj strony przedstawia nam się jako rozpadnięty na niezliczone mnóstwo pojedyńczych przedmiotów;— z drugiej strony zmuszeni jestcśmy przyznać wszędzie związek. Już w pojedyńczych przedmiotach daje się spostrzegać mnóstwo własności od siebie różnych, które jednak w jedność są ujęte, w jedność splecione, i w takim dopiéro stanie rzecz jakaś stanowią. Gdyby téj jedności nie było, w takim razie w żaden sposób téj rzeczy, tego przedmiotu wyobrazićby sobie nie można. Zachodzi zatém pytanie, co tu jest ważuiejszém? co właściwie istniejącém? czy własności, z których się jaka rzecz składą? czyli ta jedność, do któréj muszą być odniesione, w któréj tkwią?

Že ta jedność jest istotnym, prawdziwym bytem, to się przedstawia jako niewatpliwe. Ale nie można poprzestać na jedności pojedyńczych przedmiotów, raz, że naturą naszego pojmowania jest do jedności wszystko odnosić, inaczej zrozumieć tego nie możemy; powtóre, że i w objektowym świecie wszędzie nam się związek nasuwa: gdyż wszystkie rzeczy jakkolwiek osobno istniejące, nie są względnie siebie obojętne, ale i owszem w mniéj więcéj ścisłych stosunkach z sobą zostają; albo wprost i ciągle albo przy danéj sposobności wzajemnie na siebie działają, i w wyraźnem, że tak powiém porozumieniu z sobą zostają, a wszystkie razem wziete na jakaś ogólna jedność wskazują, do któréj się odnosza, któréj prawom są posłuszne, i od któréj niejako w delegacyi byt uzyskują. jedność obiecuje nam dopiéro zagadkę stworzenia rozwiązać i tajemnice bytu nam otworzyć, będąc sama źródłem wszelkiego bytu. Tam dopiéro spodziewać sie szczeréj prawdy, gdyż to co nam się na piérwszy rzut oka po wierzchu przedstawia, długo krytyki wytrzymać nie może, bo się okazuje, że to tylko coś zewnetrznego odnoszącego się do czegoś wewnetrznego; że to jakiś powierzchowny pozór, albo jakieś zjawisko odsyłające nas po prawdziwą istotę do czegoś w tyle lub na dnie tych zjawisk leżącego, co jakkolwiek niewidzialne i naszym zmysłom się nie pokazujące, jednak jako konieczny warunek nam sie przedstawia, bez którego tych zjawisk pojąć nie po-Cieszymy się tą zdobyczą rozumu naszego, dobna. żeśmy nie tylko w objektowym świecie doszli zasady wszelkiego bytu, ale i w subjektowym: bo i nam byt służy, i droższy nam jest nad wszystko. Nadto uśmiecha nam się nadzieja, że to odkrycie poda nam w reke sposoby do przekonania się o najważniejszych dla nas prawdach tyczących się Boga, jego stosunku do świata, duszy naszéj i jéj niesmiertelności i t. d.

#### 12. Wyobrażenie substancyi.

Ta jedność w przedmiotach objektowego świata, do któréj się wszystkie własności tych przedmiotów odnoszą, bo inaczejby istnieć nie mogły; ta prawdziwa istota, któréj tamte tylko są zjawiskiem; to wnętrze, które się zewnętrznemi pozorami, że jest, zdradza; ta podstawa, która niejako na dnie wszystkich własności leży, w któréj one wszystkie tkwią, z niéj wychodzą i do niéj się odnoszą, nie mogąc mieć innego bytu;— ta podstawa mówię jedynie rozumem dostrzedz się dająca, bez któréj z bytu sobie sprawy zdać nie można, u filozofów nazywa się substancyą, pod którém to wyrażeniem należy sobie wyobrażać

asadniczą istotę bytu jakiegoś przedmiotu. Tak więc o każdego pojedyńczego przedmiotu, jaki nam się v obiektowym świecie przedstawia, domyślamy się akiéj zasadniczéj istoty, którą substancya tego przedpiotu nazywamy. Że jednak wszystkie te pojedyńcze stoty rwane sa w ogólny związek i przez to w jaiejś ogólnéj jedności, jako w ostatecznéj wszystkiego odstawie tkwić musza, wiec takie pojedyńcze subtancve sa tvlko wzgledne, nie sa prawdziwemi ostaecznemi substancyami, lecz jedynie o tyle za takie a poczytywane, o ile sie na owe ostateczna zasade edności, wszystkiemu bytowi za podstawę absolutną służaca, nie zważa. Ta dopiéro jest substancya absolutna w stosunku do któréj tamte względne pojedyńcze substancye przestają być substancyami we właściwem znaczeniu, gdyż ich byt oddzielny nie jest od ogólnéj jedności absolutnie oderwany, a zatém tkwi tylko w absolutnéj substancyi, jako jej własność, z niej wypływająca, jako jej modyfikacya, jako zjawisko jej istotv. A taki byt cząstkowy, nie mający podstawy absolutnéj sam w sobie, tylko mający ją, że tak powiém, w delegacyi od czegoś innego, przestaje być by tem w absolutném znaczeniu, i staje się raczej własnością tamtego, z którego wypłynął. Ztąd wynika, że ponieważ jedność wszystko wiążąca jest prawem przez cały świat idącem, więc jest jedna ogólna absolutna substancya, a wszystko inne jako w niej tkwiace ma tylko względny byt od niej pożyczony, jej własnością, jej modyfikacyą bedący. Takie własności, takie modyfikacve nazwali filozofowie attrybucyami, akcydencyami (od łacińskiego »attribuere« na własność oddać, i »accidere« przypadać).

Takie jest znaczenie substancyi w filozoficznym języku. Jest to pojęcie w filozofii nader ważne, z którém się początkującym dokładnie obznajomić należy, jeżeli różne twierdzenia, a mianowicie systemata na

téj podstawie oparte mają być zrozumiane. Poezatkującym do uchwycenia prawdziwego znaczenia tezo wyrazu, dużo na zawadzie stoi użycie go także w potocznéj mowie, kiedy różne ciała w skład innych wchodzace substancyami nazywamy, jak to szczególniej w chemii i fizyce ma miejsce, mianowicie też francuzkie substance. Te substaucye sa naocznie pokazywane, ważone, mierzone i t. d. Tego znaczenia trzeba w filozoficznym języku zapomnieć i broń Boże go nie mieszać. Substancya w filozoficzném znaczeniu oznacza wprawdzie byt, i to wprawdzie essencyonalny byt, zasade wszelkiego bytu; ale nie da się ona nikomu pokazać, zmysłami uchwycić, i tylko rozumem jako warunek konieczny jedności uchwycona hyć może. Jeżeli ja oddzielnie od jej objawów, od jej attrybucyj uważać zechcemy, nie zgoła w niej rozróżnić nie jesteśmy w stanie. Jest to tylko prosta pozycya bytu z niczego niezłożonego. Wszelkie różnice własności, po którychby ją uchwycić można, odpadają do jej attrybucyj, które jej essencyi sie nie tveza.

Zkądże się więc te różnice biorą, czyli te pojedyńcze przedmioty, jeżeli ich w składzie substancyi nie ma? To nas naprowadza na to twięrdzenie, że tam jednak musi w niej być możność czyli moc wywoływania ich do względnego bytu. Aby ta możność, ta moc mogła ten względny byt urzeczywistnić, musi działanie w nię być wprowadzone. W tem działaniu dopiero leży zasada specyfikacyi wszelkich istot widomy świat składających. Skoro to działanie w ruch wprawione zostało, wszystkie zjawiska tego świata z koniecznością jakby z rogu obfitości wysypywać się muszą. To działanie jest kształtujące czyli formę nadające, a zatem forma właściwie jest to pryncypium energiczne, substancyę, która sama w sobie żadućj formy nie ma, gdyż jako pojedyńcza, niezłożo-

na, żadnych różnic w sobie nie przedstawia,— substancyę mówię określająca, i niejako na nieskończone szeregi jestestw rozwijająca. Gdyby tego działania formę istotom względnym nadającego nie było, absolutna substancya do żadnego objawuby nie przyszła! A gdyby do żadnego objawu nie przyszła, toby zupełnie to samo było, jakby wcale dla nas nie

bvła.

Żeby początkującym dokładne pojęcie substancyi ułatwić, należy ich ostrzedz, iżby go nie mieszali z pojeciem matervi. Materya jest taka podstawa widomego świata, która przestrzeń i czas zajmuje: która dla zmysłów jest dotykalna, może być jedua, może być wieloraka, i stanowi największą sprzeczność ze wszystkiém, co jest duchem albo duchowém. Pojecie zaś substancyi w filozoficzném a nie w potoczném znaczeniu właściwie nie w sobie pie mieści matervalnego, bo zmysłami nawet ujete być nie może; oznacza tylko te podstawe jedności, żadnéj różnicy w sobie nie mającej, do której wszystkie różniace się od siebie własności odniesione być muszą, gdy tymczasem materya, jako rozciągła w przestrzeni, przez to samo mnóstwo różnie, jako podzielna na nieskończenie wiele cześci, w sobie mieści. Materya może być jako własność, jako attrybucya substancyi do téj ostatniej odniesiona. Ale to samo można zrobić i z myśleniem, pomimo że materyi jest wprost przeciwne, jako to uczynił Spinoza, który rozciągłość i myślenie za attrybucye substancyi ogłosił. Pojecie substancyi jako jednéj i piepodzielnéj, z żadnych części niezłozonej przez wielu było użytém na dowód oddzielnego istnienia duszy od ciała i jej nieśmiertelności przeciwko matervalistom, którzy opierając wszystko na materyi przez to samo zasade jedności od pojecia ducha nieodłączna utracili. Miedzy tamtemi o to tylko rzecz się rozchodzi, czy z jednéj absolutnéj substancyi ma być wszystko wyprowadzone, czyli też

wielość oddzielnych substancyj przyjąć należy.

Ażeby dojść do wyobrażenia substancyi trzeba koniecznie przyjść do rozróżnienia, co w jakim bycie nam się przedstawiającym jest istotnego, a co tylko przemijającego, pozornego, zjawiskowego. Kto nie doszedł do tego, iżby między istotą (co Niemcy nazywają "Wesen.»), a jéj zjawiskiem różnicę widział, ten dokładnego pojęcia o substancyi nie poweźmie, a jednak to pojęcie w filozofii nader jest ważne; dla tego się tak silimy, aby go z różnych stron pokazać i przez to początkujących zmusić, by go dobrze zrozumieli.

#### l3. Stanowisko substancyi jako jednéj,

Skoro nam w objektowym świecie o istotę bytu idzie, bo chcielibyśmy prawdziwą zasadę wszelkiego bytu uchwycić, gdyż właśnie to tylko co na prawdę jest, całą naszę ciekawość obndza i cały nasz interes ku sobie ściąga, -- skoro nam, mówie, o istote bytu idzie, nie możemy, wiedzeni instynktem a raczej potrzebą wrodzoną jedności, znieść téj do nieskończoności posuniętéj rozsypki pojedyńczych bytów samopas obok siebie istniejących, w żadnym związku z sobą niezostających, jak nam je na piérwszy rzut oka zmysły przedstawiają. Głębsze zastanowienie nas na to przekonanie naprowadza, że taki byt rozsypany nie może być prawdziwy. Jakoż odkrycie pojęcia substancyi dozwoliło nam sprowadzić wszystko do jedności, tak, iżby nie po za jej obrebem odosobnionego -nie zostało. Przez to uczyniliśmy zadosyć temu niczém wytępić się niedającemu dążeniu do jedności, od którego żaden myślący człowiek wyłamać się nie jest w stanie. Wszelki więc byt pojedyńczy, jakikolwiek nam się w objektowym świecie nasuwa, tkwi w ogólnéj absolutnéj substancyi, która dopiéro prawdziwy byt przedstawia, gdy tymczasem wszystko in-

ne jest jéj attrybucya, jéj własnością.

Ta okoliczność, że ta absolutna substancya dla naszych zmysłów nie jest przystępna, tylko że jedynie rozumem naszym może być ujęta, jej kredyt u nas dużo więcej jeszcze powiększa: ponieważeśmy zmysły nasze w wielu okolicznościach na gorącym uczynku fałszowania prawdy i łudzenia nas pozorami . złapali, a ponieważ to fałszowanie to łudzenie rozum odkrył, wiec musi to być rzetelniejszy przewodnik, któremu zawierzyć godzi się. Uszczęśliwieni sprowadzeniem wszystkiego do jedności, spoczywamy z rozkosza czas jakiś na jej łonie, kontenci, że możemy odetchnąć z tego szarpania na wszystkie strony, jakiego nasz umysł ze strony pojedyńczego bytu doznaje. Po chwili odpoczynku chcielibyśmy użytek zrobić z tego naszego odkrycia, i tak jakeśmy z rozrzuconego i niczem niepowiązanego bytu zeszli aż do téj glebi substancya zwanéj, w któréj tkwi, tak też pragnelibyśmy, zdobywszy to pojecie, napowrót odbyć podróż po świecie i z niego sobie zdać sprawę. Widzimy wprawdzie łańcuch wszystkie jestestwa wiążący, widzimy wyraźne stopniowanie w nieskończonym szeregu jestestw, które jedne z drugich wyrastać się zdają. Naprzód istoty nieorganiczne, następnie organiczne, którym tamte za niezbedna podstawe służa. Między organicznemi ida znowu naprzód rośliny, które znowu wyższego od siebie rzedu jestestwom i nierównie doskonalszym t. j. zwierzętom za warunek istnienia służa, badź bezpośrednio, badź pośrednio. Między roślinami niezliczone mnóstwo jest rodzajów, z jednéj strony od siebie odrebnych, z drugiéj strony podobieństwem swojém pokrewieństwo jakieś między soba zdradzających. Ztad tworza się familie, któ-

re znowu widoczne stopniowanie między sobą okazują. To samo dzieje się między zwierzetami, iż naprzód ida mniéj doskonałe, następnie coraz doskonalsze. Śledzac te organizmy tak nieskończenie od siebie różne, widać jednak jak gdyby rozwinięcie z jednego pnia wychodziło, i aby nie było watpliwości o pochodzeniu z jednego źródła, zostawiona jest jakby na ślad nitka nieprzerwanie w wysnuwaniu swojém z jednego kłębka przez wszystkie organizmy idąca, jak botanika, zoologia, a mianowicie anatomia porównawcza i fizyologia przekonywają. W końcu okazuje się przy bliższém obeznaniu się z astronomią, geologią, fizyką, chemia, że nawet nieorganiczny świat w organiczny porządek wchodzi, i że całe uniwersum jest kolosalnym organizmem do jednego pnia rozwoju należącym. To nas témbardziej w tem mniemaniu utwierdza, że jedna i absolutna substancya w tém wszystkiém sie objawia. Wprawdzie pojedyńcze jestestwa tracą swój byt odrębny, gdyż w takiém zapatrywaniu się na świat są tylko modyfikacyami absolutnéj substancyi, ale z razu poprzestajemy i na tych modyfikacyach, nie mamy też tak wielkiego interesu obstawać za wiecznym bytem indywidualnych jestestw, a najdoskonalsze między niemi, t. j. organiczne, nawet w oczach naszych ciagle gina, jedne wcześniej, drugie później. nas to mniej obchodzi, skoro inne na ich miejseu odrastaja.

# 14. Stosunek człowieka do teoryi substancyi i nadzieja udowodnienia z niéj nieśmiertelności zawiedziona. Definicya substancyi Spinozy.

Lecz co nam najwięcej w tej teoryi daje do myślenia, to jest człowiek. Ten stoi na czele jestestw organicznych; ale jego organizm nie jest skokiem,

lecz dalszym ciągiem zwierzęcego organizmu. Pomimo to zjawia się w nim coś wyższego, na co w całej naturze miary nie ma, bo duch myślący. Tu się dotychczasowy porządek urywa. Człowiek jakkolwiek się zdaje, że z łona natury wyrósł, że ona go wypielęgnowała i żywi,— zrywa się z jej łańcucha, na którym wszystkie jestestwa jako zjawiska absolutnéj substancyi związane, zrywa się mówię przez to, że naprzeciwko niej staje, jej panem się ogłasza, myślą swoją nad wszystkiem się unosi, i zupełnie nowy porządek rzeczy całej naturze obcy, na który w całej naturze nie ma wyrazu, na własny rachunek rozpoczyna. Ma-ż ten człowiek być tylko modyfikacyą i zjawiskiem przemijającem cudzego bytu absolutnéj substancyi, i nie mieć własnego bytu?

Ta uwaga musiała zachwiać początkowo zbyteczne poleganie na substancyi. Znależli się tacy, którzy tę sprawę rodzajem kompromisu zagodzić nsiłowali, wyłączając człowieka z pod panowania natury, i uznając w nim oddzielną substancyę naprzeciwko substancyi natury. Za pomocą tego twierdzenia obiecano dowieść oddzielnej exystencyi duszy od ciała, a następnie jej nieśmiertelności.

Utrzymywano, że ciało i wszystko co znikome w człowieku jest tylko zjawiskiem; a że zjawisko samo z siebie bytu mieć nie może, więc musi wypływać z czegoś, czego jest zjawiskiem. To zaś nie może być ani złożone, boby było rozpadnięte w sobie i nie miałoby jedności, więcby nie było punktu centralnego do odnoszenia zjawisk,— ani znikome, boby znowu było tylko zjawiskiem istotnego bytu niemającém, kiedy byt człowieka jest dla niego niewatpliwym. Więc musi to być pojedyńcze, przez co żadne zniszczenie, żadna śmierć tam przystępu mieć nie może, gdyż wszelkie zniszczenie, wszelka śmierć jest tylko zjawiskiem negacyjném, inne zjawiska usuwającém,

ale nie bytem. Zadne zaś zjawisko jako tylko pożyczany byt, a raczéj pozór tylko bytu mające, nie może się targnąć na substancyę, która jest jądrem istotnego bytu, jakiego ono tylko jest modyfikacyą. A zatém dusza człowieka jako odrębna od ciała, które jej tylko jest zjawiskiem, jest substancyą niczęoną, zniszczeniu nieulegającą i przez to samo nieśmiertelną.

Taka zdobyczą uspokojono się na czas jakiś i tém wicksze zaufanie do teoryi substancyi powzięto, - ale Ci co swoje systemata glównie na teonie na długo. ryi substancyi oparli jak Descartes a szczególniéj Spinoza, określają substancyę jako rzecz, która tak istnieje, iż żadnéj innéj rzeczy do istnienia swego nie potrzebuje. (Descartes Principia Philosophiae Pars I. &. 51. Per Substantiam nihil aliud intelligere possumus. quam rem, quae ita existit, ut nulla alia re indigeat ad existendum). Podług Spinozy przez substancye ma sie to rozumieć, co samo w sobie jest i z siebie samego pojmuje się; to jest to, którego pojęcie nie potrzebuje pojęcia innéj rzeczy, za pomocą którego miałoby dopiero być uformowane. Do natury substancyi należy iżby exystowała, t. j. jej istota pociąga za soba koniecznie exystencyę. (Spinoza Opera. Editio Pauli, T. II, p. 33. Per substantiam intelligo id, quod in se est et per se concipitur: hoc est id, cujus conceptus non indiget alterius rei, a qua formari debeat.— P. 38. Ad naturam substantive pertinet existere, id est ipsius essentia involvit necessario existentiam).

Ztąd wynika, że substancya od nikogo innego pochodzić nie może, inaczéj byłaby tylko skutkiem czyimś, a zatém manifestacyą czyjąś, czyli zjawiskiem tylko a nie istotą.

Takie pojmowanie zastosowane do nieśmiertelności duszy jest bardzo dogodne co do przyszłości naszego

istnienia, które końca mieć nie może; ale wprawia nasze rozumowanie w niemały kłopot co do przeszłości naszéj, bo nam za wiele daje: gdyż podług tego. jeżeli dusza nasza ma być pojmowana pod kategorya substancyi, to żadnego początku mieć nie może, jako rzecz wieczna, nie tylko na przyszłość, ale i w prze-Tak jednak nie jest, bo jako indywidua przychodzimy na świat nie sami z siebie, ale w skutku innych indywiduów: mamy więc początek, któremu towarzysza wszelkie ograniczenia każdemu powstaniu i nastepnemu rozwinięciu właściwe. Możnaby z téj trudności w ten sposób wyjść, a przynajmniej dalej w tył po za siebie ja odepchnać, gdyby chciano utrzymywać, że wyobrażenie substancyi służy właściwie ogółowi rodu ludzkiego, z którego dopiéro pojedvácze indywidua wypływaja; a że ród ludzki nie z nami się dopiéro zaczął, i nie tak łatwo wiedzieć kiedy się zaczął, więc zamknawszy oczy i nie wymagając ścisłości wielkiej w dowodzeniu, można to na chwile wmówić w siebie, że ród ludzki nie ma początku, jak i końca mieć nie bedzie, i że pod tym wzgledem nie nie stoi przeszkodzie, aby nie był substancya. Przypuściwszy, żeby to rozumowanie było uzasadnione, co nie jest, bo tyle jest powodów, co zatém mówią, że ród ludzki miał początek, - to jednakby nas to do celu nie doprowadziło, gdyż jeżeli tylko ogół rodu ludzkiego jako substancyę uważać należy, to my indywidualnie uważani nie moglibyśmy niczém być tylko wypływem téj substancyi, a zatém sami nie bylibysmy osobnemi substancyami, i z tego względu nie mielibyśmy żadnéj zasady do nieśmiertelności osobowei. W takiém przypuszczeniu byłaby tylko ogólna nieśmiertelność rodu ludzkiego, t. j. iżby ród ludzki jako ród ludzki wiecznie istniał, odradzając się wiecznie w indywiduach, aleby indywidua jako indywidua ginely, ponieważ nie byłyby substancyami, tylko jedynie manifestacyą substancyi rodu ludzkiego, a zatém tylko zjawiskiem

przechodniém onéj.

Mamy więc na téj drodze nieprzełamane trudności w pojmowaniu duszy naszéj jako substancyi. Równie wielkie byłyby trudności, a nawet do przełamania niepodobne, chociażby duszę naszę jako substancyę uznano, na przypadek, jeżeliby samo pojęcie substancyi krytyki nie wytrzymało, w razie jeżeliby podniesiono kwestyę, czyli substancya może istnieć osobno od swoich modyfikacyj. Ale o tém później.

# Naturaliści. Natura; przerabianie i rozrabianie materyi. Człowiek podług téj teoryi.

Udajemy sie tymczasem nazad do natury i do jednéj w niej panującej substancyj, bo tam nie mielismy żadnego interesu domagać się dla istot pojedyńczych mnożenia substancyj, skoro stawiając się naprzeciwko natury, a nawet wynosząc się nad nię, i zrywając z nią, zabrneliśmy w takie trudności, z których nie można się było wywikłać. Zwrót ten tém bardziej bedzie potrzehny, ponieważ nam materyaliści a w ogóle naturaliści rozwiązanie zagadki obiecują. Aby wiedzieć czego się trzymać i żadnego środka szukania prawdy nie pominać, zajrzyjmy i w ten zakatek. Naturaliści uderzeni tém, że człowiek właściwie mówiąc jest dalszym ciągiem natury, że całym bytem swoim tkwi w naturze, i podlega jej prawom podobnie jak i inne istoty, że co do wyżywienia i wszystkich swoich potrzeb od niej jest zawisłym, powzieli te myśl, że człowiek właściwie jej jest utworem, stanowiąc tylko w nieskończonym szeregu jej jestestw najwyższy szczebel. Jedni z nich, niesięgający daleko, poprzestają na materyi i z niej wszystko wywodza; drudzy nie mogac na tém poprzestać, aby

to, co samo w sobie ma sprzeczność, brać za jedność, z któréj wszystko ma być wyprowadzone— gdyż materya jako rozciągła a przeto podzielona, źródlem jedności być nie może, do któréj się jednak wszystko w naturze odnosić zdaje— ci drudzy mówię nie nie mają przeciwko temu, aby cała natura odniesiona była do jednéj substancyi, która napowrót swojemi modyfikacyami możebném robi zrozumienie całego rozwinięcia.

Gdy w tém rozwinieciu widoczném jest stopniowanie jestestw, mianowicie też w organizmach, z których doskonalsze następują po mniej doskonałych, tak dalece, że tamte z tych ostatnich powstawać się zdaja, aby znowu zaginąć; gdy pomimo nieskończonej różnicy, jedna zasada przedstawia się tylko coraz lepiéj się urzeczywistniająca, ztąd wniosek, że cała natura niczém inném nie jest, tylko przerabianiem i rozrabianiem materyi, która tu w tém znaczeniu fuukcyę substancyi wszystko jednoczącej zastępuje. tura przerabia materye, aby coś stworzyć. Ten piérwszy twór jako początek zapewnie nie wypadł tak duskonale, izby już można było u kresu stanać. A zatém był powód, ażeby bądź tę materye nazad rozrabiać, t. j. utwór zniszczyć, i na nowo go probować, albo wziąć go za podstawe, i na tym fundamencie coraz daléj ku doskonałości się posuwać. Ciągle zaś rozrabianie materyi, które nieustannie towarzyszy zwłaszcza doskonalszym utworom natury, to jest przerabianiu materyi na coś lepszego, każe się domyślać jakiegoś celu, do którego wszystko zmierza. Zastanowiwszy się nad stopniowaniem jestestw, mianowicie doskonalszych t. j. organicznych, rzeczą jest widoczną, że człowiek na szczycie tych jestestw stoi. On zatém był celem natury, do którego metamorfozy materyi zmierzały, gdyż dalej po za niego już sie nie posuneła. Przypuściwszy, że wszystkie cudowne zjawiska, jakie człowiek przedstawia, dałyby się z materyi wytłóma-

czyć- przypuszczenie, na które żaden myślacy człowiek zgodzić sie nigdy nie jest w stanie- i że myśl, szlachetne uczucia, cnotliwe czyny, podobnie jak grzyby i trawa z ziemi wyrastają, albo jak żyjątka ze szlamu sie tworzą, lub niczem innem nie sa jak skutkiem cyrkulacyi krwi albo jakiegoś płynu eterycznego nerwy przenikającego, jak sobie to starożytni i nowi materyalisci i ateiści wyobrażają, - to pytanie zachodzi: jakiż tedy cel ostateczny natura miała, wydając na świat człowieka? Oto materya na to była przerabiana, i, że tak powiem, we wszystkich alembikach coraz doskonalszych organizacyj destyllowana, ażeby można było dojść, do jakiego stopnia tegości wyskok może być doprowadzony. To dokonawszy nie pozostaje, jak te materye nazad rozrabiać, i rzuciwszy ją w potworną dzieżę martwych istot, napowrót znowu ten proces windowania się do góry rozpoczynać. Podług tego poglądu, życie fizyczne, zwierzęce, jest ostatecznym celem natury, na to, ahy go mogła nazad odebrać, w dół zgnilizny wrzucić, i poddawszy go fermentacyi sił niepojętych, na nowo ten sam taniec z niemi rozpocząć. Jeżeli w człowieku się coś objawia, na co kategorya zwierzęcego życia nie wystarcza, gdyż to wyżej sięga, to to uważane jest za coś tak delikatnego, jak woń niewidoma z kwiatu życia się unosząca, jak para, lepiéj jeszcze jak gaz, lepiéj jeszcze jak eter subtelny lub dech, z którego niepotrzebnie ducha zrobiono. Gdyby w naturze był tylko proces kosmologiczny, geologiczny, mechaniczny, fizyczny, chemiczny, wreszcie i organiczny, ale dalej jak do roślin i do zwierząt się nieposuwający, -- możeby ten sposób zapatrywania się mógł się ostać, boby nie było nikogo, coby sie z natura o taki porządek rzeczy kłócił, bo żadna istota nie wystąpiłaby z pretensyą, bo żadna nie posiadając narzędzia myśli, nie mogłaby wciskać sie w pracownie téj rodzacéj natury i do odpo-

wiedzialności ją pociągać za jej zamiary, albo o jej cele ją badać. Gdy się jednak człowiek zjawił z takiemi własnościami, zdolnościami, jakich w całći naturze nie ma; gdy ten człowiek jakkolwiek z niej wyrósł, i w tylu rzeczach jej pomocy potrzebuje, od niéi sie wyemancypował, a ogłosiwszy się jej panem, prawa jej nawet dyktuje, i na jej gruncie własne gospodarstwo rozpoczyna, a co wieksza po za obreb tego życia do wiecznego bytu sobie rości pretensye;--gdy się taka istota zjawiła, u któréj stop łańcuch natury sie urywa i nowy porządek całkiem innego rodzaju się zaczyna, którego cechą jest świadomość o sobie i o świecie, myśl, pojęcie, rozum, uczucie tego co piękne, dobre, szlachetne i święte, wola po występek lub po cnotę sięgająca, sumienie, tęsknota do jakiejś wyższej nad siebie istoty rece wyciagajaca:- gdy, mówię, to wszystko ma miejsce, - w takim stanie rzeczy trzebaby myślenie chyba zawiesić, albo zupełnie je umorzyć, aby na takiém błahém tłómaczeniu poprzestać i dać się niém odurzyć. Ci co się takim sposobem widzenia kontentuja, schodza na stanowisko zoofitów czyli zwierzokrzewów, albo co najwięcej płazów po ziemi się czołgających, których między myślacemi reprezentuja.

Więc, gdy się zapytamy: jaki jest ostateczny cel natury i tego ogromnego aparatu sił jéj, którym działa? otrzymujemy za odpowiedź: Nic innego tylko przerabianie i napowrót rozrabianie materyi!» Natura tworzy, bo potrzebuje zajęcia, siły jéj pracujące spoczynku nie dają; dla tego przerabia materyę. Ale gdy przebieży zakres swych utworów na jakie się zdobyć może, burzy je ciągle na wszystkich stopniach swego rozwinięcia, aby miała co do czynienia; dła tego znowu rozrabia materyę. Prawdziwa praca Danaid, beczkę bez dna nadaremnie napełnić usiłujących! Czcza igraszka, w tém tylko potworna, że

wszędzie jakieś ślady rozumu są na to, aby kłam zadać wszelkiemu rozumowi, wyrzekając się wszelkiego celu. Taki potwer to istne straszydło, które podubnie jak wier strachem nas przejmuje, że naszéi imaginacyi, nie mając życia, pozór jednak życia polacuje. Zbijać dalej jeszcze takie stanowisko zbybecame bytoby racesa. Aby sie na niem utrzymać, trzeda jesacae na samym początku spekulacyi stać, alhe na hardro wiele najważniejszych faktów oczy zamrużyć. W najodleglejszéj starożytności, gdy się do aglebiania raccay dopiéro zabierano, spekulacya na tel dredze była; w nowszych czasach znaleźli się w XVIII wieku niektórzy badacze, którzy w materyalizmie rozwiązanie najwyższej zagadki znaleźć mniemali; - ale saire, ie ich do tego więcej chęć pozbycia sie wienow moralnych i religijnych nakłoniła, które im zawadzały, aniżeli dowody spekulacyjne, których niedostateczność w oczy wpada.

# 16. Substancya ogólna jedna. Stanowisko Spinozy. Bóg jako substancya uważany.

Głębsza też spekulacya na materyi, która w zastępstwie czyli uzurpując funkcyę substancyi miała świat tworzyć i odtwarzać, poprzestać nie mogła. Udano się więc napowrót do ogólnéj substancyi, jako do zasady ostatecznéj wszechświata i wszelkich jestestw pojedyńczych w nim będących: bo uganiając się za rozwiązaniem zagadki bytu, i z tego powodu szukając w objektowym świecie tego rozwiązania, zdawało się, że tylko na téj drodze do celu będzie można trafić, gdyż substancya na dnie wszelkiego bytu, że tak powiem leży, i będąc sama jednością wszelki byt wiąże. Jednak z samego pojęcia substancyi choćby też absolutnéj, wszystko do siebie i nawzajem sie-

bie do wszystkiego odnoszącej, niezłożonej, jakkolwiek nieskończonej i żadnej różnicy w sobie niemającej, trudno było wszystko wyprowadzić, mianowicie też zjawienie się człowieka największe trudności przedstawiało.

Spekulacya podniosła się więc wprost do idei Boga, i udawszy się na łono Jego, przedsiewzieła taje-. mnice świata rozwiązywać. Tak Spinoza. Ale on pojał Boga ze stanowiska substancyi, jako istotę absolutna, nieskończona, substancya świata bedaca, któréj świat jest objawem. Taka substancya nie mogła być wyobrażona jako punkt tylko środkowy, w którym się wszystkie różnice świata zbiegaja, i z którego jak promienie z koła na wszystkie strony się rozchodzą. Dla tego Spinoza pojmował ją jako istotę myślącą, niczém nieograniczona, a zatém żadnéj innéj substancyi obok siebie mieć niemogaca. Bo substancya jako taka musi istnieć sama z siebie, nie być stworzoną, gdyż inaczej byłaby tylko dziełem inuej jakiej substancyi, a zatém jéj tylko zjawiskiem, modyfikacya. Więcej zaś absolutnych substancyj obok siebie w żaden sposób przyjąć nie można, gdyżby przez to samo przestały być absolutnemi, ograniczając się wzajemnie. Z ograniczonych zaś substancyj jedności świata wyprowadzić niepodobna. Dotad na to wszystko niejeden możeby przystał. Ale obok tego Spinoza pojmował Boga nie tylko jako substancye myśląca, lecz jeszcze jako rozciągłą. To razi niezmiernie. Jednak jest to prosta konsekwencya tego, że Boga pojmował jako substancye, jako rzecz objektowego świata. skoro Bóg pojmowany jest jako substancya, nie może być odłączonym od świata, który jego jest zjawiskiem, jego modyfikacya. A że świata bez myślenia i bez rozciagłości pojać piepodobna, zatém poszło, że Spinoza swojéj absolutnéj substancyi czyli Bogu przypisał dwie główne własności, attryhutami przez niego

nazwane, t. j. myślenie i rozciągłość. Przez to ułatwił sobie wprawdzie możność ogarnięcia całego świata jego substancyą tak pojmowaną. Zanim zobaczymy jakie ztąd następstwa wynikają, przytoczmy dla usprawiedliwienia się kilka głównych twierdzeń, prócz już zacytowanych, odwołując się zawsze do edycyi dzieł jego Paulusa.

»Przez Boga rozumiem istotę absolutnie nieskoń»czoną, t. j. substancyę o nieskończonych attrybutach,
»z których każdy wicczną i nieskończoną istotę wy»raża. (Per Deum intelligo ens absolute infinitum, hoe
»est substantiam constantem infinitis attributis, quorum unumquodque acternam et infinitam essentiam
»exprimit.« T. II, p. 35).

»Pod attrybutem rozumiem to, co rozum pojmuje »o substancyi, stanowiący jakoby jego istotę. (Per at\*tributum intelligo id, quod intellectus de substantia
\*percipit, tamquam ejusdem essentiam constituens.«
T. 11, ibid.)

Pod modyfikacyą rozumiem affekcye (przypadłości) sanbstancyi, czyli to, co w czem innem jest, przez co też i pojętem zostaje. (Per modum intelligo substantiae affectiones sive id, quod in alio est, per quod ectiam conclpitur).

"W naturze rzeczy nie może być dwóch albo więwed zubstancyj jednéj natury czyli attrybutu. In rewrum natura non possunt dari duae aut plures subwatantiae ejusdem naturae sive attributi.« T. II, p. 37).

«Jedna substancya nie może być tworzena przez "drugą substancyę. (Una substantia non potest produvot ab alia substantia.« T. 11. p. 38).

ollo natury substancyi należy, iżby istniala, L.j. olij intota pociąza za sobą komecznie istnienie. Ad onaturam substantiae pertinet existere: id est ipsius ocaoputa intolnit necessario existentiam. T. II, p. 38).

»Wszelka substancya jest koniecznie nieskończona, sgdyż skończoną być, jest w rzeczy saméj w części »zaprzeczoną być, zaś nieskończoną być, jest to abso-lutne twierdzenie istnienia jakiéj natury. (Omnis sub-stantia est necessario infinita,— cum finitum esse re-vera sit ex parte negatio et infinitum absoluta affir-matio existentia alicujus naturae.« T. II, p. 38, 39).

Bóg czyli substancya o nieskończonych attrybu-«tach, z których każdy wieczną i nieskończoną isto-»tę wyraża, koniecznie istnieje. (Deus sive substan-»tia constans infinitis attributis, quorum unansquod-»que aeternam et infinitam essentiam exprimit, ne-»cessario existit.« T. II, p. 42).

»Oprócz Boga nie może być, ani nie można pojąć »żadnéj innéj substancyi. (Praeter Deum nulla dari »neque concipi potest substantia).«

»Cokolwiek jest, w Bogu jest, i nic bez Boga ani »istnieć, ani pojetém być nie może. (Quidquid est, »in Deo est, et nihil sine Deo esse neque concipi po-»test.« T. II, p. 46).

»Bóg jest wszystkich rzeczy przyczyną, w nich mie-«szkającą, a nie tylko przechodnią. (Deus est omnium »rerum causa immanens, non vero transiens. «T. II, p. 54).

"Myśl jest attrybutem Boga, czyli Bog jest rzecz "myśląca. (Cogitatio attributum Dei est sive Deus est res cogitans. T. II, p. 78).

»Rozciagłość jest attrybutem Boga, czyli Bóg jest »rzecz rozciagła.« T. II, p. 79.

Rzeczy pojedyńcze niczém nie są, tylko attrybutów Boga affekcye czyli sposoby (modyfikacye), jakiemi attrybuta Boga pewnym i oznaczonym sposobem są wyrażone. (Res particulares nihil sunt, nisi Dei attributorum affectiones sive modi, quibus Dei attributa certe et determinato modo exprimuntur.« »T. II, p. 59). »Przez ciało rozumiem tę modyfikacyę, która exy»stencyę Boga, o ile jako rzecz rozciągła jest uważa»ny, pewnym i oznaczonym sposobem wyraża. (Per
»corpus intelligo modum, qui Dei existentiam, quate»nus ut res extensa consideratur, certo et determi»nato modo exprimit.« T. II, p. 77).

»Pod idea rozumiem umysłu pojęcie, które umysł »utworzył dla tego, że jest rzeczą myślącą. (Per »ideam intelligo mentis conceptum, quem mens for-»mat, propterea quod res est cogitans.« T. II, p. 77).

Idee rzeczy pojedyńczych czyli modyfikacyj nieistniejących tak powinny być pojmowane w Boga nieskończonéj idei, jak rzeczy pojedyńczych czyli modyfikacyj istoty formalne w Boga attrybutach się mieszczą. (Ideae rerum singularium sive modorum non
sexistentium ita debent comprehendi in Dei infinita
idea, ac rerum singularium sive modorum essentiae
sformales in Dei attributis continentur: « T. II, p. 83).

Z tych kilku przytoczonych twierdzeń można powziąć dostateczne wyobrażenie o sposobie zapatrywania się na świat Spinozy. Jakkolwiek ten systemat może mieć swoję szczytną stronę, bo cóż może być szczytniejszego, jak wszystko w Bogu widzieć, wszędzie blizkość Jego czuć, wszystko do Niego odnosić, i wreszcie z całą swoją exystencyą w Bogu się zanurzyć, wszystkie swoje myśli, uczucia, pragnienia na jego tonie ztożyć, i nie zgota innego nie żądać: to jednak poprzestać na nim niepodobna. Bo wiele bardzo ważnych zarzutów go gniecie, między innemi niestosowne wyobrażenie o Bogu i stosunek człowieka do Boga. Kto sobie Boga pod postacią substancyi, jako rzecz objektowego świata wyobraża, ten nie uniknie, by go ze światem nie zmieszał. Wprawdzie na pozór zdaje się, że substancya jest coś oddzielnego od zjawisk; a że zmysłom nie jest przystępna, i tylko rozumem dosięgnąć się da, oraz, że to jest

substancya absolutna, nieskończona, myśląca, wszystkie doskonałości w sobie posiadająca, więc zdaje się mieć wszelkie cechy najwyższéj Istoty, i jako nadzmysłowa nie mieścić w sobie żadnego zakału zmysłowego świata. Dla tego też wielu filozofów nie wahało się wyobrażać sobie Boga pod postacią substancyi, nie domyślając się, na jakie następstwa się narażają.

Ale substancya nie może być w rzeczywistości od swoich zjawisk oderwana. Bo ponieważ zjawiska nie maja oddzielnego samoistnego bytu, przez co się zjawiskami tylko nazywają, więc odnoszone są do substancyi jako ich istoty, i to nas zmusza przyjąć tę substancye, chociaż jej nie widzimy. Nawzajem substancya musi wybuchnać w zjawiska, bo exystencya do jéj istoty należy. Substancya zaś, któraby się przez zjawiska swoje nie objawiła za exystująca poczytanąby być nie mogła. Substancyi spokojnie bez zjawisk spoczywającej nawetby sobie wyobrazić nie podobna, hoby ją to było w exystencyi zawiesić, a zatém znieść, gdyż substancya, któraby mogła w jakimkolwiek okresie nie istnieć, nie mogłaby być sub-Ztad wynika, że podług Spinozy Bóg bez świata, a świat bez Boga istnieć nie moga, gdyż oboje absolutnym węzłem są związane. Jedynie w abstrakcyi myśla te dwie rzeczy można rozróżnić, ale nie w ich bycie.

Co do stosnoku człowieka względem Boga, ponieważ absolutna substancya może być tylko jedna, inaczej byłaby ograniczona, a zatém nieabsolutna, zatém idzie, że człowiek nie może być substancyą, tylko zjawiskiem absolutnéj substancyi, t. j. Boga. Wprawdzie to zjawisko mogłoby niemal wiecznie trwać, a przynajmniéj nieograniczenie długi byt mieć, jak np. skały. Ale tak nie jest. Indywidualny człowiek ginie, i tylko inne indywidua na jego miejsce nastają,

i jedynie ród nie ginie. Zatém idzie, że o osobowej nieśmiertelności mowy w tym systemacie być nie może. Ale co gorsza, podług tego sposobu zapatrywania się wszelka exystencya czy natury, czy człowieka. będzie tylko zjawiskiem absolutnéj substancyi, właściwie tylko jest exystencya Boga, gdyż nie ma nikogo innego, na czyj karbby ją położyć można. Człowiekowi w tym systemacie taka jest pociecha udzielona, że najwyższa dla niego rozkosz jest w Bogu sercem i myśla tkwić, życie swoje w Nim zanurzyć, oddzielnego hytu nie pragnać, wszystkie doczesne rozkosze za nie mieć, ale też za to i od wszelkich trosków i dolegliwości być wyzwolonym, które nam jedynie dla tego meka się stają, że pretensyę do oddzielnego bytu, a zadosyć uczynić jego pragnieniom nie jesteśmy w stanie. Jest tu w tém niejedno, czémby najwyższa moralność, a nawet zachwycenie świetych nie pogardziło.

Lecz jeżeli człowiek w takim stosunku do Boga zostaje, co na to powiedzieć, że tyle jest złego moralnego w świecie, i że dopiéro wymieniona najwyższa rozkosz, któraby powinna być zwyczajnym porządkiem dziennym, jest tylko rzadkim wyjątkiem miedzy ludźmi? Zkad się to złe moralne wzięło, którego wszedzie jest pełuo? Na karb człowieka nie možna go kłaść, bo ścisła konsekwencya prowadzi to za sobą, że mu w tym systemacie nie może wola być przyznana, gdyż on tylko jest zjawiskiem cudzego bytu, t. j. absolutnéj substancyi. Gdyby zatém wolę miał, mógłby się od niej oderwać i na własny rachunek byt oddzielny rozpoczynać. Ale co większa, z pojeciem substancyi wola nawet wcale sie nie da pogodzić, bo wyboru być nie może, inaczej wola mogłaby chcieć wcale się nie objawiać, coby podług poprzedniego było zawieszeniem bytu absolutnéj substancyi czyli zniesieniem jej. Wiec i w absolutnej substancyi woli nie ma, bo téj bez możności wyboru pojąć niepodobna. Wszystko z niej prawem konieczności wybucha w byt zjawiskowy. Z tego względu i złe moralne musiałoby iść na rachunek absolutnéj substancvi, bo nie ma go komu przypisać, co jest najogromniejszą sprzecznością, z wyobrażeniem Istoty najdoskonalszéj pogodzić się niedającą, więc pośrednio w pewnym względzie i zaprzeczeniem nieskończonéj absolutnéj substancyi. Przez to, że ten systemat odrzucił wole, a raczéj w swój zakrój pomieścić jéj nie mógł, zginał mu jedyny klucz do odgadnięcia najwyższych zagadek świata. Możnaby wprawdzie ten zarzut z powodu złego moralnego tém chcieć odpierać, jak to niektórzy robili, że złe moralne ma to być tylko coś ujemnego, prawdziwego bytu niemajacego, podobnie jak cień brak światła oznacza. Ale na to trudno przystać: bo złe moralne nie ogranicza się tylko na tém, że jest ujemne, że jest brakiem cnoty: ono owszem występuje jako potęga przeciwna do walki z cnotą i pokonać ją usiłuje. wiec człowiek i w tym systemacie, który mu z razu coś okazywał, z powodu, że na czele jego nie prosta czcza substancya staneła, ale Bóg jako najdoskonalsza i nieskończena istota myśląca, lecz zawsze jako substancya chociaż absolutna, - tak więc mówię człowiek i tu nie ma się czego spodziewać. Poprzednio, póki sam był uważany za substancyę, zdawało się, że prócz teraźniejszości, że tak powiem przynajmniéj połowę wieczności, t. j. przyszłość będzie miał zapewnioną, ponieważ do istoty substancyi należy, iż zaginąć nie może. Kłopot się tylko ztąd wywiązał, że mu zakwestyonowana została jego własna substancya, na téj zasadzie, że człowiek ma początek rodząc się na świat, substancya zaś nie zna początku. Była więc nadzieja, że ta trudność da się usunać w systemacie, który Boga, jako absolutną sub-

stancye na czele stawia, a to w ten sposób, iż substancya człowieka przed urodzeniem jego u Boga w téj myśli była, aby kiedyś na świat przyszła. Tym sposobem była nadzieja zahaczyć byt człowieka przed urodzeniem o wieczność absolutnéj substancyi i o jej wole, i przez to wylegitymować się z jego prawem do pełnéj wieczności, t. j. przed urodzeniem i po uro-Ale gdy w systemacie Spinozy wola pomieday attrybutami absolutnéj substancyi pomieścić się nie mogła, brakło jedynego ogniwa, o które człowiek swój byt przed urodzeniem mógłby zahaczyć, a swój byt przyszły zabezpieczyć. Przestał więc być substancya w każdém znaczeniu, a z tém runeta jego przyszłość, terażniejszość zaś zmieniła się w zjawisko cudzéj substancyi, niejako w cudzy byt.

Cóż po takiej katastrofie może jeszcze człowieka ' obehodzić, co się jeszcze zresztą świata w tym systemacie stało! Rzecz oczywista, że absolutna substancya, do któréj attrybutów i rozciagłość także należy, w te rozciągłość wszystko pochłoneła, i jako zjawisko do niej należące ogłosiła. Tym sposobem stoi wszechświat przed nami ubóstwiony. Wprawdzie jest to wspaniały ogrom, który myślącego człowieka zachwycać nigdy nie przestanie. Cały urok, jaki na nas wywiera, leży właśnie w tém, że tam myśl heska jakby tehnienie wszechmocy przez jego obszary wieje. Ale tak blizko mieć samego Boga, tak namecalnie zmysłami naszemi się Go dotykać, na to wspemmenie wzdrygamy się, i kryjemy się w nas samych, zapuszczamy się napowrót w głębie myśli naszéj, bo szukamy innego Boga, bo ten świat jakkolwiek wspaniały, ma jednak różne sprzeczności, które nas raża, zwłaszcza ten świat, co nam bliżej pod oczy podpa-Są tam i okropności zburzenia, jakieś potegi rozhukane, obrzydliwości wstret czyniace, żądze wyuzdane, placz i boleść, jek cierpienia, cnota prześladowana, najświętsze rzeczy występkiem spługawione. Komuż to wszystko przypisać, jeżeli nic nie ma, tylko absolutna substancya i jéj akcydencye. Możnaby to położyć na karb nadużycia czyjejś wolności, ale wolności w tym systemacie nie ma, bo jéj źródła t. j. woli nie ma.

#### 17. Deizm.

Tak smutny rezultat zmieszania Boga ze światem. a raczéj świata z Bogiem, stał się powodem dla innych, że sądzili za rzecz właściwą, aby nie skalać idei Boga przez zetknięcie się ze światem, że mówie sądzili za rzecz właściwą Boga, skoro raz świat utworzył i prawa, podług których ten świat ma istnieć, mu nadał, daleko wynieść po za świat, wyobrażając sobie jego byt jako wieczny spoczynek, niepotrzebujący się już w niczém dotykać spraw świata. to sposób zapatrywania się tak nazwanych deistów lub teistów, co na jedno wychodzi, bo jedno wyrażenie pochodzi od łacińskiego »Deus«, drugie od greckiego » Feoga, ale jedno i drugie oznacza to samo t. j. Był to wymysł, aby z jednéj strony wyratować siebie i świat z przepaści panteistycznej, wszelki indywidualny byt właściwie znoszącej, uznając osobistego Boga i Stwórce wszechmocnego po nad świat wyższego, - ale z drugiej strony, aby uniknąć potrzeby objawienia i wynikających z niego następstw religijnych. Bo przewidywano, że przypuściwszy raz jakiekolwiek mieszania się Boga do spraw świata, konsekweneya nauczała, iż nie ma żadnego powodu zaprzeczać jego mieszanie się i do spraw, do dziejów ludzkich, t. j. nie ma powodu zaprzeczać objawienia. Gdyż jedyny zarzut, jakiby dał się przeciwko możności objawienia uczynić, i który też był czyniony, jest

stancyę na czele stawia, a to w ten sposób, iż substancya człowieka przed urodzeniem jego u Boga w téj myśli była, aby kiedyś na świat przyszła. Tym sposobem była nadzieja zahaczyć byt człowieka przed urodzeniem o wieczność absolutnéj substancyi i o jej wolę, i przez to wylegitymować się z jego prawem do pełnéj wieczności, t. j. przed urodzeniem i po urodzeniu. Ale gdy w systemacie Spinozy wola pomiędzy attrybutami absolutnéj substancyi pomieścić się nie mogła, brakło jedynego ogniwa, o które człowiek swój byt przed urodzeniem mógłby zahaczyć, a swój byt przyszły zabezpieczyć. Przestał więc być substancyą w każdém znaczeniu, a z tém runęła jego przyszłość, teraźniejszość zaś zmieniła się w zjawisko cudzej substancyi, niejako w cudzy byt.

Cóż po takiéj katastrofie może jeszcze człowieka obchodzić, co się jeszcze zresztą świata w tym systemacie stało! Rzecz oczywista, że absolutna substancya, do któréj attrybutów i rozciagłość także należy, w te rozciagłość wszystko pochłoneła, i jako ziawisko do niej należące ogłosiła. Tym sposobem stoi wszechświat przed nami ubóstwiony. Wprawdzie jest to wspaniały ogrom, który myślącego człowieka zachwycać nigdy nie przestanie. Cały urok, jaki na nas wywiera, leży właśnie w tém, że tam myśl boska jakby tchnienie wszechmocy przez jego obszary wieje. Ale tak blizko mieć samego Boga, tak namacalnie zmysłami naszemi się Go dotykać, na to wspomnienie wzdrygamy się, i kryjemy się w nas samych, zapuszczamy się napowrót w głębie myśli naszéj, bo szukamy innego Boga, bo ten świat jakkolwiek wspaniały, ma jednak różne sprzeczności, które nas raża, zwłaszcza ten świat, co nam bliżej pod oczy podpa-Sa tam i okropności zburzenia, jakieś potegi rozhukane, obrzydliwości wstret czyniace, żądze wyuzdane. płacz i boleść, jek cierpienia, cnota prześlad

na, najświętsze rzeczy występkiem spługawione. Komnż to wszystko przypisać, jeżeli nie nie ma, tylko absolutna substancya i jéj akcydencye. Możnaby to położyć na karb nadużycia czyjejś wolności, ale wolności w tym systemacie nie ma, bo jéj źródła t. j. woli nie ma.

### 17. Deizm.

Tak smutny rezultat zmieszania Boga ze światem, a raczéj świata z Bogiem, stał się powodem dla innych, że sadzili za rzecz właściwą, aby nie skalać idei Boga przez zetknięcie się ze światem, że mówie sadzili za rzecz właściwa Boga, skoro raz świat utworzył i prawa, podług których ten świat ma istnieć, mu nadał, daleko wynieść po za świat, wyobrażając sobie jego byt jako wieczny spoczynek, niepotrzebujący się już w niczem dotykać spraw świata. to sposób zapatrywania się tak nazwanych deistów lub teistów, co na jedno wychodzi, bo jedno wyrażenie pochodzi od łacińskiego Deuse, drugie od greckiego » O coç«, ale jedno i drugie oznacza to samo t. j. Był to wymysł, aby z jednéj strony wyratować siebie i świat z przepaści panteistycznej, wszelki indywidaalny byt właściwie znoszącej, uznając osobistego Boga i Stwóree wszechmocnego po nad świat wyższego, - ale z drugiej strony, aby uniknąć potrzeby objawienia i wynikających z niego następstw religijnych. Bo przewidywane, że przypuściwszy raz jakiekolwiek mieszania się Boga do spraw świata, konsekweneya nauezała, iż nie ma żadnego powodu zaprzeczać jego mieszanie się i do spraw, do dziejów ludzkich, t. j. nie ma powodu zmrzeczać objawienia. Gdyz jedyny zarznt, jakiby doksię przeciwko mozno-ni objawienia nasynifaci któ ż był czyniony, jest

mniemajac, gdy dojdziemy do wszystkich tajemnie bytu, że i naszę własną istotę lepiej poznamy i o wiecznym naszym bycie się przekonamy. Wziawszy zatém za pośredników z zasobów myśli (bo bez myśli w taka podróż udawać się było niepodobna) kategorve bytu, wszystkie fazy jego za przedmiot mające, i uderzeni na samym wstępie zaraz, że między bytem a bytem zachodzą ważne różnice, gdyż jeden stanowi istote i jest na prawde czemś istotnem, inny zaś tylko jego odblaskiem, pozorem, zjawiskiem: usadowiliśmy sie na pojeciu substancyi, jako na tém', co jest prawdziwém źródłem bytu, co jest istotném, a nie tylko pozorem bytu, albo zjawiskiem, co jest podstawa każdego przedmiotu, nareszcie wszystkich przedmiotów, całego świata, zgoła co jest substancya t. j. co niejako stoi pod wszystkiém: (w łacińskim języku »substare« znaczy »stać pod czémś.).

Świat z jednej strony przedstawia nam się jako . złożony z nieskończenie wielu przedmiotów pojedyńczych, z których każdy z osobna uważany mnóstwo ma własności. Na dnie każdego z nich należało się czegoś domyślać, w czemby one tkwiły, a zatem tyle substancyj, ile rzeczy pojedyńczych istnienie osobne mających. Lecz instynktem niemal rozumu naszego zaraz na samym wstępie zostaliśmy na to naprowadzeni, że te pojedyńcze substancye nie moga być absolutne, tylko względne, a zatém, że nie mogą być prawdziwemi substancyami, tylko odnosić się muszą do jednéj wspólnéj absolutnéj substancyi, w któréj znowu swoja droga thwia jako własności, czyli przypadłości, akcydencyc jej, podobnie jak własności pojedyńczych przedmiotów w domniemanych im odpowiednich substancyach z razu tkwić nam się zdawały; inaczéj bez tego przypuszczenia nie byłoby jedności, nie byłoby związku w świecie, a ten związek jednak ze wszech stron nam sie jako warunek nasuwał, bez

którego świata wytłómaczyć niepodobna. Z tego względu mając do wyboru dwie drogi, z których jedna prowadziła do nieskończonego mnóstwa pojedyńczych substancyj, druga do jednéj absolutnéj substancyi, do któréj wszystko się odnosi, i z któréj wszystko wypływa, zdawało nam się, że ta ostatnia droga, prowadząca do jednéj absolutnéj substancyi bedzie pewniejsza, jako bardziej absolutną prawdę nam odkryć obiecująca. Jakoż udaliśmy się nią i idac za wszystkiemi jéj zakretami natrafiliśmy to na substancye jako coś niezłożonego, jako podstawe centralną, w któréj wszystkie różnice świata, akcydencyami, przypadłościami, także własnościami zwane się schodzą; to na substancyę jako materyę uważaną. Tu szukaliśmy rozwiązania w materyalizmie, naturalizmie, u starożytnych »hylozoizmem« także zwanym, który materyi życie przyznaje; lecz nie mogąc prócz innych trudności, z matervalizmu w żaden sposób zjawisk duszy naszéj wyprowadzić, mniemaliśmy, że tymsposobem trafimy do celu, jeżeli prócz jednéj substancyi w naturze, któréj myśl jest obca, przypu-ścimy przynajmniej drugą jeszcze substancyę myślącą w człowieku. Ale i tu nieprzebyte trudności zmusily nas udać się do téj teoryi, która przypuszcza absolutną substancye nie tylko jako jedność, w któréj się wszystkie promienie schodzą, ale jako istote myślącą, a iżby i zewnętrzny świat tém pewniej w nię zagarnąć można było, także jako istotę rozciągłą. Był to zawołany systemat Spinozy. Tu zdawało się z razu, że ponieważ ten systemat w wyobrażeniu substancyi podniósł sie aż do idei Boga, wszystko sie sprowadzi do harmonijnéj jedności.

Tymczasem pokazało się, że takie pojęcie substancyi nie odpowiada bynajmniej idei Boga. Taki Bóg, jako substancya mysląca i rozciągła sprowadził wprawdzie wszystko do jedności;— ale cożeśmy na tem

zyskali? Oto tyle, żeśmy pod naszemi nogami i pod całym światem otchłań wykopali, w któraśmy się sami zapadli, i świat cały razem z nami. Nie ma wiec mowy o osobowej nieśmiertelności naszej, któraśmy poprzednio, że tak powiem, poniekąd już za poły trzymali, i któraśmy tu tylko lepicj utwierdzić w naszém przekonaniu przyszli. Nawet nasza doczesna exystencya jest tylko zjawiskiem cudzego bytu. Świat, jako coś odrębnego od Boga, także zginał. Nie pozostało nic, tylko Bóg jako jedna absolutna substancya o dwóch głównych attrybutach: myśleniu i rozciągłości, reszta wszystko nic innego nie jest, tylko jéj modyfikacyami, manifestacyami, zjawiskami, inaczéj także trybami nazwanemi. Ta absolutna substancya pojęta jest tylko jako myślenie i jako rozciaglość. Woli tam nie ma. Za tém idzie, że wszystko z koniecznościa w manifestacye wybucha, gdyż to stanowi byt absolutny substancyi. Z tego względu pie może być od świata odłączona, ani świat od niej. Świat nie, bo jest tylko zjawiskiem, manifestacya, nie ma bytu prawdziwego; absolutna substancya także nie, bo tylko o tyle jest, o ile się manifestuje, o ile sie manifestuje wcale być nie może, gdyż woli nie ma, któraby dozwalała manifestować się lub nie, i odrębną swoję exystencye na woli oprzeć.

Tak więc to abstrakcyjne pojęcie absolutnéj substancyi nie przedstawia nam się bynajmniéj jako twórcza zasada, z któréjby wszystko wyprowadzić można. Jest to raczéj dół bezdennny, w który wszystko wrzucić można, ale nie ztamtąd napowrót wydobyć nie podobna. Bo przypuściwszy, że świat ze swojemi niezliczonemi cudami jest tylko manifestacyą absolutnéj substancyi, pytanie zachodzi: ponieważ ta substancya jest jednością, w któréj wszystkie różnice się mażą, jakim sposobem z takićj jedności bezróżnicowéj mogła i może jeszcze powstawać tak niezliczona mnogość ró-

żnie, jakiemi się świat być okazuje? Na to odpowiedzieć można, że źródło tych różnic jest w myśleniu, które, jakeśmy poprzednio widzieli, jest attrybutem absolutnéj substancyi. Otoż myślenie niczem inném nie jest, tylko rozróżnianiem jednych przedmiotów od drugich. Rozróżniania zaś nie można dokonać inaczej, tylko trzeba jedność tych przedmiotów zaprzeczyć. Jest to owo sławne twierdzenie Spinozy że: »Wszelkie oznaczenie (rozumie się jakiego pojęcia albo jakiego przedmiotu) jest zaprzeczeniem. (rozumie się jego jedności z czem innem),-- Omnis determinatio est negatio.« Prawda, tak jest, ale pamietać należy, że ażeby to rozróżnianie mogło mieć miejsce, to nasamprzód trzeba, iżby istniał objekt i oddzielny od niego subjekt. Ten subjekt byłby wprawdzie o tyle biernym i od objektu zawisłym, o ileby objekt na niego wrażenie czynił. Jednak to wrażenie nie mogłoby w żaden sposób przyjść do skutku, jeżeliby subjekt na powrót nań czynnie nie oddziaływał. jeżeliby go nie ujął, i jeżeliby go własnodzielnie że tak powiem w zakres swojego umysłu nie przeniósł i w wyobrażenie go nie zamienił. Taki objekt z wrażenia na wyobrażenie zamieniony staje się już własnością subjektu od niego zawisłą, którą on włada jak chce, a nadewszystko rozróżnia od innych objektów. Otoż takie rozróżnienie nie może inaczej nastąpić, tylko przez zaprzeczanie jedności z innemi objektami ze strony subjektu wykonane, następnie przez nadanie mu pewnych oznak, a tém samém wyłączenie, zaprzeczenie wszelkich innych. Wiec oczywiście wszelkie oznaczenie jest zaprzeczeniem. Ale to tylko ma miejsce jeżeli jest mowa między subjektem i objektem od niego różnym. Inaczéj się rzecz ma w zakresie objektowości saméj między objektem a objektem, kiedy żaden subjekt w to nie wchodzi, któryby rozróżnienie wykonywał. Bo objekt żaden,

jeżeli tylko jest objektem i niczem więcej, nie jest w stanie rozróżnić się od innego objektu, gdyż na to potrzeba jakiegoś subjektu myślącego, bo to jest funkeya myslenia. Wprawdzie absolutna substancya ma prócz rozciągłości attrybut myślenia, które stoi na rozróżnianiu chociaż także i na jednoczeniu. Lecz naprzeciwko niej nie stoi żaden objekt odrebny, który- . by ona, odebrawszy od niego wrażenie, w zakres myślenia przenosiła, i przez to samo funkcye rozróżniania na nim odbywała. Możnaby wprawdzie absolutna substancye uważać jako samo tylko myślenie, a cały objektowy świat z jego niczliczonemi rzeczami jako li tylko jej myśli. Lecz w takim razie zginąłby nam byt, wszystkoby ewaporowało w myśl, cały świat stałby się procesem myśli, a zgoła byłby to czysty idealizm, a teorya ta właśnie na to godziła, na to w objektowy świat naprzeciwko myśli stojący się udała, aby sam istotny byt uchwycić, a nie jego cień. jakim się sama myśl od niego oderwana wydaje. Ta teorya tém się charakteryzuje, że mieni się być realizmem a nie idealizmem. Nie ścierpi ona żadnego absolutuego bytu obok absolutnéj substancyi, ale też nie utrzymuje, iżby świat objektowy był niczém, ona tylko jego byt zagarnia do téj substancyi, a jemu jedynie względny byt zostawia, to jest za medyfikacyę téj absolutnéj substancyi go ogłasza.

Póki tylko idzie o redukcyę całego świata do jedności, t. j. póki idzie o zmazanie wszelkich różnic, jakie się w objektowym świecie przedstawiają, i utopienie ich w absolutnéj substancyi,— to jakoś to jeszcze idzie, dzięki téj potędze naszego myślenia, którą abstrakcyą nazywamy, a w skutku któréj mocni jesteśmy wszystkie rożnice opuścić i przez to jedność sprowadzić, w któréj nareszcie nic nic pozostanie z objektowego świata, tylko sam byt, a ten przedstawi się jako istota wszystkiego, jako substancya. To je-

szcze da się łatwo pojąć, bo świat był gotowy, nie trzeba było nie więcej robić, tylko opuszczać w swej myśli to, co się wiedziało albo widziało w objektowym świecie. Więc szło to łatwo, trzymając się poręczy objektowego świata, i schodząc po różnych przedmiotach danych jakby po stopniach za sobą zostawionych w tę ciemną przepaść absolutnéj substancyi, można było dojść w końcu do czystego tak klarownego bytu, iż tam najmniejszej różnicy dostrzedz nie można.

Ale gdy idzie napowrót o to, aby z tego czystego bytu, z téj absolutnéj substancyi z niczego niezłożonéj wywieść nieskończoną obfitość objektowego świata od nas odrębnie exystującego, wówczas nitka się urywa, i nie realnego zgoła wycisnąć nie jestesmy w stanie. Porecz, schody, po którycheśmy schodzili, zgoła cały świat objektowy niebacznie odrzuciliśmy, zszedłszy po nich, w nadziei, że dostawszy się do absolutnéj substancyi, która przecież ma być istotna podstawa całego świata, wszystkie bogactwa jego w rodzaju skoncentrowanéj może essencyi znajdziemy, i napowrót jak z kłębka zwiniętego wszystko wysnujemy, a przez to zarazem z téj ciemnéj otchłani z ta korzyścią na widok się dostaniemy, że budowę tego świata, jak on powstał, z gruntu a przynajmniej lepiéj jak poprzednio poznamy. Tymczasem nic a nic z tego wszystkiego. W absolutnéj substancyi panuje najkompletniejsze ubóstwo; w tym bycie absolutnym, co to ma być wszystkiém, nic a nic nie ma. czego niepodobna też coś stworzyć. Zjechaliśmy w ten dół czyli grunt wszystkiego za pomocą abstrakcyi. Jest to czynność zupełnie negacyjna, opuszczająca w tém co jest dane pewne oznaki czyli różnice. aby czynność negacyjna mogła mieć miejsce, trzeba ażeby coś twierdzącego poprzedzało, trzeba ażeby coś było dane, twierdząco położone, na czem czynność

negacyjna mogłaby się dopiéro odbywać. Negacya może dopiéro iść w następstwie, w skutku jakiéj pozycyi. Kiedy nic nie ma, to i negacya nie ma corobić.

Otoż okazuje się, że idac od zaprzeczania różnic do zaprzeczania różnie czyli innemi słowy od abstrakcyi do abstrakcyi, doszliśmy do absolutnéj substancyi, która niczém inném nie jest tylko istotnym Z razu zdawało się, żeśmy coś istotnego uchwycili; ale teraz, kiedy o to idzie, aby napowrót ztamtąd świat wydobyć i razem z nim na wierzch sie dostać. okazało się, że to nic innego nie jest, tylko także abstrakcya, t. j. negacya (zaprzeczenie różnic) na rzeczywistym świecie wykonana. Nie dziw zatém, że nie ma żadnego środka do odbudowania go napowrót, chyba żeby nam go ktoś na powrót po kawalku dawał, - innego nie ma sposobu. Z tego co niezłożone, wyprowadzić coś złożonego, z jedności wielość, z tego co żadnéj różnicy nie ma wywieść nieskończona ilość różnie, z jakich się ten świat składa, to jest zadanie, którego rozwiazanie zdaje sie niepodobne.

## Stanowisko Spinozy przez stanowisko Hegla objaśnione i odwrótnie.

Więc kto ze swą spekulacyą w tę przepaść się dostał, niewiadomo, jak się z niéj wydobędzie. Wprawdzie humorystyka opisuje podobny fatalny wypadek, że ktoś na polowaniu w jakiejś trzęsawicy po pachy zagrzązł, ale się tym sposobem wyratował, iż się za arcab porwał i wyciągnął się. Lecz taką sztukę łatwiéj powiedzieć, jak wykonać. Prócz tego jeszcze gorsza tu zachodzi trudność. Bo ten polujący w tym fatalnym wypadku miał przynajmniej swoję osobowość do dyspozycyi, a z nią i myślenie i wolę i ręce i

arcab, jako środki. A tu gorzéj jest, bo kogo spekulacya w te trzesawice absolutnéj substancyi wprowadziła, ten tam i swoję osobowość zgubił, gdyż jak zaczał wszystkie różnice zaprzeczać, w końcu musiał i własna osobowość zdjąć, aby się do absolutnéj substancyi dostać. Dostawszy się zaś tam zginał, tak. iż pozostała tylko absolutna substancya. Po tém wszystkiém zdaje się, ponieważ świat rzeczywisty tylko utopić w niéj można, a nie ma sposobu wywieść go z niéj. że nie pozostaje, tylko udać się na przeciwny zupełnie kraniec do téj teoryi, która widząc, że z absolutnéj jedności nie wydobyć niepodobna, owszem nieskończona wielość za absolutną uznała. Zanim jednak tam przejdziemy, nie zawadzi wrócić się jeszcze nazad, i zwrócić nawiasowo uwage na jedno sławne przedsięwzięcie najnowszej spekulacyi, aby z téj przepaści absolutnéj substancyi, w któréj świat i wszystko co w nim co do odrebnego bytu swojego zgineło, napowrót odzyskać, i świat cały, że tak powiem, dla mvśli napowrót odbudować. Jest to system Hegla jednego z najznakomitszych koryfeuszów spekulacvi filozoficznéj, któryśmy wprawdzie już w piérwszéj cześci poznali, ale którego tu choć w kilku tylko słowach detknąć wypada, bo na tém miejscu daje się wyraźniej uczne potrzeba jego, a zbliżenie do siebie dwóch systematów aż do tego punktu, gdzie się z sobą stykają i z którego się znowu rozchodzą, ułatwić może lepsze zrozumienie jednego i drugiego.

Hegel zeszedł istotnie do téj przepaści absolutnéj substancyi, która wszystek oddzielny byt pochłoneła i nie opierając się bynajmniéj temu, owszem fakt ten przyjął. Nawet przeciwko temu nie powstawał, że i osobowość człowieka tam zginęła, za czém zdaje się iśchy powinno, iż nie ma nikogo, coby z téj przepaści świat choćby idealnie tylko windował. Spinoza absolutnéj substancyi, w któréj wszystkie różnice

gasna, jednak dwa attrybuta od siebie różne, t. j. myślenie i rozciagłość zostawił. Hegel i w tem się jeszcze ograniczył. Myślenie tylko potajemnie zachowawszy, pod pojęciem absolutnéj substancyi jeszcze kopać zaczał, szukając czegoś bardziej abstrakcyjnego w fundamentach, aż doszedł do samego czystego ze wszystkich bliższych oznak wyklarowanego bytu (Sein). Taki byt, przyznać należy, nie jest to nie realuego, ale czysta abstrakcya z rzeczywistości zdjęta, prosta negacya wszelki bliżej oznaczony byt zaprzeczająca. W myśleniu negacya także wielka gra role, tak. iż ona jest jedną z funkcyj, bez któréj się obejść nie można. Skoro, aby dojść do czystego bytu, idziemy droga abstrakcyi co raz hardziej w dół, początek zrobiwszy od rzeczywistego świata, to też coraz więcej różnie opuszczać t. j. zaprzeczać musimy w szczegółowym bycie, aż dojdziemy do czystego bytu, który, że żadnéj już różnicy w nim nie ma, samą jedność tylko przedstawia. Aby z téj jedności wrócić się nazad do świata, trzeba w nie wprowadzić różnice, t. j. zaprzeczyć jedność. Skoro różnica wprowadzona zostanie, zjawi się przez to samo zaraz i sprzeczność, bo naturą różnicy jest, że jedno naprzeciwko drugiego stawiane bywa. Téj sprzeczności nie można zostawić, dla tego właśnie, że jest sprzecznością; trzeba ją zatém znowu zaprzeczyć, czyli inaczéj mówiąc pogodzić. To się dzieje wynajdując takie pojecie, w którémby te różnice pod pewnym względem zniknęly, pod pewnym innym zaś istniały. Ztad przybędzie nowa różnica względem tego, co poprzedzało, przez co znowu zgoda zostanie zaprzeczona. Ale to za sobą pociągnie nową miedzy różnicami sprzeczność, wymagającą nowego pogodzenia czyli zaprzeczenia téj sprzeczności, i tak wciaż bez końca. Tak np. okazało się, że pojęcie bytu, przez cośmy cheieli samo istnienie wyrazie, właściwie nam nie nie przedstawia,

skoro go sobie chcemy dokładnie pomyśleć, co on iest ten byt. Z poprzedniego wiemy, że aby coś pomyśleć, coś sobie dokładnie wyobrazić, trzeba koniecznie oznak czyli różnic téj rzeczy czyli tego pojecia szukać, t. j. oznaczyć jakiemi znamionami determinować te rzecz. Lecz to nic innego nie jest. tylko zaprowadzić zaprzeczenie, negacye, podług owego twierdzenia wyżej wyjaśnionego, że »wszelkie oznaczenie jest zaprzeczenie«, (omnis determinatio est negatio). Otoż zdając sobie sprawe, coby to był bliżej ów byt, przez któryśmy chcieli samo istnienie oznaczyć, nie możemy tam innéj oznaki znaleźć, tylko, że to jest to samo, co nic. To jest ogromna sprzeczność, na któréj nie możemy poprzestać, bo my istnienia, któreśmy chcieli przez wyraz byt wyrazić, z rak popuścić nie możemy. To tylko ztąd wynika, że zostać na takiej podstawie, która taką ogromną sprzeczność w sobie zawiera, nie możemy, skoro ona ma to samo być, co nic. Musimy więc szukać czegoś innego, coby te sprzeczność pogodzić mogło. Hegel znajduje to w pojęciu »stawania się« (das Werden), ponieważ to, co się staje, pod pewnym względem jest bytem, pod innym jest nic, bo znika. Jednak znikając trwa. Przenosimy się wiec na tę podstawe. Ale na niéj ostać się także nie możemy, bo nam się wymyka pod nogami, gdyż »stawanie się« jest to tak jak płynięcie. Tu znowu nowa sprzeczność się wykrywa. Myśmy chcieli istotę bytu uchwycić, tymczasem byt przed nami ucieka. Zeby się nie wymknął, myślenie musi iść za nim, przenieść się na inne pojęcie, któreby tę sprzeczność usunęło. »stawanie się ma miejsce, musi jakiś rezultat tego »stawania się« nastąpić. Že jednak tego bliżej oznaczyć jeszcze niepodobna, wypada poprzestać na tém ogólném określeniu, że to jest »coś«. Z tego wywiązuje się jednak nowa różnica, a zatém sprzeczność,

gasna, jednak dwa attrybuta ( ślenie i rozciągłość zostawił. szcze ograniczył. Myslenie wawszy, pod pojęciem absolu kopać zaczął, szukając czegos w fundamentach, az doszedi wszystkich bliższych oznak wy Taki byt, przyznać należy, n ale czysta abstrakcya z rzecz negacya wszelki bliżej oznac W mysleniu negacya także w ona jest jedną z funkcyj, be można. Skoro, aby dojść do droga abstrakcyi co raz bardz biwszy od rzeczywistego świa różnie opuszczać t. j. zaprz golowym bycie, az dojdziemy ry, że żadnej już różnicy N duość tylko przedstawia. się nazad do swiata, trzeba cę, t. j. zaprzeczyć jedność. dzona zostanie, zjawi się prze czność, bo naturą różnicy je drugiego stawiane bywa. zostawić, dla tego właśnie, ż ha ja zatém znowu zaprzeco pogodzić. To się dzieje ` w którémby te różnice pod ły, pod pewnym innym zaś nowa różnica względem te co znowu zgoda zostanie za bą pociągnie nową między 1 magającą nowego pogodzei. sprzeczności, i tak wciąż hr ło się, że pojęcie byto nienie wyrazić, wł

bo to .coś«, aby było czémś, musi mieć prócz siebie coś innego. I tak wciąż idzie się jak po schodach zaprzeczając poprzednie zaprzeczanie i rodząc potrzebe nowego zaprzeczania. Jest to owa absolutna negacyjność (die absolute Negativität) z natury myślenia wywiedziona; która, skoro tylko myślenie, chociażby bezosobowe będzie przyznane, jak to Spinoza absolutnéj substancyi przyznał, Heglowi wystarcza do zbudowania napowrót świata, który w abstrakcyi czystego bytu zginał. Ta absolutna negacyjność ma w tym systemacie sama przez się, nawet bez widocznego mieszania się w to filozofującego, czynić służbę jakby żywego i energicznego zaganiacza, pędzącego przed soba z przepaści abstrakcyjnego bytu w górę ku światowi rodzące się ciągle sprzeczności przez rodzenie sie nowych różnic, aby sie ciagle nowemi zjednoczeniami zaprzeczały i przez to coraz daléj do istniejącego świata się przybliża-Opiera sie to na tém twierdzeniu, że dwa zaprzeczenia, z których następujące zaprzecza poprzedzające, ma w skutku przynieść affirmacyę.

Tą metodą ciągle postępując, Hegel zbudował swój system, który się na wszystkie drogi wiedzenia rozciąga i cały świat obejmuje. Wprawdzie mie można mu odmówić chwały wielkiego talentu spekulacyjnego, gdyż jego praca w podziwienie wprawia; ale zaspokojenia w tym systemacie nadaremnieby szukać. Myliłby się dużo ten, któryby myślał, że za pomocą téj metody z otchłani abstrakcyjnego bytu świat na nowo odzyskany i przytém z gruntu pojęty został. Kto nie zachował go dobrze w pamięci, gdy schodząc poprzednio w tę otchłań za pomocą abstrakcyi jeden szczegół po drugim odrzucał, ten go teraz wcale nie pozna. Nie jest to rzeczywisty świat, który poprzednio był, i z którego abstrakcya wyszła w swój pochód; ale jest to zupełnie coś innego, le-

dwie cień tamtego. Jest to coś podobnego, jak sobie starożytni stan dusz po śmierci wyobrażali. Byłv to cienie żyjących przypominające, do jakiejś minionéi rzeczywistości się odnoszące, ale żadnéj rzeczywistości sie niedotykające. W tém tylko zachodzi różnica, że u starożytnych w takim sposobie wyobrażenia sobie, tym cieniom przynajmniej osobowość zachowana została, -- kiedy przeciwnie w tym systemacie osobowość człowieka po śmierci zginęła, ale i za życia właściwie do niego nie należy, gdyż absolutna istota potrzebuje jej, aby do świadomości o sobie przyszła, bo innéj nie ma. Zeby zaś o ograniczenie nie była pomawiana, gdyby w osobowości człowieka długo przebywała, dla tego burzona jest ta osobowość. i świadomość do coraz innych osobowości się przenosi. Kiedy u Spinozy absolutna substancya w wiecznym spoczynku zostaje, to przeciwnie tutaj zamienia sie ona w wieczny ruch, w proces nieustający, w pochód bez końca, i ten ruch podług pewnych prawideł się odbywający stanowi tu właściwie absolutną substancyę. Kiedy systemat Spinozy mieni się być realizmem, przeciwnie systemat Hegla mieni sie być absolutnym idealizmem, w tém konsekwentny, że Spinoza i tak absolutnéj substancyi attrybut myślenia przyznał. Za to myślenie też Hegel uchwyciwszy cały rzeczywisty świat w myśl ulotnił, wykazawszy, że i absolutna substancya, i sam byt czysty są abstrakcyami przez myśl dokonanemi. Nie wychodząc wiec z zakresu myślenia, snuł tę delikatną i nader sztuczna przedze idealna, jaka się tylko wysnuć dała, i cały świat jakby pajęczyną nią ogarnął. Ta kunsztowna sieć idealna i nic więcej stanowi tam świat, ale rozumie się idealny: bo rzeczywisty świat trzeba zkądinąd przynieść. Kto go nie zna, ztamtąd żadnego wyobrażenia o nim nie poweźmie. Co się z czczej abstrakcyi bytu da zrobić, to Hegel zrobił,

i w tém nadzwyczajny talent spekulacyjny okazał. Ale: na téj drodze najwyższych zagadnień rozwiązać w sposób człowieka zaspokojć mogacy niepodobna. Pomimo, że w tym systemacie absolutna substancya Spinozv doprowadzona była do subjektowości i świadomości o sobie (w przemijających wprawdzie indvwidualnościach) i z rozciągłości materyalnego świata zamienioną została w absolutnego ducha, widzieliśmy jednak w piérwszéj cześci w co się te najwyższe zagadnienia człowieka tyle obchodzace zamieniły. bowa nieśmiertelność człowieka zginęła, osobowość Boga od świata oddzielna, jako niegodne Jego ograniczenie, usunieta została. Nie pozostało nic. jak tylko szereg prawideł myślenia, po których jakby po szczeblach jakich do absolutnego ducha się idzie; ale w końcu się pokazuje, że i ten absolutny duch właściwie niczem nie jest, tylko zbiorem tych prawideł myślenia. Jak w absolutnéj substancyi Spinozy ginie wszelki byt indywidualny, tak i tu w absolutnym duchu. czyli raczéj w absolutnéj duchowości, ginie wszelki byt osobowy. Tam zostaje absolutna substancya nieruchoma, tu zamienia sie ta substancya w prawidła, podług których się ruch myślenia odbywa. Skoro zaś nie ma osobowości wiecznie trwającej tak na stronie człowieka, jak na stronie Boga, kończy się wielki dramat świata przed nami się rozwijający tragicznie, przez rzucenie człowieka w otchłań zupekie tamtéj otchłani podobną, tylko inaczéj, bo absolutną duchowościa nazwaną. Ginie wiec cały interes dla nas, i nie pozostaje nam jak smutny los albo przygotowania się na to stracenie, albo odurzenia się by go nie widzieć przed oczyma. U Spinozy jest panteizm realny, u Hegla panteizm idealny. I w jednym i w drugim nie ma nic do zyskania, prócz zgłebienia natury bytu, i natury myślenia, i prócz przekonania, że na téj drodze do pożądanego celu dojść niepodobna, przynajmniej, że znaczne trzeba w obrabianiu

tych przedmiotów zaprowadzić modyfikacye.

Ten ustęp zdawał nam się potrzebny, ponieważ obydwa te systemata wzajemnie się dotykają, pomimo, że się w przeciwnym zupełnie kierunku rozchodzą, i ponieważ to zestawienie rzucić może niejakie światło mogące posłużyć do lepszego ich zrozumienia.

# 20. Teorya nieskończonej wielości pojedyńczych substancyj.

Gdy nas nasamprzód objektowy świat zajął ze względu, żeśmy z niego, że tak powiem, się wylęgli, i że mu byt od nas odrębny służy, który przez to samo nasze ciekawość zaostrzał, że jest składem wszelkiego szczegółowego bytu, całej rozmaitości, całego bogactwa stworzenia, i gdy przedsięwzieliśmy istoty tego bytu dochodzić, mieliśmy dwie drogi przed soba, t. j. czyli szukać istoty tego bytu w jedności źródłem wszystkiego będącej, czyli w nieskończonej rozmaitości. Związek jaki w całym świecie panować się zdaje, i który nas na samym wstępie uderzył, bez jedności istniecby nie mógł. To nas nakłoniło szukać istoty bytu raczej w jedności i tu nam się przedstawiła absolutna substancya, jako zasada czyli podstawa całego świata, w któréj wszelki szczegółowy byt tkwi. Tuśmy szukali po różnych zakrętach rozwikłania trudności, jakie się wszędzie nasuwały, ale nadaremnie. Aż w końcu spotkaliśmy się ze Spinoza, który podniosłszy się do idei Boga, tém większą nadzieję szczęsliwego rozwiązania obudził. · Pojmował on Boga, jako absolutną substancyę, któréj służa dwa attrybuta, t. j. myślenie i rozciagłość, przez co i świat objektowy rozciagłościa się odznaczający, i świat subjektowy na myśleniu głównie

oparty, któremu jednak równie byt służy, do jednego źródła mógł sprowadzić. Wprawdzie do jedności wszystko sprowadził, ale w końcu się okazała ta jedność jako otchłań, która wszelki szczegółowy byt pochłonęła. Zginął zatém świat, jako sam w sobie istniejący, i my razem z nim. Wszystko zepchnieto zostało z godności właściwego sobie i odrębnego bytu, i zamieniło się w modyfikacye tylko absolutnéi substancyi. Zatém idzie, że właściwie nic nie ma. tylko Bóg i panteizm stanał przed nami w całéi swojéj grożnéj postaci. Na takiém rozwiązaniu poprzestać niepodobna, bo na wszystkie strony z niego nie nie wynika tylko negacya, zaprzeczenie. Człowiek traci osobowa nieśmiertelność, świat objektowy wyzuty jest z uroku odrebnego bytu, a co najgorsza Bóg poniżony jest przez zmieszanie go ze światem, w którym pomimo wspaniałości, wiele jest jednak rażacych rzeczy, z ideą Boga pogodzić się niedających.

Kiedy zatém szukanie istoty bytu w jedności do tak smutnych rezultatów doprowadziło, nie pozostaje nam, jak wrócić się na ową drugą drogę, która nam się z samego początku przedstawiała, i która prowadzi nie do jedności absolutnéj substancyi, ale przeciwnie do nieskończonéj wielości pojedyńczych substancyj, które stanowią istotę każdéj szczegółowej

rzeczy.

Pod tym względem nie ma wątpienia, że świat objektowy i subjektowy, o ile o byt rzecz idzie (bo i subjekta jako istniejące pod tę kategoryę podpadają), przedstawia nam się jako niezliczone mnóstwo indywidualnych bytów. Każde znowu indywiduam przedstawia nam się jako jedność zbiorowa różnych własności, jako połączenie mnóstwa różnic. Zachodzi więc pytanie: czyli w każdém indywiduum domyśiać się jednéj substancyi, w któréj to własności, te różnice tkwią, jako jéj zjawiska, jako jéj modyfikacye;

lub czyli też te własności, te różnice nie są bynajmniej własnościami jednej substancyi, każdemu takiemu zbiorowi za podstawę służącej, lecz owszem każda z nich, t. j. każda taka niby własność, każda różnica sama w sobie znowu jest substancyą taką pojedyńczą, która się już rozłożyć nie da, i żadnej już różnicy sama w sobie nie przedstawia, tylko w stosunku do innych?

Gdybyśmy na tém poprzestali, że każda rzecz jakkolwiek z wielu szczegółów złożona, ma za podstawę jedną substancyę, tobyśmy znowu wpadli w ten kłopot niemożności wytłómaczenia, jakim sposobem z substancyi, która nie może być inaczej wyobrażona, tylko jako jedność niezłożona, żadnéj różnicy w sobie niemająca, może być wywiedziona wielość przedmiotów. wielość różnie? Nie mogąc tego dokazać, nie pozostaje, aby sobie te trudność nieprzebytą uprzątnąć, jak tylko od razu iść aż do elementów, z których się każda rzecz składa, i każdy taki element niepodzielny, żadnéj w sobie różnicy niemający, a zatém niezłożony za substancye uważać; nie pozostaje mówię, jak tylko nie absolutna jedna substancye, ale owszem nieskończoną wielość pojedyńczych substancyj za podstawę wszelkiego bytu uważać. Tym sposobem zapewniony byt indywidualny, a przez łączenie pojedyńczych substancyj, jak się zdaję, jest nadzieja, że związek przywrócić potrafimy.

Tak więc tu ogólna absolutna substancya, która wszystko w jedność wiązała, zostaje porzucona, jako coś, co nie istnieje. Na jéj miejsce przedstawia nam się przestrzeń, czyste nic, i w téj przestrzeni nieskończona ilość pojedyńczych, niezłożonych, właściwą sobie jakość mających substancyj, którą się wzajemnie od siebie różnią. Jako substancye, nie mogły powstać, inaczéj nie byłyby substancyami, tylko wypływem z czegoś innego. Nie mogły więc być stwo-

rzone, a zatém muszą być wieczne, pierwotne i absolutne. Ilość ich jest taka, jaką nam doświadczenie w różnych połączepiach przedstawia, a ponieważ doświadczenie jest nieograniczone, więc też i liczbatych połączeń określić się nie da. Całego oparcia szukać należy na doświadczeniu, które nam bezpośrednio jeżeli nie pojedyńcze substancye, z których przedmioty są złożone, to połączenie ich przedstawia.

### 21. Stanowisko atomistyczne.

Gdy się bliżej zastanowimy, łatwo się przekonamy, iżeśmy się dostali na stanowisko atomistyczne (w greckim języku ἄτομος oznaczało to, co się już pokrajać nie da), gdzie nas już tylu badaczów i w starożytności i w późniejszych czasach wyprzedziło. Jeżeli na stanowisku panteistyczném wielka była łatwość wytłómaczenia związku w świecie panującego, a cała trudność, a raczéj niemożność okazała się w wytłómaczeniu bytu szczegółowego, to przeciwnie na stanowisku atomistyczném byt szczegółowy sam z siebie się rozumie, ale wszystko się znowu zahacza na wprowadzeniu związku w świat na tyle niezliczonych szczegółów rozszarpany. Bez związku jednak w żaden sposób świata ani szczegółów w nim się mieszczących pojąć nie jesteśmy w stanie.

Ten związek nie może tu pochodzić od ogólnéj substancyi wszystko przenikającej, która przez rodzaj skupienia, kontrakcyi, kurczenia się działa na oddzielne przedmioty jako przyciąganie:— bo ogólną substancyę musieliśmy odrzucić, jako nieistniejącą. Jeżeliby więc przyjść miało choć do pozornego jakiego związku między pojedyńczemi atomami, niezawiśle od siebie istniejącemi, toby to inaczéj nie mogło nastąpić, tylko za pomocą środków mechanicznych, ja-

ko to: przez popchniecie, uderzenie, gniecenie, zewnetrzne odpychanie tych skończonych mnogich istot elementarnych, czyli atomów. Prawdziwie objektowej ciagłości przedmiotów, im samym właściwej, bychy nie mogło, boby na to potrzeba ich substancyonalności, a ta tylko służy pojedyńczym atomom. Jeżeli zatém przedmioty w doświadczeniu nam dane w jakimkolwiek stanie skupienia czyli w pozornym związku ciagłym nam się przedstawiają, - to to może tylko wyrażać sposób razem bycia ich pierwiastków składowych, ale nie prawdziwego zrośniecia właściwa iedność ciagła stanowiącego, podobnie jak gromada owiec w jedną massę skupionych nie jest ciagła jednościa jakby się komuś z daleka niebardzo się zastanawiajacemu z razu wydawać mogło, ale tylko razem-bytem.

Z tego wynika, że na tém stanowisku wszelki związek jest pozornym, nam się tylko tak wydającym, ale w gruncie rzeczy nieistniejącym. dzie, aby i do takiego pozornego połączenia się przyszło, muszą w atomach odpowiadać pewne stosunki wzajemne między soba, pewne kształty i jakości; ale pomimo to nie hedzie to zwiazek prawdziwy, jedność ciągła, istotna. Jeżeli jednak jedność i ciągłość w świecie się zjawiają, to rzeczą jest widoczną, że na tém stanowisku ta jedność i ciagłość jedynie tylko w naszém subjektowém zapatrywaniu się może mieć swoje gniazdo bez żadnéj objektowéj zasady. to tylko, co nam objektowo jest dane, albo co w objekcie przypuszczamy, my to, mówię, sobą w jedność obejmujemy. Ponieważ na tém stanowisku wszystkie przedmioty objektowego świata są bez substancyalnego związku, a w tych przedmiotach znowu pierwiastki składowe czyli atomy tylko są w stanie przytknięcia jedne do drugich bez właściwego zrośnięcia sie, każdy z nich zachowuje odrebny byt wzgledem naszego myślenia: więc ztąd wynika, że to wszystko w naszym umyśle, jakby w śpichrzu jakim przez doświadczenie jest zsypane, i naszéj przeróbce subjektowéj zostawione. Wszelki zatém związek przedstawia się, jako owoc takiéj przeróbki subjektowéj, takiego subjektowego zgartywania i rozgartywania, zgoła jako coś do świata objektowego przez nasz subjekt zewnętrznie przyczepionego, bez żadnego ob-

jektowego znaczenia.

Całem dążeniem metafizyki na tem stanowisku zostającej będzie zburzenie z gruntu nawet samego pozoru związku i ciągłości w przedmiotach, przytem ratowanie bytu objektowego przeciwko idealizmowi, ale sprowadzenie tego bytu tylko do składowych pierwiastków czyli atomów wcale pojedyńczych, jako z niczego niezłożonych: bo wszelki inny byt, nam się przedstawiający, jako z tych atomów złożony, jest tylko bytem, co do formy, przez nasz subjekt mu nadanéj, nie będąc niczem innem, jak tylko zbiorem stosunków, w jakich atomy względem siebie się znajdują; stosunki zaś same, w jakie atomy względem siebie weszły, nie mając nic w sobie substancyonalnego, jako byt prawdziwy uważane być nie mogą, zwłaszcza że ustawicznym zmianom podlegają.

### 22. Stanowisko Epikura.

W teoryi absolutnéj substancyi byt istotny wyłącznie tylko do niéj (do substancyi) należał, wszystko inne było tylko jéj modyfikacyą. Na tém przeciwnie stanowisku, absolutna substancya, a z nią i
związek całego świata zniknął, na jéj miejscu pozostała próżna przestrzeń, w któréj nieskończona ilość
ograniczonych, z niczego więcéj już niezłożonych,
zasadniczych atomów, jako prawdziwie istniejących,

losowi jest zostawiona, w jakie stosunki te atomy z soba weida. W teorvi absolutnéj substancyi znikomość leżała w modyfikacyach jej, jakiemi były wszystkie szczegóły objektowego świata. Na teraźniejszém stanowisku zaś znikomość leży w łączeniu lub rozłączaniu się tych atomów lub monad, w skutku czego pojedyńcze rzeczy jako okazy gatunków, do których należą, tworzą się i znikają, gdyż tu żadna rzecz niczém inném nie jest, jak tylko takiém przechodniém i rozwiązać się dającém złączeniem składowych pierwiastków. Wiadomo, że takie schodzenie sie atomów i rozchodzenie się, takie łączenie się i rozłaczanie się, zgoła cały ten ruch, w skutku którego ten widomy świat powstał, Epikur przypadkowi przypisał. Jest to przypuszczenie, któremu nie tyle się dziwić należy, że komuś raz do głowy przyszło, bo cóż ludziom do głowy nie przychodzi? jak raczej temu, że ktoś na jedną chwile w takiém rozwiązaniu mógł znaleźć zaspokojenie. Jest to jedną zagadke przez inna nierównie jeszcze trudniejsza rozwiązywać. Wszystko przypadkowi przypisywać, jest to zrzec się wszelkiego rozwiazania i uciec z pola bitwy. Podług samego Epikura same atomy przynajmniej w pewnej jakiejs części ślad rozwiązania przedstawiały, gdyż w ich kształcie, w ich jakości warunki leżały, dla czego w takie, a nie inne stosunki z sobą weszły, albo je rozrywają.

Łączenie i rozłączanie się atomów nie może się dziać bez ruchu. Więc ruch wspólnie z kształtem i jakością atomom właściwych są podług téj teoryi budowniczymi świata. Atomom, jako jedynie realnym przyznany jest, obok różnych kształtów i jakoś ci, wieczny byt. Ale oneby obojętnie obok siebie zostawały, gdyby nie było ruchu, któryby spotkanie się i łączenie, a przez to tworzenie różnych związków, jakiemi są różne ciała w doświadczeniu dane, może-

bném uczynił. Lecz zkąd ten ruch? I ten musi być wieczny, inaczéj ta teorya nie ma środka zbudowapia czegoś. Nie dosyć na tém. Taki ruch sam przez się mógłby tylko przypadkowe łaczenie i rozłaczanie sie cjał wytłómaczyć. Doświadczenie jednak przekonywa, że jakkolwiek wielu zjawiskom przypisujemy byt przypadkowy, jednak w całym świecie objektowym przemaga jakiś porządek stały, podług którego ten ruch się odbywa i na mocy którego ciała do bytu przychodzą, albo znikają. Swiadkiem tego najregularniejszy i najstalszy ruch ciął niebieskich w systemacie planetarnym sie odbywający; świadkiem tego organiczny układ wszystkich ciał do składu kuli. ziemskiej należących, i stopniowe po sobie następowanie jestestw; świadkiem tego tworzenie się, mnożenie i znikanie ciał organicznych podług pewnych niezmiennych prawideł. Wprawdzie w całej naturze wszedzie jest ruch jako stan pierwotny, bo spoczynek tylko pozorny albo względny, ale ten ruch niety w jakieś karby, w jakieś pewne kierunki, którym przypadek jest obcy. A nawet i tam, gdzie coś wyraźnie przypadkowi przypisujemy, jest to raczej wina naszéj ograniczoności, że nie możemy wszędzie zaraz związku odgadnąć.

Jeżeli zatém ta teorya nie zechce zupełnie zerwać z rzeczywistością, jaka nam się przedstawia, to zmuszona będzie do swojego aparatu, mającego na powrót świat na atomy rozłożony, a raczéj zburzony odbudowywać, wnieść jeszcze stałe prawa podług których wszystko się odbywa, inaczéj na krok jeden naprzód postąpić nie jest w stanie. Te prawa razem z ruchem i razem z atomami musiałyby być wieczne: bo gdyby tak nie było, nie ma żadnéj zasady, ażeby się można było późniéj gdzie z niemi spotkać. Zkąd lub od kogo te prawa mają pochodzić, o to się ta teorya nie troszczy, skoro jéj na myśl nie przy-

szło troszczyć się o to, zkad się atomy wziely, i kto je poruszył? Natura myśli wymaga konjecznie czegoś ogólnego, aby w niém związać wszystko. Na poprzedniém stanowisku miała téj potrzebie zadosyć uczynić absolutna substancya; ale widzieliśmy, że to do niczego nie doprowadziło. Tu na to miejsce przywołane prawo. To wiec zastępować musi ogolność wiażąca wszystko w jakiś związek. Na przeciwko téj ogólności stoi wielość nieskończona atomów, t. j. to, co na tém stanowisku za jedynie realne jest uważane, co wiecznie było i nigdy zniszczone być nie Między prawem ogólném z jednéj strony, a może. pojedyńczemi atomami z drugiej strony, stoją po środku szczegółowe połączenia, w jakie atomy z sobą weszły, aby utworzyć indywidualne ciała, które nam doświadczenie przedstawia. W tych połączeniach leży podług téj teoryi cała znikomość, bo to byt przemijający. Taka jest teorya atomizmu w najściślejszéj swéj konsekwencyi, i jaka się w starożytności bez żadnéj ogródki zjawiła. Podług Epikura w następstwie téj smutnéj konsekwencyi ani na objektowéj stronie nie ma Boga nad światem panującego, ani na subjektowéj nieśmiertelnéj osobowości człowieka.

Takie rozwiązanie najwyższego zagadnienia jeszcze jest smutniejsze, jak na poprzedniém stanowisku absolutnéj substancyi. Tam przynajmniéj Bóg pozostał, choć niewłaściwie ze światem związany, a człowiekowi zostawiona była droga do najwyższej rozkoszy przez poduiesienie się do idei Boga i przez zanurzenie się w Bogu, chociaż w końcu nastąpiło zupełne utonięcie osobowości człowieka. Ale tu nic nie ma, tylko realność nieskończonéj ilości atomów o pewnych kształtach i jakościach, dla których wszystko poświęcone, co tylko dla człowieka może być najdroższego. Żeby przynajmniej, aby świat został uratowany; ale i to nie. Na poprzedniem stanowisku świat pod wzglę-

dem odrebnego bytu zniknał w absolutnéj substancyi, ponieważ w żaden sposób nie można było jego nieskończonej rozmaitości wywieść z niezłożonej absolutnéj substancyi. Že zaš ta absolutna substancya téj rozmaitości, jako swych zjawisk potrzebowała, inaczéj jéj bytu osobnego jako substancya pojąć nie można było, gdyż substancya o tyle nia jest, o ile w połączeniu ze zjawiskami zostaje, a sama przez się osobno wzięta żadnego znaczenia nie ma: więc trzeba było odrebny byt świata poświecić, i absolutnéj substancyi na jej zjawiska odstapić. Ale on istniał daléj jak był, tylko pod tytułem zjawiska do absolutnéj istoty się odnoszącego; i wreszcie w tém był jakiś cel. Atomizm przedsiewziął uratować realność świata. W tym celu odrzucił absolutną substancye, która świat pochłoneła, nie wyszedł od jedności, lecz wielość i rozmaitość uznał za pierwotny byt; ale świat w jego ręku rozsypał się na niewidzialny proszek niezliczonych atomów, i ten niewidzialny proszek ma nam zastąpić wspaniałość widzialnego świata. ma nam zastapić Boga i własną osobowa nieśmiertelność.

### 23. Monadologia Leibnitza i Herbart.

Na takim atomizmie duch ludzki poprzestać nie mógł. Lecz, że on pomimo to mieści w sobie coś prawdziwego, t. j. o ile przedsiębierze odrębsy byt wielości i rozmaitości, któréj spekulacya żadną miarą ani zaprzeczyć, ani się bez niej obejść nie jest w stanie, a tém samém i odrębny byt świata uratować, który w absolutnéj substancyi zginął: więc póżniejsi badacze nie porzucili zupełnie téj drogi, ale umyślili ją z jednéj i z drugiej strony, że tak powiem, poręczami tak obwarować, iżby nie było żadnego nie-

bezpieczeństwa ześliznąć się po stromym spadku w tę przepaść, do któréj konsekwencya starożytnych atomistów doprowadziła. Do najsławniejszych badaczów spekulacye w tym kierunku posuwających należy Leibnitz, a w najnowszych czasach Herbart. Tego ostatniego system jako do najnowszych czasów po Kancie należący, w pierwszej części myśmy dość obszernie przedstawili. O Leibnitza usiłowaniach, aby rozwiazać to zadanie, choć pokrótce teraz tu nadmienić wypada. Zawsze przyznać należy, iż skoro takie głowy tym kierunkiem się puszczają, jedynie to ztąd pochodzi, iż spekulacya na uchwyceniu samej jedności poprzestać nie może, i że niemniejsze prawa ma także wielość, ażeby była uznana. Dla tego kiedy niekiedy zjawiaja sie badacze, którzy znowu wielość na piérwszym planie mieszcza, na niej, że tak powiem, akcent kładą, i z tego stanowiska na świat się zapatrują. Rozumie się samo przez się, że na atomizmie starożytnych poprzestać nie moga. Ważne oni modyfikacye do niego wprowadzają, tak, iż w tém tylko ze starożytnymi atomistami się zgadzają, że równie jak oni wielość za prawdziwy byt uznają, ale zupełnie do innych rezultatów dochodzą. Lecz wyznać trzeba, że to tylko kosztem konsekwencyi nastapić moglo.

Podług Leibnitza doświadczenie nas naucza, że są substancye złożone, więc muszą także być substancye pojedyńcze, niezłożone, które on nie atomami, ale monadami nazywa. To co niezłożone, co pojedyńcze, musi być zasadą tego, co złożone. Ale ponicważ nasze zmysły zdolne nam dać tylko ciemne i pomieszane poznania, więc my tych pojedyńczych niezłożonych substancyj, pomimo, że one tylko są realne, poznać nie jesteśmy w stanie, i to nam się tylko przedstawia, co jest złożone. Dopiéro pojęcie nasze, które nam prawdziwych poznań dostarcza, naprowa-

dza nas na to, co złożone, nie może że to być ostateczną podstawą prawdziwego bytu. Tém jedynie moga byé monady. Te jednak sa inne jak u starożytnych atomistów. Jako niezłożone nie mogą żadnych od-mian doznać przez wpływy zewnętrzne, ponieważ nie w nich zewnetrznie nie ma do zmienienia. A że zmiany jednak następują, jak wszystko o tém świadczy, wice zasada tych zmian w nich samych musi leżeć. Nadto jako rzeczywista substancya muszą pewne wewnetrzne własności posiadać, któremi się od siebie różnia; inaczej, gdyby się nie różniły, nie mógłby z ich połaczenia powstać świat, tyle rozmaitości przedstawiniacy. Skoro zasada do zmian w monadach tylko może być wewnetrzna, i własności, jakiemi się od siebie różnić muszą, także są zewnetrzne: ztąd wynika, że to inaczej być nie może, tylko te monady musza być duchowemi siłami, gdyż to jedynie wewnętrzne zmiany zdziałać są w stanie, bo duchowe siły nie są martwe, ponieważ działanie jest ich natura, więc ciagle do zmian zmierzaja. Lecz że zarazem sa substancyami, a zatém muszą mieć w sobie coś niezmiennego, trwającego. Tak więc staje się zadosyć temu, ezego konieczność postępu wymaga, że zmiana ma miejsce, ale na tle eregos, co sie nie zmienia. Już to wprowadzenie ezegoś duchowego w monady Leibnitea, sprawia, je one są zupełnie cos innego, jak atomy starokytnych.

Ale rosmes jessese wieksta w tem leży, że atomy starożytnych są wieczne, niestworzone, i istnieją same a siebie. Odpowiada to wprawdzie pojęciu substancja, bo substancja, aby była prawdziwą substancją, me powinna mieć początku, inaczej byłaby tylko cjawiskiem, a to byłoby substancją, z czegoby powstała; leca prowadzi to do rosnych innych trudnosei, których przebie niepodobia. Leibnita monady sas są zworzone, przes to głowna trudność tyczą-

ca się exystencyi Boga jest ominięta; ale też wielką jest niekonsekwencyą monady jeszcze za substancye uważać, i takie z nich wnioski wyprowadzać, do jakich pojęcie substancyi upoważnia. Skoro monady, albo atomy są stworzone, upada cały powód, dla którego zostały wynalezione. Bo wówczas całe rozwiązanie najwyższych zagadnień przenosi się do Tego, który je stworzył, a one stają się wcale niepotrzebnemi. To jest główna sprzeczność w monadologii Leibnitza, któréj pogodzić niepodobna. Wyznać jednak należy, że ta sprzeczność logiczna nierównie jest zbawienniejsza, jak owa konsekwencya starożytnych atomistów w przepaść prowadząca.

Podług Leibnitza Bóg jest źródłem wszelkiego poznania, wszelkiej rzeczywistości, i istoty rzeczy. Jest on zatém jako nieskończona pierwotna monada od świata oddzielna, początkiem wszystkiego, sam bez początku. Od niego dopiéro pochodzą skończone, ograniczone monady, które że wszystkie bez wyjątku maja, jakeśmy wyżej widzieli, także duchowy pierwiastek wyobrażenia (perceptio), różnią się od siebie co do stopnia i co do jakości wyobrażenia. żnicę stanowi wyrazistość i jasność wyobrażeń, albo słabość lub zupełny brak ich. Podług Leibnitza są: 1) monady z uspioném zupełnie wyobrażeniem, tak jak gdyby go nie było (śpiące martwe ciała); 2) ze słabem bardzo wyobrażeniem,— to już naprowadza na rodzaj duszy, jak w roślinach; 3) następnie z ciemną świadomością świata, jakiemi są dusze zwierząt; 4) w końcu z wyraźną świadomością o świecie i o sobie, jakiemi sa dusze rozumem obdarzone czyli duchy.

Jedna z pojedyńczych substancyj albo monad musi stanowić centrum złożonéj jakiéj substancyi np. jakiego zwierzęcia. Jest zatém otoczona nieskończoną ilością innych monad, które stanowią ciało centralnéj monady. Podług wrażeń tego ciała wyobraża
ona sobie przedmioty zewnątrz niej jakby w środkowym punkcie. A ponieważ w świecie wszystko jest
w związku, ponieważ każde ciało stosownie do odległości swojej mniej więcej na inne działa, i nawzajem działania od niego doznaje, więc każda monada
jest żyjącem zwierciadłem, w którem się świat przegląda. A że jest opatrzona wewnętrznem działaniem,
więc sobie wszechświat ze swojego stanowiska wyobraża, i odpowiednio temu jest też do całego świa-

ta w urządzeniu swojém zastosowana.

Pomiedzy pojedyńczemi substancyami nie ma realnego wpływu, t. j. iżby fizycznie jedna na drugą mogły działać, gdyż jako substancya każda z nich jest niepodległa. Tak więc między duszą a ciałem nie ma realnego, fizycznego wpływu, tylko idealny związek. To znaczy, że wewnętrzne zmiany każdej monady (a z powyższego wiadomo, że każda monada sama z siebie zmiany snuje i żadnym zewnętrznym wpływom nie ulega) tak są urządzone, iż wewnętrznym zmianom innych monad w najbliższém połączeniu z nia zostających, i tak dalej następnie, zupełnie odpowiadają. Ztad dla przypatrujących się z boku powstaje pozór, jakoby zmiany w jednéj pochodziły od działania drugiej. Przyczyna tej zgody między monadami, pomimo że jedna od drugiej jest niezawisła, i pomimo że jedna na druga wcale nie wpływa, leży w nieskończonej madrości i wszechmocności Boga, który pierwiastkowo tak wszystko urzadził, że wszystkie rzeczy jedne drugim są odpowiednie, wszystkie z sobą się zgadzają. Jest to owa zawołana harmonia naprzód ustanowiona (harmonia praestabilita, harmonie préetablie). Da sie to niejako porównać z kilkoma zegarkami tak nastrojonemi, iżby się wszystkie w jednym celu oznaczenia czasu zgadzały, pomimo że każdy z nich osobno i niezawiśle od drugiego idzie.

Nad wszystkiemi monadami jest Bóg, jako absolutna monada, która nie może nie exystować. Jego istota jest absolutna doškunalość. Jest on absolutnym gruntem rzeczywistości świata i istoty wszelkich rzeczy. Wszelka możebna rzeczywistość iest w jego mocy i na tém opiera się dowód jego exystencyi i jedności, gdyż bez Boga nic pojąć niepodo-Każdą rzeczywistą istotę Leibnitz nazywa fulguracya, błyskawica od Boga pochodzącą. Taki pogląd łączy świat w jedność, a nawet na tém stanowisku tvlko jeden świat być może, bo jeden tvlko jest Bóg. Gdy tymczasem na stanowisku starożytnego atomizmu, który żadnéj zasady do absolutnéj jedności nie miał, mogło być wiele światów. Starożytny atomizm zostawiał wszystko przypadkowi, t. j. nie uznawał właściwie żadnego związku. Nowsza zaś monadologia, pomimo że świat na nieskończonej wielości monad od siebie niezawistych oparta, i te tylko za to uznała co prawdziwie istnieje, jednak zaraz z początku za pewnik to poczytała, że w całym świecie jest związek. Postawiła więc na czele wszystkiego, zamiast przypadku, raczéj konieczność prawa. Gdy jednak w pojedyńczych monadach, jako od siebie niezawisłych i żadnego na siebie wpływu niewywierających najmniejszego zarodu do takiego ogólnego prawa, koniecznością swoją wszystko wiążącego, nie było, wszechświata zaś bez związku w żaden sposób pojąć niepodobna, -- nie pozostało innego środka. tvlko szukać źródła tego prawa w Bogu, bez którego nie zgoła pojąć niepodobna, gdyż tu jedynie klucze od wszystkiego leżą. Po takim zakroju nie pozostało Leibnitz'owi, jak tylko przypuścić ową harmonie naprzód ustanowioną przez Boga, w skutku któréj każda monada ze swego stanowiska wysnuwa-

jac zmiany jéj właściwe, i nie troszcząc się o to co robią inne monady, jednak na téj linii staje i to tworzy, co przez prawo owej harmonii było zawie-Jest tu wiec naprzód wszystko zdeterminowane, i inaczéj być nie mogło: skoro świat jako całość pojety został, wiec i części do téj całości odniesione być musiały. Z takiéj zasady wychodzac Leibnitz z jednéj strony musiał przyznać, że u Boga wielorakie światy możebne były, że jednak ten, który Bóg stworzył na zasadzie Jego wszechmocności i dobroci, musi być najlepszy. Bo gdyby nie był najlepszy, toby Bóg albo nie mógł albo nie chciał stworzyć najlepszego świata. W pierwszym wypadku nie byłby wszechmocny, w drugim nie byłby dobry. coby w każdym razie czyniło Boga niedoskonałym, a to znowu nie daloby się pogodzić z idea Boga. Za tém idzie, że wszystko co jest rzeczywiste, jest najlepsze w tym związku, w jaki zostało wstawione, pomimo iżby samo w sobie było niedoskonale, bo żadna rzecz nie może inną być, jaką jest. Każda istota na to jest. ażeby osiagnać ten stopień szcześliwości, który dla niej jest możebny, i jako cząstka przyczynić się do doskonałości całości.

#### 24. Theodicea Leibnitza.

Z takiemi twierdzeniami niezgodna jest bytność złego, na którą trudno oczy zamknąć. Wynikła więc dla Leibnitza konieczność, aby się silił usprawiedliwić Boga z powodu tyla złego, co się w świecie napotyka. To jest przedmiotem sławnéj jego theodicei. Rozróżnia on złe metafizyczne, złe fizyczne i złe moralne. Metafizyczne złe leży jedynie w ograniczoności istot skończonych, któréj uniknąć niepodobna, inaczéj musiałyby być Bogiem. W gruncie jest tu za-

ród innego złego, bo za tém idzie fizyczne złe jako boleść i możebność moralnego złego czyli grzechu. moralne ma swoje źródło w wolności skończonych du-Wolność zaś jest to możność wyboru podług pewnych powodów pomiedzy różnemi czynami fizycznie możebnemi. Bóg przewiduje naprzód jakie będą czyny wolności, ale to nie usuwa wolności, ani nic w niei nie zmienia. Wszelkie czyny wolności zdają się przypadkowe, gdyż mogą być przedsiębrane lub nie, i przez to samo z pod prawa konieczności są wyjęte. Z tego względu zdaje się, że nie mogą być przewidziane. Lecz jeżeli czyny wolności z pod prawa konjeczności są wyjęte, to się to tylko tyczy absolutnéj konieczności. iaka że w świecie panuje zaprzeczyć niepodobna. Lecz człowiek działając kieruje się jakiemiś powodami, dla których coś działa, i te stanowią dla niego względna konieczność. Powody zaś są wynikiem całego jego charakteru, jaki w sobie wykształcił. Na téj zasadzie my ograniczeni ludzie możemy w wielu wypadkach postępowanie naszych współbraci odgadnąć, cóż dopiéro Bóg nieograniczony? Wprawdzie człowiek w objektowym świecie, skoro tylko z siebie występuje, opasany jest do koła prawami konieczności: ale to jego wolności nie znosi. Ograniczać to może skutki jego działań, wywołać walke wolności z prawami konieczności, i taką walką jest całe jego życie, ale wolności jego nie tylko to nie znosi, lecz owszem jeszeze bardziéj ja udowodnia.

Bóg ani fizycznego, ani moralnego złego nie chce absolutnie, ale dopuścił jedno i drugie jako następstwa koniecznych ograniczeń skończonych rzeczy w tym możebnie najdoskonalszym świecie. Świat stworzony i będące w nim istoty nie mogą być inaczéj jak tylko ograniczone, bo to z pojęcia wszelkiego stworzenia wynika; ażeby więc tego następstwa uniknąć, chyba nie trzeba było nic stwarzać.

Te sa w krótkości główne zarysy zapatrywania sie na świat Leibnitz'a z jego monadologii wywiedzione. Pod względem moralnym i teologicznym rezultaty tego poglądu są zaspokajające. Inaczéj sie rzecz ma pod względem intellektualnym, pod wzgledem konsekwencyi i logicznéj ścisłości. Monadologia zostaje w pewném pokrewieństwie z systematami atomistycznemi pod tym względem, że i ona jako pierwotną zasadę świata nieskończoną wielość pierwiastkowych elementarnych istot, tam atomami, tu monadami zwanych, przypuszcza: gdyż z jedności absolutnéj substancyi nie można było żadną miarą wyprowadzić nieskończonej ilości pojedyńczych substancyj, jakie świat przedstawiać się zdaje. Lecz pamiętać należy, że i tu wszystko na pojeciu substancyi jest osnowane, i zaiste substancyj pojedyńczych nieskończenie wielorakich, odniesionych od absolutnéj substancyi Boga. Tu jest, jak już wyżej nadmieniono. widoczna sprzeczność, bo pojedyńcze substancye, jeżeli sa stworzone przez absolutną substancye, nie moga być substancyami, gdyż substancyą podług wyżej przytoczonego określenia tylko to jest, co samo w sobie jest i co do swojego bytu nic innego nie potrzebuje. Wiec cała chyba jest w tém, że monadologia zawsze jeszcze przy pojęciu substancyi obstaje, i na tém pojeciu wszystko buduje, kiedy ono do takiej budowy za fundament służyć nie może, bo prowadzi za sobą sprzeczność. Cała siła systematów atomistycznych w tém ležy, że teoryom na jednéj absolutnéj substancyi osnowanym okazują niemożność wytłómaczenia powstania świata. Gdy jednak same do takiego wytłómaczenia się zabierają, wychodzi na jaw, że ta sama niemożność i dla nich istnieje. Monadologia nie iest pod tym względem szczęśliwszą jak inne z nią spokrewnione teorye, gdyż tu nie pojedyńcze monady powstanie świata tłómacza, tylko z idei Boga wszystko jest wywiedzione. Wprawdzie Bóg tu początkowo jako substancya, jako absolutna monada jest wyobrażany, ale żeby przyszło do stworzenia, to się to przez to tylko stać mogło, że ta teorya początkowemu wyobrażeniu substancyi niewierną się stąła, i nieznacznie Boga jako absolutną osobowość, wszystkie doskonałości w sobie mieszczącą, mianowicie jako absolutną wolę pojęła, a zatém na zupełnie inne pole przeszła, aniżeli początkowo zamierzone było, przez co tylko kosztem niekonsekwencyi zgubnych rezultatów poprzednich systematów uniknęła, ale na drodze spekulacyjnéj ich z gruntu nie wywróciła.

### 25. Kardynalna zasada, któréj dosyć często przypominać nie można, że z tego, co niższe, niepodobna wyprowadzić tego, co wyższe.

Wszelkie teorye, które od pierwiastkowej wielości pojedyńczych substancyj wychodzą, tak dobrze nie są w stanie wytłómaczyć powstania świata, jak i przeciwne im, co na jednéj absolutnéj substancyi się opieraja, a to dla tego, że zmuszone są wielość pojedyńczych substancyj elementarnych zostawić obok siehie jako obojętnie leżące, i jedne od drugich niezawisłe. To się zupełnie sprzeciwia porządkowi na jaki wszędzie w objektowym świecie natrafiamy. różne jakości, z jakich się świat składa, nie stoją bynajmniej na jednej linii obok siebie, jakby wszystkie miedzy soba co do godności porównane, tak jak np. matematyczne jednostki, z których żadna nie jest lepsza ani ważniejsza jak druga, i które zatém moga być obojetnie zgartywane i rozgartywane, jak kupa piasku. Cały świat owszem niczem innem nie jest, jak ciagłem stopniowaniem mniej więcej pojedyńczych

i coraz bardziéj z wielu różnic zrośniętych istot. Te istoty zachowują się względem siebie jako wyższe i niższe, w stosunku podrzędności i wcielenia jednych w drugie. Tak np. ziemie niżej stoją jak rośliny, rośliny ujżej znowu jak zwierzęta, zwierzęta niżej jak Z drugiéj strony ziemie są warunkiem roczłowiek. ślin, ale tylko negacyjnym i nie twórczym, t. j. że bez ziem nie mogłyby istnieć rośliny. Pomimo to ziemia nie jest rośliną i musi coś specyficznie innego nastapić, ażeby na ziemiach rośliny w ogólności, i za każdym osobnym rodzajem w szczególności powstały. To »coś« w żaden sposób z ziem wytłómaczyć sie nie da, a jednak bez negacyjnego warunku ziemi roślina istnieć nie może. Takich negacyjnych warunków musi być jeszcze bardzo wiele, jak np. wilgoć, ciepło, światło, powietrze, różne nawozy. Pomimo to można wszystkie te warunki zebrać, a rośliny jednak nie będzie, jeżeli ona się sama z siebie na mocy twórczej siły sobie właściwej i podług jej własnych praw z nasienia nie rozmnoży. I tak podobnie w całej naturze, to co niższe jest wprawdzie negacyjnym warunkiem, t. j. tém bez czego się wyższe obejść nie może, ale jednak tego wyższego stworzyć nie jest w stanie; pomimo że to niższe znajduje sie w wyższém, jak np. różne ziemie w roślinach. istnienie człowieka poprzedzać musiał cały szereg stopniowań jestestw natury, ale tylko jako warunki negacyjne jego istnienia, jako podstawy jego exysten-Ale kiedy jednego żdźbła rośliny nie można wywieść z ziem różnych, pomimo że się w jéj składowych częściach znajdują, tém mniéj człowieka z tych picrwiastków stworzyć podobna, i bez których on istnieć nie może, pomimo że one do składu jego budowy wchodzą. I tak analizując człowieka, znajdziesz tam zwierzęcą, roślinną, mineralną nature. Pomimo to, żebyś zebrał co tylko masz najprzedniejszego w tych

trzech królestwach, nie stworzysz biednego robaka, a cóż dopiéro człowieka.

Skoro jest w całéj naturze stopniowanie jestestw i skoro niższe muszą poprzedzać wyższe jako warunki negacyjne,— ztąd wynika, że z atomów lub z monad obojętnie obok siebie i z różnym stopniem godności leżących, nic zgoła stworzyć ani wytłómaczyć nie można, ponieważ cała natura o ile ją objąć jesteśmy w stanie, stoi na systemacie podporządkowania, subordynowania jednych jestestw drugim, co jest wprost przeciwne pojęciu mnóstwa pojedyńczych substancyj, które jako substancye mając do niepodległóści pretensye, takiéj podległości muszą być obce.

### 26. W naturze między jestestwami zachodzi podobny stosunek, jak między pojęciami w logice. Objaśnienie abstrakcyi.

W naturze między jestestwami zachodzi zupełnie podobny stosunek, jak między pojęciami w logice. Pojęcie, jakeśmy to w piérwszéj części obszernie wywodzili, nie innego nie jest, jak ten akt myśli naszéj, za pomocą którego różnice w jedność wiążemy. Dzieje się to przez to, że w czastkowych wyobrażeniach od siebie się różniacych upatrujemy co mogą mieć między sobą wspólnego, do czego posługuje nam abstrakcya, czyli ta funkcya umysłu naszego, za pomocą któréj, odrywamy uwagę naszę od mniejszéj lub wiekszéj ilości różnic, czyli opuszczamy w naszéj uwadze te różnice, aby ją skierować na to, w czém się nie różnią a zatém jedność z sobą stanowić mo-Im daléj te abstrakcye posuwamy, tém mniéj bedziemy mieli różnie w pojecju, ale za to tém więcej przedmiotów pod to pojecie będziemy mogli zagarnąć, bez dalszéj jednak korzyści, prócz téj negacyjnéj, że

te przedmioty jakby opaską jaką związane trzymamy. Takie pojecie nazywamy abstrakcyjne, moga one mieć niezliczona ilość stopniowań, aż nareszcie dójdziemy do takiego pojecia, które, że żadnéj różnicy w sobie nie mieści, do wszystkiego przytrafia, a zatém nic z siebie nie wyłącza, bo się od niczego nie różni, a zatém wszystko w sobie pomieścić może. Takiém pojeciem jest np. abstrakcyjne pojecie bytu, zdjete ze wszystkiego co istnieje, z opuszczeniem wszelkich różnic, jakiemi się istniejące przedmioty od siebie odróżniać mogą. Takie pojęcie można porównać do naczynia bardzo obszernego, ale próżnego, w którém się wszystkie przedmioty lub pojęcia mogą zmieścić, ale rzeczywiście się jeszcze nie mieszczą, i dopiéro potrzebują być włożone, aby tam coś było, bo inaczej tam zgoła nie nie ma. Sposób jakimeśmy do niego przyszli, można sobie przez porównanie tak objaśnić: iż sobie wyobrazimy ogromny magazyn, jakim jest świat cały, ale tak szczegółowemi przedmiotami zostawiony, iz w nich się gubimy i przez to dojrzeć nie jesteśmy w stanie, co je obejmuje. Aby jednak mieć o tém wyobrażenie, nie pozostaje innego środka, tylko wyrzucać szczegółowe przedmioty mniejsze i większe ze swego magazynu, aby uprzątnąwszy je, można było sam magazyn obejmujący takowe ujrzeć. Wyrzuciwszy wszystko, co nam zawadzało, mamy dopiéro wyobrażenie o objętości tego magazynu, ale za to nic w nim nie mamy. Otoż odnoszac to porównanie do rzeczywistego świata, rzecz sama z siebie jasna, iż nie jest w naszéj mocy wszystkie rzeczy z niego wyrzucić i sama objetość całego świata ujrzeć. Ale jeżeli świat i wszystko co w nim jest zamienimy na wyobrażenie, następnie na pojęcia mniejsze lub wieksze partyc onego obejmujące (bo po szczególe wszystkiego nawet pojęciami wyczerpnąć nie jesteśmy w stanie); to ta operacya łatwo nam sie uda, a wówczas stworzymy pojęcie bytu wprawdzie próżne, nie w sobie niezawierające, ale w które wszystko wsypać będzie można. Tylko że to coś, co ma być wsypane, wniesione, musi być zkądinąd przyniesione, z samego wydrażonego pojęcia bytu, jako z próżni, nie

rzeczywistego wycisnąć się nie da.

Jeżeli jednak pomimo to silić się chcemy z takiego czczego pojęcia bytu coś wycisnąć, i ten próżny magazyn, na jeden krok z niego nie wyszedłszy, jednak zapełnić; to możemy to wprawdzie uczynić, ale samemi tylko abstrakcyami, do czegoś rzeczywistego odnosić się mogącemi, ale nie rzeczywistość sama stwarzającemi. Tak np. możemy sobie naprzód cały porzadek ułożyć, podług jakiego wszelkiego rodzaju przedmioty do tego próżnego magazynu mają być wnoszone, jak mają być ustawiane, w jakim stosunku do siebie w skutku tego będą zostawać; można naprzód przegrody pourządzać, w które mają być wstawiane, i w nich owoce myśli, nature, człowieka, jego fizyczna i duchowa strone, społeczny porządek, historye, zgoła byt doczesny i wieczny umieścić, zgoła cały obszerny kodeks prawideł, podług których wszystko ma być urządzone, ułożyć, w którym nie nie bedzie posuniete; - pomimo to beda to wszystko rozporządzenia negacyjne, o rzeczywistości ciągle rozprawiające. ale jéj niedosięgające, tylko na nię czekające; ona zaś (ta rzeczywistość) wiecznie za drzwiami zostanie, ježeli innemi środkami wniesiona nie będzie.

Przez abstrakcyę silna głowa spekulacyjna może sobie nawet na gruncie tego pojęcia bytu wydrążonego wystawić wspaniały pałac jakby kryształowy, przeznaczony na nierównie kolosalniejszą wystawę całego świata, anizeli była londyńska w r. 1851 i paryska w r. 1855,— pałac nie tylko zewnętrzną architekturą w zadumienie wprawiający, ale i na przedmioty mające być wewnątrz pomieszczone ze wszech stron

światło rzucający; a że ta wystawa nie ma być chwilowa, lecz wiecznie trwać, i przez to potrzebuje nieustannego ruchu wnoszenia i wynoszenia przedmiotów, można na ten cel obszerne i bardzo stosowne prawidła obmyśleć: ale będzie to zawsze pałac wystawy ze swojemi urządzeniami i prawidłami, a nie sama wystawa.

### 27. Z powodu abstrakcyi jeszcze rzut oka, objaśniający system Hegla.

Takie na mnie wrażenie robi system Hegla. Zaczyna on od bytu, ale nie jest to ten byt brzemienny istnieniem wszelkiego rodzaju, którego ostatecznego źródła w Bogu szukać należy, i z którego się leje potok wszelkiego istnienia, lecz jest to tylko owo pojęcie abstrakcyjne, ze wszystkich przedmiotów wydrążone, o którém sam Hegel otwarcie wyznaje, że taki byt a nic, to wszystko jedno. Ponieważ na niezém poprzestać niepodobna, ta sprzeczność przyznana poslużyła do popehniecia spekulacyi w ruch, aby ten byt próżny czems zapelnie. Wiadomo jak ta spekulacya raz w ruch puszczona samemi sprzecznościami sie bodzie i przez to popycha sie dalej. Ztad zamienia się wszystko w nieustanny ruch. Leby 2005 ten ruch nie był chaotycznym, musi mieć prawidla podlug których się ma odbywać. Skoro te prawidla są wynalezione, nie już więcej do zrobienia nie porostaje. Wszystko się konezy na prawidłowości, to jest na innego rodsaju abstrakevi. Inaezéj byé nie moglo. Zaezelo się od abstrakevi wydrażonego bytu, w ktorym nie nie ma, ale wszystko jako w próżnem miejsen może być pomieszczone: skonezyło się na prawidłowości, podług ktoréj ruch się ma odbywać, jedeli do tego ruchu expli do tego procesu raz przyszło. Ta prawidłowość sama przez się także niczém nie jest, tylko abstrakcyą wydrążoną podobną do tamtéi piérwszéj wydrażonego bytu, w tém się tylko od niéj różniąca, że byt jest to abstrakcya w spoczynku. a prawidłowość jest to abstrakcya zdjęta z ruchu. I jedna i druga potrzebuje zapełnienia, któregoby gdzieindziej szukać należało. Ze jednak ten systemat nazwał się absolutnym idealizmem, zdaje się że tego wymaga, aby niczego wiecej nie żądać, tylko temi abstrakcvami sie kontentować: gdyż to, coby po za ich obrębem było, jako nie nieznaczące za znikome poczytać należy. Gdy jednak na téj drodze, jeżeli konsekwencya ma być przewodnikiem, trzeba się zminać z nieśmiertelnością osobową człowieka, i z osobową exystencyą Boga, co coś lepszego jest jak sam tylko ruch i coś pełniejszego jak sama tylko prawidłowość: więc już myśli saméj trudno poprzestać na téj cienkiéj strawie abstrakcyjnéj, a cóż dopiéro mówić o pragnieniach serca, które o coś innego jak o abstrakcve woła?

Wyobrażenia abstrakcyjne, niezmiernie szerokie. ale wydrążone, winny swój byt negacyjnemu działaniu naszego umysłu, bo na opuszczeniu różnic sie Są one wprawdzie wielkiego użytku gruntujacemu. w pracowni myśli, i pomimo, że opuszczanie różnic w pojęciach zdaje się rzeczą na pozór bardzo łatwą, wymagają jednak wielkiego wysilenia, wielkiej energii myśli, która nie jest rzecza każdego, bo ludzie po większéj części przykuci są do zmysłowych wyobrażeń i z wielką trudnością im przychodzi odrywać się częściowo, a cóż dopiéro całkowicie od nich. Dla tego ich pogląd zostaje ciasny, w téj ograniczonéj sferze, jaka ich otacza, zamkniety. Pojęcia abstrakcyjne, dla tego, że ogólizowane, czynia nam służbę balonów, za pomocą których odrywamy się od szczegółów, szybu-jemy nad niemi, panujemy nad niemi, czegoby nie

było, gdybyśmy w szczegółach utonęli, - przenosimy sie z łatwościa z jednych na drugie, i przez porównanie ich, różne kombinacye sobie ułatwiamy. Sa one wyborne, kiedy idzie o opanowanie szczegółów. o ogarniecie całości, o przegląd całego obszaru myśli. Ale nie każda głowa do takiej podróży od szczegółów coraz bardziej się odrywającej usposobiona. Niejeden, gdy się zbytecznie od nich oddali, dostaje zawrótu głowy; niejednego płuca są za słabe, aby oddychać tak cienkiém powietrzem, jakie jest w tych sferach spekulacyi; niejednemu mrożny wiatr, jaki tam wieje, zamrozi uczucie, a niejednemu w skutku tego wszystkiego w oczach się zaćmi, że nie zgoła nie widzi. To sprawia dla czego filozofia, która bez takich abstrakcyjnych pojęć obejść się nie może, dla tych ludzi jest nieprzystępną, bo za nadto wieloma sznurami do ograniczonéj jakiéj sfery, w któréj się znajdują, są przyczepieni, ażeby im się udało je przeciąć, i w to cienkie powietrze spekulacyi się wznieść.

Pomimo to, chociaż abstrakcya tak wielkie ma znaczenie i pod.pewnym względem tyle użytku przynosi, nie należy sądzić, iżby ona wszystko zastapić mogła. Zawsze należy pamiętać, że ona byt z negacyjnéj tylko strony uchwycić jest w stanie. Jest to warunek, bez którego myśleć gruntownie nie można; ale właściwie nie on nie stwarza, tylko od da-

nych rzeczy owszem się cofa.

### 28. Abstrakcyjne wyobrażenia co do objętości są szersze, ale co do treści uboższe.

Že abstrakcya nad różnice przedmiotów się wznosi, i że abstrakcyjne pojęcia, im mniéj różnic w sobie zawierają, tém więcej przedmiotów w swoję próżnię zmieścić potrafią, to stało się dla wielu powodem, iż tego rodzaju pojęcia za wyższe uznane zostały. Ale abstrakcyjne pojecia nie dają nam właściwie wiele poznać. One maża tylko różnice w szczegółowych przedmiotach, abyśmy mogli coraz wieksza masse tych przedmiotów ująć, objąć. Zostaje się tyle tylko różnie, aby to pojęcie można było od gromad innych przedmiotów odróżnić, inaczej wszystkoby się w jedna masse zlało. Utworzywszy takie abstrakcyjne pojęcie, jeżeli chcemy poznać, co w niém posiadamy, musimy owszem szukać różnic, jakie sie w niem mieszczą, rozkopywać je jakby kopalnię jaka, i na jaw wydawać znalezione bogactwa. Jest to zupełnie inny kierunek jak w abstrakcyi. Przez abstrakcye rozszerza się pojęcie, i przez to w jego sferę coraz więcej szczegółów się zmieści, ale za to treść jego coraz bardziej ubożeje. Jeżeli cheemy dojść jakie bogactwa pewne pojęcie w sobie mieści, musimy iść w przeciwnym kierunku, i wszelką rozmaitość tych przedmiotów, jakie się w niém mieszczą, jakhy z rogu obfitości wydobywać. I tak np. można mieć pojęcie abstrakcyjne rośliny, zdjęte ze wszelkich szczegółowych roślin za pomocą opuszczenia różnic między niemi zachodzących. się tylko tyle różnic, ile potrzeba, ażeby roślinę rozróżnić od kamieni, od zwierząt i innych przedmiotów. Ale takie pojecie bedzie tylko abrewiaturą, skróceniem z ogromnéj massy roślinnego królestwa, służącem do potocznego, do pobieżnego użytku, i jeżeli nie więcej tylko to skrócenie posiadamy, nie wiele mądrzy z tego będziemy, pomimo, że wszystkie rośliny całej kuli ziemskiej za pomocą tego pojęcia w ręku trzymamy. Jak zaczniemy dopiéro rozkopywać, aby widzieć, co się to tam za rozmaitości mieszczą, dopiéro się przekonywamy, jakie to tam ogromne są skarby, na których wydobycie życie nie tylko jednego człowieka, ale wielu nawet generacyj

nie wystarcza. Urodzi się z tego nauka botaniki, która się nie tylko opisem roślin trudni, ale przybrawszy w pomoc mikroskop, wdaje sie w fizyologie i anatomię roślin, badającą skład ich budowy, a ieżeli sie jeszcze wda w ciągnięcie użytku z roślin i ich uprawę, to zawadzi o farmakopeę i o gospodarstwo wiejskie. To samo można powiedzieć o pojeciu zwierzęcia, człowieka, a cóż dopiéro powiedzieć o pojęciu świata, a ogólniejszém jeszcze bytu. Utworzyć takie abstrakcyjne pojęcie jest w naszéj mocy, bo do tego nie potrzebujemy nic, tylko negacyi, t. j. abstrakcyi od danych nam rzeczy; ale przywrócić z samych siebie nieskończoną ilość różnic z nieskończonéj ilości istot zdjetych, to nie jest w naszéj mocy, boby tu tworzyć trzeba, a my świata stworzyć nie jesteśmy w stanie. Świat musi nam być bezpośrednio dany. Tymczasem spekulacya, o któréj mowa, na to, co nam bezpośrednio dane, z pogarda pogląda, jako na zmysłowy sposób zapatrywania się na świat. Odrywa wiec od niego myśl, i zaczyna ów pochód abstrakcyjny, który ją jak najdaléj od rzeczywistości odprowadza. Zgoda na to, jeżeli to oderwanie w tym eelu się dzieje, aby wypłynąć z tego świata, w którym toniemy, wynieść się nad niego, i aby go ogarnąć myślą można było. teczniwszy, zrobiwszy, że tak powiem, ogólny rekonesans świata, jakby z wieży jakiej, należy wrócić weń i dopiéro z innego jak zmysłowego początkowo stanowiska, ze stanowiska rozumu temu danemu światu się na nowo przypatrywać, przynosząc to przekonanie, że to, co bezpośrednio dane, dla tego nie jest nikczemne i tylko do odrzucenia się kwalifikujące. Owszem świat dany jest pełen najgłębszego rozumu, a do rozumu człowieka należy poznać się z nim. Zmysty sa tylko do tego kładka i pod tym względem ta kładka, z któréj żaden obszerny widok się nie przedstawia, nie może służyć za właściwe stanowisko. Pomimo to, co dla zmysłów jest przystępne, co zmysłom jest podane, nie jest dla tego jeszcze wszystko podłe. Owszem i cały zmysłom przystępny świat jest składem równie wielkich prawd, jak i świat duchowy. Jeden na drugi wskazuje, jeden z drugim jest spokrewniony. Dla tego doświadczenie tak wielkie ma znaczenie, tak wielki urok dla człowieka, bo rozum znajduje rozum ukryty przez najwyższy rozum. Jest to spotkanie się dwóch braci, którzy w objęcie wzajemne się rzucają, - jeden w naturze niemy, drugi w człowieku mowę posiadający, ale dla tego obydwa zrozumieć się mogący. Spekulacya to zrozumienie ułatwić, ale nie od rzeczywistego świata oderwać powinna. Spekulacya za pomoca abstrakcyi lotem błyskawicy z jednych obszarów świata na drugie się przenosząca, i nigdzie zupełnie nie tonaca, może bezpiecznie i powinna w głeboka studnie doświadczenia się zapuszczać, bo ona najzdolniejsza jest utajone tam skarby na wierzch wydobyć. Jest to nurek mający w swej mocy w największe głębie się zapuszczać, i w każdéj chwili na powierzchnie wypłynać, i z atmosfery najobszerniejszego pogladu powietrza zachwycić, kiedy inni bez tego daru swykle więzną tam, gdzie się zakopali.

Powiedzieliśmy, że abstrakcyjne t. j. oderwane od rzeczywistości pojęcia mają szeroką sferę, w któréj się długi szereg coraz ciaśniejszych t. j. mniéj abstrakcyjnych pojęć jedne w drugich podobnie jak błony cebuli mieści, i że z tego względu uważane są za wyższe. Lecz z drugiéj strony zapominać nie należy, że im są abstrakcyjniejsze, t. j. im więcéj podrzędnych pojęć w sobie mieszczą, tém są uboższe co do treści swojéj. Aby dostać się do bogactwa rzeczywistości muszą się te abstrakcyjne pojęcia— istny rodzaj bań na wszystkie strony rozszerzonych, przez ne-

gaeviność rozdętych - coraz więcej z nadpowietrznych wysokości spuszczać na dół. To się inaczej dziąć nie może, tylko przez coraz większe ściśnienie szerokiej bani wypuszczaniem bezróżnicowego gazu abstrakcyj, w skutku czego już z dala coraz więcej różnice przedmiotów na jaw wychodzić zaczną, aż nareszcie bania zupełnie zwinieta na rzeczywistym przedmiocie osiedzie. Wówczas pojęcie zrośnie się, wcieli się w przedmiot; obszerność jego sfery, zwłaszcza jeżeli to będzie indywiduum, zniknie zupełnie. tym względem pojęcie zleje się z intuicya; powimo to treść jego może być bardzo bogata, stosownie do tego, jakiego to rodzaju bedzie przedmiot, i pod tym. względem szczegółowe pojęcie z rzeczywistościa zrośnięte, nierównie wyżej stoi, jak najsubtelniejsza abstrakeva. Bo sie okazuje, że nie tylko bogactwo jemu właściwe w niem się mieści, ale i wszystkie te abstrakcyjne pojęcia, po których się jakby po schodach do niego schodziło, od najwyższego do najniższego, sa w niém ukryte, ale tylko jakby w fundamenta jego zakopane, jako warunki negacyjne, bez których to mocnoby nie stało; lecz te warunki nie mają żadnéj mocy twórczej, aby stworzyć przedmiot rzeczywisty. Dla tego pojęcia szczególowe z rzeczywistością zrośniete, mając rzeczywistość za sobą, dudo są wyższe, jak ogólniki abstrakcyjne, gdyż i tych nie wyłączają, i prócz tego całą oblitość rzeczywistości za sobą mają. Weżmy daną jaka rośline mp. pszenicę. W pojęciu pszenicy mieszcza sie wszystkie ogólniejsze t. j. bardziéj abstrakcyjne pojęcia, jako to: że to jest roślina, że należy do głównego działu jawnopłciowych a nie skrytopłciowych, w tym dziale zuowu do podziału monokotyledonów, następnie do traw, między trawami do zbóż i t. d. Przez wszystkie terstopnie przybliżamy się do pszenicy i te wszystkie pojęcia mieszczą się w pszenicy. Pomim o

to, chociaż są obszerniejsze jak pszenica, a przez to zwykle za wyższe uważane, tak są ubogie, iż pszenicy stworzyć nie są w stanie. Za czém idzie, że pojęcie pszenicy jest pełniejsze, jak pojęcie rośliny, chociaż to ostatnie jest szersze, i pod tym względem w zakresie rzeczywistości nierównie więcej znaczy, jak pojęcie rośliny, na co właściciele ziemscy pszenicę uprawiający, nie wątpię, że chętnie się zgodzą.

## 29. Każde pojęcie można uważać pod dwoma względami: "in abstracto" oraz "in concreto", i znowu rzut oka na system Hegla.

Ale nie można pominąć jednéj jeszcze bardzo ważnéj uwagi. Każde pojęcie można pod dwojakim względem uważać; raz pod względem oderwania uwagi od różnic- «in abstracto«, drugi raz względem zrośnięcia z różnicami albo z rzeczywistością, co jak wiadomo nazywają technicznym językiem- »in concreto«, (od łacińskiego »concrescere» zrosnąć się). Pojęcie sin concreto« jest to pojęcie, że tak powiem, rzeczywistością wypełnione, albo urzeczywistnienie swoje w mocy swojej mające, jak np. pojęcie z jają wszystkie różnice na jaw wystawiające, które pisklątko stanowią, albo pojęcie dębu, które podobnéj czynności co żołędzi przewodniczy i t. p. Takie pojęcie przechodzi granice zwyczajnej logiki, która tylko z oderwanemi od rzeczywistości pojęciami, a raczej z cieniami ma do czynienia. Gdybyśmy pojęcie rośliny chcieli sobie »in concreto« wystawić, w takim razie musielibyśmy je sobie wyobrażać, po-. dobnie jak pojęcie w jaju lub w żołędzi, jako wystawiające z siebie wszystkie rośliny w rzeczywistość i w każdéj z nich mieszkające jako zrośnięte z niemi. Otoż takie pojęcie sin concreto« jest nie-

równie wyższe jak pojęcie sin abstracto, gdyż w niém połączony jest ogół ze szczegółami, i że to połączenie w każdém indywiduum się powtarza. Prócz tego wszystko to, co abstrakcya wymyślić mogła, jest tam w jego fundamentach zakopane, jako warunek negacyjny. Hegel jakeśmy widzieli nazywa to pojeciem rzeczywistem (der reele Begriff) i podniosiszy je aż do znaczenia absolutnego pojęcia, daje mu moc, podobnie jak owemu pojęciu w jaju, z którego się pisklatko wykluwa, wysłowiać z siebie wszystkie różnice i cały ruch z siebie wysnuwać. Takie absolutne pojęcie postawił na czele swego systematu, i ono, że tak powiem, samo się porusza, popychając myślącego coraz dalej. Pomimo, że wszędzie przyznaje wyższość pojęciu sin concreto« nad pojęciem abstraktyjném, jednak zaczyna tylko od najwyższej abstrakcyi, od bytu. Bo jego pojęcie bytu nie jest to byt sin concreto«, ale byt sin abstracto«, gdyż jak sam wyznaje, jest on to samo, co nic. Takiemu pojęciu abstrakcyjnemu daje on moc rozwijania się. Nie dziw więc, że skoro abstrakcya na czele postawiona, to nie mogła nic innego rodzić, tylko różnego rzedu abstrakcye, i na abstrakcyi też skończyć: bo ta prawidłowość, podług któréj ten wieczny ruch sie odbywa, niczem innem nie jest, tylko także abstrakcyą.

Wszystkie te abstrakcye mogą mieć wielkie swoje znaczenie, ale tylko w abstrakcyjnym świecie. W rzeczywistym świecie one nie są zdolne nas zaspokoić: bo w oderwaniu od niego się trzymają i to oderwanie za rzeczywistość chcą mieć uważane, na co mało kto się zgodzi, komu o życie idzie.

Gdyby pojęcie było wzięte sin concreto, toby ono nie było to samo co nic, lecz byt stanałby od razu przed nami, jako wszech-świat, coby zupełnie inne następstwa za soba pociągnęło. Żeby zaś ze

wszech-świata »in concreto«, w rzeczywistości, a nie sin abstracto« uważanego zdać sobie sprawe, niepozostawało, chyba ten wszech świat za absolutny uważać. Niezadługo i na to stanowisko wejdziemy, i przekonamy się, że to także do niczego nie prowadzi, jak wszystkie dotychczasowe stanowiska. Bo okaże sie- że tu nawiasowo tylko antycypując nadmienimy- że bytu sin concreto«, a tém samém wszechświata pojąć żadną miarą nie jesteśmy w stanie, jeżeli zamiast odnosić go do abstrakcyi absolutnego pojęcia, nie odniesiemy go raczéj do źródła wszelkich pojeć, t. j. do absolutnego subjekt-objektu, czyli zwyczajnym językiem mówiąc, do osobowości Boga. Jest to przystępniejsze rozwiązanie dla rozumu ludzkiego, jak wszelkie inne, bo mamy tego, choć w ograniczony sposób, dowód na sobie: gdyż człowiek jako subjekt-objekt, skoro działać zaczyna, sam jest takiém pojęciem sin concreto«, pojęciem twórczem, ogół ze szczegółem wiążącem, wszystkie różnice do najdrobniejszych z siebie wystawiającém, a pomimo to wszystko w sobie łączącem. Na tem zrośnięciu się ogółu ze szczegółem w praktycznym działaniu wszystko zależy. Kto w praktycznym jakimkolwiek zawodzie ogólnikami się tylko bawi i po szczeblach coraz ściślejszego oznaczenia do najdrobniejszych szczegółów nie schodzi, tych z największą precyzyą nie pomyśli; kto na wszystkie okoliczności położenia swego i rzeczy stworzyć się mającej nie zważa, prócz tego co ona sama z siebie do urzeczywistnienia wymaga, ten daleko nie zajdzie. Co moment potykać się bedzie, co moment zahaczy się wszystko na jakimś szczególe, którego on naprzód nie pomyślał i przez to mu nie zaradził, i najpiękniejsze nieraz przedsięwzięcia z tego powodu spełzną na niczém, albo nawet prywatną lub publiczną sprawę o upadek przyprawią. Dla tego to np. wielu gospodarzom nie udaje się z książki gospodarować, ponieważ każda książka w większych lub mniejszych ogólnikach trzymać się musi, do których każdy z osobna wiele szczegółów z indywidualnego położenia wynikających dodaćby jeszcze i zaradzićby im powinien, ażeby się rzecz udała.

30. Co człowieka nakłania do wyobrażenia sobie Boga, jako absolutnego subjekt-objektu. Jestestwa natury można porównać do prawdy, coraz więcej się zwężającej, na której wierzcholku stoi człowiek.

Wprawdzie człowiek, któremu nieprzypadkowym sposobem dano jest twórcą być, lecz którego całe życie na to zakrojone jest, aby był twórca, bo wola wszystko posuwająca głównie jest jego istota, ograniczony jest co do materyału swojego działania, który mu już w najczęstszych wypadkach jest dany. Ale też z tego powodu człowiek czuje, że jest ograniczona istotą. Lecz właśnie w tem uczuciu ograniczoności swojéj leży, że tak powiem przedsmak, pewność ograniczonej istoty, bo po czemżeby on mierzył swoję ograniczoność, jeżeli nie przez tę pewność nieograniczoności? Chociażby chciał watpić, że téj nieograniczoności odpowiada najwyższa nieograniczona Istota, to stoi naprzeciwko niego cały świat, którego wszystkie utwory w objektowości przedstawiają te same cechy postępowania twórczego, jakie znamionują jego postępowanie w ograniczoném jego tworzeniu. Wszędzie ogół związany ze szczegółem, wszędzie prócz orólników w fundamentach wszelkich exystencyj zakopanych, i negacyjne warunki istnienia stanowiacych, największe wykończenie przedmiotów, największa precyzya różnic, największa za tém idaca odrębność, tak, iż dwóch listków na drzewie nie ma zupełnie sobie równych, nieskończona wszędzie ilość indywiduów i pomimo to w każdém ślad całości. Z jednéj strony stoi odrebność, z drugiéj ta odrebność ujeta w jakieś widoczne stopniowanie jestestw, które im nie dozwala obojetnie na równi obok siebie istnieć. W tém stopniowaniu niższe stopnie widzieliśmy poddane są wyższym. Lecz niższe właśnie te sa, które się więcej do ogólników zbliżają, a zatem wiecej z abstrakcya graniczą. Z tego względu, jako bardziej abstrakcyjne, negacyjnym tylko, ale nie produkcyjnym są warunkiem wyższych stopni, t. j. że się bez ich podstawy obejść nie można. A jak w krainie myśli najabstrakcyjniejsze pojęcia mają najobszerniejszą sferę, chociaż są najuboższe, bo z samych negacyj wyszły, sfere która się ścieśnia w miarę, jak przez dodanie różnic ku rzeczywistości »in concreto się posuwamy; tak też i w objektowym bycie to, co z abstrakcyą graniczy i jako negacyjny warunek wyższych stopni niżej leży, zewnętrznie nawet uważając nierównie szerszą ma sfere bytu, aniżeli to, co jako doskonalsze na nim się opiera. I tak nieorganiczna natura ziemi naszéj, przedstawia nierównie kolosalniejszą massę jak organiczna. W organicznéj znowu naturze roślinność liczniejsza jest, jak królestwo zwierzęce; a królestwo zwierzęce znowu liczniejsze nierównie jak człowiek. Tak dalece, że stopniowanie jestestw natury porównać można z piramidą, w miarę coraz doskonalszych istot coraz bardziej się zwężającą, na któréj wierzchołkowej platformie stoi ród ludzki, z widomych nam istot najdoskonalszy, i wszystkie inne pod nim będące jako podstawę, jako warunek genacyjny mający. A jak piramida, chociaż piérwsza warstwa była położona, ze swojej podstawy nie mogła sama z siebie rość i rodzić wyższych

stopni, tylko za każdym wyższym stopniem musiała przyjść siła twórcza i podłożyć nową warstwe, i tak wciaż za każdym nowym stopniem aż do samego wierzehołka: tak też i w naturze zapatrując sie na coraz wyższe stopnie, jakie coraz doskonalsze istoty zajmują, niepodobieństwem jest dawać niższym moc tworzenia wyższych, gdyż to tamtych siły przechodzi. Gdy z drugiéj strony widoczną jest rzeczą, że i doskonalsze organiczne i najdoskonalsze istoty same. siebie w swoim rodzaju rozmnażać są zdolne, ale nie są w stanie tworzyć istot niższego stopnia, które im poniekąd za podstawę służą, tylko wyjątkowo jeden tylko ród ludzki zdolny jest wykonać przybliżone podobieństwo aktu twórczego, choć tylko w ograniczony sposób przez przerabianie danego mu materyału; gdy mówie w téj piramidzie jestestw na wyższym stopniu postawione tak dobrze nie są w stanie stworzyć niższych od nich, które ich sa warunkami, jako też niższe nie były w stanie stworzyć wyższych, chociaż ich były warunkami negacyjnemi; - a pomimo to piramida jestestw stoi: - wiec jest naturalny wniosek, że musiała być jakaś oddzielna potega, która do każdéj położonéj podstawy aktem twórczym coś takiego dodawała, że następny doskonalszy stopień mógł sie zjawić, i tak wciaż aż do samego wierzchołka. Jeżeli zaś przedsięweźmiemy w jakikolwiek sposób wyobrazić sobie te potege, to nic dla naszego rozumu bliżej nie leży, jak wyobrazić takową jako absolutny subjekt-objekt, t. j. jako Boga osobowego z wszechmocną wolą i z wszystkiemi doskonałościami jakich nam brakuje, a to dla tego, ponieważ człowiek będac tylko ograniczonym subjekt-objektem, z ograniczonym rozumem i z wolą, która chceniem swojém mocna jest do nieskończoności się posunąć, może jednak na materyale mu danym wyraźnie akt twórczy wykonywać. Dla czegożby absolutny subjekt-objekt

czyli Bóg nie mógł więcej dokonać, i cały świat stworzyć? Że my nie jesteśmy w stanie pojąć, jakim to sposobem ten świat z umysłu boskiego wyszedł, albo wychodzi, to niczego nie dowodzi, bo na to trzebaby być chyba Bogiem. By zrozumieć stworzenie świata. trzebaby go módz chyba samemu stworzyć, bo doskonale zrozumieć jesteśmy w stanie tylko to, co możemy sami zrobić. Ale że nie jest naszém powołaniem obok Boga światy nowe tworzyć, nie jest nam też to bynajmniej wiedzieć potrzebne. Dosyć nam w tej sferze działać, jaka nam zostawiona. Wszakże i tu możemy być twórcami bardzo pięknych, madrych i dobrych rzeczy. Możemy sprowadzić królestwo niebieskie na ziemię. Wreszcie czyż ta okoliczność, że nie możemy pojąć, jak Bóg stwarza, ma nas upoważniać do powatpiewania o Jego bycie? Wszakże między nami ileż to jest kreacyj ludzkich pod naszemi oczami sie odbywających, których niejeden nie jest w stanie pojać, jakim sposobem wykonane zostały; a kreacya dla tego jest, i nikomu nie przychodzi do głowy watpić, że wykonaną została przez taki subjekt-objekt rozumem i wola obdarzony, co się człowiekiem nazywa, chociaż nawet tego człowieka nie widział, a nawet może o nim ani słyszał. Skoro tak ogro-. mne dzieło jak świat przed nami stoi, dla czegoż nie mamy odnieść go do absolutnego subjekt-objektu czyli do Boga osobowego, kiedy to dla nas najbliższa jest i najłatwiejsza do pojęcia droga, i kiedy na żadnéj innéj drodze sprawy sobie zdać z tego niepodobna?

Wszakże umyślnie po wszystkich manowcach czytelnika dla tego jedynie wodzę, ażeby go przekonać, że innéj fórtki z tego labiryntu nie ma. W dalszym ciągu do reszty o tém się przekonamy.

## Sl. Powtórzenie kilku głównych punktów, które pamiętać należy.

Z tego obszernego wywodu wypada nam dla ważnych bardzo następstw dobrze w pamięci zatrzymać, i dla tego często sobie powtarzać, aby nigdy z oka

nie były spuszczone, następujące wynikłości:

1. Že to co ogólne, może być pod dwoma względami uważane: -- raz »in abstracto« w stanie oderwania od różnie bliżej się zatrzymującego lub dalej posunietego, i taki ogólnik stosownie do stopnia abstrakcyi wykonanéj zbliża się coraz bardziej do naczynia próżnego, w które wprawdzie coraz więcej szczegółów, a w końcu wszystkie zmieścić się mogą, sam w sobie coraz mniej, a w najwyższym stopniu żadnéj nie ma treści. Drugi raz to co ogólne, może być uważane w stanie zrośnięcia ze wszystkiemi szczegółami, to co filozofowie nazywają sin concreto.« W takim razie szczegóły nie leżą obojętnie, jak w próżném naczyniu, nie mając żadnego innego stosunku do niego, tylko tyle, że są niém objęte, lecz owszem • w najściślejszym i żywotnym związku zostają z tém co ogólne, które stanowi, że tak powiem ich duszę, gdy one przedstawiają ciało, tak dalece, że jedno bez drugiego istnieć nie może. Ponieważ jednak to co ogólne w różnych stopniach ze szczegółami w związki wchodzi, wiec też każdy taki stopień oznaczony jest oddzielnemi jestestwami, jedne nad drugiemi postawionemi, z których niższe sa wprawdzie warunkami wyższych, ale tylko negacyjnemi. Že jednak jestestwa na różnych stopniach postawione, odosobnionym bytem swoim znowuby widok tylko rozpadniecia się na szczegóły przedstawiały, więc je to co ogólne w ten sposób z sobą wiąże, i z niemi się zrasta, iż pomimo, że z jednéj strony mają byt odosobniony, jednak z niém

w najściślejszym związku zostają.

2. Ogólne in abstracto« przez abstrakcyę od rzeczywistości oderwane, istnienia nie ma, tylko, w głowie myślącego, abstrakcyę wykonywającego, i pomimo, że podług niektórych zdaje się być wyższe, z powodu, że więcej przedmiotów w sobie mieścić jest w stanie, to jednak dla ubóstwa treści swojej i dla niemożności wyprowadzenia z niego napowrót jestestw, od których oderwane zostało, właściwie jest niższe.

3. Ogólne zaś »in concreto«, jako zrośniete ze swemi różnicami łączy w sobie i obszerność abstrakcyi i obfitość szczegółów, z któremi się nigdzie nie rozłacza, tak dalece, że w każdym indywidualnym nawet szczególe tak dobrze jest, jak w całości. to ma wyższość nie tylko subjektowego, ale i objektowego istnienia: bo cokolwiek ma być urzeczywistnione, albo jest już urzeczywistnione, nie może inaczéj istnieć, tylko jako ogólne »in concreto« zrośniete ze wszystkiemi swojemi różnicami. Wszelka rzeczywistość nie innego nie jest, tylko ogół i szczegół w jeden węzeł zawiązany. W abstrakcyi możemy to dla myśli rozłączyć i osobno przed sobą w umyśle trzymać, ale w rzeczywistości nie. Skoro ten węzeł przetniemy, przedmiot się rozsypuje i byt jego ginie. Wszelka twórczość, wszelkie urzeczywistnienie, wszelkie działanie jest wcieleniem magiczném ogółu w szczegóły. Mamy tego najlepszy dowód na sobie samych. Skoro nie bawimy się w proste tylko zdejmowanie obrazów z danych przedmiotów i w zamienianie ich w pojecia, do czego nam abstrakcya bardzo jest użyteczna, lecz skoro sami coś zdziałać w naturze, skoro coś w praktycznych zawodach stworzyć chcemy, zmuszeni jesteśmy, aby się to udało, naprzód jak to powiadają dobrze obmyśleć wszystko, t. j. do najdrobniejszych szczegółów wszystko wy-

przaść i z najwiekszą precyzyą wszystko określić. Żeby to jednak wszystko do jednego celu trafilo, musi sie ogólna myśl w to zapuścić i w jedność związać, inaczej w działaniu nie bedzie przewodnika i wszystko wpadnie w zamieszanie, jedno w drugie chwytać nie bedzie. Abstrakcya sama na to nie wystarczy; jest ona wprawdzie wielką pomocą negacyjna. jako abrewiatura, jako skrócenie niezliczonej massy szczegółów, które skupia w większe i w mniejsze peki, i przez to nam szybkie przebieganie ich, do różnych kombinacyj tyle potrzebne, a pośrednio do skutecznego działania tyle użyteczne, wielce ułatwia, inaczejbyśmy utoneli w szczegółach. Najczestsza przyczyną nieudania się wielu przedsięwzięć w praktycznych zawodach jest właśnie to, iż więźniemy wogólnikach i nie spuszczamy się aż do najdrobniejszych szczegółów, nie wprowadzamy w rachunek wszelkich okoliczności nie przewidujemy wszelkich następstw, a przez to nie zaradzamy zawczasu złemu.

Mamy wzór najlepszy takiéj oględności na wszystko i takiéj precyzyi posuniętéj aż do najdrobniejszego wykończenia, w naturze. Całe stworzenie nosi na sobie cechę jakiejś boskiéj myśli w świat wcielonéj. Wszędzie ogół ze szczegółem ściśle związany, wszędzie byt indywidualny odrębny, ale w całość wstawiony, która go w swéj dłoni trzyma; niezliczone szeregi jestestw na różnych stopniach ustawione podług pewnéj hierarchii, w jedno państwo je łączącej. Zgoła wszędzie w naturze ogół sin concreto« zrośnięty ze swojemi różnicami, bo rzeczywistość inaczej istnieć nie może, nigdzie abstrakcyi, bo ta tylko przez człowieka z rzeczywistości zostaje wyprowadzaną dla

domowego jéj użytku.

4. To co jest niższe, co niezłożone, jakeśmy widzieli, abstrakcyjnie ogółowe, czyli ogólne »in abstracto«, stanowi negacyjne warunki, to, co koniecznie poprze-

dzać musi, czyli materyał służący dla tego co jest wyższe. Tak też podobnie człowiekowi, aby w naturze mógł coś zdziałać, musi być dany jakiś materyał, który jednak negacyjnym tylko jest warunkiem jego działania.

- 5. Skoro się to zjawia, co w naturze wyższy stopień zajmuje, i skoro opanuje te pierwiastki, negacyjne warunki jego nastania stanowiące, które póki sie nie zjawiło, same dla siebie istniały; wówczas przekształca je podług swoich celów negacyjnym warunkom wcale obcych i dla tego z nich wywieść się nie dających. To samo się dzieje, gdy na następującym stopniu znowu się coś wyższego zjawi, które znowu swoje cele przynosi, i to co poprzedzało za prosty materyał tylko uważa, do uskutecznienia tego nowego celu tylko służyć mogący. Tak np. rozumowa osobowość człowieka ma warunki negacyjne, bez których istnieć nie może, które w naturze różne stopnie jestestw zajmuja. Zstepując na dół po nich, znajdujemy naprzód zwierzęcość; niżéj jeszcze proste wegetowanie roślinności właściwe; niżej jeszcze stan nieorganiczny różnych ziem i t. d. do składu ciała ludzkiego wchodzących. Lecz w człowieku przeistaczają się wszystkie te warunki negacyjne, służące mu za materyał podług celu jemu tylko właściwego, w szeregu jestestw jego istote stanowiacego. Tym sposobem te materyały w ręku natury człowieka, zupełnie czém inném się stają, aniżeli były, kiedy na właściwych sobie stopniach zostając i dla swoich tylko celów a nie jako materyał dla kogoś innego istniejąc, przedstawiały zwierzeta, niżej jeszcze rośliny, niżej jeszcze różne ziemie albo minerały lub kryształy.
  - 6. W końcu nader ważna uwaga jest ta, że tak w logicznym porządku t. j. w zakresie myśli, jako też w fizycznym, objektowym porządku czyli w rzeczywistym świecie, od tego co jest »in concreto«, czyli co

jest zrośnięte ze swojemi różnicami, można prawem konieczności dojść do tego, co jest abstrakcyjniejsze i wnioski o tém czynić, ale nie odwrotnie: a że to co jest sin concreto, jakeśmy widzieli jest wyższe jak to co jest abstrakcyjne, które jest niższe, więc za tém idzie, że to co abstrakcyjne da się zawsze wyprowadzić z tego co jest sin concreto, ale odwrótnie bynajmniéj sie to nie uda. Tymczasem wielu badaczów abstrakcyom tak wszechmocną potegę przyznają, oderwawszy się za pomocą nich od rzeczywistości, na powrót za ich przyczynieniem się stworzyć rzeczywistość mniemaja, lecz nadaremnie. Za tém idzie, że to co bezpośrednio jest nam dane nie zawsze jest tak pogardy godne. Bedzie to zależało, od gatunku tego. co nam jest dane, i od sposobu zapatrywania się na takowe, t. j. czyli do tego użyjemy jedynie bezpośredniości zmysłów, dla których szczegół tylko jest przystępny, czyli poprzestaniemy na ich ograniczoności i na ich złudzeniach, lub czyli jeszcze narzędzie myśli do téj czynności przyniesiemy i do wyższego i głębszego poglądu się posuniemy dla objęcia całości z różnicami swojemi zrośniętej. Świat dany nam jest sin concreto«, zrośnięty ze wszystkiemi swojemi szczegó-· łami, a nie »in abstracto.« Skorośmy myśl za pomoca abstrakcyjnéj gimnastyki do użytku sobie wyćwiczyli, mamy w tym danym świecie skład nieprzebrany wszelkich prawd, których tylko umieć szukać należy, ażeby je znaleźć. I pod tym względem doświadczenie w reku genialnych badaczy nigdy swoich wielkich praw nie straci, nie jako bierny tylko stosunek, ale jako czynne obcowanie i że tak powiem umysłowe zrośnięcie się z naturą, gdyż i my w znacznej części do jej całości należymy, i właśnie w nasze rerece a nie czyje inne klucz do jéj tajemnic złożony. Jedynie na téj zasadzie natura dla nas nie jest obca, i jedynie dla tego, że na najwyższym stopniu jej

jestestw jesteśmy postawieni, dana nam jest możność przeniknięcia wszystkiego, co pod nami stoi, a z drugiéj strony wzniesienia się myślą i pragnicniem do tego, co jest wyżéj nad nami, czego brak nam się uczuć daje.

# 32. Co wynika, jeżeli przez abstrakcyę związek myśli z rzeczywistością przetniemy? oraz rzut oka na dotychczas przebiczoną drogę.

Z tego całego obszernego wywodu widzimy, że abstrakcya jest to rodzaj nożyc odstrzygających myśl od rzeczywistości, ogół od szczegółów. raz przeciąwszy trudno nazad do rzeczywistości trafić. Szczegóły leżą obojetnie obok siebie, jak gdyby do siebie nie należały; cały proces przenosi się w abstrakcyjne myślenie, odbywające się tylko w naszéj głowie bez żadnego udziału rzeczywistego świata. sie wprawdzie sztuka myślenia pod tytułem logiki, która zdjąwszy obrazy z rzeczywistości za pomocą abstrakcyi, zamienia je w pojęcia, i z nich tworzy nad rzeczywistym światem, dla niej po tem zdjęciu obrazów wcale obojętnym, inny świat oderwanych pojęć, które nawet w porządny systemat układa. Ale że to są same abstrakcye, rzeczywistości w tém nie ma. Przystępuje ona wprawdzie z tym aparatem myśli do rzeczywistego świata i przylepia swoje pojęcia zewnętrznie do niego, wiąże napowrót wszystko w całość; ale że ta całość zewnetrznie tylko narzucona, że cały ten proces odbywa się tylko w naszym umyśle, a nie jest procesem rzeczywistego świata, więc cała ta logika nie dosięga w niczém rzeczywistości, która sama w sobie martwa leży, i którą nawzajem te myśli i prawidła, subjektowe tylko znaczenie mające, w niczém nie obchodzą. Tak wiec człowiek przeciąwszy

związek w jakim sam zostaje z naturą i oderwawszy myśl od przedmiotu, przestaje tylko z samemi abstrakcyami swojemi, i napróżno się męczy, aby rzeczywistość z nich wycisnąć, albo wytłómaczyć. myśl jest różna od bytu, że ogół różny jest od szczegółu, że jestestwa na różnych stopniach w naturze rozstawione są od siebie, że człowiek różny jest od całéj natury, to prawda; i attrybucyą myśli jest właśnie te różnice wykrywać. Ale wykrywszy ją, należy ją w całości przed umysłem trzymać, jako dwa przeciwne krańce jednéj całości, do jej składu wchodzące i jéj istote stanowiące, których rozcinać się nie godzi. Wówczas jeden kraniec wskazywać będzie na drugi i nawzajem, a przez to obydwa będą się uzupełniać. To dyalektyczne przenoszenie się z jednego krańca na drugi przeciwny, a pomimo to nieodrywanie się od całości, zupełnie inny charakter całemu zapatrywaniu się nada, aniżeli kiedy te dwa krańce od siebie absolutnie odciete, samopas chodzić, albo jeden chodzić, a drugi leżeć zaczną: bo w takim razie jako sobie przeciwne a z całości wyrzucone, nigdy się z sobą nie zejda. I tak w dotychczasowym przebiegu oderwaliśmy byt od myśli: - ztad nam powstał subjektowy i obje-Objektowy świat zdawał nam się niektowy świat. równie ważniejszy, bo przy nim zdawała się być rzeczywistość, gdy tymczasem myśl nasza zdaje się być jego tylko odbiciem. Poszliśmy zatém naprzód do niego szukać istoty rzeczy. W objektowym świecie przedstawiła nam się różnica między jednością i wielością. Przecięliśmy ją, jedna od drugiej została niezawisłą. Szukaliśmy zbawienia naprzód w jedności, bo pociąg rozumu zawsze jest bardziej ku jedności. Ta jedność przedstawiła nam się pod postacią substancyi niezłożonéj, jako istotny byt pod wszystkiém bedacy. jąc tę substancyę na różne strony, to jako naturalizm, to jako materyalizm, to jako spirytualizm, to jako

panteizm, nie mogliśmy z nia trafić do końca, bo nam cały różnobarwny byť, którego wszedzie jest pełno, zniknął, i cały świat zapadł się w przepaść. Daliśmy wiec pokój jednéj wyłącznéj substancyi; a że świat tak nieskończenie wiele rozmaitych istot w sobie miezdawało nam się, że lepiéj ści, wiec gdy nieskończoną ilość substancyj pojedyńczych, niezłożonych, tym istotom za podstawe służących przyjmiemy. Na tém jeszcześmy gorzej wyszli. Wpadliśmy w atomizm, fatalizm, świat się w proch rozsypał, ogarnał nas chaos, w którym Bóg i człowiek przepadł. Z tego nas na chwile Leibnitz wprawdzie wyratował, dając nam w reke sławna swoje monadologie. Tam wprawdzie także nieskończona ilość pojedyńczych substancyj niezłożonych przyjęta została, ale te wszystkie nie z siebie istnieć miały, tylko przez Boga stworzone zostały, który jako absolutna osobowa wszechmocua monada, aktem twórczym je do bytu wy-To było pocieszające dla serca naszego pod tym względem, żeśmy się przecię do Boga osobowego dostali. Ale pod względem ścisłości naukowej wyszły na jaw różne sprzeczności, których pogodzić trudno. I tak: Leibnitz uważa pojedyńcze monady jako substancye i pomimo to chce je mieć stworzone, wiec znosi je jako substancye, bo substancyą to jest, co samo z siehie jest. Ale o to mniejsza, skoro Bóg jest, który światem rządzi. Lecz co gorsza, iż Bóg pojmowany jest w tym systemacie jako substancya. W takim razie świat zamienia sie zaraz w akcydencye téi substancyi i traci swój odrebny byt, i wracają wszystkie trudności stanowiska Spinozy, zwłaszcza że pojedyńcze monady jako stworzone i przez to zawisłe, traca swój odrębny byt i zamieniają się w akcydencye. niezawisłe od Boga substancye także nie moga istnieć, boby Boga ograniczały i wpadlibyśmy znowu w atomizm. Lecz pominawszy te piérwsza, chociaż tak wa-

żną sprzeczność, pojedyńcze monady maja być zawiste od absolutnéj monady; ale nie mają w niczém być zawisłe od siebie, pomimo to mają składać razem wzięte ten świat pełen istot wzajemnego na siebie oddziaływania, pełen stopniowania, pełen podległości jedne drugim, pełen związku. Temu Bóg miał od samego początku przez to zaradzić, że z góry zaprowadził między niemi harmonie naprzód ustanowiona (harmonia praestabilita), stwarzając każdą monade w ten sposób. iżby we wszystkie stosunki wszech-świata pasowała, zostajac pomimo to w stanie zupełnéj obojętności jedna obok drugiéj. Innemi słowy mówiąc, zaprowadzoną została w monadologii zupełna niezawisłość monad jednych od drugich, a zatém zniesiony wszelki związek. Lecz że bez związku świata pojąć niepodobna, ten związek wprowadzony został inną fórtką przez harmonie naprzód ustanowioną. Sprzeczność ogromna. Żeby temu jakkolwiek zaradzić, przypuszczono, że Bóg stwarzając monady, tak je stworzył, iżby do wszystkich stosunków świata każda z nich Trzeba zatém było, iżby stosunki całego pasowała. świata w każdéj z nich jakby w zwierciedle się odbijały, lub iżby niejako zaród całego świata w każdéj z nich był, aby się w każdém położeniu do niego nadały, zwłaszcza że świat pełen jest ruchu i zmian. To znaczy innemi słowy, że każda monada musi w sobie jakby w zwierciedle nieskończona ilość różnic odbijać, czyli być w pogotowiu do stosowania się do nieskończonéj ilości różnic. Lecz z drugiéj strony każda monada, ponieważ jako substancya ma być uważana, jest pojedyńcza, niezłożona, a zatém trudno pojąć, czémby się od drugiéj różniła, a jeszcze trudniéj jak jéj może być przypisywana zdolność do pasowania w nieskończona ilość różnie, z których się świat składa, i które jeszcze ciągły ruch rozwoju stokroć powiększa.

33. Na drodze objektowego bytu nie ma wyjścia. Ztąd Leibnitz już musiał się uciec do myśli. Posunął to Fichte do estateczności w swoim idealizmie, który jest atomizmem idealnym.

To się okazuje, że na drodze objektowego bytu nie ma wyjścia z téj ciaśniny. Substancye objektowego świata, które nie sa subjektami, nie moga być takim kalejdoskopem, w którymby się nieskończona ilość różnie odbijała, albo też nie mogą, same nie majac żadnéj w sobie różnicy jako pojedyńcze i niezłożone, do nieskończonéj ilości różnic pasować. Taki cud napotykać się daje jedynie w subjektowym świecie, w krainie myśli, gdzie nasze ja przedstawia nam się z jednéj strony jako pojedyńcze, niezłożone, i żadnéj różnicy w sobie niemieszczące, a przez to do atomistycznéj natury monad podobne, z drugiéj strony jednak nie tylko różnice całego świata w sobie odbijać, ale i z siebie nieskończona ilość różnie wystawiać jest zdolne. To było niewatpliwie powodem, że Leibnitz zapuściwszy się w objektowy świat, który wytłómaczyć przedsiewział, i widząc jakie się tam trudności nasuwają, był tego zdania, że z tego labiryntu inaczéj wybrnąć nie można, tylko posiłkując się idealnym światem. Dla tego różniac się w tém zupełnie od atomistów, swoim monadom użyczył mysl. Ale i w tém zmuszony był uznać pewne stopniowanie, uważając absolutną monade Boga jako nieskończona, wszechmocną i t. d., rozumną i najwyraźniej wszystko widzącą; następnie monady ludzkie, jako ograniczone, rozumne, nie tak jasno wszystko widzące; potém monady zwierzat, jako nie tylko ograniczone, ale i rozumu pozbawione, i zaciemniona tylko świadomość

świata majace; nakoniec wszelkie inne monady, świadomości zupełnie pozbawione, które ogłosił jako śpiace. t. j. mogace sie kiedyś obudzić. Tym sposobem cała monadologia, wywiesiwszy firmę objektowego świata i upierając się przy pojęciu substancyi, na którém gmach swój budować zaczeła, nieznacznie wyniosła sie z objektowego świata, i przybyła szukać ratunku w ide-Ten pozornie został udzielony. Ale że cała budowa na złych fundamentach zaczęta, więc mnóstwo sprzeczności się wywiązało, na które tylko oczy zamknać trzeba, ale usunać ich niepodobna. W systemacie Leibnitza właściwie wszystko się kończy na prócesie myślenia. Ponieważeśmy tu zawadzili o idealna sferę, nie od rzeczy bedzie w tém miejscu zestawić z tym systematem nawiasowo, a raczej przypomnieć tylko jeszcze jedna odnoge atomizmu idealnego. raśmy już w pierwszej części poznali, i do niej też po szczegóły odsyłamy. Jest to idealizm Fichtego. wiadomo Fichte wyobrażenie bytu objektowego wyniósł zupełnie ze świata objektowego i przeniósł w nasze »ja«, do czego mu Kant znacznie droge utorował, nie zostawiwszy z całego świata nic, tylko »rzecz jaka jest sama w sobie« (das Ding an sich), wjecznie nas nieprzystępną, którą jednak przypuścić musimy. aby mieć jakas podstawe do zjawisk, za jakie wszystko, co się nam w świecie przedstawia, ogłosił. te, jak wiadomo, z tego wyszedł, że ponieważ z siebie wyskoczyć nie możemy, aby świat zewnętrzny uchwycić, i tylko ciagle z subjektowemi naszemi wrażeniami i wyobrażeniami mamy do czynienia, więc i te konieczność wyobrażania sobie »rzeczy jaka jest sama w sobie«, od którejby te wrażenia pochodziły, trzeba uważać jako konieczność z natury naszego umysłu wynikająca, w skutku któréj zmuszeni jesteśmy naprzeciwko nas stawiać objektowość. Wprawdzie bedzie wiec zawsze objektowość naprzeciwko subjektowości, i nie można twierdzić, iżby prócz subjektu nie nie było; tylko cała różnica jest ta, że i ta objektowość mieści się w sferze idealnéj a nie po za jej o-Ztad wynika, że naszel ja« musi być przyczyna objektowego świata. Ale że nie ma żadnéj świadomości o takiej twórczości, i że ten świat gotowy mu przychodzi, względnie którego raczej biernie się zachowujemy, wiec Fichte ten wezeł w ten sposób przecina, iż to ogłasza za niepojete ograniczenie naszego »ja.« Ztad wynika, że każde »ja« jest centrem swojego świata; - następnie, że każde «ja« jest atomem idealnym. Podług tego wnosićby należało, że ile atomów tyle światów. Ażeby jednak możebne było porozumienie się, przypuścić zmuszeni jesteśmy, iż każde »ja« zostaje pod takiém samém prawem wvobrażenia sobie objektowego świata, jak wszystkie inne »ja.« Następnie ponieważ każde »ja« jako »ja« żadnéj różnicy w sobie nie przedstawia, więc też wszystkie »ja«, nie różniąc się niczém jedne od drugich, na równi względem siebie stoją i jedne od drugich nie sa zawisłe, tak podobnie jak to było w objektowym atomizmie. Lecz tym sposobem każde »ja« musiałoby dla siebie wystarczyć, co że nie jest, zachodzi potrzeba wchodzenia w stosunki, a ztąd wywiązuje się konieczność prowadzenia sie odpowiedniego siebie samego i zachowania sie wzgledem innych. To nie może inaczéj nastąpić, tylko wszystkie »ja« muszą się poddać pod pewne prawidła, musza się prowadzić podług pewnych przepisów moralności, - w takim razie i godność swoję zachowują, i razem istnienie możebném uczynią, łącząc się w pewne całości. Z tego się wykazuje, że na czele wszystkiego nic nie ma, tylko bezosobowa prawidłowość i nic więcej. Jakim zaś sposobem świat taki, jaki sobie wyobrażać jesteśmy zmuszeni, przez naszę myśl powstał odpowiednio jej prawidłom, chociaż o tém żadnéj świadomości nie

mamy, o tém w tym systemacie wcale mowy nie ma. Na to służy ogólna odpowiedź, że to są owe »niepojete ograniczenia naszego »ja«, co na to samo wychodzi. jak to twierdzenie stanowiska objektowego, że świat odrebny od nas bezpośrednio nam jest dany. Idealizm Fichtego, że wychodzi ze stanowiska naszego subiektowego »ja«, jest idealizmem subjektowym, i odpowiada w idealnéj sferze na włos atomizmowi objektowemu. Idealizm Hegla, którysmy dla pewnego powizestawili z teorya absolutnéj substancyi nowactwa Spinozy, nazwał się absolutnym idealizmem, a to z tego względu, że już Spinoza nie mógł absolutnéj substancyi inaczéj pojąć, jak prócz rozciągłości jako my-Hegel z tego wyszedł, że rozciągłość odrzucił, i proces myslenia w ogólności (a nie tylko nasze indywidualne myślenie Fichtego), że ruch tego procesu podług pewnych prawideł się odbywający, za absolutna substancye uznał. On tego dotrzymał, co obiecał, że nieruchoma substancya Spinozy znaczenie objektowej rzeczy mająca, doprowadzona została do subjektowości, ale tylko w ten sposób, że w indywiduach ludzkich ciągle przemijających wiecznie do świadomości o sobie przychodzi. Więc i ta prawidłowość ruchu, podług jakiej myślenie się rozwija, na czele wszystkiego stoi i właściwa stanowi absolutność. W Leibnitza monadologii złożone jest wszystko wprawdzie w rece wszechmocnego Boga, ale tylko przez szczęśliwą niekonsekwencyę da się systemat cały podtrzymywać, bo wiele w sobie mieści sprzeczności. Lecz i tu w końcu opiera się wszystko na prawidłowości, gdyż owa harmonia naprzód ustanowiona niczém inném nie jest, tylko prawidłowościa, na któréj świat stoi.

Z tego przebiegu objektowego swiata widzimy, że wszystkie teorye, które wychodzą z jednéj substancyi, mają wprawdzie wielką łatwość wytłómaczenia związ-

ku w świecie, ale za to ginie wszelki indywidualny byt, i kończy się wszystko albo na naturalizmie i materyalizmie, albo na panteizmie. Teorye zaś, które dla uratowania indywidualnego bytu, jakim świat jest przepełniony, wychodzą od nieskończonej wielości substancyj, i te wielość za absolutną uznają, - w najwiekszym kłopocie są, skoro idzie o usprawiedliwienie związku, bez którego świata pojąć niepodobna. dne z nich jak atomizm czysty, niby to najkonsekwentniejszy, przypuszczający atomy materyalne, 'w których żadnego śladu myśli nie ma, rzecz sobie przez to ułatwia, że wszystko chaosowi i przypadkowi zostawia. Lecz to sie nie może nazywać rozwiązaniem, tylko owszem ucieczka od wszelkiego rozwiązania, gdyż na tém żaden myślący człowiek poprzestać nie jest w stanie. Inni przekonani, że związku stałego od przypadku spodziewać się nie można, czuli potrzebe odnosić wszystko do pewnych praw i wynikających z nich stopniowań jestestw jednych drugim uległych. Że w atomach z tego wszystkiego żadnego śladu nie znależli, zdawało się, że najlepiej tego związku szukać w umyśle człowieka, w którym się obraz całego świata odbija, i w wyobrażenia a następnie w pojęcia zamienia. W rzeczy saméj w umyśle ludzkim cały świat się miesci, gdyż się tam cudowna przemiana jego w myśl odbywa. Można się tu zatém z nim tak dobrze spotkać jak w objektowéj sferze. W myśleniu jedne pojęcia w drugich się mieszczą, jedne z drugiemi się łączą, jedne od drugich są zawisłe, a pomimo to zlewają się w jedną massę, tylko osobnemi pojeciami w pewnych od siebie rozgraniczeniach zostają, jak tego natura wszelkiego związku wymaga, w którym i jedność i wielość indywidualnego bytu zostaje połączona. Okazuje się więc, że tu ta trudna zagadka, któréj rozwiązania szukamy, jest de facto i zrozumiale bardzo rozwiazana. A zatém zdaje się, że i w naturze, w całym zgoła

objektowym świecie to samo dziać się musi.

Lecz świat objektowy na przeciwko człowieka stojący jest odrębny od niego. W pierwiastkowych czyli w składowych częściach onego, czyli w atomach, podług założenia nie ma najmniejszego śladu myśli, któraby podobny związek w naturze zdziałała i utrzymywała; owszem charakterystyczną cechą świata objektowego naprzeciwko człowieka jest właśnie ta, iż jest tylko pomyślany, ale nikogo myslącego tam nie ma. Jeżeli zatém tylko podobna operacya jak myślenie zdolna jest jedność z wielością połączyć i wszystko w powszechnym związku utrzymywać, to takiej operacyi w objektowym świecie być nie może, bo atomy na to się nie zdobędą, a z nich świat objektowy się ma podług założenia składać.

Jeżeli zatém pomimo to zdaje nam się, że widzimy związek w świecie, że go niemal rękami dotykamy, to to w takim składzie rzeczy i po takich anteryorach nic innego być nie może, jak tylko odblask tego związku, jakiego świat objektowy w umyśle człowieka nabył, skoro w owej cudownej zamianie na myśl nature też myśli na siebie przyjał. Lecz w takim razie jest to tylko proces subjektowy w głowie człowieka się tylko odbywający, jego tylko własnością będący, któremu świat objektowy zupełnie jest obcy. Jestestwa w naturze obojetnie obok siebie leżą, to działanie co my widzimy, nie jest ich działaniem, nie ma żadnéj ogólnéj substancyi, któraby je przenikając w jedność wiązała. Jeżeli pomimo to jest jakiś związek, jakieś stopniowanie, jakieś działanie jestestw,- to podług założeń atomizmu mogłoby być tylko naszém dziełem. Byłoby to, że powtórzę porównanie raz już użyte, tylko pajęczyną myśli człowieka pomiędzy przedmiotami objektowego świata porozwieszana i do nich przyczepiona, ale samym przedmiotem zupełnie obcą i ohojętną. Na téj pajęczynie spoczywałby zatém cały związek i cała jedność. Świat zaś objektowy nieby z tego nie korzystał. Jedyna jedność, jakaby mu służyła, byłaby próżnia, któraby go otaczała, i w którejby wszystko obojętnie obok siebie leżało.

34. Teoryą absolutnéj wielości atomów, czy realnych, czy idealnych, nie mogąc do jedności trafić, zmuszona jest przyjąć ogólne prawa, ezyli zamienić się w teoryę prawidłowości, która tylko na drodze idealności jest możebna.

Gdy tym sposobem na jaw wyszło, że teorya z absolutnéj wielości atomów wychodząca, żadną miarą objektowej jedności w świat wprowadzić, związek w nim wykazać nie jest zdolna, któryby był jego własnym stanem, a nie zewnętrznie na nim tylko przyczepionym; gdy obraz takiego zwiazku i możebność jego tylko w kreacyi subjektowej, t. j. w świecie przez mysl człowieka stworzonym, a raczej z rzeczywistego świata skopiowanym się przedstawia: więc to było powodem dla innych badaczów, iż pierwiastek myśli w świat objektowy, dotad temu pierwiastkowi obcy, wprowadzili, spodziewając się, że za pomocą tego kleju idealnego świat się da zlepić. Tak powstała monadologia Leibnitza, w któréj pojedyńcze monady, czyli jednostki, już figurują jako istoty wyobrażeń zdolne. By jednak od monotomii równości się wyratować, z któréj żadnego organicznego związku wyprowadzić niepodobna, przypuszczono, jakeśmy wyżej widzieli, kilka klass monad coraz doskonalszych. Ale i to nie wiele pomogło, i trzeba się było uciec do absolutnéj monady Boga wszechmocnego, który wszechmoca i

madrością swoją naprzód ustanowioną harmonią wszystko tak urządził, jak potrzeba. Wprawdzie zagadki świata bez Boga rozstrzygnąć niepodobna, i my tam także zajdziemy, ale na innéj drodze: z tego więc zarzutu monadologii robić nie chcemy; lecz skoro w téj teoryi właściwie Bóg wszystko załatwia, nie pojmujemy potrzeby przywoływania monad na pomoc, zwłaszcza kiedy one żadnego údziału w tym związku nie mają, bo ten im nie został czynnie poruczonym, tylko biernie narzuconym.

To nadanie monadom pojedyńczym, nawet najwyższego rzedu, zdolności wyobrażania, to wprowadzenie pierwiastku idealnego w objektowy świat w taki sposób, pociągnęło za sobą tę konsekwencye, że właściwie władze wyobrażenia, t. j. pierwiastki mvśli świat objektowy trzymają, i że w nich jedynie klucz do wszystkiego leży. Przez to świat objektowy w subjektową sferę dużo nachylony został. Jakoż widzieliśmy później, że byt objektowy, party coraz konsekwencyą, która tu początek zapewnie wzięła, w końcu zginał zupełnie w idealizmie Fichtego. Substancya objektowa wywietrzała w myśl, która z razu zdawała się być jéj absolutnie przeciwną. W tym idealizmie subjektowym z początku myśl rozigrawszy się, ogarnęła wszystką władzę, i ogłosiła, że ponieważ bez niej nie się dziać nie może, prawa, podług których ona się rozwija i któremi ona się rządzi, światem władają. Do takiego samego wypadku doszedł, jakeśmy wyżej widzieli, inny idealizm, t. j. Hegla, który sie absolutnym mieni, przez to, że nie z indywidualnego »ja« wziął początek, ale z natury samego myślenia. Tym sposobem świat z objektowości w subjektowość przeniesiony, przez prawa, jakim myślenie podlega, że tak powiem, został za leb wzięty i niemi skrępowany. Ale w tym procesie nieśmiertelność osobowa człowieka i osobowość Boga

zginęła, ponieważ ma to być tylko ograniczeniem, bezosobowa prawidłowość zaś ma być czémś wyższém.

W saméj walce dwóch teoryj sobie przeciwnych. z których jedna wszystko do jednéj absolutnéj substancvi sprowadza, i ma wprawdzie związek, ale traci byt indywidualny- druga ratuje byt indywidualny, redukując wszystko do absolutnéj wielości, lecz traci wszelki związek, po któréj w końcu do jakiejś prawidłowości wszystko opasującej, na drodze umysłowej tylko pojać się dającej, uciekać się musi, aż nareszcie cały byt objektowy w idealizmie wywietrzeje: każda z tych teoryj mocna tylko jest w wywracaniu przeciwnéj sobie, ale nie w ugruntowaniu siebie saméj. To naprowadza na przekonanie, że tak teorya substancyi absolutnéj, jako też teorya prawidłowości, do któréj sie absolutna wielość uciec musiała, aby jakiś związek uchwycić powinnyby być połączone, bo ani z absolutnéj substancyi nieskończonéj rozmaitości indywidualnego bytu wyprowadzić, ani też teoryi prawidłowości bez jakiegoś substancyjnego związku, któryby szedł przez wszystkie fazy, pojąć niepodobna. wszelka prawidłowość nie innego nie przedstawia, tylko jedność, tylko jednostajność idacą przez rozmajtość rozwijającego się ruchu, jakim się cały świat badającemu zapowiada. Gdyby związku w tém rozwinięciu pie było, gdyby się za każdym krokiem wszystko urywało, i tym sposobem wszystko przypadkowi zostawione było, toby żadne prawidło miejsca mieć nie mogło. Wszelkie prawidło lub prawo- bo jedno i drugie na to samo wychodzi - niczém inném nie jest. jak w wyrazy ujętym związkiem idacym przez wszystkie stopnie rozwiniecia lub gotowego istnienia, albo majacego się odbyć działania. Ten związek, o ile coś istnieje, albo do istnienia się rozwija, musi tkwić w przedmiocie samym, a prawidło jest tylko jego tłómaczem, z rzeczywistego stanu rzeczy wydobytym.

Osobnego istnienia od przedmiotu nie ma, gdyż z nim jest zrośnięte. Kopia tylko z rzeczywistości zdjęta może być w umyśle badacza; oryginał zaś zrośnięty jest z rzeczywistością. Dla działań, które dopiéro nastąpić mają, i które od woli naszéj zależą, mogą być prawa naprzód pisane i osobno przed urzeczywistnieniem istnieć jako przepisy mające kierować praktycznemi działaniami. Ale ich przeznaczeniem jest wcielić się w te działania, zrosnąć się z niemi, a w takim razie właśnie one stanowią substancyjny związek przez wszystko idący.

### 35. Teorya jednéj absolutnéj substancyi i teorya prawidlowości, podług któréj wielość substancyj w związek wchodzi, obejść się bez siebie nie mogą. Schelling i Hegel.

Jeżeli teorya substancyi absolutnéj i teorya prawidłowości absolutnéj bez siebie się obejść nie moga, gdyż każda z nich to ma, co drugiej brakuje, i przez to jedna drugą kompletuje, - ztąd wynika, że obydwie jak dwa bieguny magnesu do jednéj absolutnéj całości należa, któréj są odnogami, i w tém tylko połączeniu znaczenie mają. Skoro to połączenie przetniemy, i każda część ze związku wyrzucona osobno zostanie, wówczas nie może mieć téj mocy, jaka całości służyła, i niepodobna też z każdej z osobna tego wyprowadzić, co z całości wyprowadzićhy się dało. Rozumie się samo z siebie, że całość wyższa jest, jak odnogi od niej odciete osobno uważane. Chcieć wiec z którychkolwiek z tych odnóg wytłómaczyć świat, pomimo, że to tylko całości jest możebne, jest to z tego co niższe wyprowadzać to co wyższe, co raz na zawsze uznaliśmy za niepodobne. Te odnogi odcięte i same w sobie uważane wiecznie z sobą w sprzeczności zostawać będą dla niepodobieństwa dostania się wprost z jednéj do drugiéj. Te usiłowania w najnowszych czasach były robione przez te szkoły, które w filozofii natury Schellinga, i z absolutnego processualizmu Hegla wyszły. Wiadomo nam z piérwszéj części, że Schellinga filozofia przez kilka stanowisk przechodziła, których zwykle cztery rozróżniają. Podług pierwszego stanowiska Schelling wyszedł w swoich badaniach z absolutnéj substancyi fundamentalnéj, czyli materyi wszystkich rzeczy matka bedacej, która potegując się ze stopnia na coraz wyższy stopień, podniosła się aż do subjektu nad wszystkiém tryumfującego. Temu usiłowaniu zarzucaja brak metody, czyli brak prawa logiczną koniecznością nacechowanego, podług któregoby ten rozwój następował. Lecz powtarzamy, że ten zarzut jeżeli jest ugruntowany, stosować się tylko może do piérwszego stanowiska, gdyż w miarę jak się myśl fun-damentalna jaśniej wyłuszczać zaczęła, wyszło na jaw, że Schelling właściwie na czele wszystkiego absolutny subjekt-objekt rozumiał, a nie absolutna substancye. O tém żadnéj watpliwości być nie powinno, skoro w jego rozprawie o wolności człowieka jeszcze w r. 1809 wydanej, wyraźnie napisano, że wola jest pierwotnym bytem. Późniejsze także jego twierdzenia żadnéj watpliwości nie zostawiają, że jak najwyraźniej i osobowość Boga i nieśmiertelność osobową człowieka utrzymywał, a zatém absolutnéj substancyi jako fundamentu wszystkiego uważać nie mógł. Więc ten zarzut tych tylko systematów może się tyczyć, które z jego szkoły wyszediszy, dalej nad jego piérwsze stanowisko się nie posunęły. Co do niego samego, idzie tylko o szczegółowe rozwiniecie jego ostatecznego pogladu, o którym dopiéro po wyjściu wszystkich jego dzieł pośmiertnych można będzie powziąć bliższe wyobrażenie. To tylko pewna,

że jedynie w pojmowaniu Boga, jako absolutnego subjekt-objektu można znaleźć prawdziwy klucz do rozwiazania zagadki świata, jak tego mamy nadzieje, że nam sie później uda, to twierdzenie do większej jasności doprowadzić. Hegel nie do absolutnéj substanevi sie udał, ale owszem uchwycił się za metode. czyli za prawidło, za prawo, podług którego cały ruch rozwinięcia z logiczna koniecznościa następuje, i to starał się w swoim systemacie wykazać. Wszechświat u niego jest to, co jest i co jeszcze być może. podług owej zawołanej zasady: »Wszystko co rozumne jest rzeczywiste, a wszystko rzeczywiste jest rozumne.« To rozwiniecie rozumu w rzeczywistość jest ciagła pervodycznościa, ale nie w ten sposób, iżby jeden peryod po drugim ubiegal, i przez to cała obfitość świata w pewnych okresach na przemian się rozwijała i zwijała, jeden rzeczywisty świat po drugim następował, - tylko raczej tak, iżhy wszelkie postacie rzeczywistości jednocześnie istniały, t. j. byt sam w sobie (das an sich Sein), byt zewnętrzny natury (das ausser sich Sein), i byt wracający sam w siebie (das zűrückkehrende in sich Sein). Wszystko na raz się dzieje. Świat nie znika ani żaden rodzaj istot w nim, aby sie na powrót z nicości odradzał; tylko wszystkie rodzaje istnieją zawsze rzeczywiście w pojedyńczych exemplarzach. Lecz wszelkie pojedyńcze exemplarze powstają i giną ciągle, rodząc jednak inne tego samego rodzaju na miejsce swoje. Tym sposobem całość nic innego nie jest, jak ten ciągle odradzający się proces życia sam, który nigdy nie gaśnie, ale o którym też nigdy nie można powiedzieć, że nie był. Tu trzeba dobrze się zastanowić nad pojęciem życia. Aby je objaśnić trzeba sobie naprzód przypomnieć naturę procesu chemicznego. W prodziałanie jest krótko trwające. cesie chemicznym Ciała w powinowactwie z soba zostające, gdy w połączenie z sobą weszły, działanie ustaje i wszystko natychmiast po krótkotrwałym ruchu do spoczynku się udaje. Proces życia przez to na wyższym stopniu stoi, że nie udaje się zaraz do spoczynku, ale że się powtarza, a trwając pewien okres czasu z natury indywiduów wynikający szereg różnych procesów przebiega, aż stanąwszy u naznaczonego kresu, indywiduum ginie, przekazawszy wprzód nowym indywiduom, z siebie wydanym, ciągłe odświeżanie tego procesu. Tak więc tylko to odświeżanie procesu życia za pośrednictwem kolejno po sobie następujących indywiduów i nie więcej jest ostatecznym celem. Takie jest następstwo tego systematu. O żadnym dalszym postępie nie powinnoby w nim być mowy, prócz ciągłego

powtarzania się życia.

Jednak i w tém system Hegla od ścisłej konsekwencyi nieco odstępuje, ponieważ w utworach natury pewien postep dopuszcza. Podług zasady prawidła przyjętego nie powinnoby nie nowego, nie wyższego powstać. Wszystkie rodzaje lub gatunki powinnyby razem istnieć i tylko ciągłém odradzaniem siebie samych być zajęte. Pomimo to podług Hegla pierwotny grunt wszystkiego, jego »Duch Swiata« (der Weltgeist) przystępuje do coraz doskonalszych obiawów siebie samego. Skoro to jest, wiec jednak Hegel przywołuje coś na pomoc, co nie jest tylko samém prawidłem, lecz istotą jakaś niezmienną, przez cały proces idaca, a zatém za podstawę mu służącą, a to wszystko są cechy substancyi. Gdyby nie było czegoś takiego przez wszystkie fazy postępu trwającego, i gdyby nic nie istniało, tylko szereg zmian podług pewnego porzadku po sobie następujących, bez żadnego z sobą związku, bez żadnego do siebie się odnoszenia; wówczas historya byłaby szeregiem samych tylko przypadków podług jakiejś obcéj im formuły uporządkowanych zewnętrznie, żadnego względem siebie znaczenia nie mających, to jest właściwie nie byłaby wcale historyą, boby nie miała żadnego wewnętrznego związku. Byłaby to tylko zsypka obojętnych względem siebie faktów. A przecięż historya nie jest tylko samym ruchem, i niczém więcej. Wprawdzie bez ruchu jej pojąć nie można; ale jest to ruch, który wyszedłszy z jakiego stanowiska, do czegoś prowadzi, za pomocą którego coś ze stanu niedoskonałego do stanu doskonalszego przychodzi, lub jeśli tam wolność jest działaczem, a nadużycia jej miejsce mają, do upadku się chyli. Ale ani postępu, ani upadku pojąć niepodobna, jeżeli tego nie odniesiemy do jakiejś istoty trwającej przez cały ruch i w końcu w skutku tego ruchu albo doskonalszej, albo upadającej.

Ztąd się wykazuje, że Hegel pomimo, iż cały jego system oparty jest na absolutnéj prawidłowości, podług któréj ruch myślenia się odbywa, i przez to wychodzi na wieczny processualizm, jednak w gruncie bez podkładki absolutnéj substancyi pod te prawidła obejść się nie może,— inaczéj żadnego cementu spajającegoby nie było. Nawzajem te systemata, które wychodząc z piérwszego stanowiska Schellinga od absolutnéj substancyi zaczynają, nie mogą na niéj poprzestać, tylko zmuszone są szukać, podług jakich

prawideł działanie substancyi się odbywa.

36. Teorya pankosmistów, którzy świat (Kosmos) taki jaki jest, z jego prawami, za absolutny uważają, wystarczający sobie, hędący bez początku i bez końca.

Ta potrzeba kojarzenia sprzeczności naprowadza niektórych na inny pogląd, przez co mniemali złemu zaradzić. Opicrając się na tém, że teorya substancvi nie jest w stanie to co wyższe wywieść z tego co niższe- (a dla dokładniejszego zrozumienia pamietać należy, że pojęcie substancyi tak jest ubogie, iż żadnéj różnicy w sobie nie mieści, a zatém jest abstrakcya, z któréj realnego świata wyprowadzić niepodobna), -- obrońcy teoryi prawidłowości to przytaczaja, że nie jest ich zamiarem przyposzczać tak nazwany Hylozoizm, t. j. żyjącą materyę, z której podług niektórych starożytnych wszystko ma wyrastać, bo dziela oni przekonanie, że z tego co niższe nie wyższego powstać nie może, inaczej byliby sami z soba w sprzeczności. Pomimo to uważaja, że nie można materyi zupełnie uspwać. Chcą oni jéj tylko negacyjne znaczenie nadać, jako coś, co tylko w biernym sposobie bez żadnego czynnego udziału ma być podstawą stosunków między rzeczywistemi istotami, ponieważ stosunki i prawidła bez takiej substancyjnéj podpory, jako siły realne, działania jakiegokolwiek wywierać nie są w stanie, jako też nawzajem bez prawideł żądnego działania w świecie, a że świat pełen jest działania, i samego świata pojąć niepodobna.

To przypuściwszy, zrzekają się wszelkich teoryj stworzenia czyli kosmogonii, i przyjmują świat tak jak jest rzeczywiście, nie łamiąc sobie bynajmniej o to głowy, zkąd i jak się wziął. Poprzestają na jego budowie, o ile ją naszemi środkami objąć możemy. Otoż utrzymują, że konieczność, z jaką wszystkie jego części wzajemnie się trzymają i wzajemnie się przypuszczają, zgoła, że ten kosmos, ten świat w całości swojej i absolutnej jedności pojęty zupełnie sam sobie wystarcza, i że zgoła nic ani w sobie, ani zewnątrz siebie nie potrzebuje, jak tylko tę swoję formę, ten wszędzie panujący porządek, tę wszystko przenikającą prawidłowość. W takim składzie świat może być pojęty jako żnpełnie samoistna istota bez

początku i bez końca. Skoro się nie żąda stworzenia i początku świata, nie ma też, jak utrzymują, żadnej potrzeby stwórcy. Kosmogonia też czyli teorya stworzenia świata jest niepodobna, a zatém świat taki jaki jest, musi być absolutny i wieczny.

Na usprawiedliwienie tego przytaczają budowe świata, jaka nam astronomia poznać dała, owę sławną mechanike niebieska (Mécanique céleste), która wszystko wyrachowała, która powynajdywała owe fundamentalne prawa proporcyi, w jakich massy, odległości, prędkości ciał niebieskich względem siebie zostaja, położenie ich osi, ich orbity, ich ruch wieczny, sam z siebie idacy i nikogo do popychania niepotrzebujący. Czyliż, powiadają, ten mechanizm absolutny, od nikogo zewnątrz siebie niezawisły, żadnemu zamieszaniu niepodlegający, punkt ciężkości sam w sobie mający, --- czyliż, powiadają, nie istnieje sam przez sie, jedynie tylko przez własne swoje urządzenie, własny swój porządek, stosunek swoich części między soba i własny ruch, zgoła przez prawo w nim panujace?

Jeżeli zaś ten świat jest absolutny, a zatém bez początku, jeżeli ruch w nim także jest wieczny, tak dobrze jak podział jego mass, to też nie ma potrzeby pytać się o początek, ani o pierwszą przyczynę poruszającą, gdyż wszystko razem wzięte jest na raz albo nie jest. Nie potrzeba też, iżby ten wszechświat byt systematem żadnéj zmiany niedopuszczającym, jak absolutny byt Eleatów; owszem w obrębie pewnych granic da się pojąć peryodycznie wracające się powstawanie i znikanie połączeń i wzajemnych się odnoszeń. Jedynie tylko pojąć niepodobna po sobie następującego tworzenia niższych i wyższych gatunków: gdyż wprawdzie wyższe gatunki mają za warunek negacyjny niższe pod niemi będące, ale niższe żadną miarą nie są w stanie stworzyć z siebie wyż-

szych, albo wskrzesić ich, jeżeliby raz zagineły. Jedvna rzecz co dla każdego z nich jest możebna, jest to, iż każdy gatunek ich przez płodzenie rozmnażać sie i swój gatunek sam w sobie zachować jest w stanie, gdy tymczasem pojedyńcze indywidua, zostawiwszy po sobie potomstwo, giną. Taki świat, jaki ta teorya przedstawia, takie »perpetuum mobile.« taki absolutny mechanizm, nie zawiera w sobie konieeznéj sprzeczności, aby tylko przypuszczono, choć jako negacyjny warunek, ogólna substancye dla powiazania wszystkiego. Taki świat niepowinienby nawet za mechanizm być poczytany, tylko w całości raczej za organizm duszą ożywiony uważany, jeżeli duszę od ducha rozróżnimy, i świadomości o sobie (Selbstbewusstsein), która jest charakterystyczną cechą ducha, od niej żądać nie będziemy, w skutku czego i zwierzetom świadomość o świecie, ale nie o sobie mającym, dusze przypisujemy. Taki świat może wprawdzie w sobie istnieć, ale też uie trzeba więcej w nim szukać jak on dać może. To zaś, co on dać może, jest to tylko świat matervalny, natura ze wszystkiemi iéi stopniowaniami jestestw, począwszy od życia z czuciem, aż do kryształu lub kamienia.

## 37. Zjawienie się człowieka nie da się pogodzić z teoryą pankosmistów.

Lecz jedna rzecz, któraby się z takim światem pogodzić nie dała, to jest człowiek, jeżeli to tylko prawda, że mu osobowość służy. Na to mógłby ktoś odpowiedzieć, że skoro osobowość człowieka z takim światem nie da się pogodzić, a świat taki jednak niezaprzeczenie istnieje, i bez żadnéj sprzeczności w sobie istnieć może, więc nie ma żadnéj konieczności za osobowością obstawać, i należy ją owszem tak zre-

dukować, ażeby temu pojmowaniu świata nie zawadzała. Przedewszystkiem wyjaśnie sobie trzeba, co pod osobowościa człowicka wyobrażać sobie należy. Osobowość tylko tam może mieć miejsce, gdzie nie tylko świadomość świata jest, ale i świadomość o sobie. Świadomość o sobie jest pod pewnym względem rodzajem aktu stworzenia siebie, a przynajmniej wziecia sie w wyłączne posiadanie. Za pośrednictwem tego aktu następuje emancypacya człowieka z pod absolutnego panowania natury. Na mocy tego człowiek wyłącza się z ogólnego łańcucha jestestw, zdolnym się staje absolutnéj pozycyi osobowego bytu, i iest sam sobie celem, co stanowi główną cechę osobowości. Przez to ma źródło działania sam w sobie wolnością się nazywające, za pomocą któréj mocen jest obok natury i na jéj podstawie zacząć nowy porządek, naturze zupełnie obcy, czasem nawet przeciwny, uskufecznienie jemu tylko właściwych zamiarów na celu mający.

Otoż łatwo się przekonać, że w tym wszech-świecie, jako absolutnéj naturze, nie może mieć miejsca pełna i prawdziwa osobowość człowieka; nawet przemijająca duchowa i sama siebie świadoma osobowość jest tu niepodobna, kto pamięta, jakasmy różnicę przyjęli między duchem a dusza, a co w potocznéj mowie zwykle za jedno i to samo jest brane, gdzie dusza raz w obszerniejszém znaczeniu tyle znaczy, co centralne jakieś ognisko, w którém się wszystkie promienie istnienia jakiegoś organizmu zbiegają, a nawet świat jakby w zwierciedle odbijać się może, jak w zwierzetach, - drugi raz w ściślejszém znaczeniu jest to taka dusza, która nie tylko o świecie ma świadomość, ale i o sobie saméi, a zarazem wolnością jest obdarzona, jaka w widoméj naturze człowiekowi tylko jest właściwa, a co my duchem naywamy.

Gdyby duch w tém ostatniém znaczeniu, w tak urządzonym wszech-świecie, jak ten świat pankosmiści uważają (tak nazywam tych, co wszech-świat sam w sobie za absolutny przypuszczają) miał exystować. toby to nie mogło inaczej być, tylko jako dusza w obszerniejszém znaczeniu uważana, t. j. jako centralny punkt, do któregoby się wszystkie objawy życia człowieka, jako do swej jedności odnosiły bez świadomości. Dusza w takiém znaczeniu wzięta nie bylaby nic innego, tylko to samo, co sobie pod pojeciem substancyi wyobrazamy. Lecz substancya, jak na to już jest zgoda, nie może tu niczem innem być, jak negacyjna podstawa: bo że substancya jako substancya stosownie do jej istoty jest coś pojedyńczego, niezłożonego, rzecz jasna, że »positive« żadnéj rozmaitości z niej wyprowadzić niepodobna, ale to łatwo »negative« pojąć można, że wszystkie różnice do niéj sprowadzone, do niéj odniesione gasnać musza, inaczejby do jedności nie przyszło. W takiem znaczeniu substancya jako niezłożona wszystkie ruchy i znaczenia z zewnątrz czynnie na nię działające i w niej saméj wywołane może znieść, usunąć, zaprzeczyć przez to jedynie, że je, mażąc ich różnice, sprowadza do pojedyńczości, do niezłożoności swej istoty. Lecz nazad ich istnieniu oddać, albo gdyby ich weale nigdy nie było, stworzyć je z siebie saméj żadną miara nie mogłaby. Na te wrażenia jest wprawdzie z jéj strony oddziaływanie, ale negacyjne, przez zniesienie realnych różnie ich istnienia. To negacyjne oddziaływanie niczém inném nie jest, jak poczuciem, to co Niemcy przez wyraz "Empfindunge oznaczają, owa wraźliwość, u fizyologów »sensibilitas«, jedna z cech odznaczających życie zwierzece od roślinnego, przez co świat zewnętrzny z jednéj strony istnienie swoje zapowiada, ale pomimo to z drugiéj strony różnice swoje realne u wejścia zostawić musi, ina-

czejby sie w jedność nie zmieścił. A zatém dusza człowieka, jako sama w sobie niezłożona substancya. podług poprzedzających założeń nie mogłaby dalei dojść, jak do zwierzecości i do zmysłowego fizycznego tylko życia w najściślejszém znaczeniu, jeżeli nie ma być anomalia w tak pojmowanym jak wyżej świecie: bo na wyższe zjawiska prawdziwie duchowego świata, na osobowości człowieka, na świadomości o sobie, na wolności opartego, nie ma w niém miejsca. Na wzór takiéj duszy do wytłómaczenia fizycznego życia organizmów potrzebnéj, świadomości o sobie niemającej, możnaby ogólna substancye świata, czyli owę jedność, w której się wszystkie odnogi istnienia zbiegają, co najwyżej jako duszę świata pojmować, jak też to wielu niemieckich badaczy pod nazwiskiem »Weltseele» uczyniło, co jednak dalekie jest od ducha świata (Wellgeist). Jest to zawsze trzymanie się w samym tylko fizycznym porzadku rzeczy.

Za tém idzie, że całe to zapatrywanie się na świat, zlepione z jednéj strony z teoryi prawidłowości, pożyczonej od logiki, gdyż myślenie bez zachowania pewnych prawideł odbyć się nie może- z drugići strony z teoryi substancyi odnoszącej wszystko czyli raczéj topiącéj wszystko w jedności istoty,— opiera sie właściwie na empirycznej psychologii, t. j. na nauce o duszy z doświadczenia czerpanéj, ale nie na takiéj nauce, któraby duszę jako ducha uważała, tylko na takiéj, któraby się kontentowała duszą fizycznego świata, duszą wszelkim organizmom, a zatém i całemu organizmowi wszech-świata za jedność służąca, bez świadomości o sobie i bez wolności, jak dopiero wyżej była opisana. Taka teorya wyprowadza duchowe zjawiska z praw materyalnéj natury, to jest to co wyższe chce stworzyć z tego co niższe,— przedsięwzięcie, o którego szaloności watpić nie możemy, przekonawszy się wyżej dostatecznie, że niepodobieństwem jest, aby wyższe z niższego powstać mogło. Pomimo to te niedorzeczne próby ciągle się powtarzają. To wystarczy, aby się przekonać, iż żadna prawdziwa osobowość indywidualna, świadomość o sobie mająca, w takim świecie nawet w sposób przemijający powstać nie może.

Jeżeli materyalny świat uważać będziemy jako absolutny, jako boskość samą, to nieznajdziemy w nim żadnéj zasady wolności, a nawet nigdy on z wolnością pogodzić się nie może. Taki świat niczem innem nie jest jak rozwijającym się szeregiem absolutnéj konieczności w pewnych okresach bez końca. Najwyższy produkt, do którego się podnieść może, jest życie samo do siebie przychodzące, --- ale życie w fizyologiczném tylko znaczeniu, któremu tylko o powtarzanie i poczucie siebie samego, o zaspokojenie fizycznych jego potrzeb idzie, bynajmniej zaś życie w owém obszerném znaczeniu, które wszystkie, nawet najszlachetniejsze objawy życia duchowego w sobie mieści, zgoła oznaczałoby to tylko życie zwierzęce majace samo sobie być ostatecznym celem. W teoryi jednéj absolutnéj substancyi wszystko jéj tylko jest zjawiskiem i nie ma odrebnego od niej bytu, tylko byt zjawiskowy, bo to z natury substancyi wynika pijeżeli sobie znaczenie pojęcia jej przypomnimy. Za tém idzie, że ponieważ gatunki jestestw odrębnego od niej bytu nie mają, więc też nie mogą być uważane, jako rozmnażające sie z siebie samych. Tylko wszelki byt w naturze (lub co barwę bytu na sobie nosi) uważany być musi jako wytryskujący wprost ze źródła absolutnéj substancyi i w każdym pojedyńczym wypadku przez się w rzeczywistość wstawiony. Do jakiéj przepaści to doprowadza, wyżejeśmy już widzieli. Teorya zaś, która świat cały jaki jest z jego różnicami, z jego prawami i z jego zwiazkiem

za absolutny uważa, łącząc teoryę substancyi z teorya prawidłowości, jedność z wielościa i z prawami. podług których się cały ruch odbywa, a któraby pankosmiczną, t. j. wszech-światową nazwać można, nie zna żadnego porzadku świata, nie zna aktu stworzenia, wszystkie różnice, wszystkie gatunki jestestw sa także wieczne bez żadnego początku i końca, tylko że się same z siebie rozmnażają, i jedynie indywidua giną, a one zostają. Cały świat zatém niczem innem nie jest, tylko procesem rozmnażania się istniejących bez początku gatunków jestestw w pewnych okresach podług pewnéj miary i pewnych prawideł. Dla trwania indywiduów nie ma tu żadnéj rekojmi. One w tym systemacie są tém, co jest absolutnie znikome. nieważ powstały i z ograniczonych istot początek wzięły, absolutny, wieczny byt staje się dla nich niepodobnym, boby był sprzecznością: dla tego giną i są tylko środkiem urzeczywistnienia gatunku, do którego należą. Lecz gatunek 'po za obrębem indywiduów, przez które zostaje urzeczywistniony, jest tylko czczą abstrakcyą. Każdy gatunek, jest tylko szczególnym rodzajem ogólnego procesu kształtowania i ogólnego prawa, podług którego się ono odbywa. Jest to szczegółowe prawo. I tak abstrakcya znajduje znowu tylko w indywiduach rzeczywistość. Tak więc i w téj kategoryi życia, t. j. w najwyższej kategoryi, do jakiej się kategorye o istocie rzeczy traktujące podnosza, - mówie wyraźniej, i w tym procesie gatunkowym, mającym na celu uwięcznienie gatunków za pośrednictwem kolejno po sobie następujących indywiduów, schodzi się jeszcze nierozłącznie w jedno i to co nieskończone i to co skończone, tak to, co jest istotą rzeczy, jak i to, co tylko jest jéj zjawiskiem i rozdzielić się żadną miarą nie da, gdyż jedno drugiego istnieć nie może. Ten, powiadam, proces gatunkowy czyli rozmnażanie się gatunków, jako kategorya życia fizycznego jest wprawdzie najwyższy między kategoryami istoty, ale też daléj nie idzie, jak sfera natury, dla któréj życie fizyczne i nieustanne powtarzanie się jego najwyższym jest celem, i nic nadto więcéj.

Jeżeli ostateczny wypadek takiego zapatrywania się na świat porównamy z teoryą substancyi, to takowy pod naukowym wzgledem stosunkowo o tyle jest lepszym, że nie tonie tu wszelki byt w absolutnéj substancyi. Z drugiéj strony, ponieważ absolutna substancya nie jest zupełnie odrzucona, tylko zredukowana do wartości negacyjnego warunku, t. j. takiego, bez którego jako podstawy wszystkiego obejść się nie możua, ale który do czegoś więcej nie ma pretensyi, więc teorya prawidłowości, podług której wszystko się rozwija, przywołana na pomoc, ułatwia pojecie ewolucyi i jej konieczność poznać dała. Ten zysk jednak tyczy się tylko formy. Jeżeli zaś pójdziemy do treści, jaka się w téj formie mieści, to ta teorya pankosmiczna czyli wszech-światowa nie sięga daléj, jak zakres danéj skończoności. Dla niéj uie istnieje nic więcej, tylko ta wielość i rozmaitość w pewne prawidła ujęta, która się jako istniejąca naszym zmysłom przedstawia i przez nie może być njęta. Jest to zatém teorya doświadczenia poprzestająca na téj rzeczywistości, z którą, że tak powiem, przez zmysłowość naszę jesteśmy zrośnieci, - starająca się jedynie o to, aby wykryć prawa, któremi się ta rzeczywistość rządzi. Daléj, jeżeli chce być konsekwentną, iść jej się nie godzi, bo w samem założeniu nie ma na to funduszu.

Ale ta teorya tak wielu umysłom do smaku przypadająca, między samymi uczonymi tylu zwolenników licząca, i przez nich przeciwko głębszéj filozofii z takim tryumfem obnażona, jako »non plus ultra« rozumu ludzkiego, kiedy głębsze badania podług nich do

marzeń winny być policzone, - ta teorya, mówie, nod wielu wzgledami kuleje. Nie zna ona żadnéj absolutnéj jednolitéj zasady, wychodząc od nieskończonéj wielości pojedyńczych istot; nie zna żadnego poczatku rzeczy, przypuszczając, że wszystko od wieczności istnieje; dla niéj dla téj saméj przyczyny nie ma aktu stworzenia, i z tego względu nie ma potrzeby Stwórcy. A co do osobowości człowieka, ten tutaj o tyle lepiéj wychodzi jak w teoryi substancyi, że tu osobne jego istnienie nie jest zamienione w czyste tylko zjawisko absolutnéj istoty, i że mu zatém zostawiony jest jakiś byt samoistny, podobnie jak wszystkim innym rzeczom, lecz przy bliższém obejrzeniu ta samoistność jest tylko przemijającą exystencya, urzeczywistnienie gatunku czyli rodzaju ludzkiego tylko na celu mającą, jak u wszystkich innych zwierzat. Co się zaś tyczy osobowości człowieka, ta zgoła tu tvlko jest pozorna, boby była najsprzeczniejszą anomalia w takim porządku rzeczy.

# 38. Ale i z doświadczeniem, na któróm się jednak teorya pankosmistów opiera, nie da ona się pogodzić.

Ponieważ ta teorya w fundamencie swoim na doświadczeniu się opiera, i z tego względu do doświadczenia największą wagę przywiązuje, więc też i doświadczenie dla niéj musi być kamieniem probierczym. Podług jéj zasady nic nie może istnieć, ani przypuszczone być, coby jako rzeczywisty fakt doświadczyć się mogący w świecie się nie mieściło, i coby do biegu natury nie należało. Jéj zasada na tém twierdzeniu się opiera, że wszystko jest rzeczywistém, co rozumnie biorąc może istnieć i może być przyjęte, i że wszystko co możebne musi się także ko-

niecznie urzeczywistnić. A zatém nie może w świecie nic być absolutnie nadzmysłowego, nic ukrytego, bo wszelkie istoty, jakkolwiek niezliczone, ponieważ jako istniejące uznane, muszą swój byt pokazywać, i co w nich jest do gruntu wyjawiać. Ponieważ świat taki jaki jest, z niezliczonemi swojemi różnicami jako istniejący, jako w najdrobniejszych szczegółach już urządzony, został przyjęty, wiec też wszystkie jego części jak najdokładniej względem siebie są oznaczone, i za tém idzie, że wszystko co jest i co może być, musi być razem jednocześnie w całej zupełności. Z tą koniecznością wiecznej jednoczesności nie dałby sie żaden fakt pogodzić, któryby bądź po sobie nastepujące stworzenie, badż wpływ jakiejś wyższej zasady dowodził. A co najważniejsza, ponieważ w rzeczywistym świecie wszystko jak najdokładniej jest oznaczone i w pewne niezmienne prawidła ujete, wiec też ten rzeczywisty świat nie mógłby w sobie zawierać takich faktów albo zjawisk, któreby z takiém powszechném i najściślejszém każdéj rzeczy oznaczeniem, czém która ma być dokładnie naznaczającém, nie dały się pogodzić. Mianowicie taki świat nieścierpiałby żadnéj wolności, gdyżhy ta z nim w najwiekszéj była sprzeczności. Zobaczmy jednak, co nam to doświadczenie przedstawia, które ma być najwyższym trybunałem o prawdzie wyrokującym. Naprzód, co do jednoczesności wszystkich gatunków jestestw, samo doświadczenie za pośrednictwem geologii i historyi naturalnéj temu twierdzeniu kłam zadaje. Geologia jak najwyrażniej nas przekonywa o następujących po sobie epokach budowy ziemi, których niezaprzeczone świadectwo w warstwach skał i ziemi jej skorupę składających jest złożone. Odpowiednio tym epokom są ślady pozostałe do naszych czasów w skamieniałościach istot organicznych, tak roślin, jak zwierzat, które dowodza, że gatunki mniej doskonale, z niedoskonalszym stanem powierzchni ziemi więcej zgodne, najpiérwsze się zjawiły. W miarę zaś, jak ziemia do teraźniejszego stanu dojrzałości dochodziła, nastepowały gatunki jestestw coraz doskonalszych, do teraz istniejących coraz podobniejszych, których kolejne zjawianie się po sobie, jak formacye geologiczne przekonywają, przedzielone było tysiącami może lat; aż na samym końcu dopiéro zjawił się człowiek, gdy wszystkie warunki negacyjne, bez których istnieć nie mógł, dopełnione zostały. Że zaś człowiek na samym końcu dopiéro po owych istotach organicznych jego poprzedzających się zjawił, tego dowodem jest ta okoliczność, iż we wszystkich pokładach skorupe ziemi składających, w których się takie mnóstwo szkieletów tak roślin jak zwierzat znajduje, i które tak dobitnie świadczą o najodleglejszych dziejach natury. ani jednego szkieletu ludzkiego nie znaleziono. Wiele nawet z najkolosalniejszych gatunków, chociaż jak pozostałe po niektórych resztki dowodzą, przez liczne indywidua reprezentowane były, zupełnie zaginęły i już więcej między żyjącemi na terażniejszego składu powierzchni ziemi nie istnieją. A zatém i pod tym względem doświadczenie kłam zadaje przypuszczeniu téj teoryi, która wieczne istnienie i jednoczesne wszystkich gatunków jestestw, i wieczne ich odradzanie się, aby proces gatunkowy nie zaginał, utrzymuje. Chociaż to co wyższe póty nie mogło się zjawić, póki sie nie ziściły warunki tak na ziemi, jak w atmosferze, gdyż bez nich istnieć nie mogło; to jednak tych warunków, jako negacyjnych nie można poczytać za samą przyczynę twórczą tych wzorów gatunkowych. Skoro zaś doświadczenie samo stwierdza kolejne nastawanie czegoś wyższego po niższém i na fundamencie tegoż niższego: więc tém samém przypuścić trzeba następujące po sobie tworzenie, i uznać wdanie sie jakiejś wyższej zasady, któraby stworzenia po sobie w byt wprowadzała. Tyle co do sprzeczności, z teoryą jednoczesności wszechświata pogodzić się nie dających, które z łona saméj natury wydobywszy, doświadczenie przedstawia.

### 39. Większą jeszcze sprzeczność z teoryą pankosmistów przedstawia wolność człowieka i dzieje jego, w których widzieć się daje wpływ wyższy. Teorya cudu.

Większą i bardziej jeszcze w oczy bijącą sprzeczność przedstawia nam niezaprzeczona osobowość człowieka, opierającą się na świadomości jego o sobie, na rozumie i na wolności jemu tylko w całej naturze służącej. Wolność jest potega poczęcia absolutnie z siebie samego czynów, nawet nieraz naturze rzeczy przeciwnych, stawiania sobie własnych celów, naturze wcale obcych, i przymuszania nawet sił jéj do ich uskutecznienia. Że ta świadomość o sobie, że ten rozum, że ta wolność istnieje, to jest faktem codziennie w nas samych dokonywanym, i cały ród ludzki wraz z dziejami swojemi, w skutku których powierzchnia ziemi przeistoczona została i na podstawie naturalnego biegu rzeczy. howa budowa zupełnie innych rozmiarów się wzniosła, jest tego potwierdzeniem. dosyć na tém. Już sama historya, jako dzieło i objaw woli ludzkiéj, nie da się pogodzić z tą teoryą, jako coś nad nie wyższego. Cóż dopiero, jeżeli wszystko za tém mówi, iż i w dziejach ludzkich, prócz woli i namiętości ludzkich, wyższa jeszcze ręka ma swój palec. Jeżeli już w naturze saméj trzeba było uznać wyższy wpływ w sukcesyjném wprowadzeniu na widownię świata coraz wyższych istot, i jeżeli to już grę wyższych celów zapowiadało, tém bardziej godzi się . to przypisać i w dziejach. I w historyi znajdą się

wyraźne ślady wpływu wyższéj potęgi, przełamującéj zwykły bieg natury i przeprowadzającej swoje cele nawet przez największy war ludzkich namietności. Godzi się go przynajmniej szukać, i nie można go z góry za nieistniejący jedynie dla tego uznać, ponieważ takie mieszanie się najwyższego wpływu w ludzkie zabiegi byłoby cudem obalającym konieczność teraźniejszego bytu natury, na któréj jednak cały świat stoi; ponieważ w dalszém następstwie byłoby to wstrzaśnięciem fundamentalnych podstaw tego świata. przód wiedzieć należy, że sama już natura pełna jest takich cudów, skoro dowiedzioném jest, że to co wyżnie może powstać z niższego; następnie skoro geologia przekonała, że wszystko jednocześnie i od wieczności nie istniało, lecz coraz wyższe jestestwa po sobie następowały. Te nie mogąc z niszych powstać, które tylko negacyjnemi warunkami ich być moga, jedynie cudem wyższego wpływu, t. j. aktem twórczym »niech się stanie«, dla nas niepojętym, na widowni rzeczywistości zjawić się mogły.

Mylne zwykle jest wyobrażenie codu. Wiedzieć nalcży, że cud nie jest czémś, obok czego natura ostaćby się nie mogła, czémś z nią absolutnie sprzeczném. Cud nie znosi bynajmniéj praw natury, lecz owszem posługuje się niemi, aby im taki kierunek nadać, i takie skutki z nich wywieść, na które natura sama sobie zostawiona nigdyby się nie była zdobyła. Już artysta posługujący się naturalnemi środkami, i zagarniający prawa natury na swój użytek, aby dzieło sztuki stworzyć, niejako cud działa. Jeżeli więc ograniczony człowiek może naturę zmusić, aby jemu posłuszną była, i coś z niéj wydobyć, na coby ona się nigdy nie była zdobyła, cóż dopiéro Ten, na którego skinienie świat stanał?

Fundamentalna zasada jest, że to co wyższe nie może powstać z niższego, że jednak to co niższe jest. negacyjnym warunkiem wyższego, t. j. podstawa, bez któréj to ostatnie obejść się nie może, jeżeli w istniejącym świecie ma się pokazać. Skoro zatém wyższy iaki cel jako potega działać mająca wniesiony jest w nature, aby się w niej urzeczywistnić, wówczas jego działanie musi ten obrót wziąć, iżby to co jest niższe posługiwało za materyał, który podług nowych widoków przerobiony, nie zachowałby wprawdzie swojego dotychczasowego kształtu, chociażby istota jego ta sama została. W takim razie to niższe nie pozostałoby w takim stanie, w jakim było, póki samo dla siebie celem było, lecz zachowując swoje pierwiastkowe istotne własności, zdegradowane aby być środkiem tylko, otrzymałoby nowe przeznaczenie pierwiastkowo mu obce, dla niego tylko przypadkowe, bo w naturze jego nie leżące, i dla tego się też z niej wytłómaczyć nie dające.

Aby jednak ocenić, czy wpływ wyższych celów miał miejsce, trzeba dwie rzeczy wiedzieć. Naprzód trzeba znać, jaka była niższa istota w swoim właściwym stanie, póki sama dla siebie celem była, to jest tém, co było jej przeznaczeniem. Następnie trzeba się rozpatrywać, jaka się wydaje w nowym zmodyfikowanym stanie, w którym tylko jest środkiem dla czegoś innego. To porównanie dopiéro doprowadzi do przekonania, czyli tu wyższe cele wpływały lub nie. Bo jeżeli coś nabywa takich modyfikacyj, które nie odpowiadają jego przeznaczeniu pierwiastkowemu, a nawet z niém są w sprzeczności, wówczas nam sie domyślać kontecznie trzeba, że wyższe cele sa w robocie, aniżeli te, które nam się bezpośrednio przedstawiają, i że dopiéro w tych wyższych celach rażące nas sprzeczności zniknąć mogą. Gdyby nie było téj sprzeczności, poprzestalibyśmy na tém co jest, i nie przyszłoby nam nawet do głowy szukać czegoś wyższego, coby te sprzeczność zdolne było rozwiazać. To

twierdzenie jest tak nadzwyczaj wielkiej wagi w swoich następstwach, że godzi się przykładami go jak najbardziej objaśnić, aby je do przekonania każdego

ile można przybliżyć.

I tak: ojciec kochający swe dzieci, chociaż swawolne, nieraz jest w tym przypadku, iż je karać musi. Jest to widoczna sprzeczność, bo miłość ojcowska i boleść następstwem kary bedaca dzieciom wyrządzona, pogodzić się nie dadzą. Aby sobie wytłómaczyć tę sprzeczność, trzeba przypuścić, że tu wyższe cele są w robocie, chociaż ich tak na dłoni przed sobą rozłożonych nie widzimy. Te wyższe cele prawdopodobnie sa te, iż ojciec chce, aby dzieci jego zamiast oddawać się zupelnie swawoli, raczej nauki pilnowały i obyczajnie sie zachowały. dzieciom ich swawoli nikt nie skarcił, t. j. gdyby wyższy cel nie przyszedł im jej zakłócić, w takim razie swawola zostałahy dla nich celem. Ale miłość ojcowska miesza się w to w wyższych widokach, kasuje przez kare taki płochy cel, i zamienia go raczej w środek. ograniczając wyuzdaną swawolę do przyzwoitéj zabawki dla odświeżenia umysłu, i na miejsce celu swawoli, który sobie nieroztropne dzieci postawiły, stawia wyższy cel nauki, obyczajność i t. d. byśmy dzieci bezkarnie swawoki oddające się widzieli, jak to w tylu wypadkach widzieć sie daje, kiedy im wolno robić, co im się podoba, wówczasbyśmy powiedzieli, że tu wyższe cele nie są w robocie, bądź że ojciec ich wcale nie ma, badž že tyle jest słabym, iż ich przeprowadzić nie jest zdolnym. Lecz byćby także mogło, iżby ojciec jaki karał swe dzieci w skutku niecierpliwości tylko aż do złości się posuwającej, w stanie pijaństwa, jak to nieraz u prostego ludu się dzieje. Byłaby to także sprzeczność, ale na rozwikłanie jej nie byłoby potrzeba wyższych celów przywoływać, gdyżby tu na dłoni leżało, iż tu niższe i podłe cele są w robocie, i same z siebie wypadek od razu tłómaczą. Gdzie się fakt sam z siebie tłómaczy, tam nie ma potrzeby gdzieindziej rozwiązania szukać.

#### 40. Dolegliwości życia ludzkiego. Jak je pogodzić z Opatrznością. lch znaczenie.

Zmierza to do rozwikłania nierównie ważniejszego Jedną z najkolosalniejszych sprzeczności jest złe, którego pełno jest w świecie, a co podług niektórych z exystencyą Boga pogodzić trudno, jeżeli nie niepodobna. Złe rozróżniać należy na złe moralne i na złe fizyczne. Co do piérwszego, źródłem jego jest nadużycie wolności istot wola obdarzonych, i o tem tu jeszcze mowy być nie może, ponjeważ ono idzie na karb nadużycia wolności, więc Boga się nie tyczy, a ta cześć dopiéro późniejszemu rozbiorowi zostawiona być musi, skoro do teoryi wolności będziemy mogli przystapić. Gorsza sprawa jest ze złem, jak go pospolicie nazywają, fizyczném, które że nie pochodzi od człowieka, zdaje się, iż na karb Stwórcy położone być musi, chociaż z idea Boga żadne złe, jakiegokolwiekby ono było rodzaju, zdawałoby się niezgodne.

Aby tę sprzeczność życie człowieka zatruwającą i najdroższe przekonania podkopującą usunąć, można się różnemi drogami udać. Jedni, jak Leibnitz szukali rozwiązania na drodze metafizycznéj, wychodząc z tego, że wszelkie istoty, jako stworzone, muszą być ograniczone, a przez to niedoskonałe. I ta niedoskonałość metafizyczna jest przyczyną złego fizycznego w świecie. To prawda, że jeżeli porównamy kreaturę ze Stwórcą, nie może ona nigdy tak być doskonałą, jak Stwórca, bo inaczéj musiałaby ona być drugim Stwórcą. I to się także łatwo pojmuję, że jeżeli są różne

stopnie jestestw, jedne są mniéj doskonałe drugie doskonalsze. Ale ta różnica dla tych tylko jestestw istnieje, które z boku się temu przypatrując, zdolne sa takie porównanie robić. Nie może się to jednak samych jestestw tyczyć. Doskonałość każdego jestestwa samego w sobie bez względu na porównanie uważanego na tém zależy, ażeby ono odpowiadało celowi jemu przeznaczonemu. Pod tym względem panuje w całéj naturze najwieksza doskonałość, gdyż każde jestestwo tém jest, czém ma być, każde z osobna dochodzi do celu, jaki z nim był zamierzony. np. w systemacie planetarnym ruch ciał niebieskich, które w drogach swoich sie nie myla. Tak w naturze nazwanéj nieorganiczna kryształy nigdy form im naznaczonych nie chybiają, a jeżeli massa jest ogromna innych ciał, które akuratności ciał krystalicznych w skutku jakichś przeszkód dostapić nie moga, to i w tém nie ma nic złego, bo nie jest przeznaczeniem, aby wszystko było kryształem, gdyż i inny stan np. skał i ziem jest w innych widokach potrzebnym. Następuje świat, na którym-cechy organizmu wyraźniej są wybite. Tak w roślinach jak w zwierzetach najdoskonaléj wszystko celowi swemu odpowiada, i to jest najcudowniejszém zjawiskiem w naturze. Przebieg całego ich rozwoju od poczatku do końca, i stosowność przyrzadu w podziwienie wprawia, a dla głębszego badacza są one niewyczerpaném źródłem uroku nieustającego. To, że one jako indywidua, a nawet nieraz i całe rodzaje gina, nie jest żadną sprzecznością, bo nie było zamierzone, aby wiecznie trwały. Zadna im się też krzywda nie wyrządza: bo że nie zostały doprowadzone do stopnia osobowości, na rozumie, na świadomości o sobie i na wolności opartej, w skutku czego byłyby zdolne prócz celów w nich utkwionych, własne cele sobie stawiać i za ich dopięciem sie nbiegać; wiec ich pretensye po

za byt, jaki im naznaczony, bynajmniéj nie sięgają. Więc w całéj naturze jakąkolwiek ona jest, jeżeli ją będziemy samą w sobie uważać, właściwie mówiąc niedoskonałości nie mą.

Kłopot sie dopiéro zaczyna ze zjawieniem sie człowieka, a to jedynie dla tego, że jest obdarzony świadomością o sobie, rozumem, a nadewszystko wolnościa. W skutku tégo mocen on jest własne cele sobie stawiać i na podstawie tego, co w naturze jest, jako na fundamencie świat własnego wymysłu sobie stworzyć. Tu dopiéro nastają ogromne kollizye z naturą, które życie człowieka zamieniają w twardą i nieraz bezowocowa walke. Natura mająca przeznaczenie służyć mu, zrzuca nieraz z karku swojego jarzmo posłuszeństwa, aby rozpetać przeciwko niemu niesforne siły. wiają się trzesienia ziemi pochłaniające miasta całe, a z niemi tysiące ludzi. Za pośrednictwem tych katastrof natura zdaje się jakby się chciała otrząść z tego życia, które się na jéj powierzchni usadowiło, i niecierpiéć téj budowy, któréj za fundament służyć Wulkany otwierają swe paszcze, ażeby, jeżeli ogniem swoim człowieka dosiegnąć nie potrafią, rzutem olbrzymim ciskać za nim skały, lub roztopioną lawą zniszczyć sąsiednie jego plantacye, albo dymem i popiołem z otchłani w górę wysadzonym odjąć mu powietrze. Morze przeznaczone jak się zdaje aby było drogą, po którejby człowiek swoje dziedzictwo-ziemię mógł do koła łatwiej objeżdżać, i skuteczniej w posiadanie objąć, raz wraz się burzami zżyma, i jego pływające pałace o skały miota, aby je wraz z nim w głębinach swoich pochłonąć. I na lądzie grożny piorun nad jego głową zawieszony, jest zarazem jako gotowy lont do podpalenia jego mienia. Przeznaczeniem człowieka widocznie jest wejść w stałe stosunki z ziemią, która mu za wyżywicielkę dana. Uprawia on ja też w pocie czoła swojego, aby z jej

lona wycisnąć to, co do jego istnienia niezbednie iest potrzebne, i co tam dla niego przez opatrzna reke ukryte zostało. Ale zdaje się, że się i to naturze nic podoba, bo mu i tego potem oblanego chleba nieraz pozazdrości. Ileż to szczęśliwych okoliczności potrzeba, ażeby ta mozolna praca pożądany owoc przyniosła! Ciagle nieprzyjazne jakies potegi z meki rolnika igraszkę sobie czynić się zdają. Kolejno na to się składają, to żar rozpalony z nieba spadający, ostatnia kroplę wilgoci roślinom życie dającej wysysający i ziemię w skałę zamieniający, aby jéj uprawe niepodobna uczynić; to tuż za nim grad z bryłami lodu pomieszany wśród największych upałów zdaje się wbrew naturze rzeczy umyślnie na to w atmosferze stworzony i w najniewłaściwszej porze na to zesłany, aby wydrzeć gotowe już żniwo, co dotad tyle innych wypadków szcześliwie uszło, i uragać sie z łez rolnika, który w chwili, kiedy, po gotowy owoc swéj pracy miał sięgać, wszystko sobie widzi wydarte; to potoki wód z nieba spadające z taką gwałtownością, jak gdyby śluzy w powietrzu zawieszonych oceanów były otwarte; to długotrwałe słoty wtenczas kiedy najmniéj są potrzehne, w skutku których ziemia zamienia się w bagno, a plony, które urodziła, skazane na gnicie, gdy tymezasem rola do przyjęcia ziarna przyszłego siewu staje się niezdolna; to znowu w dalszém nastepstwie tak w lecie jak w zimie okropne wylewy rzek zamieniające przyległe lady w morza pochłaniające nie tylko plony w swych nartach, ale bydło i ludzi razem z ich budynkami, -- aby zaś te klęski jeszcze skuteczniejszemi uczynić, powstają jakby zazdrością zbudowane zatory, by nagromadzonemi skałami lodowemi tamę położyć odpływowi i tak już grożnych wód i tam je skierować, gdzie najdotkliwszą krzywdę zdolne są wyrządzić; to burze okropne kładace lasy cale jak konopie i zmiatające najsilniej stawiane budynki jak domki z kart; to w zimie zadymki, czyniace wszelkie kommunikacye niepodobnemi. lawiny zakopujące wsie całe w śniegach, mrozy nadzwyczajne ścinające wszelki puls życia. Nie dosyć na tém. Człowiek nie mogąc podołać cieżkiej pracy. na jaka jest skazany, zawarł przymierze z niektóremi zwierzetami, aby mu w trudnym jego zawodzie pomagaly. To zdaje się dopatrzyła jakaś nieprzyjazna mu potęga, i pozazdrościwszy mu téj niezbędnéj pomocy, od czasu do czasu nasyła na nie epidemiczne choroby, aby w całych okolicach ten lub ów rodzai domowych zwierząt wytępić, jeżeli zwyczajne choroby, którym prócz tego podlegają, na to nie wystarczają. Zeby zaś i zdrowe bez uszczerbku nie zostały, nasyłane są różnego rodzaju drapieżne zwierzęta, by je wytępić pomagały. To uszkodzenie nieogranicza się na zwierzetach, lecz rozciąga się jeszcze i do plonów. Te które innych niekorzystnych wpływów uszły, nie są dla tego zawsze uratowane. Na nie w różnych okolicach nieraz naprowadzane sa szarańcze. Ale oprócz tego i w zwyczajnym biegu rzeczy, ileż to jest owadów, co całe posiewy niszczą, drzewa zupełnie z liści ogołacają, owoce toczą, jarzyny niszczą; ileż to jest różnego rodzaju drobnych zwierzątek i ptaków, co po całych niwach, co w stertach, w stodołach, w śpichlerzach, w śpiżarniach, i gdzietylko człowiek coś ma, bo i w futrach i w szatach jego, jako nieproszeni współwłaściciele bez żadnéj oględności na nas prawych właścicieli użytkują. Lecz i tego niedosyć; aby rolnikowi utrudzić jego i tak już trudny zawód, zjawiają się epidemiczne choroby nawet na plony, które wszelkie zabiegi nadaremnemi czynia. Udało się wszystko szczęśliwie zebrać, to i tak jeszcze zupełnie spokojnym być nie można. Bo natura wszystkich tych płodów jest tego rodzaju, iż łatwo zepsuciu ulegają, tak, że ciagle czuwać trzeba,

aby w skutku tego nie zostały wydarte, gdy wszelkich innych niebezpieczeństw szczęśliwie uszły.

Idźmy teraz do samego człowieka. Tu jeszcze na gorsze sprzeczności natrafiamy, jak w sferze jego działania. Pomijam wszelkie złe, które nadużycie wolności w świat wniosło, bo o tém później dopiero może być mowa, skoro do teoryi wolności dojdziemy: ale ograniczając się jedynie na tém, co jest fizycznie złém, jakże to całe życie człowieka jest niém zapełnione! Nie może inaczéj na świat się dostać tylko z łona boleści matki. Cierpienie go urodziło, cierpienie go u kolebki czeka i przez całe życie mu towarzyszy. Piérwsza prerogatywa dana mu nad wszystkiém co jest żyjące, jest płacz, którego dotąd w całéj naturze nie było. Na czele wszystkich jestestw postawiony przyszły niby dziedzie i pan ziemi odbywa wjazd swój tryumfalny w swoję dziedzinę płacząc. Dane mu ezucie, za pośrednictwem niego miedzy nim a światem był związek, ażeby się świat w nim jakby w zwierciedle odbijał, ale ten świat go uraża, i pieczołowitość macierzyńską musi go chować przed gwałtownością elementów i zasłaniać go od wielorakich przygód, jakie nań czatują. To czucie, które ma być przygotowaniem rozkoszy życia, jest zarazem źródłem boleści, a podobnie jak robak, zanim się owoc wykształci i dojrzeje, już w zalążku jego kwiatu się gnieździ i ciągle go toczy, tak też i robak boleści wkrada się w człowieka w samych początkach jego życia, aby mu dogryzać przez reszte dni jego. Boleść jest tłem całego życia człowieka, na którém rozkosz urocze nieraz kwiaty rozrzuca, ale że tło zwykle więcej miejsca dla siebie zabiera, tak też i boleść prawie zawsze przemaga. Świat zewnętrzny przeznaczony, aby był widownia jego działania, jakiemiż niebezpieczeństwami najeżony! Pełno w nim zasadzek na człowieka zgubę mu przynoszących.

mniejsze niebezpieczeństwa gotują mu obłudne rozkosze, sidła na niego zastawiające. Ciało jego, wzór najdoskonalszéj budowy, przcznaczone aby było narzedziem wysokich celów ducha, i w całym swoim składzie noszące na sobie piętno wyciśnięte tego wysokiego przeznaczenia, jakiemiż okropnemi chorobami jest nurtowane! Te choroby nie tylko najsroższych cierpień fizycznych są przyczyną, ale i władze umysłowe człowieka paraliżują i w najszlachetniejszą cześć jego spustoszenie niosą. Iluż to jest nieszcześliwych przez większą część życia na te tortury wystawionych, zanim śmierć ich mekom koniec położy, albo raczéj przez najwiekszą torture ich przeprowadzi! Lecz i ci, którym szczególniejszym przywilejem całe życie rozkoszami się uśmiechało, nie są szcześliwsi, gdy wybije ostatnia godzina i gdy przyjdzie wszystko opuszczać, co było najdroższego. Pod tym względem życielzdaje się człowickowi dane jak piękne cacko dzieciom. Gdy dzieci zasmakują w niém, i gdy się do niego jak najbardziéj przywiążą, wówczas ktoś okrutny z tego sobie zabawke czyni, aby im je gwałtem wydzierać. Tylko że życie człowieka czémś wiecej jest jak cackiem. Włożył on w nie cała istote swoje. Jest ono składem ·wszystkich jego pragnień, żądań, zamiarów, przedsięwzięć, dążeń, nadziei. Człowiek wzrósiszy raz w życie, skosztowawszy jego goryczy i słodyczy, pragnie w niém wiecznie trwać, upatruje w nim absolutny cel. Przez to tych dwóch rzeczy, t. j. życia do zapragnienia wiecznego trwania obudzonego i rozstania się z niém, żadna miara w swojej myśli pogodzić nie jest w stanie. Jest to najkolosalniejsza dla niego sprzeczność. Tymczasem śmierć mieczem fizycznego procesu rozcina ten węzeł życia, i sprowadza na człowieka złe fizyczne, które podług opinii wszystkich jest najwieksze, skoro pozostałym, a w bliższych stosunkach

bedacym zostawia rozpacz, a ofierze swojej zdaje się

wydzierać całą przyszłość.

W obec śmierci, która ma wszystko zakończać. człowiek jest największą anomalią. Nie można przytaczać przeciwko temu, że ta anomalia idzie przez cała nature: gdyż śmierć, mianowicie najwyraźniej w organiczném królestwie, jest powszechném rozwiązaniem zagadki życia. Tam na niższych stopniach rzecz się ma zupełnie inaczej. Ze roślina wschodzi. rozwija się, rośnie, kwitnie, owoc wydaje, i w krótszym lub dłuższym przebiegu czasu ginie; że zwierzę chociaż na wyższym stopniu doskonałości postawione ta sama koleją z widowni schodzi, w tem nie ma żadnéj sprzeczności, ponieważ co do tych istot widocznie nie więcej nie było zamierzone, jak to, iżby się proces fizycznego życia, sam siebie za cel majacy, do pewnego kresu powtarzał, i z jednych indywiduów na inne im podobne dla ich rozmnażania się przenosił. Nie ma w ich bycie żadnéj sprzeczności, a to z tego względu, że w tych istotach nie ma nic takiego, coby po za kres im naznaczony sięgało. Ich missya wiec z ich bytem skończona, bo nie ma ani woli, ani świadomości o sobie, któraby ten byt po za granice doczesności rozszerzyć pragnęła. czej się zupełnie rzecz ma z człowiekiem. W nim zjawiają się potęgi, które w kategorye, czyli w formy natury weale się nie mieszczą, jak np., że wszystkie inne pomine, ta niczém opisać się niedająca tesknota, aby się czegoś wiecznego uchwycić, ten absolutny wstręt do nicości. Pomimo to, śmierć tego wszystkiego nie szanuje; kosi pokolenia, jakby niwy do zbioru dojrzałe, Nie jest-że to w najwyższym stopniu sprzeczność? tyle złego fizycznego, tyle cierpienia, i takie zakończenie? - Lecz to zle fizyczne dopiéro wtenczas na jaw wyszło, gdy się człowiek zjawił. Póki jego nie było, nikt o niem nie wiedział, nikomu nie zawadzało. Cokolwiek sie działo, wszystko było dobre, bo nikt o co innego się nie upominał, nikt do tego się nie podniósł, aby obok ogólnego porządku lub nieporządku swój porządek lub nieporządek postawił. Jeżeli takie miało być zakończenie wielkiego dramatu świata, jeżeli jakaś niepojęta potega na to idee życia na coraz wyższe stopnie wynosiła, ażby uosobiwszy ją na najwyższym stopniu w człowieku, smierci ją w darze podała; to wówczas należało zamknąć wrota macierzyńskiego łona, ażeby nie wyszła na świat największa sprzeczność, »człowiek« zwana. Wówczas należało zokończyć na ostatnim szczeblu zwierzat dzieje stworzenia i nie należało wyganiać w byt człowieka, skoro go furye rozpaczy ścigać miały. Go ten jek cierpienia ma znaczyć? co ta boleść? co wreszcie sama rozkosz, która na myśl ostatecznego rozwiązania jeszcze w większą boleść się zamienia?

To złe fizyczne, którego taka massa w świccie, które dopiéro ze zjawieniem się człowieka czy nastało, czy też tylko spostrzeżoném zostało, kładzie się jako kamień grobowy na wszystkie jego uczucia i nadzieje, i nie tylko bolem fizycznym go przyciska, ale nawet w cały jego moralny świat najwieksze spustoszenie niesie, a nawet zupełném zniszczeniem mu zagraża. Bo, że nic z jego winy pochodzi, sam siebie ani obwiniać się o nie, ani ustrzedz się go nie może, przez co jego bytność tém wieksza jest sprzecznością, tem trudniejszym do odparcia zarzutem. To u wielu stało sie powodem do zachwiania wiary w Boga słabo ugruntowanéj. Lecz niesłusznie. Widzielismy dopiéro co, że w całej naturze jest stopniowanie jestestw, i że począwszy od najniższych, coraz wyższe po sobie następują. Doszliśmy także tego, że niższe są negacyjnemi warunkami, bez których wyższe wprawdzie istnieć nie mogą, bo je za podstawę swe-

go istnienia brać muszą. Pomimo to przekonaliśmy sie jak najdobitniej, że to co piższe żadną miarą nie jest w stanie wydać z siebie tego co wyższe. tego niepodobieństwem było zdać sobie z istniejącego świata sprawę, czylibyśmy się udali do naturalizmu, czy do materyalizmu, czy do teoryi absolutnéj jednéj substancyi, czyli też do nieskończonéj wielości pojedyńczych substancyj atomami zwanych. wsze się na tém kończyło, że badź wszystko tak dobrze nierozwiązaną zagadką zostało jak przed tém, bądź świat nam odrebny swój byt stracił, badż sie w pyłek najdrobniejszych atomów bez żadnego związ-· ku rozsypywał, badź też zupełnie w myśl wywietrzał. Nigdy nie można było dojść do rzeczywistego świata, z powodu tego stopniowania jestestw, jakie się w niém przedstawia, i że to co niższe niezdolne jest nigdy stworzyć tego co wyższe. Tymczasem niczliczony szereg coraz wyższych jestestw naocznie się przedstawia, a za każdym stopniem trzeba było cudu stworzenja, aby coś wyższego byt uzyskało. W całej naturze nie nie było, coby taki cud wykonać zdolne było. Człowiek także pod tym względem zupełnie się okazał nieudolnym, pomimo że pod innym względem dar twórczości został mu użyczonym. Usiłowania zaś jego, aby samemi abstrakcyami myśli zagadkę świata rozwiązać, okazało się płonne. Jeszcze jedna fórtka zostawała, że świat z całym swoim porządkiem, jaki w nim jest od wieków niestworzony, istnieje i wiecznie istnieć bedzie i sam wiecznie trzymać się o swoich siłach nie przestanie, jak się na pozór zdaje, że się sam bez niczyjej pomocy o swoich siłach trzyma. Lecz ten wybieg upadł, gdy na jaw wyszło, że sam obecny świat w geologii najoczywistsze dowody przedstawia po sobie następującego rozwiniecia i po sobie nastawania coraz doskonalszych istot. Jest to więc najdobitniejszém zaprzeczeniem,

jakoby wszystko wiecznie gotowe istniało, i teoryi stworzenia nic tylko co do wszech-świata dokonanego, ale za każdym stopniem wyższych istot sie powtarzającego, uniknąć niepodobna. Z drugiej strony widzieliśmy, że zjawienie się człowieka w najwiekszej sprzeczności zostaje z takim światem, bo na niego w nim żadnego miejsca byćby nie mogło. Skoro zaś nikogo nie ma, coby się tak niepojętego cudu podjał, bedzież jeszcze kto tak ślepy, ażeby w tém wszechmocności Boga nie widział, a palcami się swojemi za pośrednictwem dzieł jej nie dotknał? Będzież jeszcze kto tak obłąkany, iżby szukał, komu lub czemu ten świat ma przypisać, kiedy niepodobna jest nie widzieć we wszystkiem palca boskiego? Ze wszystkich teoryj ta jest dla człowieka najjaśniejsza, a nawet najprzystepniejsza. Jeżeliśmy cugle puścili wszelkim rozumowaniom, i dali się wygadać wszelkim choćby najzgubniejszym zdaniom, to nie dla tego sie to stało, iżby zgubne błedy do zmartwychwstania powoływać i świadomość o nich rozszerzać, lecz żeby niemoc ich tém oczywiściej na jaw wyszła. Nierównie zbawienniej jest ze zgubnemi teoryami publicznie w szranki wchodzić, i w otwartéj publicznéj walce je obalać, aniżeli zakazami i środkami fizycznéj przemocy od téj twardéj walki się usuwać. W rzeczach rozumowania, zwłaszcza takich, gdzie o najwyższe rzeczy idzie, zakaz nader niepewném jest lekarstwem, nieraz w truciznę się zamieniającém: gdyż w oczach wielu przybiera znamie patentu przyznającego bledowi wysokie znaczenie prawdy, tylko komuś niewvgodnéj, i dla tego usuniętéj, jakoby się nic rozumnego na odparcie nie dało wynaleźć. W całéj mozolnéj drodze, w jakasmy się puścili, zamierem naszym było i jest, wszystkie zakatki rozumowania przetrzasać, wszelkich możebnych rozwikłań śmiało probować, przez puszcze do niczego nie prowadzących abhone by whome zmęczywszy siebie i czynimie i zam waterm przekonaniem, z tém więknim wieszwam upaść przed Majestatem osobowenim wieszwam upaść przed Majestatem osobowenim w masej wadrówce nie przyszliśmy jeszcze do
nim w masej wadrówce nie przyszliśmy jeszcze do
nim powatu, gdzie nam się zdaje, że będzie można
renew jeszcze większe światło na te wielkie prawdy,
jodnak anticipando chwytamy już teraz za tę spombusie, ażeby się przedrzeć tam, gdzie zmierzamy,
i czytelnika znużonego pokrzepić widokiem do czego
to prowadzi, siebie zaś zabezpieczyć przeciwko tym
czytelnikom, którzy nie mając cierpliwości doczekać
się końca, gotowi przyjętą przezemnie rolę różnym
stanowiskom odpowiednią, za moje własne przekonanie poczytać.

Z tego wszystkiego się okazuje, że człowiek nie przytrafia zupełnie do świata, a świat do niego. Nie iest ten świat tak urządzony, ażeby celom człowieka choćby najniewinniejszym i najrozumniejszym zawsze odnowiadał. Pomimo to człowiek ma w nim działać. On ma być jego mieszkaniem, on widownia jego czynów, on mu ma dostarcząć materyałów do budowy jego znowu światów, ma być jego pomocnikiem. Czemuż ta natura, która jest jego kolebką, zarazem musi być jego grobem? Czemuż, kiedy go karmiła swoją piersią, kiedy mu leków dostarczała w jego chorobie, kiedy mu nawet nieraz błogich chwil nie szczędziła, a urokiem swoim częstokroć w zachwycenie go wprawiała, i w tylu razach mu pomoc niosła, skarbami swojemi go zbogacała, siłami swojemi go w tylu wypadkach potężnym uczyniła, czemuż, mówie, niegodna i kapryśna, co powiem, okrutna matka w tylu innych razach same przeszkody mu stawia, w jego mienie niesie spustoszenie, a rozwinawszy chorobę w jego cudnéj budowy ciele, na które się wszystkie essencye bytu składały, szarpie

jego wnętrzności, łamie jego kości, burzy jego krew, ścina jego soki zimnem lub piecze go wewnetrznym ogniem, mąci jego umysł, odbiera mu zmysły, a nawet rozum, a z poruszenia tych delikatnych klawiszów duszy, nerwami zwanych, tylko wszystkie tony boléści wydobywa? Czemuż ta okrutna matka, cześcią popieściwszy się ze swoim wychowańcem, cześcią udręczywszy go, w końcu go pożera? Po co to brzemię cierpień na każde barki się tłoczące? po co ta radość żałościa przeplatana? po co ta energia wysilenia i naprzemian to znużenie, ten war namiętności i ta monotonia nudów, ta huśtawka obawy i nadziei miotająca raz po raz duszą, ta pochodnia z nieba rzucona, rozumem zwana, i ta zwierzęcość do ziemi przykuwająca? po co wola udział niejaki w wszechmocności biorąca i tuż zaraz niewola zmysłowości, jakby weże Laokoona człowieka opasująca? po co ten przypływ i odpływ uczuć, to wysoko nas podnoszacy. to znowu nas na mieliźnie osadzający? po co ta ochota i opadanie rak, pochopność do przedsięwzięć i cofanie się nazad, odwaga i zwatpienie, wysilenie i omdlenie? po co te konwulsye serca i łamanie głowy? po co ten lot myśli po wszystkich światach szybujący, któremu ziemia nie wystarcza? po co praca wiekowa dziejów? po co - ach! żebym bluźnierstwa niepowiedział -- po co cnota, po co pragnienie Boga, jeżeli grób ma być ostatecznym celem zjawienia się człowieka na ziemi, i jeżeli najwyższe podniesienie się ducha ma sie kończyć na chemicznym procesie zgniłej fermentacyi?!

Bez wątpienia, powtarzam, człowiek i świat taki, jaki go otacza, jest to najkolosalniejsza sprzeczność, pomimo, że jeden dla drugiego zdaje się być stworzony. To naprowadziło niektórych na przypuszczenie, że świat terażniejszy nie jest już więcéj takim, jaki z rak Stwórcy pierwiastkowo wyszedł, lecz

że porządek w nim początkowy przez kogoś musiał być przewrócony.

Taka katastrofa, jeżeli kiedykolwiek miała miejsce, nie mogłaby być sprowadzona, tylko przez nadużycie wolności. Dwojakie w téj mierze można zrobić przypuszczenie. To jest, to nadużycie mogło pochodzić od jakiejś wyższej, a rodowi ludzkiemu obcei istoty. Lecz toby się sprzeciwiało częścią wszechmocności, cześcia sprawiedliwości boskiej, iżby człowiek ponosił skutki wykroczeń, obcej jego rodowi istoty. Zgodzić się zatém na to niepodobna. Lub też podług innych, reprezentant rodu ludzkiego nasz protoplasta Adam, wyszedłszy z rak Stwórcy w stanie największej doskonałości i potęgi, jako pan tego świata, miał zarazem prócz wolności w zakresie moralnym nadaną sobie także moc nad naturą. Lecz gdy upadkiem swoim nadużył swej wolności, miał zarazem pociągnąć w swój upadek i nature, a przez to nadwerężywszy przyrodzony w niej porządek, sprowadził i ten rodzaj zamieszania, jaki się teraz pokazuje, że natura w tyłu wypadkach, zamiast być jego zamiarom posłuszną, nie tylko mu na przeszkodzie, ale i na zdradzie mu stawa, podobnie jak kiedy kto przez rozpustę wyzuwającą się z moralności w fizyczném swojém ciele zgubną chorobę zaszczepi, przez co to ciało przestaje być posłuszném narzędziem woli, i później, chocby nawróconemu, raczej zawadą się staje. Bo pod pewnym względem choć ograniczonym i teraz jeszcze natura człowiekowi jest bądź ciałem, bądź przedłużeniem jego ciała, lub też on jej przedłużeniem, skoro wzajemnie na siebie działają, i człowiek bez jej pomocy nie zrobić nie może.

## 41. Upadek człowieka. W skutek tego przewaga fizycznéj jego natury.

Mamy tyle widocznych skutków moralnego upadku piérwszego człowieka, gdyż cała historya pełna jest dźwigania się z tego upadku i znowu zapadania, że takie przypuszczenie wiele ma za soba. Od tego upadku właściwie dzieje ludzkie się zaczęły i zmylenie prawdziwej drogi, ktorą postępować należało. Błakanie się po fałszywych drogach, a jeduak szukanie prawdziwej, wiekszą cześć historyi wysileń i spekulacvi zajmuje. Ale, pomimo upadku moralnego, rodu ludzkiego bez związku z Bogiem pojąć niepodobna: bo człowiek absolutnego punktu oparcia znaleźć w sobie nie może, a obejść sie także bez niego nie jest w stanie. Dla tego jak ślepy choć macaniem raz wraz go omylającem szuka czegoś nieporuszonego, czcgoby sie trzymał; tak ród ludzki pozbawiony prawdziwego wzroku, błądząc po bezdrożach naturalizmu, poganizmu, prawdziwego Boga szukał i szuka, i do Boga ze swojego stanowiska subjektowego rak wyciągać nieprzestanie. Ale też nawzajem i ze stanowiska objektowego uważając, Bóg nie mógł zostać obojętnym na wrzeszczenie duszy ludzkiej na puszczy zbłąkanéj. To też stanowi przedmiot wielkiej Epopei objawienia wyższego nierównie jak w naturze, bo w świecie duchowym się dokonywającego, o czém tu tylko nawiasowo w téj chwili wspomnieć można, bosmy prowadzących do niego stopni jeszcze nie przeszli. Jak z jednéj strony walka rozkiełznanych namietności ludzkich, jak się zdaje sama sobie zostawiona, smutkiem napełnia, i rozhukana wolność, urwawszy się od tronu boskiego, jak dziki zwierz na pozór w nieomylna przepaść wszystko wtracić grozi; tak z drugiéj

stroav calv prok dziejów jednak w tém leży, że głębsae i bezstronne badanie w tém rozprzeżeniu wszędzie palec boski dostrzega, jak Opatrzność piekielne rachuby złości zmylić zawsze potrafi i z najzgubniejsaych zamiarów przeciwne skutki wyprowadzić zdoła. Wiadomo z dziejów, że ten palce boski nie zawsze wukryciu się trzymał, aż nakoniec, gdy się czasy spełnily, gdy rola była gotowa do przyjęcia nasienia, gdy serca skruszone zostały, ponieważ wszelka budowa, w któréj człowiek szczęścia szukał, walić się zaczęła, i niedostateczność rzeczy ludzkich na jaw wyszła,wówczas wielkie dzieło wybawienia rodu ludzkiego z nędzy moralnéj jawnie i dotykalnie rozpoczęte zostalo, ślepym oczy otworzone, błądzącym prawdziwa droga zbawienia pokazana, zgubne skutki pierwotnego upadku dla tych, co korzystać chcą, zniesione, i Chrystus stał się środkowym punktem dziejów ludzkich, a Duch Święty duszą rodu ludzkiego, a Bóg Ojciec osta-Gdy ten wielki akt wybawienia rotecznym celem. du ludzkiego dokonanym został, przypuścić należy, że i skutki pierwotnego upadku sprostowaniu uległy.

Gdy jednak pomimo dzieła odkupienia natura zawsze jeszcze w tylu sprzecznościach z człowiekiem, a człowiek z nią zostaje, których żadna cnota pokonać, a raczéj usunąć nie jest w stanie; gdy tyle jest złego fizycznego, panowanie swoje tak bardzo rozszcrzającego i z rozumnemi celami człowieka pogodzić się niedającego; gdy dolegliwości tego życia tak dobrze bezbożnego jak cnotliwego i świętego, a tych nieraz nawet w wyższym stopniu są udziałem, śmierć zaś fizyczna tak jednego jak drugiego dosięga:— trudno więc przypuścić, aby piérwszy człowiek upadkiem swoim prócz moralnego zwichnięcia swego, i w naturze takie pomieszanie spowodował, którego zgubne skutki fizyczne, pomimo dokonanego dzieła odkupienia, aż do dziś dnia trwają i jak się zdaje trwać będą.

Owszem podobniejsze jest do prawdy, że jego władza tak dalebo się nie rozeiągała, i jeżeli się godzi domyślać następstw, jakie jego upadek moralny i w fizyczności za sobą pociągnął,— to zdaje się, iż się tylko do niego i do jego rodu ograniczał.

Piérwszy człowiek, wychodząc z rąk Stwórcy, nie mógł jak tylko w stanie wielkiéj doskonałości się znajdować- i w zupełném rozwinięciu wszystkich sił swoich tak ciała jak i ducha. Pomimo, że warunki jego bytu są w naturze i on bez nich istnieć nie może, to jednak zjawienia się jego na ziemi bez wyrażnego cudu, t. j. bez absolutnego aktu woli Stwórcy, wytłómaczyć niepodobna, tak jakeśmy w stopniowo po sobie następujących jestestwach w naturze nigdzie nie byli w stanie tych co wyższe wyprowadzić z tych co niższe, i zawsze cudu trzeba było je wprowadzającego, pomimo że wszędzie niższe są warunkami wyższych i ich podstawę stanowiły.

Otoż piérwszy człowiek jako ostatnie i najwyższe dzieło stworzenia, że zaraz po zwierzętach następował, musiał mieć w sobie, na zasadzie ogólnego prawa stworzenia, jako podstawę swojego materyalnego bytu także i naturę poprzedzającego go niższego stopnia, t. j. zwierzęcość. Lecz to tylko był jego negacyjny warunek. Co zaś specyficznie człowieka stanowi, i co go najwyższą istotą na ziemi czyni, jest to nie tylko owa przez nas kilka razy przytaczana osobowość, świadomość świata i świadomość o sobie, oraz rozum i-wola, które w naszym obecnym stanie rzeczy są tylko związkami naszego człowieczeństwa, punktem wyjścia, z którego się dopiéro mamy do celu zbliżać; lecz zdaje się przypuścić należy, że piérwszy człowiek pod wszystkiemi temi względami nie znajdował się dopiéro u punktu wyjścia, ale stał już zupełnie u celu, jaki tylko w ostateczném tych początków rozwinięciu da się osięgnąć. Innemi słowy, piérwszy człowiek prócz własnego osobowego bytu, musiał być w bezpośrednim związku z Bogiem, bo taki i teraz jest ostateczny cel woli ludzkiej; musiał znać wszystkie tajemnice natury, których my teraz z wielkim mozołem za pomocą nauki po trosze dochodzimy; a przez to mógł wiedzieć, jak sobie z uią poczynać, gdzie się sadowić, jak i kiedy gwaltownym jéj poruszeniom z drogi schodzić, albo co i kiedy robić. Jego panowanie nad zwierzętami musiało być obszerniejsze, kiedy my zdołaliśmy część ich obłaskawić i w przyjaciół zamienić. Jego fizyczna budowa musiała być doskonalsza i chorobom przez to niepodlegająca, bo namiętnościami i nadużyciami nienurtowana. A pokój duszy jego niczém nie był zakłócony, szczęśliwość jego niczem nieprzerwana, bo był u absolutnego celu i wszystkie jego władze w harmonijnym związku, a ziemia nie czekała z owocami swemi pracy jego, aby zaspokoić potrzeby jego. Zgo-ła musiał to być człowiek, jakiego sobie teraz tylko w ideale wystawić możemy. Nadewszystko zwierzęcość jego, jako negacyjny warunek jego bytu, zostawała w ścisłych karbach podstawy, podnóżka, i nie śmiała się cisnąć do steru kierującego życiem, lecz we wszystkiém była posłuszném tylko narzędziem rozumnéj woli, z Bogiem w związku bedacéj.

Gdy jednak zapragnął, uwiedziony pokusą samoistności, skosztować rozkoszy absolutnéj woli, i oderwał ją od tronu boskiego, aby na własny rachunek bez Boga swoim torem w świat się puścić, wpadł od razu w przepaść, tak jak i dzisiaj jeszcze każdy w przepaść wpada, kto od Boga się odrywa. Zatém poszło zwiehnięcie od razu pierwotnego stosunku, zaciemniło się w duszy, skoro zgasło światło boskie, kroki jego oświecające. Poszły troski, skoro wola i rozum, straciwszy nitke wszyst-

kich rzeczy przez wylecenie z łona boskiego, na własny rachunek ze światem szamotać się poczęły. Nadewszystko zwierzęcość, któréj przeznaczeniem było, podstawą tylko być i w pokorze wyższych rozkazów rozumu słuchać, teraz rozpasawszy żądze swoje, owładnęła szlachetniejszą część człowieka i nachyliła jego naturę ku sobie, kalając ją coraz bardziéj.

To zwichnięcie pierwotnego stosunku i w skutku tego ta przewaga zwierzęcości niewatpliwie jest owocem tego pierwotnego upadku, w następstwie którego wola człowieka skłonna raczej jest iść w przeciwnym kierunku swego wysokiego przeznaczenia. W obecnym stanie człowiek przychodzi na świat więcéj zwierzęciem, jak człowiekiem, i sam sobię zostawiony watpić należy, jeżeliby nawet fizycznie istnieć mógł, by sie wiele nad ten stan podniósł. Pomoc dopiéro innych jemu podana czyni jego istnienie fizycznie możebném, gdyż ze wszystkich zwierząt on najnieudolniejszém i radzić sobie nieumiejacém stworzeniem na świat przychodzi. O ileż więcej przy takiem przemaganiu zwierzęcości, a zarazem i nieudolności onéj, pomoc moralna jest mu potrzebna! Zadatek téj pomocy dawany mu wprawdzie bywa przez kościoł przy samém urodzeniu. Bez tego przychodzi on niejako zwierzęciem na świat, prawdziwym człowiekiem . staje on się dopiéro przez wychowanie, na co rodzice, szkoła i kościół się wspólnie składają, a później nawet cały społeczny porządek, który go obejmuje, gdy do dojrzalszych lat dojdzie. Cała praca moralno religijna stoi na poskromieniu zwierzecości do pewnego stopnia,— mówie do pewnego stopnia, a nie na wytępieniu, bo ona jako warunek negacyjny, jako podstawa do przeznaczeń naszego bytu doczesnego należy. Wszystko na tém zależy, ażeby duchowna moralna strona przewagę wzięła, cały kierunek życia naszego objęła, i ze zwierzęcości tylko posłuszne narzędzie do dopięcia najwyższych celów dopomagające uczyniła.

## 42. Przedmiotem zbawienia nie mogła być przemiana fizycznej natury człowieka, tylko naprawa jego woli. Pobieżne dotknięcie teoryi objawienia.

Zwierzęcość jest proces fizycznego życia, samo to tylko fizyczne życie za ostateczny cel mający, wyżćj niesięgający, na łańcuchu fizycznych potęg i praw konieczności trzymany, pozornie tylko przez dowolność ruchu wyzwolony. Życie zaś człowieka jest procesem wolności, fizycznym prawom natury absolutnie się z pod ręki wymykającym. Jakie z tego następstwa największej wagi wynikają, to później zobaczymy, skoro do teoryi wolności dojdziemy. Tu tylko nawiasowe napomknienie o tém może mieć miejsce.

Lecz na jeden zarzut już tutaj musi być wzgląd miany, bo zbyt blizko leży i każdemu się zbyt natrętnie nasuwa, aby godziło się odpowiedź opóźniać. Jeżeli Zbawiciel ród ludzki odkupił, i zgubne skutki pierwotnego upadku usunął, zdawałoby się, że podług tego, co wyżej powiedziano, skoro przewaga zwierzęcości jest główném źródłem złego, ta przewaga w skutku ofiary Zbawiciela powinnaby była ustać, co jednak nie jest, a zatém idzie, że ofiara zrobiona nietylko dla wielu jest stracona, ale owszem staje się powodem większego jeszcze ich potępienia. Na to tymczasem niech ta odpowiedź posłuży. Gdyby wielki akt wybawienia rodu ludzkiego był aktem fizycznym, wówczas mogłoby się było powyższemu żądaniu stać zadosyć. Ale na to, ahy akt wybawienia był aktem fizycznym, trzeba było, żeby nic nie ist-

niało, tylko fizyczny porządek, t. j. żeby nie było duchowego świata, którego charakterystyczna cecha jest osobowość, absolutny cel istnienia w sobie majaca. świadomością o sobie, rozumem, a nadewszystko wolnościa obdarzona. Zgoła nie trzeba, aby był człowiek, który jest początkiem świata duchowego. Jeżeliby zaś człowieka nie było na świecie, to i wybawienie nie byłoby potrzebne, boby żadnego celu nie miało. Bo cóżby miało być wybawione? W naturze, jako naturze bez człowieka uważanej, nie może być nie z tego. Czyby tam było hurzenie, czy tworzenie, czy w ten lub w inny sposób uporządkowanie, toby było zupełnie obojetne. Ktoby tam reklamacye mógł zanosić i na to się skarżyć, co się dzieje, kiedyby tam nie było żadnéj osobowości, żadnéj wolności, coby o sobie i o świecie wiedziała, i którejby to zawadzało, albo któraby to gorszyło. W naturze jako naturze, jako w fizycznym porządku, ani złego fizycznego, ani złego moralnego być nie może. wyobrażenia dopiéro znaczenia nabrać mogą ze zjawieniem się człowieka, t. j. istoty, która ma wolność i świadomość, a przez to samo zdolność stawiania sobie własnych celów, na których urzeczywistnienie wszystkie swe siły wytęża, i naturę do współdziałania wzywa. Co wiec w naturze rozumnym i godziwym celom nie odpowiada, to się nazywa złem fizyczném, i stanowi sprzeczność z istnieniem człowieka, stanowiąc przedmiot jego narzekania. Co odwraca kierunek jego wolności od ostatecznego celu, jakim jest Bóg, bliźni i on sam w tém połączeniu, i robi z niej narzędzie zwierzęcości, nigdy celem, lecz tylko środkiem czegoś wyższego być mającej, to jest złe moralne, człowieka w przepaść prowadzące. .

Życie człowieka jest z przeznaczenia swojego głównie procesem wolności. Ogromna jest różnica pomiędzy procesem wolności, a procesem fizycznym.

Procesu wolności charakterystyczną cechą jest, że musi być własnym czynem istoty wolnością obdarzonéj, jéj wolą wykonany; bez przyłożenia się jéj woli, istniecby nie mógł, i zamieniłby sie w proces fizyczny, dziełem sił obcych, jego woli niesłuchajaeych, bedacy. Proces fizyczny odbywa się pod prawem konieczności, bez żadnéj świadomości jestestwa, którego jest przedmiotem, i jeżeli ma być do jakiejś osobowości odniesiony, to chyba cudzej, jemu zupełnie obcéj, któréj jest narzędziem, bo jemu żadna własna osobowość, świadomość o sobie mająca, nie stuży. W człowieku odbywa się wprawdzie także taki. proces fizyczny w jego ciele mimo jego wiedzy i woli, lécz jego przeznaczeniem jest być tylko podstawa, jak tyle razy o tém mowa była, wyższego procesu wolności, na téj podstawie się rozwinać majacego.

Objawienie boskie w sferze fizycznéj nie może na tych samych prawach mieć miejsca, jak w sfe-

rze duchowej.

W sferze fizycznej, w naturze Bóg się tylko objawić może, jako potęga wszechmocna; innych przymiotów nie ma komu objawiać, bo nie ma nikogo, coby się na nich poznać mógł. W sferze duchowéj. któréj udziałem jest wolność, objawienie boskie, jako potegi wszechmocnéj nie wystarcza, bo gdyby tylko wszechmocność się manifestowała i nie więcej, toby żadna wolność obok niej istnieć nie mogła, i wszystkoby zapadło w świat fizyczny bezwłasnowolny. Gdy jednak w wyrokach boskich leżało, ażeby były istoty wolne, Bóg, że tak powiem, wstrzymuje swoję wszechmocność, aby było miejsce dla działania istot duchowych, gdyż one widocznie są najwyższym celem istnienia. Skoro sa istoty duchowe wolnością obdarzone, objawienie w świecie duchowym musi się do wolności, a nie do fizyczności odezwać. To nie może inaczej nastapić, tylko na zasadzie prawa miłości, jak to później lepiej się wykaże. Gdyby nadużycie wolności nie miało było miejsca ze strony człowieka, toby ten stosunek miedzy człowiekiem a Bogiem bardziej był był do bezpośredniego przybliżony, i człowiek byłby się był czuł szcześliwym, boby był był u swojego absolutnego celu. Gdy jednak człowiek przez nadużycie swej wolności zwichnał ten stosunek i w czem innem absolutnego celu szukać zaczał; gdy wolność swoję na usługi zwierzecości, albo delikatniej mówiąc zmysłowości oddał lub jeszcze oddaje: wówczas oślepł jego wzrok dla boskich rzeczy, a w jego sercu w miejscu szukanego zaspokojenia powstało dręczące uczucie braku, które go też przy ciągłej przewadze zmysłowości dreczyć nie przestaje, jako zbawienne ostrzeżenie, że się na fałszywej drodze znajduje. Aby ród ludzki wybawić, i człowieka na prawdziwa droge pod warunkami, jemu do naśladowania przystępnemi, naprowadzić, objawienie boskie nie mogło inna koleja nastąpić, jak właśnie tą, jaką ten największy fakt w całéj historyi rzeczywiście nastąpił. Zbłakanemu człowiekowi musiało być przykładem pokazane, gdzie jego zbawienie leży: że w zwierzecości, w dogadzaniu swym zmysłom nie może być cel jego ostateczny; że wolność i rozum nie na to mu dane, aby z nich zrobił posługaczki zmysłowości; że zwierzęcość, że zmysłowość należy napowrót sprowadzić do téj podrzędnéj roli, jaka pierwiastkowo była zamierzona; że jednak w tém opanowaniu zmysłowości nikt inny człowieka nie może zastąpić, gdyż to musi być aktem jego własnéj woli, bo inaczéj żadnego znaczeniaby to nie miało; że wiec on sam nad sobą musi pracować, i skażoną wole swoje sam przemienić, ho woli jego co najwięcej można tylko pomagać, aby się ochneła, ale nie na jéj miejsce się postawić. Taką

nadludzką pomocą jest właśnie objawienie i kościół przez nie postanowiony. Ale człowiek musi się téj kotwicy zbawienia sam swoją wolą uchwycić, inaczej mu sie na nie nie przyda. Dla tego powiedziano jest. że Bóg mógł człowieka bez niego stworzyć, a jednak nie może go bez jego przyczynienia się zbawić. lcżało człowiekowi zbłąkanemu łatwym i dla każdego przystępnym sposobem pokazać, że komu nieoceniony dar wolności dany, ten w niczem ostatecznego zaspokojenia nie znajdzie, tylko w Bogu i w łaczeniu się z Nim razem z bliźnimi swoimi, że jeżeli chce wszystko w prawdziwém świetle widzieć. i w używaniu darów tego świata trucizny się ustrzedz, winien wszystko do Boga odnosić, a ta myśl, to obcowanie z Bogiem, złe z jego serca wyłączy i wszystkie jego kroki uświeci.

Po takim krótkim wywodzie objawienia, o którém później dopiero obszerniejsza może być mowa, gdy sie okazalo, że piérwszym aktem wolności na drodze zbawienia jest poskromienie zmysłowości do właściwych rozmiarów, sprowadzenie nazad zwierzecości do znaczenia posłusznego wyższym celom narzędzia, i że od tego zadania człowieka, właśnie dla tego, że wolnością jest obdarzony, nikt nie jest w stanie go uwolnić: wiec ztad wynika, że celem objawienia nie mogła być bezpośrednio fizyczność nasza, ani też zachodziła potrzeba zmieniania warunków téj fizyczności. Tu szło głównie o naprawienie zepsutéj woli człowie-Ale ta naprawa mogła tylko być pokazana, jak ma być przedsiębrana, bo w naturze wolności leży, że tę naprawę sam człowiek podług danego wzoru wykonać na sobie musi.

Nie wchodząc w dalszy rozbiór owego przypuszczenia, że to złe fizyczne, którego tyle w obecnym świecie napotykamy, jest skutkiem zamieszania pierwiastkowego porządku w naturze przez upadek pierwszego człowieka sprowadzonym, - przypuszczenie, którego sprawdzenie nie byłoby tak łatwe, - ograniczmy sie raczéj na tém, co bliżéj przekonania leży, że potega piérwszego człowieka nie sięgała tak daleko, iżby porządek natury mógł wywracać, i że przez upadek iego nastapiło jedynie zwichnięcie stosunku między fizyczna a duchowa jego strona. Jeżeli jednak natura pierwotny swój porządek przez Stwórcę naznaczony zachowała, w takim razie zachodzi trudność niemała. pogodzenia tyla złego fizycznego, człowiekowi na zdradzie stojącego, z ideą Boga. Wprawdzie gdybyśmy się byli tamtego przypuszczenia chwycili, że złe fizyczne w naturze przez upadek człowieka sprowadzone zostało, bylibyśmy także w niemały kłopot wpadli. w takim razie, skoro wybawienie nastapiło, trudno pojąć, dla czego i ten pierwotny porządek w naturze, jeżeli lepszy był jak teraźniejszy, nie został przywrócony. Ześmy jednak to przypuszczenie opuścili. zostańmy przy naszéj trudności.

Naprzód przytoczyć należy, że wiele z tych licznych kategoryj fizycznego złego, które człowiekowi tyle udręczeń sprawiają, ubędzie a przynajmmniej znacznie się zmodyfikuje, jeżeli człowiek w swojej religijnej i moralnej uprawie do wysokiej religijnej i moralnej doskonałości dojdzie. Wówczas boleść znacznie żądło swoje straci, a rozpacz nawet przystępu do niego mieć nie będzie. Mamy tego naoczne i dość częste przykłady; nieszczęśliwych Jobów nigdy nie braknie. Iluż to jest Łazarzów, iluż to nieszczęśliwych, którym uniesienie do Boga ich eierpienia znośniejszemi uczyniło; którym miłość Boga uczucie dla boleści nieco stępiło, a zdrój wyższego rzędu radości dla nich przystępniejszym uczyniło. Jeżeli zaś kto bez podpór moralnych i religijnych na tym świecie

myśli się obchodzić, tobym myślał, że to właśnie do wyższego porządku rzeczy należy, żeby nie było tak wygodnie na tym świecie, i że to nic złego nie jest. jeżeli liczne dolegliwości tego życia zmuszają człowieka do szukania wyższych podpór. Więc może cierpienie jest naszém przeznaczeniem na téj ziemi? Cierpienie jako cierpienie nigdy nie może być przeznaczeniem. Cierpienie jako cierpienie samo przez się jest sprzecznościa; sprzeczność zaś nie może być celem stworzenia, boby to zniosło ideę Boga i postawiłoby na czele spraw świata absolutna sprzeczność t. j. szatańskie pryncypium. Cierpienie w stosunku do człowieka uważane może być tylko albo skutkiem, albo środkiem. Skutkiem będzie, jeżeli nastąpiło nadużycie wolności i przez to wszystkim dażeniom i pragnieniom człowieka fałszywy kierunek został nadany. Wprawdzie nie można wszystkich dolegliwości życia tego z tego upadku moralnego wywodzić: gdyż w takim stanie, w jakim teraz świat jest, przyznać chętnie chcemy, że jest wielka massa złego fizycznego bez winy człowieka w świecie istniejącego i nieraz z najniewinniejszemi a nawet czestokroć z najzbawienniejszemi celami człowieka w sprzeczności bedacego. Lecz moralne złe z fizyczném tak ściśle jest połączone, tak daleko skutkami swojemi w zakres onego sięga, trudno dokładnie oznaczyć, gdzie się jedno kończy a drugie zaczyna: gdyż dopiéro co widzieliśmy wyżej, że wysokie wydoskonalenie moralne i uniesienie się do Boga, które jednak nigdy nie przestanie być najwyższym celem człowieka, amortyzuje, że tak powiem, wiele cierpień, przez co złe fizyczne traci niemało na swojéj mocy i znaczeniu, a raczéj zupełnie innego znaczenia nabywa. Nie jest ono jednak celem, tylko środkiem.

tosunek dolegliwości tego życia, których źróm zle fizyczne, do intellektualności, do molności, do religii. Srodki zaradcze w cierpieniach.

lolegliwość tego życia z fizycznego złego głównie kajace, nie moga być tak zupełnie potepione, ja-To już jest zabsolutna anomalia w stworzeniu. wienia godne, że cierpienie, które w ludzkiem zeniu tego wyrazu nierównie głębiej w dusze sięjak ból fizyczny, jest wyłączną prerogatywą czło-Pochodzi to ztad, że człowiekowi jedynie w wirym świecie dana jest wolność, a przez to możność riania sobie własnych celów. Najwyższa rozkosz jest w urzeczywistnieniu tych celów, w tém leaty urok życia; ale też z tego samego źródła płynieprzebrany strumień smutków i niewypowiedziaboleści, jeżeli jego wysilenia są nadaremne, lub droga przeszkodami zatarasowana. Wszelkie cierie, przez to samo że cierpienie, jest wyzwaniem nioném do wszystkich zdolności człowieka, fizych, intellektualnych, moralnych, aby znieść przye, jakakolwiekby ona była. Z tego względu jest najsilniejszym bodźcem działania, poruszającym stkie sprężyny. Uciskowi, jaki na nas natura era, a zatém fizycznemu złemu winien ród ludzki vspaniały gmach cywilizacyi, wzniesiony właśnie forteca przeciwko napadom zabójczym. Téi walzłém fizyczném winien ród ludzki te wiclkie eze, jakie we wszystkich zawodach dotad poro-Jeszcze robić nie przestaje. Iluż to wynalaza wojna z natura początek dała? Władze umyprzez te zapasy do coraz większego rozwinięprowadzone, ciało zahartowane, charakter umo-

cniony, czegoż to jeszcze nie dokażą? Człowiek w.téj walce z naturą coraz więcej tajemnie jej wykrada i hroń sobie z nich przeciwko zgubnym jej zamachom robi: coraz więcej też w jej łonie sprzymierzonych i jego widokom sprzyjających sił znajduje, za pomoca których coraz bardziej zdobycze swoje rozszerza. Wprawdzie pełno jest mozolnéj pracy, trudów, znojów, biedy; ale z drugiej strony ileż to ta bieda talentów kłóciem swojém z letargu obudziła, wielkich ludzi stworzyła! kiedy przeciwnie rozkosz zwykle ludzi tylko małymi czyni, słabymi, próżnymi; kiedy majatki ich i zdrowie poehlania, a talenta najczęściej w sybartyzmie usypia, i człowieka zamiast w góre, coraz hardziej na dół w zmysłowość wciąga; kiedy go bieda coraz więcej ze zmysłowości wygania. te rozmaite dolegliwości życia, na które tyle narzekamy, i pod względem moraluym nie są bez znaczenia. Przedsięwzięcie chybione, klęski doznane, spędzaja nieraz człowieka zbyt ze siebie wypadłego, w zewnetrznym świecie zatopionego i zewnątrz tylko siebie szczęścia szukającego, ażeby przecię raz w siebie wszedł, nad swojem właściwem przeznaczeniem się zastanowił, i jeżeliby go świat swojemi mamidłami zbytecznie olśnił, tak iż nie w uprawie siebie samego, nie w panowaniu nad swojemi namiętnościami, nie w opieraniu się o wieczność, ale tylko w posiadaniu zewnetrznych rzeczy najwyższe swoje szczęście upatruje, - iżby mówię kiedy niekiedy powtórzył sobie owe słowo madrości: Marność nad marnościami. wszystko jest marność!« słowo czasem do ugaszenia zbytecznego nieraz żaru zabiegliwości naszej, która nas tylu zmartwień nabawia, wielce użyteczne.

Trzeba też pamiętać, że w tych zapasach życia, gdzie na tyle porażek jesteśmy wystawieni, godzi nam się czasem naśladować wodzów w zwyczajnych wojnach, którzy stosując się do różnych przygód i gdy

widzą nieprzebyte zapory, nieraz z wojskiem swojém cofnać sie za madrzejsza rzecz uznaja, aniżeli nadaremnie szturmować i armie na strate narażać. tak łatwo człowiekowi rozstać się albo wyjąć ze swoiéi duszy cel, w który wszystkie swe pragnienia, cała swoje istotę włożył. Jednak do mądrości należy cofnać sie, kiedy nie można iść naprzód. Taki odwrót w moralnym świecie nazywa się rezygnacya. Odwrót ten ludziom z najwiekszą trudnością przychodzi, a właśnie to usilowanie trzymania pozycyi, która się trzymać nie da, obstawanie przy celach, których dopiać niepodobna, stanowi największe meczarnie. jak np. kuszenie się podupadłych albo od początku niedostatecznych majatków o wystawność, co jest tak czesto plaga w naszém społeczeństwie się powtarzającą i powodem tylu złamanych exystencyj, inaczéj jak tylko na świeczniku istnieć nieumiejacych. chociaż im się jeszcze bardzo wiele innych pozycyj, coby sobie inni za szczęście poczytali, przedstawia, gdyby swych pretensyj po za obręb możności ich zaspokojenia nie posuwali. Po cóż sobie wnetrzności rozdzierają? Nadaremnie na los narzekają, swoje niedole opłakują, los dla tego głuchym pozostanie, a skoro się świat nie odmieni, stosownieby było, żebyśmy się podług wymagań konieczności odmienili.

Niezaprzeczenie najtrudniejszą jest rzeczą wyjąć z siebie cel, którymeśmy się przebili, jeżeli go dopiąć nię jesteśmy w stanie; a jednak wyjąć go koniecznie trzeba, jak gwoźdź z rany, inaczéj rana się nie zagoi. Są też do tego niektóré środki pomocnicze, jedne zapobiegające złemu, drugie gojące, jeżeli skaleczenie nastąpiło. Do tamtych należy trzymanie staranne na wodzy naszych żądz, kierowanie niemi roztropne a nie poddawanie się im, bo to są niesforne rumaki, zdelne każdego czasu nas roznieść. Nie należy też przyszłości sobie w zbyt różowych kolo-

many, committee in the second to family all the party of the stand stand rall; come of the language copyrage tothe wildless the comment of their state opposite think out one was mys is were suite Were the plan and religion especially as the fithe best of the Parish of the State of hattle Three or projection sie assisting ale pado ill'a mi continuace, jest to istae zolotpihed blue changes za dalora mosele liene nile nile gray pierwszej okarye mewierum urate was steregolite sie tych glodgen waand the second s le con et commigesch passegn chimilare men-Land and Lawo we assertizen rodzwie proedsinall and the thirty sie nadžie a posuwany, a nie unede partir dien dien dien dien wali, abyt też proila common i ceinte tracimy, niepomni au rodzaju przedbięwzięcie jest walką Ale wytrwawestern jest to ennn armanica największej trzezwości i zawczana tradności, przeszkód. andred thesaye sot majorzod korzyściami, któprocess the man to percent harderies tyć podlug and to make nicogiculasist, libera ezeka smutae a jednuk się tego mało kto was salroused pomimo de prusty rozsądek od niepawas the same namena: Nie lap ryb przed siecią. skury na niedzwiedziu póki nie zawiele maczące, i skończyłoby się

wanie nie osłabiało energii charakteru i pozbawiając nas naprzód zaradczych środków, nie mnożyło w przyszłości w przyśpieszonym stosunku klesk, którym później podołać nicpodobna. Takie usposobienie wielkim jest dla narodu pod każdym względem upadkiem: dla tego nauka, która o najwyższych celach człowieka obchodzić mogących rzecz ma, surowych napomnień swoich szczędzić niepowinna. Te napomnienia zaś stosują się do wszelkich przedsięwzięć od najmniejszych do najwickszych. Kto cokolwiek w życiu przedsiebierze, powinien bardzo skromnie obiecywaniem sobie przysztych korzyści rozdrażniać się, i tyle tylko, ile potrzeba ażeby dusze ze stanu obojetności poruszyć. Obok tego nierównie użyteczniej jest wystawiać sobie naprzód wszelkie przeszkody i niepowodzenia, jakie spotkać mogą, a wówczas predzéj im zapobiedz bedzie można, skoro padną na przygotowanego; a przynajmniéj nie zrządzą w duszy tak wielkiego spustoszenia. Życie pod każdym względem jest walka, jest wojna, jeżeli nie z ludźmi, to z natura. Ona nam nie darmo nie da, tylko wywalezyć wszystko na niéj trzeba, a niejedno krwawo zapracowane nam nawet zabiera. Ale wojna to nie jest parada. Kto na wojnę z takim tylko rynsztunkiem jak na parade idzie, bez nabitéj broni, bez żadnéj ostróżności, nie przewidując żadnych zasadzek, żadnych strat, bez szyku bojowego, nieprzygotowany na przypadek jakiéj porażki, bez rezerwy, i tylko same zwycieztwa, same zdobycze marzy, ten wielkich klęsk nie uniknie, jeżeli zupełnie nie upadnie. Panowie właściciele wickszych gospodarstw mianowicie rolnych powinniby o tém lepiéj pamiętać, i dzieciom swoim to w głowe kłaść. Widzielibyśmy może mniej wysileń na parady, ale za to nie byłoby upadku tylu familij, które głównc žródło klęsk w téj nieogledności maja. Za to kraj podnosiłby się coraz więcej i do coraz większego porządku-

by przychodził.

Ale nie wszystkim klęskom można przewidywaniem zapobiedz, nie wszystkich klęsk się ustrzedz. Jeżeliśmy ich wyżej tyle wyliczyli, nie była to żadna oratoryczna amplifikacya, ale istotnie szereg ich jest niezliczony. Trudno więc przypuścić, abyśmy przeszli pośród nich, nie odebrawszy żadnej rany, nie doznawszy żadnéj porażki. Niezawsze nam też służa środki pokonania złego, a jeżeliby nawet służyły, nichy nam się nie przydały, jeżeli przytomność stra-Narzekanie, szlochanie na nie nam sie przyda. Natura czyli los dla tego nad nami się nie zlituje, bo ona głucha jest na nasze narzekania, a nawet ludzie z małemi wyjątkami obojętni są na nasze boleść: bo nasza boleść kończy się z granicą naszego serca, daléj nie sięga, jeżeli to nie jest jaka klęska publiczna wszystkich dotykająca. Inne serce, to jakby inny kraj. Tam inne prawa, inne wyobrażenia, inne uczucia. Każdy idzie za swoim interesem, i nas smutkowi naszemu zostawia. A jeżeli czasem współczucie jednemu lub drugiemu w naszej doli udział brać każe, na niewiele nam sie to przyda. Cóż w takim razie poczać wypada? Zanim o jakichkolwiek środkach materyalnych do naprawienia złego pomyśleć można, trzeba o to się starać, aby tamę kłaść spustoszeniu, jakie to w duszę naszę niesie. Jak po przegranéj bitwie wielkość wodza i waleczność wojska na tém zależy, aby wódz przytomność zachował, a wojsko w rozsypkę nie poszło, oddając wszystko za stracone; lecz iżby ścisnąwszy owszem kolumny, o zrecznym odwrócie i ratowaniu reszty pomyślano, ażeby można na nieprzyjacielu klęskę powetować: tak też i pojedyńczy człowiek po każdéj klęsce niepowinien iść w rozsypke, ale owszem skupić wszystkie swoje siły i pod ich zasłoną odwrót z placu boju rozpocząć, i sam do upamiętania przyjść. Tu zwykle imaginacya największe spustoszenie w szeregach zrzadza. Jak poprzednio, zanim do spotkania przyszło, zbyt w różowych kolorach wszystko sobie wystawiała; tak przeciwnie teraz w drugą wpada ostateczność i przyszłość w najczarniejszych sobie maluje kolorach. Jest to największa zdrada jaka może być dokonana, która kleske stokroć powieksza i do zupełnego upadku rzeczy doprowadza. A jednak jakże często téj dodatkowej klęsce podlegamy! Zamiast na to uwagę zwracać, że przyszłość niespodziany ratunek może nam przynieść, że wiele rzeczy może się na nasze korzyść odmienić, wiele też złego, co nam zagraża może się nie przytrafić, że różne nieprzewidziane okoliczności moga nastąpić, które wszystkiemu całkiem inny obrót nadadza; rozmazujemy owszem naszę niedolę, patrzymy na nię przez szkło powiększające, i jakby nie dosyć było teraźniejszéj biedy, wywołujemy wszystkie straszydła z przyszłości, których nawet nie ma, aby się do reszty dobić. Tu owszem po doznanéj klęsce powinuoby być zadaniem imaginacyi starać się przyszłość ile możności w najkorzystniejszych kolorach przedstawić, choćby to nawet złudzeniem miało być, aby tylko na moment się ocucić i siły swoje zebrać. Tu złudzenie mogłoby tę wielką korzyść przynieść, iżby nas nie uśpiło, lecz iżby nas na nogach podtrzymywało, i do reszty nam upaść nie dozwalało, co w pierwszych zwłaszcza chwilach po doznanéj klesce nader jest wielką przysługą. Jak poprzednio łudzenie się illuzyami było zgubne, tak teraz tłómaczenie sobie wszystkiego na gorsze, nurzanie sie w czarnych myślach, wysiadywanie swoich zmartwień, jak kura na jajach, aby się mnożyły i coraz liczniej wylęgały, jeszcze jest zgubniejsze. Człowiek w nieszcześciu powinien do tego dażyć, aby z boleści, która go dreczy, tyle tylko zachował, ile

potrzeba, aby była bodźcem do zaradzenia ile możności złym skutkom. Dozwalać jej większego spustoszenia jest to energie sobie odbierać, i wywoływać w sobie rozpacz, która jest zupełnym moralnym upadkiem duszy, we wszelkich zawodach życia tak prywatnego jak publicznego najzgubniejszym. Do czego ta exageracya złego, kiedy jeszcze niewiadomo co przyszłość przynieść może? Kto z nas nie był w takich położeniach, iż wszystko miał za stracone, i że mu życie niemiłe było, a niejeden w nadmiarze zmartwienia może nawet blizki był chęci pozbycią się go? Pomimo to późniejsze koleje inaczej wszystko obróciły, chmura burza brzemienna, z któréj srogie pioruny nasze mienie zniszczyły, przeszła, słońce się znowu pokazało, a późniejsze w następnych latach urodzaje sowicie poniesione straty wynagrodziły. Są jednak pozycye przez różnego rodzaju klęski sprowadzone, w których trudno się odmiany na lepsze spodziewać. Niejeden się wówczas znajduje w położeniu wieźnia na łańcuchu przykutego. Opłakany to zapewnie stan; ale ciągłe szarpanie się, aby się z tego łańcucha urwać, pogorsza go tylko, bo urwać się niepodobna, a nadaremne usiłowanie coraz bardziej jątrzy. W takim razie nie pozostaje jak cicha rezygnacya, krzyż zesłany dobrowolnie na siebie przyjmująca. Nie usunie to wprawdzie złego, ale go też nie pogorszy, a nawet w pewnéj cześci lżejszém do zniesienia uczyni. w takim stanie jeszcze nie ma absolutnéj pewności, czy w przyszłości nie nastapi jakie cudowne wyzwolenie, czy los nie przyniesie jakiej niespodzianej amnestvi?

Najpospolitszym środkiem, jakim się ludzie w swych zmartwieniach zwykle posługują, jest roztargnienie. I tym surrogatem nie należy pogardzać, zwłaszcza słabszym na siłach. Nie leczy on wprawdzie z gruntu, ale jeżeli choć na chwilę do upamiętania się doprowadzi, może nam dopomódz do odzyskania tak potrzebnego panowania nad sobą. Skuteczniejszy nierównie środek przedstawia się wprawdzie tylko wyższél kulturze umysłowej; ale właśnie osoby wyższego wykształcenia, z powodu większej delikatności uczucia. wiekszym zmartwieniom ulegają. Człowiek, który wielkich strat doznał, uważa się za ubogiego, a ubóstwo powszechnie jest uważane jako poniekąd najgorsze złe fizyczne. Ale i ubóstwo jest dwojakiego rodzaju, podobnie jak i bogactwo: jest fizyczne, jest też i moralne. Ubóstwo moralne jest w tém, jeżeli we wszystkiem swoich tylko korzyści materyalnych upatrujemy i nic więcej. Egoista pod tym względem iest najuboższe stworzenie i najsłabsze, bo w całéj jego istocie nie ma miejsca, w którém nie mógłby być zranionym, chociażby fizycznie był najzamożniejszym. Człowiek, który wszystko sprowadza do widoków materyalnych swojego »ja«, stoi z całą swoją istotą na bardzo wązkiej i ciasnej podstawie, którą lada co podkopać może, i on w dół zmartwień, tak blizko każdego serca będący, wpaść musi. Bogactwo moralne, intellektualne na tém zależy, ażeby człowiek swoje »ja« ciasne rozszerzył do tych rozmiarów, w którychby sie interesował nie tylko swojém matervalném położeniem, ale wszystkiemi wielkiemi sprawami, iżby go mianowicie dzieje natury równie jak i dzieje ludzkości obchodziły. To wprowadza inne uczucia w serce ludzkie, podsuwa inna skale mierzenia wartości, rozprzestrzenia podstawę idealną jego istnienia, i przez to nadaje mu więcej siły moralnej: bo ten, co życiem całej natury żyje i dzieje rodu ludzkiego za przedłużenie swoich własnych uważa, wpada w zachwycenie, skoro mu dozwolone jest myślą ciała niebieskie ująć i jakby piłkami niemi igrać; lub kiedy natura cudowne swe dzieła przed nim roztacza, a jeszcze bardziej, gdy mu w tajna pracownie sił swoich

zajrzeć pozwoli. I rozczytywanie się w dziejach ludzkich także na inne myśli naprowadza, skoro nam się w nich przedstawią kolosalne nieszczęścia, przy których nasze własne blednieją zupełnie, albo też świetne sceny życia narodów, wielkie epoki przeszłości. Tego środka w nieszcześciu ile możności używać należy, aby się chronić od rozpaczy. Jest on nierównie skuteczniejszy, jak wszelkie roztargnienie, bo rozszerza naszę istotę, większą ją czyni, a nie kruszy jéj. Lecz czyliż nie nie powiem o środkach religijnych, które jednak w nieszczęściach wszelkiego rodzaju najsilniejszą podporę stanowić powinny? Watpieniu nie podlega, że ucieczka do Boga w każdéj przygodzie najpewniejszém powinna być schronieniem. Ale też właśnie pod tym względem nasuwają nam się największe trudności. Nie mówimy tu jeszcze o złém moralném, bo że to z winy człowieka pochodzi, do Boga się nie odnosi, i może też być uniknioném. Ale jak sobie poradzić ze złém fizyczném, którego zupełnie na rachunek człowieka położyć niepodobna, i które w najwyraźniejszéj sprzeczności z Opatrznością się zdaje? Wprawdzie sililiśmy się poprzednio, aby wynajdywać w złem fizycznem jakie tylko można było korzyści intellektualne i moralne, aby wiele z nich uznać za niebyłe, i jedynie w imaginacyi istniejace, albo przez nie w nadmiar powiększane. Napróżno! Wszystkie nasze perswazye nie przekonają nikogo, i każdy odejdzie z tém wewnetrzném przekonaniem, że życie ludzkie jednak jest cierpieniem, i że to jest absolutną sprzecznością z Opatrznością, któréj usunąć niepodobna, zwłaszcza, kiedy chociażby żadnego innego fizycznego złego na świecie nie było, najgorsze z nich wszystkich t. j. śmieć pozostaje, która do męki życia dodaje mękę śmierci, człowiekowi wszystko co mu miłe było, do czego się z całą duszą przywiązał, wydzierającą.

Religijne umysty we wszystkiém na wole Boża sie zdające, są tego zdania, że aby Bogu się podobać, cierpieć trzeba. Jednak takie twierdzenie z pewném tylko ograniczeniem przyjąć możemy, inaczej wyrodzić się gotowe w owę ponurą teoryę życia, która z cierpienia jako takiego robi cel, ofiarę Bogu przyjemną. Są wprawdzie położenia w życiu, gdzie człowiek z mienia swojego, z osoby swojej, nawet z życia swojego winien ofiare zrobić; ale to jedynie dla osiągniecia wyższych celów. Wyobrażać sobie Boga w cierpieniu jako cierpieniu upodobanie mającego razi, i jest niezgodne z wyobrażeniem Boga miłości, jakiego nam chrześciaństwo objawiło. Jeżeli jest jaki świat, którvm prawa moralne rzadza, cierpienie nigdy nie może być celem, tylko środkiem do czegoś lepszego. Inna rzecz jest trzymać swą zmysłowość na wodzy, która nas zwodniczemi rozkoszami od wysokiego przeznaczenia naszego odwodzi, i w skutku tego, puściwszy się z nią w zapasy, jakiego cierpienia, w każdéj walce nieuchronnego, doznawać; inna rzecz jest, do rozkoszy tego świata zbytecznie się nie przywiązywać, inna zaś rzecz wszystkiego sobie odmawiać i z dręczenia siebie samego zadanie życia zrobić. ko jednak w tém iść należy, tego ogólnie oznaczyć niepodobna: ho tu wiele zależy od indywidualnego usposobienia, położenia, od wewnetrznéj meki, jaka złudzenia tego świata komu zadają, i przez to do usunięcia jéj innego rodzaju mękę jako lekarstwo nasuwają, w czem każdy sam sobie tylko może być sędzią. Jakoż tyle ludzi natchnionych, którzy sobie udręczenie zadawali, które w oczach innych tylko znaczenie udręczeń mają, czynili to jedynie, bo w tém znależli środek indywidualnie najskuteczniejszy do wybawienia się z męki tego życia i do przekopania się do najwyższej rozkoszy. Jakoż mniej więcej każdy wiele odmawiać sobie musi, jeżeli wyższych celów

ma dopiąć. Zawsze jednak ten pewnik stoi, że nie cierpienia, ale najwyższa rozkosz, jest i musi być ostatecznym i najwyższym celem człowieka. O to tylko idzie, w czém téj najwyższéj rozkoszy szukać? gdzie ją znaleźć?

## 44. Dolegliwości tego życia najdobitniejszym są dowodem wyższego przeznaczenia człowieka, i że się nie tutaj dla niego wszystko kończy.

Otoż zdaje mi się, że tu jest punkt, który nam cała zagadke fizycznego złego i zgoła wszelkich cierpień rozwiązać powinien. Człowiek, jak w teoretyczném, tak i w praktyczném znaczeniu nie może poprzestać na negacyi. Co w teoryi jest negacya, to w praktyce jest cierpienie. Dla tego rozkoszy szu-Tymczasem na téj drodze mnostwo sprzeczności, mnóstwo cierpień znajduje. Jednym z głównych powodów do tego jest złe fizyczne, które nie z jego winy na świat się dostało. Pomimo to złe fizyczne, chociaż nie z jego winy w świecie sie zjawia, zostawać jednak musi w pewnym stosunku do jego woli, skoro, jakeśmy widzieli, dla wszystkich innych widomych istot, razem z nami ziemie zamieszkujących, ani złe, ani dobre nie istnieje, jedynie dla tego, że ani świadomości o sobie, ani woli, więc też i innych własnych celów nie maja. A zatém ta świadomość o sobie i ta wola, na mocy których człowiek zdolny jest własne cele sobie stawiać, jedyną jest przyczyna, że wiele katastrof w naturze, które gdyby człowieka nie było, wcale nie byłyhy katastrofami, zgubnemi są dla niego, a przez to złem fizycznem sie staja, że z jego celami pogodzić się nie dadzą. Największą zaś katastrofą ze wszystkich jest śmierć, która wszelkie jego cele za nic mając, bez lito-

ści je usuwa i nitkę jego życia przecina. Wprawdzie inne istoty poniżej człowieka będące, zwłaszcza organiczne, także wiecznie nie trwają, bo giną. dna im się krzywda nie dzieje, bo im nie przyszło do głowy więcej żądać, jak to, co im się dostało. Ten cel jaki im był naznaczony, i który im do własnego ich bytu został użyczony,-, ten cel, mówię, dopięty. Tym celem było powtarzanie się do pewnego peryodu procesu fizycznego życia i rozmnażanie się, a następnie kolejne późniejszym generacyom ustępowanie miejsca. To wszystko wprawdzie w człowieku ma miejsce; - ale czyliż na tém ma się wszystko skończyć? Jeżeli tak ma być, nie jest-że to najogromniejsza sprzeczność, jaką dzieło stworzenia zostało uwieńczone? Czyliż Bóg stwarzając człowieka i stawiając go na stopniu nieskończenie wyższym wszelkie stworzenia na ziemi, nie miał nic innego na celu, tylko tę sprzeczność? Kto się odważy to bluźnierstwo utrzymywać? gdyżby się to równało zaprzeczeniu bytności Boga: bo alboby nie mógł, alboby nie chciał uniknąć téj sprzeczności, a w jednym i drugim razie nie byłby Bogiem, tylko istotą słabą i ograniczoną, lub co gorsza jeszcze istotą złą. Jeżeli zaś Boga nie ma, zkąd się człowiek i świat cały wziął, kiedyśmy widzieli, że żadna teorya nie jest w stanie tego bez Boga wytłómaczyć?

Skoro bez Boga nie można ani jednego kroku naprzód zrobić, więc też téj sprzeczności złego fizycznego, które w tylu razach celom człowieka stoi na zawadzie, a mianowicie największéj sprzeczności—śmierci fizycznej, całe jego istnienie obalającej, nie można za absolutny cel człowiekowi naznaczony uważać. Owszem ta sprzeczność w bycie doczesnym człowieka, mojém zdaniem, najoczywistszym jest dowodem, że Bóg z człowiekiem coś wyższego zamierzył, jak to doczesne jego życie. A jeżeli tyle złego fizy-

cznego w tym świecie istnieje, to ztąd pochodzi, że człowiek absolutny cel życia swojego w tém tylko upatruje, co mu ten świat dać może. Że jednak jego przeznaczenie jest wyższe i po za obręb doczesności sięgające, więc żadną miarą podczas tego życia ostatecznego zaspokojenia znależć nie jest w stanie, a gdyby go jednak pomimo to wyłącznie tu tylko szukał, to na to złe fizyczne po jego drogach, jako drogowskaz jest rozstawione, aby się tu na tym popasie w czasie swojéj wędrówki za nadto nie rozgoszczał, i pamiętał, że nie tutaj jego podróż się kończy. Takie jest wielkie znaczenie boleści i cierpienia!

Gdyby téj sprzeczności nie było, gdyby człowiekowi nie do tego nie przeszkadzało, aby na téj ziemi mógł znależć całkowite swoje zaspokojenie, wówczas byłoby to dla mnie najoczywistszym dowodem, że dla niego żadnéj już wyższej przyszłości nie ma. Ta sprzeczność jest właśnie rękojmią, że Bóg coś wyższego z człowiekiem sobie zamierzył. Dla tego powiedziane to wielkie słowo: "Błogosławieni cier-

piący, bo będą pocieszeni.

Dopiéro wtenczas, kiedy coś własnemu celowi nieodpowiednio jest urządzone, można się domyślać, że
tu wyższy cel jeszcze naznaczony, jak ten, co się naszym oczom przedstawia. To właśnie ma miejsce,
co do człowicka. Póki jego nie było, wszystkie jestestwa u zamierzonego celu stanęły i daléj nie sięgały, przestając zupełnie na tém, co im naznaczone
było. Ze zjawieniem się człowieka dopiéro zjawiła
się sprzeczność natury z człowieka dopiéro zjawiła
się sprzeczność natury z człowiekiem, człowieka z naturą, wreszcie sprzeczność w nim samym, zgoła pod
każdym względem mnóstwo anomalij, których żadną
miarą ani pojąć, ani rozwiązać nie jesteśmy w stanie, tylko przypuszczeniem wyższego rzędu przyszłości,
wyższego rzędu porządku rzeczy, którego ten porzą-

dek pełen sprzeczności, jaki nam się przedstawia, nie tylko nie jest zaprzeczeniem, ale owszem najwyrażniejszą przepowiednią, na téj prostéj zasadzie. że świat nie może się na sprzeczności kończyć, boby to bylo jawnym dowodem, że Ten, co go stworzył, odszedł nie dokończywszy stworzenia. wracałby znowu ów wyżej przytoczony argument, że alboby nie mógł, alboby nie chciał, co jedno i drugie byłoby zaprzeczeniem bytności Boga, kiedy z drugiéj strony najniezaprzeczeniéj okazało się, że świat, mając najwyraźniejsze ślady po sobie następujących formacyj i będąc kolejném po sobie następstwem coraz wyższych jestestw, ani wiecznie gotowy istnieć nie mógł, ani też coraz wyższych jestestw po sobie następujących wydać nie był w stanie, skoro ten pewnik stoi, że niższe istoty poprzedzały, lecz tylko jako warunki negacyjne wyższych, to zaś co wyższe nigdy z tego co jest niższe powstać nie mogło, chociaż niższego jako podstawy potrzebowało. Gdyby w naturze, gdyby w człowieku i w dziejach rodu ludzkiego wszystko absolutnie celowi swojemu odpowiedziało, t. j. gdyby żadnéj sprzeczności ze swoim celem nie było; toby to wówczas najpewniejszym było dowodem, że ta natura jaka jest, ten bieg rzeczy ludzkich jaki jest, zgoła ten świat cały jaki jest, byłby sam dla siebie absolutnym celem, po nad który i po za który nie mogłoby być nic wyższego, ani nikogo, od któregoby on był zawisłym. Wówczas pankosmiści, czyli zwolennicy téj teoryi mieliby racyę, którzy utrzymują, że świat sam sobie wystarcza, że sam z siebie wszystko wydaje. że jedność i wielość w sobie mieści razem związaną, że ma swoje siły, które podług odwiecznych prawideł działaja i działać beda, ale nic wiecej na jaw nie wyprowadzą, jak powtórzenie tego, co się codziennie przedstawia. Co się zaś tyczy Stwórcy, ten weale niepotrzebny, skoro widzimy, że świat sam o swoich siłach stoi, że wszystko samo z siebie idzie, i że nigdzie nie widać, aby się jaki stwórca do czego mieszał. Co się zaś tyczy nieśmiertelności człowieka osohowej, o tej mowy być nie może, bo to do porzadku tego świata bynajmniej niepotrzebne. Jeżeli człowiek jest w tym świecie, to na to, aby natura dowiedziała się, co ma w sobic. Jego funkcya jest być pisarzem aktowym natury, spisywać inwentarz jéj jestestw w historyi naturalnéj, rozpatrywać sie w jej siłach za pomoca fizyki, chemii, fizyologii, wreszcie geologii i astronomii, i spisać kodex praw, podług których się wszystko odbywa. Wreszcie w wolnych chwilach od urzedowania w kancelaryi natury zostawiona mu jest zabawka z jego kolegami, nazwana naprzeciwko dziejom natury dziejami rodu ludzkiego i co z tém ma związek. A gdy się tém wszystkiém zmęczy albo znudzi, wskazany mu jest w nagrodę sen, jako wieczny spoczynek, z którego się budzić nie potrzebuje, gdyż to ma stanowić jego emeryturę. Taki porządek rzeczy mógłby istnieć, i nawet niejakie do tego jest podobieństwo, skoro świat zdaje się nam na swoich nogach stać, i niezliczone mnóstwo jestestw, bez niczyjéj pomocy w exystencye wysyła. Mógłby istnieć, gdyby nie ta chodząca sprzeczność z tym porządkiem, gdyby nie sam ten pisarz aktowy natury, człowiek zwany, który taki, jaki jest, do tego, co go otacza, bynajmniej nie pasuje. Natura nie jest w stanie sie wylegitymować zkąd go wzięła. Jest on zupełnie obcym dla niej przybyszem, gdyż jéj zasoby na jego utworzenie nie wystarczają. Jest to absolutną sprzecznością, aby z działania praw konieczności, jakiemi się natura posługuje, mogło coś powstać wbrew téj konieczności przeciwnego, t. j. wolność człowieka, za czém poszło mnóstwo pretensyj, a między innemi i ta, iż człowiek nie uważa to za dosyć odpowiednie jego godności, iżby był tylko urzędnikiem natury, gdyż mu sie owszem śni, aby był jej panem, i pod tym wzgledem naturze dużo ma do naganiania z powodu jej nieposłuszeństwa i niewłaściwie urządzonego biegu rzeczy. Kto zaś tak wysoko siega, nie dziw, że na lichéi emervturze wiecznego snu poprzestać nie może. A zatém sprzeczność, jaka powstała ze zjawienia sie człowieka, którego natura nie jest w stanie zaspokoić, gdyż mu owszem w tylu wypadkach zawady stawia, i ztąd wyradzająca się walka, jaka z tyloma, jakeśmy widzieli, bolesnemi katastrofami dla człowieka jest połączona; - ta sprzeczność, mówie, która zwykle jest powodem do tylu narzekań, powatpiewań, nawet do rozpaczy, dla nas przeciwnie najsilniejszym jest dowodem wyższego przeznaczenia człowieka. Gdyby zaś miejsca nie miała, byłoby to najlepsza oznaka, że tu się wszystko kończy.

45. Znowu rzut oka na przebicżoną drogę. Potrzeba łączenia teoryi jednéj substancyi, ale tylko w negacyjném znaczeniu wziętéj, jako podstawy wszystko łączącéj, lecz nie tworzącéj, z teoryą prawidłowości.

Od tego epizodu, do którego nam ta sprzeczność powód dała, wróćmy się nazad, i rzućmy okiem na drogę, którąśmy dotąd przebiegli. Szukając prawdy w objektowym świecie, jako w domniemanym składzie wszelkiego bytu, przedstawiło nam się nasamprzód pojęcie substancyi, jako istotna podstawa wszystkiego. Interes jedności, za którą rozum zawsze obstaje, zaprowadził nas naprzód do téj teoryi, która jedną substancyę, jako podstawę całego świata, przyj-

muje. Przez to zyskaliśmy wprawdzie jedność, ale stracilismy wielość, któréj jednak świat jest pełny. Przenieśliśmy się zatém do téj teoryi, która biorąc punkt wyjścia z wielości, przypuszcza nieskończoną ilość pojedyńczych niezłożonych substancyj. chodząc różne modyfikacye téj teoryi, zgubiliśmy jednosć, bez któréj jednak świata pojąć niepodobna. Aby związek w tę wielość wprowadzić nasunęła się teorya prawidłowości. Ta naprzeciwko absolutnéj jednéj substancyi, w któréj cały świat tkwi, postawiła prawa, podług których pojedyńcze substancye we wzajemne między sobą stosunki wchodząc, do jakiegoś stałego związku przychodziły. Te prawa jednak okazały się próżnemi formami, dziełem tylko myśli naszéj, a że one wszystkiem miały rządzie. byt objektowy, jako formom obcy, nam się z rak wyśliznał, i wszystko skończyło się na ogólnych prawach myślenia naszego. Tak więc udawszy się w objektowy świat, aby się ściśle rzeczywistości trzymać, popychani tu i ówdzie, wyjechalismy w idealizm. dząc trudności, jakie się na wszystkich stanowiskach przedstawiają, przyszła teorya wszech-świata z greckiego pankosmizmem zwana, która widzac, że świat pomimo wszystkich tých trudności gotowy istnieje, i że tam i jedność i wielość i prawidłowość ściśle z soba połaczone, a cały świat w pewne prawa ujęty sam sobą rządzi, z tego przypuszczenia wyszła, że ten świat i cały w nim porządek jest wieczny, ani początku, ani końca niemający i wszystko w nim na raz gotowe i tylko się powtarza w pewnych okresach; że nikogo do pomocy nie potrzebuje, skoro widocznie własne jego prawa mu wystarczają. jest to perpetuum mobile, samo z siebie ruch majace. Že taka mechanika, biorac miare z tego, co sie na piérwszy pozór przedstawia, gdzie wszystko samo z siebie iść się zdaje, pod pewnym względem istnieć

może, to się myśli badającej nasuwa, ale okazało się przy głębszem zastanowieniu, że taka teorya pod jednym tylko warunkiem mogłaby mieć jakaś zasadę, t. j. w takim świecie człowieka a zatem wolności nie było. Zjawienie się człowieka, okazało się, jakeśmy widzieli, tak wielką anomalią w takim świecie, że cała ta teorya upadła: bo zamiast coś wytłomaczyć, owszem największe sprzeczności za sobą pociągnęła. Połączenie zatem teoryi substancyi z teoryą prawidłowości, które w tym sposobie zapatrywania się na świat przywróceniem zgody między ostatecznościami nas łudziło, na nie się nie przydało.

Czyż wiec z dotychczasowych mozolnych badań żadnych korzyści nie odniesiemy? Tak zupełnie nie można tego twierdzić. Z tego wszystkiego okazuje sie, iż z jednéj strony nie obejdziemy się bez jednéj ogólnéj substancyi, inaczéj żadnego związku w świecie pojąć niepodobna. Lecz ta jedna ogólna substancya nie może być, jak to dotychczasowe teorye na niéj sie opierające utrzymywały, poczytana za coś twórczego, wszystkie jestestwa jako modyfikacye, jako zjawiska swoje w byt wysyłającego. Ona może mieć tylko ujemne, negacyjne znaczenie, t. j. jako coś, bez czego się obejść nie można, i co przypuścić trzeba, aby był związek, ale nie więcej. To jednoczenie wszystkich jestestw, to ujmowanie im absolatnego odrebnego bytu, nie jest dla tego zupełném niszczeniem ich samoistności, jak to miało miejsce na dawniejszém stanowisku. Jest to tylko trzymanie ich, zaprzeczanie, aby od wspólnego pnia nie odpadły. Zkąd się zaś taka choć ujemna czynność bierze, gdzie szukać należy prawdziwego źródła istnienia, ażeby ujemna czynność mogła mieć miejsce, to później zobaczymy.

Z drugiéj strony nie należy nam zupełnie pogardzać prawidłowością natury, która nam się pod po-

stacia konieczności przedstawia, jako organizm świata sam siebie trzymający, że tak powiem na własnych nogach stojący, któremu mechanizm ziemski i niebieski (Mécanique celeste), proces geologiczny, fizyezny, chemiczny i organiczny wystarcza. Ta samoistność natury na pozór od nikogo jej obcego niezawisła, tylko od własnych praw z jej podstawą zrośniętych; ta konieczność nieubłagana, która jest nieodzownym wynikiem stanu zostającego pod prawami fizycznemi. inaczejby wszystko samopas chodziło, i w rozsypke poszło: wszystko to na pierwszym wstępie razi niezmiernie człowieka, którego istotą jest wolność, ponieważ ta prawidłowa konieczność zagraża jego wolności, i ponieważ ta samoistność natury uwłacząć się zdaje exystencyi Boga, a przynajmniej zaporę kłaść Jego wszechmocności.

Bliżéj jednak się zastanowiwszy, rzecz ta w inném świetle się przedstawia. Właśnie ze stanowiska wolności zarzut okazuje się niewłaściwy odniesiony tak do Boga jak i do człowieka. Aby wolność mogła się objawić, potrzebuje widowni świata. ten świat zaś mógł być widownia wolności, musł w nim stały porządek istnieć, t. j. musi pod prawami konieczności zostawać. Gdyby tego nie było, nie mógłby jako coś odrebnego od Boga istnieć, a w takim razie wszystko, co się dzieje w świecie, musiałoby w każdéj chwili bezpośrednio przez Boga być zdziałane, t. j. właściwie mówiąc nie byłoby nic, tylko Bóg i Jego działanie, a świata w znaczeniu czegoś odrębnego od Boga wcaleby nie było. Zgoła spadlibyśmy na stanowisko Spinozy i mielibyśmy gotowy panteizm przed nami. Bo gdyby nie było żadnego prawa konieczności, coby wszelkiemu rozwinięciu przewodniczyło, toby się świat w każdéj chwili w chaos rozsypywał i wszystko przypadkowi byłoby zostawione. Aby jednak to nie nastąpiło, Bog musiałby działać bezpośrednio jako absolutna substancya w każdym pojedyńczym przypadku, a przez to nie tylko się ze światem zmieszać, ale raczej sam wyłącznie światem być.

# 46. Prawa konieczności w naturze potrzebne są, aby wolność człowieka miała pewną podstawę do działania.

Co do człowieka, któremu prawa konieczności w naturze w tylu wypadkach zawadzaja, a nawet nieraz wielkie katastrofy na niego sprowadzają, bliższe zastanowienie się przekonywa, że gdyby tych praw konieczności w naturze nie było, wolność człowieka nie miałaby żadnéj podstawy do działania. Abyśmy mogli działać skutecznie, nieodzownym staje się warunkiem, iżbyśmy się mogli spuścić na stałość porzadku w naturze; i na niezmienność jej praw. Wychodzi to zaraz na jaw, jak wielkie ztad niedogodności wynikają w każdym przypadku, w którym działać jesteśmy zmuszeni, chociażbyśmy nie zdołali poznać praw, jakiemi się w nim natura rządzi. Ztąd największe zachodzą kollizye między człowiekiem a naturą, bo nie wiémy jak się mamy zastosować, a przez to zgubnego dla nas starcia uniknać nie jesteśmy w stanie.

Dopiéro wtenczas, gdy świat do pewnego stałego porządku różnym celem odpowiedniego doprowadzony i w pewne niezmienne prawa konieczności ujęty został, naturze zapewniony jest odrębny byt od Boga, a Bóg jako w niczém niezawisły od niej, gdyż On jej nadał te prawa konieczności i te cele, może w niej objawić wszechmocną swoję wolę; i dopiero wten-

czas dla wolności człowieka otwarte jest pole. Inaczéj nie byłoby nic, tylko Bóg, jako absolutna substancya sama siebie podług różnych widoków modyfikująca, sama z własnemi tylko swojemi myslami zostająca, jako absolutny duch, jako absolutne myślenie prawidłami swojemi się powodujące, bez żadnych odrębnych jestestw, do którego to spirytualizmu bezświatowego teorya Spinozy w absolutnym idealizmie Hegla podniesioną została, chociaż zawsze z niejakiém niewyraźném pomieszaniem ze światem.

Tak jak teorya absolutnéj substancyi w końcu okazała się teoryą ducha, tak przeciwnie teorya prawidłowości sprowadzona do prawdziwego jéj znaczenia, odnosi się do rzeczywistego nam zjawiającego się świata, i przedstawia nam ten świat, który nazywamy naturą, czyli to wszystko, co się mieści w zakresie skończoności i materyalności. Te prawa z niego są zdjęte. Mylnie więc ta teorya, która ze swojemi prawidłami na materyalnéj rzeczywistości zmysłowego świata się opiera (bo nią musi być wypełniona), mieni się być wszystkiem.

# 47. Dualizm jaki zachodzi między zewnętrznym światem a duchem, między bytem a myślą, zmusił nowszą filozofię zająć się teoryą poznania bytu zewnętrznego przez myśl.

Te dwie ostateczności naprzeciwko siebie stojące, z których jedna w ostatecznéj konsekwencyi wszystko w proces myśli czyli w teoryę ducha, a raczej duchowości zamienia,— druga przeciwny jej zupełnie materyalny świat tylko pod pewnemi stałemi prawidłami zostający za jedyną rzeczywistość uważa, prowadzą do dualizmu wzajemnie się wyłączającego. Ztąd

się wywiązuje zadanie, jakby myślenie z rzeczywistością pogodzić, czyli jakim sposobem most zbudować. po którymby myślenie przeszedłszy mogło tak przeciwny onemu swiat matervalny, swiat zmysłowy po-Odkad spekulacya zaczęła coraz bardziej do wyraźnéj świadomości tego rozdwojenia, tego dualizmu przychodzić, stawiając siebie, t. j. myśl naprzeciwko bytu, do czego Kartezyusz piérwsze fundamenta położył, wyrzekając owo sławne: "Cogito ergo sum« (myślę wiec jestem); - odtad, mówie, cały obrót, jaki wzięła spekulacya aż do najnowszych czasów, skierowany więcej został do teoryi poznania, t. j. zastanowienia się nad tém, jakim sposobem odbywa się akt poznania świata od nas odrębnego, od którego nas przepaść przedziela; i te teorye poznania przeważny zawsze wpływ wywierały na ostateczne rezultata, jakeśmy to w pierwszej części widzieli, przechodząc rozwinięcie się nowszéj filozofii od Kanta do ostatnich czasów. Kiedy w dotychczasowym przebiegu różnych stanowisk, który był przedmiotem rozbioru w drugiéj części, i który nas do tego punktu doprowadził, puściliśmy się wprost w świat objektowy, myśląc, że to jest droga najpewniejsza i najbliższa do prawdy nas doprowadzić mogaca, i kiedy nam nawet do głowy nie przyszło, iżby nas jakaś przepaść od niego oddzielała, - tak dalece, iż nam się zdawało, że się on bezpośrednio naszéj sfery myślenia dotyka; — to przeciwnie teraz na jaw wyszło, że między światem subjektowym a objektowym nie ma takiéj blizkiéj styczności, iżby tam bezpośrednio bez żadnéj kładki do niego się można było dostać, lecz że nas owszem od niego przepaść oddziela, któréj nie tak łatwo przesadzić. Wszyscy nowsi filozofowie mniej więcej wyszli z tej zasady: że my z naszego »ja« wyskoczyć nie jesteśmy w stanie, i że nam z téj strony przepaści nas samych blizkiej zostać i od subjektu nasze badanie zacząć należy, zanim o objektowym świecie mowa być może. domo na czém się to skończyło, że już Kantowi świat objektowy tak dalece się zaciemnił, że tylko »rzecz jak jest sama w sobie« (Das Ding an sich) pozostała, o któréj nie można było wiedzieć, jaka ona jest, tylko tyle, że jest. Wiadomo następnie, że Fichte wszelki objektowy byt przeniósł w zakres naszego »ja«, i nazwał go niepojetemi ograniczeniami naszego »ja« (Die unbegreislichen Schranken des Ich), aż Hegel odebrał te objektowość ograniczonemu naszemu »ja«, i pozostawszy na piérwszych stanowiskach Schellinga, zbudował swój absolutny idealizm, zamieniający wszystko, co istnieje, w prawa myślenia już nie naszego ograniczonego »ja«, ale absolutnego bezosobowego i tylko w przemijających indywiduach uosabiającego się myślenia. Inne rozwiązanie możebne jest z ostatniego stanowiska Schellinga, które wówdopiéro bedzie mogło być dokładnie ocenione. gdy druk pośmiertnych jego dzieł ukończonym zosta-Herbart wprawdzie do świata objektowego, do realizmu rzeczy znowu skierował; ale jego system taka ceche sztucznego tylko przyrządu na sobie nosi, rzeczywistemu porządkowi rzeczy obcego, że mało kogo zadowolni, i tylko dowód zręcznej gimnastyki przedstawia. Wszystkie te systemata w pierwszej cześci, obszernie były traktowane, a nawet w drugiej części gdzie się z rozbieranemi teoryami w jakiej analogii znajdowały, nawiasowo dotykane, że już nie ma potrzeby nad niemi tutaj jeszcze więcej się rozszerzać. Godzi się więc po bliższe szczegóły do piérwszéj części Tu dosyć tylko to nadmienić, że podobnie jak w objektowym świecie, w którymeśmy dopiero co prawdy szukali, nieprzełamane trudności pam się przedstawiały; tak też podobnie i w subjektowej sferze, jeżeli nie gorsze, to pewnie nie mniejsze trudności nam się nasuwały, jak pierwsza część tego jest dowodem, tak iż dualizm nie zdaje się jeszcze zupełnie pokonanym, i że godzi się jeszcze silić na wyszukanie środków, jakimby sposobem tę sprzeczność w harmonię można zamienić. Póki najważniejsza kwestya osobowości Boga i osobowej nieśmiertelności człowieka między badaczami jest sporna, nie można się do spoczynku udawać i trzeba sprawy pilnować, aby przy zdarzonéj sposobno-

ści można się było przymówić.

Naprzeciwko areopagu badaczów spekulacyjnych stoi publiczność ich sporów nieświadoma. Ta wprawdzie także przekonana jest o niezłomnym biegu praw konjeczności w naturze, która głucha na nasze życzenia lub prośby, bez litości na naszę niedolę, swoim torem idzie, nie oglądając się na to, co z nami bę-Nie w lepszém też położeniu człowiek pojedyńczy zostaje względem dziejów rodu swego, które wprawdzie w ostatecznéj instancyi od woli ludzkiéj zależą i nie są dziełem konieczności; - ale gdy ludzie wszedzie sa jednakowi, i gdy zwykle namietności, egoizm, zaślepienie, jako potęgi raczej fizyczne aniżeli duchowe, ich wolę i rozum krępujące, nimi kieruja, więc są względem pojedyńczych równie nielitościwe, jak ślepe potęgi natury, prawo konieczności tylko uznające, gniotąc ich niezasłużenie, jak nic nieznaczącego robaka, lub rzucając mu pod nogi jeszcze mniéj zasłużone dary. Człowiek pojedyńczy wpleciony jest w stosunki, które od jego wyboru nie zależą. Wyłamać się z pod nich nie jest w stanie, opanować je także moc jego przechodzi. Zgoła człowiek czuje się na około prawami konieczności opasany, w których nie zmienić nie jest w jego mocy. Pomimo to umysł religijny we wszystkich powatpiewaniach i niedolach nie przestaje rachować na najwyższą Istotę, która większa jest jak te prawa konieczności, rachować na Opatrzność, która przez wszyst-

ką tę sieć konieczności kieruje wypadkami i o każdéj istocie pamieta. Bo umysł religijny przeczuwa, że nie prawo konieczności zdolne jest być najwyższą instancyą świata, i że jest nad nie jeszcze wyższa wola. To przeczucie jest uzasadnione. Jest ono tylko wyprzedzeniem rozumu, gdyż się później okaże, że i rozum póty spokoju nie ma, póki na czele spraw świata woli nie ujrzy. Ze wola jest na czele wszystkiego, to nierównie bliżéj leży przekonania człowieka, aniżeli to, że konieczność wszystkiem rządzi, bo i sam w sobie czuje potege woli, chociaż jest ograniczoną istotą, i nieraz z koniecznością w zapasy sie wdając, zwyciestwo nad nia odnosi, a przynajmniej tę konieczność modyfikuje. Dla tego wiara w cuda naturalniejsza jest człowiekowi, jak wiara w nieubłagalną konieczność naturalizmu. Cud nie jest absolutném złamaniem praw natury i nie potrzebuje nim być, ale jest on wmieszaniem sie woli wśród ślepego jéj działania i zdziałaniem czcgoś na jéj podstawie, na co onaby się w zwyczajnym biegu rzeczy nigdy nie była zdobyła. Nie jest to obaleniem praw natury, boby na to inna naturę stworzyć trzeba, coby to samo było, co poprawiąć pierwszy akt stworzenia; jest to tylko dowodem, że ta konieczność sama z siebie nie powstała, lecz jeżeli jest, to tylko w skutku wyroku najwyższéj woli jest, a zatém w każdym razie posłuszną jej być i rozkazy jej przyjąć Jeżeli Chrystus umarłego wskrzesza, to nie stwarza on nowego zupełnie ciała, na coby się wszechmocność przecięż mogła była zdobyć, tylko wolę swoje na tém samém ciele, które do grobu złożone już zaczęło być pastwa fizycznego procesu, objawia i z pod praw konieczności fizycznej go wyjmuje. Właśnie, że prawa konieczności we wszystkiem obok są zostawione i nie zmienione, i tylko w pewnym wypadku mają na sobie wyciśniętą cechę wyższej woli,

właśnie to stanowi wybitność cudu. Po wszystkie czasy cudowność dla człowieka miała największy urok, lecz i w tém miara winna być zachowana. Jak z jednéj strony wiara w cudy podstawą jest religijnego przekonania, tak z drugićj strony łakomstwo, że tak powiem cudów, do którego sie ludzie tak chetnie posuwaja, winno być na wodzy trzymane, gdyż to zgubne skutki za sobą pociągnąć może. My lubimy odmiane, bo nasz umysł nudzi się jednostajnością i nasza uwaga tępieje patrząc się na zwyezajny bieg rzeczy. Radzibyśmy jaki cud ujrzeli, aby sie utwierdzić w naszych przekonaniach, aby się pokrzepić jawnym dowodem łaski boskići. Jednak ieżeli to tyłko ma stanowić główny dowod exystencvi Boga i Jego Opatrzności, byłoby to z naszéj strony rodzajem zuchwałego wyzywania, ażeby nam się Bóg pokazał podług naszéj myśli, co gdy nie nastąpi, watpliwości wrota się otwierają. Pamiętać należy, że świat i dzieje ludzkie i tak pełne są cudów, tak na polu konieczności jak i na polu wolności. A ieżeli nam przez czeste na nie zapatrywanie się spowszedniały, jeżelibyśmy dla odmiany co innego chcieli, to niemniej cudami są, bo żadnym innym sposobem nie mogą być pojęte, tylko jako wpływ woli Najwyższego, której żadna konieczność ograniczyć nie może: gdyż ta konieczność jest wypływem woli, narzędziem woli; gdyż i ona, aby wolność miała otwarte pole do działania, jako warunek negacyjny, jako podstawa do jej działania, jest nicodbicie potrzebna, jakeśmy to wyżej widzieli, i co nam jeszcze dalej rozwijać wypada.

#### 48. Tego dualizmu zaprzeczyć trudno.

Z poprzednich wywodów pamiętamy, że myślenie nasze od téj epoki datuje, gdyśmy się zaczęli od Duk. Goluce. T. II. świata odróżniać, z którym w stanie początkowym, pókismy się nie zastanawiali, bylismy niejako zrośnięci stanowiąc z nim jedność. Wtenczas rozpadła nam się ta jedność, a raczéj obojętność, na subjektowość i objektowość, czyli na świat od nas odrębny, rzeczywisty, i na świat myśli nam własnéj, z tamtego jako obraz zdjetéj. Z razu zdawał nam sie byt. jako coś ważniejszego niż myśl, która przedstawiała się jako jego odbicie. A że objektowy świat był składem bytu, udaliśmy się, wziąwszy na pomoc kategorye ontologiczne, czyli te kategorye, podług których byt pojmować jesteśmy zmuszeni, - udaliśmy się mówię w objektowy świat, aby uchwyciwszy istotę wszelkiego bytu czyli substancye, wysnuć z niej jako z ogólnéj podstawy czyli ogólnego kłębka świat cały, a przytém i myśl czyli nas samych, gdyż i my, jako istniejący, także do składu tego świata należemy. Wiadomo, że to jednak nas, po długiém błądzeniu, do niczego nie doprowadziło.

Nie mogae ani świata objektowego, ani myśli z substancyi wyprowadzić, zmuszeniśmy byli nieznacznie przejść do świata subjektowego, to jest przenieść się w dziedzinę myśli, wziąwszy na pomoc kategorve logiczne, to jest prawidła, podług których myślenie się odbywa, poszliśmy w idealizm, t. j. na przeciwnym krańcu szukać ostatecznego rozwiązania: gdyż po tém wszystkiém, cośmy na tamtém stanowisku doznali, w naturze myśli nadzieja się przedstawiała, iż z niej będzie można to wszystko wydobyć, co w substancyi utonęło, bo ona jedna t. j. myśl ten cud nam przedstawiała, jż w niej i jedność i wielość razem istnieć mogą. Lecz i idealizm zawiódł nasze nadzieje. Roztoczył on wprawdzie przed nami długie i kunsztowne pasmo prawideł myślenia; ale skończyło się na tém, że byt niczem innem niejest, tylko temi prawidłami myślenia, absolutnym

idealizmem, przy czém nasza osobowa nieśmiertelność i osobowość Boga, tak dobrze na tém, jak i na tamtém stanowisku zginęła, razem z objektowym odrebnym od nas bytem.

Ani wiec na polu realizmu, ani na polu idealizmu nie mogliśmy znależć tej jedności, jaka jest nieodzowną potrzebą rozumu, która nas wreszcie łudzi ciagle tym widokiem: bo świat, który przed nami stoi, zdaje się wielością związaną w jedność, inaczej pojać go trudno, wiec zagadka de facto zdaje sie rozwiazana, jednak słowa tego rozwiązania, jakim sposobem się to dzieje, znaleźć nie możemy. Nazad zaś do tego stanu obojetności, w jakimeśmy się znajdowali, zanimeśmy myśleć zaczeli, i który nam jedność zastepował, wrócić nie jesteśmy w stanie: gdyż toby sie na nic nie przydało, bo jedność, o któréj myśl nie wie, jest dla niej niczem. Obojetność zaś, skoro myśl się raz obudziła, raz na zawsze jest dla niéj stracona. Jeżelí to miał być stan błogi, stan raju, myśl na zawsze z niego jest wygnana, i w pocie czoła swojego pracować musi, aby odzyskać tę harmonie, która bez jéj świadomości, a zatém tak dobrze jak nie dla niej istniała. Owocem tej pracy dotychczas zamiast szukanéj jedności jest raczéj najzupełniejsze rozdwojenie, najkompletniejszy dua-Stoja dwa światy naprzeciwko siebie w najwiekszej z soba sprzeczności. Pomimo to jeden na drugi wskazuje, jeden drugiego potrzebuje, jeden do drugiego się odnosi. Jednak niezgruntowana przepaść je dzieli i nie ma sposobu przejścia z jednego do drugiego. Ztad wynika, że dostawszy się jakimkolwiek sposobem do jednego lub do drugiego, należałoby z jego funduszów wszystko wyprowadzić. Lecz to sic okazało nadaremném. Między ten dualizm, między te dwa światy wstawiony jest człowiek, którego przeznanie zdaje się być ich wezłem, gdyż bez ich pobył sposób rozbudzenia się i innéj skali do tego przyłożenia, toby się może także przekonał, że cała objektowość była dziełem myśli niepojętemi ograniczeniami jéj narzucona. Takiém rozbudzeniem może sobie kto śmierć wystawi. To przynajmniéj prawdopodobne, że zapewnie wiele rzeczy, do których teraz taką wagę przywiązujemy, po śmierci w inném świetle nam się wydadzą, skoro już w teraźniejszém życiu w dojrzalszym wieku marzenia młodości, które dla nas taką cechę rzeczywistości miały, iż płacz albo radość wzbudzały, za marzenia uznajemy, chociaż nie idzie za tém, ażeby wszystko, cośmy w młodości widzieli, było tylko marzeniem.

Skoro ani świata objektowego od nas odrebnego ze świata idealnego czyli myśli własnością subjektu bedacej, ani też odwrotnie tego ostatniego z tamtego wyprowadzić niepodobna, - musimy zaniechać wszelkiego usiłowania zmierzającego do zlania ich w jedność i uznawszy, że to nie jest jedno i to samo, ale raczéj specyficznie różne jedno od drugiego, musimy przyznać dualizm, jako coś rzeczywistego, a nawet dla nas niezbędnego. Ponieważ jednak jesteśmy w niego wstawieni, i ponieważ w człowieku te dwa światy, tak od siebie różne się stykają: ztąd wynika, że nie może być między niemi absolutnéj przepaści, chyba w takim razie, jeżeli sobie zagadke całości opierając się tylko na jednym świecie bez pomocy drugiego rozwiązać zechcemy. Porzuciwszy takie przedsięwzięcie, które nas do niczego nie doprowadziło, przyjmiéjmy raczéj to za punkt wyjścia, co wreszcie fakt codziennie się powtarzający stwierdza, że te dwa światy pomimo swéj specyficznéj różnicy, w pewnych do siebie stosunkach zostaja. Cheac zaś te stosunki rozważyć, wypada nam się przedewszystkiém nad tém zastanowić, na któréj stronie tego dualizmu nam się głó49. Jeżeli świat objektowy i świat subjektowy od siebie specyficznie różny, w jakim stosunku zostają do siebie? Przez obydwa idzie nitka związkowa substancyalna. Jednak świat subjektowy ducha wyższy.

Piérwsza uwaga jaka się nastręcza, jest ta:- Jeżeli byt i myśl, świat objektowy i świat subjektowy sa od siebie specyficznie różne, i przez to dualizm stanowia, zachodzi pytanie, w czem się od siebie różnią, i w jakim stosunku względem siebie zostają, t. j. czy obok siebie na stopniu równości stoją, lub nie? Podług tego, cośmy już wyżej widzieli, substancya stanowi istotę bytu. Jeżeli przyjmiemy jedną ogólną absolutną substancye, nie będziemy w stanie z niej żadnych istot odrębny od niej byt majacych wyprowadzić, gdyż ona je wszystkie pochłoneła, i tylko do roli jej zjawisk, jej modyfikacyj spro-Wielość wiec przedmiotów, których świat wadziła. jest pełen nam zginęła. Jeżeli przeciwnie, aby odzyskać wielość, przyjmiemy nieskończoną ilość pojedyńczych substancyj, tracimy znowu, jakeśmy widzieli, wszelki związek, bez którego jednak w żaden sposób obejść się nie można. Na to wprawdzie przywołana była na pomoc teorya prawidłowości, podług któréj niezliczone substancye wchodząc z sobą w stosunki podług pewnych praw, związek stanowią. Trudno bylo pojać, co te niezliczone substancye, odrebny od siebie byt mające i wcale od siebie niezawisłe, zmusza wchodzić z sobą w pewne jednostajne i podług pewnych praw odbywające się stosunki, kiedy wszelkie prawo jest to jakiś ogólnik z abstrakcyi myśli powstały, który sam z siebie nic zdziałać nie jest mocen, i aby go kto słuchał, potrzebuje do-

piéro jakiéjś potęgi wskróś wszystko przechodzącej, któraby wszystko do posłuszeństwa na-przenikającej, któraby wszystko wszystko naprzenikającej, która jednak znowu na przenikającej, która jednak znowu na mywała. Bez tej potęgi, która jednak znowu na mywała. mywaia. substancyę przez wszystko idącą zakrawa, pra-jedną substancyę przez wszystko idącą zakrawa, prajedna stylko formą na powietrzu nad rzeczywistowo zawieszoną, zgoła abstrakcyą tylko z obcej sfery myśli przyniesioną, ale z samego pojęcia substancyi wyprowadzić się niedającą. Aby uniknąć wszystkich tych trudności, teorya wszechświata utrzymywała, że świat niestworzony, sam z siebie istniejący, piczyjej pomocy niepotrzebujący, w którym i jedność i wielość, i związek i rozwinięcie podług pewnych praw się mieści, de facto istnieje: więc jako absolutny byt mający wszelkie dalsze dochodzenie czyni niepotrzehném. Lecz że i téj teoryi nieprzełamane. trudności na zawadzie staneły, widzieliśmy poprze-Te wszystkie trudności naprowadziły nas tę myśl: że z pojęciem substancyi jednéj przez wszystko idacéj zupełnie zrywać nie wypada, lecz że jéj nie służy żadna twórcza potega wydawania z siebie czego bądź, tylko że jej znaczenie ma być jedynie negacyjne, jako warunek niezbedny zwiazku powszechnego, bez którego się obejść niepodobna, jako nitka przez wszystkie szczegóły idąca, bez żadnego udziału czynnego w ich tworzeniu.

Ta nitka związkowa jedynie łączenie bierne na celu mająca, zdaje się że i z objektowego w subjektowy świat sięgać musi, raz że obydwa te światy nie są sobie absolutnie obce, skoro w stosunki z soba wchodzą, drugi raz, że i człowiek sam, chociażby nie myślał, do składu objektowego świata należy, i dopiéro przez myśl z niego się wyłącza, gdy poprzednio jedność z nim stanowił. Ta okoliczność stanowi, że świat subjektowy, w myśli człowieka się zjawiający, musi być pod pewnym względem, t. j. o ile się to tyczy utrzymania ciągłego związku, dalszém przedłużeniem świata objektowego, gdyż i sam człowick co do warunków istnienia swojego od niego jest zawisłym. Gdy jednak człowiek w szeregu stopniowanym jestestw w świecie na najwyższym szczeblu stoi, i w nim się dopiero myślenie zjawia, którego poprzednio w całej naturze nie było, które to myślenie jest jego własnem a nie natury dziełem; gdy prócz tego i byt jako podstawa jego istnienia mu służy: ztąd wynika, że i świat myśli, świat subjektowy pod wielorakim względem musi być wyższym jak świat objektowy.

Jakoż specyficzna różnica myślenia od bytu jest, że w myśleniu wszystko to się znajduje, czegośmy w objektowym bycie substancyi nadaremnie szukali. a tak wielce znaleźć pragneli. Gdy tam niepodobieństwem bylo, aby jedne substancye w drugich sie mieściły, jedne od drugich zawisłe były, jakiejś zmianie podlegały i do pewnych (prawideł się stosowały; to przeciwnie logika jako nauka subjektowej czynności ducha jak najwyraźniej wykazuje, że specyficzną własnościa myślenia jest to, iż jedno pojecie mieści się w drugiém, drugie w trzeciém, i tak nastepnie, aż wszystkie razem wzięte, podrzędne jedne drugim będąc, łączą się wspólnie w myślącym subjekcie naszym, »ja« zwanym, które nie tylko jest jednością bierna przez wszystkie pojecia idaca i im za bierny łacznik służącą, ale zarazem jednością twórczą, czynnie je z siebie wydobywającą, jednością jednocześnie ze wszystkiemi różnicami swojemi bądź zrośniętą, bądź się też od nich oddzielić i osobno trzymać się mogaca, i w całém tém postępowaniu pewnę prawidła zachowującą. Obok tego nasze subjektowe »ja« może te pojęcia, mniéj więcej systematycznie ułożone, bądź - dla siebie tylko jako idealny świat zatrzymać, bądź też niektóre z nich w odrebnym od człowieka świecie urzeczywistnić, i wziawszy na pomoc z natury jaki

materyał, w nim objektowy byt im nakazać. Tak wiec okazuje się, że subjektowy świat na myśleniu ezłowieka oparty nie tylko nie jest na równi ze światem objektowym, ale nierównie jest wyższy od niego, gdyż właśnie to w sobie mieści, czego ten ostatni t. j. objektowy nie ma, a bez czego się obejść nie może, bez czego pojąć go niepodobna. Gdy jednak, jakeśmy to już tyle razy wykazali, to co wyższe może mieścić w sobie to co niższe jako warunek negacyjny t. j. jako podstawę, bez któréj się obejść nie można, ale nawzajem niższe wyższego na świat wydać nie jest w stanie: więc od wyższego można łatwo zejść do niższego i natrafić na nie, a zarazem przeniknać je, gdy tymczasem to co niższe samo z siebie nigdy się nie podniesie do wysokości tego co wyższe. tém idzie, że ponieważ myślenie jest własnościa ducha, i ponieważ w całej naturze w nikim się nie zjawia tylko w człowieku, który na najwyższym szczeblu jestestw stoi: więc też nie należy ducha wywodzić z objektowego świata, który tylko pod kategoryami bytu stoi, ani się też po to do tych kategoryj udawać, tylko przeciwnie natura jedynie przez ducha może być zrozumiana, jedynie przez myśl i prawa jéj właściwe może być wytłómaczona. Ponieważ to co wyższe według wyżej przytoczonej zasady ma za warunek negacjny czyli za podstawe, to co niższe: wiec też substancya materyalnego bytu natury duchowi nie może być obca; dla tego też w naszym umyśle jedno i drugie się łączy, gdyż umysłem nazywamy łączność fizycznej i duchowej strony naszego jestestwa, co się nam w uczuciu przedstawia, bo w uczuciu fizyczność natury i duchowość że tak powiem się zrastaja, jedno drugiemu nie jest obce. Nie tak w myśleniu, które jest oddzielną funkcyą naszego umysłu, funkcya raczej anatomizująca, rozdzielająca, różnice

wynajdującą i znoszącą, albo rozmaicie je kombi-

nujaca.

Niewłaściwe pojęcie o duchu poweźmiemy, jeżeli tylko na drodze abstrakcyi do niego dojdziemy. żeli myślenie bedziemy tylko uważać jako czynność formy, jako nadawanie formy jakiemuś materyałowi myśli obcemu, i w sobie żadnego znaczenia niemajacemu, i jeżeli, aby dojść do pojęcia ducha droga abstrakcyi, wszelki materyał wypuścimy, — wówczas przedstawi nam się duch jako czysta forma, nie zgoła substancyalnego niezawiczająca, całc znaczenie swoje tylko od materyi bioraca, a zatém bez materyi istnieć niemogaca, czyli inném słowem, sama w sobie niczém, tylko dopiéro jako forma matervi czémś be-Tymczasem myślenie nie jest prostym aktem nadawania formy. Myślenie może się od przedmiotów oderwać i samo w sobie się zamknąć, zupełnie samo w sobie bez przedmiotów istnieć. Logika w zwyczajném znaczeniu takiém myśleniem jest. Nazywa ona się wprawdzie formalna, ze względu, że się nie odnosi do objektowego bytu przedmiotów; ale nie można twierdzić, (iżby zgoła żadnego przedmiotu nie miała, owszem ma ona nader ważny przedmiot przed sobą, t. j. prawidła ogólne, podług których myślenie się odby-W tym przedmiocie się zamyka, i tylko do objektowego bytu sie nie odnosi; ale bez subjektowego przedmiotu i to nader ważnego nie jest. Dla tego, by na mylne wyobrażenie nie naprowadzać, powinna się nazywać nie formalna ale subjektowa logika, gdyż się zajmuje myślacym duchem o ile sam w sobie jest, subjektową jego czynnością. Ta subjektowa czynność, ponieważ wszystko przenika, i wszystko do jedności odnosi, nie może być inaczéj pojęta, tylko jako opierająca się na podstawie substancyalnej, niezmiennej, wprawdzie nie twórczej ale tylko biernej, jako warunek związku przez wszystkie czynności idąca, im za podstawę nieczynną »passive« służąca.

#### 50. Jak ducha pojmować należy.

Ducha, w którego myśli i imaginacyi czyli władzy obrazowania cały świat się odbija, a raczej się skupia, nie można inaczej pojąć, tylko jako extrakt całego świata, jeżeli się wolno w tych rzeczach zmysłowém porównaniem posługiwać. Podobnie jak w materyalnym świecie extrakty czyli essencye z wielu rzeczy razem wziętych mające być zrobione, nie przez to do skutku przychodzą, iżby się ingredyencye do ich składu wchodzące wyłączać miały, lecz owszem żadna z nich opuszczona być nie może; tak też do prawdziwego pojecia ducha nie dojdziemy, jeżeli udawszy się do negacyjnéj czynności abstrakcyi, zaczniemy wyłaczać z jego świadomości wszystkie szczegółowe wyobrażenia, jakie w niej znajdować się mogą. Na tei drodze doszlibyśmy tylko, wytępiwszy wszystkie różnice, do czczych abstrakcyjnych pojeć, żadnéj obfitości, inaczéj mówiąc żadnéj essencyi w sobie niemających, i raczéj granica abstrakcyjnego myślenia będących, jakiemi są naprzykład pojedyńczy byt, istota, substancya, albo czcze sjas, nie mogace w takim składzie mieć innego znaczenia jak środkowego punktu matematycznego, do którego się wprawdzie wszystkie promienie koła schodzą, ale w którym nie nie ma, tylko nieczynna podkładka wszystkich promieni, tylko punkt spoczywający, do którego się wszystko odnosi, wprawdzie także punkt wyjścia, ale któremu żadna moc rozchodzenia się, rozszerzania się nie służy. Duchowi służy wprawdzie także i byt, jest on też i istotą, oraz substancya w negacyjném znaczeniu, może on też do siebie powiedzieć »ja«, t. j. sam siebie sobie wyobrazić, przez co się subjekt-objektem staje, co go nad wszystkie istoty wywyższa, bo żadnéj istocie w naturze ta prerogatywa nie służy. Pomimo to, wszystkie te oznaczenia nie są jeszcze dostateczne. Ostatnie z nich, jako jemu wyłącznie służące, jest wprawdzie najważniejsze, ale i ta możność subjekt-objektu, wyobrażania siebie sobie samemu, dalekoby jeszcze nie doprowadziła, gdyby do niczego więcej nie przyszło, tylko do wiecznego wyobrażania siebie samego sobie samemu. Pod tym względem jest tylko nader ważne to wyobrążenie subjekt-objektu, że istota, która zdolna jest sama siebie sobie wyobrazić, nie może być martwa, nieczynną abstrakcyą, ale przedstawia związek jakiegoś działania. Żeby sobie ducha nie w czczej abstrakcyi, ale w całej pełności jego znaczenia wyobrazić, należy go pojmować jako moc cofania się w siebie samego i oparcia się jedynie na sobie samym; z drugiéj strony jako rozchodzącego się po promieniach myśli na wszystkie strony i wnikającego we wszystko. Ale duch cofający się sam w siebie, aby mieć świadomość o sobie, i opartszy się na swojej substancyjnéj podstawie, związać wszystko w jedność, nie gubi dla pełności swojej odrywając się od świata i od szczegółowych swoich wyobrażeń, gdyż jednocześnie wszystkie różnice przez abstrakcye opuszczone w jego umyśle, stosownie do właściwej jemu energii więcej lub mniej przycmione leża, a nawet jeżeli się wielką bystrością odznacza, z całą wyrazistością przed nim stoją, jak w każdém zawisłém praktyczném przedsięwzięciu stać muszą. W takim stanie różnicami brzemiennéj koncentracyi duch przez to jedynie znajdować się może, że zdolny jest wszelkie różnice w pojęcia wiązać, te pojęcia znowu w szersze pojęcia mieścić, i tak wciaż, aż wszystko w jedną pojęciową całość, i jedność i wielość w sobie zamykającą, zgarnie. Taka całość mieści w sobie wszystko w stanie

zwinietym, co w świecie rzeczywistym i w zakresie wyobrażeń przedstawia się w stanie rozwinięcia. Takie jedno w drugie zrośniecie różnie-(filozofowie nazywają taki stan sin concreto.) — taki stan zwiniecia w siebie a nie umorzania różnić, nie może inaczej nastapić, tylko za pomocą téj czynności, którą w logice nazywają subsumpcyą, kładzeniem jednego w drugie, od łacińskiego subsumere brać w siebie. kiego obejmowania, z takiego brania w siebie różnic coraz bardziej się uzupełniającego, powstają nie czcze, ale treści pełne pojęcia, które jeżeli w jakim oddziale wiedzy doprowadzone zostały do zupełności, ideami się nazywają, których charakterystyczną cechą jest całość obejmująca wszystko do tego działu wiedzy należące; zupełność treści a zatém nie czcza tylko abstrakcya o różnicach nie niewiedząca, lecz związek i zgoda czyli harmonia sprzeczności wyłączająca. jedyńcze tego rodzaju idee mają i muszą być sprowadzone do jednéj wszystkie ogarniającej idei, która pomimo swojéj szerokości nie będzie abstrakcyą, ale całością najwięcej treści w sobie mająca, i taka idea zdolna jest być naczelną zasada filozofii, bo z nići analitycznie ja rozbierajac, da sie cały system uorganizować.

Ponieważ duch mieści w sobie także ogólną substancyę, ale powtarzam w negacyjném tylko znaczeniu, jako warunek jedności biernie wszystkie różnice w siebie przyjmującéj; ponieważeśmy taką samą ogólną substancyę w takiém samém negacyjném znaczeniu jako obojętną i bierną tylko podstawę zewnętrznéj natury przyjąć byli zmuszeni: więc ztąd wynika, że mamiejsce jakaś ciągłość, idąca przez naturę i ducha, i że tym sposobem nie może być absolutnéj przepaści między temi dwiema połowami wszechświata, jakkolwiek od siebie tak różnemi. Tym sposobem staje się możebne wzajemne na siebie działanie tak ciał jednych na

drugic, jako też ciała i ducha. To też sprawia, że dla ducha otwarta jest możebność zewnętrznego doświadczenia, któreby było niepodobném, gdyby tego węzła wszystko łączącego, chociaż nic innego niedziałającego, nie było, i gdyby absolutna przepaść świat ducha od świata natury przedzielała.

Substancya wiec jest z jednéj i z drugiéj strony owym gruntem, w którym się wszystko łączy. Różnica zaś świata duchowego od świata materyalnego ciał natury leży głównie w logicznej naturze ducha. Logiczna zaś natura na tém zależy, że duch wykonywając funkcye myślenia, któréj jest wyłącznie zdolny, ma moe związania różnie w pojęcia, i te pojęcia zrośnięte ze swojemi różnicami odnosić do coraz szerszych pojęć, nareszcie zrobienia ze wszystkiego całości, któraby nie tylko jedność, ale i rozmaitość obejmowała. Całe to postepowanie jest własne tylko dziafanie, jest oznaczeniem przez siebie samo i na sobie samém dokonaném, energią bez żadnéj przeszkody przez wszystkie myśli idaca, któréj te myśli nie są w stanie stawiać oporu podobnego, jak to czynią ciała materyalne, wzajemnie się wyłączające i wnikać w siebie niedozwalające. Myślenie jest to jednocześnie z jednéj strony negacyjném opuszczaniem różnic przez abstrakcyę i tworzenie pojęć coraz bardziej abstrakcyjnych, coraz szerszych, ale za to coraz mniej oznak mających; z drugiej znowu strony przeciwnie jest ono wydobywaniem całej obfitości różnic, jaka się w ogólném jakiém pojęciu i w podporządkowanych jemu pojęciach znajdować może. Treścią zaś materyalnego świata są ciała, t. j. istoty mniej więcej samoistności mające, z negacyjną potegą okolającej je ogólnej substancyi do jedności wszystko redukującej, w ciągłej walce o swój byt bedace, w skutku któréj to gina, zapadając w te bezróżnicową ogólną jedność, to napowrót się odradzają i względnie siebie w stosunku mechanicznym, t. j. wzajemnie się wyłączającym, a

jednak do siebie się odnoszącym, zachowują.

Tak więc świat materyalny nie może dorównać energii ducha i jest tylko podstawą jego. Przez wzgląd na tę różnorodność, jesteśmy nawet zmuszeni, nie tylko odróżnić ducha od natury, ale nawet pod względem jakości ducha uznać za nierównie wyższą istotę, na którą w całéj naturze nie ma miary, a która jednak na zasadzie ogólnéj substancyi negacyjnym warunkiem wszelkiego bytu będącéj z naturą w stosunkach wzajemnego na siebie działania zostaje, należąc nie tylko do całości wszechświata, ale zarazem najwyższe przeznaczenie w nim mając.

### 51. Na rozdwojeniu ducha z naturą, pomim**o że je** uznajemy, poprzestać nie możemy. Własna nasza duchowość jest nam wskazówką, gdzie szukać rozwiązania.

Tym sposobem rozdwojenie, jakie jest między duchem a naturą, nie zostało w jednostajności matervalizmu albo idealizmu umorzone, ale owszem jako rozdwojenie uznane, i tylko odniesione do jedněj całości w wzajemny stosunek z soba wprowadzone. Lecz na tém rozdwojeniu jakkolwiek go za istniejące uznajemy, poprzestać nie możemy, jeżeli o odkrycie jego pochodzenia kusić się bedziemy. Źródło obydwóch może być tylko jedno, inaczéj natura myślenia, rozum nasz do absolutnéj jedności dążący, żadną miarą zaspokojony być nie może. Nie mamy nie innego do wyboru, tylko byt i myśl, czyli dokładniej mówiąc substancyę i ducha. Co do substancyi, przekonaliśmy się, obracając to pojęcie na wszystkie strony, że nie tylko ducha, ale nawet przedmiotów natury odrębne istnienie mających stworzyć nie jest w stanie, i że

jedynie kwalifikuje się na negacyjną podstawę, biernie wszystkie istoty już gotowe dla połączenia ich przyjmujaca, ale nic twórczego w sobie niemająca. pozostaje zatém jak szukać tego źródła w duchu, z niego całość wyprowadzić. Wprawdzie idealizm już tego przedsięwzięcia probował, więc zdawałoby się, iż to usiłowanie do niczego lepszego nie doprowadzi. Lecz idealizm w ten sposób usunał dualizm, iż zniósł nature, i jedna tylko duchowość podług pewnych prawideł sie rozwijająca za prawdziwie istniejąca uznał. My zaś nie w téj checi do ducha przychodzimy, iżby żadnego dualizmu nie było; owszem ten dualizm, aby świat rzeczywisty istniał, za niezbędny uważamy. Nam tvlko o to idzie, dowiedzieć się, zkad ten dualizm, skoro niezaprzeczenie jest, powstał? a jeżeli z ducha, jak sobie to takiego ducha wyobrazić trzeba, aby tak wielkie zjawiska jak to, co stoi przed nami, pojać można było? Niejaki początek do rozwiązania téj trudnéj zagadki w tém nam się przedstawia, żeśmy pojęli myślenie nie jako samą tylko formę do jakiejś treści przykładaną, która to treść wszystko stanowiła, tak dalece, że gdyby treść zabrano, toby i forma najmniéjszego znaczenia nie miała. owszem myślenie w ten sposób pojeli, że jakkolwiek myśl i do zewnętrznych przedmiotów od nas odrebnych się odnosi, jednak oderwana od nich nie jest niezem, i nie przestaje być własnościa ducha, którą on stworzywszy dzierży i najrozmaitszy użytek z niej robi, prócz tego, że inne jeszcze myśli tworzy, bynajmniej od zewnętrznych przedmiotów nie pożyczone, któremi w tylu wypadkach zewnętrzne przedmioty do swoich widoków przeistacza. Działanie więc myśli jest coś żywotnego, coś twórczego i zarazem biernego. więc jest z jednéj strony czynnością negacyjną, wszystkie różnice mażącą i do biernéj jedności sprowadzająca, jedném słowem substancya w znaczeniu negacyjném wszystko do siebie jako do jednego punktu sprowadzającą. Z drugiéj strony mocen jest sam przez się, jakby z rogu obfitości, nieskończona ilość różnie z siebie wydobywać, w oddzielne pojęcia je kształcić, różnie je z sobą kombinować, cały świat idealny sobie z nich stworzyć, w tym świecie mieszkać, nim się cieszyć, nawet niemałą część z niego w rzeczywisty świat przenieść, i podług niego wiele rzeczy w tym świecie co go otacza przerobić, wcielając się we wszystko i pomimo to zachowując jednak odrębna

swoje osobowość.

My nie znamy innego ducha, jak ludzkiego. nieważ jednak duch ludzki, jak każdy na sobie doświadczyć może, zdolny jest istnego aktu stworzenia. choć tylko w ograniczonym sposobie, wiec ugruntowana jest nadzieja, że na téj duchowéj drodze daléj postępując przybliżymy się do pojęcia absolutnego aktustworzenia, jeżeli nie we wszystkich szczegółach, to przynajmniej w głównych jego zarysach, co też dla nas jest najważniejsze. Już teraz np. dla nas jest jasno, że jeżeli teorya materyalizmu albo twórczej substancyi nie mogła powstania świata inaczej pojąć, tylko jako działanie ślepe, świadomości o sobie pozbawione, pod żelaznym uciskiem konieczności zostajace, żadnego wyboru nie majace; to przeciwnie podług teoryi duchowej stworzenie świata musiało być dziełem absolutnego ducha, moc wszystkiego w sobie dzierżącego, świadomość o sobie, wolność mającego, we wszystkich szczegółach wola swoja, że tak powiem, mieszkającego. Jeżeli nas się kto zapyta, zkąd to wiémy, to na to nie mamy innéj odpowiedzi, tylko przez analogie, że mamy coś podobnego chociaż w ograniczonym sposobie w duchu człowieka przed soba. To źródło wiadomości jest jednak z tego względu pewniejsze jak jakiekolwiek inne, bo duch nasz własny bliższy nam jest jak cokolwiek innego, prócz tego

w całej naturze nie ma nie wyższego nad niego, więc też większą rękojmią jest, iż analogia z tego punktu wychodząca zdolna jest więcej się do prawdy przybli-

żyć, jak jakakolwiek inna.

Zachodzi więc wielka różnica téj teoryi od teoryi substancyi. Wprawdzie i tu nie możemy się obejść bez jednéj ogólnéj, nierozłącznéj substancyi wszechświata, inaczej niepodobnaby pojąć związku między jestestwami, ani wzajemnego na siebie wpływu objektowości natury na subjektową duchowość człowieka i nawzajem. Ale nasza teorya nie uważa substancyi téj za zasade twórcza, któraby zdolna była wszystkie zjawiska świata czynnie z siebie wydawać, tylko jedynie jako warunek negacyjny, za podstawę bierną, która pod wszelkim szczegółowym bytem niejako leży. i w która wszelki szczegółowy byt natúry zapada, gdy do kresu swojego rozwinięcia dochodzi. Bo wszelkie przedmioty materyalne nie mają właściwie żadnego wnętrza, któreby samo z siebie czémś bedac, miało moc samo z siebie coś przedsięwziąć. Ich rola skończona, skoro szereg zjawisk im właściwych spełniony został. Ich przeznaczenie zdaje sie tylko przechodnim stanem w ogólnym procesie urzeczywistnienia: gdyż nic takiego w nich nie ma, coby samo w sobie i dla siebie będąc od zewnętrznego urzeczywistnienia się różniło, cohy przed tém urzeczywistnieniem, podczas urzeczywistnienia, i po urzeczywistnieniu swojem jako coś na prawdę wewnętrznego od urzeczywistnienia zostającego trwało. Takiém prawdziwém wnętrzem, wszelkie zmiany przetrwać zdolném, może tylko być subjektowość; subjektowość zaś nie może być inaczej pojęta, tylko jako duchowość. Natura duchowości choć ograniczonéj jaka nam się przynajmniej w człowieku przedstawia - bo innéj nie znamy - na tém zależy, aby pomimo zależności jej co do wyobrażenia zewnętrznych przedmiotów, miała moc także sama z siebie

snuć myśli, zaniechać lub prowadzić dalej to dzieło. działać lub nie działać, zgoła w swoich ręku mieć moc determinowania się w tę lub w owę stronę. Pomimo takiéj udzielności, jaką subjektowość jakiéj istocie nadaje, istota ta jako istota nie jest wyjęta z ogólnych stosunków, które pomiędzy wszelkiemi istotami jako istotami wzajemnie zachodzą, skoro duchowość »in concreto« jako osoba w zetknieciu zostaje z zewnętrznym światem za pośrednictwem ciała. tylko pamiętać należy, że skoro subjektowość takiego. pośrednika jak ciało potrzebuje, aby w stosunkach wzajemnego wpływu ze światem zostawać, to działanie inaczej należy pojmować, aniżeli gdyby duch sam przez się bez żadnego pośrednictwa, sam z siebie był czystą wewnętrzną działalnością myślenia, różne oznaczenia z własnych funduszów wydobywającego.

# 52. Teorya objaśniająca w krótkości, jaką dręgą nabywamy poznania.

Tu się na samym wstępie okazuje, że człowiek z początku nie ma żadnéj wyraźnéj świadomości o tém co się w świecie znajduje, i że dopiéro do niéj przychodzi za pomocą zmysłowego doświadczenia. Tak więc potrzebny jest naprzód wpływ zewnętrznych przedmiotów, aby w subjekcie mogły wyobrażenia powstać. To dało powód teoryi, która wszystko na doświadczeniu opiera, do uważania świadomości człowieka jako tablicy niczém niezapisanéj, jak owéj zawołanéj "Tabula rasa«, na któréj świat zewnętrzny swoje wrażenia zapisuje, przyczém człowiek nic nie ma do czynienia, tylko odgrywać rolę zupełnie biernego zachowania się.

Przeciwna temu teorya aprioryzmu widząc, że to w ścisłém następstwie do materyalizmu doprowadzić musi, utrzymuje, że naprzód przed wszelkiém doświadczeniem t. j. jak nazywają technicznie »a priori« podług jednych gotowe są pojęcia przyrodzone, podług drugich pewne oznaczenia myśleniu przewodniczące, które dopiéro doświadczenie możebném czynią. Gotowych pojęć przyrodzonych trudno przyjąć, skoro się żadnych świadomości o nich nie ma. Pewnych zaś usposobień umysłu do przyjęcia materyału przez doświadczenie zewnętrzne dostarczanego, wprawdzie zaprzeczyć niepodobna, ale o nich świadomości nie ma, muszą więc dopiéro zewnętrznym wpływem do działania być wywołane. Że jednak coś podobnego musi w umyśle ludzkim istnieć, to późniéj na jaw wychodzi.

To pewna, że wyobrażać sobie zmysłowy początek wszelkich wyobrażeń jako zupełnie stan bierny, w którym umysł ludzki nie ma do czynienia, tylko proste przyjmowanie, tłómaczyć sobie to zjawisko przez zmysłowość, a zmysłowości znowu, jak to zwykle się dzieje, przez absolutną bierność, jest to w samym zarodzie wielki błąd popełnić, który w dalszém następstwie do nierównie wiekszych jeszcze błedów prowadzi. Zmysłowość człowieka wyobrażają sobie zwykle jako zwierciadło, w którém sie obraz świata odbija, niepomni na to, że nawet w zwierciedle, chociaż martwem, nie przyszłoby wcale do obrazu, gdyby zwierciadło promieni światła nazad nie odbiło, co jest z jego strony aktem czynnym. Tém mniéj zmysłowość nie może być sama tylko nieczynna biernościa. Prawdziwy przebieg procesu psychologicznego, który rozwiniecie naszéj duchowości ma za cel, jest ten, iż się na krańcu zewnętrznego świata t. j. od wrażeń zewnętrznych przedmiotów nam obcych zaczyna. Ale te wrażenia nic innego nie są, jak tylko draźnieniami wywołującemi oddziaływanie, któreby inaczej w uśpieniu zostało. Tak dla nowonarodzonego jest po-

wietrze niezbędne do życia fizycznego. Jednak to życie inaczej obudzonem i dalej utrzymanem być nie może, tylko na téj drodze, że powietrze jako draźnienie na płuca działa, które przez to do własnéj czynności obudzone czynnie oddziaływają, i z jednéj strony na pozór biernie go przyjmują, z drugiéj strony czynnie go we własny organizm przerabiają. Podobnie też umysłowego życia świat zewnetrzny odbywa funkcye środka draźniącego. To drażnienie wywierane jest na tak zwana zmysłowość naszę, jako części naszéj istoty w bezpośrednim zetknięciu ze światem zewnętrznym Ze nam się za pomoca zmysłów dostaje wiadomość o przedmiotach obcych, do których utworzenia bynajmniejeśmy nie wpływali, ma to pozór, iż nam do ich przyjęcia nie więcej nie potrzeba, tylko bierności. Wprawdzie jest rzeczą niezaprzeczona, że w każdym akcie zmysłowym strona bierności jest przemagająca; że pomimo to musimy, używając zmysłów naszych, czynnie występować, dowodzi tego ta okoliczność, że chcąc dobrze np. jakiś przedmiot ujrzeć, lub jaki głos usłyszeć, lub w ciemności coś namacać, musimy odpowiadajace organa wzroku, słuchu, dotykania silnie natężyć, które to czynne natężenie jednak dopiéro wtenczas na jaw wychodzi, gdy nam coś na przeszkodzie Takie czynne z naszéj strony oddziaływanie 'w każdym razie, nawet i w takich wypadkach, kiedy usunięcie wszelkich przeszkód zuaczniejsze wyteżenie czyni niepodobném, chociaż w mniejszym i nie tak łatwo dostrzedz sie dającym stopniu nieodzownie musi mieć miejsce, inaczéj wrażenie nie mogłoby się stać Zachodzi tu zupełnie podobny stosunek, w jakim się znajduje malarz względem przedmiotu, który odwzorowywa. Zmysłowość nieznacznie te funkcyę dla nas odbywa. Niezliczone przedmioty świata wnętrznego są nam wprawdzie dane bez naszego przyczynienia się. Ale aby z nich dla naszego umysłu

obrazy mieć,— boć przecię zmysłowość samych przedmiotów w nas nie wprowadza— to to przynajmniej jest rzeczą pewną, że jeżeli nie same przedmioty ująć, to obrazy ich dla siebie skopiować musimy, co żadną miarą bez czynnego z naszej strony udziału nastąpić nie może, chociażbyśmy z razu tego z powodu zupełnego zatopienia uwagi w przedmiocie na sobie nie postrzegli. Jakiego to wysilenia częstokroć potrzeba, ażeby dobrze coś ujrzeć, tego najoczywistszym dowodem są te nauki, które ze światem zewnętrznym najwięcej mają do czynienia, jako to nauki przyrodzone, anatomia, obserwacye mikroskopiczne, astronomia i t. p.

Z tego wszystkiego wynika, że przedmioty zewnętrzne stanowią tylko inicyatywę naszych poznań, skoro nawet funkcya zmysłowa, jakkolwiek w niej bierność ma przewage, bez naszego czynnego przyczynienia sie miejsca mieć nie może. Cóż dopiéro skoro wszelki obraz przez zmysłowość zdjęty musi się dostać do naszéj świadomości, aby był naszym, wszelki zaś akt świadomości jest wyłącznie naszym własnym aktem, który natura draźnieniem swojém wywołać może, ale stworzyć go albo nas w nim zastapić nie jest w stanie. W tém tylko od natury jesteśmy zawiśli, że ponieważ rozmaite przedmioty w rozmaity sposób draźnienie swoje na nas wywierają, rozmaite też czynności w nas wywołują, ale bez czynnego udziału z naszéj strony nawet w najniższéj sferze naszéj zmysłowości nie zgoła dla nas istnieć nie może, chociażby kto tego czynnego udziału do świadomości swojej nie doprowadził, mając uwage na co innego zwróconą. Skoro jakie wrażenie zewnętrzne wywołało z naszej strony, obudziło w nas oddziaływanie, najbliższy skutek tego oddziaływania t. j. spostrzeżenie obrazu jest już naszém dziełem, i takie spostrzeżenie, które poczuciem można nazwać, jest, że tak powiem, odprawieniem zewnętrznego przedmiotu, niejako powiedze-

mu, że już dosyć, bo już przemiana jego w świat idealny nastapila, i on już nie potrzebuje stać ciągle przed naszemi oczami, aby nas draźnić; a zatém jest to rodzajem jakiejś negacyi, skoro mając obraz jakiego przedmiotu, możemy się obejść bez bezpośredniej obecności tego przedmiotu, póki tylko na teoretyczném stanowisku zostajemy. Gdy w skutku tego możemy reprodukować dla siebie samych doznane wrażenia nawet bez obecności tego, co powód do nich dało, zaczyna się z mniejszą lub większą wolnością własne dzieło ducha, które coraz daléj postępując, do coraz większej samodzielności go doprowadza, aż ten, co w niemowlęctwie swojém zdawał się być ślepém narzędziem natury, staje się panem jéj, co poznawszy na teoretyczném stanowisku jéj siły i prawa, podług których działaja, w końcu do téj samodzielności się posuwa, iż stanawszy na praktyczném stanowisku jako twórcza potęga jéj rozkazy wydaje, i już nie z przemagajaca biernością względem jej drażnień się zachowuje, ale czynnie ją sam draźni i podług swoich widoków działać jej każe.

Po takiém rozpoznaniu procesu duchowego, przyznać wprawdzie musimy, że a priori, t, j. naprzód przed wszelkiém doświadczeniem nie zgoła nie wiémy, i że zatém bez tego doświadczenia z niezego nie też stworzyć nie możemy. Ograniczyć się więc na tém tylko musimy, skoro pytanie jest, zkąd treść naszych myśli powstała? czyliśmy ją sami stworzyli? że nasza własnodzielność, nasza wolność odnosi się tylko do swobodnéj reprodukcyi początkowo zkądinąd danych nam wrażeń, i w skutku tego wywołanych w nas oddziaływań. Całość procesu myślenia okazuje się więc, jako skutek wzajemnego na siebie działania subjektu i objektu; tylko nader ważną rzeczą w tym procesie jest ta okoliczność, że w miarę jak ten proces coráz daléj postępuje i myśl coraz bar-

dziej się rozwija, strony obydwie zamieniają względem siebie swoje role. Z początku strona objektowa przemagała we wszystkiém, od niej wszystko zawisło było, ona wszystko podawała, stronie subjektowéj nie pozostawała na pozór jak sama tylko bierność; a jeżeli się tam dał odkryć ślad jakiejś czynności, to chyba tyle tylko, ile potrzeba do wzięcia czegoś podanego. Lecz nie na tém miało wszystko pozostać. Strona objektowa zastępowała tylko miejsce mamki stronie subjektowéj, karmiąc ją swemi zasobami. Ale gdy ta ostatnia do sił przyszła, nie pogardza wprawdzie swoją mamką, w wielkiem ją mając poszanowaniu, i chętnie od niej przyjmując pomoc, gdzie tego potrzeba się okaże, lecz o dużo ją swojém ukształceniem, swojemi wiadomościami, swoim rozumem, swojemi przedsięwzięciami prześciga, i jako zupełnie coś wyższego nad nią się okazuje.

Proces psychologiczny z razu na zewnętrzném tylko doświadczeniu się opierający, we wszystkiém od zewnetrznych wrażeń zawisły, przechodzi coraz więcéj w proces logiczny, to jest w prace własnych myśli, przez sam subjekt coraz bardziej wyrabianych, między sobą wiązanych, porównywanych, do innych odnoszonych i w nich pemieszczanych, przerabianych i coraz więcej w jakaś całość szykowanych. poczatkowa bierność zamienia się we własnodzielność, w energię sama z siebie początek biorącą od natury nie tylko niezawisłą, ale jej owszem bierną rolę do przyjęcia jego rozkazów naznaczająca, w twórczość, któréj natura jest tylko posługaczka, kiedy z początku subjektowość była jej uniżona sługa. Z razu musiał przedmiot od nas odrębny wrażenie na nas zrobić, aby dać początek jakiemu obrazowi, i nieraz podobnie, jak się to u malarzów portrety robiących dzieje, kilka posiedzeń, kilka powtórzeń takiego wrażenia potrzeba, aby obraz wewnętrzny przed-

miotu dokładnie dokończonym został. Lecz później ten obraz z wieloma innemi na podobnéj drodze nabytemi staje się naszą własnością, od wrażeń zmysłowych wcale już niezawistą. W mnogość tych obrazów już w piérwszych początkach zaczynamy jakieś przygotowanie do jedności wprowadzać, zbierając je na nitkę pamięci, która powierzchownie je wiążąc i przed umysłem zawsze obecnemi je czyniąc, dopiéro dalszą pracę ducha je obrabiającą możebną czyni, aż nareszcie powstaje cudowna budowa duchowego świata, z którym natura nie może iść w żadne porównanie. Początkowa potrzeba wrażeń od zewnetrznych przedmiotów pochodząca, jest nam ze zwierzętami wspólna. Ale gdy zwierzęta mniéj więcéi powtarzania tych wrażeń ciagle potrzebują i niektóre z nich daléj jak do pamieci sie nie posuwaja.przeciwnie człowiek temu ograniczeniu nie podlega, i dla tego świat własny stworzyć jest zdolny, gdy tymczasem zwierzęta od początku w jedném i tém samém kólku jedne i te same czynności powtarzaja i na krok jeden daléj nie postępuja.

Przyznając zewnętrznemu światu tak wielki udział w umysłowej pracy człowieka, poszliśmy za pomysłem całości, bez której stworzenia pojąć niepodobna. I natura i człowiek muszą być dla siebie stworzene, muszą do jednej całości należeć, inaczej pozostałaby sprzeczność niczem rozwiązać się nie dająca. Jeżeli człowiek w swojej pracy duchowej bez natury obejść się nie może, i przez to jako dalszy ciąg natury się przedstawia, to tylko dowodzi, że celem jest stworzenia, aby natura była poznana. Ale nie idzie za tem, jakoby on był własnością natury, skoro już w tym doczesnym bycie ma moc wyzwalania się z pod nieograniczonej władzy natury; nie idzie za tem, że jego panowanie dalej nie sięga, jak byt natury. Ta ciągłość, jaka zachodzi miedzy światem

zewnętrznym, a człowiekiem, to zmieszanie materyi z duchem nie może nikogo gorszyć, skoro to w planie stworzenia leżało, i skoro tu już wychodzi na jaw wyższość ducha nad materyą, która tylko jego podstawą, narzędziem jego działania się okazuje. Ta początkowa zawisłość ducha stworzonego co do rozwinięcia jego od zewnętrznego świata, nie przedstawia więc żadnéj trudności, skoro się na emancypacyi rzecz kończy.

# 53. Przejście do ducha absolutnego i usilowania przybliżenia do pojęcia teoryi stworzenia. Natura myśli; calość, związejk

Ale gorsza nierównie trudność zachodzi, gdy się posuniemy do pojęcia absolutnego ducha. Wiadomo zaś po tém wszystkiém, przez cośmy przeszli, że jedyna nadzieja rozwiązania zagadki stworzenia przedstawia się na stronie duchowej. Aby powziąć wyobrażenie o absolutnym duchu, nie pozostaje nam inna droga, jak podobieństwo naszego ograniczonego ducha, gdyż żadnych innych duchów nie znamy. Gdyby żadnego podobieństwa między ograniczonym a absolutnym duchem nie było, w takim razie między człowiekiem a Bogiem nie mógłby żaden stosunek świadomością połączony mieć miejsca, i Bóg dla człowieka tak dobrze jakby nie exystował, chociaż człowiek, jako jego stworzenie, podobnie jak inne utwory w naturze, dla Bogaby istniał. Nie idzie za tém, jakoby człowiek nieskończoność Boga mógł zgruntować, albo wszystkie jego zamiary przeniknąć; nie idzie za tém, ażeby jego wyobrażenie różnym błędom podległe mogło być Majestatowi boskiemu zupełnie odpowiednie; ale Bóg musi być człowiekowi z jakiejkolwiek strony przystępny, inaczej przeciętyby był

wszelki związek, a nawet możebność tego związku. Wprawdzie może sobie człowiek najfałszywsze wyobrażenie o Bogu zrobić, i takiego obłędu pełne są dzieje ludzkie. Ale też to właśnie wywołuje potrzebę objawienia na drodze duchowéj, ponieważ objawienie wszechmocności boskiéj w saméj tylko naturze, dla naprowadzenia człowieka na prawdziwą drogę nie wystarczało. Lecz niezbędnym warunkiem objawienia na duchowéj drodze jest właśnie to, iż musi być jakieś podobieństwo ducha człowieka do Boga, inaczéj nie ma sposobu, ażeby się to objawienie do niego dostało. Tyle dla usprawiedliwienia, że jedyna droga, jaka nam jest pozostawiona, aby się podnieść do wyobrażenia absolutnego ducha, jest analogia, podobieństwo ograniczonego ludzkiego ducha.

Ale i tu niemała trudność zachodzi. Widzieliśmy, że duch ludzki rozwija się i przychodzi do siębie dopiéro za pośrednictwem, i że tak powiem, za pomoea natury. Bez zewnętrznego świata nasza świadomość nie byłaby obudzona, a gdyby istniała, nie miałaby żadnej treści, i my sami o sobiebyśmy nie wiedzieli. Wiec świat zewnetrzny nie tylko do naszych spraw duchowych się miesza, ale nawet czynny ma w nich udział, i z samego początku nawet w przeważającym jeżeli nie wyłącznym stosunku. Możemyż coś podobnego o Bogu przypuścić? Wszelkie rozwijanie sie duchowości i dopiero przychodzenie do świadomości znosi zupelnie idee Boga. Odrębne istnienie natury także żadną miarą nie da się z nią pogodzić. Przypuszczenie znowu, że pod każdym wzgledem nic zgoła nie ma, przechodzi nasze pojęcie. Moglibyśmy wprawdzie powiedzieć, moglibyśmy wprawdzie przeciać wszelkie poszukiwanie tém twierdzeniem, że absolutność Ducha boskiego właśnie na tém zależy, iż co jest odmówione duchowi ograniczonemu to jest możebném dla ducha absolutnego, zgoła, że

Bóg z niczego wszystko stworzył, kiedy człowiek, aby coś stworzyć, zewnętrznego materyału potrzebuje. Takie przecięcie węzła gordyjskiego jest dobre i dostateczne dla wykładu popularnego, bo niepodobna przez labirynt najzawilszej spekulacyi wszystkich przeprowadzać; ale pomimo to, jednak ta wielka zagadka każdemu przed oczyma stoi, i jego ciekawość draźni. Więc głębsze badanie na tém nie poprzestaje, i im większa trudność zachodzi, tém więcej się zaostrza. Zdaje się jednak, że ta trudność nie jest zupełnie nierozwiązalna, i że nawet jeżeli się lepiej rozpatrzymy, analogia ducha człowieka niejaki środek do tego podaje.

Powiedzieliśmy, że człowiek, aby coś stworzyć, musi mieć przez naturę zewnętrzny materyał podany, który tylko przerabia. Coś podobnego w Bogu przypuszczać jest niepodobieństwem. Ale też przyznać należy, że i akt twórczy w człowieku powyższém określeniem nie został bynajmniej dostatecznie zglebionym. Pamietać należy, że zanim człowiek zewnatrz siebie coś stwarza, poprzedzić musiał innego rodzaju akt twórczy i nierównie wyższy, z którego dopiéro to, co nastapilo, urodzilo się. Wprzód człowiek w duchu swoim w najdrobniejszych szczegółach wszystko umiał stworzyć, najmniejsza okoliczność obmyśleć, zanim to zewnątrz siebie mógł urzeczywistnić. Ten drugi akt jest właściwie przetłómaczeniem piérwszego prawdziwie twórczego na język zewnętrznych stosunków, jest tylko urzeczywistnieniem piérwszego. Jeżeli się zapytamy, czém był przed urzeczywistnieniem, każdy przyzwyczajony to tylko za istniejące uważać, co odrebnie od człowieka exystuje, powie, że niczem. Jednak nie można utrzymywać, że to co jest w myśli, co dobrze obmyślaném zostało, i co zdolne jest całém urzeczywistnieniem w najmniejszych szczegółach rządzić, jest

niczém. Pod względem moralnym nawet to, co w myśli, co w zamiarze jest, główną rzeczą jest, i jeżeli złego zamiaru nie było, zewnętrzny czyn jest tylko fizyczném zjawiskiem. Tak wiec, co w myśli stworzone, nie może być za nie poczytane, skoro jest zdolne wszystkie sprężyny w człowieku poruszać, umysł jego przez długie lata zajmować, i nieraz rozkosz jego stanowić, na wszystkie jego kroki wpły-Gdy się zaś zapytamy z czego to, co jest w myśli, zostało stworzone? czyli natura zawsze na to daje materyał? Okazuje się w tylu przypadkach, że z niczego: bo duch ludzki sam o sobie zupełną świadomość uzyskawszy, sam siebie w posiadanie objąwszy, mocen potém jest sam z siebie czerpać, i takie myśli stworzyć, a nawet częstokroć i urzeczywistnić, które zakres tego wszystkiego, co się w naturze dzieje, daleko przechodzą. Dane więc i człowiekowi jest pod pewnym względem z niczego coś stworzyć, - pod pewnym względem mówię z niczego, jeżeli pod tym wyrazem ma być rozumiany brak czegoś odrębnie od niego istniejącego i za materyał służyć mu mającego. Jednak z drugiéj strony nie można utrzymywać, iżby to było absolutne. Nie, bo to cudowne źródło samorodne, każdemu duchowi właściwe, z którego własnodzielne myśli, zamiary powstaja, ta nadziemska chociażby tylko mgła myśli, nie może być nazwana niczém. Odnosząc przez analogie ten stosunek ograniczonego ducha naszego do absolutnego ducha, czyli do Boga, i przybliżając sobie tym sposobem pojęcie jego, możemy i musimy utrzymywać, że Bóg stworzył świat z niczego, boby to była absolutna sprzeczność z idea Boga, przypuszczać coś odrębnie od Boga bez jego woli istnieć mogacego i jemu za materyał służącego. Z drugiej strony, ponieważ pojąć niepodobna, jakby z absolutnego »pic« coś powstać mogło, nie ma nic w tém rażącego wyobrażać sobie, że w absolutnym Duchu boskim cały wszech-świat i cały przyszły w nim porzadek ze wszystkiemi gatunkami i rodzajami jestestw i zamierzonemi kolejami rozwoju, odwiecznie, jako pomysł najwyższej mądrości jego, idealnie istniał, zanim nastapiło urzeczywistnienie go, czyli przeniesienie go ze sfery idealnéi od absolutnego ducha nieodłącznej w odrębny byt, jaki nam się dotychczas przedstawia, do którego i my jako część składowa należymy, co stanowi podrzędny akt stworzenia, czyli raczej przenoszenia z idealnej sfery w realną. stworzenie mogło i musiało mieć początek, bo jako odrebne od Boga nie mogło być wiecznie obok Niego, gdy tymczasem świat idealny stworzenie teraźniejszego świata poprzedzający, mógł i może zawsze być wieczny, bo ta wieczność do istoty woli boskiej należy i w niczem Boga nie ogranicza. Idzie nam głównie o to, aby Bóg nie był zmieszany ani ze światem stworzonym, ani ze światem idealnym wiecznym, który stworzonego poprzedzał i nad nim się unosi, albo w nim tkwi. Co do świata stworzonego nasza teorya, jako początek jego przypuszczająca, wszelkiemu zmieszaniu zapobiega, to rzecz jasna.

Ale i idealnego świata pomimo jego wieczności nie można z Bogiem identyfikować, gdyż i tam osobowość Boga, musi być odróżnioną od tego idealnego świata pomimo jego wieczności, i pomimo to żadnego ograniczenia ztąd nie będzie. Mamy przecię niejakie podobieństwo tego stosunku w duchowej sferze człowieka. Wszakże niezaprzeczoną jest rzeczą, iż każdy z nas, zanim coś zdziałać przedsięweźmie, jakiś świat albo ułamek świata idealny sobie tworzy, w którym mieszka jakby w elemencie swoim, z którym się pieści jak z dzieckiem swojem. Nie wchodzę w to, jaki to świat jest, ale to pewna, że go nigdzie jeszcze w naturze nie ma. Więc się zda-

je, że nim duch ludzki jest. Na to służy odpowiedź, ze jest i nie jest. Jest, bo go nigdzie nie ma, tylko w duchu ludzkim, bo on jego istotę stanowi, bo jego jest utworem; z drugiéj strony nie jest on jednak duchem, gdyż ezłowiek najwyraźniej się od niego odróżnia i w swojej świadomości naprzeciwko siebie go, jako dzieło przez siebie stworzone, stawia. Pomimo to dzieło to jego nigdzie go nie ogranicza, nigdzie mu nie stawia oporu, myśli jego wszędzie dla niego są przezroczyste, wskróś on je przenika i to jest właśnie cudowna natura duchowości. tém w ograniczonym duchu człowieka może mieć coś podobnego miejsce, łatwo wiec pojąć, jak może być w Bogu świat idealny od wieczności, a pomimo to Bóg od niego się różni, jako od swojego dziela, i jak ten świat w niczem Boga ograniczać nie może. zostaje jeszcze wyjaśnienie wieczności tego świata idealnego. Duch ludzki, jako ograniczony i z pieluch natury się rozwijający, z czasem dopiéro do tego stopnia dojrzałości przychodzi, iż z kopisty naturv może być twórca własnych myśli. Aby miał świadomość o sobie, musi mieć wprzód świadomość o Świat zewnętrzny przychodzi do niego jako głos, co go budzi, żeby się ocknał i spostrzegł się, że on sam jest, odbiwszy się w siebie od tego, co go otacza. Aby wiec duch ograniczony człowieka przyszedł do świadomości o sobie, trzeba ażeby poprzednio istniał świat zewnętrzny i to stanowi jego (człowieka) ograniczoność. Ale właśnie dla tego, iż ten warunek istnieje dla człowieka, nie może on istnieć dla absolutnego ducha. Absolutny duch nie może podlegać żadnemu rozwinięciu, boby to była sprzeczność, z jego pojęciem pogodzić się niedająca. Gdy człowiek na końcu dopiero psychologicznego procesu doświadczeniem podtrzymywanego do pełnego używania swej duchowości dochodzi, tak, iż po tem do-

świadczeniu samemu rozkazuje, jakim ma być: to przeciwnie absolutny duch musi być przez nas wyobrażany, jako od wieków zostający w pełnem posiadaniu wszelkich doskonalości do absolutnej duchowości przywiązanych, a których niejaki słaby odblask człowiekowi dopiéro po długiej pracy i przejściu przez wiele warunków przystępnym się staje. Do istotnych cech duchowości należy świadomość o sobie samym. Aby zas mogła mieć miejsce świadomość o sobie samym, musi nastapić rozróżnienie od czegos innego. Do tego posługuje człowiekowi z początku, jakeśmy widzieli, świat zewnętrzny stworzony, od niego odrebny. Lecz i ta początkowa pomoc przestaje mu być potrzebna, gdy za jej pośrednictwem dojdzie do stanu dojrzałości i zdolnym się staje utworzyć sobie świat myśli, od których jest w stanie się rozróżnić, pomimo, że odrebnego bytu od niego nie mają, a nawet sam siebie mocen jest sobie jako przedmiot przedstawić, przez co staje się subjekt-objektem. Przez analogie nie możemy sobie Boga inaczej wyobrażać, tylko jako subjekt-objekt, który jednak absolutnym bedac, nie potrzebuje dopiéro istnienia na przeciwko siebie odrebnego świata, aby sie od niego rozróżniał. Gdyby jednak Bóg od wieków tylko sam siebie sobie wyobrażał, t. j. tylko był subjekt-objektem w najściślejszem znaczeniu; wówczasby do niczego nie przyszło. Z tego względu przypuścić należy, że Bóg miał od wieków w duchu swoim świat idealny w całći pełności i rozległości, który od Niego był różnym, a jednak w niczém Mu nie zawadzał, ani Go też ograniczał: nie tylko więc siebie samego, ale i ten świat sobie wyobrażał, i od niego się odróżniał, podobnie jak i duch człowieka od swoich myśli się rozróżnia.

Ten świat później wolą wszechmocną w odrębnym bycie urzeczywistnionym, t. j. w ściślejszem znaczeniu stworzonym został z niczego, jeżeli to nic

uważać będziemy pod względem objektowym, bo naprzeciwko Boga bez Jego woli nie nie mogło istnieć; znowu nie z niezego, jeżeli rozważymy, że pod subjektowym względem świat idealny w duchu boskim odwiecznie musiał exystować, i że świat stworzony jego jest odbiciem. Z tego świata idealnego powstał dopićro świat rzeczywisty w czasie i w przestrzeni, lecz tamten poprzedzać go musiał. Ten świat idealny musiał być całością najzupełniejszą, musiał być systematem w najściślejszém znaczeniu, jak każde dzieło duchowe zwłaszcza też najdoskonalszego ducha. W nim musiały być przewidziane wszystkie gatunki i rodzaje jestestw, wszystkie stopniowania bytu, zgoła cały cudowny porządek stworzyć się majacego świata, inaczej bez tego idealnego pierwiastku żadną miarą związku, t. j. jedności i wielości oraz rozwinięcia czyli zmiany, na czém cały stworzony świat stoi, pojąć niepodobna. Dopiéro natura myśli zdolna jest tę zagadkę rozwiązać. Przekonaliśmy się o tém najdobitniej, przechodząc tyle stanowisk, na których z saméj teoryi bytu, z samego objektowego świata, bez przywołania na pomoc subjektu, mysli nie nie można było wycisnąć, i z jednéj sprzeczności tylko w druga się wpadało. Dla tego, że świat stworzony niczem innem nie jest, tylko odbiciem świata idealnego, który go poprzedzał, tylko przetłómaczeniem jego w byt realny, - dla tego jest w nim związek, porządek, stopniowanie, najzupełniejsza całość, systematyczność, wszędzie ślady rezumu, wszędzie ślady praw myślenia, które nie są dopiéro z głowy człowieka wyjete i powierzchownie przez niego do natury przypięte, jakoby ona im zupełnie obca i wzglednie nich obojetna była. Owszem wszedzie mysl z jestestwami natury jest zrośniętą, dla tego bez niéj pojąć ich niepodobna. Wykazanie tego po szczególe stanowi nieśmiertelna zasługe Schellinga. Jedném z głównych przeznaczeń zjawienia sie duchowości człowieka jest niewatpliwie wydobywanie ze stworzenia tego idealnego świata, tego pomysłu bożego, który one poprzedzał, i który wszędzie w nim jest utkwiony. Takie jest usiłowanie wszystkich nauk. Natura ludzkiej myśli jest dążenie do systematyczności, do zgarnięcia wszystkich myśli w całość, na jaką się każdy myślący mniej więcej zdobyć potrafi. choćby nie w tém wysokiém znaczeniu głebokiego badania, ale każdy w swoim zakresie: choćby w najbardziej ograniczonym zawodzie, musi to, co do tego zawodu należy, w całość jakąś umysłową mieć zebrane, co nazywają: »musi znać swój przedmiot«. inaczéj nic zdziałać nie potrafi. Tymczasem to, co nam doświadczenie poddaje, jest zupełnie przypadkowe; żadnego między sobą związku niemające. Wprawdzie pamięć nawlekając wszystko na swoję nitkę, nadaje temu jakaś powierzchowna jedność, ale tu jeszcze żadnego wewnetrznego znaczenia mieć nie może, ponieważ sie tylko do przypadkowości odnosi, i takowa jedynie regestruje. Jakies początkowe klejenie się wyobrażeń jednych z drugiemi, przynajmniej takich, co w jednym czasie i w jednéj przestrzeni choć przypadkowo w zetknieciu z soba były, lub jakieś powinowactwo z soba miały, odbywa się na mocy praw towarzyszących sobie wyobrażeń (assotiatio idearum). Ale i tu jeszcze przemaga przypadkowość, ta zaś musi być zwalczona. To też jest zadaniem myślenia logicznego, którego prawa polegają na wiązaniu, na rozłączaniu, porządkowaniu i różnego rodzaju kombinowaniu, a ostatecznie w jakąś całość ujęciu tych pomieszanych materyałów. Logiczne myślenie dąży do systematyczności. W systematyczności zaś jedno pojęcie odnosi się do drugiego, czyli, że to pojęcie, co więcej różnie w sobie mieści, wywołuje, jako swój negacyjny warunek, inne pojęcie bardziej abstrakcyj-

ne, więcej różnie pozbawione, bez którego pomyślane być nie może, na zasadzie tego prawa ogólnego, przez nas tyle razy powtarzanego, że pojęcie bardziej z różnicami swojemi zrośnięte, t. j. więcej różnic w sobie mieszczące, nie może być bez pojecia bardziéi abstrakcyjnego, t. j. mniéj różnic w sobie majace-Tym sposobem pojęcie najwięcej różnie w sobie mieszczące, jakie człowiek sam o sobie w swojej świadomości posiada, ponieważ w umyśle człowieka wszelkie różnice, jakiemi się jestestwa od siebie odróżniają, pomieścić się mogą, jest najwyższe, jako najbogatsze, ale też za to wymaga, aby cały szereg jestestw po sobie następujących, jako w rożnice mniej bogatych, go poprzedzał w przyzwoitém jedne drugim podporządkowaniu. Takie systematyczne postępowanie myślenia od dawna jest znane i w naukach praktykowane. Jest to, co zwykle nazywają teoryą jakiéj rzeczy, co znaczy systematyczny wykład; albo co nazywają w historyi naturalnéj klassyfikacya podług systemu przyrodzonego, gdzie o to idzie, aby wszystkie jestestwa w naturze w takim porządku po sobie w systemacie następywały, jaki przyrodzone prawa natury, czyli logika natury w samych jestestwach utkwiona, a nie dowolnie przez nas narzucona, wskazuje. W takim systematycznym związku jedno przypomina albo wywołuje w myśli drugie, to znowu trzecie, i tak -wciąż; to znaczy, że człowiek każe się domyślać całości, jak kiedy mówimy, że z jednego pazura można lwa poznać (ex ungue Iconem), albo z jednéj części kościoskładu do jakiego zwierza należy. Taka jest natura myślenia, iżby żadna odosobniona myśl nie stała, tylko z innemi związana była. jesteśmy w stanie zrozumieć tylko to, co w naszym umyśle z innemi nam znanemi myślami możemy związać; jeżeli zaś odosobnione w naszym umyśle do niczego się przyczepić niedające stoi,

jest dla nas zagadką, jeżeli to rzecz małéj wagi, mało nas obchodząca, ale nieraz największém udręczeniem, jeżeli nasza przyszłość i spokojność od tego zależy. Zgoła myślenie do najwyższej potegi posuniete nic innego nie jest, tylko dażenie do odszukania całości i związku tego idcalnego świata, którego świat teraźniejszy jest odbiciem, a co przechodząc siły jednego, zadaniem jest wszystkich głów myślących, wszystkich wieków. Cząstkowo jest to usiłowaniem pojedyńczych nauk, w całości przynajmniej, co do głównych zarysów jest to zadaniem filozofii, o którego coraz dokładniejsze rozwiazanie ona nigdy silić się nie przestanie. Jedynie na téj zasadzie, że w Duchu boskim istniał i istnieje świat idealny, i że stworzony świat jest jego odbiciem, jest urzeczywistnieniem, jedynie mówię na téj zasadzie szukać i znaleźć go możemy w naturze, i napowrót odwzorować, odtworzyć go w mysli naszéj, inaczéj nadaremne byłoby nasze usiłowanie, lub nic nieznaczącą igraszką. Ztąd wynika, jak wielkie jest przeznaczenie nauk, a mianowicie największej między niemi-filozofii, bez któréj wszystkie pojedyńcze nauki razem wzięte do idei całości realnego i idealnego świata podnieść się nie są w stanie.

Jeżeli zaś kto nas się zapyta, na jakiéj zasadzie przypuszczamy świat idealny w Bogu poprzedzający świat stworzony? to otwarcie przyznajemy, że nie mieliśmy innego w tém przewodnika, jak analogię ducha ludzkiego, i tę okoliczność, że jedynie na téj drodze uniknąć się dają te sprzeczności, których na innych stanowiskach usunąć niepodobna było. A nierównie ważniejsze jeszcze zagadnienia dadzą się rozwiązać, gdy tę teoryę, któréj zawiązekeśmy dopiéro uchwycili, daléj nam rozwijać przyjdzie. Skoro duch ludzki początkowém działaniem zewnętrznego świata

micrate a letargu obudzony z istoty przemagająco biermei robi się istotą czynną, skoro przenoszeniem jatwo części zewnętrznego świata w jego zakresie bew idealną sferę do takich sił przyszedł, iż policim sam sobic może stworzyć własny świat ideala, a następnie go nawet urzeczywistnić i naturze go narzucić; cóż właściwszego, cóż bliżej przekonama leżącego, jak przenosząc tę analogię na absulutnego Ducha boskiego, opuścić wszystkie ograniczające warunki na człowieku ciążące i posunąć się do idei absolutnego ducha, jako zródła wszystkiego, któryby nie potrzebując żadnego zewnętrznego bodźca, sam z siebie w idcalnym porządku świat cały pomyślał odwiecznie, a następnie przez stworzenie go, w odrebnym bycie go urzeczywistnił. Można zarzucić, iż właśnie ten akt stworzenia, to przenoszenie świata idealnego w rzeczywistość jest rzeczą niepojętą. Zgadzamy się zupełnie na to, chociaż coś podobnego i w twórczym akcie człowieka ma miejsce, tylko z tém ograniczeniem, że on przenosząc swoje pomysty w rzeczywistość już naturę gotową zastaje i o nię oprzeć sie musi, które to ograniczenie względem Boga miejsca mieć nie może. Aby szczegóły aktu stworzenia świata pojąć, na to trzebaby bliżej Boga być postawionym, aniżeli to duchowi człowieka w teraźniejszym jego bycie jest dozwolone. Lecz o to nam też właśnie iść niepowinno. Dla nas dosyć jest dojść do tego przekonania, że tylko świat idealny równej jest wieczności z Bogiem, ponieważ go w niczém nie ograpicza; że świat rzeczywisty, do którego właściwie stworzenie się odnosi, musi mieć początek, ponieważ z jednéj strony nie może być z Bogiem zmieszany dla przyczyn poprzednio tyle razy wyłożonych, z drugiéj strony, jako odrębny od Boga, nie może być wieczny, inaczej musiałby obok Boga wiecznie istnieć, i przez to samo go ograniczać; że ponieważ w Bogu poprzedzał świat idealny, który w stan zupełnie jemu przeciwny, t. j. zewnętrznéj, odrębnéj rzeczywistości został przeniesiony, więc też ten świat teraźniejszy musi we wszystkiém prócz rzeczywistości, prócz zewnetrznego bytu, nosić na sobie pietno idealności. t. j. piętno myśli, i jak od absolutnego ducha wyszedł, tak kończyć się znowu musi na duchowości, któraby nie tylko utkwiony świat idealny w rzeczywistym świecie odszukała i w myśl przeniosła, ale prócz tego do absolutnego ducha, lecz już odrebnym bytem obdarzona napowrót zmierzała. W skutku tego łatwo pojąć jakim sposobem świat rzeczywisty mógł się rozpaść na dwie strony zupełnie sobie przeciwne, t. j. na naturę i ducha, które że z jednego żródła wyszty, pomimo tego przeciwieństwa nie mogą w absolutnéj z sobą zostawać sprzeczności, iako wzajemnie dla siebie stworzone i wola Wszechmocnego wezłem jedności związane ku dalszemu rozwijaniu się z tego węzła wszelkich przeznaczeń, które dopiéro w przyszłości bliższe oznaczenie znajda.

Jeżeli to kogo razi, że o tajemnicy stworzenia nie jesteśmy w stanie nie powiedzieć, nie pojąć, tylko tyle, że ten fakt nastąpił, chociaż nikt z nas świadkiem jego nie był, to niech się zechce nad innym faktem zastanowić, który się codziennie pod jego oczyma dokonywa, a którego jednak dokładnie pojąć niepodobna. Chcę mówić o całém rozwijaniu się życia w naturze, a mianowicie też o ciągłém przemienianiu się w każdym człowieku przedmiotów zewnętrznych w coś im wprost przeciwnego— w myśl. Możemy tylko towarzyszące téj transsubstancyacyi okoliczności notować, przebieg tego procesu śledzić, ale zaraz już piérwszego aktu, t. j. przeprawy przedmiotu zewnętrzną o przez zmysły, w któréj on naturę swoję zewnętrzną z siebie zrzuca, nie jesteśmy

w stanie pojąć, i przecinamy wszelkie w téj mierze dochodzenie twierdząc, że to nam bezpośrednio dane. Tak też i cały stworzony świat bezpośrednio nam jest dany, chociaż pojąć nie możemy, jak się to stać mogło. Dosyć dla nas wiedzieć, że nie jest wieczny, jak to teorya pankosmizmu utrzymywała, któréj fałsz poprzedniośmy już wykryli.

## 54. Czy to zuchwalość, że się wdzieramy w tajemnjce boskie?

Jeżeli nam się następnie ktoś legitymować każe, zkąd możemy wiedzieć, co się w tajemnicy Ducha boskiego dzieje, i jeżeli to wdzieranie się za tę zasłonę zuchwałością nazwie, to się bez żadnéj ogródki przyznamy, że i w tym względzie analogia ducha ludzkiego była nam przewodnikiem, bo innéj drogi nie ma. Matematycy, aby mieć pewną niewzruszoną skalę do miar wszelkich, uchwycili się pewnéj cześci łuku południka ziemskiego. Nam aby się zapuścić w zgłębianie spraw duchowego świata, nie pozostało nic, jak uchwycić się ducha ludzkiego, bo żadna inna duchowość bezpośrednio nie jest nam przystępna. dostępnemi prawdami i ztad czerpanemi wnioskami niewolno się posługiwać, wówczas niczego nie będzie się można dotknąć: bo człowiek sam z siebie wyskoczyć nie jest w stanie, i tylko temi zasobami mo-. że się poruszać, temi skrzydłami w polocie myśli się kierować, jakie mu są dane. Wprawdzie rozmaite Dla tego wisa drogi, które sobie myśl obrać może. dzieliśmy i siebie i czytelników po wszystkich stanowiskach, gdzie się jaka nadzieja rozwiązania téj wielkiéj zagadki przedstawiała. Gdyśmy jednak wszędzie na nieprzełamane trudności trafili, dla czegoż nie mamy się chwycić tego sposobu widzenia, który nam wszystko najlepiej rozwiazywać się zdaje.

Co sie zaś tycze zuchwałości wdzierania sie w tajemnice boskie, - na to powiemy, że cały urok życia leży właśnie w tém wdzieraniu się w tajemnice boskie. Szukamy Boga rozumem wszędzie w naturze, w historyi, w objawieniu; gdzie nam rozum nie wystarcza przywołujemy na pomoc wiare; pragniemy go uczuciem, bo nam teskno, smutno na świecie. Wszystko nam się wymyka, życie upływa, jak strumień, który nigdy nie wraca, brakuje nam fundamentu pod nogami, lecimy w przepaść, chcielibyśmy się czegoś wiecznego, czegoś absolutnego uchwycić. Dla tego wyciągamy rece do Boga, chwytamy się Jego tronu, wdzieramy się w Jego tajemnice: bo to obudza nasze nadzieje, krzepi nasze uczucia, wzmacnia nasz rozum i naszę wiarę i zdejmuje nas z tortury powatpiewania. Idea absolutności jest, że tak powiem, z człowiekiem zrośnieta. Rozum szuka czegoś ostatecznego, u któregoby stanał i już dalej się nie mozolił. Zadza pragnie ostatecznego uspokojenia, boleść ostatecznego z swej meki wybawienia, wola życiem poruszająca ostatecznego, t. j. absolutnego celu. Błąkamy się długo po świecie, po fałszywych drogach, ale i tam szukamy ostatecznego zaspokojenia chociaż nadaremnie, bo w rzeczach same z siebie znikomych, ostateczny, absolutny cel mieścić się nie może, gdyż osiągniecie tego, czego się najbardziej pragnie i na czem byśmy z początku, póki tego nie mamy, poprzestać zamierzali, nowy tylko głód obudza, bo to co sie osiagneło powszednieje. Chciwość, duma, próżność, rozkosz wreszcie doczesna, chochy nawet niewinna, ciagle sobie coś ostatecznego marzą, co otrzymawszy z razu mniemają, że to ich żądze zaspokoj; ale na próżno: bo chociażby się ich życzeniom stało zadosyć, żądze to tylko nadyma, ale nie uśmierza, i cel ostateczny wiecznie się przed niemi umyka. Nauka każda w swoim zawodzie szuka ostatecznego kresu, całości wszystko w sobie zawierającej, i człowiek przebiegając je, obiecuje sobie, że jego umysł ostatecznie w nich znajdzie zaspokojenie. Ale i w tém jest zawiedziony, bo żadna pojedyńcza nauka ostatecznego zaspokojenia myśli dać nie może. Rzuca sie wiec na nauke nauk, na filozofie, któréj zadaniem jest zebrać wszystkie pojedyńcze odnogi wiedzenia, w jedną absolutuą całość, w ieden absolutny systemat. Ale i tu się okazało, że jeżeli ten absolutny systemat nie będzie oparty o Boga osobowego Stwórce świata, i jeżeli Bóg nie bedzie przedstawiony nie tylko jako ostateczny kres wiedzenia, ale zarazem jako ostateczny cel pragnień ezłowieka, cała jego madrość na nie się nie przy-Jakże się tu nie wdzierać w tajemnice Ducha boskiego, kiedy w niczém inném ani na stanowisku teoretyczném, ani na stanowisku praktyczném nie można znależć ostatecznego zaspokojenia, i kiedy człowiek zewsząd w świecie, gdzie mniemał najwyższe swoje szczeście znaleźć, tak nielitościwie jest spędzany. Skoro się zaś rzeczy tak mają, zdaje się, że główném zadaniem duchowego życia człowieka jest właśnie stosunek jego do Boga, i że człowiek na to sie w naturze między innemi jestestwami, a raczéj na czele ich zjawił, ażeby coś o Bogu wiedział i do niego sie garnał. Jczeli zaś w niczem innem w świecie zaspokojenia znaleźć nie jest w stanie, to dobroczynném jest ostrzeżeniem, aby tam ostatecznego celu swojego nie szukał, tylko pragnienie swoje w tém źródle ugasić usiłował, w którém istotnie absolutnie ugaszone być może.

55. Rozbiór téj klassy kategoryi, w któréj konieczność się mieści, i dowód, że konieczność nie może być na czele spraw świata, bo tylko w następstwie wolności istnieć może.

Zanim daléj pójdziemy, wypada nam się jeszcze zastanowić nad ta klassa kategoryi, w któréj konieczność się mieści, aby sprowadzić ją do właściwego znaczenia, by nam następnie nie zawadzała, mianowicie też, by się do naczelnego kierunku spraw świata nie cisnela. Niezaprzeczona rzecza jest, że w naszéj świadomości dwa światy nam się przedstawiają, które obok siebie istnieją, świat zewnętrzny i świat wewnetrzny. Istota świata wewnetrznego jest myślenie, które zdolne jest pojąć, co powinno stanowić istotę rzeczy. Jednak, aby dojść do pewności o exystencyi tych rzeczy, myślenie samo nie wystarcza, właśnie dla tego, że jest samo w sobie zamknięte, t. j. samoistne, jako duch subjektowy, czyli innemi słowy, że jest myślą do subjektu myślącego należąca, a nie oddzielna od niego rzecza, naprzeciwko niego w objektowym świecie stojącą. Na to potrzebne jest wzajemne na siebie działanie subjektowego ducha i tego, co zewnątrz na przeciwko niego istnieje. To wzajemne na siebie działanie ciagle ma miejsce, i nie można sobie wyobrażać, że te dwa światy obojętnie obok siebie ida, jak dwa zregulowane zegarki. Owszem duch człowieka w skutku tego wzajemnego działania, jakie zachodzi miedzy nim a światem zewnetrznym, rozwija treść swojch myśli, któreby inaczej nie objektowego w sobie nie miały, aż do świadomości zewnetrznego świata. Poznawszy zaś zewnetrzny świat, człowiek tém dobitniej siebie na przeciwko niego stawia, i przez to do wyrazistszej świadomości o sobie samym przychodzi. Ten kierunek jego jest teoretyczny, idzie mu tylko o przypatrzenie się, o poznanie. Z drugiéj strony i świat zewnętrzny nie pozostaje zupełnie i zawsze w takim stanie, w jakim był, ale otrzymuje od woli człowieka, który teraz czynnie występuje i na prostém poznawaniu nie poprzestaje, pewne praktyczne oznaczenia, i na wzajem na niego oddziaływa, tak, iż ten proces jednocześnie jest procesem i idealnym i realnym, a z dru-

giéj strony teoretycznym i praktycznym.

Ten proces nie zamyka się jednak w pewnych stałych granicach, powtarzając ciągle jedno i to samo, jak to ma miejsce w procesie fizycznego życia i na któremby się niezawodnie wszystko skończyło, gdyhy fizyczne życie ostatecznym celem było. On ma nierównie wyższy cel, do którego się ciągle zbliża. celem zaś człowiekowi przyrodzonym jest doprowadzenie go do uczucia swej osobowości i do utwierdzenia jego wolności. To zaś przez to się dzieje, że z początku świat zewnętrzny mniej więcej czynnie występuje, nasuwając się ze swojemi przedmiotami, aby były poznane, w czém człowiek z razu mniej więcej biernie sie tylko zachowuje, pomnażając zasoby swych wiadomości i wypełniając swoje myśli jakaś odrębną od nich treścią. Ale w takim razie świat jest działająca, przepisującą potegą z uszczerbkiem wolności człowieka, któremu nie pozostaje jak słuchać, co mu. nakazane, patrzyć na to, co mu podane. W téj epoce cel jest teoretyczny t. j. samo tylko poznanie (po grecku: Ivwois, Gnosis) doprowadzenie człowieka. aby miał coraz dokładniejszą świadomość świata, a naprzeciwko tego przychodził do coraz wydatniejszéj świadomości o sobie. Jest to epoka, w której człowiek od doświadczenia nauki pobiera. Ale też za to coraz więcej wiadomości nabywa. W miarę zaś tego, jak jego widnokrąg coraz więcej się rozszerza,

jego pojęcia się treścią wypełniają, i on świat coraz lepiéj poznaje, budzi się coraz więcej jego własna świadomość o sobie, - on, że tak powiem; coraz wiecej stawa na własne nogi, robi się coraz niepodleglejszym od świata zewnętrznego, jako wyzwoleniec jego pobrawszy od niego potrzebne mu nauki, i wychodzi na widownie jego własna wola, która z początkowej bierności zamienia się w czynne działanie i zaczyna sobie własne cele stawiać. Tym sposobem `subjektowa strona nieznacznie w człowieku góre bierze nad zewnetrznym światem, i zamiast od niego oznaczenia przyimować, sama mu własne oznaczenia narzuca. Człowiek zaczyna naprzód obmyślać, co ma być przez niego w subjektowym i objektowym świecie zdziałane, staje sie panem swoich czynów, czyli innemi słowami obejmuje w posiadanie wolność, któréj zaród od początku w nim leżał, któréj wywołanie na widownie celem jest stworzenia, jak była poczatkiem stworzenia będąc istotą absolutnego ducha.

Ten proces podlega pewnym prawidłom, którego studya stanowią kategorye szczególnego rodzaju. domo, że są kategorye, podług których wyobrażamy sobie świat objektowy, czyli byt i istotę jego, uważany sam w sobie jako oderwany od subjektowości. Temi kategoryami posługiwaliśmy się ciągle, szukając w drugiéj części tego pisma rozwiązania najwyższéj zagadki w objektowym świecie. Te się nazywają kategoryami ontologicznemi, z greckiego tak nazwane, że byt za przedmiot mają. Są też kategorye podług których się myślenie subjektowe samo w sobie bez odnoszenia się do świata objektowego odbywa. widła myślenia subjektowego, czyli kategorye logiczne. Ani jedne ani drugie tu nie wystarczą, gdyż tu taki stosunek zachodzi, iż tu subjektowość człowieka z objektowością świata zewnętrznego jest w zetknięciu i obvdwie na siebie wzajemnie oddziaływaja.

Przyjetym zwyczajem te kategorye w tym porzadku wyliczają: Możebność, Rzeczywistość i Konieczność. To wyliczanie nie jest zupełne, a porządek w jakim po sobie nastepuja nie jest właściwy. Bo na czele należy źródło tych kategoryj postawić, z którego one dopiéro wypływają, a tém jest: bezpośrednia świadomość czyli zmysłowa pewność oznaczająca ten stan naszego umysłu, w którym jeszcze żadnéj reflexyi nad tém nie robímy, co nam jest podane, tylko bezpośrednio przyjmujemy, nie zastanawiając się jeszcze nad tém, czy temu byt objektowy służy, czy nie, gdyż mogłoby to może być i wizyą, jak np. we śnie lub w gorączce. Dopiéro gdy się głębiej zastanowimy nad tą pewnością bezpośrednią czyli zmysłową jaką nam proces z wzajemnego na siebie działania objektowości i subjektowości podaje, wychodzi na jaw: Rzeczywistość, która niczém inném nie jest, jak tylko potwierdzeniem ze strony naszego subjektu, że tu ma istotnie miejsce objektowa od nas odrębna realność rzeczy w świadomości naszéj będącej i z zewnątrz myśleniu naszemu odpowiadającej. Możebność zaś właściwie odnosi się do subjektowej strony tej rzeczywistości t. j. wyraża nasze potwierdzenie albo zaprzeczenie téj rzeczywistości, i wskazuje zatém na to źródło, z którego dopiéro dla nas pewnosé zjawiającej się rzeczywistości wynika, czyli na potrzebe naszego przyzwolenia. Możebność zatém jest tylko na subjektowej stro-Jeżeli o objektowej możebności jest gdzie mowa, to właściwie przeniesiona tylko jest z myślacego subjektu w rzeczy, jak gdyby to takie były subjekta myslace i same z siebie swobodnie sie determinujace. nikt nie zaprzeczy, że ta okoliczność, iż rzeczy zewnetrzne przez nasz subjekt są pomyślane, albo wiedziane albo jakimś celom naszym podane, jest dla nich zupełnie przypadkowa. Nasz subjekt zachowuje się właściwie względem tych rzeczy jako potega, jako

właściwa możebność czy władza i moc nad rzeczywistością, mogącą je postanowić lub nie, albo też postanowione zaprzeczyć. Tym sposobem może być, iż te przedmioty są albo nie są i ta możebność ze strony objektowej uważana jest przypadkowością dla przedmiotów.

Za tém idzie to następstwo dla poznającego subjektu. iż tego rodzaju przedmioty, które istnienie swoje nie przyrodzonéj własnéj swojej konieczności, ale tylko dowolności działających na nie subjektów zawdzieczają, nie mogą być z góry— a priori— za pomoca logicznych wniosków poznane, tylko wiadomość o nich za każdym razem przez doświadczenie musi być nabywana. Nazywamy to tylko możebném, czyli mniej wiecéj prawdopodobném naprzeciwko tego co jest konieczne. Przez to uznana jest szeroka sfera rzeczywistych rzeczy, i zdarzeń, w których przypadkowość panuje, a które jednak bez przyczyny nie są, i które tylko dla bezpośredniego doświadczenia są przystępne. Doświadczenie zatém jest częścią składową naszego poznania, i bez niego nigdy się zupełnie nie obejdziemy. Stanowi to wprawdzie pewne ograniczenie naszego Ale też z drugiéj strony i to co przypadkowe ma swoje granice pod tym względem, iż co do piérwszéj swojéj zasady, z któréj powstaje, jest wytłómaczone: gdyż podług tego, co wyżej powiedziano, przypadkowość rzeczy tylko w wolności im obcej i dla tego im przypadkowej ma swoje źródło. A zatem, czego dosyć czesto powtarzać nie można, wolność jest gruntem pierwotnym wszelkiej przypadkowości, i po za obrebem wolności nie może być jeszcze drugiego gruntu, badź w czystej przypadkowości samej z siebie pochodzacej, innemi słowy w braku wszelkiego gruntu, bądź też w absolutnéj konieczności fatalizmu, bo fatalizm nie innego nie jest, tylko ta teorya, która utravmuje, że nie ma żadnego gruntu rozumnego, i że

w tém jest konieczność, aby się wszystko bez gruntu działo, niejako bez zdawania sprawy rozumewi.

Przychodzimy teraz do kategoryi Konieczności. Konieczność nigdy nie może być na czele wszystkiego, nigdy nie może być pierwotnym gruntem wszystkiego, bo w skład téj kategoryi wchodzi zawsze coś takiego. co ja tylko wzgledna robi, zawisła od czegoś innego, wypadkiem czegoś innego. Ta kategorya jest raczej rezultatem pośrednictwa jakiegoś, czegoś co poprze-Jest ona zatém natury raczéj hipotetycznéj a Konieczność zawsze wtenczas ma miejnie absolutnéi. sce, jeżeli jakiś cel ma być dopiety, albo jeżeli już został urzeczywistniony: bo wówczas środki do dopiecia tego celu posługujące są albo były koniecznemi. Skoro cel bedzie zaniechany, wówczas i konieczność środków ustaje. Jeżeli zaś cel już został dopięty, wówczas środki mieszczą się jako negacyjne warunki w tém co zostało wykonane, t. j. jako to, bez czego wykonanie miejsca mieć nie mogło. Do każdego czynu są pewne środki konieczne, i jeżeli czyn już został dokonany, to też logiczna konieczność ma miejsce przypuszczać środki, które mu posługiwały; ale sam czyn dla tego ani logicznie co do pomyślenia, ani metafizycznie co do bytu nie jest koniecznym. Konieczność zawsze po za siebie wskazuje, w skutku czego ma miejsce. Tak np. że kamień koniecznie do ziemi spada, wynika to ztad, że podlega prawu ciężkości. Że człowiek koniecznie umiera, wynika to z warunków jego ciała. Że ziemia koniecznie na około słońca krażyć musi, jest to nastepstwem prawa grawitacyi. Ze w naturze jedno od drugiego zawisło, dla tego pełno jest w niej konieczności, która nienrzerwany łańcuch stanowi. Niewłaściwie zatém jest w naturze wszystko jest pod prawami ko-- doby raczej powiedzieć, iż w naturawami zawisłości, że nic sa-

mo z siebie absolutnego bytu nie ma, tylko od warunków jemu obcych dependuje, dla tego konieczność iest takiego stanu wypadkiem. Gdy zaś całą naturę w massie weźmiemy, nie nas już nie przymusza, ażebysmy na jej czele konieczność jako zasadę twórczą umieścili, ażebyśmy utrzymywali, że natura taką koniecznie musi być, jaka jest. Nasze twierdzenie tylko tak daleko idzie, że jeżeli natura taka jest jaka jest, to to i owo musi w niej koniecznie mieć miejsce; nikomu zaś do głowy nie przychodzi utrzymywać, że natura, i wszystko co w niej jest, nie mogła być inną. Owszem gdy się posuniemy do objęcia całéj natury jedném pojęciem, wychodzi na jaw, że konieczność znika, bo nie ma się do czego odnosić, czegoby była wypadkiem, i każdy przyzna, że to jest zupełnie przypadkowém dla natury, że taką jest a nie inną. nic innego nie jest, tylko wyznaniem, że natura skoro jest taka jaka jest, pełna jest prawa konieczności, ale pomimo to sama w całości wzięta z konieczności wytłómaczoną być nie może, gdyż mogłaby nie być, alho inna być, co dowodzi, że dopiéro wolność tę konieczność instalować mogła. Były wprawdzie w różnych systematach usiłowania robione, aby bez wolności się obejść, ale widzieliśmy, że to wszystko do niczego nie doprowadziło. Zadna miara wiec konieczności na czele spraw świata stawiać niepodobna. liby zaś kto utrzymywał, że Boga nie można sobie wyobrazić inaczéj, tylko jako z koniecznością istniejącego, gdyż przypadkowy byt zniósłby ideę Boga; to mu odpowiemy, że ta konieczność jest tylko następstwem czegoś innego, że nic nie ma w sobie twórczego, że wchodzi tylko jako negacyjny warunek w skład czegoś dokonać się mającego, albo już dokonanego. Prawdziwa zaś twórczość w ostatecznéj analizie może pochodzić tylko od wolności. Konjeczność odsyła po za siebie do czegoś innego nasze rozumowanie, zawsze

może mieć jeszcze miejsce pytanie: Zkad ta konieczność? i wtenczas długi bardzo łańcuch tych konieczności wysnuć się daje. Skoro zaś dojdziemy do tego, że wolność jest źródłem ezegoś, wówczas wszelkie pytanie się urywa i na tém poprzestać jesteśmy zmuszeni. Co najwięcéj można się tylko zapytać, co do wolności ezłowieka, jako ograniczonéj i pod wieloma względami w łańcuch konieczności przez naturę idący zakutéj, zkąd się ta wzięła? Ale odpowiedź, że ta wolność ma swoje źródło w absolutnéj wolności Boga, wszelkie dalsze pytania przecina.

56. Wolność doprowadza nas do źródła swego do woli. Z absolutnéj woli osobowego Boga można jedynie wytłómaczyć dwa światy naprzeciwko siebie stojące: naturę i człowieka, subjektowość i objektowość, myśl i byt, które do zupelnego rozróżnienia od siebie winny być doprowadzone.

Z całego tego wywodu wynika, że konieczność należy wprawdzie do składowych pierwiastków wolności, ale jest ona tylko narzędziem, którém się wolność posługuje, bynajmniéj zaś nie jest panią wolności. Owszem wolność koniecznością włada, skoro jako czynna, jako praktyczna potęga do działania występuje. Nie potrzebuje zaś jéj bynajmniéj, skoro sama w sobie na subjektowém tylko stanowisku nieczynna zostaje, żadnych objektowych celów do urzeczywistnienia przed siebie nie stawia, sama w siebie się cofa, i cały poczet środków nieporuszony zostawia. Pojęcie zatém prawdziwéj i pełnéj wolności, jako wyższe, mieści w sobie konieczność, ale odwrótnie konieczność nie mieści w sobie wolności.

Subjektowość i objektowość, myśl i byt, duch i świat ciała, muszą do zupełnego rozróżnienia od siebie być doprowadzone i jako przeciwieństwa naprzeciwko siebie być postawione, jednak bez odrywania ich absolutnie od siebie, jeżeli wolność ma się między niemi objawić. Gdyby nie nie było, tylko z jednéj strony logiczny porządek, a z drugiéj strony matervalna natura, i gdyby nie było nikogo, coby miedzy niemi związek utrzymywał, w takim razie i w iednéj i w drugiéj sferze, jeżeli tylko same prawa myślenia władaja, musi być związek, systematyczność, myśli pojedyńcze nie mogą się samopas wałęsać, tylko musza się jedne do drugich odnosić, a zatém jedne od drugich być zawisłe, co na nie panowanie konieczności sprowadza, z pod którego sie wymykać uje moga. Co do matervalněj natury, także widzieliśmy, że i tam jest związek, nie samopas nie istnieje, jedno od drugiego jest zawisłe, a zatém łańcuchem kenieczności spętane. Jakkolwiek jednak tak w logicznéj sferze jak w materyalnéj naturze panuje konieczność, pamiętać zawsze należy, że konieczność pierwotném źródłem siebie saméj być nie jest w stanie, i że powyższe twierdzenie w gruncie jest warunkowe, któreby się dało tak wysłowić: Ze jeżeli myślenie takiego składu jest, jakie jest, i jeżeli natura taka jest, jak ją widzimy, to konieczność w obydwóch tych sferach panować musi. Ale jeżeli weżmiemy całą naturę w massie i całą sferę myślenia także w massie, nie ma żadnéj konieczności, ażeby jedno i drugie koniecznie było, lub takie a nie inne koniecznie było, jakie jest. Wiec na samém ich czele konieczność się ich urywa, i nie ma żadnéj zasady ich bytu, bo jedno i drugie samo w sobie wzięte jest tylko przypadkowej natury, i odsyła nas do innego źródła t. j. do wolno. ści. Ponieważ jednak wolność sama z siebie jest tylko abstrakcya, nie miałaby żadnéj twórozej mocySzukając więc dalszego źródła zkąd wolność wypływa, natrafiamy na wolę, a wola sama z siebie każe się odnosić do ducha osobowego, którego jest potęgą, a od którego przez abstrakcyę oderwaną została. W tym duchu osobowym jest związana sfera logiczna i sfera natury, myślenie i byt. Kto wolę ma, ten i myślenie i byt w swojej mocy ma. Tymczasem kto tylko byt ma, ten może ani myśli, ani woli nie mieć, jak tyle jestestw podobnych jest w naturze. Kto byt i władzę myślenia ma, a woli nie ma albo słabą tylko wolę, tego myśl albo śpi zupełnie, albo gnuśnieje i nie myśli, jak tylu jest ludzi, co myślą głowy sobie nie psują. Dopiero wielka energia woli tworzy znakomitych ludzi pod każdym względem.

Ztąd się okazuje, że byt sam przez się, który nam się z razu najważniejszą rzeczą zdawał i z powodu czegośmy w objektowym świecie rozwiązania najwyższej zagadki szukali, właściwie na najniższym rzędzie objawu wszechświata stoi. Myślenie wprawdzie wyższy stopień zajmuje, bo i byt w sobie mieści: gdyż ten co myśli i być przecięż musi, podług owego sławnego »cogito ergo sum.« Ale i myślenie samo co najwyżej skończyłoby się na teoretycznem poznaniu tego co jest, czyli na przeniesieniu wszystkiego w świat idealny. Jednak bez woli samo z siebieby nic nie stworzyło, a nawet w swoim własnym zakresie przez wolę nie popychane małoby postapiło. W woli zatém, z któréj płynie wolność, koncentruje się cała istota, cała potega osobowego ducha. Tu jest dopiéro twórcze źródło wszystkiego, i skoro dochodząc przyczyny czegokolwiek, doszliśmy, że źródłem tego jest wola, urywa się wszelkie dalsze dochodzenie.

Lecz zkąd mamy tę pewność o duchu osobowym tak wysoką prerogatywą woli i płynącej ztąd wolności obdarzonym? Na to odpowiedź mamy w sobie samych. Wola jest pierwotnym faktem dla nas, bo my samą

jesteśmy wolą. Jak dla fizycznego życią oddychanie jest nieodzownym warunkiem, od którego ono własny odrebny swój byt zaczyna, tak też chcenie jest źródłem duchowego życia. W piérwszych chwilach doczesnego bytu, kiedy człowiek jeszcze ani świadomości świata, ani świadomości siebie samego nie ma, zjawia się ono już jako ślepy popęd, a rozwijając się coraz bardziej, pozbywa się coraz więcej tych fizycznych opasek, które je krępują, aż nareszcie jako wola sama w sobie źródło swych czynów mająca, wiedzaca o świecie i o sobie, wiedząca co robi i do czego daży, wydobywa ukryta myśl ze świata, i wysyła z siebie zrodzoną myśl w świat, aby tam z jéj rozkazów działała, i jej widoki zewnętrznemu światu na-Tym sposobem staje się ogniwem cudownie łaczacem materyalna sfere natury i idealna sfere myśli. Obok tego objawia ona swojém istnieniem najdobitniej, że w człowieku jest coś wyższego jak materyalna natura a nawet jak konieczność logicznego porzadku, - mówie, że jest duch, bo wola jako źródła absolutności się dotykająca i po nad wiezy konieczności wyższa, nie może być jak tylko attrybucyą, istota nawet ducha, który na téj zasadzie mocen jest we wszystkie sfery się zapuszczać i z nich się wycofać, sam w sobie mieszkać i nad światem dumać, lub w czynach szeroko sie rozlać.

Ten duch człowieka sam sobie świadectwo daje. Ale jakkolwiek tak wysokie stanowisko zajmuje, czuje on jednak, że jego zjawienie się nie może być ostateczném rozwiązaniem zagadki świata. Ma on wprawdzie przedsmak i wyobrażenie absolutności, czuje w sobie że ma niezaprzeczoną wolność kierowania sobą a nawet w jakiejś cząstće i naturą jak mu się podoba. Jednak okowy konieczności do koła go opasującéj jeszcze go uciskają. Wszędzie musi z nią walkę staczać, i nieraz jej uledz. Ztad wynika, że

ponieważ jego wola koniecznością ograniczona, którą ma naprzeciwko sobie, z pod któréj jarzma wprawdzie może się nieraz uwolnić, ale nigdy nie jest w stanie

jéj wytepić: wiec też nie może być absolutną.

Wyżej widzielismy, że jedynie w woli ducha oso. bowego może być związana sfera logiczna i sfera natury. Niejakiém potwierdzeniem tego, jest nam duch człowieka: gdyż człowiek właśnie dla tego, że ma wolę, może się bądź w naturę, bądź w krainę myśli zapuścić; może się w obydwóch bądź na stanowisku teoretyczném jako przypatrujący się zachować, bądż też praktycznie myśli swoje do działania sposobić i rzeczywiście potém na naturę działać. Więc różnica między temi dwiema sferami a pomimo tego związek de facto przez niego jest rozstrzygnięty. Ta różnica nie tvlko że dla woli nie jest zawadą, ale owszem potrzebą, gdyż otwiera jej pole do działania. to staje się zarazem łacznikiem dwóch na pozór tak sobie przeciwnych stron, iż zdawało się, że nigdy połączyć się z sobą nie dadzą. Cudowne zjawienie się woli sprowadza je z absolutnéj sprzeczności, za jaka ją zwykle poczytać niejeden jest skłonny, do znaczenia przeciwległości naprzeciwko siebie postawionych, aby wzajemnie do siebie się odnosiły. Ponieważ, jakeśmy wyżej widzieli, natura jakkolwiek pełna konieczności, jednak w całości wzieta, nie mieści żadnej w sobie konieczności aby była, bo mogłaby nie być, albo inna hyć, i że to samo o logicznym porządku twierdzić można, bo nie ma żadnéj konieczności aby myślenie było: wiec wynikło ztad, że jedno i drugie w naczelnéj zasadzie co do początku swego jest przypadkowe. A że przypadek nie nie tłómaczy i obok tego obydwie te sfery zdają się sobie zupełnie być obce, oddzielnym zupełnie prawom podlegać, i żadnego związku z sobą nie mieć, bez którego się jednak obejść nie można; więc obydwie te sfery na to naprowadzały, że konieczność, będąc sama czémś warunkowém, nie może być źródłem wszystkiego, i że jedynie wola do ducha odniesiona, jako sama z siebie czerpiąca, a przez to od nikogo niezawisła i zatém żadnéj konieczności niepodlegająca, może bytu i myślenia rozwiązać i obydwie sfery z sobą połączyć. Ze to istotnie tak być może, tak jest, przekonywa nas, ale jednak do pewnego tylko stopnia, duch człowieka na zasadzie tego niezaprzeczonego faktu, że człowiek ma wole a razem z nia i wolność, myśl i byt. Lecz że człowiek jest istotą ograniczoną, sam z siebie nie istnieje, i pomimo cudu wolności do koła koniecznością jest opasany, z którą walkę tylko staezać, ale zupełnie jej wytepić nie jest w stanie: zatém człowiek, jako podrzędną rolę grający, chociaż go nieraz panem natury tytułują, może być cudem stworzenia, ale nie może być panem stworzenia. Jednak ma w sobie zarodki wszelkich przymiotów, jakie prawdziwego pana stworzenia znamionują. Dla tego na skrzydłach myśli, które mu właśnie na ten cel sa dane, opuszcza wszelkie ograniczenia i więzy, jakie na nim w rzeczywistości ciężą, i wznosi się do Boga, który jako absolutny duch od wieków przyszły świat rzeczywisty idealnie ma przed sobą, a jako absolutna wola ma moc urzeczywistnić ten świat idealny lub nie, t. j. stworzyć go lub nie, skoro człowiek choć w ograniczonym sposobie może sie na coś podobnego zdobyć. Absolutna wola więc, absolutna wolność przy absolutnéj duchowości, wystawiającej sobie od wieków idealnie przyszły świat, zgoła absolutna osobowość Boga wszystko to w sobie łącząca, zdolna dopiéro ostatecznie wytłómaczyć, zkad sie wział wszechświat i co on znaczy, podobnie jak ograniczona osobowość człowieka tłómaczy ten mały świat, jaki on sobie stworzył. Tylko na téj jedynie drodze można pojąć powstanie natury i nasze własne i usunać nie nie tłó-

macząca myśl przypadkowości, która jednak na czele była stanęła; tylko na téj jedynie drodze możemy pojąć, jakim sposobem nasza myśl może wniknąć w nature, i natura podawać się naszéj myśli, pomimo takiéj miedzy soba różnicy: bo wszechmocna wola boska, stwarzając świat, nie stworzyła go myśli absolutnie przeciwnym, tylko przeniosła go z idealnéj sfery odwiecznego myślenia w odrębną rzeczywistość. Dla tego w naturze panuje konieczność, aby była stałość w niéj, niewzruszony porządek, na któryby się wola ludzka spuścić, i na podstawie jego swoje działanie rozwinać mogła. Dla tego ta konieczność nie iest jarzmem, nie jest niewola, poniżającą człowieka, ale raczéj dowodem absolutnéj woli, urzeczywistnieniem praw powszechnych, bez którychby wszystko w bezdenne chaos zapadło. Takie dopiéro pojecie Boga otwiera nam droge do zrozumienia natury i człowieka, a później zobaczymy, jak nam to ułatwi rozwiązanie tylu innych najważniejszych zadań człowieka obchodzacych.

Osobowy jedynie Bóg może spekulacyć zaspokoić, ale niepodobna dojść do niego ani wyłącznie za pomoca kategoryj bytu, ani za pomoca samych tylko logicznych kategoryj myślenia. Kategorya dopiéro wolności jest owym kluczem, owym talizmanem zdolnym rozwiązać najzawilsze sprzeczności spekulacyi. Tamte z osobna wzięte do niczego nas nie doprowadziły, iakeśmy to widzieli. Udając się do kategoryj ontologicznych, czyli do kategoryj bytu i dochodząc na téj drodze absolutnéj prawdy, puszczamy się przedewszystkiém za wyszukaniem, za uchwyceniem istoty bytu. Jako taka przedstawia nam się substancya, podług tego więc Bóg jest jako absolutna substancya. Lecz ponieważ, jakeśmy to już tyle razy widzieli, substancva od swoich zjawisk, a zjawiska od swojej substancyi żadna miara oddzielić się nie dadza, gdyż to sa

pojęcia współwzględne, jedno bez drugiego istnieć nie mogące: więc Bóg musiałby być zmieszany z naturą i wszystkie ograniczone rzeczy w skład jéj wchodzące oraz ludzie byliby tylko modyfikacyami absolutnéj substancyi, t. j. byliby tylko skutkiem a ona przyczyną. Skoro jednak substancya i jéj modyfikacya czyli zjawisko, skoro przyczyna i skutek rozłączyć się nie dadzą, więc żadne nie może być, gdzieby i drugiego nie było, bo gdzie przyczyna jest trzeba się koniecznie domyślać skutku, inaczejby przyczyna nie była przyczyną, a gdzie się skutek zjawia, tam musi być i przyczyna. Obydwa te pojęcia zachowują się względem siebie dyalektycznie, t. j. jedno odsyła nas koniecznie do drugiego, a to do tamtego, i nic osobno złapać nie jesteśmy w stanie.

Ztad wynika, że przyczyna nie ma żadnéj wolności, nie jest w stanie w sobie spoczywać, działać albo nie działać, inaczéj nie byłaby przyczyną. Nie da się więc od rzeczywistości, jaka nam się przed-stawia, oderwać, i jako możność sama w sobie uchwycić, od któréj jako władzy swojej byłaby zawisła: lecz owszem razem z istnieniem rzeczywistości jest, i jedno i drugio koniecznie razem jest. Podobnie, jak przypuszczamy, że to co rzeczywiście jest, także może być; tak też nawzajem trzeba z Heglem twierdzić, że w zupełnej możności i razem z nią leży także rzeczywistość, t. j. że prawdziwa możność (moc) nie utrzyma się w stanie zawieszenia, ale wybuchnie w rzeczywistość, bo to jedno i to samo jest, bo zupełna i prawdziwa możność jest to już rzeczywistość w drodze, który to stosunek, a raczej brak stosunku, tylko tożsamość właściwie jest koniecznością, to co nie może inaczej być. Gdyby się rzecz mogła inaczéj mieć, gdyby przyczyna mogła, że tak powiem, swobodną możnością być, t. j. podług upodobania w sobie spoczywać, albo sama w sobie i soba sama się zajmować, lub też i do działania na zewnatrz przystapić; to w takim przypadku z przyczyny wolności mającej działać lub nie, nie możnaby. chociażby nawet przyczyna istniała, wniosku czynić o bycie skutku. W takim razie nie możnaby z twórczéj i wszechmocnéj osobowości Boga wyprowadzać koniecznego bytu świata i człowieka, jakoby Bóg do urzeczywistuienia jednego i drugiego musiał przystapić, nie mogąc tego uniknąć. Przeciwnie taki wniosek o bytności Boga byłby właściwy, skoroby go z exystencyi świata i rodu ludzkiego wyprowadzić chciano: bo skoro istota wolność mająca działać zaczęła, to przez to samo konieczność wprowadzona została domyślania się jej istnienia, gdy tymczasem nie ma żadnej konieczności, ażeby wolność działała. Jeżeli zaś omijając kategoryę wolności, Boga i świat wyobrażać sobie będziemy jedynie tylko pod kategorya przyczyny i skutku; wówczas Bóg nie będzie mógł być od świata oddzielny, ani świat od Boga, Bóg zamieni się w substancyę świata, a świat panteistycznie w modyfikacye istnienia boskiego. Jego exystencya tym sposobem z naturą zmieszana nie da się już z natury oczyścić. Taki będzie rezultat, jeżeli się tylko do kategoryj ontologicznych bytu po rozwiązanie udamy, jakesmy wyżej przechodząc różne systemata z téj zasady wyszłe widzieli.

Jeżeli się znowu udamy do kategoryj tylko logicznych, do kategoryj podług których samo myślenie się odbywa, do kategoryj logicznego gruntu i następstwa, co się na tym gruncie opiera, odrywając subjektowość od objektowości, możność od rzeczywistości, znosząc związek, jaki kategorya woli czyli wolności między niemi zaprowadziła, i poprzestając jedynie na tym związku, jaki każda strona z osobna podług włościwych sobie prawideł ma: wówczas powstaną dwa oddzielne od siebie światy nic z sobą

wspólnego niemające, t. j. subjektowy myśli i objektowy natury. W subjektowym pójdzie wszystko podług logicznego prawidła gruntu i następstwa z niego wynikającego; w objektowym zaś podług prawidła przyczyny i skutku. W każdym z tych światów z osobna uważanych będzie związek, nawet jednoczesna bezpośrednia konieczność: i tak co do subjektowego świata będzie to związek myślenia, jako gruntu i następstwa tego myślenia czyli myśli; co do objektowego świata bedzie to związek przyczyny Ale miedzy temi obydwoma światami nie bedzie żadnego związku: subjektowe nastepstwo myśli nie bedzie objektowém następstwem zjawisk w naturze: a te znowu nie beda żadnego działania przyczynowego wywierać na tamte. Każdy z tych dwóch światów idzie swoją drogą, jeden obok drugiego bez żadnego wzajemnego na siebie działania. Jeżeli zaś wiémy coś o świecie zewnętrznym, to podług téj teoryi nie może się opierać na doświadczeniu, tylko na logicznéj konsekwencyi myślenia samego w sobie, o ile to w naturze myślenia leży, ażeby coś naprzeciwko siebie stawiać, coby było przedmiotem myśli. takie myślenie pozbawione jest wszelkiego punktu stvczności, w którymby ze światem objektowym wspólna miało substancyalna podstawe i jeden ciąg z nim stanowiło, przez co niejako w powietrzu bez żadnego rzeczywistego punktu oparcia jest zawieszone. Taki dualizm prowadzi znowu do sceptycyzmu i do subiektywizmu czyli idealizmu, które znowu za sobą prowadzą wszystkie zgubne następstwa, jakie później w etyce czyli w teoryi moralności i w teologii na jaw Tego wszystkiego nie zna naturalna świawychodza. domość człowieka, która się rekami i nogami trzyma doświadczenia i za pomocą kategoryi rzeczywistości za idealność równie jak za realność chwyta. To samo i głębsza spekulacya ża najwłaściwsze uzna.

skoro się z kategoryi bytu i z kategoryj logicznych do kategoryi woli podniesie: ho wola dopiéro, jak zdolna była absolutnie te dwa swiaty w zamiarach Boga, jako dla siehie przeznaczone pierwotnie połączyć, pomimo ich różnicy,— tak też odbicie téj saméj woli w człowieku z natury swojéj, jako coś twórczego, w obydwa światy w subjektowy i objektowy sięga, i jako do niéj należące je wiąże, a pomimo to ich niewolnikiem nie jest.

## 57. Jaki powód mógł mieć Bóg stwarzając świat. Bliższe objaśnienie woli.

Objaśniwszy ten stosunek między objektowym a subjektowym światem, i że jedynie na zasadzie absolutnéj woli w Bogu i odbicia jéj w człowieku da się wytłómaczyć związek między naturą a duchem człowieka, nie zlewając bynajmniéj w jedno tych dwóch odnóg stworzenia, owszem uznając potrzebę ich różnicy,— wypada nam się nazad wrócić do Majestatu boskiego i nad tém najważniejszém zadaniem się zastanowić: jaki mógł być powód do stworzenia rzeczywistego świata, skorośmy się przekonali, że żadna konieczność do tego nie nagliła, gdyż konieczność dopiéro w stworzonym świecie zjawić się mogła, a zatém sama stworzoną została.

Bóg jest absolutną duchowością. Tegośmy ztąd doszli, że człowiek jest ograniczoną duchowością,— ograniczoną pod dwojakim względem: raz, że dopiero za pośrednictwem doświadczenia w zetknięciu z zewnętrznym od niego niezawisłym światem przychodzi do świadomości o świecie i o sobie i przez to doprowadzony jest do rozwinięcia całej potęgi myślenia; drugi raz, że jakkolwiek to myślenie w człowieku jest cudownem zjawiskiem, jednak nie może ono się od-

być bez pracy i mozolu, i ma zawsze do walczenia z granicami, które coraz więcej rozpychać, ale w tym doczesnym bycie przynajmniej nigdy zupełnie pokonać nie może. To zdawałoby się prosty wniosek za sobą pociągać, że kiedy człowiek sam się czuje ograniczoną istotą, przez to samo niepodobieństwem jest, aby mógł się podnieść do pojęcia absolutnéj istoty Boga, żadnego ograniczenia niemającego. Lecz widzieliśmy już poprzednio, że właśnie to uczucie ograniczenia nie tylko nam ułatwia, ale rodzajem konieczności logicznej nasuwa nam pojęcie istoty absolutnéj żadnych granic nieznającej. Zgoła pojecie czegoś absolutnego jest nam tak naturalne, że się bez niego ani w zakresie myśli, ani w niespokojnym ruchu życia obejść nie możemy, chociaż go nicjeden tam szuka, gdzie go być nie może, jakeśmy to już także poprzednio widzieli. Te wszystkie więc wyśmiewania badaczów, kuszących się o dokładniejsze poznanie tego co absolutne, co bezwarunkowe wyśmiewania, których sobie pół uczona publiczność nieraz pozwala, dowodzą tylko niezmiernego braku zastanowienia: gdyż właśnie tego rodzaju badania, jakkolwiek zawiłe, sa droga, na któréj się spekulacya do powzięcia odpowiedniego pojęcia o Bogu dobija. Samo przekonanie o ograniczoności już nas prowadzi do pojecia nieograniczonéj, a zatém absolutnéj istoty: bo negacya nie możc mieć miejsca, tylko na jakiejs pozycyi. Wprzód musi być pozycya, ażeby można było w niéi coś zaprzeczyć. Podług tego absolutna istota i w realnym i w logicznym porządku musi poprzedzać, jako pierwotna. Dajmy w logice ograniczenia w pojęciu absolutnéj istoty, a w takim razie będziemy mieli pojęcie ograniczonéj istoty, to jest człowieka, jakim też rzeczywiście stworzonym został. Wiec to przekonanie ograniczoności jakie człowiek ma, jakkolwiek go z jednej strony poniża, to jednak z innéj strony musi być, jako najwieksza prerogatywa uważane, gdyż to uczucie braku nie może mieć inaczéj miejsca, jak na zasadzie pozostałego nam zwiazku z wyższego rzedu porządkiem rzeczy. To oderwanie od niego stanowi wprawdzie niedolę naszego życia, jest źródłem tęsknoty naszego serca, jest przyczyną naszego mozołu, pracy umysłowej i fizycznej; ale też właśnie ten ucisk ograniczeniami na nas wywierany czyni nam potrzebę z religii, któréj jest podstawą, prowadzi nas do Boga i trzyma nas na uwięzi, żebysmy od Boga nie odpadli, a przy tém budzi w nas siły fizyczne, moralne, intellektualne, abyśmy te granice nas ścieśniające, ile możności rozpychali. Kto ograniczenia swoje żywo czuje, ten już przez to samo umysłem swoim po za te granice sięga, i w skutku tego pewnie je mniej więcej dalej od siebie odsunie. Najograniczeńszy zaś człowiek jest ten, który nie czuje swojego ograniczenia, a zwierz zgoła żadnego ograniczenia nie czuje. Ten wywód powinienby nieco tych poskromić, którzy na zasadzie ograniczoności człowieka filozofie na pasku trzymaćby chcieli, i przywiązawszy ją na miernéj długości lince do pala, żadaja, aby tylko w tém kółku rajtszulowała. Jakkolwiek człowiek jest ograniczony w swoich władzach umysłowych, jednak te granice nie są stałe, i nikt Właściwie za to ręczyć nie może, gdzie się kończa. Wprawdzie Kant w sławném dziele Krytyki Rozumu czystego przedsięwziął rozmierzyć i ustalić te granice, ale późniejsi przyszli i parkan postawiony, na którym było napisane ostrzeżenie »Dotad i nie daléj«, wywrócili i tak zawsze będzie.

Ten wywód także wyjaśnia, jakim sposobem pomimo ograniczonych władz umysłowych człowieka, możemy się odważyć i posunąć się aż do rozbierania pojęcia absolutnéj istoty Boga, i jeżeli nie odgadywać tajemnicę stworzenia, to przynajmniej przybliżać ją

do naszego pojmowania.

Skoro Bóg jest absolutną duchowością, przypomnijmy sobie, co za tém idzie. Wiadomo, że do tego nie mamy innego środka, tylko analogię podobieństwa ludzkiego ducha, jako nam jedynie znajomego. Duchowość, jakeśmy ją na człowieku poznali, gdy ten do stanu zupełnego rozwinięcia przyszedł, jest przedewszystkiém wolą wszystkie sprężyny cudownego składu naszego umysłu poruszająca i źródło do działania sama w sobie mającą. Na zasadzie téj woli człowiek mocen jest niejako z niczego, bo sam z siebie, stworzyć świat idealny myśli, a następnie nieraz urzeczywistnić go nawet w odrebnym od niego świecie, do czego mu natura niemało jest pomocna, dając mu materyał i podstawę do jedo działania,— i to właśnie stanowi jego ograniczenie. urzeczywistnienie jest niejako drugiem stworzeniem, kiedy świat idealny był pierwszem jego stworzeniem. Co do tamtego drugiego, człowiek podlega, jak wiadomo, licznym ograniczeniom, - gdy tymczasem akt piérwszego stworzenia idealnego nierównie przestrzeńsze ma granice i dużo więcej ku wszechmocności się zbliża. Nie jest też wszystko do urzeczywistnienia przeznaczone. Najznaczniejsza cześć stanowi niejako rozmowe ducha naszego z soba samym, albo rodzaj niewidzialnego świata bez przestrzeni, w którym nasz duch mieszka i po którym się przechadza. Tu jego utwory idealne (zupełnie odmiennie jak ciała matervalne) nigdzie mu nie stawiają oporu, jakoż on je wskróś przenika, gdyż one są tém samém co on. Pomimo to sa one jednak cos innego jak on, ponieważ on się od nich odróżnia, ponieważ one różnych kolei doznają, niektóre z uwagi są wypuszczane, przez co jakby nie istnieją, i znowu napowrót przywoływane, przez co jakby zmartwychwstają, co wszystko dowodzi, że one w niczém nie ograniczają naszego ducha, i że nie duch nasz od nich, ale one

od ducha naszego i jego woli zależą.

To wszystko, co każdy na sobie łatwo sprawdzić może, przez analogię daje nam przybliżone wyobrażenie o absolutnéj duchowości Boga, skoro usuniemy ograniczenia człowiekowi właściwe. Gdvbv nie ten fakt duchowości człowieka, dla nas właściwie niepojety, a jednak jako fakt tak bezpośrednio nam jasny, nie mielibyśmy żadnego punktu wyjścia, wszelkie wyobrażenie o Bogu byłoby, dla nas niepodobne. nawet gdyby objawienie w pomoc przyszło. Ale Bóg widać stwarzając człowieka zostawił w nim samym zaród tego niezbędnego dla niego wyobrażenia, który pomimo upadku, jako pragnienie pierś jego rozpiera, jako dażenie do nieskończoności ograniczenie jego rozsadza, i gdy w objawieniu stosunek osobowy Boga do człowieka następuje, zrozumienie tego objawienia możebném czyni. Wychodząc więc z tego, iż to nie są płonne słowa, skoro powiedziano: »iż człowiek jest stworzony na podobieństwo Boga«, nabieramy nieco otuchy, aby się zapuścić w przedmiot, który na piérwsze wejrzenie zdaje się granice ludzkiego pojecia przechodzić, a który go jednak najbliżej obchodzi, bo jest najważniejszym dla niego, gdyż nie innego w porównanie z nim iść nie może.

Ponieważ Bóg jest absolutną duchowością, godzi się przypuścić, jakeśmy to już poprzednio uczynili, iż Bóg odwiecznie wyobrażał sobie świat ze wszystkiemi szczegółami, który istniał w Jego duchu idealnie, zanim z wszechmocnéj woli jego w obecném odrębném stworzcniu urzeczywistnionym wstał. Ten świat idealny, jakkolwiek odwieczny, w niczém Boga nie mógł ograniczać, ponieważ nie był od niego odrębny. Pomimo to Bóg się od niego rozróżniał, jak się myślący od swoich myśli rozróżnia, i tym spo-

sobem łatwo pojąć, jak świadomość siebie samego i świadomość świata przed stworzeniem rzeczywistego świata mogła mieć miejsce, która do pojęcia osobowości jego niezbednie jest potrzebna. Pomimo tego idealnego świata, Bóg odwiecznie sam tylko istniał pod tym względem, że świat idealny odrębnéj od myśli boskiej exystencyi nie miał. Nic Bogu nie brakowało, ten świat idealny pełen był harmonii, nie przedstawiał żadnéj w sobie sprzeczności; mógł tak zawsze pozostać, albo w rzeczywistość być przeniesionym, skoroby taka wola boska była, ale żadna konieczność do tego nie nagliła. Bóg mógł swoję doskonałość i swoje madrość wiecznie w swoim duchowym utworze ogladać. Zgoła, powtarzam, nic Bogu nie brakowało, jako sobie samemu wystarczyć mogacemu, ale światu temu idealnemu brakowało bytu oddzielnego. Ten brak wprawdzie mógł nie mieć znaczenia wielkiego co do téj części, która odpowiadała teraźniejszej materyalnej naturze, która żadnej świadomości o sobie nie ma. Ale rzecz się zupełnie inaczéj ma co do tych jestestw, których obraz w idealnym świecie, jako rozumnych i samoistnych świadomość o sobie mieć mających był zakreślony. Ale i to jeszcze nie nie dowodzi, bo mógł Bóg takich istot wcale nie pomyśleć, gdyż żadna konieczność go do tego nie przymuszała. To jedno tylko można przypuścić, że pomimo, iż absolutnemu duchowi nic nie brakowało, pod względem metafizycznym, gdyż on sam wszystkiem był, wystarczając sobie sam dla siebie, co do istnienia swojego nie bedac od żadnego innego istnienia zawisłym, i będąc sam w sobie absolutna całościa, żadnym warunkom ani uzupełnieniom niepodległą, - że mówię pośrednio mogłaby się ta uwaga nasuwać, iż dałoby się jeszcze coś zrobić, gdyż ten świat mógłby być, a nie jest rzeczywiście. Bo niepodobna, by Bóg nie wiedział, że ten świat idealny

nie istnieje rzeczywiście, skoro świadomość jest nieoddzielna od duchowości, gdyż nieodzowny jej warunek: rozróżnienie się od czegoś właśnie przez obecność świata idealnego w duchu jest dany. Owszem Bóg wié, że ten świat idealny nie istnieje, a mógłby istnieć, gdyby on tego cheiał. Jeżeli zaś prawda nazywa się to, gdy to co idealne zgodne jest z rzeczyczywistością, a o ile nie istnieje nie jest jeszcze zupełną prawda tylko zarodem, zadatkiem prawdy: wiec ten świat idealny, o ile jest idealny nie jest jeszcze zupełną prawdą, czyli prawdziwością. Ze absolutnéj duchowości nie można inaczej pojąć, tylko także jako wszechmocna wole, skoro ograniczona duchowość człowieka ma przynajmniej ograniczoną wolę, która ciagle zmierza do urzeczywistnienia swego świata idealnego, - trudno przypuścić, aby Bóg nie chciał prawdy, która jest w Jego mocy. Łatwo wiec pojac piérwszy powód urzeczywistnienia czyli stworzenia rzeczywistego świata. Była to idea absolutnéj prawdy: Bóg chciał, ażeby przedmiot, który z razu bez żadnéj samoistności był tylko przedmiotem myśli bez żadnéj rzeczywistości, stał się rzeczywistym przedmiotem sam swoie własne istnienie majacym, t. j. iżby sam był niejako subjektem. Bóg jako absolutna wola prawdy nie chciał poprzestać na tém, iżby świat był tylko harmonijna, chociaż najpiękniejszą grą twórczej imaginacyi w Jego duchowości, którejby prawdy brakowało; tylko Jego wolą było, ażeby ten świat istniał odrebnie sam w sobie i jednocześnie dla niego.

Taki musiał być pierwszy akt stworzenia. Gdyby jednak nic więcej nie było nastąpiło, tylko, że świat idealny został przeniesiony w objektowy byt, t. j. iż się stał objektem, któremuby tylko przez przcnośnię, jako już własny byt mającemu niejako tytuł subjektu mógł być nadawany; gdyby nie było w nim prawdziwego subjektu świadomościa i wolnością ob-

darzonego: wówczas stosunek Boga do takiego stworzonego świata w niczem nie byłby odmienny od stosunku artysty do swojego dzieła. Stałby świat przed nim jak najpiękniejszy utwór, i nie byłby niczém inném, jak urzeczywistnieniem idei piękności, i dalejby nie poszedł. Jakoż do dziś dnia natura o ile jest świadomości pozbawiona, jest niewyczerpanym składem piekności nieprzestannie nas urokiem swoim czarującej. Tak też stałaby przed Stwórca, jako arcy-dzieło materyalne. Stosunek Boga do świata byłby stosunkiem tworzącej sztuki; świata zaś do Boga byłby to stosunek piękności urzeczywistnionej komus innemu się objawiającej, ale sama o sobie nie wiedzącej. Gdyby absolutna wola w urzeczywistnieniu idei prawdy dalej nie była zaszła, tylko tu się była zatrzymała, wówczas urzeczywistnienie idei estetycznéj, czyli urzeczywistnienie idei piekności byłoby ostatecznym celem stworzenia i nic więcej. Ale jakkolwiek idea piękności w zamiarach boskich ważne zajmuje miejsce, i w tym świecie pełnym cudnéj piekności bez niéj obejść się nie mogło, - absolutna wola, skoro raz powzieła zamiar urzeczywistnienia idealnego świata, nie mogła na niéj poprzestać, gdyżby temu światu nierównie wyższych celów, nierównie wyższego rzędu ozdób było brakowało. Świat byłby pusty; byłby wprawdzie wystawą nieskończonej ilości dzieł pięknych, ale nie byłoby widzów do oglądania jéj. Jeden Bóg by to widział, który i tak tego nie potrzebował, bo to wszystko w idealnym pogladzie miał przed soba.

Dla tego nastąpiła nowa epoka stworzenia, bo natura już nie wystarczała mądrości boskiej, czyli raczej nie była zdolna objawić jej dostatecznie. I Bóg powołał do bytu istoty na podobieństwo Jego świadomością o sobie i o świecie, wolą, myślą obdarzone, zgoła osobowości, któreby wiedziały o świecie,

o swojém własném istnieniu, o Bogu i Jego wszechmo-Powodem był tu wiec wyższego rodzaju porządek rzeczy, oparty na świadomej o sobie wolności. Ze zjawieniem się wolności właściwie dopiéro dzieje świata się zaczynają. Dzieje natury giną w mgle wieków, gdy nie ma nikogo, ktoby im się przypatrywał, i coby je nastepnym pokoleniom podawał. Idea wolności może nas dopiéro na stanowisko zaprowadzić, z którego będziemy mogli świat i ostateczny cel jego w prawdziwém świetle oglądać. Dotvchczas. aby dojść do rozwiązania najwyższych zagadnień człowieka dręczących, udaliśmy się do kategoryi bytu, że nam się byt najważniejszą rzeczą zdawał, i w skutku tego nadaremnie błądziliśmy po objektowym świecie. Gdyśmy się przerzucili w subjektową sferę myśli, posiłkując się kategoryami logicznemi doszliśmy także do rezultatów, na których poprzestać niepodobna. Pytanie zachodzi: czyli już nie nie ma wyższego nad te kategorye? czyli, skoro byt i myślenie jest, wszystko już wyczerpane dla człowieka, tak, iż już nie dla niego do zrobienia nie pozostaje? Ważne i nieodzowne to sa warunki, bo bez bytu nie ma istnienia, bez istnienia nie ma myślenia, a bez jednego i drugiego nie ma człowieka. Lecz pomimo to człowiek jeszcze coś wiecéj jest jak istnienie i myślenie. Cała energia istnienia i myślenia koncentruje się dopiéro w działaniu. Lecz aby działać nie dosyć jest być i myśleć; trzeba mieć wole, a wola jest moc poczynania z siebie samego czynów, jest to twórcza potęga, w któréj najwiecéj sie podobieństwa do przedwiecznego Twórcy prze-Wola to właściwie człowiek, to siła poruszaja-Kieruje myśla, przeistacza byt, podnosi ca wszystko. miechy namiętności, i gasi ich żar; naturze rozkazuje i siły jej do swoich zamiarów zaprzega; wszystkie władze umysłowe na jéj posyłki gotowe; złe i dobre w jéj ręku; w jéj mocy sprowadzić niebo lub piekło na te

ziemie; czerpana u źródła u stop Wszechmocnego może podnieść się, może wrócić do Niego, lub błakać się po mylnych bezdrożach doczesnego życia, i gubić się w przepaściach. Chcesz poznać jakiego człowieka, rozpatruj się w jego woli; tam on jest cały, reszta wszystko ułamki tylko są jego istoty. Jak w ciałach fizycznych jest pewien punkt ciężkości, który gdy uchwycisz całe ciało masz w twej mocy, tak też. gdy ci się uda ująć kogo za jego wolę, lub też wziać twoje własna wole za cugle, poprowadzisz i siebie i innych gdzie chcesz i najtrudniejszych rzeczy dokonasz. Póki woli cudzéj nie będziesz miał za soba. napróżno na kogo działać będziesz; stosuje się to tak do prywatnych, jak do publicznych stosunków, tak do prowadzenia uczniów, jak do rządzenia ludami. Dla chcacego nic nie ma trudnego. Wola jak chce zrobi z ciężkich rzeczy lekkie, z nieprzyjemnych przyjemne, z czarnego białe i z białego czarne. Wola ludzi łaczy i rozłacza, robi ich silnymi albo słabymi, zdolna jest w nieszcześciu zrobić ich wielkimi, tak, iż z klęsk wieksi powstają, aniżeli przed tém byli, gdy tymczasem w rozkoszach zwykle słabieją z powodu, że wówczas zwykle napreżenie woli ustaje. Zgoła wola jest dyktatorską władzą w człowieku, któréj wszystko posłuszném być musi. Uczucie nierozłącznym jej jest towarzyszem, powiedziecby można jéj tajnym gabinetowym sekretarzem, powiernikiem jéj nadziei i obawy, organem jéj skrytych boleści i wybuchów hucznej radości. Wola ze wszystkich władz w człowieku najwcześniej się obudza, nigdy nie spoczywa i wszystkie chwile życia wypełnia, a kiedy myśl u bardzo wielu ludzi małe tylko postepy robi i najczęściej słabe tylko znaki swego rozwiniecia daje, wola w innym kierunku ku złemu lub dobremu silnie bardzo nimi miota. Woli powszechne bezwyjątkowe panowanie, powiedziałbym absolutne pa-

nowanie, gdy tymczasem myśli więcej jest względne i u wielu bardzo ograniczone. Uplot woli i uczuć, pragnień, żądań, zachceń, i wynikającej z tego wszystkiego wraźliwości na boleść i radość zwykle sercem nazywaja, zapewnie dla tego, że podobnie jak w fizyczném sercu naszego ciała, tak też i tu w moralnym świecie właściwe jest ognisko życia człowieka. Kto chce pod jakimkolwiek względem na ludzi wpływać, a pomiędzy innemi kto im chce trudne do pojecia i zawiłe rzeczy wytłómaczyć, ten najpredzej do celu trafi, jeżeli ich, jak to powiadają, »za serce Skoro się jakby iskrą elektryczną do serca cudzego dostaniesz i tam zapał rozniecisz, skoro się do uczucia cudzego zakradniesz, niebawem oporna nawet wole i czem innem zajeta na swoje strone przeciagniesz i z nią co chcesz zrobisz, bądź kojarzac ja z twoją wolą do działania, bądź przykuwając uwage do słuchania wykładu, który inaczej żadnegoby inte-Ten główny był powód, dla czeresu nie wzbudzał. gośmy zabrawszy się do wykładu tak trudnych i zawiłych rzeczy, nie poszli drogą ścisłej naukowej metody, tylko, aby zainteresować ziomków do nauki, która od zwyczajnego zapatrywania się na świat tak daleko leży, tu i ówdzie serca czytelników poruszyć. a przez to ich daléj w głąb' wciągnąć usiłowali. Dziwna rzecz, że podobnie jak człowiek nie nogami chodzi ale głową— (żeby mnie zaś kto nie posadził. że zalecam, aby na głowie chodzono, wolę zawczasu przeciwko takiemu tłómaczeniu ostrzeżenie tu położyć), -- podobnie mówię, jak człowiek nie nogami chodzi, ale głowa, pod tym względem, iż głowa musi uczyć, jak nogi stawiać, tak też człowiek nie tyle tém poruszonym zostaje, co zwyczajném uchem usłyszy, jak raczej tem, co przez ucho serca w niego wniknie. Ta taktyka łapania za serce powszechnie w potoczném życiu jest znana, i na to zapewnie wynaleziony jest manewr, który grzecznością nazywają, i który aż do tego stopnia posuniętym został, iż się nawet w listach "najniższy sługa" podpisujemy. Szkoda tylko, iż jak to zwykle ma miejsce ze wszystkiemi stratagematami, nie ma w tém szczerości, i że się z téj grzeczności, jakby z obcisłej jakiej sukni co prędzej rozbieramy, jak sobie z oczu zejdziemy, by się napowrót w wygodny i rozpięty szlafrok złośliwej gburowatości ubrać.

Tak wielkie wiec wola ma znaczenie w człowieku. Ale w ogólności najwyższych zagadnień spekulacyi, chociaż się już do Twórcy wszystkiego, do Boga podniesiemy, jakeśmy to widzieli, rozwiązać nie jesteśmy w stanie, jeżeli w Bogu woli nie uznamy. Absolutna wola dopiéro jest źródłem wszystkiego, tak bytu jak i mýśli, tak natury jak i stworzonego ducha, ich przeciwności i wzajemnego do siebie odnoszenia. Już Schelling to wielkie słowo powiedział, iż wszelki byt w ostatecznej instancyi tylko z woli wyprowadzonym być może. Wola dopiéro jest pierwotnym bytem (Wollen ist Ursein). Wola dopiéro wybawia myśl z tego kółka kategoryi bytu, z tego kółka przyczyny i skutku wiecznie się powtarzającego, - z téj prawdziwéj kołowacizny metafizycznéj, która łudząc nas nadzieją jakiegos przybliżenia się do początku wszystkiego, właściwie biorac, w jedném i tém samém miejscu na około nas wodzi, i główną przeszkodą jest do dostania się do pierwotnego źródła.

W świecie fizycznym, gdy cheemy jaki ciężar podnieść, wszystko na tém zależy, w jakim punkcie mamy założyć lewar lub drąg, i w jakim kierunku mabyć przedsiębrane dźwiganie. Jeżeli ten kierunek nie będzie szedł przez sam punkt ciężkości tego ciężaru, wtenczas go nie podniesiemy, tylko go przewrócimy. Otoż rozwiązanie najwyższych zagadnień człowieka obchodzących może być porównane do cięża-

ru, który ma być podniesiony. Stanowczą więc rzeczą jest, w jakim punkcie nasz intellektualny lewar zasadzimy, i w jakim kierunku nim działać będziemy. Te punkta, w którycheśmy go dotychczas zasadzali, nie musiały być właściwe, kierunek naszego dźwigania nie musiał iść przez sam punkt ciężkości, skoro nam się ten ciężar wywracał, zamiast być podniesionym. Gdyśmy jednak coraz wiecej do tego przekonania doszli, że punktem ciężkości całego wszechświata jest wola, z tego naturalny wynika wniosek, że nasz lewar intellektualny w tym kierunku należy zakładać, a jest ugruntowana nadzieja, że ciężar, któryśmy z miejsca ruszyć nie mogli, da się podnieść. Za tém idzie, że jeżeli nas kategorye ontologiczne bytu i kategorye logiczne myśli, do którycheśmy się naprzód udali, zawiodły, a przynajmniej nas pod względem najwyższych zagadnień zupełnie zaspokoić nie były w stanie; to nam się w końcu należy udać do kategoryi woli i jéj pierworodnéj córki wolności, gdyż tylko ta jedna jeszcze pozostała nam droga, która nam przedstawia nadzieję, że będzie można dojść do pożądanego celu.

Trzy są stopnie, po których człowiek ku najwyższym rzeczom się wznosi. Piérwszy jest byt, lecz ten jest najniższy, wszystkim jestestwom w naturze także właściwy, jednak pod tym względem ważny, iż jest warunkiem negacyjnym innych stopni, t. j. że jest podstawą, bez któréj inne stopnie obejść się nie mogą. Drugi stopień jest myśl, który tylko jednéj widocznéj istocie w naturze, t. j. człowiekowi służy, i przez to go na czele widomych jestestw stawia. Trzeci stopień jest wola, tamte poprzednie w sobie zawierająca, człowieka jeszcze wyżej stawia w człowieku cechę podobieństwa do Boga, bo daje mu w ręce moc twórczą. Dotychczas widzieliśmy, że podobnie jak w człowieku jedynie za pomoca woli pojąć można było przeniesienie tego świata w rzeczywistość, który jego myśl idealnie zbudowała; tak też jedynie za pomocą absolutnéj woli w Bogu da się pojąć stworzenie świata, czyli przeniesienie jego w odrebna rzeczywistość, jaki odwiecznie w myśli Boga razem z Nim, jako Logos idealnie exystował. Następnie jedynie kategorya woli tłómaczy związek zewnętrznego świata i myśli, natury i człowieka, pomimo, że te dwie strony tak są sobie przeciwne. Bo że absolutna wola nakazała idealnemu światu swojej myśli wziąć odrębny byt, co nazywamy stworzeniem, przez to samo wprowadziła między te dwa światy przeciwieństwo. Lecz że świat stworzony nie mógł być niczém inném, tylko odbiciem odwiecznego świata idealnego w myśli boskiej istniejacego: wiec też i mysl nie mogła mu być obca, lecz musiała być w naturze utkwiona, aż się następnie wyraźniej z woli boskiej w człowieku objawiła i na powrót świat idealny w naturze ukryty odkopywać zaczęła. Dla tego natura naszéj myśli nie jest obca. W przeciwieństwie zaś z nami musi zostawać, bo gdyby odrębnego bytu od nas nie miała, tobyśmy żadnego przedmiotu do myślenia, żadnego pola do działania, żadnéj podstawy do istnienia, a przynajmniej punktu wyjścia nie mieli. Wola nasza nie mając naprzeciwko siebie żadnéj rzeczywistości nie mogłaby w ograniczoném swojém stanowisku naśladować aktu twórczego, t. j. przenosić swojego świata idealnego w świat rzeczywisty; za czemby to poszło, iżby człowiek nie miał środka podnieść się choć w przybliżonym sposobie do pojęcia absolutnego aktu stworzenia przez wolę Boga wykonanego, a nawet samego Boga poznać, gdyż człowiek jedynie przez analogię tego, co się w nim dzieje, i na zasadzie tego, że Bóg utkwił w nim jakieś świadectwo o sobie, zdolny jest wznieść ducha swojego do Niego. Lecz co gorsza, gdyby rzeczywistego świata nie było, toby i człowieka nie było, ponieważby wszystko do idealnego świata w myśli boskiej wróciło, którego charakterystyczną cechą względem teraźniejszego porządku rzeczy właśnie to jest, iż tam nie odrębnego bytu nie ma, a zatém i człowiek byłby tylko myślą boską, ale samoistnego bytuby nie miał, gdyż i on należąc do składu wszech-świata, którego celniejszą część stanowi, razem z nimby zniknął.

# 58. Powodem stworzenia: Idea absolutnéj prawdy, czyli prawdziwości. Piękność świata tylko początkiem jéj. Dalszém urzeczywistnieniem samoistne duchy.

Absolutna wola tłómaczy nam więc możność i rzeczywistość stworzenia i zarazem związek i różnice między idealnym a realnym światem. Absolutnéj woli nie można sobie inaczej wyobrazić, tylko jako absolutna wolność. Jako wolność zaś mogła absolutna wola świat rzeczywisty stworzyć, mogła go też w stanie idealnym zostawić. W takiéj alternatywie musiał być jakiś powód, że sie absolutna wola raczej na jedna strone, jak na druga zdecydowała, inaczej byłoby to absolutną dowolnościa, któraby z przypadkowością graniczyła. Jako pierwszy powód stworzenia, jakeśmy widzieli, trzeba przypuścić: ldeg absolutnéj prawdy. Bóg chciał, ażeby świat, który tylko idealnie w Jego myśli istniał, stał się rzeczywista prawda przez odrebne istnienie. Gdyby w tém urzeczywistnieniu idealnego świata akt twórczy był sie tylko na naturze ograniczył, i do samoistnego bytu duchów nie powołał, świadomościa o sobie i o świecie oraz wolnościa obdarzonych, do myślenia i działania zdolnych, co stanowi charakterystyczną cechę duchowości, wówczas stworzenie nie byłoby niczém inném. tvlko urzeczywistnieniem idei piękności. Stosunek wówczas Boga do świata, jakeśmy widzieli, byłby tylko stosunkiem artysty do swego niemego arcydzieła, który przed nim stojąc i onemu sie przypatrujac, doznałby sam w sobie zadowolenia z uroku jego piękności, z jego cudownéj harmonii. Wprawdzie w naturze urzeczywistniona jest idea piękności, i była zapewnie jednym z powodów jéj stworzenia. Ale gdyby się było wszystko na idei piękności skończyło, w takim razie idea absolutnéj prawdy nie byłaby całkowicie urzeczywistniona, gdyż w idealnym świecie myśli boskiej i przyszłe istnienie samoistnych duchów leżeć musiało, pominawszy nawet te okoliczność, że sama idea piękności, jakkolwiek nader ważna, nie jest dosyć wielka, aby nieskończoności boskiej odpowiedzieć mogła. Ztad się wyjaśnia, dla czego absolutna wola, stwarzając świat, posunęła się do wywołania do samoistnego bytu duchów, na podobieństwo boskie stworzonych, któreby o sobie, o świecie i o Bogu wiedziały, i na podstawie niemej natury jéj pieknością olśnieni Jego chwałę głosiły. Bezpośredni dowód téj duchowości mamy w człowieku. Gdybyśmy go też w sobie nie mieli, nigdybyśmy tak wysoko posunąć się nie mogli. Natura duchowości jest, szukać Boga. Dla tego Go też szukamy-czy na błędnych, czy na prawdziwych drogach, to rzecz nasza jako jestestw, których istotą jest wolność. Początkiem świata stworzonego była absolutna wolność w Bogu o sobie saméj świadoma; godziło się też, aby ostatnim szczeblem stworzenia była także wolność, siebie saméj świadoma. Gdyby jéj nie było w świecje, w takim razie Bóg sam jedenby tylko istniał, gdyż istoty niemające ani świadomości, ani

wolności właściwieby nie istniały, bo co istnieje dla kogoś, a nie dla siebie, swego istnienia nie ma. Byłby to więc pomimo piękności natury wielki brak, świat byłby tylko ułamkiem absolutnéj prawdy, ale nie jéj urzeczywistnieniem. Dopiéro ze zjawieńiem się duchów wolnością i świadomością obdarzonych, może być mowa o absolutnym celu stworzenia. Dopiéro wolność otwiera nieskończone dzieje wyższego przeznaczenia; bez niej świat byłby głuchą puszczą, albo co najwięcej kolosalną cudnéj piękności gruppą snycerską.

Tak wiec Bog nie poprzestał na naturze, ale do samoistnego bytu wywołał także istoty, któreby wiedziały o sobie i o Bogu i Jego wszechmocności, któreby obdarzone były wolnością poczynania czynów z siebie samych, zgoła w materyalnym świecie duchowe osobowości, któreby były ogniwem łączącém materyalny i idealny świat. Osobowość na stronie człowieka, osobowość absolutna na stronie Boga, oto dwa krańce stworzenia. Boga sobie inaczej wyobrazić nie możemy, jeżeli nie chcemy wpaść w najwieksze sprzeczności, tylko jako absolutna osobowość od świąta oddzielną, a jednak wolą swoją w świecie obecna. żeśmy wyżej widzieli, iż Bogu służy absolutna wolność stworzyć świat rzeczywisty, lub zostać sam w sobie oraz z idealnym światem jaki jest w jego myśli. Tu to jedynie dla związku w rozumowaniu powtarzamy, bo i tak téj wielkiéj prawdy dość często powtarzać nie można. Gdyby w Bogu téj absolutnéj wolności nie było, w takim razie byłoby to zlanie się jego z naturą, spadlibyśmy znowu na stanowisko panteizmu, w kategorye bytu i ich zabójczą dyalektykę, co wszystko, jakeśmy wyżej widzieli, w największe sprzeczności nas uwikłało i nic nam nie wytłómaczyło.

## 59. Stworzenie materyalnego świata i samoistnych duchów,— okazanie saméj tylko wszechmocności nie wyczerpuje idei absolutnéj prawdy.

Skoro materyalny świat i samoistne w nim duchy świadomościa i wolnościa obdarzone stworzone zostały, pytanie zachodzi: czyli idea absolutnéj prawdy całkowicie urzeczywistniona została? Będzie to od tego zależało, co do idei absolutnéj prawdy porachujemy. Zdaje się, że się żadnéj dowolności nie dopuszczamy, jeżeli, skoro wolność istot stworzonych w świat wstawiona, a przez to wyższego rzędu ruchowi począteki dany został, - jeżeli mówię z idea absolutnéj prawdy mającej być urzeczywistnioną także ostateczny cel obejmiemy, do którego ten ruch duchowy ma zmierzać. Wyżej widzielismy, że na samej idei piękności nie można było poprzestać. Zobaczmy teraz, skoro nie tylko na stronie Boga jest absolutna świadomość, ale i na stronie stworzonéj duchowości ma miejsce świadomość, czyli ten idealny interes wiedzenia, rozpatrywania, przypatrywania sie, zgoła poznawania ze strony człowieka cudów wszechmocności boskiej i korzenia się przed Jego Majestatem nie jest ostatecznym celem stworzenia. Na stronie Boga, gdyby Bóg miał tylko ten idealny cel wiedzenia t. j. tego wewnętrznego przypatrywania się obrazowi wszechświata, toby absolutna osobowość Jego przy tém przypatrywaniu lub wpatrywaniu się idealném była, pozostała i tym urokiem się napawała. Mając zaś wszechświat idealnie w swojej myśli, nie miałaby żadnego powodu przystępować do objektowego urzeczywistnienia. W podobnym stapie nieraz człowiek się znajduje, gdy się idealnie w wymarzonym przez siebie świecie rozpatruje, i w tém rozkoszy doznaje, nawet bez żadnéj myśli urzeczywistnienia. Znaczna część naszego życia, którą marzeniem nazywamy, a nawet i ta, którą nauką nazywamy, niczém inném nie jest, tylko takiém przypatrywaniem się swoim własnym idealnym utworom, a nawet cudzym, i to zapełnia nieraz próżnię naszego życia.

Ale Bóg mógł mieć ten powód do stworzenia świata materyalnego i duchów świadomością i wolnością obdarzonych, aby były istoty rozumne, któreby się poznały na dziele stworzenia, któreby Go poznały, oraz Jego nieskończona wielkość, madrość, wszechmocność i w nieustającej adoracyi chwałę Mu oddawa-Watpliwości nie podpada, że na stronie człowieka jest to jednym z celów jego istnienia, uznać Boga i cześć Mu oddawać, do czego poznanie Jego dzieł prowadzi. Ale na stronie Boga nie mogło to być ostatecznym celem stworzenia, a to dla téj ważnéj zasady, że gdyby Bóg nie miał nic innego na wzgledzie, tylko uznanie swojej wielkości i swoję własna chwałę, wprowadzilibyśmy w ideę absolutnéj doskonałości boskiej pierwiastek egoizmu, o siebie tylko i o nikogo innego niedbającego, który to egoizm już człowieka moralnieby kalał, a zatém i w idei Boga do doskonałości należećby nie mógł, któréj to niedoskonałości nawet wszechmocność zakryćby nie zdołała.

Wprawdzie jaźń, ta możność powiedzenia do siebie \*ja«, to odnoszenie wszystkiego do siebie, jest niedzownym pierwiastkiem wszelkiéj osobowości i żadną miarą z niéj ushylonym być nie może. Bez téj jaźni, bez téj egoiczności, bez tego w każdym razie cofania się w siebie samego i niegubienia się w niezem inném, nie może żadna wolność mieć miejsca, gdyż to jest niezbędny warunek wolności. Jednak zapominać nie należy, że to tylko jest warunek negacyjny wolności, t. j. warunek, bez którego się wol-

ność obejść nie może, warunek który póty ma znaczenie, póki wolność sama w sobie zostaje i do działania nie przystępuje. Egoizm zaś uważa sam siebie za absolutny cel, któremu wszystko poświęca, dla którego wszystko powinno paść ofiarą, nie uważając siebie samego za obowiązanego komukolwiek. To zaś, że ktoś swoję jaźń czyli egoiczność zachowuje, że jéj nie gubi, nie jest jeszcze ostatecznym celem, tylko warunkiem niezbędnym, podstawą, środkiem, punktem wyjścia, aby do jakiego celu wyższego rzędu

dojšć možna było:

Gdyby Bóg nie w tym celu świat i człowieka w nim stworzył, aby świat i człowiek oddzielny byt dla siebie miał, a przez to idea absolutnéj prawdy idealnego świata w jego myśli istniejącego była urzeczywistniona, lecz jedynie na to, aby zadosyć uczynić swojej wszechmocności: to prócz tego, iżby takie pojmowanie wprowadziło, jakeśmy to wyżej widzieli, w ideę Boga rażący pierwiastek egoizmu, pociągnęloby to za soba bardzo smutne konsekwencye. Swiat sam w sobie nie miałby żadnego znaczenia, mógłby wcale i nie być, albo jego byt byłby tylko przemijającym, aby Bóg wywołując go do bytu i niszcząc go, i znowu na powrót stwarzając go, i tak bez końca, mógł zadosyć uczynić swemu popedowi wszechmocności i w tém rozwijaniu nieskończonéj potegi mieć swą rozkosz. Świat i wszystko co w nim jest, zatém i ród ludzki, nie miałby żadnego własnego celu, któryby się mógł ostać, byłby tylko środkiem egoistycznej chęci rozwinięcia wszechmocności ze strony Stworcy. Człowiek nie mógłby mieć większego znaczenia jak natura, która tylko jest bezwłasnowolnym srodkiem. Świadomość o sobie, jaka mu służy, nie mogłaby być niczém inném, jak tylko życiem fizyczném, które do siebie przyszło, niczém inném, jak tylko procesem natury, który nabył wiadomość o sobie. Na-

dzieja osobowéj nieśmiertelności byłaby w takim razie niedorzecznością, ale nawet w tém doczesném życia osobowość na osobowości oparta nie mogłaby się ostać obok rzeczywistości, któraby życie ludzkie tylko jako przemijające zjawisko natury obok tylu innych zjawisk znikających przedstawiała. Wprawdzie człowiek i w tym doczesnym bycie i z ta przemijającą świadomościa o sobie mógłby używać różnych rozkoszy, jak to i teraz ma miejsce, i to wyświadczone dziejstwo możnaby poczytać za dowód, nie tvlko wszechmocności ale i dobroci Stworev. Lecz nie widzi, że i ta rozkosz przez wspomnienie wiecznéj śmierci, któraby nas nieochybnie czekała, nieustannieby była niweczona i w rozpacz zamieniana? Zawszeby się okazało, że i my nie mielibyśmy innego przeznaczenia, jak być przedmiotami, na którychby się wszechmocność Boga okazywała; jak być »naczyniami Jego chwały.« Nasza cześć, nasze korzenie się przed Nim w uczueiu naszéj znikomości, nasza bojaźń uznająca Jego potegę byłaby ostatecznym celem przez Niego chcianym i nic więcej.

Ale co najgorsza, że przypisując Bogu taki egoizm zniknęłaby zupełnie wolność tak na stronie człowieka, jak i na stronie Boga. Rzecz to sama z siebie jasna, co do człowieka, któryby niczém nie był,
tylko rodzajem błyskawicy procesu natury, pojawiającéj się i po chwili znowu znikającéj; a pojedyńcze
indywidua nie byłyby niczém inném, jak tylko istotami jedne po drugich się przesuwającemi, aby tylko być
narzędziami procesu rodzajowego. Na stronie Boga znowu, jeżeli Bóg stwarzając świat innego celu nie miał,
jah tylko ten, aby swoję wszechmocność rozwinąć,
i jeżeli na to tylko znikome istoty świadomością obdarzone do bytu wywołał, aby Jego potęgę uznały,
i Jego się bały, Jemu cześć oddawały; wówczas z tego taki wniosek wyniknąłby, iżby Bóg sam dla sie-

bie nie wystarczał, iż ciągle musiałby stwarzać i burzyć, bo wszechmocność nie mogłaby ustawać, inaczéj zamieniłaby się w nieczynność. Zgoła Bóg potrzebowałby zawsze na przeciwko siebie czegoś innego, t. j. świata odrębnego i sług w nim w bojaźni cześć Mu oddających, i to, skoroby Mu tylko o panowanie szło, prawem konieczności, bo pan bez sług nie jest panem, a potęga, któraby się ciągle jako potęga nie okazywała, nie jest potęgą. Ale w takim razie pomimo wszechmocności usuwamy z idei Boga wolność, skoro ją pod przymusem jakiegoś warunku stawiamy, nie mówiąc już nie o tém, że tak egoistyczny cel pod względem moralnym uwłacza absolutnéj doskonałości boskiej. Tak zapatrując się na świat, gdybyśmy nawet chcieli poświęcić wolność człowieka, chociaż i to pociągnęłoby za sobą wielkie sprzeczności, to jednak żadną miarą nie można usuwać wolności z idei Boga, boby to było absolutną sprzeczność w nię wprowadzać, czyli innemi słowy byłoby to ją zupełnie znieść, a przynajmniej na pogańskie stanowisko z nia zejść.

### 60. Zjawienie się wolności w stworzonym świecie jest kluczem do najwyższych prawd.

Ale my nie możemy obojętnymi na to być, czyli człowiek wolność ma lub nie: bo jeżeli sobie to palladium damy z rąk wytrącić, wówczas tracimy klucz do najwyższych prawd i nie mamy żadnego środka na innéj drodze do nich się dostać.

Przekonaliśmy się wyżéj, że aby dostać się do najwyższych prawd, mianowicie, aby mieć odpowiednie pojęcie o Bogu, nie mamy innego pewniejszego punktu wyjścia, jak z naszéj własnéj duchowości: bo ta,

bedac dla nas bezpośrednio przystępna, przez to samo jest też i najpewniejsza, i przewodnikiem do wszystkiego. Wyskoczyć z siebie nie możemy, ani coś inaczéj widzieć, jak się człowiekowi przedstawia. simy więc przypuścić, że w naszej duchowości złożone sa nasiona wiecznych prawd, które naszą rzeczą jest pielęgnować, do zejścia, a nareszcie do dojrzałości doprowadzić, i potém niemi sie posługiwać. Gdybyśmy sami duchowości nie mieli, nie mielibyśmy żadnéj możności poznać inne duchowości nam podobne, a tém mniéj najwyższą duchowość, i taby dla nas nie istniała. Skoro nam jednak duchowość jest dana, zarazem dane nam jest oko do patrzenia w świat duchowy i do poznania go. A im lepiéj sami siebie poznajemy, tém lepiéj siç też i w tamtych prawdach rozpatrujemy. Jednym z istotnych przymiotów naszéj duchowości jest, że się nie może obejść bez wyobrażenia absolutnéj, nieograniczonéj istoty, a to właśnie dla tego, że się sami ograniczonymi czujemy; wyobrażenia zaś ograniczoności inaczej mieć nie można, tylko za pośrednictwem nieograniczoności, którego ograniczoność jest negacyą. Czujemy się też zawisłymi dla tego od czegoś wyższego i to jest piérwszym początkiem naszego wzniesienia się do Boga, szukania Go. A ponicważ taka potrzebe czujemy szukania, to też słuszny powód mamy do mniemania, iż musimy mieć środki do poznania go przynajmniej o tvle, o ile dla nas niezbednie potrzeba. mamy innego porównania tylko nasze duchowość, i czegoś wyższego nad absolutna duchowość pojać nie jesteśmy w stanie, wiec ztad wnosimy, że ta istota w któréj Boga szukamy, musi być absolutną duchowościa, czyli raczej absolutnym duchem. Zkad ta pewność, że to nie jest urojeniem? Największą rękojmia jest nasza własna duchowość. Lecz może ta nasza duchowość jest tylko urojeniem? Może to wszystko materya robi? Może ta duchowość tak z materyi wyrasta, jak rośliny z ziemi? Rozbieraliśmy wyżej i te systemata, które to przypuszczają, ale przekonaliśmy się, że jest absolutną niemożnością wytłómaczyć myśl z materyi, i że materya jest tylko podsława, negacyjnym warunkiem do działania, narzedziem ducha, ale jako niższa nigdy nie jest w stanie stworzyć ducha, bo ten jest wyższy. Okazało się więc, że trzeba nam duchowość zostawić. my czujemy, że sami z siebie nie istniejemy. Pozostaje znowu pytanie, zkadeśmy się sami wzięli i caly rod nasz? A to samo pytanie rozeiągamy i do natury: gdyż, jakeśmy się wyżej przekonali, natura pomimo wszystkich cudów, jakie w niej są, tytułu do istnienia z własnych funduszów wykazać nam nie zdołała. To nas spowodowało, iżeśmy powstanie i naszego rodu i całéj natury odnieść musieli do absolutnéi istoty Boga, który nam się teraz bliżej jako wszechmocny Stwórca okazał. Szło dalej o wyjaśnienie stosunku Boga do świata. Rozbieraliśmy wyżej systemata, które Boga ze światem zlewają, ale widzieliśmy zarazem, że do takich sprzeczności prowadzi, iż z nich wybrnać niepodobna. Zmuszeni więc byliśmy wyobrazić sobie Boga, jako osobowość oddzielna od świata, tak, jak i my jesteśmy oddzielna od natury choć mograniczona osobowościa. Zaszła potrzeba odważyć się po tém wszystkiém na jakakolwiek teoryę stworzenia. Przekonalismy się, że nam do tego nie wystarczyły ani kategorye bytu, ani kategoryc logiczne myśli, i że znależliśmy dopiero klucz do wszystkiego w kategoryach wolności. Ze Bóg jest, to jeszcze niewiele tłómaczy. Wiecej nam już tłómaczy kategorya myśli, bo nam daje pojąć, jakim sposobem Bog, jako absolutny duch, odwiecznie mógł w myśli swojej mieć przed sobą idealny świat przyszły, który jako Logos z nim był, i pomimo to w my-

śli przez niego był rozróżniany. Nie był to jeszcze ten świat rzeczywisty w prawdę zamieniony, bo tylko idealny, ale też Boga w niczém nic ograniczał. Zachodziła ostatnia i największa trudność, jaki powód dać stworzeniu teraźniejszego świata, czyli tego aktu, na mocy którego Bóg idealny -świat przeniósł w oddzielną od niego rzeczywistość; szło najwiecéj o to, czyli to musiało nastąpić lub nie. Do rozstrzygniecia tego pytania kategorye logiczne myśli nam nie wystarczyły. Dopiéro kategorya wolności nam te trudność rozwiązać zdołała: gdyż się okazało, że absolutna wola dopiéro zdolna jest zagadkę stworzenia rozstrzygnąć. Bóg, jako absolutna wolność, na mocy nieograniczonéj woli Swojéj mógł świat idealny w Swojej myśli zostawić, albo go w rzeczywistość przenieść, to jest stworzyć go lub nie, żadna konieczność go do tego nie nagliła. Jeżeli nas się kto spyta, zkad my to wszystko wiémy, i na jakiéj zasadzie o tych rzeczach, jak się zdaje pojęcie ludzkie przechodzących, tak śmiało wyrokujemy, - odpowiemy na to, że mamy najbliższy dowód tego w samym człowicku. Naprzód wiémy, że można z siebie samego, z swoiéj własnéj duchowości czerpać świat idealny i w myśli go sobie z największemi szczegółami stworzyć; to jest fakt, który sam każdy codziennie na sobie może sprawdzić. W tym świecie idealnym możemy nawet nieraz długi czas mieszkać i rozkosz w nim znajdować. Możemy też czasem część jego, czasem cały, stosownie do tego, co sobie w myśli stworzymy, w rzeczywistość przeprowadzić. Służy nam do tego wola, jako potega twórcza. Ale ta wola nie jest siłą na wzór sił natury, które z koniccznością bez wyboru działają: człowiekowi służy wolność skierowania myśli w te lub w owę stronę; przeniesienia jej w zewnętrany śmiat czyli urzeczywistnienia jej lub zostawienia w sobie; wyjścia, że tak powiem, z siebie w nature i zatopienia się w niej swoją uwaga, i napowrót wycofania się z niej; wejścia w siebie samego, i postanowienia się naprzeciwko natury, jako panujacego myśla, a nieraz i czynem nad nia. Skoro człowiekowi jakkolwiek ograniczonemu służy wśród téj natury odrebny byt od téj natury, t. j. osobowość; skoro on ma świadomość o sobie i świadomość o świecie; skoro ma dwie twórcze potegi na swoje zawołanie: myśl do świata idealnego i wolę do urzeczywistnienia go; skoro nakoniec ma wolność, która go czyni panem swoich myśli i czynów: więc w tém wszystkiém ma największą rekojmię, naprzód najwyższej Istoty, która Bogiem nazywamy, a to na zasadzie, że się czuje ograniczonym i zawisłym od czegoś wyższego; następnie, że ten Bóg nie może być zmieszany z natura, że nie może być inaczej pojety, tylko jako absolutny duch osobowy w myśli swojej odwieczuie świat idealny sobie wyobrażający, a zatém jakkolwiek nim jest, jednak idealnie od siebie go odróżniajacy (Logos), który to świat idealny na mocy absolutnéj woli swojéj w stworzeniu odrchném od siebie urzeczywistnia; lecz, że go do tego nie nie zmuszało, gdyż służy mu absolutnie wolność stworzyć go lub nie, zburzyć napowrót lub utrzymywać go. to zaś nie jest czczem urojeniem, tylko absolutną prawdą, tego w tém jest najoczywistszy dowód, że człowiek taki jest, jaki jest, i że wszystkich tych przymiotów zarody, chociaż w ograniczonym sposobie się w nim znajdują, mianowicie też korona wszystkiego - wolność, która nam podaje w rękę sposób odkrycia całej tajemnicy stworzenia i wielkiego jego przeznaczenia. Ponieważ na stronic człowieka jest wolność, jest wola, jest myśl, jest świadomość o sobie i o świecie, jest osobowość, a nawet twórczość siegająca w naturę i narzucająca jéj jego cele: więc gdyby na stronie Boga tego wszystkiego w najabsolutniejszém znaczeniu nie było, toby zjawienie się człowieka takiego, jaki jest, było najwieksza anomalią, niedającą się żadném inném przypuszczeniem wytłómaczyć. Możemy to teraz śmiało powiedzieć, skorośmy wszystkie stanowiska przechodzili, które na junéj drodze rzecz odgadnąć usiłowały, i to przekonanie wynieśli, że te usiłowania były nadaremne. Że zaś Bogu wszystkie te przymioty w najabsolutniejszém znaczeniu przypisywać musimy, to ztad pochodzi, że inaczej ani człowieka, ani świata pojać nie jesteśmy w stanie. W człowieku zatém złożony jest faktyczny dowód exystencyi Boga, jego osobewości, absolutnéj duchowości, wszechmocności nych przymiotów; ale obrona tego dowodu, powtarzam, jest wolność człowieka. Na téj nitce zawieszone są losy stworzenia. Ze zjawieniem się wolności w stworzeniach świat zyskuje absolutny cel. Z nia dopiéro zaczyna się wyższy porządek rzeczy: świat duchów, życie wyższego rzedu. Bez człowieka. bez duchowości stworzenie nie miałoby innego znaczenia. jak urzeczywistnienie idei piekności.

### 61. Ponieważ na wolności wszystko stoi, bliższe zastanowienie się nad nią.

Ponieważ jak się z całego tego wywodu okazuje, na istnieniu wolności w świecie cała pewność naszych przekonań o najwyższych przedmiotach spekulacyi się opiera: więc gdyby jej nie było, bylibyśmy, zwłaszcza doznawszy tyle zawodu na innych stanowiskach, pozbawieni wszelkiego środka zapewnienia się o najwyższych prawdach, i bylibyśmy rzuceni na pastwę rozpaczy, albo narażeni na nieustanne podszepty sceptycyzmu, naszę wiarę, w którejbyśmy ratunku szukali, nurtującego. Skoro wiec wolność ma być fundamen-

tem całéj naszéj teoryi, wypada nam się jeszcze lepiéj zapewnić, czyli ten fundament jest pewny, bo wiele okoliczności zachodzi, które go czynią watpli-Wolność jest potegą, cechę absolutności w sobie majaca. Jeżeli ona człowiekowi ma służyć, jak to pogodzić z prawami konieczności, które w naturze powszechnie panuja, a do któréj to natury i człowiek należy, będac od niej niemal we wszystkiem zawisły, jako niewolnik niemal całe życie jej więzy noszący i uwolnić się od nich niemogący. Zeby to odpowiedzieć, trzeba przestrzegać, aby do pojecia wolności nie były takie elementa przymieszane, które tam nie należą. Tak np. wyobrażać sobie wolność człowieka, jako niezawisłość od wszelkich ograniczeń, jako zaprzeczenie wszelkich ograniczeń, jest to od razu na fałszywą drogę wejść i zaraz z samego początku wszystko zwichnać. Wolność tym sposobem pojmowana byłaby czystą negacyą, burzącą wszystkie ograniczenia, o ileby istniały, a o ileby żadnych nie było jeszcze z powodu, iżby jeszcze nic nie istniało, tak, iżby sama czynnie występowała, byłaby to twórcza absolutna wszechmocność, która jedynie Bogu przypisywana być może, i która człowiekowi jedynie tylko w jakiejś czastce ograniczonej użyczona została. Człowiek sam jeden w stworzeniu nie istnieje. Wstawiony jest w naturę, i nawet dalszym jéj jest ciągiem, a chociaż ze wszystkiém do niej nie należy, jednak w związku z nią zostaje. Wszelki zaś związek jest zawisłość, tylko zaraz pamiętać tu należy, że ta zawisłość jest wzajemna: bo jeżeli natura ma w tylu wypadkach moc nad człowiekiem, to i człowiek ma moc nad natura, gdyż ją w tylu wypadkach przeistacza, a w tylu innych podług swoich widoków nia kieruje, w czém ta wielka różnica zachodzi, że natura w swoich działaniach jest ślepa, nie wié co robi i pod żelaznemi prawami konieczności bez żadnéj możności wyboru zostaje, gdy tymczasem człowiek te prawa konieczności, jako narzędzia swojéj woli używa i nawet za ich pomocą swoję budowę podług swego wyboru stawia, a zatém w samym akcie zawisłości dowód najoczywistszy swojéj wolności daje.

Wprawdzie natura w tylu wypadkach mu się sprzeciwia, celów jego nie szanuje, budowę jego wywraca. nawet ciało jego chorobami niszczy; ale i w tych wypadkach, które nieszczęściami nazywamy, a których liczba jest niezmierzona, pomimo, że człowiek przybiera w nich poniżającą rolę niewolnika natury, jeszcze jego wolność na jaw wychodzi w boleści moralnéj i rozpaczy, która mu to sprawia, a która jest tak różna od bolu fizycznego. Téj boleści moralnéj. rozpaczy wolność właśnie jest przyczyną, czego najlepszym dowodem jest ta okoliczność, że zwierzeta. ponieważ wolności w znaczeniu moralném nie maja. ani melancholii, ani rozpaczy nie znają, chociaż ból fizyczny bardzo dobrze znają. Wszakże człowiekowi jedynie służy ta smutna prerogatywa, iż sobie nawet życie odebrać może, skoro mu natura brzemię jego za ciężkiém uczyni. A jeżeli ten dowód jego wolności pod względem moralnym słabość jego wykazuje, to mamy znowu tyle przykładów nadzwyczajnéj wyższości człowieka nad naturą, że o jego wyższości watpienia być nie może. Tego dowodzą wszyscy ci, którzy dla wyższych celów z najdroższego, jak się zdaje daru, bo z życia fizycznego ofare czynia, jak np. święci męczennicy za wiarę, żołnierze w obronie ojczyzny, a w mniej okazały, chociaż nierównie powszechniejszy sposób wszyscy ci, co dla jakichbądź rozumnych celów, jakie sobie zamierzyli, zadają sobie tyle trudów, mozołów, meki badź w naukach, badź w fizycznéj pracy, bądź w jakichkolwiek trudnych i niebezpiecznych przedsiewzieciach. Najsilniejszy do-

wód wolności człowieka mieści się mojém zdaniem tam, gdzieby się tego zapewnie najmniej spodziewano, t. j. w niedoli, w dolegliwościach życia ludzkiego: bo ktokolwiek nad temi rzeczami się glębiej zastanawia, chetnie przyzna, że najobfitszém źródłem naszych cierpień właśnie jest wolność, na mocy któréj nasze chcenie możemy posuwać aż do nieskończoności, i pod tym względem jesteśmy niemal wszechmocni, gdy tymczasem, co do urzeczywistnienia tego czego chcemy, jesteśmy bardzo ograniczeni. Ta sprzeczność woli naszéj, i ta niemożność zadosyć jej uczynienia stanowi właśnie główną torturę człowieka, i śmiało powiedzieć można, że mielibyśmy przynajmniej o wieksza półowe mniej udręczeń w życiu, gdybyśmy woli, wolności i wynikających ztad własnych celów nie mieli. Więzień, chociaż jest w okowach, w tém daje najoczywistszy dowód swéj wolności w moralném znaczeniu, iż mu ta niemożność używania swej woli udreczenie sprawia. Wiec wolność jest zawsze, tylko w okowach, inaczejby udreczenia nie było.

Gdyby jednak kto na tych ujemnych dowodach poprzestać nie chciał, możemy go przekonać, jak w tych samych położeniach ujemne dowody mogą się zamienić na dodatnie. I tak więzień w okowach niech materyalną swoję nicwolę uzna za zasłużoną karę za jego zbrodnie, która mu się słusznie należy, a wówczas okowy zamienią mu się w akt własnéj jego woli, kara naznaczona zamieni się w dobrowolną pokutę, a w miarę tego wewnętrzne udręczenie zmniejszać się będzie. Jeżeli zaś to cierpienie niewinnego spotka, w skutek jakiego prześladowania, to i wówczas człowiek może te okowy zamienić w akt wysokiej wolności, uważając swą niedolę, jako ofiarę złożoną na ołtarzu poświęcenia dla wyższych celów, za które cierpi. Tak też w niezliczonych dolegliwościach i cier-

rpieniach życia tego, których katusze właśnie dla tego są tak srogie i tak głęboko w duszę sięgają, że raz wraz nasze zamiary paraliżują, a nawet niweczą, że naszej wolności zapory stawiają; te katusze natychmiast folgują, gdy się podniesiemy do wykomia wyższego aktu wolności, chcę mówić do aktu rezygnacyi, uporczywej woli na swojem koniecznie się pierającej, i gdy się zdamy na wolę bożą, przyjmując niedolę naszę za dopuszczenie boskie, za przypomnienie, byśmy tego doczesnego bytu na tej ziemi za ostateczny nasz cel nie poczytali i zanadto się tu

nie ragnieżdzili.

Wolność wiec człowieka nie jest to niezawisłość. Owszem człowiek wpleciony jest w ogólny związek natury, zawisły jest od mnóstwa okoliczności, które -nie sa w jego mocy. Nie od niego to zależy z jawith rodzicow się rodzi, w jakim stanie, w jakim narodzie, w jakim kraju, albo okolicy, jakie środki po--mocnicze znajduje, jakie będzie główne jego narzedzie-crato, w jakim czasie na świat przyjdzie, i co sie wówczas na około niego dziać będzie, pod jakiem panowaniem się znajdzie, czy to bedzie chwila ucisku lub swobodnego rozwoju, czy to będzie epoka świetności narodu i familii, do których należy, lub też ich upadku, czy znajdzie jakie warunki ułatwiajace życie pod względem fizycznym, industryjnym, intellektnalaym, moralnym, politycznym, religijnym, hab nie i t. d. Wszystkie te okoliczności i tyle inwych wpływają jednak przeważnie na przyszłe losy riego. Pomimo to wszystko, jednak to wolności nie wsuwa. My wolność nie w ten sposób rozumiemy, -ichy człowiekowi służyła moc stworzenia sobie warunków istnienia, ijakie mu mogą być najdogodniejszes tylko warunki uważamy jedynie jako podstawę, na któréj dopiéro wolność swoje budowę stawiać może. Rzeez jasna, że od warunków danych zależeć

bedzie, co się z takiemi warunkami począć da, ale. wolność dopiéro rozstrzygnie, czem człowiek przy. takich warunkach bedzie, i jak daleko zajdzie. Wszyscy wszystkiego z siebie zrobić nie moga; ale jaki stopień kto w organizmie społecznym zajmie prócz tego na jakim się wylagł i jaki mu zatém przypadkowo. bez jego przyczynienia się dostał, to dopiero użycie, jego wolności rozstrzygnie, i w tém nieraz cudowne skutki wolności we wszystkich zawodach historya, co

mówie? codzienna praktyka nam przedstawia.

Lecz człowiek gotowej wolności na świat nie przynosi. Warunki mu tylko, pod któremi w przyszłości. działać ma, są dane. Wiadomo, że fizyczny tylko jest jego początek. Ale i pod tym względem jest to tylko istny początek, nierozwiniety byt. Właściwiemówiąc człowiek nieznaczne tylko zarodki, wszystkiego; na świat przynosi, tak pod względem fizycznym, jak. pod wzgledem intellektualnym i moralnym. Te zarode ki potrzebuja dopiéro opieki i pielegnowania. gnany z raju, gdzie wszystkie warunki życia musiały być odpowiednie i jemu sprzyjające, inaczej byłby od. razu w téj walce upadł, jednak się Opatrzność nad jego rodem zlitowała, i niezupełnie go w dziką puszczę wygnała. Zostawiła wiec jeszcze dla niemowlęcia jakiś zakatek raju, chce mówić raj miłości rodzicielskiej, w którym na samym wstępie do życia osadzony bywa. Matka pomimo boleści jego przybycie zwiastującej, z radością go wita i do kochającej: piersi go przytula, ojciec mu jest, tarczą, a oboje na około niego robią ogrodzenie z usilnych starań, by go zasłonić od wpływów nieprzyjaznych elementów i od różnych dolegliwości, które na człowieka przy samym wstępie czekają. A jeżeli nedza, troski, nieszcześcia, jakic na familie spadaia, jeżeli choroby do kolebki się wciskają, miłość rodzicielska do ostatnich sił broni przystepu, a matka nieraz rzewnemi Izami los

zmiękczyć usiłuje, i nieraz niemi skuteczniejszy ratu-

nek od innych sprowadzi.

Pomimo takiej początkowej nieudolności człowieka, zarodek wolności martwy w nim nie leży, lecz jej siew na wszystkich punktach wschodzi. Z razu pnie on się po tyczce cudzéj pomocy, ale nie na to, by się iéi wiecznie trzymał, lecz jedynie na to, by wzmocniwszy się cudzą pomoca, o własnych siłach stanał. Jak pisklęta ptaków póty tylko w rodzicielskiém gnieżdzie siedzą, póki im skrzydła nie urosną, tak też i człowiek czeka tylko, póki mu skrzydła wolności się nie rozwina, i często ich poprzednio podlatując probuje, aby o własnych siłach rozpocząć swój polot przez życie. Już w dziecięciu zorza wolności się pokazuje. Wprawdzie w tym stanie człowiek wiecej nierównie jak w późniejszym na pozór biernym się tylko przedstawia, i pod każdym względem cudzym tylko kosztem żyje. Ale już się na stronie fizycznéj jego własnodzielność objawiać zaczyna. Uczy się chodzić, nie na to, aby go wiecznie na pasku wodzono, ale na to, aby co predzéj na własnych nogach stanał i rozkoszy biegania używał. Lecz jest to dopiéro wolność zwierzęca, jest-to piérwszy, akt wyzwolenia życia fizycznego ze strony natury, w któréj używaniu jednak go zaiac i tyle innych zwierząt prześcignie. Uczy się myśleć i jak dalece umysł jego jest czynny, przez to sie zdradza, że każde dziecko wiecznie się pyta: "Co to jest?« Przez to przychodzi coraz wiecej do świadomości świata, a gdy go o tyle poznał, iż w wyrażnych obrazach przed nim stoi, wówczas jego uwaga odbija sie od świata, wstępuje coraz więcej sam w siebie i nabywa coraz więcej świadomości o sobie, a wówczas wyłącza się już z natury, i stawa w końcu naprzeciwko niej samodzielny objawszy się właściwie w posiadanie. Wówczas sam do siebie należy, i o własnym funduszu myśli tworzyć zaczyna.

wszystko właściwie bez aktu wolności odbyć sie nie mogło. Ale obok tego i rozwinięcie woli swoją droga postępuje. Naprzód zjawia się pod postacią fizyczną jako ślepy popęd, niewiedzący o sobie i dokąd zmierza; jednak jest to już jakiś zakrój do czynnego działania, któremu nie nie brakuje, tylko świadomości o sobie i stawiania przed siebie ze świadomościa własnego celu, aby wyszła na jaw w całej potędze swo-Wola oparta o świadomość o sobie i o myśl uznaje sie dopiéro własna wola i czuje się jako wolność, jako źródło czynów na własny rachunek prowadzonych, jako twórcza potega, mająca w swojej mocy na danych warunkach téj rzeczywistości, która pierwiej niż ona nastała i do której ona jako do gotowéj dopiéro przychodzi, stworzyć własny swój świat, i włożyć w niego całą swoje duszę, zrobić z jego urzeczywistnienia kwestyc nadziei i obawy, smutku i radości, szcześcia lub nieszcześcia swojego. Ta własna wola bardzo wcześnie się w dziecięciu objawia, a obudziwszy się raz, górę bierze nad wszystkiemi innemi władzami, ciągnąc je za sobą i zamieniając je w sługi do wykonania jej zamiarów. Najczęściej jak na początku rodu naszego, tak też i na początku życia każdego z nas pojedyńczo wzietego, bierze ona fałszywy kierunek, który dopiéro dojrzalsza i doświadczeńsza cudza wola, rodziców, nauczycieli, sług ołtarza, tłómaczów słowa bożego na prawdziwa droge naprowadza. Lecz i tu powtarza się wiecznie grzech pierworodny piérwszych naszych rodziców. Jak w pierwotnym raju zjawiło się zaraz na samym wstępie nieposłuszeństwo, tak też to samo powtarza się w zakatku raju miłości rodzicielskiej. W dzieciach wolność niemal bez wyjatku objawia się mniej więcej pod postacią swawoli, wola pod postacią uporu, z któremi troskliwość rodziców, szkoła i religia ciągłą walkę staczać musza, walke dla przedstawicieli tych opickuńczych instytucyj nieraz bardzo uciążliwą. Jest-to wprawdzie rzecz bardzo smutna, że wola w człowieku ledwie obudzona, raczéj za złe jak za dobre chwyta; ale dla nas w téj chwili przynajmniéj ta korzyść wynika, że w tém zboczeniu wolności mamy przed sobą dotykalny dowód, iż człowiek ma wolność, mogąc się udać tą lub ową drogą. Gdyby z karbów posłuszeństwa nie występował, mógłby jeszcze ktoś zarzucić, że nie ma własnéj woli, tylko że się cudzą wolą powoduje, a zatém że i wolności nie ma.

Ta prerogatywa złego, która obok dobrego człowiek ma przed wszystkiemi innemi stworzeniami widomemi, jest wprawdzie bardzo smutna, i dla niego nieraz bardzo zgubna: pomimo to jest ona dla niego niezbedna. Wolność bez możności wyboru żadna miara ostać sie nie może. Skoroby człowiekowi wybór był odjety: chcieć lub nie chcieć, działać lub nie działać, miedzy złém lub dobrém wybierać, - wówczas niezawodnie musiałby się stać niewolnikiem konieczności, bo to nieunikniona konsekwencya. Człowiek byłby wygnany z duchowego świata, a nawet ten świat wcaleby dla niego nie exystował, bo kto wolności nie ma, ten i świadomości o sobie, i możności prawdziwego tworzenia myśli miećby nie mógł, gdyż to wszystko ściśle z sobą jest powiązane. Zostałby dla niego tylko byt fizyczny, t. j. nie jego własny, tylko byt natury, z któregoby się wyłączyć nie mógł, skoroby woli nie miał. A ponieważ wolność i co za nią idzie są rękojmią naszéj duchowości, bo tylko wolność przerywa naturalny bieg natury, i zaczyna nowy porządek rzeczy z pod jej praw się wymykający: więc zginęłohy dla nas wszystko. Przestalibyśmy być duchami; nie majac wolności, nie mielibyśmy żadnego organu wiedzenia czegokolwick o prawach i przeznaczeniach świata duchowego, nie moglibyśmy pojąć ani nieśmiertelności naszéj, ani Boga nad naturę, nad prawo ko-

nieczności wyższego, bo jedynie w wolności mamy to oko, za pomoca którego możemy wejrzeć w duchowy świat i jego wieczne przeznaczenie, a zarazem podnieść się do wyobrażenia Stwórcy godnego. na wolności wszystko oparte; z wolnością stoimy albo giniemy; dla nas to nie tylko kwestya rozumowania o najwyższych rzeczach i przekonania kogoś o nich, ale dła nas jest to kwestya wiecznego życia lub wiecznej Dla tego się to tak silimy w téj wolności mocno sie usadowić i ze wszech stron światło na te wielką prawde rzucié: bo szczerze wyznajemy, że gdyby nam ja kto z rak wytracił, stracilibyśmy wszystkie argumenta, jakiemi najważniejsze zagadnienia do pojecia naszego przybliżamy. Z wolnością wszystkie najgłębsze badania sa powiazane, bez niej też rozwiazane być nie moga.

#### 62. Dowolność. Liberum arbitrium.

Możność wyboru, na któréj się wolność opiera, zaczyna się technicznym łacińskim wyrazem: Liberum arbitrium, a na który nie wiedziałbym nazwać odpowiedniego wyrazu polskiego. Możeby wyraz: »dowolność« najlepiej odpowiadał. Rzecz zastanowienia godna, że kiedy w tylu innych językach rzeczownik »wola« pochodzi od słowa jemu odpowiedniego, w polskim iest to inaczéj. I tak w niemieckim słowo jest wollena rzeczownik jest . Willea: w angielskim tak jedno jak drugie sto will« i sthe will«; w łacińskim svelle« i »voluntas«; w greckim »βοολες δαι« i »βοολη«; w francazkim »vouloir« i »volonté«. Przeciwnie w polskim jezyku słowo jest »chcieć« rzeczownik jest »wola.« Mamy wprawdzie wyraz schuća, który słowu schcieća zdaje się odpowiadać, ale ten wyraz ma przymieszane znaczenie zwierzecości z pod panowania rozumu się

usuwającej. W naszym języku »wola« pochodzi nie od aktu chcenia, ale od słowa »woleć,« którego wtenczas używamy, kiedy jedno nad drugie przekładamy, np. »wole to jak owo«, co tylko wtenczas może mieć miejsce, kiedy mamy wybór uczynić miedzy jedném a drugiém. Zdaje sie zatém, że nasz język, który »wole« od »woleć« a »wolność« od »woli« wyprowadził, »wolność« raczej w znaczeniu »liberum arbitrium« czyli służącej możności wyboru pojął. Gdyby wolność kto chciał tak rozumieć, musielibyśmy przeciwko temu protestować. Wolność nie jest dowolnością. W takim razie nie uznawałaby żadnych praw, żadnych obowiązków, byłaby to czysta arbitralność, nieuznawająca żadnych cugli. Z drugiéj strony wolność nie może się żadną miarą ostać bez dowolności, bez owego »liberum arbitrium«, inaczéjby się w konieczność zamieniła. Prawdziwy więc stosunek między dowolnościa a wolnością zachodzący jest ten, że dowolność czyli »liberum arbitrium« jest warunkiem negacyjnym, bez którego wolność istnieć nie może, w który się wolność cofnać może każdego czasu, ale który sam z siebie całéj wolności stanowić nie jest w stanie. działbym jest to rodzaj hustawki, na którą człowiek siada, i między dwiema przeciwnościami się kołysze, zanim się na jedną albo na drugą strone zdecyduje. Ale zdecydowawszy się, musi z téj hustawki zsiaść, inaczej żadnego działania nie mogłoby być. Wolność zaś jest potega czynna, jakis cel przed sobą majaca, do którego zmierza. Hustaniem nie tylkoby się do niego nie przybliżyła, aleby nawet wiecznie na jedném miejscu t. j. miedzy dwiema przeciwnościami pozostała. Wprawdzie chociaż decyzya na jedną luh drugą stronę nastapiła i wolność działanie swoie rozpoczeła, jest w jej mocy bądź zawiesić to działanie, bądź cofnąć się od niego, bądź też napowrót siaść na owa hustawke, i rozważać, jakie środki daléj przedsiębrać, jeżeli ich się więcej przedstawia, inaczéj wpadłaby znowu w konieczność fizyczną. rzecz jest konieczność moralna, że powinnoby coś być zrobione, a inna rzecz konieczność fizyczna. służy wolności w każdéj chwili wybór cofnąć się lub

nie, tu zaś żaden wybór nie ma miejsca.

Należy jeszcze dokładnie granice rozpoznać, w któréj sie wola z myśleniem styka, a po za która od Spinoza jedno i drugie za jedno myślenia się różni. i to samo ogłosił (Voluntas et intellectus unum idemque sunt). To mu na jego stanowisku mogło się tak wydawać, że cokolwick absolutna substancya pomyślała, w téj saméj chwili myśl postać woli przybrała w rzeczywistość to obracająca. Kto na świat ze stanowiska absolutnéj substancyi sie zapatruje, temu wszystko prawem konieczności podług kategoryi istotnego bytu w zjawiska wybucha, myśl i wola się zlewa, bo dla osobnéj wolności w całym tym systemacic miejsca nie ma. Jednak i tu zachodzi ważna różnica, podobnie jak i w dowolności. Wola może wprawdzie jeżeli chce i myślenie za cel swój sobie obrać, i w te stronę energię swoję skicrować, jak tego nauki i mozół z niemi połączony są dowodem. Pomimo to myśl nie jest jeszcze wola. Możemy bardzo wiele rzeczy myśleć, bez żadnego udziału naszéj woli, która zupełnie spoczywać może, nie mając w tém żadnego celu!--Ale chociaż nawet wola myśl poruszy, nieraz dosyć jest na tém piérwszém popchnieciu, i myśl częstokroć sama daléj pracuje, a wola idzie na odpoczynek, chyba że ochota ustaje, jak to nieraz ma miejsce u leniwych uczniów. W takim razie wola musi myśl swoję energią podpierać. Jeżeli zaś nie myślenie jako myślenie jest głównym celem woli, ale jeżeli wola w zewnetrznym świecie chce coś urzeczywistnić, wówczas myśl niezbędnym jest dla niej warunkiem, bez któregoby wola nie by e zrobić.

naprzód w idealnéj sferze musi wszystko w najdrobniejszych szczegółach wypracować, czego wola chce, zanim ta ostatnia może wyrzec swoje: »Niech się stanie«, i musi jéj w wykonywaniu ciągle towarzyszyć, trzymając jéj idealny plan przed oczami. Jakkolwiek więc wola ma swoje negacyjne warunki, bez których działać nie może, to jednak jéj służy ta wolność działać lub nie, co z myślą tak nie jest, jeżeli wola czego od niéj chce. Zgoła wola u siebie w domu, subjektowo uważając, jest absolutną panią, któréj żadna inna władza duszy opierać się nie może, chociażby i nadaremne były te usiłowania, bo wola i takie usiłowania nakazać może, które się późniéj nadaremne okażą, i które podobno większą połowę naszego życia

wypełniają.

Wola człowieka, jakeśmy widzieli, na około opasana jest ograniczeniami, częścią subjektowemi, a w nierównie bardziej przeważającym stosunku obiektowemi. Pomimo to te ograpiczenia nie tylko nie stanowią jej niewoli, alc owszem najwięcej się do tego przyczyniają, aby jéj potęga na jaw wyszła. Przeznaczeniem woli właśnie jest nad niektóremi z tych ograniczeń zupełnie górę wziąć i panowanie im ode-Takiemi właśnie są ograniczenia fizyczne w nas samych, którym cała umysłowość nasza w poczatkach rozwiniecia swego podlega, i w których raczej ogólna natura w nas działa, aniżeli my sami. Ten, że tak powiem, sznurek pepkowy, który stanowi, że w początkach naszego istnienia jesteśmy tylko dalszym ciągiem natury i niczém więcej, musi być zerwany. Do woli należy zdobyć się na ogłoszenie aktu niepodległości i do wzięcia owszem w posiadanie wszystkich tych fizycznych warunków, przez które człowiek w samym początku posiadany jest. Pamiętajmy więc, że nie zupełne usuniecie tych warunków, ale ich owładniecie ma być dziełem woli. Człowiek powinien prze-

stać być zwierzęciem, jakiém na świat przychodzi. Ale tak jak jego późniejszém dążeniem jest panować nad zwierzetami, z niektórych wierne sługi sobie uczynić, szkodliwe wytepiać, a użyteczne na swoje korzyść obracać, tak też podobnie powinien i względem tych zwierzecości postepować, które w sobie znajduje, przynajmniej w każdym razie ich panowaniu koniec położyć. Ale człowiek nie tylko w domu własnym ma wiele do uprzątania, wiele przeszkód do usuniecia. W objektowym świecie wszechwładność jego woli nierównie większe zapory napotyka, nierównie ciaśniejsze znajduje ograniczenia. Czeka go ta twarda walka z koniecznościa. Pomimo to i tu od niego tylko zależy, aby w każdym razie wola jego nad konieczność wyższą się okazała. Widzieliśmy już wyżéj, że konieczność nie jest mu wszędzie wrogiem, że owszem prawa konieczności, jakie w naturze obowiązują, jedynie możebném czynią jego działanie w zewnetrznym świecie, zaprowadzając w niej stały porządek, na który się 'spuścić może, inaczej nie miałby żadnéj pewnéj podstawy. Wprawdzie w wielu przypadkach prawa konieczności opór jego zamiarom stawiają i granice jego działania ścieśniają. Ale jedne z tych granic wola człowieka zupełnie znosi, inne, jak dzieje cywilizacyi dowodzą, coraz dalej odpycha tak, iż przewidzieć się nie da, dokąd się jéj zdobycze ciągle się rozszerzające posuwać będą; a jeżeli gdzie na nieprzełamane trudności napotka, w jej mocy jest cofnać się i nie żądać wcale rzeczy niepodobnych, a natomiast w inna strone działanie skierować. Lecz liczne są przypadki, w których prawa konieczności natury gruchoczą dzieło woli człowicka, dzieje niepowodzeń i klęsk jego bodaj czy nie przewyższają zwycięstwa jego, i w iluż to razach wola jego tak krótko na uwięzi jest trzymana, że nie przedsięwziąć nie może! W tych wypadkach wola zdaje się być nieszczę-

ściem człowieka, najsroższém narzędziem tortury jego, nieprzebraném źródłem zmartwień, cierpień wewnetrznych opisać się niedających, częstokroć rozpaczy, a w każdym razie niezliczonych dolegliwości, które z tego życia robią padół płaczu. Bo gdybyśmy woli nie mieli, nie byłoby téj tragicznéj kollizyi, téj meki srogići, która sie najsroższa meka, bo zupełna zagłada człowieka, a zatém zupełném zniszczeniem woli, wolności, bo śmiercią kończy. Ta wola, ta wolność więc zdaje się, że to są tylko cacka człowiekowi dane, ażeby sie niemi czas jakiś bawił, ich moca sie łudził, i na swoje udreczenie na wiele niepodobnych rzeczy się porywał, aż mu te złowrogie cacka, które mu z razu trochę radości, a więcej zgryzoty przyniosty, odbiora, i powiedza, że jego wola i jego wolność, i on sam niczém nie jest, tylko przemijającém Nie jest naszym zamiarem te ponurą stroziawiskiem. ne życia człowieka, która zdaje się wolę i wolność, a nawet całego człowieka wniwecz obracać, zakrywać. Byłoby to napróżno, bo powszechny jęk cierpienia i takby ja zdradził. Ale później gdy cała teoryę rozwiniemy, zupełnie inne następstwa się okaża, jak te, które pozór przedstawia. Wówczas się okaże, że głównie na zasadzie wolności zwyciężamy najsroższa konieczność - śmierć. Tymczasem idzie tylko o to, aby nie myślano, że jeszcze przed śmiercia wolności nic ma, skoro jest w takich ciężkich więzach uwikłana i na takie meki oddana: bo gdyby nas mógł kto przekonać, iż wolność jeszcze za życia skonała, że jéj wcale nie ma, wówczas nie byłoby środka i po za śmierć byt nasz w wieczność przedłużyć. Otoż cała ta męka życia, na którą człowiek tak często jest wystawiony, najoczywistszym jest dowodem, że jest wola, że jest wolność, tylko uwięziona. Wyżej objaśniliśmy przykładem więźnia w okowach, czy zasłużenie, czy niewinnie uwięzionego, jak wolność człowie-

nawet w tak opłakanym stanie odnieść może tryumf niewola, zamieniając te niewolę obcą siłą narzu-🟲 na w czyn własnéj woli, na drodze skruchy i poty, jeżeli jest winny, na drodze ofiary i rezygnacyi, zeli jest niewinny. Ale też w takim razie i sro-🖚 jść niewoli zmniejsza się, pozostanie tylko jeszcze - zyczne cierpienie, które o dużo jest znośniejsze, jak szamotanie się rozpaczy z koniecznościami, których - rzełamać niepodobna, które nie w braku woli, nie y braku wewnętrznéj wolności, ale owszem w ener-\_\_ii jednéj i drugiéj (do najwyższego stopnia t. j. aż o tak tragicznéj kollizyi posunictéj jedyne swe ma Gdybyśmy nie mieli woli, gdybyśmy nie mieli wewnętrznéj wolności, dolegliwości tego życia nie ciążyłyby tyle na nas. Ale za to zeszlibyśmy na stopień zwierząt, które tylko fizycznym, o dużo znośniej-Nigdy nie przestane poszym cierpieniom podlegaja. wtarzać, iż główne źródło męki tego życia w tém leży, że człowiek na mocy tego, że ma wole i wolność. stawia sobie cele, których nie może dopiąć. wiek nad swojemi zmartwieniami się zastanowi, ten to chetnie przyzna. Ale skoro tak jest, to właśnie męka życia tego najsilniejszym jest dowodem, że czło. wiekowi służy wola i wolność wewnętrzna, pomimo najcięższej niewoli zewnetrznej konieczności; inaczej nie byłoby téj tragicznéj kollizyi, któréj meka rozpaczy, a w mniejszym stopniu każde zmartwienie jest wyrazem.

Gdyby zaś nie przecząc już woli i wolności, chciano z téj tragicznéj kollizyi, na jaką człowiek jest
raz wraz narażany, gdyby mówię chciano zgubne wnioski przeciwko najwyższemu Stwórcy wyprowadzać, iż
świat zewnętrzny tak nieodpowiednio naszéj woli urządził; tobyśmy przypomnieli, co już wyżéj napomknięte zostało, że ta sprzeczność zupełnie czegos przeciwnego dowodzi, jak to, co na pierwsze wejrzenie na-

suwa: bo ona największą jest rękojmią, że człowiek ma wyższe jeszcze przeznaczenie, jak ten byt doczesny. Gdyby téj sprzeczności nie było, i wszystko naszym zamiarom odpowiadało, wówczas byłoby to największém potwierdzeniem, że tu się wszystko kończy, i że nam się już więcéj nie nie należy, coby jednak gorszym było wypadkiem, jak wszystkie powyższe katastrofy.

Jeżeli więc nasza wola natrafia na ograniczenia, którym uledz musi, to to nie znosi bynajmniéj naszéj woli ani wolności, tylko jéj działaniu zaporę stawia, albo go niweczy; tylko przekonywa, że człowiek nie jest wszechmocny, a tém samém że do Tcgo swém duchem podnieść się i o Niego opierać się winien, który prawdziwie jest wszechmocnym, i w którego ręku nie tylko on jest, ale i cały świat. Że ograniczenie wolności bynajmniéj nie znosi, tego w tém mamy najlepszy dowód, iż właśnie do wolności należy samą siebie w rozmaity sposób ograniczać, i ograniczenia przez wyższy rozum postanowione szanować, Takiemi ograniczeniami są prawa cywilne i publiczne, przepisy moralne i religijne.

#### 63. Wolność, jako możność zlego i dobrego.

Že się dopiéro z wolnością człowieka zjawiło złe i dobro moralne, którego na niższych stopniach wcale nie ma, ztąd wolność określana także bywa, jako możność złego i dobrego. Zaprzeczyć nie można, że człowiekowi właśnie na zasadzie wolności służy nie tylko ta prerogatywa dobrego, ale także i ta smutna prerogatywa złego, i że mu nawet odjętą być nie może, ho z jéj odjęciem moralne dobro straciłoby swój charakter moralny, i zamieniłoby się w działanie prosto fizyczne. Jednak to określenie trzeba z wielką

oględnością przyjmować, inaczéj wpadniemy w niemałe trudności. Podług tego mógłby ktoś utrzymywać, że złe moralne potrzebne jest na świecie, aby mogło być dobro moralne. Jeżeli zaś jest potrzebne do dobrego, wiec przestaje być złém. Tymczasem złe moralne jest właśnie to, co być nie powinno, ho przcznaczeniem człowieka jest właśnie dobro moralne. Aby te sprzeczność usunąć, pamiętać należy, że złe moralne leży w nadużyciu wolności, w przeciwnym kierunku od przeznaczenia swego działającej. Otoż inna rzecz jest możność tego nadużycia, a inna rzecz samo nadużycie dokonane. Możność nadużycia musi być zostawiona, bo bez niej, gdyby człowiek musiał być dobrym, jego działanie podpadłoby pod prawa fizyczne konieczności, i nie byłoby już jego działaniem, ale działaniem natury, a on byłby tylko prostém narzędziem. Możność nadużycia nie jest jeszcze złém moralném, lecz dopiéro dokonane nadużycie zamienia się w aktualne złe, które potém zamienia się w potege działająca, człowieka coraz więcej owładnać i panowanie swoje coraz więcej rozszerzyć usiłująca. To jest to pryncypium szatańskie, które przez upadek istot wolnością obdarzonych raz w świat moralny sie wcisnawszy (bo złe nigdy zaspokojenia dać nie może), wszystko pochłonąć usiłuje, aby się nasycić, ale nadaremnie, przez co brnie coraz głębiej. To szatańskie pryncypium, czując wewnętrzne swoje ubostwo, nie wystarcza sobie, dla tego szuka siły w rozmnożeniu siebie i występuje jako kusiciel szukający wcielić się w osobowości wolne, aby za ich pomocą badź przez przekonanie zwolenników przeciągnąć, bądź przez gwałt i ucisk panowanie sobie zapewnić. Ztad powstaje walka złego z dobrém, która główną część dziejów ludzkich stanowi, i tych, którym cnota jest drogą, niemałym smutkiem napełnia. Widzimy to żarłoczne łakomstwo złego wszędzie się rozpościerające, a nasycenia nigdzie znaleźć nie mogące. Piekielna energia jego dzień i noc pracuje, aby świat owładnąć, kiedy sie cnota w zakatkach zacisza i w rezygnacyiném znoszeniu gwaltów trzyma. Synowie ciemności zwykle są mądrzejsi jak synowie światła, im też wszystko łatwiej idzie, jak synom światła, bo złe jest cpidemicznéj natury. Jedna parszywa owieczka zarazi całe stado. Wszędzie w życiu widzimy złe w większości, prozelityzm łatwiej mu nierównie przychodzi, i wszyscy mu chętnie ofiarują swoje usługi; kiedy cnota z mozołem tylko przez świat się snuje, jéj upomnień mniejsza część tylko słucha, a mniejsza jeszcze w jéj slady wstępuje. Źli ludzie nierównie łatwiej górę biorą jak dobrzy. Zepsuty jeden uczeń nieraz całą szkołę na swoję stronę przeciągnie. samo napotykać się daje po za szkołą w życiu. przykłady mnóstwo znajdują naśladowców, gdy tymczasem dobre niejednemu są solą w oku. moralne przywary zyskały nawet już prawo honorowego obywatelstwa i należa do dobrego tonu, a młody człowiek, który się zbyt ściśle trzyma przepisów moralności i rozsądku, może śmiało na to rachować, że przez kolegów będzie przedrwiwany. Jest to smutna strona życia ludzkiego, na któréj dotknięciu tu tylko poprzestać musimy, aż przyjdzie koléj, że i na to lekarstwo znajdziemy. Tu tymczasem niech to na pocieche posluży, że złe pomimo że się taką energię, taka siłe mieć zdaje, jednak ciagle na swoję zgubę pracuje, kopiąc samo pod sobą dołki, w które później czy prędzej wpada. Tak np. zbyteczny despotyzm wyradza anarchie, anarchia wyradza despotyzm, aż się ludzie upamietają i na sprawiedliwszych zasadach się urządzą. Nadużycia wolności kończa się niewolą, wyuzdana rozpusta utratą zdrowia, pycha, duma, napotyka często upokorzenia. Pretensye próżności, miłości własnéj doznają licznych zawodów. Zbyteczne pielęgnowanie zmysłowości, zbyteczne jej dogadzanie czywi ją coraz bardziej wymagającą, że w końcu braknie środków do zaspokojenia jej żądań. Rozkosz chwilowa występku rodzi nieraz długi smutek. Tak więc złe, szukając zguby dobrego, pracuje pośrednio na jego tryumf a na swoje własna zgube: bo nie tylko że samo dla siebie w niczem nie znajduje zaspokojenia, ale prócz tego zgubnemi owocami swojemi, które wszędzie rozsiewa, innych ostrzega, aby się mieli przeciwko niemu na baczności. Jako kusiciel ma także swoie znaczenie w ekonomii moralnego świata, aby obodzić wolność ze stanu obojętności nieczynnej, zwabić ją na ową hustawkę wyboru i przez to wywołać rozstrzygniecie na jedna lub na druga strone; inaczej wola mogłaby pozostać jako skarb zakopany, wcale pienż**yw**any.

### 64. Przeznaczeniem człowieka ostateczném nie jest wybór między zjém i dobrém, lecz wieczne uszczęśliwienie, które jednak nie może być dane, tylko musi być wzięte.

Nie można powiedzieć, iżby przeznaczeniem człowieka było wybierać między złém albo dobrém. Gdyby kto porządek morałny w ten sposób sobie wyobrażał, dałoby to powód do różnych zgubnych nieporozumień, mianowieie rzuciłoby to miekorzystne światło na ideę Boga. Podług takiego wyobrażenia zdawałoby się, że tylko łapka na człowieka jest zastawiona. Postawić obok człowieka z jednéj strony przepaść wszelkiemi powabami otoczoną i umieścić go prócz tego na ślizkiej pochyłości zmysłowości ku tej przepaści prowadzącej, a z drugiej strony umieścić wieczną nagrodę cnoty jakby na wierzchołku wysokiego drzewa masztowego i kazać ma po nię siągać, pomimo że

dostanie się do niej takiemi trudnościami jest otoczone, — byłoby to zaprowadzać w świecie moralnym ten rodzaj loteryi, gdzie na jednego wygrywającego tysiące jest przegrywających. Lecz w loteryi przynajmniej do woli każdego jest zostawione, czy chce grać lub nie. Tutaj zaś każdy musi grać, bo się nikogo nie pytano, czy chce lub nie chce stawiać, a idzie o więcej jak o życie lub śmierć, bo w miejscu śmierci grozi wieczne nieszczęście. Tego, któryby taką loteryę zakładał, pomimo iż mógł łatwo przewidzieć, że na jednego wygrywającego tysiące ludzi przegrywających, tego, mówię, trudnoby od zarzutu okrucieństwa obronić.

Przeznaczeniem człowieka nie może być nie innego, tylko wieczne uszcześliwienie. W czem może leżeć to wieczne uszcześliwienie, nie zadługo zobaczymy. Dla czegoż tedy to wieczne uszcześliwienie od razu człowiekowi nie jest dane, i dla czego o nie dopiéro trudzić się należy? Bo wszelkie uszczęśliwienie musi być wzięte i nie może być wprost dane. Łatwo każdy pojmie, że uszczęśliwienie nie może się stosować, tylko do żyjących istot. Martwych uszcześliwić niepodobna. Otoż życia w najogólniejszém znaczeniu nie można sobie inaczej wyobrazić, tylko jako pragnienie, a uszczęśliwienie w najogólniejszém znaczeniu niczém inném nie jest, tylko zaspokojeniem tego pragnienia. To sie stosuje do wszelkich stopni, na których sie życie objawia. Piérwszy stopień wyrażniejszego jego objawu jest życie fizyczne człowiekowi ze zwierzetami wspólne. Ma ono swoje potrzeby, których zaspokojenie błogi jego stan stanowi. Jedną z najpiérwszych jest np. wyżywienie: nie nie nada chociażby pokarm stał na około gotowy; trzeba go wziąć, spożyć i dopiéro się zaczyna praca przerobienia go na własne soki i wcielenia go w siebie, co stanowi fizyczne uszcześliwienie. Bez

przyczynienia się téj własnéj pracy żyjącego organizmu to uszcześliwienie żadną miarą nie mogłoby mieć miejsca. Natura bierze tu wprawdzie w znacznéj części te prace bez wiedzy organizmu na siebie, jednak uczucie zaspokojenia jest indywidualne, tak jak i wzięcie pokarmu jest wyłącznym aktem indywidualnego organizmu. Jest tam i kusiciel dodany głodem zwany, na to potrzebny, aby organizm z obojetności obudził i do wzięcia pokarmu poruszył. To kuszenie samo w sobie nie jest nic złego; ale jeżeli ono staje sie powodem, iż żoładek przeładowany zostanie, wówczas zamiast uszcześliwienia choroba, a nieraz i śmierć nastaje. Lecz w życiu fizyczném, które nie ma innego celu, tylko własne siebie powtarzanie, zaspokojenia absolutnego nie ma, tylko pragnienie ciągle wraca i na to wraca, aby było zaspokojone, i w tém kółku cały proces sie obraca do pewnego kresu, aż śmierć przez zużycie organów koniec mu położy. Tak więc w fizycznej już sferze widzimy, że indywidualny organizm, aby dojść do uszcześliwienia dla niego możebnego, musi go wziać, pomimo swéj natury biernéj musi być czynnym.

Lecz na podstawie fizycznéj w widomym świecie zjawia się wyższego rzędu życie kategoryami fizycznemi objąć się niedające, przeznaczeniami swojemi w inną sferę sięgające,— zgoła duchowość, próczfizycznych potrzeb całkiem inne potrzeby mająca, na których zaspokojenie absolutne cała natura nie wystarcza. Pragnienia jednak wielorakie są, i o zaspokojenie gwaltownie wołają. Główna różnica między życiem fizyczném, a życiem duchowém jest ta, że w życiu fizyczném mniejszy udział ma indywiduum w działaniu, natura zaś bez jego wiedzy działa w niém, miota niém jakby narzędziem, odbywając wszystkie czynności ślepo. Przeciwnie duchowość w ezłowieku na tém zależy, że z téj ślepéj ciemności

fizycznej natury w nim wschodzi światło świadomeści o sobie i o świecie, które wszystko na około oświeca i którego promienie napowrót koncentruja sie w jego jaźni czyli egoiczności, w skutku czego on się wyłącza z całej natury, stawia się naprzeciwko niej i rozpoczyna oddzielna własna exystencyc, wprawdzie na podstawie natury sie opierająca, ale naturze zupełnie obcą. Działa ona, że tego porównania użyję, w dolném piętrze fizyczności jego, ale już tylko jako sługa odbierający rozkazy od niego. Życie fizyozne już nie jest więcej celem, ale tylko środkiem. Zycie zaś duchowe tém się głównie odznacza, iż musi być własnym czynem, którego to czynu nikt inny zastapić nie jest w stanie. Jego potrzeby są przedewszystkiém samoistność, poznanie siebie samego i poznanie świata, czyli odkrywanie tam myśli przcz Stwórce utkwionych, tworzenie sobie własnego idealnego świata i ile możności urzeczywistnianie go w naturze; ale ostateczném jego przeznaczeniem i najwyższa potrzeba, niczem inném zaspokoić się niedającą, jest dohrowolne podniesienie się za pośrednictwem życia enotliwego do Boga i łączenie się z Nim religijnie razem ze swoimi bliźnimi w jednéj familii, wspólnego ojca w Bogu majacéj. Tam dopiéro jest dla niego złożone najwyższe uszcześliwienie, które daje absolutne zaspokojenie. Do tego absolutnego celu nie można inaczej dojść, tylko własnym czynem. wienie może nam być podawane, droga może nam być do niego pokazywana, pomoc dostarczana, łaska ofiarowana, ale to wszystko nie jest w stanie nas uwolnić od własnego wysilenia. Jeżeli w fizycznym już świecie pokarm na próżnoby około nas stał, gdybyśmy go nie wzięli i we własna krew pie przerobili; tak też tem hardziej w duchowym świecie zbawienie nie może spaść na nas, jak rosa niebieska bez naszego przyczynienia sie, bo to zbawienie o tyle tylko może być dla nas zbawieniem, o ileśmy je w nasze istote przerobili, o ileśmy nasze przekonanie do tego stopnia podnieśli i ducha naszego z innych przywar najwyższe dobro nam zasłaniających do tego stopnia oczyścili, iż dobrowolnie uznajemy, że tu istotnie leży najwyższe nasze szczeście. Bo jakiż jest sposób narzucić nam najwyższe uszczęśliwienie, jeżeli go nie chcemy, jeżeli go uporczywie w czem innêm szukamy? Z drugiéj strony, jeżeli to od naszéj woli zależy w czem chcemy najwyższe dobro upatrywać, jak temu zapobiedz, by człowiek uwiedziony różnemi pokusami nie szukał go tam, gdzie go nie ma? Kusiciel zaś potrzebny jest, żeby wyciągnąć ze stanu obojetności, inaczej nikt sie z miejsca nie Takim kusicielem w sferze fizycznej był głód. Gdyby on jednak stał się powodem, iżby się chwycono pokarmów niezdrowych, byłby przyczyną zguby. W sferze duchowej zaś kusicielem jest pragnienie uszcześliwienia, którego wszyscy szukamy, tylko niestety nie zawsze na prawdziwej drodze. rządku fizycznym są niezdrowe pokarmy, a nawet trucizny, tak też to samo sie powtarza w sferze duchowéi. W ogólności wszystko, co leży na drodze prowadzącej ku ostatecznemu naszemu przeznaczeniu połączenia się z Bogiem i bliźnimi, jest moralnie dobrém, a co temu przeznaczeniu przynajmniej nie zawadza, należy do pokarmów pozwelonych. Przeciwnie, co nas od naszego ostatecznego przeznaczenia odwodzi, jest złém tém większém w miarę im daléj się w tym' kieranku posuwamy. Jednak to złe nie leży tam w znaczeniu objektowem. Gdyby człowieka nie było, leżałoby ono tam obojętnie, nie będąc ani złém ani dobrém, podobnie jak i pokarmy bez fizycznego życia nie maja znaczenia. Dopiero człowiek w rzecz, któraby bez niego była zupełnie obojętną, gdy się w jego rece dostanie, zapuszcza jad moralny stosownie

do użytku, jaki z tego środka robi. W ogólności skoro Bóg i połączenie się z nim i z bliżnimi jest ostatecznym celem duchowego życia i przez to samo źródłem najwyższego dobra, to przez to samo egoizm, jako odrywający się od Boga i od bliźniego i czyniacy z siebie samego (a do tego jeszcze z najpodlejszéj swéj części t. j. ze zmysłowości) cel absolutny, któremu wszystko na ofiarę poświęca, jest źródłem moralnego złego, zatruwającem wszystko, co w niem zostaje zanurzone. Egoizm zaś dla tego źródłem jest złego moralnego, ponieważ burzy porządek świata duchowego. W świecie fizycznym jest związek natury, w świecie myśli związek logiczny, w świecie duchowym nie może być innego związku tylko moralno-religijny. Ten związek egoizm rozsadza, i świat duchowy poszedłby w rozsypkę, rozpadłby się, gdyby egoizm mógł kiedy przyjść do absolutnéj potęgi. Było i jest w mocy Wszechmocnego uczynić egoizm niepodobnym, ale w takim razie trzebaby w duchowym świecie znieść osobowość, co nic innego nie znaczy, tylko trzebaby znieść sam świat duchowy, i zostawić tylko sam świat fizyczny. Ale cóżby znaczył cały ogrom wszechświata bez duchów, i Stwórca sam jeden w obec ślepego bytu natury? Skoro wiec świat duchowy jest korona stworzenia, duchowość zaś bez osobowości a osobowość bez wolności istnieć nie może, nie pozostało, tylko trzeba było człowiekowi wolność zostawić, a nawet na przypadek, że mógł albo może jej zawsze nadużyć. Bo skoro wolność ma być źródłem własnych ezynów, a własne czyny mają być istotą duchów, więc wolności bez możności nadużycia jéj pojąć niepodobna. Nie idzie jednak bynajmniéj za tém, aby to nadużycie było koniecznością, chociaż wielkie jest prawdopodobieństwo, że istota ograniczona jej nadużyje. Jeżeli zaś człowiek na zasadzie wolności może wejść na droge

do ostatecznego celu prowadząca, lub w przeciwnym pójść kierunku; jeżeli go nie można prawem konieczności na dobréj drodze zatrzymać, ani też inném prawem konieczności drogi do złego zagradzać, -- cóż. począć, zwłaszcza, jeżeli pierwsi zaraz rodzice upadkiem swoim przyrodzony porządek zwichneli i przez zaszczepienie zarazy moralnéj następnym pokoleniom równowage pierwotną zepsuli? Na to da odpowiedź objawienie w ściślejszém znaczeniu, o czém później bedzie mowa, - a obok tego Opatrzność umieściła wszedzie na tych fałszywych drogach niejakie ostrzeżenia, które w rozmaity sposób ostrzegają go, że nie tylko do celu nie trafi, ale nawet o zgubç się przyprawi. Jak w fizycznym porządku są pokarmy, które nie tylko niezdrowie przynoszą, ale nawet truciznami sa, i strasznemi skutkami swojemi od używania ich odwracaja; tak też i w moralnym świecie nie brakuje ani takich żywiołów, ani takich okropnych skutków, któreby zdolne powinny być najzaślepieńszemu oczy otworzyć. Prócz tego powszechne doświadczenie naucza, że na tych fałszywych drogach, pomimo najpozorniejszych powabów, nie ma prawdziwego zaspokojenia. Łudząca rozkosz, jeżeli zaraz po sobie wielkiego cierpienia nie sprowadza, to jednak nigdy zaspokoić nie jest w stanie; budzi tylko coraz większe pragnienie, które najcześciej się zamienia w piekielny żar niczém ugasić sie niedający; a gdyby nawet i to nie nastapiło, wszelka zmysłowa rozkosz nie da się ustalić, wietrzeje albo niknie, jak błędne światełko i niesmak po sobię tylko albo smutek zostawia. Rozumiem tu taką zmysłową rozkosz, którą sobie kto za główny cel obrał, i na któréj swoje szczęście oparł. Bo i na prawdziwéj drodze Bóg rozsiał różne uciechy, które podróżny jak jagody tu i ówdzie rosnące zrywać może, ale nie są one głó-Korzysta z nich mimochodem, lecz wnym jego celem.

nie przywiązuje do nich tak wielkiej wagi i do głównego celu dalej zmierza.

Gdyby nie było duchów samoistnych na podobieństwo Boga stworzonych, a zatém świadomość o sobie, o świecie i wolę twórczą tak jak i On do urzeczywistnienia właspego świata majacych, - wówczas, widzieliśmy wyżej, że i istoty stworzone byłyby tyko dziełami sztuki, nic o sobie niewiedzacemi. Bog pozostałby tylko w stosunku artysty, w oglądaniu swego arcydzieła zadowolenia swego szukającego. kie wyobrażenie Boga widzielismy, że jest Jego niegodne; gdyżby to był rodzaj egoizmu, który razi wszelkie morolne uezucie. Idea piekności jakkolwiek należy w idealnym świecie boskim do składu absolutnéj prawdy, jaka wszechmocną wolą Jego ma być urzeezywistniona, jest jednak dopiéro początkiem tego urzeczywistnienia. Idea absolutnéj prawdy wymaga. aby były istoty samoistne, nie tylko martwe dzieła sztuki, ale własne źródło działania w sobie majace. którymby powierzone było uskutecznienie zamiarów boskich. To pociąga za sobą nieodzowność wolności, inaczej bez niej byłyby to tylko ślepe narzedzia absolutnéj woli, a w takim razie trudnoby było pojąć ich zjawienia się, gdyż Bóg na zasadzie wszechmoeności swojej mógł sam wprost bez tych pośredników i tak bezwłasnowolnych swoje zamiary wykonać. Byłoby to wiec działanie panteistyczne, znoszące wszelką samoistność istot, któreby nawet w takim razie weale niepotrzebne były, i Bóghy znowu sam jeden ze swojém dziełem sztuki, świat nazwanem, porostał. Zgoła idei Boga trudno pogodzić z brakiem świata duchowego, duchowości zaś niepodobna pojąć bez wolpości.

#### 65. Jak się da pogodzić wolność człowieka z wszechmocnością Boga, i co stanowi dowód wolności człowieka.

Jeżeli zaś Bóg powołał do istnienia duchowe istoty, którym powierzył część swoich zamiarów do wykonania, i dla tego ich wolnościa obdarzył, to i tu sie nasuwają różne ważne trudności, których zamilczeć nie można. Wolność jest potegą graniczącą poniekąd z absolutnością, z bezwzglednością. U stop jéj urywa się łańcuch konieczności. Ona stanowi przyczyne wszystkich działań od niej pochodzących, jako jéj skutków, ale sama od innych przyczyh nie jest zawisła. W każdéj chwili może zmieniać swoje postanowienia, albo je cofać, a gdziekolwiek z prawami konieczności natury w swojem działaniu jest uwikłana, może je przerabiać, a jeżeli ich zgubnych wpływów uniknać niepodobna, to jeszcze mocna jest sama w siebie się cofnąć, i wśród ich niewoli swoję niepodległość zachować. Ona może we wszystkich kierunkach działanie swoje posuwać, a jeżeli w rzeczywistości na ograniczenia natrafia, których przeskoczyć nie jest w stanie, to za to w idealnym świecie jej zachciewaniu trudno granic dopatrzyć. Taka potega, tak daleko w nieskończoność siegająca, i poniekad w wielu razach wszechmocna, zdaje się uszczerbek przynieść musi wszechmocności boskiej. Zdaje się wszechmocność Boga nie da się pogodzić z taką potegą, jaką jest wolność, która sama ma w sobie coś absolutnego, jako wola mogaca sie zamknać w sobie dla wszelkich zewnetrznych wpływów, a cu gorsza, rozpocząć własne dzieło bez pytania się, czyli ono odpowiada zamiarom boskim, -- co mówię? nawet wbrew tym zamiarom występować. Ta ostatnia mo-

- }

żność, a nawet mocność złego w wyraźnéj jest sprzeczności z wszechmocnością Boga; a jednak widzieliśmy, iż aby złe stało się niepodobném, trzebaby znieść wolność, ale przez to odjętyby był charakter moralny i dobremu. Aby tę sprzeczność usunać, odpowiemy, iż wszystko na tém zależy, z jakiego źródła wolność człowieka pochodzi. Gdyby człowiek wolność sam z siebie stworzył, wówczas zostawałaby ona w sprzeczności z wszechmocnościa Boga; lecz gdy wolność człowieka razem z jego istnieniem w skutku woli boskiéj się zjawiła, więc nie tylko wszechmocności boskiej nie ubliża, ale owszem najmocniejszym jéj jest dowodem, a jeżeli jéj przez Boga tak szeroki zakres został naznaczony, to widać do jego planów wchodziło. Rzeczywiste też nadużycie wolności wbrew woli boskiej przeciwne nie może wszechmoeności zawadzać, skorośmy widzieli, że ta pozorna moc złego tylko na swoję własną zgubę pracuje.

Lecz wszelkie zarzuty, jakiemiby wolność człowieka zbijać usiłowano, ustapić muszą faktycznéj rzeczywistości, że człowiek wolę, że człowiek wolność ma. Gdy się zastanowimy nad fundamentalnemi podstawami najważniejszych prawd naszych, łatwo się przekonamy, że się opierają na faktyczném istnieniu, którego nikomu nie można dowieść, tylko się do niego odwołać można. Tak np. rzeczywisty świat jest dla nas faktem, tak byt, tak myślenie, tak wola, tak wolność jest dla nas równie faktem, i na to nie ma żadnego innego dowodu, jak dowód faktyczny, to jest wykonany akt istnienia, myślenia, chcenia, wolno-Wola, wolność jest to coś do obcej woli absolutnie nieprzenikliwego. Na mocy woli, na mocy wolności człowiek może sam w sobie zamknać się, jak gdyby w jakiéj fortecy, i nie ma sposobu komuobcemu się tam dostać inaczéj, jak na mocy kapitułacyi, t. j. jak na mocy własnego zezwolenia. Można Kogo zewnętrznie znękać, zmusić go do różnych zewnętrznych czynów, ale to wszystko będzie tylko zdobyciem zewnętrznych mniej ważnych fortyfikacyj. Pozostanie zawsze najważniejsza wewnetrzna cytadella, w któréj gdy się człowiek zamknie, żadnéj obcéj woli dostać sie tam niepodobna. Jest to coś podobnego w świecie duchowym, jak nieprzenikliwość ciał w świecie fizycznym, wyjąwszy, że stopień nieprzenikliwości jest tam jeszcze wyższy, gdyż nieprzenikliwość ciał fizycznych czyli opór jaki stawiają, nierównie łatwiej jest zgruchotać, oporu zaś wewnetrznego wolnéj woli skruszyć niepodobna, jeżeli się sama nie skruszy: bo zewnetrzne skruszenie tu nic nie znaczy; ono musi siegać aż do najwewnetrzniejszego zakatka istoty czło-. wieka, dokad nikt z nas dostać się nie jest w stanie, tylko kołatać, aby mu otworzono może, skoro sama wszechmocność Boga inna droga tam wejść nie Skoro człowiek akt. woli, akt wolności wykonywa, to tém samém dowodzi, że myśli, i że jest; i jézeli Descartes z aktu myślenia dowodzi aktu istnienia, przez owe sławne wyrzeczenie: »Cogito ergo sum«, to zdaje się, że my nierównie lepszém prawem możemy powiedzieć: »Volo, ergo cogito, ergo sum«, i z faktu chcenia wywodzić fakt myślenia, fakt ist-W rzeczy saméj, jak to już było powiedziane, najniższym stoppiem istnienia jest byt, któryśmy z razu za najwyższy uznali. Ten byt potęguje się w myśleniu, co już jest coś więcej. Ale najwyższą potega istnienia jest wola. Bo byt nie pociąga za sobą koniecznie myślenia, gdyż tyle istot jest na świecie, które istnieja, a nie myśla. Myślenie także nie pociaga za soba woli, wolności: bo samo myślenie niczém inném jeszcze nie jest, jak tylko zwierciadiem, w którém się świat odbija, które bez woli bardzo istnieć może. Z wola, z wolnościa dopiéro otwiera się wyższy porządek rzeczy, zaczyna się świat du-

chowy, względnie którego wszystko inne znaczenie tylko przygotowania mieć może. Ze stanowiska woli dopiéro i myślenie i byt wyprowadzony i zrozumiany być może, kiedy przeciwnie ze stanowiska bytu i myślenia woli stworzyć niepodobna. Teraz nam dopiéro Idea Boga przystępniejszą i idaca za nia zagadka stworzenia zrozumialszą się okazuje. Gdy nas kategorye bytu daléj nie były w stanie doprowadzić, jak do pojęcia substancyi, która nam nie wytłómaczyć nie potrafita; kategorye zaś myśli wyżej się podnieść nie zdołały, jak do zamienienia wszystkiego w prawidłowość ewolucyi, a chociażby nawet osobowość Boga przypuszczono, to nie dalej, tylko do pojęcia odwiecznego idealnego świata w myśli boskiej: dopiero kategorya wolności, kategorya absolutnéj woli, Idee Boga nam uzupełniająca, zdołała nam możebność stworzenia wytłómaczyć. Jakoż na tém dopiéro polu na-· leży nam szukać rozwiązania najwyższych zagadnień człowieka.

# 66. Wolność zdaje się zagrażać światu duchowemu rozpadnięciem na atomy duchowe.

Ponieważ natura woli na tém się opiera, iż dąży do urzeczywistnienia jakiegoś celu, który naprzód w idei jest pojęty, i ponieważ ze zjawieniem się wolności zjawił się świat duchów, przedstawia się pytanie, którego uniknąć niepodobna: jaki jest cel absolutny téj najcelniejszéj i najwspanialszéj części stworzenia, bez któréj wszystko inne straciłoby znaczenie? Rozum nasz nic nie może pojąć bez związku. Istota jego polega właśnie na wyszukiwaniu tego związku. W naturze ten związek utrzymywany jest prawami konieczności. W sferze idealnéj myślenia są pewne prawidła, podług których myśli porządkowane

jedne w drugich się mieszczą, albo jedne z drugich wyrastaja i w jakaś organiczna całość się szykuja i przez to w związku się przedstawiają, albo do związku daża. Ale gdy wejdziemy w prawdziwy kraj duchów, w zakres wolności, zdaje się, że tu wszelki związek jest niepodobnym. Tak, jakeśmy wolę i wolność poznali, są to potegi niemal absolutne od siebie tylko zawisłe, zewnętrznie tylko jakiemuś przymusowi ulegać mogace, ale wewnetrznie niepodlegie i niczém przełamać się niedający opór stawiać zdolne. Wreszcie są one z istotą świata duchów tak ściśle złączone, że prawa konieczności w nie wprowadzone być nie moga, inaczejby świat duchów zniknał i wszystkoby się zapadło w byt fizyczny. Z drugiéj strony jest w ich reku ten niebezpieczny miecz obosieczny złego i dobrego, którym wprawdzie za dobrą sprawe walczyć i wiele dobrego zdziałać, ale też także wszelki porządek burzyć i tryumf złego sprowadzić mogą. Rzecz się wikła jeszcze bardzićj, gdy doświadczenie okazuje, że w skutku téj wolności złe w rzeczywistym świecie w przemagającej jest sile, tak, iż dzieje rodu ludzkiego niém są przepełnione. Pomimo tego wszystkiego, niewolno tego miecza obosiecznego z rak wyrywać, ani (co gorsza) nawet go z téj strony stepić, która złe zdziałać może, boby i możność dobra moralnego ze świata duchowego zniknęła. Jakże się spodziewać, żeby ta wolność, która ma w swéj mocy siebie saméj nadużywać, któréj nie wolno brać w okowy, a chociażby ją wzięto, któréj oporu wewnetrznie złamać niepodobna, chyba, że się sama nawróci,— jakże sie spodziewać, żeby ta wolność świat duchowy do jakiejś spojności doprowadzić zdolna była, kiedy owszem na pierwszy pozór wszystko za tém mówi, iż wypadkiem takiéj wolności nie może być nic innego, tylko zupełna rozsypka świata duchowego w pojedyńcze atomy, wprawdzie

wyższego rzędu, bo duchowe, myślą, wolą i wolnością obdarzone, ale zawsze atomy samopas chodzące.

Wprawdzie widzieliśmy co do nadużycia wolności, że jakkolwiek możność tego nadużycia człowiekowi służy, jednak pomimo rozkoszy przemijającej, jaką złe moralne zmysłowości dać może, wyradza ono nieraz samo z siebie furye, które go ścigają, a w każdym razie dręczone ono jest własnemi żądzami, których nigdy zaspokoić niepodobna, i w końcu ucieczką wszystkiego, w czem ono szczęście swoje zakłada, jest dręczone. To razem wzięte z okolicznością, że złe jednak własne dzieło podkopuje, stawia mu pod względem objektowym niejaką granicę, inaczejby świat zburzyło; ale i pod względem subjektowym nosi w sobie przestrogę, iżby nie należało w niem uszczęśliwienia swojego szukać.

Lecz przypuściwszy, iżby nawet żadnego nadużycia wolności ze strony człowieka nie było, pytanie zachodzi: jaki mógł mieć Bóg ostateczny cel wprowadzając w świat owe atomistyczną wolność duchów, na mocy któréj każdy człowiek mając w sobie źródło własnych czynów, i mając moc stawiać sobie własne cele, przedstawia raczej widok państwa niepodległego, swoją tylko wolą się rządzącego? Na stronie człowieka zachodzi znowu pytanie: co on z ta wolnością ma począć, na co jej użyć, i co ma być jego ostatecznym celem? Nadto, gdyśmy do tego przekonania przyszli, iż się to nie zgadza z pojęciem najwyższej doskonałości Boga, aby poprzestał na stworzeniu fizycznego świata czyli na urzeczywistnieniu idei piękności, godzi się dochodzić: jaki mógł być powód, iż Bóg dał początek nierównie wyższemu światu duchowemu, stwarzając istoty świadomością, wolą i wolnością obdarzone? Zdawało się z razu, że cel był ten, aby były istoty, któreby uznawały wielkość

Stwórcy i chwałę Jemu oddawały. Ale pomimo, że to był jeden z celów, widzieliśmy jednak poprzednio, że i to nie zgadzało się z pojęciem absolutnéj doskonałości, gdyż to do Idei Boga domieszywa pierwiastek egoizmu, który razi moralna swa przywara. Wprawdzie, gdyśmy się starali powyżej przybliżyć do poiecia tajemnice stworzenia, dana była niejaka odpowiedź na to pytanie w tym sposobie, iż pierwiastkowo uważaliśmy świat idealny odwiecznie w myśli boskiéj istniejący ze wszystkiemi szczegółami. Lecz że ten świat był tylko idealny, nie miał w sobie prawdy odrebnéj rzeczywistości. Dla tego Bóg wszechmocna wola swoja chciał, aby przyszło do urzeczywistnienia idei absolutnéj prawdy, jaka była w jego myśli, i to tłómaczy powód stworzenia świata. Co stanowi te prawde? Na to odpowiedzia jest cała natura, lecz że jest bezwłasnowolna, poprzestać musimy na takiéj jaka jest. Gdy jednak prócz natury ziawił sie człowiek, a z nim przyszła wolność, która przeciwnie, jak natura będąca zakończeniem lub ciągłém powtarzaniem raz nadanego ruchu, jest owszem dopiéro początkiem wyższego rzedu świata duchowości w rozwinieciu swojem odgadnać sie naprzód niedającego i ze swojej mocy stworzyć coś mającego; gdy nadto jako cel stworzenia téj duchowości samo tylko uznanie i chwalenie Boga nie wystarcza: więc pozostaje nam jeszcze do rozwiązania najwyższa zagadka stworzenia, która sie w tych wyrazach wystawia: »Jaki mógł mieć Stwórca absolutny cel, powołując do bytu samoistne istoty świadomością obdarzone, i nadając im wolność, która owszem rozpadnięciem świata duchowego na duchowe atomy zagraża, i wszelkiemu związkowi, dotad we wszystkich sferach panującemu przeciwną sie być zdaje«?

### 67. Milość jako absolutny cel stworzenia świata duchowego, rozwiązuje dopiéro wszystkie najwyższe zagadnienia człowieka. Ona jest absolutną prawdą.

Słowo téj zagadki wszystkie watpliwości rozwiązujące jest: Milość! milość Boga względem człowieka, milość człowieka względem Boga i bliźniego. W miłości njrzał Bóg absolutny cel stworzenia, w miłości widział Bóg absolutną prawdę, i tę chce mieć urzeczywistniona. W miłości jest dopiéro klucz do najwyższych tajemnic, podpora, osłoda, ochota nawet siła w życiu teraźniejszem, i rekojmia przyszłości. Wynieście miłość ze świata duchowego, a zamienicie go w chaos, odbierzecie mu wszelkie znaczenie. łość dopiéro jest owym z nieba zesłanym cementem, już na tym świecie królestwo boże zawiązującym. zadatkiem wieczności, poręczycielką nieśmiertelności. Miłość dopiéro rozwiązuje wszelkie zagadki bytu, życia, myśli, koi tęsknotę i pragnienia serca. jedynie zdolna jest wypełnić próżnię uczucia, w która egoizm tak często zapada, i któréj niczém zasypać nie jest w stanie. Bez miłości świat jest puszcza, albo pobojowiskiem dzikich namietności, życie iest wygnaniem, myśl jest labiryntem, a serce narzędziem katuszy. Miłość łączy Boga z człowiekiem i człowieka z Bogiem, łączy ludzi między sobą. Kiedy natura nie zna innego związku, tylko żelazne jarzmo konieczności, a myśl nic, tylko zimną konsekwencyę prawidłowości, - miłość zaprowadza dobrowolne zrastanie się duchów w jedną całość, szanując zarazem wzajemna niepodległość. Miłość jest zlaniem się duchowém jestestw w jedność; pomimo to wymaga, jako nieodzowny warunek do istnienia swego, iżby osobowości trwały na przeciwko siebie, inaczej nie miałyby się komu udzielać. Miłość pokłada swoje szczęście w cudzém szczęściu, powiedziałbyś, że to jest zamiana serc, wyjście z siebie, aby mieszkać w ukochanym przedmiocie, pomimo to nie tonie ona w cudzém istnieniu, i zachowuje swoję samoistną osobowość, swoję egoiczność. Oczyszcza ją tylko z przywar żarłocznego egoizmu, wszystko w siebie chłonacego, nikomu nic nieudzielającego; rozszerza ją tylko do tego stopnia, iż cudze szczęście stanowi jéj szczeście, iż własne szczeście nie ma dla niej powabów, jeżeli go z innymi nie dzieli. Miłość na wszystkie stosunki doczesnego życia rozlewa urok nieba, nie zazdrości nikomu, cudzém powodzeniem się cieszy, chętnie pomaga, ratuje, nieudolności rękę podaje, z życzliwościa do każdego się zbliża, w wyszukiwaniu cudzych wad nie ma upodobania, do potępiania nieskora, obmowy nie lubi, próżnością się nie chełpi, pycha sie nie nadyma, gniewu nie zna, uraz nie pamieta, do poblażania skłonna. Miłość rozchodzi się, jak światło na wszystkie strony, ogarniawszystkie stworzenia, nawet martwa naturę, pieści się ze zwierzęciem, lituje się nad jego cierpieniem, i gdzie może ulgę mu niesie. Miłość wnika we wszystkie zawody i dodaje nadzwyczajnej siły. Jako zamiłowanie czyni mozolną i ciężką pracę lekką, w mozołach i trudach dodaje ochoty, a przez to wytrwałości, w znużeniu pokrzepia, w osłabieniu podpiera. Miłość nie jest chciwa, niewiele jej potrzeba, bo sama jest bogactwem, sama sobie wystarcza. Lada czém się raduje, na świat nie patrzy się pożądliwém tylko okiem, dla tego interes nie zasłania jej piękności natury, chętnie na jej wrażenia duszę otwiera, rozczula się, w zachwycenie wpada, wszędzie Boga przeczuwa i w miłości Jego się zanurza. Miłość skoro się do Boga podniesie i bliźniego i świat cały

soba ogarnie, czuje absolutne zaspokojenie, żaden żar żądzy jej nie piecze, po za ten zakres nie ma nic do żadania, tylko, aby się w téj szczytnéj miłości utrzymać: bo tu absolutny cel duchowego życia, nic wyższego wymyślić niepodobna; tu serce znajduje absolutne zaspokojenie swego pragnienia, swojej tesknoty, którego gdzieindziej nadaremnie szukało. Ale minie tylko serce zaspakaja. I myśl badawcza kusząca się o zgłębienie tajemnie stworzenia tu dopiéro znajduje zadowalające rozwiązanie wszystkich zagadnień, którego gdzieindziej znaleźć nie mogła; a jeżeliby jej jeszcze jakie trudności pozostały, to złączywszy się przez miłość z Bogiem, wszedłszy tym sposobem w bezpośredni z Nim stosunek, zdaje rozwiązanie reszty na Opatrzność, bo miłość nie jest kłótliwa, nie robi Bogu zarzutów, nie żąda usprawiedliwień, tylko zamienia się w wiarę, nie żąda dalszych dowodów, bo poprzestaje na nadziei, która dla miłości innym tylko wyrazem jest pewności. Myśl uznaje, że gdy po długiém błakaniu się po oceanie rozumowań dostała się szcześliwie do portu miłości czącej człowieka z bliżnim i z Bogiem, że mówie tem samém dotaria do absolutnego celu, po za który nie ma już nawet po co siegać, tak on zupełne pod wszelkim względem przedstawia zaspokojenie. mianowicie rozwinięcie szczegółów przyszłości, może tylko draźnić ciekawość, ale nie jest potrzebą miłości. Dla miłości wystarczaja owe słowa świętego Pawła: Ani oko widziało, ani ucho słyszało, co Bóg zgotował dla sprawiedliwych.« Co nam się o więcej pytać, kiedy każdy, kto sie podniesie do szczeréj miłości Boga i bliźniego sam na sobie przekonać się miłość jest rajem, jest balsamem może, że ta wszystkie dolegliwości życia, wszystkie rany serca łagodzącym. Tak miłość boska woła: »Chodźcie do mnie wy wszyscy uciśnieni, a pociesze was.« Pełno

jest w tém życiu doczesném cierpienia, meki, boleści, z których sobie sprawy zdać trudno. łość kłótliwa człowieka robi z nich zarzut Bogu: ale rozumowanie już nam wyżej pokazało, że wiele z téj niedoli z własnej winy na nas spada i tylko iest skutkiem nadużycia naszéj wolności. Co zaś z naszéj winy nie pochodzi, przez to samo, że w sprzeczności z miłością boską zostaje, jest owszem najdobitniejszym dowodem, że musi być jeszcze wyższe przeznaczenie człowieka jak doczesne jego życie, i że przeciwnie, gdyby téj sprzeczności nie było, toby to było oznaka, że jedynie to fizyczne życie byłoby ostatecznym celem. Miłość zaś w żadne swary z Bogiem się nie wdaje, i tak boleść i rozkosz tego świata, jak senna mara mija, że się nie ma o co upierać. Z dolegliwości zaś tego świata ciągnie ten wielki pożytek, że niemi gasi zbytni żar zmysłowości i oczyszcza się za ich pomocą z różnych przywar, aby na lepszą przyszłość zasłużyć. Na polu miłości spotykają się rozum i wiara, filozofia i religia, i podają sobie rece. Długi czas miłość przez spekulacyc lekce była ważona, jako rzecz uczucia, nie mająca żadnego znaczenia w krainle myśli, a ile razy do systematów filozoficznych była wprowadzona, zawsze na téj zasadzie została odprawiona. dzie ci, co ją wprowadzali, nie mając świadomości wyraźnej o skarbach, jakie w niej leżą, nie umieli jej przeciwko zarzutom czynionym bronić, ani się też podnieśli do téj wysokości, iżby mogli byli przeciwnikom zaimponować. Lecz głębsze badania, nie mogąc na żadném inném stanowisku znalcźć zupelnego. zaspokojenia, doprowadziły nareszcie do tego odkrycia, że w miłości dopiéro utajone jest ostatnie słowo stworzenia, i że tu dopiero leży rozwiązanie najwyższych zagadnień dla człowieka. Widzieliśmy już poprzednio, że nie nie ma tak godnego, aby stanowiło ostateczny cel stworzenia jak miłość, bo ona zaspakaja równie intellektualne potrzeby rozumu, jak i pragnienia serca, czego żadna inna zasada uczynić nie była zdolna. W miłości mieści się istota absolutnéj prawdy, która Bóg chciał urzeczywistnić, jako ostateczny zamierzony przez niego cel, gdy świat stwarzał. Ze zjawieniem się miłości zamknięte są rachunki fizycznego świata, i zaczyna się wyższego rzędu porządek duchowego świata, zaczynają się dzieje wieczności. Bo w miłości sa wszystkie elementa nieskończonego rozwoju. Naprzód jest absolutna osobowość Boga od świata i od ludzi odrebna, a jednak w stosunki z nimi wchodząca; następnie oddzielna osobowość człowieka, świadomością myśli, wola i wolnościa obdarzona. Na zasadzie wolności każdy jest panem swych czynów, ma żródło działania sam w sobie i na podobieństwo Boga, chociaż ograniczony może sobie stworzyć świat własny w myśli, a nawet w części jakiejś urzeczywistnić go w naturze. Skoro jest wolność, skoro Bóg rozwiązał duchowe pęta konieczności, jeżeli świat duchowy nie ma się rozsypać na nowego choć wyższego rzędu atomy i pozbawionym być wszelkiego związku; w całym obszarze możebnych środków nie ma na to innego środka, tylko miłość, to dobrowólne grawitowanie duchów do siebie i do Boga, to duchowe zrastanie się istot rozumnych w jedna absolutną całość, to zanurzenie sie w Bogu. Z téj strony miłość uwazdaje się być abdykacyą własnéj osobowości. Ale gdybyśmy osobowości dali upaść, dali jej zniknąć, tobyśmy wszystko znowu zakończyli panteizmem, nie zostałby nikt tylko Bóg sam jeden, a wiémy już z poprzedniego, jakieby to sprzeczności za sobą pociagneto. Gdyby osobowości zginety, toby razem z nicmi i miłość zniknęła i cały świat duchowy. stałby tylko świat zewnętrzny naprzeciwko Boga. Ale

wówczas spadlibyśmy na stanowisko idei piękności i Bóg zajałby tylko stosunek artysty przed swojém arcydziełem stojącego, co uwłacza, jakeśmy widzieli, godności Boga, bo Go ogranicza. Jeżelibyśmy zaś chcieli przypuścić, że Bóg po utonięciu w niem w skutku miłości dotychczasowych duchów, bedzie, powodowany miłościa, wiecznie tworzył nowych duchów, aby miłość nigdy nie wygasła, która się dla każdéj pojedyńczej osobowości znowu utonieciem w Bogu ma zakończyć; toby ztad wynikło, że w takim procesie miłości Bógby tylko dla własnej satysfakcyi, dla własnéj potrzeby duchów do istnienia powoływał, coby znowu w Ideę Boga wprowadziło przywarę egoizmu. Nareszcie mógłby ktoś twierdzić, że duchom gorącą miłościa pałającym żadna krzywdaby się nie działa, gdyby w tém rozkosz swoję upatrywały wyzuć się ze swojéj osobowości i utonąć w Bogu. Wprawdzie trudno pojać takiego samobójstwa nowego rodzaju na rozkoszy opartego, i jeżeli komu kiedy coś podobnego przez głowę przeszło, to raczéj z zamieszania wyobrażeń, z brania zmysłowej cześci naszej osobowości za absolutna wynikło. Lecz gdyby nawet przy takiém zdaniu obstawano, i taki cel ostateczny miłości naznaczano, toby przepomniano, że tego rodzaju ofiara, jeżeliby przez Boga mogła być przyjęta, w bardzo niekorzystném świetle Bogaby postawiła: gdyżby to była miłość jednostronna, po chwilowym jakimś współudziale obustronnym, w końcu sama z soba sie tylko bawiaca. To z jednéj strony wychodziłoby na egoizm, z drugiéj strony Bóg zmuszony byłby dla swojéj satysfakcyi wiecznie duchów tworzyć, któreby w nim gasły, boby sobie sam nie wystarczał, coby było wielkiem ograniczeniem, z Idea Boga pogodzić się niedającém. Byłby to rodzaj gry panteistycznéj siebie samego z soba samym i nic więcéj. Miłość wprawdzie ma jedną strone, która może dać

powód do tego rodzaju falszywych stosowań. charakterystyczną cechą miłości jest to, iż siebie nie ma na piérwszym względzie, tylko że szczęście swoje upatruje w cudzém szczęściu. Ztad zdaje się, że o siebie wcale nie dba. Miłość żyje poświęceniem. Najszczytniejsza dla niej rozkosz nie jest własny interes, ale ofiara z niego dla dobra cudzego niesiona. Podług tego, gdy dwie osoby wzajemna miłościa ku sobie pałają, ponieważ każda z nich szcześcia swojego szuka w drugiéj, zdawałoby się, że istnienie swoje zamieniają, i nie dbając o własne mieszkanie, porzucając własną swa osobowość, każda z nich nie u siebie, ale u drugiéj mieszka. To daje pozór, że osobowość w miłości ginie, zwłaszcza kiedy egoizm, który wszystko do siebie odnosi, tak jéj jest przeciwny i żadną miarą z nią pogodzić się nie da. Podług tego miłość byłaby wyzuwaniem się z własnéj osobowości, a życiem dla cudzej osobowości.

Udajmy się z takiém pojęciem miłości na strone Boga, i zobaczmy jaka postać w skutku tego rzeczy wezma. W takim razie stworzenie świata duchowego nie mogłoby niczém inném być, tylko ciągłém zamienianiem się Boga w cudzą exystencye, rodzajem emanacvi, rodzajem wylewania się w cudzy byt, i niewracaniem w siebie, niezostawaniem w sobie, czyli innemi słowy gubieniem siebie, ronieniem swojej exystencyi, aby inne istoty były szczęśliwe, co o Bogu przypuszczać byłoby wielką niedorzecznością. Na stronie człowieka, jakeśmy widzieli, skutkiem miłości byłoby jego zniknięcie, utoniecie w Bogu, któregoby jednak podług powyższego w domu nie było, albo któryby, jeżeli się godzi tego porównania użyć, ciagle był na wyjezdném w cudzą exystencyę. Jeżeli zaś taki miał być rezultat miłości obustronnéj, który ze strony Boga kończyłby się ciągłém uronieniem, ubożeniem, ze strony człowieka kończyłby się rodzajem

śmierci tylko z przyjemniejszém przejściem: pytam się, coby to za miłość była, któraby taką ofiarę drugiéj strony przyjąć mogła? Musiałaby chyba przestać być miłościa: zgoła zniszczyłaby sama siebie.

Z tego rozbioru okazuje sie, że miłość o tyle tylko może mieć miejsce, o ile osobowości naprzeciwko siebie istnieć beda. Osobowość zaś stoi na odrebnym bycie, wyłączającym się ze wszystkiego, a co się w tym akcie dzieje, kiedy się ustanawia jako »ja.« Lecz to zdaje sie zakrawać na egoizm, któryśmy wyżej słusznie potepili, jako absolutnie miłości przeciwny i jako źródło złego moralnego w sobie mieszczący, gdyż miłość właśnie zapomina o sobie. Aby z téj sprzeczności wyjść, należy tę uwagę zrobić, iż każde »ja« w zawodzie praktycznym pod dwoma względami bardzo od siebic odmiennemi może być uważane. Zawsze ono będzie podstawa osobowości, ale od tych względów moralność lub niemoralność zależeć będzie. Jeżeli nasze »ja« i interes jego własny stawiamy jako absolutny cel przed sobą, któremu wszystko ma być poświęcone, wówczas będzie to brudny egoizm, prowadzący do wszelkiego złego, istne zwichniecie przeznaczenia naszéj osobowości, nie tylko potępienia godne, ale zaród potepienia samo w sobie noszące, bo niczém nie nasycone, i wieczném pragnieniem dręczone, jako szukające zaspokojenia tam, gdzie go nigdy być nie może, bo nie w miłości Boga i bliźniego. Jeżeli zaś naszego szczęścia szukamy w szczęściu drugiego i wymagania naszego własnego interesu ograniczamy szcześciem ukochanego przedmiotu do tego stopnia, iż nawet ofiary jesteśmy gotowi ponieść, co inaczej nazywa się poświęceniem, jak to w rzeczy saméj ma miejsce w miłości: wówczas nasze »ja« nie bedzie absolutnym i wyłącznym celem, ale tylko warunkiem nieodzownym, bez którego szczeście ukochanéj osoby, a przynajmniej bez którcgo miłość miejsca mieć nie mo-

że. Taki warunek, bez którego się obejść nie można, nazywa się warunkiem negacyjnym. A że bez naszcgo »ja«, bez naszéj osobowości miłość do skutku przviśćby nie mogła: wiec te cześć miłości, któréj nasza osobowość nie tak celem, jak środkiem, jak warunkiem niezbędnym jest, nazwaćby można negacyjną strona miłości, negacyjną miłością, ograniczającą się miłością, gdy tymczasem druga strona w ukochanym przedmiocie cel swój mająca, jest czynną stroną miłości. Zawsze rzeczą jest oczywistą, że aby z cudzego uszcześliwienia zrobić cel własny, aby się cudzém szczęściem cieszyć, trzeba się koniecznie wrócić do siebie i oprzeć się na swojém »ja«, tylko z tą różnicą, że tu nasze »ja« nie będzie na piérwszym, tylko na drúgim Kiedy zostając na piérwszym planie i mając siebie za wyłączny cel nazywało się brudnym egoizmem, to przeciwnie tutaj, gdzie tylko negacyjne stanowisko zajmuje, to jest gdzie się ze swojej osobowości tylko nie wyzuwa, - możnaby go dla odróżnienia nazwać »egoicznością« na co polski wyraz: »jaźń« (od »ja«) jest proponowany. Przez to nie chcemy nic innego wyrazić, tylko że nasze »ja« trwa zawsze i nie zgineło. Tak wice miłość o tyle tylko może mieć miejsce, o ile osobowości naprzeciwko siebie zostaja. nader ważna uwaga, którą dobrze w pamięć wbić należy, bo jedynie na téj podstawie mogą się rozwinać dalsze dzieje świata duchowego. Nie jest tu mowa o miłości patologicznéj, o namietności miłości, która tylko jest odbiciem stosunku duchowego, głęboko w sizyczny porządek natury sięgającém, lecz o owym stosunku duchowym, który ma przetrwać świat zmysłowy i ma stanowić urok wieczności, świetych obcowanie.

Taka miłość, jako absolutny cel stworzenia, może się tylko zjawić na łonic wolności. Bez wolności miłości nie ma. Tylko dobrowolne łączenie się istot duchowych wolnością obdarzonych między sobą i z Bogiem zrodzić może miłość. Ale samo tylko połaczenie jako całość, jako zjednoczenie dopiéro rozum do jedności dążący zaspakaja; lecz urok jaki w tém złączeniu jest przy zachowaniu osobowości, to co istotę wolności stanowi, - to dopiéro zdolne jest uczynić zadosyć nie tylko wymaganiom rozumu, ale i pragnieniom serca. Dla tego milość tylko jako najwyższa, jako absolutna prawda może być postawiona na czele spraw świata, stanowiąc główny powód stworzenia go ze strony Boga. Milość też łącząca dobrowolnie istoty duchowe między sobą i z Bogiem jest ostatecznem ich przeznaczeniem i zaspokojeniem. Bez nićj zaspokojenia nie ma, bo człowiek więcej jeszcze jest pragnieniem jak myśleniem i rozumowaniem. A chociaż fizyczny mając początek nie jest on jeszcze zaraz na tém stanowisku, na którémby te wielkie prawdy jasne były, to jednak pragnienie już z sobą na świat przynosi, które niczém inném nie jest, jak ślepém szukaniem téj nadziemskiéj miłości, bo w niczém inném zaspokojenia znaleźć nie jest w stanie.

## 68. Miłość nie tylko jest sprawą serca, ale zarazem najważniejszą sprawą spekulacyi. Bez osobowości i bez wolności jéj nie ma.

Miłość zwykle tylko jako sprawa serca jest uważana, jako obfity temat ku zbudowaniu i pokrzepieniu uczucia religijnego; ale dosyć upowszechnione jest zdanie, że pod względem ściśle naukowym nie przedstawia dość ważnych materyałów, by na niej jakikolwiek systemat oprzeć. Tymczasem głębszy rozbiór przekonywa, że kategorya miłości jest najbogatsza, że wszystkie najwyższe idee w niej się mieszczą i że

tylko za pomocą jéj rozwiązać można te nieprzebyte trudności, których na innych stanowiskach przezwycieżyć nie można było. I tak stworzenia nie można było inaczej pojąć, tylko jako urzeczywistnienie idealnego świata odwiecznie w myśli boskiej bedacego. czyli inaczéj mówiąc, jako zamienienie w prawdę rzeczywistą, co było jedynie idealne, ponieważ prawdą nazywamy zgodność tego co idealne z rzeczywistością. Idea więc absolutnéj prawdy była celem stworzenia. W czemże ta absolutna czyli najwyższa prawda mogła się mieścić? co nia było? Nic innego tylko miłość. Bóg nie mógł poprzestać na stworzeniu świata fizycznego, o sobie niewiedzącego, jakkolwiek pięknego. Powodując się miłością chciał, aby były istoty własny byt w wolności mające, nim się cieszące, o sobie i o świecie wiedzące i Stwórce swego nie tylko uznajace i chwalace, ale i miłościa się z Nim i między sobą łączące. Jeżeli świat fizyczny był aktem Jego wszechmocnéj woli i madrości, to stworzenie człowieka, stworzenie istoty duchowej, jako własne cele sobie stawiać, własny świat sobie stworzyć i nim się cieszyć zdolnéj, nie mogło być jak tylko aktem Jego miłości. Jeżeli Bóg stwarzając świat jako cel ostateczny miał urzeczywistnienie absolutnéj prawdy, a jeżeli ta absolutna prawda w najwyższej swojej potodze na stronie Boga okazuje się być miłościa, tak iż nic wyższego nad nie wynaleźć się nie da: to też i dla człowieka, jako istoty duchowej, mającego w wolności moc nadana stworzyć sobie własny świat, nie może być innego absolutnego celu, jak urzeczywistnienie absolutnéj prawdy. A że ta absolutna prawda na stronie Boga okazała sie miłością, wiec też tém bardziej na stronie człowieka nie tylko na zasadzie wdzięczności, ale i na zasadzie ostatecznego zaspokojenia, którego każdy pragnie, urzeczywistnienie miłości przez dobrowolne łączenie się z Bogiem i z bliźnimi musi

być ostatecznym jego celem: bo po za obrebem milości Boga ku nam idacéj i od nas ku Niemu rece wyciagającej, nie może być nic innego, tylko piekło żądzy nieugaszoném pragnieniem swojém dreczącej, a nigdy zaspokojenia znaleźć niemogacéj. Bierzcie miarę z doczesnego bytu waszego, chociaż tylu zmartwieniami przeplatanego, tylu słabościami i ułomnościami moralnemi zanieczyszczonego: co wam życie najwiecej osłodziło, jeżeli nie miłość? Nie mówię tu o owej miłości namiętnej, która wprawdzie ma swoje rozkosze przemijające, ale ma też swoje katusze; lecz o owéi spokojnéj, cichéj, szlachetnéj milości, która człowieka od zwierzecia rozróżnia, która się nad zmysłowość Wszakże to ona próżnie serca wypełnia, ciepłém swojém w zimnych chwilach obojetności lub bezczynności grzeje, familie w raj zamienia, ludzi do siebie zbliża, kojarzy, rodzi przyjaźń, wszystkie stosunki ułatwia, uzacnia, uszlachetnia, na wszystkich błogi byt sprowadza, narodom daje spójność w milości ojczyzny, któréj nie rozerwać nie jest w stanie, panującego z ludem, lud z panującym jednoczy, życzliwościa wszystkich ogarnia i najwyższy powab życiu nadaje; a nawet w ciężkich chwilach, kiedy upadacie pod srogiemi ciosami, od których was świat doczesny zastonić nie jest w stanie, odpędza jeszcze odwas rozpacz, wiedzie was do stop ołtarza, i odsłania wam te wielką prawde, że miłość nie na to tu zesłana, aby u grobu swój kres znalazła, lecz że sięga przez cała wieczność i nad śmiercia panuje. Wynieście miłość z życia, a w téj chwili ziemia zamieni nam się na istne piekło. Wszakże wszedzie, gdzie potega piekła otchłań swoje otwiera i miedzy ludźmi się zjawia, jedynie brakowi miłości przypisać to należy. Wszystkie dolegliwości życia, jakie na ród ludzki z nadużycia wolności spadły, a których tak wielka jest massa, w braku miłości maja swe źródło, i nie

mają innego znaczenia, jak tylko aby były najdobitniejszém ostrzeżeniem dla wszystkich, coby jeszcze watpić chcieli, że to miłość jest najwyższą prawdą, najwyższym celem człowicka i przez to samo jego zbawieniem. Chce kto wiedzieć, gdzie jest najwyższe jego szczęście? W miłości Boga i bliźniego. jest źródło moralnie złego, gdzie źródło moralnie dobrego?— Miłość Boga i bliźniego, lub brak jéj. żeli absolutnym celem stworzenia, a mianowicie też człowieka jest łączenie się dobrowolne w miłości z Bogiem i z bliźnimi, i jeżeli w tym kierunku leży wszystko. co jest moralnie dobrém, wówczas jest rzeczą jasna, że jeżeli w przeciwnym kierunku absolutnego celu szukać będziemy, jeżeli z czego innego absolutny cel życia naszego zrobimy, w moralnie złe wpadniemy. Żeby w niczém nie przesadzić, kładziemy złówny akcent czyli nacisk na absolutność celu. Jeżeli miłość Boga jest absolutnym celem człowieka, to to nie pociąga za sobą, iżby wszelkie inne cele, jakie człowiek sobie zamierzyć może, miały być zaniechane. Bo skoro Bóg nadał człowiekowi wolną wolę, a przez to samo zdolność stworzenia sobie własnego świata, to też pozwolił mu cieszyć się nim. Tylko ten własny jego świat nie powinien być w niczém w sprze-Byłby zaś w kaczności z absolutnym celem miłości. żdym razie w sprzeczności, gdybyśmy cokolwiek innego do godności celu absolutnego podnieśli, bo dwa absolutne cele, zwłaszcza sobie przeciwne, obok siebie istnieć nie moga, a jeżeli nie są sobie przeciwne, to w jeden się zbiją; np. nie można Boga miłować nad wszystko, a bliźniego jak siebie samego, i mamonę Lecz jeżeli majatek nie bedzie ostatecznym tak samo. celem i zabiegi około niego będą zawsze miarkowane poglądem na prawdziwy absolutny cel, wówczas coby było w nich niemoralnego niewatpliwie jako żużel od dobrego metalu wyłączone zostanie, i nie bedzie

odwodzić od absolutnego celu. Skoro miłość Boga i bliźniego jest absolutnym celem, wiec też przez to samo jest obowiązkiem. Lecz jak można miłość komu nakazywać, kiedy wymuszona miłość przez to samo przestaje być miłościa, kiedy miłość musi iść z serca, sama z siebie, musi być dobrowolném wylaniem uczucia, a wszelki przymus ja zabija? Na to odpowiemy, że nakaz, obowiązek niczém inném tu nie jest, tylko wyrzeczeniem, w czem ostateczne przeznaczenie, a zatém i najwyższe szczęście człowieka leży. dzie nie jest mu odjęta wolność szukania go gdzieindziéj, ale ostrzega go się zawczasu, że go w niczém inném nie znajdzie, i że sie tylko na zgubę naraża. Na to wreszcie samo doświadczenie człowieka coraz wiecej naprowadza. Jeżeli zaś zepsucie moralne coraz bardziéj od absolutnego celu go oddala, i zamiłowanie w złem go owładnie, wówczas nie pozostaje, jak usilna praca nad soba, aby oczyścić wolę swoję, uprzątnąć zawady do dobrego, uwalniać duszę od rozkoszy grzesznych, a w miarę postępu téj pracy pociag do złego bedzie coraz słabszy, wola do dobrego stanie się coraz silniejsza, duch odzyska coraz wiecéj przyrodzonego mu polotu od téj prawdziwéj miłości, która jest ostateczném jego przeznaczeniem, a tém samém i największém jego uszczęśliwieniem. waż człowiek jest stworzeniem wolnościa obdarzonem. pamietać należy, iż istota wolności na tém sie opiera, ażeby on był właśnie swym czynem. Może mu być pomoc podawana, łaska ofiarowana; pomimo to skutku to nie przyniesie, jeżeli jego wola na zasadzie wolności jej służącej z tego użytku nie zrobi. Taka jest natura moralnych stosunków, bo świat duchowy jedynie na wolności stoi, bez niej nie byłoby go wcale.

# 69. Kategorya milości jest najwyższą kategoryą i rozwiązuje najwyższe zagadnienia spekulacyi.

Kategorya wiec miłości jest najwyższą kategoryą Mieści ona w sobie nie tylko i zarazem najoblitszą. nicocenione skarby serca, ale zarazem najgłębsze prawdy rozumu i rozwiązuje najwyższe zagadnienia spekulacyi, których wszystkie inne kategorye, jakeśmy widzieli, rozwiązać nie były w stanie. Weale zatém niewłaściwie filozofia dotychczas te kategoryc lekce sobie ważyła, i raczej za rzecz uczucia, z którą myśl nie miałahy co począć, ją uważała. Tymczasem mieści ona właśnie wszystko to w sobie, o co spekulacya najbardziéj się kusi, i do czego na innéj drodze dojść niepodobna. Naprzód jest ona najoczywistszym dowodem osobowości Boga i osobowości człowieka, gdyż miłość nie może mieć miejsca, tylko między osobowościami naprzeciwko siebie stojącemi i jako takie trwającemi. Pomimo to te osobowości jednoczą się w absolutném połączeniu uszczęśliwienia nie tracąc nic ze swojego absolutnego bytu. Na stronie Boga miłość jedynie zdolna jest wytłómaczyć absolutny cel stwo-Miłość dopiéro dla nas uzupełnia wyobrażenie Boga, gdyż bez niej pojąć Go niepodobna. Wszystkie doskonałości, jakie sobie wyobrazić możemy, braku miłości w wyobrażeniu Boga zastąpićby nie zdoła-W skutek miłości, jaką Bóg do kreatury powział, mógł sie dopiéro świat duchowy zjawić, bo bez niej nie mógłby istnieć, a przynajmniej byłby największą anomalia. Na stronie człowieka miłość łaczy go z Bogiem, i z równymi sobie, a nawet ze światem, nie przynosząc jego odrębnemu bytowi najmniejszego uszczerbku, owszem rozprzestrzeniając go do najwyższego stopnia, bo miłość wszystko ogarnia.

stawia mu najwyższy cel życia i zarazem jest źródłem nie tylko cnoty, ale i uszcześliwienia jego, tak doczesnego, jak wiecznego. Miłość zaspakaja rozum, ale też i pragnienia serca. Za miłością idzie wolność, bo miłości bez wolności pojąć niepodobna, gdyż miłość jest dobrowolne Ignienie serc do siebie. Wolność zaś sama gdyby była a milościby nie było, któraby istoty wolą obdarzone jednoczyła, podobnaby raczej była do miny przez kogoś niebacznie założonéj do rozsadzenia jedności świata duchowego. Wola, wolność znowu nie może być bez myśli, bez świadomości o sobie, bez świadomości o świecie i bez świadomości Za myślą idzie cały świat idealny w głowie człowieka się mieszczący. Za myślą i wolą idzie cały świat praktyczny, którego człowiek jest twórcą. Myśl i wola mają nareszcie za podstawę byt subjektowy i objektowy, boby bez téj podstawy nic urzeczywistnić nie były w stanie. Tak wiec wszystkie kategorye poprzednie, tak kategorye ontologiczne bytu, jako też kategorye logiczne myśli mieszczą się w kategoryi miłości, która zawierając w sobie absolutny cel, i stanowiąc prawdę podrzędnéj sobie kategoryi wolności, jest punktem kulminacyjnym najgłębszéj spekulacyi, a zarazem przystępnym zdrojem każdemu sercu pragnieniem dręczonemu, choćby do głębszych badań podnieść się niezdolnemu. W kategoryi miłości łączy się teorya z praktycznością, nauka z życiem, wiara z rozumem, filozofia z religia, doczesność z wiecznościa, człowiek z Bogiem i z sobie równymi, prywatne życie z publiczném, familia, naród, ludzkość cała zyskuje spójność, a indywidualny człowiek rękojmię wiecznego bytu. Kategorya miłości rozwiązuje wszystkie wielkie kwestye: osobowości Boga i człowieka, kwestye stworzenia i celu jego, kwestyę woli, wolności i ostatecznego przeznaczenia człowieka, kwestyę upadku i odkupienia jego, kwestyę objawienia,

kwestyę doczesnego i przyszłego bytu i rzuca światło na wiele innych kwestyj, które bez niej zostałyby zagadka, jak to później zobaczymy. Doszliśmy zaś do kategoryi miłości, za pośrednictwem kategoryi wolności, któraśmy w człowieku jako fakt niezaprzeczony znależli, a któraby bez miłości największą sprzecznością w duchowym świecie była, jakeśmy to widzieli. Stwierdza się ona wreszcie dobroczynnemi skutkami swojemi, gdziekolwiek w życie przejdzie, i przez to najlepiej się legitymuje jako posłannica z wyższego świata w ten padół, jak go nazywają płaczu, zesłana.

Wolność, jakeśmy wyżej widzieli, ma negacyjną strone. Ta jest nieodzownym warunkiem, bez którego istnieć nie może. Tę wolność z negacyjnéj strony uważaną nazwalismy dowolnością (liberum arbitrium). Nie jest to cała wolność, ale tylko wolność wyboru. Skoro człowiek postawiony jest w tém położeniu, iż ma wybierać, całe jego działanie musi się decydować między dwoma przeciwnemi sobie kierunkami. W najogólniejszém znaczeniu te dwa przeciwne sobie kierunki rozpadają się na złe moralne i na dobro moralne: Wolność więc oznacza się bliżej jako możność wyboru między złem moralném a dobrem moralném. Pomijamy tu wybór między rzeczami moralnie czyli względnie ostatecznego przeznaczenia człowieka obojetnemi, i bierzemy od razu dwie najbardziej z soba sprzeczne, a przez to najbardziej nam zawadzające ostate-Lecz to nie wyczerpuje jeszcze pojęcia wol-Skoro wybór ma być jéj dziełem, nie może być obojetném, na którą strone jej wybór padnie, czy wybierze złe czy dobre. Złe moralne ogólnie biorąc jest to, co być niepowinno. A zatém wolność tém samém obierać go niepowinna, chociaż uczynić to może: więc raczej dobre ma być przedmiotem jej wyboru. Na to potrzebaby wiedzieć, co stanowi złe moralnie, a co-dobre moralnie? W najogólniejszém znaczeniu moralnie złe jest to, co odprowadza człowieka od ostatecznego jego przeznaczenia; przeciwnie moralnie dobre jest to wszystko, co jest na drodze do ostatecznego jego przeznaczenia. Cóż wiec jest tém ostateczném przeznaczeniem? Widzieliśmy, że niém nic innego być nie może, tylko połączenie się istot duchowych dobrowolnie w miłości z Bogiem i między soba, któremu to połączeniu, aby nie było przymusem, musi służyć i możność niełaczenia się, a co właśnie Tak więc wolność uważana ze stanowi złe moralne. strony ujemnéj, negacyjnéj jest tylko wolnością wyboru, mającą się decydować między złem a dobrem, a zatem na żadnych cuglach sie jeszcze nie trzyma-Ale wolność ze strony czynnej, pozycyjnej nie jest to ta wolność rozkiełzana, samopas bez celu chodząca, albo za zgubnemi celami się ubiegająca; lecz owszem jest to ta wolność sama siebie na wodzy trzymająca, ciągle ostateczne przeznaczenie przed oczyma mająca i na drodze ku niemu prowadzącej się posuwająca; - czyli innemi słowy, wolność w znaczeniu pozycyjném uważana nie jest czém inném, tylko dążeniem do owéj miłości, która ma sie stać własnym czynem człowieka i doprowadzić go do absolutnego celu jego stworzenia.

#### 70. Istnienie zlego moralnego zdaje się być w sprzeczności z Bogiem.

Po takiém wyjaśnieniu pozostaje nam jeszcze zastanowić się nad istnieniem złego moralnego, które zdaje się być wielką anomalią w duchowym świecie, w największéj sprzeczności z Bogiem i z rządem Jego Opatrzności zostającą. Złe nie może pochodzić od Boga, boby zniosło ideę absolutnéj Jego doskonałości, a zatém nie mogło być przez Niego stworzone. Po-

nie już tu się kończyło.

Ale złe moralne większe przedstawia trudności, bo jest absolutnie złem, to co nigdy być nie powinno, i że człowiek z jego powodu absolutnego swego przeznaczenia chybić może. Wprawdzie złe moralne powstaje tylko z nadużycia wolności, i niczem innem nie jest tylko złą wolą, w któréj się całkowicie mieści, bo fizycznie złe skutki, jakie w objektowym świecie za sobą pociąga, więcej do kategoryi fizycznego . złego należą i pod prawidła konieczności podpadają. A zatém miara moralnie złego nie zawsze być moga. gdyż skutek fizyczny mógł nie nastąpić, albo się nie udać, a pomimo to zła wola ma miejsce. Przeciwnie skutek fizyczny mógł się stać nierównie zgubniejszym aniżeli przez zła wole było zamierzoném. złe moralnie jest wyłączną kreacyą człowieka, jako istoty duchowej wolnością obdarzonej, innego istnienia, tylko w jego woli, niemającą i ze zmianą téj woli na dobra istnienie swoje tracącą. Ztąd wynika, że absołutnego bytu względem Boga, któregoby ograniczało, nie ma, mając tylko względny byt w stosunku do człowieka, który może być zamiana woli usuniety. dnak jeżeliby człowiek, albo istota jaka duchowa w złej

woli trwać chciała, byt złego musiałby się stać dła nich absolutnym i skutek jego zamienić się w potepienie, bo szukać ostatecznego zaspokojenia nie w Bogu, tylko tam gdzie go nigdy być nie może, jest to wystawiać się na piekielny żar żądzy, która że zaspokojenia nie ma i mieć nie może, nieustannie trwać musi, inaczéj sprawiedliwość boska musiałaby być obojetna na złe i dobre, coby było absolutna sprzecznościa, z idea Boga pogodzić się nie dajaca. giéj strony gdy to jest faktem niezaprzeczonym, jż w skutku nadużycia wolności upadek człowieka nastąpił, i ten upadek ciągle się powtarza, przez co kierunek woli ludzkiej zwichniety został, i chęć do złego przewage wzieła, i miłość boska, która była jedynym powodem stworzenia człowieka, nie mogła i nie może obojetna być na smutny los jaki sobie ród ludzki gotuje. Tu się pokazuje potrzeba objawienia na innéj drodze, jak na drodze wszechmocności okazanéj w naturze, bo na drodze wolności, gdzie tylko miłość na przekonanie działać, zepsuta wole na prawdziwa droge naprowadzać mogła, ale żadnego gwałtu wywierać nie była w stanie, który tylko w fizycznym ale nie w moralnym świecie mógłby mieć miejsce, o czém później bedzie mowa. Ze objawienie na drodze wszechmocności dokonane zostało, tego cala natura jest Objawienia na drodze wolności, na drodze miłości szukać należy w historyi, bo historya jest procesem wolności, i tam ono jedynie miejsce mieć moze. Co się tycze zewnętrznej strony złego moralnego i spustoszeń, jakie ono w świecie robi, zdaje się to znosić a przynajmniej ograniczać wszechmocność Boga, skoro obok nieskończonej potegi Jego może wolność człowieka występować i zamiary jego krzyżować. Lecz zie moralne pod względem zewnetrznym, o ile świat pustoszyć usiłuje, nie tylko widoków wszechmoeności krzyżować nie jest w stanie, ale owszem sła-

bości swojej dowodzi: gdyż, jakeśmy widzieli, na własną zgubę pracuje, dowodząc skutkami swojemi całći swéj ohydności, i nie będąc w stanie nie zbudować, a nawet okupując nieraz chwilową rozkosz długiém cierpieniem, w każdym zaś razie nieugaszoném nigdy pragnieniem. Wreszcie wolność człowieka już przez to samo wszechmocności Boga zawadzać nie może, ponieważ ta wolność nie jako obca zkadinad potega przeciwko niemu powstała, lecz owszem w skutku jego woli sie zjawiła, a zatém do planów jego madrości należała. Pamietać także należy, że początek człowieka jest fizyczny, i punkt wyjścia jego woli jest także fizyczny. Nie przynosi on gotowej wolności na świat, któraby wyraźną świadomość ostatecznego swego przeznaczenia jasno przed soba widziała. Lecz ta wola, ta wolność musi być dopiéro owocem własnej pracy i cudzéj pomocy, inaczéj nie byłaby wolnością. Istota wolności pociąga to za soba, iż ona musi być włas ném dziełem, musi sama siebie na to wychować, inaczéj istnieć nie może, bo cudza wolność nie jest jeszcze pasza wolnościa. Lecz zanim o kierunku woli. o kierunku wolności mowa być może, musi wprzód nastąpić nabycie świadomości, rozwinięcie wiedzy. Rozwinięcie wiec wiedzy, świadomości w poczatkach życia staje się głównym celem wychowania człowieka, inaczejby wola jego ślepa była i nie wiedziała jak działać. Dla tego dzieci, że ta wiedza u nich nie jest rozwinięta, moralnéj odpowiedzialności nie podlegają. Następnie gdy do świadomości nieco obszerniejszéj przychodzą, ta świadomość staje się zasadą, punktem wyjścia a celem, kształcenie woli, środkiem zaś do tego prowadzącym jest ten rodzaj poczynającej się mądrości własnéj i pomagającej cudzej nauczającéj, jakby wolę owładnąć, by była posłuszna temu, co za dobre wiedza podaje. Gdy wiedza i wola rozwinięte zostały, wówczas staje się celem wolność, czyli

inaczéj to, co przez wolność ma być stworzone. a ostatecznie jako absolutne przeznaczenie człowieka ma być urzeczywistnione, ta absolutna prawda, któraśmy jako milosć Boga i bliźniego poznali. Tak więc wolność i skierowanie jej do stworzenia własnego świata a ostatecznie do absolutnéj prawdy czyli miłości, jest dopiéro końcowym wypadkiem tego zawiłego i mozolnego procesu. Rzecz jasna, że taki proces, którego początek jest fizyczny i który od tylu okoliczności zewnętrznych i wewnętrznych jest zawisłym, podlegać musi różnym przeszkodom i zboczeniom, które nie zawsze na karb człowieka kłaść można, a gdy w końcu wolność z niego jako możność zdecydowania się do złego lub do dobrego wyniknie, ta wolność w doczesnym bycie z fizycznościa zrośnieta, zostając pod wielorakim jéj wpływem nie dosyć jeszcze zwalczonym, narażona bywa na rozmaite pokusy. To sprawia, że zbacza z kierunku do absolutnego celu prowadzącego, przez co rodzi złe moralne, grzechem nazwane, zamiast zbawienia zgubę mu gotujące. jest ta smutna strona wolności, któréj zagadkę w każdym człowieku się powtarzająca, Bóg jeden mocen jest rozstrzygnać. On, dla którego nie ma tajemnicy i dla którego wszystkie serca są przezroczyste, On tylko może ocenić ile tam jest własnéj winy grzesznika, ile jest skutkiem niezawisłych od niego okoliczności, i podług tego godzić wymagania sprawiedliwości, zrównania złego i dobrego dopuścić niemogącej, z miłosierdziem miłości nad losem słabéj kreatury się litującej. Rozum ludzki zbyt jest ograniczony, aby tu mógł być sędzią. Do niego tylko należy strzedz się złego, i innym pomagać, by się strzegli, skoro wiadomo w czém to złe leży, i wolności ciągle ostateczne przeznaczenie człowieka przed oczy stawiać. Nie jest on też w téj mierze bez pomocy zostawiony. Prócz tego, że sam w sobie może znależć niejakie światło,

któreby do pewnego stopnia ciemne jego drogi oświecało, miłość boska nie zostawiła tego ślepemu trafowi, czyli on na prawdziwa drogę wyjdzie lub nie, lecz mu w najprzystępniejszy sposób objawiła, gdzie jego cel absolutny, gdzie jego zbawienie, i założyła w instytucyi kościoła zdrój, w którymby odziedziczone przywary mógł obmyć, słabe swoje siły pokrzepić, z grzechów sie oczyścić, z Bogiem się połączyć, związek małżeński uświecić, przewodników do zbawienia uzyskać, i pocieche na droge wieczności otrzymać, a w każdéj chwili z nedzy tego świata za pomocą modlitwy do Boga się podnieść. Nie dosyć na tém; na drodze każdego człowieka indywidualnie wziętego rozsiane są niezliczone łaski, to w napomnieniach, to w przestrogach, nawet w katastrofach, to w nasuwanych okolicznościach, to w pomocy różnemi drogami wprost podawanéj, które tylko wolność wziąć potrzebuje, aby do przeznaczonego jej celu dojść. Ułomność ludzka jednak nie tyle z tego korzysta, ileby się należało, i złe zawsze aż nadto wiele ma zwolenników.

# 71. Co odpowiedzieć na ten zarzut, że nie należało stwarzać człowieka, skoro można było przewidzieć, że nadużyje wolności.

To dało niektórym powód do bardzo pozornego choć zuchwałego zarzutu. Skoro Bóg mógł przewidzieć, powiadają, że człowiek nadużyje swéj wolności, i że ta wolność stanie się narzędziem zguby tylu nieszczęśliwych istot, nie należało człowieka stworzyć, nie należało mu tego niebezpiecznego miecza obosiecznego wolności w ręce dawać, skoro się tak łatwo nim skaleczyć można.

Ci, co taki zarzut robią, nie zastanawiają się nad tóm, iż żądanie ich wprost do tego zmierza, aby wcale duchowego świata nie było, to jest, aby korony całego stworzenia nie było: bo znieść wolność jest to samo, co znieść świat duchowy, który cały na niej tylko stoi. Więc podług nich należało się Bogu tylko ograniczyć na stworzeniu natury. Lecz jakeśmy wyżej widzieli, przeciwko temu nierównie ważniejszyby zarzut walczył. Boby tym sposobem tylko część absolutnej prawdy była urzeczywistniona, t. j. idea piękności. W takim razie Bóg alboby nie mógł, alboby nie chciał więcej urzeczywistnie. W pierwszym przypadku nie byłby wszechmocnym, w drugim przypadku jego wola mieściłaby w sobie przywarę egoizmu. I jedno i drugie zaś zniosłoby ideę Boga.

Z drugiéj strony, ci, co taki zarzut robią, nie pomni sa na to, że ujmując się za złymi, największą krzywdę dobrym wyrządzają, gdyż im najwyższe dobro jakie być może wydzierają, t. j. wieczne uszczęśliwienie. Zdaje się jednak, że dobrzy powinniby na większą sympatyę zasługiwać, tém bardziéj, kiedy w mocy jest złych w każdéj chwili przestać być złymi, i kiedy tyle sposobów ratowania się jest im podawane. Jeżeliby zaś żądanie chciano tak ograniczać, iżby Bóg tylko tych do życia powoływał, o którychby wiedział, że będą dobrymi, że z drogi zbawienia nie zboczą; toby chyba musiał ich tak stworzyć, iżby nie byli w stanie grzeszyć, ale w takim razie musiałby znieść wolność, więc ze złém zniknełoby i dobre i zamieniłoby się wszystko w fizyczny porzadek. Gdyby zaś wolność była zostawiona, toby tém samém możność złego musiała być zostawiona, w czem nie nie ma zdrożnego, skoro ci, co wolności nadużyli, i przez to do złego przystali, w każdej chwili nawrócić się mogą i w rzeczy saméj wielu z nich sie nawraca. Byłoby wiec nierównie stosowniej, by ci, co się tak za złymi ujmują i takie niestosowne zarzuty Bogu robić są skłonni, raczéj do złych się udali, i ich do nawrócenia się napominali, zwłaszcza skoro wiedzą, że większa radość jest w niebie z jednego grzesznika nawróconego, jak z dziewięcdziesiąt dziewięciu takich, co wcale nie grzeszyli.

# 72. Wolność w Bogu nie jest zdolna zlego; — dla czego człowiekowi taka wolność nie służy.

Inny zarzut nierównie dalej jeszcze sięga. Powiedziano, że wolność jest podstawą duchowego świata, i że ze zniesieniem wolności znikłby także świat duchowy. Ta wolność na to człowiekowi dana, aby z własnej woli t. j. dobrowolnie urzeczywistniał ostateczny cel swego przeznaczenia, czyli łączenie się w miłości z Bogiem i z bliźnim, i to wszystko właśnie, co do tego celu prowadzi, nazywamy moralnie dobrem. Pomimo to wolność jest téj natury, że aby była wolnością, musi jej być zostawiony wybór miedzy złem a dobrem, i że szukanie ostatecznego celu nie w miłości Boga i bliźniego, ale w przeciwnym zupełnie kierunku, stanowi złe moralne, które mając także swe powaby, silnie nęcące człowieka, licznych zyskuje zwolenników. Pochodzi to ztad, że wolność człowieka nie jest gotowa mu dana, lecz dopiéro z fizycznego początku, aby była wolnością, sama siebie wyrabiać, sama własném dziełem być musi. Wyrobiwszy się zaś, nie jest jeszcze polotem do dobrego, tylko wyborem między dobrem a złem, które to ostatnie tysiacami pozornych powabów ku sobie nęci. Otoż nikt nie zaprzeczy, że Bogu służy wolność w najwyższém znaczeniu. Przecież nikt nie odważy się uważać wolność boską, jako możność wyboru między złem a dobrem. Z Idea Boga nawet możebność tylko złego pogodzić się nie da. Gdy Bóg jest źródłem najwyższego dobra,

wola Jego nie może być inaczej pojmowana, tylko jako wprost bez żadnego wyboru, bez żadnego chwiania sie to co dobre urzeczywistniająca. Pochodzi to ztad, że wola, wolność boska nie jest dopiéro owocem pracy, jakiegoś dorabiania się, jakiegoś wydobywania się z ciemnego początku, i że w Bogu to, do czego człowiek na podobieństwo Jego stworzony, jako ograniczona istota tylko w skutku kolejnego rozwinięcia i własnéj pracy w niedoskonały sposób dochodzi, że mówie to w Bogu odwiecznie już we właściwym do siebie stosunku i normalnym porzadku, jako wszystkiemu dające początek, w stanie najwyższéj doskonałości i nieomylności się mieści. I tak idealna zasada, na mocy któréj Bóg w myśli swojéj odwiecznie widzi przyszły świat i przeznaczenie mu . nadaje, odwiecznie też razem z Nim istnieje i wszystkiemu przewodniczy. Do urzeczywistnienia tego idealnego świata służy wola, która jest wolnością w tém znaczeniu, że wolno było Bogu stworzyć świat lub nie, i że go żaden przymus do tego nie naglił: ale bynajmniéj nie w tém znaczeniu, iżby Bogu służył wybor między złém a dobrém, bo że on dopiéro jest początkiem, źródłem wszelkiego dobrego, za tém idzie, że wszystko jest dobre, co on postanowi, a złe żadne nawet w myśli boskiej postać nie może, którego kreacya dopiéro dziełem jest stworzonych istot, im tylko szkodzi, ale Bogu bynajmniéj zawadzać nie może. Bóg jedynie na zasadzie miłości stosunek ze złem mieć może, podobnie jak my miłością powodowani nie ścierpimy tego, aby nasze dzieci szkode sobie jaka wyrządzały lub zguby swojej szukały, lecz je nieraz, jeżeli inaczéj być nie może, surowo za to karcimy. Tak też Bóg obojętném okiem na nasze nadużycia wolności nie patrzy, i karcić je musi; inaczéj złe zupełnieby górę wzięło, a cel najwyższy stworzenia zupełnie byłby chybiony.

Celem woli boskiéj nie może nic innego być, tylko absolutna prawda, która niczém inném nie jest, tylko urzeczywistnieniem tego, co w idealnym świecie od wieków było przez Boga zamierzone. Do téj urzeczywistnionéj prawdy należy nie tylko natura, ale i świat duchowy oparty na wolności, któréj, jakeśmy widzieli, ostatecznym celem jest miłość.

Tak więc u Boga jest zasadą idea, środkiem zaś wola zamieniająca ideę w absolutną prawdę przez u-

rzeczywistnianie jéj w stworzonym świecie.

Inaczej ten stosunek przedstawia się u człowieka. Na samém czele nie ma jeszcze idei, idealnego świata. Jest tylko fizyczny początek, z którego przez styezność z zewnętrznym światem i dojrzałemi już ludźmi, myśl się dopiéro wydobywa, która ma wszystkiemu przewodniczyć. Na tę więc trzeba nasamprzód pracować, bo ona staje się piérwszym celem. od wielu okoliczności zależy, jak dalece ten cel bedzie dopiętym, co znowu ważne następstwa za soba pociaga. Wola z początku uwikłana jest w pieluchach popędów natury, z których wprawdzie mniej więcej się oswobadza, ale które też mniej więcej i zatrzymać może, znajdując w nich upodobanie, używajac w ten sposób niewłaściwy wolności. dziwnego, że za tém ida liczne zwichniecia wolności. która zamiast człowieka prowadzić do ostatecznego celu, majac wybór sobie zostawiony, a przytém liczne pokusy zmysłowości, w przeciwnym kierunku cele sobie stawia, i rodząc złe, zgube sobie gotuje.

Ztąd zdaje się, że ograniczoność człowieka to sprawia, iż dana mu wolność robienia co mu się podoba, staje się powodem do tak częstych jéj nadużyć, i że tak często celu przeznaczenia swego chybia. Otoż zuchwałość zarzutu na tém się opierając tak daleko się posuwa, iż zarzuca: dla czego Bóg człowieka tak doskonałym nie stworzył, jak Sam jest, tylko jedynie na podobieństwo swoje z licznemi ograniczeniami? Gdyby wola człowieka była taka czysta jak u Boga, myśl nawet złegoby nie powstała.

Zarzutu tego nie odeprzemy tém twierdzeniem, że pierwszy człowiek wyszedł z rak boskich istotnie tak doskonałym, tylko, że przez nadużycie wolności te doskonałość utracił: boby nam na to odpowiedziano, iż właśnie ta okoliczność, że wolności swojej nadużył, najlepiéj dowodzi, iż ta doskonałość o dużo nie dorównywać musiała doskonałości boskiej, skoro w złem upodobanie znaleźć i prawdziwe swoje dobro na szwank narazić mogła. Ale podobne żądanie, jak z tego zarzutu wynika, nic mniejszego nie ma na celu, jak to, iż Bóg stwarzając człowieka albo jakiekolwiek istoty duchowe, powinien je był stworzyć równe sobie. czas wolność istot stworzonych równając się wolności boskiéj, nie potrzebowałaby być tém niebezpieczném narzędziem wolności ludzkiej, między złem i dobrem wybierać mającej, lecz wprostby do dobrego zmierzała.

Na to odpowiemy, że Bóg stwarzając istoty równe sobie, musiałby chyba samych bogów stworzyć. To z wielu względów jest absolutną sprzecznością. lość bogów jest pogańskie stanowisko, na które nazad wracać się nie ma żadnego powodu, gdyż ono jako podrzędne i wymaganiom rozumu nieodpowiadające, dawno zwycieżone zostało. Bo wielość bogów znosi właściwie Ideę Boga, gdyż Bóg mający obok siebie równych sobie, przez to samo uległby ograni-Bóg zaś ograniczony nie jest Bogiem. Z drugiéj strony hogowie stworzeni nie mogliby nigdy być równi Bogu niestworzonemu, właśnie dla tego, że byliby stworzeni. Skoro nierówni, więc tém samém byliby mniéj doskonali. Skoro zaś mniéj doskonali, nie nie nagli, iżby im taką wolę przypisywać, któraby tylko to za przedmiot miała, co moralnie dobre, a iżby moralnie złego niezdolna była, gdyż jedynie z Ideą Boga prawdziwego niestworzonego możność nawet moralnie złego zamiaru pogodzić się nie da. Obok tego bogowie stworzeni nie mogliby nigdy być bogami, bo żaden bóg właśnie dla tego, że stworzony, nie mógłby być Bogiem, gdyż jedno drugie znosi i nigdy pogodzić się razem nie da. Tacy bogowie nie byliby zatém nic specyficznie odmiennego od innych kreatur, i chybaby się tylko stopniem od człowieka różnić mogli, będąc zupełnie tego samego, co on rodzaju. Jakoż w wyobrażeniach pogańskich, które stworzonych bogów przypuszczały, wszystkie moralne przywary tak dobrze miejsce miały, jak i u innych ludzi po ziemi chodzących.

Lecz skoro Bóg prawdziwy najwyższą doskonałość dla siebie tylko zachowuje, w któréj się nawet możność złego zamiaru nie mieści, zuchwałość zarzutu nierównie daléj jeszcze się posuwa, twierdząc, że Bóg we własnym tylko interesie, aby nikogo innego obok Niego nie było, któryby go ograniczał, mniej doskonałe istoty duchowe stworzył, i tak dwuznacznym darem, jakim jest wolność równie złego jak i dobrego zdolna, je obdarzył, a przez to je na zgubę naraził. Tuśmy doszli do najogromniejszéj sprzeczności, która wszystko wstrząsa: gdyż się zdaje, że stworzone istoty duchowe dla tego jedynie z najwyższej doskonałości, w któréj nawet mowy o moralnie złem być nie może, wyłączone zostały, by Bóg obok siebie nie miał rywali, i by te doskonałości wyłącznie dla siebie zachował, zazdroszcząc ich niejako kreaturom.

Tę zastraszającą sprzeczność jedynie kategorya miłości usunąć jest zdolna. Żadna inna siłą swoją tak daleko nie sięga. W miłości jedynie odbywa się ten cud niepojęty, że ograniczony człowiek, od doskonałości boskiéj nieskończenie daleki, pomimo to może się podnieść do Boga i połączyć się z Nim; a ponieważ miłość Boga najwyższym celem Stwórcy be-

daca zniża się do niego i na łono swoje go przyjmuje, i w niczém inném mu znaleźć nie da zaspokojenia, więc człowiek w miłości swojej do Boga spotykając się z miłością boską ku niemu się zniżającą, odziedzicza na mocy téj miłości królestwo boże, i tym sposobem ma udział, że tak powiem, w exystencyi boskiéj, do któréj go miłość, jako członka familii wciela, i korzysta ze wszystkich skarbów, do których mu nieskończona dobroć Boga przystęp otwiera. miłość znosi wszelkie sprzeczności istnienia, i nie nadwereżając w niczem odrebnej osobowości, łączy wszystko w jedna wieczna harmonie, która żadna zuchwała kłótliwość zarzutami swojemi zamącić nie jest Jakoż rozum, który z miłościa rozbrat robi, zdolna. z jednéj sprzeczności w druga wpada, jeden zarzut po drugim wydobywa, i ostatecznego rozwiązania nigdy znaleźć nie jest w stanie. Miłość zaś zamiast wszczynać swary, które zła wola do nieskończoności przedłużać może, tuli się pełna dziecięcej ufności do Boga, a chwytając wprost sercem za najwyższą prawde, bezpiecznie nad przepaściami tego życia przechodzi, nad któremi spekulacya, gdy odrzuci kategorye miłości, zawrótu głowy dostaje i wśród przepaści ścieżke traci.

Kiedy zatém na drodze miłości wszystkie sprzeczności ominąć się dają i ona się absolutną prawdą, ostatecznym celem stworzenia okazuje,— nierównie stosowniejby było, zamiast wyszukiwanemi zarzutami podburzać złą wolę i nieszczęścia jéj przymnażać, raczéj do tego wszelkie usiłowania skierować, aby ją wykorzenić i na drogę prawdziwego zbawienia skierować.

Jeżeli Bóg człowieka ograniczonego wolnością obdarzył i przez to mu udział twórczej potęgi zrobił, to dla tego, iż chciał, żeby część Jego przedwiecznych zamiarów nie przez Niego samego wprost, ale

przez człowieka była wykonana. Ale i to było aktem miłości z Jego strony, aby kosztował nroku samoistnéj exystencyi i powiększał sobie jeszcze ten urok przez dobrowolne łączenie się z Nim, podobnie jak miłość rodzicielska czyni udział ze swojego mienia ukochanemu dziecięciu, aby się ucieszyło odrębną samoistnością, aby miało rozkosz własnéj woli, ale nie na to, aby zrywało z miłością rodzicielską i wyświadczone sobie dobrodziejstwo na zgubę swoję obróciło, lecz na to, aby to połączenie przez ogniwo wdzięczności jeszcze stało się silniejsze.

#### Jak można kochać Istotę Najwyższą, któréj się nie widzi.

Zarzucają niektórzy, jak można Istotę kochać, któréj się nie widzi, któréj się tylko rozumem. albo wiara dochodzi, i która nieskończenie nad nas jest wyższą. Na to odpowiadam, jeżeli tylko to kochać będziecie, co widzicie, to wasza miłość chwytać tylko bedzie za cienie przemijające, bo cóż się z tego ostoi, czego się waszemi zmysłami dotykacie? Tu zaś idzie o wieczne zaspokojenie. A najdroższe wam osoby, z któremiście sercem waszém się zrośli, gdy wam je śmierć zabierze, czyż ich nie ścigacie wasza miłością po za grób w niewidzialne krajny? Jeżeli Bóg jest najwyższą Istotą dla rozumu i dla wiary, to też tém samém musi być najwyższém dobrem i dla serca, inaczéj innego Boga miałby rozum, a innego serce. Wprawdzie serce ludzkie szuka sobie innego boga, w którym zbawienie swoje upatruje, szuka go to w honorach, to w majatkach, to w rozkoszaeh, to wreszcie w zabawach i rozrywkach, nakoniec w doczesnéj miłości. Ale powiedzcie mi, kto go znalazł? a jeżeli ktoś w zaślepieniu swojém mniemał, że go

znalazł, kto go od zniknienia zachował? kto pragnienia serca zupełnie zaspokoić zdołał? Czyliż to nie jest wskazówka widoczna, gdzie tego zaspokojenia szukać należy, zwłaszcza, kiedy tyle jest przykła-dów, że ci co go tam szukać poszli, istotnie go tam znależli? Skoro miłość Boga i ludzi, jako kategorya myśli wszystkie zagadnienia spekulacyj rozwiazuje. wszystkie sprzeczności usuwa, i rachunki badania zamyka, czylizby jako sprawa serca, które jéj jest siedliskiem, nie miała już micć żadnéj mocy nad człowiekiem? Ale dajcież co temu sercu, coby go zaspokoić absolutnie zdołało. W całej naturze nie nie znajdziecie. Najdroższy skarb jest życie doczesne; lecz i to tylu dolegliwościami jest przeplatane, iż trudno przejść przez nie, nie opierając się o coś wyższego, nie ucickając się do Boga, -- wreszcie gdyby było najszczęśliwsze, to go na większe udręczenie śmierć wydziera, a serce pragnie wiecznego życia i držy na widok śmierci. Któż wam da te nieśmiertelność? Powiadają, że Bóg. Ale powiadacie, że Go nie widzicie. Oj, gdyby tylko to mogło być Bogiem, co ujrzeć jesteście w stanie, toby nie było Boga, boby było tak znikome, jak wszystko, co się snuje przed oczyma.

Przcz to, iż człowiek czuje i uznaje się słabym, ograniczonym, od czegoś wyższego, potężniejszego zawisłym, przez to samo zmuszony jest odnieść się do Najwyższéj Istoty, do Boga. To uczucie słabości, niemocy, którego człowiek z sichie wytępić nie jest w stanie, a obok tego pojęcie czegoś wyższego, doskonalszego, po którém właśnie poznaje, że jest słaby i ograniczony, bo inaczéj téj słabości i ograniczoności nie byłby w stanie dostrzedz, jest właśnie owym tajemnym językiem, którym Bóg nieznacznie do człowieka przemawia, unikając wszelkiego przymusu, a zatém nie nadweręzając w niczém jego wol-

ności moralnéj, bez któréj świat duchowy nie mógłby istnieć. Pośrednio jednak nakłania go Bóg ku sobie, aby z własnéj woli garnął się ku Niemu, inaczéj gdyby się to bez przyczynienia jego woli dziać miało, podpadłby pod prawa konieczności, jakie w naturze panują, t. j. przestałby być duchem. Tak więc uczucie naszéj słabości, naszéj ograniczoności prowadzi nas do mocnego, do wszechmocnego Boga, a pragnienie niczém się wytępić niedające wiecznego bytu i wstręt do śmierci, która naszym zmysłom, jako wieczna zagłada się przedstawia, jest najoczywistszym dowodem naszéj nieśmiertelności.

### 74. Na czém opiera się pewność nieśmiertelności człowieka.

To pragnienie nie może iść w porównanie z innemi naszemi znikomemi, przemijającemi i doczesnemi pragnieniami, gdyż ono jest podstawa całéj naszéj istoty: bo człowiek nic innego nie jest, tylko · istota, która od chwili odzyskania świadomości o sobie wiecznie chce żyć. Z ciemności tajemniczej życie na świat przychodzi, a w kolebce tego doczesnego bytu między rozkoszą a boleścią czas jakiś kołysane, znowu w noc ciemną grobu zapada. Przez narodzenie się jakby z letargu obudzone życie chwyta ża byt, cieszy się nim, i wszystek świat, myślą coraz więcej go ogarniając, w duchową swoję posiadłość obejmuje, a wolą w nieskończoność sięgającą nowy świat bądź marzeń, bądź rzeczywistości sobie tworzy, który jako dziecie własne do serca przytula i uczuciem swojém ogrzewa.

Życie raz do bytu wywołane nie może się już więcej oswoić z myślą zagłądy, zniszczenia; pragnie ono wiecznie żyć, a przez to pragnienie, które niczém wytępić się nie da, bierze ono wieczność jakby swoję własność w posiadanie, a przynajmniej rości sobie do niej prawo. Jeżeli nas śmierć taką trwogą przeraża, jeżeli dla pozostałych takiego smutku, płaczu i rozpaczy jest przyczyną, to dla tego, że życie dla naszych zmysłów ginie, a serce pragnienia swego zaniechać nie jest w stanie.

Lecz czyliż pragnienie serca dostatecznym jest tytułem do posiadania czegoś?— Człowiek w całej swojej wędrówce doczesnej w tylu pragnieniach zawiedziony, a najczęściej samych tylko zawodów doznający, staje się łatwo pastwą wątpliwości, że i pragnienie wiecznego bytu jest czczem urojeniem, jak tyle innych. W rzeczy samej, jeżeli kto szczęścia swojego po za obrębem Boga i wbrew Jego woli szuka, znależe go nie potrafi, i taki byt jest gorszy niż wieczna zagłada, gdyż się zamienia w wieczną katuszę. Bo czyż może być sroższa katusza, jak pragnąć wiecznie czegoś, co nigdy zaspokojenia dać nie jest w stanie?

To pragnienie nieśmiertelności musi być zaspokokojone, jeżeli Bóg jest. Jeżeliby nie było zaspokojone, to chybaby szatan był na czele spraw świata; na co się cała natura wzdryga: bo szatan tylko mógłby wskrzesić istotę człowieka, i obudzić w nim tę niczém wytępić się niedającą chęć wiecznego bytu na to, aby go zgruchotać, aby się pastwić nad nim i cieszyć się jego rozpaczą, ze śmiercią się pasującą.

Wówczas to człowiek miałby prawo wołać: »Na »coś mi otworzył wrota macierzyńskiego łona! na coś »mnie wywiódł z nicości! na coś utkwił we mnie to »żądło boleści, i rzucił w pierś moję tę iskierkę »elektryczną radości! Na coś zapalił w duszy mojéj »płomień niczém wygasić się niedającéj namiętności

życia! Na coś mnie przykuł niepohamowanym powa-»bem do tego życia! Na coś mi dał skosztować je-»go uroku, skoro z niewytępioném pragnieniem wie-»czności mam zapadać w bezdenną otchłań nicości, »i na to tylko mieć rozum, świadomość o sobie, »aby moją niedolą mierzyć otwierającą się podemną »przepaść! «

Ale Bóg jest źródłem nieskończonej miłości. Zagadki stworzenia, celu ostatecznego stworzenia pojać nie można bez miłości. Dowodem tego cały obszerny wywód, który poprzedza. Wspinaliśmy się na wszystkie możebne stanowiska, które jakakolwiek nadzieję rozwiązania przedstawiały, ale nadaremnie. Wszedzie sprzeczności zaspokojenia niedające, tylko osłoniete dekoracya uczonych i nader zawiłych, a przez to pozór głębokiej madrości mających rozumowań. Serea abstrakcyami spekulacyi nie nakarmisz. wieka na dwie półowy- myśli ciekawéj i pragnienia woli- nie rozkroisz, i musisz go całego wziać jak jest. Bez ostatecznego celu życia się nie obejdziesz. Samo stanowisko przypatrujące się tylko stworzeniu, przeniknięcie go myslą, samo poznanie i interes tylko wiedzy nie wystarcza. Wolność nie na wiatr człowiekowi dana. W niej dopiero byt i myśl poteguje sie do najwyższego stopnia, bo z wolnościa dopiéro zaczyna się świat duchowy. Skoro zaś wolność w stworzenie wprowadzoną została, musisz się udać do miłości, bo go w najwyższéj instancyi niczém inném w jedność nie zwiążesz. Prawa fizyczne konieczności tu nie siegaja, prawidła logiczne nie wystarczają, a nawet prawo cywilne i publiczne, łącząc ludzi w jakaś organiczna całość, doczesne tylko ich stosunki urządza; co się zaś tycze ostatecznego przeznaczenia, a nawet w doczesnym bycie każdego w swojej sferze własnemu przemysłowi zostawia. Prawo iedynie ludzi w karby bierze, aby się nie pozabijali, i spokojnie obok siebie istnieć, każdy w swojej sferze bez przeszkody działać mogli. Jest to tvlko obręcz powierzchownie ludzi w związku utrzymująca, od rozsypki słabo tylko zabezpieczająca, i nigdy wewnętrznego zrośnięcia się zastąpić niemogąca, jeżeli miłość familijna, miłość ojczyzny silniejszego węzła nie zadziergnie. Nadewszystko zaś jest to wymysł na doczesne tylko stosunki wyrachowany, o całą przyszłość wieczności się nietroszczący. Więc ze śmiercia, albo się wszystko w proch rozsypuje, jeżeli kto tylko na zmysłowych pozorach poprzestaje; albo jeżeli nieśmiertelność przypuszcza, rozpada się świat duchowy na same atomy wolnością obdarzone, samopas chodzące, i żadnego spojenia w absolutnym jakimś dla wszystkich celu niemające. Dopiéro kategorya miłości wszelkie trudności i sprzeczności tak doczesnego jak wiecznego bytu usuwa, i dla tego jedynie na stanowisku chrześcijańskiem najwyższe zagadnienia człowieka mogą być rozstrzygnięte, ponieważ tu i rozumowania spekulacyi i pragnienia serca zaspokajająca odpowiedź zyskują.

### 75. Dzieje ludzkie muszą być uważane, jako proces wolności sam sobie zostawiony, którym się nicznacznie Opatrzność opiekuje.

Widzieliśmy, że gdyby Stwórca tylko urzeczywistnienie idei piękności miał na celu, przyszłoby wprawdzie zawsze do stworzenia świata, ale ten świat istniałby, jak i zawsze istnieje, tylko jako arcydzieło sztuki, lecz bezwłasnowolne i raz na zawsze gotowe. Gdy stworzony został człowiek wolnością obdarzony, Bóg już sam wyłącznie nie działa, lecz część swo-

ich zamiarów złożył w rece człowieka, i przez człowieka chce je mieć wykonane. Tu dopiero zawiazuje się początek dziejów, w których wolność człowieka we wszystkich zawodach się doświadcza, używając i nadużywając swej woli niby sama sobie zostawiona. Bóg z jednéj strony puszcza cugle téj woli, tak, iż aż do ostatecznych krańców złego swych sił doświadczać może, inaczejby wolności nie było: z drugiéj strony jednak nie jest obojetny na rojenie się ludzkiej zabiegliwości, i na walkę rozpasanych namiętności. A podobnie jak miłości pełen ojciec, cierpliwy na zdrożności swych dzieci, kierując ich wychowaniem do tego zmierza, aby o własnych siłach chodzić się nauczyły, chociaż to powodem jest do bardzo czestego upadania: tak też i Ojciec przedwieczny dozwala rodowi ludzkiemu o własnych siłach stawiać kroki wolności na drodze życia, choć to powód daje do częstego upadku, aby się nauczył, własną niedolą ostrzeżony, rozumnie używać téj wolności. Dzieje ludzkie muszą więc być uważane, jako proces wolności sam sobie zostawiony, którym się jednak nieznacznie Opatrzność opiekuje. Wolność musi się sama wychowywać, sama, jakeśmy już użyli tego wyrazu, wziąć sie w posiadanie. Nadanie takie wolności, iżby obdarzony nia nie się do tego nie przyczyniał, pojać się Nadanie wolności inaczej uważane być nie nie daie. może, tylko jako wyzwolenie, jako ustanie praw konieczności, jako ustanie przymusu. Ale tego, co wolność ma zdziałać, nadać jako gotowego nie podobna. Jedyny stosunek jaki tu jest możebny, jest stosunek pedagogiczny pomocy, nauki, przestrogi, oświaty, który wymaga wiele cierpliwości, długiego czasu, bo w normalném rozwinicciu, zwłaszcza przy tylu ubocznych wpływach i przeszkodach, nie się przeskoczyć nie da. Najzbawiennicjsze nauki, zbyt wcześnie podawane, nie znajdą przystępu, jeżeli nie ma warunków

przygotowanych na ich przyjęcie. Jak z jednéj strony wolność człowickowi nadana podnosi go do wysokiéj godności istoty duchowéj i oddaje mu w ręce cały watek dziejów, która to samowładność stanowi urok życia; tak z drugiéj strony nichy nie było smutniejszego, jak to przekonanie, że człowiek z tym dwuznacznym funduszem wolności na złe użyć sie dającej, wygnany w te puszcze doczesnego bytu, mylnych dróg pełną, sam sobie tylko jest zostawiony i wszelkiej opieki nadziemskiej pozbawiony. Wolności człowieka na stronie Boga nie można uważać, jako wyrzucenie go z gniazda w samoistny byt i przez to samo zerwanie z nim dalszych stosunków; na stronie zaś człowieka, jako oderwanie się od Stwórcy i puszczanie się samopas za urzeczywistnieniem jego tylko własnych, a Stwórcy może przeciwnych celów. Nie. - nadanie wolności ma być owszem, jakeśmy widzieli, zawiązaniem wiecznych stosunków między człowiekiem a Bogiem, aby mogła mieć miejsce miłość, cel ostateczny stworzenia, któraby inaczéj istnieć nie mogła. Ale wolność jest w warunkach doczesności uwikłana i musi mieć swój przebieg rozwiniecia, który wiekami jest określony z powodu, że i błędne drogi do jéj rozwoju należa, jako negacyjne prostowania zboczeń, które z razu pozór prawdy miały. Gdyby Bóg nie miał cierpliwości i gdyby nie raczył czekać, aż się czas wypełni, ale sam wszystko działał, by co prędzej wszystko do ostatecznego celu doprowadzić, toby ten niewłaściwy pośpiech, uprzedzając stopnie normalnego rozwiniecia, przeskoczył wszystkie pośrednie szczeble: Bógby wszystko wziął na siebie, dziejów ludzkichby nie było, człowiek zeszedłby ze sceny wielkiego dramatu historyi i z działającego zamieniłby się co najwięcej na przypatrującego, a wolność na nichy mu się nie przydała, i raczej w takim składzie rzeczy anomaliaby tylko

była, a nawet jako nieużywana wcaleby zniknęła. Ta jest przyczyna dla czego palec boski w dziejach ludzkich się ukrywa, i tak jawnie zawsze nie występuje, pomimo, że mniej więcej potajemnie na nie To dało powód niektórym do twierdzenia, że Bóg wcale się do spraw ludzkich nie miesza, i że stworzywszy raz świat, naturę oddał prawom konieczności, a człowiekowi wszystko jego dowolności. Chcieliby oni co chwila cudów, aby mogli wierzyć w opiekę wyższą. Tu się jednak okazuje, jak niewłaściwe jest to wyzywanie wszechmocności boskiej, jak niestosowne to żądanie cudów, gdyżhy to było raz wraz łamaniem wolności ludzkiej, a tem samem sprzeciwiałoby się zamierzonemu celowi swobodnego jej rozwiniecia. Dla tego madrość boska cudami zbytecznie nie szafuje, i nawet tyle moralnie złego na świecie cierpi, chociażby go zniszczyć mogła. Gdy jednak po upadku człowieka i długiem jego błądzeniu obawa była, iż zwichnięta wolność wcale na ścieżkę do zbawienia prowadzącą nie trafi, miłość boska w ukryciu nie pozostała, jak o tém świadczy wielki fakt objawienia, który dał początek chrześcijaństwu. że ten cud nad cudami w taki a nie w inny sposób został wykonany, tego powodem jedynie mógł być wzglad na wolność człowieka. Jakoż wielkiego aktu objawienia bez kategoryi wolności i bez kategoryi miłości pojąć niepodobna, ani też odgadnąć dokąd ostatecznie ten ruch życia duchowego zmierza.

Tak więc dziejów ludzkich nie należy pojmować, ani jako wyłącznie pochodzących od wolności kreatury wygnanéj z substancyalnego związku z miłością boską, ani też jako bezpośredni skutek wszechmocności Stwórcy, ale jako dzieło człowieka pod nadzorującą opieką Opatrzności. Kto chce, aby wolność była (a niechcieć nie może, boby inaczéj świata du-

chowego i miłości nie było), ten też dozwolić musi, iżby użytek z téj wolności robiono, ten musi te ofiare z siebie zrobić, iżby zamiar jego przez innych był wykonany, i cierpliwie przyjąć wszystkie nastepstwa, jakie wolność za sobą prowadzi. A jeżeli nadużycie wolności nastapiło, musi takie środki obmyślić, iżby z jednéj strony wolność w niczém nie była naruszona, a z drugiéj strony, iżby pomimo to absolutny cel stworzenia nie był chybiony. Ale w takim razie strumień dziejów z wolna bardzo i nie bez licznych, a częstokroć nawet wstecznych zakretów, kołując po dalekich zboczeniach, ku ostatecznemu przeznaczeniu posuwać się będzie, rozlewając się po wszystkich wiekach i przestrzeniach zanim się stanowczo w ocean wieczności wyleje, podobnie jak wspaniała rzeka, pomimo przyrodzonéj siły wód swoich, które jej wolność stanowią, przeszkodami w te i owe strone naginana, niezliczonemi zakretami i dalekiemi zboczeniami, jednak w końcu nierównie pewniej chociaż później do morza trafia, aniżeli gdyby się kto, nadwereżając jej swobode, uwział prowadzić ja w prostym i najkrótszym kierunku. Z tego stanowiska na dzieje się zapatrując, jako na swobodne rozwiniecie wolności, sięgające początkiem swoim wieczności i zmierzające do wieczności, którém jednak najwyższa madrość i miłość kieruje, łatwo pojmiemy cierpliwość Boga, jakkolwiek wszechmocnego, na wszystko złe moralne, które ta wólność wyrodziła i zawsze jeszcze wyradza, i zrozumiemy dla czego objawienie pie w inny sposób nastapiło, ale w taki, w jaki nam go historva świeta podaje, to jest nie na drodze wszechmocności, ale na drodze ofiary, téj innego rodzaju wszechmoeności w moralnym świecie, za pomocą któréj miłość kruszy z wolna opór złego, nie zadając żadnego gwałtu jego wolności, i w chwili nawet największego upadku, tuli go do swojego łona, otwierając mu

wszystkie skarby, aby ich kosztował, aby je porównał z cierpkiemi fusami, jakie kielich występnych rozkoszy na samym spodzie mu podaje.

# 76. Piérwsze stadyum w procesie rozwinięcia wolności jest doczesna szczęśliwość w familii.

Ponieważ początek człowieka jest fizyczny i piérwsze jego chwile raczej pod przeważającym wpływem natury zostają, więc też o właściwej wolności jeszcze mowy być nie możc, lecz tylko o zarodku jéj. z którego dopiéro rozwinięcie jej bierze początek. Wszelkie rozwiniecie ma to w sobie właściwego, iż na początku nie może być tém, czém ma być na końcu, lecz proces jego przebiega różne stadya. mu procesowi podlega także rozwiniecie wolności i do rozbioru onego nam przystapić należy. krótkiego Piérwsze stadyum w procesie rozwiniecia wolności jest: doczesna szczęśliwość familii. Drugie stadyum jest: stanowisko prawa, które czyni możebném istnienie obok siebie osób równie uprawnionych, zawiązywanie między sobą stosunków, i które zapewnia każdéj osobie sferę działania mającego cele niezawadzające ogólnemu porządkowi. Lecz prawo zostawiajac każdemu sfere do działania, w któréj dowolnie poruszać się może, aby tylko w obcą sferę nie wkraczał, i przez to ogólnego porzadku nie mieszał, właściwie positive, żadnego absolutnego celu człowiekowi nie stawia, któryby powinien być urzeczywistniony, tylko negacyjnie ogranicza jego działanie. dopiéro czyni trzecie stadyum: stanowisko moralnoreligijne, które wolności przez prawo zapewnionej, i o ile się w pewnych sferach zamyka, bez żadnéj dalszéj kontroli poruszać się mogacéj, stawia absolutne cele, do których zmierzać powinna, i które cała istote

człowieka przejmują, wnikając we wszystkie jego stosunki i położenia, nie tylko we wszelkie jego działania, ale nawet w jego myśli i pragnienia, i mając na względzie nie tylko doczesne, ale i wieczne przeznaczenie.

Na piérwszém stanowisku: doczesnéj szcześliwości w familii, człowiek jest w stanie bezpośredniości mu danéj, któréj mu wybór nie był zostawiony. W téj bezpośredniości musi się jednak wszystko w zarodzie znajdować, co się później ma rozwinać, tylko w odmiennym porządku. Na tém stanowisku to najbardziej jest uderzającem, że człowiek z łona miłości na świat przychodzi. Jest to wprawdzie miłość z fizycznym porzadkiem w blizkiém powinowactwie bedaca, ale jest to miłość do godności miłości ludzkiej podniesiona, i ztad cały swój urok czerpiaca. Jeżeli sobie pytanie zadamy, dla czego wszelkie życie drogą miłości na świat przychodzi, kiedy było w mocy wszechmocnego bez tego pośrednictwa wprost je na świat wyprowadzić; to innéj odpowiedzi na to trudno wynaleźć, jak tę, że na najniższym już stopniu życia fizycznego, od którego człowiek jako dalszy ciąg natury swój byť zaczyna, a które tylko ma być przejściem do życia nierównie wyższego rzedu, madrość przedwieczna chciała człowieka na téj nieznacznéj pochylości umieścić, która wiedzie do téj niebiańskiej miłości, będącej absolutnym celem stworzenia. Bez téj miłości człowiekby zdziczał, i jeszcze bardziejby w egoizmie swoim skamieniał. A jakkolwiek człowiekowi wolno zwierzeciem zostać, albo na szczyty ludzkości się wspinać, to nikt jednak nie zaprzeczy, że miłość pomimo wszelkich nadużyć, w cywilizacyi rodu ludzkiego po wszystkie czasy wielką rolę odgrywała i odgrywać nie przestanie, i nieraz, jak świadczy historya, do rozszerzenia wyższych prawd mianowicie wiary się przyczyniła. A ponieważ świat fizyczny odbiciem jest świata idealnego, więc to rozpadnięcie się rodu ludzkiego na dwie płcie, które jedna w drugiéj szczęście swoje upatrują i które wzajemnie się dozupełniają, niczém inném nie jest, jak zwiastowaniem już wśród świata fizycznego owego świętego stosunku, w świecie duchowym urzeczywistnić się mającego, który będąc najwyższém uszczęśliwieniem istot duchowych, absolutnym ich jest celem. Bez tego ludzieby się podług wszelkiego prawdopodobieństwa wytępiali, nie przyszłoby do zawiązania stanu familijnego, z którego jako z pączka kwiatowego wszystkie cnoty ludzkie się rozwijają i za pośrednictwem którego nie tylko tradycya fizycznego życia, ale też i tradycya wszystkiego tego, co zaszczyt ludzkości przynosi, się odbywa.

Człowiek wyszediszy z rak Stwórcy, podobny jest do arcydzieła sztuki, ale do arcydzieła żyjącego, które z razu wprawdzie nie ma świadomości i dla tego dla siebie jeszcze nie istnieje, ale które z wolna ma przyjść do świadomości, do wolności i do poczynania czynów samo z siebie, to jest do czerpania ich z własnéj subjektowéj idei; jedném słowem, które ma przyjść do zupełnie rozwiniętéj i samoistnéj osobowości. nim jednak rozpocznie ten proces ctyczny rozwinięcia, jest tylko ożywioną istotą, i musi przebyć w stanie płodu i bezpośrednio po urodzeniu fizyczny proces roz-Ten stan natury musi człowiek zwyciężyć, wydobywając się powoli z niego, zanim etyczny czyli moralny proces wolności może rozpoczynać. A jakkolwiek tu jeszcze o wolności nie ma mowy, to jednak w całej teoryi moralnej musimy się do tego stanu natury odnosić, raz że dla każdego człowieka indywidualnie wziętego jest punktem wyjścia, drugi raz ponieważ każdy człowiek przychodzi na świat na łonie familii, więc już przez to samo rozpoczyna się gra moralnych potęg ze strony tych, co mu życie dali, i pod których on wpływem zostaje. Ten stan każdego człowieka indywidualnie wziętego podobny jest niejako do stanu, w jakim się piérwsi nasi rodzice znajdowali. gdy z rak Stwórcy wyszli. Dla nowonarodzonego familia jest rajem, a przynajmniej zastępstwem jego. Jak w prawdziwym raju wszystko musiało być przygotowane, co dla piérwszéj pary było potrzebne, i co właśnie stanowiło ich szczęście bez żadnéj pracy i wysilenia im przychodzące; tak też i na łonie familii niemowię znajduje opiekę, która mu wszystko zastępuje. Ze ten raj dla jednego mieści sie w pałacach i wśród wszystkich dostatków, jakie bogactwo dostarczać może, dla drugiego zaś pod strzechą wśród nedzy do koła go otaczającej, to różnicy nie stanowi dlaniemowlęcia w którém śpią jeszcze wszystkie żądze; pierś macierzyńska jest mu wszystkiem, a granice kolebki choćby barłogiem wysłanej wystarczą mu, aby tylko ta kolebka była kołysana, przygotowując go do owego kołysania między nadzieją a obawą, które całe nasze życie wypełnia, i naprzemian to rozkosz, to meke jego stanowi, ale przynajmniej od nudów jednostajności zabezpiecza.

Ale familia o ile tylko jest familia, będąc procesem płciowym, któremu przelew życia a zatém zachowanie rodu ludzkiego jest poruczone, nie tyle indywidua, ale wywoływanie znowu familii, czyli odrodzenie siebie saméj ma na celu. Przedstawia ona w miniaturze całość rodu ludzkiego, gdyż tu właściwie nikt osobno nie exystuje, ani mąż, ani żona, ani dzieci, ale wszyscy razem w jedność związani, pociągiem miłości do siebie tuleni, potrzebą wspólną, która ich opasuje, zewnętrznie ściśnięci. Familia jest pierwszą substancyalną jednością ludzkości, która stanowi pierwiastek wszelkich dalszych organizmów towarzyskich. Ta pierwotna całość, jako proces gatunkowy rodu ludzkiego na fizycznych warunkach oparty, stoi jeszcze pod przeważnym wpływem zewnętrznéj natury do koła

ją otaczającéj: bo to, co życiem nazywamy, niczém inném nie jest, jak tylko wypadkiem wzajemnego działania natury na człowieka i jego oddziaływania na nię. Zewnętrzne warunki, które go otaczają, wpływają na los całej familii i pojedyńczych jej członków. Człowiek jest tu raczej wychowańcem natury, jest w jéj mocy, żyje pod jéj prawem i nosi też na sobie niezatarte piętno tego wpływu. Ztąd też wynika, że jeżeli ma na ciele i na umyśle odpowiednio się rozwinać, warunki, jakie go otaczają, muszą być sprzyjajace, moralne, jedném słowem musi to być raj. piérwszych naszych rodziców raj był koniecznością. Ale i dla każdego z nas taki raj jest potrzebny, i mniej więcej, jakeśmy już wyżej powiedzieli, familia ten raj zastępuje, a od rodzaju jego mniéj lub więcej sprzyjającego, mniej lub wiecej normalnego, zależeć bedzie, co z nas bedzie.

Podczas téj zawisłości od natury ona jest działaniem początkującém, a przez to samo kierunek nadającem naszemu kształceniu. Ale tak nie ma zostać. Piérwszym celem, który musi być urzeczywistniony w familii, jest idealna strona, która ma przyjść do świadomości, do duchowości. Ta idealna strona ma następnie stać się początkującą i nie poprzestawać na tém bierném popychaniu przez naturę. Ma to miejsce, gdy familia sama siebie jako cel sobie stawia, t. j. jeżeli się wychowuje, aby znowu familia z niej powstała. Trzecim więc celem, w familii do urzeczywistnienia przychodzącym, jest wychowanie. Ale to wychowanie w piérwszéj cpoce rozwinięcia, a nawet i następnie u największej części ludzi dalej nie sięga, i dzieci daléj nie doprowadza, tylko o tyle, aby same znowu mogły familie zawiązać i to wszystko mieć, co do prowadzenia osobnego domu potrzeba, po czém dzieci jak ptaki z gniazda rodzicielskiego wylatują i z ich opieki wyzwolone same oddzielne gniazda sobie

ścielą. Tym sposobem familia jest środkiem dla czegoś innego, ale to inne znowu jest familią, i to wszystko niczém inném nie jest, tylko procesem gatunkowym sam siebie odradzającym. A ponieważ to jest coś specyficznie ludzkiego, nazywać się to powinno procesem familijnym, za pośrednictwem którego familia ciągle się odradza, a w niéj ród ludzki.

Tak wiec familia sama dla siebie jest celem, sama sie odradza, sama sie rozwija, i sama dla siebie jest rozkoszą. Z powodu tego pierwiastku rozkoszy, któréj sama w sobie szuka, jéj stanowisko jest to, co nazywają w etyce: stanowiskiem eudemonistycznem t. j. szukającém uszczęśliwienia (ἔυδαιμιον w greckim języku oznacza właśnie tego, którym się dobry demon opiekuje, a zatém szcześliwego). Ten wyraz jest tu ze wszech miar stosowny, bo w znaczeniu dobrego demona opiekującego się kim, człowiek znajduje tu takiego dobrego demona w familii, która się nim opiekuje i przez to jego szczeście stanowi. W znaczeniu szukania szcześliwości ten wyraz tu także jest na swojém miejscu: bo cel familii bezpośrednio związany jest z doczesném życiem, i właściwie nic innego nie ma na względzie, jak życie ludzkie w pełném rozwinieciu na ziemi i używanie jego w zupełnie szczęśliwej familii. Nareszcie i zasada, z któréj to stanowisko wypływa, odnosi się do prawdziwéj szczęśliwości: bo familia wypływa z miłości, która tu wprawdzie w pierwszéj swojéj bezpośredniej postaci dopiero się objawia, ale dużo wyżej stoi jak zwierzeca rozkosz, noszać już na sobie moralna ceche trwałego przywiazania żony i męża między sobą, oraz rodziców do dzieci a dzieci do rodziców. Jest to piérwsze zwiastowanie owéj wielkiéj i świętéj miłości, która jest ostatecznym celem świata duchowego i absolutném uszcześliwieniem wszelkiej rozumnej, wolnościa obdarzonej istoty.

Rzeczą jest jasną, że ta forma obyczajowości, jaką stanowisko familii przedstawia, jest pierwszą dla człowieka, ponieważ on z woli Boga z bezpośredniości stanu natury jemu danego wychodzi. Ale w miarę obudzenia się zasady moralnej, gdy świadomość i z nią wolność rozwijać się zaczynają, i one nabierają wpływu do kierunku jego życia. Historya, która się w każdym człowieku powtarza, naucza, że stanowisko familii było pierwsze, na które ród ludzki wstępował, i że to tak do dziś dnia jeszcze jest. Nie dziw więc, że się ono tym wszystkim, którzy na nie dopiero wstąpili, jako jedyne wydawać musi, chociaż bynaj-

mniéj jedyném pozostać nie powinno.

Rozwiniecie idei etycznéj daléj postapić musi. pomimo to zaprzeczyć się nie da, że jakkolwiek familia jest punktem tylko wyjścia moralnego procesu. jednak i w dalszém rozwinięciu zachowaną być musi: gdyż to, co ma w sobie specyficznego, na żadném inném stanowisku urzeczywistnioném być nie może. Jest wiec pewna sfera w etyce, która jako pierwotna musi być względnym celem, prawo obywatelstwa w moralności mającym. Ponieważ jednak w familii o szukaniu szczęśliwości jest mowa, tego prawa jej przyznawać nie chciano, odkąd stoicyzm i kantowski rygoryzm wszelki wzglad na szcześliwość za przeciwny moralności głosił i z etyki ja wywołał. Podług Kanta jedynym powodem ezynów moralnych powinno być uszanowanie dla przepisów moralnych, które rozum praktyczny dyktuje, bez żadnego względu na jakakolwiek nagrodę, bez żadnego względu na szczęśliwość. Jego najwyższe prawidło moralne jest takie: »Działaj tak, iżby to, co czynisz, mogło być ogólném dla wszystkich prawidłem.« Co ma być przez to otrzymane, o tém bynajmniéj nie ma mowy. Jak cel absolutny ma być przez to dopięty, o to nie idzie. Cała spreżyna i pobudka ma być tylko uszanowanie dla prawidła, dla

jakiegoś ogólnika, dla jakiejś abstrakcyi. Właściwie mówiąc etyka uwięzła tu na stanowisku prawném. które zaraz poznamy, i które nic innego na celu nie ma. jak tylko to, aby ludzie obok siebie istnieć i działać mogli, co tylko za pośrednictwem prawa powszechnie obowiązującego da się uskutecznić. Wprawdzie jest to warunek niezbedny, bez którego się obejść nie można, a zatém tylko negacyjny. Ale to człowiekowi nie wystarcza: to tylko może być środkiem. »positive« chciał wiedzieć, do czego to prowadzi, jaki jest cel absolutny tego działania. Życie jest pragnieniem, wołającem o absolutne zaspokojenie, i nigdy o nie wołać nie przestanie. Tu mu zaś gębe tym kneblem zatykają, że to jest niemoralném, że to jest interesowany eudemonizm, własnéj tylko szczęśliwości szukający, ale nie cnoty, która tylko na bezinteresowném uszanowaniu dla przepisów moralnych się opie-Zamiast go etyka objaśnić, w czem leży prawdziwa jego szcześliwość, i gdzie jest tém samém absolutny jego cel, zamiast wojne wydać ubieganiu się za fałszywa i zwodniczą szczęśliwością, każe sercu milczeć i podaje mu abstrakcye, która właściwie jest czcza, nic absolutnego nieprzedstawiająca. zaczał zaród owej nieszcześliwej dażności, która później, jakeśmy widzieli, owładnęła całą spekulacya, i która sprawiła, że nie tylko na praktyczném, ale i na teoretyczném polu nic nie pozostało, tylko sama prawidłowość. Lecz póki człowiekowi nie podamy takiego rozwiązania, któreby i głowę i serce zaspokajało, napróżno go rozumowaniami krępować będziemy. kiém zaś rozwiązaniem nic innego nie może być, tylko owa idea świętej miłości, którąśmy wyżej rozbierali, która jest absolutnym celem duchowego świata, i która wszystkie tak praktyczne jak i teoretyczne kwestye rozwiązuje, i nie mniej wymaganiom głowy, jak i pragnieniom serca zadosyć czyni. Ta miłość zaś pierwo-

tnie na stanowisku familijném w osłonie doczesnéj się zjawia, zkad się coraz wyżej ku wysokiemu swemu przeznaczeniu w świat duchowy podnosi. A ponieważ świat zmysłowy ze światem duchowym w człowieku tak ściśle jest połączony, więc i sfera familijna musi być w procesie wolności jako specyficzne stanowisko uważana, i jej prawa w etyce muszą być uznane, nawet i wtenczas, gdy się familia w większe nierównie koła rozszerzy, i w naród, w państwo całe się Jakkolwiek ona jest podstawa, elementem rozrośnie. tych duchowych organizmów, to jednak niewłaściwaby rzeczą było, przenosić forme familii na cały narod, na całe państwo, np. jako rząd patryarchalny: gdyż taka forma w bardzo ograniczonym tylko kółku, nie zbyt wiele od familii szerszém miejsce "mieć może, ale dla całego narodu, dla całego państwa zbyt jest za ciasna; jakoż historya świadczy, że dla téj przyczyny musiała być porzucona. Nie mniejszą byłoby niedorzecznościa formę rządu, jaka dla całego narodu, jaka dla wielkiego państwa przystoi, przenieść w sfere dla familii zakreśloną, przez co wszelkie życie familijne musiałoby być zniesione. Toby zaś pociągnęło za sobą rozczynienie narodu i zaprowadzenie w nim chaotycznego nieładu. Bo pamietać należy, że naród nie z atomistycznych indywiduów żadnéj spojności wewnętrznéj niemających i tylko liczebnie obok siebie istniejących, lecz tylko z podrzednych organizmów, już jakaś całość w sobie zawierających, składać się może. Takim elementarnym organizmem, który dopiéro dalszy rozwój życia społecznego możebnym czyni, i po za który ani w teoryi ani w praktyce rozkładu narodu posuwać się nie godzi, iest właśnie familia. Jednak poczwara kommunizmu i socyalizmu jęła się w nowszych czasach podkopywać tę fundamentalną podstawę towarzyskiego porządku, bez któréj on nie tylko zakwitnać, ale nawet istnieć

nie może. Z razu czepiano się prawa własności indywidualnéj, którą chciano obalić; ale prawo własności, familia i sukcesya tak ściśle z sobą są połączone, że obalisz jedno a runie za tém wszystko, gdyż familia bez własności nie może istnieć, jako pozbawiona zewnętrznego warunku swojego bytu. Sukcesya zaś nic innego nie jest, tylko przeniesienie familijnych stosunków na tych, co mają być dalszém jéj przedłużeniem. Za przedłużeniem zaś familii idzie i przedłużenie czyli przeniesienie własności.

### 77. W familii kommunizm do pewnego stopnia ma miejsce, ale szaleństwem jest rozszerzać go do calego narodu.

Na tym krańcu miłości, który jest bliżéj fizycznego porządku rzeczy, to jest w kółku familijném, kommunizm do pewnego stopnia ma miejsce, bo z natury rzeczy wynika, miłość rodzicielska go rodzi, dla tego wszyscy do wspólnego stołu zasiadają. Na przeciwnym znowu krańcu, który raczej jest opuszczeniem doczesnego bytu i przygotowaniem się do wieczności, gdzie miłość podnosi się do świętości idei religijnéj czyli miłości Boga, tworzyć się mogą towarzystwa znane pod imieniem zakonów, dla których własność indywidualna, z doczesnych stosunków wynikająca, staje się obojetna. I tych towarzystw członkowie pod przewodnictwem świętej idei mogą zasiadać do wspólnego stołu, bo ich coś wyższego łączy i prowadzi. Więc i tu kommunizm, jako nieszkodliwy pod taką kontrola, do pewnego stopnia istnieć może. Nareszcie u kresu ostatecznego naszego przeznaczenia, kiedy wyjęci będziemy ze stosunków fizycznych i miłość oswobodzona z ograniczeń płciowych wylawszy się w ocean miłości Boga i bliźniego zamieni sie w świetych ob-

cowanie, bedzie to także rodzaj kommunizmu, do którego jesteśmy wszyscy powołani. Ale o tego rodzaju kommunizmach ci panowie kommuniści i socyaliści, którzy się apostołami robią téj materyalnéj ewangelii swojego wymysłu, mającej uszczęśliwić ród ludzki, i którzy wilkami bedac w owcze skóry miłości bratniej sie odziewają, nie zgoła wiedzieć nie chcą. bez tych podstaw doczesnego i wiecznego bytu na téi ziemi chca załatwić. Ale oni tylko zburzyć istniejacy porządek są w stanie, chaos zrobić, lecz nie żywotnego na to miejsce stworzyć. Ani formy familii do całego narodu i na całe państwo rozszerzyć niepodobna, bo wezeł miłości rodzicielskiej tak daleko nie siega, i wspólność rodzinna rozpierzchnać sie musi: ani też forma rządu, państwu całemu właściwa, nie może pochłonać i wciskać się w familie: inaczej z familia ginie własność, a z własnościa indywidualna wolność, i człowiek staje się niewolnikiem, ślepem narzędziem władzy, żadnych praw nieuznającej. co jest zasłona przeciwko nadużyciom władzy, to pra-Moga poddani na polu polityczném wo własności. wielkiego ucisku doznawać, z wielu praw być wyzuci: ale jeżeli tylko prawo własności mają sobie zostawione, służy im przecię jakiś przytułek, do którego się schronić, i za zasłona którego przecicz jakiejs swobody, jakiejś przyjemności używać mogą. własności, to palladium wolności, na które sie jeszcze żaden rząd ucywilizowany jakiejkolwiek formy targnał, szalony kommunizm i socyalizm, który obok miłości bratniej ciągle wolność ma na języku, chce obalić. Najsroższy despotyzm nie byłby w stanie takiego ciosu wolności zadać, jak ta szalona teorya, w któréj obałamucone głowy zbawienie upatrują. W całém państwie po zburzeniu familii i zniesieniu osobistego prawa własności, chcieć takie gospodarstwo prowadzić, jak w domowym zarządzie familijnym, jest

to exystencyę wszystkich na zgubę narażać. Bo niechżeby państwo zbankrutowało, toby wszyscy bez ratunku zgubieni byli. A że to jednak nastąpić może, tośmy nawet za naszych czasów świadkami tego byli; tylko że w obecnym porządku rzeczy prywatna własność została, w któréj poddani przytułek i sposób do życia znależfi, i rządy znowu z ich kieszeni zasiłek czerpać i na nowo powstać na nogi mogły. Gdyby jednak taka katastrofa naród jaki podług zasad kommunizmu urządzony spotkała, toby bez żadnego ratunku wszyscy ofiarą padli i wszystkoby się rozprzęgło. Że zaś powszechne bankructwo byłoby niewątpliwym wypadkiem kommunizmu, to po tych małych próbkach, jakeśmy np. w owych warstatach narodowych widzieli, na dłoni leży.

Zamiast przywoływać na ratunek zgubne teorye kommunizmu i socyalizmu, które istniejące stosunki towarzyskie wstrząsają i na ich ruinach błogi byt zaprowadzić obiecują, przez co nierózważną młodzież do siebie neca, chociaż w praktyce tylko powszechna nedzaby się ztąd wyrodziła, - nierównie zbawienniejsza rzeczą jest trzymać się systematu assocyacyj cząstkowych, wspólny interes na celu mających, owocem dobrowolnego przystapienia i oględnéj rachuby bedacych. Taki duch stowarzyszenia, skoro się w jakim narodzie rozwinie, wielkie rzeczy stworzyć jest w stanie i stać sie nie tylko źródłem zamożności i dobrego bytu. ale zarazem silna dźwignia potęgi i sławy naro-System assocyacyi, system stowarzyszenia jest normalném rozwinieciem sił produkujących narodu, i wielce zbawiennym postępem, któremu rząd interes swój rozumiejący i dobro kraju na względzie mający, nie tylko żadnéj tamy kłaść nie powinien, ale i owszem wszelkie mu robić ułatwienia. Socyalizm już nazwą swoją podszywa się pod system stowarzyszenia, o którém ciagle prawi, i przez to widokiem zbawiennych

skutków, jakich wszelkie stowarzyszenie jest źródłem, łowi na wędkę mniéj oględnych i do gruntu rzeczy

niezgłębiających.

Lecz między systematem assocyacyi, na normalnéj drodze się rozwijającej, a socyalizmem ogromna zachodzi różnica w naczelnéj zasadzie, którą nie każdy spostrzega, a za którą idą bardzo wielkiej wagi następ-Pierworodny grzech socyalizmu jest nienawiść do indywidualnego prawa własności, i upatrywanie zbawienia w zamienieniu tego indywidualnego prawa własności na prawo ogólnéj własności towarzystwa, z któréj dopiéro korzyści na stowarzyszonych mają spadać. Wszystko co socyalizm podług różnych swoich odcieniów, na jakie się rozpadł, wymyślił, jest w tym pierworodnym grzechu zrodzone. W teoryi wyobraża on sobie same tylko korzyści, i nie łamie sobie nad tém głowy, coby było na przypadek niepowodzenia, który to przypadek w każdém przedsięwzięciu jednak powinien być przewidywany i środki na niego obmyśliwane. Jeżeli stowarzyszenie socyalistowskie zbankrutuje, wówczas wszyscy zgubieni są, którzy wyzuwszy się z prawa własności indywidualnej, cała swoję exystencyę oparli na spodziewanym dobrym bycie towarzystwa, bo nie mają własności indywidualnéj, w którąby się cofnąć i przez chwilowe trudności przepchać się mogli. Władomo, że w razie jakiej ciasnéj przeprawy łatwiej się pojedyńczemu przesmyknąć, jak wielkiéj massie, którą jakiś zewnętrzny gwałt do cofania się napiera.

Rzecz się ma zupełnie inaczéj z systematem assocyacyi, na normalnéj drodze się rozwijającéj. W takiéj assocyacyi prawo indywidualnéj własności nie tylko nie znosi się, ale owszem fundamentalną jest podstawą całego systematu. Nie ma tu potrzeby ani familii rozwiązywać, ani sukcessyi kasować, ani rządy jakiejkolwiekby one formy były zmicniać. Każda fa-

milia, czy pojedyńczy człowiek zachowuje prawo indvwidualnéj własności nietkniete. O ile w jakiem przedsiewzieciu upatruje swoje korzyść łączy sie z innymi, ale calego swego mienia na karte nie stawia, ani całego swojego prawa własności w obce rece nie składa, tylko te część swojego majatku na wspólny cel przeznacza, którą rozsądnie bez narażania całości przeznaczyć jest w stanie, i w stosunku też tego korzyści odbiera, albo straty ponosi. Tym sposobem przez połączenie się licznych uczestników tworzy się bez wielkich wysileń wielka jednak potęga, dla któréj staje się to możebném, na co środki pojedyńcze nigdy zdobyćby się nie mogły, i przychodzą do skutku kolosalne przedsięwzięcia, które częstokroć postać kraju zmieniają, nowych sił mu dostarczają, i nowych najzbawienniejszych ulepszeń stają się powodem. się zaś przedsięwzięcie dla jakichkolwiek bądź powodów nie udaje, to każdy uczęstnik przyjąwszy część swoję straty na siebie, cofa się w indywidualną swoję własność, która jakby w rezerwie stoi za tém przedsięwzięciem i każdego uczęstnika od zupełnej ruiny zasłania.

Socyalizm temu systematowi to zarzuca, że ponieważ on wszystko dobréj woli uczęstników zostawia, ci tylko do niego są nęceni, którzy mają spodziewane korzyści czém okupić, gdy tymczasem ubodzy, jako niemający czego stawić na tę loteryę, od niego są wyłączeni. Tym sposobem ma on bogatszym dopomagać do jeszcze większych bogactw, biednych zaś dotychczasowe ubóstwo ma jeszcze bardziéj gnębić. Zapomina jednak socyalizm, że niewyczerpaném źródłem bogactw, z którego wszelkie bogactwa pozostały, jest praca, i że system assocyacyi do różnych przedsięwzięć przystęp do tego źródła nie tylko ułatwia, ale go nawet obfitszém czyni. Im więcéj stowarzyszeń, tém więcéj przedsięwzięć, im więcéj przedsięwzięć,

tém wieksza potrzeba pracy, a im wieksza potrzeba pracy, tém wieksza perspektywa dla biednych poprawienia sobie losu. Ze zaś sobie losu inaczej jak przez prace poprawić nie można, to już jest warunek, którego żadna siła ludzka i żaden rozum ludzki nie usunie, bo on do podstaw stworzenia należy, których żaden kommunizm, ani socyalizm przez obalenie podstaw porządku towarzyskiego nie zmieni. Wreszcie w pormalnym porządku społecznym ma miejsce coraz większe rozwiniecie sił industryjnych na-A w takiém społeczeństwie dla niezamożnych a pracowitych tysiączne się otwierają okazye do wydobycia się z nedzy, tysiącznemi też drogami podawany jest biednemu ratunek, gdy tymczasem w chaosie, jakiby niewatpliwym był wypadkiem, gdyby kommunizm i socyalizm swe utopie w praktyke wprowadziły, wszyscyby w nedze runeli. Wszakże widzieliśmy, jak w naszych czasach na śam postrach, że kommunizm i socyalizm mógłby przyjść do władzy, wszystkie przedsiębierstwa ustały, i wszystkie kapitały z pola ruchoméj czynności, na ktorém owoce hez liku rodziły, w nieodgadnione kryjówki się pochowały, a biednych los jeszcze bardziej się pogorszył. Jakże te kapitały ztamtad wydobyć? Może przez gilotyne? Lecz czyliż to taka ma być posłannica owej miłości braterskiej, która kommunizm i socyalizm ciagle mają na języku?

To powinno dostatecznie objaśnić, że familia jest niezbędnym elementem, stopniem wszelkiego dalszego porządku społecznego, którego żaden naród bezkarnie przeskoczyć nie jest w stanie. Zastanówmy się teraz nad drugim stopniem, którym jest stanowisko prawa.

## 78. Drugim stopniem procesu wolności po familii, jest stanowisko prawa.

Źródłem prawa w najogólniejszém znaczeniu wzictego jest ten pierwiastek, któryśmy w kategoryi miłości za negacyjny warunek, za warunek, bez którego miłość istnieć nie może, uznali, ale który jej prawdziwéj i czynnéj istoty nie stanowi. Jest to, cośmy egoicznościa, jaźnia nazwali, która w takim odosobnieniu nie może być absolutnym celem procesu wolności, ale która jest punktem oparcia dla naszéj oso-Bez osobowości zaś nie tylko prawa, lecz bowości. ani miłości, ani wolności być nie może. W familii osobowość nie występuje tak wyraźnie na scenę, gdyż ona przedstawia się raczej w stanie zrośnięcia, pod postacia substancyalnéj całości. W absolutnéj idei. to jest w Bogu, osobowość na czele wszystkiego stoi i początkiem jest wszystkiego. W familii nie jest ona jeszcze zupełnie rozwinieta, i dla tego tam wspólność przeważa. Przeznaczeniem stanowiska prawa jest doprowadzić ideę osobowości do pełnego rozwinięcia. Na tym stopniu osobowość staje się względnym celem, przez który proces wolności przechodzić musi, zaním u absolutnego celu stanie. Škoro zaś ta osobowość urzeczywistniona zostanie, wówczas zamieniona być musi w środek mający posłużyć do urzeczywistnienia absolutnego celu miłości. Pamietać jednak należy, że nasza osobowość w związku z naturą zostaje, z łona natury, że tak powiem, wychodzi, a raczej nature ma za podstawe, na której się rozwija. Ta egoiczność czyli jaźń, jakeśmy to tyle razy tłómaczyli, ma swoje istnienie w subjektowości, czyli w tym akcie naszego umysłu, za pómocą którego z otaczającej nas natury myślą się wyłączamy, i na-

przeciwko niéj, mówiąc do siebie »ja«, się stawiamy. Jest to czyste zapadnięcie w siebie samego, gdzie każdy jest tylko sam z sobą. Równałoby się to matematycznemu punktowi, byłoby to czczą abstrakcya nic w sobie niemieszcząca, gdyby to nasze »ja« nie było myślące, na siebie samo zwracające uwage, i gdyby sobie siebie samo nie było zdolne wyobrazić, czyli innemi słowy stać się subjekt-objektem, t. j. dla siebie samego przedmiotem, i wyobrażać sobie zarazem inne przedmioty. Tym sposobem jest ono świadomością o sobie i świadomością o zewnętrznym świecie. Jako takie nazywa sie duchem, a że podług powyższego całe nasze »ja«, jest niemal tylko matematycznym punktem, który żadnéj rozciągłości nie ma, więc stawiane jest, jako niemateryalne, naprzeciwko materyi, jako rozciągłej. To zmieszczenie świata zewnętrznego tak szerokiego za pomocą myśli w ten punkcik nierozciągły »ja« zwany przedstawia się, jako negacya na bycie wykonana, gdyż myśl nie jest to jeszcze byt objektowy. Aby wiec ta myśl sama z siebie bytowi obca i przypadkowa, a przez to samo czcza, miała jakaś treść, stawiamy więc naprzeciwko myślenia byt, jako treść i do niego go odnosimy.

Widoczną jest rzeczą, że to myślenie, jako zdejmowanie kopii z bytu, jeżeli samo w sobie, jako ostateczny cel będzie uważane, właściwie nic nie tworzy, lecz raczej naprzeciwko świata zewnętrznego w stosunku negacyjnym zostaje pod tym względem, że barwę objektowości czyli rzeczywistości z przedmiotów ściera i wszystko w subjektowość bezobjektową zamienia. Gdyby myślenie więc było ostatecznym celem, w takim razie wszelki objektowy byt na toby tylko istniał, aby przez myśl był poznany, t. j. w subjektowość schowany. Teoretyczny proces, poznanie na celu mający, górowałby nad praktycznym; a jeżeliby nasze »ja« pomimo to jeszcze coś produ-

kowało, to tylko na to, aby ten produkt nazad w siebie wziąć, jako dla siebie stworzony. W takiém odosobnieniu, w takiém zamknieciu w siebie, egoiczność (jaźń) zamienia się w egoizm. Pomimo to widzieliśmy, że ta egoiczność jest negacyjnym t. j. niezbędnym warunkiem miłości, któréj czynną stroną jest wylewanie się w przedmiot ukochany, mieszkanie, że tak powiem, w nim. Bo gdyby téj egoiczności, czyli tego wracania sie w siebie samego nie było, w takim razie miłość niczém innémby nie była, tylko zamienieniem siebie w coś innego, t. j. stałaby się zaprzeczeniem siebie saméj: gdyż aby miłość miejsce mieć mogła, musza koniecznie dwie egoiczności na przeciwko siebie zostawać, inaczej połączenia nie ma, które jednak jest charakterystyczna cecha miłości. Dla tego Bóg, który chciał, aby idealny świat przez stworzenie stał się absolutną prawdą, wprowadził w świat duchowy ten pierwiastek egoiczności, i dał go człowiekowi, aby ten samoistnie mógł exystować naprzeciwko niego, i na podobieństwo jego. I człowiek też trzyma się tego sobstwa, jako z woli Boga mu nadanego, a tém samém uprawnionego. Może ono sie wprawdzie w moralna wade egoizmu amienić, ale możność nadużycja nie wyłącza jeszcze normalnego użycia' wolności.

Stanowisko prawa niczém inném nie jest, tylko rozwinięciem egoiczności. W miarę, jak się familie rozmnażają, większą też przestrzeń zająć są zmuszone; ale też za to związek pierwiastkowy coraz słabszym robić się musi, i w końcu tak jest nieznaczny, iż familie względem siebie zostają w stosunku atomów wprawdzie w sobie uorganizowanych, ale od siebie niezawistych. Familia w ten sposób rozszerzona zamienia się w naród, którego łącznikiem już nie jest bezpośrednie uczucie miłości familijnéj, lecz raczéj pamięć wspólnego pochodzenia, tożsamość inte-

resów, ztąd wynikająca tożsamość dążenia, te same zwyczaje, ten sam język, potrzeba związku, przywyknienie, a następnie przywiązanie do kraju, z którym jako z podstawą całego bytu zrastają się myśli, uczucia, pragnienia, działania. Ztąd wyradza się duch publiczny wszystkich ogarniający i staje się duchem tego narodu wszystkie czynności ożywiajacym, który gdy i uczucie zajmie, nazywa się miłością ojczyzny. W skutku tego naród zrasta się w nowy organizm duchowy, który nie mając jedności substancyalnéj familii zmuszony jest szukać sobie nowéj formy swo-

jego istnienia, i taka właśnie jest prawo.

Na stanowisku prawném osobowość przychodzi dopiéro do zupelnego rozwiniecia i do pelnego znaczenia. Każdy człowiek, jako świadomość o sobie mający, przez to samo wyłącza się ze wszystkiego, co go otacza, uznaje się, jako istotę osobno istniejącą (i ztąd osobowość), a naprzeciwko siebie prócz natury, która jako świadomości nieposiadającą za coś niższego uważa, ma istoty jemu podobne, także świadomość o sobie mające. Wiec i te osoby uznaje, jako jemu równe; ale też nawzajem chce być przez ni jako osoba od nich niezawisła, sama w sobie prawo istnienia majaca, uznanym. Tu wszystkie osoby sa potegi działające, źródło czynów swoich w sobie mające, różne cele, do których dążą, stawiać sobie mogace. Za wspólny element czyli podstawę do ich działania służy im natura. Na tém polu odbywa się ruchliwa czynność tylu indywiduów, która się w wieloraki sposób krzyżować musi, ale też i wzajemnie zawadzać sobie, i wzajemnie niszczyć się może. Obok tego każda osoba w swojém działaniu nie jest zawsze sobie saméj zostawiona. Natura interesu, potrzeba wzajemnéj pomocy i wspólnego działania łączy ją z innemi. Człowiek sam z siebie istota słaba, jeżeli tylko sobie zostawiony, mało co zdziałać jest w stanie; ale w połączeniu z innymi nabywa siły nieskończonej, której w odosobnieniu nigdy nie miał. Słaby zaś dla tego jest, ponieważ jego przeznaczeniem jest w doczesnym jego bycie łączyć się w duchowy organizm, aby tém lepiéj mógł czoło stawiać napotykanym trudnościom, i nie tylko oprzeć się naturze, która w takiéj potedze i w takiéj massie naprzeciwko niego stoi, ale i panować nad nia. To uczucie słabości rodzi potrzebę szukania wzajemnéj pomocy, i sama ta potrzeba naprowadza predko bardzo na właściwa droge, której inaczéj możeby długo szukać trzeba. Ztad wyradzają sie rozliczne stosunki, w które pojedyńcze osoby wzajemnie względem siebie wchodzą i względem natury jako sfery, w któréj się ich działania odbywają. Innego składu są stosunki z naturą. Te wymagają naprzód na drodze teoretycznej dokładnego poznania praw, podług których jej siły działają, aby z nich w praktyczném zastosowaniu zrobić ślepe i posłuszne narzędzie. To jednak nie uchodzi między osobami, z których każda mając prócz świadomości o sobiewolność, absolutnym sama dla siebie jest celem i przytém początkiem własnego działania. Zadna wiec z nich przez drugą nie może być, jako proste narzędzie użytą: bo wola, jakeśmy widzieli, dla każdego człowieka stanowi fortece, do której żadna miara wejść nie można, jeżeli ona sama bram nie otworzy. Trzeba się więc wprzód z wolnościa rozprawić. Trzeba te pojedyńcze wolności tak urządzić, iżby one obok siebie mogły istnieć, inaczej wzajemnieby sie niszczyły. Ten sposób urządzenia w oderwanym stanie od pojedyńczych przypadków, jako ogólny przepis uważany, jest właśnie to, co prawem nazywamy. Prawo zatém jest wypływem, jest owocem wolności i praktycznéj konieczności. Z tego względu więc różni się zupełnie od praw, którym

natura podlega, i które ją w żelaznych okowach konieczności fizycznej trzymają. Jakkolwiek jednak źródłem prawa jest wolność oraz jej przyzwolenie, i gdyby wolności nie było, żadnych praw byćby nie mogło,— nie należy sobie wyobrażać, iż konieczność obca jest wszelkiemu prawu. Owszem wszelkie prawo jest koniecznością. Różnica tylko w tem jest, że sama wolność, aby mogła istnieć, tę konieczność praktyczną postanowiła, sama na nię zezwoliła, ale też za to podług okoliczności miejsca i epoki, podług stopnia kultury, na jakim naród pewien stanął, podług wyobrażeń i dążności, jakie w nim przemagają, może być zmieniona, modyfikowana, ścicśniana lub rozprzestrzeniana.

Podobnie jak w sferze moralnéj, wolność nie jest to dowolność rozpasana z wszelkich więzów, lecz owszem w mnóstwo ograniczeń ujęta się przedstawia, z ta tylko różnica, że wszystkie te ograniczenia w widokach absolutnego przeznaczenia przez nię samą są postanowione i uznane, chociaż służy jej wybór szanować je lub nie: tak też i na stanowisku prawném, prawo wprawdzie na to jest postanowione, aby zabezpieczyć wolność każdego, ale i téj wolności nie należy sobie w ten sposób wyobrażać, iżby to była rozpasaność. Owszem prawo tylko pod tym warunkiem każdego wolność zabezpieczyć może, jeżeli każdy z owej abstrakcyjnej wolności, jaka wszystkim podług upowszechnionych wyobrażeń w stanie natury służyć ma, a któréj w stanie natury mniej jak gdziekolwiek indziej nie ma,- jeżeli mówie każdy ze swéj nieograniczonéj wolności w pewnéj części ofiarę uczyni, i różnym nawet bardzo licznym ograniczeniom się podda. Podług abstrakcyjnéj teoryi zdawaloby sie, że aby co było prawem dla kogo, na to potrzeba jest każdego przyzwolenia. Jakim zaś sposohem to przyzwolenie otrzymać, czyli inaczej mówiac, na jakiéj drodze prawa powstają, jak się prawa tworzą, to jest pytanie, które stało się powodem wielkiego rozdziału między tymi, co się tego rodzaju badaniami zajmują,— rozdziału, który nawet w narodach wielkich wstrząśnień stał się powodem.

### 79. Na jakiéj drodze prawa powstają. Prawo prywatne, publiczne, między-narodowe.

Uważając rzecz ze stanowiska abstrakcyjnego, ze stanowiska samego czystego rozumu, zdawałoby się, że tu nie ma innego środka tylko dobrowolna umo-Jakoż w rzeczy saméj, póki tylko dwie osoby naprzeciwko siebie stoją, umowa bardzo łatwo i bardzo właściwie może regulować stosunki miedzy niemi, ponieważ jednomyślność jest jej podstawa. wa niczém też inném nie jest, tylko prawem, które dwie strony za obowiązujące dla siebie uznały. Jednomyślność wiec jest tu nieodzownym warunkiem. Moga wprawdzie poprzednie strony walke z soba toczyć, przy swoich warunkach sie upierać, ale nacierane potrzeba i wiedzione widokiem własnego interesu, którego inna droga zabezpieczęć nie można, przez ustapienie z jednéj i z drugiéj strony uczynione, zbliżają się w końcu do siebie, i jednomyślność, bez któréj umowy nie ma, tym sposobem przychodzi do skut-Ale gdy prawo jakie ma cały naród obowiązywać i różne stosunki jego urządzać, niepodobna prawie jest z saméj tylko umowy go wyprowadzać, przy-. najmniéj na téj drodze trudno je urzeczywistnić. Naprzód potrzebaby ściśle biorąc jednomyślności, któréj w tak wielkiéj liczbie osiegnać niepodobna, a wiadomo, że jeden naród (polski), który się tego warunku ściśle trzymał, przez to upadek sobie przyśpieszył. Pozostawałoby zatém tylko głosowanie, w którém

wiekszość stanowi. Lecz wiekszość nie jest jednomyślność, tylko przemoc, rodzaj gwałtu, któremu mniejszość ulegać musi. Jeszczeby to uszło, gdyby po-przednio przynajmniej na to jednomyślność była, że większość będzie decydować. Ale i o tę trudno. Naród jest organizm duchowy z żyjących osób się składający, które na téj ziemi nie są wieczne, które rodzą się i umierają. Jest to nieustanny przypływ i odpływ indywiduów, które z soba inne usposobienia, inne wyobrażenia, inne dążenia przynoszą. Sciśle biorac, należałoby się ich zapytać, czy przyjmują ten porządek, do którego przychodzą? Jeżeli na takie żądanie przystaniemy, wywołamy dyskussye bez końca i prawo wiecznie bedzie zakwestyonowane. Jeżeli zaś nie przystaniemy i w razie nieprzyjęcia wyłączeniem ich z tego porządku zagrozimy, bedzie to przymus, bedzie to znowu przemoc, któréj oni uledz muszą, nie majac innéj exystencyi, ale nie dobrowolne zezwolenie. Przyniosą oni też z sobą potajemnie walkę przeciwko obecnemu porządkowi, która z czasem wywrócenie jego za soba pociaga. Jakoż historya świadczy, że późniejsze generacye z innemi wyobrażeniami przybyłe, jakkolwiek w mniejszości się znajdowały, nieraz istniejący porządek na powietrze wysadziły.

Nadto jeżeli na głosowaniu jedynie prawo opierać będziemy, nowe zachodzą trudności, kto ma głosować? czy wszyscy? czy tylko pewna liczba delegowanych? Piérwsze przypuszczenie jest niepodobne do uskutecznienia, więc ma miejsce drugie, czyli wszystko się kończy na systemacie reprezentacyjnym. Lecz i systemat reprezentacyjny nie daje żadnéj rękojmi absolutnéj doskonałości. Ma on w sobie także wiele podobnego do loteryi, na którą naród stawia, sam nie wiedząc, co z tego wypadnie. Będzie to wszystko od tego zależało, jaki duch w jakim narodzie panuje, od stopnia zdrowego rozsądku między wyborcami roz-

lanego, od zdolności i czystości charakteru wybranych, która nie zawsze z urny wyborczej wychodzi, bo w niej uieraz zabiegliwa namiętność, zręczność stronnictw większe ma powodzenie, jak talent i cnota bezinteresowna. Jakkolwiek bądź i systemat reprezentacyjny, który ma być rękojmią wolności, nie jest bynajmniej wolnym od zarzutu ucisku: gdyż prawo większości nic innego nie jest, tylko prawo mocniejszego nad słabszym, tylko ta jedna jest różnica, że w téj przemocy większa liczba ma udział. Nie zawsze też większość to úchwali, co jest zbawienne dla kraju; nieraz większość to postanawia, co dla kra-

ju jest najzgubniejszém.

Skoro prawo na téj drodze, na któréj najwicksze rekojmie dla wolności indywidualnéj przedstawiać się zdaje, t. j. na drodze głosowania, jednak z przymieszanego pierwiastku przemocy oczyścić się zupełnie nie da; tém bardziéj ta przemoc tam widoczną być musi, gdzie się nikogo o przyzwolenie nie pytaja. Prawa jednak wszędzie istnieć muszą, bo się żaden porzadek towarzyski bez nich ostać nie może, chociaż nikt zgromadzeń obradujących nie zwoływał, nikt o ich przyzwolenie nie pytał. Zanim prawa pisane, prawa uchwalone były, istniały w zwyczajach. Zdaje się zatém, że najbliżéj prawdy będziemy, jeżeli sobie prawo, co do początku swojego, jako formę organizmu społecznego razem z nią zrośniętą wyobrazimy. Duchowy organizm społeczny w tém jest do każdego organizmu w naturze podobny, iż samorodnie rośnie. A podobnie jak człowiek w pierwszych chwiłach życia swego nie wié o sobie, ani kieruje soba, a pomimo to jednak rośnie, coraz więcej się rozwija, i później dopiero świadomością swoją kolej poprzednia, którą przechodził, opanuje, prawa jej poznaje, i na przyszłość już się nie da okolicznościami popychać, ale sam swoja wola nadaje sobie kierunek:

tak też zdaje mi się i duchowy organizm społeczny ma chwile początkowe niewyraźnej świadomości, w których potrzeby okolicznościami wywołane nieznacznie nim rządzą i to mu podsuwają, bez czegoby istnieć nie mógł, aż przyszedłszy do dojrzalszego rozwinięcia, sam warunki swojego bytu rozpoznawać, i podług stopnia kultury do jakiego w indywiduach go składajacych doszedł, urządzać się zacznie. Tak ciało nasze rośnie, gdy dopiéro później prawa tego rośniecia, i co mu służy, sprzyja, a co mu szkodzi, poznajemy. Tak narody dawno językami mówiły, chociaż grammatyki nie miały, która dopiéro do gotowego jezyka przyszła i z niego dopiéro powstała, gdy tymczasem my teraz naprzód grammatykę znać musimy, jeżeli jaki jezyk dokładnie posiadać chcemy. Jezyki wiec pomimo, że sa funkcya duchowa, samorodnie rosły, i pomimo, że wyrażnéj świadomości o tém nie było. prawo logiczne z dziwną konsekwencyą i jednomyślnościa zachowały. Tak też każdy naród, jako organizm Auchowy, bez którego ród ludzki istnieć nie może, rośnie samorodnie, a rosnąc zmuszony jest, choćiaż bez wyrażnéj świadomości, pewne formy sobie nadawać, albo pewne inne zkądkolwiek mu podane przyjąć, chociażby się to z pedantyzmem abstrakcyi teraźniejszéj nie zgadzało. Jakoż dla każdego narodu nie tyle na tém zależy, kto ma prawa stanowić, czy powszechne zgromadzenie ludowe, czy delegowani reprezentanci, czy kapłani, czy uczeni, czy rząd, czy panujący, czy wreszcie pojedyńczy wielcy prawodawcy; jak raczéj na tém, jakie prawo dla tego narodu jest najzbawienniejsze, i co ma być podstawą prawa. Z tego rozbioru się wykazuje, że obojętną jest rzeczą, jaką drogą prawo przychodzi, gdyż jego dobroć nie od tego zależy. Dla tego niepodobna wynaleźć żadnéj formy rządu, któraby pod tym względem wszelkim wymaganiom zadosyć uczynić była w stanie. Wszystko będzie zależało od ducha, jaki będzie w narodzie; jakoż wszelkie prawodawstwo w ścisłym jest związku ze stopniem kultury i z ideami, które dążeniom tego narodu przewodniczą. Jest ono obok tego wypadkiem wewnętrznéj walki tych idéi, które sie do steru cisna i przyjacielskich lub nieprzyjacielskich starć z innemi narodami, które badź przykładem wyższego wykształcenia korzystnie wpływają, bądź też przemoca i ujarzmieniem pozbawiwszy jaki naród samoistności, obcym mu celom go poświęcają i obce prawa, czy złe czy dobre, mu narzucają. Zkadkolwiek jednak prawo początek bierze, to pewna, że jako forma duchowego organizmu, kontroli rozumu unikać nie powinno. Na tém twierdzeniu ograniczyć się tu możemy, biorąc udziału w sporze, jaki się między szkołą racyonalną, a szkołą historyczną w prawodawstwie toczy.

Na stanowisku, na którém stoimy, głównie nam o to idzie, aby uchwycić zasadę, i jasno sobie ja wystawić. Miłość zrodziła stan familijny. Ale miłość może tylko istnieć pod warunkiem wolności i samoistnych naprzeciwko siebie stojących osobowości. Miłość rodzicielska w stanie największej koncentracyi w familii, w miare rozszerzania się familii traci coraz więcej swoję moc wiążącą, której w patryarchalności dużo słabsze już są ślady. A gdy stan familijny w skutku rozmnożenia się przeszedł w naród, miłość rodzicielska zamieniła się w pamięć wspólnego pochodzenia, a osobowość, któréj wynikiem jest wolność, pozbawioną została łącznika, jaki w miłości na stanowisku familijném miała. Osobowość opiera się, jak wiadomo, na egoiczności, czyli na tym niezaprzeczonym fakcie, że każdy człowiek wszystko odnosi do swojego »ja«, które tym sposobem jako ostatnia podstawa jego istoty się przedstawia.

Skoro każdy człowiek w ostatecznej analizie jest takiém »ja«, więc jeden od drugiego się nie różni, i wszyscy pod tym względem są sobie równi. dnak ludzie potrzebami napierani we wspólnym elemencie, za jaki im natura służy, muszą w stosunki z sobą wchodzić, gdyź żaden człowiek sam sobie nie wystarcza; a że każdemu, jako źródło działania sam w sobie mającemu wolność służy, która go względem innych czyni niepodległym: wiec aby w tych działaniach w kollizyę z sobą nie zaszli, potrzebne jest urządzenie, któreby każdemu sferę jego działań zabezpieczywszy, istnienie wszystkich obok siebie możebnem uczyniło. Na to potrzeba jest, aby każdy jeden drugiego jako osobę uznał i szanował, i nawzajem też przez wszystkich innych jako osoba był uznany i szanowany. To inaczej być nie może, tylko wszyscy nad soba muszą uznać ogólne urządzenie, któreby jako wyższa władza nad nimi te stosunki regulowało. Pomimo jednak, że ta władza jest wyższa nad nimi. każdy przyznać musi, że się przyczynił do jej utworzenia przez to, iż każdy ją uznał i część swojej nieograniczonej wolności złożył w ofierze, inaczejby reszty nie uratował. Tak wiec ta władza jest każdego własném dziełem. To urządzenie niczém inném nie jest, tylko prawem. Przez prawo, rozsypane i samopas chodzące osoby wolność mające złączone zostaja w duchowy organizm, narodem zwany. Organiczna zaś władza, ktorą sobie naród daje, i która nie tylko nim rządzi, ale jego godność i jego interes reprezentuje, nazywa się rządem; a wszystko w połaczeniu z podstawą natury, jaką w zewnętrznym świecie zajmuje, czyli z krajem, nazywa się państwem.

Na stanowisku prawa nowe potęgi na widownię występują. Gdy charakterystyczną cechą familii była miłość rodziców ku dzieciom i dzieci ku rodzicom, wspólność majątku i wspólność pracy, a celem powstanie nowych familij; to przeciwnie na stanowisku prawa, miłość schodzi z pierwszego planu, bo ja osłabia jeżeli nie zupełnie usuwa nieustanne krzyżowanie sie niezliczonych interesów pojedyńczych, indywiduów, w szranki występujących i do czestych kollizyj powód dających. Ta miłość jednak tli się jakby pod popiołem, ma za organ wspólny język, wspólne zwyczaje, pamieć wspólnego pochodzenia i wspólnych kolei przebieżonych, a żywiej manifestuje się między obcymi, jako pociąg rodaków do współrodaków. Gdy jednak zewnętrzne niebezpieczeństwo całości grozi, świetnie występuje, jako miłość ojczyzny do wszelkich ofiar gotowa. Wspólność familijna majatku na stanowisku prawa rozpada się na ściśle ograniczony rozdział sfer działania, w których interes własny przemaga, stając się główną do działania spreżyna na stronie-matervalnéj. Na stronie duchowéj występuje nowego rodzaju potega- honor, który wszystkimi włada. Każdy przywiązuje wielką wage do godności swo-Każdy chce mieć osobe swoje uznana, szanowaną i musi innych uznać, szanować. Każdy szuka znaczenia i uznania tego znaczenia przez innych. To stanowi główny urok towarzyskiego życia. Duch familijny odzywa się chwała przodków swoich i staje się bodźcem nieraz do nowych świetnych czynów. Uczucie honoru ogarnia wreszcie cały naród. Chwała i wielkość narodu każdemu są drogie, i to uczucie najwięcej się przyczynia do wywołania z łona narodu wielkich ludzi we wszystkich zawodach. którzy sławę swego narodu po wszystkich krańcach roznosza, w wojnach bohaterskiemi czynami ojczyzne zasłaniają, w pokoju błogi byt sprowadzają, a gdv w ciemną noc przeszłości zapadną, jako gwiazdy piérwszego rzędu w historyi jaśnieją.

Stanowisko prawa bliżej się rozwija w trzech kierunkach. Prawo zmierza, albo do położenia zasad

do miarkowania stosunków, jakie między prywatnymi w państwie w codziennym obiegu interesów zachodza, i to bedzie prawo prywatna odnoszące się do pojedyńczych osób, lub do osób, które prawnicy moralnemi nazywają, inaczej do osób stowarzyszonych. Albo prawo ma za przedmiot nie interes bezpośredni pojedyńczych osób, lecz urządzenie się narodu jako. naród pod względem władzy panującej, prawodawstwa, sadownictwa, administracyi, siły zbrojnéj, majątku publicznego, oświaty i t. d. zgoła rzadu; w takim razie bedzie to prawo publiczne. Nareszcie narody zostaja w stosunkach z innemi narodami; to daje przedmiot do prawa między-narodowego, które dotad można powiedzieć z kolebki prawa zwyczajnego nie wyszło, i raczej na przyjetych zwyczajach, na dziełach ludzi uczonych, na cząstkowych umowach, jak na przyznanych wyraźnie ustawach się opiera.

## 80. Równość i wolność wzajemnie się ograniczają. Jak je pojmować należy.

Zanim tę materyę opuścimy, wypada nam się jeszcze wrócić do źródła wszelkiego prawa, t. j. do wolności i do równości, która idzie za osobowością, każdemu człowiekowi służącą. Osobowość zaś, jakeśmy widzieli, każdemu człowiekowi służy, gdyż każdy o sobie i do siebie powiedzieć może: "ja. Otoż jeżeliz téj strony i pod żadnym innym względem człowieka uważać będziemy, nie podpada żadnéj wątpliwości, iż między jedném "ja«, a drugiém "ja« najmniejszéj nie ma różnicy, i że pod tym względem wszyscy są sobie równi. Z drugiéj strony każdemu człowiekowi służy wolność, inaczéj ani prawa, ani moralności, ani religiiby nie było. Że te dwie idee pod względem następstw, jakie w różnym kierunku z nich wła-

ściwie lub nie właściwie wyciągnąć się dają, i nawet w życiu wyciągnięte zostały, nadzwyczaj są ważne, godzi sie jeszcze nad niemi bliżej zastanowić, aby uchwycić pewną zasadę, któraby nam mogła służyć za przewodnika, gdy z tych ogólników, do bliższych zastosowań w życiu zejść wypadnie. Równość i wolność w nowszych czasach wielka role w dziejach odgrywaja i stały się głównemi sprężynami poruszającemi życie narodów. To wreszcie inaczéj być nie może, skoro dzieje niczém inném nie są, tylko procesem wolności, która przez różne fazy przechodzi. Im więcej narody do świadomości o sobie przychodzą, im więcej intellektualna ich strona się rozwija, tém skłonniejsze są do dochodzenia ostatecznych podstaw, bo natura myśli właśnie na tém zależy, aby we wszystkiem dojść do gruntu. Ten poped rzuca się nasamprzód na to, co najwiekszy ma interes dla człowieka, a tém bez watpienia jest życie praktyczne i stosunki jego tak prywatne jak publiczne. Sfera życia prywatnego po większéj części wypełniana bywa zabiegami majątkowemi, jako głównym środkiem do utrzymania i do uprzyjemnienia sobie bytu doczesnego. Familia sadowi się na prawie własności, jakby na pniu jéj wspólnym i pożywne soki z niego ciągnie. To długi czas wyczerpuje jéj dążenia i przynajmniéj w massach mało się zajmuje publicznym porządkiem, który nad nia niemal bez jéj wiedzy i udziału istnieje, jeżeli wyjmiemy pewną liczbe uprzywilejowanych, którym sprawy publiczne są powierzone. Lecz z czasem z postępem kultury budzą się nowe żądze. Obok tego ludność się mnoży, we wszystkich zawodach, gdzie jest coś do zyskania, jeden drugiego ubiega, w skutku coraz większej konkurencyi świat robi się coraz ciaśniejszym, bo konkurencya niczem innem nie jest, tylko walką interesów. W skutku tych dwóch działaczów, t. j. konkurencyj i mnożących się żądz,

które jak potok gwałtowny coraz bardziej przybierają, życie i warunki jego coraz stają się trudniejsze. W skutku tego ucisku, który naturalną koleją rzeczy na nie przyszedł, massy, spostrzegłszy wiele niestosownych ograniczeń, wprowadzenych przez prawa przestarzałe, z wiekiem niepostępujące, zaczynają budowę polityczną, w jakiej naród mieszka, o wszystko złe obwiniać.

Z drugiéj strony ta część narodu, która jako oświeceńsza i zamożniejsza jest depozytaryuszem jego idei politycznej, zwykle z razu nie tyle zwraca uwagi na daženia majatkowe niższych klass; zajęta cała wielkiemi interesami narodu, jego niepodległości, jego chwały, jego wewnętrznej i zewnętrznej wielkości, jego sławy u swoich i u obcych, działa na tém polu z mniejszém lub większém powodzeniem, dopuszcza się mniejszych lub większych błędów, lub też przybliża się na właściwej drodze coraz więcej do zamierzonego celu. Ta część narodu, niższe klassy raczéj tylko jako narzędzia wysokich celów politycznych uważa; ztad powstaja ograniczenia, które niższe klassy tylko jako ucisk uważają, zwłaszcza jeżeli między niemi zdarzają się niektóre błędne, albo nietrasne i niesprawiedliwe postanowienia. ukontentowanie rośnie. Politycy niektórzy zaczynają z daleka nadciągające niebezpieczeństwo przeczuwać i o naprawie rzeczy publicznej przemyśliwać. uważają za szał burzliwy głów niewytrawionych. czyna się walka w wyższych sferach narodu, t. j. między oświeceńszą jego klassą, w któréj idea polityczna tego narodu żyje. Z początku toczy ona się na polu polityczném, polityczne tylko a nie materyalne zdaje się mieć cele, czasem staje się powodem do trafnych i na czasie będących reform, czasem też błędami złe jeszcze bardziéj się pogorsza i z dalekiego się bliższe robi, budząc nadzieje i żądze, których nigdy zaspokoić nie będzie można. Czasem też przez nadto zapamiętały upór walka się zaostrza, i wówczas nieraz bądź rządy same, bądź stronnictwa polityczne, aby przewagę dla swoich widoków uzyskać, zaczynają massom podchlebiać, na swoję strone je przeciągać, aż się w końcu o pomoc do nich udaja. Wówczas zwykle pomimo niewinnych i prawie świętych początków, następuje gwaltowny wybuch, krater namietności się otwiera, a lawa jego we wszystkie stosunki, którvch tylko dosiegnać może, niesie spustoszenie. Jeżeli zaś nie wszystko spustoszyć jest w stanie, jeżeli nawet niektóre dobre skutki wynikły, nie należy to tyle użyteczności wybuchu przypisywać. lecz temu opatrznościowemu kierunkowi spraw ludzkich, który nawet samo złe przymusić umie, aby coś dobrego z siebie wydało, albo raczej przeciwne sobie skutki wywołało. Nie idzie jednak za tém, iżby ta droga była najwłaściwszą, gdyż na drodze normalnego i nietamowanego rozwiniecia nierównie tańszym kosztem i nierównie wieksze korzyści otrzymać można było, bez żadnéj potrzeby tak ogromnych ofiar. Wszakże ci, co w tego rodzaju wybuchach zbawienie upatrując, je wywołali, najczęściej pastwą ich sie staja, a ktoś trzeci, o którym z razu mowy nie było, korzyść całą odnosi.

Te nadużycia wolności, które zwykle takim wybuchom towarzyszą, są zapewnie powodem, że niektóre rządowe osoby na samo wspomnienie słowa: wolność strachem się przejmują, i dążenia rewolucyjne podejrzywają. Taka przesadzona podejrzliwość fatalną jest dla oświaty i dla rozkrzewienia zdrowych wyobrażeń,— ale fatalniejszą jeszcze dla piszącego, który z natury swojego przedmiotu téj materyi ominąć nie jest w stanie. Temu, co to pisze, zdarzyło się przed 36 laty napisać rozprawę o filozofiii moralnéj. Nie służył mu żaden wybór, bo temat był zadany, i

rzecz ta na drodze urzędowej była wymagana. Trudno pisząc o filozofii moralnéj nie wspomnieć o wolności, bez któréj ani moralności, ani religii (przynajmniéj chrześcijańskiej) nie ma, bo ta rzecz sama z siebie idzie. Nie musiało też w téj rozprawie być nic zdrożnego, skoro przez właściwych sedziów została jednomyślnie przyjętą. Pomimo to udało się komus z boku w tém rozprawianiu o wolności tyle niebezpieczeństw dla rządu i dla religii upatrzyć, iż aż dwa lata korespondencyi, tłómaczeń, obrony potrzeba było, zanim się rzecz wyjaśniła i rzucone podejrzenia płonnemi się okazały. Žeby i teraz, kiedy od owego czasu wolność, a raczej wyuzdanie jej nierównie więcej jeszcze nabroiło, coś podobnego komu do głowy nie przyszło, godzi się z góry umieścić ostrzeżenie, że wolności są różne gatunki. śmy tu dotad głównie rozprawiali o wolności w znaczeniu metafizyczném, w znaczeniu moralném, jako o fundamentalnéj podstawie świata duchowego. wolności metafizycznej i moralnej aż do wolności politycznéj jeszcze bardzo daleko, prócz tego, że nieraz wolność polityczna wielką niewolę za sobą pro-

Lecz gdyśmy teraz, stanąwszy na stanowisku prawa, bliżej o porządek polityczny zawadzili, chociaż i tu tylko pod względem metafizycznym; gdyśmy wyraźniej idei równości i wolności, jako podstaw społecznego porządku, dotknęli: zmuszeni jesteśmy wdać się w nieco dokładniejszy ich rozbiór, nie tylko w interesie normalnego tych idej rozwinięcia, by o ile od nas zależy fałszywym tłómaczeniom, a jeszcze bardziej fałszywym zastosowywaniom zapobiedz, ale i w interesie tych, którzy się wszelkich rozpraw o wolności tak boją i za podżegające je uważają. Skoro idee równości i wolności do tego stopnia wszystkie umysły opanowały, iż każdy je ma na języku,

skoro nie tylko w kołach politycznych o nich jest mowa, ale skoro i z dołu i z góry, chociaż w różnych widokach, między massy zostały rzucone, niepodobna sie wiec tém złudzeniem durzyć, że nikomu sie o nich nie śni, i że rozprawiać o nich byłoby to wilka z lasu wywoływać. Owszem więcej jak kiedykolwiek jest potrzeba téj kwestyi żywotnéj się dotknać, i gruntownie zbadać, co w niej prawdziwego, co falszywego, aby o ile możności na drodze rozumu opinie prostować i od zgubnych zastosowań zachować, skoro władza zewnetrzna coraz mniej temu potokowi tamę kłaść jest w stanie i nieznacznie coraz więcej ustąpień czynić musi. Skoro obład jaki umysły opanować grozi, trzeba się wszelkiemi sposobami starać, aby go naprzód na drodze rozumowania obalić, inaczej wszelkie strzały fizycznej siły o pancerz zwartéj opinii się odbiją.

Naprzód musimy z góry oświadczyć tak tym, co się wolności boją, nie mogąc sobie jej inaczej wvobrazić, tylko jako pozbycie się wszelkich ograniczeń, jak tym, co pożądliwością swoją za tę wyuzdaność chwytają, że wolność nieograniczona jednemu tylko Bogu służy. Dla człowieka wolność istnieć me może, tylko pod rozmajtemi ograniczeniami. Służy jéj, jakeśmy widzieli, wprawdzie dowolność (libe--rum arbitrium), wybór. Ale pamiętać należy, że dowolność nie jest jeszcze wolność. Dowolność (liberum arbitrium) jest tylko negacyjnym kiem, t. j. takim warunkiem, hez którego wolność istnieć nie może, który jéj służyć musi, zanim się przez wyhór na co zdecyduje; ale skoro decyzya nastąpiła, dowolność ustaje, mianowicie też w sferze prawa, które jest wynikiem wspólnéj woli, jak np. w umowach, które jednostronnie łamane być nie mogą. Podobnie się rzecz ma w całym związku towarzyskim, w którym wszyscy są interesowani, a nie

W umowach wszelkie zmiajedno tylko stronnictwo. ny tylko za zezwoleniem obydwóch stron nastąpić mogą. W związku społecznym, gdzie niepodobna wszysto zdania pytać, i gdzie niepodobna aby się wszyscy na jedno zgodzili, gdzie zatém we wszelkich rządu choćby najliberalniejszych przemoc swoje znaczenie zawsze mieć bedzie, należeć to bedzie do madrości tych, w których reku kierunek spraw publicznych zostaje, aby sami takiego rozwoju prawa dozwalali, i takie zmiany zaprowadzali, których rozum na słusznych wymaganiach czasu oparty wymaga, nie czekając aż namiętności tę sprawę w rece wezmą, i nie draźniąc ich oporem usprawiedliwić sie Z drugiéj strony nie należy też niedającym. lekkomyślnie do trudnego dzieła reform przystępować, aby nie doprowadzić zasad do rozwoju, które później wszystkim zgubne stać sie moga. Jest to przedsiewzięcie nader trudne i niemal madrość ludzka przechodzące. Najczęściej interes własny i namiętności, tocząc ze sobą walkę, do swoich widoków go nakręcają i dawnoby już porządek społeczny do zupełnego upadku przywiodły, gdyby wyższa ręka ich zamiary omylić umiejąca w to się nie wmieszała, bo żaden rozum pojedyńczy wszystkich przekonać nie jest w stanie.

Otoż rachuba własnego interesu z jednéj strony, a burzliwa namiętność z drugiéj strony, zamieniają wolność, która tylko w rozumnych ograniczeniach istnieć może, jakie sobie sama zadaje,— zamieniają mówię wolność w dowolność, i negacyjny ujemny warunek wolności zamieniają w czynny, dla którego nic świętego nie ma, który żadnych więzów dla siebie nie uznaje. Podług jednych rządzić jest to tylko gnieść i nie ma sobie o co więcej głowę łamać. Podług drugich rząd to jest bezrząd, gdzie każdy może robić co mu się podoba. Tym sposobem wszędzie ucisku może być peł-

no. A nieraz, jak historya świadczy, w rzeczach pospolitych, które najwięcej o wolności rozprawiają, mniej jest wolności jak w dobrze uorganizowanych i sumiennie rządzonych monarchiach, tak, iż w przypuszczeniu, że w imieniu wolności wszystko wolno, nawet gilotyna przywoływaną bywa, ażeby o nieocenionem dobrodziejstwie wolności każdego przekonywać, bo sądzę, że trudno inaczej kogoś przekonać.

Równość i wolność w każdém wstrząśnieniu wielka role graja, bo podobnie jak podczas trzesienia ziemi budynki się wala, i to co było na górze i to co było na dole, rozwiązane z karbów, w jakie było ujęte, wolnością wiedzione, na jedną kupę ruin się stacza; tak też we wstrząśnieniach politycznych coś podobnego się dzieje. Nie dziw więc, że ci, co w tego rodzaju ruinach upodobania nie mają, skoro o wolności i równości słysza, strachem się przejmują. śmy tymczasem w skutku badań metafizycznych i moralnych przyszli także do równości i wolności, jako kardynalnych podstaw duchowego świata. Żeby zatém nasza równość i wolność, jak my ją pojmujemy, nie była pomieszana z tamtą równością i wolnością, z która się nieraz największa niewola łączyć może, winniśmy rzecz tę bliżej objaśnić, aby uchylić obawy jednych i odwieść jeżeli to podobna od mylnego zastosowania drugich.

Myśmy doszli na stanowisku prawném do naszéj równości tym sposobem, iżeśmy za pomocą abstrakcyi wszystkie różnice z wyobrażenia człowieka wyrzucali, aby nareszcie uchwycić za to, coby wszystkim ludziom wspólne było. Znależliśmy to w egoiczności, czyli w tém, że każdemu człowiekowi, gdy wyłączy wszystko ze swojéj myśli, jednak pozostaje coś, co się wyrzucić nie da, jeżeli człowiek ma człowiekiem pozostać; a to coś mieści się w tém słówku na pozór tak

mało znaczącem, sja zwanem. To sja nie jest martwa istota, ale prócz świadomości o sobie, służy jemu moc poczynania czynów z siebie samego, czyli inaczéj mówiąc, ma ouo wolność. Egoiczność i wolność stanowią osobowość, a od osoby wszelkie prawo się dopiéro zaczyna. Dla tego między zwierzętami praw nie ma, że osobowości nie mają. z pańów polityków w téj abstrakcyjnéj sferze, która wszelkie działanie poprzedza, chce z nami zostać, przypuszczamy go, i na równość i wolność w takiém znaczeniu wziętą zgadzamy się z nim, ale powtarzamy: póty tylko póki do działania nie przyjdzie. tak jak nie przymierzając na wyścigach konnych. dna meta dla wszystkich koni wyznaczona. dla wszystkich, co się chcą ubiegać, otwarte. kie konie z jednego punktu bieg swój rozpoczynaja. Pod tym względem panuje zupełna równość obok wolności:- nie ma żadnych przywilejów. Nareszcie na dany znak rozpoczyna się bieg. Siły koni i żokejów. jak się zdaje, zarówno się wytężają, wolność nieogra-Jakże się wiec dzieje, niczona każdemu zostawiona. że po chwili i równość i wolność przepada, bo z tego wszystkiego wyradza się przywilej, który współubiegających się wyłącza, zostawiając ich w tyle za soba. To ztad pochodzi, że co innego jest równość i wolność w abstrakcyi uważana, w spoczynku, przed działaniem, jako punkt od którego się ma zaczynać, jako »terminus a quo«, a co innego jako żyjące potegi w działanie wprawione. Równość i wolność w znaczeniu abstrakcyjném uważane są tylko negacyjnemi warunkami, bez których się obejść nie można, jeżeli mamy uzyskać punkt wyjścia, tak jakeśmy to przez podobieństwo w wyścigach konnych widzieli.

I myślicie, że skoro się tego wyższego rzędu wyścigi ludzkie rozpoczną, to inaczéj będzie? Życie społeczne w wspólnych szrankach organizmu towarzyskie-

go się rozwijające, niczém inném nie jest, niczém inném być nie może, jak wyścigami. Jest to nieodzownym wypadkiem tam, gdzie są oddzielne centra woli, z których działanie wychodzi. Abstrakcya wolności, abstrakcya równości mogą swobodnie obok istnieć; ale równość, ale wolność jako potegi żyjące, jak potegi działające nigdy sie obok siebie nie ostoja. Wolność nie ścierpi obok siebie równości, a równość nie ścierpi obok siebie wolności. Zapalisz sie do równości, to musisz znieść wolność, inaczejby jedni drugich wyprzedzili i napowrót nierówność zdziałali. Dla tego to Baboeuf za Dyrektoryatu w r. 1795 do téj konsekwencyi doszedł, iż nawet oświatę do bardzo małych rozmiarów chciał mieć ograniczoną, by nie było · rozumniejszych nad innych, bo ci zawsze przewagę maja; dla tego to chciał mieć miasta zburzone, zgoła wszystko w kleszcze despotyzmu, jakiego jeszcze na świecie nie było, ujęte; - i pomimo takiego szaleństwa. znalazł już dwadzieścia kilka tysiecy zwolenników, Rtórzy gotowi byli za przeprowadzenie takići teoryi w praktykę życie swoje ryzykować, gdyby głowa ich naczelnika nie była zawczasu spadła.

Równość i wolność nie mogą być w porządku społecznym inaczéj uważane, tylko pod względem negacyjnym, t. j. że nikomu nie ma być wzbronione ubieganie się w tych wyścigach życia ludzkiego, aby tylko cudze prawa nie były naruszone. Prawo tylko porządku przestrzega, i rozporządzenia wydaje, aby w takiej ciżbie zamieszania nie było. Ono stanowi warunki, pod jakiemi wyścigi jedynie możebne są. Składa się zatém z samych ograniczeń, »positive« zaś nie nikomu nie daje. Prawo nie więcej nie może zrobić, tylko miejsce do wyścigów wyznaczyć, szranki otworzyć, nikogo nie wyłączać, każdego pod względem ubiegania się zarówno uważać, przestrzegać by jeden drugiego nie krzywdził, nawet mety już nie może na-

znaczyć, do któréj kto ma dojść, ani nagrody jaką kto ma wziąć, bo to właśnie zależeć musi od energii, z jaką każdy siły swoje wytęża, a zatém od użytku jaki ze swéj wolności zrobi. Owa równość w obliczu prawa, o któréj w nowszych czasach tak często jest mowa, nic innego nie jest, tylko bezstronność prawa; owa wolność zaś nic innego, tylko nie zabranianie nikomu wejścia w szranki i ubiegania się w godziwy sposób o to, na co się jego siły zdobędą. Ale powtarzam, że prawo positive nikomu nic nie daje, lecz zdobyć sobie bez cudzéj krzywdy nie broni.

Ta ujemna strona wszelkich praw nigdy nie powinna być z oczu stracona, jeżeli najzgubniejsze skutki z tego nie mają nastapić. W logice stało się axiomatem, że wszelkie bliższe oznaczenie jest negacya (omnis determinatio est negatio). Ale i w prawodawstwie wszelkie prawo jest ograniczeniem ogólnéj wolności; tylko tym sposobem z ogólnéj wolności wykroić sie da. A zatém to czesto powtarzane hasło: «Równość! Wolność! z tego stanowiska powinno być uważane. Wolność polityczna jest rzecz bardzo względna, i może mieć tylko znaczenie co do zniesionych ograniczeń, jako celowi nieodpowiadających. Ale pomimo to może i musi tam nawet wiele jeszcze niewoli, dowolność krepującej, pozostać; inaczej wszelkie prawo ginie, na jego miejsce sadowi się dowolność, a prawdziwa rozumna wolność całkiem ginie. O tém ci, co sztandar równości i wolności podnosza, nieraz zapominaja Massy zwykle wolność pojmują jako dowolność, a równość nie w ujemném znaczeniu, że każdemu zarówno pozwolone ubicgać się w szrankach społecznego rządku, tylko jako czynne niwelowanie wszelkich różnic:-- a że to wszystko z gruntu jest przeciwne naturze duchowych organizmów, więc najczęściej się ztad wyradza anarchia czyli despotyzm mass, który zwykle wywołuje jako mniejsze złe despotyzm pojedyńczego.

Chcieć równość i wolność pojmować nie w znaczeniu negacyjném ale w znaczeniu czynném, jest to gwałt zadać naturze rzeczy, który się utrzymać długo nie jest w stanie, bo zburzyć tylko może, ale nie wybudować. Ani równość obok wolności, ani wolność obok równości ostać się nawet 24 godzin nie mogą, bo jedna druga znosi. Nie pozostawałoby zatém, tylko miedzy niemi wybór robić. Komu się więcej podoba równość musiałby się pożegnać z wolnością, a ktoby wolał wolność musiałby się rozstać z równością. Innego wyjścia z tego nie ma. Różnice w towarzyskim porządku nie jest to wyłączna sprawka rządów; wolność sama tam także rękę w znacznej części miała i wiecznie mieć będzie. Można zwalić rządy, ale różnic zwalić nie można. Na miejscu usuniętych powstana inne, sa to istne głowy Meduzy, które wiecznie odrastać będą. Dla tego to rzeczypospolite, które na swoich sztandarach owe zawołane hasło: »Egalité, Liberté, Fraternité« (Równość, Wolność, Braterskość) kładą, niepowinnyby w ten sposób swoich obywateli okłamywać. Gdyż mogliby się tacy znaleźć, którzyby te wyrazy w dosłowném znaczeniu wzieli. A w takim razie to troje obok siebie się nie ostoja, sztandar zostanie rozdarty, a i sama rzeczpospolita upadnie. Dowcip francuzki, który niczemu i nikomu nie daruie, zdaje się chciał to sprostować. W jaki sposób? Wytłómaczono mi to podczas méj bytności we Francyi w r. 1851, wkrótce przed zamachem stanu z d. 2. grudnia tegoż roku. Na pięcio-frankowych sztukach był wówczas napis taki: »Egalité. (punkt), Liberté. (punkt), Fraternité. (punkt). Wiadomo, że we franeuzkim języku wyraz »point« oznacza »punkt« ale też oznacza i zaprzeczenie: »nic z tego.« Otoż wytłómaczono mi, że prawdziwe znaczenie owego napisu jest takie "Egalité (point:-nic z tego), Liberté (point-nic z tego), Fraternité (point-nic z tego). Na to wkrótce zamach stanu z d. 2. grudnia 1851 roku powiedział: »Tak jest.«

#### 81. Z opacznego pojmowania równości czekają nas wielkie niebezpieczeństwa.

Z opacznego pojmowania równości czekają nas w przyszłości wielkie niebezpieczeństwa, na które nie można dosyć często uwagi zwracać. Że massy równość i całe stanowisko prawa nie w znaczeniu ujemném, ale w znaczeniu czynném, a wolność najcześciej w znaczeniu dowolności pojmują, to przy każdem wstrzaśnieniu na jaw wychodzi, - a nawet gdy wstrząśnienie minie, gdy polityczna część jego upadnie, te opaczne wyobrażenia, społeczny porządek coraz więcej murtujące, w śwej mocy pozostają, i regularne rządy, które politycznym żądaniom nie nie ustępują, różne im nawet koncessye robia. Podług właściwego stanowiska prawo ujemnie się tylko zachownje, zabezpieczajác tylko każdemu sferę jego działania. Ale czém ta sfera i jak ta sfera ma być zapełniona, to zostawia prawo wolności każdego w ten sposób ograniczonej. W nowszych czasach powstała teorya, która w massach chetne znajduje przyjęcie, a nawet w oświeceńszéj klassie coraz większéj powagi nabywa: teorya socyalizmu, w dalszej konsekwencyi w kommunizm się wyradzającego. Ta widocznie z téj zasady wychodzi, że nie dosyć jest, aby prawo każdemu sfere jego działania zabezpieczyło. Pretensya jej do tego stopnia się posuwa, że prawo powinno tę sferę wypełnić, po-. winno wyznaczyć nie tylko w jakich ograniczeniach co kto ma robić, ale co kto ma mieć. Do téj pretensyi łączy się coraz bardziej pretensya równości, nie w ujemném, ale w czynném znaczeniu wziętej, która się z politycznych rewolucyj socyalistom w sukcesyi

dostała. Ale podług nich była to tylko czcza abstrakcya, nikomu ani jednego grosza nieprzysparzajaca. która oni dopiéro w energiczną działającą potęgę zamienić przedsięwzięli. Obok takiéj pretensyi jasna rzecz, że prawo własności indywidualnej ostać sie nie może. Z upadkiem prawa własności indywidualnej, musi upaść sukcessya, musi upaść familia, musi upaść wolność jako źródło własności. Wszystko bedzie oddane w rece rzadu. Ale niech teraźniejsze rzady sobie nie pochlebiają, że na tém coś zyskają, boby one także upaść musiały: gdyż socyalizm, aby durzyć wszystkich jakimś cieniem wolności, a zarząd straszyć odwołalnością, nie uznaje innego rządu, tylko taki, co z powszechnego głosowania wyszedł. Żeby się zaś ten długo nie zasiedział, sprawa publiczna raz wraz na te loterye powszechnego głosowania jest stawiana, i na wszystkie wstrzaśnienia za tém idace narażona. To sa takie konsekwencye, które prawem niemal matematycznéj ścisłości po sobie następowaćby musiały. Pomimo to mało je sobie kto wystawia, i w tém właśnie leży niebezpieczeństwo. Bo bez tych nastenstw socyalizm i kommunizm w uroczéj postaci się przedstawia, jako opiekun dobra ludu i apostoł uszcześliwienia powszechnego. Tym sposobem nawet ci, co jemu sa przeciwni, nieznacznie jego wpływowi ulegaja, i różne wyjatki z niego w zaślepieniu swojém adoptują. O téj coraz więcej szerzącej się zarazie można się codziennie z tysiącznych rozmów, jakie się po wszystkich warstwach towarzystwa słyszeć dają, przekonać. Co moment napotyka się coś, co w blizkiem pokrewieństwie z socyalizmem zostaje. Co jest zastraszające, to, iż pomimo że wszystkie rewolucye co do politycznéj swéj strony upadają, jednak o ile jakiś pierwiastek socyalizmu w sobie mają, ten się zawsze utrzyma, i przez regularne raądy jest szanowany, i że temu sami nawet przeciwnicy przyklaskują. Żeby

meet same till 2 graduut 1851 roku powiedz

#### i aparance pojanovania rovności czekają wieskie możespieczenstwa.

· IT SET S. A CALL TO 2010 HOLD ISTVI. HE MIGTE The country of the Paris in the Masser NAME OF GRANDS OF A TOTAL PROPERTY. Turner - Las W. Classer P. C. Tillett, 1 W. allist Edit \* 1 \* 1211 \* 1 \* 4 \* 7.80 \* 7 \* Tol 1 \* 1. 1217 \$12. \$ \$600 LEG TO \$100 LEG \$100 LEGS TO \$200 LEG some production of the constraint maintenance. with a common service of the services with mark and the second of the sales of the second of the state of the man was the first exempt. The and the second of the second second second Some and the second of the second of the second and the second second second The second secon the second of the second of the second I william the second of the se Committee of the commit MOCESTIC T DE CONTROL I And the second ing a graph 📕 No. 1 Charge me 3. 7.56. 4

zacytować jeden z tysiącznych przypadków temu podobnych, opowiem, co mi się zdarzyło słyszeć jadac w r. 1851 koleja żelazna z Wrocławia do Drezna. Znaleźliśmy się w wagonie we czterech. Jeden był to professor uniwersytetu lipskiego; drugi młody kupiec z Wiednia; trzeci podeszłego wieku właściciel fabryhi z Wrocławia i ja. Rozmowa padła na socyalizm. Okazało się, żeśmy wszyscy czteréj zawziętymi nieprzyjaciołmi socyalizmu byli, i gdyby jaki socyalista blizko nas był siedział, pewnie byłby struchlał, takeśmy się energicznie zżymali. Różnica tylko była ta. że professor, kupiec wiedeński i ja bylismy tego zdania, iż wyobrażenia socyalistowskie coraz większe postepy robia, i że przyszłość pod tym względem wielkie niebezpieczeństwa w sobie mieści. Właściciel fabryki zakopany widać w swojéj fabryce i niewiedzacy dobrze, co się w świecie dzieje, nie upatrywał ani tego postepu, ani idacego za nim niebezpieczeństwa. Potém, żeśmy mieli kupca wiedeńskiego miedzy soba. zgadało sie o rewolucyi w Wiedniu, o której on nam różne szczegóły opowiadał. Nie był on jej przyjacielem, właśnie z powodu różnych socyalistowskich elementów, które się tam przymieszały. Jednak, powiada, jedna rzecz ta rewolucya dobrą zrobiła. zapytanie, co takiego? »Oto to, że tym panom właścicielom ziemskim na sejmie tak znacznie »dochody Cytował nawet jeden znajomy mu przypadek, iż jednemu właścicielowi ziemskiemu, któr miał dwadzieścia cztery tysiące złotych (96,000 zł. p.) dochodu, nie pozostało tylko trzy tysiące złotych reńskich (12,000 zł. p.) t. j. ósma część tylko. Nie mogłem się wstrzymać, aby mu nie okamojego zadziwienia, zwłaszcza zać wielkiego znawszy poprzednio jego sposób myślenia: gdyż taki postępek jakiejkolwiek władzy prawodawczej, która sobie przywłaszcza prawo cudzą własnością w ten

sposób szafować, iż jednemu bierze a drugiemu daje. w zasadzie niczém się nie różni od zasady socyalizmu. Utrzymywałem, że takie postępowanie prawodawstwa nic innego nie jest, tylko krok uczyniony na téj pochyłości, która wiedzie do podziału majatku, i że taki krok zamiast massy uspokoić, raczéj je coraz wiecej draźnić musi. W skutku tego ci, co mało mają, coraz bardziej domagać się będą, ażeby im z majątku tych udział robiono, co więcej mają, - i teorya socyalizmu, że celem prawodawstwa jest nie sfere próżna do działania każdemu zabezpieczyć, ale majatkiem ją wypełnić, musi kiedyś wziąć górę. Jeszcze większe było moje zadziwienie, gdy w tém mojém dowodzeniu, które mi sie matematyczna ścisłość mieć zdawało, wszystkich moich sprzymierzeńców miałem przeciwko sobie, pomimo że wszyscy dopiéro co najzaciętszymi przeciwnikami socyalizmu się okazali. Im się zdawało, że właścicieli ziemskich obdzierać, jest to tylko uczuciem słuszności się powodować i dawne krzywdy naprawiać. To zdarzenie, które się w tysiącznych innych wypadkach tylko przy towarzyszeniu innych okoliczności codziennie prawie powtarza, dowodzi, jak powszechna jest nienawiść przeciwko właścicielom ziemskim, i do jakiego stopnia się modą stała. Gdyby podobna krzywda innym klassom wyrzadzona została, wówczas powstałby powszechny krzyk; ale że tu tylko idzie o skóre właścicieli, nie przeciwko temu nie maja.

Po takiém objaśnieniu, jak my równość i wolność pojmujemy, spodziewaćby się należało, że nikt nas ani o rewolucyjne, ani o ostateczne dążenia obwiniać nie powinien. Cheielibyśmy tylko trzymać sie ściśle na drodze normalnego rozwiniecia organizmu społecznego, i nie dopuszczać, aby już w same zasady szkodliwe

zarody wmieszane zostały.

Na tém kończymy nasze uwagi o stanowisku pra-

wa. Absolutnego zaspokojenia na niém znaleźć nie podobna. Doprowadza ono wprawdzie wolność do organizacyi społecznéj w narodach, i pod tym względem pojedyńcze osobowości przychodzą do jakiejś jedności, ale ta jedność jest tylko cząstkową. Liczne narody istnieją obok siebie. Lecz gdyby i te weszły w organizacye cały ród ludzki obejmującą, jeszczebyśmy absolutnego zaspokojenia znaleźć nie mogli: bo stanowisko prawa nie jest zdolne doprowadzić świat duchowy do tak energicznego i wskroś przenikającego połączenia, iżby z jednéj strony i osobowość była zachowana, a z drugiéj strony jednak wyjęta z odosobnionego a przez to samo ograniczonego istnienia swojego i razem z innemi osobowościami do udziału w absolutnéj exystencyi Boga podniesiona. To tylko możebném jest na stanowisku moralno-religijném Mi-Lości.

# 82. Trzecim i najwyższym stopniem procesu wolności jest stanowisko moralno-religijne milości Boga i bliźniego.

Starożytność nie podniosła się wyżej, jak do stanowiska prawa, które uznaje osobowość i wolność. Ale ani osobowość, ani wolność nie dostąpiły tego powszechnego uznania istocie człowieka należącego się, skoro niewola była uprawniona, i wolność tylko pokarkach niewolnictwa stąpać umiała. Stanowisko prawa nic innego nie jest, jak wydobycie się człowieka z objęć natury, z którą w stanie bezpośredniego bytu, że tak powiem, jest zlany, i od którego to stanu dziś jeszcze jego byt się zaczyna. Upadek rodu ludzkiego datuje od tego aktu nadużycia wolności, kiedy człowiek zerwał związek, jaki go z Bogiem łączył, który absolutne jego uszczęśliwienie stanowi i wiecznie sta-

nowić będzie, i poszedł szczęścia swojego w czém inném szukać, bo inaczéj pierworodnego grzechu wyobrazić sobie trudno. Zyć jest to chcieć, a w zaspokojeniu tego chcenia człowiek szuka swego szcześcia i wiecznie szukać go bedzie. Wszystko na tém zależy, w co go włoży. Po zerwaniu związku bezpośredniego z Bogiem, piérwsza rzecz, co mu się przedstawić mogła jako przedmiot jego pożądania, była niewatpliwie natura, z która także w bezpośrednim związku zostawał. Natura wprawdzie absolutnego uszczęśliwienia dać nie może, ale że także od Boga pochodzi, i że warunkiem jest exystencyi doczesnéj człowieka, więc przez wszechmocną mądrość tak urządzoną została, iż człowiek w niej istnieć i względnej szczęśliwości używać może, aby się tylko we wszystkiém do jéj praw stosował i wolnością swoją w niczém ich nie przekraczał. Lecz ród ludzki łakomstwem szczęścia wiedziony i tu umiarkowania nie zachował. i podobnie jak się od Boga oderwał, tak też i od natury w wielu przypadkach odstępował. Ale natura wszelkie odstąpienie od jej praw nielitościwie karze, a nie znając miłosierdzia i tylko prawami konieczności się powodując, mści się nawet w następnych pokoleniach za zboczenia rodziców. Co zaś w tém jest najgorszego, człowiek w tym nowym wypadku odstąpienia od przepisów natury, albo ginie zupełnie, albo staje się męczennikiem długich cierpień, a w każdym razie traci coraz więcej swoję wolność, wpadając w zgubne nałogi, tak dalece, że w końcu ledwo nie zupełnie przechodzi pod panowanie praw konieczności, które niemiłosiernie nim miotają, coraz więcej go tyranizując, i coraz głębiej go w przepaść wtrącając. Tym sposobem człowiek coraz wiecej dziczeje, i wiadomo, że są ludy, które mało co od zwierząt się różnią; a nawet między nami, pomimo tylu środków oświecających nauką i przykładem, ileż to jest w jednych brutalności, w innych wyrafinowanego sposobu do życia z naturą tak niezgodnego, co w jednym i drugim przypadku pod względem moralnym tak opłakane za soba pociąga skutki. Cóż to dopiéro musiało nastąpić w owych odległych czasach starożytności, gdzie tych pomocy jeszcze nie było! Człowiek czując swoje niemoc i widzac, że we wszystkiem jest zawisły od silniejszych poteg, złamany w swoich dażeniach, udaje się nareszcie do religii, bo to uczucie słabości jego źródłem jest wszelkiej religii. Lecz gdy stał się niewolnikiem natury, smagany za każde przeciwko niéj wykroczenie niemiłosierną reką, nigdy-litości nie znającą, i religia jaką sobie wyrobił, musiała być tym przekonaniom odpowiednia. Charakterystyczna cecha poganizmu, jako religii natury, jest srogość rozlewu krwi potrzebująca, w tém tylko upodobanie majaca. Takie wyobrażenie nasuneło człowiekowi to przekonanie, że aby bogów ubłagać, należy ich licznemi ofiarami karmić, rozlewem krwi zwierzat, a u niektórych narodów nawet ludzi udarować i tym sposobem im cześć oddawać. Nie ma mowy o wewnętrznej skrusze, o naprawieniu woli, nie ma najmniejszego śladu miłości; bojaźń tylko siedzi na tronie i każe się czołgać przed soba, czci i zapachu ofiar łakoma. dnym tylko ludzie hebrajskim przechowały się godniejsze wyobrażenia o Bogu. Już tu osobowość, jedność, wieczność, madrość, sprawiedliwość ma miejsce. nad wszystko w starym testamencie przemaga wszedmocność na stronie Boga, a hojaźń na stronie cho-Miłości słabe tylko ślady. Stosunek zawiązujący się między Bogiem a człowiekiem pojmowany jest więcej ze stanowiska prawa, jako umowa, jako przymierze, i wszystkie obowiązki jako dług z umowy wynikający. Cześć oddawana zostaje raczéj pod wpływem bojaźni. I tu jeszcze ofiary potrzebne. I tu Bóg raczéj jako mocarz uważany, który każdego moze

bogatym lub ubogim uczynić, który rozdziela doczesne korzyści. Jest to wprawdzie sprawiedliwy pan,
który karze złe, a nagradza dobre. Ale że Bóg sam
w sobie jest źródłem najwyższego uszczęśliwienia, że
jest miłością, i że ostatecznym celem człowieka jest
połączenie się z Nim w miłości,— o tém, że Bóg nie tylko jest najwyższą istotą, ale i najwyższém dobrem,
to tam jeszcze tak wyraźnie na jaw nie wychodzi.
W judaizmie wiele jeszcze naturalizmu jest przymieszanego, którym on był do koła otoczony, i w który on
bardzo często głębiej zapadał. Ztąd w religii przemagająca zmysłowość. Dla tego najwyższa prawda
miłości w tym narodzie przyjąć się nie mogła.

Starożytność w swojém historycznem rozwinieciu daléj nie doszła, jak do stanowiska egoiczności. Człowiek w naturalizmie utopiony do tyla się z niego wywindował, iż do pełniejszej świadomości o sobie przyszedł, i wolność swoje z pod wpływów natury, któréj przemocą był przygnieciony, w wyższym stopniu odzyskał. Za tém poszło, że sam w siebie, t. j. w swoje egoiczność centrum wszystkiego przeniósł. Wprawdzie egoiczność jest niezbędnym warunkiem osobowości, jakeśmy to już widzieli, i nawet ani wolnose, ani mitose bez niej istniec nie może; ale jest ona tylko negacyjnym warunkiem miłości, lecz nie absolutnym jej celem. Tymczasem stanowisko prawa na egoiczności się zatrzymuje, i daléj nie idzie; a jeżeli ta inne egoiczności czyli osoby uznaje, to jedynie to czyni we własnym interesie, aby nawzajem przez nie była uznana, inaczej istnienie obok siebie stałoby się niepodobném. Tym sposobem egoicznóść staje się absolutnym celem dla człowieka, a prawo tylko środkiem do urzeczywistnienia go. Człowiek wszystko sam do siebie odnosi, w urzeczywistnieniu swoich zamiarów najwyższe szczęście pokłada, i wiecznie tylko sam w sobie kraży. Dla tego stanowisko prawa jest to właściwie egoizm, tylko w pewne karby ujęty, pewnym ograniczeniom się poddający. Temi ograniczeniami są właśnie prawa. Zachowanie tych praw, czyli prawość, jest więcej wypadkiem raehuby własnego interesu, aniżeli bezinteresowną enota: bo inaczéj społeczność istnieć nie jest w stanie. bez społeczności nikt nie ma swojej sfery do działania zabezpieczonéj, i indywidualna wolność nie miałaby miejsca do rozwiniecia się. Moralność cała nie podnosi się wyżej, jak do owego znanego przepisu prawa rzymskiego: . Honeste vivere, neminem laedere, suum enique tribueres (żyć uczciwie, t. j. nikogo nie oszukać, nikogo nie krzywdzić, każdemu oddać eo jego). Jest to zawsze eudemonizm szukający uszcześliwienia, wprawdzie o jeden stopień wyższy, bo swój interes lepiéj rozumiejący, ale nic więcej.

Najniższy stopień eudemonizmu przedstawia staze swoim przepisem: »Użynowisko naturalizmu waj tak, abyś w niczém nie przekroczył praw, któremi się natura rządzi; czyli inaczéj: chwytaj za roz-»kosz, aby tylko z umiarkowaniem.« Eudemonizm stanowiska prawnego o tyle jest wyższy, że ma wzglad, nie tylko na prawa, któremi się natura rządzi, ale i na prawa społeczeństwa ludzkiego, bedace wynikiem doskonalszego uorganizowania się wolności człowieka. W téj zaś sferze, jaką prawo każdemu zostawia. człowiek absolutnym sobie jest celem, osobą (persona), reszta wszystko jest tylko środkiem. Mieliśmy zatém słuszny powód i to rozwiniecie moralności nazwać egoizmem, miłością siebie samego, tylko nieco lepiéj zrozumianą. Człowiek tu nigdy sam z siebie nie wychodzi, i wiecznie sam w sobie kraży, a co najwiecej, nie podnosi się dalej, jak do egoizmu narodowego, do dumy narodowej, wszystko dla sie-Ten egoizm narodowy zrodził żąbie poświecającej. dzę uorganizowania społeczeństwa w monarchię powszechną i rozwinał się w historyi za Alexandra Wielkiego, a jeszcze trwalej, bo konsekwentniej i na nierównie większą skalę, w państwie Rzymskiem, które wiekszą cześć świata zagarneło, i w którém też stanowisko prawa do punktu kulminacyjnego rożytności doszło, na dowód, że stanowisko prawa egoizmu nie wyłącza. W życiu prywatném ten egoizm przez prawo wprawdzie w ściślejsze granice jest zamkniętym i w tych tylko granicach dozwolonym. Ale, gdy sie idea prawa w naród uorganizuje, egoizm narodowy szersze przybiera rozmiary, i wszystko, co po za obrebem narodu jest, draźni jego pożądliwość. Nie tylko w starożytności, ale i w nowszej historyi po dziś dzień jest on mniej wiecej główna sprężyna dziejów, mianowicie też u tych narodów, w których żarłoczność stała się polityczną idea, nie tyle wewnętrzny rozwój, jak rozszerzanie granie państwa na celu majaca.

W starożytności eudemonizm, czyli teorya uszczęśliwienia, przez różne fazy przechodził, stosownie do tego, w czém kto szcześliwość zakładał. Surowszą postać przybrał w stoicyzmie tak w teoryi jak praktyce, ale i tu człowiek sam z siebie nie wyszedł, bo sam na sobie się opierał i sam w sobie szcześliwości upatrywał. W nowszych czasach stoicyzm dalej postapił i to ograniczenie wprawdzie przeszedł. mianowicie w ubieganiu się za szcześliwością, zakał wszelkiej moralności ujrzał i z niego oczyścić ja przedsięwział. Podług niego, jakeśmy rzekli wyżej, wszelki wzgląd na szcześliwość powinien cnocie być obcy. O cnotę ubiegać się należy dla niej samej. Na zapytanie: co jest cnota? Odpowiedział: Przepis ogólny mogący służyć dla całego rodu ludzkiego. Wysłowił on go w ów wyżej przytoczony sposób: »Postępuj sobie tak, aby maxyma twojego działania mogła się stać prawem powszechném, dla wszystkich służącem.« Ta teo-

rya zabija wprawdzie wszelki eudemonizm a tém samém i wszelki egoizm. Wyprowadza ona człowieka z ciaspego obrebu egoiczności. On sam i własny jego interes przestaje być absolutnym jego celem. absolutny cel włożony jest w abstrakcye ogólnego prawidła, które »positive« nieoznacza, co stanowi cnote, tylko negacyjną podaje cechę, co nie może być cnota, skoro nie może być w ogólny przepis wszystkich obowiązujący zamienioną. Cała cnotliwość leżv tutaj w pobudce do działania, która nie innego nie powinno być, tylko uszanowanie dla przepisu ogólnego jako przepisu. To prawda, że jeżeli w każdym przypadku tak będziemy działać, iż będziemy mieli na to wzgląd, aby i iuni tak samo mogli działać, i jeżeli to żadnéj sprzeczności za soba nie pociagnie, to to niezawodnie bedzie dobre. Ale pytam sie, co daléi z tego wyniknie? Dla doczesnych stosunków naszych ta teorya wystarcza. Będziemy mogli wszyscy obok siebie zgodnie exystować; ta bezinteresowność i to uszanowanie dla prawa, usunie wszystkie kollizye, sprowadzi blogi byt, sprowadzić może raj na tę ziemię. Ale powtarzam pytanie: »Co dalej bedzie?« To wszystko może być dopiéro środkiem, ale nie absolutnym celem.

Wprawdzie Hegel, jakeśmy widzieli, rozszerzył tę teoryę jeszcze daléj, bo ją rozciągnął nie tylko na praktyczną, ale i na teoretyczną sferę, ugruntowawszy swój absolutny idealizm, którego ostatniem słowem jest: absolutna prawidłowość, t. j. że nie ma innego bytu, tylko rozwijanie się myśli podług absolutnych prawideł jéj właściwych, co nazywa absolutnym duchem. Taka absolutna duchowość byłaby coś, gdyż byt doczesny i tak przemija, gdyhy w téj abstrakcyi prawidłowości nie zginęła osobowość Boga i osobowa nieśmiertelność człowieka, jakeśmy to już poprzednio widzieli. Tak stanowisko Kanta na polu

praktyczném, jak stanowisko Hegla na polu teoretyczném i praktyczném, właściwie nic innego nie jest, jak tylko spotęgowaném stanowiskiem prawa do stopnia absolutności podniesioném, i niczém więcej. Dla tego Hegel pod tytułem Filozofii Prawa całą filozofię praktyczną wyłożył. Ale czyż abstrakcya sama zdolna jest najszczytniejsze pragnienia, z któremi się człowiekowi rozstać niepodobna, zaspokoić? Gdybyśmy na stanowisku prawa mogli poprzestać, nie bylibyśmy właściwie dużo daléj, jak gdzie starożytność

była.

Stanowisko prawa jednak ma coś w sobie dobrego, i jako warunek dalszego rozwoju, choć tylko w znaczeniu negacyjném jako przygotowanie, bez którego sie obejść nie można, jest niezbedne. Rozwija ono uczucie osobowości i wolności do wysokiego sto-Ale im wieksza świadomość człowiek nabywa o sobie, im bardziej wolność, która istotę jego duchowości stanowi, w posiadanie swoje obejmuje, tém też bardziej wychodzi na jaw potrzeba absolutnego celu, któryby ostatecznie dażenia jego zaspokoić zdołał. Ze jednak człowiek na stanowisku prawa sam sobie jest absolutnym celem; że jakesmy już kilka razy powtórzyli, sam w sobie tylko, a co najwiecej w obszerniejszéj sferze narodu, do którego należy, krąży; a że z drugiéj strony przy swojéj wolności czuje swoję ograniczoność i widzi znikomość tego wszystkiego, za czém się jako za absolutnym celem ugania, nie mogąc nigdzie znaleźć zaspokojenia, którego jednak nicustannie szuka: wiec stan jego wewnetrzny zamienia sie w rodzaj tortury, na która sie z własnéj winy dostał, a z któréj się sam zdjąć nie jest w stanie. Religia, na jaka się zdobył, ratunku mu przynieść nie jest zdolna. Nadaremnie stara się przebłagać ofiarami swych bogów, jakich mu naturalizm ulepił, a których on sobie podług idei piękności wydoskonalił i nadaną osobowością do pojęcia swojego przybliżył. Ofiary bez końca się powtarzają, ale jego bogowie tylko bojaźń wzbudzić, szkodzić umieją, nie będąc w stanie go wybawić. W końcu w skutku coraz więcej rozwijających się władz poznania, tracą coraz więcej kredyt u ludzi myślących, gdy to coraz więcej na jaw wychodzi, że sami są dziełem imaginacyi ludzkiej. Człowiek nie widzi nic

nad soba, tylko nieubłagane fatum.

Taki smutny stan nie mógł jak tylko coraz większy upadek i coraz wieksze rozprzeżenie złego za soba pociagnać. Dogadzanie swoim namietnościom, ubieganie się za zmysłowa rozkoszą musiało się stać głównym celem, a wolność, która jest najwyższém dobrodziejstwem świata duchowego, musiało się zamienić w narzedzie zguby i meki. Ród ludzki, zmyliwszy raz drogę przez nadużycie wolności i posuwając się w przeciwnym kierunku, chybićby musiał ostatecznego swojego przeznaczenia. Z téj przepaści moralnéj sam siebie wybawić nigdyby nie był .w stanie. Podobnie jak do dziś dnia, gdy w głęboki dół wpadniesz, sam się z niego nie wydobedziesz, tylko obcéj pomocy potrzebujesz; podobnie jak do dziś dnia gdy drogę zmylisz, musi ci ktoś prawdziwa pokazać, inaczéj wiecznie błądzić będziesz; podobnie jak kiedy niemocą złożony jesteś, musi ci ktoś nieść pomoc, albo gdy ciemny jesteś, prowadzić cie: tak też tém bardziej, gdy cały ród ludzki w bezdenną wpadł przepaść, potrzebna była nadludzka pomoc, by go wyb-My wprawdzie teraz wiemy, że to wybawienie w miłości leży, bo miłość raz w świat wprowadzona skutkami swojemi wszędzie zbawienie niesie. -Ale podobnie jak ten co kataraktę ma, nie może widzieć prawdziwego świata, póki mu jéj kto nie zdejmie: tak też témbardziéj w tak powszechném zaślepieniu rodu ludzkiego, nie mógł nikt absolutnéj prawdy ujrzeć, a tém mniéj ja innym dać widzieć. Historya wreszcie świadczy, że w całej starożytności nie podniósł się żaden rozum do téj wysokości, a nawet póżniej do dziś dnia, chociaż ta absolutna prawda została nam objawiona. Jeżeli komu wiara w nie nie wystarcza, jakże to trudno jest kogo o niej przekonać, jakichże to mozolnych przyrządów potrzeba i przygotowań, ażeby ją do téj nauki wprowadzić, która z natury swojej zajmując się absolutnemi celami człowieka, zdaje się powinna była dawno na nie natrafić. Ale filozofia dopiéro teraz poprzetrząsawszy wszystkie zakatki spekulacyi, i chwilowe tylko w nich zaspokojenie znalaziszy, na te droge wchodzić zaczy-Ród ludzki nie mógł zbawienia w miłości Boga i bliźniego szukać, bo najdaléj się od niej znajdował. Wreszcie miłość mająca zbawienie rodowi ludzkiemu przynieść, jest to stosunek Boga do człowieka, który musi być oparty na rzeczywistości. Ta miłość musi się pokazać, musi mieszkać między nami, musi nam reke podać, przykładem swoim do nasladowania dla nas podobnym o błogich swych skutkach nas przekonać, jeżeli nas chce do siebie pociągnąć.

## 83. Największy fakt w historyi, objawienie Milości Boskićj w osobie Chrystusa. Czy się to zgadza z godnością Boga, aby się mieszał do spraw ludzkich.

Tuśmy nakoniec przyszli do największego faktu w historyi— do objawienia boskiego w osobie Chrystusa. Szczegóły, pisząc w państwie chrześciańskiem, możemy uważać za znajome, wreszcie odsyłamy po nie do religii. Nam się tu wypada raczej zająć częścią, że tak powiem, metafizyczną tego wielkiego ak tu, która więcej będzie miała zą przedmiot usuwanie

trudności w pojmowaniu go i rozwiązywanie pozornych sprzeczności, jakie się temu nasuwają, co opuściwszy wiarę a wdawszy się w rozumowanie, nie stanął jednak na téj wysokości wszechstronnéj, na któréj wszelkie zarzuty przeciwko objawieniu jak mgła opadają, i słońca absolutnéj prawdy zaciemnić nie są w stanie.

Piérwszy punkt, który tu pod rozwagę przychodzi, jest ten: czyli się to zgadza z godnością Boga, aby się mieszał do spraw ludzkich?

Po tém wszystkiém, co tak obszernie wyżej powiedziane było, mamy prawo utrzymywać, że przeciwnie obojetność Boga na sprawy ludzkie z idea Boga pogodzić sie nie da. Bóg, który światem nie rządzi, i Opatrznościa swoja nad stworzeniami swojemi nie czuwa, który stworzywszy świat żadnych już stosunków z nim nie ma, i w nim się nie objawia, nie byłby Bogiem. Inne jeduak jest objawienie w naturze, a inne w dziejach człowieka. W naturze objawia się Jego wszechmocność, wielkość nieskończona, madrość. W dziejach ludzkich reka Jego jest raczej ukryta, gdyż Bóg chciał, aby człowiek miał wolność i na podobieństwo Jego miał źródło swoich czynów sam w sobie, i zdolny był sam w swoim zakresie świat sobie stworzyć. Taka wolność człowieka nie może sie nazwać ograniczeniem wszechmocności boskiej, ponieważ z woli Jego istnieje, lecz owszem objawia naj wyższy Jego przymiot: dobroć. Widzielismy, że młość tylko Boga ku człowiekowi mogła być powodem, aby mu, stwarzając go, wolność nadał. Miłość też Boga i bliźniego musi być absolutnym celem człowieka, i w niej jedynie może on znaleźć ostateczne swoje zaspokojenie. Lecz miłość nie może być tylko aktem dobrowolnym wolności; wymusić się nie da. Gdyby człowiek prawem konicczności w Bogu tonał,

zginelaby jego samoistność, zginęlaby jego wolność, a zatém nie byłoby świata duchowego, stworzenie nie miałoby absolutnego celu, boby się Stwórca stwarzajac świat w pół drogi tylko zatrzymał, i brakowałoby do Jego doskonałości najważniejszego przymiotu, t. j. dobroci, z któréj wypływa milość; byłaby tylko natura ze swojemi prawami konieczności, jako arcydzieło piekności i wszechmocnéj mądrości, ale nic więcéj, jakeśmy się już poprzednio szeroko wszystkiém rozwodzili. Do natury wolności należy, iż ona musi być własném dzielem, t. j. iż sama siebie winna prowadzić. Zastapić téj funkcyi w niej nie może. Jedyny stosunek tu możebny jest tylko pedagogiczny wychowania. Jest to proces bardzo zawiły i długi, wymagający wielkiej cierpliwości, zła wola wychowańca niezliczonym zboczeniom podlegający, jednak żadna miara ominać się niedający, skoro Bog chciał, aby zamiary Jego przez odrębne od Niego i samoistne istoty były wykonane. Proces ten jeszcze bardziej utrudzony i przedłużony został, skoro człowiek zaraz na samym wstępie, chciwy kosztować uroku samoistności, téj samoistności na to użył, aby przez nadużycie wolności swojej od Boga się oderwać, i absolutnego celu swojego nie w milości Jego, ale w naturze i w zmysłowości, co więcej w swojéj niepodległości szukać. Odtąd treść dziejów ludzkich nie mogła być inua, jak tylko upadek i dźwiganie się rodu ludzkiego z tego upadku; walka złego z dobrem, szukanie ze strony ślepego zgubionéj prawdy, błądzenie po wszystkich bezdrożach, czego nam historya az nadto dobitne dowody przedstawia. W tym upadku Opatrzność wprawdzie rodu ludzkiego nie opuściła, ale wszelki proces pedagogiczny ma swoje stadya, które się przeskoczyć nie dadzą, i które dopiéro w miare tego jak się czasy wypełnia, w miare tego jak warunki poprzedzające bedą przygotowane, po sobie następować mogą. W całéj téj epoce wolność wyuzdana szukała wszędzie zaspokojenia, wyjawszy w Bogu; ale Bóg ja pośrednio ku sobie kierował trzymając ją na uwięzi, by się zupełnie oderwać nie mogła, a to przez to, iż człowiek w niczem zaspokojenia znaleźć nie może, i że sobie sam nie wystarcza. W skutku tego idea Boga wprawdzie zupelnie zaginąć nie mogła, ale wszelkim wykrzywieniom uległa, wyjąwszy jednego narodu, u którego się mniej wiecej w przybliżonej czystości, chociaż nie bez licznych zboczeń, jako światło gwiazdy w ciemnéj nocy przechowała. Temu światłu Bóg zupełnie zgasnać nie dozwolił, i różnemi zrządzeniami go podniecał. Pomimo to daleko się nie rozszerzało, i widzieliśmy, że ród ludzki własnemi swemi wysileniami dalei nie mógł postapić, jak do stanowiska prawa, gdyby nadzwyczajna pomoc do najwyższego stanowiska prawa miłości go nie była podniosła. Jednak przyznać trzeba, że ze zjawieniem się stanowiska prawa i niemożności jego dania zupełnego zaspokojenia człowiekowi, rzecz znacznie przygotowana została do przyjęcia siewu, jaki wyższa reka w serca ludzkie przedsiewziać miała: bo ród ludzki przez to stanowisko więcej wydobywał się z niewoli naturalizmu, a nedzota poganizmu coraz bardziej na jaw wychodziła. Epoka więc prorockim duchem przeczuwana zbližała się.

# 84. Objawienie nie mogło się trafniej odbyć, jak na tej drodze, na której się odbyło.

Drugi punkt jest, że skoro się Bóg do spraw ludzkich miesza, i objawienie następstwem tego było, objawienie nie mogło się było na innéj drodze odbyć, jak na téj na jakiéj się odbyło.

Bóg mógł wprawdzie na zasadzie Swéj wszechmoeności nie zstępując na ziemie naturę człowieka zmienić; ale byłoby to magiczne działanie, w którémby wolność człowieka żadnego udziału nie miała. tém zeszłoby to do kategoryi poteg w naturze działających, ale w świecie moralnym duchowym żadnegoby znaczenia nie miało. Akt wybawienia taki, jak dla człowieka jest niezbedny, tylko w duchowem znaezeniu może mieć miejsce, ale w takim razie z natury swojéj jest dwuchstronny. Miłość boska z iednéj strony łaska swoja musi się zniżyć do człowieka, ale też z drugiej strony człowiek musi wolnością swoją uchwycić się za te pomoc, musi wolę swoje sam sprostować, musi na wskazana mu droge prawdy sam wstapić, życie swoje podług tego, jak nauczony został, urządzić; inaczej akt wybawienia żadnéj mu korzyści nie przyniesie, podobnie jak każdemu wychowańcowi żadna nauka, żadna przestroga na nic się nie przyda, jeżelí sam z niej użytku nie zrobi, i w tém nikt inny zastapić go nie może. -Jest to nieuniknioném nastepstwem wolności, bez któréi duchowego świata nie ma .- inaczej wszystko musiałoby się skończyć na tworach natury. Już wyżej edzies przytoczylismy ten axiomat religijny, że Bóg mógł człowieka stworzyć bez jego przyczynienia, a jednak zbawić go bez niego nie może: ponieważ akt jego woli, warunki zbawienia wykonywającej, jest nieodbicie potrzebny, gdyż zbawienie nie jest aktem fizveznym.

Więc na drodze magicznego przeistoczenia natury człowieka zbawienie jest niepodobném. Nawet nie ma powodu do żądania tego. Wprawdzie w skutku upadku wola człowieka jest zepsutą; jednak to zepsucie rodu ludzkiego nie mogło tak daleko zajść, iżby wszelki ratunek był niepodobnym. Bo jeżeli człowiek nie może już woli swojej zmienić, w takim razie

wszelka odpowiedzialność z jego strony ustaje, i wynikłby ztąd tylko zarzut czyniony mądrości i miłości boskiéj, że wcześniéj nie był ratunek podany, póki złe do tak wysokiego stopnia nie doszło. Jeżeli zaś człowiek od razu w taką bezdenną przepaść wpadł, więc zamiar stworzenia jaki Bóg miał, zniweczony został, co się sprzeciwia jego wszechmocności, jego mądrości, a pośrednio i jego dobroci. W takim razie trzebaby taki ród ludzki zniszczyć i nowy na jego miejsce stworzyć. Ale nie byłby to akt zbawienia, akt miłości, tylko poprawka aktu stworzenia, co się sprzeciwia doskonałości idei boskiéj.

Nie pozostaje zatém, tylko akt zbawienia musi być wykonany z wszelkiém szanowaniem wolności, i nawet wprost do niej obroconym. A że wolność nie jest czczą abstrakcyą, lecz zależy od rzeczywistej żyjącéj osoby, od któréj się porządek duchowego świata zaczyna i któréj stanowi istote: wiec z tego wynika. że zbawienie zwłaszcza na miłości się opierające, jeżeli ma być człowiekowi niesione, nie może być inaczéj podane, tylko jako wychodzące od osoby i idace do osoby, bo milość jest to stosunek zachodzący między osobami. Wprawdzie widzieliśmy, że Boga nie można sobie wyobrażać jako zlanego ze światem, i że pomimo Jego nieskończoności służy mu oddzielnv bvt, a zatém osobowość. Gdyby jednak Bóg w całym swoim majestacie, jako Bóg człowiekowi sie by objawił i ratunek osobiście mu podawał, wówcza zgruchotanaby była, że tak powiem, wola człowieka. człowiekby się nie ostał przed Jego obliczem; byłby to niejako gwałt zadany jego wolności, a nadewszystko brakłoby najsilniejszego bodźca poprawy, a zatém wybawienia, to jest przykładu do ograniczenia i pojęcia ludzkiego przybliżonego, a tém samém jemu przystepnego. Bo co Bogu jest latwo, to jeszcze chowiekowi nie jest łatwo i nieskończona odległość, jaka człowieka od Boga dzieli, sprawiłaby to, iżby Bóg praktycznym przykładem dla niego być nie mógł.

Ztad wynika potrzeba pośrednika, któryby z jednéj strony równał się Bogu, a z drugiéj strony dzielił los ludzkich kolei, zgoła pośrednika w ludzkiéj postaci. Takim pośrednikiem jest Chrystus, i Jego zjawienie się jest środkowym punktem dziejów. kluczem do ich zrozumienia, kluczem do rozwiązania zagadki, jaką jest świat cały. Religia przez Zbawiciela zaprowadzona jest najwyższym szczytem, w któréj wiara i rozum się łączy: bo ona jest wyjawieniem najwyższego rozumu aż do gruntu. Z chrześciaństwem nie może nie iść w porównanie; żaden inny poglad, żaden inny filozoficzny systemat nie może być już, nie mówię nad niego wyżej stawianym, ale ani nawet obok niego równego miejsca zająć nie jest w stanie. W prostych słowach, największej nieudolności przystępnych, mieści najgłębsze prawdy. Jeżeli co jest dobitnym wyrazem, że wiara i rozum w gruncie nie mogą być w sprzeczności, to niezawodnie chrześciaństwo. to ztąd wynika, że wiara tych istot tylko może być udziałem, które rozumem sa obdarzone; gdzie rozuwcale nie ma, tam i wiara się nie przyjmie. Napróżnobyś żądał wiary od zwierząt. Wiara nie innego nie jest, tylko przypuszczenie, że jest wyższy rozum od naszego, że jest najwyższy rozum. Lecz to samo i nasz rozum zmuszony jest przypuścić, bo wszędzie tego do koła widzi niezaprzeczone dowody. Cała trudność w tém leży, jak sobie wyobrazić ten najwyższy rozum. Nauka, którą filozofią nazywają, przedsięwzięła na to pytanie odpowiedzieć. I myśmy się silili, o ile słabe nasze siły wystarczyły, to zagadnienie rozwiązać po swojemu, które nas od pierwszéj chwili obudzenia sie myśli w bardzo młodych latach na samym wstępie w świat idealny, przez resztę

życia pomimo wszelkich przeszkód nieustannie zajmowało. Doszliśmy do tego przekonania, że Najwyższego rozumu nie można sobie inaczéj wyobrażać, tylko jako Boga osobowego od świata oddzielnego, a jednak wola swoja w nim mieszkającego; że ten świat, zanim był stworzony, w Najwyższym rozumie odwiecznie idealnie jako Logos (zobacz początek Ewangelii S. Jana) istniał, który wola boska następnie urzeczywistniła w stworzeniu, chcąc, aby się stał absolutną prawda. Ta zaś absolutna prawda w tém się zawiera, aby procz natury były istoty duchowe na podobieństwo Boga rozumem, wolą, wolnością obdarzone. których absolutnym celem jesť miłość Boga i bliźniego, połączenie się dobrowolne z Nim jako ze źródłem najwyższego dobra, podobnie jak miłość dla Boga była powodem, że człowieka stworzył. Jeżeli zatém miłość jest ostatecznym celem stworzenia i ona jedynie zagadkę stworzenia rozwiązać jest zdolna; jeżeli miłość nie może istnieć bez wolności, a dzieje ludzkie niczém inném nie są tylko procesem wolności przez wszystkie stopnie jemu właściwe się rozwijającej: więc za tém idzie, że skoro nadużycie wolności ród ludzki do upadku przywiodło do tego stopnia, iż absolutny cel stworzenia, t. j. miłość Boga i bliźniego z oczu stracił, -- że mówię, ze strony Boga najwyższa nie mogła zostać obojetną. A że miłość jest stosunkiem między osobą a osobą, spodziewać s/ należało, że skoro ten cel absolutny na stronie c# wieka zginął, i ostateczne przeznaczenie stworznie świata chybioneby być musiało, - spodziewać się mowię należało, że miłość boska wyraźnie się objawi, do upadłego człowieka się zniży i napowrót zagubiony ostateczny cel: miłość Boga i bliźniego, w dziejach ludzkich zatknie, pokazując, że przez nię jedynie droga do zbawienia prowadzi. To wielkie dzieło, największe w całej historyi, dokonane zostało przez Chry-

stusa, który jako Logos mieszkając u Boga i będąc z Nim jednéj natury, przyjął na siebie tę missyę miłości i jako Bóg-człowiek zniżył się do ułomności upadłego człowieka. Nadaremna jest rzecza powatpiewać o téj missyi. W całej historyi nie znajdzie się podobnéj postaci. Chrystus stoi jako jedyny w dziejach. Skutki Jego nauki sa tak zbawienne, że najzacietszy nawet przeciwnik nie śmiałby ich zaprzeczyć, aby tylko ta nauka w życie była przeprowadzona. On przynosi pociechę we wszelkich dolegliwościach życia, ulgę we wszelkim ucisku, goi rany serca, uspakaja burzę namiętności, godzi zwaśnionych, żywi ubogich, poskramia bogatych i nachyla ich serca ku nędzy wołającej o ratunek, gasi dumę, zwycięża pokorą pychę, podnosi miłość własną do godności miłości bliżniego i Boga, uświeca familie, klei społeczeństwo i wszystkie stosunki uszlachetnia, życie doczesne zamienia w błogi byt, ciągłą nad nim ma opieke, towarzyszac mu od kolebki do trumny, i przeprowadza go przez ciemne podziemia śmierci do Zgoła niezliczone są skutki zbawienne wieczności. Jego nauki na polu praktyczném. Ale i na polu teoretyczném Jego zjawienie się nie zostało bez wielkiego wpływu. Od niego rozchodzi się światło na wszystkie strony, na wszystkie nawet najciembiejsze kwestye. Pomimo, że chrześciaństwo wyłącznie na praktyczném polu trzymać się zdaje i do niego się tylko ogranicza, to jednak przez wniesienie jednego słówka między ród ludzki, - przez postawienie miłości na czele spraw świata, rozwiązało tém jedném słowem wszystkie najzawilsze kwestye spekulacyi. Pismo to w obszernych swoich wywodach nie miało innego celu, jak dowieść prawdy tego twierdzenia. Jednak wszystkie te dowodzenia, jakkolwiek się zdawały przekonywające, nie uszłyby zarzutu, że to są tylko subjektowe życzenia: że toby wprawdzie dobrze

było, aby się tak rzeczy miały, ale to jeszcze żadnéj rękojmi nie daje, iż rzeczywiście tak jest; powtarzam, wszystkie te dowody nie uszłyby zarzutu, gdyby nie miały objektowego oparcia o fakt niezaprzeczony w dziejach. Takiém oparciem wszelką watpliwość usuwającém jest osoba Chrystusa. Miłość boska musi się jako miłość łaską swoją objawić, jeżeli to prawda, że miłość jest na czele spraw świata, bo to nie jest czcza abstrakcya; myślą samą jéj nie uchwycisz, argumentami jéj nie stworzysz. Jest to życie, jest to źródłem wszelkiego życia, jest to ostateczny cel życia, a zatém nie tylko w myśli na teoretyczném, ale w nierównie przeważającym stosunku na prakty-

czném polu czynem objawić się musi.

Jeżeli nam się choć w jakiejkolwiek części udało w tém pismie te wielką prawdę dowieść, to dalecy jesteśmy od tego, aby kłaść to na własny rachunek. Spekulacya sama z siebie nigdyby do téj prawdy nie była trafiła, gdyby jéj nie była podana. Bo jakże miłość na czele spraw świata stawiać, kiedy ród ludzki do tego stopnia upadł, iż jéj w szlachetniejszém znaczeniu nigdzie nie było. Został wprawdzie jakiś ślad jej, ale tylko w najniższym stopniu graniczącym ze zwierzęcością, i tę tylko, poganizm w naturalizmie uwikłany, nad fizyczność podnieść się nie zdolny, na ołtarze mógł wynieść. Ale nawet nie ona- ta miłość, tylko bojaźń naczelne rządy tam sprawowała. W szlachetniejszéj postaci przedstawiała się w familii, w przyjaźni, lecz na więcej starożytność się nie zdobyłi Wszędzie tylko gwałt, przemoc, nielitościwe okrucieństwo panowało. A jeżeli starożytność podniosła się do tego stopnia, że na stanowisku prawa wolność uorganizowała, by spokojniej obok siebie istnieć mogła; to miłość w całém tém stanowisku najmniejszego nie ma udziału. Tu tylko o własnym interesie jest mowa, przez inne egoiczności ograniczonym. Tu sie

dla rozumu ludzkiego urwała nitka, która go przez labirynt spekulacyi miała przeprowadzić. Wreszcie jakże było miłość na czele spraw świata stawiać, jak ją było Bogu przypisywać, kiedy świat pełen był złości, zepsucia i gwaltu, a Bóg zdawał sie na to obojetnym. Aby w te milość uwierzyć, trzeba było, ażeby między ludzi zstąpiła, ażeby się wyraźnie objawiła. Trzeba było historycznego faktu, skoro ona dziejami ma rządzić. Dla tego też żaden ze starożytnych filozofów nie podniósł się do wysokości Ewangelii, bo w rzeczy saméj trzeba boskiej doskonałości, aby wołała do ludzi: Módleie się za prześladujące i potwarzające was!« kiedy największa rozkosz jest szkodzić swojemu nieprzyjacielowi. Jeżeli zatém w tych materyach jaśniej teraz możemy widzieć, winniśmy to zjawieniu się Chrystusa. Bez religii chrześciańskiej i filozofiaby sie tak wysoko nie podniosłą. Ale też nawzajem, gdy ta pochodnia rozjaśniająca najwieksze ciemności w spekulacyi ręce się dostała, ona, ta spekulacya, największe przysługi religii chrześciańskiej czynić może, przekonywając, że w religii chrześciańskiéj największy jest rozum. Jest owszem największa potrzeba, azeby nauka ten rozum na jaw wydobyła. Religia musi się ideami przeniknać, wiara z rozumem musi się dać pogodzić, inaczéj to wielki upadek religii przyniesie, bo powierzchowny rozum tysiączne sprzeczności, które niedorzecznościami nazwie, tam znajdzie, i mnóstwo ludzi myślących, ale do głębszych badań nie powołanych, uwiedzie. Nie łatwiejszego jak zmącić ten zdrój czysty, podkopać wiarę watpliwościami. Tylko na bardzo wysokiem stanowisku zdolny jest rozum zwalczyć tę dyalektykę, przed którą się nic nie ostoi dla tych, co w niej są uwikłani. Religia chrześciańska najgłębszą krytykę wytrzyma, bo w niej jest złożona absolutna prawda. Nieudolność ludzka tylko jéj tam nie widzi, albo takie dodatki

tam wnosi, które ją kalają. Religia chrześciańska przystępna jest z jednéj strony dla najograniczeńszych umysłów, a jednak z drugiéj strony i najgłębszy rozum znajdzie tam dosyć żywiołów, do zajęcia się nie-Wolność spekulacyi naukowej zostawiona więcéj do tryumfu religii jak do jéj upadku się przyczyniła. Bo jakkolwiek do różnych błędów w nauce powodem była, które nie jednego zachwiać mogły, to te błędy przed głębszą nauką, chociaż po długich zhoczeniach, krytyki nie wytrzymały, i przez to samo w najsilniejsze podpory prawdy się zamieniają. Gdy tymczasem zbyt bojaźliwe przestrzegania, by się rozum świętych rzeczy nie dotknął, obudzą podejrzenie, iż wszystko polega na złudzeniu, iż wszystko jest tylko jarzmem, w interesie władzy doczesnéj na karki ludzkie narzuconém. Jakoż całém dażeniem teologii, począwszy od ojców świętych, aż do najnowszych czasów, nic innego nie jest, jak usiłowanie, aby język wiary ile możności przełożyć na język rozumu i wznieść systematyczną budowę. Nie w tem dziwnego, ponieważ do wiary przemawia Najwyższy rozum, wiec też wiara, która tylko może być udziałem istot rozumem obdarzonych, podaje to naszemu ograniczonemu rozumowi. Bo tes niepodobna, aby z objawionej absolutnéj prawdy i rozum człowieka jakkolwiek ograniczony, a mianowicie też ta nauka, któréj celem jest szukanie absolutnéj prawdy, nie odniósł także jakiejś ko-Religia chrześciańska w tém jest nieskończoném dobrodziejstwém, że czyli ją kto zglębi lub nie, aby się podług jej przepisów prowadził, do absolutnego celu doprowadzi. Ale jeżeli ona najuboższych na umyśle nie wyłącza, i owszem na tych, jako większą część stanowiących, ma wzgląd najwiekszy; to też z drugiéj strony nie jest taką ograniczonością, by naimedrszych odpychała, którzy tam swoja droga dostateczne znajdą zajęcie, i tokie głębokie prawdy, jakichby nadaremnie gdzieindziej szukali.

### 85. Jak dalece objawienie przechodzi granice rezumu ludzkiego.

Z tego wywiązuje się trzeci punkt do rozbioru. Czyli objawienie przechodzi absolutnie granice rozumu ludzkiego? Aby na to zapytanie odpowiedzieć, trzeba rozróżnić znaczenie jego. Jeżeli myśl jego ta jest, ezyli rozum ludzki z własnych swoich sił mógł do téi prawdy dojść, do któréj go objawienie doprowadziło.w takim wypadku odpowiedzieć należy, że nie ma najmniejszego podobieństwa, aby to kiedykolwiek nastąpić mogło, tak jak nie ma najmniejszego podobieństwa, jeżeli kto w drodze zbładził i w przeciwnym posuwa sie kierunku, aby kiedykolwiek do celu trafił, póki kto mu prawdziwej drogi nie pokaże. Otoż z naturalizmu do prawdziwego Boga, z egoizmu do miłości nie prowadzi droga. Naturalizm nie podniesie się wyżej, jak do bałwochwalstwa pogańskiego, a egoizm nie wejdzie daléj jak na stanowisko prawa. Jednak jeżeli kto zaczyna spostrzegać, że jest na błędnéj drodze; jeżeli zaczyna doznawać skutków téj blednéj drogi, która go nad różne przepaści doprowadza: jeżeli to, co dotychczas za prawdę uznawał, zaczyna mu sie chwiać, a to, w czém rozkosz upatrywał, zaczyna mu sie w gorycz zamieniać: wówczas bedzie to przygotowaniem, że jeżeli się kto zjawi, który obieca, że na prawdziwa naprowadzi droge, ten ciekawe a może i chętne ucho znajdzie. A gdy za przewodnikiem pójdzie, jemu się zupełnie powierzy i w rzeczy saméj to znajdzie, co jego duszy brakowało, - wówczas doznawszy na sobie błogich skuków objawionej mu prawdy, w przekonanie ją swoje zamieni, całkiem ją sobie przyswoi. i nie tylko sam się nią przejmie, ale innych jeszcze do niéj zacheci. Metafizyczna cześć objawienia, zwłaszcza jeżeli to przechodzi zwyczajne zjawiska natury, jeżeli np. w tym przewodniku było coś nadzwyczajnego, nadziemskiego, do zwyczajnych ludzi niepodobnego i inne tego rodzaju okoliczności, mogą przechodzić zwyczajne pojęcie, albo tylko dla bardzo głębokich rozuméw być przystępne; ale praktyczna część objawienia, ta właśnie, która jest do wolności adresowam, htóra jest istotą wszystkiego, bo w niej leży absolutny cel człowieka, ta nie może być dla człowieka nieprzystępną, ta nie może przechodzić jego pojęcia, ale owszem musi być światłem, któreby wszystko rozjaśniało, i całą jego istotę przejmowało. Skoro wice objawienie dokonane zostało, musi ono być dla człowieka przystępne, pomimo że poprzednio obłakany roznm ludzki nigdyby się na treść onego nie był zdo-Gdyby ono rozmiarami swojemi pojecie ludzkie zupełnie przechodziło, wówczas wiaraby się go nawet jąć a przynajmniej do życia go zastosować nie mogła, i cel byłby chybiony. Widzimy też, że objawienie we wszystkich tych wypadkach żadnego skutku nie wywiera, gdzie tych przygotowawczych warunków do jego przyjecia nie ma. To nam ulatwi rozwiązanie jednej bardzo wielkiej trudności, o której wkrótce Tak wiec objawienie i przechodzi i nie przechodzi pojecia ludzkiego. Jeżeliby wolno było porówne niem rzecz te objaśnić, jest to coś podobnego, jak v gadka, któréj nikt odgadnąć nie był w stanie, ta gdy ja kto wyższem pojęciem rozwiązał, dla wszys kich stała się zrozumiałą i każdemu bardzo stępna.

Jeżeli ze stanowiska filozoficznego do chrześciańskiego poglądu na świat się przyznajemy i innym w zalecamy, to czynimy to dla tego, ponieważ w tym poglądzie mieści się systemat wszystko ogarniający, kon-

sekwentny, i w najwyższym stopniu człowieka oswobadzający. Tymczasem więc filozofii prawa swobodnego myślenia nie odbieramy. Smiało twierdzić możemy, przeszediszy niemal wszystkie główne stanowiska, że między wszystkiemi systematami, na jakie się starożytność i nowsze czasy zdobyły, ani jednego nie ma, któryby się co do treści swojéj z pogladem chrześciańskim na świat mógł równać. Jest to treść, która potrzebom najglębiej człowieka poruszającym najbardziej odpowiada. I nikt nie jest w stanie zaprzeczyć, że ta treść tak jest zbawienna, iżby ja każdy z całéj duszy najchętniej głowa i sercem przyjął, aby tylko co do formy wiedzenia o jej pewności zabezpieczyć sie można było. Nie na tém się zahacza, co chrześciaństwo w sobie zawiera, bo to jest w najwyższyma stopniu szczytne i każdego zaspokajające, i każdy to pod względem praktycznym chętnie przyzna. Lecz eała trudność jest raczej teoretyczna, pod względem ścisłości naukowej formy, która szczególniej u oświeceńszéj klassy, co się o nauki ocierała, i co wszystko ze ścisłością naukową chee sobie mieć podane, zupełnemu poddaniu się chrześciaństwu stoi na zawadzie. Ale i ten opór nie tyle jest wewnetrzny na niesprzyjaniu oparty, jak raczej zewnetrany, do powierzchownego wyznania się odnoszący. Pomimo to i ta cześć oświeceńszej klassy, która nie wierzy, korzysta z praktycznych następstw i dobrodziejstw, jakie chrześciaństwo cywilizacyi przypiosło, i które ia jakby atmosfera niewidzialna do koła otaczają. Gdzież się starożytność przedchrześciańska może równać z nowszemi ezasami pod względem uspokojenia wewnętrznego umysłów, godności familii, ludzkości stanów w spoleczeństwie, złagodzenia szorstkości stosunków prawnych w towarzyskim porzadku, możności spokojnego istnienia obok siebie, a nawet hamowania ich w stanie wojny od wzajemnego wytepiania się? U starożytnych skoro naród jaki był zwyciężony, prywatni stawali sie niewolnikami i tracili z wolnościa swoje mie-Chrześciaństwo sprawiło, że jeżeli naród jaki polityczną swoję exystencyę traci, exystencya prywatnych przynajmniej jest szanowana. Chrześciaństwo niewolę zniosło, kobiétę na równym stopniu godności z mężczyzną postawiło, małżeństwo sakramentem uświęciło, przez to na lepsze wychowanie dzieci wpłyneło, na które już w łonie macierzyńskiem opieke swoje rozciągnęło; wyuzdanej rozpuście zapory położyło, państwom calvm trwalsza i szlachetniejsza podstawe nadało, zabezpieczając dla poddanych wolność, szanowanie ich praw, zasłaniając ich od nadużyć władzy, a dla panujących zastrzegając wierność. Chrześciaństwo nakoniec zamierza tu na ziemi uszczęśliwić cały ród ludzki, a organizując go w jedną familię, bez najmniejszego nadwerężenia samoistności jakiegokolwiek narodu, a po téj doczesnéj wędrówce podaje wszystkim klucz do nieba. Zgoła na wszelkie stosunki człowieka rozlewa urok świętości, miłości, któraby na tę ziemię raj sprowadziła, a po śmierci wszystkim niebo otworzyła, gdyby wszystkie serca dla niej się otwo-Lecz jakże to jeszcze daleko od upowszechnienia téj nauki prawdziwie boskiéj! Wieksza cześć ludzi jeszcze w bałwochwalstwie pogrążona. Lecz i między nami ileżby to trzeba, ażeby nam chrześciaistwo w krew przeszło, a nie na powierzchownych tylko formach się kończyło, jak to u wielu ma miejso którzy główną jego podstawe- miłość za rzecz podadną uważają. Od iluż to ono oświeconych osób jest pogardzane, bez względu na to, że to ono najwiecej do oświaty się przyczyniło. Z drugiéj strony, jakże w nieraz obskurantyzm, fanatyzm te boską prawde przeistacza, i podając przeciwnikom słabą strone, dobrej sprawie przez przesadę szkodę przynosi.

#### 86. Dla czego objawienie tak późno nastąpilo.

Ale jeżeli chrześciaństwo tyle dobrodziejstw na ród ludzki zlewa, i jeżeli ono na objawieniu boskiém się opiera, a nie jest dzlełem ludzkiem, przychodzi czwarty punkt do rozbierania. Dla czego Bóg z udzieleniem tak wielkiego a tyle potrzebnego dobrodziejstwa czekał kilka tysięcy lat po upadku człowieka? Aby na to pytanie odpowiedzieć, trzeba sobie przypomnieć, że istote człowieka stanowi wolność, i że ta wolność jest podstawa duchowego świata, któryby bez niéj nawet istnieć nie mógł. A jednak duchowy świat jest absolutnym celem stworzenia, i dla tego Bog nie mogł poprzestać na stworzeniu li tylko natury, bośmy już wyżej widzieli, że takie zatrzymanie sie w pół drogi, takie niedokończenie stworzenia, i poprzestanie na podrzednym celu, zniosłoby Idee Boga wszechmocnego, źródłem najwyższej dobroci bedacego. Jeżeli człowiekowi wolność służy, to za tém idzie że tą wolnością, która jest wypływem woli, ma być coś stworzonego. Co zaś przez człowieka ma być stworzone, to od jego woli dopiero zależy, i gotowe mu dane być nie może, inaczej jego wola a zatém i jego wolność stałyby się niepotrzebnemi, boby żadnego celu nie miały. Na mocy wolności mu nadanéj człowiek bardzo rozliczne-i różnorodne cele sobie stawia, za których urzeczywistnieniem się ubiega. W tém ludzie w nieskończony sposób od siebie się różnią, bo każdy ma sam w sobie źródło działania. Gdyby się na tém tylko wszystko miało skończyć i nie wiecéj, Bóg stwarzając istoty duchowe wolnością obdarzone, stworzyłby raczej zamieszanie, bo tylko zamieszanie i nic więcej mogłoby być następstwem rojenia się tylu istot samoistnych, jedne od drugich nie-

zawistych. To się sprzeciwia rozumowi ludzkiemu wszedzie do jedności zmierzającemu, a tém bardziej uwłaczałoby to najwyższej mądrości. Ztąd wynikło, że wolność, jakeśmy widzieli, musi mieć wspólne wzgledne cele, w których sie czastkowo zejść ma, a w końcu dla wszelkiej wolności musi być jeden absolutny cel, do którego wszyscy bez wyjątku zmierzać mają, a tym absolutnym celem uznaliśmy nic innego nie może być, tylko miłość Boga i bliźniego. Widzieliśmy. że skoro na stronie Boga nie można było innego powodu do stworzenia świata pomyśleć, jak miłość do istot duchowych, to też na stronie człowieka jako istoty duchowéj nie można było absolutnego celu w czén iuném szukać, jak w miłości Boga a przy tém samém i bliźniego. Jeżeli Bóg miłość naznaczył człowiekowi jako cel absolutny, to pamietać należy, że skoro mu nadał wolność, przez to samo chciał, ażeby Jego zamiar boski przez człowieka dobrowolnie był wykonany. W pierwotnym stanie ten związek milości musiał byé pośredni. Gdy jednak człowiek w skutku upadku swojego ten zwiazek zerwał, i w czem innem absolutnego celu szukać zaczął, Bóg w serce jego utkwił tylko tesknote, w niczém inném absolutnego zaspokojenia znaleźć niemogącą, aby z jednéj strony w niczém nie nadwereżać jego wolności, bo miłość dobrewolnym tylko a nie wymuszonym może być stosuskiem, a z drugiéjastrony nie daé mu wpaść w absalutna przepaść, z któréj wszelki powrót, wszelkie / chwycenie się reki ratunek podającej, stałoby się # możebném. Po upadku stosunek rodu ludzkiego z le giem nie zerwał się absolutnie, ale zamienić się mt siał w stosunek pedagogiczny, który to za sobą pociąga, że wychowaniec z wolna tylko i po różnych zbeczeniach, do których wolność jest powodem, po różnych wreszcie stopniach i kolejach, prowadzony być musi, zanim mu może doirzalsza nauka być udzielana.

To potrzebuje czasu i cierpliwości. Nauka zawcześnie dana, kiedy nie ma jeszcze warunków do jéj przyjecia potrzebnych, byłaby stracona. Magiczny zaś wpływ Boga bez względu na wolność, byłby tylko, jakeśmy widzieli, działaniem magicznem wszechmoeności, ale wolność człowieka żadnegoby w tém udziału nie miała, przez coby był cel chybiony. Tak wiec życie rodu ludzkiego, jako na wolności oparte, zamienia się w proces rozwiniecia téj wolności, który, jakeśmy także już widzieli, ma różne swoje epoki, różne stopnie, wiekami nieraz od siebie oddzielone, różnym zboczeniom podlegające, z czego powstają dzieje ludów, do których odsyłamy. Bóg wprawdzie, jak historya święta naucza, od samego poczatku nie szczedził opieki i łask swoich. Dla czego jednak Chrystus weześniej rodowi ludzkiemu ratunku nie przyniósł, to nie jest przypadkowe, ale w tém leży, że objawienie nie mogło być na los szczęścia między ród ludzki rzucone. tylko dopiéro wtenezas, gdy warunki do przyjecia jego były przygotowane, gdy przynajmniej niektóre serca były zorane i do tego stopnia uprawione, siż ins można było wielki siew ludzkości powierzyć. To znaczy owo wyrażenie: »gdy się czasy wypełniły.« nowicie trzeba było czekać, aż się naturalizm zużyje. aż wyuzdana wolność lub despotyzm ludy zmęczy, aż zmysłowość o cierpkości owoców swoich się lepiéj przekona, aż wyjdzie na jaw, że nauka tego świata i prawa tego świata nadaremnie o wynalezienie drogi, która prowadzi do zbawienia, kusić sie beda. Madrość boska jedynie mogła ocenić, kiedy była najwłaściwsza pora, i co poprzedzać musiało, aby wielki czyn miłosierdzia pożądany owoc przyniósł, nie zadając wolności żadnego gwałtu, tylko działając jedynie droga przekonania. Ze ten akt miłosierdzia nastapił jak tylko można było najwcześniej, tego dowodem jest nadzwyczajny opór, jakiego doznała nauka,

która całemu światu zbawienie niosła. Że się jednak przyjęła pomimo wszelkich prześladowań i męczeństw, i że się tak szybko rozszerzyła, to znowu dowodzi, że czas właściwy był wybrany. Miłość z nieba zasiana zeszła i ziarno wydała, które znowu do dalszego siewa posłużyło, bo miłość boska zaszczepiwszy miłość w człowieku, nie mogła tylko miłości ludzkiej powierzyć dalsze krzewienie się, gdyż miłości jest naturą, aby sie na łonie wolności, drogą przekonania, drogą przykładu i poświecenia sama odradzała. To jest działanie Ducha Swiętego, które całe chrześciaństwo ożywiać powinno. To jest apostolstwo, jakie wolność łaską boską oświecona odebrała, aby na około świeciła rozpedzając ciemności, aby na sobie błogich skutków czynami dowodziła, i duchową pomoc, naukę, enote, wszelki ratunek tam niosła, gdzie słowo boże jeszcze nie doszło, albo przynajmniej dostatecznie się jeszcze nie przyjęło. To jest znaczenie miłości bliźniego, abyśmy sobie wzajemnie rękę podawali, i o ile możności nauką, przykładem, pomocą, powagą, z przepaści zepsucia moralnego, z ciemnoty, z duchowéj i materyalnéj nedzy się wyciągali, niedole doczesnego bytu lżejszą sobie czynili, a drogę do wiecznego zbawienia sobie torowali. Stanowisko prawa na więcej się nie zdobędzie, tylko abyśmy jeden drugiemu krzywdy nie robili. Stanowisko miłości wymaga, abyśmy, o ile się da, jeden drugiemu pomocą byli, a przynajmniej każdemu gotową życzliwość nie-Miłość Boga i bliźniego wszystkie stosunki uświęca, z każdego czynu jad grzeszny wyłącza, z wszelkiej mowy żądło złośliwe wyjmuje, i doczesny byt w królestwo boże zamienia. Nie tamuje ona energii działania, ale na każdym czynie wyciska ceche szlachetności, uczciwości, rzetelności aż do świetości.

Skoro Chrystus miłość Boga i bliźniego w rodzie

ludzkim zaszczepił, już objawienia takiego, któreby nawet do zmysłów naszych przemawiało, Bóg nie uznaje za potrzebne, gdyż odtąd wszystko na duchowa droge skierowane i na niej tylko może być załatwio-Dzieło rozszerzania nauki zbawienia, na dowód miłości śmiercia odkupionej, na dowód boskiego pochodzenia cudami a najwiekszym cudem zmartwychwstania ukoronowane, powierzone odtąd jest, jakeśmy widzieli, saméj wolności, na drogę absolutnéj prawdy już wprowadzonej. Ta jest przyczyna dla czego objawienie w ten sposób, jak już raz miało miejsce, powtarzać sie nie ma potrzeby, i jak niewłaściwe jest żądanie tych, którzy tego wymagają, i dopiero wtenczas uwierzyć obiecują, gdy na swoje oczy obaczą. Chrześciaństwo raz zaprowadzone zmysłowego potwierdzenia nie potrzebuje, bo już się stało duchowym procesem najwyższego stopnia daleko posunietym, który sie skutkami swojemi o boskiem swojem pochodzeniu najlepiéj legitymuje, czego na samym początku być nie mogło jeszcze w chwili pierwszego zaprowadzenia. Jeżeli to jeszcze do przekonania kogo nie wystarcza. to już temu na próżno u zmysłów przekonania szukać. Wszakże Żydzi i widzieli i słyszeli, bo naocznymi świadkami byli, pomimo to nie uwierzyli. chce watpić, kto chce wolę swoję dla przystępu najzbawienniejszych prawd zamknać, do takiego nie ma sposobu z niemi sie dostać: bo to jest proces woli, który w każdym na nowo musi się rozpoczynać, i bez woli albo mimo woli jego odbyć się nie może;-proces duchowy, zgoła proces wolności w całém znaczeniu tego wyrazu. Chrystus przyjdzie wprawdzie, jak zapowiedział, gdy nadejdzie koniec rzeczy doczesnych, ale w majestacie swoim, i nie aby nawracał. ale aby sadził. Lecz wówczas nie czas dopiéro wierzyć zaczynać.

Ale Chrystus pomimo to, że zmartwychwstawszy
Dum. Golduch. T. II. 60

dla naszych zmysłów zniknął, jest dla nas ciągle duchowo obecny w instytucyi Kościoła i ciągle jest pośrednikiem miedzy nami a Ojcem, ciągle podaje ratunek grzesznemu, który go szuka, i utajony w Sakramencie niewypowiedziane dobrodziejstwa zlewa tych, którzy uprawa woli swojej doszli do tego stopnia doskonałości duchowej, że zaczynają uczuwać, jaki to jest urok w łączeniu się w miłości z Bogiem i jaki ztad pokój w duszy. Že zanim Chrystus mógł się objawić, potrzebne były warunki, Jego przyjście przygotowujące, tego mamy w tém dowód, że chrześciaństwo wszedzie tam, gdzie te warunki istniały, pomimo wszelkich przeszkód, wszelkich prześladowań, stosunkowo do teraźniejszych czasów dość szybko się rozszerzało. Pomimo to, jeżeli weźmiemy na uwage całą ludność kulę ziemską zamieszkująca, ledwo może dopiéro piąta część wiare chrześciańską wyznaje; gdy tymczasem cztery piąte oddane sa cześcia muhamedanizmowi, cześcia bałwochwalstwu, częścią zwierzecemu zdziczeniu. A pomimo usiłowań licznych missyonarzy dzieło to, niejedném męczeństwem zapieczętowane bardzo tepo tylko postepuje, jedynie dla tego, że te ludy, nie przeszły jeszcze przez te warunki, jakie są potrzebne, aby się tak szczytna nauka przyjęła. U wielu naturalizm się jeszcze nie zużył, u innych, jak u Negrów, stanowisko prawa wcale jeszcze nie istnieje.

#### 87. Co tym odpowiedzieć, których to gorszy, te do dziś dnia niemal cztery piąte części rodu ludzkiego chrześciaństwa nie wyznają.

Niektórych to gorszy, i zdaje im się, że Opatrzność jest obojętna na los tylu milionów ludzi, nie mieszając się do niczego, i nie czyniąc nic, coby tym ludom oczy otworzyło. Ale ci zapominaja, że proces zbawienia jest procesem wolności. Wola człowieka odgrywa w nim główną rolę, i na nię tylko przekonaniem działać, nakłaniać ją tylko można. Zewnetrzny przymus traci tu swoja siłe, bo tu idzie o wewnetrzne przeistoczenie woli. Gdyby tu gwalt mógł normalne rozwiniecie woli zastapić, wówczas proces wolności, jakim jest proces zbawienia, zamienilby sie w proces fizyczny, t. j. chybilby zupełnie swojego celu. Nauka zbawienia musi być woli przez wole podawana, a nie ślepéj grze fizycznych sił powierzana. Ale proces wolności jest to proces wielce zawiły i bardzo długiego czasu potrzebujący, skoro raz z prawdziwéj drogi sprowadzony został. Zależy on od mnóstwa warunków, które nie dopisują, i co staje się powodem licznych zboczeń, a nawet cofań. Jakiemi drogami złe pokonywać, które jest w sile, a tém bardziej go wykorzenić, to mądrość i potegę ludzką w bardzo wielu przypadkach przechodzi. To panowanie złego jest to największa zagadka dla człowieka myślacego. Ta walka złego z dobrém zupełnie niemal zapełnia wyłącznie dzieje ludzkie. Ale jeżeli to z jednéj strony zasmuca, to jednak z drugiej strony jest to najdobitniejszym dowodem, że życie ludzkie jest procesem wolności, a za tém ida wszystkie wielkie następstwa, które człąwiekowi są rękojmią wyższego porządku rzeczy. Jeżeli człowiek ma wolność, tém samém ma centrum działania sam w sobie, od niego wszystkie działania jego wychodzą, do swojéj egoiczności on wszystko odnosi, ma świadomość o sobie i o świecie, jedném słowem ma osobowość. Przez to zaś, że się czuje ograniczonym, ma tém samém wyobrażenie o istocie nieograniczonéj, t. j. o Bogu. Jeżeli ma rozum rozwiniety, Boga nie może sobie inaczej wyobrazić, tylko jako osobowość wszelkie doskonałości posiadają-

mianowicie myśl wszystko ogarniającą, wolę wszechmocna, madrość niezgłebiona, a to na téj zasadzie, że mu te wszystkie dary chociaż tylko w ograniczonym sposobie są użyczone, t. j. że na podobieństwo Boga jest stworzony. Jeżeli człowiek ma wole, natura woli jest cele sobie stawiać i za pośrednietwem wolności je urzeczywistniać. Skoro więc Bóg ma wole i to wszechmocna, nie można jej inaczej pojąć, tylko że ma cele. Stworzenie świata jest urzeczywistnieniem tych celów. Swiat widomy. rozpada się na dwa systemata sobie wprawdzie przeciwne, ale w stosunkach z sobą zostające, t. j. na nature i na ród ludzki. W naturze panuje ślepa konieczność o sobie niewiedzaca. W człowieku z praw konieczności wyswobadza się świadomość i zjawia się wola, wolność. Ta wola urodziła złe moralne, ale tém samém dowodzi wolności. W naturze Bóg dopiał swojego celu, a żeby nie był chybiony, prawo konieczności postawione jest na straży. Co do rodu ludzkiego, Bóg powierzył wykonanie swoich zamiarów wolności człowieka, sam zachowując dla siebie opieke. Z osobowościa i wolnościa człowieka zawiązał się na podstawie widomego świata wyższy porządek duchowego świata. Tu się dopiéro rozpoczety dzieje, wktórych człowiek i Bóg wspólny ma udział. Na stronie człowicka jest to proces wolności. Na stronie Boga jest to opatrznościowa opieka. Skoro Bóg powierzył wykonanie swoich zamiarów, jakie miał stwarzając człowieka, wolności jego, musi ten proces wolności mieć absolutny cel, do którego zmierzać powinien. Tym absolutnym celem, jakeśmy widzieli, nie może być nie innego, tylko miłość Boga i bliżniego, i całe to pismo, szukając po wszystkich stanowiskach nadaremnie rozwiązania, nie miało innego zadania, jak dowieść tego. Ten wielki cel przez nadużycie wolności zginął dla rodu ludzkiego, i rozgościło się złe na świecie. Opatrzność opiekuńcza nie została obojętną. Prowadziła ona ród ludzki różnemi kolejami cierpliwie. Gdy jednak człowiek w kółku zepsutéj woli sam sobie zostawiony wiecznie byłby krążył, miłość boska, skoro widziała, iż się czasy wypełniły, i że warunki potrzebne przygotowane, objawiła się w osobie Zbawiciela, aby zbłąkanym prawdziwą drogę pokazać.

Dotychczas nasze dowodzenie miało minę subjektowego rozumowania, i raczej życzenia, ażeby to istotnie tak było, aniżeli objektowej pewności. odkad Chrystus w historyi się zjawił, i miłość Boga i bliźniego, jako absolutny cel w dzieje ludzkie, co mówię, w dzieje świata duchowego wstawił, odtąd nie można tego dowodzenia, jako wymysł ludzki uważać, tylko jako rozumowanie przez Zbawiciela oświecone, a potém potwierdzone. Niech się rozum ludzki sili jak chce, ale nic wyższego nad miłość nie wynajdzie. I miłość tylko, jakeśmy to już tyle razy powtarzali, jest zdolna wszystkie wielkie kwestye, nie tylko praktyczne, ale i teoretyczne rozwiązać. To objaśnia dla czego objawienie tylko kategoryi wolności dotknęło, z żupełném pominięciem-kategoryj ontologicznych czyli metafizycznych, tajemnicami bytu się zajmujących, oraz kategoryj logicznych, prawa myślenia za przedmiot mających. Pod tym względem Bóg widocznie zostawił, świat spieraniom się ludzkiego rozumu (Tradidit mundum disputationi eorum). Lecz kategoryi wolności nie pominał, ponieważ z kwestya wolności wszystko stoi albo upada, i wszelki bląd w téj mierze chybienie absolutnego celu za sobą pociąga. Wolność też do tego stopnia istotę człowieka stanowi, iż większéj części jego życia na tém polu szukać należy. Dla tego to nauka Zbawiciela i ograniczonym rozumom tak jest zrozumiała, a pomimo to i najgłębszy metafizyk znajdzie tam nieocenione skarby. Już Schelling teoryę wolności za najgłębszy przedmiot filozofii uznał, bo w rzeczy saméj z nią się wszystko wiąże. Im więcej się zastanawiam, tem mocniej utwierdzam się w przekonaniu, że ani kategorye ontologiczne nad bytem się zastanawiające, ani kategorye logiczne prawa myślenia rozbierające najwyższych zagadnień człowieka obchodzących rozwiązać nie są w stanie: Tego rozwiązania jedynie w kategoryi wolności szukać należy.

Lecz jeżeli miłość Boga i bliżniego jest absolutnym celem i jedyną drogą zbawienia, niejeden zapewnie przyjdzie się z nami rozprawiać, co się stało z temi milionami ludzi, którzy przed Chrystusem z tego świata zeszli, nie usłyszawszy słowa zbawienia? Co się stanie z temi czteremą piątemi częściami rodu ludzkiego, do których do téj chwili słowo boże nie znalazło drogi? Co się wreszcie stanie z tymi, co im było podane, a oni go odrzucili?- Na tobyśmy odpowiedzieli, że co do piérwszego i drugiego przypadku, gdzie człowiek nie miał możności korzystania z podanego ratunku, są to pytania raczej naszę ciekawość interesujące, aniżeli dla praktycznych widoków naszych koniecznego rozstrzygniecia wymagające. Sądzę, że możemy to rozstrzygnięcie bez najmniejszéj z naszéj strony szkody zdać na Opatraność, która w madrości i w miłosierdziu swojem wj właściwsze potrafi znaleźć środki, aby z jednéj strony zadosyć się stało sprawiedliwości, która między złem a dobrem wiecznie różnice czynić musi, a z drugiéi strony wymaganiom miłości, która nie może być na to ohojetna, aby istoty przez nie do bytu wywołane padły ofiarą obłędu, z którego im się wydobyć było niepodobieństwem. Co się zaś tycze trzeciego

wypadku, kościół podaje każdemu sposoby ratunku, i zdaje mi się, że najwłaściwiej zrobimy, jeżeli każdego po ten ratunek tam odeszlemy, a sami ściśle pilnować się będziemy, abyśmy z drogi prawdy zbawienia nie zboczyli. Sadzić innych, to do nas nie należy, tém bardziej, kiedy powiedziano: »Nie sądź, abyś nie był sądzonym.« Bóg jeden, który wszystkie tajniki serca ludzkiego widzi, mocen jest każdego sprawiedliwie osądzić i sprawiedliwość z miłosierdziem połączyć. My tylko przy tém obstawać musimy, że po za obrebem miłości Boga i bliżniego, ponieważ w tém jest absolutny cel człowieka, zbawienia być nie może, inaczéj toby było Bogiem, w czemby kto ostateczne swoje zaspokojenie mógł znaleźć, a dwóch bogów być nie może. Więc jeżeli kto koniecznie się przy tém upiera, aby koniecznie w czém inném, jak w Bogu najwyższego szczęścia szukać, co na to poradzić? Wszakże tu już każdy na sobie doświadcza, że w niczém inném zaspokojenia znaleźć nie jest w stanie, i że to odpadanie od Boga, a opieranie się tylko na swojéj egoiczności i na jéj żądzach wyłącznie, które chociaż im się stanie zadosyć, zaspokojenia nie znaja, główném jest źródłem i naszych udręczeń. Przez te udręczenia, chociaż wolność mamy, uwiązani jesteśmy u Tronu boskiego, inaczejbyśmy na zawsze odpadli. Ale to właśnie dla nas jest wskazówka, iżbyśmy się do Boga wrócili. Dla czegoż wiec się upierać przy téj ucieczce od Boga, kiedy ona nam tylko meke przynosi? Zadać, żeby téj meki nie było, chociaż od Boga odpadamy, jest to żądać, aby Bog przedmiot naszego obłąkania, przedmiot naszych namiętności do godności Boga zupełnie nas zaspokoić zdolnego podniósł, co absolutnie jest niepodobném, boby się świat duchowy zamienił w chaos, w jakiś atomizm duchowego gatunku, w którymby

nie było absolutnego celu wszystko jednoczącego, boby tyle było celów ile indywiduów. Zamiast więc Bogu zarzuty robić, że odpadnięcie od niego mękę przynosi, byłoby nierównie właściwiej usiłować wrócić do Niego, a jeżeli to komu w skutku większego upadku z trudnością przychodzi, udać się przynajmniej do miłosierdzia Jego, do czego każdego czasu otwarta jest droga, aniżeli zarzuty Mu robić.

KONIEC TOMU DRUGIEGO I OSTATNIEGO.

-up of an experience or about the property of the party o

office of the partial of the same of the same

crop for the comment of the second of the se

The state of the s

class ord we provide an ambaga archand

the best of the party of the same of the s







B 798 PcGI

# Stanford University Libraries Stanford, California

Return this book on or before date due.





# Stanford University Libraries Stanford, California



