
 



  

 

 

 

 



 Max Cegielski 

 

WSTĘP 

 

Już ponad dwa lata „Leksykon buntowników” jest emitowany na antenie Radia Roxy. 

W tym czasie słuchacze pytali mnie: czy żeby zostać jego bohaterem, trzeba być martwą 

gwiazdą rocka? Odpowiadałem, że niekoniecznie. W radiu i teraz w książce pojawiają się 

przecież Bob Dylan, Patti Smith, Flea z Red Hot Chili Peppers, John Lydon z Sex Pistols 

i PIL. Były też zarzuty, że do naszego „Hall of Rebels” przyjmujemy tylko tych, którzy ćpali. 

Rzeczywiście, większość nie stroniła od uzależniających, mocnych substancji, ale do historii 

przeszła z innych powodów. Frank Zappa tylko palił papierosy i pił wino, Tom Waits 

owszem, sporo pił, ale przestał. Serge Gainsbourg był przede wszystkim erotomanem, 

alkoholikiem w drugiej kolejności. Jello Biafra był straight edge - nie pił, nie palił, nie 

zażywał. Ktoś inny pytał więc na Facebooku: czy to cykl o muzykach? Nie, skoro pojawiają 

się w nim pisarze, jak Jack Kerouac, czy artyści wizualni, jak Andy Warhol. 

Jakie więc właściwie kryteria przyjąłem, wybierając bohaterów „Leksykonu”? Nigdy 

nie było żadnej listy, intuicyjnie szukałem tych, którzy są „w porządku”, a nie gwiazd. 

Postaci, które nie tylko wniosły coś nowego, świeżego do kultury, lecz także mają ciekawe 

biografie. 

Bohaterowie to osoby, które swoją twórczością zmieniły społeczeństwo. To ludzie 

ważni dla mnie, często także dla moich współpracowników. Szybko okazało się zresztą, 

że dla pokolenia umów śmieciowych szkolącego się w Roxy na stażach wielu artystów 

z przeszłości to zapomniane dinozaury, wykopaliska. Czasami młodsi o dziesięć, dwadzieścia 

lat przyszli dziennikarze doprowadzali mnie do szału, kiedy na przykład okazywało się, że nie 

czytali „Nagiego lunchu” lub nie znają „Fear of a Black Planet” Public Enemy. Dzięki pracy 

przy „Leksykonie” kształcili się zarówno oni, jak i nastoletni słuchacze Roxy. Dzięki młodym 

współpracownikom zrozumiałem też, że pojęcie „ikona” jest bardzo zwodnicze. To, kto jest 

postacią kultową, jest płynne i zmienia się wraz z następstwem pokoleń. Jimi Hendrix może 

być istotny dla mojego ojca, ale dlaczego tego gitarzystę powinny poznać też moje dzieci? Joe 

Strummer z The Clash to dla mnie ważna osoba, ale jak wytłumaczyć to mojej mamie? 

Dlaczego dzisiejszym licealistom przyda się odrobina wiedzy o Andym Warholu czy 

Davidzie Bowiem? W”Leksykonie” od początku starałem się pokazywać związki między 

historią kultury a współczesnością. Próbowałem odpowiedzieć sobie i innym na pytanie, 



dlaczego utwory, koncerty czy teledyski z przeszłości wciąż są ważne. 

Poza tym czy naprawdę wiemy coś o Morrisonie, Marleyu lub Sidzie Viciousie? Czy 

raczej mamy głowy pełne stereotypów i prostych wyobrażeń o nich? Żyjemy pośród mitów 

czy prawd o kulturze, która ukształtowała nas, naszych ojców i dziadków? Praca nad 

„Leksykonem” przekonała mnie, że z”ikonami” często bywało inaczej, niż myślałem. Nie 

tylko z postaciami z lat sześćdziesiątych, ale także z tymi, którzy zamykają tę książkę - 

Magikiem z Paktofoniki czy Cobainem z Nirvany. Wielu na pozór krystalicznie czystych 

buntowników miało różne grzechy na sumieniu, jak Ian Curtis. Inni, pozornie bardzo popowi, 

jak Freddie Mercury, okazywali się ukrytymi rewolucjonistami. 

Zresztą nie o szczegółowe biografie chodzi w”Leksykonie”. Można przecież sięgnąć 

po poszczególne książki o artystach, tak jak ja to tutaj robię. Zarówno na antenie Roxy, jak 

i w drukowanej wersji życie konkretnego bohatera jest tylko punktem wyjścia. Tworząc 

poszczególne słuchowiska, później rozbudowując je, poszerzając i poprawiając błędy, które 

w nich popełniłem, chciałem przede wszystkim zrozumieć dzieje kultury. I przy okazji 

samego siebie. Chciałem przypomnieć sobie dawne fascynacje. Jako trzynastolatek 

z wypiekami na twarzy czytałem „Satysfakcję” Daniela Wyszogrodzkiego. Szykując 

„Leksykon” o Keicie Richardsie, mogłem przypomnieć sobie, co mnie tak w niej podniecało. 

Doskonale pamiętam swoją kasetową kopię „Never Mind the Bollocks” Sex Pistols, ale 

przygotowując odcinek o Viciousie i Lydonie-Rottenie, mogłem wrócić do dawnych emocji. 

Podobnie było z teledyskami Beastie Boys czy koncertami Kalibra 44. To wszystko mnie 

ukształtowało, ale zanim siadłem do pisania, sam nie wiedziałem jak i dlaczego. 

„Leksykon buntowników” nie jest więc ani kompilacją biografii, ani 

popularnonaukową historią kontrkultury, kolejnych przemian estetycznych i muzycznych. Nie 

jest tylko encyklopedią transgresji, przekroczeń, łamania tabu w słowach piosenek, coraz 

śmielszych obnażeń na scenie. Nie jest z pewnością kroniką skandali. To raczej kolaż 

wszystkich tych elementów, przefiltrowany przez moje wspomnienia, bardzo osobista kronika 

dorastania. Nie tylko mojego, skoro doprowadzona jest do początku XXI wieku. 

Jest to autorska narracja o historii buntu, nie może więc być opowiedziana grzecznym 

językiem. Większość z jej bohaterów nie stroniła od dosadnych przekleństw, soczystych 

wulgaryzmów lub poetyckiej pornografii. Wielu z nich było ciężko uzależnionych 

od narkotyków, tych najtwardszych. Cenzurowanie języka, udawanie, że żyli w świecie 

ze świętych obrazków, byłoby oszustwem. Stąd w książce nie waham się używać potocznych 

wyrażeń, jak „dać w żyłę” (heroinę) czy „uspawać się” (marihuaną). Ostrzegam też, że sporo 

tu „chujów” i”pizd”, dlatego że sami bohaterowie często używali takich słów. Z tych samych 



powodów nie bronię „czystości języka ojczystego”, choć wiele angielskich sformułowań, 

w tym teksty utworów, tłumaczę na polski. Po to żeby je do końca zrozumieć. Nie waham się 

używać też oryginalnych pojęć, jak heavy rotation, kiedy tłumaczę system emisji utworów 

w stacjach radiowych i teledysków w MTV. Wiem, że przekleństwami i anglicyzmami mogę 

odstraszyć pokolenie moich rodziców. Ufam jednak, że mają świadomość, że przemiany 

społeczno-obyczajowe zapoczątkowane w czasach ich młodości nigdy nie ustały. Skoro Jim 

Morrison występował w”diabelsko” obcisłych skórzanych spodniach, to już Iggy Pop śpiewał 

z gołym torsem. A Flea z Red Hot Chili Peppers biegał po scenie kompletnie nagi. Raz 

puszczony w ruch szatański mechanizm przemian muzycznych i obyczajowych nie może się 

zatrzymać do dziś. O jego kolejnych obrotach, o kolejnych buntownikach muzyki, literatury 

i sztuki jest ta książka. 

 



 

 

(l-p) Allen Ginsberg i William S. Burroughs, Chicago, 1968 

 

fot. Fred W. McDarrah/Getty Images/FPM 

 

 



JACK KEROUAC, ALLEN GINSBERG, WILLIAM 

S. BURROUGHS 

 

„Leksykon buntowników” trzeba zacząć nie od muzyków, lecz ludzi pióra, którzy 

europejskie idee „poetów wyklętych”, surrealistów i dadaistów zaszczepiają w powojennej 

Ameryce. Dzięki nim ze zniszczonego drugą wojną światową Starego Kontynentu ruch 

kontestacji przenosi się do wzbogaconych na globalnym konflikcie Stanów Zjednoczonych. 

Odradza się w postaci bardziej masowej niż w Paryżu czy Zurychu, stając się bazą dla ruchu 

hipisowskiego. 

Adam „Ad-Rock” Horovitz rapuje na albumie „Paul’s Boutique” z 1989 roku: 

While I’m reading „On the Road” by my man, Jack Kerouac 

Poetry in motion, coconut lotion. 

Można to uznać za pustą zabawę słowami, sklejkę wynikającą z potrzeby znalezienia 

rymu. Nawet jeśli tak, to Beastie Boys czytali bitników. Ich książki są bowiem lekturą 

obowiązkową dla kolejnych generacji buntowników, kamieniem węgielnym kontrkultury, 

świętymi księgami odszczepieńców cywilizacji Zachodu. 

Najpierw ciągani po sądach, a potem celebrowani bitnicy stają się też pierwowzorami 

niezależnych gwiazd muzyki. Nie ograniczają swojej działalności do pisania książek, 

przedstawiają swoją twórczość publicznie, czytając teksty ze sceny, często 

z akompaniamentem muzyki. To prototyp poetyckich slamów oraz jeden z wielu korzeni 

rapowania. 

Kerouac, Ginsberg, Burroughs oraz setki ich koleżanek, kolegów oraz naśladowców 

fascynują się muzyką Afroamerykanów, uważaną wtedy przez większość społeczeństwa 

za gorszą, niższą formę kultury. Choć na frontach drugiej wojny światowej ginie wielu 

czarnych amerykańskich żołnierzy, to są dyskryminowani nie tylko w armii, lecz także 

na ulicach. Szczególnie na południu USA wciąż trwa segregacja rasowa. Artyści tacy jak 

Louis Armstrong mogą zabawiać bogate salony wielkich miast północy, ale na prowincji nie 

wolno im korzystać nawet z tej samej poczekalni na dworcu co białym. 

Beat Generation otwiera drogę do emancypacji świata dawnych niewolników, 

włączenia jej w główny nurt cywilizacji Zachodu. Dzięki temu „czarny blues” fascynuje 

potem Europejczyków, mogą powstać The Rolling Stones, a Jimi Hendrix może zostać 

bożyszczem obydwu kontynentów. Jeszcze później, bez Ginsberga interpretującego swoje 

poematy na scenie, hip-hop nie mógłby się stać uniwersalną formą wyrażania buntu na całej 



planecie. 

„Poetry in motion”, czyli „poezja w ruchu”, żywe słowo i codzienne życie podążające 

za rytmem, z beatem czy też z nurtem - tak właśnie Allen Ginsberg, Jack Kerouac i William 

S. Burroughs rozumieli swoją sztukę. „Życiopisanie”, moglibyśmy powiedzieć, nawiązując 

do Mirona Białoszewskiego. Ten właśnie zupełnie osobny artysta odwiedzony w czasach 

PRL-u przez „brodatego bitnika” Ginsberga nie bardzo rozumie, o co chodzi Amerykaninowi. 

Nie tylko z powodu problemów językowych: 

Bitnik patrzał na nas. Śmiał się. Uśmiechał. I śmiał. Adam się śmiał. Lu. się śmiał. 

Ylka się śmiała. Ja też. 

Jak wielokrotnie podkreślał biograf i przyjaciel Białoszewskiego Tadeusz Sobolewski, 

poeta wiódł życie bitnika, sam o tym nie wiedząc. Poza tym w biografiach Mirona i Allena 

kluczowy jest podobny moment akceptacji homoseksualnych preferencji, po którym następuje 

twórcza erupcja. Tyle że do momentu publikacji „Tajnego dziennika” w Polsce o życiu 

erotycznym i narkotycznym Białoszewskiego nie mówiło się głośno. Natomiast bitnicy 

z USA muszą się procesować w sądach, by ich „życiopisanie” mogło być publikowane. 

Oczywiście nie tylko kwestia gejowska, eksperymenty z używkami i życie 

na krawędzi sprawiają, że do Beat Generation odwołują się kolejne pokolenia. Ich krytyka 

białej, męskiej i heteroseksualnej cywilizacji klasy średniej jest tak głęboka, że szef FBI John 

Edgar Hoover ogłasza, że bitnicy są największymi wrogami Ameryki zaraz po komunistach. 

Jak tłumaczył w Radiu Roxy kulturoznawca Mirosław Pęczak: 

Klasa średnia bardzo cieszyła się z wygranej wojny. Ameryka przeżywała okres 

rozkwitu, a tu nagle pojawiają się młodzi ludzie, którzy kwestionują podstawowe 

konserwatywne ideały, między innymi wartości rodzinne. Zaczęli być traktowani przez 

władzę jako osoby podejrzane. 

W okresie powojennym USA widziane z perspektywy stalinowskiej Polski mogą 

wydawać się oazą dobrobytu, a przede wszystkim wolności, ale społeczeństwo staje się wtedy 

niesłychanie zachowawcze. Oficjalna propaganda głosi, że kobiety mają wrócić do kuchni 

i rodzić dzieci potrzebne do walki z komunizmem. Rodziny mają pełnić funkcję oddziałów 

na froncie zimnej wojny. Słynny indywidualizm Dzikiego Zachodu musi się podporządkować 

narodowej ideologii i pracy, a nie włóczędze, używkom, seksowi i oświeceniu, jak chcieliby 

bitnicy. 

Uznani, ale niepoprawni politycznie aktorzy, scenarzyści i reżyserzy z Hollywood 

trafiają na czarne listy. Służby specjalne wszędzie węszą czerwoną zarazę i sowieckich 

agentów. Ludzie żyją w strachu przed bombą atomową oraz wybuchem trzeciej wojny 



światowej, o czym będzie też później mówić w”Leksykonie” Bob Dylan. 

W 1914 roku jako pierwszy z wielkiej trójcy nowych „poetów przeklętych” na świat 

przychodzi William S. Burroughs, w bogatej rodzinie o angielskich korzeniach. Jego dziadek 

jest wynalazcą, założycielem dużej firmy, ojciec prowadzi sklep z antykami. Ukrywający 

swoje homoseksualne skłonności potomek rodu studiuje na Harvardzie, po którego 

ukończeniu otrzymuje co miesiąc od rodziców czek na sumę wystarczającą na niezależne 

życie. Wyrusza więc w podróż do Europy, po czym osiada w Nowym Jorku, zanurzając się 

w nocnym życiu metropolii. 

Jack Kerouac urodził się w 1922 roku na amerykańskiej prowincji w niezamożnej 

rodzinie francuskojęzycznej. Od dziecka rodzice wpajają mu poglądy antysemickie 

i antymurzyńskie. Jako sześciolatek podczas spowiedzi pierwszy raz słyszy głos Boga, który 

przemawiając wprost do niego, informuje, że chłopiec zazna wiele cierpienia, ale będzie 

zbawiony. Jego umierającemu bratu, jeszcze dziecku, objawia się Matka Boska. Po latach, 

mimo wszystkich obyczajowych ekscesów, autor „W drodze” maluje na ścianie swego domu 

portret papieża Pawła VI. O swojej słynnej książce powie, że traktuje o katolikach 

poszukujących Boga. 

Cztery lata po Kerouacu w rodzinie żydowskich emigrantów z Rosji przychodzi 

na świat Irwin Allen Ginsberg. Jego ojciec jest poetą i wykładowcą uniwersyteckim, a matka 

radykalną komunistką zabierającą syna na spotkania partii. Zaczyna chorować psychicznie, 

gdy Allen ma kilkanaście lat, i po kilku próbach samobójczych zostaje zamknięta w szpitalu 

dla obłąkanych. Poświęcony jest jej jeden z najbardziej znanych teksów poety, „Kadysz”, 

napisany po śmierci ukochanej mamy w 1956 roku. 

Te trzy postaci z różnych światów, potomkowie imigrantów z trzech kultur spotykają 

się w Nowym Jorku jeszcze przed końcem drugiej wojny światowej. Choć pokolenie bitników 

uważane jest potem za”antyakademickie”, Kerouac z Ginsbergiem studiują razem 

na uniwersytecie. Wiele ich pomysłów, takich jak potrzeba „nowej wizji” (termin 

zaczerpnięty z poezji Rimbauda), powstaje w opozycji do stylu i poglądów wykładowców. 

Opublikowane w Polsce „Listy” Kerouaca i Ginsberga są pełne francuskich wtrętów (dla 

pierwszego naturalnych, dla drugiego wynikających z oczytania), są analizami lektur tak 

różnych jak „Państwo” Platona i”Fałszerze” Gide’a. Mieszają styl niski i wysoki: 

Co do tej onanistycznej uczniakowatości, którą mi zarzucasz, to się wal na ryj, 

Jean. (...) Rozumiem zniecierpliwienie (...) w kwestii Kapłanów Sztuki. Rzeczywiście jest 

w tym coś sztucznego. To taki gest, do którego odwołują się artyści, kiedy wychodzi 

na jaw, że ich metoda nie jest samowystarczalna... a po jakimś czasie ten gest, to 



Kapłaństwo, zaczyna znaczyć więcej od samej sztuki. Czy możesz sobie wyobrazić jakiś 

większy absurd? 

Do młodszych od siebie studentów dołącza Burroughs. Wkrótce wszyscy wspólnie 

przechodzą smugę cienia, kiedy jeden z ich wspólnych przyjaciół zabija nożem, jak twierdzi 

„w samoobronie”, napastującego go od lat starszego mężczyznę. Przyszły autor „Nagiego 

lunchu” oraz Kerouac pomagają w ukryciu ciała, ale sprawę wkrótce odkrywa policja 

i zabójca trafia na dwa lata do więzienia. Każdy z przyjaciół, łącznie z Ginsbergiem, który nie 

bierze udziału w dramacie, pisze o tym, co się wydarzyło. Współudział w morderstwie staje 

się w pewnym sensie kamieniem węgielnym ruchu, symbolem splatających się regularnie 

biografii i dróg artystycznych pełnych zatargów z prawem, dramatów miłosno-erotycznych 

i radykalnych wyborów. 

Wszystko to dzieje się w rytmie bebopu, który do tradycyjnej jazzowej formy 

wprowadza szybsze tempo, więcej improwizacji i bogatszą rytmikę. To początek 

nowoczesnego jazzu. Podobna będzie rola literatury bitników pisanej przy jego dźwiękach, 

naśladującej frazy trąbki czy perkusji. W Polsce Tyrmanda buntem jest jakakolwiek forma 

jazzu i czerwone skarpetki, w USA wielkie orkiestry, z którymi grywa Armstrong, to „pop”. 

Awangardą w latach czterdziestych jest styl Charliego Parkera, Theloniousa Monka czy 

Dizzy’ego Gillespiego. Później przychodzi cool jazz Milesa Davisa czy Johna Coltrane’a 

grany prawie wyłącznie dla czarnoskórej publiczności. Wokół muzyki tworzy się społeczność 

fanów wyróżniających się wyglądem, szalonym stylem bycia, niestroniących od narkotyków. 

W latach czterdziestych zaczęły się wędrówki bitników. Były one czymś 

niezwykłym dla amerykańskiej klasy średniej czy dla porządnej młodzieży. Zaczynając 

od rzeczy - wydawałoby się - oczywistych i niekontrowersyjnych, jak słuchanie czarnej 

muzyki. Wtedy pojawia się pojęcie hipstera oraz białego, który szuka towarzystwa 

Afroamerykanów, zachowuje się jak oni i słucha tej samej muzyki. To już było 

nowością, nie mówiąc o narkotykach. Bitnicy i ich akolici mówili o Nietzschem, 

a z drugiej strony byli na bakier z prawem 

- mówił w Radiu Roxy Marcin Sendecki, poeta z pokolenia buntowniczego magazynu 

„bruLion” i krytyk literacki. Inni specjaliści piszą, że hipster jest odpowiednikiem dadaisty 

z okresu pierwszej wojny światowej. Wyrafinowany do granic dekadencji, amoralny 

i anarchistyczny, zna hipokryzję biurokracji i skutki religii, szuka sposobu na transgresję - 

i znajduje go w jazzie i używkach. Bitnicy przekuwają tę klubową, uliczną pozę w całą 

filozofię. 

Kulturoznawca Mirosław Pęczak dodawał w Roxy: 



Fascynowali się tym wszystkim, co szacowna część społeczeństwa miała 

w pogardzie. Z drugiej strony ważną inspiracją były bohemy artystyczne i tradycja 

awangardyzmu europejskiego. Oni, żyjąc w Nowym Jorku, chcieli, żeby miejsca, 

w których przebywają, były podobne do piwnic artystycznych Paryża. 

Termin „poeci przeklęci”, użyty po raz pierwszy w XIX wieku w stosunku 

do Verlaine’a, Rimbauda i Baudelaire’a, idealnie pasuje do Beat Generation - oni też, 

odrzuceni przez współczesnych, później stali się postaciami kultowymi. Tak samo jak 

Francuzi są bohaterami licznych skandali obyczajowych, przekraczają obowiązujące normy 

obyczajowe i przesuwają granice sztuki. 

Po latach w filmie dokumentalnym Chucka Workmana „The Source” Allen Ginsberg 

wspomina: 

Nie chcieliśmy społecznej rewolucji, pragnęliśmy tylko powierzyć swoje dusze 

sobie nawzajem. Byliśmy bardzo blisko siebie, działo się to intuicyjnie, bez żadnych 

podtekstów seksualnych, poza tym, że byłem w nim [Kerouacu] zakochany. Leciałem 

na niego jak na wszystkich innych. 

Autor „W drodze” jest biseksualistą, co w połączeniu z katolicyzmem zapewne nie 

jest dla niego łatwe. Być może dlatego pisze takie wiersze jak „Skid Row Wine” o piciu wina 

w złej dzielnicy, pełnej włóczęgów i przestępców. Ten poemat zostanie potem nagrany 

na albumie „Kerouac: Kicks Joy Darkness”. 

W 1953 roku Jack Kerouac tworzy pierwszą powieść, która ukaże się dopiero 

po wielu latach jako „Maggie Cassidy”. Tak opisuje tytułową bohaterkę: 

Wiedziałem, jak ziemia się kręci od jej ud po pas. Kryłem się w szyi Maggie 

niczym dzika australijska gęś, szukając perfum jej piersi. Nie pozwoliła mi. Była 

porządną dziewczyną. 

Proces dojrzewania seksualnego zwykłego chłopaka z prowincji ukazany w tej książce 

nie przeszedłby do historii, gdyby nie jego późniejsze dokonania. Ważne jest także to, 

że u Kerouaca kobiety są raczej przygodą na jedną noc, obiektem do zdobycia, ornamentem 

dla twardych filozofów włóczęgów. Bitnikom wypominały to feministki. 

W międzyczasie, na początku lat pięćdziesiątych, trzeci ze świętej trójcy bitników 

William Burroughs, już uzależniony od twardych narkotyków, ucieka przed policją 

do Meksyku. Tam w trakcie pijackiej zabawy niechcący strzela do swojej partnerki i zabija ją 

na miejscu. Pod wpływem traumy zaczyna pisać pierwsze powieści, w tym klasycznie 

opowiedzianą relację ze swoich heroinowych przejść - „Ćpuna”. Potem, w Maroku, „Nagi 

lunch”, na którego stronach czytamy: 



Ta książka rozsypuje się we wszystkich kierunkach: kalejdoskop pejzaży, 

kakofonia melodii i ulicznych hałasów, pierdnięcia i wrzaski demonstrantów, 

zatrzaskiwane stalowe żaluzje, krzyki bólu i żałości, kwilenie kopulujących kotów, ryk 

byka ze złamanym karkiem, bełkot indiańskiego czarownika w transie, krzyk 

mandragory, westchnienie orgazmu, cisza heroiny jak brzask w złaknionych 

komórkach, Radio Kair ryczące jak banda szaleńców, flety ramadanu wachlujące 

chorego ćpuna jak łagodne palce chłopca w szarym pociągu metra szukające zielonej 

pajęczyny. 

Nic dziwnego, że nielinearną narrację, ciąg wizji pomagają mu złożyć w jeden tekst 

nieodłączni przyjaciele - Ginsberg i Kerouac. Ten pierwszy zawsze podkreśla, że dla bitników 

ważniejsza jest przyjaźń niż prawa autorskie. 

Jack Kerouac jako pierwszy, już w 1951 roku, po trzech tygodniach pisania non stop 

na długiej rolce papieru, pod wpływem jazzu i używek kończy swoje najważniejsze dzieło. 

„W drodze” ukazuje się dopiero w 1957 roku i podobnie jak teksty kolegów powoduje atak 

konserwatywnej krytyki. 

To pierwszy prozatorski zapis stylu życia ruchu bitników - włóczęgi w poprzek 

Ameryki i ekscesów obyczajowych. Choć to oczywiście rzecz poddana autocenzurze. Jest 

w tym taka młodzieńcza zuchwałość, wybuch, który przyniósł autorowi natychmiastową 

sławę 

- mówił w Roxy Marcin Sendecki. Oprócz sprawozdania z kolejnych przygód 

na szlaku, jazdy wagonami towarowymi, autobusami, spotykania wagabundów, drobnych 

rzezimieszków, podejmowania kolejnych prac dorywczych Kerouac daje w książce taką 

między innymi definicję, którą można uznać za kwintesencję całego ruchu: 

Dla mnie prawdziwymi ludźmi są szaleńcy ogarnięci szałem życia, szałem 

rozmowy, chęcią zbawienia, pragnący wszystkiego naraz, ci, co nigdy nie ziewają, nie 

plotą banałów, ale płoną, płoną, płoną, jak bajeczne race eksplodujące niczym pająki 

na tle gwiazd, aż nagle strzela niebieskie jądro i tłum krzyczy „Ooo!”. Jak nazywano 

takich młodych ludzi w Niemczech Goethego? 

Wsparciem dla krystalizującego się powoli Beat Generation okazuje się grupa poetów 

z ruchu San Francisco Renaissance, która zaprasza kolegów z Nowego Jorku na występy. 

Jesienią 1955 roku Ginsberg w Six Gallery pierwszy raz publicznie czyta poemat „Skowyt”, 

który rozpoczyna się tak: 

Widziałem najlepsze umysły mego pokolenia zniszczone szaleństwem, głodne 

histeryczne nagie, 



włóczące się o świcie po murzyńskich dzielnicach w poszukiwaniu wściekłego 

strzału. 

Anielogłowych hipsterów spragnionych pradawnego niebiańskiego podłączenia 

do gwiezdnej prądnicy w maszynerii nocy, 

którzy w nędzy łachmanach z zapadniętymi oczyma w transie czuwali, paląc 

w nadnaturalnych ciemnościach tanich mieszkań, płynąc poprzez dachy miast, 

kontemplując jazz, 

którzy pod liniami kolejki nadziemnej odsłaniali swe mózgi Niebiosom 

i objawiały im się w natchnieniu anioły Mahometa rozkołysane na dachach czynszówek. 

Przytoczony fragment w wersji polskiej jest moją kompilacją różnych tłumaczeń, 

ponieważ teksty Allena czerpiące ze slangu i mowy potocznej przybierały u nas różne dziwne 

formy. „Fix”, czyli „szprycę” lub też „strzał” (heroinowy), zamieniano na grzeczniejszy 

„hasz”; „hipsterów” zastępowali zaś „hippie”, których kultura jeszcze wtedy nie znała. 

W Polsce fragment poematu pierwszy raz pojawia się w druku dzięki autorce 

kryminałów o dzielnych milicjantach. U Anny Kłodzińskiej we”Wraku” z 1973 roku 

zdegenerowana bananowa młodzież - hipisi - recytuje Ginsberga i Morrisona na dowód 

swojego upadku moralnego. W USA papierowa publikacja „Skowytu” w 1956 roku powoduje 

proces sądowy, podczas którego autor i świadkowie - krytycy literaccy - muszą udowadniać 

artystyczną wartość dzieła. 

Mniej więcej w tym samym czasie będący u szczytu sławy Elvis Presley występuje 

w filmie „Jailhouse Rock”, gdzie jego ruchy biodrami w tańcu są postrzegane jako zbyt 

erotyczne. Jednak przy tekstach bitników wydaje się grzecznym chłopcem, dlatego 

zdecydowałem się (na razie) nie poświęcać mu osobnego rozdziału w”Leksykonie 

buntowników”. 

Pierwsze publikacje poematów i prozy bitników zamykają młodzieńczy okres ich 

działalności. Stają się manifestami pokolenia jako symbol poszukiwania wolności, ale także 

sensu i oświecenia w powojennym społeczeństwie. Na przełomie lat pięćdziesiątych 

i sześćdziesiątych cała trójka realizuje swoje wczesne marzenie o podróży do Europy, 

w której widzą przecież kulturowe źródło własnych działań. Ginsberg, jeszcze zanim zacznie 

eksperymentować z narkotykami, doświadcza wizji, w której William Blake (angielski poeta 

z XVIII wieku, który zainspiruje potem Jima Morrisona) czyta z zaświatów swoje wizyjne 

poematy. 

Muzycznym wzorem jest jazz z USA, ale Stary Kontynent pozostaje ideałem 

intelektualnym. Nic więc dziwnego, że Burroughs po pobycie w Maroku ląduje w Paryżu, 



gdzie przebywa także wielu przyjaciół z Nowego Jorku i Allen Ginsberg. Ten ostatni 

z Europy udaje się na”pielgrzymkę” do Indii, zapoczątkowując tradycję powojennych 

wyjazdów artystyczno-duchowych (podobne praktykowane były od pojawienia się 

na subkontynencie Portugalczyków pod koniec XV wieku). Wyprawę z 1962 roku wspomina 

Gary Snyder, który spędził wcześniej wiele lat w Japonii i jest odpowiedzialny za eksport 

buddyzmu stamtąd do USA: 

Myślę, że poszukiwanie oświecenia było tylko małą częścią tej podroży. Allen 

szukał też narkotyków i chłopców oraz nowych doznań, podniet czy nowych rzeczy 

do jedzenia. 

Poeta nie wrócił więc może oświecony, ale jako lepszy człowiek - dodają inni goście 

spotkania w Asia Society. Uważają, że wpływ tej podróży na masową popularność indyjskiej 

filozofii, religii i kultury jest nie do przecenienia i że przyczyniła się ona do rozwoju ruchu 

hipisowskiego. 

Tymczasem Kerouac szuka swojej „katolickiej nirwany”, wędrując po USA i pod 

wpływem Snydera inspirując się buddyzmem zen. Wspina się z nim w górach, szukając 

na łonie przyrody oświecenia w kolejnej książce „Włóczędzy Dharmy” z 1958 roku: 

Sekret tego rodzaju wspinaczki kryje się w zen. Nie zastanawiaj się, tańcz 

po prostu na skałkach. To najłatwiejsza rzecz na świecie, o wiele prostsza niż chodzenie 

po płaskiej ziemi, która jest tak monotonna. Tutaj przy każdym kroku musisz 

rozstrzygnąć problem, jak bezpiecznie przeskoczyć na kolejny kamień. Musisz wybrać 

właściwy głaz. To właśnie jest zen. W tym rzeczywiście było zen. 

Niestety, z taką prostą interpretacją nie zgadzają się działający w USA buddyści, 

co pogłębia frustrację pisarza. Nie będąc, jak koledzy, tak zaangażowany politycznie, głosi 

w telewizji, że komuniści ukradli idee bitników. 

W jego zgorzknieniu miał udział brak sukcesu paru późniejszych książek. 

Zaczyna oskarżać kolegów o to, że mu nie pomagają, a krytykę o to, że na przykład 

promuje Ginsberga. Ma pretensje do całego świata, co doprowadza go do tego, 

że popiera interwencję Amerykanów w Wietnamie. Mimo tych wybryków jest na tyle 

związany z pozostałymi, ma na tyle magnetyczną osobowość, że dawni przyjaciele 

niespecjalnie mają do niego pretensje. Wybaczano mu 

- tłumaczył w Roxy Marcin Sendecki. W 1962 roku ukazuje się „Big Sur”, kolejna 

autobiograficzna powieść Kerouaca, choć jak zwykle imiona i nazwiska bohaterów pozostają 

zmienione. 

Podobno jestem Królem Bitników, jak piszą gazety, ale jednocześnie jestem 



chory i zmęczony całym tym bezdennym entuzjazmem różnych nowych młodych ludzi, 

którzy próbują mnie poznać (...). Wyjechałem na lato do Big Sur właśnie po to, by uciec 

od takich spotkań - jak z tymi pięcioma żałosnymi licealistami, którzy pewnego wieczoru 

przyszli pod moje drzwi na Long Island w kurtkach z napisem „Włóczędzy Dharmy”, 

spodziewając się, że mam dwadzieścia pięć lat, bo na skrzydełku książki wydrukowano 

błędną datę, a tu okazuje się, że jestem znacznie starszy i mógłbym być ich ojcem (...). 

Ci młodzi ludzie już za parę lat staną się hipisami. A kiedy Kerouac zapija się coraz 

bardziej, Burroughs usiłuje wyleczyć się z heroinowego nałogu u tego samego londyńskiego 

lekarza, do którego wkrótce pójdzie Keith Richards. Ginsberg natomiast recytuje swoją 

poezję dla tłumów, akompaniując sobie na indyjskich instrumentach. W występy wplata 

długie minuty indyjskich modlitw, szuka też cech wspólnych muzyki medytacyjnej Wschodu 

i śpiewu aborygenów: 

Najpierw interesowałem się muzyką, pracując z Dylanem, nagrywając bluesy, 

wcześniej - śpiewając buddyjskie mantry, jak „Om mani padme hum”. Ich recytacja 

polega na bardzo głębokim długim oddechu. Z kolei aborygeni australijscy, młodzi 

chłopcy, powtarzają krótkie frazy jak japońskie haiku. Intensywne jak one, 

skompresowane. Tyle że ich teksty mają rytm wygrywany pałeczkami. 

Takie holistyczne podejście, mieszające elementy kultur z różnych stron świata, stanie 

się wkrótce podstawą ruchu hipisów i filozofii New Age. To początek uniwersalnego 

miszmaszu współczesnej globalnej wioski. 

Ginsberg, szukając wciąż oświecenia, nie tylko pomaga przy zakładaniu buddyjskich 

szkół w USA, ale też razem z tysiącami hipisów wita przyjeżdżających do kraju 

hinduistycznych guru. W drodze powrotnej z Rosji nieoficjalnie zjawia się w gomułkowskiej 

Polsce. Odwiedza między innymi krakowskie mieszkanie Krzysztofa Niemczyka, legendarnej 

postaci krajowej awangardy lat sześćdziesiątych, performera, szalonego artysty i autora 

książki „Kurtyzana i pisklęta” (napisanej w 1968 roku, a wydanej w Polsce po raz pierwszy 

dopiero w 2007). Do autografu poety pozostawionego na ścianie u Niemczyka pielgrzymują 

potem krajowi hipisi. 

Kolejna wizyta Allena w Polsce w 1986 roku jest już bardziej oficjalna. Poeta 

występuje nawet na uniwersytetach i w państwowym radiu. Jak wynika z reportażu Polskiego 

Radia, swojemu tłumaczowi Bogdanowi Baranowi mówi wtedy, że czuje się „słowiańskim 

Żydem”, bo jego dziadkowie pochodzili spod Lwowa, a matka spod Witebska. 

Tymczasem w 1969 roku król bitników Kerouac zapija się na śmierć. Burroughs, 

ledwo wiążący w Europie koniec z końcem, wraca w latach siedemdziesiątych do ojczyzny 



i w apartamencie w Nowym Jorku przyjmuje wizyty kolejnej generacji buntowników, takich 

jak David Bowie, Lou Reed, Andy Warhol, Patti Smith czy Joe Strummer. Mimo prób 

wyjścia z nałogu praktycznie do końca życia jest uzależniony od heroiny, co, niestety, zdaje 

się popularyzować twardy narkotyk w kręgach artystycznych. Trzeba jednak przyznać, 

że we wstępie do”Nagiego lunchu” pisze wprost o uzależnieniu: 

Motto głodu totalnego brzmi: Nie będziesz? Ależ będziesz. Będziesz kłamał, 

oszukiwał, donosił na przyjaciół, kradł, zrobisz wszystko, by zaspokoić głód. 

Bo znajdziesz się w stanie totalnej choroby, totalnego opętania, i nie będziesz mógł 

postępować inaczej. Narkomani to chorzy ludzie, którzy nie mogą postępować inaczej. 

Wściekły pies nie może nie kąsać. 

W 1981 roku autor autobiograficznego „Pedała” i”Ćpuna” przenosi się na farmę 

na prowincji, gdzie umiera w 1997 roku. Do końca bierze udział w wielu alternatywnych 

przedsięwzięciach, stając się swoistym „celebrytą undergroundu”, łącznikiem między 

pokoleniem bitników a kolejnymi generacjami. W tym samym roku co on umiera - wolny 

od nałogów od lat sześćdziesiątych - Allen Ginsberg, również wielokrotnie nagradzany 

i oficjalnie fetowany pod koniec życia. 

Wydaje się, że wszyscy bitnicy najważniejsze swe dzieła popełnili w młodości i już 

nigdy później nie byli tak płodnymi i ważnymi twórcami. W ostatnich latach jednak ich teksty 

i poglądy są na nowo przywoływane, interpretowane, uważane często za prorocze. 

Jestem buddystą. A buddyzm mówi, że nie ma jednej permanentnej jaźni, ale są 

jej różne przejawy. Z pewnością jestem poetą bitnikiem i Żydem. Z pewnością jestem 

gejem i Amerykaninem praktykującym medytacje. Z pewnością też jestem członkiem 

amerykańskiej kontrkultury, która jest teraz atakowana przez konserwatywnych 

teleewangelistów 

- mówi o sobie Allen Ginsberg w programie „Face to Face” stacji BBC trzy lata przed 

śmiercią. W tej próbie autodefinicji pobrzmiewają wszystkie wątki Beat Generation: 

odrzucenie materialistycznej filozofii życia przez szukanie duchowości, indywidualizm 

i nonkonformizm. Zniesienie podziału między tym, co publiczne, a tym, co prywatne. 

Tworzenie sztuki potwierdzonej biografią, nie tyle autonomicznej, czyli oderwanej od życia, 

ile niezależnej od obowiązujących norm. Te ostatnie w poemacie „Skowyt” symbolizuje 

Moloch, bóstwo fenickie. Starożytni Rzymianie uważali, że Fenicjanie składali w ofierze 

Molochowi noworodki - paląc je żywcem. 

Moloch, którego umysł to czysta maszyneria! Moloch, którego krew to strumienie 

monet! Moloch, którego palce to dziesiątki wojsk! Moloch, którego pierś to ludożercze 



dynamo! Moloch, którego ucho to dymiący grób! (...) Moloch, w którym jestem 

samotny! Moloch, w którym śnię o Aniołach! Wariat w Molochu! Obciągacz kutasów 

w Molochu! Bezmiłość i bezmęskość w Molochu! 

Moloch to późniejszy babilon Marleya, system, na który plują punkowcy. Nic 

dziwnego, że fragmenty tekstów bitników chętnie recytuje Johnny Depp, a Ray Manzarek 

twierdzi, że The Doors nie powstaliby, gdyby członkowie zespołu nie przeczytali „W drodze” 

Kerouaca. Rzeczywiście ta książka jest ważna w biografii nie tylko Morrisona, ale też wielu 

innych buntowników, jako lektura inicjacyjna, po której następuje sprzeciw wobec 

społecznych norm. 

Bob Dylan mówi, że bitnicy mieli na niego równie wielki wpływ jak Elvis Presley. 

Nawet John Lennon przyznaje, że nazwa „The Beatles” była swego rodzaju hołdem dla tej 

generacji pisarzy i poetów. Paul McCartney występował z Ginsbergiem. Narkotyczną prozą 

„Nagiego lunchu” zachwyca się Kurt Cobain i choć William Burroughs nie był wielkim 

fanem Nirvany, to nagrali razem opowiadanie o księdzu uzależnionym od heroiny. Tom 

Waits, który tworzy muzykę do przedstawienia pisarza „Black Rider”, wydaje się nie tylko 

fanem, ale do dziś także bezpośrednim kontynuatorem ideałów generacji. Burroughsowi 

na płytach akompaniowali też muzycy Ministry i Sonic Youth, a Ginsberg nagrał z Joem 

Strummerem i jego The Clash utwór o Rimbaudzie. 

Taką listę muzycznych buntowników celebrytów można jeszcze wydłużać, ale to tylko 

zewnętrzne, atrakcyjne przejawy wpływu poetów i pisarzy na muzyków. Ich oddziaływanie 

na powojenne społeczeństwo Zachodu jest dużo głębsze. Sam Allen Ginsberg podsumował je 

w takich punktach jak: promowanie wyzwolenia duchowego i seksualnego, wpływ na ruch 

emancypacji kobiet, zniesienie ograniczeń cenzury, walka z kryminalizacją narkotyków 

poprzez ich demistyfikację, upowszechnianie świadomości ekologicznej, opozycja wobec 

cywilizacji przemysłu wojennego, nowa religijność, szacunek dla planety Ziemia i kultur 

pierwotnych. Krótko mówiąc, współczesna „płynna nowoczesność”, albo inaczej: 

„cywilizacja śmierci i relatywizmu”, zły sen ortodoksów konserwatyzmu - to właśnie dzieło 

Beat Generation i następców. Kontrkulturowy przekaz bitników dociera do wciąż 

ograniczonej grupy odbiorców. Musi pojawić się jakiś „chłopak z gitarą”, dzięki którego 

piosenkom protest usłyszą masy. 



 

Allen Ginsberg, Benares, Indie, 1963 

 

fot. Pete Turner/Getty Images/FPM 

 



 

Jack Kerouac, Nowy Jork, 1959 

 

fot. Fred W. McDarrah/Getty Images/FPM 

 

 



 

 

Bob Dylan, Nowy Jork, 1961 

 

fot. Michael Ochs Archives/Getty Images/FPM 

 

 



BOB DYLAN 

 

To on stanie się bitnikiem z gitarą, choć szybko zrezygnuje z roli trybuna przemian. 

Do dziś jest postacią enigmatyczną, jego artystyczny wizerunek ciągle się zmienia. Zdaje się 

ucieleśniać marzenie nowoczesnego człowieka o wolności wybierania swojej tożsamości. To 

marzenie najłatwiej zrealizować na scenie. Mimo kolejnych transformacji Bob Dylan stale 

jest punktem odniesienia dla innych artystów, negatywnym bądź pozytywnym. 

W przeciwieństwie do ikonicznych postaci generacji dzieci kwiatów - jak Janis Joplin, 

Jimi Hendrix czy Jim Morrison - on wciąż żyje i tworzy. Od początku, a zaczyna bardzo 

młodo, zanim rozkręci się lato miłości, jest artystą autonomicznym, ciągle poszukującym, 

którego trudno przypisać do jednego tylko ruchu w kulturze. Jako zaangażowany 

intelektualista i autor sztandarowych protest songów staje się jednak symbolem lat 

sześćdziesiątych. Tej epoki nie da się zrozumieć bez historii wprowadzenia przez Boba 

Dylana muzyki ludowej, zbuntowanego głosu uciśnionych na duże sceny. Potem zaś „zdrady 

ideałów”, kiedy Dylan sprzeciwił się regułom gatunku i podłączył gitarę do prądu, otwierając 

drogę dla elektrycznego bluesa i w ogóle rocka. 

Skończył już siedemdziesiąt lat, otrzymał ordery od Billa Clintona i Baracka Obamy, 

grał dla Jana Pawła II, który w homilii wykorzystał cytat z jego utworu. Kompozycje Dylana 

wykonywali zapomniani dziś, jak The Byrds, wciąż pamiętani, jak Jimi Hendrix, i nadal 

aktywni, jak Rolling Stonesi. Grali je eksperymentatorzy undergroundu, jak Ministry, 

i zupełnie współczesne gwiazdy, jak Adele. Najwyraźniej piosenki Boba Dylana wciąż są 

aktualne. 

Przychodzi na świat w małym miasteczku w Minnesocie w 1941 roku jako Robert 

Allen Zimmerman. Jest młodszy o piętnaście lat od Allena Ginsberga, z którym się potem 

zaprzyjaźni. Ich dziadkowie należą do tej samej fali emigrantów z Rosji po antyżydowskich 

pogromach na początku XX wieku. Artysta nie identyfikuje się ze swoim pochodzeniem, 

za to wspomina po latach, że w jego stronach wszyscy żyją w strachu przed wybuchem 

bomby atomowej. W szkole dzieci uczą się, jak chować się przed atakiem nuklearnym 

żądnych krwi komunistów z ZSRR. W okolicy domu rodzinnego, jak mówi Dylan w filmie 

„No Direction Home” Martina Scorsese: 

były głównie farmy albo tereny rozgrzebane przez przedsiębiorstwa górnicze. 

Latem było bardzo gorąco, a zimą okropnie zimno... Wtedy nie było takich ubrań jak 

dziś, więc wkładało się dwie czy trzy koszule. Spało się w ubraniu... Nie dało się być 



buntownikiem. Było za zimno, żeby być złym. Pogoda prędko wszystko wyrównuje. Nie 

było żadnej filozofii, stylu myślenia, ideologii, której można by się przeciwstawić. 

Dylan niechętnie i niewiele wspomina z dzieciństwa, prawdopodobnie jego głos był 

szkolony w miejscowej synagodze, ale nigdy nie potwierdza tej informacji. Przyznaje 

natomiast, że jego pierwszą pracą jest zamiatanie sklepu ojca. Już w wieku dziesięciu lat 

zaczyna grać na gitarze, odkrywa też radio i gramofon oraz płyty z muzyką country. Muzyka 

daje mu poczucie bycia kimś innym. 

Rodzinne miasteczko zaczyna go nudzić, więc zaraz po skończeniu szkoły ucieka 

w świat. Najpierw na uniwersytet, ale szybko przerywa naukę i jedzie do Nowego Jorku. 

W pierwszej części autobiograficznych „Kronik” wspomina, że zjawił się w mieście zimą, 

„nie szukając miłości ani pieniędzy”, nie znając na miejscu kompletnie nikogo. Natychmiast 

zaczyna akompaniować na harmonijce w podrzędnym klubie. 

W Nowym Jorku odnajduje legendę amerykańskiego folku - Woody’ego Guthriego. 

Ten piosenkarz urodzony w 1912 roku przez lata poznaje Amerykę jako „hobo”, 

przedstawiciel subkultury robotników wędrujących, często na wagonach towarowych, 

w poszukiwaniu pracy. To właśnie inspiruje podróże bitników. Guthrie występuje z gitarą, 

na której widnieje napis: „This machine kills fascists”, ma bardzo lewicowe poglądy 

i wsławia się między innymi ludową wersją hymnu USA pod tytułem „This Land Is Your 

Land”. Ten ostatni utwór stanie się ponownie popularny w latach sześćdziesiątych, między 

innymi w wersji Dylana. Początkujący muzyk przejmuje wiele z ideałów starego mistrza. Jest 

wstrząśnięty, ponieważ gdy poznaje Guthriego, ten dożywa już swoich dni w szpitalu dla 

obłąkanych. 

W wielkim mieście Robert Allen Zimmerman zamienia się w Boba Dylana. Czuje, 

że nie ma za sobą żadnej przeszłości, nie ma do czego ze starego życia się odwołać. Wybiera 

nie tylko nowe imię i nazwisko, ale też na nowo tworzy samego siebie. 

Jak gąbka nasiąka wszystkim, co słyszy, co go otacza, przejmuje słowa, maniery. 

(...) Od kolekcjonera pożycza unikalne płyty folkowe, których nie można było dostać 

w sklepach, dzięki czemu poznaje ludową tradycję. Nie oddaje tych płyt. (...) Naśladuje 

Woody’ego Guthriego, śpiewa jego utwory i chwali się kartką wypisaną własnoręcznie 

przez mistrza. (...) Twierdzi, że przemierzył całe Stany i grał w wielu miejscach, choć to 

nieprawda 

- wspominają Bobby’ego przyjaciele i współpracownicy z tego pierwszego okresu. 

Młody Dylan rzeczywiście regularnie ubarwia swoją przeszłość. W pierwszym wywiadzie 

radiowym w 1961 roku twierdzi, że mieszkał przy granicy z Meksykiem, gdzie nauczył się 



wielu indiańskich i kowbojskich utworów. 

Fascynował wszystkich erudycją, strumieniem świadomości zawartym 

w tekstach. Z początku jego utwory były protest songami przeciwko rasizmowi, 

wykluczeniu, biedzie, nierównościom społecznym. Sprzeciw Dylana nigdy nie był 

wprost, robił to w sposób bardzo poetycki 

- opowiadał w Radiu Roxy Jacek Nizinkiewicz z pisma „Teraz Rock”. Pierwsza płyta 

Dylana z dwoma własnymi utworami i jego aranżacjami tradycyjnych melodii nie odnosi 

jednak sukcesu. Natomiast już druga, wydana w 1963 roku „The Freewheelin’ Bob Dylan”, 

jest bardziej autorska i zawiera hymn epoki „Blowin’ In the Wind”: 

Przez ile dróg musi człowiek przejść, zanim człowiekiem go nazwiesz? 

Przez ile mórz biały gołąb przeleci, nim wreszcie na piasku zaśnie? 

Z ilu dział wystrzelić trzeba jeszcze, nim będą zakazane na zawsze? 

Odpowiedź, przyjacielu, niesie wiatr, odpowiedź jest w wietrze? 

Na płycie jest też „A Hard Rain’s a-Gonna Fall”. Miesiąc po jej wydaniu prezydent 

Kennedy oznajmia w telewizji, że na Kubie znajdują się sowieckie rakiety z ładunkami 

nuklearnymi. Słowa Dylana o apokaliptycznym deszczu są więc odczytywane jako metafora 

zagłady atomowej - tekst idealnie trafia w lęki czasów kryzysu kubańskiego. Sam Bobby 

odżegnuje się od tak bezpośrednich interpretacji, przekonując, że na przykład obraz zatrucia 

wody w tekście oznacza kłamstwa sączące się z mediów. Allen Ginsberg twierdził, 

że po usłyszeniu utworu rozpłakał się i poczuł, że jego pokolenie ma godnego następcę. „The 

Freewheelin’ Bob Dylan” sprawia, że z jednego z dziesiątek muzyków z gitarą grających 

po klubach artysta staje się rozchwytywaną gwiazdą. 

W Nowym Jorku Dylan poznaje Joan Baez. Uwielbia ją, lecz popularnością szybko 

przerasta piosenkarkę. Baez, równie zaangażowana ideologicznie jak Guthrie, jest 

bywalczynią akcji politycznych i demonstracji. Jest bardzo młoda, ale ma już na koncie złotą 

płytę. Z Dylanem wiąże się artystycznie, promując początkującego piosenkarza, ale nie tylko 

- szybko zostają parą. W 1963 roku wspólnie występują z okazji marszu na Waszyngton, 

podczas którego od dwustu do trzystu tysięcy osób, w większości Afroamerykanów, domaga 

się praw pracowniczych i zniesienia segregacji rasowej. To kulminacja toczącej się od lat 

walki o równouprawnienie byłych niewolników, przez stulecia sprowadzanych do ciężkiej 

pracy na amerykańskich plantacjach bawełny. Przywódca ruchu pastor Martin Luther King 

w stolicy wygłasza słynne przemówienie „I Have a Dream” o swoim marzeniu, by synowie 

dawnych niewolników i ich właścicieli mogli usiąść razem przy „stole braterstwa” w wolnej 

Ameryce. Rok później otrzymuje Pokojową Nagrodę Nobla, a USA nadają wreszcie prawa 



społeczne i wyborcze mniejszościom etnicznym. Zakazują też dyskryminacji ze względu 

na rasę, płeć i wyznanie. 

Bobby nie interesował się polityką, choć uważano go za działacza politycznego 

i człowieka lewicy. Ogólnie rzecz biorąc, tak było, ale nie interesowała go prawdziwa 

natura Związku Radzieckiego ani podobne bzdury. Uważaliśmy go za beznadziejnie 

naiwnego politycznie. Z perspektywy czasu sądzę jednak, że był bardziej wyrafinowany 

od nas 

- wspominał w”No Direction Home” muzyk folkowy Dave Van Ronk, ważny dla 

renesansu tej muzyki w latach sześćdziesiątych. Piosenkarze folkowi co najmniej od czasu 

wielkiego kryzysu lat trzydziestych są bardzo związani z lewicą, sam Van Ronk, który 

wspiera Dylana na początku kariery, należy do grupy trockistowskiej, potem do pierwszej 

partii socjalistycznej. To od niego właśnie młody Bob zapożycza standard „The House of the 

Rising Sun”, który później spopularyzuje Eric Burdon z Animalsami. 

W 1964 roku Dylan wydaje „The Times They Are a-Changin’” ze słynnym utworem 

tytułowym, pobrzmiewającym tonem religijnym, ale opisującym przepaść pokoleniową 

w USA. Ta piosenka umacnia jego pozycję barda nowej generacji nadchodzącego, lepszego 

świata. 

Ojcowie i matki, przybądźcie dziś tłumnie, 

Niech nikt nie potępia, gdy nie może zrozumieć, 

Wasze dzieci już własną odnalazły drogę, 

Zrozum to, że nic już zrobić nie możesz. 

Szczęśliwi i mądrzy, którzy dłoń im podają, 

Bo czasy wciąż, wciąż się zmieniają. 

Odbierając nagrodę związku swobód obywatelskich, w myśl własnego utworu 

ogłasza, że starzy ludzie (jak ci na sali), którym wypadły włosy, powinni odejść. Oznajmia 

też, że chce robić karierę muzyczną, nie przejmując się czymś tak trywialnym jak polityka. 

Jego przyjaciel Allen Ginsberg twierdzi, że właśnie tą ostrą wypowiedzią Dylan pokazuje, 

że jest prawdziwym, niezależnym bardem. Jego była dziewczyna Joan Baez wspomina 

natomiast: 

Za każdym razem, kiedy napisał coś z choćby drobną wskazówką, że odnosi się 

do polityki, ludzie natychmiast to podchwytywali. Niezależnie od tego, co on uważał, 

jego słowa stawały się narzędziem w walce przeciw wojnie, o prawa polityczne. Przez 

następne czterdzieści lat, gdy tylko uczestniczyłam w jakimś marszu czy proteście, ludzie 

pytali: czy będzie Bob Dylan? Oczywiście, że nie, on nigdy nie przychodził na takie 



wydarzenia, nie był bezpośrednio zaangażowany w politykę. 

Na kolejnym albumie muzyk zamieszcza zarówno utwory akustyczne, w których 

śpiewa, gra na gitarze i harmonijce, jak i elektryczne, zarejestrowane z zespołem. Ta zmiana 

wywołuje pierwszą falę krytyki fanów i ortodoksyjnego środowiska, które oskarża Dylana 

o gwiazdorstwo. 

W tym samym 1965 roku ukazuje się zagrane już w całości z zespołem 

i wzmacniaczami „Highway 61 Revisited”. Wielu socjologów muzyki uważa, że to 

prawdziwy początek lat sześćdziesiątych. Na płycie jest między innymi „Like a Rolling 

Stone”, nagrywany potem przez wszystkie gwiazdy: od Rolling Stones i Hendrixa po Cher 

czy Green Day. Utwór mógłby być też manifestem Beat Generation ze swoim refrenem: 

Jak to jest 

Być bez domu, 

Jak ktoś kompletnie nieznany, 

Jak toczący się kamień? 

Te słowa kierowane są do tajemniczej Miss Lonely, którą usiłowano zidentyfikować 

jako jedną z kochanek Dylana związaną z kręgiem Andy’ego Warhola. Wielu uważało, że to 

po prostu ironiczny tekst o”papieżu pop-artu”, który zaprasza gwiazdę folku do swojej 

Fabryki na tak zwane zdjęcia próbne, czyli eksperymenty z kamerą. Warhol uwielbia otaczać 

się znanymi ludźmi, a że ustępuje jeszcze sławą Dylanowi, to podobno aż piszczy z zachwytu 

na jego widok, ale... muzyk jest zimny i wyniosły. A wychodząc, zabiera bez pytania jeden 

z portretów Elvisa - jak głosi wtedy plotka, wiesza obraz u siebie do góry nogami i rzuca weń 

lotkami. Tę wizytę i konflikt pomiędzy amfetaministami z Fabryki a marihuanowcami 

i heroinistami z drużyny Boba opisuje Victor Bockris w książce „Andy Warhol. Życie 

i śmierć”. Zaznacza jednak, że muzyk w późniejszych latach wypowiadał się bardzo 

pozytywnie o awangardowych eksperymentach Warhola. 

„Like a Rolling Stone” prawdopodobnie jest dużo szerszą metaforą, a nie tylko 

przytykiem wobec jednego ze środowisk działających w Nowym Jorku. To historia osób, 

które kiedyś, będąc u szczytu sławy, eleganckie, lecz zarozumiałe, rzucały włóczęgom 

drobne, a potem stoczyły się na dno. Jednak bez domu, bez przedmiotów powodujących 

przywiązanie, tym bardziej mogą znaleźć szczęście i przede wszystkim wolność. 

Tej ostatniej Dylan ma coraz mniej - jest rozchwytywany przez media, menedżerowie 

organizują mu kolejne trasy koncertowe - i być może utwór dotyczy jego samego. Podczas 

konferencji prasowej w San Francisco w 1965 roku, z której nagranie wideo zachowało się 

w całości, otoczony kamerami i tłumem dziennikarzy zadających niezbyt mądre pytania pali 



jednego papierosa za drugim. Spytany o to, jak widzi swoją rolę społeczną, mówi po prostu: 

„Moją rolą jest wytrzymać tutaj tak długo, jak się da”. Mimo śmiechu i żartów dziennikarze 

dalej nagabują dwudziestoczteroletniego muzyka, twierdząc, że wstydzi się swojej 

popularności. Na to zdenerwowany, ale wciąż uśmiechnięty Dylan mówi: 

Nie wstydzę się, ale czego pan oczekuje? Mam wejść na stół, zaśpiewać alleluja, 

rozbić kamerę, zrobić coś dziwnego? Proszę mi powiedzieć, a zrobię to. Jeśli nie będę 

mógł, znajdę kogoś, kto dla pana to zrobi. (...) Nie zabiegałem o sławę, po prostu tak 

wyszło! 

Podczas tego samego spotkania z mediami pośród ulubionych poetów wymienia 

Arthura Rimbauda (do którego odwoływali się już bitnicy) i samego Allena Ginsberga, który 

zresztą siedzi na sali nieporuszony. Bob Dylan, traktowany przez dziennikarzy jako głos 

pokolenia, bez mała mesjasz nowej epoki, przyznaje potem, że czuł się jak oszust. 

Przez jednych byłem traktowany jak zagrożenie dla społeczeństwa, przez innych 

jako prorok i wybawiciel, a byłem tylko muzykiem. (...) Wolałem więc już pokazać się 

w Izraelu pod Ścianą Płaczu w kipie na głowie i powiedzieć, że jestem teraz syjonistą. 

Rzeczywiście w czasach największej popularności takie zdjęcie obiega media. 

Bobby nie daje się zaszufladkować. Budzi zgorszenie starych przyjaciół, lewicowych 

folkowców, występując w 1965 roku na Newport Folk Festival z bluesowym zespołem, 

perkusją i gitarą elektryczną. Publiczność gwiżdże, legenda głosi, że fanatycy czystości 

gatunku chcą odłączać kable, twierdząc, że nie rozumieją, co śpiewa. „Like a Rolling Stone” 

brzmi zbyt rockandrollowo, a taneczna muzyka jest dla nich synonimem materialistycznego 

społeczeństwa. Frazę: „Jak to jest/ być zdanym na siebie?”, interpretują jako wyraz egoizmu, 

zdrady wspólnoty zmieniającej świat. Po ledwie piętnastu minutach, przełomowych w historii 

muzyki, zespół schodzi ze sceny, a Dylan na prośbę organizatorów wraca sam z gitarą 

akustyczną. Kiedy gra trasę koncertową w Anglii, sale wypełniają tłumy, ale kiedy zaczyna 

drugą połowę występu - z zespołem i wzmacniaczami - publiczność buczy, gwiżdże, rozlega 

się okrzyk: „Judasz!”. Dla wielu krytyków to symbol początku nowej ery w muzyce. Sam 

krzyczący z sali człowiek wyjaśnia po trzydziestu latach w reportażu BBC: 

Dla nas, dzieciaków, był bohaterem i grając elektrycznie, nagle spadł z tego 

piedestału, na którym go sami postawiliśmy. (...) Teraz jednak lubię tę muzykę, przeciw 

której tak protestowałem. 

Przemęczony i zestresowany Dylan uzależnia się od narkotyków. Przynajmniej tak 

twierdzi w wywiadach, ale jest znany ze zmyśleń. Innymi słowy - ciągłego wymyślania siebie 

na nowo. Trzeba jednak przyznać, że koncertuje i nagrywa zbyt intensywnie. Na wielu 



materiałach wideo z tego okresu z jego oczu mogę rzeczywiście wyczytać stan narkotycznego 

upojenia. Nie jest pewne, czy rzeczywiście dochodzi do wypadku motocyklowego, po którym 

znika z życia publicznego, żeby odbyć rekonwalescencję. Może mówi o kraksie, żeby 

ubarwić swoją biografię, albo dlatego, że potrzebuje pretekstu do usunięcia się w cień. 

Dziennikarze mu nie wierzą, ponieważ do artysty nie wezwano karetki, nie jest 

hospitalizowany. Jednak potem przez wiele lat Dylan nie gra tras koncertowych, być może 

pod wpływem traumy nie tyle wypadku, ile tłumów wyzywających go od”zdrajcy”. Gdyby 

nie przetarł wtedy szlaków, publiczność nie byłaby w stanie zaakceptować później Hendrixa, 

Joplin, a także brytyjskiej fali elektrycznego bluesa, z którego wywodzi się The Rolling 

Stones. Jak mówił w Roxy Jacek Nizinkiewicz: 

W latach sześćdziesiątych nagrywa płytę za płytą. Dzisiaj tak się nie robi. Teraz 

artysta nagrywa album co dwa lata i rusza w trasę, a potem robi sobie przerwę, 

by słuchacze od niego odpoczęli. Wtedy Dylan nagrywa dwie płyty rocznie, a nawet 

więcej. Było tego tak dużo, że wytwórnia sama opóźniała wydawanie utworów. 

Po 1966 roku trochę zwalnia, zdaje się poważniejszy, wyzbyty humoru, który objawiał 

się w surrealistycznych grach słownych w piosenkach. W sekrecie bierze ślub z byłą modelką 

i aktorką, rodzi mu się pierwsze dziecko, potem kolejne troje. Kiedy cała młoda Ameryka 

kontestuje „kowbojski styl życia”, on nagrywa w stolicy country Nashville, gdzie pisze „All 

Along the Watchtower”. Krótki tekst, podobnie jak inne utwory Dylana, może być 

interpretowany na różne sposoby. Jako biblijny obraz czy wręcz heretycka wizja rozmowy 

Chrystusa z łotrzykiem na Golgocie, moralna dykteryjka lub po prostu surrealistyczny 

obrazek. Utwór jest potem wykonywany przez Jimiego Hendrixa, Pearl Jam i wielu innych. 

Lata siedemdziesiąte Dylan rozpoczyna, pisząc muzykę do kultowego westernu „Pat 

Garrett and Billy the Kid”, w którym gra też małą rolę. Na soundtracku, który miałem 

w rodzinnym domu na winylu i którego jako dziecko w kółko słuchałem, znajduje się między 

innymi „Knockin’ on Heaven’s Door”. W oryginale to prosta i krótka piosenka, ledwo dwie 

zwrotki, jednak chwytające za serce. Choć to głos pokonanego szeryfa „pukającego do nieba 

bram”, utwór brzmi jak pożegnanie z życiem dowolnej postaci. Dlatego zapewne wykonują 

go tak różni wykonawcy jak Eric Clapton w wersji lekko reggae, Guns N’ Roses 

na glammetalowo (z dodatkiem paru mocniejszych linijek), Avril Lavigne - słodko, z wtórem 

piszczących fanów. „Knockin’ on...” tak jak „All Along...” jest na tyle uniwersalne, że trafia 

do kanonu światowych standardów, które każdy artysta może zagrać po swojemu. Dzięki 

takim utworom Dylan stanie się artystą, którego utwory są nagrywane chyba najczęściej 

na świecie, częściej niż kompozycje choćby The Beatles. 



To nie znaczy, że wszystkie płyty Boba (studyjnych wydał trzydzieści pięć) są dobre - 

w latach siedemdziesiątych wyróżnia się tylko osobisty album „Blood on the Tracks”, a pod 

koniec dziesięciolecia artysta zaskakuje przyjaciół, nawracając się nagle na chrześcijaństwo. 

„Serve Yourself”, śpiewał John Lennon tuż przed śmiercią w odpowiedzi na wezwanie 

Dylana do niesienia pomocy bliźnim w”Gotta Serve Somebody” z tego okresu. 

Trudno jednoznacznie stwierdzić, czy został świadkiem Jehowy, 

zielonoświątkowcem, chrześcijaninem, czy katolikiem. Nagrał po prostu dwa 

chrześcijańskie albumy, niezbyt dobre. Zawsze był blisko religii, to jest człowiek bardzo 

uduchowiony, wierzący zawsze w jednego Boga. Jego życie składało się z wielu zwrotów 

akcji, w latach siedemdziesiątych próbował nawet nawracać ludzi ze sceny, ale ten czas 

minął. Dziś mówi o potrzebie duchowości, ale nie wypowiada się wprost za którąkolwiek 

religią 

- tłumaczy na antenie Roxy Jacek Nizinkiewicz. Nagłe zwroty ideowe w karierze 

Boba Dylana można też rozumieć jako kolejne ucieczki przed własnym wizerunkiem. Zresztą 

w zupełnie nowej epoce słodkich lat siedemdziesiątych wiele gwiazd epoki dzieci kwiatów 

po prostu nie potrafi się odnaleźć, o ile oczywiście wciąż są wśród żywych. Ten artysta 

sprawia jednak wrażenie, że próbuje do cna wykorzystać możliwości, jakie daje mu status 

ikony rocka, sprawdzić, kim jeszcze może zostać. 

W 1985 roku na amerykańskim koncercie Live Aid Dylan gra ze Stonesami: Keithem 

Richardsem i Ronniem Woodem. Wcześniej śpiewa razem z innymi gwiazdami „We Are the 

World”, ale teraz ze sceny namawia, żeby część zebranych pieniędzy przeznaczyć nie dla 

pomoc dla Afryki, lecz dla zadłużonych farm w Ameryce. Publiczność jest skonsternowana, 

media huczą, że jego wypowiedź jest co najmniej niestosowna. Dylan jak zwykle się nie 

przejmuje, nie chce pasować do żadnych schematów. Do tego stopnia, że nagrywa fatalne, źle 

wyprodukowane płyty. Wierni fani twierdzą, że robi to na przekór. W autobiograficznych 

„Kronikach” regularnie podkreśla, jak bardzo ciążyła mu sława muzycznego mesjasza: 

Prasa nigdy nie odpuszczała. Co jakiś czas musiałem wstać i zaofiarować się, 

że udzielę wywiadu, bo inaczej wyważyliby drzwi. Potem ukazywał się artykuł z tytułem 

typu „Rzecznik pokolenia zaprzecza, że jest głosem generacji”. Czułem się jak kawałek 

mięsa rzucony przez kogoś psom. 

Autor największych przebojów epoki nadal ma odważne pomysły, których znowu nie 

akceptuje publiczność. Przez lata nagrywa album, na którym gościnnie występuje Steve Jones 

z Sex Pistols, sekcja rytmiczna Sly &amp; Robbie z Jamajki, Mark Knopfler z Dire Straits, 

Ronnie Wood z The Rolling Stones i muzycy Grateful Dead, hipisowskiej legendy. 



Na jednym krążku mieści się więc cała historia muzyki, ale album zostaje uznany 

za najgorszy w całej karierze Dylana. W tym czasie muzyk na scenie często pojawia się 

pijany, fałszuje, jego i tak specyficzny głos brzmi strasznie. Im gorszym staje się artystą, tym 

bardziej jest arogancki wobec innych. Dopiero pod koniec lat osiemdziesiątych wraca 

na chwilę do formy. Nagrywa album „Oh Mercy” z producentem Danielem Lanoisem 

odpowiedzialnym między innymi za brzmienie wczesnego U2. Jak pisze w”Kronikach” 

o pracy z nim podczas sesji nagraniowych do utworu „Dignity”: 

Nagle pojąłem, że jestem w odpowiednim miejscu, robię odpowiednie rzeczy 

i we właściwym czasie, a Lanois to gość w sam raz. Miałem wrażenie, że wyszedłem 

za róg, a tam udało się chwycić Pana Boga za nogi. 

Czar jednak pryska przy odsłuchiwaniu kolejnych wersji: 

Leciały jedna po drugiej, nieporozumienie za nieporozumieniem. Wersje, przy 

których można było podać w wątpliwość własne istnienie. 

Tak szczerze Dylan opisuje swoje wzloty i upadki, chwile odzyskania wiary 

we własny talent i niespodziewane rozczarowania. Niestety, minęły już czasy, kiedy pisał 

najważniejsze utwory epoki w dziesięć minut, a potem szybko je nagrywał. Może zgubiła go 

praca z zespołem, elektryką i wzmacniaczami, konieczność zatrudniania producentów, którzy 

na początku chłopakowi z gitarą nie byli potrzebni? Płyta „Oh Mercy” ukazuje się 

w momencie, kiedy na rynek wraca wielu innych dinozaurów - na przełomie lat 

osiemdziesiątych i dziewięćdziesiątych. Jako pierwsza od lat odnosi względny sukces, ale jest 

też krytykowana właśnie za brzmienie, które stworzył Lanois. 

Dylan mimo niepowodzeń pozostaje rasowym buntownikiem. W 1991 roku, kiedy 

armia amerykańska wkracza do Kuwejtu, dostaje nagrodę Grammy za całokształt twórczości. 

Zamiast grzecznie podziękować, wygłasza płomienne antywojenne przemówienie i gra swoje 

„Masters of War”, co konserwatywna część publiczności znowu uznaje za nietakt. Jednak 

wkrótce potem zaproszony do programu „MTV Unplugged” daje się pokonać 

show-biznesowi i zostaje zmuszony do grania przebojów, a nie starych folkowych ballad, 

które chce wykonać. W 1997 roku dostaje order od prezydenta Billa Clintona, który mówi, 

że głos Dylana zawsze przeszkadzał ludziom u władzy. 

Z drugiej strony już obłaskawiony przez show-biznes Bob Dylan w 2004 roku 

występuje w reklamie damskiej bielizny, potem w kampanii promocyjnej pewnego 

samochodu, a w końcu zgarnia miliony u boku modnego rapera w spocie napoju gazowanego. 

Jednak wciąż jest szanowany. Martin Scorsese kręci o nim wspomniany już film 

dokumentalny „No Direction Home”. W 2007 roku wiele nagród zbiera fabuła „I’m Not 



There. Gdzie indziej jestem” w reżyserii Todda Haynesa. Dzieje Dylana są opowiedziane 

metaforycznie poprzez siedem różnych postaci. Jedną z nich gra Cate Blanchett, która 

wspomina: 

Odkrywanie, co siedzi w głowie Dylana, to jak otwieranie puszki Pandory... 

Uważam, że jest przykładem najbardziej liberalnego, wolnego artysty. Natomiast gdy 

patrzysz na jego ruchy, wypowiedzi, sprawia wrażenie schizofrenika. 

Z okazji siedemdziesiątych urodzin „schizofrenika” powstają o nim dziesiątki prac 

naukowych, odbywają się sympozja i konferencje, specjaliści analizują jego teksty. 

Nagrał trzydzieści pięć albumów studyjnych, dwanaście koncertowych, ukazały 

się niezliczone bootlegi. Nie jest artystą, który ma w dorobku pięć świetnych płyt, z czego 

trzy kultowe. On nagrał co najmniej dwadzieścia cholernie dobrych płyt, w tym 

z piętnaście kultowych! Ktoś, kto interesuje się muzyką, nie może nie znać na przykład 

„The Freewheelin’ Bob Dylan”, „Highway 61 Revisited” czy „Blonde on Blonde” 

- podsumowuje dorobek muzyczny Dylana Jacek Nizinkiewicz. 

Trzeba też przyznać, że artystę wielokrotnie oskarżano o plagiat lub w najlepszym 

wypadku zbyt dosłowne zapożyczenia - ze starych ludowych ballad ubogich białych 

emigrantów z Europy, którzy do Ameryki przybyli za chlebem, czy bluesowych standardów 

czarnoskórych sprowadzanych przymusowo. Odpowiada zazwyczaj, że na tym polega żywa 

tradycja, i w pewnym sensie ma rację. Nawet ortodoksyjni folkowcy do dziś zazdroszczący 

mu sukcesu, którego sami nie osiągnęli, przyznają, że siła starych utworów polega właśnie 

na tym, że jako wspólne dziedzictwo są wciąż na nowo interpretowane, zmieniane i grane. 

Bob Dylan jako chłopak z gitarą i harmonijką, archetyp ludowego artysty, muzyka w ogóle, 

w swoich tekstach miesza folkowe elementy, bieżący komentarz społeczny, 

surrealno-dadaistyczne gry słowne z poezją wysokich lotów. 

Z dzisiejszej perspektywy muzyk jest wręcz archetypicznym wzorem wolności 

artystycznej i osobistej, jakie daje estrada. Przed nim taką funkcję społeczną miały tylko 

literatura czy sztuki piękne, po Dylanie większość młodych buntowników szukała spełnienia 

w rocku. Zazwyczaj zapominając o zagrożeniach i pułapkach, jakie zastawia show-biznes. 

Po jego protest songach, śpiewanych milionom i sprzedających się w zawrotnych 

nakładach, nie wypada już śpiewać tylko o miłości. Dzięki Bobowi Dylanowi rock nabiera 

intelektualnych ambicji i politycznego zacięcia, bez niego nie byłoby więc punka ani całej 

współczesnej muzyki niezależnej. Typowanie go w ostatnich latach przez bukmacherów 

do Literackiej Nagrody Nobla wydaje się przesadą, ale być może pokazuje, że jest 

pierwszym, a może jedynym muzykiem, którego teksty są dziełami sztuki. 



Dzięki jego prekursorskim występom z gitarą elektryczną publiczność jest już gotowa 

na czasy hipisów, przekonuje się, że szybsze i głośniejsze granie nie jest tylko domeną 

hedonistycznego rock and rolla. Mając ponad siedemdziesiąt lat, Dylan nie nagrywa już 

równie ważnych utworów jak wcześniej. Ale może podobnie byłoby z Joplin, Hendrixem 

i Morrisonem, gdyby przeżyli? 

 

Od lewej: Terry Southern, John Sebastian, Bob Dylan i road manager artysty 

w kawiarni w Woodstock, 1964 

 

fot. Douglas R. Gilbert/Redferns/Getty Images/FPM 

 



 

Bob Dylan, Sheridan Square Park, Nowy Jork, 1965 

 

fot. Fred W. McDarrah/Getty Images/FPM 

 



 

Bob Dylan, koncert w Wielkiej Brytanii, 2002 

 

fot. Harry Scott/Redferns/Getty Images/FPM 

 

 



 

 

Jimi Hendrix, dźwiękowiec Eddie Kramer (stoi z lewej) i menedżer Jim Marron 

w Electric Lady Studio, Nowy Jork, 1970 

 

fot. Fred W. McDarrah/Getty Images/FPM 

 

 



JIMI HENDRIX 

 

Hendrix to pierwszy czarnoskóry artysta, który robi karierę na całym świecie, 

słuchany jest przez ludzi ze wszystkich grup etnicznych. Jeśli Bob Dylan pokazał, 

że na scenie można być, kim się chce, to Jimi udowodnił, że muzyka jest demokratyczna - 

daje szansę każdemu. Po nim każdy dzieciak z getta czuje, że może się wybić dzięki 

talentowi. 

Rok po Dylanie na świat przychodzi Jimi Hendrix, który dużo dłużej musi walczyć 

o popularność, także dlatego, że nie jest biały. Kontynuuje tradycję czarnego bluesa w sposób 

nowoczesny, jest innowatorem, a zarazem spadkobiercą długiej historii muzyki byłych 

niewolników. 

Leworęczny muzyk rewolucjonizuje styl gry na gitarze, jest pionierem 

wykorzystywania przetworników dźwięku i eksperymentów z brzmieniem. Choć pod koniec 

życia chce grać w rozbudowanych składach, udowadnia przede wszystkim, że perkusja, bas 

i dobry gitarzysta w zupełności wystarczą do grania rocka. W takim składzie będzie potem 

występować wiele punkowych zespołów, a także Nirvana inspirująca się zresztą brzmieniem 

gitary Hendrixa. 

Piękny i naiwny młodzieniec wykorzystywany przez menedżerów, oblegany przez 

wielbicielki, czołowy praktyk wolnej miłości. Jego śmierć, a także śmierć Janis Joplin i Jima 

Morrisona staną się końcem marzeń hipisów o narkotykach uzdrawiających świat. Ten 

triumwirat duchów do dziś nawiedza wyobraźnię młodych odszczepieńców, popularyzując 

hasło „żyj szybko, umieraj młodo”. Hendrix wciąż uważany jest za najlepszego gitarzystę 

świata, choć jak pokazuje Google Trends, zainteresowanie jego postacią od 2004 roku (kiedy 

zaczęto prowadzić statystyki) cały czas maleje. Jego życie jest krótkie, ale nagrywa tyle 

utworów, że jeszcze dziś, ponad czterdzieści lat po śmierci, ukazują się jego nowe płyty. 

I bardzo dobrze się sprzedają. 

Urodził się w 1942 roku w Seattle, gdzie po latach zacznie karierę Kurt Cobain. 

W żyłach Jamesa Marshalla Hendrixa płynie krew afrykańska, amerykańskich Indian 

i europejska. Matka artysty jest jeszcze nieletnia, pod nieobecność służącego w armii ojca pije 

i zaniedbuje syna. 

Razem z Jimim spaliśmy na piętrowym łóżku z mosiężną konstrukcją. Pewnego 

razu mój brat zaczął uderzać w pręty i odkrył, że każdy z nich ma inne brzmienie, 

zaczął więc wygrywać na nich różne dźwięki. Był zafascynowany efektami, jakie udało 



mu się uzyskać. Pamiętam, jak podczas wizyt u babci Jimi wielokrotnie podkreślał, 

że słyszy muzykę w głowie i uszach. Babcia brała więc ściereczkę, olejek dla dzieci 

i przecierała mu uszy. Tak właśnie rodził się w nim talent - słyszał w głowie muzykę 

- opowiadał w Radiu Roxy Leon Hendrix, młodszy brat artysty, po którym przyszedł 

na świat jeszcze jeden chłopiec oraz dwie siostry. Tę najmłodszą trójkę rodzice oddadzą 

do domu dziecka. 

Ojciec Jimiego po powrocie z wojska, kiedy kończy się druga wojna światowa, 

z trudem usiłuje chować dwóch najstarszych chłopaków. Wspomina, że ciągle znajduje 

na podłodze witki z miotły, którą szarpie syn, udając, że to gitara. W szkole Jimi żyje 

we własnym świecie, ciągle ogląda filmy, rysuje dziwne stwory, bardzo chce mieć własny 

instrument, ale dorasta w takiej biedzie, że pracownicy opieki społecznej chcą odebrać 

rodzicom także jego. Przez jakiś czas mieszka u kuzynów, rodzina ciągle się przeprowadza, 

pomieszkuje w tanich hotelikach, matka i ojciec piją i biją się między sobą. Po latach muzyk 

powie nawet jednej z licznych partnerek, że był „wykorzystywany seksualnie przez człowieka 

w mundurze”. 

Pierwszym instrumentem Hendrixa jest jednostrunowa, rozpadająca się gitara, z którą 

eksperymentuje na wszystkie możliwe sposoby. Wkrótce potem na koncert do Seattle 

przyjeżdża Elvis Presley. Jimiego nie stać na bilet, więc ogląda występ z pobliskiego 

wzgórza. Choć biały król rock and rolla pod koniec życia stanie się parodią samego siebie, 

trzeba przyznać, że w latach pięćdziesiątych inspiruje wielu przyszłych buntowników. Jimi 

oprócz niego słucha też dużo klasycznego bluesa. Jego rodzice się rozwodzą. Kiedy matka 

umiera w 1958 roku, synowie nie jadą na pogrzeb, tylko piją z ojcem whisky - jego zdaniem 

prawdziwi mężczyźni nie mogą okazywać emocji. Po tej dotkliwej stracie Jimi staje się 

jeszcze bardziej skryty i małomówny. 

Rodzina żyje w biedzie, ale Jimi dostaje w końcu pierwszą gitarę elektryczną - ojciec 

kupuje ją na raty. Od tej pory każdą wolną chwilę spędza na graniu. Przez to ostatecznie 

zawala szkołę, z którą od samego początku ma problemy. Gdy zostaje wyrzucony, policja 

zatrzymuje go w rzekomo kradzionym samochodzie. Hendrix twierdzi, że jest inaczej, 

i rzeczywiście oskarżenie może wynikać z rasistowskich uprzedzeń. Ma do wyboru więzienie 

albo wojsko - wybiera to drugie. Zostaje spadochroniarzem, jednak armia zwalnia go 

ze służby po wypadku podczas skoku. Rozpoczyna wtedy włóczęgę, występuje dla 

afroamerykańskiej publiczności na południu USA. Podziały rasowe wciąż są tam silne - 

oficjalnie zostaną zniesione dopiero w 1964 roku. 

Jest muzykiem sesyjnym, występuje z różnymi wykonawcami, między innymi 



z Isley Brothers. Najdłużej gra z Little Richardem. To wtedy gwiazda już przebrzmiała, 

ale Hendrix jest nim zafascynowany. Na jego wzór robi sobie fryzurę i wąsik, podkreśla, 

że chce być równie ekspresyjny jak mistrz 

- opowiadał w Radiu Roxy Robert Sankowski z”Gazety Wyborczej”. Little Richard 

jest mistrzem czarnego rock and rolla, łączy go z funkiem, rhythm and bluesem, gospel, 

nowoorleańskim jazzem. Ten autor hitów „Tutti Frutti” czy „Good Golly Miss Molly” mówi 

potem (a właściwie krzyczy, jak to ma w zwyczaju na scenie) o swoim byłym gitarzyście: 

Był gwiazdą, od samego początku był gwiazdą! Mówią, że każdy nią jest! Różnica 

jest taka, że niektóre zostały posłane w stronę nieba i wróciły z powrotem na ziemię! I to 

jest odpowiedź! 

Wpływ Little Richarda na kulturę jest nie do przecenienia - artysta przyciąga zarówno 

czarną, jak i białą publiczność, kolejną generację hipsterów. Zawsze nieco „przegięte” 

występy tego biseksualnego wokalisty i pianisty są szalonymi show. Z dwuznacznym 

uśmiechem potrafi pytać odbiorców, czy nie lubią zrobić czasem trochę „shake”.To chyba 

pierwszy muzyk o ciemnym kolorze skóry, któremu blondynki rzucają na scenę swoją 

bieliznę. Dzięki niemu muzyka taneczna przełomu lat pięćdziesiątych i sześćdziesiątych 

toruje drogę rewolucji obyczajowej hipisów. 

U jego boku Hendrix wiele się uczy, ale egocentryczna gwiazda nie pozwala mu 

zabłysnąć w zespole, który ma tylko akompaniować, a nie przyćmiewać jego blask. Jimi 

zakłada na koncert damską bluzkę i kapelusz z szerokim rondem, wykonuje sceniczne 

sztuczki zarezerwowane dla Richarda... i zostaje przez niego wywalony z pracy. 

W drugiej połowie 1965 roku znowu włóczy się z różnymi zespołami, gra 

na koncertach i jako muzyk sesyjny, ale jest coraz bardziej przygnębiony i nieszczęśliwy, 

ledwo wiąże koniec z końcem. Dwudziestotrzylatek podpisuje każdy podsunięty mu kontrakt 

- później, będąc już u szczytu sławy, będzie musiał je spłacać. Dla innych afroamerykańskich 

artystów jest zbyt awangardowy. Wielu uważa, że profanuje klasycznego bluesa, grając 

na gitarze z użyciem elektrycznych efektów. Przypomina to krytyczny stosunek publiczności 

do nowatorskiego grania folku przez Dylana. Jimi jest zbyt buntowniczy, świeży i dziwny 

zarówno dla białych, jak i dla czarnych. 

Odsiecz i zrozumienie przychodzą z Europy, z której do USA przyjeżdżają The 

Beatles, a potem The Rolling Stones. Ówczesna dziewczyna Keitha Richardsa Linda Keith - 

zahipnotyzowana grą czarnoskórego muzyka słabego zespołu w marnym klubie - zaprasza go 

na drinka, potem na imprezę. Jimi, biedny chłopak z patologicznej rodziny, pierwszy raz jest 

w towarzystwie bogatej, pięknej i wykształconej białej dziewczyny. 



Linda mówiła później, że była to magiczna noc, ale też, że doniesienia od lat 

pojawiające się na temat tego spotkania, sugerujące, iż miało znamiona zmysłowej 

schadzki, są nieprawdziwe. (...) Wieczór ten miał jednak dla Jimiego intymny charakter, 

którego wcześniej w życiu nie doświadczył. Rozmowy takiej jak ta - na tematy 

najbardziej fascynujące Jimiego: muzyki i gitary - nie prowadził wcześniej z żadną 

kobietą 

- pisze Charles R. Cross w książce o Hendrixie, który tej nocy poznaje także 

najnowszy album Dylana i LSD. Szczególnie ten ostatni element imprezy natychmiast staje 

się jego nową namiętnością, pozwalając widzieć muzykę pod postacią kolorów. Biograf 

artysty pisze, że ten narkotyk, badany i popularyzowany przez Timothy’ego Leary’ego, jest 

wtedy uważany w Harlemie za towar białasów, a nie czarnoskórych muzyków. Rasowa 

nieufność jest wciąż silna nawet w kręgach artystycznych, szczególnie po stronie 

Afroamerykanów. Jimi będzie ją przełamywał do końca życia. 

Następnego ranka Linda Keith jest pod równie dużym wrażeniem naiwnego geniusza 

jak w nocy po kwasie. Namawia więc do współpracy menedżerów wielkich brytyjskich grup, 

ci jednak nie widzą u Hendrixa komercyjnego potencjału. A Jimi coraz częściej gra nie 

w czarnym Harlemie, gdzie jego styl nie znajduje uznania, lecz w białym Greenwich Village, 

w klubie, gdzie debiutował Bob Dylan. 

Linda w końcu przedstawia gitarzystę Chasowi Chandlerowi, byłemu basiście The 

Animals. Grupa w 1964 roku nagrała międzykontynentalny folkowo-rockowy przebój „House 

of the Rising Sun”, ludową balladę znaną już z wersji Woody’ego Guthriego, Dylana czy 

Niny Simone. W Anglii trwa renesans amerykańskiego bluesa, więc Hendrix, po załatwieniu 

przez nowych menedżerów wielu formalności, leci do Londynu. 

Przybywa z jednymi spodniami i jedną koszulą na zmianę, ale już debiutanckim 

występem wbija słuchaczy i słuchaczki w ziemię. Dziewczyny, u których budzi się rankami 

po koncertach, wspominają, że jest przystojny i egzotyczny. Szybko podbija publiczność 

obojga płci. 

Uwielbialiśmy go w Anglii, bo był świetny. Zaadoptowaliśmy go. Nie był 

popularny w Stanach, więc przyjechał do nas, do Europy, gdzie byliśmy my, i nagrał tu 

swój pierwszy album. Był jednym z nas 

- wspomina Mick Jagger w dokumencie BBC, nie dodając, że to przede wszystkim 

jego kolega z zespołu Brian Jones wspierał emigranta z USA. Sam Mick był zazdrosny 

o Jimiego, bo ten podrywał jego dziewczynę. 

Gdyby nie nowa scena elektrycznego rhythm and bluesa i atmosfera Swinging 



London, ówczesnej stolicy światowej kultury, mody i muzyki, Hendrix nie odniósłby później 

sukcesu w USA. Na Starym Kontynencie już po paru dniach pobytu detronizuje mistrzów 

białego bluesa - Erica Claptona z grupą Cream. Szybko dochodzi do przesłuchań basistów 

i perkusistów, którzy mogliby na stałe dołączyć do Hendrixa. 

Ludzie pamiętający muzyka z tego okresu twierdzą, że mimo muzycznego geniuszu 

jest skromnym i nieśmiałym człowiekiem. Zgadza się na sugestię menedżerów, żeby obrać 

za pseudonim krótkie „Jimi” zamiast długiego „Jimmy”. To także producenci wymyślają 

nazwę dla nowego bandu: The Jimi Hendrix Experience. W grudniu 1966 roku w programie 

„Top of the Pops” w brytyjskiej telewizji nowa formacja wykonuje „Hey Joe”. Singiel 

wchodzi do pierwszej dziesiątki list przebojów. 

Prasa brukowa nazywa go „dzikim człowiekiem z Borneo”, a potem „czarnym 

Elvisem”. Promotorzy podkręcają ostry wizerunek, który świetnie się sprzedaje. Oczywiście 

do dziś toczy się spór o to, na ile sceniczne szaleństwa Hendrixa są wyreżyserowane, a na ile 

wynikają z jego wewnętrznej potrzeby. Nie ulega wątpliwości, że rozwija styl, który 

przećwiczył u boku Little Richarda. „Dzikus” idzie dużo dalej niż jego biali, dość grzeczni 

przyjaciele. Nie tylko artystycznie (gra dużo głośniej!), ale też pod względem stylu życia - 

zażywa więcej narkotyków od nich i zaczyna stawać się symbolem nowej, psychodelicznej 

ery. 

Zanim dowiedzieliśmy się, jak się nazywa, mówiliśmy o nim: ten facet, co łazi 

w takich ciuchach, jakby zabrał je jakiejś dziewczynie 

- tak jeden z muzyków tamtej epoki komentuje styl Jimiego. Hendrix kupujący 

w lumpeksie wojskową kurtkę z czasów imperium brytyjskiego, kowbojski kapelusz i spodnie 

w jaskrawych kolorach zaczyna wyznaczać obowiązujący styl. W ten sposób wnosi 

do hipisowskiej rewolucji elementy szaleństwa wizualnego z klubów Harlemu. 

The Jimi Hendrix Experience koncertują w Anglii, nagrywając jednocześnie piosenki 

na debiutancką płytę „Are You Experienced”. Pierwszy album jest popularny na Wyspach, 

ale nieznany w USA. Paul McCartney, jeden z wielu uwiedzionych talentem i urokiem 

Hendrixa, rekomenduje więc muzyka na amerykański festiwal Monterey Pop w 1967 roku. 

To wsparcie przesądza sprawę - Beatlesi są u szczytu sławy z albumem „Sgt. Pepper’s Lonely 

Hearts Club Band” trafiającym w psychodeliczny klimat epoki. Tytułowy utwór Hendrix gra 

zresztą po swojemu zaraz po ukazaniu się płyty, podbijając serca Wielkiej Czwórki. Dla 

Jimiego powrót do ojczyzny jest ważny - starannie szykuje się do wyjazdu, maluje gitary 

i komponuje stroje. Rozumie, że stoi przed dużą szansą. 

Na nagraniu z Monterey widać, że publiczność w ogóle nie reaguje, gdy muzyk jest 



zapowiadany. Oklaski rozlegają się dopiero wtedy, kiedy słychać, że występ zapowie Brian 

Jones z The Rolling Stones. Zapowiedź jest krótka: „To najbardziej ekscytujący artysta i nasz 

przyjaciel”. Hendrix ma na sobie długie różowe boa, spod marynarki wystają srebrne 

medaliony i pomarańczowa koszula z fantazyjnym żabotem. Podobnie ekstrawagancko ubrani 

są jego biali koledzy z zespołu. 

Krytycy zgadzają się później, że występ otwiera nie tylko nową epokę dźwięków, lecz 

także obrazów. Już w pierwszym utworze, bluesowym standardzie z Chicago, Hendrix wpada 

w trans i zostaje nagrodzony burzą oklasków. Program ułożył ze znanych kompozycji, 

zagranych jednak z przesterami, zupełnie inaczej niż zwykle (między innymi „Like a Rolling 

Stone”), oraz z paru własnych utworów. Na koniec Jimi, w czerwonych spodniach i koszuli, 

ma już świetny kontakt z publiką. Gra „Wild Thing”, przebój z repertuaru The Troggs, ale to 

jego wersja kojarzy mi się z podrywaniem dziewczyn na prywatkach. Utwór ma stricte 

seksualną wymowę, którą on jeszcze wzmacnia intonacją głosu, minami i gestami. Pokazuje 

wirtuozerskie sztuczki, ale też kopuluje ze wzmacniaczem i leżącym instrumentem. Sprawia 

wrażenie, jakby się do niego modlił. Na grande finale wyciąga pojemnik z benzyną, całuje 

i w końcu podpala „hostię elektrycznego kościoła”, po czym roztrzaskuje ją o scenę, a resztki 

rozrzuca wśród publiczności w geście komunii świętej. Część widzów jest przerażona, ale 

owacje są ogłuszające. 

Zamienia występ w mały spektakl wudu, obrzęd. Publiczność nie może uwierzyć 

w to, co widzi, czegoś takiego nie znała, nawet The Who tak nie szalało! Ten festiwal to 

symboliczny początek lata miłości. On tak wyróżnia się na scenie, tak wszystkich 

masakruje, że w ciągu jednej nocy staje się gwiazdą Ameryki 

- mówił w Roxy Robert Sankowski. „Mieszaniec” jest nowym objawieniem w kraju, 

gdzie wciąż trwają rasowe nierówności i pełno jest przemocy na tym tle. W roku 

amerykańskiego debiutu Hendrixa Bob Marley pracuje w Stanach jako sprzątacz. Jimi 

zaczyna natomiast zarabiać na muzyce i wysyła nawet pewną sumę pastorowi Martinowi 

Lutherowi Kingowi, najważniejszemu głosowi na rzecz rasowego równouprawnienia. Rok 

później King zostanie zastrzelony, podobnie jak wcześniej prezydent John F. Kennedy. 

Festiwal w kalifornijskim Monterey jest pierwszą dużą imprezą takiego typu. 

Gromadzi się na nim około pięćdziesięciu tysięcy osób, w szczytowym momencie prawie sto 

tysięcy hipisów obdarowujących miejscową policję kwiatami. Dwa lata później dużo bardziej 

znany festiwal w Woodstock powtarza na większą skalę pomysły z 1967 roku. Wszyscy 

artyści grają za darmo, przy użyciu nowatorskiego systemu nagłośnieniowego 

skonstruowanego specjalnie na potrzeby tak wielkiej widowni. Nakręcony przez 



dokumentalistę D.A. Pennebakera film (reżyser ma już na koncie „Don’t Look Back” 

o Dylanie) pokazywany w kinach rozsławia nie tylko festiwal i wykonawców, ale także ideę 

hipisowskich zgromadzeń lata miłości. 

Za ich początek uznaje się styczeń 1967 roku, kiedy w parku w San Francisco odbywa 

się „A Gathering of the Tribes for a Human Be-In” sprowokowane wprowadzeniem 

w Kalifornii zakazu używania LSD. Na wiecu przemawia prorok halucynogennej substancji 

Timothy Leary, narkotyk jest rozdawany za darmo w dużych ilościach. Występują takie 

zespoły jak Jefferson Airplane czy Grateful Dead, a Allen Ginsberg recytuje poezje 

i mantruje. Przychodzą młodzi hipisi, pacyfiści z dzielnicy Haight-Ashbury, która stanie się 

mekką ruchu, a także przedstawiciele radykalnej lewicy z uniwersytetu w Berkeley, którzy 

chcą czynnie demonstrować przeciw wojnie w Wietnamie. Paradoksalnie jeszcze tego samego 

roku sława „Hashbury” (jak przezwano młodzieżową część miasta) przyciągnęła takie tłumy, 

że jej dotychczasowi mieszkańcy urządzili „pogrzeb idei hippie”. Pomieszkuje tam Janis 

Joplin, o której więcej w kolejnym rozdziale. Występ na festiwalu Monterey rozsławia ją tak 

samo jak Hendrixa. 

Wkrótce Dick Cavett w swoim telewizyjnym programie przedstawia Jimiego jako 

„niewinnego i naiwnego”. Gwiazda wchodzi do studia w kolorowym jedwabnym szlafroku 

zdecydowanie kontrastującym z marynarką, koszulą i krawatem prowadzącego. 

Na stwierdzenie prezentera, że jest uznawany za najwybitniejszego gitarzystę na świecie, 

Hendrix zawstydzony odpowiada: „Umówmy się, że najlepszego na tym krześle”. Tłumaczy 

także: 

Polityka to popis ego, sztuka słów, które nic nie znaczą. Wolę sztukę, 

a szczególnie muzykę, która ma głębsze przesłanie. Gramy tak głośno, elektrycznie, żeby 

dotrzeć do ludzkich dusz. Chcemy, żeby nasza muzyka obudziła chociaż małą cząstkę 

w ich umysłach, bo na świecie jest tak wiele śpiących osób. 

Pismo „Melody Maker” przyznaje Jimiemu tytuł najlepszego muzyka. „Are You 

Experienced” jest na szczytach sprzedaży płyt po obu stronach Atlantyku. Hendrix produkuje 

kolejne single z hitami i non stop jest w trasie koncertowej, ale jego konto jest puste. 

Organizatorzy tras latają prawdopodobnie z walizkami dolarów do rajów podatkowych. Sam 

artysta bierze amfetaminę, żeby wytrzymać tempo. Regularnie zażywa też coraz większe 

dawki LSD i jest ścigany przez urząd podatkowy. 

Pełnymi garściami czerpie z hipisowskich haseł o psychodelii i wyzwoleniu. 

Znane jest jego zamiłowanie do różnych środków. Mówi się, że inni eksperymentują, 

a on je pochłania. Połyka każdą nową pigułkę, która wchodzi do obiegu 



- mówił w Roxy Robert Sankowski. Jimi, wyglądający poza sceną równie barwnie jak 

na niej, awansuje na ikonę kontrkultury. Z zespołem nagrywa drugą, 

kosmiczno-psychodeliczną płytę „Axis: Bold as Love”, na okładce której muzycy są 

przedstawieni jako awatary hinduskich bóstw. Na albumie znajduje się między innymi 

liryczne „Castles Made of Sand”. 

To dla mnie najważniejsza piosenka brata, ponieważ opowiada o naszej rodzinie. 

Pierwszy wers mówi o tym, jak mama z tatą kłócą się i rozstają. Drugi jest o mnie - 

jestem małym chłopcem zabieranym przez wydział spraw socjalnych. W trzecim wersie 

jest znowu matka, na wózku inwalidzkim, odchodzi właśnie do nieba. Ostatni raz, gdy ją 

widzieliśmy, jechała właśnie na wózku ciemnym szpitalnym korytarzem. Było mroczno 

i smutno 

- opowiadał Leon Hendrix w specjalnej rozmowie z Roxy. Rzeczywiście można 

odnieść wrażenie, że traumy z dzieciństwa wciąż prześladują muzyka, który nie potrafi się 

odnaleźć jako gwiazda. Nie jest w stanie kontrolować umów i finansów. Wszyscy są 

przemęczeni, zaczynają się konflikty, a Hendrix, kiedy zmiesza narkotyki z alkoholem, staje 

się agresywny. Później przeprasza kolegów za swoje nastroje. 

W Sztokholmie wywołuje hotelową burdę, w Kanadzie zostaje zatrzymany na lotnisku 

z wielką paczką heroiny położoną na wierzchu torby, ale sąd wierzy mu, kiedy twierdzi, 

że ktoś mu ją podrzucił. Już wtedy Jimi narzeka na zawrotne tempo kariery. W wywiadzie dla 

„Melody Maker” mówi, że chciałby zrobić sobie półroczną przerwę, pójść do szkoły 

muzycznej i pisać „mitologiczne opowieści o muzyce oparte na motywach planetarnych”. 

Jego umysł coraz częściej spowija „fioletowa mgła”, jak w utworze „Purple Haze”, który 

słuchacze traktują jako hymn o LSD. Sam autor twierdzi, że inspiracją jest powieść science 

fiction: 

Purpurowa mgła w moim umyśle, 

Ostatnio rzeczy nie wydają się takie same. 

Zachowuję się śmiesznie, nie wiem czemu. 

Wybaczcie mi, kiedy całuję niebo. 

Kolejny album to podwójny „Electric Ladyland”, z dwoma piętnastominutowymi 

utworami. To rewolucja w branży muzycznej, wydawcy i radia uważają bowiem, że po trzech 

minutach jednej piosenki słuchacz zaczyna się nudzić. Płyta i tak trafia na pierwsze miejsca 

list sprzedaży. Hendrix sam ją produkuje, dzięki czemu album zawiera jego osobistą, mimo 

chaosu panującego w studiu dopracowaną wizję artystyczną. Narzeka jednak, że z powodu 

ciągłych koncertów ma za mało czasu na pracę w studiu, popada w konflikt z menedżerem 



Chasem Chandlerem i zrywa z nim współpracę. Równocześnie w wywiadach deklaruje, 

że nie chce protestować, tylko podpowiadać ludziom rozwiązania. Jakie? 

Czy byłeś kiedyś w kraju elektrycznych kobiet? 

Magiczny dywan czeka na ciebie, więc się nie spóźnij. 

(...) Elektryczna kobieta czeka na ciebie i na mnie 

- śpiewa Jimi w”Have You Ever Been (To Electric Ladyland)”, budując swój 

elektryczny i eklektyczny kościół wolnej miłości, dragów i muzyki. Fani chcą jednak starych 

przebojów i oczekują, że na każdym koncercie wykona parę sztuczek, zagra zębami, na ich 

oczach znów zniszczy gitarę. 

Przed festiwalem „trzech dni muzyki i pokoju” Hendrix pierwszy raz w życiu ma 

krótkie wakacje w Afryce, gdzie może odpocząć od sławy. Potem zaszywa się w wynajętym 

dla niego domu w okolicach Woodstock. Rozwiązuje The Jimi Hendrix Experience, 

stworzony przecież dosyć przypadkowo w Anglii, i rozpoczyna próby z nowym składem: 

Gypsy Sun and Rainbows. Do zespołu zamierza włączyć więcej instrumentów i chce 

eksperymentować z nowymi brzmieniami. 18 sierpnia 1969 roku w Woodstock gra 

amerykański hymn „The Star-Spangled Banner”. 

- Zagrałeś hymn narodowy w mało ortodoksyjnym stylu. Czy szybko dostałeś 

górę listów o treści: jak w ogóle śmiałeś?! 

- Nie, dlaczego? A hymn w ogóle nie był nieortodoksyjny. 

- Nie był? 

- Uważam, że był piękny... 

- odpowiada muzyk na prowokacje Dicka Cavetta w studiu telewizyjnym. 

Paradoksalnie niewiele osób ogląda to wykonanie na żywo - występ zaczyna się 

na sam koniec festiwalu, w poniedziałkowy poranek (ale nie na zakończenie, jak można 

przeczytać w wielu materiałach). Według jednych źródeł Hendrix, który nie znosi grać przed 

dużymi tłumami, mimo bardzo wysokiego wynagrodzenia umyślnie opóźnia koncert. 

Natomiast biograf Charles R. Cross twierdzi, że jest zupełnie inaczej: to festiwalowy bałagan 

zmusza go do zagrania po wielu godzinach czekania. Przesterowaną wersję hymnu 

narodowego szersza publiczność poznaje dopiero za sprawą płyty i nakręconego filmu. 

Niektóre z efektów użytych przez muzyka są interpretowane jako odgłosy rakiet, a całość jest 

odbierana jako protest przeciw wojnie w Wietnamie. Gitarzysta odcina się od takich analiz 

i mówi raczej o nowym patriotyzmie. Hendrix w Ameryce ogarniętej ostrymi walkami 

ulicznymi, demonstracjami i protestami przeciw wojnie w Wietnamie szansę widzi w wolnej 

miłości. U Cavetta mówił: 



Każdy umie protestować, ale niewiele osób potrafi dać odpowiedzi na pytania 

dręczące świat. 

Sam nie potrafi odmówić menedżerowi zagrania dodatkowych koncertów, choć jest 

wyczerpany. Bierze więcej LSD, żeby pozostać kreatywnym, heroinę, żeby się wyluzować, 

prochy, żeby zasnąć. Równocześnie jest największą afroamerykańską gwiazdą świata i wiele 

ruchów politycznych, w tym Czarne Pantery, usiłuje wykorzystać go do swoich celów. 

Hendrix ma jednak zupełnie prywatne marzenia - chciałby odpocząć oraz uruchomić własne 

studio. Ten plan udaje mu się zrealizować tylko częściowo, w 1970 roku, kiedy otwiera 

Electric Lady Studios. Latem tego samego roku musi jednak wypełnić zobowiązania i zamiast 

spokojnie eksperymentować w studiu, jedzie na tournée po Europie. 

Hendrix jest gwiazdą takiego formatu, że wokół niego krąży typ dziennikarzy 

pytających o politykę i image, a nie muzykę. Na pytania, dlaczego ma tak długie włosy, 

odpowiada: 

Może je zapuściłem dlatego, że tato zwykle przycinał mi je przy skórze jak owcy. 

Sprawia wrażenie, że traumy z dzieciństwa go nie opuszczają. Zresztą nie ma czasu 

na ich analizowanie - haruje jak wół w kieracie własnej sławy. „Show must go on”, jak 

śpiewał dużo później Freddie Mercury. 

To był koniec ery miłości i pokoju. Ludzie niszczyli płoty, panowała przemoc. 

Zeszli z pokojowej ścieżki, a zegar bił dalej. Mogłeś poczuć złe wibracje. Trudno o tym 

opowiedzieć, ale działo się coś nieprzyjemnego 

- wspominają przyjaciele artysty. Na festiwalu w Niemczech członkowie 

motocyklowego gangu Hells Angels podpalają biura organizatorów, a publiczność jest bardzo 

nieprzychylna muzykowi. Wykończony pracą i narkotykami wraca do Londynu. Tam po raz 

ostatni spotyka Lindę Keith, której wręcza gitarę w podziękowaniu za wszystko, co dla niego 

zrobiła. Słynny mistrz improwizacji i jamów z innymi muzykami jest w tak złym stanie, 

że nie zostaje nawet wpuszczony do klubu, gdzie gra Eric Burdon z The Animals. 

Rankiem 18 września 1970 roku kochanka Hendrixa nie może go dobudzić. 

Przerażona dzwoni prawdopodobnie do Burdona. Ten najpierw bagatelizuje sprawę, 

nieprzytomny po zakończonym właśnie koncercie, dopiero później radzi jej zadzwonić 

po karetkę. Wzywanie pomocy się przeciąga, być może dlatego, że apartament jest pełen 

narkotyków i dziewczyna potrzebuje czasu na ich ukrycie. Według policji i sanitariuszy 

Hendrix zostaje znaleziony sam w pokoju hotelowym, drzwi są otwarte na oścież. Gdzie 

znikła kochanka, która twierdzi potem, że jechała karetką z ciałem Jimiego, chociaż personel 

szpitala temu zaprzecza? W wywiadach wielokrotnie zmienia swoją wersję wydarzeń. Czy 



przestraszyła się lekarzy i policji, czy też usiłuje ukryć jakąś straszną prawdę? Czy jedzie 

do Burdona? Czy to on sam przyjeżdża do pokoju Jimiego, żeby schować narkotyki, i przy 

okazji zabiera jego poemat, który traktuje jako list pożegnalny samobójcy? Czy śmierć 

„ułatwia” jeden z menedżerów, wcześniej okradający Hendrixa? Wątpliwości jest mnóstwo. 

Brat artysty Leon mówił w Radiu Roxy: 

Słyszałem różne rzeczy. Trudno mi o tym mówić, ale myślę, że ktoś był 

zaangażowany w jego samobójczą śmierć. Wszystkie stacje telewizyjne i radiowe podały, 

że zmarł z przedawkowania, ale badania nie wykazały żadnych substancji 

psychoaktywnych w jego ciele. Później okazało się, że Jimi zmarł w szpitalu z powodu 

komplikacji. 

Przed śmiercią gitarzysta jest przemęczony i niedospany, sfrustrowany tym, jak toczy 

się jego kariera. Sekcja zwłok wykazuje przedawkowanie barbituranów, nieduże ilości 

alkoholu i marihuanę. Hendrix, który poprzedniego wieczoru zażywał amfetaminę (wtedy 

przyjmowaną w tabletkach), bierze jeszcze dawkę środków nasennych, wielokrotnie 

przekraczając dozwoloną ilość. Śmierć następuje przez zadławienie się własnymi 

wymiocinami, ale nie jest jasne, czy jeszcze w domu, czy już po przewiezieniu do szpitala. 

Może jest po prostu tak, jak mówi potem Eric Burdon - że Hendrix stąpał po cienkiej linie 

i w końcu z niej spadł? 

Oczywiście przed nim kłopoty z narkotykami i nieuczciwymi menedżerami mieli już 

jazzmani czy gwiazdy rock and rolla lat pięćdziesiątych. Jednak ich sława była ograniczona 

przez mniej wtedy rozpowszechnioną telewizję, brak wielkich festiwali, filmów muzycznych, 

trudniejszą komunikację między kontynentami. Hendrix jest gwiazdą na skalę globalną, a to 

jest technicznie możliwe dopiero w latach sześćdziesiątych. 

W grę wchodzą także ogromne pieniądze, wokół artystów lata miłości kręci się tłum 

cwaniaków z show-biznesu usiłujących zarobić na rewolucji. A sami muzycy - nie tylko Jimi, 

ale też inni wrażliwi geniusze - nie potrafią sprawnie poruszać się w dżungli szybkich karier, 

oczekiwań odbiorców, wymagań rynku i jego pułapek. Oczekują akceptacji, ale nie potrafią 

sobie poradzić ze sławą. Trzydzieści lat później podobnie będzie przebiegać kariera Kurta 

Cobaina. 

Jeszcze za życia Hendrix sprzedaje miliony płyt, gra wielkie koncerty wyprzedane 

do ostatniego miejsca, ale nigdy nie ma pieniędzy. Po wydaniu kasy na narkotyki 

i przyjemności nie potrzebuje ich zresztą więcej, zżerany lękami chce przede wszystkim 

spokojnie grać. 

Nie żyję komplementami. Tak naprawdę rozpraszają mnie w pewien sposób. 



Znam mnóstwo muzyków, artystów, którzy słysząc komplementy, myślą: wow, muszę 

być naprawdę dobry. Przyjmują je są usatysfakcjonowani, aż gubią się i zapominają 

o swoim talencie, zaczynają żyć w innym świecie 

- deklarował w telewizji Jimi, który również żył w”innym świecie”, tyle 

że narkotyków, muzyki i seksu. Jego śmierć stanie się rockowym mitem oddziałującym 

na kolejne pokolenia. Sprzedaż płyt miesiąc po tragedii wzrosła o czterysta pięćdziesiąt 

procent. Do dziś ukazują się kolejne płyty, bootlegi i nagrania koncertowe. Ojciec, brat, 

nieślubny syn oraz menedżerowie długo walczą w sądach o prawa do utworów. Obecni 

spadkobiercy dziedzictwa sprzedają wizerunek muzyka do różnych reklam, sukcesywnie 

wydają też nieznane nagrania. W 2010 roku ukazuje się płyta „Valleys of Neptun”, a w 2013 

„People, Hell and Angels”, które bardzo dobrze sobie radzą na listach przebojów. 

Najwyraźniej Hendrixa słuchają nie tylko podstarzali hipisi, ale także ludzie szukający 

zbuntowanej muzyki w XXI wieku. 



 

Jimi Hendrix za kulisami, Anaheim Convention Center, Kalifornia, 1968 

 

fot. Ed Caraeff/Getty Images/FPM 

 



 

Jimi Hendrix, Wielka Brytania, 1967 

 

fot. Jan Olofsson/Redferns/Getty Images/FPM 

 



 

Jimi Hendrix, Sussex University, 1967 

 

fot. Mick Gold/Redferns/Getty Images/FPM 

 

 



 

 

Janis Joplin, Austin, Teksas, ok. 1962 

 

fot.Marjorie Alette/Michael Ochs Archives/Getty Images/FPM 

 

 



JANIS JOPLIN 

 

W porównaniu z Hendrixem czy Morrisonem jest dziś zapomniana. Nie zdążyła 

stworzyć równie silnego mitu jak oni ani nagrać tylu utworów. Bez Janis Joplin nie da się 

jednak do końca pojąć lat sześćdziesiątych, nie tylko dlatego, że była jedną z niewielu 

charyzmatycznych wokalistek na ówczesnej scenie. 

Joan Baez, choć z początku bardziej znana od Dylana, zniknęła w jego cieniu. 

Wokalistki z The Mamas &amp; The Papas, grupy wylansowanej na fali popularności folku, 

odeszły w niepamięć. Podobnie stało się z Melanie, która grała na Woodstock, a kobiece 

głosy ze Sly and the Family Stone były zdominowane przez męskich liderów. 

Narracja czasów wolnej miłości okazuje się więc bardzo męska. Dziewczyny 

odgrywają podrzędne role groupies, zazwyczaj są modelkami, ich imiona i nazwiska znane są 

tylko maniakom fascynującym się epoką. Na tym tle Janis Joplin wyróżnia się w sposób 

szczególny, realizuje hasła wolności seksualnej w równym stopniu jak jej koledzy. Jest 

autonomiczną żeńską buntowniczką, sprzeciwia się dominacji mężczyzn. Robi wielką karierę 

nie dzięki seksapilowi, lecz talentowi i szczerości. Jest też pierwszą białą kontynuatorką 

wielkich czarnych bluesmanek, która zrobiła dla śpiewu to co Jimi Hendrix dla gitary. 

Zdaniem Myry Friedman, autorki biografii „Janis Joplin. Pogrzebana żywcem”: 

Ucieleśniała nerw, ton i nastrój swojej ery. Wybrała filozofię wiary w doraźność, 

pogardę dla przyszłości, pragnienie kierowania się instynktem. 

Głos Joplin jest niepodrabialny, charakterystyczny jak u Marilyn Monroe. 

Śpiewała z olbrzymią pasją. Pisała i zachowywała się nonszalancko, ale jej utwory miały 

przekaz. Niejednego artystę zainspirowała. Przypadek artysty wielkiego, ale i upadłego 

- mówiła w Roxy wokalistka Marika. Rzeczywiście królowa psychodelicznego soulu 

i bluesa dziś ma wpływ na tak różne wokalistki jak Pink i Florence Welch z zespołu Florence 

and the Machine. W Polsce powoływała się na nią Edyta Bartosiewicz. Lata dziewięćdziesiąte 

to u nas zresztą nie tylko muzyka grunge, lecz przy jej okazji także reaktywacja 

zainteresowania erą hipisów. Ostatnio utwory Joplin nagrała na specjalnej płycie Natalia 

Przybysz, dawna wokalistka Sistars. W wywiadzie dla Jazzsoul.pl mówiła: 

Zrozumiałam, że Janis byłaby wspaniałą kompozytorką. Zmieniała śpiewane 

przez siebie covery w obłędny sposób. Traktowałam je niemalże jako zupełnie nowe 

kompozycje, na przykład utwór „To Love Somebody” w oryginale [w wykonaniu Bee 

Gees] jest dużo prostszy, a Janis zamieniła go w mszę. 



Janis Lyn Joplin urodziła się w konserwatywnym Teksasie w 1943 roku, w rodzinie 

z klasy średniej, ma dwójkę rodzeństwa. 

Była brzydkim dzieckiem, miała problemy z wagą i cerą. Przezywano ją świnią. 

Można sobie wyobrazić, jaki to był dla niej koszmar 

- mówił w Roxy Robert Sankowski, dziennikarz „Gazety Wyborczej”. 

W latach pięćdziesiątych kowboje i nafciarze nie słuchają pogardzanej przez nich 

„muzyki niewolników”, lecz swojej lokalnej odmiany country - bluegrass. Jednak Janis 

wychowuje się w Port Arthur, na wybrzeżu i mokradłach, gdzie mieszają się już kultury, silne 

są wpływy pobliskiej Luizjany. Dziewczyna szybko wpada w złe towarzystwo, słucha Bessie 

Smith czy Billie Holiday - wyróżnia się, bo lubi „czarnuchów”. Głośno mówi o tym w szkole, 

a w dodatku jeździ na ich koncerty do stanu za rzeką (gdzie można kupować alkohol 

od osiemnastego, a nie dwudziestego pierwszego roku życia), zaczytuje się w bitnikach. Taka 

postawa powoduje ciągłe awantury w domu rodzinnym. Myra Friedman pisze, że w tych 

czasach na południu USA w dobrych rodzinach „blues równa się Murzyni, równa się seks, 

równa się śmierć”. 

Młoda dziewczyna miała być grzeczna, miła, ładna, skończyć szkołę i szybko 

wyjść za mąż. Janis nie reflektowała na żadną z tych rzeczy bądź nie miała do nich 

predyspozycji. To bluesowa historia odludka skazanego przez los. Archetypowa historia 

o dziecku, które ma trudne dzieciństwo, a potem odreagowuje to w postaci sztuki. 

Konsekwentnie dąży do tego, żeby w tym środowisku się wyróżniać i jakoś się też z niego 

wyrwać. To kapitalna metafora kontrkultury i przebudzenia się młodej Ameryki 

przełomu lat pięćdziesiątych i sześćdziesiątych 

- mówił w Roxy Sankowski. Joplin przypomina, jak wielki jest wpływ „muzyki 

niewolników” na rewolucję kulturową: 

Kiedy miałam czternaście lat, słuchałam bluesów Lead Belly’ego. (...) A rodzice, 

tak jak większość rodziców, chcieli, abym została nauczycielką. W wieku około 

siedemnastu lat postanowiłam śpiewać. Słuchałam wtedy naprawdę dużo muzyki... 

I pewnego dnia przyszłam, zaśpiewałam. Rodzice byli zaskoczeni. Musieli zaakceptować 

to, czym chcę się zajmować. 

Na początku lat sześćdziesiątych, kiedy Janis studiuje, kampusowa gazetka 

zamieszcza o niej tekst. Pod tytułem „Ma odwagę być inna” opisuje, że Joplin chodzi 

w dżinsach i na bosaka - bo tak jest wygodniej - i nosi ze sobą małą harfę, żeby zawsze móc 

grać. To skandal, lato miłości nie zaczęło się jeszcze nawet w San Francisco, a co dopiero 

w Teksasie, gdzie plotka głosi, że Janis nie nosi też stanika! Wiele lat później opowiada: 



Zaczęłam śpiewać bluesa, bo zawsze kochałam to robić. Byliśmy wolnymi 

ptakami, graliśmy sami dla siebie albo za piwo. Nie miałam ambicji i nie chciałam 

żadnej kariery. Kamery, publiczne występy... To coś nowego i pojawiło się przy okazji. 

Śpiewałam, ponieważ to było moje środowisko, moi przyjaciele, mój klimat. Zarówno 

muzycy, jak i ich słuchacze tworzyli rodzinę. To była kwestia ciepła i bliskości z nimi. 

W 1963 roku wokalistka nie może już wytrzymać atmosfery prowincji, gdzie jest 

uznawana za wariatkę. Rzuca studia i jedzie autostopem do liberalnej Kalifornii. W San 

Francisco trafia do bitnikowskiej dzielnicy Haight-Ashbury. Z przyszłym muzykiem Jefferson 

Airplane, prekursorskiej grupy grającej psychodelicznego rocka, nagrywa pierwsze demo, 

na którym perkusję zastępują dźwięki maszyny do pisania. Występuje w bitnikowskich 

kafejkach, których sceny należą do pełnych wiary folkowych amatorów, tak jak w Nowym 

Jorku. Janis wyprawia się nawet na drugie wybrzeże i próbuje robić karierę w mekce folku 

i sztuki, ale bez powodzenia. 

Wolność dla Janis Joplin oznacza także coraz więcej narkotyków i alkoholu, 

w których topi swoje kompleksy i lęki. Zaczyna dużo wcześniej niż Jimi Hendrix, rzucając się 

od razu w sam środek narkotycznej mody. Na początku amfetamina. Nawet w”Hashbury” 

wokalistka ma ksywę „speed freak”. Jest inteligentna i doskonale odnajduje się w atmosferze 

miasta, na którego ulicach młodzi następcy bitników, hipisi, potrafią dyskutować 

z zapamiętaniem o kosmitach i Tybetańskiej Księdze Umarłych. Joplin musi zarobić 

na amfetaminę, więc oprócz śpiewania i dorywczych prac na zmianę z pobieraniem zasiłku 

zaczyna też handlować towarem. Przyjaciele są tak przerażeni jej stanem, że zmuszają ją 

do powrotu do domu na odwyk. To przypomina o skutkach ubocznych lata miłości. Wielu 

przybyszów z prowincji czy lokalnych fascynatów używki niszczą, zamiast otworzyć im 

umysły. 

Joplin, w dzieciństwie wyśmiewana z powodu otyłości, zamienia się w chodzący 

szkielet. Spędza rok u rodziców, usiłuje stać się normalna, studiuje antropologię, grzecznie się 

ubiera i strzyże włosy. Nie jest jednak w stanie żyć jak jej rodzina - wciąż śpiewa, gra 

i nagrywa utwory. W końcu zwraca na nią uwagę menedżer grupy Big Brother &amp; the 

Holding Company. Formacja ma korzenie w muzyce country i blues, szybko dołącza 

do nowej fali hipisowskich kapel z San Francisco, ale potrzebuje wyrazistego wokalu. Ten 

może zapewnić dziwna dziewczyna z Teksasu, która po powrocie do Kalifornii jest 

w świetnej formie. Jak wspominają członkowie Big Brother &amp; the Holding Company 

w dokumencie „Nine Hundred Nights”: 

Zupełnie zwykła dziewczyna, ale silna i bezkompromisowa. (...) Nie narzucała się, 



nie była agresywna. Cicha i niepewna, dopóki nie zaczęła śpiewać. (...) Jednak wielu 

ludzi jej nie lubiło i mówiło, że powinniśmy się jej pozbyć. (...) Niektórzy fani uważali, 

że przez nią stracimy nasze jazzrockowe brzmienie, co rzeczywiście nastąpiło. 

Na początku wokalistka jest czysta - nie zażywa narkotyków, przyjaciele starają się, 

żeby nikt na jej oczach nie wstrzykiwał sobie heroiny i nie prowokował do grzania. Z nowym 

zespołem występuje w styczniu 1967 roku na Mantra-Rock Dance, benefisie na rzecz budowy 

krysznaickiej świątyni w San Francisco. Ze Wschodniego Wybrzeża przylatuje ówczesny 

swami - mistrz Międzynarodowego Towarzystwa Świadomości Kryszny - witany na lotnisku 

przez Allena Ginsberga i hipisów. Lokalna prasa informuje, że śpiewy i mantry u jego boku 

są bardziej efektywne dla umysłu niż praktyki innych indyjskich szkół, lepsze niż słuchanie 

muzułmańskiej muzyki mistycznej na kwasie czy rockowe tańce. Zainteresowanie ludzi 

szukających nowych doznań i sensów przekracza oczekiwania i ponad trzy tysiące osób 

wykupuje bilety na imprezę. Ginsberg, który już od dawna włącza mantry do swoich 

występów poetyckich, przekonuje teraz, że na porannym zejściu z LSD pieśni o Krysznie 

pozwalają ustabilizować stan umysłu. 

„Mantra - Rock Dance” sprawia, że na spotkania sekty walą tłumy. Swami staje się 

miejską gwiazdą, udziela wywiadów mediom i propaguje zasady ruchu. Wspólne tańce 

i śpiewy „Hare Kryszna, Hare Kryszna” stają się nieodłącznym elementem pejzażu 

hipisowskiego San Francisco, dając rzeczywiście szansę na oddech skołatanym od dragów 

umysłom. Na inauguracji po długim wspólnym transie Hindusów, hipisów i Hells Angels 

na scenie pojawia się Janis Joplin, która pośród tych uniesień zaczyna znowu ćpać. Wciąż 

podtrzymuje kontakt z rodzicami, regularnie pisze do nich listy. Od matki, która pogodziła się 

z tym, że jej córka jest śpiewaczką, dostaje ubrania w paczkach, żeby przynajmniej dobrze 

wyglądała. 

Już na pierwszych demówkach brzmi jak rasowa bluesmanka, to coś 

niebywałego. Słychać, że ta dziewczyna osiągnie ogromny sukces albo spali się, 

przepadnie i zapłaci najwyższą cenę za swoje marzenia. Nie oszczędza się pod żadnym 

względem i balansuje na krawędzi. Stopniowo się wykańcza, ale do śmierci kojarzy się 

też ze skandalami seksualnymi i prowokacjami. Chętnie korzysta z haseł wolnej miłości, 

ma masę romansów, również z dziewczynami. Krąży historia o imprezie, na której 

mówi: słuchajcie, przyprowadźcie mi pierwszego lepszego, który będzie przechodził, a ja 

go poderwę. Ktoś z jej zespołu zgarnął z ulicy młodego chłopaka mówiącego 

z brytyjskim akcentem. Ona się przywitała: cześć, jestem Joplin, będę na dzisiejszą noc 

twoją dziewczyną, cieszysz się? Na co chłopak odpowiada: cześć, jestem Eric Clapton 



- mówił w Roxy Robert Sankowski. Janis równocześnie jest romantyczna 

i zakompleksiona, bardzo przeżywa wszystkie związki z mężczyznami, potem zapewne także 

z kobietami. 

Wielka kariera białej „blues mamy” zaczyna się na The Monterey International Pop 

Music Festival, imprezie zorganizowanej na stadionie znanym już z koncertów jazzowych 

i folkowych. To miejsce ma teraz wypromować nową, elektryczną muzykę hipisów. Koncerty 

dla wielu specjalistów są symboliczną datą końca wpływu muzyków europejskich, 

początkiem przeniesienia centrum dźwięków do USA. 

Janis z zespołem w przeciwieństwie do Hendrixa są skromni i spokojni. Gitary Big 

Brother &amp; the Holding Company brzmią płasko przy ścianie przesterów Jimiego. 

Wokalistka występuje w skromnej włóczkowej sukience i spodniach. W przeciwieństwie 

do Jimiego nigdy nie korzysta z pomocy fryzjera. W porównaniu z popularnymi do tej pory 

kobietami estrady nie jest atrakcyjna, nie podkreśla figury, nie epatuje seksem. Jej formą 

buntu jest też negowanie ustalonych w kulturze kanonów piękna. Ona naprawdę podbija 

serca. Tylko dzięki szczerości, osobowości i głosowi, a nie urodzie wypada tak dobrze, 

że natychmiast dostaje propozycję poważnego kontraktu płytowego. Wcześniej show-biznes 

nie dałby szansy tak wyglądającej artystce, era hipisów zmienia jednak priorytety w kulturze. 

Drugi album (po wydanym w małej wytwórni debiucie) ma nosić tytuł „Sex, Dope 

and Cheap Thrills”, ale wytwórnia się nie zgadza i zostaje jedynie końcówka nazwy. 

Na okładce mają być wszyscy muzycy leżący nago w łóżku, ale to też zostaje ocenzurowane. 

Udaje się przeforsować tylko rysunki undergroundowego, prowokacyjnego rysownika 

Roberta Crumba, autora między innymi czasem wręcz pornograficznych komiksów o kocie 

Fritzu. Być może dlatego tak dobrze pamiętam okładkę tej płyty z dzieciństwa. W moim 

rodzinnym, dość hipisowskim domu stała obok albumów The Rolling Stones, Dylana i The 

Beatles. 

Większość utworów to bluesowe standardy, a jeden z niewielu autorstwa Joplin to 

„Turtle Blues”. Zespół rusza w trasę koncertową, występuje w programach telewizyjnych, 

staje się gwiazdą. „Cheap Thrills” w miesiąc sprzedaje się w milionie egzemplarzy. Wiele 

osób uważa, że Janis realizuje wreszcie swój plan zostania gwiazdą, ale ona zaprzecza: 

To wszystko, co mi się przydarzyło, cały ten sukces, nie sprawiło, że przestałam 

być sobą. Jestem tą samą osobą, która śpiewała dawno temu na niszowych scenach 

w Teksasie. Nadal śpiewam o tym, co czuję, co siedzi głęboko wewnątrz mnie. Jedynym 

moim celem w życiu jest pokazanie prawdziwego kawałka siebie. Zejście z tej drogi 

oznaczałoby, że zaczynam sprzedawać gówno sobie i innym. 



Na festiwalu w Monterey spotykają się, często po raz pierwszy, muzycy z różnych 

stron USA i Europy. Być może pod wpływem Hendrixa Joplin zaczyna przywiązywać 

większą wagę do swojego image’u. 

Podzwaniając bransoletkami na rękach, w sznurach korali, sandałach, spodniach 

dzwonach (wreszcie cisnęła kremową sukienkę w kąt), z kaskadą elektryzujących, 

nieuczesanych włosów świadomie przekraczała wszelkie historyczne podziały z taką ikrą 

i zmysłową brawurą, jakiej żadna kobieta (...) nigdy tak jawnie ani w ogóle 

porównywalnie nie zaprezentowała 

- pisze jej wieloletnia współpracowniczka, potem biografka Myra Friedman. Przy 

czym „zmysłowość” jest zupełnie inna niż w czasach rock and rolla. Nie podkreślana 

dekoltem czy opiętą spódnicą, lecz zgodnie z ideałami dekady bardziej naturalna. 

Po wczesnym, niewinnym okresie bycia razem w zespole zamiast „my” pojawia się 

„ja” - Janis - a zarazem konflikty w muzycznej rodzinie. W ich następstwie, a także pod 

wpływem nowego menedżera Joplin kończy współpracę z dotychczasowym zespołem 

i formuje swój własny. Akompaniujący jej Kozmic Blues Band wbrew nazwie jest bardzo 

soulowy. Nagrywają „I Got Dem Ol’ Kozmic Blues Again Mama!”, podczas pracy 

wokalistka próbuje trzymać się z daleka od heroiny. Wyniki sesji nie są jednak dobre, 

rozbudowana sekcja dęta źle współbrzmi z głosem Janis. Album zbiera nie najlepsze recenzje, 

ukazują się krytyczne teksty o artystce, więc ta szybko jest z powrotem w ciągu. Wydaje 

fortunę na zastrzyki. Mawiała, że na scenie kocha się z tysiącami ludzi, a potem wraca sama 

do domu - i chyba rzeczywiście w tym okresie jest bardzo samotna, pozbawiona wsparcia. 

Pierwsza żeńska gwiazda rocka, postrzegana jako symbol feministycznej siły, po raz kolejny 

czuje się słaba. Zżerają ją wątpliwości oraz heroina. 

W Woodstock tłum, który widzi z helikoptera, tak ją przeraża, że podczas długiego 

czekania na swój występ daje w kanał i pije. W końcu na scenie łamie jej się głos i z trudem 

daje sobie radę. Na jej prośbę nagranie nie zostaje wykorzystane w pierwotnej wersji filmu 

z festiwalu. Mętnie tłumaczy potem swój stosunek do używek. Zdaje się przeciwstawiać świat 

uczuć cywilizacji rozumu: 

Miałam w dzieciństwie taki moment, kiedy nagle zrozumiałam, jak to jest być 

sobą, i zaczęłam się sprzeciwiać rodzicom. Teraz muzyka daje to samo dzieciakom i to 

może, nie bezpośrednio, zaprowadzić je do narkotyków. Mogą się nauczyć tego stanu, 

gdy pozwalasz, by wszystko się działo, jak chce, być tym, czuć to, kochać to, cieszyć się. 

Może jeśli następnym razem ktoś zaoferuje im działkę, stwierdzą: dlaczego nie? Jednak 

taka wolność jest piękna, nie może być zła, nie prowadzi do zabijania, prowadzi cię 



do większej zmysłowości. 

Po Woodstock również na kolejnych koncertach wokalistka jest w tak złym stanie, 

że publiczność cały czas się zastanawia, czy Janis da radę. Kilka dekad później tego samego 

rodzaju zainteresowanie towarzyszyło ostatnim koncertom Amy Winehouse. Pod koniec 1969 

roku rozpada się Kozmic Blues Band, a lata 70. Janis rozpoczyna kolejnym odwykiem 

podczas pobytu w Brazylii. Wydaje się wtedy szczęśliwa i zadowolona z życia. Jednak 

od razu po powrocie znowu zaczyna grzać, organizując jednocześnie nowy skład Full Tilt 

Boogie Band. 

Razem z kultowymi zespołami Grateful Dead i The Band ruszają pociągiem 

na Festival Express - trasę po Kanadzie. Janis publicznie twierdzi, że jest czysta, 

i rzeczywiście bardzo dobrze brzmi na występach. Równocześnie podkręca jeszcze swój 

image, występując z wplecionymi we włosy różowymi boa, w okularach lenonkach dwa razy 

większych od oryginalnych. W takim stroju przyjeżdża do rodzinnego miasta. Już wcześniej 

zapowiada to w programie Dicka Cavetta, tak jakby była dumna, że teraz pokaże tym 

wszystkim, którzy źle traktowali ją w szkole. W Port Arthur dochodzi jednak do scysji 

z matką. Myra Friedman twierdzi, że powiedziała ona córce, że żałuje, iż ją urodziła, 

co psychicznie niszczy artystkę. Usiłuje wydostać się z dołka, nagrywając w Los Angeles 

album „Pearl”. 

Paradoksalnie to jej dzieło skończone, choć przecież nie zdążyła do końca go 

nagrać. Z tej płyty pochodzi utwór „Cry Baby”. Znam tę jego wersję, która ostatecznie 

nie weszła na krążek, ale można odnaleźć ją w sieci. To kwintesencja Janis. Jest tam taki 

moment, że wchodzi z potwornie przerysowanym zdartym głosem i wskakuje na tej 

ekspresji w coraz wyższe tony, w końcu jej głos się załamuje i wybucha śmiechem. To 

jest takie ludzkie i autentyczne. Kupiła mnie tym. „Pearl” jest dowodem na to, że mimo 

nałogu była w stanie nagrywać świetną muzykę 

- twierdził w Roxy Robert Sankowski. Największym przebojem staje się „Me and 

Bobby McGee” - kompozycja jej ówczesnego kochanka Krisa Kristoffersona. Na”Pearl” jest 

też pierwsze podejście do nagrania słynnego „Mercedes Benz” napisanego wspólnie 

z bitnikiem Michaelem McClure’em. Utwór jest oczywiście parodią konsumpcyjnego 

podejścia do życia - nie reklamą, jak chciałaby firma sprzedająca ten samochód. 

Trzy dni po nagraniu „Mercedes Benz” i specjalnej piosenki z życzeniami 

urodzinowymi dla Johna Lennona Janis przedawkowuje heroinę w hotelu w Los Angeles. 

Prawdopodobnie dlatego, że jej diler przez przypadek rozprowadza dużo mocniejszy towar 

niż zwykle, a gwiazda przed zastrzykiem jest już po dużej dawce alkoholu i leków. Umiera 



w październiku 1970 roku, dwa tygodnie po Jimim Hendrixie. Rok później w Paryżu, tak jak 

ona prawdopodobnie z powodu przedawkowania, umrze Jim Morrison. Jak mówił w Roxy 

Robert Sankowski: 

Można się zastanawiać, czy śmierć Joplin nie przyszła w dobrym momencie. 

Znamy biografie innych artystów, którzy dawali sobie radę z kryzysem końca pewnej 

epoki czy z problemami narkotycznymi. Marianne Faithfull swego czasu mieszkała 

nawet na ulicy, ale wróciła, poradziła sobie. W 1970 roku muzyka się zmieniała, 

wschodziły nowe gwiazdy. Epoka hipisów się kończyła, czego przykładem był sam 

festiwal w Woodstock. W tym samym czasie banda Mansona zamordowała Sharon Tate. 

Parę tygodni później w Altamont grają Stonesi i dochodzi do tragedii. Ten mit 

hipisowski zaczyna się kruszyć. 

Przed śmiercią Janis Joplin przeciera szlak dla kolejnych wokalistek 

w zdominowanym przez facetów show-biznesie, staje się symbolem emancypacji kobiet. 

Popularyzuje też tatuaże, wcześniej uważane za domenę więźniów i przestępców. Nosi je jako 

jedna z pierwszych artystek i publicznie pokazuje, również w telewizji. 

Amy Winehouse jest pod tym względem jej wierną uczennicą, zmaga się też 

z podobnymi problemami - publiczność z przerażeniem, ale też fascynacją patrzy na jej 

upadek. W lipcu 2011 roku, kiedy Amy dołącza do tak zwanego „klubu 27”, czyli artystów, 

którzy zmarli w tym wieku, Google Trends pokazuje szczyty zainteresowania internautów 

postacią Janis Joplin. Zarówno ona, jak i Hendrix, Morrison oraz Cobain dzięki śmierci 

Winehouse wracają na chwilę do grona najczęściej wyszukiwanych postaci w sieci. Zapewne 

dzięki temu na scenach Broadwayu wystawiany jest poświęcony Joplin musical, który 

podobnie jak kręcone obecnie teledyski Hendrixa jest wizualną feerią kolorów i psychodelii 

dla nastolatków. 

Być może w takiej oprawie młode pokolenie łatwiej odnajduje w życiu Janis coś 

ważnego. Pochodzi ona z małego miasteczka, gdzie zostaje odrzucona przez lokalną 

społeczność. Jej odważny wyjazd w świat i kariera do dziś wielu młodym ludziom dają 

odwagę buntowania się. Joplin daje nadzieję wszystkim odmieńcom odtrącanym z powodu 

niestandardowego wyglądu i nonkonformizmu. Udowadnia, że nie tylko seksowne blondynki 

z dużym biustem, jak Marilyn Monroe, mogą liczyć na sukces i uwielbienie. Jeśli Dylan 

pokazał, że można być, kim się chce, a Hendrix - że każdy biedny Murzyn ma takie 

możliwości, to Janis udowadnia, że rock jest też nadzieją dla dziewczyn i”brzydkich 

kaczątek”. Kolejny członek „klubu 27” poprowadzi muzykę jeszcze dalej, w stronę poezji 

i teatralno-szamańskich inscenizacji. 



 

Janis Joplin i Big Brother & the Holding Company, San Francisco, ok. 1967 

 

fot. Ed Caraeff/Getty Images/FPM 

 



 

Janis Joplin i jej porsche, lata 60. 

 

fot. RB/Redferns/FPM 

 

 



 

 

Jim Morrison, Los Angeles, 1967 

 

fot. Michael Ochs Archives/Getty Images/FPM 

 

 



JIM MORRISON 

 

Niekoronowany król „orgazmicznego rocka”, nieźle wykształcony poeta, a zarazem 

zwykły amerykański chłopak. Wokalista, scenarzysta, samozwańczy szaman Indian Ameryki, 

kolejne wcielenie „poetów przeklętych”, kontynuator tradycji bitnikowskich. Za życia 

otoczony jest takim kultem, że po jego śmierci fani wciąż widzą i rozpoznają idola w różnych 

miejscach świata. 

Bohater nie tylko licznych filmów dokumentalnych, lecz także fabuły 

wyreżyserowanej przez Olivera Stone’a oraz musicali, również polskich. 

Śpiewanie z The Doors miało być w jego życiu tylko epizodem. Nie do końca 

pasował do zespołu. Muzycy byli przerażeni, bo oni chcieli grać, a on, genialny świr, 

na koncertach przekraczał granice. Wykraczał poza wszelkie ramy. Nigdy nie byłem 

wielkim fanem Doorsów, ale jadąc do Paryża, miałem jeden pewny plan - odwiedzenie 

jego grobu 

- mówił w Radiu Roxy Tomek Lipiński z grupy Tilt i Brygada Kryzys. W XXI wieku 

teksty Morrisona brzmią już może pretensjonalnie. Wokalista jest rzadziej wyszukiwaną 

w sieci postacią niż Hendrix. Sam należę do pokolenia, które namiętnie dołowało się przy 

muzyce The Doors. Nieliczne ich utwory pasowały do tańca, a większość nadawała się 

do picia, palenia, wpatrywania się w dym i snucia narzekań na rodzinę i życie. Ciężki 

emocjonalnie, histeryczny okres „burzy i naporu” kojarzy mi się z”The End” czy „Riders on 

the Storm”. Może jako uczeń klasy humanistycznej i stały gość dyskusyjnych klubów 

filmowych lepiej niż współczesna młodzież rozumiałem odniesienia z tekstów Morrisona, 

może czytałem te same książki co on? 

Mówiono o nim Dionizos, Szatan lub Anioł, co przypomina, że był skrajnym 

indywidualistą. Choć występuje z zespołem, jego kariera zaprzecza etosowi komun lata 

miłości. Sam zresztą często krytykował hipisów, buntował się przeciwko powszechnej 

rewolucji dzieci kwiatów. W przeciwieństwie do nich eksplorował ciemną stronę życia, 

odwoływał się nie tylko do radości zmysłów, lecz także do”bólów egzystencji” i intelektu. 

Jego śmierć, rok po Hendrixie i Joplin, ostatecznie domyka lata sześćdziesiąte. 

Jim Morrison z grupą The Doors do dziś oficjalnie sprzedał na świecie około stu 

milionów płyt. W Polsce jest bardzo popularny w latach osiemdziesiątych, ponieważ 

odwołują się do niego zespoły pierwszej fali „legalnego” rocka po stanie wojennym, jak 

Oddział Zamknięty. 



Jako Król Jaszczur miał władzę nad tłumem. Wiem, że czasem porównywano 

mnie do niego. Z racji moich doświadczeń z różnymi substancjami kiedyś podobnie jak 

on postrzegałem świat. Czytałem później jego teksty ze słownikiem, analizowałem to 

na wszelkie strony i czuć tam używki, a to zniekształca patrzenie na rzeczywistość. 

Morrison szukał bram percepcji i narkotyki mu w tym pomogły, ale jest to tylko iluzja 

- tłumaczył w Roxy Krzysztof Jaryczewski, legendarny wokalista i tekściarz Oddziału 

Zamkniętego, któremu udało się po latach rzucić używki. 

Jim Morrison urodził się w 1943 roku na Florydzie. Jego rodzina ciągle zmienia 

miejsce zamieszkania, bo pracujący dla armii nad bronią nuklearną ojciec jest przenoszony 

do różnych baz wojskowych. 

To specyficzne dzieciństwo, patrząc z perspektywy europejskiej, ale w USA dość 

typowe. Podobnie miał Frank Zappa. Ma to jednak konsekwencje dla rozwoju Jima, dla 

jego zainteresowań, sposobu socjalizacji. Gdy żyjesz na walizkach, trudno zawierać 

przyjaźnie, wchodzić w trwałe związki. Pewnie stąd jego zamiłowanie do książek, które 

zawsze przy nim były. Te przeprowadzki mogły też działać korzystnie na kreatywność 

Morrisona, uczyły go radzenia sobie w nowym otoczeniu 

- komentowała dla Roxy Klaudia Rachubińska z Instytutu Kultury Polskiej 

Uniwersytetu Warszawskiego. Według jednej z anegdot o małym Morrisonie po szalonej 

jeździe na sankach, która mało nie kończy się wypadkiem, jego rodzeństwo płacze ze strachu, 

a on stwierdza: „Ale było fajnie”, i chce jeszcze, domaga się silnych doznań. Kolejna 

rozpowszechniana przez samego artystę legenda głosi, że w dzieciństwie widzi na szosie ciała 

Indian, którzy zginęli w wypadku samochodowym. Wersja rodziny jest zupełnie inna, ale on 

uparcie powraca do wspomnienia, które wyraża wyrzuty białego chłopca wobec rdzennych 

mieszkańców Ameryki. Przywołuje ten obraz między innymi w”Peace Frog”: 

Krwawią ranni Indianie rozsypani wzdłuż autostrady świtu. Duchy gromadzą się 

w kruchej jak skorupka głowie dziecka. 

Słowa piosenki pochodzą z jego poematu „Newborn Awakening”, powtórzone są też 

w”Ghost Song”. Ponieważ sam chętnie widzi się w roli indiańskiego szamana, przekształcony 

w umyśle Morrisona widok z dzieciństwa ma rangę mitu założycielskiego jego twórczości 

i roli społecznej. 

Interesuję się szamanizmem i czytałem co nieco na ten temat. Niestety, nie 

miałem okazji widzieć na własne oczy i doświadczać wielu z tych zjawisk. Plemiona 

typują szamana i on może być w każdym wieku, tu nie ma reguły - stary, młody. Całe 

plemię słucha go, przeżywa i potęguje jego stany niezależnie od tego, co się stanie. Nie 



wydaje mi się, żeby zadaniem szamana było definiowanie jego roli w społeczeństwie. 

Zadaniem szamana jest podążanie za własnymi fantazjami 

- tak mówi i czyni Morrison. W wieku czternastu lat przestaje być grzecznym 

nastolatkiem, coraz bardziej rozrabia, wymyśla niestworzone historie, prowokuje ludzi, kłóci 

się z matką i oczywiście czyta „W drodze” Kerouaca. Po kolejnej przeprowadzce rodziny 

zaczyna bawić się w recytowanie dziewczynom poezji, pisze wypracowania na podstawie 

dziwnych książek spoza programu nauczania, działa magnetycznie na inne dzieciaki. 

Wszystkie chcą się z nim przyjaźnić. Atmosferę swojego dorastania tak wspomina u szczytu 

sławy w rozmowie z kanadyjskim dziennikarzem Tonym Thomasem: 

Kiedy byłem w liceum i na studiach, wśród młodych ludzi nikt nie zachowywał 

się tak jak dziś. Nikt nie słyszał o takich formach protestu. Za moich czasów bycie 

nastolatkiem oznaczało coś zupełnie innego. To był stan bezdecyzyjności, takie 

zawieszenie w otchłani. Myślę, że to, co zdarzyło się w ciągu ostatnich pięciu lat, jest 

naprawdę niezwykłe. Młodzi ludzie zaczęli zdawać sobie sprawę z tego, jak dużą mają 

moc, jak duży wpływ mogą mieć na rzeczywistość. 

Czyta Fryderyka Nietzschego i coraz więcej pisze, nie przestając inscenizować 

codziennych drobnych prowokacji, głównie wobec rodziców. W 1964 roku rozpoczyna studia 

na Uniwersytecie Kalifornijskim w Los Angeles, chodzi między innymi na wykłady 

o Antoninie Artaud, francuskim twórcy teatru okrucieństwa, który ma za zadanie nie 

naśladowanie rzeczywistości, lecz oczyszczenie widza. Artaud, zanim zostaje zamknięty 

w szpitalu dla chorych psychicznie, podróżuje między innymi do Meksyku. Szukając kultury 

bliższej naturze, bierze udział w indiańskich rytuałach pejotlowych. 

Takie podejście do związków między życiem a sztuką - oprócz idei bitników, 

Rimbauda i Nietzschego - stanowi intelektualne zaplecze poetyckiej i estradowej działalności 

Morrisona. Oficjalnie na studiach Jim uczy się robienia filmów, ale jego dzieło 

zaprezentowane na zakończenie kursu nie znajduje zrozumienia, składa się z przypadkowo 

posklejanych scen i impresji, między innymi z nagą dziewczyną. Obrażony młody reżyser 

rzuca studia. 

Szkoła się skończyła. Nie mieliśmy nic specjalnego do roboty. Słyszałem, że Jim 

wybierał się do Nowego Jorku. Ale gdy spotkałem go na plaży, powiedział, że postanowił 

zostać w Los Angeles i pisać piosenki. Poprosiłem, żeby coś mi pokazał. Zaśpiewał 

„Moonlight Drive”. Słowa zrobiły na mnie ogromne wrażenie 

- wspomina początki The Doors Ray Manzarek, zmarły w 2013 roku organista zespołu 

i jego muzyczny mózg. A wspomniany utwór, nagrany dopiero na drugim albumie - „Strange 



Days”, zaczyna się od zwrotki (wszystkie teksty Morrisona cytuję w przekładzie Jędrzeja 

Polaka): 

Popłyńmy do księżyca, 

Wdrapmy się na fale, 

Przebijmy się przez wieczór, 

W którym miasto śni, że trwa. 

Nazwa grupy nawiązuje do poezji Williama Blake’a spopularyzowanej przez Aldousa 

Huxleya w tytule tekstu „Drzwi percepcji” z 1954 roku o doznaniach po meskalinie. The 

Doors to właśnie owe „wrota postrzegania”, idealnie pasujące do czasów psychodelicznej 

rebelii. Oryginalny cytat z osiemnastowiecznych „Zaślubin nieba i piekła” Blake’a można 

uznać za motto zespołu i w ogóle przemian społecznych Ameryki lat sześćdziesiątych: 

Gdyby wrota postrzegania oczyszczone zostały, każda rzecz ukazałaby się 

człowiekowi taka, jaką jest, nieskończoną. Bo się człowiek zawarł w sobie, i odtąd widzi 

wszystko przez wąskie szczeliny swojej jaskini. 

Po paru miesiącach prób grają w klubie, gdzie rezyduje też Irlandczyk Van Morrison 

z grupą Them koncertującą za oceanem na fali brytyjskiej inwazji. Razem wykonują jego 

„Glorię”, która wejdzie na stałe do repertuaru The Doors. Jim jest zafascynowany 

estradowym stylem starszego kolegi. Wiele się od niego uczy, choć tarcie mikrofonem 

o krocze odziane w skórzane spodnie wymyśla chyba sam, ku uciesze nastoletnich fanek. Te 

klubowe występy ogląda przedstawiciel wytwórni płytowej i rok po powstaniu The Doors 

podpisują kontrakt. Aby stać się sobą, wokalista musi się jeszcze odciąć od przeszłości. 

Przy okazji pierwszej płyty zespół wypełnia ankietę przygotowaną do promocji 

i Morrison wpisuje tam, że rodzice nie żyją. Jego znajomi byli wstrząśnięci, bo przecież 

żyją, ale Jim wypiera się rodziny. Matka próbowała się z nim kontaktować, przyjeżdżała 

do niego. Cały management był bardzo zakłopotany, ponieważ to była miła 

amerykańska pani z klasy średniej. Mówili jej, że syn jest tu, jest tam, ale ostatecznie 

nigdy do niej nie przychodził. Zachowywał się trochę socjopatycznie, ale trzeba też 

przyznać, że rodzice kompletnie go nie rozumieli. Już kiedy odnosił wielkie sukcesy, 

matka się do niego dodzwoniła i powiedziała, że wiedzą, jak dobrze mu się powodzi, 

że nawet tata (wówczas już admirał) zaakceptował tę dziwną muzykę. Zapraszała, żeby 

przyjechał na Święto Dziękczynienia, tylko żeby przedtem ściął te włosy 

- komentuje Robert Sankowski. W trakcie nagrywania debiutu Jim wpada w trans 

i szał po zażyciu LSD, demoluje studio podczas kolejnych podejść do dwunastominutowego 

„The End”. Tekst jest kolażem posklejanym jak pierwszy film Morrisona. Po wstępie 



brzmiącym jak piosenka o miłosnym rozstaju pojawiają się zwrotki: 

Gubię się w rzymskich katakumbach bólu, 

Szalonych dzieci słucham chóru, 

Czekając na letni deszcz, 

Za miastem niebezpiecznie jest, 

Jedź autostradą królów. 

W kopalni złota śmierć, 

Jedź na zachód, najdroższa. 

Później melorecytacja: 

Morderca obudził się przed świtem, 

Założył buty, 

Wybrał twarz ze starej kolekcji 

I ruszył korytarzem. 

Przechodząca w krzyk: 

Tato? Tak, synu? Chcę cię zabić. Mamo! Chcę cię... 

- tu nieartykułowany wrzask, w którym na wielu występach słychać dosłowne 

„zerżnąć”, a nawet jeśli nie słychać, to publiczność i tak wie, o co chodzi. Morrison 

po wszystkich ambitnych lekturach potrafi w swoich poematach-piosenkach sprzedać 

masowej publice takie idee jak kompleks Edypa. Robi to w sposób spłaszczony, ale za to 

przystępny. 

Pierwszy singiel z debiutu to „Break On Through (To the Other Side)”, który jednak 

nie zdobywa popularności. Na pierwsze miejsce list przebojów przedziera się dopiero 

skrócona wersja „Light My Fire”, utworu napisanego przez gitarzystę Robby’ego Kriegera. 

Na fali popularności tego singla The Doors występują na dwudniowym festiwalu Fantasy Fair 

and Magic Mountain, który z prawie czterdziestotysięczną publiką poprzedza Monterey 

i przechodzi do historii jako jeden z ważnych momentów lata miłości. 

Do zdobycia szerszej widowni niezbędna jest telewizja, Doorsi grają więc 

w programie Eda Sullivana. Ten domaga się zmienienia frazy: „Girl, we couldn’t get much 

higher” - jako odnoszącej się do”haju” narkotycznego - na: „Girl, we couldn’t get much 

better”, ale Morrison na żywo podczas transmisji wykonuje tekst oryginalny. 

Kolejny skandal ma miejsce przed koncertem w New Haven, kiedy zostaje przyłapany 

przez policję w łazience na uprawianiu seksu z fanką. Według Manzarka mundurowy każe 

„dzieciakom” przestać i wynosić się, ale Morrison się stawia. Zostaje więc potraktowany 

gazem łzawiącym, po czym płacze w garderobie, a policjanci przepraszają - nie wiedzieli, 



że to lider The Doors. Kiedy wchodzi wreszcie na scenę, opowiada publice, co się wydarzyło, 

nawija o hipokryzji otaczającej seks w USA i brutalności władzy wobec długowłosych 

dzieciaków, hipisów. Otaczający estradę gliniarze wyrywają mu mikrofon i aresztują go, 

co przechodzi do historii jako pierwsze aresztowanie muzyka rockowego na scenie. Jak 

mówiła w Roxy Klaudia Rachubińska: 

Z dzisiejszej perspektywy patrzymy na The Doors jako na hipisów, jednak mi się 

wydaje, że zapowiadają już coś innego - lata siedemdziesiąte i muzykę punkową. Rytm, 

motorykę, niepokój, kreatywny chaos. To nie jest komuna zakładana przez Jefferson 

Airplane, tylko ogromny indywidualizm. Skupienie wokół ekscesów oburzających opinię 

publiczną, na tym opiera się wiele legend. Trzeba pamiętać, że te incydenty jak w New 

Haven czy późniejsze mają miejsce dziesięć lat po procesie o”Skowyt” Ginsberga. 

Morrison na koncertach regularnie krzyczy do słuchaczy „Obudźcie się!”. Występy 

The Doors są coraz bardziej rozbudowane dramaturgicznie, często podczas gry zapada cisza, 

której przedłużanie podgrzewa atmosferę, wokalista regularnie balansuje też na krawędzi 

sceny, by w końcu spaść w publikę. 

Po wydaniu kolejnej płyty „Waiting for the Sun” inscenizują na koncertach utwór 

„Unknown Soldier”. W bohatera przed plutonem egzekucyjnym wciela się Morrison, 

Manzarek z przetworników wypuszcza dźwięk podobny do strzału, Robby Krieger 

rozstrzeliwuje wokalistę gitarą, ten pada na ziemię. To wszystko dzieje się w okresie, kiedy 

protesty wobec krwawej wojny w Wietnamie są brutalnie rozganiane przez policję. Wcześniej 

Hendrix modli się do gitary i pali ją, zamieniając występ w seans wudu, ale spektakle The 

Doors czerpią z teatru jako pierwsze w historii muzyki rozrywkowej. Do”Unknown Soldier” 

powstaje też jeszcze bardziej dosłowny teledysk, zatrzymany przez cenzurę. Z tą formą 

promocji muzycy, byli studenci filmówki, eksperymentują od samego początku. Sam 

Morrison jednak ostrzega: 

Bardzo smuci mnie, że ludzie po prostu bezczynnie przyglądają się temu, co się 

dzieje. Uwielbiam filmy i kino bardziej niż ktokolwiek, ale przeraża mnie wizja całych 

grup siedzących biernie przed telewizorami czy w salach kinowych, oglądających 

przetworzoną rzeczywistość z drugiej ręki. A przecież prawdziwe życie toczy się zaraz 

obok - w ich mieszkaniu albo na ulicy. Myślę, że telewizja jest sposobem hipnotyzowania 

ludzi, wprawiania ich w stan snu na jawie. Wydaje mi się, że w przyszłym dziesięcioleciu 

ludzie, którzy będą mieli największy wpływ na masy, to będą ci, którzy będą w stanie 

gromadzić duże grupy w jednym miejscu, wokół jednej idei. Mówię tu o gwiazdach 

rocka, które potrafią wzbudzać w ludziach emocje. 



Coraz bardziej sławny Jim jest bywalcem salonów bohemy i szalonych imprez. Ma 

stałą partnerkę Pamelę Courson, poznaną jeszcze w 1965 roku, która stanie się jego 

spadkobierczynią po śmierci, ale Morrison nie odmawia seksu żadnej fance. Ma też liczne 

przelotne romanse, między innymi z Janis Joplin, Nico i innymi. Jego dziewczyna usiłuje 

uwić im gniazdko, ale sama także nie stroni od korzystania z ideałów wolnej miłości i lubi 

czasem zrobić sobie zastrzyk z heroiny. Morrison z kolei regularnie zażywa LSD, pali 

ogromne ilości marihuany, a przede wszystkim strasznie pije. Zaczyna spóźniać się 

na koncerty i występować kompletnie nawalony. 

W takiej mniej więcej fazie jego kariery odbywa się pierwszy koncert zespołu 

na Florydzie, gdzie się urodził. Przed podróżą ogląda spektakl czy właściwie happening 

„Paradise Now” Living Theatre, w którym aktorzy mieszają się z widownią i skarżą się 

na ograniczenia prawne takie jak zakaz palenia marihuany, podróżowania bez paszportu 

i wreszcie obnażania się - wszystkie zamykają im drogę do”wrót raju”. Morrison i reszta 

widowni krzyczą razem z aktorami, a kiedy ci zaczynają się rozbierać, do akcji wkracza 

policja i aresztuje trupę Living Theatre. 

Muzyk jest pod wrażeniem i znów chce przełożyć język awangardowej sztuki na świat 

rocka, więc w Miami pijany, zamiast śpiewać dla tłumów, rozpoczyna tyradę na temat miłości 

i seksu. Wrzeszczy, że nie chce rewolucji, lecz tylko trochę przyjemności, zaprasza widzów 

na scenę, prosi, żeby go kochali, tańczy z dziewczynami. Parę minut później obraża publikę, 

a w końcu zaczyna się rozbierać. Trzeźwi i przytomni muzycy w ostatniej chwili 

powstrzymują go siłą przed zdjęciem spodni. W końcu Jim prowadzi taneczny korowód 

na widowni i znika. 

Chociaż w sumie nie zdążył nic pokazać, policja oskarża go o”nieprzyzwoite, 

niegodne zachowanie” oraz „nieprzystojne obnażenie się, jawną profanację i pijaństwo”, 

twierdząc, że masturbował się na scenie - za wszystko razem grozi mu siedem lat więzienia. 

Prasa natychmiast podchwytuje temat, zespół dostaje w wielu miastach zakaz występów, 

a konserwatywne kręgi w całym kraju organizują wiele zjazdów i odezw w obronie 

moralności. 

Rozważając kwestie występowania na scenie i występowania w teatrze, uważam, 

że artystom należy się więcej wolności. Jestem przekonany, że nagość jest niezbędnym 

elementem obecności scenicznej. I to nie powinno odbywać się tylko w zaplanowany 

sposób. Artysta powinien mieć możliwość sięgania po nagość wtedy, kiedy uważa, że jest 

mu potrzebna 

- komentuje to wszystko Jim Morrison, który tyje, zapuszcza brodę, przestaje 



występować w skórzanych czarnych spodniach i śnieżnobiałych koszulach, za to wychodzi 

na scenę w brudnych, zwykłych ubraniach. Fani interpretują to jako chęć ucieczki przed 

własną sławą, ikonicznym młodym wyglądem utrwalonym na sesji fotograficznej, która zdobi 

dziś większość pamiątkowych materiałów. Tymczasem kolejny album, „Soft Parade”, nie jest 

zbyt dobrze odbierany przez fanów. Morrison powtarza na nim poetykę starych tekstów, która 

zdaje się wyczerpywać. 

Jako autor poezji podpisywał się: James Douglas Morrison, a jako autor tekstów 

The Doors: Jim Morrison. Kiedy się pomyśli o tej personie scenicznej, wyrazistej i - 

wydawałoby się - spójnej, to można się zastanawiać, na ile to rozdzielenie jest ważne. 

W jego tekstach jest refleksja kulturoznawcza - krytyka kultury masowej, której był 

wrogiem. Jest też kontrkulturowa wizyjność, nawiązywanie do wzorców indiańskich 

jako sprzeciw wobec popkultury, która rozwija się wtedy na ogromną skalę. Pisał 

i mówił o kinie, że ogłupia. Jest też kontekst bitników, a również literatury francuskiej, 

romantycznej poezji. Bardzo ważny był dla niego Bertolt Brecht, którego „Alabama 

Song” śpiewa 

- mówiła w Roxy Klaudia Rachubińska. Jednak Morrison jest też dzieckiem kultury 

masowej. Wychował się w równym stopniu na amerykańskiej telewizji co wierszach 

Rimbauda. Miota się między tymi skrajnościami, usiłuje je połączyć. Jak mówił w Roxy 

Robert Sankowski: 

Jego spektrum inspiracji jest ogromne i różnorodne. Od francuskich symbolistów 

po filmy Nowej Fali i Godarda. Castaneda i Huxley, czyli książki o niby-naukowych 

doświadczeniach z narkotykami. Jak na dwudziestoparolatka wyciąga rzeczy niezwykłe, 

ale momentami wydaje się to wszystko niebywale naiwne i powierzchowne. Poważni 

krytycy poezji go nie doceniali, przez co dostawał wręcz szału. Jako artysta był 

przyzwyczajony do uwielbienia, więc było to dla niego bolesne doświadczenie. Nie każdy 

jego ruch był oceniany jako element geniuszu. W samym tekście nie jest tak nowatorski 

jak frontman na scenie. Ma jednak głód przeskoczenia samego siebie i pokazania, że jest 

kimś więcej niż tylko wokalistą The Doors. 

W tym właśnie tkwi zarówno słabość, jak i siła tego artysty. Jest gwiazdą, bo działa 

wystarczająco popowo, ale w kulturze masowej osiąga sukces i wyróżnia się za sprawą 

intelektualnego backgroundu. Tylko w sferze pomiędzy odnosi sukces, a ma wielkie ambicje. 

Dlatego w 1969 roku wraca do filmu, zakładając za własne pieniądze firmę produkcyjną. 

W”HWY: An American Pastoral” według własnego scenariusza gra autostopowicza 

włóczącego się po pustyni, zabijającego kolejnych kierowców, a następnie łażącego 



po ulicach Los Angeles. Praktycznie pozbawiony dialogów, nastrojowy obraz można 

w zależności od stosunku do autora uznać za genialny lub beznadziejnie pretensjonalny. 

Z zespołem Jim nagrywa kolejny album „Morrison Hotel”, który odbierany jest jako 

powrót Doorsów do formy po incydencie w Miami i słabszych utworach. Zaczynają znowu 

koncertować, choć cały czas są na celowniku prasy i konserwatystów. W wielu miastach 

policja tylko czeka na prowokację, żeby aresztować wokalistę. Tymczasem publiczność 

chciałaby znowu zobaczyć jakieś ekscesy i jest rozczarowana powściągliwością artystów. 

Morrison zdaje się coraz częściej myśleć o poematach, które w tym okresie wydaje 

na papierze, ale przynajmniej trzyma się w ryzach, mniej pije i spokojnie, ale przytomnie 

występuje z zespołem. Ciągle trzeba go jednak pilnować, żeby nie narozrabiał. Nie udaje się - 

za napastowanie stewardesy w samolocie Jim ma proces, który pogarsza prawne zamieszanie 

po Miami. Wkrótce kompletnie pijany znowu wyzywa publiczność na występach. Mimo to 

zachowują one swoją magiczną atmosferę. Jak komentuje Klaudia Rachubińska: 

Ma charyzmę szamańską, jest figurą króla, suwerena, korzysta też z wzorów 

mesjańskich zaczerpniętych z mitologii. Czyta na przykład „Złotą gałąź” Frazera, która 

zbiera mity z całego świata, historie przewijające się przez odległe od siebie kultury, 

mające odzwierciedlać coś wspólnego dla świata. Morrison przekłada to na muzykę 

rockową, tworząc postać uniwersalnego buntownika, mit rock and rolla jako inicjacji 

i misterium. Rzeczywiście eksploruje ciemne strony życia, granice pewnego rodzaju 

szaleństwa. 

W bardzo napiętej atmosferze, z wokalistą mieszającym kokainę i whisky, The Doors 

nagrywają ostatni studyjny album - „L.A. Woman”. W tytułowym utworze śpiewa o sobie 

jako „Mr. Mojo”, czyli „Panu Kutasie”, który „wznosi się” u boku kobiety z Miasta Aniołów. 

Ten drugi pseudonim Króla Jaszczura był akronimem jego imienia i nazwiska. 

W slangu „mojo” to jest seksualność, popęd płciowy, zwrot często pojawia się 

u czarnych muzyków bluesowych. On na pewno czuł się jak bóg, tak już bywa 

z artystami. Każda forma publicznego uprawiania sztuki jest połączeniem 

ekshibicjonizmu i adoracji siebie samego. To pewnego rodzaju sztafaż, który stanowił 

doskonałą platformę, medium docierania do ludzi z jego poezją 

- mówi w Roxy Tomek Lipiński. Klaudia Rachubińska z natomiast tak komentuje 

otwartą seksualność Morrisona: 

Jest taka wypowiedź Patti Smith o tym, jak ona konstruuje muzykę - w opozycji 

do tej pisanej przez facetów. Generalnie rock ma budowę męskiego orgazmu, czyli ciągłe 

budowanie napięcia, potem eksplozja i w sumie piosenka się kończy. A utwory Patti są 



jak kobiecy orgazm, w którym dochodzi się coraz wyżej i zaczyna od nowa. Utwór 

„Gloria” w oryginalnej wersji nie jest taki dynamiczny, ale Morrison robi z niego 

spektakl bardzo seksualnego napięcia. Ta symbolika męskiej potencji była mocna w The 

Doors. Przed nimi hipisi o seksie mówią jako o związku ze światem, sposobie 

na poznawanie ludzi. A w twórczości Morrisona seksualność ma potencjał mistyczny, 

jest grą Erosa i Tanatosa, czystym hedonizmem rozładowującym napięcia. Jego 

potencja w sztuce i życiu osobistym jest przeciwstawiona impotencji kultury masowej 

i jej biernych, bezwładnych odbiorców. 

Pamiętam, że kiedy byłem w liceum i nawet na studiach, seks był tematem, który 

lepiej było przemilczeć. Jakby nic się nie zmieniło od epoki wiktoriańskiej. Z dziewczyną 

nie wypadało o tym rozmawiać. Dziś młodzi wydają się mieć o wiele luźniejsze podejście 

do tego tematu. Seks zawsze był i będzie tajemnicą. Ale powinno się go zaakceptować 

jako jedną z życiowych czynności, a nie coś, o czym można jedynie szeptać w ukryciu 

- komentuje z kolei „Mr. Mojo”. Obdarza namiętnością mniej lub bardziej stałe 

partnerki. Jednak na koncercie w Nowym Orleanie w połowie występu po prostu opada z sił. 

Wisi bez życia na statywie mikrofonu, po czym rozbija go o podłogę i siada z boku. 

Oficjalnie bierze urlop zdrowotny i wkrótce potem wyjeżdża do Paryża z Pamelą Courson, 

od lat namawiającą go na ślub i ustatkowanie się. Dziewczyna wierzy w poetycki geniusz 

partnera i w jego pieniądze. Wyobraża sobie Jima jako prawdziwego pisarza spokojnie 

piszącego u jej boku. To bardzo pochlebia ambicjom Morrisona, który w wywiadzie dla 

Richarda Goldsteina z”Village Voice” mówi: 

Poezja ma wiele wspólnego z muzyką. Kiedy piszesz wiersz, musisz osiągnąć stan 

umysłu, w który muzyka wprawia cię naturalnie. Mówię tu o jej hipnotyzujących 

właściwościach. Trzeba otworzyć się na stan, w którym dojdzie do głosu 

podświadomość. Podziwiam poetów, którzy umieją wyjść na scenę i po prostu 

wyrecytować wiersz przed publicznością. Dla mnie to trudne zadanie. Ale muzyka 

znacznie mi je ułatwia, daje mi duże poczucie bezpieczeństwa. 

Morrison chce się wyrwać własnemu wizerunkowi. Zdaje sobie sprawę, 

że przekraczanie siebie jako artysty jest niemożliwe w ramach The Doors. Wie, że nie 

udowodni, że jest kimś innym niż postać, którą chcą widzieć fani. Decyduje się więc 

na mocny i odważny ruch. Wyjazd ma być początkiem czegoś nowego. Raz już to zrobił, 

odcinając się od własnej rodziny. Pokazał, że jest gotowy na rzeczy bardzo radykalne. 

Zapowiadał to wiele razy, pożegnał się, ale nikt nie był pewien, czy to zrobi, to nie było 

jednoznaczne 



- mówił w Roxy Robert Sankowski. Morrison w Paryżu od marca 1971 roku usiłuje 

wieść spokojne życie. Zachowuje się jak typowy amerykański turysta w stolicy sztuki. Ciągle 

jednak pije i pali potworne liczby papierosów. Jedzie z narzeczoną na wycieczkę na południe 

Francji, do Hiszpanii i Maroka, potem na Korsykę. W samym Paryżu gwiazdor głównie 

imprezuje i rozrabia w knajpach z przypadkowo poznanymi ludźmi. Jest w coraz gorszym 

stanie, popada w depresję. Jeszcze w USA nagrywa ostatnią sesję recytacji poezji, która 

potem ukaże się jako „American Prayer” z akompaniamentem The Doors. Natomiast 

we Francji rejestruje pijackie improwizacje z grajkami ulicznymi. 

Prawdopodobnie późnym wieczorem 2 lipca 1971 roku idzie się wykąpać, a kiedy 

jego partnerka nad ranem się budzi, on wciąż jest w wannie, już martwy. Taka jest 

przynajmniej wielokrotnie zmieniana wersja Pameli Courson, a oficjalne dokumenty 

świadczą o tym, że śmierć nastąpiła z przyczyn naturalnych. Nie przeprowadzono sekcji 

zwłok, więc wszystkie pozostałe koncepcje są tylko domysłami. Po Paryżu chodzą słuchy, 

że w pobliskim klubie Morrison przedawkował heroinę i do wanny w domu zaniesiono go 

nieprzytomnego. Biografowie Jerry Hopkins i Danny Sugerman twierdzą, że przez całe życie 

panicznie bał się zastrzyków i heroinę zawsze wdychał. Czy możliwe więc, że wciągnął 

nosem potężną działkę od swojej dziewczyny, po pijaku myśląc, że to kokaina? Czy może 

zmęczony własnym wizerunkiem, zafascynowany Rimbaudem, który po napisaniu 

wszystkich wierszy zniknął w Afryce, Morrison upozorował własną śmierć? Tak chciałoby 

wielu jego fanów, ale wydaje się, że stan, w jakim był przez ostatnie miesiące życia, nie 

pozwalał na tak odważne decyzje - przecież wymagają one sporo energii i organizacji. 

Pamela Courson po powrocie do USA sprawia wrażenie co najmniej niestabilnej 

psychicznie, a po paru latach umiera, przedawkowując heroinę. Jakby potwierdzała, 

że oficjalna wersja może bardzo odbiegać od prawdy. Krzysztof Jaryczewski podsumowuje 

w Roxy zainteresowania i drogę muzyka, przypominając, że jego bunt także dziś znalazłby 

zastosowanie: 

To są uniwersalne, mroczne tematy: co się dzieje po drugiej stronie. Tu chyba nic 

nowego Morrison nie wymyślił. Przechodziłem przez to samo, niewiele brakowało, 

a w podobnym wieku sam mogłem znaleźć się na tamtym świecie. Nie jest to takie 

niespotykane, wielu ludzi przedawkowało. The Doors tworzyli w czasach, kiedy były 

powody do buntu, jak wojna w Wietnamie. Dziś też jest przeciw czemu protestować. 

Mam wrażenie, że bunt wokalisty The Doors jest jednak bardzo indywidualny, 

społeczny kontekst pojawia się przy okazji. Nawet za jego życia nikt nie odbiera utworów 

Morrisona jako protest songów - są jeszcze trudniejsze do zinterpretowania niż metafory 



Dylana. Morrison nie jest jak on „chłopcem z gitarą”, lecz zapowiada sceniczne, wizualne 

eksperymenty lat siedemdziesiątych. Jest prekursorem tego, co zamieni się w rockowe 

rozpasanie, inicjatorem koncertów jako show, docierających do odbiorcy nie tylko poprzez 

dźwięki. 

Jeśli Dylan zmusił artystów do śpiewania o czymś więcej niż tylko miłość, to 

Morrison wprowadził do tekstów śmierć. Podobnie jak poprzedni bohaterowie „Leksykonu” 

był zwykłym amerykańskim nastolatkiem, ale czytając sporo książek, połączył rocka 

ze spuścizną intelektualną Europy i USA. W czasach rozkwitu popkultury poezja i sztuka 

wysoka docierają do masowego odbiorcy tylko uproszczone i dostosowane do jego 

wymogów. Być może sam Jim poczuł, że łącząc awangardę z estetyką rocka, wykoślawia jej 

znaczenia, ale w Paryżu zrozumiał, że nie potrafi dokonać więcej? Nagła śmierć zagubionego, 

wyniszczonego psychicznie i fizycznie Morrisona po zaledwie sześciu latach kariery, przed 

ukończeniem dwudziestego ósmego roku życia, staje się ostatecznym gwoździem do trumny 

lat sześćdziesiątych, które tak ostro obśmiewa Frank Zappa. 

 

Jim Morrison, ok. 1960 

 



fot. Tom Copi/Michael Ochs Archives/Getty Images/FPM 

 

 

Jim Morrison, Niemcy, ok. 1968 

 

fot. Michael Ochs Archives/Getty Images/FPM 

 



 

Grób Jima, paryski cmentarz Père-Lachaise 

 

fot. Laurent Maous/Gamma-Rapho via Getty Images/FPM 

 

 



 

 

Frank Zappa, Rotterdam, 1974 

 

fot. Gijsbert Hanekroot/Redferns/Getty Images/FPM 

 

 



FRANK ZAPPA 

 

Podobnie jak Król Jaszczur ten artysta nie pasuje do stereotypowego wyobrażenia 

o pokoleniu dzieci kwiatów. Hipisów nie cierpiał. Choć należał do tej samej generacji, 

wyśmiewał ich przy każdej okazji. Bezwzględny ironista, nie oszczędzał w swoich tekstach 

nikogo: ani amerykańskich konserwatywnych „rednecków”, ani lewicy, Żydów 

i muzułmanów, feministek, gejów i lesbijek. Niepoprawny politycznie wróg władz 

w Waszyngtonie, które nie rozumiały jego dowcipu. 

W przeciwieństwie do Mikołaja Lizuta z Roxy, który mówił na antenie radia: 

Najbardziej urzekające we Franiu jest chyba to, że dla niego nie było żadnych 

świętości. On cały czas kpił, był mistrzem pastiszu. Robił sobie jaja ze współczesnej 

Ameryki. Najbardziej jednak lubię jego purnonsensowy humor, żarty abstrakcyjne, 

które nie są szyderstwem czy kpiną z kogoś lub z czegoś. Ten styl Monty Pythona 

pojawia się w wielu jego produkcjach. 

Frank Zappa to jeden z pierwszych muzyków, którzy trafili przed komisję Senatu 

USA oskarżeni o szerzenie zgnilizny moralnej. A zarazem jeden z niewielu członków tego 

panteonu buntowników, którzy trzymają się z daleka od narkotyków. Gitarzystę, wokalistę, 

kompozytora do działania napędzają tylko nikotyna, libido oraz własne szaleństwo. 

Łatwiej nam zrozumieć jego teksty niż muzykę, często eksperymentalną, czerpiącą 

z tradycji awangardy, ale nawiązującą do muzyki klasycznej. Śledził rozwój technik 

nagrywania dźwięku, uwielbiał miksować sam siebie, tworzyć covery, nowe wersje własnych 

utworów. Zdaniem fanów czasem je psuł, ale wzorem artystów wizualnych XX wieku 

prowadził rodzaj „archiwum otwartego”, często myląc tropy, fałszując własną drogę 

muzyczną. Tymon Tymański, założyciel freejazzowego, eksperymentalnego zespołu Miłość, 

mówił w Roxy: 

Zapamiętamy Zappę jako osobowość wybitną. Był nie tylko ikoną, ale przede 

wszystkim geniuszem. Takich ludzi trudno sklasyfikować. Obok Lennona, Coltrane’a, 

Bowiego i Reeda on jest w mojej piątce najlepszych. Ale jeśli chodzi o inteligencję, klasę, 

wszechstronność czy rozmiar dzieła - Frank Zappa jest chyba najwybitniejszą postacią 

XX wieku w popkulturze. 

To nie zmienia faktu, że bywał nieznośny, apodyktyczny, nienawidzony przez 

własnych współpracowników. Wielu specjalistów i fanów najwyżej ceni nie jego karierę 

solową, lecz okres działalności z grupą The Mothers of Invention. Gdy rozwiązał zespół, 



regularnie wracał do wspólnych kompozycji, przerabiał je, nie bacząc na autorstwo. A twórcą 

był totalnym - włączał w swoje projekty kino, animację, grafikę, teatr, show sceniczny. 

Zappa to nie ambitny, zbuntowany muzyk wydający kolejne płyty, lecz artysta 

pracujący nad kolejnymi, szeroko zakrojonymi, długofalowymi projektami. Działał wbrew 

wszelkim zasadom branży fonograficznej i show-biznesu. Jak mówił w Roxy Antek Michnik 

z grupy ETC współpracującej z Krytyką Polityczną: 

Mieszał wszystko ze wszystkim. U Zappy nie można mówić o stylu, tylko 

o kolejnych przechyleniach zappizmu: raz w stronę rocka czy bluesa, innym razem 

nawet w stronę disco i popu. Wydawał płyty z instrumentalnymi improwizacjami 

gitarowymi - nie jedną płytę, ale trzy z rzędu. Operował na poziomie projektów, one się 

przeplatały - na przykład wydawał dwie z jednego tematu, który akurat badał. 

Na jednej coś dodawał, a na drugiej odejmował. 

Potrafił nagrywać świetnie się sprzedające przeboje, a tego samego dnia pisać 

kompozycje dla orkiestr. W 2013 roku na krakowskim festiwalu Sacrum Profanum zespół 

Ensemble Modern interpretował partytury Zappy - drugim bohaterem ambitnego festiwalu był 

Witold Lutosławski. Polski kompozytor na pewno nie wiedział, że o The Mothers of 

Invention śpiewali Red Hot Chili Peppers - twierdzili, że starsi koledzy są po prostu najlepsi. 

John Frusciante, najważniejszy gitarzysta Red Hotów - też opisywany w”Leksykonie” - jako 

czternastolatek przez rok zbierał płyty naszego bohatera, a później uczył się je grać. 

Do fascynacji Zappą przyznawało się także metalowe Black Sabbath, funkowiec George 

Clinton oraz jazzowy awangardzista John Zorn. 

Panie i panowie, trzy lata przed Jimem Morrisonem, w 1940 roku, na świat przychodzi 

Frank Vincent Zappa. Jego włosko-amerykańska rodzina, podobnie jak w wypadku wielu 

innych muzycznych rebeliantów, ciągle przenosi się z miejsca na miejsce. Taki tryb życia 

sprawia, że wrażliwe artystycznie dzieci nie mają silnego oparcia w stałej grupie 

rówieśniczej, wyrastają na indywidualistów, radykalnych odszczepieńców. Mały Frank jest 

także bardzo chorowity, być może dlatego, że praca jego ojca - chemika i matematyka - dla 

wojska wystawia rodzinę na działanie szkodliwych substancji. Tymon Tymański opowiadał 

w Roxy: 

Utkwiła mi w pamięci scena z autobiografii, gdzie opisuje, jak tata przychodzi 

do domu z plastrami na twarzy, pod którymi ma jakieś dziwne krosty. To mi się kojarzy 

z pokazaną przez Andrzeja Żuławskiego w filmie „Trzecia część nocy” historią ojca 

reżysera, który podczas drugiej wojny światowej dorabiał jako karmiciel wszy przy 

produkcji szczepionek na tyfus. Stary Zappa też szukał każdej możliwości zdobycia 



paru dolarów dla rodziny. A jedną z zabaw Franka było rozbijanie młotkiem kulek rtęci 

wylanych z próbówek, co nie mogło być zdrowe. Może w tym wszystkim tkwi zapowiedź 

jego śmierci na raka. 

To czasy wynalezienia bomby atomowej, eksperymentów naukowych wywołujących 

strach, ale także fascynację. W jednym z poprzednich rozdziałów Bob Dylan wspominał 

dzieciństwo na amerykańskiej prowincji naznaczonej zimnowojennym strachem przed 

nuklearną zagładą. W takiej atmosferze na przełomie lat czterdziestych i pięćdziesiątych mały 

Zappa jest leczony na zatoki przez umieszczanie promieniotwórczego radu w nosie. Nic 

dziwnego, że w jego twórczości będą się potem przewijać motywy masek gazowych, 

dziwnych odniesień do ciała, a w szczególności nosa. 

W dzieciństwie jego wyobraźnię kształtuje też potęga amerykańskiej telewizji. Będzie 

ją wielokrotnie krytykował, ale w występach na żywo wykorzysta styl ekranowych 

prezenterów zabawiających widownię. Podczas jego koncertów piosenki będą przeplatane 

przemowami do publiczności, z wokalistą i liderem jako prowadzącym show mistrzem 

ceremonii. 

W wieku dwunastu lat Frank dostaje swój pierwszy bęben. Bardzo wcześnie odkrywa 

też muzykę poważną, nie słuchając, lecz najpierw czytając o urodzonym w XIX wieku 

Edgardzie Varèsie. Rok zajmuje mu znalezienie w San Diego w Kalifornii, gdzie wtedy 

mieszka z rodziną, płyty urodzonego we Francji kompozytora, uważanego dziś za prekursora 

muzyki elektronicznej. Radykalne kompozycje fascynują Zappę do tego stopnia, 

że po wysłuchaniu albumu upiera się, że musi poznać Varèse’a, mieszkającego wtedy 

w Nowym Jorku. Z okazji piętnastych urodzin rodzice pozwalają mu zadzwonić do idola. 

Telefon odbiera żona kompozytora, z którą nastolatek odbywa długą rozmowę. Sam mistrz 

wysyła mu natomiast list z podziękowaniem za zainteresowanie, który Frank Zappa do końca 

życia trzyma oprawiony na ścianie. Jak mówił w wywiadzie dla fińskiej telewizji: 

Do kompozytorów muzyki klasycznej przyciągnął mnie przede wszystkim stopień 

muzycznej komplikacji. Rock and roll jest skonstruowany w następujący sposób: jest 

koleś, który gra na gitarze. Na początku posługuje się kilkoma akordami. Po kilku 

latach grania jego spektrum poszerza się do może kilkunastu akordów. Ale akordy same 

w sobie nie są interesujące. To standardowe pozycje, w jakich układa się palce 

na gitarze, i jeśli piosenki bazują na tych dźwiękach, brzmią powtarzalnie. Ale jeśli pisze 

się muzykę na większą liczbę instrumentów i każdy instrument ma za zadanie zagrać 

jedną nutę z danego akordu, to jest szansa na wydobycie o wiele bogatszego brzmienia. 

Do śmierci pisze mnóstwo popularnych przebojów. Czuje się zawsze przede 



wszystkim kompozytorem, choć nigdy nie kończy akademii muzycznej, nie ma żadnej innej 

formalnej edukacji. Gdy Zappowie mieszkają na pustyni Mojave, Frank pisze skomplikowane 

kompozycje dla szkolnej orkiestry. W małej miejscowości oprócz niego jest jeszcze jeden 

dziwak, jego rówieśnik - genialny rzeźbiarz i muzyk Don Van Vliet, znany później jako 

Captain Beefheart, postać równie legendarna jak Zappa. Młodzi ambitni zaprzyjaźniają się, 

wspólnie słuchają płyt i grają bluesowe standardy. Obaj po skończeniu szkoły średniej nie idą 

już na studia. 

Dziewiętnastoletni Frank opuszcza rodzinny dom i zamieszkuje w Los Angeles. Tam 

bierze ślub i pracuje w agencji reklamowej, ale wciąż komponuje i gra z lokalnymi zespołami. 

Jego pierwszy występ telewizyjny w 1963 roku to muzyka konkretna - rower traktuje jako 

zestaw perkusyjny. Gospodarz „Steve Allen Show” podśmiewa się z młodego artysty 

ubranego w garnitur, wąski krawat, krótko ostrzyżonego. To jeszcze Ameryka przed 

rewolucją hipisowską. Zappa na ekranie dostaje rolę dziwadła, które umożliwia Allenowi 

kolejne dowcipy. Nikt nie traktuje poważnie eksperymentów muzyka, publiczność co chwila 

wybucha śmiechem. Po wstępnej prezentacji następuje cały koncert, podczas którego dźwięki 

rowerów są uzupełnione o odgłosy z taśmy przygotowanej przez Zappę. Temu 

eksperymentalnemu zestawowi towarzyszy też telewizyjna orkiestra grająca według wskazań 

gościa programu. 

Zappa opowiada w tym show o muzyce do filmu, którą nagrał, nie mówi natomiast, 

że wytwórnie płytowe odrzuciły właśnie utwory jego, Beefhearta i innych przyjaciół 

grających jako The Soots. 

W 1964 roku pierwsze małżeństwo Zappy się rozpada, a on przesiaduje w studiu 

nagraniowym, które przejął na własność za niewielką sumę. Sam na sam ze sprzętem 

po dwanaście godzin dziennie poświęca na eksperymenty z nakładaniem na siebie dźwięków 

z kolejnych taśm. Artysta jest w epicentrum społecznych przemian - Kalifornii - ale przygląda 

im się z pewnego dystansu. Jak wspominał w dostępnym na YouTubie wywiadzie dla The 

Niles Lesh Project: 

Scena muzyczna Los Angeles w latach sześćdziesiątych była ciekawa od strony 

społecznej, bo długo nikt nie miał pojęcia, co tam się działo. Wykształciło się tam coś 

nazwanego sceną freaków. Ludzie patrzyli na nich, mówili: „O, to całkiem dziwne!”, 

i przyłączali się. Oglądałem tabuny tych dziwaków przechadzających się co noc 

po Sunset Boulevard. Właściciele eleganckich nieruchomości z Hollywood skarżyli się 

policji, że obecność tych dziwnie ubranych i uczesanych młodzieniaszków obniża 

wartość rynkową ich posesji. Jedyny zarzut, jaki de facto im stawiano, to to, 



że przechadzali się ulicami. Policja przyjeżdżała ciężarówkami, wsadzała do nich 

młodych i wypuszczała w centrum miasta, żeby nie włóczyli się w okolicach Sunset Strip. 

Być może to właśnie podczas inwigilacji podejrzanego środowiska przez policję 

muzyk pada ofiarą prowokacji. Tajny agent podający się za producenta filmowego zamawia 

u niego „udźwiękowienie filmu pornograficznego”. Wiecznie potrzebujący pieniędzy Zappa 

chętnie przyjmuje sto dolarów zaliczki, tworzy z przyjaciółką odgłosy do ekranowej orgii. 

Kiedy oddaje taśmę, w świetle fleszy i kamer zostaje aresztowany, ponieważ policja 

na popisowe zatrzymanie zaprasza media. Sześciomiesięczne uwięzienie sprawia, że Zappa 

nie ma jak płacić za studio nagraniowe, więc je traci. Większości eksperymentalnych nagrań 

już nie odzyska. 

Najpierw znienawidził oficjalną edukację, teraz zaczyna być radykalnym 

przeciwnikiem opresyjnego systemu społeczno-państwowego. Antek Michnik z grupy ETC 

zajmującej się analizą kultury i muzyki mówił w Roxy: 

To, co nagrał do tego filmu, było w istocie awangardową muzyką wokalną. Zappa 

wyrastał z tradycji amerykańskiego anarchizmu, tylko że w USA to jest coś zupełnie 

innego niż w Europie, gdzie ma związki z lewicą, socjalizmem. Tam anarchizm jest 

libertariański, oparty na radykalnie rozumianym liberalizmie, jest nakierowany 

na wolność jednostki rozumianą dużo szerzej niż na Starym Kontynencie. Podobny 

światopogląd miał w latach sześćdziesiątych John Cage. Jako inspirację Zappy podaje 

się Varèse’a, a rzadko się mówi o Cage’u. Mnie się wydaje, że Cage, a po nim Zappa byli 

pośrednikami między awangardową muzyką poważną a kontrkulturą. 

O ile jednak Cage, o którym więcej w rozdziale o Yoko Ono, jest znany głównie 

w kręgach artystycznych, o tyle Zappa podobne idee rozpowszechnia na skalę masową. 

Rewolucja zaczyna się w 1966 roku, kiedy ukazuje się konceptualna płyta „Freak 

Out!” firmowana przez jego zespół The Mothers of Invention. To drugi, zaraz po”Blonde on 

Blonde” Boba Dylana, podwójny album w historii rocka. Ukazuje się rok przed latem miłości 

w San Francisco, trzy lata przed festiwalem w Woodstock, dwa przed „Sierżantem Pieprzem” 

Beatlesów. Paul McCartney przyznawał zresztą, że Wielka Czwórka inspirowała się „Freak 

Out!”. 

Płyta nie jest w żaden sposób hipisowska. To raczej satyra na amerykańską 

popkulturę, pełna zarówno typowego rhythm and bluesa, jak i dziwnych kolaży dźwiękowych 

w rodzaju „The Return of the Son of Monster Magnet”. Skrócony przez wytwórnię 

do dwunastu minut utwór jest oparty na przyspieszającym aż do szaleństwa beacie. Brzmi jak 

barbarzyński rytuał, prototyp współczesnego drum’n’bassu, z dziwnymi okrzykami w tle, 



pośród których można zrozumieć między innymi powtarzane ciągle ironiczne „wonderful 

America”. Suitę rozpoczyna dialog z niejaką Suzy Creamcheese, której „list” o zespole zdobi 

też okładkę. „Mówi głos twojej świadomości, kochanie... co w ciebie weszło?”, zwraca się 

do niej Zappa. W tekście dołączonym do płyty pisze: „Chcemy zachęcić każdego, kto 

SŁYSZY tę muzykę, do dołączenia do nas. (...) Stań się członkiem Organizacji Mutantów 

Zjednoczonych”. Na koniec dodaje „FREAK OUT!”, czyli: zwariuj. W tym szaleństwie jest 

jednak metoda, na płycie znajduje się na przykład utwór „Trouble Every Day”, namiętny 

raport z zamieszek w Watts. 

Watts to część Los Angeles, gdzie w 1965 roku po użyciu przez białych policjantów 

przemocy wobec czarnoskórego kierowcy wybuchają walki na tle rasowym. Warto 

wspomnieć, że napięcie między Afroamerykanami a potomkami imigrantów z Europy jest 

tutaj skutkiem drugiej wojny światowej. Po przystąpieniu USA do wojny z Japonią 

na wybrzeżu rozwija się przemysł zbrojeniowy. Potrzebne są tysiące robotników, którzy 

przybywają do Kalifornii z innych części kraju. Szybko wzrasta liczba czarnoskórych 

mieszkańców, którzy podobnie jak gdzie indziej są pozbawieni wielu praw. Sześć dni walk 

w Watts i w końcu wyprowadzenie armii na ulice przyczyni się do ograniczenia 

dyskryminacji przy kupowaniu domów i mieszkań w USA. 

To, że Mothers of Invention śpiewają o zamieszkach, nie oznacza, że Zappa jest 

jednoznacznie zaangażowanym politycznie artystą. Jak pisał w”Gazecie Wyborczej” Jacek 

Świąder: 

W gorącym 1968 roku zespół gra koncert w gorącym Berlinie. Za sceną są 

policjanci. Zappa tłumaczy im, żeby się nie pokazywali, bo będą kłopoty. Część 

publiczności już skanduje: „Rewolucja!”. Na to Frank: „Nie! Wy potrzebujecie 

ewolucji!”. Na scenę lecą przedmioty, tłum rusza w stronę muzyków, którzy muszą się 

ewakuować. 

Do tej pory zespół Zappy ma już na koncie kolejne płyty. Równie zwariowana jak 

pierwsza jest następna - „Absolutely Free”. Są tu utwory o alkoholizmie na salonach klasy 

średniej, jak „America Drinks and Goes Home”, a także surrealistyczne wezwanie 

do nawiązania dialogu z warzywami w”Call Any Vegetable”. 

Kolejna płyta to „We’re Only in It for the Money”, odpowiedź na”Sgt. Pepper’s 

Lonely Hearts Club Band” Beatlesów. Projekt okładki to jak u Anglików kolaż z sylwetek 

różnych postaci - tyle że nie wielkich ludzi popkultury i historii powszechnej, tylko 

przyjaciół, kolegów ze szkoły. Są ubrani w ciuchy z lumpeksu, a nie drogie psychodeliczne 

mundurki z butików Londynu. Sam Zappa przebrany jest za kobietę, na zdjęciu ma zresztą 



taką samą sukienkę z falbanką, jaką trzydzieści lat później będzie nosić Courtney Love, 

budując image kinderwhore. 

Frank grzecznie dzwoni do McCartneya z pytaniem, czy może parodiować jego 

zespół. Legenda głosi, że Beatles odesłał go do menedżerów, na co Zappa stwierdził, że to 

sprawy między artystami, a nie biznesmenami. Wytwórnia wydająca Mothers of Invention boi 

się jednak procesu i kolaż zostaje zamieszczony we wkładce, a nie na froncie płyty. 

Sam materiał muzyczno-tekstowy jest wielką kpiną z lewicy i prawicy. A także 

z hipisów, szczególnie w kawałku „Flower Punk”, gdzie muzycy - parafrazując tekst „Hey 

Joe” Hendrixa - pytają: „Hej, śmieciu! Dokąd zmierzasz z tymi kwiatami we włosach?”. 

Nabijają się, że hipis będzie grał na swoich bongosach w błocie w San Francisco, tańczył, aby 

„coś zdziałać”, a potem pójdzie spać. Pod koniec utwór z muzycznej parodii psychodelii 

zmienia się w kakofonię dźwięków z radia. Można się zorientować, że są to typowe wywiady 

muzyków rockowych podnieconych uczestniczeniem w ruchu ideologicznym, cieszących się, 

że”młodzież Ameryki jest teraz taka wspaniała”. 

Kiedy szaleństwo LSD i wolnej miłości ogarnia Zachód, Frank Zappa dystansuje się 

od używek. Jak mówi ironicznie w wywiadzie dla fińskiej telewizji: 

Jest wiele powodów, dla których nie polecam zażywania narkotyków ani 

członkom swojego zespołu, ani samemu sobie. Pierwszym z nich jest groźba bezrobocia. 

Policja na całym świecie lubi krążyć i aresztować muzyków, a tym samym pozbawiać ich 

pracy, za to, że ci zażywają pewne substancje, które podobno kiedyś mają stać się 

legalne. Nie podoba mi się wizja utraty kolejnych członków mojego zespołu z powodu 

używania przez nich chemicznych substancji. 

The Mothers na pięć miesięcy wynajmują awangardowy teatr w Nowym Jorku. 

Wystawiają tam ciągle ewoluujący szalony happening „Absolutely Free: Pigs and 

Repugnant”. Wkrótce Zappa szuka jeszcze innych form wyrazu i pisze muzykę dla 

pięćdziesięcioosobowej orkiestry. Ukazujący się po raz pierwszy w 1967 roku album „Lumpy 

Gravy” nie zawiera jednak muzyki klasycznej. Jak pisze Edwin Pouncey w tomie „Muzyka. 

Przewodnik Krytyki Politycznej”: 

Przykryty kurtyną fortepian Steinway wyposażono w dwa mikrofony, 

a na pedale forte położono worek z piaskiem. Odwiedzający studio byli zapraszani 

do kucnięcia pod baldachimem tego cage’owsko spreparowanego fortepianu 

i improwizowania na sugerowane tematy. Mówiono o świniach, kucykach, szarym dymie 

i o innych dziwactwach. (...) Te dziwne, stłumione dyskusje prowadzone pod 

fortepianem nadały „Lumpy Gravy” aurę Fluxusu. 



To nie oznacza, że płyta jest nudna, a poza tym ma wiele różnych wersji. Pierwsza 

powstaje na zamówienie - oficjalnie artysta jest tu kompozytorem i dyrygentem. Uważa więc, 

że może wydać materiał w innej wytwórni niż firma, z którą ma podpisany kontrakt jako 

„fizyczny wykonawca”, członek The Mothers of Invention. Jednak potężny koncern MGM 

wytacza artyście proces, którego wynik zmusza go do wydania albumu właśnie pod ich egidą. 

Podczas sądowych przepychanek Zappa miksuje jednak nieco inną, drugą wersję. Ta zaczyna 

się od głosu mówiącego, że”to będzie bardzo ekscytujący występ”, po czym słyszymy 

dynamiczną muzykę, trochę w stylu surf albo soundtracku do spaghetti westernu. Ścieżka 

dźwiękowa do szalonego filmu rozwijającego się w umyśle Franka szybko się jednak 

zmienia. „Lumpy Gravy” wpada w funk, muzykę konkretną, odgłosy preparowanego 

fortepianu, wspomniane dialogi, wesoły swing orkiestry. Trudno się przy niej nudzić, ale żeby 

do końca ją zrozumieć, trzeba by poświęcić długie tygodnie na studiowanie kontekstów, 

odwołań, cytatów, nawiązań. 

Równolegle ukazują się kolejne albumy The Mothers of Invention, a także solowe 

płyty Zappy. W takich ilościach, że na łamach „Leksykonu” nie da się ich wszystkich nawet 

wymienić. Przełomowym momentem jest jednak koniec dekady, kiedy lider oficjalnie 

rozwiązuje zespół. Jak mówił w Roxy Antek Michnik: 

Wśród miłośników Zappy jest spór: czy muzyk skończył się po pierwszym 

rozwiązaniu The Mothers of Invention, czy też był twórczy, fajny do końca kariery? 

Wielu krytyków, muzykologów mówi, że cała magia skończyła się w 1969 roku. Reszta 

uważa, że płyty z lat siedemdziesiątych nie są równe, ale w gruncie rzeczy są ciekawe. To 

był jednak zamysł Zappy, że towarzyszący mu muzycy będą się ciągle zmieniać. 

Występowali z nim Steve Vai czy muzyk King Crimson - Adrian Belew. Gra z Zappą 

stała się dla wielu nobilitacją. 

Mimo muzycznych szaleństw muzyk od 1967 roku jest związany z tą samą partnerką 

Gail. Pozostanie z nią aż do śmierci, a Gail do dziś twardą ręką zarządza jego spuścizną. Mają 

czwórkę dzieci, które otrzymują imiona równie eksperymentalne jak twórczość ojca: Moon 

Unit, Dweezil, Ahmet Emuukha Rodan, Diva Muffin. W przyszłości zostaną oczywiście 

artystami, ale ich dzieciństwo nie jest szalone. Frank wyżywa się w studiu i na scenie, 

w domu jest normalnym facetem. Tyle że ze sporymi problemami zdrowotnymi. Na początku 

lat siedemdziesiątych o mało nie traci życia. Tymon Tymański tak opowiadał o wypadku 

na antenie Roxy: 

Pojechał do Anglii, gdzie nie był otoczony specjalnym kultem. Na koncercie koleś 

z publiczności uznał, że Zappa jakoś dwuznacznie spojrzał na jego dziewczynę. 



Zazdrosny rzucił się na niego i zwalił Franka ze sceny, tak że ten się połamał. Muzyk 

mówił potem, że był oślepiony światłem i nic nie widział. Ostatecznie można powiedzieć, 

że karma się odwraca. Zappa nieraz pewnie popatrzył na jakąś piękną dziewczynę, ale 

tym razem trafił na psychola, który mu przywalił. Jak siejemy, musimy mieć 

świadomość, że potem swoje zbierzemy. 

Uszkodzenia kręgów szyjnych powodują, że chodzi w kołnierzu, zmienia mu się głos. 

Przez pół roku jeździ na wózku inwalidzkim, nie może grać koncertów. Jakby pod wpływem 

wypadku staje się bardziej dosadny w tekstach. A może to nowa dekada muzyczno-społeczna 

tak na niego działa? Antek Michnik mówił w Roxy: 

Jego krytyka państwa i różnych przejawów władzy jest obsesyjna. Jedyną 

wartością jest dla niego wolność słowa, podstawowe prawo do plucia na każdego. Spór 

między zwolennikami pierwszych płyt Mothers a tymi, którzy cenią całą twórczość 

Zappy, odnosi się też do stylu krytyki i dowcipu. W pierwszej dekadzie on krytykuje 

rodzinę, politykę rządu, religię. Natomiast w drugiej dochodzą do tego prowokacje 

na poziomie języka. Zaczynają się wulgaryzmy, główny temat to seksualność. Jego 

zdaniem amerykańskie społeczeństwo ma purytański stosunek do ciała. Zappa uważa, 

że używając bardzo bezpośredniego języka, może to zmienić. Moim zdaniem to 

symptomatyczna różnica między latami sześćdziesiątymi a siedemdziesiątymi. 

Mam wrażenie, że choć Zappa nabijał się z hipisów, to podobnie jak oni w skrytości 

serca wierzył, że artyści mogą jakoś wpłynąć na świat, sztuka może uczynić życie nieco 

lepszym. Po wydarzeniach na koncertcie Rolling Stonesów w Altamont, po zabójstwie Sharon 

Tate, próbie zabicia Warhola, narkotycznych zgonach Joplin, Hendrixa i Morrisona nawet 

Frank zmienia ton. Nie traci energii do grania, po wypadku wciąż nagrywa dziesiątki płyt, ale 

jest bardziej surowy wobec innych i siebie. Rzeczywiście, jak mówił Antek Michnik, dowcip 

Mothers of Invention był bardziej surrealistyczny, mniej dosłowny niż u solowego Zappy. 

Przede wszystkim po procesach sądowych Zappa zakłada własną wytwórnię płytową, 

sam nagrywa i wydaje albumy, dużym firmom oddając tylko dystrybucję. Ma odłożone sporo 

materiału nagranego jeszcze z The Mothers, który sukcesywnie obrabia i wydaje. Pierwsze 

z takich albumów to „Burnt Weeny Sandwich” i”Weasels Ripped My Flesh”. Ta ostatnia 

zgarnia nagrody za okładkę, na której mężczyzna goli się rozrywającą jego ciało elektryczną 

łasicą. Tytułowy utwór to kakofoniczna upiorna ściana dźwięku, ale „My Guitar Wants to Kill 

Your Mama” to właściwie „normalna” piosenka o nastolatku, którego nie akceptują rodzice 

jego dziewczyny. Każdy z tych utworów ma jednak dziesiątki różnych wersji. Antek Michnik 

tłumaczył w Roxy: 



On uwielbiał wykorzystywać zgromadzone przez siebie materiały. Nagrywał 

koncerty i w kółko je przeżuwał. Był też zaangażowany w remasterowanie swoich płyt 

w latach osiemdziesiątych, kiedy wchodził format CD. Sam dogrywał partie basów 

i perkusji, kiedy uważał, że taśma jest już zniszczona. Fani nie mogli mu wybaczyć tego, 

jaką formę przyjęły te nagrania. Mówiono mu, że w ten sposób niszczy ich klimat. 

Po”przeżuciu” wcześniejszych nagrań Zappa wydaje zarówno zapisy koncertów, jak 

i całkowicie nowe studyjne sesje, bardzo jazzowe, osiąga też sukcesy komercyjne. 

„Apostrophe (‘)” z 1974 roku trafia na dziesiąte miejsce list sprzedaży, głównie dzięki 

singlowi „Don’t Eat the Yellow Snow”. To okrojona wersja suity o przygodach Eskimosa 

Nanooka przechodzącej płynnie w opowieść o traperze, później o wybuchającej latrynie oraz 

skrzacie onanizującym się do skarpetki i modlącym się do Boga. 

Wkrótce muzyk popada w konflikt z menedżerem. Procesuje się z nim o pieniądze, 

walczy też z nową wytwórnią. Kiedy jedna z płyt nie może się ukazać, wysyła ją do radia 

i prosi, żeby słuchacze ją sobie nagrywali i rozpowszechniali dalej. W końcu w 1979 roku 

tworzy Zappa Records i wydaje dwupłytowy album koncertowy (ale ze wstawkami 

studyjnymi) pod tytułem „Sheik Yerbouti”. Na okładce występuje w arabskim nakryciu 

głowy, a w piosenkach nabija się zarówno z Żydów - w”Jewish Princess”, jak i z feministek - 

w szowinistycznym „Bobby Brown”. Utwór o żydowskiej księżniczce jest krytykowany przez 

organizacje zwalczające antysemityzm. Zappa śpiewa, że chce „mieć” dziewczynę, z której 

ust płynie „zapach czosnku jak stąd do Tacoma”, która „piszczy, gdy połyka” i nic nie wie 

o gotowaniu, ale może się kochać, będąc zarówno „na górze, jak i na dole, a potem zamiana”. 

Z kolei w”Bobby Brown” wciela się w ślicznego chłopca niepewnego, czy jednak nie 

jest dziewczyną, wcielenie amerykańskiego snu. Śpiewa: „Równouprawnienie kobiet 

rozpełzło się po całym narodzie”. To nie tylko utwór o skutkach emancypacji kobiet, ale też 

całej rewolucji seksualnej - dostaje się lesbijkom, gejom, sadomasochistom. Krótko mówiąc, 

cała „cywilizacja śmierci” zbudowana z takim trudem przez kolejnych buntowników kultury 

zostaje sparodiowana i obśmiana. W dodatku z głębokim sensem, bo Zappa pokazuje pułapki 

zastawione na ludzi w płynnej nowoczesności oraz przy wolności wyboru ról płciowych 

i społecznych. Możliwości, które w tym czasie artystycznie eksploruje David Bowie 

(w kolejnych rozdziałach „Leksykonu”), tu zostają obnażone i wykpione. Zappa brzmi 

czasem jak prawicowy kaznodzieja, z tą różnicą, że konserwatyści nie są tak zabawni jak on. 

Nasze występy to wypadkowa tego, co przećwiczymy na próbach, i luk, w których 

jest miejsce na spontaniczność. Podczas tych luk wszystko może się wydarzyć. Inspiracje 

możemy zaczerpnąć dosłownie ze wszystkiego - z tego, co przydarzyło się nam tuż 



po przebudzeniu czy w drodze do studia, możemy odpowiedzieć na zachowanie 

publiczności. Impulsywność jest dla nas sposobem tworzenia muzyki 

- mówił Zappa o występach na żywo w wywiadzie dla BBC. W 1981 roku wydaje 

album „Ship Arriving Too Late to Save a Drowning Witch”. Utwór o tytułowej wiedźmie 

tonącej podczas średniowiecznego testu na niewinność to dwanaście minut grania na żywo 

z cytatami zarówno ze”Święta wiosny” Strawińskiego, jak i z muzyki z telewizyjnych seriali. 

Masowy odbiorca docenia krótsze kompozycje, jak singlowe „Valley Girl”, gdzie Franka 

wspomaga jego najstarsza córka naśladująca slang swoich koleżanek z bogatych okolic Los 

Angeles. 

Ten utwór, podobnie jak inne parodie Zappy, staje się przebojem, autor jest jednak 

zły, że publiczność nie docenia jego poważnych kompozycji. Pieniądze zarobione 

na popularności „Valley Girl” inwestuje w wydanie płyty z Londyńską Orkiestrą 

Symfoniczną, z której nie jest jednak zadowolony. Muzycy filharmonii jego zdaniem nie 

podchodzą do pracy aż tak poważnie jak on sam. Światowej sławy kompozytor Pierre Boulez 

dyryguje kolejnymi wykonaniami utworów Zappy napisanych dla orkiestry. Także z tych 

wersji muzyk nie jest zadowolony, spełniony czuje się dopiero wtedy, kiedy jego utwory 

wykonuje Ensemble Modern, ta sama orkiestra, która występowała w 2013 roku w Polsce 

na festiwalu Sacrum Profanum. To tylko najważniejsze przykłady poważnej muzyki Zappy, 

której napisał i nagrał mnóstwo. Przez całe życie wydał ponad sześćdziesiąt płyt, po jego 

śmierci żona Gail opublikowała trzydzieści kolejnych. 

W latach osiemdziesiątych Zappa odkrywa dla siebie synclavier, prototyp samplera, 

który jednak nie tyle wycina fragmenty już istniejących utworów, ile fabrykuje dźwięk 

dowolnych instrumentów. Dzięki urządzeniu można grać z nieistniejącą orkiestrą, co uwalnia 

artystę od organizacyjnych problemów. Jak mówił w Roxy Antek Michnik: 

Synclavier pozwalał Zappie zająć się również upragnioną muzyką poważną. 

Zdania są podzielone, czy mu to wychodziło. W XVIII wieku żył kompozytor Francesco 

Zappa, przypadkowa zbieżność nazwisk. Gdy Frank to odkrył, w latach 

osiemdziesiątych nagrał płytę z reinterpretacją utworów tamtego Zappy na synclavierze. 

To był jeden z dziwniejszych jego projektów. 

Z synclavierem oraz muzykami sesyjnymi Zappa nagrywa też instrumentalną płytę 

„Jazz from Hell”, na której okładce znajduje się ostrzeżenie przed zawartością słowną - 

naklejka taka jak na płytach raperów wydawanych w tym samym czasie. Chodzi pewnie 

o same tytuły utworów, jak „G-Spot Tornado”, ale to przede wszystkim kpina z akcji 

prowadzonej wtedy przez żony polityków, między innymi Tipper Gore, małżonkę 



demokratycznego senatora Ala Gore’a, późniejszego wiceprezydenta. Walczące głównie 

z wulgarnym hip-hopem i satanizmem w muzyce metalowej Parents Music Resource Center 

w 1985 roku zmusza wytwórnie do zamieszczania na płytach informacji „Parental Advisory 

Explicit Content” używanej do dziś. 

Przed komisją stawia się w eleganckim garniturze i pod krawatem, spokojnie 

odczytuje Pierwszą Poprawkę do amerykańskiej konstytucji zapewniającą wolność słowa. 

Mówi, że z takich akcji umoralniających w żaden sposób nie skorzystają dzieci, o które 

chodzi, stracą natomiast dorośli odbiorcy. Nieco demagogicznie Zappa zastanawia się, czy 

kolejnym krokiem nie będzie oznaczanie literą J płyt i wydawnictw, których autorami są Jews 

- Żydzi. 

Zappa buntował się nie tylko przeciwko próbom ograniczania wolności w USA czy 

modom muzycznym. Przekraczał granice w sztukach wizualnych, eksperymentując z kinem 

i teatrem. Był autorem muzycznych spektakli, show czy też rock oper jak „Joe’s Garage”, 

którą napisał po rewolucji islamskiej w Iranie, kiedy władza duchownych zabroniła tam rocka 

jako zdegenerowanej i niemoralnej muzyki Zachodu. Przy okazji kpił z amerykańskiego 

purytanizmu. Antek Michnik mówił w Roxy: 

Był reżyserem, choreografem koncertów, angażował się w projekty wizualne. 

Przykładem jest „The Amazing Mr. Bickford”, film poświęcony postaci artysty plastyka 

o tym nazwisku. Cały składa się z animacji stworzonych przez Bickforda w glinie, 

do tego orkiestrowa muzyka Zappy. Swym nazwiskiem promował to, co uważał 

za ciekawe, odpowiednio freaky i nietypowe. Z kolei w koncertowym filmie „Baby 

Snakes” pojawiają się animacje. 

„Baby Snakes” nigdy jednak nie wchodzi do kin. Dystrybutorzy uważają, że film jest 

za długi, ale nawet po skróceniu z trzech godzin do półtorej nie ma na niego chętnych. 

W końcu Zappa sam płaci za całodobowe pokazy filmu, a potem wydaje go na kasecie VHS. 

Amerykański libertarianin, przeciwnik komunizmu, ale zwolennik wolności głoszenia 

dowolnych idei, najbardziej spełniony artystycznie czuje się pod koniec życia. Z ukochaną 

orkiestrą Ensemble Modern tylko raz zdążył zagrać publicznie - otrzymał 

dwudziestominutową owację. Na początku lat dziewięćdziesiątych jest już chory na raka, nie 

może pracować z EM. Umiera pod koniec 1993 roku w swoim domu, z żoną i dziećmi 

u boku, mając zaledwie pięćdziesiąt trzy lata. Jego wielki fan Tymon Tymański komentował, 

bardzo przejęty, w Roxy: 

Palił trzy paczki papierosów dziennie. Wypijał litry kawy. Popełnił poważny błąd 

- nie badał prostaty. Po pięćdziesiątym roku życia, a nawet wcześniej, trzeba pilnować 



tego aspektu zdrowia. Zappa mówił w wywiadach, że tego nie robił, bo to upokarzające, 

a wycięcie prostaty to koniec męskości i poważne komplikacje. Bolał nad tym, że nie 

poszedł do lekarza, gdy miał problemy z sikaniem. Wspominał, że czuł się chory już 

od połowy lat osiemdziesiątych. Mężczyźni są jednak zbyt dumni, a wtedy też mało się 

mówiło o raku prostaty. Zappa z siwiejącą już brodą dodawał, że to była kompletna 

głupota, że tego nie dopilnował. Ta śmierć w kwiecie wieku była bezsensowna. Jako 

artysta zostawił po sobie spuściznę porównywalną do Milesa Davisa czy Johna 

Coltrane’a. 

Przy ogromnej liczbie projektów Franka nie wszystkie mogły być udane. 

Po rozpoczęciu kariery solowej jego dowcip słowno-muzyczny stał się na tyle ostry, że często 

docierał do większej liczby odbiorców. Jak mówił w Roxy dziennikarz Mikołaj Lizut: 

Jego solowa kariera to był najbardziej płodny okres. Najbardziej fascynujące 

w Zappie jest to, że strasznie irytowały go wszelkie pozy, granie czy udawanie. Kpił 

z tego. Irytowali go politycy, obnażał ich hipokryzję. Zappa to taki Woody Allen czy 

Sacha Baron Cohen swojej epoki. Wspaniała, przedziwna postać. Z jednej strony 

człowiek szalenie apodyktyczny, a z drugiej jeden z najinteligentniejszych ludzi, jacy 

zajmowali się muzyką. 

O prasie Zappa mówił: „Ludzie, którzy nie umieją pisać, robią wywiady z ludźmi, 

którzy nie umieją myśleć, żeby przygotować teksty dla ludzi, którzy nie umieją czytać”. 

Z pewnością nie zaakceptowałby tego, co o nim napisałem, tego, co powiedzieli nasi goście. 

Buntuje się zza grobu przeciw każdej próbie zamknięcia jego wolnego ducha w jakimkolwiek 

opisie. Jacek Świąder pisał w”Gazecie Wyborczej”: 

Wartość jego sztuki porównywano z tym, co osiągnęli Brecht i Weill - lekka 

forma, gorzka treść plus poczucie humoru. (...) Twierdził, że wiedzie nudne życie 

polegające na stawianiu kropek na papierze. Komponował non stop. Uznał, że pieniądze 

na to, żeby móc tak funkcjonować, zarobi na muzyce popularnej, ale mając cały proces 

powstawania płyty pod kontrolą. 

Oprócz hipisów, Ameryki, kobiet i mężczyzn nie znosił też Andy’ego Warhola, 

dziwnego pozera, który jednak podobnie jak on poszerzał granice wolności. 



 

Frank Zappa, 1970 

 

fot. GAB Archive/Redferns/Getty Images/FPM 

 



 

Frank Zappa, Dania, ok. 1966 

 

fot. Jan Persson/Redferns/Getty Images/FPM 

 

 



 

 

Andy Warhol, 1983 

 

fot. Giorgio Lotti/Mondadori Portfolio via Getty Images/FPM 

 

 



ANDY WARHOL 

 

W latach sześćdziesiątych jest spiritus movens nowojorskiej sceny. Autorem śmiałych 

eksperymentów, a przede wszystkim sponsorem wszelkiej maści freaków oraz organizatorem 

najważniejszych imprez. Jego słynne powiedzenie, że w przyszłości każdy będzie znany 

na całym świecie przez piętnaście minut, było samospełniającą się przepowiednią. Sam autor 

tych słów wielokrotnie je przekręca, mówiąc na przykład, że za piętnaście minut każdy będzie 

sławny lub że w przyszłości piętnaście osób będzie gwiazdami. Każda wersja okazuje się dziś 

równie prawdziwa. 

Zanim przeniesiemy się z”Leksykonem buntowników” do Europy, trzeba opowiedzieć 

o jeszcze jednej na wskroś amerykańskiej postaci. Bez niego muzyka, a przede wszystkim 

kultura wizualna i obyczajowość nie byłyby dziś takie same. Andy Warhol nie jest 

buntownikiem oczywistym. Szczególnie od początku lat siedemdziesiątych nie sprzeciwia się 

elitom władzy i pieniądza, lecz próbuje wkraść się w ich łaski. Jednak aż do śmierci jego 

obecność na koncertach wschodzących gwiazd sceny niezależnej jest jak przybicie znaku 

jakości. Skoro wśród publiczności jest Warhol, to dany artysta musi być cool. 

Choć Andy nie afiszuje się ze swoją niejednoznaczną, pokręconą seksualnością, 

skupia wokół siebie gejów, lesbijki, transwestytów. Bogaty patron wykorzystuje do własnych 

celów wszelkich freaków, których społeczeństwo wyrzuca poza nawias, ale w zamian daje im 

choć piętnaście minut sławy. A przede wszystkim akceptację, przepustkę na salony i szansę 

na twórcze spożytkowanie inności. Warhol wprowadza w obręb kultury masowej seksualną 

transgresję i inne narracje spoza mieszczańskiego świata, inicjując tym samym epokę 

postmodernizmu. Paradoksalnie ucieleśnia przy tym amerykański mit „melting pot”. Jest 

chyba pierwszym potomkiem imigrantów z Europy Środkowej, który staje się gwiazdą nie 

tylko w USA, lecz na całej planecie. 

Urodził się w 1928 roku w przemysłowym Pittsburghu jako Andrij Warhola. Jego 

rodzice pochodzą ze Słowacji, są greckokatolickimi Łemkami z małej wioski Mikowa. 

W powszechnej wtedy opinii imigranci ze wschodu Europy zajmują przedostatnie miejsce 

w społeczeństwie, wyprzedzając tylko Murzynów, więc kryzys lat trzydziestych mocno 

w nich uderza. Ojciec Andrija próbuje wyciągnąć rodzinę z ubóstwa - ciężko pracuje, 

oszczędza, nie pije i nie pali, jest bardzo surowy dla dzieci. 

Nad wiek rozwinięty i inteligentny młody Warhol choruje na zapalenie stawów, 

a wskutek powikłań na pląsawicę powodującą mimowolne, nieprawidłowe ruchy niektórych 



części ciała. Nie może chodzić do szkoły i większość czasu spędza w łóżku. Rysuje, słucha 

radia i zbiera zdjęcia gwiazd filmu, może być blisko ukochanej matki. W wieku dziewięciu lat 

zaczyna regularnie uczęszczać na lekcje rysunku. Jak wspomina nauczyciel ze szkółki 

plastycznej przy muzeum w Pittsburghu: 

Miał niebywały talent. Nie był osobą atrakcyjną, bywał niemiły. Nie przejmował 

się innymi. Nie umiał się znaleźć w towarzystwie i mało czym się interesował. Powodem 

jego introwertyzmu mógł być brak ogłady wynikający z pochodzenia społecznego. Ale 

od początku wydawało się, że ma jakiś cel. 

Kiedy kończy się druga wojna światowa, Andy Warhol idzie na wyższą uczelnię 

na wydział plastyczny, gdzie pośród konserwatywnych nauczycieli jego osobowość i talent 

przysparzają mu kłopotów. Dziwny angielski akcent brzmi fatalnie w artystycznym 

środowisku wywodzącym się co najmniej z klasy średniej. Jest pierwszym potomkiem 

Łemków w elitarnych kręgach zdominowanych przez WASP - White Anglo-Saxon 

Protestants. Dzięki kółku filmowemu ma szansę poznać Johna Cage’a, jako jedyny chłopak 

chodzi też na zajęcia z tańca. Nawet na uczelni artystycznej nikt jeszcze nie powie otwarcie, 

że jest gejem czy lesbijką. Andy na razie jest po prostu bezpłciowy i dwuznaczny, ale 

ze swoimi białymi włosami i przegiętym stylem woli unikać ciemnych ulic, żeby nie zostać 

pobity. Na studiach opracowuje pierwsze techniki powielania rysunku, odbijania 

i zwielokrotniania własnej kreski, które potem wykorzysta w ikonicznych pracach pop-artu. 

Po pierwszej pracy przy dekorowaniu wystaw domu handlowego w Pittsburghu 

i po skończeniu uczelni młody Warhol jedzie w swoją pierwszą podróż do Nowego Jorku. 

Radia nie grają jeszcze rock and rolla, gwiazdą jest Frank Sinatra, który będzie się wkrótce 

oburzał na niemoralny taniec Elvisa Presleya. Kultura masowa rozwija się jednak coraz 

szybciej dzięki powojennemu gospodarczemu prosperity. Sztuka abstrakcyjna wciąż jest 

traktowana podejrzliwie, natomiast dla grafików nie brakuje pracy w reklamie 

i czasopismach. 

Andy natychmiast dostaje pierwsze zlecenie - rysowanie butów dla pisma „Glamour”. 

Szybko robi karierę, nie tylko dzięki talentowi, lecz także sposobowi bycia, który łączy 

niedbały styl hipsterów z pracoholizmem, miły uśmiech i kwiatki dla recepcjonistek 

z nieporadnością językową. Wstydzi się swojego wyglądu, skóry, na której po wystawieniu 

na słońce zaczynają pojawiać się straszne białe placki. Stephen Bruce, właściciel szpanerskiej 

lodziarni Serendipity 3, gdzie Warhol sprzedaje rysunki, wspomina: 

Od początku było jasne, że adoruje i woli mężczyzn. Również od początku otacza 

się najbardziej atrakcyjnymi ludźmi w mieście. Miał straszny, bulwiasty nos, potem 



chyba zrobił operację plastyczną. Uważał, że kiedy otoczy się pięknymi ludźmi, to część 

ich urody udzieli się także jemu. Używał swoich rysunków, żeby spodobać się ludziom, 

przyciągnąć ich. To styl i ton, jaki nadał potem całemu swojemu życiu. 

W latach pięćdziesiątych homoseksualizm w USA jest karalny i surowo piętnowany. 

Senacka podkomisja McCarthy’ego tropi nie tylko komunistów, lecz także gejów, 

i w specjalnym raporcie ostrzega, że”ci zboczeńcy stanowią zagrożenie dla bezpieczeństwa 

publicznego”. Warhol jest jednak zbyt nieśmiały, żeby wchodzić w związki z mężczyznami. 

W dodatku wprowadza się do niego matka, która co prawda szykuje mu śniadania, ale 

sprawia też, że czuje się jeszcze bardziej skrępowany. 

Wypadają mu włosy, zaczyna więc nosić perukę, jego znak rozpoznawczy 

aż do śmierci. Zarabia coraz więcej i staje się znany, ale nadal jest tylko „grafikiem 

użytkowym”. Mimo paru wystaw rysunków w galeriach nie może wskoczyć o poziom wyżej 

i zostać uznany za artystę, o czym marzy. Jest upupiany przez matkę i nieszczęśliwy 

w kolejnych fascynacjach młodymi mężczyznami. Patrzy z zazdrością na Jaspera Johnsa, 

który podobnie jak on pracował w reklamie i nagle w 1958 roku pokazuje protopopartowe 

obrazy. Flaga amerykańska i inne „przedmioty konkretne” kolegi z branży zostają od razu 

sprzedane do Museum of Modern Art, które do dziś należy do najważniejszych w świecie 

sztuki. 

Warhol też bierze się do roboty i jeszcze oszczędniej przemalowuje reklamy 

z czasopism, butelki po coca-coli, postaci z komiksów. Do nowej twórczości dostosowuje też 

właściwy image - zaczyna słuchać muzyki rockowej, ubierać się w czarną skórzaną kurtkę, 

odgrywać przed gośćmi w pracowni awangardowego artystę. W 1962 roku pokazuje 

trzydzieści sześć identycznych prac przedstawiających puszkę zupy Campbell. Wkrótce w tej 

samej technice tworzy portrety gwiazd takich jak Marylin Monroe, potem Elvisa jako 

kowboja. W 2009 roku ten obraz zostanie sprzedany za sto milionów dolarów. 

Andy Warhol nie jest jednak bohaterem „Leksykonu buntowników” z powodu swoich 

popartowych prac. Ten nurt w sztuce ma bardzo dwuznaczne skutki. Z jednej strony 

pokazywanie w galeriach ikon społeczeństwa konsumpcji może obnażać jego mechanizmy, 

z drugiej - po prostu je powiela. Mistrz tworzenia sztuki z zarabiania pieniędzy jest dla mnie 

buntownikiem, ponieważ fortuna zarobiona na pop-arcie i sława „prawdziwego artysty” 

pozwalają mu zająć się tym, co najważniejsze w cyklu Roxy - buntem i zmianą. 

W 1963 roku w Nowym Jorku powstaje pierwsza The Factory - fabryka sztuki, sławy 

i gwiazd Warhola. Surowe wnętrza przystrojone są srebrną folią, zgodnie z pomysłem 

Billy’ego Name’a, kelnera z Serendipity, który awansuje na asystenta artysty. Billy opowiada 



w filmie dokumentalnym o Fabryce: 

Nie używało się wtedy słowa „gej”, tylko „pedał”. Nie ma miłego słowa, 

by określić subkulturę gejowską przed rewolucją obyczajową, ale ta subkultura istniała, 

choć każdy żył w paranoi, na przykład że straci pracę. Srebrny okres Fabryki Warhola 

umożliwia gejom, ale także heteroseksualnym, wszystkim żyjącym ludziom, wyjście 

i powiedzenie: ja żyję! Mam talent, umiejętności i pokażę wam, co potrafię zrobić. The 

Factory umożliwia tym rewolucyjnym prądom ujawnienie się i stanie się znanymi. 

Andy zaczyna kręcić pierwsze nieme filmy. Działa pod wpływem rodzącego się wtedy 

undergroundowego kina, którego produkcje ogląda w ogromnych ilościach. Dochodzi 

do wniosku, że potrafi nakręcić lepsze, choć nie ma pojęcia o pracy z kamerą. Pierwszym 

jego filmem jest prawdopodobnie „Sleep” ukazujący śpiącego przez ponad pięć godzin 

ówczesnego partnera Andy’ego. Z kolei trzydziestopięciominutowy „Blow Job” złożony jest 

z jednego ciągłego ujęcia twarzy mężczyzny, z którym kochanek uprawia seks oralny. 

Dopiero w filmie „Chelsea Girls” z 1966 roku, przedstawionym jako projekcja na dwóch 

ekranach, pojawiają się dialogi. Przez Factory przewija się tłum postaci mających nadzieję, 

że zostaną sfilmowane i zauważone i staną się sławne. Lub są zapraszane po to, by zwiększyć 

prestiż miejsca, ponieważ już są sławne. W książce „15 minut sławy. Moje lata z Andy 

Warholem”, przy której czytaniu dostawałem za młodu wypieków, Ultra Violet - jedna z muz 

Andy’ego, do dziś działająca w Nowym Jorku artystka - wspomina: 

Mnóstwo ludzi wpada tu się pogapić albo powiedzieć cześć, a potem wpada, żeby 

drukować albo nadawać, co się dzieje na naszej taśmie montażowej sztuki, seksu, 

narkotyków i filmu. Często przewijają się jakieś osobistości, to pobankietować z nami, to 

po prostu pobyć. Prędzej czy później natkniesz się tutaj na (...) Boba Dylana, Rolling 

Stonesów, Jima Morrisona, Judy Garland, Williama Burroughsa. 

Rzeczywiście, kolejne miejsca, w których działa Fabryka Warhola, to zarówno jego 

studia do pracy, jak i miejsca spotkań. Goście faszerują się narkotykami non stop, gospodarz 

zażywa środki odchudzające, które działają jak amfetamina. Warhol pozostaje 

nieprzenikniony, nie okazuje uczuć, prawie się nie odzywa, podglądanie ludzi uprawiających 

homoseksualny seks lub szprycujących się sprawia mu przyjemność. Podobnie beznamiętna 

i pozostawiona bez komentarza jest jego sztuka, jak wystawione w 1964 roku stosy skrzynek 

imitujących opakowania proszku Brillo. Po ich sukcesie artystycznym, choć nie 

komercyjnym, Warhol ostatecznie pogrąża się w życiu pośród swojej ekipy z Fabryki. 

Udostępnia miejsce innym artystom na przedstawienia, koncerty i”wydarzenia”. Zaczyna 

kręcić ludzi siadających u niego na kanapie, robi tak zwane zdjęcia próbne, na których 



uwiecznia między innymi Dylana. 

Podobnie jak wielcy producenci filmowi Andy szczuł przeciwko sobie 

konkurentów zabiegających o jego względy i o rolę. (...) Manipulując ludźmi, Andy 

postępował bardzo podobnie jak jego matka, której trzej synowie byli tak 

przyzwyczajeni do ciągłej rywalizacji o jej uczucie, że obaj bracia Warhola, nawet 

po pięćdziesiątce, wciąż sprzeczali się o to, który jest maminym ulubieńcem 

- pisze biograf Victor Bockris, przez długi czas uczestnik życia Fabryki. Nic 

dziwnego, że Warhol nazywany jest Drellą, czyli połączeniem Draculi i Cinderelli - 

Kopciuszka. Matkę trzyma z dala od Fabryki, ale mieszka ona w Nowym Jorku i Andy 

regularnie ją odwiedza. 

Mimo sławy i pieniędzy Andy usiłuje jeszcze bardziej wzmocnić swoją pozycję 

towarzyską, dlatego w jego kręgu pojawia się Edie Sedgwick. Dziewczyna ma dwadzieścia 

lat, pochodzi z bardzo bogatej rodziny. Poza tym jest nieszczęśliwa i piękna oraz ma klasę, 

więc Warhol postanawia uczynić ją królową Fabryki. Nie tylko ją filmuje, ale też zamawia 

specjalne, choć oczywiście awangardowe scenariusze, aby ją w nich obsadzić. Występuje 

z nią w telewizyjnym programie Merva Griffina i choć na początku Edie Sedgwick uprzedza, 

że artysta nie będzie odpowiadał na pytania, tylko szeptał odpowiedzi do jej ucha, Warhol 

wydobywa z siebie parę głośniejszych „tak” lub „nie”. Kiedy prezenter mówi, że myślał 

do tej pory, że obraz jest wyrazem jakichś emocji artysty, i pyta, czy on coś czuje, tworząc, 

Andy odpowiada krótko: „nie”. 

Jego filmy są pokazywane tylko w wąskim kręgu nowojorskiej awangardy, nie 

docierają do szerszej widowni. Niektórym produkcjom Warhol organizuje wielkie premiery, 

zaprasza media, które zawsze kpią z niego jako reżysera. Dopiero Sedgwick 

w eksperymentach Andy’ego jest tak hipnotyczna, że przyciąga uwagę mediów. Artysta ma 

nadzieję zdobyć dzięki niej uznanie jako filmowiec. Na porzucenie „tego świra Warhola” 

namawia ją jednak Bob Dylan i jego heteroseksualne środowisko 

postfolkowców-protohipisów dystansujące się od gejów i amfetaministów z Fabryki. Edie 

występuje u boku Warhola na otwarciu jego kolejnej wystawy. Choć razem otrzymują 

frenetyczną owację publiczności, dziewczyna opuszcza jego obóz. Niestety, Dylan bierze ślub 

z inną, z obiecanych kontraktów nic nie wychodzi, a już i tak wykończona prochami Edie 

uzależnia się od heroiny. Próbuje zacząć normalne życie, ale umiera we śnie w 1971 roku. 

W 1966 roku w filmie Warhola „Chelsea Girls” pojawia się w roli samej siebie Nico. 

Piękność urodziła się w Niemczech w 1938 roku, po wojnie pracuje jako modelka. Jednak 

zamiast realizować kontrakt podpisany z Coco Chanel, ucieka do Nowego Jorku. Pod koniec 



lat pięćdziesiątych jest na tyle znana, że występuje w”Dolce Vita” Felliniego. Przez Briana 

Jonesa z The Rolling Stones (który kursując przez Atlantyk, regularnie przedstawia sobie 

różne osoby, pomaga na przykład Hendrixowi) poznaje Warhola i bywa w Fabryce. W tym 

czasie malarz pracuje nad multimedialnym show z filmami i tańcem „The Exploding Plastic 

Inevitable”. Zatrudnia do niego Lou Reeda, który ma zespół z Johnem Cale’em. Warhol 

zostaje nawet menedżerem The Velvet Underground, ale stawia warunek - zaśpiewa z nimi 

Nico. Jak wspomina Lou Reed: 

Korzyść z Andy’ego jako producenta była taka, że ponieważ to był on, Warhol, to 

wydawcy płyty zostawili piosenki w takiej formie, w jakiej zostały nagrane. Pytali go: 

czy to brzmi dobrze, panie Warhol? A on odpowiadał: hm, o tak - więc nic nie zmieniali. 

Zatem pierwszym doświadczeniem Velvet Underground było nagrywanie w studiu tak, 

jak chcieliśmy. Wytwórnia w ogóle tego nie słuchała. Doświadczyliśmy tej wolności tylko 

dzięki temu, że Andy był nazwany producentem Velvet. On nas chronił. 

Wkładem Warhola w karierę zespołu jest też zaprojektowanie słynnej okładki 

z bananem. Po wydaniu płyty Velveci zrywają z Andym i Nico. Wspólne nagrania z 1966 

roku zawierają pierwsze w historii muzyki teksty traktujące wprost o narkotykach („Heroin”) 

czy sadomasochizmie („Venus in Furs”). W czasach kiedy LSD i rewolucja seksualna 

zmieniają świat, nikt nie śpiewa o nich wprost, dopóki Warhol nie topi kasy w The Velvet 

Underground. Sam najbardziej lubi „All Tomorrow’s Parties” o Kopciuszku szykującym się 

na bal. Traktuje chyba ten utwór jako piosenkę o nim samym. Artysta wykorzystuje swoje 

gwiazdy jako wielbicieli, którzy dobrze wpływają na jego ego spragnione pochwał i miłości, 

więc może także „I’ll Be Your Mirror” można traktować jako przewrotny utwór o Andym: 

Będę Twoim lustrem, 

Będę pokazywać jaki jesteś, jeśli tego nie wiesz. 

(...) Gdy myślisz, że noc dostrzegła twój umysł, 

Jesteś dogłębnie pokręcony i niemiły, 

Będę w stanie gotowości, żeby pokazać ci, że jesteś ślepy. 

Warhol jeszcze przed odejściem Sedgwick ma nowego współpracownika, młodego 

reżysera Paula Morrisseya, który wprowadza do jego filmów porządek i technikę. Dzięki 

niemu zaczynają wreszcie nadawać się na ekrany. 

Nudzi mnie malarstwo, nie znoszę muzeów, gdzie obrazy wiszą na ścianie. 

Zacząłem kręcić filmy, kiedy jechaliśmy do przyjaciół w Kalifornii. Kupiłem wtedy 

kamerę. Nie jestem reżyserem, to oni, aktorzy w moich filmach, je reżyserują 

- mówi jak zwykle oszczędny w słowach Warhol. Rzeczywiście większość dzieł robią 



za niego inni, jak Morrissey, on się tylko podpisuje. W 1967 roku jest celebrytą, choć 

niewiele osób widziało jego wystawy czy filmy, i zostaje zaproszony na wykłady dla 

studentów. Pokazuje im między innymi „Blow Job”, ale młodzież zajęta z jednej strony 

hipisowską wolną miłością, a z drugiej protestowaniem przeciwko wojnie w Wietnamie rzuca 

pomidorami w ekran, a autor musi się ewakuować. 

Kres najbardziej szalonego okresu Warhola przychodzi latem 1968 roku, kiedy jedna 

z drugoplanowych postaci Fabryki i aktorek jego filmów, radykalna feministka Valerie 

Solanas strzela do artysty, ponieważ ten zgubił jej scenariusz. Później dopowie, że miał zbyt 

dużą kontrolę nad jej życiem. Andy ledwo zostaje odratowany, ale dzięki zamachowi wzrasta 

wartość jego obrazów. Sam narzeka, że zamordowanie prezydenta Kennedy’ego dwa dni 

później przyćmiło w mediach jego kłopoty. Po powrocie do zdrowia boi się kobiet, 

a w Fabryce pojawiają się transwestyci. 

Gwiazdy tego okresu najlepiej opisuje Lou Reed w utworze „Walk on the Wild Side”: 

Holly przyjechała z Miami na Florydzie, 

Przebyła całe Stany autostopem, 

W drodze wyskubała sobie brwi, 

Ogoliła nogi, wtedy z chłopca stała się dziewczyną. 

To zwrotka o Holly Woodlawn, która urodziła się w Portoryko jako Harold, dorastała 

na Florydzie, a potem uciekła do Nowego Jorku. Gra w filmach Warhola „Trash” czy 

„Women in Revolt” z końca lat sześćdziesiątych. 

Candy przybyła z wyspy, 

Na zapleczu była ukochaną wszystkich, 

Ale nigdy nie traciła głowy, 

Nawet gdy robiła laskę 

- śpiewa z kolei Lou Reed, choć na tyle niewyraźnie, że ostatni fragment może 

oznaczać zarówno „miała robioną laskę”, jak i”robiła” ją, ponieważ Candy była pięknym 

transseksualistą, tak jak Holly. Ulubienica Warhola, również występowała w jego filmach, 

chętnie też oddawał jej głos w sytuacjach oficjalnych. Tak jak w 1971 roku pytany przez 

media o swoją wielką wystawę w Whitney Museum: 

Dziennikarz: Andy, jak się czujesz, mając wystawę w Whitney Museum? 

Andy: Nie wiem. Candy, jak ty sądzisz? 

Dziennikarz: Czy byłaś kiedyś w muzeum? 

Candy: Może byłam, kiedy chodziłam do szkoły, ale mieszkam po drugiej stronie 

ulicy, więc mogę zawsze wpadać. 



Dziennikarz: A co myślisz o wystawie? 

Candy: Myślę, że jest bardzo kolorowa. Jest w porządku. Jest tu bardzo dużo 

miejsca. 

Candy umiera przed trzydziestką, w 1974 roku, prawdopodobnie wskutek raka 

spowodowanego hormonami przyjmowanymi na zmianę płci. Na wieść o tym Warhol płacze, 

podobno pierwszy raz od młodości. Z kolei Jackie z”Walk on the Wild Side” to Jackie Curtis, 

która po amfetaminie chce być Jamesem Deanem choć przez jeden dzień. Warhol mówi 

o niej, że nie jest zwykłą drag queen, tylko artystą. Jackie umiera po przedawkowaniu heroiny 

w 1985 roku, ale wcześniej łączenie przez nią stylu „glamour” i”trash” inspiruje zarówno 

glam rocka, jak i punka. Dla swoich „superstars” Andy jest opiekunem zarazem artystycznym 

i finansowym, ale gwiazdy mu nie ufają, bo ma nad nimi władzę. Czują, że są zależne od jego 

kaprysów, a on potrafi po paru latach brutalnie odtrącać ulubieńców. 

W styczniu 1970 roku (...) policja zrobiła nalot na pokaz filmu „Flesh” 

w Londynie. Poza tym, że skonfiskowała taśmę, dokonała bezprecedensowego 

aresztowania całej, liczącej dwieście osób widowni 

- relacjonuje Victor Bockris. Dzieje się tak dlatego, że malarz z reżysera zamienia się 

w producenta dającego markę „Andy Warhols presents” filmom Morrisseya z udziałem 

Candy, Jackie, Holly, a przede wszystkim Joe Dallesandro, który gra głównych bohaterów 

trylogii „Flesh”, „Trash” oraz „Heat”. Odnoszą one spory sukces, głownie offowy, ale ostatni 

film jest nawet pokazywany w Wenecji. Potem przychodzi czas na festiwal w Nowym Jorku - 

tam film otacza już atmosfera skandalu, bo aktorka, naturszczyk wywodzący się 

ze środowiska Fabryki, popełnia samobójstwo, o które obwiniany jest Warhol. 

Ten ma już osobistego menedżera pilnującego jego pieniędzy i kariery, a także 

sekretarkę, której codziennie rano dyktuje swój dziennik. W USA odbywa się jego kolejna 

wielka wystawa retrospektywna, która objeżdża także Europę. Podczas gdy sztuka 

współczesna staje się coraz bardziej polityczna i zaangażowana, jakby przekładając na swój 

język to, co działo się w latach sześćdziesiątych, on koncentruje się na zarabianiu pieniędzy. 

Warhol dostosowuje swój pop-art do gustów bogaczy, tak aby wcisnąć im ich 

portrety, a w sztuce pojawia się trudno sprzedawalny minimalizm. Potem sztuka ziemi - 

niepodlegające prawom rynku wielkie prace wtopione w krajobraz, wreszcie Arte Povera - 

instalacje z codziennych „śmieci”. Najważniejszym prądem po obu stronach Atlantyku jest 

jednak Fluxus, politycznie zaangażowany, stawiający na akcję i performance. Czasem bardzo 

konceptualny - zamiast prac istnieją raczej ich idee, pomysły na sztukę odnoszą się jednak 

do życia każdego człowieka. Z tym nurtem będzie związana Yoko Ono, która też ma swoje 



miejsce w”Leksykonie”. 

Tymczasem Warhol się nie rozwija, powiela własne pomysły i zarabia miliony. Część 

pieniędzy wydaje na różne kolekcje. Zbiera wszystko: od szklanek z podobiznami aktorów, 

przez naczynia ze starożytnego Egiptu, po całe nieruchomości. W 1972 roku, kiedy Warhol 

krąży po świecie, umiera jego matka. Do końca z nią mieszka, ma poza studiem oddzielny 

dom, w którym gromadzi też sterty przedmiotów, efekt swej manii kolekcjonerskiej. 

Przy kolejnych filmach razem z Paulem Morrisseyem udaje im się wciągnąć 

do współpracy poważne nazwiska z branży. Kręcą we Włoszech w koprodukcji z Carlo 

Pontim, cichym udziałowcem jest nawet Roman Polański, który gra też epizod w ich wersji 

„Draculi”. 

Warhol nie mógł na nikogo wpłynąć, ponieważ był niezdolny do zrobienia 

czegokolwiek. Nie potrafił pisać, nie potrafił mówić. Nie miał o niczym pojęcia. Przez 

całe życie tylko mruczał pod nosem. Jako jego menedżer musiałem wymyślać rzeczy, 

dzięki którym pojawiłby się w gazetach. A wtedy jego marszand mógłby podnieść ceny 

jego prac. Dzięki robieniu filmów i wynajdywaniu tych pseudogwiazd z podziemia, które 

były prawdziwym utrapieniem, jego prace się sprzedawały, choć nikt nie mógł na nie 

patrzeć. Był miłą osobą, ale podpisywał się pod rzeczami, do których w ogóle nie 

przyłożył ręki 

- mówi teraz o Warholu Paul Morrissey w wywiadzie dla New York Minute TV. 

Po pobycie w Rzymie Warhol rozkręca nowy pomysł. „Interview” to prototyp 

lifestyle’owego magazynu traktującego bezkrytycznie o ludziach takich jak on sam 

i postaciach z establishmentu. Pod kolejnymi adresami The Factory nie jest już szaloną 

imprezownią, tylko świetnie zorganizowaną siedzibą firmy artysty, z której przez 

współpracowników zarządza wszystkimi rodzajami swojej działalności. Za jedyne 

dwadzieścia pięć tysięcy dolarów każdy może zamówić u niego portret - najpierw odbywa się 

sesja fotograficzna, a potem u asystenta rozpoczyna się produkcja, a na koniec Warhol 

wykańcza osobiście dzieło pędzlem. 

Dzięki przyjaźni z Biancą Jagger, którą oczywiście podjudza przeciw Mickowi 

Jaggerowi, udaje mu się dostać do Białego Domu. Poprzez kręgi władzy USA tuż przed 

rewolucją zostaje zaproszony do Iranu przez szacha i dostaje zamówienie na portret jego oraz 

jego rodziny. Perski despota jest już wtedy znany z krwawego tłumienia opozycji, a jego tajna 

policja torturuje przeciwników politycznych, więc przedstawiciele kontrkultury w USA po raz 

kolejny protestują przeciw praktykom Draculi-Warhola. Ten pozostaje obojętny - w tym 

okresie marzy, by zostać nadwornym malarzem ludzi władzy i pieniędzy. Specjalizuje się też 



w ciągłym nagrywaniu rozmów oraz pstrykaniu polaroidów. Choć na prochach, jest zawsze 

na tyle trzeźwy, żeby wyciągać od pijanych imprezowiczów zwierzenia, jak czyni to 

z Elizabeth Taylor. Gwiazda kina, kiedy tylko usłyszy o śmierci Warhola, zadzwoni do jego 

asystenta, żeby upewnić się, że nagranie nie zostanie nigdy upublicznione. 

W tych czasach Andy Warhol jest już właściwie przeciwieństwem buntowników 

z historii kultury masowej. Po raz ostatni sprawdza się jako bohater naszego „Leksykonu”, 

kiedy na początku lat osiemdziesiątych zakochuje się w sztuce i osobie Jeana-Michela 

Basquiata. Pochodzący z Karaibów artysta już jako szesnastolatek był prekursorem graffiti, 

a później swoją energię twórczą przeniósł z murów na płótna. Mimo mody na jego obrazy nie 

był w stanie panować nad pracą - kompletnie uzależniony od heroiny, którą przepala dużymi 

ilościami marihuany. Dlatego początkowo nie był wpuszczany do Fabryki, która w latach 

osiemdziesiątych jest już tylko spokojną i dobrze strzeżoną fabryką pieniędzy. 

Potem jednak obydwaj zaczynają się potrzebować - Basquiat sławy Warhola, a ten 

wampir jego świeżej krwi i energii. Nawet jeśli prawie sześćdziesięcioletni gwiazdor kocha 

swojego dwudziestoparoletniego przyjaciela, nie ma już siły na żaden romans. Po prostu 

malują razem, mają wspólną wystawę, reklamuje Basquiata, pojawia się z nim w mediach, 

zapewniając mu rozgłos i zainteresowanie dziennikarzy. 

Warhol naprawdę się nim opiekował, zawsze pytał Jeana-Michela: czy 

zadzwoniłeś do mamy, czy zrobiłeś to i tamto? (...) Naprawdę się przyjaźnili, Warhol 

mógł, przy tych swoich wszystkich paranojach, zwierzyć mu się i zaufać. (...) Dzięki 

Basquiatowi po długiej przerwie znowu zaczął malować 

- opowiadają naoczni świadkowie tego okresu w filmie Tamry Davis „Jean-Michel 

Basquiat: The Radiant Child”. Kiedy młody artysta czyta w recenzji ze wspólnej wystawy 

z Warholem, że jest pod jego wpływem, przestaje się odzywać do starszego opiekuna i płacić 

czynsz za pracownię, którą od niego wynajmuje. 

W ostatnich latach życia Andy Warhol jest doceniany w rodzinnym kraju, choć 

wcześniej bardziej znany był w Europie, gdzie uchodził za emanację, idealne wcielenie 

amerykańskości. Po dwudziestu latach jego wkład w kulturę jest zauważany, ale wokół 

szaleje już demon nowej epoki - AIDS. Pierwszy gej USA, który przyczynił się walnie 

do aprobaty homoseksualizmu, przez całe życie woli jednak „oglądać”, niż „to robić”. Jedną 

z konwersacji o jego stosunku do seksu zapisuje Ultra Violet: 

- Kochacie się przez telefon? - Wiesz, że chcę być tylko maszyną. (...) - Dlaczego 

seks telefoniczny? - Nie brudzisz się. - Druga strona nie widzi, kiedy się czerwienisz, czy 

to masz na myśli? - Nie moczysz się siuśkami. - Nie lubisz kiedy cię dotykają? - Nie. 



Człowiek maszyna obsesyjnie dba o zdrowie. Zaczyna interesować się rodzinami 

swoich braci i tworzy „Ostatnią Wieczerzę” oraz swoje autoportrety w aureoli. W lutym 1987 

roku musi przejść rutynową operację woreczka żółciowego i na skutek powikłań umiera. 

Na szczęście zostawia testament, bo zaraz po jego śmierci zaczynają się spory o ogromny 

majątek, którego istotną część stanowią kolekcje zgromadzone w domu. 

Wyznaczał pożądany poziom nonkonformizmu, niezależnie od tego, jak fatalne 

mogły się wydawać jego relacje z elitami czy coś innego. Ktoś powiedział, że życie 

towarzyskie w Nowym Jorku przed Warholem było takie stateczne 

- przytacza jeden z komentarzy po nagłej śmierci Victor Bockris. Czy Warhol był 

buntownikiem? Czy tylko bogatym sponsorem innych buntowników? Zarabiał krocie 

i częściowo wydawał je na swoje supergwiazdy, które go kochały i nienawidziły zarazem. 

Dzięki jego pieniądzom wyciągniętym z kieszeni bogatych klientów urzeczywistniła się 

rewolucja seksualna i artystyczna. Jego popartowe techniki są dziś wykorzystywane przez 

przemysł reklamowy, media głównego nurtu czy wręcz propagandę. Natomiast filmy 

Warhola spopularyzowały nowe, awangardowe podejście do kina. Współczesne teledyski 

wyglądałyby inaczej, gdyby nie jego estetyka. Ciągłe pstrykanie zdjęć polaroidem 

i nagrywanie ludzi oraz magazyn „Interview” wydają się z kolei antycypacją Facebooka. 

Fabrykę można uznać za parodię Hollywood albo jego offową wersję, gdzie ciągle 

przekracza się obowiązujące normy seksualne i społeczne. Pośród swoich gwiazd pozostał 

obserwatorem, kreatorem sytuacji. Nigdy nie potrafił się do końca zaangażować, a jednak bez 

Andy’ego Warhola, tego zagubionego i wrażliwego dziecka, nie byłoby współczesnej 

popkultury ze wszystkimi jej wadami i zaletami. Jego słowa o sławie trwającej przez 

piętnaście minut stały się proroctwem świata cyfrowej globalnej wioski. Do dziś korzystają 

z jej dobrodziejstw Rolling Stonesi. Zaczynają wtedy, kiedy Warhol zakłada pierwszą 

Fabrykę, ale są od niego o dwadzieścia lat młodsi. Swoje piętnaście minut przedłużyli 

do pięćdziesięciu lat - w 2012 roku hucznie obchodzili okrągłą rocznicę pierwszego koncertu. 



 

Andy Warhol (drugi z lewej) i Fu-Fu Smith (z lewej) podczas kręcenia „Camp”, The 

Factory, Nowy Jork, 1965 

 

fot. Fred W. McDarrah/Getty Images/FPM 

 



 

Andy Warhol, Nowy Jork, 1984 

 

fot. Richard Schulman/Liaison/Getty Images/FPM 

 



 

Andy Warhol oraz (l-p) Ingrid Superstar, Candy Darling, Ultra Violet, nn, Brigid Polk 

i Cecil Beaton (tyłem), The Factory, Nowy Jork, 1969 

 

fot. Fred W. McDarrah/Getty Images/FPM 

 

 



 

 

Keith Richards, Nowy Jork, 1980 

 

fot. George Rose/Getty Images/FPM 

 

 



KEITH RICHARDS 

 

Keith Richards żyje, choć wydaje się, że dawno powinien być martwy. Za samo 

pokonanie heroinowego uzależnienia należy mu się order i miejsce w”Leksykonie”. 

Zbuntował się, biorąc, a drugi raz - przestając ćpać. Poza tym przez losy Richardsa można 

prześledzić historię buntu młodych poddanych brytyjskiej królowej panującej nad 

kolonialnym imperium, którzy zakochują się w muzyce niewolników. 

W latach sześćdziesiątych rewolucja muzyczna i społeczno-obyczajowa w USA nie 

dokonałaby się bez udziału zafascynowanych czarnym bluesem artystów z Europy 

działających od początku dekady. Trasy koncertowe po Europie Zachodniej 

przypieczętowywały sławę Janis Joplin czy The Doors, Andy Warhol zrazu lepiej był 

przyjmowany na Starym Kontynencie niż w ojczyźnie. Hendrix nie wystąpiłby w Monterey, 

gdyby nie Beatlesi i Rolling Stonesi. Ci ostatni są odpowiedzialni za spopularyzowanie 

„muzyki Murzynów”, jak ją wtedy nazywano, w Europie i jej triumfalny powrót na drugą 

stronę Atlantyku. 

Micka Jaggera pomijamy w”Leksykonie”, ponieważ uważam, że (jak kpił jego partner 

Keith) jest bardziej biznesmenem niż artystą. To Brian Jones wniósł do The Rolling Stones 

hipisowskiego ducha, ale w wieku dwudziestu siedmiu lat utopił się w basenie. 

Przez wiele lat spałem średnio jakieś dwa razy w tygodniu. Oznacza to, że byłem 

przytomny przez długość przynajmniej trzech żywotów 

- tak gitarzysta The Rolling Stones, współtwórca największych przebojów grupy, 

pisze w autobiografii „Życie” spisanej przy pomocy Jamesa Foxa. Niezniszczalny zombi, 

żywy trup rock and rolla, którego śmierć się nie ima, zakonserwowany przez używki, 

wcielenie legendy. Autor najlepszych riffów w historii muzyki popularnej, a zarazem 

wokalista gorszy nawet od Boba Dylana. Wizualny pierwowzór Jacka Sparrowa, w”Piratach 

z Karaibów” gra jego ojca, prywatnie zaś jest przyjacielem Johnny’ego Deppa. Milioner, 

a zarazem ostatni z wielkich rockandrollowców, dla którego - w przeciwieństwie 

do Morrisona czy Dylana - muzyka to przede wszystkim wielka frajda. Także dla mnie, 

słuchającego The Rolling Stones od dzieciństwa aż do dziś. 

Keith Richards urodził się w 1943 roku na angielskiej prowincji w rodzinie prostego 

robotnika, który zresztą opuści rodzinę, kiedy syn będzie miał dziewiętnaście lat. Z powodu 

niemieckich bombardowań i biedy Richardsowie przenoszą się ciągle z miejsca na miejsce, 

przyszły muzyk w dzieciństwie jest więc nomadą, jak Morrison czy Zappa w zupełnie innym 



miejscu planety. Sam o wpływie wojny mówi, jak zwykle mało precyzyjnie, w dokumencie 

BBC: 

Dorastasz na zgliszczach po dużej wojnie, ale nic o niej nie wiesz. Tak po prostu 

jest. Wielkie dziury po bombach. Kiedy kończą się kartki przydziałowe na jedzenie, nie 

czujesz się niezwykle, nie jest ci ciężko, bo tak po prostu mają się sprawy. 

A jego biograf James Fox uzupełniał: 

Przychodzi na świat w samym środku wojny. Mówi, że to miało na niego 

ogromny wpływ. Teraz, kiedy ogląda filmy z drugiej wojny bądź słyszy syreny, włosy 

wciąż stają mu dęba. To może być związane z żywym wspomnieniem chowania się 

do schronu z matką. 

Przez długie lata po zakończeniu wojny w Anglii wszystko jest na kartki, a w lasach 

kryją się dezerterzy z armii brytyjskiej. Keith w książce i wywiadach kreuje swój wizerunek 

artysty pochodzącego z najniższych warstw społecznych, ukształtowanego przez ciężkie 

dzieciństwo. Daniel Wyszogrodzki w książce „Satysfakcja” przedstawia to inaczej, pisząc 

o”synku inżyniera z dobrą posadą”, „wypieszczonym jedynaku”, i przytacza wypowiedź 

z nieznanego źródła, w której Richards opisuje traumatyczną dla niego przeprowadzkę 

na”proletariackie osiedle”, kiedy ma dziesięć lat. Natomiast Robert Sankowski z”Gazety 

Wyborczej” potwierdza w Radiu Roxy legendę muzyka: 

Richards to taka archetypowa postać nie tylko dla rock and rolla, ale dla całej 

brytyjskiej sceny lat sześćdziesiątych. Jego życiorys jest wzorcowy. Odstaje trochę 

od normy, bo większość tych rockmanów pochodzi z lower middle class, a ojciec Keitha 

to pracownik fabryki - zupełnie inna rzeczywistość i awans społeczny dużo większy. 

Nawet od Lennona, którego wychowywała ciotka, ale jak na północ Anglii to były 

cieplarniane warunki. 

Powojenna bieda dotyka wszystkich, także klasę średnią, a pociechą jest muzyka: 

tradycyjny jazz oraz popularne grupy skifflowe. Choć początki tego gatunku tkwią 

w amerykańskim folku, to szczególną popularność zyskuje on w latach pięćdziesiątych 

na ulicach Anglii. Do gry wykorzystuje się tradycyjne instrumenty oraz różne pudła 

przebudowane na instrumenty strunowe, a także przedmioty codziennego użytku, jak tarki czy 

garnki. Skifflowcy, wykonując ludowe utwory, mieszając folk z jazzem i elementami bluesa, 

przyczyniają się do zainteresowania Europy „muzyką niewolników z plantacji bawełny”. 

W skifflowym zespole rozpocznie karierę John Lennon, a mały Keith słucha 

czarnoskórych wokalistów, których puszcza mu matka. Dziadek, grający już przed wojną 

z jazz-bandem, pokazuje mu podstawowe chwyty gitarowe. W wieku dziesięciu lat niski 



chłopak z odstającymi uszami ciągle zbiera baty od kolegów z dzielnicy i szkoły. Źle się 

uczy, idzie do technikum, gdzie śpiewa w chórze, zalicza nawet wycieczkę do Londynu 

z występem dla królowej. Potem jednak przechodzi mutację i zostaje z chóru wyrzucony, 

powtarza rok, a przez resztę kariery szkolnej już tylko się obija, nie wierząc w naukę 

matematyki, system i władzę. Wszystkim swoim fanom, także mnie, zawsze przypomina, 

że sukces, ale także szczęście, można osiągnąć poza tymi sferami. 

W powojennym, rozpadającym się imperium panuje atmosfera, której Richards nie 

akceptuje. Ma wrażenie, że wszystko spowija emocjonalna mgła: nie należy okazywać uczuć, 

lepiej się nie odzywać, a jeśli już, to używając eufemizmów, nigdy wprost, szczególnie 

na liczne tematy tabu. Choć Wielka Brytania utraciła właśnie „klejnot w koronie” - Indie - to 

jednak jej premier Churchill uważany jest za pogromcę nazistów podczas drugiej wojny 

światowej. Obyczaje panują takie same jak w XIX wieku, dzieci są separowane od rodziców 

i mają grzecznie chodzić do szkół z internatami, dziewczynki i chłopcy oddzielnie. 

Prawdziwe damy, za jakie uważa się większość kobiet, nie klną, nie palą papierosów, tylko 

podają kapcie i gazetę mężom wracającym z pracy. O seksie się nie rozmawia, lepiej też go 

nie uprawiać. Taniec to walc na przyjęciu, panowie proszą panie i trzymają się od nich 

w bezpiecznej odległości. Ubranie jest mundurem, człowiek nie powinien wyróżniać się 

w tłumie, lecz wiwatować na cześć królowej. 

Tymczasem Keith nie chodzi do fryzjera, zapuszczanie długich włosów w tych 

czasach to podstawowa forma buntu wobec „cywilizacji białego człowieka”. Żeby zabłysnąć, 

nosi fluorescencyjne skarpetki - tak jak Tyrmand nosił kolorowe w swej walce 

z komunizmem. Robi wszystko, by nie zaginąć w tłumie, by być jednostką, a nie tylko 

poddanym królowej, trybikiem w społecznej maszynie. Podrabiając szkolne świadectwa, 

młody Richards słucha Little Richarda i”Heartbreak Hotel” Elvisa Presleya - do dziś uważa 

go za utwór, który sam chciałby napisać. Słucha rock and rolla z szafy grającej we włoskiej 

restauracji i ima się różnych zajęć, aby trochę zarobić. W końcu dostaje od rodziców pierwszą 

gitarę i zostaje wyrzucony ze szkoły. Przenosi się więc do artystycznego college’u, gdzie 

wreszcie czuje się wolny, może palić, ubierać się, jak chce, i nosić długie włosy. 

Szkoły artystyczne były jedynym miejscem, gdzie można było uciec od szarej 

rzeczywistości. Wymyślone przez rząd brytyjski trochę na własną zgubę, ponieważ 

wyprodukowały całą masę buntowników. Nawet kilka pokoleń, bo punkowcy też się o te 

szkoły ocierali. Szli tam wszyscy odszczepieńcy, którzy nie pasowali ani do szkolenia 

akademickiego, ani technicznego. Lądowali tam, jeśli tylko mieli jakiekolwiek 

predyspozycje do muzyki lub sztuk plastycznych. I tak stało się z Richardsem, natomiast 



Jagger jest wychowankiem porządnej szkoły ekonomicznej, gdzie kształcił się 

na buchaltera. Do dziś ciągnie się za nim opinia niby szalonego frontmana, ale jednak 

rozsądnego i pilnującego dochodów. A Keith to żywy rock and roll, człowiek, w którego 

żyłach płynie rozpuszczona kokaina 

- wyjaśniał w Roxy Robert Sankowski. I rzeczywiście, do dziś zarobki Richardsa, 

nawet po uwzględnieniu ponad dziesięciu milionów dolarów za biografię „Życie”, nie 

dorównują dochodom kolegi z The Rolling Stones. Mick ma też tytuł szlachecki, którego 

Keithowi nie przyznano. Nawet monarchia brytyjska wciąż widzi w Richardsie buntownika. 

W latach pięćdziesiątych w Anglii nadal obowiązkowa jest służba wojskowa, której 

panicznie boją się Keith i jego koledzy - to uczucie znam z lat dziewięćdziesiątych w Polsce. 

Na Zachodzie sposobem na wymiganie się od armii jest właśnie szkoła, która oficjalnie 

kształci przyszłych pracowników agencji reklamowych. Nasz bohater, zamiast rysować, gra 

na gitarze, fascynuje się mocnym „murzyńskim” bluesem. Na ulicach króluje muzyka 

skifflowa, w radiu tradycyjny jazz, rock and rolla niewiele jest w mediach. Spotkanie kogoś, 

kto ma podobny gust, jest ważnym wydarzeniem. Jak wspomina Mick Jagger: 

Znaliśmy się jeszcze z dzieciństwa, bawiliśmy się razem, ponieważ mieszkaliśmy 

blisko siebie. Mieliśmy około pięciu lat, on często był przebrany za kowboja, 

w kapeluszu, spod którego wystawały te jego wielkie uszy. Nasze drogi się jednak 

rozeszły, kiedy poszliśmy do różnych szkół. Nagle spotykam go znowu, na stacji 

kolejowej. Miałem przy sobie amerykańskie płyty, które dopiero co kupiłem. Na tamte 

czasy cenne i trudno dostępne w Anglii. (...) 

Miał Chucka Berry’ego i Muddy’ego Watersa! Miło cię spotkać Mick... ale skąd 

masz te płyty?! 

- dodaje Keith z szatańskim śmiechem. Gitarzysta dołącza do zespołu Jaggera Little 

Boy Blue and the Blue Boys, zaczynają się regularnie spotykać, grać i śpiewać ulubione 

standardy. Do Europy przyjeżdża coraz więcej afroamerykańskich artystów, którzy na Starym 

Kontynencie są gwiazdami, czują się tu dużo lepiej niż w domu, gdzie wciąż są pogardzanymi 

Murzynami. Przyszli Stonesi chodzą więc na koncerty i słuchają w kółko trudno dostępnych 

płyt otoczonych kultem w małym gronie wybrańców. 

Zdaniem Richardsa w tych czasach blues w Anglii jest traktowany jako forma jazzu, 

więc puryści uważają, że musi być grany akustycznie. Ideolodzy uważają, że to gatunek, 

podobnie jak folk, lewicowy, więc musi być: 

chroniony przed skorumpowanym kapitalizmem. (...) Dlatego w tamtych czasach 

słowo „komercyjne” było takie nieprzyzwoite. Tak naprawdę potyczki słowne w prasie 



muzycznej przypominały prawdziwe dyskusje polityczne. Pojawiały się sformułowania 

takie jak „łgarze”, „legalne morderstwo”, „sprzedajność”. Prowadzono niedorzeczne 

dywagacje na temat autentyczności 

- pisze Richards w”Życiu”. Mimochodem przypomina, że muzyka po drugiej wojnie 

światowej staje się polem walki kulturowej. To już nie tylko dźwięki, lecz także styl życia, 

a co za tym idzie - pewne wybory ideologiczne. W tym czasie Alexis Korner zbiera pierwszy 

w historii bluesowy zespół złożony z białych - The Blues Incorporated. Klub, w którym grają, 

staje się mekką fanów tej muzyki, uczęszczają tam regularnie Jagger, Richards i ich kolega 

Taylor. 

Tam poznają Briana Jonesa i są pod wrażeniem jego umiejętności. Jones zaczyna 

najpierw grać z pianistą Ianem Stewartem, potem wszyscy łączą siły. Powstaje pierwszy skład 

The Rolling Stones. Nazwę czerpią z tytułu utworu Muddy’ego Watersa. Pierwszy koncert 

grają w klubie Marquee latem 1962 roku, dlatego w 2012 roku obchodzono 

pięćdziesięciolecie istnienia Stonesów. To jedyny zespół grający razem tak długo, wbrew 

wszelkim prawom kapryśnego show-biznesu. 

Richards kończy szkołę, idzie na rozmowę kwalifikacyjną do agencji reklamowej. 

Na pytanie, czy oprócz rysowania umie też dobrze parzyć herbatę, odpowiada: „Tak, ale nie 

dla ciebie”, wychodzi i wyrzuca do kosza swoje portfolio, kończąc w ten sposób ostatnią 

próbę zostania porządnym obywatelem. Wyprowadza się z domu, zamieszkuje z Jonesem 

i Jaggerem w brudnej, zimnej norze pełnej muzyki i niepozmywanych naczyń. Na tym etapie 

ważniejsze od dziewczyn i używek są płyty z oryginalnym bluesem, z których cierpliwie uczą 

się grać jak ich amerykańscy idole. Ci już wkrótce będą zaskoczeni, że ich młodzi 

naśladowcy są biali, a nie czarni. Jak opowiada w dokumencie BBC biograf James Fox: 

Nagle pewnego wieczoru, zanim jeszcze cokolwiek nagrali i wydali, przed jednym 

z klubów, w którym mieli wystąpić, Marquee lub Richmond, pojawiła się długa kolejka 

wijąca się przez cały kwartał. A dwa, trzy tygodnie wcześniej grali tylko dla małej 

grupki zwariowanych melomanów rhythm and bluesa, przyjeżdżających zresztą 

z całego kraju. I nagle zaczyna się totalne szaleństwo. 

Sam Richards dodaje: 

To była niesamowita podróż. Jestem bezczelnym białym osiemnastolatkiem 

i chcemy mieć najlepszy zespół bluesowy w Londynie. (...) I w ciągu paru miesięcy nagle 

wszystkie kobiety chcą zdzierać ze mnie ubranie i zabijać się, skacząc z balkonów. Nie 

było to do końca to, o czym myślałem wcześniej. Szaleństwo na koncertach było takie, 

że ani publiczność, ani my nie słyszeliśmy, co gramy. 



Rzeczywiście w nagraniach live z pierwszej połowy lat sześćdziesiątych słychać 

głównie pisk nastolatek wpadających w histerię, formę manii przećwiczoną już z The Beatles. 

The Rolling Stones od początku budują wizerunek w opozycji do tych ostatnich. Ich 

menedżer zachęca prasę do straszenia rodziców zespołem deprawującym „teenagers” - świeżo 

zdefiniowaną, „nową” grupę społeczną. 

Stonesi podpisują bardzo korzystny kontrakt z wytwórnią Decca, która wcześniej 

wypuściła z rąk złotą kurę w postaci spółki autorskiej Lennona i McCartneya. Teraz boi się 

stracić nowych, obiecujących muzyków. Umowa daje więc Stonesom dużo wolności, mogą 

na przykład nagrywać poza studiami wytwórni, podczas gdy The Beatles są ściśle związani 

z EMI. Konflikt między zespołami jest jednak tylko pozorny, Jagger i Richards dostają 

od kolegów w prezencie kompozycję „I Wanna Be Your Man”, która stanie się ich pierwszym 

przebojem. 

Debiutancki album wypełniają prawie same bluesowe i rockandrollowe standardy, jak 

„Route 66” czy „Carol” Chucka Berry’ego, ale i tak przez dwanaście tygodni jest 

na pierwszym miejscu sprzedaży. To także jedna z pierwszych płyt, które kopiuję sobie 

na kasetę w siódmej klasie podstawówki. Na oryginalnej okładce jest zdjęcie zespołu, ale 

nazwa nie jest wymieniona. To rewolucja w branży, sugestia dla odbiorcy, że przecież wie 

doskonale, kim są ci ukryci w półmroku chłopcy oferujący nie tylko muzykę, lecz także styl 

życia. 

A na to jest właśnie zapotrzebowanie w Londynie, który na początku lat 

sześćdziesiątych wydobywa się z powojennej zapaści. Poziom życia wzrasta do tego stopnia, 

że młodzi ludzie mają już pieniądze i czas na dbanie o wygląd, kolorowe ubrania, dzięki 

którym odcinają się od szarego pokolenia rodziców. Pojawiają się spódniczki mini, wysokie 

damskie buty, dwuczęściowe kostiumy kąpielowe i dżinsy. Moda i muzyka oraz używanie 

życia stają się symbolami dekady, co świetnie pokazuje film Antonioniego „Powiększenie”. 

Konsumpcja i hedonizm są jeszcze wtedy formą sprzeciwu wobec zaciskania pasa przez 

rodziców, generację sprzed drugiej wojny światowej. Nadal obowiązuje jednak dosyć 

grzeczny styl bycia, a jak tłumaczył w Roxy Robert Sankowski: 

Kiedy Stonesi pojawili się na salonach Swinging London, byli pryszczatymi 

chłopakami z tłustymi włosami. Przy Beatlesach przebranych w mundurki, żeby 

wszyscy ich akceptowali, wyglądali na niebezpiecznych łobuzów. Wyższe sfery, socjeta 

celebrycka Londynu na The Rolling Stones patrzyła z powątpiewaniem, na jak długo 

wystarczy im tej dzikiej zwierzęcej energii, która emanowała z nich na koncertach. 

Jagger pierwszy potrafił przebić się przez tę ścianę. Brian Jones był wręcz takim 



księciem hipisowskim, a Richards był jakby w ich tle, jako ten drugi gitarzysta, który 

z boku coś tam przygrywa. Jednak im bardziej Jones odsuwał się od zespołu przez 

narkotyki i problemy emocjonalne, tym bardziej okazywało się, że Keith to postać, która 

daje radę utrzymać ciężar kapeli. Razem z Jaggerem zakłada spółkę autorską i ten 

okres między rokiem 1964 a 1966 to moment, kiedy tworzy się ten Richards, którego 

znamy dziś. 

Menedżer zmusza wokalistę i gitarzystę do pisania piosenek. Rozumie, że granie 

standardów nie wystarczy na poważną karierę, poza tym jest mniej dochodowe. Pierwszy 

przebojowy numer napisany wspólnie przez nieśmiertelny duet Jagger - Richards to „The Last 

Time” wydany jako singiel na początku 1965 roku. Obaj zaczynają wtedy wierzyć we własne 

twórcze siły. 

Niestety, nawet to nie przynosi muzykom satysfakcji. Historia o wymyśleniu 

„Satisfaction” we śnie wydaje się kolejnym mitem stworzonym przez menedżerów, ale jest 

prawdziwa. Richards budzi się na chwilę w nocy i nagrywa szkielet utworu na mały 

magnetofon. Na taśmie zachowuje się riff zagrany na gitarze akustycznej i czterdzieści minut 

chrapania. Później, podczas rejestracji, pierwszy raz w życiu używa wypuszczonego wtedy 

na rynek elektrycznego przetwornika dźwięku wzbogacającego brzmienie gitary. Jest też 

autorem słów refrenu „I can’t get no satisfaction, and I try, and I try”. Resztę dopisuje Jagger, 

trafiając w sedno nastrojów młodego pokolenia, które mimo gospodarczej prosperity jest 

sfrustrowane. Kolorowe ciuchy, seks i szpan nie wystarczają, ludzie potrzebują głębszej 

zmiany. 

Tekst piosenki opisuje facetów z radia i telewizji, którzy próbują zainteresować 

odbiorców „bezużytecznymi informacjami”, mówić ludziom, co mają robić i”jak białe mogą 

być ich koszule”. Ale przecież przedstawiciele establishmentu są całkowicie różni od nowej 

generacji, choćby dlatego, że”palą inne papierosy”. 

Tekst świetnie się sprawdza także na przełomie lat osiemdziesiątych 

i dziewięćdziesiątych w Polsce, kiedy upada komunizm, ale ja i moi koledzy oraz koleżanki 

wciąż nie czujemy się usatysfakcjonowani. „(I Can’t Get No) Satisfaction” do dziś tańczymy, 

spotykając się ze starą załogą. Panowie - trzymając się za paski, pod którymi mamy dużo 

większe brzuchy niż za młodu. 

Richads wspomina, że pół roku wcześniej musiałby płacić za seks, ale nie miał 

pieniędzy, teraz jest rozrywany przez dziewczęta, które podobnie jak on odreagowują 

powojenne trudy. Nastolatki rzucają się na muzyków całymi grupami, nie tylko w ojczyźnie, 

ale też za Atlantykiem, gdzie Stonesi jadą na tournée. Fani zagłuszają zarówno koncerty, jak 



i występy telewizyjne, wzniecają zamieszki. Rodzice piszą listy protestacyjne do gospodarzy 

programów, a na koncert w Nowym Jorku przychodzi Andy Warhol z Edie Sedgwick, 

co oznacza, że Stonesi są cool. W ojczyźnie potwierdza to wkrótce pierwsza sprawa sądowa, 

na razie tylko za sikanie pod murem stacji benzynowej. 

Po raz pierwszy zetknęliśmy się z narkotykami na trasie koncertowej z tymi 

starymi bluesowymi wyjadaczami. My czuliśmy efekty ciągłego grania i podróżowania, 

a oni w świetnej formie, więc spytaliśmy, jak to robią, na czym polega sekret. A oni, 

że wiesz, spróbuj tej pastylki, zapal to... Aha, już rozumiem! Łatwo wpaść w dragi, ale 

trudniej z tego wyjść, chwilę mi to zabrało 

- przyznaje Keith po latach. Najpierw używa uspokajającego barbituranu, potem 

marihuany, LSD, kokainy, a w końcu heroiny, jak wylicza w autobiografii. W 1967 roku 

po jednej z dużych imprez z kwasami na teren jego pierwszej posiadłości wkracza policja. 

Wtedy właśnie powstaje legenda o nagiej Marianne Faithfull używającej czekoladowego 

batonika jako wibratora. Richards twierdzi, że była owinięta jego futrem, a słodycze miały 

uzupełnić brak cukru w organizmie podczas porannego zejścia z LSD. Szybko okazuje się, 

że diler, który sprzedaje im towar, jest podstawiony przez policję, a cała sprawa 

zaaranżowana przez brukowe pismo, które dba, żeby wszystkie pikantne szczegóły trafiły 

na pierwszą stronę. 

Keith Richards z Brianem Jonesem i jego ówczesną partnerką Anitą Pallenberg 

postanawiają na jakiś czas zniknąć z kraju i jadą przez południową Europę do Maroka. Brian 

już od dłuższego czasu cierpi na manię wielkości potęgowaną przez narkotyki, rozbija grupę, 

nie pojawia się na występach. Bryluje za to na salonach zarówno Londynu, jak i Nowego 

Jorku, gdzie na przykład baluje z The Velvet Underground czy Dylanem. 

Jego dziewczyna jest wykształconą pięknością z rodziny artystów, imponuje 

Stonesom zarówno klasą, jak i wrażliwością. Pod jej wpływem muszą się dokształcać, czytać 

książki i oglądać wystawy. Anita nie jest tylko groupie, lecz także ma ogromny, pozytywny 

wpływ na rozwój intelektualnego zaplecza zespołu. Problemem jest jednak to, że Keith jest 

w niej coraz bardziej zakochany i zanim lądują w Tangerze, są już parą. W Afryce zajmują się 

więc sobą i paleniem ogromnych ilości haszyszu, potem lecą do Rzymu, gdzie Pallenberg 

występuje w”Barbarelli” u boku Jane Fondy. Ten film dzięki konwencji science fiction 

prezentuje dużo więcej seksu, niż dotąd udawało się pokazać na ekranie normalnych kin. 

Po premierze nie odnosi sukcesu, ale dziś ma status kultowego. 

W autobiografii Richards wspomina, że we Włoszech oglądają wspólnie spektakle 

Living Theatre, z którego aktorami Anita się przyjaźni. Po powrocie do USA anarchistyczna 



teatralna komuna zainspiruje Morrisona. Ale Richards musi w końcu jechać do Anglii 

na proces w związku z nalotem na jego posesję. Dostaje rok więzienia, na szczęście spędza 

za kratami tylko jeden dzień i zostaje zwolniony za kaucją. Jednak czasy niewinnego palenia 

marihuany się skończyły. Policja cały czas szuka kolejnego pretekstu do zapudłowania 

Stonesów i hipisów, wszystkich odstających od normy społecznej. 

Jesienią 1967 roku The Rolling Stones wydają psychodeliczny album „Their Satanic 

Majesties Request”, który z trudem nagrywają od początku roku. Ciężko jest zebrać w studiu 

skłóconą, imprezującą i narkotyzującą się ekipę. Prasa jest bezwzględna w ocenach, 

doszukując się w płycie kiepskiej kopii „Sgt. Pepper’s Lonely Hearts Club Band” Beatlesów. 

Jednak bez tego hipisowskiego eksperymentu nie byłoby następnego, świetnego albumu 

„Beggars Banquet”, na którym niektóre utwory - jak „Sympathy for the Devil” - to szczyt 

wyrafinowania intelektualnego, na jakie stać prostych Stonesów. 

Proszę, pozwól mi się przedstawić, 

Jestem człowiekiem bogactwa i dobrego smaku, 

Bywałem w pobliżu długie, długie lata, 

Ukradłem wiele ludzkich dusz i wiary 

- śpiewa Jagger, wcielając się w samego szatana. Inne numery - jak „Street Fighting 

Man” - pokazują zaangażowane oblicze rock and rolla, oddają ducha czasów narastającego 

konfliktu, nie tylko obyczajowego, lecz także politycznego. 

Hej! Myślę, że nadszedł czas na pałacową rewolucję, 

Ale tu, gdzie żyję, gra się wciąż w poszukiwanie kompromisowych rozwiązań, 

No, więc co może robić biedny chłopak 

Oprócz tego, że śpiewa w rockandrollowym zespole? 

Bo w sennym Londynie po prostu nie ma miejsca dla faceta walczącego 

na ulicach! 

To miejsce znajdzie się dopiero siedem lat później, kiedy do głosu dojdzie nowe 

pokolenie - młodych imigrantów z Karaibów i ich białych kolegów, punkowców. The Clash 

zaśpiewają „White Riot” o bardzo realnych ulicznych walkach. Joe Strummer napisze ten 

utwór jako odpowiedź swojego pokolenia na”Street Fighting Man”. 

1968 rok w Londynie jest spokojny. To w Paryżu studencka młodzież wznosi 

barykady i okupuje uniwersytety, „żądając niemożliwego”. Nawet jeśli Stonesi pogubili się 

na”Their Satanic...”, to w tym czasie dojrzeli artystycznie, na co wpływ mają z pewnością 

Anita Pallenberg czy Marianne Faithfull żyjąca z Jaggerem. Obie są nie tylko kochankami, 

lecz też inspiratorkami, zapoznają muzyków z ważnymi kulturalnymi zjawiskami epoki. 



Pod koniec lat sześćdziesiątych Keith rozwija też swoje umiejętności gitarowe, 

próbując nowych brzmień nagrywanych na magnetofonie w pokojach hotelowych czy innego 

strojenia instrumentu. Właściwie na nowo uczy się swojego fachu, używając pięciu strun, 

co... 

Przypomniało mi o plemionach w Afryce Zachodniej. Mieli bardzo podobny 

instrument, pięciostrunowy, podobny do bandżo, ale wykorzystywali to samo 

brzęczenie, na którym bazowali, dodając głosy i bębny. W tle słychać było jedną nutę, 

która się ciągnęła. Kiedy się posłucha skomplikowanych kompozycji Mozarta czy 

Vivaldiego, okazuje się, że oni też to wiedzieli 

- pisze w autobiografii „Życie”, gdzie całe strony poświęca na analizę muzyki, technik 

gry i kompozycji. Jak mówił w Roxy Robert Sankowski: 

Keith nie jest najlepszym gitarzystą na świecie. Podobno mimo tych 

kilkudziesięciu lat z gitarą nie nauczył się grać do końca równo. Ale to też jest cała 

wielkość Richardsa - wprowadza specyficzne przesunięcie rytmiczne, o którym nie 

powiedziałbym, że wcale nie jest zamierzone. Jego bicie strun jest bardzo czarne, 

na co biali mówią, że nie umie grać, ale on czuje to inaczej. 

Lata sześćdziesiąte Richards i Stonesi zamykają filmem nakręconym przez Jeana-Luca 

Godarda „Sympathy for the Devil” (znanym też jako „One Plus One”) dokumentującym 

proces przemian tego utworu aż do wersji znanej z płyty. Twórca francuskiej Nowej Fali 

montuje sceny ze studia z akcjami Czarnych Panter, malowaniem politycznych graffiti, 

manifestacjami feministek. Luźny, nieco pretensjonalny kolaż ma dokumentować 

kontrkulturę epoki, podobnie jak bardziej psychodeliczny „Performance” z tego samego 

okresu, gdzie Jagger i występuje w odważnych erotycznych scenach z Anitą Pallenberg. 

Jej były chłopak Brian Jones odchodzi z zespołu i wkrótce zostaje odnaleziony 

martwy w swoim basenie. Utwory i koncerty dedykują mu nie tylko ekskoledzy z zespołu, ale 

też Morrison czy Hendrix. Podczas żałoby Keith sypia z Marianne Faithfull, dziewczyną 

Micka, mszcząc się za to, że ten po zdjęciach do filmu poszedł do łóżka z Anitą. Potem 

partnerki i partnerzy wracają do ostatniej konfiguracji związków. 

Dekada musi mieć jednak jeszcze jedno krwawe zakończenie, na darmowym 

koncercie w kalifornijskim Altamont w 1969 roku. Najpierw, jak pisze Richards: 

Powstała wielka komuna, która wyskoczyła na dwa dni jak spod ziemi. Nastrój 

i obraz był bardzo średniowieczny, faceci z dzwonkami intonujący: haszysz, pejotl. 

Potem jednak atmosfera coraz bardziej się pogarsza, trzystutysięczna publiczność 

nafaszerowana amfetaminą jest agresywna, a naćpani Hells Angels szukają pretekstu do bójki. 



W kluczowych scenach filmu „Gimme Shelter” w reżyserii Alberta i Davida Mayslesów 

widać Anioły stojące gęsto na przodzie sceny, jakby byli ochroniarzami, choć organizatorzy 

potem zaprzeczają, że ich wynajęli. W materiałach archiwalnych słychać, że Jagger usiłuje 

uspokoić publiczność, ale powstaje coraz większy tumult i zamieszanie. Widać mężczyznę 

w garniturze, który po kłótni z Aniołami mierzy z broni w stronę muzyków, zostaje jednak 

zaatakowany nożem przez jednego z Hells Angels i umiera od wielu ciosów. O jego śmierci 

(i trzech innych w wyniku wypadków) Stonsi dowiadują się dopiero po zakończeniu występu. 

Nie ominie ich jednak krytyka, są obwiniani za całą sytuację. 

Na otwarcie nowej dekady The Rolling Stones nagrywają świetne płyty jak „Let It 

Bleed”, „Sticky Fingers” czy „Exile on Main Street”. Richards bierze heroinę z kokainą, 

zażywa prochy i wszystko, co się da, od rana do nocy. Jak wspomina w wywiadzie dla „New 

Musical Express”: 

Zawsze uważałem się za żywe laboratorium: zażyję to i zobaczę, co się stanie. Jak 

dr Jekyll i pan Hyde, prawdziwy XIX wiek. Ludzie, wśród których się obracałem 

w latach sześćdziesiątych i potem, byli podobni. „Oto bardzo interesująca nowa 

substancja, może byś spróbował, mówią, że jest świetna!”. Nie myślisz wtedy o dilerach 

i uzbrojonych gangach, tylko: „Och, dziękuję bardzo, jutro to wypróbuję... albo 

od razu!”. 

Robert Sankowski tak to komentował w Roxy: 

Rzeczywiście organizm Keitha musi być wyjątkowo odporny i silny. Nawet jeśli 

podzielić na pół wszystkie legendy, które o nim krążyły. Nie ulega wątpliwości, że miał 

pięć spraw o posiadanie twardych narkotyków. Był uzależniony, to nie były wymysły 

pismaków. Miał wszelkie dane, by stać się ofiarą tego mitu. Może to jednak silny 

materiał genetyczny z czasów wojny, który powoduje, że wszyscy z tego pokolenia 

akurat zaskakująco dobrze się trzymają? Do pewnego momentu nie jedli mięsa w ogóle 

bądź sporadycznie, nie są rośli, ale szczupli. I faktycznie Stonesi mają takie młodzieńcze 

sylwetki mimo już słusznego wieku. 

Uzależnienie Richardsa od heroiny na początku lat siedemdziesiątych wydaje się 

wręcz symbolem czy symptomem kryzysu, który opanowuje świat zachodni i jego kulturę. 

Dziś mam wrażenie, że szybkość, z jaką prawdziwy, a nie muzyczny brown sugar 

rozprzestrzenił się w Warszawie lat dziewięćdziesiątych, świadczyła o czymś podobnym. 

W latach siedemdziesiątych po pieśniach dzieci kwiatów na listy przebojów wkracza art rock 

i disco, czyli wydumane kompozycje i czysta rozrywka. Do czasu pojawienia się punka 

muzyka jest kompletnie apolityczna. A wojna w Wietnamie mimo lat protestów wciąż trwa. 



Także Stonesi pogrążają się w hedonizmie. Podczas tournée po USA latają samolotem 

ze swoim logo (usta z wywalonym językiem) i organizują na jego pokładzie regularne orgie. 

Policja robi nalot na dom Richardsa we Francji i znajduje duże ilości narkotyków. Po procesie 

sądowym gitarzysta ma zakaz wjazdu do tego kraju. Anita Pallenberg na Jamajce, gdzie 

Stonesi nagrywają „Goats Head Soup”, zostaje aresztowana za posiadanie marihuany, chyba 

tylko po to, żeby jej partner zapłacił wielką łapówkę. Wkrótce odbywa się kolejny nalot 

policji na ich mieszkanie w Londynie i procesy sądowe, po których płacą wielkie kaucje, żeby 

nie znaleźć się w więzieniu. 

Przed kolejnym amerykańskim tournée Keith przed wjazdem do tego kraju musi się 

poddać testowi krwi i udowodnić, że nie jest narkomanem. Leci wtedy na szybką transfuzję 

do Szwajcarii, gdzie od tej pory jest regularnym gościem luksusowych klinik dla ćpunów 

celebrytów. Mimo kolejnych odwyków różnego typu nie potrafi rzucić heroiny, choć umiera 

jego kumpel od strzykawki, a on sam jest następnym „pukającym do nieba bram” na liście 

stworzonej przez „New Musical Express”. Sam komentuje to potem, jak zwykle dość mętnie: 

Nigdy nie myślałem, że zagrażam tym sobie. Myślałem, że inni, robiąc to samo, 

mogą zginąć, ale nie ja. Znam siebie i wiem, na co mogę sobie pozwolić. Jedyne, 

co możesz zrobić, to poznać siebie. Uwierz mi, że chciałbym pozostać przy życiu. Nie 

było możliwości, bym zszedł przez jakieś prochy. Nikomu jednak nie radzę, żeby żył jak 

ja. (...) Zerwałem z heroiną, bo już byłem znudzony, miałem ciężki okres z procesem 

w Kanadzie. 

W 1977 roku w Toronto policja znajduje w jego pokoju hotelowym duże ilości 

heroiny i zostaje oskarżony nie tylko o jej posiadanie, ale też o próbę przemytu. Grozi mu 

co najmniej siedem lat więzienia, proces ciągnie się dwa lata, a jego widmo unosi się nad 

Richardsem i całym zespołem. W The Rolling Stones trwają on, Jagger oraz pozostający 

od samego początku cool, milczący, arystokratyczny perkusista Charlie Watts. Do lat 

dziewięćdziesiątych wytrzymuje jakoś z nimi także basista Bill Wyman, który gra z zespołem 

od 1962 roku. Wszyscy wiedzą, że jeśli Richards pójdzie do więzienia, Stonesi się rozpadną. 

Tylko jego i Jaggera nie da się zamienić na innych muzyków. 

W ciężkiej atmosferze nagrywają i wydają słabiutką płytę „Black and Blue”, która 

i tak rewelacyjnie się sprzedaje, deprawując jeszcze bardziej zblazowane światowe gwiazdy 

numer jeden. Keith i Anita, jak przyznaje sam muzyk, są parą ćpunów, ale rodzi im się 

kolejne dziecko, więc gitarzysta zostawia żonę z nowo narodzonym, a starszego, 

siedmioletniego syna bierze w trasę koncertową. Dzieciak ma za zadanie dobudzać ojca przed 

występami, ekipa zespołu boi się nawet pukać do ich pokoju, ponieważ Richards sypia 



z pistoletem. Podczas koncertowych wyjazdów jego najmłodsze dziecko umiera w domu 

na tak zwaną śmierć łóżeczkową, prawdopodobnie wskutek zaniedbania przez 

znarkotyzowaną Anitę. Gitarzysta rozstaje się z nią dopiero w 1979 roku, kiedy nowy 

kochanek Pallenberg strzela sobie przypadkowo w głowę w jej łóżku, w domu Richardsa, 

który w tym czasie nagrywa płytę. 

W lata osiemdziesiąte wkracza w końcu czysty. Po co najmniej dziesięcioleciu 

ciężkiego uzależnienia jest pełen energii. Jego zespół, który po rewolcie punkowej sprawia 

wrażenie dinozaura poprzedniej epoki, także nabiera nowych sił. Już „Some Girls” przynosi 

nowe hity, z dobrym przyjęciem spotykają się też „Emotional Rescue” i”Tattoo You” 

na początku nowej dekady. 

Narasta, niestety, konflikt pomiędzy liderami. Richards oskarża wokalistę o przesadne 

lansowanie własnej osoby, ponieważ Jagger bez wiedzy kolegów podpisał umowy na solowe 

płyty. Gitarzyście nie odpowiada też celebrycki styl życia Micka, regularne bywanie 

w szpanerskich klubach, jak Studio 54 w Nowym Jorku. Jednak to właśnie w tej dyskotece 

Keith poznaje nową stałą partnerkę, modelkę Patti Hansen. 

The Rolling Stones nie koncertują, bo Jagger koncentruje się na, nieudanej zresztą, 

karierze solowej. Wkurzony Richards zakłada własny zespół X-Pensive Winos. Dużo czasu 

spędza na Karaibach, szczególnie na Jamajce, gdzie przyjaźni się z rastafarianami, wydaje 

nawet album z ich śpiewami. Jak komentował w Roxy Robert Sankowski: 

Między nim a czarnoskórymi muzykami przypływają jakieś fluidy. Pierwsza 

wersja „Satisfaction” miała być soulowa, brzmieć w stylu Otisa Reddinga, trąbki 

zamiast legendarnego fuzzu gitarowego. Później, kiedy w latach siedemdziesiątych 

eksplodowało reggae, okazało się, że Richards świetnie czuje także tę estetykę. Jest taki 

klip, gdzie Jagger wędruje po Nowym Jorku i spotyka Richardsa na schodach - 

gitarzysta jest jedynym białym w towarzystwie. Zdawał się mówić: patrzcie, gram 

z czarnymi, żyję z czarnymi, nie ma między nami żadnej różnicy, jak stoimy na scenie. 

Co najwyżej ja jestem gorszy od nich. To było bardzo znaczące. 

Rzeczywiście Richards regularnie pracuje z Jamajczykami, między innymi z Toots 

and the Maytals. Nagrywa także z Tomem Waitsem, a w 1987 roku wydaje solowy album 

„Talk Is Cheap” z gościnnym udziałem między innymi gwiazd funku. 

Tego samego roku ukazuje się film „Hail! Hail! Rock ‘n’ Roll” dokumentujący 

koncerty z okazji sześćdziesiątych urodzin Chucka Berry’ego, współprodukowany przez 

Keitha. Gitarzysta jest również jednym z muzyków grających z królem gatunku. W filmie 

przyznaje, że Berry jest jego mistrzem i wszystko, co kiedykolwiek sam napisał, pochodzi 



od niego. Chuck ostro go jednak upomina i poprawia, kiedy ćwiczą wspólnie „Oh Carol”. 

Dopiero w 1989 roku The Rolling Stones ruszają razem w kolejną wielką trasę Steel 

Wheels/Urban Jungle Tour. W ciągu roku grają sto piętnaście wielkich koncertowych 

widowisk z udziałem sekcji dętej i chórków. W podobne gigantyczne trasy wyruszają 

regularnie aż do 2007 roku, za każdym razem bijąc rekordy dochodów. W 2012 roku hucznie 

obchodzą pięćdziesiątą rocznicę swojego pierwszego publicznego koncertu w Marquee 

i za sprawą biznesmena Jaggera znów zgarniają grube miliony. Czy w tym szaleństwie bicia 

rekordów finansowych Keith nadal jest życiowym i muzycznym buntownikiem? Jak mówił 

w Roxy Robert Sankowski: 

Wydaje mi się, że prawdziwą wartością tego zespołu jest właśnie Keith. Ta jego 

część, która jest taka rockandrollowa i zmęczona życiem, się nie zmienia. W tym 

człowieku jest jakaś prawda i wiarygodność. Nawet jeśli momentami jest to 

przerysowane, to trudno tego nie kupić. 

Johnny Depp od pierwszej części filmu „Piraci z Karaibów” w 2003 roku wzoruje 

swoją postać na image’u Richardsa, który w kolejnych częściach występuje gościnnie w roli 

jego ojca. Trochę parodiuje samego siebie, trochę potwierdza wizerunek barwnego 

buntownika. Sprawia wrażenie, że wzorem są dla niego czarni bluesmani grający 

aż do śmierci. 

W autobiografii Richards twierdzi, że prawdziwe pieniądze zaczął zarabiać dopiero 

podczas dużych tras ze Stonesami od końca lat osiemdziesiątych. Wcześniej wszystko 

wydawał na narkotyki i spowodowane przez nie procesy sądowe. Na pytanie: „Dlaczego 

wciąż to robicie?”, odpowiada, że wszyscy lubią zarabiać pieniądze, ale oni po prostu chcą 

występować. A Keith musiał też zarobić na kolejny dom, który zbudował na wsi w USA, gdy 

urodziły mu się córki z Patti Hansen. Na farmie ma pokój z wielką biblioteką, twierdzi, 

że dużo czyta i marzyłby o pracy bibliotekarza. 

Gdy szuka w domu książki o Leonardzie da Vinci, spada z drabiny i łamie trzy żebra. 

Podczas wakacji w 2006 roku wyjeżdża na Fidżi, gdzie zalicza upadek z drzewa. Przechodzi 

poważną operację krwiaka mózgu, ale szybko wznawia koncerty z The Rolling Stones. Wciąż 

jest aktywny, choć zgodnie z logiką branży dawno temu powinien zejść z tego świata. Jak 

śmieje się w skeczu Robin Williams: 

Wierzę, że istnieją leki przeciw bioterroryzmowi, i wiem, że Keith Richards je 

zażył. (...) Ozzy Osbourne wygląda przy nim jak asceta. Jestem pewien, że wszyscy 

umrzemy, a Keith będzie tu ciągle pośród tych pięciu ostatnich karaluchów. Podejdzie 

i powie do nich: zjarałem twojego pradziadka, a potem (tym zachrypniętym głosem): to, 



kurwa, dziwne... 

Daniel Wyszogrodzki w swojej książce „Satysfakcja” wielokrotnie podkreśla, że to 

Keithowi zawsze najbardziej zależało na koncertach zespołu. On najlepiej czuje się na scenie, 

grając na żywo, zgodnie z duchem rock and rolla, a nie dla pieniędzy. Tych ma w bród, ale 

nie tyle co Jagger, choć tantiemami dzielą się po równo. Gitarzysta żyje dla samej radości 

grania, choć jako siedemdziesięciolatek mógłby spokojnie przejść na emeryturę. 

Jego kariera przypomina, że w muzyce i w ogóle kulturze oprócz wirtuozerii, intelektu 

i szczerych emocji chodzi też o przyjemność i - jednak - satysfakcję. Tę do dziś trudno 

osiągnąć, dlatego najlepszy riff i refren Richardsa nigdy się nie starzeje. Także dlatego, że jest 

bardzo prosty, podobnie jak jego autor. Bohaterowie kolejnego rozdziału są od niego dużo 

bardziej skomplikowanymi, ambitnymi postaciami. Czują powołanie, chcą nie tylko grać rock 

and rolla, ale też zmienić świat. Mam wrażenie, że właśnie dlatego ich wspólna twórczość 

dziś wydaje się nieco przestarzała. 

 

The Rolling Stones (l-p): Keith Richards, Charlie Watts, Mick Jagger i Brian Jones. 

Basista Bill Wyman w tle, Londyn, 1963 

 

fot. Terry O’Neill/Getty Images/FPM 

 



 

Keith Richards i Mick Jagger, Dania, 1970 

 

fot. Jan Persson/Redferns/Getty Images/FPM 

 



 

Keith Richards, Londyn, 1964 

 

fot. Terry O’Neill/Hulton Archive/Getty Images/FPM 

 

 



 

 

Yoko Ono i John Lennon, Montreux, Szwajcaria, 1968 

 

fot. Gunter Zint/K&K Ulf Kruger OHG/Redferns/Getty Images/FPM 

 

 



YOKO ONO I JOHN LENNON 

 

John Lennon największy wpływ już nie na pop, ale na kontrkulturę wywiera u boku 

Yoko Ono, która interesuje mnie także dlatego, że wielu fanów Beatlesów tak bardzo jej 

nienawidzi. Ironiczny, pogardliwy, szowinistyczno - - rasistowski ton, z jakim jest często 

opisywana, sprawia, że wydaje mi się jeszcze bardziej interesująca. 

W latach osiemdziesiątych w mojej podstawówce działał zespół muzyczny, który 

brzmiał jak punkowy z powodu rzężących głośników. Lider miał ambicję, żeby grać jak jego 

ulubieni The Beatles. Ja natomiast, w roli fana i menedżera, usiłowałem zrobić ze szkolnej 

kapeli radykalną wersję The Rolling Stones. W odwiecznym sporze o wyższość jednego 

zespołu nad drugim stawałem zawsze po stronie grupy Keitha Richardsa. Może dlatego, 

że John Lennon najbardziej buntowniczy staje się dla mnie dopiero po odejściu z zespołu. 

Yoko Ono jest pierwszą artystką z Azji, która zawojuje Zachód, buntując się 

przeciwko rodzimej kulturze. Używa natomiast elementów tradycji Wschodu, aby podważyć 

stereotypy konsumpcyjnego, agresywnego społeczeństwa USA i Europy. Lennon z Ono 

próbują razem oddziaływać nie tylko na politykę swojej epoki, ale też na dusze 

poszczególnych ludzi przez propagowanie bardzo buddyjskiego podejścia do życia. Anglik 

i Japonka wspólnie wydają się kwintesencją buntu, wątpliwości budzi natomiast solowa 

kariera Yoko. Ponieważ miałem przyjemność ją poznać, wiem, że nie jest wiedźmą, jak bywa 

opisywana - dlatego album z remiksami swoich utworów nazwie przekornie „Yes, I’m 

a Witch”. Na antenie Roxy wokalistka Novika, świetnie rozeznana w elektronicznych 

eksperymentach, mówiła: 

Yoko nagrywała płyty, ale nigdy nie udało się jej stworzyć niczego ciekawego. 

W swoim image’u zaczęła ocierać się o śmieszność i tracić autorytet. Dziś to raczej 

postać ekscentryczna, która nie ma nic ciekawego do zaprezentowania. 

Jednak Yoko Ono w 2013 roku hucznie obchodzi w Berlinie osiemdziesiąte urodziny. 

W koncercie jej zespołu gościnny udział biorą Peaches i Michael Stipe z R.E.M. Życzenia 

składają jej na Twitterze zarówno muzycy Sonic Youth, jak i reżyser Michael Moore, a także 

Muzeum Guggenheima czy portal Wikileaks. To pokazuje jej pozycję i wpływ na bardzo 

różne dziedziny życia. Śpiewanie z Lennonem w łóżku „Give Peace a Chance” dziś trąci 

myszką i wydaje się naiwne, ale w 1969 roku było umiejętnym promowaniem sztuki 

awangardowej i aktywizmu społecznego metodami rockowej estrady, według schematów 

popkultury. 



Choć Yoko jest dziś milionerką, zawsze pozostaje wrogiem traktowania sztuki jako 

sposobu na zarabianie pieniędzy. Jest przeciwniczką metod i filozofii Andy’ego Warhola, 

z którym osobiście się nie znosili za jego życia. Być może w jej przypadku łatwiej o taką 

postawę. 

Urodziła się w 1933 roku w Tokio w bogatej arystokratycznej rodzinie. John Lennon 

przyszedł na świat w 1940 roku w Liverpoolu i pochodził z nizin społecznych. Kiedy jego 

ojciec odchodzi od matki, a ta wiąże się z nowym partnerem, pięciolatka wychowuje głównie 

ciotka. Jest zbyt zbuntowany, by skończyć choćby szkołę plastyczną, taką samą instytucję, 

do której chodzi w Londynie Richards. Przyszła miłość Lennona należy natomiast 

do poważanego rodu Yasuda, jej ojciec otrzymuje klasyczne wykształcenie pianisty. Pracuje 

jednak jako bankier, między innymi w USA. Rodzina regularnie podróżuje między dwoma 

brzegami Pacyfiku - imię Yoko oznacza „dziecko oceanu”. Dziewczynka wychowuje się 

na styku całkowicie odmiennych kultur, w Japonii do przedszkola chodzi razem z rodziną 

cesarską. Jak wspomina artystka w filmie dokumentalnym „The Real Yoko Ono”: 

Chociaż na zachowanych filmach rodzinnych widać, jak wesoło podskakuję, 

tańcząc w San Francisco, to tak naprawdę ciągle się bałam. Na przykład nadejścia nocy 

i ciemności, ponieważ śniłam koszmary. Ciągle miałam poczucie, że nie pasuję, 

niezależnie od tego, czy chodziłam akurat do szkoły w Japonii, czy w USA. 

Mimo wysokiej pozycji społecznej jej rodzina ledwo przeżywa drugą wojnę światową. 

Cierpią potem biedę i niedostatek, matka Yoko wyprzedaje rodowe dobra, aby wyżywić 

dzieci. Tokio jest kompletnie zniszczone po nalotach bombowych, kraj pogrążony w nędzy 

i upokorzony amerykańską okupacją. Dla młodego pokolenia, dorastającego w zupełnie 

innym kraju niż ten z 1939 roku, feminizm i pacyfizm są naturalną reakcją na traumę 

„męskiej” wojny i wybuchu bomby atomowej. Prasa jest cenzurowana, ale wprowadzona 

przez zwycięzców konstytucja daje kobietom prawa polityczne, choć wiele z nich musi się 

prostytuować z jankesami, by zarobić na chleb. 

Yoko Ono, dziwna nastolatka z dobrej rodziny, popisuje się, pisząc haiku na wysokich 

gałęziach drzewa w prywatnej szkole. W 1952 roku jako pierwsza kobieta w historii kraju 

dostaje się na studia filozoficzne, ale szybko je porzuca. Wkrótce wraz z rodziną przenosi się 

do Nowego Jorku, gdzie jej ojciec dostaje pracę. Zaczyna studiować sztukę. Bardzo szybko 

wystawia z japońskimi neodadaistami, którzy - podobnie jak ci oryginalni w Europie 

po pierwszej wojnie światowej - walczą za pomocą sztuki z militaryzmem i mieszczaństwem. 

W USA Yoko czuje się wreszcie wolna, może włóczyć się z bohemą artystyczną i bitnikami. 

Mając dwadzieścia trzy lata, bierze ślub z awangardowym japońskim kompozytorem. Po paru 



latach małżeństwa i próbie samobójczej wiąże się z innym, tym razem amerykańskim 

muzykiem, z którym ma córkę Kyoko. Poznaje też Johna Cage’a, awangardowego 

kompozytora, czołową postać rewolty dokonującej się na razie w świecie sztuki. Uczestniczy 

w jego performansie muzycznym - leżąc na fortepianie, zmienia barwę dźwięku instrumentu. 

W 1961 roku jej mieszkanie pełni funkcję miejsca spotkań i galerii młodej awangardy, 

później sama ma wystawę „obrazów-instrukcji” u założyciela ruchu Fluxus George’a 

Maciunasa. Potem w akcji „Morning Piece” otwiera „sklep” na dachu w Greenwich Village, 

gdzie „sprzedaje” odłamki szkła z datami z przyszłości. Jak tłumaczył w Roxy Jacek 

Tomczuk, dziennikarz „Newsweeka”: 

Zaczyna swoją przygodę ze sztuką, kiedy papieżami nowojorskiego środowiska 

są malarze związani z ruchem abstrakcji ekspresjonistycznej, informelu, jak Jackson 

Pollock czy Mark Rothko. Oni doprowadzają malarstwo do pewnej ostateczności. 

Rothko posługuje się czystymi barwami, które widz ma kontemplować, a Pollock 

rozlewa farby w szalony sposób. Yoko powiedziała temu wszystkiemu: stop! Stop 

malarstwu jako tradycyjnie pojmowanej sztuce, przestańmy zmuszać widzów 

do kontemplowania geniuszu artysty. Zburzmy granicę między galerią sztuki a życiem - 

stwierdziła Yoko i wielu innych. Dlatego wyszli ze sztuką na zewnątrz, na dachy, 

kamienice. Szukali sposobów dotarcia do ludzi, zaangażowania ich w swoje występy. 

Awangardowa sztuka ma w tym czasie podobne cele jak bitnicy ze swoim 

„życiopisaniem”. Jest zupełnie zrozumiałe, że nie sprzedaje się tak dobrze jak rock and roll, 

ponieważ często brakuje nawet fizycznych obiektów, które można by przehandlować. 

W akcjach takich jak „Morning Piece” stoisko jest raczej parodią istniejącego rynku sztuki. 

Jak dodawał Jacek Tomczuk: 

W latach pięćdziesiątych i sześćdziesiątych to była stricte elitarna działalność. 

Dopiero w latach siedemdziesiątych i później te zjawiska znaczące, ale jednak 

marginalne, wydobyto na pierwszy plan historii sztuki. Kontrkultura, która przyszła 

chwilę po rozpoczęciu artystycznej przygody Yoko, w naturalny sposób odwróciła się 

ku niedawnym marginesom. W ten sposób ona i cały międzynarodowy, neodadaistyczny 

ruch Fluxus zyskują olbrzymie znaczenie. 

Sztuki wizualne stają się coraz bardziej niezrozumiałe dla zwykłego odbiorcy, muzyka 

zaś idzie w przeciwną stronę, stając się medium masowym. Po drugiej stronie Atlantyku John 

Lennon w 1956 roku zakłada swój pierwszy skifflowy zespół The Quarrymen, grający 

na potańcówkach i ulicach. Wkrótce dołącza do niego Paul McCartney, potem George 

Harrison. Grają nie tylko folk, lecz także rock and rolla z odrobiną bluesa, nagrywają singla. 



Po śmierci matki w wypadku samochodowym Lennon przestaje się interesować muzyką, 

jednak odnosi z kolegami sukces w telewizyjnym konkursie kapel. Około 1960 roku powstają 

Silver Beatles, potem skróceni do The Beatles, którzy żyją z grania do kotleta i piwa 

w Hamburgu. 

W 1962 roku nagrywają pierwszy singiel „Love Me Do”, na okładce ubrani 

w grzeczne garniturki, choć jeszcze niedawno nosili obcisłe „rockersowe” skórzane spodnie 

i kurtki. Tego samego roku łobuzy z The Rolling Stones dają swój pierwszy koncert, a Yoko 

Ono, już jako dojrzała artystka znana w nowojorskich kręgach, szykuje „Cut Piece”, swój 

najsłynniejszy performance. W jego trakcie wchodzi na scenę i klęka w formalnej i pełnej 

szacunku pozie przypisanej kobietom w Japonii. Po położeniu naprzeciw siebie dużych 

nożyczek zaprasza widzów do odcinania kawałków jej stroju i zabierania ich ze sobą. Potem 

już się nie odzywa, a ciszę przerywa jedynie dźwięk nożyczek, stłumione głosy i śmiechy, 

podczas gdy ludzie powoli, z oporami wchodzą na estradę, aby ciąć jej strój. Performance 

kończy się, gdy z ubrania nic nie zostaje. Powtarza akcję, nawet mając lat siedemdziesiąt, ale 

w tym wieku dodaje, żeby odcięte kawałki ubrania dać komuś, kogo się kocha. 

Kiedy patrzę na to, jak wyglądał ten performance w latach sześćdziesiątych, 

widzę niewinność i naiwność. Natomiast kiedy powtarzałam go w 2003 roku, byłam 

kobietą, która przeszła przez długie, czasem szokujące życie, które potoczyło się nie tak, 

jak oczekiwałam. (...) Chciałam pokazać, jak kobiety są traktowane, ale też jak możemy 

to przetrwać, zapraszając ludzi, by robili z nami, co chcą, zamiast nalegać na robienie 

tego, co my chcemy 

- mówi Yoko podczas otwarcia swojej dużej wystawy w Serpentine Gallery 

w Londynie w XXI wieku. W 2013 roku zaprasza z kolei Peaches do zrobienia „Cut Piece” 

i radykalna wokalistka mówi wtedy, że chodzi o to, by publiczność wzięła to, co sama chce, 

a nie to, co zechce jej dać artystka. W ten sposób akcja, wielokrotnie powtarzana też przez 

studentów sztuki, ciągle zmienia znaczenia, od feministycznego do przesłania miłości w stylu 

Yoko-Lennon, ciągle zachowując swój fluxusowy sens. Ironiczne zarzuty pod adresem 

konceptualizmu i minimalizmu oraz samej Yoko, jakie wysuwa wielu fanów i biografowie 

Lennona tacy jak Pierre Merle, wynikają z niezrozumienia historii sztuki współczesnej. 

Do stolicy Zjednoczonego Królestwa Yoko Ono przyjeżdża pierwszy raz w 1966 roku 

na sympozjum „Destrukcja w sztuce”. Tego samego roku John Lennon mówi, 

że chrześcijaństwo jest w odwrocie, a jego zespół jest popularniejszy od Jezusa - zarówno 

w Watykanie, jak i na konserwatywnym południu USA budzi to wściekłość. Muzykowi 

zaczyna się przyglądać CIA, przeciwnikiem demoralizacji szerzonej przez zespół jest też 



Elvis, który po latach prowokacyjnego kręcenia biodrami przechodzi na bardzo 

konserwatywne pozycje. A The Beatles z młodych rockandrollowców bez poglądów 

zamieniają się w ikony epoki, muzycznych eksperymentatorów niestroniących od LSD 

i marihuany. Na okładce wydanego w Ameryce zbioru hitów muzycy znudzeni sami sobą 

siedzą w białych kitlach z kawałkami mięsa i rozczłonkowanymi lalkami w objęciach, budząc 

kolejne kontrowersje. Szczególnie John wydaje się gotowy na awangardowe inspiracje, kiedy 

wchodzi do Indica Gallery w Londynie, gdzie Yoko szykuje wystawę. 

Istnieje wiele sprzecznych opisów ich pierwszego spotkania, mających różną wymowę 

w zależności od tego, czy pochodzą z ust przeciwników artystki, czy jej zwolenników. 

Dziennikarz Jonathan Cott należy do tych ostatnich. Spędził z Yoko i Johnem dużo czasu; 

cytuje samego Lennona, który mówi: 

Oglądałem i nie mogłem się nadziwić. Zobaczyłem tam jabłko na sprzedaż, 

za dwieście funciaków, i pomyślałem sobie, że to fantastyczne - od razu przypadła mi 

do gustu jej sztuka: za dwieście funtów można było sobie popatrzeć, jak gnije świeże 

jabłko. 

Gwiazdor jest także pod wrażeniem drabiny, na którą się wspina, by znaleźć karteczkę 

z widocznym przez lupę napisem „Tak”. Zaciekawia go również instrukcja na papierze 

z tekstem „Oddychaj”, który wręcza mu artystka. Chciałby od razu wykonać jedno z jej 

artystycznych poleceń, w którym widzowie mają młotkiem wbijać gwoździe w kwadrat 

drewna wiszący na ścianie jak obraz. Drobna Japonka nie pozwala mu, zgodnie z legendą nie 

wie, kim jest John Lennon. 

Biograf Pierre Merle podważa mit, twierdząc, że w Londynie Yoko chce za wszelką 

cenę zrobić karierę. Ponoć usilnie zabiega u właściciela galerii, żeby zaprosił Lennona 

i McCartneya na wernisaż, bo szczególnie ten ostatni znany jest ze szczodrości wobec 

artystów. W każdym razie zaocznie sprzedaje muzykowi milionerowi swoją pracę, która 

powstanie po wbijaniu gwoździ przez publikę. Potem wydzwania do Lennona, domagając się 

obiecanych pieniędzy. Ten na pytanie swej ówczesnej żony Cynthii odpowiada podobno, 

że chodzi o ten „awangardowy bullshit”. Jednak nawet fani zespołu The Beatles, znawcy 

tematu, jak Daniel Wyszogrodzki, przyznawali w Roxy, że muzyk w pewnym sensie 

potrzebuje kogoś takiego jak Yoko: 

Uwiodła Johna awangardą, porzuceniem konwencji. Było to zupełnie 

nowatorskie myślenie o muzyce i sztuce, o życiu i manifestacji swoich poglądów. Tutaj 

wytworzyła się między nimi łączność dusz. Jeśli chodzi o rozwój Johna, to tego nie 

można przecenić. Po poznaniu Yoko nigdy już nie był takim samym artystą i nie było 



powrotu do pewnych rzeczy. 

Lennon i Ono wpadają na siebie regularnie podczas towarzysko-artystycznych spotkań 

w Londynie. Artystka wysyła muzykowi książkę „Grejpfrut”, wydany własnym sumptem 

zbiór instrukcji przypominających buddyjskie koany. To teksty w rodzaju tych, które 

pokazuje w Warszawie w 2008 roku na ulicznych plakatach: „Znajdź wygodne dla siebie 

miejsce. Utrzymuj je w czystości. Myśl o tym miejscu, kiedy jesteś daleko”. Albo: „Połączcie 

wasze cienie, aż staną się jednym”. Wkrótce Yoko organizuje festiwal tańca, odbywający się 

wyłącznie w umyśle, z okazji którego rozsyła kolejne instrukcje. Dostaje je także John, 

komentujący potem: 

Bywało, że bardzo złościła mnie ta cała pierdolona awangarda albo to, że te jej 

teksty są takie intelektualne. Czasami mi się podobały, a czasami nie. 

The Beatles zmęczeni koncertami w 1966 roku zamykają się w studiu, by nigdy już 

nie wyruszyć w trasę. Nagrywają rewolucyjny album „Sgt. Pepper’s Lonely Hearts Club 

Band”. Na zlecenie programu BBC transmitowanego na całą planetę piszą, zgodnie 

z wytycznymi, zrozumiały dla wszystkich utwór, czyli „All You Need Is Love”. Lecą do Indii 

i faszerują się dragami oraz hinduistycznymi mądrościami od guru specjalizujących się 

w naciąganiu białych bogaczy. 

W maju 1968 roku John dzwoni do Yoko wieczorem, kiedy Cynthii nie ma w domu. 

Nieśmiało proponuje artystce, żeby posłuchała jego prywatnych, eksperymentalnych taśm. 

Yoko śpiewa do zapętlonych podkładów i jamowania Lennona, nagrywają to i wydają tego 

samego roku jako „Unfinished Music No. 1. Two Virgins”. O świcie po wspólnym 

muzykowaniu idą do łóżka, co bez skrępowania opowiada gwiazdor czasów wolnej miłości. 

Na okładce tej pierwszej płyty stoją całkowicie nadzy, sfotografowani z przodu, tak 

że widoczne są narządy płciowe. Zmusza to Apple, wytwórnie Beatlesów, do pakowania 

longplaya w brązową torbę. Album ponosi porażkę na listach sprzedaży, wielu fanów uważa, 

że ich idol posunął się za daleko. 

Tymczasem Lennon rozwodzi się i zamieszkuje z Yoko, która natychmiast jest 

oskarżana o rozpad jego małżeństwa, choć Cynthia twierdzi, że winne jest przede wszystkim 

LSD. Muzyk jest zupełnie innym człowiekiem od tego, który grał z The Quarrymen. Coraz 

gorzej było zresztą nie tylko w jego pierwszym małżeństwie, lecz także w zespole. 

Po nagraniu „Sierżanta Pieprza” przychodzi słynny „White Album”, ale John nie dogaduje się 

już z McCartneyem. Napięcie narasta, bo zabiera ze sobą Yoko nawet na próby i koncerty, tak 

jakby miała być piątym Beatlesem. Żony czy partnerki Wielkiej Czwórki do tej pory siedzą 

w domu i grzecznie czekają na powrót partnerów z pracy - John zobaczył swojego 



pierworodnego syna dopiero po paru dniach od narodzin, ponieważ zajęty był graniem. 

Radykalna feministka Yoko widzi relacje męsko-damskie zupełnie inaczej. Początkowo 

najbardziej zirytowany jej wtrącaniem się we wszystko McCartney mówi po latach: 

Problemem dla ludzi jest jej szczerość, a ta dla wielu jest bolesna. Nie znaliśmy 

się zbyt dobrze aż do lat osiemdziesiątych, ale możliwe, że to była moja wina, 

na początku jej nie rozumiałem. Pamiętam, że się nad tym zastanawiałem 

i postanowiłem do niej zadzwonić, a ona zapytała, czemu telefonuję. (...) Powiedziała, 

żebym nie robił nic na siłę, żadnych przysług z litości. Wpierw chciałem rzucić 

słuchawką, ale po chwili doszło do mnie, że ona ma rację. (...) Kiedyś myślałem, że ona 

się narzuca i jest bezczelna. Tu też się myliłem, ona jest raczej zdeterminowana, by być 

sobą, bardziej niż inni. 

Yoko i Lennon w 1969 roku biorą ślub i spędzają miesiąc miodowy w Amsterdamie, 

przez tydzień protestując w łóżku przeciw wojnie w Wietnamie. Prasa i goście mogą 

odwiedzać ich od dziewiątej rano do dziewiątej wieczorem. Media oczekują skandalicznej 

kontynuacji okładki „Two Virgins”, a oni po prostu leżą w białej pościeli, ubrani na biało, 

„jak anioły”. Jacek Tomczuk tłumaczył w Roxy: 

Yoko Ono była pacyfistką, robiła akcje pacyfistyczne, takie były czasy. W dobie 

hipisowskiej rewolucji sztuka żywiła się kontrkulturą i odwrotnie. Nie było w tym nic 

zadziwiającego ani koniunkturalnego. Dzisiaj takie akcje moglibyśmy odczytywać jako 

rodzaj robienia sobie PR i szumu medialnego, prowokacji. Czy wtedy tak było? Śmiem 

wątpić. Opór wobec wojny w Wietnamie był powszechny i bardzo szczery. Czy te akcje 

były skuteczne, to zupełnie inna sprawa. 

A Kaja Pawełek, kuratorka z Centrum Sztuki Współczesnej - Zamek Ujazdowski, 

koordynatorka wystawy Yoko w Polsce w 2008 roku, dodaje: 

Wykupywali też antywojenne kampanie billboardowe za własną kasę, to było 

bardzo skuteczne. Ciekawie wykorzystali system medialny, w taki sposób, by przekazać 

swój punkt widzenia. Yoko nie jest artystką, która chciałaby się schować w cieniu. Cele, 

jakie wyznaczali sobie z Lennonem, to było mówienie o sprawach politycznych 

i społecznych, i to robili. 

Rzeczywiście, decyzja o tygodniowym publicznym „bed-in” (w nawiązaniu 

do metody „sit-in” często wykorzystywanej w demonstracjach) wydaje się w pewnym sensie 

naturalna. John i Yoko jako publiczni celebryci, których ślub z pewnością przyciągnie media, 

decydują się po prostu wykorzystać do własnych celów mechanizmy sławy. Grają spektakl, 

czy też robią performance, co świetnie widać na zdjęciach z początku akcji, kiedy leżą obok 



siebie w łóżku (u wezgłowia wielkie okna i widok na Amsterdam). Dwie kartki z napisami 

„Hair peace” i”Bed peace”, kwiaty, gitara i magnetofon. To scena, na niej aktorzy, zaczyna 

się przedstawienie. Wsparte listami wysyłanymi do przywódców świata, z nasionami, 

z których mają wyrosnąć drzewka pokoju. 

Potem z Europy spektakl promujący pokój przenosi się do Ameryki Północnej. 

Niestety, nie do USA, do których Lennona nie wpuszczają z powodu sprawy sądowej z Anglii 

o posiadanie marihuany. Zamiast Nowego Jorku musi wystarczyć Montreal, gdzie cały 

performance jest skrupulatnie rejestrowany przez prywatnego operatora pary. Zaczynają się 

wizyty reporterów, którzy nie biorą zbyt serio wydarzenia, dopytując się raczej uszczypliwie, 

czy John i Yoko wpuszczą ich także do toalety, kiedy będą chcieli zrobić siku. 

Gośćmi są jednak także aktywiści i znajomi, jak Timothy Leary badający 

i propagujący LSD. Wokół hotelowego łóżka toczą się długie dyskusje na temat cywilizacji, 

sposobów walki z establishmentem, roli artysty, definicji sztuki. Lennon, mówiący 

zdecydowanie więcej od partnerki, która ma wyraźne problemy z angielskim, powtarza 

na przykład parę razy wyraźnie: „Każdy jest artystą”. Ta idea wtedy może wydać się 

niezrozumiała, ale dziś, w czasach internetu i cyfrowych mediów, jest codziennie 

realizowana. 

„Bed-in” w Montrealu rozpoczyna się tuż po kolejnej fazie protestów na uniwersytecie 

w Berkeley w Kalifornii. Ówczesny gubernator stanu Ronald Reagan wysyła tam uzbrojone 

siły przeciwko demonstrantom - jedna osoba zostaje zastrzelona z ostrej broni. John pisze 

i śpiewa razem z gośćmi „Give Peace a Chance”. Utwór wydany jako singiel przez Apple 

odnosi nawet spory sukces komercyjny, a przede wszystkim jest później śpiewany 

na wszelkich antywojennych demonstracjach. 

W tym czasie Lennon jest wciąż, przynajmniej oficjalnie, członkiem The Beatles, 

z którymi nagrywa jeszcze album „Abbey Road”. Później, już po ogłoszeniu rozpadu, ukazuje 

się „Let It Be” (nagrane jeszcze przed „Abbey Road”). Za rozpad prawdopodobnie 

najsłynniejszego zespołu w historii świata obwiniana jest oczywiście Yoko. 

Na pytanie, czy przyczyniła się do rozpadu zespołu, nikt jeszcze nie potrafił 

konkretnie odpowiedzieć, bo odpowiedź brzmi: tak i nie. Na tak jest fakt, że Lennon 

oddalił się jeszcze bardziej od The Beatles, konflikt z McCartneyem narastał. Na nie 

świadczy to, że zespół bez niej i tak by się rozpadł. McCartney w tym czasie wziął ślub 

z Lindą, co też ma wpływ na The Beatles. W świetnym dokumencie „Let It Be” widać, 

że dłużej nie mogli razem pracować, szli w różnych kierunkach, to by się i tak stało. 

Kobiety przyspieszyły tylko rozpad Wielkiej Czwórki. Yoko jest więc zarazem winna 



i niewinna 

- mówił w Roxy Daniel Wyszogrodzki, ale fani do dziś zrzucają winę na Yoko. 

Z kolei Jacek Tomczuk podkreśla, że choć Lennon bez wątpienia był bardziej popularny, 

kiedy ją poznał, to czuł, że po takich eksperymentach jak „Sierżant Pieprz” musi pogłębiać 

swój przekaz i nie może wiecznie być prostym Beatlesem z Liverpoolu. Natomiast Kaja 

Pawełek przypomina, że równolegle do akcji z mężem Yoko wciąż realizuje różne 

performance na własne konto. 

Trzeba jednak przyznać, że przez dłuższy czas dominują ich wspólne happeningi, 

w które zamienia się każdy telewizyjny występ. Jak ten w show Davida Frosta nadawanym 

z Anglii na cały świat, gdzie Lennon rozrzuca wśród publiczności „żołędzie dla pokoju”, 

a Yoko Ono wręcza prowadzącemu prezent - pudełko z napisem „Smile”. W środku jest małe 

lusterko, w którym prezenter widzi odbijający się własny uśmiech. Taka sztuka, zaskakująca 

widza ukazywaniem mu rzeczywistości, a nie tworzeniem nowej, jest dziś powszechna. 

Wtedy budziła zdumienie. Potem w programie następuje publiczne, prapremierowe 

odtworzenie „Unfinished Music No. 2: Life with the Lions” - krzyków Yoko z gitarową 

improwizacją Johna. Prowadzący program pyta, co znaczą te dziwne dźwięki. John porzuca 

dowcipny, ironiczny ton z początku spotkania i bardzo serio tłumaczy, trzymając partnerkę 

za rękę: 

To może być po prostu „cześć” albo możesz interpretować je, jak chcesz. 

Wyrażamy siebie bez użycia słów, poza obowiązującymi formatami, jak dzieci. To, 

co akurat czujemy - i albo to łapiesz, albo nie. 

John tłumaczy, że zgodnie z tytułem płyty jest to niedokończona muzyka. Razem 

z Yoko nie chcą dać odbiorcy gotowego, zapakowanego produktu, tylko coś, co każdy może 

po swojemu dopowiedzieć i dokończyć. Zapytany, czym jest bagism, czyli akcja polegająca 

na zamykaniu się razem w wielkim worze, mówi, że dopóki nie spotkali się z Yoko, każde 

z nich kręciło się oddzielnie i w kółko we własnym świecie. Pop i awangarda nie mogły się 

spotkać, a teraz się mieszają. Jego żona odzywa się po raz pierwszy, propagując bardzo 

buddyjską filozofię: 

Życie i ten świat stały się tak szybkie i intensywne, wszystko dzieje się w takim 

tempie, że miło jest trochę zwolnić rytm, uspokoić się. Kiedy zamykasz się w torbie czy 

worze, twoje ruchy są ograniczone, stają się powolniejsze. 

W tym momencie prowadzący wchodzi jej w słowo, woląc chyba mieć na wizji Johna, 

więc ten musi dopowiedzieć ideę. Stwierdza, że ludzie zamknięci w worze są jak dzieci 

w brzuchu matki, porozumiewają się naturalnie, nie widząc koloru skóry czy ubrania 



informującego o statusie społecznym. To wszystko może brzmieć nieco naiwnie, ale parze 

udaje się wpuścić wirusa czy też konia trojańskiego w oficjalny obieg, wykorzystać mass 

media do propagowania kontrkulturowego myślenia. 

John dodaje nazwisko żony do swojego, razem idą na psychoterapię, w 1970 roku 

nagrywają odpowiadające sobie albumy „John Lennon/Plastic Ono Band” i”Yoko Ono/Plastic 

Ono Band”. Płyta Johna jest bardzo chwalona, szczególnie antyburżuazyjny „Working Class 

Hero”, natomiast album Yoko - krytykowany, choć ma potem duży wpływ na takie 

eksperymentalne kobiece zespoły, jak grungowe L7 czy Hole. Jak mówił w Roxy Daniel 

Wyszogrodzki: 

Z mojego punktu widzenia Yoko bardzo psuła muzykę swoim udziałem 

w nagraniach zespołowych, czy to z Frankiem Zappą, czy z Plastic Ono Band. Słuchanie 

jej skrzeczenia na tle zespołu rockowego jest po prostu męczące. Nie tak dawno, 

aktualizując swoją książkę „Satysfakcja” o Rolling Stonesach, słuchałem występu 

Lennona z Richardsem i Claptonem pod szyldem Dirty Mac. Gościnnie Yoko. To jedno 

z ich pierwszych w ogóle wspólnych nagrań w programie „The Rolling Stones Rock and 

Roll Circus”. Na przełomie lat sześćdziesiątych i siedemdziesiątych ludzie 

eksperymentowali, uciekali się do rzeczy przedziwnych. Te nagrania awangardowe są 

dokumentem epoki, ale nie moglibyśmy tego nazywać klasyką gatunku. 

Rzeczywiście, nawet Jagger uznaje kiczowaty „Circus” za nieudany i koncert 

happening ukazuje się na płycie dopiero po trzydziestu latach. Yoko krzyczy przy wtórze nie 

tylko gitar, ale też klasycznych skrzypiec, w utworze „Whole Lotta Yoko”. W tym szalonym, 

campowym przedsięwzięciu miesza się sztuka niska i wysoka, ironiczny eksperyment z rock 

and rollem. 

W 1971 roku para nagrywa świetnie przyjęty „Imagine” Lennona i ponownie fatalnie 

oceniony fluxusowy produkt „Fly” autorstwa Yoko. Gdyby nie jej związek z Johnem, płyta 

ukazałaby się w najlepszym wypadku w limitowanej, undergroundowej wersji, jednak u jego 

boku awangarda jest wydawana i sprzedawana jako normalny produkt, na skalę masową. 

Rzeczywiście, dziś wizualne prace artystki wydają się bardziej wiarygodne niż jej próby 

muzyczne u boku Lennona. Ona sama broni się w wywiadzie podczas jednej 

z retrospektywnych wystaw w 2013 roku: 

Kiedy tworzę muzykę, ludzie mówią: ona jest tylko artystką! A kiedy tworzę 

sztukę, mówią: ona jest tylko muzykiem. To nie jest ważne, jakiego medium się używa, 

bo jeśli przychodzi jakaś inspiracja, to jest związana z danym środkiem przekazu. Jeśli 

słyszę jakiś dźwięk czy melodię, to wyjdzie z tego jakaś muzyka, a nie przedmiot. 



W latach siedemdziesiątych małżeństwo osiada na stałe w Nowym Jorku, gdzie staje 

się łakomym kąskiem dla Andy’ego Warhola. Jak mówił w Roxy Jacek Tomczuk: 

Yoko w latach sześćdziesiątych uważała, że jest on symbolem zła. Człowiekiem, 

który zaprzedał sztukę pieniądzom. Kiedy pojawiła się z Lennonem w mieście, Warhol 

bardzo zabiegał o jej względy, choć się nie lubili. Dla niej Factory to była grupa ćpunów 

i degeneratów, ale Warhol musiał przełknąć te wyzwiska, bo Lennon był potencjalnym 

bohaterem i kupcem jego prac. Wiedział, że jeśli stworzy jakąś pracę związaną 

z Lennonem, to będzie hit i przybędzie mu klientów, bo każdy będzie chciał być jak 

eks-Beatles. Yoko jednak to uniemożliwiła. 

Victor Bockris, biograf Warhola, pisał w swojej książce o”papieżu pop-artu”: 

Andy gardził Yoko, ponieważ się rozpychała i domagała się przyjęcia do Fabryki, 

a potem powiedziała, że Andy jest gówno wart. (...) Wygłosiła wiele zatruwających 

atmosferę opinii o tym, że sztuką w Nowym Jorku rządzi gejowska mafia, która 

sprawuje kontrolę nad całym środowiskiem i manipuluje nim. 

Nawet jeśli wypowiedzi artystki o”gejowskim lobby” przywołane przez Victora 

Bockrisa uznamy dziś za politycznie niepoprawne, to trudno, żeby dwie silne osobowości 

reprezentujące tak różne podejście do sztuki nie weszły w konflikt. W tym czasie zarówno 

John, jak i Yoko kontynuują swoją działalność polityczną, propagując hasła feministyczne 

i antyrasistowskie, w kompletnej opozycji do Warhola, który w latach siedemdziesiątych goni 

za zamówieniami i jeszcze większą sławą. 

Para ma jednak spore problemy prawno-rodzinne. Poprzedni mąż Yoko, któremu sąd 

przyznał opiekę nad dzieckiem, znika z ich córką, a Johnowi rząd amerykański odmawia 

przedłużenia wizy i chce go wydalić z kraju. Po latach procesów o ujawnienie tajnych akt 

CIA okaże się, że pacyfistyczna działalność Lennona jest traktowana przez władze jako 

poważne zagrożenie, szczególnie w czasie wyborów prezydenckich. Muzyk jest pod stałą, 

czujną obserwacją agentów, także w rodzinnej Anglii, gdzie służby specjalne są z kolei 

przekonane, że finansuje Irlandzką Armię Republikańską. Sądzą tak tylko dlatego, że w 1972 

roku po zastrzeleniu przez wojsko brytyjskie czternastu uczestników pokojowej demonstracji 

w Irlandii Północnej Lennon mówi, że woli IRA od rządu z Londynu. Ten znany w pełni 

dopiero dziś epizod z życia Lennona pokazuje, że działalność pokojowa jego i Yoko nie jest 

tylko zabawą celebrytów. 

W 1973 roku Yoko Ono wydaje album „Approximately Infinite Universe”, na którym 

zamiast krzyczeć i szeptać, próbuje po prostu śpiewać. W tym czasie para, zmęczona 

kłopotami, decyduje się na separację i John wyjeżdża do Kalifornii u boku ich wspólnej 



sekretarki. Szybko rozchodzi się plotka, której May Peng nie dementuje, że to Yoko, chcąc 

mieć kontrolę nad przebiegiem tułaczki męża, osobiście wysłała młodą Chinkę, by ta przez 

cały czas nieobecności Lennona w domu pełniła funkcję jego kochanki. 

Przez prawie dwa lata, zwane eufemistycznie „straconym weekendem”, muzyk 

głównie pije i usiłuje produkować nagrania, pracuje między innymi z Eltonem Johnem. 

Najwyraźniej pozbawiony zarówno Beatlesów, jak i Yoko nie wie, co ze sobą zrobić. W 1975 

roku małżonkowie ponownie się schodzą. Jak twierdzą złośliwcy pokroju biografa Merle’a - 

dlatego że artystka zdała sobie sprawę, że bez męża nie zrobi żadnej kariery. 

Wkrótce rodzi się ich pierwsze i jedyne dziecko Sean Lennon. Jak głosi plotka, 

artystka zgodziła się nie usunąć tej ciąży pod warunkiem, że ojciec będzie się zajmował 

dzieckiem. Takie postawienie przez nią sprawy wymaga jednak paru słów wyjaśnienia. Yoko 

po paru aborcjach miała problem z donoszeniem pierwszej ciąży i w naturalny sposób 

poroniła, co bardzo wstrząsnęło muzykiem. Teraz oboje mają spore obawy. Ona jest 

po czterdziestce i ciąża jest zagrożona, on z kolei tuż po trzydziestce, ma tylko syna Juliana 

z poprzedniego związku z Cynthią. 

Kiedy Yoko w końcu urodziła, John zamienia się w przykładnego ojca, w dodatku już 

jako legalny mieszkaniec USA z zieloną kartą pobytu. Obydwoje znikają z mediów, które 

oczywiście ciągle spekulują. Dlaczego Lennon nie wydaje nowej muzyki? Dlaczego ukrywa 

się w domu? Na co wydaje swoje grube miliony? W 1979 roku w”New York Timesie” 

ukazuje się więc list otwarty od Yoko i Johna: 

Pamiętajcie, nasze milczenie jest milczeniem podyktowanym miłością, nie 

obojętnością. Pamiętajcie, że piszemy na niebie, nie na papierze - to jest nasza piosenka. 

Podnieście wzrok i popatrzcie w niebo (...), a zobaczycie, że spacerujecie po niebie, które 

rozciąga się do ziemi. My jesteśmy bardziej częścią nieba niż ziemi. 

Wkrótce, po pięciu latach przerwy w działalności muzycznej, nagrywają razem album 

„Double Fantasy”, na nim między innymi nowofalowo-dyskotekowy „Kiss, Kiss, Kiss” 

w wykonaniu Yoko, która na koniec piosenki zdaje się doznawać orgazmu. Utwór, grany 

potem między innymi przez Peaches, stanie się ikonicznym utworem nowoczesnej, 

feministycznej muzyki klubowej. Trzy tygodnie po ukazaniu się płyty, w grudniu 1980 roku, 

Lennon zostaje zastrzelony na oczach Yoko. 

Po śmierci męża artystka promuje ideę światowego pokoju nagrodami i wydarzeniami. 

W wielu miejscach na świecie ustawia „drzewko życzeń”, na którym każdy może przypiąć 

swoje. Zbiera też uśmiechy ludzi i ciągle mówi o miłości, którą powinniśmy się darzyć. Jej 

działania nigdy nie wróciły do czysto konceptualnych, minimalistycznych korzeni. Są 



bardziej przystępne, wręcz skierowane do masowej publiczności, zamieniają się w akcje 

społeczne. 

Od początku XXI wieku rozkleja w centrach miast plakaty odwołujące się do tekstu 

„Imagine” Lennona. Po inwazji na Irak zamieszcza je jako ogłoszenia w gazetach, protestując 

tak jak z mężem przeciw wojnie w Wietnamie. Na Biennale w Wenecji (gdzie dostaje w 2003 

roku specjalną nagrodę za całokształt twórczości) pokazuje mapę świata, na której każdy 

może przyłożyć stempel „Imagine Peace”. Może się to wydawać nieco naiwne, ale jak 

na portalu Obieg.pl pisze krytyk Paweł Leszkowicz: 

Artystka ocala ideały rewolty i pacyfizmu lat sześćdziesiątych XX wieku dla 

nowej burzliwej epoki, upamiętniając w ten sposób i przywracając jeden 

z najważniejszych momentów historii zachodniej kultury. Jest to duch nadziei, który 

ponownie przenika jej sztukę, opierającą się ironii i cynizmowi współczesnego świata. 

Yoko w swych wywiadach i sztuce mówi, że idealizm lat sześćdziesiątych wciąż istnieje, 

że ten duch jest wciąż z nami. 

W 2007 roku na Islandii odsłania monumentalny pomnik, instalację „Imagine Peace 

Tower” z białego kamienia, z którego w niebo świeci piętnaście strumieni światła. 

U podstawy znajduje się hasło „Imagine Peace” w dwudziestu czterech językach, pod nimi 

około pół miliona karteczek zebranych w różnych miejscach świata, gdzie wystawiano jej 

„drzewko życzeń”. Mam wrażenie, że stosuje taką samą strategię jak podczas „bed-in” 

z Lennonem. Wykorzystuje sławę do promocji pacyfizmu na skalę masową, a to wymaga 

dużo bardziej wyrazistych środków niż te stosowane w galeriach i muzeach. Jej sztuka nadal 

jednak jest związana z życiem i naszymi codziennymi sprawami. Nie jest tylko estetycznym 

przeżyciem, lecz ma dalekosiężne cele. Podczas pobytu w Warszawie, podobnie jak dużo 

młodsi od niej współcześni artyści, Yoko Ono mówi: 

Jestem przekonana, że wszelka sztuka jest polityczna. W tym sensie, że nawet 

kiedy nie mówi ona nic, jest to wypowiedź polityczna. Ale kiedy mówi coś wulgarnego, to 

także jest to wypowiedź polityczna. Będąc artystami, nie możemy uciec od bycia istotami 

politycznymi. Jesteśmy bytami społecznymi, każdy z nas, więc to, co robimy, dotyczy 

świata w sposób bezpośredni! 

Jednak Yoko Ono, wciąż śpiewając, jest też oceniana w kategoriach muzycznych. 

Na antenie Roxy wokalistka Novika, prowadząca od lat audycje radiowe z muzyką 

elektroniczną, mówiła: 

Powinna zostać ikoną kojarzącą się z Lennonem. Z tym zdjęciem z okładki, kiedy 

są nadzy. W tym było dużo piękna, choć fani Johna różnie to widzieli. Po jego śmierci 



wokół niej została roztoczona niezbyt przyjazna aura. Słyszałam, że w sprawach 

spadkowych nie postąpiła w porządku wobec jego rodziny. Mimo to starała się nieść 

dalej ich wspólne idee. 

W świecie sztuki Yoko jest dziś doceniana bardziej niż za życia Lennona. Czyżby 

jego duch i sława broniły jej przed krytyką? Być może bez niego można lepiej dostrzec jej 

indywidualne prace artystyczne, ale z drugiej strony cień muzyka jest wciąż obecny w jej 

życiu. Artystka po śmierci Johna broni się przed byciem jedynie ekscentryczną wdową 

po wielkiej gwieździe. Kontynuuje ich wspólną pracę, do dziś miesza trudny dyskurs sztuki 

konceptualnej z praktykami kultury masowej. Czasem nie akceptują tego przedstawiciele 

zarówno jednego, jak i drugiego świata, ale Yoko jest konsekwentna. Jeśli nie udowodniła, 

że miłość może zbawić ludzkość, to pokazuje, że różni ludzie i różne formy ekspresji mogą 

się spotykać i próbować razem robić coś pozytywnego. Może więc rację ma Kaja Pawełek 

z CSW Zamek Ujazdowski, która mówiła w Roxy: 

To nie jest babcia hipiska, która stała się śmieszna po latach. To, że jej 

przekonania wydają się może utopijne, więcej mówi o naszej rzeczywistości niż o samej 

Yoko. 



 

John i Yoko, „Rolling Stones Rock and Roll Circus”, Internel Studios, Stonebridge 

Park, Wembley, Londyn, 1968 

 

fot. Hulton Archive/Getty Images/FPM 

 



 

John i Yoko w białym pokoju (na planie teledysku do”Imagine”), Ascot, Wielka 

Brytania, 1971 

 

fot. Michael Putland/Hulton Archive/Getty Images/FPM 

 



 

John i Yoko, 1969 

 

fot. Gamma-Keystone via Getty Images/FPM 

 

 



 

 

Patti Smith, Amsterdam, 1976 

 

fot. Gijsbert Hanekroot/Redferns/Getty Images/FPM 

 

 



PATTI SMITH 

 

Kolejna po Janis Joplin kobieta, która przełamuje męską dominację w historii 

popkultury, zainspiruje do działania choćby Courtney Love. Patti Smith to jednak nie tylko 

wokalistka i liderka zespołu, ale przede wszystkim poetka, autorka wielu tomików wierszy 

oraz rysowniczka, fotografka i pisarka. Do muzyki rockowej wnosi nie tylko element 

feministyczny, ale przede wszystkim intelektualny - zarówno poetycki, jak i polityczny. 

Słynny polski fotograf Mikołaj Grynberg wspominał w Radiu Roxy, że pierwszy raz 

usłyszał Patti Smith, kiedy miał piętnaście lat: 

Przyszedł stan wojenny i msze za ojczyznę. Z jednej strony dawały niesłychane 

poczucie wspólnoty, więc - mimo że nie jestem katolikiem - bywałem na nich i czułem się 

tam w miarę dobrze. Z drugiej strony tekst Patti Smith, że Jezus Chrystus umarł nie 

za jej grzechy, bardzo mi się podobał. Te dwie rzeczy za cholerę mi się nie łączyły. Ona 

nauczyła mnie, że trzeba walczyć o niezależność. 

Zadebiutuje w czasie, kiedy David Bowie będzie u szczytu sławy, a Iggy Pop - 

w trakcie powrotu na scenę po upadku na dno. Patti pochodzi z tego samego pokolenia 

rodzącego się tuż po drugiej wojnie światowej co oni, ale pozostaje zawsze trzeźwa i silna, 

stroni od używek, a jednak ciągle jest zbuntowana. Zaczyna karierę w Nowym Jorku, 

w okresie gdy mieszka tam Yoko z Lennonem. Dziewczynę z prowincji lansują nowojorskie 

salony awangardy - a ona u szczytu kariery porzuca je na rzecz amerykańskiej prowincji 

i życia rodzinnego. Powraca na estradę po latach, żeby w stylu bitników, swoich duchowych 

ojców, być głosem sumienia kolejnych pokoleń. 

Potrafi oskarżyć rząd amerykański o udział w konflikcie izraelsko-palestyńskim 

i nazwać to w okrutnych i dobitnych słowach. Dodaje, że rząd, dotując Izrael, popiera 

zbrodnie przeciw dzieciom. Ona się nie boi, a ludzie wbrew pozorom jej słuchają 

- mówił na antenie Roxy Robert Ziębiński z portalu Dzikabanda.pl. Rzeczywiście 

w XXI wieku Patti Smith regularnie pisze zaangażowane utwory, choćby o niesłusznie 

więzionych w Guantanamo, protestuje przeciwko inwazji na Irak, domaga się usunięcia 

z urzędu George’a W. Busha. Za młodu miała przecież duży wpływ na powstanie sceny 

punkowej, podobnie jak Bowie i Pop. Jest także laureatką nagród literackich oraz 

komandorem francuskiego Orderu Sztuki i Literatury - od lat bada bowiem losy poetów 

przeklętych. Feministyczny Rimbaud XX wieku, autorka wspomnieniowej, nagradzanej 

książki „Just Kids” wydanej w Polsce jako „Poniedziałkowe dzieci”. 



Patti Smith przychodzi na świat w Chicago w 1946 roku, w ciężko pracującej, 

religijnej rodzinie. Ma trójkę rodzeństwa, uczęszcza do szkółki niedzielnej i modli się 

codziennie przed snem. Wcześnie zaczyna malować i pisać wiersze, uczy się w szkole dla 

nauczycielek. Zostaje z niej wyrzucona, kiedy w wieku dwudziestu lat zachodzi w ciążę 

z młodszym od siebie chłopakiem. W swojej książce pisze, że w czasach jej młodości żadne 

środki antykoncepcyjne nie były dostępne, a seks i małżeństwo traktowano jako synonimy. 

To rok 1966, rewolucja obyczajowa dopiero się rozkręca, nie dociera jeszcze na prowincję. 

Ponieważ nie byłam mężatką, pielęgniarki potraktowały mnie bardzo obcesowo 

i okrutnie. Zostawiły mnie na stole i dopiero po kilku godzinach poinformowały lekarza, 

że mam bóle porodowe. Naśmiewały się, że wyglądam jak bitnik i urodzę bękarta, 

nazywały „córką Draculi” i groziły, że zetną mi długie, czarne włosy 

- relacjonuje w”Poniedziałkowych dzieciach” Patti. Oddaje dziecko do adopcji i rusza 

w świat - najpierw do Filadelfii, gdzie pracuje w drukarni. Czyta w oryginale poezje Arthura 

Rimbauda, w którym czuje pokrewną duszę, za co jest prześladowana w pracy. Jak twierdzi, 

koleżanki podejrzewają, że jest komunistką, ponieważ dziwnie wygląda i ma francuską 

książkę. Musi uciec jeszcze dalej, do Nowego Jorku, gdzie na początku śpi na schodach 

kamienic i na ławkach w parku, czasem na kanapie u znajomych. Szuka pracy w księgarniach. 

Głodna i zmęczona włóczy się po mieście z tobołkiem jak kloszard, w końcu znajduje 

pierwszą pracę. W księgarni nie tylko zarabia, ale też sypia, bo wciąż nie ma mieszkania. 

Nie było łatwo, ale Nowy Jork wiele mi rekompensował. Panowała w nim 

atmosfera wolności. Można było ubierać się po swojemu i nikt się nie czepiał. 

Zachwycała mnie architektura, muzea. Życie w Nowym Jorku było tak ekscytujące, 

że przeciwności losu nie spędzały mi snu z powiek 

- mówi w wywiadzie dla „The New York Times” w 2008 roku ubrana w czapeczkę 

skrywającą długie włosy, w dżinsy i glany. 

W 1967 roku poznaje Roberta Mapplethorpe’a, początkującego artystę w jej wieku, 

równie zakochanego w europejskiej poezji oraz sztuce surrealistów i dadaistów. Wkrótce 

zamieszkają razem. Robert rysuje i tworzy instalacje, kolaże, Patti trochę rysuje, próbuje 

pisać. Oboje zarabiają, pracując w sklepach i księgarniach. Żyją na uboczu przemian 

społeczno-politycznych, tworzą samowystarczalną parę, związek wręcz mistyczny. 

W 1968 roku, kiedy radykalna feministka strzela do Andy’ego Warhola, Patti Smith 

nie jest zbyt przejęta, gdyż - jak pisze - woli artystów zmieniających rzeczywistość, a nie 

tylko ją odwzorowujących. 

Po roku romantycznej idylli jej związek wkracza w nową fazę, ponieważ 



Mapplethorpe odkrywa, że mimo głębokiej relacji z Patti pociągają go mężczyźni. Artysta 

poszukuje swojej tożsamości seksualnej, ale jeszcze razem przenoszą się do słynnego hotelu 

Chelsea z tanimi pokojami. Tuż obok jest bar El Quijote, gdzie bywają William S. Burroughs, 

Janis Joplin czy Jimi Hendrix. Patti czuje, że znalazła więcej bratnich dusz, wtapia się coraz 

bardziej w imprezowo-artystyczne życie miasta. Koleguje się z drag queens z Fabryki 

Warhola, podrywa ją Allen Ginsberg, myśląc, że dziewczyna jest ślicznym młodym 

chłopcem. 

Nowy Jork mnie uwiódł, Nowy Jork mnie uformował, Nowy Jork mnie 

zdeformował, Nowy Jork mnie zdemoralizował, Nowy Jork mnie nawrócił... Kocham 

Nowy Jork. To taka moja mała modlitwa do tego miasta 

- mówi Patti do kamery już jako początkująca poetka, u progu lat siedemdziesiątych. 

Wiersze z jej pierwszego tomiku wydanego w 1972 roku poświęcone są takim postaciom jak 

aktorka Warhola Edie Sedgwick czy muza Stonesów Marianne Faithfull. Jak mówiła w Radiu 

Roxy Angelika Kucińska z”Przekroju”: 

Smith doszła do muzyki przez poezję. Pierwsze utwory, które grała 

w nowojorskich knajpach z gitarzystą, to były takie dziwne performance. Dopiero 

później to się zmieniło w regularny zespół. Chciała być przede wszystkim poetką, być 

jak Rimbaud. Jeździć do Paryża i pisać o nim wiersze. 

Patti udaje się zaoszczędzić trochę pieniędzy i pojechać do Francji śladami 

duchowego przyjaciela. Jednak zanim to nastąpi, imają się z Mapplethorpe’em różnych zajęć, 

żeby zarobić na czynsz w Chelsea. Wciąż są razem, ale Robert ma już stałych partnerów, 

dorabia też, prostytuując się z przygodnymi. Patti Smith próbuje sił jako aktorka 

w eksperymentalnych przedstawieniach. Kupuje pierwszą gitarę, pisze wiersze przeznaczone 

już do śpiewania, takie jak „Ogień nie wiadomo skąd”: 

Śmierć nadchodzi korytarzem w długiej sukni. 

Śmierć nadjeżdża autostradą odświętnie odstawiona. 

Śmierć nadchodzi, a ja nic nie mogę zrobić. 

Śmierć idzie, coś na pewno zostanie. 

Ogień nie wiadomo skąd zabrał mi moje kochanie. 

Jej pierwsze występy z muzyką i tekstami są bardzo dobrze przyjmowane przez 

środowisko nowojorskiej awangardy. Natomiast Mapplethorpe staje się coraz bardziej 

znanym fotografem, specjalistą od przesyconych seksualnością czarno-białych zdjęć. Patti 

regularnie występuje na wieczorkach poetycko-muzycznych ku pamięci Rimbauda czy Jima 

Morrisona. W 1974 roku za pieniądze zamożnego, stałego partnera Roberta publikuje 



pierwszy singiel. Na jednej stronie „Hey Joe” Hendrixa, na drugiej - jej autorski materiał 

„Piss Factory”, który okazuje się bardziej popularny od coveru. Jej pierwsza piosenka to 

energicznie recytowany wiersz o ciężkiej pracy nastolatki w fabryce. 

Już jesienią 1975 roku w studiu Electric Ladyland założonym przez Hendrixa Patti 

nagrywa pierwszy album „Horses”, którego producentem jest John Cale, założyciel The 

Velvet Underground. Czarno-białe zdjęcie na okładkę robi oczywiście Mapplethorpe. Płyta 

jest dziś uważana za jeden z pierwszych zwiastunów punk rocka, choć muzyka wcale nie jest 

mocna. W utworze „Free Money” Patti Smith już śpiewa, a nie tylko recytuje, swojemu 

przyjacielowi, powiernikowi, muzie i mistrzowi Robertowi: 

Każdej nocy, zanim pójdę spać, 

Znajduję bilet, wygrywam na loterii, 

Nabieram pereł z morza, 

Spieniężam je i kupuję Ci wszystkie rzeczy, jakich potrzebujesz. 

Każdej nocy, kiedy kładę głowę, 

Widzę wszystkie te banknoty wirujące wokół mojego łóżka. 

Wiem, że są kradzione, ale nie czuję się źle. 

Ten utwór wykonywany wkrótce w telewizyjnym show zaczyna się jak nastrojowa 

ballada, ale w miarę jak rozkręca się wokalistka (w obcisłych skórzanych spodniach, białej 

koszulce i czerwonej bandanie na szyi), nabiera szybkiego tempa w stylu The Ramones. 

Jeszcze mocniejszy jest występ w 1976 roku w brytyjskim programie „The Old Grey Whistle 

Test”, gdzie Patti śpiewa tytułowy utwór z albumu „Horses”, w którym frazy z klasyki rock 

and rolla lat pięćdziesiątych i taniec watusi z czasów twista mieszają się z poetami 

przeklętymi: 

Weź scyzoryk, weź składany nóż, 

Najlepiej nóż sprężynowy, najlepiej nóż sprężynowy, 

I wtedy on krzyczy, wtedy on wyje, mówiąc: 

Życie jest pełne bólu, jadę na wylot przez swój mózg. 

Potem krzyczy: „Go Rimbaud!”, co może brzmieć nie tylko jak „staję się 

Rimbaudem”, lecz także jak „leć Rimbaudem”, czyli wczuwaj się we francuskiego poetę 

i wykorzystuj jego styl. 

Występy na żywo Patti z zespołem są dużo bardziej energiczne niż nagrania z płyty. 

Już na zachowanych materiałach z koncertów w 1976 roku w Europie słychać, jak 

publiczność wita owacjami słynną deklarację Patti: „Jezus umarł za czyjeś grzechy, ale nie 

za moje”. To początek poematu, którym rozpoczyna swoją wersję „Glorii” Vana Morrisona. 



Na jej występy na Starym Kontynencie chodzą muzycy Sex Pistols i The Clash, są pod dużym 

wrażeniem osobowości wokalistki. Podziwiają bezkompromisowość jej tekstów, choć 

angielscy punkowcy rewolucję pojmują bardziej nihilistycznie i brutalnie. 

Po niszowym sukcesie debiutu Patti Smith następnego roku nagrywa „Radio 

Ethiopia”. Tytuł odwołuje się do jej niezrealizowanego planu szukania śladów Rimbauda 

w Abisynii. Najmłodszy z francuskich poetów po porzuceniu sztuki tam właśnie handlował 

kawą i bronią, szukając nowej tożsamości. 

Patti jest zmuszona do przemyślenia swojego życia na początku 1977 roku, kiedy 

podczas koncertu spada ze sceny i łamie kilka kręgów szyjnych. Po kilku miesiącach terapii 

wydaje książkę „Babel” z wierszami i rysunkami. Nagrywa też nowy album, między innymi 

z utworem „Because the Night”. Dostaje go w prezencie od Bruce’a Springsteena - piosenka 

staje się jej największym, właściwie jedynym komercyjnym przebojem. Na albumie „Easter” 

jest także „Rock N Roll Nigger”, manifest niezależności łączący religię, rock and rolla 

i sztuki wizualne: 

Jimi Hendrix był czarnuchem. 

Jezus Chrystus i babcia też. 

Jackson Pollock był czarnuchem. 

Czarnuchem, czarnuchem, czarnuchem, czarnuchem. 

Poza społeczeństwem, czekają tam na mnie. 

Poza społeczeństwem, jeślibyś mnie szukał, 

Tam byś mnie znalazł. 

Na ostatnim albumie z lat siedemdziesiątych są natomiast utwory o jej nowym 

partnerze, muzyku z grupy MC5, która inspirowała między innymi The Stooges. Jak mówił 

w Roxy Robert Ziębiński: 

Po nagraniu czterech płyt i rozstaniu z klawiszowcem Blue Oyster Cult Patti 

Smith poznaje Freda Smitha. Ludzie na mieście trąbią, że zakochała się w nim, żeby 

nigdy nie zmieniać nazwiska. Patti Smith - ta, która wojuje, domaga się praw kobiet, 

która krzyczy o gwałtach i rozkładaniu nóg - robi woltę. Zawija kiecę, ucieka 

na przedmieścia i ze swoim mężem zakłada rodzinę. Świetnie się z tym czuje, do tego 

stopnia, że porzuca muzykę. Rodzi dzieci, gotuje, pisze wiersze, ale nie udziela się 

nigdzie. Ten okres wyciszenia i zniknięcia można wytłumaczyć tym, że w połowie lat 

sześćdziesiątych urodziła córeczkę i oddała ją do adopcji, by się wyszaleć. Możliwe, 

że po latach odezwały się w niej wyrzuty sumienia. To wyciszenie trzeba uszanować, 

bo w tamtym czasie miała okazję stać się wielką gwiazdą. Kawałek „Because the Night” 



mógł jej to dać, ale tego nie chciała. 

Wraca do nagrywania po dziesięciu latach przerwy. Razem z mężem tworzy album 

„Dream of Life”. Umieszcza na nim kolejny wielki protest song „People Have the Power” 

kontynuujący tradycję dylanowskiej poezji. W teledysku do tego muzycznie moim zdaniem 

dość nieciekawego utworu jest zarówno Jan Paweł II z Alim Agcą, jak i William 

S. Burroughs. Artystka jak zwykle łączy metaforę z dosłownością, przywołuje swoich 

mistrzów oraz przyjaciół. 

Wolność jest wewnątrz mnie. Bycie wolnym oznacza nieprzykładanie wagi 

do tego, czego oczekują od ciebie inni. Żyję poza społeczeństwem. Jestem artystką, 

a moja sztuka to rock and roll. Jestem Murzynem wszechświata i cieszę się wolnością. 

Mogę wstać i krzyknąć. Mogę unieść w górę pięść. Nie obchodzą mnie oceny. Nie boję się 

śmierci. Nie boję się niczego poza strachem samym w sobie. Strach to dla mnie upadek 

wyobraźni. A jeśli spędzasz za dużo czasu, opowiadając, jaki jesteś i jak bardzo kochasz 

wolność, z pewnością nie jesteś wolny 

- mówi w wywiadzie dla szwedzkiej telewizji. W 1989 roku na AIDS umiera jej były 

partner Mapplethorpe. Później odchodzi też jej ukochany brat Todd, a w 1994 roku na zawał 

umiera mąż Fred. Przyjaciele, w tym Allen Ginsberg, przekonują ją, żeby mimo bolesnych 

strat wróciła na scenę. Pięćdziesięcioletnia artystka z dwójką dzieci przenosi się z powrotem 

do Nowego Jorku i nagrywa w 1996 roku album „Gone Again”. Pracuje nad nim z tymi 

samymi muzykami co na początku kariery. Płyta ma bardzo rozbudowane brzmienie, ale 

zawiera wpadający w ucho przebój „Summer Cannibals”. Jest tu „About a Boy” poświęcone 

pamięci Kurta Cobaina, a na koncertach artystka będzie też grać „Smells Like Teen Spirit” 

Nirvany. 

W tym okresie występy Patti są spokojniejsze i bardziej nastrojowe niż na początku 

kariery, mają delikatniejsze brzmienie. Alternatywna babcia, z siwymi włosami, jak zwykle 

niedbale ubrana, podczas festiwalu literatury w Luizjańskim Muzeum Sztuki Nowoczesnej 

radzi młodzieży: 

Najważniejsze to iść własną drogą i robić to, czego się naprawdę chce. Nie jest 

istotne, czy chcesz zostać piekarzem, czy mieć dzieci albo mieszkać w lesie i chronić 

środowisko. Jedyne, co się liczy, to podążać swoją ścieżką. Należy zaakceptować to, 

że nie będzie łatwo. Z biegiem czasu będziecie tracić ludzi, których kochacie. Będziecie 

leczyć złamane serca. Czasem będziecie chorzy bądź głodni, ale z drugiej strony życie 

obfituje w piękne doznania. Możecie się cieszyć widokiem nieba. Czasem radością może 

być praca dająca spełnienie albo miłość ukochanej osoby czy wychowywanie dzieci. 



Więc jeśli będziecie cierpieć, przyjmijcie to po prostu z dobrodziejstwem inwentarza. 

Zaraz po”Gone Again” nagrywa kolejną płytę, a XXI wiek otwiera albumem „Gung 

Ho” z energetycznym singlem „Glitter in Their Eyes” krytykującym rozbuchany 

konsumpcjonizm. W nowym stuleciu trzeba jednak szukać nowych środków oddziaływania 

na rzeczywistość - i tak jeden z utworów staje się oficjalnym hymnem kandydata z Partii 

Zielonych na prezydenta USA. Od tej pory Patti Smith jest regularnym gościem protestów 

przeciwko inwazji na Irak, wieców domagających się uwolnienia jeńców z Guantanamo 

i pozbawienia urzędu George’a W. Busha. W dokumencie Stevena Sebringa „Patti Smith: Sen 

życia” („Patti Smith: A Dream of Life”) zarejestrowano między innymi jej płomienne 

przemówienia, w których powołując się na konstytucję, oskarża prezydenta o pogwałcenie 

wolności obywateli, którzy mają prawo obalić zły rząd. 

Napisałam piosenkę „Without Chains” w odpowiedzi na aresztowanie Murata 

Kurnaza, chłopaka w wieku mojego syna. Został umieszczony w areszcie za to, 

że wybrał się w niebezpieczną podróż. Miał niemieckie obywatelstwo, ale był 

muzułmaninem, co uczyniło go wielce podejrzanym dla amerykańskich władz 

po zamachach 11 września. Zamknięto go w więzieniu Guantanamo bez stawiania 

jakichkolwiek zarzutów. Skuto go kajdankami i umieszczono w bardzo małej celi, 

w której nawet nie mógł się położyć. Spędził w ten sposób pięć lat swojego życia 

- mówi Patti w wywiadzie dla „The New York Times”. Nie tylko pisze piosenkę 

o Kurnazie, ale też czynnie pomaga mu w sądzie. Pisze także wstęp do wspomnień, które 

Kurnaz wydaje po uwolnieniu. Jak mówił w Roxy Robert Ziębiński: 

Jest obserwatorem. Czy to jest Wietnam, czy konflikt w Izraelu albo Chinach - 

ona to wyłapuje i pod tym względem jest politycznym zwierzęciem. Niepoprawnym 

politycznie, ale nigdy nie balansującym na granicy bełkotu i misji w stylu U2. Jeśli Bob 

Dylan odszedł od polityki, jeśli wszyscy wielcy twórcy protest songów z tamtych lat 

odeszli z polityki, to Patti Smith zdecydowanie przy niej została. Jest rockandrollowa 

i zadziorna tekstowo. Zaczepna, nawołująca otwartym tekstem do jakiejś społecznej 

rewolucji. Ale na każdej płycie znajdzie się też romantyczny, poetycki przebój. 

Patti cały czas wydaje tomiki poetyckie, w muzeach i galeriach ma wystawy swojego 

malarstwa, rysunków i zdjęć. Regularnie uczestniczy w otwarciach ekspozycji 

Mapplethorpe’a, pisze o nim do katalogów, nigdy nie zapomina o przeszłości. Podróżując 

z koncertami po całym świecie, prochy przyjaciela ma zawsze przy sobie. Mawia, że historię 

trzeba równocześnie przyjąć i odrzucić, inspirować się nią, ale też przełamywać ustalone 

bariery. 



Mapplethorpe moim zdaniem zrobił wielki krok w fotografii. Sięgnął 

do ilustrowania osobistych historii. Pokoleniowo w pewnym stopniu się na nim 

wychowywaliśmy. Razem z Patti, jako para, byli bezkompromisowi. Czasem płacili za to 

wysoką cenę. Nim wspięli się na szczyt, minęło dużo czasu. Ważne jest także to, 

że potrafili ze sobą przebywać, przyjaźnić się mimo rozstania 

- mówił w Roxy Mikołaj Grynberg. W 2010 roku Patti wyda wspomnieniową prozę 

„Poniedziałkowe dzieci”, ostatecznie podsumowując pierwszy okres u boku Roberta. Książka 

nie tylko utrzymuje się długo na listach bestsellerów, ale też dostaje amerykańską National 

Book Award w kategorii non fiction. Jest również w finale ogólnokrajowego konkursu 

krytyków. 

Wychowywałam na tych, którzy się na niej wychowywali. Choć nie wiem, czy PJ 

Harvey słuchała Patti Smith, to widzę dużo analogii. Smith zdobyła moją sympatię, 

kiedy przeczytałam jej książkę. Historię o tym, jak dojrzewała jako artystka, jak 

powstawały jej utwory, co wówczas przeżywała. Patti nie jest przerysowana, również 

w tej książce. Cenię ją za szczerość i wiarygodność 

- mówiła w Roxy Misia Furtak z zespołu très.b. A dziennikarka Angelika Kucińska 

dodaje: 

O ile nie przepadam za latami sześćdziesiątymi w muzyce, o tyle bardzo ciekawie 

i szczegółowo Patti opisuje to, co się działo w Nowym Jorku. Ta książka jest ciekawa 

od strony socjologicznej, poznawczej. Zawiera mnóstwo anegdot, jak ta o spotkaniu 

nieśmiałego Jimiego Hendrixa gdzieś na schodach. Można znaleźć też informacje 

o pierwszym koncercie The Velvet Underground. Ona przez długi czas nie miała pojęcia 

nawet o istnieniu tej ekipy. 

Patti Smith oprócz regularnych koncertów występuje z recytacjami swoich poezji. 

Zawsze powołuje się na Allena Ginsberga i podąża drogą bitników. Być może nie tylko 

niezależność artystyczna, ale też poświęcanie się tak zróżnicowanym aktywnościom 

sprawiają, że jej płyty po prostu nie zawsze są dobre. „Trampin’” z 2004 roku i kolejna 

„Twelve” zawierająca wyłącznie covery nie odnoszą sukcesu. Dopiero ostatnia „Banga” - 

nagrana, tak jak pierwsza, w Electric Ladyland - jest bardzo chwalona przez krytyków. 

Tytułowy utwór kończy czterowiersz: 

Samotnej nocy 

Na złotej drodze 

Noc jest kundlem, 

Uwierz albo wybuchnij. 



Jest tu mniej polityki, za to znalazło się miejsce na utwór poświęcony pamięci Amy 

Winehouse, piosenkę o odkryciu Ameryki, a także odwołania do rosyjskiego reżysera 

Andrieja Tarkowskiego. Muzycznie to raczej spokojny album, ale na koncertach Patti Smith, 

mimo sześćdziesiątki na karku, wciąż potrafi wystąpić z energią nastolatki. 

Podczas występów na żywo nawiązujesz z ludźmi szczególny kontakt. 

Wychodzisz na scenę, aby się z nimi zjednoczyć. Opowiadasz o najważniejszych 

sprawach. Możemy się wspólnie dobrze bawić i poczuć w powietrzu ducha rewolucji. Tu 

nie ma miejsca na żaden small talk czy inne bzdury. Koncert to głębokie wyznanie 

i czasami od razu nawiązujesz silną relację z publicznością. A niekiedy ona się buduje 

stopniowo i trzeba nad nią pracować 

- mówi w wywiadzie dla „The New York Times”. Na koncertach regularnie 

wspomagają ją Michael Stipe z R.E.M. czy Flea z Red Hot Chili Peppers. Patti zaśpiewała 

na solowej epce tego ostatniego „Helen Burns”. 

W ostatnich latach koncentruje się na fotografii. Na wystawie zdjęć pokazuje między 

innymi groby ukochanych poetów - oprócz wyklętych Francuzów także Johna Keatsa, 

Percy’ego Shelleya, Williama Blake’a. Do kolejnego wznowienia poezji tego ostatniego pisze 

wstęp, a fascynację autorem „Zaślubin nieba i piekła” podziela oczywiście ze swoim idolem 

Jimem Morrisonem. 

Ta jej antyrockowość, antyikoniczność to nie był tylko styl ubierania się, 

dowodzenie, że”jestem zaniedbana i mam włosy na nogach”. Ona odcięła się grubą 

kreską od całego establishmentu rockowego. Dla niej używką jest sztuka - tak mi się 

wydaje. Jest kilka fajnych historii, nie tylko z kręgów rocka, o tym, że można być 

buntownikiem, można mieć własne zdanie, można tworzyć absolutnie eksperymentalne 

formy zarówno literackie, jak i muzyczne i nie trzeba do tego dorzucać tony LSD ani 

wciągać koksu. Bunt i eksperyment nie muszą iść w parze z zachlaniem i zaćpaniem. 

Patti Smith jest na to żywym dowodem. Trzeba mieć poukładane w głowie. Ona 

od początku - od ucieczki z fabryki, w której pracowała - dokładnie wiedziała, kim chce 

być, I udało się, została artystką, jest nią do dziś 

- podsumował w Roxy Robert Ziębiński. Rówieśnicy Patti, którzy zrobili większe 

kariery i dużo wcześniej, też wiedzą, że chcą być artystami, ale nie są pewni jakimi. Nie 

potrafią uniknąć pułapek show-biznesu i talent wspomagają mocnymi używkami. Podobnie 

jak Patti Smith stali się prekursorami punka. 



 

Patti Smith, 1976 

 

fot. Gijsbert Hanekroot/Redferns/Getty Images/FPM 

 



 

Patti Smith, Amsterdam, 1979 

 

fot. Rob Verhorst/Redferns/Getty Images/FPM 

 

 



 

 

David Bowie, 1974 

 

fot. Terry O’Neill/Getty Images/FPM 

 

 



DAVID BOWIE 

 

Zimny i wyrachowany manipulator podszywający się pod buntownika czy też 

arystokrata ducha i muzyki, za którym nie nadążają fani? Przestylizowany megaloman czy 

człowiek, który zmienił popkulturę, zarabiając przy okazji mnóstwo pieniędzy? Do tego, 

że ten artystyczny kameleon miał ogromny wpływ na ich życie i twórczość, przyznają się 

zarówno brytyjscy punkowcy z pierwszej fali, jak i ich nowo - i zimnofalowi następcy. Nie 

tylko dlatego, że przyjaźni się z Iggym Popem, którego wydobył z narkotycznego 

i artystycznego dna. 

Uważany za ojca chrzestnego undergroundu Bowie w równej mierze przyczynił się 

do tego, jak wygląda współczesny mainstream - jego występami na żywo fascynują się 

Madonna i Lady Gaga. Jego „The Man Who Sold the World” wykonywała Nirvana w wersji 

unplugged, „Let’s Dance” samplował Puff Daddy, „Under Pressure” nagrał z Queen, a”I’m 

Afraid of Americans” z Trentem Reznorem z Nine Inch Nails. Czy można uznać Bowiego 

za buntownika? Zdaniem Maćka Maleńczuka - nie. Lider zespołu Homo Twist mówił 

w Radiu Roxy: 

Wydaje mi się, że on jest po prostu inteligentny. Udzielił kilkudziesięciu tysięcy 

inteligentnych wywiadów. Pokazał, że nie jest gościem pokroju Justina Biebera, który 

wygrał jakiś konkurs na gwiazdę. Bowie udowadniał, że jest człowiekiem myślącym, 

niedającym się sprowadzić tylko do rockandrollowego życia, bywa swego rodzaju 

umysłowym arystokratą. On to wszystko sprytnie łączy, wmawiając nawet całemu 

światu, że jest buntownikiem! 

Jednak kolejne wcielenia Anglika - Ziggy Stardust, Aladdin Sane, Thin White Duke - 

rewolucjonizowały kulturę i społeczeństwo. Bob Dylan u początków popkultury zmienił 

nazwisko, uciekał przed wyznaczanymi mu rolami, próbował ciągle grać inaczej. Bowie 

w kolejnej dekadzie poszedł dużo dalej, tworzył na swój użytek nowe, rozbudowane 

tożsamości, nie tylko muzyczne, ale też wizualne, psychologiczne, filozoficzne. 

The Beatles podśmiewali się ze swojego menedżera, że jest gejem, Stonesi delikatnie 

sugerowali i udawali, że są homoseksualni. W 1972 roku Bowie otwarcie mówi w prasie, 

że nie jest heteroseksualny, co budzi sensację. Nawet jeśli deklaracja ma przede wszystkim 

poprawić wyniki sprzedaży najnowszej płyty, to zmienia podejście społeczeństwa 

do homoseksualizmu. Jego otwarte igranie z seksualnością przez co najmniej dziesięciolecie 

otwiera drogę do centrum popkultury estetyce kręgów LGBTQ - lesbijek, gejów, osób 



biseksualnych i transseksualnych oraz queer. 

Bowie kontynuuje strategię Warhola, wprowadzając na salony i estrady filozofię życia 

grup wykluczonych przez establishment. Dla Polaków jest w tych działaniach i kolejnych 

przemianach chyba nie do końca zrozumiały. Jego jedyny planowany koncert w naszym kraju 

zostaje w 1997 roku odwołany z powodu małego zainteresowania. Choć ma nad Wisłą i Odrą 

wielu fanów, jak Muniek Staszczyk z T.Love, który w Radiu Roxy wymieniał płyty Davida 

Bowiego jako te, które zabrałby ze sobą do grobu. 

Ostatnią płytą - „The Next Day” - artysta wraca po dziesięciu latach przerwy. Podbija 

listy przebojów, choć nie zaskakuje niczym nowym. Nawet jeśli Bowie już się skończył, to 

miejsce w”Leksykonie buntowników” należy mu się choćby z powodu tego, o czym mówił 

w Roxy muzyk i dziennikarz Filip Łobodziński: 

Warto widzieć takich ludzi jak on w szerszym kontekście twórczości filmowej, 

literackiej czy plastycznej. Myślę, że dla wykonawców, których ukształtowała 

kontrkultura, charakterystyczne jest to, że są ludźmi napiętej struny i niepokoju. 

Czasem słuchamy ich muzyki, nawet nie rozumiejąc, nie znając języka, ale na pewno to 

nie jest wyłącznie rozrywka. 

David Bowie przychodzi na świat sześć lat po Dylanie, cztery lata po Richardsie, 

w 1947 roku. Nieco spóźniony na rewolucję lat sześćdziesiątych musi długo nadrabiać 

zaległości. Pochodzi z - wydawałoby się - najzwyklejszej, nudnej rodziny z klasy średniej. 

W rodzinie Jonesów, bo tak brzmi prawdziwe nazwisko artysty, tkwi jednak ziarno 

szaleństwa. Ważną postacią w życiu chłopca jest przyrodni brat Terry, który cierpi 

na schizofrenię. 

Już jako trzylatek grzeczny David pierwszy raz bawi się szminką, kredką do oczu 

i pudrem. Rodzina jest przerażona tą swego rodzaju zapowiedzią późniejszych transformacji. 

Z Brixton, biednej, ale artystycznej dzielnicy Londynu, Jonesowie przeprowadzają się 

wkrótce na osiedle typowych angielskich domków w Bromley, godzinę jazdy pociągiem 

od centrum stolicy Wielkiej Brytanii. Jak pisze jeden z wielu biografów artysty Paul Trynka: 

W latach pięćdziesiątych przedmieścia były zarazem obiektem przerażenia, jak 

i aspiracji. Wyższe klasy pogardzały wymuskanymi i imitującymi styl tudorski domami, 

podczas gdy klasa średnia z upodobaniem ciągnęła na te czyściutkie uliczki. 

Domy, choć w rzeczywistości są małymi ciasnymi domkami, wyrażają ambicje 

Jonesów. Mama Davida woli, żeby nie zadawał się z dziećmi, które nie mówią grzecznie 

„dziękuję” i nie pochodzą z tej samej klasy społecznej. Dave wkrótce zrobi wszystko, żeby 

wyrwać się z takiego świata. Po latach atmosferę dorastania wspomina podobnie jak 



gitarzysta The Rolling Stones: 

Moje dzieciństwo nie było zbyt szczęśliwe. Nie chodzi o to, że postępowano 

ze mną brutalnie. Po prostu miałem typowo brytyjskich rodziców: chłodnych 

emocjonalnie i nieskorych, by często przytulać. Z tego powodu zawsze pragnąłem 

większej czułości. 

Z traumami zimnego chowu usiłuje sobie radzić, podkreślając inność, udając 

Amerykanina lub pozując na Teddy Boya. To przedstawiciele pierwszej młodzieżowej 

subkultury Wielkiej Brytanii, eleganci w stylu dandysów z początku XX wieku. Po szkolnej 

bójce David może szpanować nieco zniekształconym okiem (do dziś widać, że jest inne 

od drugiego). W połączeniu z jego szczupłą sylwetką i bladą cerą oraz głęboką nieśmiałością 

świetnie działa to na dziewczyny. 

W przeciwieństwie do Hendrixa nie musi walczyć o pierwszy instrument ani o płyty, 

które kupują mu w miarę dobrze sytuowani rodzice, płacący potem nawet za kurs gry 

na saksofonie. W wieku dziesięciu lat słucha „Tutti Frutti” szalonego Little Richarda 

i zakochuje się w pełnym seksu rock and rollu. Jego starszy brat Terry zaraża Davida muzyką 

jazzową i literaturą bitników. Lektura obowiązkowa buntowników, czyli „W drodze” 

Kerouaca, zostaje więc wcześnie zaliczona. Na szkolnych zajęciach z historii Bowie pisze 

pracę o Tybecie. 

David dostrzegał ścieżkę, która biegła od Jamesa Deana, przez Kerouaca i Elvisa 

Presleya, aż do tybetańskich mnichów i ich oporu względem Chin. Wszyscy oni byli 

buntownikami 

- pisze jeden z wielu biografów muzyka Marc Spitz. Pod wpływem rock and rolla 

Bowie zakłada swój pierwszy zespół George and the Dragons. W tym okresie, jak twierdzi, 

traci dziewictwo zarówno z innym chłopcem, jak i z dziewczyną. Po latach wykorzysta to 

do budowy wizerunku, na razie jednak po skończeniu szkoły powinien iść na studia lub 

do pracy. Na to pierwsze ma zbyt słabe oceny, po znajomości zostaje więc zatrudniony jako 

„projektant” w dużej londyńskiej agencji reklamowej, dzięki czemu włóczy się po sklepach 

z płytami i klubach. Najważniejsze w jego życiu są oczywiście kolejne zespoły, z którymi 

usiłuje zrobić karierę. Jednak ani The Konrads, ani The King Bees, Manish Boys, Lower 

Third czy Buzz nie odnoszą sukcesu, choć niektóre nagrywają single. Nasz bohater, słysząc 

od dziennikarza, że ciężko walczy wtedy o sławę, dementuje: 

Nie dążyłem do sukcesu, lecz do tego, by dokonać czegoś o dużym artystycznym 

znaczeniu. Sukces kojarzy mi się raczej z czymś zakorzenionym w materialnym świecie, 

a nie o to mi chodziło. 



Przede wszystkim chce się wyrwać z mentalnych ograniczeń świata rodziców i z ich 

malutkiego domku. Chciałby być częścią Swinging London, obiecującego zarówno wolność, 

jak i sławę, ale ciągle mu się to nie udaje. Uznawany jest za wielki talent, ale mimo ciężkiej 

pracy nie może się przebić. Epoka przemija na jego oczach, kiedy pod koniec lat 

sześćdziesiątych - gdy ma już skończone dwadzieścia lat - jego menedżerem zostaje jedyny 

w branży gej otwarcie przyznający się do swojej seksualności. Bowie przeprowadza się 

do jego domu, gdzie znajduje nie tylko fascynującą bibliotekę, ale też pierwszy własny kąt 

poza rodzinnym domem. O ile ojciec wspiera muzyczne działania syna, o tyle neurotyczna 

matka jest zmęczona ślamazarnym tempem rozwoju kariery Davida. 

Pomieszkujący już w Londynie u menedżera Bowie zaprzyjaźnia się z Markiem 

Bolanem. Poznaje też Lindsaya Kempa, ważną postać awangardowego teatru brytyjskiego. 

Jak opowiadał w Roxy Antek Michnik z grupy ETC zajmującej się analizą popkultury: 

Przez długi czas uczestniczy w przedstawieniach Kempa, dzięki czemu 

wypracowuje nowe metody ruchu scenicznego. Jako mim występuje w klubach, 

poprzedzając koncerty takich zespołów jak Tyrannosaurus Rex Bolana (później skrócili 

nazwę do T. Rex). Kompozycje Bowiego z drugiej połowy lat sześćdziesiątych są 

wplatane w sztuki teatralne Kempa, w których także on sam występuje. 

David Bowie - artysta często określany mianem rockandrollowego złodzieja, dlatego 

że stale podgląda i kradnie pomysły innych - przetworzy później glam rock T. Rexów 

i techniki tańca Kempa w swój własny styl. To, czego uczy się od nich, miesza z fascynacją 

zespołami Velvet Underground i Pink Floyd. Jednak debiutancki album solowy w 1967 roku 

ponosi klęskę. W tym czasie muzyk flirtuje z ruchem hipisowskim. Ze swoją dziewczyną 

Hermione i przyjaciółmi tworzy małą komunę, studiuje buddyzm i eksperymentuje, bardzo 

delikatnie, z LSD i marihuaną. Wystawiają muzyczno-baletowe performance, które nie cieszą 

się ani popularnością, ani uznaniem krytyków. Po rozstaniu z narzeczoną znów zmienia styl 

życia, u boku nowej kochanki współorganizuje muzyczno-kulturalne miejsce spotkań pod 

szumną nazwą Arts Lab. 

Wreszcie nagrywa przebojowy singiel „Space Oddity”. Bezpośrednią inspiracją jest 

film „2001: Odyseja kosmiczna” Stanleya Kubricka i misja Apollo 11, podczas której 

człowiek ma stanąć na Księżycu. Wytwórnia płytowa obawia się, czy dowódca misji Neil 

Armstrong rzeczywiście dotrze na Srebrny Glob, ale w momencie, kiedy „mały krok 

człowieka” staje się „wielkim skokiem ludzkości”, utwór podbija listy przebojów. Jego 

główny bohater to Major Tom nadający z kosmosu na Ziemię, postać do dziś pojawiająca się 

w popkulturze. W 2013 roku „Space Oddity” z nieco zmienionym tekstem nagrywa 



amerykański astronauta na orbicie - wideo ma osiemnaście milionów odsłon na YouTubie. 

W 1969 roku do szuflady trafia oryginalny niskobudżetowy klip Bowiego 

z dziecięcym Davidem w taniej imitacji stroju kosmonauty wyciągającym ręce w stronę nieba 

w objęciach dwóch kosmicznych tancerek. Znany będzie dopiero drugi teledysk, w którym 

studio nagraniowe staje się statkiem do podróży międzygwiezdnych, a Bowie będzie miał 

dziwną, drapieżną fryzurę Ziggy’ego Stardusta. Trwająca do dziś popularność utworu, jego 

kolejne przeróbki, jak ta z bazy kosmicznej, pokazują, jak idealnie muzyk trafił w lęki epoki. 

Od tej pory już regularnie wychwytuje problemy swoich słuchaczy albo dostraja własne 

emocje do aktualnych potrzeb. Przerabia motywy z bardzo różnych, odległych od siebie 

stylistyk i czasów, żywiąc nimi machinę popkultury i umożliwiając jej, a także swój własny 

ciągły rozwój. 

W 1970 roku ukazuje się płyta „The Man Who Sold the World”. Na okładce 

brytyjskiego wydania Bowie z długimi lokami leży w damskiej sukni na otomanie. Jak 

komentował Antek Michnik w Roxy: 

Bowie staje się prawdziwym androginem, jego wizerunek zaczyna być mocno 

sfeminizowany. Powstało dużo zdjęć modowych promujących tę płytę, bo w takiej 

garderobie wychodzi też na scenę. Z jednej strony kobiecość była już wtedy 

wykorzystywana jako element wywrotowy i subwersywny, związany z krytyką 

dominującego wzorca w reakcji na wojnę w Wietnamie. Z drugiej - elementy kobiecości 

były przechwytywane przez grzeczne gwiazdy, jak Elvis, który jako pierwszy malował 

się szminką, czy Mick Jagger traktowany jako symbol męskości, ale już trochę 

transgenderowej. U Bowiego to jeden z takich pośrednich etapów, który prowadzi 

do wizerunku Ziggy’ego Stardusta. Jednak mimo wydania „Space Oddity” i”The Man 

Who Sold the World” Bowie pozostawał w cieniu i myślał o tym, jak podbić świat. 

Komercyjnie oczywiście. 

Ekstrawagancje artysty pod koniec lat sześćdziesiątych wpisują się w ogólny trend. 

Keith Richards chodzi w ubraniach swej partnerki, na zdjęciach Jaggera także zacierają się 

różnice płciowe. W 1971 roku ukazuje się „Hunky Dory”, na okładce Bowie 

w fotograficznym zbliżeniu znów jako kobieta, stylizowany na Marlenę Dietrich. Na płycie 

wyróżniają się przebój „Changes” o zmianach osobowości, a także będące skutkiem pierwszej 

promocyjnej podróży do USA utwory o Dylanie i Warholu oraz zapowiedź wcielenia się 

w kosmitę w”Life on Mars?”. Sukces jest już w zasięgu ręki, ale wciąż wymyka się Davidowi 

szukającemu dla siebie roli. 

Moja specyfika polega na tym, że potrafię przybierać postać innych osób, sposób 



ubierania się, gesty. Mam też taką umiejętność, że chwilę słucham kogoś nowo 

poznanego i bardzo szybko umiem doskonale naśladować jego sposób mówienia 

i akcent. Zawsze uważałem się za kolekcjonera. Moja filozofia jest bardzo prosta - 

polega na mieszaniu, miksowaniu tego, co zbiorę 

- tłumaczy wkrótce z czerwonymi nastroszonymi włosami, długim, bogato 

rzeźbionym kolczykiem w uchu i w marynarce w kolorowe wzory, jeszcze bardziej blady 

i wymizerowany niż wcześniej. To już wcielenie z przełomowego koncept albumu „The Rise 

and Fall of Ziggy Stardust and the Spiders from Mars”. Jak wspominał w Roxy Maciek 

Maleńczuk: 

Chyba w tej roli pierwszy raz zobaczyłem Bowiego i nie bardzo to kumałem. Był 

to dla mnie taki post rock, można powiedzieć: jakiś postmodernizm, ale w żadnym razie 

główny nurt. To był Angol lat siedemdziesiątych, a mnie interesowała bardzo stara 

muzyka amerykańska, ewentualnie Hendrix. A tu wyskakuje koleś w poszerzonych 

ramionach i zwężonych do dołu spodniach, jakichś pumpach, z niezwykle wyczesaną 

grzywką i śpiewa nieczysto. Już bardziej interesował mnie z powodu wyglądu niż tego, 

jak śpiewał. Nie oszukujmy się, to był wtedy pop. 

Emploi Bowiego inspirowane jest Fabryką Warhola przedstawioną w”Pork”, sztuce 

teatralnej papieża pop-artu wystawianej w Londynie. Na scenie nagość, zjadanie odchodów 

(czyli budyniu czekoladowego) masturbacja i ogólny skandal, który do stolicy Anglii 

zmierzchu dekady wprowadza nieznaną tam wcześniej jakość. David razem z nową partnerką, 

przyszłą żoną Angie, wielokrotnie ogląda przedstawienie i zgodnie ze wspomnieniami 

aktorów „pilnie wszystko notuje”. W tym czasie poznaje też Iggy’ego Popa, który nie mogąc 

odnieść sukcesu z The Stooges, zamienia się w żebrzącego ćpuna. Bowie czerpie również 

z jego wizerunku scenicznego. Z narzeczoną, która bierze się ostro do jego spraw jako 

menedżerka, chodzą też do Sombrero Club, lokalnej sceny drag queens, z którymi 

współpracują później przy szyciu kostiumów dla ekipy Ziggy’ego. 

Oglądany dziś przełomowy występ w telewizyjnym programie „Top of the Pops” 

może jednak rozczarowywać. David jako kosmita ma czerwone, marchewkowe nastroszone 

włosy, buty w tym samym kolorze i obcisły kombinezon w dziwny barwny wzór rozpięty 

na bladej chudej klacie. Jego główny gitarzysta nosi długie platynowe włosy i złotą koszulę, 

drugi zaś ma siwe bokobrody i połyskliwe czarne wdzianko. Ziggy przybywa na Ziemię 

z obcych planet jako mesjasz, a wykonywany w telewizji „Starman” jest napisany 

z perspektywy młodzieży słuchającej jego przesłania w radiu: 

To kosmita czekający w niebie 



Chciałby przybyć tutaj i nas spotkać, 

Jednak myśli, że wysadzi nasze umysły. 

To kosmita czekający w niebie 

Powiedział nam, żeby tego nie zmarnować, 

Bo wie, że to jest wartościowe. 

Powiedział mi tak: pozwól dzieciom to stracić, 

Pozwól dzieciom tego użyć, 

Pozwól wszystkim dzieciakom tańczyć boogie. 

Tekst nie brzmi zbyt mądrze, ale ma wielką moc oddziaływania, jak wszystkie mity 

związane z UFO. Z opowieści o Pająkach z Marsa wynika, że nie jesteśmy sami na tym 

świecie, jest nadzieja, ale nie w dorosłych, tylko w młodzieży otrzymującej przekaz 

z kosmosu. Z dzisiejszej perspektywy to po prostu bardziej perwersyjny glam rock, ale Dave 

Gahan z Depeche Mode wspomina: 

Oferował mi sposób na uwolnienie się ode mnie samego i na ucieczkę z miejsca, 

w którym się znajdowałem. Moje rodzinne Basildon było fabrycznym miastem klasy 

pracującej. Bowie dał mi nadzieję, że gdzieś tam istniało coś jeszcze. Inny świat, 

do którego zdawałem się należeć. Tylko gdzie on był? Chciałem go odnaleźć i sądziłem, 

że jest nie z tej ziemi. Zostanie kimś innym wydawało mi się niezwykle atrakcyjne. 

David Bowie steruje swoją karierą i biografią na tyle świadomie, że wzmacnia nowy 

wizerunek wywiadem, w którym otwarcie i wyraźnie opowiada, że jest gejem i zawsze nim 

był, nawet jako David Jones. Mimo że lato miłości przetoczyło się przez świat, mimo 

transgresji poprzednich bohaterów „Leksykonu” seks homoseksualny jest wciąż karalny. Jak 

pisze w biografii artysty Paul Trynka: 

W późniejszych latach aktywiści ruchu gejowskiego krytykowali coming out 

Bowiego za traktowanie „skłonności jako stylu”. Część ich krytyki była z pewnością 

uzasadniona, biorąc pod uwagę fakt, że David najpierw zdeklarował się jako gej, 

by kilka lat później zaprzeczać swoim skłonnościom i narzekać, że taki image zaszkodził 

sprzedaży jego płyt w USA. Rzadko kiedy po tak spontanicznym akcie odwagi 

następował tak wykoncypowany akt tchórzostwa. Jednak późniejsza reakcja Davida nie 

ma znaczenia: wypuścił dżina z butelki i nigdy już go w niej nie zamknął. To była 

zmiana pokoleniowa. 

Jego deklaracja zmieniła świat, podobnie jak zdjęcie z trasy koncertowej Spiders from 

Mars, które menedżer zamieszcza jako płatne ogłoszenie w prasie muzycznej. Jak opowiadał 

w Roxy Antek Michnik: 



Słynny moment, kiedy gitarzysta Mick Ronson stoi z gitarą na scenie, a Bowie 

pochyla się w bardzo erotycznym geście nad jego instrumentem i gra na nim zębami 

i językiem. To jedno z najbardziej ikonicznych zdjęć tamtego okresu, które fani wieszali 

sobie nad łóżkiem. To było coś nowego i miało dalekie konsekwencje 

społeczno-obyczajowe. Wszelkie granice zostały przesunięte. Na scenie dokonało się 

„guitar fellatio” i muzyka popularna już nigdy nie była taka sama. 

Bowie, koncertując z powodzeniem w USA, pisze nowe utwory. Wydane na płycie 

„Aladdin Sane” stają się jeszcze większymi hitami niż te z poprzedniej. Na okładce twarz 

kosmity o czerwonych włosach wzmocniona kolorowym malunkiem pioruna na twarzy, ale 

Ziggy’ego Stardusta David oficjalnie już uśmiercił. Piosenki traktują nie tyle o przybyszu 

z Marsa, ile o szaleństwie, rodzinnej schizofrenii, której boi się muzyk, ale też o kokainowym 

rozdwojeniu jaźni, w które się powoli, ale coraz głębiej zapada. 

Potrafi to jednak twórczo wykorzystywać, podpierając nowe wizje swoją wiedzą 

i inteligencją. Dlatego album „Diamond Dogs” promuje trasa koncertowa ze scenografią 

inspirowaną niemieckim ekspresjonizmem - ruchomym mostem i rozpadającym się miastem 

wzorowanym na tym z filmu „Metropolis” Fritza Langa. Teksty powstają pod wpływem 

książki „1984” George’a Orwella o totalitarnym społeczeństwie przyszłości kontrolowanym 

przez Wielkiego Brata. Z tej płyty w programie holenderskiej telewizji „TopPop” Bowie 

wykonuje przebojowy „Rebel Rebel”. Ma długie glamowe buty na obcasie, ale wyżej 

czerwone spodnie na szelkach ciasno opinają krocze, czarna piracka opaska zakrywa oko. 

Wizerunku dopełniają kolczyk w stylu nakręconych blisko trzydzieści lat później „Piratów 

z Karaibów” i apaszka. Kiczowate przegięcie, ale jednak inne niż ociekający złotem, słodki 

glam rock Marca Bolana. A z kolei tekst: „Beware the savage jaw of 1984”, czyli „strzeż się 

dzikiej (barbarzyńskiej) paszczy 1984”, dla młodzieży jest niepokojącą wizją ich niepewnej 

przyszłości. 

Pozornie wesołą wersję „1984” Bowie wykonuje w słynnym programie Dicka Cavetta 

w 1974 roku. Prezenter zmienił się od czasów wizyt Hendrixa czy Janis Joplin. Nie nosi już 

krawata, tylko kolorową koszulę, której szeroki kołnierz wystaje spod luźnej jasnej 

marynarki. Rewolucje estetyczne dotarły nawet do mainstreamu medialnego, między innymi 

za sprawą Davida, który też jest w nowej fazie. Dzień wcześniej zakończył wielką 

amerykańską trasę koncertową. Śpiewa plastikowy soul z czarnoskórymi muzykami i chórem. 

Twierdzi, że po przejechaniu całej Ameryki z”Diamond Dogs” nie widział już sensu 

powtarzania tego samego. Cavett mówi, że widzi w nim aktora w pracy. Bowie potwierdza, 

nerwowo machając swoją laseczką, pociągając nosem i zwilżając usta językiem. Przyznaje się 



też do kradzenia cudzych pomysłów i ciągłego skakania od pomysłu do pomysłu, od idei 

do idei. Gość programu niby trzyma fason, ale gdy dziś przyglądam się dokładnie nagraniu, 

widzę skutki niesypiania całymi dniami. David kokainą indukuje twórczy stan szaleństwa, 

mając jak każdy narkoman wrażenie, że kontroluje sytuację. Świruje od białego proszku 

do tego stopnia, że w Nowym Jorku w obawie o swoje życie składa wizytę czarownicy. Czyta 

satanistę Aleistera Crowleya, Nietzschego i książki o nazistach, pochłania go numerologia 

i fotograficzne metody utrwalania aury człowieka. Koks jest też lekarstwem na samotność, 

jak wspomina wtedy już była żona Angie: 

Przez bardzo długi czas był zdystansowany wobec ludzi. Nie dopuszczał ich 

do siebie, nie chciał, żeby wiedzieli, co naprawdę myśli. A wynikało to z tego, że sam był 

niepewny siebie. Będąc blisko niego, ciągle trzeba było zgadywać, domyślać się, co myśli, 

czego potrzebuje. I wydaje mi się, że przez wiele lat byłam najlepsza w tę zgadywankę. 

On sam nic nie mówił. Zabierał głos w piosenkach, na scenie, rzadko poza nią. 

To nieco przypomina sposób działania Andy’ego Warhola. Bowie jest jednak od niego 

dużo bardziej brytyjski i dowcipny. Poza tym sam pisze utwory i ich teksty. Otaczając się 

natomiast odpowiednimi współpracownikami, przy realizacji projektów kradnie ich dusze. 

Na pustyniach południa USA gra w”Człowieku, który spadł na Ziemię”, a właściwie 

jest w filmie po prostu sobą. W każdym razie tym publicznym, estradowym sobą - obcym, 

któremu wiedzie się w interesach, jest kochany, ale sam nie potrafi zaangażować się 

emocjonalnie. Kultowy dziś film Nicolasa Roega, współautora „Przedstawienia” 

(„Performance”) z Jaggerem, reżysera artystycznego, metafizycznego thrillera „Nie oglądaj 

się teraz” („Don’t Look Now”), jest luźną adaptacją opowiadania science fiction z lat 

sześćdziesiątych. Nie ma nic wspólnego z Ziggym Stardustem - Bowie wygląda tu inaczej, 

nie jest nawet autorem muzyki do filmu - ale rola umacnia mit tego artysty jako wrażliwego, 

delikatnego obcego. 

W stanie narcystycznego upojenia samym sobą, sławą i narkotykami David nie 

zapamiętuje w ogóle procesu nagrywania albumu „Station to Station”, który ukazuje się 

na początku 1976 roku. Na płycie jego kolejne, szybko zmienione wcielenie - The Thin White 

Duke, „pozbawiony emocji aryjski superman”. Bowie zatraca się w roli do tego stopnia, 

że wywołuje skandal, podnosząc rękę w nazistowskim geście i gadając w wywiadach 

o Hitlerze jako gwieździe rocka. Bredzi i prowokuje bardzo podobnie jak Sex Pistols w tym 

samym czasie. Po latach powie: 

Bohaterowie są nudni. Najciekawsze w ludziach są ich ukrywane, marginalne 

cechy. To, co sprawia, że mają problemy. Postaci, w które się wcielam, to wyobcowani, 



wycofani osobnicy. Według mnie to jest prawda o ludziach. Zastanawiają się: gdzie jest 

moje miejsce, czy ktokolwiek mnie rozumie i lubi? Czy jestem zdany tylko na siebie? To 

przecież przerażające być zupełnie samemu. 

Na szczęście ma przyjaciela i współpracownika, swego podopiecznego Iggy’ego Popa. 

Przed własnymi metamorfozami, które nie są w stanie skryć lęków, ucieka razem z nim 

do Berlina Zachodniego, gdzie może spokojnie pić w knajpie piwo i leczyć się z nałogu. 

Podróżując między enklawą na terenie NRD a Francją, z wydatną pomocą Briana Eno 

nagrywa zimnofalowy album „Low”. Krytycy uznają, że choć strona A winylowej płyty nie 

wyróżnia się niczym nowym, to strona B jest odważnym eksperymentem z syntezatorami 

dźwięku. Otwiera ją utwór „Warszawa”, w którym Bowie naśladuje swoim głosem brzmienie 

chóru Śląsk. Płytę oficjalnego ludowego zespołu PRL przywozi ze stolicy Polski, gdzie 

przebywa prawdopodobnie tylko godzinę podczas powrotu z ZSRR w 1973 roku. 

Muzykowi trzeba przyznać, że jest odważny i ciekawy świata, w przeciwieństwie 

do The Beatles, którzy śpiewają „Back in the U.S.S.R.”, mimo że nigdy tam nie byli. Bowie 

chce sam sprawdzić komunizm. Albo też kokainowa paranoja powoduje, że boi się wrócić 

samolotem z koncertów w Japonii. Koleją Transsyberyjską przemierza imperium od Syberii 

do Moskwy, gdzie na placu Czerwonym ogląda pochód pierwszomajowy. Dalej rusza 

do Paryża - pociągiem, który ma krótką przerwę na Dworcu Gdańskim w Warszawie. Bartek 

Chaciński w”Polityce” przeprowadził dziennikarskie śledztwo, z którego wynika, że muzyk 

miał niecałą godzinę na dotarcie do sklepu muzycznego gdzieś na Żoliborzu. Wątpię, 

że pojechał tramwajem, jak pisze Chaciński, raczej wsiadł w taksówkę, przepłacając za kurs, 

dając się naciągnąć cwaniakom z epoki Gierka. W każdym razie ani w Polsce, ani w ZSRR 

nikt nie rozpoznał gwiazdy, która później, podczas nagrań „Low” wyciąga niezrozumiałą, 

tajemniczą i melancholijną płytę chóru Śląsk. We współpracy z Brianem Eno tworzą na jej 

podstawie utwór na tyle mocny, że pierwszą nazwę swojego zespołu zaczerpną z niego 

muzycy znani potem jako Joy Division. 

Davidowi chyba spodobały się podróże dające mu poczucie anonimowości. 

Na dłuższy czas osiada z Iggym Popem w Berlinie Zachodnim. Jest to wtedy odseparowana 

murem od NRD enklawa kapitalizmu, zarządzana przez Amerykanów, Francuzów 

i Anglików. Iggy i David mieszkają przy pełnej tureckich gastarbeiterów Hauptstrasse, 

w ciągu tygodnia pracują, tylko w weekendy balują, znacznie zmniejszając ilość spożywanej 

kokainy. Razem chodzą do muzeów, czytają te same książki, prawdziwe i szczere szaleństwo 

Amerykanina dobrze współgra z nieco wystudiowanymi pozami Anglika. 

Bowie traktuje Iggy’ego jako równorzędnego partnera, a ten podziwia jego dyscyplinę 



pracy. David nagrywa album „Heroes” z tytułowym przebojem inspirowanym żelazną 

kurtyną. W nagraniach bierze udział między innymi Robert Fripp z King Crimson. Tak zwaną 

trylogię berlińską Bowiego zamyka nagrywany już w dużej mierze w Szwajcarii i USA, 

powstały we współpracy z Brianem Eno, mniej eksperymentalny „Lodger”. Tą płytą David 

wkracza powoli w etap popu z lat osiemdziesiątych, ale jako autor takich hitów Iggy’ego 

Popa jak „Lust for Life” cieszy się szacunkiem nowej fali buntowników. Ci doceniają też jego 

gry z płcią i estetyką. Siouxsie Sioux, legendarna królowa brytyjskiego punka, wspomina 

w magazynie „Mojo”, że dzięki niemu typowy podział ról męskich i żeńskich zniknął, jego 

muzyka połączyła ludzi, którzy zapoczątkowali ruch punkowy. 

Bowie - kosmita, ale też angielski dżentelmen - elegancko zamyka dekadę ostatnim 

chyba wybuchem swojej kreatywności. Album „Scary Monsters (and Super Creeps)” ukazuje 

się w 1980 roku. Muzyk wraca też do wizerunku Pierrota, który ćwiczył u boku Lindsaya 

Kempa. Po latach kolejnych changes pierwsze pytanie dziennikarzy dotyczy właśnie jego 

przemian, jednak artysta mówi w dokumencie telewizyjnym: 

Nie czuję się zbyt dobrze z takim stawianiem sprawy, ponieważ to, o czym piszę 

piosenki, jest i było przez lata bardzo spójne. Zajmuję się problemami izolacji, 

udręczenia, strachu, trochę poczuciem nieszczęścia - od samego początku. Zmienia się 

tylko mój sposób podchodzenia do tych problemów. 

Od początku lat osiemdziesiątych problemy duchowe chyba znikają i artysta, już 

po trzydziestce, idąc z duchem czasu, staje się bardzo popowy. W 1981 roku powstaje MTV. 

Rynek muzyczny kompletnie się zmienia, szala przechyla się na stronę wizualności. David 

Bowie jako prekursor takiego właśnie podejścia, od początku interesujący się zarówno 

samymi dźwiękami, jak i aktorstwem, świetnie się w tym odnajduje. W 1983 roku wydaje 

przebojową płytę „Let’s Dance” między innymi z nową wersją „China Girl” z albumu 

Iggy’ego Popa „Idiot”, nad którym razem pracowali w Berlinie. Sprzedając setki egzemplarzy 

singla, pomaga przyjacielowi, na którego konto wpływają autorskie tantiemy. 

Równolegle zdaje się zdradzać wiernych fanów ze środowisk LGBTQ, kiedy 

w wywiadzie uznaje swoją seksualną rewolucję jedynie za”młodzieńczą fazę 

eksperymentowania”. W świecie twardych ideologii i okopów walk o równouprawnienie 

Bowie jest elastyczny i zmienny. Żongluje artystycznymi wcieleniami, czego nie rozumie 

środowisko walczące z realnym problemami. Jak komentuje jego biograf: 

Jeśli jakakolwiek rzecz związana z masowym sukcesem „porządnego Bowiego” 

wywołała konflikt, to było właśnie to. Homoseksualni mężczyźni umierający w tych 

czasach na AIDS uznali tę wypowiedź za zdradę. Bowie odwrócił się od społeczności, 



która przez cały czas go wspierała. 

W takich okolicznościach nawet jego rola starzejącego się w przyspieszonym tempie 

wampira w”Zagadce nieśmiertelności” u boku Catherine Deneuve bywa interpretowana jako 

metafora choroby będącej postrachem epoki. Film zbiera fatalne recenzje, ale podobnie jak 

„Człowiek, który spadł na Ziemię” po latach staje się kultową, perwersyjną wizualizacją 

glamour punka, uwielbianą przez nowe subkultury w rodzaju gotów. Trzy lata później, 

w 1986 roku, Bowie wciela się w króla Goblinów w filmie dla starszych dzieci „Labirynt”. 

Jako jedenastolatek oglądam go w polskim kinie z wypiekami na twarzy. Wkrótce jeszcze 

większe wrażenie robi na mnie „Absolute Beginners” z jego rolą. Być może to właśnie 

z powodu fascynacji tym filmem, musicalowym freskiem Londynu początków rock and rolla, 

piszę dziś „Leksykon”. 

Jako aktor David pozostaje zawsze dwuznacznym, romantycznym wcieleniem 

„innego” i”złego”, ale dostosowując image do wymogów masowego odbiorcy. Nic dziwnego, 

że fani z lat siedemdziesiątych - punkowcy, nowofalowcy i inni odszczepieńcy - są 

zbulwersowani jego tournée Glass Spider. Nad sceną dominuje wielki pająk, tancerze 

z baseballowymi pałkami walą w balony, a akompaniujący zespół rytmicznie się kołysze. 

Gwiazda występuje w obcisłym czerwonym garniturze, z bujną falą blond włosów, popową 

parodią irokeza, w objęciach tancerek. Bowie namiętnie gestykuluje, jest kiczowaty 

aż do bólu. Trasa jest w pewnym sensie naturalną konsekwencją wszystkich poprzednich 

działań, ale obliczona jest na sukces, a nie eksperyment. Nawet tournée The Rolling Stones 

nie jest w tym czasie aż tak plastikowe i autoparodystyczne. Jak jednak mówił jego wieloletni 

producent Tony Visconti: 

On zawsze pragnął sukcesu. Ale takiego, który osiągnąłby na własnych 

warunkach. Tak jest nadal, to się nie zmieniło. Trzeba mu oddać, że to, czego dokonał, 

stało się w niepodrabialnym, swoistym dla niego stylu. Wydaje mi się, że David wymyślał 

te wszystkie niezwykłe, niesamowite postaci, bo sam uważał się za śmiertelnie nudną 

osobę. Jest całkiem zwyczajnym człowiekiem. 

Na początku lat dziewięćdziesiątych muzyk próbuje przełamać impas, w którym się 

znalazł. Wiąże się z modelką Iman, której królewska, afrykańska uroda pasuje do jego 

arystokratycznej sylwetki. Bowie zakłada teoretycznie demokratyczny zespół Tin Machine, 

w którym jednak, jak zwykle, rządzi on sam. Po paru latach i wydaniu dwóch albumów 

zarzuca ten projekt, by nagrać solowy „Black Tie White Noise”. Neofuturystyczny teledysk 

do singla z tej płyty „Jump They Say” oglądany w Polsce Anno Domini 1993 zapamiętałem 

jako dobry komentarz do naszej nowej kapitalistycznej rzeczywistości. Jednak sama muzyka 



brzmi dość plastikowo, zarazem funkowo i elektronicznie, niestety, nie wnosi już nic nowego. 

Dużo ciekawsza jest ścieżka dźwiękowa z telewizyjnego miniserialu „The Buddha of 

Suburbia”. 

To już jednak po prostu dobre płyty, a nie przełomy w historii muzyki. Bowie usiłuje 

jak wampir wysysać krew i nową energię, wracając do współpracy z Brianem Eno. Potem 

nagrywa z Trentem Reznorem, liderem industrialnego Nine Inch Nails. Nie tworzy już 

nowych trendów, popularyzuje tylko na masową skalę awangardowe koncepcje innych - 

z dużo mniejszym wkładem własnym niż kiedyś. W XXI wieku przez dziesięć lat David 

milczy. Powraca w 2013 roku płytą „The Next Day”, której okładka to przerobiony front 

„Heroes” z 1977 roku. Pierwszy singiel „Where Are We Now?” to podróż do Berlina 

z przeszłości, miejsca i czasu, który najwyraźniej jawi się artyście jako raj utracony, 

do którego nie ma już powrotu. 

W Radiu Roxy pytaliśmy o Bowiego Maćka Maleńczuka, uważając, że coś ich łączy, 

jakiś rodzaj podobieństwa fizycznego, gry z rolami, wyrachowania połączonego 

z rockandrollowym stylem życia. Jednak nasz homo twist, choć nie odżegnuje się od pewnych 

elementów wspólnych, trochę dyskredytuje rolę dawnego Ziggy’ego Stardusta: 

Nie bardzo rozumiałem to jego wyrafinowanie, łączenie klasyki i awangardy. 

W zasadzie śpiewał proste piosenki, coś na zasadzie neodansingu, czyli dokładnie to, 

co ja teraz robię. Punk rock był uważany za coś bardziej rootsowego, jak blues, a on był 

takim wyczesanym salonowym pieskiem w kolorowych garniturkach. Jednak ludzie 

szanują go, dużo przeżył. Wiadomo, że wciągnął górę koksu, ale głowę ma na karku. 

Wchodzi na giełdę i trzyma show-biznes w garści. Jedni mówią, że był biseksualny, 

a drudzy, że nie. Na pewno poznał wielu projektantów mody i wypadał świetnie w ich 

strojach. W sumie to fajny miły chłopak po college’u, ale samo to, że o nim 

rozmawiamy, pokazuje jego wielkość i udowadnia, że zna się na tym, co robi. 

Styl Bowiego to chyba pierwszy w historii przykład swobodnego mieszania różnych 

tropów, przetwarzania ich na popowe piosenki i sukcesy. Jego poprzednicy opierali się raczej 

na jednej muzycznej tradycji. Dylan na folku i bliskim mu bluesie, który z kolei 

reinterpretowali Joplin i Stonesi. Yoko z Johnem awangardowe dźwięki promowali 

popowymi metodami. Hendrix chciał eksperymentować z większymi składami i nowymi 

instrumentami, ale nie zdążył. The Doors byli bardzo jazzowi, Morrisona interesowała 

bardziej poezja i formy jej prezentacji niż sama muzyka. David Bowie w nowej dekadzie 

rozwinął sceniczne pomysły wszystkich poprzedników. Poszedł dużo dalej, łącząc różne idee, 

od zagubionego w kosmosie Majora Toma po zimnego i twardego Szczupłego Księcia. 



Lawirował ciągle między rockiem, soulem, nową falą, funkiem, czerpiąc zarówno 

z elektroniki, jak i z naturalnych możliwości głosu. A wszystko umiał zamienić w ładne 

piosenki, melodie, które nucili młodzi buntownicy. Wykorzystał też do cna wolność wyboru 

roli, jaką daje show-biznes, zmienił się nie raz czy dwa, lecz czynił to ciągle, jak kameleon, 

mało co nie tracąc przy tym zdrowia psychicznego. Buntował się przeciwko szufladkom 

i kategoriom, którymi media chcą opisywać kulturę. Bowiego trudno przypisać do jednej 

szkoły, formacji czy okresu. Trzeba jednak przyznać, że największy, rewolucyjny wpływ 

na świat ma przez dziesięć lat, od początku lat siedemdziesiątych. To jego dekada. 

Na schyłkowym etapie Ziggy’ego Stardusta odbywa się koncert, który 

amerykańska telewizja mocno ocenzurowała ze względu na różne stroje Bowiego. 

Na przykład kostium, do którego doczepione są sztuczne dłonie spływające na jego 

piersiach wystających spod siatkowej bluzki, został uznany za obsceniczny. Pojawia się 

tam gościnnie Marianne Faithfull w stroju zakonnicy. To kreowanie awangardowości 

dokonywało się w znacznej mierze przez strój. Kreacje Yamamoto zmieniały sylwetkę 

i tworzyły specjalne efekty optyczne. To było coś wyjątkowego, co grało ze stereotypami 

kulturowymi. Transmitowało to na poziom masowy kulturę klubów transgenderowych, 

queerowych Londynu i Nowego Jorku 

- mówi w Roxy Antek Michnik z grupy ETC. Rzeczywiście, dostępna w internecie 

rejestracja to skrzyżowanie koncertu z pokazem awangardowej mody. Wokaliści z chórków 

zdzierają na przykład z Bowiego wielkie kolorowe neokimono, pod spodem ukazuje się 

dokładnie przylegający do ciała zielonkawy kombinezon, pomiędzy sutkami a kroczem wzór 

dziurki od klucza, odsłonięte chude ramiona, od łokci długie rękawiczki bez palców. W 1973 

roku to rewolucja, a dziś oldskulowy dziwoląg. Warto pamiętać, że bez takich wydarzeń 

współczesna kultura masowa wyglądałaby zupełnie inaczej. Nie byłaby taka jak dziś także 

bez szalonego ćpuna, któremu Bowie - oddając swoje kompozycje - pomógł zdobyć sławę 

i po prostu przeżyć. Bez Iggy’ego Popa. 



 

David Bowie, Ziggy Stardust Tour, koncert w Earls Court Arena, Londyn 1973 

 

fot. Gijsbert Hanekroot/Redferns/Getty Images/FPM 

 



 

David Bowie, Londyn, 1971 

 

fot. Michael Ochs Archives/Getty Images/FPM 

 



 

David Bowie, 1973 

 

fot. Justin de Villeneuve/Getty Images/FPM 

 

 



 

 

Iggy Pop, klub Whisky a Go Go, Los Angeles, 1973 

 

fot. Michael Ochs Archives/Getty Images/FPM 

 

 



IGGY POP 

 

Spróbował w życiu wszystkich narkotyków, stoczył się na dno i powstał jak 

rockandrollowy Feniks z popiołów. Stworzył własną legendę. Jego wczesnych płyt nagranych 

z The Stooges słucha w kółko Kurt Cobain, są też regularnie grane w sklepie Malcolma 

McLarena, kiedy powstają Sex Pistols. Potrafi zaśpiewać z Peaches ubrany w lateksowe 

czarne spodnie jak z klubu sado-maso, a także lirycznie interpretować francuskie chansons, 

rzucać w publikę masłem orzechowym i zarabiać krocie na słodkiej balladzie „Candy”. 

Śpiewa z Goranem Bregoviciem jak Kayah, pali papierosy oraz pije kawę z Tomem Waitsem 

w filmie Jima Jarmuscha. 

Samookaleczanie obnażonego torsu nie wystarcza, aby znaleźć się w”Hall of Rebels” 

Radia Roxy. Iggy jest jednak ojcem chrzestnym i dziadkiem punka, jednym z najlepszych 

wokalistów według magazynów heavymetalowych, weteranem sceny niezależnej, a zarazem 

autorem komercyjnych przebojów. Na scenie mimo skończonej sześćdziesiątki wciąż dużo 

bardziej energiczny i dziki niż młodsi naśladowcy. Jego rówieśnik, przyjaciel 

i współpracownik David Bowie jest przy nim rzeczywiście grzecznym chłopcem 

w garniturku. 

Jedną z ostatnich okładek płyt projektuje mu Krzysztof Grabowski z Dezertera, jego 

utwory wykonują Kazik, Pidżama Porno i Świetliki, a Muniek Staszczyk przyznaje w Roxy, 

że bez płyty „Lust for Life” nie byłoby T.Love. Trudno też wyobrazić sobie film Dannyʼego 

Boyleʼa „Trainspotting” bez tego hymnu dla życia. Z drugiej strony - słuchając albumu 

Iggyʼego „The Idiot”, odbiera sobie życie Ian Curtis, wokalista Joy Division. A Tymon 

Tymański, weteran polskiego undergroundu, twórca zespołów Miłość i Kury, autor filmu 

„Polskie gówno”, mówił w Roxy: 

Ścieżka Iggyʼego nie była usłana różami. Potrzebował chwały, sławy i akceptacji, 

ale zależało mu także na wolności, dzięki czemu stał się symbolem niezależnej sztuki 

alternatywnej. 

Iggy Pop przychodzi na świat jako James Osterberg w 1947 roku. Ojciec czasem sięga 

po pasek, ale syn nie jest „dzieckiem ulicy”, jak lubi siebie później przedstawiać. Dorasta 

na osiedlu domków kempingowych pod Ann Arbor niedaleko Detroit, wówczas prężnego 

miasta fabrycznego, skąd wyjeżdżają miliony amerykańskich samochodów. 

Wszyscy, którzy znają Jamesa z czasów młodości, podkreślają jego wyrazisty 

urok i charakter, ale on nie był wyrzutkiem społecznym! Biograf Paul Trynka dopadł 



jedną z jego szkolnych koleżanek, która powiedziała, że Eminemem to on nie był. To 

dobre stwierdzenie, bo słynny biały raper dorastał w naprawdę fatalnych warunkach, 

natomiast Iggy wywodził się z niższej, ale jednak klasy średniej. Rodzina jest 

poukładana, są tam pewne ambicje intelektualne, ale rzeczywiście jego ojciec to 

sztywniak 

- mówił w Radiu Roxy Robert Sankowski z”Gazety Wyborczej”. Pan Osterberg jest 

szkolnym nauczycielem, surowym idealistą, a osiedle przyczep idylliczną oazą w zieleni, 

a nie gettem społecznych wyrzutków. Po beztroskim dzieciństwie na łonie przyrody 

największe wrażenie robią na małym Jimie wielkie maszyny do cięcia metalu w fabryce, 

którą odwiedza. W niektórych wywiadach przyznaje, że wydawane przez nie metaliczne, 

ogłuszające dźwięki fascynują go i są źródłem późniejszego zamiłowania do ciężkiego 

brzmienia. 

W czasach prosperity rodzinie powodzi się na tyle dobrze, że Iggy dostaje pożyczkę 

na kupno zestawu perkusyjnego. Zakłada swój pierwszy zespół The Iguanas, od którego 

nazwy pochodzi jego ksywa. Regularnie gra z nim na szkolnych potańcówkach. Jako 

osiemnastolatek odkłada pieniądze na własny samochód, który natychmiast rozbija. 

Z wypadku wychodzi jednak bez szwanku - i, niestety, zaczyna wierzyć, że jest nieśmiertelny. 

Wkrótce, w college’u, gdzie potwornie się nudzi, zamiast chodzić na zajęcia, zaczyna grać 

z bluesrockowym Prime Movers. 

Kiedy staliśmy się najlepszym zespołem w okolicy, kiedy znałem już na pamięć 

swoje płyty brytyjskiej inwazji, Stonesów i Dylana, stwierdziłem, że nic tu więcej nie 

wskóram, i wyjechałem do Chicago studiować bluesa. (...) To był punkt zwrotny w moim 

życiu. Zobaczyłem czarnoskórych muzyków, którzy grali tak, jakby miód lał im się 

z palców, na całkowitym luzie. Tak się też poruszali 

- wspomina w dokumencie telewizyjnym pod tytułem „Lust for Life”, podskakując 

przed kamerą, żeby oddać niezwykłe wyluzowanie bluesmanów. Przypomina też w ten 

sposób, że nawet korzenie białego punka i metalu tkwią w czarnej muzyce niewolników. 

James - jeszcze nie do końca Iggy, jakiego znamy - postanawia wrócić do domu 

i”zastosować to na własny użytek”, z odpowiednimi muzykami, nie kopiując, lecz tworząc 

nową wartość. W rodzinnym mieście jest pod wielkim wrażeniem MC5, grupy grającej rock 

and rolla i bluesa tak ostro i szybko, że w połączeniu z ich radykalnymi poglądami 

społecznymi mogliby być uważani za prapradziadków wszystkich niezależnych, mocnych 

gatunków. Pod ich wpływem Iggy z braćmi Asheton tworzy Psychedelic Stooges. Zespół dba 

o to, żeby jego występy były na tyle głośne, by słuchacze fizycznie, w trzewiach poczuli 



dźwięki. 

W 1968 roku, parę miesięcy po debiucie, wysłannik wielkiej wytwórni przyjeżdża 

sprawdzić wokalistę znanego z radykalnych zachowań na scenie. Iggy w tym okresie się nie 

oszczędza, wskakuje półnagi między publiczność w obcisłych, nisko zawieszonych 

na biodrach spodniach. Słuchacze są równie przerażeni jak zafascynowani. W czasie jednego 

z występów spodnie wokalisty pękają i publiczności ukazuje się jego penis. Iggy trafia 

do aresztu, wychodzi dopiero następnego dnia rano po wpłaceniu kaucji przez ojca. 

W tym samym czasie Hendrix (którego namiętnie słuchają Stooges) stroi się 

w kapelusze, Bowie przebiera się za kobietę, Joplin owija różowym boa, hipisi noszą 

naszyjniki, kapelusze i pacyfki. Iggy na tym tle jest naturalnym, dzikim dzieckiem. 

Wytwórnia podpisuje kontrakt zarówno z MC5, jak i z jego zespołem. 

Biograf Paul Trynka twierdzi, że wokalista pomysł na nagi tors znajduje w książkach 

o starożytnym Egipcie. Czyta dużo i fascynuje się wątkami antropologicznymi. Już w szkole 

podstawowej jest pilnym, inteligentnym uczniem, dostaje nagrody i wyróżnienia, ale też 

wygłupia się na szkolnych przedstawieniach. 

Kompletna odmienność muzyki The Stooges od ówczesnych kanonów może wynikać 

po prostu z prowincjonalności muzyków. Żyjąc poza centrami USA, rewolucje hipisowskie 

poznają z oddali i niedokładnie. Muszą grać po swojemu. A może estradowy styl lidera jest 

po prostu próbą zwrócenia na siebie uwagi? Jak mówił w Roxy Robert Sankowski: 

Większość rzeczy, które James robi w młodości, to kpina z otaczającej go 

rzeczywistości. Zawsze aspiruje do wyższej klasy niż ta, z której pochodzi. Wspominał, 

że nauczyciele podjeżdżali pod szkołę dużo gorszymi autami niż uczniowie, więc na tle 

tych bogatych dzieciaków szuka sposobu, by się wyróżnić. Chce się wybić. Podobno gdy 

zobaczył Morrisona w 1967 roku, powiedział, że też chce być takim sukinsynem 

i wzbudzać skrajne emocje. Kiedy patrzymy na całą karierę Iggyʼego, to jest ona mocno 

przemyślana. Nie stoją za tym tylko dragi i spontaniczność. Wbrew nazwie zespołu to 

nie jest taki wioskowy głupek, jest głęboko refleksyjny, nawet jeśli pewne rzeczy robi 

instynktownie. 

W 1969 roku ukazuje się debiutancki album The Stooges, pod tą samą nazwą. Słabo 

się sprzedaje, choć dziś „I Wanna Be Your Dog” czy „No Fun” są klasykami. Ten ostatni 

utwór regularnie grają np. Sex Pistols, wykonają go też podczas ostatniego występu w pełnym 

składzie z Sidem Viciousem. 

Ich wczesne płyty stoją poza wszelkim porównaniem, jeśli chodzi o surowość, 

brzmienie i stylistkę. To szok, kiedy pomyślimy, że powstają w tym samym studiu 



i czasie co nagrania The Doors! 

- mówi Tymon Tymański w Roxy. „No Fun” oparte jest na prostym riffie, bardzo à la 

Rolling Stones. Sam Iggy przyznaje, że sposób śpiewania zaczerpnął od gwiazdy country 

Johnnyʼego Casha. To, co wyróżnia ten i inne utwory, to monotonne, brudne dźwięki, 

rzeczywiście zupełnie inne niż wszystko, co grane jest pod koniec lat sześćdziesiątych. Sam 

tekst, zamiast gloryfikować rockandrollowe ekscesy, opisuje nudne życie singla w małym 

mieście. Podobny nastrój ma otwierający płytę „1969”: 

Cóż, jest 1969 i mnie to nie obchodzi. 

W całym USA to kolejny rok dla mnie i dla ciebie. 

Kolejny rok, w którym nie ma co robić. 

Rzeczywiście, młodzi Ashetonowie i Iggy są sfrustrowanymi prowincjuszami. 

Mieszkają razem w drewnianym domku i dorabiają sobie, handlując marihuaną, żeby mieć 

na własne odloty. Nie obchodzą ich toczące się spory polityczne i społeczne, są nihilistami 

jak ich następcy z Londynu. W tym braku ideałów i energii, małomiasteczkowym 

pesymizmie kryje się także przyczyna ich klęski. 

Na razie mimo braku komercyjnego sukcesu w 1970 roku wydają drugą płytę „Fun 

House”, z której „TV Eye” grają na Cincinnati Pop Festival. Półnagi i półprzytomny Iggy ma 

na szyi psią obrożę, spada w tłum, zostaje podniesiony, stoi i tańczy na rękach publiczności, 

ktoś wręcza mu „słoik masła orzechowego!” (komentuje przerażony prezenter telewizyjny 

pod krawatem), które wokalista rozchlapuje między ludzi wpadających w taki sam trans 

co on. 

Kolejna rzecz, jaką pamiętam z tej nocy, to to, że pierwszy raz w życiu spałem 

w hotelu Holiday Inn, płacąc za niego pieniędzmi, które zarobiłem na własnej muzyce. 

To był dla mnie szczyt świata, plus ultra. Poczucie, że mam swój zespół, swoje LSD, swój 

Holiday Inn, jestem piękny i robię to, co lubię! 

- wspomina Iggy, jak zwykle gestami i śmiechem podkreślając radość tamtej chwili. 

Tego roku w magazynach muzycznych ukazują się duże artykuły usiłujące opisać fenomen 

nowego objawienia w branży, choć sama płyta zbiera mnóstwo negatywnych recenzji. 

Najważniejsze są jednak koncerty, jak ten w Nowym Jorku opisywany przez Paula Trynkę: 

Gdy zespół zaczął grać „Loose”, większość publiczności poraził dosadny tekst 

piosenki: „Wsadzę go głęboko”. Seksualne napięcie wzrosło, gdy Iggy zaczął tańczyć 

tyłem do widowni. (...) Siedzący w pierwszym rzędzie dziennikarz „Billboardu”, odziany 

w garnitur i okulary facet z piwnym brzuszkiem, pozostał niewzruszony, choć Iggy 

podszedł doń, podrapał go pod brodą, a następnie usiadł mu na kolanach, składając 



czule głowę na ramieniu. Parę chwil później powoli wyciągnął z widowni za nogę jakąś 

dziewczynę, po czym chwycił ją za głowę. 

Po powrocie do domu wokalista zaczyna się jednak bawić nową używką, kokainą, 

ponieważ walka prezydenta Nixona z marihuaną powoduje brak „ziela” na rynku. Środki 

zastępcze są dużo mocniejsze i droższe, więc Iggy, który w szale scenicznym potrafi wylać 

na siebie gorący wosk, teraz zmywa naczynia lokalnej dilerce, byle mieć na towar. 

Wchodzenie na scenę, gdy nie dostanie proszku, staje się dla niego coraz trudniejsze. 

W mieście pojawia się mocna heroina, kompletnie i z miejsca uzależniająca. Tekst „Loose”: 

„Iʼll stick it deep inside”, zaczyna nabierać zupełnie nowego znaczenia. Członkowie Stooges 

są w fatalnym stanie, Iggy pośredniczy w handlu towarem i sam grzeje, przez co pakuje się 

co chwila w duże kłopoty. 

Ich druga płyta, nie tak minimalistyczna jak debiut, ze składem rozbudowanym 

o saksofon i klawisze, szybsza, oddaje atmosferę występów na żywo. Dziś jest klasyką, ale 

kiedy się ukazuje, nie wchodzi na listy przebojów i źle się sprzedaje. Niestety, trzeba 

przyznać, że teksty Iggy’ego, choć na scenie brzmią niesamowicie, nie traktują o niczym 

więcej niż dziewczynach i seksie. Ważna jest forma, a nie treść muzyki, z czym chyba nie 

zgadza się wytwórnia, która zrywa kontrakt. 

Iggy usiłuje załatwić nowy, włóczy się po Nowym Jorku w poszukiwaniu miejsc 

do spania, brania heroiny i uprawiania seksu. Do miasta przyjeżdża David Bowie, jeszcze 

nieznany, ale w ankiecie na pytanie o ulubionego wokalistę wymienia właśnie frontmana The 

Stooges. Zamroczony opiatami Iggy nie zamierza wstawać i iść dwóch przecznic do knajpy, 

gdzie siedzi Anglik, ale w końcu ocucony wodą rusza na spotkanie. 

Był jakiś rodzaj niedefiniowalnej, poetyckiej wspaniałości, którą Bowie 

dostrzegał w Lou (Reedzie) i Iggym. Nie ma na nią słowa. Sądzę, że David uważał siebie 

za bardziej praktycznego artystę, a oni byli bardziej szaleni, w prawdziwym rozumieniu 

artysty jako szaleńca 

- wspomina w książce Marca Spitza ówczesny menedżer wokalisty Stooges, który 

chętnie pozbywa się zaćpanego utrapienia nieprzynoszącego dochodu. Pomysł menedżera 

Bowiego polega na tym, by otoczyć swojego podopiecznego ludźmi, którzy w zamian za kasę 

na rockandrollowe życie będą po prostu dobrze mówić o Davidzie w odpowiednich kręgach. 

A poza tym Iggy oraz Lou Reed mają nagrać płyty w Londynie. 

Pod koniec 1972 roku z braćmi Ashetonami powstaje tam trzeci album The Stooges 

pod tytułem „Raw Power” pod producencką opieką Bowiego. Jak wspomina muzyk, jego 

podopieczny w studiu pracuje błyskawicznie: 



Potrafił na poczekaniu wymyślać słowa piosenek. Jeszcze nigdy nie widziałem, 

żeby ktoś tak umiał. Z tego też wynika to, że jego teksty brzmią świeżo i spontanicznie. 

Nasza współpraca mogła dojść do skutku dlatego, że byłem wprost odurzony jego 

osobowością i tym, co sobą reprezentował artystycznie. Bardzo bym nie chciał być 

uważany za kogoś, kto nim kierował albo tym bardziej nim manipulował. 

Płytę otwiera wybrane na singiel promocyjny „Search and Destroy”. 

Jestem chodzącym po ulicy gepardem 

Z sercem pełnym napalmu 

Jestem zbiegłym synem atomowej bomby. 

Jestem zapomnianym przez świat chłopcem. 

Tym, co szuka i niszczy (...). 

Ej mała, zdetonuj się dla mnie. 

- śpiewa Iggy, bardzo o sobie, inteligentnym dzieciaku, a zarazem seksualnym 

maniaku niszczącym przede wszystkim samego siebie. Po nagraniu kolejnej, historycznej, ale 

znowu źle się sprzedającej płyty Iggy jest na kolejnym „Death Trip”, jak brzmi tytuł 

ostatniego utworu z”Raw Power”. Wokalista wraca do USA, gdzie na szczęście management 

Bowiego jeszcze płaci jego rachunki w Los Angeles. Iggy może więc ćpać, pogrążać się 

w narcystyczno-heroinowych odlotach, zmieniać partnerki i zamieniać się w ludzki wrak. 

W stanie estradowych uniesień udaje mu się jednak stworzyć kolejne punkty swojej 

legendy. Podczas koncertu w Nowym Jorku spada na stos butelek, z jego torsu leje się krew, 

ale mimo to kontynuuje występ. To nie wyrachowany show, ale raczej próba „znalezienia 

i zniszczenia” samego siebie w szale i wstrząśnięcia widownią. W tym okresie Iggy potrafi 

żebrać na ulicy pod billboardem reklamującym ostatnią płytę, naciągać bogate damy 

na prochy i padać nieprzytomny na scenie. Być może to Andy Warhol rozsiewa plotkę, 

że wokalista zamierza podczas koncertu popełnić samobójstwo, jeśli tylko ktoś odpowiednio 

za to zapłaci. W Iggym jest jednak tyle agresji do świata i samego siebie, że brzmi to bardzo 

prawdopodobnie. 

Jeden z ostatnich występów The Stooges opisuje legendarny dziennikarz muzyczny 

Lester Bangs. W artykule w”Village Voice” w 1977 roku pisze mniej więcej tak: 

Publiczność kocha ich i nienawidzi. Sytuacja wymyka się spod kontroli, kiedy 

Iggy w czterdziestopięciominutowej przeróbce standardu „Louie Louie” wyzywa 

członków motocyklowych gangów od”ciot i pedałów, którzy mogą possać moją dupę”. 

Jednego z agresywnych Hells Angels prowokuje, mówiąc, że”zaraz skopie mu dupę”, 

na co ten odpowiada: „No to chodź tu, mały śmieciu”. Lider schodzi więc ze sceny 



i dostaje taki łomot, że koncert się kończy, a on sam potrzebuje pomocy lekarza. 

Podobnie jest dwa dni później na ostatnim koncercie zespołu przed 

biznesowo-muzycznym „reunion” w 2003 roku. W rodzinnym Detroit czekają na nich starzy 

fani oraz wrogowie - motocykliści, którzy przyrzekli śmierć obrażającemu ich wokaliście. 

Jest luty 1974 roku, naćpana publiczność rzuca w The Stooges butelkami od pierwszego 

utworu do samego końca. Trzeba przyznać, że Iggy znowu ją prowokuje, wręcz zachęca 

do ataków, z przyjemnością odrzuca butelki, mówi, że jest wspaniały, i pyta, czy mają dla 

niego więcej jajek. Część tych tekstów słychać na legendarnej płycie „Metalic K.O.”, 

„oficjalnym bootlegu”, który sprzedaje się lepiej od studyjnych nagrań. 

The Stooges rozpadają się, a ich lider w Los Angeles jest żigolakiem do wynajęcia 

w zamian za jakiekolwiek narkotyki. Przez chwilę opiekuje się nim Danny Sugerman 

(późniejszy współautor biografii Morrisona), który po śmierci swojego idola widzi w Iggym 

następcę. Aranżuje wspólne próby Popa z Rayem Manzarkiem, który także osierocony 

rozważa powołanie różnych muzycznych projektów. Jednak nowy wokalista zbyt często 

spóźnia się na sesje, przychodzi zaćpany, pokiereszowany, w damskich ciuchach lub samej 

bieliźnie. 

Pewnego poranka na dragowym zejściu Iggy zaczyna organizować na szybko 

wieczorny performance, na który zbiega się pół miasta, ponieważ ożywa plotka, że zamierza 

na scenie popełnić samobójstwo. Rzeczywiście zmierza do tego, rozcinając sobie pierś nożem 

- znów tryska krew, ale tym razem artysta staje się żałosną parodią samego siebie. W końcu 

policja, która już parę razy aresztowała go za udawanie kobiety i uliczne prowokacje, zgarnia 

go za agresywne zachowanie i daje alternatywę: więzienie lub zakład dla umysłowo chorych. 

W szpitalu okazuje się, że jego problemem nie są tylko dragi, lecz także zdiagnozowane 

zaburzenia maniakalno-depresyjne, oczywiście wzmacniane przez używki. 

Czasami wydawał się mieć pełną kontrolę nad włączaniem swoich alter ego, 

odgrywaniem różnych osobowości, by pokazać zakres możliwości swojego mózgu. Ale 

kiedy indziej miałeś wrażenie, że nie kontroluje sytuacji, tylko przełącza się jak 

popadnie. To nie był jedynie brak dyscypliny, to niekoniecznie była dwubiegunowość - 

Bóg jeden wie, co to było! 

- opowiada w książce Paula Trynki lekarz, który opiekuje się nową gwiazdą szpitala. 

Podczas przepustek Iggy nagrywa z jednym z członków The Stooges album „Kill City”, 

wkrótce po zakończeniu terapii pacjent wraca jednak do dawnego trybu życia. Na szczęście 

z pomocą przychodzi mu David Bowie, który sam ma spore mentalno-kokainowe problemy, 

ale ciężką pracą trzyma się w ryzach. Człowiek, który spadł na Ziemię, zabiera swojego dużo 



bardziej szalonego przyjaciela w trasę promującą album „Station to Station”. Szlak wiedzie 

najpierw po Ameryce, potem do Europy. 

Na Starym Kontynencie Iggy okazuje się ojcem chrzestnym punk rocka, który właśnie 

wybuchł w londyńskich klubach. Zapytany o to przez jednego z dziennikarzy telewizyjnych 

odpowiada (na obnażonym torsie widać krzyż wystający spod marynarki): 

Punk rock to pojęcie używane przez dyletantów i manipulatorów bez serca wobec 

muzyki porywającej energię, ciała, serca i dusze, czas i umysły młodych ludzi, którzy 

oddają jej wszystko, co mają. To termin wynikający z poczucia wyższości, stylu 

i elitarności, satanizmu i wszystkiego, co zgniłe w rock and rollu. Nie znam osobiście 

Johnnyʼego Rottena, ale jestem pewien, że wkłada tyle krwi i potu w to, co robi, ile 

wkładał Zygmunt Freud. 

Nihilizm z USA okazuje się jednak nieco inny od tego z Anglii. Podszyty jest wiedzą 

i inteligencją, ale też narcyzmem. Iggy śmiertelnie serio mówi, że”to, co brzmi jak hałas, jest 

cudowną muzyką tworzoną przez geniusza - mnie!”. Jest jednak na garnuszku Bowiego, który 

zresztą traktuje przyjaciela jako równego sobie współpracownika. W przerwie między 

koncertami wsiadają razem do pociągu do Warszawy, z której następnie udają się 

do Moskwy. David jest tu już po raz drugi, spacerują po placu Czerwonym jak przykładni 

turyści, robią zdjęcia. Anglik w eleganckim płaszczu, trzewikach i kapeluszu, Amerykanin 

w czapeczce, kurtce i trampkach. 

Po powrocie do Europy Zachodniej, najpierw w château we Francji, a później 

w Berlinie Zachodnim panowie pracują nad solowym albumem Iggy’ego „The Idiot” - tytuł 

odwołuje się mniej do powieści Dostojewskiego, którą muzycy zresztą znają, a bardziej 

do życiorysu wokalisty. Płytę otwiera „Sister Midnight” napisane przez Bowiego, utwór 

paradoksalnie łączący funkowy riff z ciężką, robotyczną muzyką w stylu Kraftwerk. 

W drugim utworze „Nightclubbing” zamiast żywej perkusji gra automat. Cała płyta jest dużo 

spokojniejsza, bardziej introwertyczna i melancholijna niż nagrania Iggy’ego Popa z The 

Stooges. Bywa romantyczno-liryczna jak w”China Girl”, choć zdarzają się też szybsze 

i mocniejsze momenty jak w”Funtime”. Całość jest bardziej w stylu Bowiego niż 

punkrockera, który jednak wydaje się szczęśliwy, mogąc porzucić dawne ja i narkotyki. 

W wywiadzie z brytyjskim dziennikarzem Tonym Wilsonem (wkrótce wydawcą Joy 

Division) mówi wręcz skruszony: 

Moim największym szczęściem jest to, że nadal jestem pośród żywych. A to dzięki 

troskom i staraniom wielu ludzi. Mam co robić i nie jest to beznadziejne zajęcie - nie 

muszę na przykład rozwozić pizzy. Przyjaciele trzymali ze mną, nawet kiedy mi 



odpierdalało i byłem kompletnym idiotą. Kiedy nie mogłem wykrzesać z siebie niczego 

sensownego, nie byłem w stanie wypowiedzieć trzech słów i się nie przewrócić, oni nadal 

byli ze mną. Wspierał mnie David Bowie, wspierali mnie rodzice. 

„The Idiot” jest pierwszym albumem Iggy’ego, który w ogóle trafia na listy 

przebojów, podobnie jak następny „Lust for Life” nagrany już w całości w Berlinie 

Zachodnim. Dużo bardziej energetyczny, rockandrollowy, począwszy od otwierającego 

tytułowego utworu, napisanego jednak - podobnie jak większość następnych - przez Bowiego. 

Słowa piosenek pisze natomiast Iggy, często próbując zrozumieć w końcu własne życie. 

Opisuje siebie poprzez postać Johnny’ego Yena, bohatera książki Williama Burroughsa, którą 

wtedy czytają z Davidem. 

Znów nadchodzi Johnny Yen 

Z alkoholem i narkotykami, 

Z ciałem jak maszyna, 

Zrobi kolejny striptease (...). 

Cóż, jestem tylko nowoczesnym kolesiem, 

Oczywiście już to słyszałem, 

Z powodu żądzy życia, 

Z powodu żądzy życia. 

Z kolei ikoniczny dziś „Passenger” (wciąż najlepsza piosenka do nocnych eskapad 

po metropoliach) napisany zostaje, zgodnie z legendą, podczas podróży berlińską kolejką: 

Będziemy pasażerami. 

Będziemy podróżować przez miasto tej nocy. 

Będziemy widzieć obskurne przedmieścia. 

Będziemy widzieć jasne i puste niebo. 

Będziemy widzieć gwiazdy świecące jasno. 

Gwiazdy są stworzone dla nas dzisiaj. 

W okresie berlińskim Iggy Pop wydaje się spokojny i szczęśliwy między innymi 

dlatego, że z przyjacielem wspierają się w unikaniu narkotyków, co nie oznacza, że są 

zupełnie czyści. Żyją dosyć anonimowo, robią wycieczki za mur, James ma stałą partnerkę. 

Podczas koncertów promujących nowy album publiczność w Europie jest nawet trochę 

zawiedziona, że ten mityczny dziki zwierz jest już taki spokojny. Kolejne płyty Iggyʼego, 

tworzone bez Stooges i bez pomocy Davida, okazują się słabe. Muzyk żyje więc dzięki kasie 

zarabianej przez Bowiego. 

Ten nagrywał jego piosenki, wiedząc, że mają potencjał przebojów. Tak było 



z”Tonight” (z płyty „Lust for Life”), którą nagrał w duecie z Tiną Turner. Nawiasem 

mówiąc, w wersji pierwotnej to bardzo posępny utwór. Narratorem jest chłopak 

pochylony nad łóżkiem swojej dziewczyny, umierającej narkomanki. Bowie wyciął cały 

wstęp, który budował kontekst, i zostawił tylko marzenie, że dziś w nocy będzie 

cudownie. Nagrał to w lekkim rytmie reggae i zrobił hit, po to by Iggy dostał tantiemy 

- mówił w Roxy muzyk, dziennikarz i tłumacz Filip Łobodziński. A Robert 

Sankowski dodawał: 

Wszystkie sukcesy Iggyʼego Popa są związane z jakimś duetem albo z tym, 

że ktoś wziął jego piosenkę i zrobił z niej przebój, bądź użyto jej w filmie 

i przypomniano po latach. Te numery, które wyciągnął i w swoich wersjach podał 

Bowie, zapewniły Iggyʼemu pierwszy raz w życiu finansowy spokój. Przecież cały czas 

żył na krawędzi, jak tylko zarobił jakiś grosz, to kasa szybko przepadała. Kiedy 

zobaczył gigantyczną sumę za”China Girl”, to żeby go nie wyrzucili, zapłacił czynsz 

za swój apartament rok do przodu. 

W pierwszej połowie lat osiemdziesiątych Iggy może więc spokojnie pisać 

autobiografię, trochę koncertować, wywoływać kolejne, tym razem już mniejsze skandale 

i jakoś balansować na krawędzi życia i śmierci, ćpając „tylko trochę”. Znów z pomocą 

producencką Bowiego nagrywa album „Blah Blah Blah”, a z Billem Laswellem „Instinct”, 

w którym Steve Jones z Pistolsów gra na gitarze prowadzącej. Wielkim komercyjnym 

i energetycznym powrotem jest „Brick by Brick” z 1990 roku, gdzie współpracuje z nim 

gitarzysta Slash z Guns Nʼ Roses. Hitem jest liryczne „Candy” śpiewane w duecie z Kate 

Pierson, wokalistką B-52’s, a mój ulubiony utwór to „Pussy Power”. W takich utworach czy 

w”Fuckinʼ Alone” z kolejnej płyty „American Caesar” James Osterberg jest znów szalonym, 

drapieżnym Iggym Popem, ale ma już swoje alter ego pod kontrolą. Nadal zadziwia energią, 

jak przyznaje inny rockowy wulkan - Henry Rollins: 

Iggy był dla mnie zawsze punktem odniesienia, najważniejszym wykonawcą 

rockowym. Więc marzyłem, żeby skopać mu tyłek na scenie. Myślałem sobie: uwielbiam 

go, ale zmiotę go z estrady! W 1992 roku graliśmy razem w Nowym Orleanie, a po nas 

mieli występować Beastie Boys. Kiedy wpadł na scenę, był rosły, muskularny jak Bruce 

Lee. Dyszał jak rozjuszone zwierzę. Świdrował mnie wzrokiem. Byłem przerażony! 

Pomyślałem: rany, to jest facet po czterdziestce. Skąd on ma tyle siły?! Biegał po scenie, 

szalał, zmiótł ze sceny syntezator Beastie Boysów. Totalnie mnie załatwił. Nie miałem 

kompletnie nic do gadania. 

Fanem Iggyʼego Popa jest też hollywoodzki „buntownik” Johnny Depp, który 



w”Inside the Actors Studio” wspomina, że kiedy ma siedemnaście lat, jego kapela poprzedza 

koncert Iggy’ego. 

Nie chciałem podchodzić do niego z gadką w stylu, że jestem fanem i tak dalej. 

Więc zacząłem go wyzywać. (...) Wykrzykiwałem w jego stronę masę wulgaryzmów, jego 

oczy zaczęły podążać w moim kierunku. Podszedł i stanął przede mną. Pomyślałem 

sobie: to już koniec! Zostaniesz zabity przez swojego idola. Stał tak przez dziesięć 

sekund, w końcu powiedział: „Ty mały śmieciu”, i odszedł. 

Ponownie spotkali się już w zupełnie innych okolicznościach, na planie filmowym, 

między innymi w”Truposzu” („Dead Man”, 1995) Jarmuscha czy przy „Arizona Dream” 

(1993) Kusturicy. Do tego ostatniego Iggy nagrywa utwory, a głównym kompozytorem jest 

Goran Bregović, który parę lat później współpracuje w Polsce z Kayah. 

W XXI wiek Iggy Pop wkracza jako legenda, która może odcinać kupony od sławy, 

występując w reklamówkach, spokojnie pielęgnując trawnik domu w Miami. Najwyraźniej 

jest już w stanie kontrolować różne wcielenia. Upust szaleństwu daje tylko na scenie, gdzie 

wciąż zachwyca, ale już nie dąży do samounicestwienia jak kiedyś. Niestety, nie będąc 

na death trip, nie jest już muzycznym i kulturowym innowatorem. Po reaktywacji The 

Stooges w 2003 roku wciąż nagrywa z nimi płyty i koncertuje, wykonuje skoki ze sceny 

w tłum, raz udaje mu się nawet przy tej okazji krwawić - ku uciesze fanów. Ci oraz branża 

muzyczna nie są chyba w stanie pogodzić się z faktem, że taki rockandrollowy zwierz może 

przeczytać książkę Michela Houellebecqa i w dodatku nagrać inspirowany nią album 

„Préliminaires” z 2009 roku. 

To świetna płyta, chociaż najbliższa była mi pierwsza faza Iggy’ego z The 

Stooges. Kiedy zaczął romansować z popem i nagrywać z Bowiem, jego muzyka już 

do mnie nie trafiała. Ponownie wzbudził moje zainteresowanie, kiedy nagrał 

z Teddybears „Punkrocker”. Od paru lat w Warszawie mieszka jego menedżer Henry 

McGroggan, był parę razy na koncercie Dezertera, rozmawialiśmy, trochę się 

poznaliśmy. Na początku 2012 roku dostałem telefon, czy chciałbym zrobić okładkę 

do nowej płyty Iggyʼego. Zgodziłem się natychmiast, super było to, że dostałem zielone 

światło i wolną rękę. Potem okazało się, że spodobał się kolor, jakiego użyłem - 

malinowy 

- opowiada Krzysztof Grabowski z Dezertera, nie tylko muzyk, ale też grafik. Okładka 

„Après” może wydać się w pierwszej chwili kiczowata - na zdjęciu Iggy w długim 

designerskim płaszczu - ale może wraca nią do swoich starych zabaw z przebraniami, 

kobiecością, stylem queer. Na płycie są głównie jego wersje francuskich chansons, śpiewane 



z fatalnym akcentem, a także utwór Franka Sinatry. Jak opowiadał już wcześniej w programie 

Arsenio Halla: 

Pierwszym piosenkarzem, jakiego kiedykolwiek usłyszałem, był Frank Sinatra. 

Śpiewał „Young at Heart”. Miałem wtedy pięć lat, a mój tata prowadził swojego 

ogromnego cadillaca. Siedziałem z tyłu, a ojciec podśpiewywał sobie z Sinatrą. 

Pomyślałem wtedy: ale fajnie! Bardzo podobał mi się jego głos. Do dziś lubię pisać 

piosenki z myślą o moim ojcu. 

Ma już ponad sześćdziesiąt lat. Na ostatniej płycie Iggy &amp; The Stooges „Ready to 

Die” nagranej w 2013 roku, w dużej mierze ze starymi współpracownikami, są ostre gitary, 

saksofon i chórki. Typowe teksty w stylu „Sex &amp; Money”, „Job” z tekstem: „Mam pracę, 

ale mam jej dosyć”, moim zdaniem sugerującym znudzenie lidera spokojnym życiem. 

Wreszcie tytułowa deklaracja, że gotów jest już umrzeć. Tego mu oczywiście nie życzę, ale 

ma już z pewnością prawo do emerytury. Jak podsumował w Roxy Tymon Tymański: 

Iggy Pop i Stooges wpłynęli na całą rzeszę wykonawców i zespołów z lat 

siedemdziesiątych. Począwszy od glamowych kapel, jak New York Dolls, od Lou Reeda, 

Davida Bowiego, aż do punka i nowej fali. Od Pistolsów do Joy Division. Nagrał 

ze trzydzieści albumów, ale zapamiętamy z nich może pięć. Wśród najważniejszych 

powinno się wymienić pierwszą „The Stooges”, „Fun House” i”Raw Power”. Może 

jeszcze „Metallic K.O.” oraz solowe „Lust for Life” i”American Ceasar”. 

Film „Trainspotting” z 1996 roku czyni z”Lust for Life” hymn kolejnej generacji, 

która musi wybierać rodzaj życia, pracy, ubrań i narkotyków. Wolę publicznie nie zdradzać, 

co dokładnie robimy z kolegami po wyjściu z kina... W jednej ze scen filmu dziewczyna 

w rozmowie z głównym bohaterem mówi mu, że świat się zmienia, są już nawet inne 

narkotyki, a on wciąż marzy „o heroinie i Ziggym Popie”. Oburzony połączeniem dwóch 

różnych artystów w jednego chłopak poprawia ją, na co dziewczyna stwierdza: „Wszystko 

jedno, on i tak nie żyje”. „Wcale nie, miał tournée ostatniego roku”. 

Rzeczywiście, Iggy wciąż ma się dobrze, ale świat wokół niego szybko się zmienia. 

Pojawia się nowe pokolenie, urodzone już nie podczas wojny lub tuż po niej, tylko w okresie 

wzrostu zamożności, w drugiej połowie lat pięćdziesiątych. Wykorzysta doświadczenia 

poprzedników, ale też zaneguje je, przesuwając jeszcze dalej granice norm artystycznych 

i społecznych. Furtkę dla Sex Pistols i pierwszych punkowców uchylili właśnie Bowie 

z Popem. 



 

Iggy Pop, Los Angeles, 1974 

 

fot. Michael Ochs Archives/Getty Images/FPM 

 



 

Iggy Pop, Holandia, 1994 

 

fot. Linssen/Redferns/Getty Images/FPM 

 



 

Iggy Pop, East Village, ok. 1976 

 

fot. Roberta Bayley/Redferns/Getty Images/FPM 

 

 



 

 

Ostatni koncert Sex Pistols. Sid Vicious i Johnny Rotten, San Francisco, 1978 

 

fot. Chris Walter/WireImage/Getty Images/FPM 

 

 



JOHNNY ROTTEN I SID VICIOUS 

 

Pierwszy z nich odmawia przyjęcia najwyższych brytyjskich odznaczeń i idącego 

za nimi tytułu szlacheckiego, nie przychodzi na ceremonię przyjęcia swojego zespołu 

do Rock and Roll Hall of Fame. Jest alternatywnym skarbem narodowym, do dziś 

krytykującym i obrażającym nie tylko monarchię, ale cały system polityczny. 

Ten drugi zaś jest tylko fanem - zapisuje się w historii muzyki tym, że wymyśla pogo. 

Gdy dołącza do Pistolsów, nikomu nie przeszkadza to, że nie umie grać. Za to świetnie 

sprawdza się w bójkach. Zawsze na heroinie. 

Johnny Rotten z reaktywowanymi Sex Pistols może wydawać się tylko cieniem (lub 

nawet parodią) własnej legendy, ale nie ulega wątpliwości, że jako zespół Pistolsi przecierają 

drogę dla nowej filozofii życia. Do dziś Rotten jest bohaterem skandali - czasem oskarżany 

o rasizm, innym razem o szowinizm. 

Postać dwuznaczna, pozostająca w wiecznym konflikcie z Malcolmem McLarenem, 

menedżerem Sex Pistols. Każdy z nich opowiada inną wersję początków grupy, sobie 

przypisując jej stworzenie. W biografii pod wymownym tytułem „No Irish, No Blacks, No 

Dogs” Johnny pisze, że stworzenie zespołu przez właściciela sklepu z ubraniami to „popowy 

mit”. Spór między nimi jest w gruncie rzeczy pytaniem o to, czy punk został wykreowany 

przez dobrze wykształconego, ambitnego projektanta mody pod wpływem 

lewicowo-artystycznych idei, czy też był oddolnym, szczerym ruchem młodzieżowym. Mam 

wrażenie, że prawdą jest zarówno jedno, jak i drugie, ale po drodze musi pojawić się ofiara 

śmiertelna sporów - Sid Vicious. Muzyk, który nie umie grać, ale ma punk attitude. To 

właśnie postawa, a nie artystyczne umiejętności są w tym ruchu najważniejsze. Dzięki temu 

do dziś można odwoływać się do etosu punka, tworząc zbuntowane zespoły od Warszawy 

po Tokio, od Hawajów po Paryż. 

Jak mówił w Radiu Roxy Tomek Lipiński, współzałożyciel Brygady Kryzys, lider 

Tiltu: 

Większość angielskich zespołów punkowych i nowofalowych powstała dlatego, 

że ktoś poszedł na koncert Sex Pistols, oszalał tam i musiał założyć zespół. Nie byli 

na pewno pierwsi, a ich żywot był krótki. Miało to charakter eksplozji, która z natury 

rzeczy powoduje ogromne zmiany, ale jej energia w tym wybuchu szybko się 

wyczerpuje. 

Jako nastolatek dziesięć lat później najpierw dostałem kasetę Pistolsów, dopiero 



potem polskich punkowców - Moskwy, Dezertera i innych. Nawet w Polsce po stanie 

wojennym krzyki Rottena idealnie wprowadzały w estetykę ruchu. Sam wokalista w 1976 

roku w reportażu angielskiej telewizji tak definiował cele zespołu: 

Chcemy zniszczyć nudną klasę średnią i ludzi, którzy fanatycznie kochają 

muzykę pop. I takich, którzy nic nie robią, tylko przechadzają się i narzekają 

na wszystko. Chcemy się ich pozbyć! 

Poprzedni bohaterowie „Leksykonu” w Europie wychowują się na gruzowiskach 

drugiej wojny światowej, a w USA w cieniu zimnej wojny. Ich kariery i kulturowe przełomy, 

w których biorą udział, umożliwia powojenny boom ekonomiczny, okres szybkiego wzrostu 

i prosperity. Następne pokolenie, które po raz kolejny przewartościuje kulturę, rodzi się mniej 

więcej dziesięć lat później, w czasach rock and rolla, ale dorasta w czasie załamania 

gospodarczego i konfliktów politycznych lat siedemdziesiątych. 

Rotten przychodzi na świat jako John Lydon w 1956 roku, w rodzinie irlandzkich 

emigrantów, i do dziś nie posługuje się brytyjskim paszportem. Razem z czterema braćmi 

mieszka w dwupokojowym mieszkaniu w dzielnicy białych i jamajskich robotników. Bawi 

się na terenach zamkniętych fabryk, należy do dzielnicowego gangu, choć nie jest 

twardzielem, lecz nerwowym, nieśmiałym dzieckiem. W biografii w typowo 

punkowo-nihilistycznym stylu przyznaje, że jest wstydliwy i wycofany do tego stopnia, 

że bojąc się wyjść z lekcji do toalety, robi siku w spodnie. 

W wieku siedmiu lat przechodzi zapalenie opon mózgowych i spędza rok w szpitalu, 

z którego wychodzi, nie pamiętając większości tego, co wydarzyło się przedtem. Mając 

dziesięć lat, podejmuje pierwszą pracę. Jako nastolatek nosi długie włosy (bogate centrum 

miasta przeżywa właśnie hipisowską złotą erę), które ojciec każe mu ściąć. To, co zostaje 

na głowie po przymusowej wizycie u fryzjera, Johnny farbuje na zielono. Jako piętnastolatek 

poznaje w szkole młodszego od siebie o rok Johna Simona Ritchiego, znanego później jako 

Sid Vicious. Z tym pochodzącym z rozbitej rodziny chłopakiem zamieszkują na squacie. 

Lydon dorabia, pracując z ojcem na budowach. Jako siedemnasto-, osiemnastolatek rzuca 

szkołę i włóczy się po mieście. W swojej autobiografii pisze: 

Lubiliśmy chodzić do klubów dla gejów i transwestytów, bo tam można być sobą, 

nikt cię nie zaczepia, dopóki sam nie chcesz. Bez nich w mieście jak Londyn w ogóle 

by nie było nocnego życia. 

Johnny bywa między innymi w Sombrero. David Bowie uczy się tam stylu queer 

z notatnikiem w ręku, żeby wkrótce skopiować jego elementy i stworzyć postać Ziggy’ego 

Stardusta. 



Z seksem pogranicza związany jest też wtedy butik Malcolma McLarena i Vivienne 

Westwood - SEX. Ma przyciągające słowo w nazwie, bo zmieniając ciągle stylistykę ubrań 

i samo wnętrze, para właścicieli odkrywa styl BDSM (Bondage, Domination, Sado-Maso), 

czyli skórzane lub lateksowe kostiumy i maski, które z piwnic fetyszyzmu awansują 

do akcesoriów nowej subkultury. 

McLaren jest dziesięć lat starszy od Johnny’ego i Sida. W 1968 roku próbuje dojechać 

do Paryża, żeby wziąć udział w protestach studenckich, ale musi mu wystarczyć okupacja 

uniwersytetu w Anglii. Pochodzi z niezamożnej, rozbitej rodziny, ale za przodków ma 

żydowskich handlarzy diamentami i - zgodnie z legendą - już jego babcia mówi mu, 

że najtrudniej jest być złym. 

Malcolm uczy się w szkołach artystycznych i fascynuje ruchem sytuacjonistów, który 

łączy teorię marksistowską z praktyką dadaizmu i surrealizmu. Sytuacjoniści uważają, 

że kapitalizm jest rodzajem spektaklu, który można rozbić, wykorzystując jego własne 

techniki, na przykład plakatu reklamowego. Późniejsza działalność McLarena z Sex Pistols 

jest najlepszym przykładem takiego właśnie podejścia. Sytuacjonizm, którego korzenie 

sięgają końca drugiej wojny światowej, najpełniej dochodzi do głosu właśnie na barykadach 

1968 roku w Paryżu, z afiszami takimi jak „Piękno jest na ulicach” z wizerunkiem kobiety 

rzucającej kostką brukową. 

W 1971 roku Malcolm McLaren i jego partnerka Vivienne Westwood usiłują 

realizować te koncepcje na gruncie mody i zakładają sklep w Londynie. 

Uważali, że wiara hipisów w to, że zmienili świat, jest bezpodstawna. Ich 

rozwiązaniem był zwrot nie tylko ku oryginalnej muzyce i modzie, ale też ku ludziom, 

których styl życia się na tym opierał, czyli ku Teddy Boys. W epoce, kiedy każdy znał 

swoje miejsce, wulgaryzacja ich strojów jaśniepańskich była jawnym aktem wojny 

klasowej. Problem z Tedsami polegał jednak na tym, że poza strojami byli tak 

prostolinijni, tak sztywno robotniczy, jak to tylko możliwe. Zaciekle nienawidzili 

każdego, kto jest inny. Z kolei McLaren i Vivien żarliwie popierali idee mniejszości 

- pisze Jon Savage w książce „Historia punk rocka. England’s Dreaming”. Projektanci 

lecą do USA, gdzie nawiązują współpracę z grupą New York Dolls. Pierwszy polski 

wydawca punkowy, autor zina „QQRYQ” i szef wydawnictwa o tej samej nazwie, Piotr 

„Pietia” Wierzbicki tłumaczył w Roxy: 

Dollsi uznawani są za etap przejściowy między glamem a punk rockiem. 

Szokująca wówczas nazwa, a muzyka chropawa, w dużej mierze oparta na bluesie, 

jednak bardzo energetyczna. W tym czasie na listach przebojów panują tacy 



wykonawcy jak Pink Floyd czy Mike Oldfield, którzy tworzyli ciekawe rzeczy, ale tak 

wysublimowane i rozbudowane, że masy nastolatków czekały na coś innego. Szukały 

powrotu do starego rock and rolla z lat pięćdziesiątych, gdzie piosenka ma refren, 

zwrotkę i znowu refren. Trudno było się tego doszukiwać w rocku symfonicznym. 

Trochę inaczej widzi to dziennikarz muzyczny Jon Savage, który w specjalnym 

wywiadzie dla Roxy mówił: 

Wbrew obiegowym opiniom, że wyrósł ze sprzeciwu wobec progresywnego rocka, 

ja uważam, że punk był raczej odpowiedzią na wyczerpującą się kulturę hipisowską, 

nudny pub rock i okropną mainstreamową muzykę pop - zespoły takie jak Abba. Sex 

Pistols założyli, że będą zupełnie różni od grup, które grały do tej pory. Jeśli większość 

nosiła luźne spodnie, oni zakładali obcisłe. Jeśli w modzie były długie utwory 

z gitarowymi solówkami, oni nagrywali krótkie i oczywiście bez popisów. Założenie było 

takie, żeby stać się przeciwieństwem tego, co obecnie było w muzyce popularne. 

Ważny jest też kontekst polityczno-społeczny. Anglia pogrążona jest w tym czasie 

w kryzysie ekonomicznym, trwają protesty, demonstracje na tle rasowym i mieszkaniowym, 

w Ulsterze brytyjska armia toczy walkę z Irlandzką Armią Republikańską, która w Londynie 

dokonuje zamachów bombowych. W mieście trwa strajk śmieciarzy, wszędzie leżą stosy 

śmierdzących worków. Na skrzyżowaniu polityki, mody i muzyki dochodzi do spotkania 

członków Sex Pistols. 

Przyszły wokalista i frontman Lydon-Rotten pierwszy raz wkracza do sklepu SEX - 

miejsca nie tylko zakupów, ale też imprez i spotkań towarzyskich - z pomarańczowymi 

włosami i koszulką Pink Floyd. Muzycy mają na niej wycięte oczy, a odręczny dopisek głosi: 

„I hate”. W tym czasie McLaren próbuje już zorganizować własny, lokalny odpowiednik New 

York Dolls. John Lydon zostaje wokalistą wstępnie zawiązanej formacji, ale do dziś toczy się 

spór o to, kto właściwie stworzył ideę i mit Sex Pistols, który pobudził do działania tłumy 

nastolatków. 

Chciałem być rzeźbiarzem, ale pomyślałem, że glina nie jest do tego potrzebna, 

że mogę użyć ludzi. Będę rzeźbił w ludziach, manipulował nimi jak artysta. Więc 

wykreowanie Sex Pistols było moim malarstwem, moją rzeźbą 

- mówił McLaren w filmie Juliena Temple’a „Sex Pistols: Wściekłość i brud” („The 

Filth and the Fury”) z 2000 roku. Na co Lydon-Rotten odpowiadał: 

Nie możesz mnie stworzyć, ja jestem sobą! (...) Nie robił nic oprócz kradzenia 

moich pomysłów, ale musiałem go zaakceptować jako menedżera, bo był z nimi, zanim 

ja przyszedłem. 



A gitarzysta Steve Jones dodawał: 

Każdy na tej planecie wie, że McLaren jest kupą gówna! 

Zebrani w sklepie słuchają Roxy Music, Alice’a Coopera, T. Rex, interesują się też 

muzyką jamajskich imigrantów i oczywiście kosmicznym stylem Davida Bowiego. Co nie 

przeszkadza im ukraść jego sprzętu - dzięki temu mogą zacząć pierwsze próby. 

Były koszmarem, nie byliśmy w stanie utrzymać tonacji, perkusista rytmu, 

powstawał pieprzony hałas, ale robiliśmy to, bo nic innego nie mieliśmy w życiu. Ciągle 

się kłóciliśmy i wyzywaliśmy od cip 

- wspominają muzycy w filmie Juliena Temple’a. Wciąż kompletnie nieprzygotowani 

pod koniec 1975 roku dają pierwszy, piętnastominutowy koncert jako support dla zespołu, 

w którym gra Adam Ant. Ten ostatni wspomina w książce Jona Savage’a: 

Nigdy tego nie zapomnę. Weszli na scenę jak jakiś gang: wyglądali, jakby mieli 

wszystkich gdzieś. (...) Reprezentowali postawę, z jaką nigdy przedtem się nie 

spotkałem: mieli jaja, drogi sprzęt i nie wyglądało na to, żeby należał do nich. W oczach 

mieli to spojrzenie, które mówiło: „Będziemy sensacją!”. Stałem jak zahipnotyzowany. 

(...) To, czy byli nieźli, czy do bani, było kompletnie nieistotne. Chciałem, by coś mnie 

podnieciło, oni potrafili wypełnić tę próżnię 

- dodaje jeden z uczestników kameralnego występu. Przez kolejne miesiące występują 

gdzie popadnie. Johnny Rotten, ochrzczony tak z powodu fatalnego stanu uzębienia, uczy się 

głośno krzyczeć do mikrofonu. Podobnie jak Iggy Pop w USA zajmuje się głównie 

wchodzeniem w konflikt z publicznością, która nienawidzi źle grającej, zbyt głośnej 

i chaotycznej kapeli. Jednak po każdym występie przybywa im jeden czy dwóch fanów, 

którzy czują, że nihilistyczna nienawiść zespołu do świata oraz zblazowanie to bliskie im 

uczucie. W ten sposób po paru miesiącach mają już małą, ale barwną załogę fanów, do której 

należą Siouxsie Sioux czy Billy Idol. 

Latem 1976 roku Sex Pistols zaczynają nagrywać demo z utworem „Anarchy in the 

U.K.”, pierwszym tekstem napisanym przez Rottena. 

Jestem antychrystem, 

Jestem anarchistą, 

Nie wiem, czego chcę, ale wiem, jak to dostać. 

Chcę zniszczyć przechodniów obok, 

Bo ja 

Chcę być 

Anarchią, 



A nie czyimś psem. 

McLaren twierdzi, że tak ostry tekst powstaje dlatego, że opowiadał wokaliście dużo 

o sytuacjonizmie, edukował Johnny’ego politycznie i artystycznie. Ten oczywiście zaprzecza. 

Pietia Wierzbicki mówił zaś w Roxy: 

Sam Rotten tłumaczył, że słowo „anarchia” pasowało mu do rymu. Punk 

na początku był kompletnie apolityczny, młodzi ludzie po prostu chcieli się bawić. Tu 

nie było żadnej przemyślanej strategii, żeby robić rewolucję. Natomiast kiedy Sex Pistols 

uderzyli w królową albo ironizowali w utworze „God Save the Queen”, to nawet 

nastawieni dość humorystycznie Anglicy potraktowali ten kawałek jako atak. 

Ten słynny drugi singiel ukazuje się w maju 1977 roku i - choć na antenie BBC jest 

zakazany - dociera do drugiego miejsca list sprzedaży. Późnym latem tego samego roku ma 

się odbyć jubileusz królowej, brytyjskiej świętości, ostatniego symbolu dawnego imperium, 

chwały narodu i państwa. A Rotten śpiewa o jej „faszystowskim reżimie” i braku przyszłości 

„angielskiego snu”: 

Zrobili z ciebie idiotę, 

Potencjalną bombę wodorową (...). 

Niech ci nie mówią, czego chcesz. 

Niech ci nie mówią, czego potrzebujesz. 

Właściwie jeszcze przed wydaniem singla zespół zaczyna się rozpadać. Basista Glen 

Matlock nie może pogodzić się z radykalizmem tekstu, a poza tym dla Pistolsów jest zbyt 

grzeczny. Zastępuje go stary przyjaciel Johna - Sid Vicious, który jako fan zdążył już zarobić 

na swoje przezwisko. Próbuje być zawsze w pierwszym szeregu widzów, a jeśli to się nie 

udaje, wskakuje ludziom na plecy, by lepiej widzieć. Tak rodzi się pogo. 

Problem polega na tym, że piękny i niebezpieczny kolega nie potrafi na niczym grać. 

Próbuje swoich sił z Siouxsie and the Banshees, ma być przesłuchiwany przez The Damned, 

organizuje własne Flowers of Romance razem z gitarzystą Keithem Levene’em z pierwszego 

składu The Clash oraz z dziewczynami, które stworzą potem słynny dziewczęcy zespół 

punkowy The Slits. Flowers of Romance przechodzą do historii, choć nigdy nie grają 

koncertu ani nie nagrywają utworu, a z ich repertuaru pochodzi tylko „Belsen Was a Gas”, 

co najmniej dwuznacznie opisujący Holocaust. 

Johnny Rotten, choć dziś wyzywa McLarena, sam dokłada swoje do rozpadu Sex 

Pistols. Do zespołu dość długo już grającego razem wstawia swojego człowieka. Menedżer 

się zgadza, bo dla niego Pistolsi są przecież ludzką rzeźbą, równie ważny jak muzyka jest 

wygląd, a Sid jest przystojny i agresywny, jak na punka przystało. 



Przed wydaniem singli przez cały rok 1976 Sex Pistols regularnie koncertują. Ich 

występy inspirują powstanie nowych, świetnych kapel: Joy Division w Manchesterze czy The 

Clash w samym Londynie. W tym samym czasie w USA pierwszą płytę nagrywają The 

Ramones, grający dużo lepiej, ale niestety, pozbawieni odpowiedniego wyglądu. A wokół Sex 

Pistols gromadzi się już cała subkultura wizualnie uzupełniająca ich muzykę. 

Punk był międzynarodową estetyką outsiderów: ciemny, plemienny, 

wyalienowany, pełen czarnego humoru. Dla każdego ówczesnego mieszkańca Wielkiej 

Brytanii, który czuł się wyrzutkiem z powodu swej przynależności do klasy społecznej, 

seksualności, płci, dla każdego, kto czuł się bezużyteczny, niegodny, Sex Pistols byli 

maszyną przyciągającą i odpychającą zarazem, która napędzana piekielnym paliwem 

obiecywała szansę na aktywność 

- pisze Jon Savage w książce „England’s Dreaming”. W materiale filmowym 

z koncertów widać nie tylko pogo i wzajemne plucie na siebie występujących i publiczności. 

Obie płcie, podobnie jak Rotten na scenie, chodzą w pomiętych białych koszulach, szeroko 

rozpiętych, ze zwisającym luźno wąskim czarnym krawacikiem - to parodia szkolnego 

mundurka. Są też dziewczyny w męskich czarnych koszulach i białych krawatach lub 

z naćwiekowanymi obrożami na szyi. Nastroszone włosy lub ogolone we wzory głowy. Inne 

w skórach BDSM, połączone ze sobą łańcuchami (być może klientki butiku SEX), obok 

koleżanki w stylu glamour z Ameryki lat pięćdziesiątych. Siouxsie ma krótkie, męskie blond 

włosy, usta pomalowane na czarno, wokół jednego oka wzory w tym samym kolorze. 

Pomieszane elementy epok, dużo koszulek własnej roboty powstałych głównie przez 

zniszczenie oficjalnych wzorów i napisów. Są też oczywiście agrafki, których używanie - jak 

tłumaczy Rotten - wynika po prostu z braku pieniędzy, zniszczone ciuchy trzeba czymś 

przytrzymać. Vivienne Westwood w wywiadzie dla „New York Timesa” mówi oczywiście 

co innego: 

Na pewno na początku po prostu darliśmy ubrania, a potem, żeby się trzymały, 

przypinałam je agrafkami. To był czas, kiedy ludzie mieli już dość hipisów i szukali 

czegoś nowego, a zarazem początek ery nostalgii. Inspirowaliśmy się przeszłością. Ściany 

w naszym sklepie poobklejaliśmy fotografiami pin-up girls z lat pięćdziesiątych 

i zdjęciami kobiet w podartych ubraniach. One wyglądały tak, jakby dopiero co wyszły 

z morza i uratowały się z tonącego statku albo jakby właśnie zostały zgwałcone. Miały 

całkiem poszarpane, podziurawione sukienki. Tak nam się to podobało, że sami 

zaczęliśmy drzeć ubrania. 

Niezależnie od tego, w jakim stopniu to para projektantów tworzy ruch punk, nie ma 



on wiele wspólnego z umundurowaniem znanym z lat osiemdziesiątych z Jarocina. Jedynym 

polskim odniesieniem do tej pierwszej fali jest stylizacja Super Girl and Romantic Boys 

z przełomu XX i XXI wieku. A Tomek Lipiński wspominał w Roxy: 

Najpiękniejszy był właśnie ten pierwszy okres, kiedy jeszcze nie wiadomo było, 

o co chodzi. Pierwsza grupa punkowa, która przyjechała do Polski, to The Raincoats 

w 1978 roku, kiedy ludzie nie znali nawet nazwy całego zjawiska. To nie byli już hipisi. 

Wszyscy zgłupieli, gdy my zaczęliśmy się tak ubierać. W kraju uniformizacji 

wywoływaliśmy agresję i niezrozumienie. 

Siłą naszej muzyki jest szczerość. Jest nie do pobicia. To muzyka klasy 

robotniczej, a nie klasy średniej. Nie oszukujemy naszych fanów. Wstawiamy się za nimi 

i dlatego oni się z nami identyfikują 

- opowiadają Sex Pistols w reportażu brytyjskiej telewizji. Rotten jak zwykle 

ze znudzoną miną, jakby zażenowany tym, że musi występować przed kamerą. W zupełnie 

naturalny sposób stają się w kraju wrogami publicznymi numer jeden. 

Zimą 1976 roku występują na żywo w programie telewizyjnym Billa Grundy’ego, 

ściągnięci w ostatniej chwili limuzyną w zastępstwie grupy Queen. Prezenter od razu 

na wstępie mówi, że nie są to „mili, czyści Rolling Stones” i że są jeszcze bardziej pijani 

od niego. To brzmi raczej jak telewizyjny żarcik, bo goście popijają coś z plastikowych 

kubeczków. Potem pyta, czy pieniądze, które dostali z wytwórni w ramach kontraktu, nie 

stoją w sprzeczności z ich „antymaterialistycznym nastawieniem”. Sex Pistols odpowiadają: 

„Po prostu je, kurwa, wydaliśmy”, łamiąc prawo (obowiązujące także obecnie w Polsce) 

o zakazie przeklinania na antenie. 

Kiedy Rotten (w czarno-białym angorowym sweterku, kiwający się na krześle, 

znudzony) pod nosem mówi: „Gówno”, prezenter dopytuje: „Co powiedziałeś?”. Lider 

odpowiada: „Brzydkie słowo, nieważne, poproszę następne pytanie”. Prowadzący domaga się 

jednak powtórzenia, więc wokalista nie daje się prosić i powtarza, już głośno: „Gówno!”. 

Prezenter zwraca się teraz do fanów stojących murem za zespołem, z których jeden ma 

nazistowską opaskę na rękawie, a obok jest Siouxsie, elegancka, w czerni i bieli. Bill Grundy 

pyta ją i koleżanki: „A wy też się po prostu bawicie, dziewczyny?”. Siouxie odpowiada, 

że owszem, i że poza tym cieszy się z poznania gwiazdy ekranu. Prezenter odpowiada, 

że chętnie się z nią spotka po programie, wywołując komentarz Pistolsów, że jest „starym 

świntuchem”. Zespół na serio wziął jego słowa o pijaństwie i traktuje go jak starego pijaka 

podrywającego młode laski. Prezenter podpuszcza: „No dalej, szefie, powiedz coś 

skandalicznego, masz jeszcze pięć sekund”, słyszy więc: „Ty brudny skurwysynu”, i kolejne 



wyzwiska. Program się kończy, leci infantylna muzyczka, do której goście, wciąż na antenie, 

zaczynają parodystycznie tańczyć. Po chwili pod studio telewizyjne zajeżdża policja, żeby ich 

aresztować. Następnego dnia są na pierwszych stronach gazet. 

Moja osobista opinia o punk rocku jest taka, że to odrażająca, poniżająca 

i straszna muzyka. (...) Najgorsi są Sex Pistols, zaprzeczenie człowieczeństwa, i mam 

nadzieję, że ktoś wykopie wielki dół i ich tam wrzuci. Cały świat byłby lepszy bez nich 

- mówi w telewizji członek komisji kultury Londynu. Podczas tournée tej samej zimy 

z dwudziestu koncertów odbywa się tylko siedem - w wielu miastach grupa dostaje zakaz 

występów. W styczniu 1977 roku w drodze do samolotu zmęczeni i skacowani muzycy 

wymiotują na lotnisku, przez co znów trafiają na okładki brukowców i potwierdzają opinię 

o sobie jako dzikich nihilistach. Pod presją mediów koncern EMI zrywa z nimi kontrakt, 

o czym Rotten napisze piosenkę na pierwszy i jedyny studyjny album grupy. 

„Never Mind the Bollocks, Here’s the Sex Pistols” ukazuje się pod koniec 1977 roku 

i wiele dużych sieci sklepowych nie chce wystawiać go na półkach, a telewizje i radia 

emitować jego reklam. Wytwórni wytoczony zostaje nawet proces o publiczną obrazę, 

ponieważ słowo „bollocks” w slangu oznacza męskie jądra. Mimo skandalu, albo właśnie 

dzięki niemu, płyta wskakuje od razu na pierwsze miejsce list sprzedaży. Siejący publiczne 

zgorszenie punk jest chodliwym towarem. Jak mówił Jon Savage w specjalnym wywiadzie 

dla Roxy: 

To właśnie przede wszystkim afery uczyniły Pistolsów kimś więcej niż tylko 

kolejną grupą rockową, ale też zniszczyły ich i bardzo utrudniały im działalność. Stali 

się postaciami ważnymi w skali kraju i byli ciągle atakowani. Skandale były też częścią 

ich legendy i sprawiły, że wydanie pierwszego albumu okazało się absolutnym sukcesem. 

Byli reprezentantami młodych ludzi, którym nie podobał się społeczny stan rzeczy 

w Wielkiej Brytanii. W końcu ciągle wywoływane przez nich skandale pociągnęły ich 

na dno. Znaleźli się pod ogromną presją. I myślę, że właściwie nigdy nie udało im się 

od niej uwolnić. Więc obie siły skandali, zarówno niszcząca, jak i budująca ich, miały 

ogromne znaczenie. 

Mając praktycznie zakaz występowania w Anglii, Sex Pistols wyruszają na początku 

1978 roku w tournée po USA. Pierwszy z ich wielu problemów polega na tym, że basista Sid 

Vicious nie tylko nie potrafi grać, ale też jest uzależniony od heroiny. Partie basu na płycie 

zostają dograne za niego, muzyk sprawdza się natomiast świetnie w bójkach. Podczas jednego 

z występów w Londynie rzuca butelką tak, że dziewczyna z publiki traci oko, na innym 

uderza łańcuchem dziennikarza „New Musical Express”, prawdopodobnie zresztą 



podbechtany przez Rottena. Jak wspomina Sid w materiałach archiwalnych zebranych przez 

Juliena Temple’a: 

Wszystko opierało się tylko na tym, że dobrze wyglądam. Jestem dobrze 

zbudowany i dziewczyny mnie lubią. Jednak cholernie kochałem ten zespół. Razem 

z kilkoma innymi dzieciakami pokazywaliśmy Johnowi, że jesteśmy największymi 

fanami, jakich kiedykolwiek mieli. 

Podczas kontroli celnej po przylocie do USA Vicious się przydaje. Po sprawdzeniu 

jego bagażu z brudnymi gaciami urzędnicy nie chcą już nic oglądać. 

Kiedy w ramach naszego tournée zdecydowaliśmy się grać na południu, to nie 

chodziło o rzucenie zespołu na pożarcie wilkom. Mieliśmy poczucie, że jeśli mamy być 

w Ameryce brani na poważnie, to musimy zdobyć bazę na południu. Nie byliśmy tam 

po to, by zniszczyć ich sposób życia czy coś w tym rodzaju. Chcieliśmy dodać trochę 

świeżego powiewu ich nudnej życiowej rutynie 

- pisze w autobiografii Rotten, choć ich menedżer chce w ten sposób po prostu 

kontynuować strategię skandalu. Wbrew mitowi o totalnej porażce tego tournée zdarzają się 

też udane występy, jak ten zarejestrowany w Dallas, gdzie przez pierwsze czterdzieści minut 

pod sceną kłębi się tłum najwyraźniej zachwycony występem. Jedna z fanek, skacząc na Sida, 

przywala nosem w jego tors, ozdobiony już wyciętym nożem napisem „Gimme a fix”, czyli 

„Daj mi szprycę”, więc klata basisty jest uwalana krwią. 

Dopiero w Randy’s Rodeo w San Antonio jest ostrzej, ponieważ Rotten wychodzi 

na scenę w koszulce z butiku SEX przedstawiającej dwóch kowbojów pokazujących sobie 

nawzajem fiuty. Śpiewa piosenkę, w której nie tyle poganiaczy bydła, ile hipisów wyzywa 

od pedałów - „wciąż na tych pigułkach”, wyglądają tak samo mimo upływu czasu, są „kupą 

gówna”. Jednak palcem co chwila pokazuje konkretne osoby z publiczności, zresztą całkiem 

różnorodnej. Po tym utworze Sid przywala najbliższemu widzowi swoim basem - 

z materiałów archiwalnych wynika, że dokonuje tylko ostatecznego gestu w performansie 

swojego kolegi. Świetnie się uzupełniają, choć Sid jest uzależniony od heroiny. Rotten mówi 

potem w filmie „Wściekłość i brud”: 

Koncerty były przerażające. Ludzie przychodzili głównie po to, żeby zobaczyć 

kilku wariatów na scenie, którzy nie wiedzą, co robią, i zaraz się pozabijają. (...) Jednak 

Sid był moim kumplem i nie chciałem, by został ćpunem. Dlatego właśnie 

podróżowaliśmy razem autobusami, a reszta samolotami - i Sid był przyklejony do mnie. 

Natomiast jego podopieczny w archiwalnych filmach - na leżaku, ubrany w koszulkę 

ze swastyką, poobijany i opuchnięty - prawie płacząc, opowiada: 



Pozostali nie rozumieli mojego uzależnienia. Myśleli, że sam sobie poradzę. Ale 

tak wcale nie jest. To nie jest coś, co możesz po prostu porzucić. Na głodzie się pocisz. 

Leci ci ciągle z nosa. Nagle robi ci się cholernie zimno. Twój pot zamienia się w lód. 

Zakładasz sweter, ale znowu robi ci się za gorąco i musisz go zdjąć. Zaczynasz 

wariować... Nie chcę być ćpunem do końca życia. Nie chcę być ćpunem w ogóle (...). 

Zacząłem, kiedy w Anglii nie mieliśmy nic do roboty. Po prostu siedzieliśmy. Nie 

graliśmy nawet prób. Więc wiesz, to logiczne, że zacząłem brać. Nuda mnie do tego 

pchnęła. 

Koledzy z zespołu są jednak przekonani, że przyczyną kłopotów jest Nancy Spungen, 

Amerykanka o rok młodsza od Sida. Już w wieku piętnastu lat została uznana za chorą 

psychicznie. W Nowym Jorku pracowała jako tancerka i prawdopodobnie prostytutka, była 

groupie New York Dolls i The Ramones. Pozostali Pistolsi robili wszystko, by się jej pozbyć, 

ale ciągle wracała do Sida. 

Na koniec trasy w USA mają grać w San Francisco, miejscu, gdzie nie będzie już 

kowbojów, tylko publika, która może ich ewentualnie zrozumieć. McLaren jest w mieście, ale 

zamiast zaopiekować się zespołem, nie odbiera telefonów. Rotten ma już dość zajmowania się 

uzależnionym Sidem i presji koncertów. Wychodzi na scenę i mówi, że zagra tylko jeden 

utwór, ponieważ jest leniwym skurwysynem. Po wykonaniu „No Fun” z repertuaru The 

Stooges żegna się, pytając publiczność, czy kiedykolwiek czuła się oszukana. 

Sam czułem się oszukany i nie miałem siły kontynuować tej farsy. Sid był 

kompletnym wrakiem, pozbawionym już mózgu. Wszystko zamieniło się w wielki żart, 

a Malcolm nie chciał ze mną rozmawiać, ale za to mówił pozostałym, że to wszystko 

moja wina, bo nie chcę się zgodzić, żeby coś z tym wszystkim zrobić 

- pisze Rotten w autobiografii. Z kolei Sid mówi, że to właśnie Rotten miał paranoję, 

podejrzewając, że kolega basista chce zająć jego pozycję lidera. W każdym razie jest 

po wszystkim, wokalista na łamach „New York Post” ogłasza, że odchodzi, i za pożyczone 

pieniądze odlatuje do Anglii. 

Sid Vicious i Nancy wprowadzają się do Chelsea Hotel w Nowym Jorku, 

uwiecznionego w filmach Andy’ego Warhola, do tanich pokojów na godziny, o których 

śpiewali Velvet Underground i Nico i w których swoje książki pisali bitnicy. Coraz bardziej 

zaćpany basista na potrzeby filmu „The Great Rock ‘n’ Roll Swindle” nagrywa „My Way” 

Sinatry. Singiel z tą piosenką sprzedaje się nawet lepiej niż poprzednie nagrane z Rottenem. 

Na drugiej stronie jest „No One Is Innocent” z wokalem Ronniego Biggsa, autora skoku 

stulecia z 1963 roku. Bandyta mieszka w Brazylii, gdzie nie może go dosięgnąć brytyjski 



wymiar sprawiedliwości. Film pokazany w 1980 roku jest pomysłem McLarena, który jest też 

jego narratorem. To rodzaj mockumentu - fałszywego dokumentu o tym, jak stworzył Sex 

Pistols. Projektant i menedżer zespołu kontynuuje tu swoje sytuacjonistyczne eksperymenty, 

znów szokujące śniącą Anglię. Leżąc w wannie, czarnej pościeli lub wcinając krewetki, 

tłumaczy technikę lansowania zespołu i całej mody. Najważniejsza myśl, całkiem słuszna, 

brzmi: 

Nie przejmuj się muzyką, skoncentruj się na przepaści pokoleniowej. 

Surrealistyczny film, mieszając techniki - czasem dokumentalny, potem animowany, 

współczesny, a w innych momentach kostiumowy - dokładnie opowiada o”Wielkim 

rockandrollowym szwindlu”. Nie jest wcale apoteozą McLarena, tylko jego szczerym 

i autoironicznym wyznaniem oszustwa. Na tyle wielopiętrowym, że kiedy oglądam film jako 

nastolatek, w ogóle nie rozumiem, o co w nim chodzi. Jeden z Pistolsów w roli prywatnego 

detektywa szukającego menedżera mówi o nim wprost: 

Jestem pewien, że nas oszukał, jebany kłamca! 

Tak samo uważa Johnny Rotten, jednak film nie odpowiada jego wizji historii. 

Dlatego reżyser „Szwindla” Julian Temple w 2000 roku kręci „The Filth and the Fury”, czyli 

wersję muzyków. 

Wróćmy jednak do Nowego Jorku jesienią 1978 roku. Kiedy Sid Vicious się budzi, 

jego partnerka leży w kałuży krwi. Nancy zmarła na skutek rany ciętej brzucha. Odurzony 

partner nie pamięta szczegółów zdarzenia, zostaje oskarżony o morderstwo. Twierdzi, że jest 

niewinny. Dziś o zabójstwo podejrzewani są dilerzy, którzy tej nocy odwiedzili Chelsea 

Hotel. Wiadomo też jednak, że pomiędzy parą regularnie dochodzi do przemocy. Sid 

wychodzi z aresztu po wpłaceniu kaucji, ale po bójce z powrotem trafia za kratki 

i na przymusowy, bolesny detoks bez znieczulaczy. Po wyjściu na początku lutego 1979 roku 

na przyjęciu powitalnym śmiertelnie przedawkowuje heroinę. Rotten zwala winę 

na McLarena. Bliski płaczu wspomina w”The Filth and the Fury”: 

Straciłem przyjaciela. Nie mogłem temu zapobiec. Byłem za młody. Boże, żałuję, 

że nie byłem mądrzejszy. Wracam myślami do tego momentu i myślę, że mogłem coś 

zrobić. Na miłość boską, on umarł. Zrobili z niego maszynkę do zarabiania pieniędzy. 

Do końca życia będę ich za to nienawidził. Vicious, ten biedny chłopak. 

Były wokalista wytacza proces menedżerowi, którego w sądzie na początku wspierają 

pozostali przy życiu członkowie zespołu. Kiedy jednak z dokumentacji dowiadują się, że oni 

także byli oszukiwani finansowo, przechodzą na stronę Rottena. Po siedmiu latach procesu 

przejmują kontrolę nad swoim dorobkiem. 



Jeszcze w 1979 roku wokalista wraca do prawdziwego nazwiska i jako John Lydon 

z Keithem Levene’em, gitarzystą pierwszego składu The Clash, oraz starym kumplem Jah 

Wobble’em zakłada Public Image Limited. Nowy zespół podbija listy przebojów 

postpunkową muzyką. Malcolm McLaren w 1983 roku nagrywa z nowojorskimi didżejami 

album „Duck Rock” popularyzujący skreczowanie i ciekawie miksujący dźwięki z różnych 

kontynentów. To nagranie także odnosi spory sukces. Umiera w 2010 roku i choć odnosił 

spore sukcesy w muzyce i filmie, to do końca życia wisi nad nim cień sporu o korzenie punka. 

Jak mówi w Roxy Tomek Lipiński: 

Nie ulega wątpliwości, że zjawisko to objęło właściwie wszystkie gatunki sztuki 

i o wiele szersze kręgi artystów. Wiązało się z awangardowymi początkami sztuki wideo, 

modą i plastyką. Ta eksplozja zmieniła publiczne pojmowanie twórczości. Wniosła ideę 

pewnej samodzielności, nieoglądania się na struktury, mechanizmy czy autorytety. Była 

próbą wypracowania własnej przestrzeni. Tego wcześniej w ogóle nie było. 

Rzeczywiście, sam pamiętam, jak tuż przed 1989 rokiem, chodząc ze starszym 

kuzynem na koncerty punkowe, chłonąłem całą poetykę ruchu. W podstawówce założyłem 

pismo odwołujące się do doświadczeń dadaistów i ich nowego wcielenia spod znaku 

Pistolsów. Winieta była złożona z liter wyciętych z gazet, jak na okładce „Never Mind the 

Bollocks”, ale nieregularnik traktował zarówno o głośnej muzyce, jak i o graffiti oraz jeździe 

na deskorolce. 

John Lydon jeszcze pod koniec lat siedemdziesiątych i na początku kolejnej dekady, 

czerpiąc wciąż energię z wściekłości na McLarena, nagrywa z PIL świetne płyty. Szczególnie 

druga - „Metal Box” z 1979 roku - do dziś jest uważana za kwintesencję post punka: mocne 

teksty, awangardowe, wolniejsze niż w Sex Pistols utwory, głębokie brzmienie basu 

zaczerpnięte z reggae. Cztery lata później Lydon nagabywany przez wytwórnię o nagranie 

jakiegoś miłosnego hitu pisze ironiczną piosenkę o wielkim przemyśle muzycznym „This Is 

Not a Love Song”. Paradoksalnie okazuje się ona największym hitem PIL, singiel dociera 

na szczyty list sprzedaży. W połowie dekady, świetnie wyczuwając nowe trendy, z legendą 

rapu Afriką Bambaatą oraz producentem Billem Laswellem nagrywa pod nazwą Time Zone 

singla „World Destruction”. 

Jednak już na początku lat dziewięćdziesiątych potencjał Lydona zdaje się 

wyczerpywać, jego osobowość okazuje się zbyt trudna i po rozstaniu z Jah Wobble’em PIL 

się rozpada. Wtedy czterdziestoletni wokalista zajmuje się pisaniem autobiografii, w której 

próbuje się rozprawić z całą historią Sex Pistols. Być może dokonuje jakiejś formy 

oczyszczenia, skoro w końcu zgadza się na powrót z zespołem na scenę. W 1996 roku 



w pierwotnym składzie (bez nieżyjącego Sida, z jego poprzednikiem Glenem Matlockiem) 

Sex Pistols grają Filthy Lucre Tour. Lydon podczas koncertów zdaje się nabijać sam z siebie - 

jakby zdawał sobie sprawę, że nie da się dwa razy wejść do tej samej rzeki. Występuje 

na przykład w czerwonych szortach, nosi wielkiego kolorowego irokeza, zupełnie inną 

fryzurę niż za młodu. 

W XXI wieku ku zniesmaczeniu fanów regularnie występuje w telewizyjnych show, 

konkursach i reklamach. W 2007 roku ponownie potrzebuje pieniędzy i znów gra 

z Pistolsami. Na wydany później na DVD koncert w Brixton przychodzą zarówno młodzi 

punkowcy z naćwiekowanymi kurtkami i pięknymi czubami, jak i ich rodzice czy nawet 

dziadkowie. Ta wielopokoleniowa publiczność ogląda weteranów punka już jako panów 

z brzuszkami. John przeklina ze sceny jak trzydzieści lat wcześniej, popija whisky i nazywa 

siebie oraz McLarena „starymi cipami”, ale ile razy można wspominać przeszłość? 

W 2012 roku Lydon reaktywuje PIL i za pieniądze zarobione na występie w reklamie 

masła nagrywa nową płytę poza systemem wielkich wytwórni. Promuje ją tanim teledyskiem. 

Wielu odbiorcom wydaje się już tylko śmiesznym celebrytą odcinającym kupony od sławy 

w programach telewizyjnych, często agresywnym na londyńskich przyjęciach. Nowa płyta, 

choć dość popowa, jest dobrze przyjmowana, PIL znów koncertuje. Może nie należy skreślać 

Johnny’ego Rottena, pierwszego punkowca? 

Dziennikarz muzyczny Jon Savage, autor „England’s Dreaming”, w rozmowie z Roxy 

twierdził, że ten ruch jest już przeżytkiem: 

Z pewnością punk był muzyką protestu. Potrzebne są gitara, parę osób, kilka 

akordów i można zrobić z tego niezły hałas. W punku było bardzo wiele młodzieńczej 

bezczelności i antysystemowego nastawienia. Dla młodych ludzi jest to atrakcyjne. Ci, 

którzy nie byli zadowoleni z zastanego stanu rzeczy, dzięki punkowi mieli okazję to 

wyrazić. Paradoksalnie w tamtych czasach zabranie głosu i wyrażenie czegoś z dużą siłą 

nie stanowiło tak dużego problemu, bo wtedy w ogóle niewiele się działo. Było na to 

miejsce. Dziś z kolei młodzi mają odwrotny problem. Dzieje się za dużo! Teraz, gdy 

widzę ich ubranych w punkowe stroje, robi mi się smutno. Bo są takim samym 

przeżytkiem jak Teddy Boys w momencie, gdy Pistolsi zaczynali grać. Potrzebujemy 

czegoś nowego! Co to miałoby być? Na pewno nie punk. Potrzebujemy czegoś, 

co uderzyłoby z dużą siłą. Ale z siłą na miarę naszych czasów. 

Mam wrażenie, że po eksplozji Pistolsów walka z systemem zaczęła się dużo 

ciekawiej realizować w muzyce reggae. Zauważyli to sami punkowcy - The Clash odświeżyli 

gitarowe granie z Londynu, regularnie łącząc je z jamajskimi brzmieniami. Tych zaś nie 



można zrozumieć bez Boba Marleya. 

 

Johnny Rotten (w jasnej marynarce) na pokładzie „Queen Elizabeth”. Rejs po Tamizie 

z okazji srebrnego jubileuszu panowania królowej Elżbiety II, Londyn, 1977 

 

fot. Brian Cooke/Redferns/Getty Images/FPM 

 



 

 

Sid Vicious i Johnny Rotten, klub Randy’s Rodeo, San Antonio, Teksas, 1978 

 

fot. Richard E. Aaron/Redferns/Getty Images/FPM 

 



 

Sid Vicious, Dallas, 1978 

 

fot. Roberta Bayley/Redferns/Getty Images/FPM 

 

 



 

 

Bob Marley, ok. 1980 

 

fot. David Corio/Michael Ochs Archives/Getty Images/FPM 

 

 



BOB MARLEY 

 

W czasie kiedy David Bowie wciela się w kosmitę, a punkowcy plują w kamery, 

muzyka Jamajki w smugach dymu rozchodzi się na cały świat. Inwazja dźwięków z gorących 

Karaibów atakuje najpierw zimną Anglię, potem rozprzestrzenia się dalej. Choć do sukcesu 

Marleya przyczyniają się dziesiątki współpracowników, to właśnie Bob odpowiedzialny jest 

za to, że kultura i dźwięki małej wysepki stają się znane na całej planecie. 

Nawet jeśli reggae wykorzystywano później do pisania słodkich przebojów, nawet 

jeśli rastafarianizm bywa absurdem w europejskich warunkach kulturowych, to wpływ 

Jamajki na Zachód trwa do dziś. Samego Marleya po śmierci usiłowano zamienić 

w uśmiechniętego, bezpiecznego Innego na tle palm, choć za życia był radykalnym 

wojownikiem. 

Wydaje mi się, że to był prorok w sensie społecznym. Wcześniej o problemach 

świata śpiewali tylko ludzie z Zachodu, USA czy Anglii. On był pierwszym głosem 

mówiącym o problemach planety z punktu widzenia Trzeciego Świata 

- mówił w Radiu Roxy Paweł Sołtys „Pablopavo”, wokalista Vavamuffin, grający też 

z zespołem Ludziki. A Darek „Maleo” Malejonek, lider Maleo Reggae Rockers, członek 

Izraela, dodawał: 

Marley naprawdę zagrzewał do walki, więc po jego koncertach często dochodziło 

do zamieszek i policja reagowała dość brutalnie. W Polsce też był kimś takim, kto nam 

pomagał i dodawał otuchy w trudnych czasach. Podczas stanu wojennego nawet ksiądz 

Popiełuszko do swoich homilii słuchał Boba Marleya. 

Wielki szwindel show-biznesu, w ramach którego Sex Pistols i ich naśladowcy usiłują 

zmienić świat, ma w Marleyu godnego przeciwnika. Uzbrojonego nie tylko w muzykę 

i ideologię, ale też religię, głęboką wiarę w duchową rewolucję. Co nie zmienia faktu, że był 

zwykłym człowiekiem, ojcem co najmniej jedenaściorga dzieci z wieloma różnymi 

kobietami. 

Dzięki Marleyowi reggae - podobnie jak punk, a potem hip-hop - stanie się 

uniwersalnym językiem buntowników całej planety. Zarówno w Polsce lat osiemdziesiątych, 

kiedy Robert Brylewski zaczyna grać z Izraelem, jak i w XXI wieku zmieszane z muzyką 

żydowską przez Matisyahu. Rytmy i poetykę z Jamajki wykorzystują nawet Kalja Riddim 

Klan, muzycy z Papui-Nowej Gwinei walczący z okupacją zachodniej części wyspy przez 

Indonezję. Te globalne mutacje wydają mi się fascynujące, nawet dużo bardziej niż czasem 



zbyt dla mnie poważne frazy samego Marleya. 

Posłaniec muzyki i ruchu rasta urodził się w 1945 roku na Jamajce. Jego ojcem jest 

sześćdziesięcioletni Anglik Norval Sinclair Marley, były oficer armii brytyjskiej zakładający 

na wyspie plantacje. Matka, osiemnastoletnia Cedella Booker, jest potomkinią niewolników 

z Afryki. Dlatego małego Roberta w dzieciństwie nazywają mieszańcem, a po latach może 

mówić, że nie jest po stronie białych ani czarnych, tylko Boga. Być może dzięki takiemu 

pochodzeniu jego muzyka staje się uniwersalnym przekazem, zrozumiałym dla ludzi 

o każdym kolorze skóry? 

Norval rzadko widuje się z rodziną, ale wspiera ją finansowo. Umiera, kiedy syn ma 

dziesięć lat. Robert w przeciwieństwie do większości muzyków reggae pochodzących 

z miasta wychowuje się na wsi, pośród przyrody, w świecie „realizmu magicznego”. Później 

będzie regularnie wracał na jamajską prowincję, szukając w naturze inspiracji i siły. Kiedy 

jest dzieckiem, dorośli uważają, że umie wróżyć z ręki, w dodatku jego przepowiednie się 

sprawdzają. 

Ja to czułam, ten rodzaj wibracji, gdy Bob był koło mnie (...). Był niewielkiej 

postury, ale kiedy mówił, to była wielka mowa. Odczucia i reakcje, które we mnie 

budził, były zbyt mistyczne, żeby nawet o nich mówić... 

- wspomina matka w książce Chrisa Salewicza „Bob Marley. Nieopowiedziana 

historia króla reggae”. Młodziutka, samotna Cedella przeprowadza się do Kingston, stolicy 

kraju. Wkrótce dołącza do niej syn, pomieszkuje z nią trochę w Trench Town, trochę u jej 

znajomych. Bob przesadza, gdy później opowiada w wywiadach, że matka nie ma jak 

zapłacić za jego naukę. W rzeczywistości chodzi do szkoły prowadzonej przez zakonnice, 

gdzie źle się czuje. Zarówno on sam, jak i jego spadkobiercy, a także promotorzy 

i dziennikarze tworzą tak mocną mitologię Marleya, że dziś coraz trudniej oddzielić prawdę 

od wyobrażeń. 

Bob twierdził, że nie ma wykształcenia, tylko natchnienie, a gdyby kończył szkoły, 

byłby głupcem. Mam wrażenie, że jego natchnione przesłanie nie odniosłoby sukcesu, gdyby 

nie odrobina wiedzy i przede wszystkim intuicji, jakie miał. Całkowitą prawdą jest natomiast 

to, że jako nastolatek jest zdany właściwie na siebie, często dostaje w zęby, bo jest brany 

za białego. Jest wyobcowany i zagubiony w wielkim chaotycznym Kingston. Najlepiej czuje 

się podczas ulicznych spotkań muzycznych, spontanicznego grania i śpiewania czy 

na imprezach tanecznych przy soundsystemach zastępujących radio. Niezależnie od czasu, 

miejsca, kultury i tradycji muzyka daje możliwość odnalezienia się młodym wrażliwcom. 

W 1962 roku siedemnastolatek nagrywa pierwszy singiel w nowej, lokalnej wytwórni 



płytowej szukającej młodych talentów. Tekst „Judge Not” odwołuje się do biblijnych słów: 

„Nie sądźcie, a nie będziecie sądzeni”, ale jest wesołą piosenką, która przechodzi bez echa. 

Jak tłumaczył w Roxy Dariusz Malejonek: 

Na Jamajce w tamtych czasach królowało ska i rocksteady. Muzyka bardziej 

zabawowa, taneczna, powstawały też soundsystemy. Kiedy rytm ska zostanie zwolniony 

i nabierze zupełnie innego wymiaru duchowego, wtedy narodzi się prawdziwe reggae. 

Tekst znajdzie się w samym centrum, stanie się ważny. Przesłanie miłości, pokoju 

i wolności będzie przekazem tej muzyki. 

Marley z Bunnym Livingstonem, którego ojciec jest nowym partnerem matki Boba, 

oraz z Peterem Toshem zakłada zespół wokalny. Ciągle zmieniają nazwy, aż stanie 

na Płaczkach, Wyjcach, czyli The Wailers. Są ubrani w dobrze wyprasowane garnitury, białe 

koszule i krawaty. W 1964 roku przebojem staje się ich „Simmer Down” - utwór nawołujący 

gangi rude boys do zaprzestania przemocy rozlewającej się po mieście. Piosenka Wailersów 

łatwo wpada w ucho, jest grana podczas potańcówek, wielkie basowe głośniki sprawiają, 

że jej rytm prowokuje do tańca. Poza tym mieszkańcy getta Trench Town słyszą w utworze 

poważne przesłanie społeczne. Jamajka, dawna kolonia brytyjska, właśnie uzyskała długo 

wyczekiwaną pełną niepodległość. W dzielnicy Marleya pojawia się kanalizacja, wskaźniki 

ekonomiczne rosną, ale kosztem tysięcy wykluczonych z nowej prosperity - dlatego wzrasta 

też przestępczość. 

The Wailers sprzedają sporo singli, coraz częściej koncertują, ale muszą sobie 

dorabiać zbieraniem złomu i podkradaniem owoców. Główny wokalista pozostaje skromnym 

młodzieńcem, który zakochuje się w chodzącej do chrześcijańskiego kościoła Ricie. 

Dziewczyna czuje się lepsza od rastamanów i muzyków, z którymi kumpluje się Bob. Rita 

śpiewa w zespole, ma spore ambicje i małe dziecko. 

Wysyłał mi listy przez przyjaciół, ponieważ sam się wstydził. Pisał, że chciałby 

ze mną porozmawiać, więc mówiłam: no to niech przyjdzie. A on stał po drugiej stronie 

ulicy i się bał. Był bardzo serio i tęsknił za miłością. Ja, jak każda dziewczyna z Jamajki, 

marzyłam o wysokim, ciemnoskórym chłopaku, a on był mieszańcem 

- wspomina Rita Marley, już jako elegancka matrona na brzegu basenu, 

w najnowszym filmie o swoim mężu, dokumencie „Marley” w reżyserii Kevina Macdonalda. 

Bob szybko zaczyna namawiać ją na ślub, ponieważ planuje wyjazd zarobkowy do USA. 

Od paru lat mieszka tam z kolejnym partnerem jego matka, która osobiście przyjeżdża 

na wyspę, żeby sprowadzić syna do siebie. W 1966 roku niezadowolony ze swojego statusu 

finansowego muzyk emigruje z Jamajki, by pracować jako robotnik i kelner. W tym czasie 



przez Amerykę przechodzi fala protestów - o swoje prawa dopomina się ludność pochodzenia 

afrykańskiego. Dwudziestoletni Marley ogląda na własne oczy demonstracje i agresję policji 

wobec czarnych, co ma duży wpływ na jego dojrzewanie i duchową przemianę. Nic 

dziwnego, że po latach, kiedy zawędruje ze swoim przesłaniem aż na Nową Zelandię, powie: 

Wiem, co znaczy upominać się o swoje prawa. Nikt nie może mi ich odebrać, 

bo to moje prawa. Należą do mnie jak moje życie. Nie mam nic oprócz życia. 

Pod nieobecność Marleya Jamajkę odwiedza sam Hajle Sellasje. Rita, która wciąż jest 

chrześcijanką, idzie zobaczyć nowe wcielenie Jezusa. Na ręce cesarza Etiopii widzi stygmat, 

znak po gwoździu z krzyża na Golgocie, i przekonuje się do rastafarianizmu. Kiedy po paru 

miesiącach oszczędzania w USA na Jamajkę wraca jej mąż, tak jak on zapuszcza dreadlocks - 

wyraz strachu przed Bogiem i przynależności do ruchu. Z rasta, przez porządnych obywateli 

i władzę uważanych wtedy za”element antyspołeczny”, wywrotowy i niebezpieczny, ma 

kontakty już od lat, w Trench Town i w studiach nagraniowych. 

Rastafarianizm jest pewną odnogą, a nie sektą stworzoną na bazie 

chrześcijaństwa i Starego Testamentu. Religią niewolników, którzy przede wszystkim 

uważali, że są potomkami Izraelitów zesłanych do niewoli babilońskiej. Marley śpiewał, 

że te czterysta lat, ten czas niewoli właśnie mija. On chciał, by Afrykańczycy wrócili 

do Afryki, by kontynent się rozwijał 

- mówił Maleo w Roxy. Marley ostatecznie zaczyna więc wierzyć, że Jah, czyli Jahwe 

- Bóg, wcielił się w Ras Tafari Makonnena, koronowanego na cesarza Etiopii jako Hajle 

Sellasje I w 1930 roku. Czytelnikom „Cesarza” Ryszarda Kapuścińskiego wiara w boskość 

dyktatora wydaje się absurdem, ale dla potomków afrykańskich niewolników jest on 

potomkiem króla Dawida i przez dziesiątki lat władcą jedynego niepodległego państwa 

Afryki. Może więc poprowadzić czarnoskórych z powrotem do Syjonu, ziemi obiecanej 

na utraconym kontynencie. Innymi składnikami filozofii rasta są wegetariańska, naturalna 

dieta oraz rytualne palenie marihuany. Jak tłumaczy Marley: 

Ziele to roślina. Ziele jest dobre na wszystko. Ludzie z tak zwanych rządów 

mówią, że chcą jak najlepiej dla wszystkich. Skoro tak, to dlaczego zabraniają palić 

ziele? Bo kiedy je palisz, to się buntujesz. Przeciwko czemu? Przeciwko temu, co chcą 

z tobą zrobić. Chcą ci dać trochę dóbr materialnych i wziąć cię w niewolę. Mówią ci: 

czekaj, kiedyś będziesz dostawał emeryturę, i zabierają ci wszystko. Ziele sprawia, 

że szukasz siebie i zamiast pracować dla kogoś, chcesz pracować, żeby być kimś. Żeby 

być niezależnym. Zaczynasz poznawać samego siebie. Robisz to, co chcesz robić, i nie 

obchodzi cię, co o tobie mówią. 



Sprowadzanie synkretycznej religii tylko do marihuany i cesarza Etiopii byłoby 

jednak zbyt dużym uproszczeniem. Po śmierci Hajle Sellasje w 1975 roku Bob napisze utwór 

„Jah Live”: 

Głupcy mówią w ich sercach 

Rasta, twój Bóg nie żyje 

Ale my wiemy 

Jah-Jah i należy się go bać 

W tekście śpiewa „I and I”, czyli „ja i ja”, co oznacza „małe ja” i”duże ja”. Jak 

tłumaczy w książce „Reggae Rastafari” Sławomir Gołaszewski, filozof, znawca reggae, 

a zarazem propagator tej muzyki w Polsce: 

Małe Ja odnosi się do niższej jaźni człowieka, do jego ciała i ego tego ciała, do tej 

jego części, która narodziła się i umrze. (...) Jest zewnętrzną powłoką Dużego Ja, 

narzędziem, przez które Duże Ja objawia się w sferze materialnej. Duże Ja jest wiecznie 

żywą, nieśmiertelną lub prawdziwą jaźnią. (...) To jest duch boskości i świętości, tkwiący 

w głębi każdego. 

Ten teologiczny wywód może się wydać skomplikowany, ale rastafarianizm nie jest 

popkulturową rozrywką, lecz poważną, choć młodą religią. Łączy wiarę afrykańskich plemion 

w magara - życiową siłę - i wspólne rytualne śpiewy przy bębnach z interpretacją Starego 

i Nowego Testamentu. Ruch zapoczątkowuje kaznodzieja Marcus Garvey, który w 1927 roku 

zostaje deportowany z Ameryki na Jamajkę za głoszenie dumy z bycia Afrykaninem. Garvey 

prorokuje, że odkupiciel narodów, inkarnacja Chrystusa, musi odrodzić się w miejscu, skąd 

pochodzi człowiek. Kiedy jego przepowiednia spełnia się wraz z koronacją Hajle Sellasje, 

rastafarianizm staje się na wyspie coraz bardziej popularny. Jego wyznawcy starają się 

tworzyć komuny poza miastami, poza złym i niesprawiedliwym, babilońskim systemem 

społeczno-politycznym. Jak pisze Chris Salewicz, dziennikarz muzyczny, a zarazem 

specjalista od kultury jamajskiej: 

Często uważa się rastafarianizm za religię biedoty. W ocenie wyznawców tej 

religii przez innych jest jednak obecny wyraźny element poczucia wyższości. Tym 

samym odmawia im się intelektualnej, a nawet egzystencjalnej spójności i mądrości. 

Głębia wiedzy historycznej i biblijnej, którą prezentują rastafariańskie dyskusje 

i rozważania, jest imponująca. 

Uzbrojony w nową wiarę oraz zaoszczędzone pieniądze Bob Marley z Wailersami 

zakłada wytwórnię płytową, aby uniezależnić się od dwuznacznego biznesu, na wyspie często 

powiązanego z gangsterami. Wailersi nie tylko sami tłoczą winyle, rozwożą je do rozgłośni 



radiowych i soundsystemów, ale też pilnują, żeby utwory zostały zagrane, nierzadko grożąc 

didżejom przemocą. Jak mówi Rita Marley w filmie „Bob Marley: Rebel Music” Jeremy’ego 

Marre’a: 

Mieli ambicję. Powiedzieli sobie: uda nam się, będziemy tacy jak The 

Impressions. Bo głównie ich słuchali. Kiedy wchodziło się do studia, zawsze słuchali 

Curtisa Mayfielda albo Jamesa Browna. Później ktoś przywiózł masę płyt z USA, to było 

coś! Słuchaliśmy amerykańskiej muzyki. 

Reggae jest wynalazkiem jamajskim, ale w wykonaniu The Wailers nasiąknięte jest 

inspiracjami z innych gatunków. Musi mieć też odpowiednie brzmienie, więc zespół wiąże się 

z kultowym dziś producentem Lee Scratch Perrym. Nagrywają z nim w 1970 roku album 

„Soul Rebels” i są bardzo zadowoleni z piosenek, które do dziś uważane są przełom w historii 

gatunku dzięki innowacyjnym technikom nagrań. Poza tym szalony Scratch wydobywa 

z Boba radosną stronę jego osobowości. Wkrótce pokłócą się jednak o prawa autorskie 

do utworów. Pierwszym problemem jest okładka albumu, na której wydawca bez ich zgody 

zamieszcza zdjęcie dziewczyny z karabinem, w mundurze, z obnażonymi piersiami. 

Tymczasem na wyspę przybywa gwiazda pop Johnny Nash (nie mylić z białym 

wokalistą Johnnym Cashem), żeby taniej niż w Stanach nagrywać i kupować kompozycje 

nowych utworów. Marley pisze mu wiele lirycznych kawałków, a po jakimś czasie Nash 

zaprasza The Wailers na koncerty do Europy. Granie słodkiego reggae u boku komercyjnej 

gwiazdy raczej ich rozczarowuje. W dodatku w Anglii cały zespół trafia do więzienia, kiedy 

przyjaciele z Jamajki wysyłają im pocztą marihuanę. Może to mieć poważne konsekwencje 

prawne i uniemożliwić im ponowny przyjazd do Londynu. Według jednej z wersji Chris 

Blackwell, szef wytwórni Island, wpłaca za nich kaucję, według innej - płaci za ich powrotne 

bilety lotnicze, kiedy ludzie Nasha zostawiają Wailersów na lodzie. 

W każdym razie wracają do domu, mając podpisany kontrakt z Blackwellem. Dla 

białego wydawcy z Wielkiej Brytanii to spore ryzyko. Reggae uważane jest za muzykę, która 

nie sprawdza się nigdzie poza miejscem swoich narodzin. Poza tym Wailersi biorą zaliczkę, 

a przecież cała branża twierdzi, że pieniądze oddane rude boyom z getta są stracone. Marley 

jest wciąż postrzegany jako chuligan, a nie prorok rasta. Jak mówił w Roxy Pablopavo 

z Vavamuffin: 

Zdania są podzielone. Są tacy, którzy uważają, że Dennis Brown jest 

prawdziwym królem reggae. Ja jednak sądzę, że Marley został koronowany nie 

ze względu na to, jak śpiewał, tylko o czym śpiewał. Dla wielu ludzi na świecie, głównie 

czarnych, to była postać bardzo ważna. Trzeba to też umieścić w kontekście całego 



ruchu praw obywatelskich z lat sześćdziesiątych i siedemdziesiątych. 

Głos Marleya staje się słyszalny globalnie dopiero dzięki albumowi „Catch a Fire” 

z 1973 roku, który grzecznie, w terminie, przekazuje do wytwórni. Płyta nie jest jeszcze tak 

kaznodziejsko-rastamańska jak późniejsze, zawiera raczej utwory w stylu miłosnego „Stir It 

Up”, napisanego kiedyś przez Boba dla Rity i nagranego rok wcześniej przez Johnny’ego 

Nasha: 

Minęło wiele, wiele czasu, 

Odkąd myślę o tobie. 

Teraz jesteś tutaj, 

Powiedziałem, to takie jasne, 

Jest tak wiele rzeczy, które możemy robić, mała. 

Tylko ty i ja. 

The Wailers są promowani jak każdy inny zespół i występują w angielskim programie 

telewizyjnym „Old Grey Whistle Test”, który podobnie jak „Top of the Pops” dla wielu grup 

jest trampoliną do kariery. Lider ma na sobie dżinsowe wdzianko i krótkie dredy, jego głos 

brzmi mocno i naturalnie. Reszta kapeli wtóruje mu słodkimi chórkami, jak w soulowych 

komercyjnych hitach. Żeby było wiadomo, skąd pochodzą, mają na sobie czapki lub sweterki 

w rasta kolorach: zielonym, żółtym i czerwonym. W takiej wizualnej i dźwiękowej aranżacji 

rzeczywiście nadają się na support dla Sly and the Family Stone, z którymi grają w USA. 

Po czterech koncertach zostają zwolnieni, ponieważ stają się bardziej lubiani od głównej 

gwiazdy. 

Na kolejnym albumie „Burnin’” jest między innymi „I Shot the Sheriff” 

spopularyzowany wkrótce przez Erica Claptona. Przebojem jest też mocne, buntownicze „Get 

Up, Stand Up”, które do dziś zachowuje swoją moc. Sławomir Gołaszewski w książce 

„Reggae Rastafari” tak tłumaczy tekst: 

Zbudź się, powstań, żądaj swoich praw! 

Mówią ci w kościele: nagrodą będzie raj. 

Oni pragną śmierci - Ty wartość życia znaj. 

(...) Wiedz, że żywego Boga blask 

Mieszka zawsze w każdym z nas. 

Kilku ludzi posłucha kłamstw, 

Lecz nie wszyscy, nie przez cały czas. 

Do życia prawo masz, więc 

Żądaj swoich praw! 



Na początku Island chce promować zespół po prostu jako czarnych rockerów. Dopiero 

sukces filmu „The Harder They Come” o gettach Jamajki, popularność w Anglii Jimmy’ego 

Cliffa - wokalisty, który zagrał główną rolę w filmie - powodują, że rasta stają się 

w show-biznesie modelowymi buntownikami. Blackwell nie tylko sympatyzuje z tym ruchem 

religijnym, ale też rozumie jego marketingowy potencjał. Później w roli głównych 

rewolucjonistów zostaną obsadzeni punkowcy, ale nawet oni, zwłaszcza The Clash, będą 

wykorzystywać potencjał reggae i jego odmian. 

Sukces albumów nagrywanych przez Marleya wynika z tego, że brzmią przystępnie 

dla słuchaczy z Zachodu. Lider zespołu zgadza się na zmiany stylistyczne, ma już prawie 

trzydziestkę i jest chyba zmęczony ciągłym brakiem powodzenia. Z Ritą ma już trójkę dzieci, 

poza tym co najmniej dwójkę potomstwa z innymi kobietami, wszystkich musi utrzymywać. 

Kiedy jego przesłanie popłynie ze sceny w USA, Nowej Zelandii, a nawet Japonii, stanie się 

na tyle bogaty, żeby kupować domy kolejnym partnerkom. O samym małżeństwie wypowiada 

się jak o babilońskiej niewoli, zresztą nie mieszka już z żoną, a ta spotyka się z innym 

mężczyzną. 

Muzyk daje się namówić wydawcy także na zmianę składu swojej kapeli. Gra bez 

towarzyszących mu od dzieciństwa kolegów: Petera Tosha i Bunny’ego Wailera. Za to ma 

I-Threes, chórek trzech wokalistek, wśród których jest jego żona. Z ich udziałem nagrywa 

swój przebojowy, a zarazem rasta album „Natty Dread”. W przeboju „No Woman, No Cry” 

wokalista wspomina początki swojej kariery. 

Mówię: pamiętam, kiedy siadywaliśmy 

Na rządowym podwórku w Trench Town, 

Obserwując hipokrytów 

Mieszających się w tłum dobrych ludzi, których znaliśmy. 

Mamy dobrych przyjaciół, dobrych przyjaciół straciliśmy 

Po drodze. 

W tej wspaniałej przyszłości, nie możesz zapominać swojej przeszłości, 

Więc osusz swoje łzy - mówię! 

Można pomyśleć, że Marley tak naprawdę upomina sam siebie. Próbuje nie 

zapominać o korzeniach, ponieważ jego życie bardzo się zmienia. Staje się gwiazdą latającą 

samolotami i mieszkającą w luksusowych domach ludzi z branży. Jednak nawet w drogich 

hotelach jego zespół sam sobie gotuje, zgodnie z rastafariańskimi zasadami diety. Zazwyczaj 

mają dla siebie wynajęte całe piętro, tak aby zapach potraw, a także marihuany, nie drażnił 

innych gości. I tak często zdarza się, że mają problemy z obsługą czy policją, nierzadko 



słyszą rasistowskie uwagi. Z kolei dawni koledzy są skłonni oskarżać Marleya o zdradę ich 

i ruchu rasta. Czy tylko z zazdrości, że robi karierę bez nich? 

Gdy Marley zdecydował się grać koncerty dla dużej liczby ludzi, Bunny Wailer 

uważał, że słuchacze nie są dostatecznie przygotowani do odbioru tej muzyki. Chyba 

zbytnio się nie mylił, skoro zdarzały się po koncertach bijatyki, zamieszki i uliczne walki 

między czarnymi mieszkańcami Londynu a policją. Zbyt opacznie rozumiano bowiem 

słowa pieśni 

- pisze Sławomir Gołaszewski. Sam Bob, znając doskonale pełne przemocy życie 

w Trench Town, podkreśla pokojowe przesłanie: 

Próbujemy zaprowadzić pokój za pomocą muzyki, bo wiemy, że wojna niczego 

nie rozwiąże. Kiedy widzisz, co się dzieje, masz ochotę kogoś zabić, tylko czyje problemy 

rozwiążesz, jeśli to zrobisz? Dlatego uważam, że pokój jest najlepszym rozwiązaniem, 

i będę nad tym pracował. 

Marley może z dzisiejszej perspektywy wydawać się rodzajem „świętego głupca”, 

natchnionego szaleńca, ale regularnie słucha BBC, czyta gazety oraz Biblię. Tak twierdzi 

po latach przedstawicielka wytwórni na Jamajce Esther Anderson, była aktorka, w tym czasie 

także fotografka, autorka wielu ikonicznych portretów Boba. Mają romans, jeden 

z dziesiątków w jego życiu. Dwudziestoletnia dziewczyna jest jednak zaskoczona, kiedy 

dowiaduje się, jak wiele dzieci ma już jej kochanek. W jednym z nakręconych przez nią 

wywiadów zebranych potem w filmie „Bob Marley. The Making of a Legend” wokalista 

na pytanie, czy ma „swoją królową”, odpowiada, że ma ich bardzo dużo. Nie cały czas, ale 

„od czasu do czasu”. W innym fragmencie Esther namawia Marleya, żeby jego teksty były 

zaangażowane politycznie, podobnie jak protest songi Boba Dylana. Lider zespołu odpowiada 

jej, że interesuje go życie i natura, a nie polityka. 

Trudno jednak od niej uciec na Jamajce, gdzie w 1976 roku trwa ostra walka o władzę, 

waży się przynależność wyspy do amerykańskiej lub radzieckiej strefy wpływów. Marley 

szykuje się do koncertu na zorganizowanym przez premiera wiecu, który ma zmniejszyć 

napięcie przed wyborami. Impreza Smile Jamaica staje się częścią politycznych rozgrywek 

i dwa dni przed występem do studia muzyka wpadają płatni zabójcy. Pada ponad pięćdziesiąt 

strzałów, Marley jest ranny, ale żyje. Gra zapowiedziany koncert, twierdząc, że nie dba 

o swoje bezpieczeństwo, ale zaraz potem odrzutowcem Blackwella ucieka do domu wydawcy 

na Bahamach. 

Politycy wykorzystywali reggae. Muzyka ta, zwłaszcza w wykonaniu takich osób 

jak Marley, wyrażała życzenia i uczucia narodu. Ich protest zawierał się w muzyce, 



w pieśniach, mówili o tym, z czym się zgadzają, a z czym nie. Po tym, co ludzie śpiewają, 

można było ocenić ich nastroje 

- mówi Dudley Thompson, minister spraw zagranicznych Jamajki w latach 1975-77. 

A muzyk będzie musiał jeszcze wrócić na wyspę, by wziąć udział w bieżących konfliktach. 

Od początku 1977 roku Marley mieszka w Londynie. Uprawia jogging jak w domu, 

gra w piłkę jak w ojczyźnie i pali marihuanę jak wszędzie. Jego podyktowany religią zdrowy 

styl życia bardzo odbiega od ekscesów współczesnych mu punkowców. Muzyk początkowo 

chyba nie bardzo wie, o co im chodzi, ale zapewne Lee Scratch Perry, który jest razem z nim 

w mieście, zabiera go na koncert The Clash. Bob przekonuje się chyba do ruchu, skoro 

nagrywa „Punky Reggae Party”. W tekście na jednej imprezie są Wailersi, Clash, Damned 

i wielu innych, powstaje „nowa fala, nowe szaleństwo, nowe wyrażenie”. 

Utwór, jeden z moich ulubionych, nie znajdzie się jednak na albumie „Exodus”, który 

ukazuje się jeszcze latem tego samego roku. Międzynarodowymi hitami stają się „Jamming”, 

„Waiting in Vain” czy „One Love/People Get Ready”. W”Natural Mystic” Marley śpiewa: 

Tajemnica natury unosi się w powietrzu. 

Jeśli będziesz słuchać uważnie, usłyszysz. 

To może być pierwsze ostrzeżenie. 

Może równie dobrze być ostatnim. 

Tego samego roku w ranie na palcu u nogi Marleya zostaje odkryty czerniak złośliwy, 

najbardziej groźna odmiana raka. Wbrew legendom nie ma nic wspólnego z raną doznaną 

podczas gry w piłkę ani z jeszcze wcześniejszymi ranami doznanymi na wsi. Marley odmawia 

niezbędnej na tym etapie amputacji palca, powołując się na swoje przekonania religijne. Rasta 

odrzucają nowoczesną medycynę i uważają, że nie wolno odcinać części ciała stworzonego 

przez Boga. Chociaż infekcja palca zostaje zaleczona, Bob z zespołem muszą odwołać 

amerykańskie tournée. 

Pracował z najlepszymi muzykami jamajskimi. Wszyscy chcieli z nim grać, bo to 

były pieniądze, popularność, szansa. Jego sekcja rytmiczna z basistą Family Manem jest 

chyba najlepsza w historii muzyki reggae. W chórku była Marcia Griffiths, która stała 

się gwiazdą już wcześniej 

- mówi w Roxy Pablopavo. W sesjach nagraniowych uczestniczy też wielu 

„białasów”, aby reggae brzmiało bardziej uniwersalnie. Jasna jest również karnacja 

londyńskiej partnerki Marleya - Cindy Breakspeare, jamajskiej miss świata z 1976 roku. Przy 

niej Marley jest czarny, a nie mieszańcem, jak wyzywano go za młodu. Partnerka wspomina: 

Nigdy nie znałam kogoś takiego jak Bob. Nie zachowywał się jak ktoś, kto chce 



zdobyć kobietę. Dawał w prezencie mango albo nieśmiało zapraszał na wieczorny 

spacer. Nie należał do tych, co dzwonią i mówią: może zjemy razem kolację albo 

pójdziemy potańczyć? Żył zupełnie inaczej. Kiedy przychodziło do muzyki, ona była 

najważniejsza, nie istniało nic więcej. Nieważne, jak pięknie wyglądałaś albo jak bardzo 

interesował się tobą przedtem. Kiedy pracował nad nową piosenką, przestawałaś się 

w ogóle liczyć. Muzyka była zawsze na pierwszym miejscu. 

W 1978 roku chory Marley wraca na Jamajkę, żeby zagrać na koncercie One Love, 

który ma jednoczyć zwaśnione frakcje polityczne i wspomóc zbiórkę pieniędzy na cele 

społeczne. Kościoły czy właściwie domy rasta są patronami imprezy, a Bob inwestorem. 

W tym czasie współpracownicy artysty dostają wyraźną informację, że CIA bacznie śledzi 

jego poczynania. 

Wziął na scenę dwóch największych przeciwników politycznych na Jamajce 

i symbolicznie złączył ich ręce. W tamtym okresie na wyspie rządziła gangsterka, 

pojawiła się broń. Nie wiadomo skąd - dawało ją CIA albo przemycano ją z Kuby. 

Strzelano do siebie, fatalna sytuacja. Ten gest z podaniem sobie rąk był raczej 

symboliczny, ale może sprawił, że zamieszki nie były ostrzejsze 

- mówił w Roxy Pablopavo. Urzędujący premier Jamajki sympatyzuje z obozem 

socjalistycznym, który w Ameryce Południowej i na Karaibach jest postrzegany jako 

wolnościowy. Niezależnie od preferencji politycznych każdy rząd nie tylko zakazuje 

posiadania marihuany, ale też je penalizuje. Kiedy Bob w mistycznym uniesieniu próbuje 

budować pokój, jego dawny współpracownik Peter Tosh wygłasza z tej samej sceny tyradę 

o faszyzmie policji i na oczach przedstawicieli władzy wypala wielkiego jointa. Gesty 

obydwu muzyków nie mają żadnego wpływu na rzeczywistość, ale są piękne i przechodzą 

do historii. 

W 1979 roku Marley nagrywa album „Survival” poświęcony Afryce. Pielgrzymuje 

do Etiopii, gdzie jest zszokowany nienawiścią ludzi wobec byłego cesarza, dla niego Boga 

wcielonego. Gra też w Zimbabwe z okazji uzyskania niepodległości przez ten kraj. Sam płaci 

za imprezę, jednak koncert zostaje przerwany - policja używa gazu łzawiącego przeciw 

demonstrantom. Wizja jedności i wolności, odrodzenia kontynentu kompletnie upada, kiedy 

Bob przekonuje się, że wszędzie gra dla lokalnych elit, a nie dla ludu. W dodatku właśnie 

na Czarnym Lądzie wychodzi na jaw, że organizator tras koncertowych przez wiele lat 

okradał go z setek tysięcy dolarów. Kaznodzieja pokoju nie wytrzymuje, zaczyna go bić 

i kopać. Potem na Florydzie usiłuje zmusić promotora, żeby zrzekł się na piśmie wszelkich 

roszczeń. Kiedy ten odmawia, Marley grozi mu pistoletem, co szczegółowo opisuje Chris 



Salewicz w książce „Nieopowiedziana historia króla reggae”. 

Takie opowieści mogą burzyć idealny wizerunek Marleya, ale przekazujący je 

dziennikarz dobrze znał muzyka i jego kraj. Bob chce nieść w świat przesłanie swojej religii, 

ale jest jednocześnie artystą i zwykłym człowiekiem. To dopiero po jego śmierci 

spadkobiercy zaczną budować jego święty wizerunek kaznodziei bez skazy. Sam 

rzeczywiście rzadko ucieka się do przemocy, ale jest przy nim zazwyczaj paru rude boys, 

których „wychowuje”, czasem są też jednak potrzebni do załatwiania delikatnych spraw... 

Mam wrażenie, że na początku lat osiemdziesiątych Marley z coraz większym trudem 

balansuje między wymaganiami show-biznesu a swoim przesłaniem. Wykorzystuje muzykę 

do głoszenia „dobrej nowiny”, ale czy cena nie jest zbyt wysoka? W dodatku występy 

w Afryce odzierają artystę ze złudzeń. Czy czuje się przegrany i dlatego pogarsza się jego 

stan psychofizyczny? W 1980 roku podczas kolejnego wielkiego tournée czuje się bardzo źle, 

ale promotorzy koncertów nie chcą słyszeć o szpitalu. Podczas porannego joggingu 

po występie w nowojorskiej Madison Square Garden mdleje. Okazuje się, że ma rozlegle 

przerzuty, rak zaatakował już mózg i płuca. Lekarze mówią wprost, że za chwilę umrze. 

W 1981 roku leczy się w Bawarii w klinice doktora Josefa Isselsa podejrzewanego 

o praktykowanie „eksperymentów medycznych” w nazistowskich obozach zagłady. Teraz 

Issels stosuje, tak jak lekarze rasta, metody naturalne. Już wcześniej został oskarżony 

o oszustwa w leczeniu - żaden jego pacjent nie został uratowany. Czerniak, na którego cierpi 

Marley, do dziś jest najbardziej niebezpieczną odmianą raka, nadal praktycznie niemożliwą 

do wyleczenia. 

Jest wiele teorii mówiących o tym, że to była śmierć inspirowana przez CIA, 

zatrute chemikalia. Syn szefa CIA wręczył Bobowi parę nowych butów piłkarskich 

i mówiono, że w tych butach coś było. Marley był pierwszą gwiazdą Trzeciego Świata, 

która zapełniała stadiony. Takie „Get Up, Stand Up” było rewolucyjną pieśnią 

i na pewno niewygodną dla rynku muzyki pop 

- mówił w Roxy Dariusz Malejonek. Amerykańskie służby od dawna śledziły 

poczynania Marleya, tak jak Johna Lennona i wielu innych muzyków. Śmierć duchowego 

wojownika nie była jednak ich spiskiem, tylko spadkiem, który otrzymał w kodzie 

genetycznym po swoim białym ojcu, ponieważ ta odmiana raka nie występuje u ludzi 

pochodzenia afrykańskiego. 

Artysta umiera w Miami, w drodze powrotnej z Europy na Jamajkę, w 1981 roku. Ma 

zaledwie 36 lat. Jego majątek natychmiast znika z kont na skutek machlojek prawników 

i gangsterów z Trench Town i wszystkie jego dzieci zostają bez pomocy finansowej. Kilka lat 



później Peter Tosh zostaje zamordowany przez ludzi z getta, podobnie jak wielu innych 

członków zespołu Marleya. Świat ojczystej wyspy szybko wrócił do stanu, który Bob chciał 

zmienić, wykorzystując czasem metody rude boys. 

Na ostatnim albumie studyjnym „Uprising” śpiewał w”Redemption Song”: 

Wszystko, co kiedykolwiek miałem, 

To pieśni odkupienia. 

Porzućcie niewolniczą mentalność, 

Nikt poza nami samymi nie może uwolnić naszych umysłów! 

Te zwrotki i wiele innych wciąż zagrzewają do walki o wolność, zarówno duchową, 

jak i polityczną. Nie starzeją się, bo nie wynikają tylko z koniunkturalnego działania 

w show-biznesie, lecz z głębokiej religijnej wiary. Rastafarianizm, operując symbolami, 

dodatkowo poetycko przedstawionymi przez Marleya, jest na tyle pojemny, że znajduje 

do dziś swoich wyznawców. Reggae sprawdza się nie tylko na blokowisku w Lublinie, gdzie 

działa Junior Stress, lecz także w Niemczech, skąd pochodzi Gentleman, syn luterańskiego 

pastora, gwiazda gatunku. Wszystko to dzięki Marleyowi, który - jak kończy swoją biografię 

Chris Salewicz - może być ciągle na nowo interpretowany: 

W zależności od potrzeb ludzie widzą w nim tego, kogo chcą zobaczyć. (...) Czyż 

nie byłby zachwycony, widząc, że główne przesłanie muzyki reggae - Babilon musi upaść 

- w dużej mierze jest aktualne po dziś dzień, głównie za sprawą niegodziwości 

bankowców, dzisiejszych odpowiedników kupców ze świątyni? 

Rewolucja punkowa zaczęła się od nihilizmu Sex Pistols, ale mogła być 

kontynuowana dzięki ideowemu zaangażowaniu The Clash. Reggae otworzyło drogę 

do globalnej sceny także innym lokalnym stylom muzycznym, za co jestem nadal wdzięczny 

Marleyowi. Skoro odbiorcy zaczęli się interesować problemami społecznymi Jamajki, 

dlaczego nie mogliby dowiedzieć się czegoś o Nikaragui? Albo o Indiach? Skoro można 

połączyć bujanie z Karaibów z ostrymi gitarami, to dlaczego nie dodać czegoś jeszcze? 



 

Bob Marley, 1970 

 

fot. Gems/Redferns/Getty Images/FPM 

 



 

Bob Marley & The Wailers, Birmingham Odeon, 1975 

 

fot. Ian Dickson/Redferns/Getty Images/FPM 

 

 



 

 

Joe Strummer, Portobello Road, Londyn, 1988 

 

fot. Joe Dilworth/Getty Images/FPM 

 

 



JOE STRUMMER 

 

Podstarzały punkowiec z fryzurą à la Elvis zawstydzony swoim dobrym 

pochodzeniem, artysta zapożyczający z tylu różnych gatunków, że przez ortodoksów zostaje 

oskarżony o zdradę ideałów ruchu. Czerpie pełnymi garściami z muzyki jamajskiej, reggae 

i soundsystemów z getta, ale też z amerykańskiego rock and rolla i rockabilly. 

Jedną z osób, które po zobaczeniu na żywo Sex Pistols postanawiają zmienić coś 

w swoim życiu, jest Joe Strummer, wkrótce lider The Clash. To mój ulubiony zespół, dlatego 

możliwe, że jego wokaliście poświęcam więcej miejsca niż innym. Próbuję jednak być wobec 

niego krytyczny, choć darzę go uwielbieniem w równej mierze jak Krzysztof Varga. 

The Clash są pierwszymi białymi chłopakami, którzy tworzą ideologiczne przymierze 

punkowo-rastamańskie. Ich punky reggae party zaczyna się w 1977 roku, kiedy 

na debiutanckim albumie umieszczają jamajski standard „Police &amp; Thieves”. Utwór 

stanie się symbolem jedności między czarnoskórymi imigrantami i białą radykalną młodzieżą. 

Jak mówił w Radiu Roxy Muniek Staszczyk z T.Love: 

Miksował wszystkie gatunki, choć jego zespół był oparty na punku, czyli 

przyspieszonym rhythm and bluesie. Można powiedzieć, że to był taki chamski rock and 

roll, powielanie tego, co wcześniej wymyśliło na przykład The Who. Jednak dla mojej 

generacji to była bardzo mocna rzecz. Miałem wtedy naście lat i takie Sex Pistols 

pojawiło się, strzeliło i pozamiatało, a The Clash ciągle się rozwijało. Myślę, że gdybym 

z nim usiadł, tobym się dogadał. Wiem, że po prostu szanował fanów, nie gwiazdorzył. 

Nie ma wątpliwości, że bez działalności Strummera nie byłoby Mano Negry i Manu 

Chao oraz innych fuzji dźwięków z różnych stron świata. Bob Geldof na antenie BBC tak 

wspomina muzyka po jego śmierci: 

Punk nigdy nie stałby się tak ważnym ruchem, gdyby nie Joe. Wprowadził do tej 

muzyki element inteligentnej polemiki, zupełnie różny od nihilizmu Sex Pistols. Dał nam 

polityczne treści i wymyślając na nowo rocka, zmieszał go z muzyką imigrantów z Indii 

Zachodnich (Karaibów), którzy pod koniec lat siedemdziesiątych licznie napływali 

do Anglii. Poza tym był cudownym człowiekiem, kłóciliśmy się ciągle i to było bardzo 

twórcze. Był szczery. Wiem, że kiedy oferowano The Clash ogromne pieniądze, żeby 

wznowili karierę, on po prostu odmówił, bo nie o to mu chodziło w życiu. 

Człowiek globalnej wioski. Swoje idee popularyzuje nie tylko z zespołem, ale także 

jako radiowy didżej zaczynający programy od słów: „Ta ziemia jest wasza. Ten świat należy 



do was!”. Syn dyplomaty, który aż do przedwczesnej śmierci pozostaje radykalnym 

lewicowcem, pisząc zaangażowane i inteligentne teksty. 

Przychodzi na świat jako John Graham Mellor w 1952 roku w Ankarze, stolicy Turcji. 

Jest synem urodzonego w Indiach brytyjskiego urzędnika, rodzina ciągle błąka się po świecie. 

Jego matka jest Szkotką, a w żyłach ojca płynie między innymi krew żydowska i ormiańska. 

Rodzi się cztery lata przed Johnnym Rottenem, ale jest dużo młodszy od powojennego 

pokolenia hipisów. Żyjąc między generacjami, wywalczy sobie miejsce w poprzek 

oficjalnych narracji i przez wiele lat będzie ukrywał swój wiek. 

Mój ojciec został wysłany do Kairu na dwa lata, potem do Meksyku na dwa 

kolejne. Chodziłem do meksykańskiej szkoły, gdzie nie mówiono po angielsku. Następnie 

do szkoły w Bonn w zachodnich Niemczech. (...) Później zostałem wysłany do Anglii, 

do szkoły z internatem. Tam często myślałem o rodzicach, co naprawdę zmieniło moje 

życie. Zdałem sobie sprawę, że powinienem o nich zapomnieć i jakoś uporać się z życiem 

- wspomina w materiałach archiwalnych zebranych przez Juliena Temple’a 

w dokumencie „Joe Strummer. Niepisana przyszłość” („Joe Strummer. The Future Is 

Unwritten”). Wstydzi się „burżuazyjnego pochodzenia”, źle widzianego w punkowym 

świecie, i często usiłuje umniejszyć znaczenie rodziny. Prywatna szkoła, do której 

uczęszcza, to wówczas marzenie klasy średniej, rodzina Mellorów jednak za nią nie płaci. 

Czesne pokrywa rząd, jako dodatek do urzędniczej pensji ojca. 

Wygadany dziewięciolatek musi radzić sobie w szkole sam. Organizuje gang, żeby nie 

musieć podporządkowywać się innym. Do Anglii zostaje też wysłany jego starszy brat, 

nieśmiały i cichy David, którego los będzie wkrótce miał spory wpływ na Johna. Przez 

kolejne siedem lat widują rodziców tylko raz na rok. John coraz bardziej interesuje się rock 

and rollem, a David okultyzmem. 

Miałem odczucie, że John czuł się trochę zażenowany z powodu brata. Może był 

to jedynie strach, że on też się może taki stać, i dlatego został bardziej rozrywkowym 

samotnikiem. Też był indywidualistą, ale był bardzo, bardzo zabawny, bez cienia 

wątpliwości. (...) Pamiętam, że występował w skeczach kółka DramSoc, które były 

utrzymane w stylu Monty Pythona. Z pewnością można powiedzieć, że był pod 

alternatywnymi wpływami. Nigdy nie wystąpiłby w tradycyjnym, mainstreamowym 

przedstawieniu 

- wspomina jeden ze szkolnych kolegów cytowany w książce „The Clash. Ostatnia 

załoga na mieście” Marcusa Graya. John i David Mellorowie spędzają każde wakacje 

z rodzicami, podróżując po świecie. Z wyjazdów biorą się kolejne płyty, od rock and rolla 



po muzykę etniczną. John w równej mierze fascynuje się The Rolling Stones co afrykańskimi 

pieśniami, a w Teheranie słucha Chucka Berry’ego i postanawia zostać muzykiem. 

Tymczasem jego brat David coraz rzadziej się odzywa i fascynuje się ideologią nazistowską. 

John ma fatalne stopnie, interesuje się przełomowymi wydarzeniami 1968 roku: protestami 

w Paryżu, wojną w Wietnamie. David jako nastolatek wstępuje do skrajnie prawicowego 

Frontu Narodowego. I w końcu popełnia samobójstwo. Osiemnastoletni John jest 

wstrząśnięty jego śmiercią, tym bardziej że musi rozpoznać ciało brata gnijące przez parę dni 

w odludnym miejscu. 

Odkąd w 1978 roku The Clash występuje na koncercie Rock Against Racism 

w parku Victoria przed osiemdziesięcioma tysiącami ludzi, ich lider jest w niezatarty 

sposób związany z tą stroną punk rocka, która dystansowała się od flirtów ze swastyką, 

jakie uprawiali Sid Vicious i Siouxsie. Joe zmienił ten wizerunek punka, stając się 

sprawiedliwie tragicznym i wrażliwym rzecznikiem (antyfaszyzmu) 

- pisze Chris Salewicz w biografii artysty „Redemption Song”, zastanawiając się, 

podobnie jak ja, jaki wpływ miała na to śmierć brata. 

John - jeszcze nie Joe - każe nazywać się Woodym, ponieważ jak Dylan fascynuje się 

Woodym Guthriem. Wstępuje do szkoły artystycznej, jednak szybko przerywa naukę, choć 

będzie rysował do końca życia. Chłopak z dobrego domu, prosto z hipisowskiego Londynu, 

przenosi się do robotniczego, industrialnego Newport w Walii. Gra z lokalnym zespołem, 

pracuje w sklepie z dywanami i kopie groby na cmentarzu, tak jakby chciał poznać 

„prawdziwe życie”. 

Gdy wraca do Londynu, zakłada squat, zajmując pustostan należący do miasta, 

z którego wcześniej wyrzucono mieszkańców. Od adresu domu bierze nazwę mający tam 

próby zespół 101’ers, w którym działają między innymi imigranci z Chile, gdzie właśnie 

doszło do brutalnego przewrotu wojskowego wspomaganego przez USA. 101’ers za piwo 

grają między innymi „Out of Time” Stonesów i pierwszy napisany przez Johna Mellora utwór 

„The Keys to Your Love”. Lider zespołu spotyka się wtedy z przyszłą perkusistką grupy The 

Slits - znaną pod pseudonimem Palmolive dziewczyną, z którą Sid Vicious usiłuje założyć 

Flowers of Romance. 

W Londynie wszyscy przyszli punkowcy tworzą jedno środowisko, a lider 101’ers ma 

poważny problem. Żeby być punkiem, trzeba mieć dziewiętnaście lat, on ma już dwadzieścia 

trzy, nie pochodzi ze społecznego marginesu i ma zupełnie inne muzyczne fascynacje. Jego 

mistrzem jest Tymon Dogg, który zagra potem gościnnie w wielu eksperymentalnych 

utworach The Clash, multiinstrumentalista znający zarówno amerykański folk, jak i bluesa 



z delty Missisipi. 

101’ers stają się alternatywnymi gwiazdami pub rocka, zostają entuzjastycznie opisani 

w piśmie „Melody Maker”. John-Woody porzuca dawny pseudonim i zamienia się w Joego 

Szarpidruta - Strummera. Starają się z zespołem wydać singla w małej niezależnej wytwórni, 

jednej z tych, które wspomagają początki punka, a Sex Pistols grają jako ich support. 

Przyszli i wszystko wybuchło. To było elektryfikujące, inne, jakby milion lat 

do przodu. Zniszczyli wszystko, co wtedy działo się w mieście, wszystko się skończyło 

- wspomina Joe Strummer w filmie Juliena Temple’a. Na koncerty 101’ers 

przychodzą muzycy z efemerycznej protopunkowej formacji London SS. A także ich 

menedżer Bernie Rhodes, dawny współpracownik McLarena, który pomagał właścicielowi 

butiku w stworzeniu Sex Pistols. Teraz, zwolniony, chce stworzyć własną odpowiedź na ten 

zespół i zaprasza starszego wokalistę do nawiązania współpracy. Joe Strummer po dniu 

namysłu porzuca dawną squatową ekipę, co w jego kręgach zostaje uznane za zdradę. 

Powstaje The Clash. 

Muzycy nie chcą słuchać oskarżeń, że zostali stworzeni przez Berniego Rhodesa 

„z castingu”, tworzą więc później legendę o tym, jak spotkali się kompletnie przypadkowo. 

A ich wokalista nowe życie zaczyna od zmiany wyglądu - ścina włosy i farbuje je na blond. 

Jak mówił w Roxy Robert Matera z Dezertera: 

Był człowiekiem, który wiele przeżył, i pomysł na takie granie wynikał z jego 

osobistych doświadczeń. Jeżeli chodzi o te wyższe sfery, to rzeczywiście był z trochę 

innego rzutu niż większość punkowców. Strummerowi chodziło generalnie o wolność, 

której w latach siedemdziesiątych zaczynało brakować głównie w sferze ekonomicznej. 

Żyjemy w kraju, którego gospodarka jest w opłakanym stanie. Szaleje 

bezrobocie. 60 procent osiemnastolatków nie ma pracy. Ci młodzi ludzie nie mają nic 

do roboty, siedzą na ulicach, wałęsają się. Mają za to muzykę, która ich zajmuje, 

pobudza wyobraźnię i inspiruje, żeby iść naprzód. Mamy do czynienia z masą ludzi, 

przed którymi nie rysuje się świetlana przyszłość. Walka na ulicach z policją jest częścią 

ich codziennego doświadczenia. Są wyrzucani z knajp i klubów tylko ze względu na to, 

jak wyglądają 

- perorował w tym czasie Malcolm McLaren. W wypadku nihilistyczno-zblazowanego 

Sex Pistols to menedżer musi klarownie wygłaszać manifesty za zespół. Wkrótce okaże się, 

że z The Clash jest inaczej - mogą mówić sami za siebie. 

Latem 1976 roku Strummer z nową grupą gra jako support dla Pistolsów. Grupa 

Johnny’ego Rottena będzie jednak istnieć jeszcze tylko dwa lata, The Clash - całe dziesięć lat. 



Zagonieni do ciężkiej pracy przez menedżera mają ciągle próby, a Rhodes zmusza Strummera 

do pisania „o czymś”. Syn brytyjskiego urzędnika wysokiej rangi, stając się punkowcem, 

musi udowadniać - jak sam mówi: „z gorliwością stalinisty” - że nie kieruje nim 

koniunkturalizm. 

Wiosną 1977, rok po pierwszym spotkaniu, The Clash wydają singiel „White Riot”, 

którego przekaz jest dużo bardziej wyrazisty niż nihilizm z”Never Mind the Bollocks”: 

Czarni ludzie mają dużo problemów, 

Ale nie boją się rzucać cegłami. 

Biali ludzie chodzą do szkoły, 

Gdzie oni uczą cię, jak być tępym, 

I wszyscy po prostu robią to, co im kazano. 

Nikt nie chce iść do pudła! (...) 

Biały bunt - chcę buntu. 

Biały bunt - mojego własnego buntu. 

Tekst Strummera, inspirowany zresztą „Street Fighting Man” Stonesów, może 

w pierwszej chwili wydać się rasistowski, jest jednak odwrotnie. Wokalista chce, żeby biała 

młodzież zbuntowała się tak, jak czynią to ciemnoskórzy imigranci. To nie znaczy, 

że idealizuje getto - co słychać, kiedy mówi o genezie utworu: 

Byliśmy na Notting Hill Carnival w czasie zamieszek. Najpierw zrewidowała nas 

policja. Myśleli, że mamy w kieszeniach cegły. A potem przeszukiwali nas rastamani, 

którzy chcieli znaleźć pieniądze. 

Kiedy The Clash nagrywają już debiutancki album, jedynym utworem, nad którym 

dłużej pracuje realizator dźwięku, jest „Police &amp; Thieves”. Pierwotnie był to słodko 

zaśpiewany przebój Juniora Murvina, popularny na imprezach w jamajskich dzielnicach 

Londynu. The Clash są tak podnieceni udziałem w zamieszkach na Notting Hill, kiedy rzucają 

cegłami, że od tej pory regularnie słuchają muzyki imigrantów. Pozostali członkowie grupy 

mają już chuligańskie doświadczenia, dla Joego pierwsza próba podpalenia samochodu 

podczas protestu, w którym aresztowanych zostaje pięćset osób, jest jak oczyszczenie. 

Być może dopiero wtedy ten chłopak z dobrego domu naprawdę czuje, że poznaje 

życie zwykłych ludzi. Początkowo sceptyczny wobec muzyki uciśnionych, reggae, zaczyna 

się nią interesować. Dźwięki grane przez lokalne soundsystemy nie są już dla niego 

egzotyczne, lecz dają nadzieję w konflikcie, którego sam zasmakował. W Anglii przesłanie 

Marleya jest dobrze znane z telewizji, szaf grających i czasopism muzycznych. Zarówno on, 

jak i inne kapele z karaibskiej wyspy są też grane w klubach, do których chodzą punkowcy. 



Podczas pierwszych prób Joe i reszta słuchają nie tylko singli Boba, lecz także wielu 

innych, dziś już kompletnie zapomnianych zespołów z Jamajki. Pomiędzy swoimi utworami 

ćwiczą dla zabawy Wailersów, potem właśnie „Police &amp; Thieves”. Kiedy okazuje się, 

że ich debiutancka płyta jest za krótka, dodają do niej ten kawałek. Wersja The Clash to nie 

„białe reggae”, lecz „punkowe”, jak mówi Strummer, który podobnie jak inni ma 

wątpliwości, czy granie muzyki czarnych nie jest jakąś formą wyzysku kulturowego. 

W porównaniu z zaśpiewanym falsetem oryginałem ich wersja jest rzeczywiście mocna, ale 

i tak melodia wpada w ucho. 

Dzięki takim eksperymentom na tle innych punkowych kapel The Clash od razu 

brzmią inaczej. Jon Savage pisze: 

Zaczynali jako typowa grupa modsowska: gniewna, mądra, osadzona w swoich 

czasach, popowa. Przyspieszyli najeżone akordami, jękliwe brzmienie The Who i The 

Kinks i dodali do niego nowe wariacje: masywne, galopujące uderzenie (...), minimum 

solówek gitarowych i obfitość drop-outów zapożyczonych z reggae dub, kiedy to 

wszystkie instrumenty odpadają, pozostawiając jedynie regularny rytm, którym 

rozbrzmiewały targi (getta). A w osobie Joego Strummera mieli frontmana wielkiego 

formatu: pełnego energii, twardego, dowcipnego, a zarazem współczującego. 

Nawet jeśli pozostali Clashe znają reggae lepiej od Strummera, on umie wykorzystać 

jego nastrój. Kiedy podczas jednego z koncertów gitarzyście pękają struny, a nie ma 

zapasowych, podstawia pod mikrofon małe tranzystorowe radio, w którym leci program 

o stanie wyjątkowym w Irlandii Północnej. Inteligentny dźwiękowiec, pracujący zresztą 

na co dzień z Pistolsami, dodaje do transmisji pogłosy, zwielokrotnia i zapętla dźwięk, 

niczym Lee Scratch Perry w studiu. Jak wspomina lider, „cały klub wibrował słowami: 

bomby, bomby, bomby”, budując apokaliptyczną atmosferę, o którą chodziło The Clash. 

Po tym przypadkowym eksperymencie już regularnie bawią się w podobny sposób. 

Zarówno singiel, jak i debiutancki album, który ukazuje się zaraz później, to wynik 

kontraktu z dużą wytwórnią. Wydawany metodą „zrób to sam” opiniotwórczy magazyn 

„Sniffin’ Glue (And Other Rock’n’Roll Habits)” pisze wtedy, że punk umarł w momencie, 

kiedy The Clash podpisali kontrakt z CBS. Jednak album ma mocne, brudne, szybkie 

i garażowe brzmienie. Każdy utwór jest manifestem ideologicznym z tekstem lidera: napisany 

w związku z odwoływaniem koncertów Pistolsów „Remote Control” jest protestem przeciw 

cenzurze; „I’m So Bored with the USA” wytyka amerykanizację Anglii; „London’s Burning” 

opowiada o mieście płonącym z nudy i ludziach wyznających nową religię - gapienie się 

w telewizor. 



Na fali punka przelewającej się przez kraj debiut świetnie się sprzedaje, mimo że The 

Clash nie robią takich skandali jak Sex Pistols. Joe bardzo stara się być chuliganem, ale i tak 

jest dużo łatwiejszy w kontaktach niż zblazowany Rotten. W przeciwieństwie do niego potrafi 

powiedzieć coś konkretnego, wystarczająco mocno politycznego, choć wiele podpowiada mu 

menedżer zespołu. Bernie Rhodes, który podobnie jak McLaren jest pod wpływem 

sytuacjonizmu, namawia podopiecznych do samodzielnego tworzenia szablonów 

i sprejowania ich na kurtkach i koszulkach. Występują więc z napisami typu: „Hate and war”, 

a Joe ma wypisane: „Chuck Berry is dead”. Burzą przeszłość, wieszczą konflikt, z którego 

może się narodzić jakiś nowy, lepszy świat. 

Szybko okazuje się, że kontrakt, który podpisali z CBS, nie daje im wcale wolności, 

lecz ogranicza ich działalność. Całkowitej kontroli nad ich poczynaniami domaga się też 

menedżer, więc wbrew niemu i na przekór wytwórni wydają singiel „Complete Control”. 

Za brzmienie odpowiedzialny jest legendarny jamajski producent Lee Scratch Perry pracujący 

akurat w Londynie z Marleyem. Po opisaniu konfliktu z wytwórnią Joe śpiewa: 

Jestem kontrolowany fizycznie i mentalnie. 

Tu punk rockerzy. 

Wolność jest kontrolą. 

Totalną. 

K-o-n trola - a to dotyczy ciebie! 

Historyk punk rocka Jon Savage uważa, że utwór ucieleśnia sprzeczności ruchu, 

szukającego wolności, ale wpadającego w sidła show-biznesu. Inna, bardziej reggae’owa 

piosenka - „(White Man) In Hammersmith Palais” - powstaje na drugi album grupy. 

Strummer pisze tekst po wizycie na całonocnym koncercie jamajskich wykonawców, 

krytykując zarówno ich bardziej popowe podejście do reggae, jak i parcie punków do kariery: 

Biała młodzież, czarna młodzież, niech lepiej znajdzie inne rozwiązanie. 

Dlaczego nie zadzwonić do Robin Hooda i poprosić o trochę darowizn? 

Punkrockersi w Wielkiej Brytanii nie zauważą. 

Oni wszyscy są zbyt zajęci walką o dobre miejsce w blasku świateł. 

(...) Jestem wilkiem całą noc szukającym ćpania 

Który w słońcu wygląda na chorego. 

Po prostu, wiesz, szukam zabawy. 

Szukam tylko dobrej zabawy. 

Joe z kolegami wspomagają się amfetaminą, dlatego też wyglądają na biednych 

i wychudzonych. Wcale nie z powodu złych warunków życia, o jakich opowiadają. Podczas 



tournée prowadzą typowe życie rockmanów - z alkoholem, dragami i dziewczynami. Jednak 

w wywiadach starają się trzymać fason rewolucjonistów „spoza układu”. 

Pod koniec 1978 roku ukazuje się drugi album „Give ‘Em Enough Rope” - pod presją 

wytwórni ma delikatniejsze brzmienie niż debiut. Największy hit to „Tommy Gun”, którego 

tytuł jest slangowym określeniem ręcznego karabinu maszynowego. Tekst Strummera 

opowiada o terrorystach i walce w imię idei. Lider krytycznie wypowiada się na temat 

przemocy i ideologii, choć na koncertach sam nosi czasem koszulkę Czerwonych Brygad, 

włoskiej organizacji terrorystycznej. 

The Clash w czasie upadku ruchu punk śpiewają raczej o globalnych, a nie lokalnych 

problemach. Menedżer przed nagraniami wysyła zresztą Joego Strummera i drugiego 

gitarzystę na Jamajkę, żeby pisali nowe utwory. Doświadczenia z Notting Hill nie 

wystarczają, żeby przebić się przez barierę kulturową. W książce Chrisa Salewicza 

„Redemption Song: The Ballad of Joe Strummer” lider The Clash wspomina, że rude boys nie 

pobili ich tylko dlatego, że w punkowych strojach wyglądali jak kompletni wariaci 

z kosmosu. Dilerzy marihuany i tak ich jednak ciągle oszukują i po wzięciu pieniędzy 

natychmiast znikają. Kiedy nareszcie udaje się kupić święte ziele rastafarian, muzycy 

zamykają się w pokoju i nie wychodzą z niego do końca pobytu, paląc i komponując. 

Po drugiej płycie The Clash ruszają w trasę koncertową po USA, gdzie Strummer 

zakochuje się w wielkich samochodach i wielkich pizzach - już wkrótce muzycy będą 

krytykowani za porzucenie ojczyzny na rzecz Ameryki. W tym okresie Joe, kojarzony dziś 

zazwyczaj tylko z intelektualnym zapleczem zespołu, ukazuje swoją inną twarz. Zaczyna się 

spotykać z młodszą od siebie o dziesięć lat nastolatką Gaby Salter, córką londyńskich 

hipisów. Zamieszkuje nawet razem z nią, co według biografa Chrisa Salewicza nie 

przeszkadza mu czasem sypiać z innymi fankami Clashów. 

Strummer był ideologiem tego zespołu, ale nie można pominąć jego tandemu 

kompozytorskiego z Mickiem Jonesem, bo to oni tworzyli podstawy bandu. 

Z perspektywy czasu takie albumy jak „London Calling” z 1979 roku to totalna klasyka 

rock and rolla na lata świetlne. Pokazali nam, jak mieszać gatunki. Boba Marleya 

poznałem dzięki nim, czyli można rzec: od dupy strony. To było dziwne w tamtych 

czasach, że kilku białych kolesi gra reggae. Byli takim drogowskazem dla T.Love. 

Przemycaliśmy dużo podobnego grania w naszych utworach - „I Love You” czy „Bóg” 

były generalnie białym podejściem do reggae 

- mówił w Roxy Muniek Staszczyk. Obserwujący jednak na bieżąco ewolucję 

brzmienia fani obrażają i krytykują zespół za to, że nie gra jak na początku. Na wspomnianej 



przez Muńka trzeciej płycie jest prosty rock and roll jak w”Train in Vain” czy utrzymane 

w delikatnym tempie podbitym dyskotekowym rytmem „Lost in the Supermarket” 

krytykujące konsumeryzm. Z kolei „Spanish Bombs” traktuje o oporze anarchistów 

i komunistów podczas wojny domowej w Hiszpanii w latach trzydziestych. Joe Strummer 

pokazuje, że punkowiec z dobrego brytyjskiego domu może sięgać także do historii. 

Dość szybka przemiana hałasującego The Clash w dużo bardziej melodyjny zespół ma 

niewątpliwie związek z historią rodziny i podróży lidera, a także z jego fascynacją The 

Rolling Stones i rhythm and bluesem z początków 101’ers. 

Wbrew woli wytwórni Joe chce, by podwójna płyta sprzedawana była 

za niewygórowaną cenę. Jak mówi w książce Marcusa Graya: 

W upieraniu się przy cenach podoba mi się to, że dzieje się to tu i teraz, to nie są 

jakieś czcze obietnice. Tu chodzi o rzeczywistość: z iloma funtami będziesz musiał się 

pożegnać, żeby dostać tę płytę. To jedna z niewielu okazji, kiedy możemy pokazać, 

w co wierzymy, żeby nasze ideały mogły zamanifestować się w prawdziwym świecie. 

Robienie tego w thatcherowskiej Anglii było dosyć ostentacyjnym gestem. (...) 

Powiedzmy tak: gdyby się to wydarzyło w Japonii, wszyscy menedżerowie wytwórni 

popełniliby seppuku. 

Zespołowi udaje się pozbyć się Rhodesa, który ich stworzył, ale mimo udanej 

współpracy artystycznej są przecież jego chłopcami z castingu. Joe coraz gorzej dogaduje się 

z Mickiem Jonesem, drugim gitarzystą i wokalistą, współautorem większości utworów. 

Perkusista Topper Headon zaczyna brać heroinę. Strummer też ma z nią krótki romans, ale 

żółtaczka, której się od razu nabawia, i pobyt w szpitalu sprawiają, że trzyma się z daleka 

od towaru. The Clash wciąż jednak próbują utrzymać jedność i Joe wkrótce musi bronić 

chorego kolegi. Przypomina, jak daleko zaszli The Clash od początku punkowej rewolty. 

Udowadnia, że choć nie mają już nastroszonych włosów i podartych kurtek, potrafią być 

agresywni jak Sid Vicious. Kamery rejestrują konferencję prasową, podczas której krzyczy 

na dziennikarza: 

Zamknij się, ty głupia pizdo! (...) Myślisz, że to rok 1976, a ty rozmawiasz z Sex 

Pistols?! Odpierdol się! Jeśli on czuje się, jakby miał zaraz zwymiotować, to dlatego, 

że boli go brzuch. Nie potrzebuję twoich żartów. Jeśli nie masz nic ważnego 

do powiedzenia, to spierdalaj! Powiedz mi o życiu i śmierci, a zapomnij o rzygach 

na śmierdzących dywanach. 

Pracę nad nowym albumem w Nowym Jorku rozpoczynają jednak tylko Mick i Joe, 

bez Toppera oraz basisty, grającego z nimi od samego początku Paula Simonona. Jest 1980 



rok i w USA słychać już początki rapu, na razie w połączeniu z funkiem i disco, ale Clashom 

natychmiast kojarzą się one z dźwiękami jamajskich soundsystemów z Londynu. Przy 

nagraniach z muzykami pracuje Mikey Dread, jamajski producent, który zabiera ich 

na rodzinną wyspę. Podczas drugiej wizyty na Jamajce udaje im się głębiej wniknąć 

w lokalną kulturę. Są tak gorąco przyjęci przez rude boys kontrolujących studio nagraniowe, 

że muszą uciekać. W szczytowym okresie kariery Marleya, kiedy w Kingston pojawia się 

coraz więcej białych gości, zarówno chuligani, jak i gangsterzy oraz producenci uważają, 

że każdy Anglik jest „babilońskim krwiopijcą”. Jeśli nie może zapłacić odpowiednio dużo, 

musi brać nogi za pas. 

Już pod koniec roku ukazuje się na trzech płytach analogowych (znów w cenie 

jednej!) album „Sandinista!” - nazwany tak na cześć nikaraguańskich partyzantów. 

Przypomnijmy, że to ugrupowanie rok wcześniej w wyniku rewolucji przejęło tam władzę. 

The Clash, mimo że bardzo dobrze czuli się w Stanach Zjednoczonych, krytykowali rządową 

strategię ingerowania w wewnętrzną politykę państw Ameryki Łacińskiej, wpływania na ich 

władze i wspierania (także finansowego) prawicowych dyktatur. O samej płycie mówił 

w Roxy Robert Matera z Dezertera: 

W czasach kiedy płyta wyszła, byłem nastawiony na radykalne brzmienie. To, 

co zespół wówczas zaproponował muzycznie, nie do końca mnie przekonało, bo mieliśmy 

mieszankę przeróżnych rytmów, w dużej części tanecznych, bardziej do zabawy niż 

buntowania się. Od strony muzycznej był to jednak kawał porządnej roboty, a niektóre 

numery stały się klasykami. Dodatkowo teksty nadal przekazywały niewygodne sprawy 

dotyczące problemów kraju i świata, co wielu nie bardzo się podobało. Po latach grania 

punk rocka Strummer postanowił wbić kij w mrowisko i zaszokować poszukiwaniem 

w różnych obszarach. To mogła być swego rodzaju prowokacja dla odbiorców 

przyzwyczajonych do pewnej historii, którą The Clash opowiada. Ci odbiorcy chcieli 

wciąż tego samego. 

Rzeczywiście na trzech winylowych krążkach The Clash prezentują: walc, muzykę 

ludową, rap, rockabilly, rock and rolla, pop, reggae i jego głęboko basową mutację - dub, 

karaibskie calypso, gospel, funk. Na płycie „Sandinista!” słychać geniusz muzyczny całego 

zespołu (grającego z zaproszonymi gośćmi) wsparty światowym obyciem Joego Strummera. 

Ta płyta w 1980 roku jest profetyczną kreacją „globalnej wioski”, w czasach kiedy nikomu 

się o niej nie śniło. Legenda głosi, że młody Kurt Cobain - chcąc zapoznać się z punkiem - 

pożyczył ten album na amerykańskiej prowincji i jako że dostał zupełnie co innego niż punk, 

o jakim czytał w zinach, wyłączył go po kilku utworach. 



Z dzisiejszej perspektywy album wydaje się encyklopedią muzyki, wskazującą 

naśladowcom drogę do łączenia gatunków. Niezależnie od eksperymentów teksty 

na”Sandinista!” wciąż są zaangażowane. Na przykład w”Washington Bullets” jest zarówno 

Afganistan, jak i Tybet, Kuba i właśnie Nikaragua. Jak wspomina w filmie Juliena Temple’a 

Bono z U2: 

Nie miałem pojęcia, gdzie jest Nikaragua ani kim są sandiniści. Słowa piosenek 

Joego Strummera były jak atlas geograficzny. Otworzyły świat przede mną i innymi 

ludźmi pochodzącymi z białych plam przedmieść. 

Wyjątkowo mogę się zgodzić z liderem irlandzkiej kapeli. Kiedy byłem jeszcze 

w podstawówce i mój starszy kuzyn przegrał mi album, nie byłem co prawda na bakier 

z globusem. Czym innym było jednak wodzenie palcem po mapach, a czym innym możliwość 

„poczucia” tych miejsc dzięki muzyce. Nie dziwię się, że Flea z Red Hot Chili Peppers 

mówił: 

To moja ulubiona płyta The Clash. Niesie przesłanie bratersko-siostrzanej 

miłości, bez gównianej ściemy. To wciąż etos punka, ale nie byliby moim ulubionym 

zespołem, gdyby się nie rozwijali muzycznie. Mieli największy wpływ na nasz zespół, 

ponieważ uważali, że nie ma sensu robić w kółko tego samego, jeśli masz do powiedzenia 

nowe rzeczy. 

W międzyczasie już nie tylko w Anglii powstaje mocna, zaangażowana politycznie, 

radykalna scena punk. Squattersi z Hamburga uważają, że The Clash się sprzedali, i rozbijają 

ich koncert w portowym mieście. Nawołują nawet do zabicia Joego. Ten nie wytrzymuje 

i jednemu z anarchistów przywala w głowę gitarą. Zostaje za to aresztowany, ale szybko 

wychodzi, ponieważ okazuje się, że był trzeźwy i działał właściwie w samoobronie. Paradoks 

sytuacji polega na tym, że jedni z pierwszych punkowców muszą bronić się przed swoimi 

szczerymi naśladowcami broniącymi etosu ruchu. Irokez, kurtka z napisami, ćwieki i glany 

stają się wtedy uniformem, co widać na festiwalach w Jarocinie. Tymczasem lider Clashów 

nosi fryzurę psycho - wielką grzywkę à la Elvis - kowbojskie koszule i kapelusze, buty 

clippery na wysokiej podeszwie jak Teddy Boys. 

Był najbardziej szczodrą osobą, jaką znałem. Wszystkie pieniądze oddawał 

bezdomnym i innym, nieważne komu, a jeśli nic nie miał, brał ode mnie. Nie jednego 

dolara, ale dwudziestki. Protestowałem, że ten koleś, któremu dał kasę, pójdzie 

po prostu po flaszkę, ale on odpowiadał, że nic nie szkodzi - będzie się przynajmniej 

dobrze bawił w nocy 

- mówi jeden ze współpracowników w książce Chrisa Salewicza. Nie są to bynajmniej 



gesty zarozumiałego milionera, Joe Strummer mimo sukcesów wciąż jest bez kasy. 

Ze wspomnień przyjaciół wynika, że pozostaje takim samym muzykiem ze squatu jak przed 

laty. Wciąż tylnymi drzwiami za darmo wpuszcza młodych fanów na koncerty. 

Podczas kolejnego tournée The Clash grają w Nowym Jorku, który zakochuje się 

w ich rapowo-reggae’owym „The Magnificent Seven”. Jednak ich limuzyną w mieście jest 

zwykła taksówka, którą wożą się do Harlemu czy Brooklynu, zakazanych gett. Nie zmienia to 

faktu, że wszyscy - od Martina Scorsese, przez Warhola, po Burroughsa i Ginsberga - chcą 

poznać dziwnych Angoli. Ich koncerty otwiera jeden z ojców założycieli hip-hopu 

Grandmaster Flash. Publiczność, niekumająca jeszcze nowej muzyki, wygwizduje artystę. Joe 

ze sceny opieprza słuchaczy, że muszą dać szansę wschodzącym gwiazdom lat 

osiemdziesiątych. Tworzy kolejny pomost pomiędzy stylami, kulturami i epokami. 

Strummer jest silną osobowością, starszym bratem dla reszty, absolutnym liderem, 

rzecznikiem grupy. Ma też jednak swoje humory, a The Clash działają bez przerwy, od paru 

lat nie mają wakacji ani pieniędzy na przyjemności. Rosną napięcia, Mick wylewa drinka 

na Joego, ten daje mu w zęby. Spory zaczynają się wtedy, kiedy wreszcie odnoszą sukcesy, są 

zapraszani do telewizyjnych programów, w których zresztą czują się dosyć niezręcznie. 

W maju 1982 roku ukazuje się „Combat Rock”, mniej eksperymentalny niż 

„Sandinista!”, zawierający jednak największe przeboje grupy, jak „Should I Stay or Should 

I Go” czy „Rock the Casbah”. Po wydaniu płyty Strummer coraz częściej kłóci się 

z kolegami, choć przecież przed laty to oni zaprosili go do współpracy. Najpierw wyrzuca 

z zespołu perkusistę Toppera Headona, uzależnionego od heroiny już tak bardzo, że nie jest 

w stanie grać. Muzyk ląduje na squacie, trzęsie się z głodu - tym razem Joe nie jest szczodry 

i wyrozumiały. 

Jednak skoro odchodzi bębniarz, to dlaczego nie jeszcze ktoś? Lider po raz pierwszy 

w życiu nosi punkowego irokeza, ale czuje, że stał się gwiazdą w rodzaju tych, przeciw 

którym sam się buntował. Jeszcze na początku wspólnej drogi w utworze „1977” śpiewał: 

„No Elvis, Beatles or the Rolling Stones”, choć zapewne potajemnie fascynował się 

przynajmniej tymi ostatnimi. Teraz The Clash, pionierzy punka, grają wielkie koncerty jak 

Jagger i Richards, są równie sławni. Joe nie potrafi się z tym pogodzić i szukając jakiegoś 

rozwiązania problemu, znajduje najgorsze: wyrzuca z zespołu konkurenta - Micka Jonesa. 

Ze starego składu ma już tylko basistę Paula Simonona. Z nim i z nowymi muzykami 

nagrywa w 1985 roku album „Cut the Crap”. W szkole podstawowej paradowałem 

w dżinsowej kurtce ze znaczkiem „T.Love Alternative” zakupionym za kieszonkowe oraz 

naszywką z okładką tej płyty. Metodą do it yourself zrobił ją mój nieoceniony brat cioteczny. 



Nawet jeśli najchętniej słuchałem „Sandinisty!” to obrazek punka z irokezem przerysowany 

z”Cut the Crap” bardziej wkurzał nauczycielki. Współautorem albumu staje się producent 

Bernie Rhodes. Joe z powrotem sprowadza znienawidzonego menedżera, bo nie wie, co ma 

robić. Wokalista podczas nagrywania tej płyty ma już ponad trzydzieści lat. W telewizyjnym 

reportażu mówi: 

Mój ojciec umarł podczas naszej ostatniej trasy. Kiedy wróciłem do domu, matka 

zaczęła chorować i także zmarła pod koniec tego roku. Straciłem rodziców i swoją 

grupę. Wtedy zaczynasz myśleć o różnych rzeczach. Stajesz się inną osobą. Nie jesteś już 

młodzieńcem, tylko londyńskim rodzicem, który ma teraz dzieci na utrzymaniu. 

Jedynym przebojem i dobrze ocenianym utworem z ostatniego albumu wydanego pod 

szyldem The Clash jest „This Is England”, w którym wokalista opisuje wszystkie problemy 

społeczne Anglii w latach osiemdziesiątych. Po”Cut the Crap” legendarna grupa przestaje 

istnieć, ale jej lider nadal żyje. 

Najpierw jedzie w podróż po Hiszpanii. Pije i szuka śladów ulubionego poety - 

Federico Garcii Lorki. Wciąż jest w związku z dawną fanką Gaby, która już uzyskała 

pełnoletność. Nie mogą się jednak pobrać, bo Joe jest oficjalnie mężem imigrantki, z którą 

wziął kiedyś ślub, żeby zapewnić jej legalny pobyt w Anglii. Pisze muzykę do fabuły „Sid 

i Nancy”, w której basistę Pistolsów gra Gary Oldman. Oficjalnie Strummer jest tylko 

autorem „Love Kills” z filmu, ponieważ jest ograniczony kontraktem podpisanym jeszcze 

za czasów The Clash. Za jego współpracę przy filmie dobrze przyjętym przez krytykę 

i publiczność, ale źle przez Sex Pistols, Johnny Rotten śmiertelnie się obraża. Poniekąd 

słusznie twierdzi, że Strummer nie ma zielonego pojęcia o ostatnim okresie życia Sida 

Viciousa. Za sprawą współpracy przy „Sid i Nancy” były lider The Clash wkręca się w świat 

filmu. Bawiąc się aktorstwem, staje na planie między innymi u boku Courtney Love, która 

wspomina, że dzięki jego osławionej szczodrości mogła mieszkać w londyńskim domu 

Strummera. 

W 1989 roku Joe gra w”Mystery Train” Jima Jarmuscha, który twierdzi, że w tym 

czasie muzyk jest po prostu kompletnie sfrustrowany. Jednak dzięki temu filmowi, w którym 

w pewnym sensie gra samego siebie - zagubionego, przegranego człowieka - jego mit zostaje 

postawiony na równi z takimi legendami, jak Screamin’ Jay Hawkins i sam Król - Elvis. 

Występuje z The Pogues, najpierw jako gitarzysta w zastępstwie, potem przez pewien 

czas także jako wokalista po odejściu Shane’a MacGowana. Solowa płyta „Earthquake 

Weather”, którą nagrywa w 1989 roku z akompaniamentem The Latino Rockabilly War, jest 

komercyjną klapą. Być może to zemsta muzyka, który musi tym albumem zamknąć 



zobowiązania wobec wytwórni. Albo raczej Joe odkrywa, że bez swoich kolegów z The Clash 

nie potrafi już być twórczy. 

Na początku lat dziewięćdziesiątych zdaje się zaczynać nowe życie. Rozstaje się 

z Gaby Salter, z którą ma dwie córki. Prowadzi audycję w radiu BBC - gra tam nie tylko 

muzykę świata i utwory, których słuchał za młodu, ale też techno i trance. Ma czterdzieści 

milionów słuchaczy na całej planecie, realizuje w końcu obietnicę z początków The Clash, 

że będzie nie tylko grał, ale też organizował życie muzyczne i wspomagał innych. Chodzi 

na zwalczane przez policję imprezy rave, twierdząc, że to kontynuacja ideałów hipisów 

i punków. W końcu odzyskuje siły i wiarę w swoje możliwości z nowym zespołem The 

Mescaleros. Jak mówił w Roxy Muniek Staszczyk: 

Krótko przed śmiercią nagrał z nimi dwie wspaniałe płyty, które nie są 

wystarczająco doceniane. Również ostatnia, już pośmiertna, była genialnym albumem. 

A trzeba zaznaczyć, że nie wydawał zbyt dobrych płyt po rozpadzie The Clash. Tak 

jednak chciał los, że tuż przed śmiercią nagrał coś dobrego. 

Na drugim albumie Mescaleros „Global a Go-Go” wykorzystuje fragmenty swoich 

radiowych programów, jest tam też „Minstrel Boy” - ludowy utwór irlandzki wykorzystany 

w ścieżce dźwiękowej filmu „Helikopter w ogniu”. 

Trzeba jednak przyznać, że ciekawsze muzycznie rzeczy niż Joe Strummer robi jego 

kolega Mick Jones. Ten jeszcze w 1984 roku zakłada Big Audio Dynamite, formację 

kontynuującą muzyczne poszukiwania z”Sandinisty!” w nieco bardziej popowej wersji. 

Strummer pomaga nawet przy produkcji albumów, pojawia się na nich gościnnie. 

W 1993 roku, kiedy zaczyna się bombardowanie Iraku przez USA, dzwoni 

do przyjaciela, który opowiada w filmie „The Future Is Unwritten”: 

Płakał, gdy zobaczył w wiadomościach wielką amerykańską bombę 

przygotowaną do zrzucenia, z napisem „Rock the Casbah”. Płakał, mówiąc, że nigdy nie 

sądził, że jakiś ich utwór może zostać wykorzystany na jakimś pierdolonym 

amerykańskim narzędziu śmierci. 

Rok później od organizatorów festiwalu Lollapalooza przychodzi intratna oferta 

powrotu The Clash na scenę, długo trwają negocjacje. Chyba na szczęście dla ich legendy nic 

nie wychodzi z lukratywnego reunion. Dopiero w 2002 roku Mick i Joe wystąpią ponownie 

razem - nie za wielką kasę, lecz na charytatywnej imprezie dla strajkujących strażaków. Tego 

roku mają zostać członkami prestiżowego Rock and Roll Hall of Fame i dwóch głównych 

kompozytorów podobno nawet rozważa występ The Clash. Przed zorganizowaniem z tej 

okazji koncertu, czyli zdradą ideałów, ratuje ich chyba Paul Simonon. Samą nagrodę 



przyjmują wszyscy razem. 

Strummer umiera jako pięćdziesięciolatek, nagle, podczas spaceru z psem. Staje się to 

tuż przed świętami Bożego Narodzenia 2002 roku, z powodu wady serca, którą miał 

od dzieciństwa, choć o niej nie wiedział. Jak podsumował biografię Strummera w Roxy 

Muniek Staszczyk: 

Szedł drogą tych największych zawadiaków jak Chuck Berry, Jerry Lee Lewis, 

wczesny Elvis, Buddy Holly. Totalny rockandrollowiec, ale nie taki sztuczny i głupi, 

który by się nachlał i zrobił szum. Starał się w jakiś swój sposób zmieniać świat i myślę, 

że to mu wchodziło. Zawsze byłem krytyczny wobec takiej ultralewackości. Śmieszyło 

mnie to, ponieważ byłem chłopcem wychowanym w czasach komunizmu. Natomiast 

postawa wobec systemu, show-biznesu, to, że nigdy nie wziąłem udziału w reklamie, to 

jest dziedzictwo Strummera. 

Na murach biednych i niebezpiecznych dzielnic w USA i Wielkiej Brytanii wciąż 

można znaleźć graffiti poświęcone liderowi The Clash. Przesadą wydaje się jednak 

stwierdzenie Krzysztofa Vargi, który pisał w”Gazecie Wyborczej”: 

Kiedy spoglądam na Grzegorza Napieralskiego i Leszka Millera, nie mam 

najmniejszych wątpliwości, że nie słuchali The Clash, gdyby Napieralski słuchał The 

Clash, nie byłby tym, kim jest, za to może byłby prawdziwym socjalistą. Proponuję, aby 

działacze SLD posłuchali sobie The Clash, byłoby to z wielką korzyścią dla ich poglądów 

i postaw. 

Joe Strummer wykorzystał muzykę, aby stworzyć siebie na nowo. Został bardem 

na miarę swoich czasów, ale nie politykiem. W muzyce raczej jednoczył ludzi, kultury 

i postawy, tak jak lubił zbierać przyjaciół i nieznajomych przy ognisku, nie tyle wokół 

„świętego ognia” jakiejś idei, ile przy rozmowie. Tak jak na początku tego rozdziału mówił 

Bob Geldof, a potwierdza to także biograf Chris Salewicz, Joe uwielbiał dyskusje, długie 

spory i kłótnie. Zupełnie inaczej niż introwertyczny wokalista Joy Division. 



 

The Clash (l-p): Paul Simonon, Joe Strummer, Topper Headon oraz suzuki, 1977 

 

fot. Ian Dickson/Redferns/Getty Images/FPM 

 



 

(l-p) Joe Strummer, Mick Jones i Paul Simonon, JFK Stadium, Filadelfia, 1982 

 

fot. Ebet Roberts/Redferns/Getty Images/FPM 

 



 

Joe Strummer, 1979 

 

fot. Chris Walter/WireImage/Getty Images/FPM 

 

 



 

 

Ian Curtis, 1979 

 

fot. Chris Mills/Redferns/ Getty Images/FPM 

 

 



IAN CURTIS 

 

Jego życie odzwierciedla mit romantycznego artysty, który szybko się wypala i młodo 

umiera. Dręczony od dzieciństwa depresją pisze poezje, chorobowe ataki epilepsji są brane 

za część estradowego show Joy Division. Zespół, którego był liderem, wykorzystuje punkową 

żywiołowość, ale muzycznie idzie dużo dalej, stając się prekursorem całego ruchu nowej fali. 

Ian Curtis jest nie tylko sceniczną personą, lecz także autorem mrocznych, gotyckich 

tekstów, które w zestawieniu z nihilizmem Johnny’ego Rottena czy ironiczną krytyką 

systemu Joego Strummera są wieloznaczną poezją. Nic dziwnego, że doczekały się 

wspaniałych polskich tłumaczeń Tomasza Beksińskiego. 

Jak śpiewa Ian Curtis w utworze „24 Hours” z płyty „Closer”: 

Więc tak już będzie - duma zniszczyła miłość. 

Co kiedyś było niewinnością, przekręciło się. 

Wisi nade mną chmura i znaczy każdy mój ruch, 

A głęboko w mej pamięci coś, co kiedyś było miłością. 

Jego głęboko pesymistycznym stylem, prezentowanym w radiu między innymi przez 

Beksińskiego, inspirują się w Polsce całe legiony naśladowców. Legendarny festiwal 

w Jarocinie kojarzony dziś głównie z punkiem w połowie lat osiemdziesiątych zdawał się 

zdominowany przez zespoły typu Made in Poland, Varieté, Madame (zespół Roberta 

Gawlińskiego, późniejszego lidera Wilków), Aurora czy One Million Bulgarians. Właściwie 

każdy z nich powstawał na gruzach kapel punkowych, które wyczerpywały swoją estetykę 

i szukając dalej, natrafiały na nurt opisywany wieloznacznym pojęciem new bądź cold wave. 

Najbardziej znanym przykładem takiej metamorfozy jest chyba Siekiera, która 

po fazie radykalnego, szybkiego grania z Tomaszem Budzyńskim (późniejszym liderem 

grupy Armia) na wokalu z innym wokalistą nagrywa zimnofalowy album „Nowa 

Aleksandria”. To nadawane w Polskim Radiu płyty Joy Division są główną inspiracją dla 

pierwszych polskich przedstawicieli gatunku new wave. Nic dziwnego, że filozof, autor 

książek o kontrkulturze Kamil Sipowicz mówił w Radiu Roxy: 

Joy Division wśród pewnej grupy ludzi stało się u nas modne aż do przesady. Gdy 

jechało się do Jarocina, co drugi zespół zachowywał się jak chłopaki z Manchesteru. 

Taka typowa polska cecha małpowania. 

W samej Anglii mianem new wave określa się zespoły zaczynające w tym okresie 

co Sex Pistols, ale szybko odchodzące od ściany hałasu i krzyczanych wokali na rzecz 



bardziej rozbudowanych kompozycji. Coraz częściej wykorzystywane są instrumenty 

klawiszowe, a perkusyjne są często bardzo oszczędne. Gitara buduje mroczną atmosferę, 

pogłębione teksty są ciężkie i egzystencjalne. 

Zręby tego stylu tworzy Joy Division z Ianem Curtisem oraz producenci dźwięku 

związani z ich manchesterską wytwórnią Factory. Grupa zainspiruje też dużo późniejszy nurt 

nazwany rockiem gotyckim, wykonawców skupionych wokół popularnej w Polsce wytwórni 

4AD, dark wave, którego przedstawicielami będą Cocteau Twins czy Clan of Xymox, oraz 

muzykę takich grup jak Bauhaus czy The Cure. Wpływ Joy Division słychać dziś 

w kompozycjach Bloc Party, Interpol czy The Editors. Przede wszystkim zaś na słuchaczy 

wciąż działa legenda wokalisty Joy Division. 

Ian Curtis przyszedł na świat w 1956 roku w przemysłowym Manchesterze, który 

wciąż nie podniósł się ze zniszczeń po niemieckich nalotach. Jego ojciec jest drobnym 

urzędnikiem, ma nawet pewne ambicje literackie, pisze nigdy niepublikowane teksty. 

Deborah Woodruff, późniejsza żona muzyka, wspomina w książce „Joy Division i Ian Curtis. 

Przejmujący z oddali”, że młody Ian bardzo poważnie traktuje wszystkie hobby, takie jak gra 

w piłkę: 

W zależności od tego, jak ludzie interpretowali zachowanie Iana, większość z nich 

albo przyciągał, albo odstręczał. (...) Znajomy z dzieciństwa mieszkający w sąsiedztwie 

opisał Iana jako osobę, na której widok przechodzi się na drugą stronę ulicy tylko 

dlatego, że jego oczy mówią: trzymaj się z daleka. 

Wobec rodziców wciąż grzeczny, dobrze wychowany chłopiec, w szkole coraz 

częściej kwestionuje hierarchiczny model wychowania. Akurat on nie zmienił się w Anglii 

od XIX wieku - był taki sam, kiedy dorastali Keith Richards, Joe Strummer i Curtis. Zarówno 

szkoły, jak i miasto niewiele różnią się od tego, co było sto lat wcześniej. 

Tony Wilson, dziennikarz, późniejszy wydawca zespołu, w filmie dokumentalnym 

„Joy Division” Granta Gee wspomina: 

Doskonale pamiętam Manchester z połowy lat siedemdziesiątych. Czuło się, 

że jest jak kawałek historii, który został wypluty. To było historyczne centrum 

nowoczesnego świata, tutaj wymyśliliśmy rewolucję przemysłową. I przy okazji 

robotnicze warunki mieszkaniowe. Stara dzielnica nadal istniała, umorusana, brudna. 

W Manchesterze rośnie bezrobocie: upadają port, lokalna giełda i kolejne fabryki. 

Nocą ulicami przemykają szczury, miasto jest wymarłe, klaustrofobiczne i zaściankowe - tak 

zapamiętują swój okres dojrzewania muzycy Joy Division. 

Rodzina Curtisów nie jest zamożna, mieszka w wielkich komunalnych blokach 



z betonu stawianych na miejscu starych dzielnic. Dojrzewający przyszły wokalista zamknięty 

w pokoju słucha MC5 (którzy są inspiracją dla The Stooges i Iggy’ego Popa), Velvet 

Underground i oczywiście Davida Bowiego. Wkrótce bawi się makijażem jak Ziggy Stardust. 

Dostaje stypendia jako zdolny uczeń, ale jego zainteresowania szybko ewoluują 

od nauki ku pisaniu i muzyce. Nie ma pieniędzy na kupowanie płyt, więc kradnie je 

ze sklepów, podobnie jest z alkoholem, którego próbuje bardzo wcześnie. Razem z kolegami 

testują też marihuanę, klej i różne tabletki, a pod ich wpływem Ian popisuje się, przypalając 

się papierosami w pierwszych aktach autodestrukcji. Ma również ataki epilepsji, które 

przypisuje skutkom ubocznym prochów. 

Deborah Curtis pisze, że - tak jak widać w filmie „Control” Antona Corbijna, którego 

scenariusz powstał na podstawie jej wspomnień - Ian i kumple okradają staruszków 

z zawartości domowych apteczek. Mieszając znalezione leki, niszczą nie tylko swoje 

organizmy, ale też mózgi, a po jednej z wypraw Ian trafia do szpitala na płukanie żołądka 

i ma spore problemy w szkole. Żona wspomina w swojej książce: 

Kupił sobie czerwoną kurtkę, taką samą, jaką nosił James Dean w”Buntowniku 

bez powodu”. Ian też chciał być buntownikiem i podobnie jak bohater filmu nie miał 

powodu. Sprzeciw przybierał u niego najczęściej formę słownej negacji stylu życia 

innych i jeśli uznawał to za właściwe, okazywał znudzenie lub zupełny brak 

zainteresowania. 

Młodsza o rok koleżanka ze szkoły jest najpierw dziewczyną jego kolegi, ale to Curtis, 

dziewiętnastolatek, bierze z Deborah ślub. Porwany miłością od pierwszego wejrzenia widzi 

chyba we wczesnym związku pierwszy i najlepszy sposób buntu przeciw własnej rodzinie. 

Zaczyna pracę jako urzędnik, jakby próbował sporządnieć, zapomnieć o fascynacji 

artystami, którzy młodo zmarli, jak uwielbiany przez niego Jim Morrison czy Janis Joplin. 

Na chwilę zdaje się nie pamiętać o własnej deklaracji, że odejdzie w wieku dwudziestu paru 

lat. We wspomnieniach żony nie jawi się jednak wcale jako łagodny, nieszczęśliwy poeta, 

lecz raczej człowiek egocentryczny, agresywny, paranoicznie zazdrosny. W dodatku 

po alkoholu wygłasza rasistowskie uwagi, a przede wszystkim zżera go pragnienie 

wyróżniania się w tłumie. 

Razem z Debbie oglądają koncert Davida Bowiego, potem Lou Reeda, a latem 1976 

roku idą do budynku Free Trade Hall na koncert Sex Pistols. 

Przyszły współpracownik Iana Peter Hook w swojej książce „Unknown Pleasures. 

Inside Joy Division” tak wspomina rewolucję dokonaną w jego życiu przez Pistolsów: 

Pamiętam to poczucie, że całe życie siedziałem w zaciemnionym pokoju - miło, 



w cieple, ciszy i bezpiecznie - a potem nagle ktoś wyważył drzwi, wpadło intensywne 

światło i jeszcze bardziej intensywny hałas, pokazując mi drogę ucieczki, inny świat, 

inne życie. Od razu przestałem być bezpieczny, nie było wygodnie, ale to nie miało 

znaczenia, bo czułem się świetnie, czułem się żywy, 

Dwudziestolatkowie, którzy oglądają z nim występ, nie umieją jeszcze specjalnie grać, 

ale zakładają zespół Warsaw. Nazwa pochodzi od utworu z płyty „Low” Davida Bowiego. 

Na początku grają punkowe hałasy, a Ian odpowiada na ogłoszenie i zostaje wokalistą. 

Także on po koncercie grupy Rottena rozumie, że nie trzeba umieć zbyt wiele, by zostać 

gwiazdą rocka. Jedzie nawet na festiwal muzyczny do Francji podglądać, jak robią to inni. 

Zaczyna nosić kurtkę z napisem „Hate”, skórzane spodnie i ciemne lotnicze okulary. 

Rok później Warsaw dają pierwszy koncert, trafiają do muzycznej prasy 

i na składankę przestawiającą nową scenę z Manchesteru, której liderami są grający 

melodyjnie, ale z punkową werwą The Buzzcocks. Na nagraniu z koncertu słychać, jak Ian 

Curtis rozpoczyna utwór wrzaskiem: „Czy pamiętacie Rudolfa Hessa?!”, dając początek 

trwającym do dziś sporom o nazistowskie sentymenty. Jednak krzyczany na punkową modłę 

tekst jest po prostu jednym z wczesnych wierszy wokalisty: 

Byłem tam za kulisami, 

Gdy pierwsze światło się podniosło, 

Wyrosłem jak dzieciak podmieniony, 

By pierwszą wygraną mi przyniosło. 

Dostrzegam wszystkie słabości, 

Wszystkie błędy wyłapane, 

Więc zgadzam się na testy uczciwości 

I kością w gardłach wam stanę. 

Natomiast jako refren powtarza się rzeczywiście „31G” - początek numeru 

osadzonego już w więzieniu nazistowskiego zbrodniarza. 

Kiedy okazuje się, że w Londynie działa zespół Warsaw Pact, grupa z Ianem 

na wokalu zmienia nazwę na Joy Division. Tym razem jest to nawiązanie do więźniarek 

obozów koncentracyjnych zmuszanych przez nazistów do prostytucji. Na okładce pierwszej 

epki „Ideal for Living” widnieje członek Hitlerjugend walący w bęben, co znowu przyczynia 

się do oskarżeń o faszystowskie poglądy. 

W tym samym czasie Sid Vicious chodzi z koszulką ze swastyką i takie emblematy są 

raczej wyrazem punkowego nihilizmu, prowokacją niż poważnym ideologicznym flirtem, 

choć brat Joego Strummera rzeczywiście należy do skrajnie prawicowej partii. Sami 



członkowie Joy Division twierdzą, że nazwa i odwołania wynikają właśnie z wciąż żywej 

w ich rodzinach pamięci o drugiej wojnie światowej. Jak mówi w Roxy filozof Kamil 

Sipowicz: 

Jeśli ktoś odczytuje to jako neonazizm, to jest w błędzie. Wątki te pojawiają się 

często w kulturze, ale one nie opisują tożsamości Joy Division. Wiemy, że w punk rocku 

używano prowokacyjnie znaków SS czy swastyki. To był jednak bunt przeciw 

brytyjskiemu mieszczaństwu, które jest bardzo hermetyczne - warstwowa struktura 

angielska jest jakby nieprzenikalna dla tych dolnych klas. To wszystko składa się 

na dość smutny obraz. 

Debiutancka epka ukazuje się dzięki kredytowi zaciągniętemu ze wspólnego konta 

Iana i Debbie Curtis. Ona wciąż dzielnie wspiera męża, zszywając mu na przykład spodnie 

po jednym z takich występów jak ten opisywany przez Petera Hooka w książce „Przejmujący 

z oddali”: 

Był ogromny kontrast pomiędzy tym, że zwykle miły i uprzejmy na scenie stawał 

się totalnym maniakiem. Pewnego wieczoru podczas występu w Rafters rozwalił cały 

podest, wyrwał trzydziestocentymetrowe drewniane deski i choć sterczały z nich 

gwoździe, rzucał nimi w publiczność. Potem cisnął półlitrowym kuflem o scenę i tarzał 

się w kawałkach szkła. Skaleczył się wtedy w udo, rana była długa na dwadzieścia pięć 

centymetrów. 

Część zachowania frontmana może być inspirowana koncertem The Stooges, który 

ogląda, ale z drugiej strony - nie ma wyboru. Nie chodzi mu tylko o to, by być sławnym, ale 

żeby wyrwać się z beznadziejnego życia urzędnika. 

Poza tym Ian Curtis cierpi na epilepsję, której pierwszy odnotowany atak ma pod 

koniec 1978 roku, podczas powrotu z koncertu w Londynie. Jest coraz sławniejszy, pojawia 

się na okładce „New Musical Express”, ale wszyscy muszą się przyzwyczaić, że jest chory. 

Epilepsja, czyli padaczka, wynika z przejściowych zaburzeń pracy mózgu. Gwałtowność 

ataków u osób na pozór zdrowych powoduje, że uważano je kiedyś za objaw opętania lub 

kary za grzechy. Osoby chore powinny unikać sytuacji mogących sprowokować wystąpienie 

napadu, takich jak brak snu, alkohol czy błyski świateł dyskotekowych. Jak się jednak od tego 

uchronić, będąc wschodzącą gwiazdą post punka? Na początku 1979 roku Ian poszedł 

do lekarza. 

Żona wokalisty spisuje precyzyjnie: 

Poddano go bardzo różnym badaniom i przepisano leki. (...) Phenytoin sodium to 

lek do długotrwałych kuracji, najczęściej używany w leczeniu padaczki. Do efektów 



ubocznych jego działania należą: zaburzenia mowy, zawroty głowy, utrata świadomości 

i przerost dziąseł. Luminal jest środkiem antykonwulsyjnym podawanym najczęściej 

w połączeniu z innymi lekami, a jego zażywanie może powodować senność, spowolnienie 

ruchów, zawroty głowy, podniecenie i utratę świadomości 

Od tej pory ma nadzieję, że Ian jest pod opieką lekarską. Jednak on coraz bardziej 

zamyka się w sobie, tak jakby leki pogarszały jego stan. 

W kwietniu 1979 roku Joy Division nagrywają swój debiutancki album „Unknown 

Pleasures” dla nowej, undergroundowej manchesterskiej wytwórni Factory. Zakłada ją Tony 

Wilson, prezenter telewizyjny wspierający w regionalnym programie „So It Goes” nową 

muzykę. Na antenie występują u niego nie tylko gwiazdy ruchu, ale też zapomniane dziś 

formacje, jak manchesterski Magazine powstały po rozpadzie The Buzzcocks, czy także 

lokalny, grający do dziś artpunkowy The Fall pod dowództwem Marka E. Smitha. Wilson 

zaprasza też londyński X-Ray Spex, grający czadowo, ale z wokalistką i saksofonem, czy 

newwave’owe XTC. Pod wpływem różnorodnych gości swojego programu Wilson ma spore 

ambicje. Chce kreować nowe brzmienia, bardziej „post”, cyfrowe i zimne. 

Joy Division początkowo nie akceptuje pomysłów wybranego przez Wilsona 

producenta Martina Hannetta, z drugiej strony nie ma specjalnie pomysłu na coś innego. 

Muzycy są młodzi i niedoświadczeni, na koncertach grają dużo ostrzej niż na płytach, gdzie 

instrumenty zostają poddane obróbce w eksperymentalnych, nowych przetwornikach 

dźwięku. Teksty wokalisty pozostają jednak tak samo depresyjne. 

Jako dwudziestoparolatek śpiewał w”Insight” (tekst w tłumaczeniu Tomasza 

Beksińskiego): 

Marzenia chyba zawsze mają swój koniec, 

Nie wznoszą się, lecz opadają. 

Lecz ja nie dbam już o to, 

Straciłem chęć domagania się czegoś więcej. 

Nie boję się, wcale się nie boję. 

Obserwuję upadek innych, 

Ale pamiętam, kiedy byliśmy młodzi. 

W”She’s Lost Control” pisze o dziewczynie, którą spotkał, pracując w biurze, chorej 

jak on: 

Zmieszanie w jej oczach mówi wszystko. 

Straciła kontrolę. 

Wiesza się na najbliższym przechodniu. 



Straciła kontrolę. 

Rozpowiada sekrety swojej przeszłości i mówi: 

Znowu straciłam kontrolę. 

Głosem, który powiedział jej, kiedy i gdzie grać, 

Powiedziała: znowu straciłam kontrolę. 

Debiutancki album sprzedaje się w dziesięciu tysiącach egzemplarzy nie tylko 

z powodu tekstów. Nowe brzmienie wzmocnione jest awangardową, czarno-białą okładką bez 

nazwy zespołu, która przechodzi do historii muzyki, oraz prasowymi zdjęciami wokalisty - 

szczupłego, melancholijnego introwertyka. Na koncertach Ian zachowuje się tak dziwnie, 

że publiczność dostaje dreszczy. Wokalista porusza się jak robot, ale w przyspieszonym 

tempie. Stoi sztywno, wyrzucając przedramiona we wszystkie strony niczym poruszana przez 

kogoś kukiełka. 

Latem 1979 roku, dwa lata po zawiązaniu składu, Joy Division występują w telewizji 

BBC. Występ zapowiada nową, mechaniczną epokę, przechodzi do historii jak parę lat 

wcześniej przekleństwa Pistolsów czy Ziggy Stardust. Zespół jedzie też na duże tournée z The 

Buzzcocks. Po raz pierwszy muzycy mogą utrzymywać się z grania, co w wypadku Curtisa 

jest o tyle ważne, że rodzi mu się córka. Sam ma coraz częstsze napady epilepsji, zostaje 

zarejestrowany w urzędzie jako chory. Dużo lepiej wyraża się, śpiewając, niż udzielając 

wywiadów. W jednym z nielicznych zachowanych - cedząc słowa, z trudem budując zdania - 

mówi: 

Chciałem być wokalistą, albo robić coś w tym stylu, od szesnastego roku życia. 

(...) Chodzi o to, żeby oprócz śpiewania o czymś też to pokazać. (...) Ludzie mówią, 

że zajmujemy się tylko śmiercią i destrukcją, ale są w tym także inne uczucia. (...) Wiele 

rzeczy wynika z zamieszania, takiego jakie przeżywałem już w szkole, kiedy 

zastanawialiśmy się z kolegami, co właściwie ze sobą zrobić w życiu. (...) Teraz czuję się 

trochę bardziej zrelaksowany, bo robię to, co lubię. 

Podczas trasy z The Buzzcocks udziela też wywiadu belgijskiej dziennikarce Annik 

Honoré. Zaczyna z nią romans. Kochanka po latach stanie się dla brukowej prasy brytyjskiej 

niebezpieczną femme fatale. 

Na początku 1980 roku ukazuje się singiel „Transmission”: 

Posłuchaj ciszy, pozwól żeby zadzwoniła (...). 

To, czego się nauczyliśmy, już nie wystarczy. 

Nie język, tylko dźwięk, tylko to musimy znać, 

Aby zsynchronizować miłość z rytmem spektaklu... 



Joy Division ruszają w trasę po Europie, co dla większości z nich oznacza pierwszy 

wyjazd poza ojczysty kraj. Chłopaki pochodzą z robotniczych czy urzędniczych rodzin, 

chociaż na przykład matka i ojczym Petera Hooka przez pewien czas mieszkali z nim 

na Jamajce. Dla wszystkich muzyków artystyczne kluby Europy są czymś kompletnie obcym, 

niezrozumiałym i jednocześnie pociągającym. Są wiecznie głodni, zmarznięci, niedomyci 

i zmęczeni. W trasie towarzyszy im Annik, która wkurza chłopaków intelektualnymi 

pretensjami i dobrym wychowaniem. Ian Curtis rozmawia z nią o literaturze, z kolegami 

żartuje o dziewczynach. W Brukseli Joy Division występują z jedną z pierwszych angielskich 

grup grających muzykę industrialną, inspirowanym dadaizmem Cabaret Voltaire. Podczas 

artystycznej imprezy odbywa się też spotkanie z pisarzem, bitnikiem Williamem 

S. Burroughsem. 

Relacjonuje je Peter Hook w swojej wspomnieniowej książce, pokazując przy okazji 

rozziew emocjonalny i intelektualny między kolegami z zespołu: 

Ian nie miał pieniędzy, żeby kupić jedną z jego książek i zdobyć autograf, ale 

wymyślił sobie, że podejdzie i poprosi o darmowy egzemplarz. Przedstawił się, 

powiedział, że jest wielkim fanem z zespołu, który właśnie grał, i chciałby poprosić 

o książkę. Pisarz nie wyglądał na takiego, co by rozdawał gratisy chłopakom 

z Manchesteru, więc próbowaliśmy mu to wybić z głowy, ale stało się. Burroughs 

spojrzał i powiedział: „Spierdalaj, dzieciaku”. Śmialiśmy się cały wieczór z Iana, który 

był strasznie wkurzony. 

Wokalista, syn drobnego urzędnika, ambicjami kulturalnymi i talentem odstaje 

od reszty, synów robotników. 

W tym czasie przemęczony Curtis ma coraz częstsze napady padaczki, zdarzają się 

one także w trakcie występów - wielu widzów jest przekonanych, że to część show. 

Jak mówił w Roxy Kamil Sipowicz: 

To są głębokie przeżycia duchowe. Depresja jest częścią złożonego fenomenu tego 

artysty. Jego muzyka, teksty i sposób zachowania się na scenie są wyrazem stanu 

pewnego rodzaju rozpaczy, ale takiej jasnej, wręcz mistycznej. On był artystą 

samorodnym i to, co śpiewał, było wstrząsające. Ian Curtis był postacią wykraczającą 

poza to, co wówczas się działo. 

Tymon Tymański dodaje trochę ironicznie: 

Mnie się to kojarzy z takim okresem, kiedy siedziałem w pokoju z żyletką w ręku, 

okaleczając się z rozpaczy, iż rzeczywistość polska nie oferuje mi zbyt wiele. Rodzice 

mnie nie rozumieją, a szkoła jest bez sensu. 



Teksty Curtisa i krajobraz muzyki - industrialny, rodem z ponurego filmu science 

fiction - stają się głosem pokolenia. Już właściwie rozczarowanego rewoltą punkową, 

a w każdym razie zbyt melancholijnego, by zmieniać świat. Sami muzycy są lekko przerażeni 

tym, co wykreowali. Nie do końca chcą się pogodzić z faktem, że to przede wszystkim stan 

umysłu ich wokalisty. 

W marcu 1980 roku Joy Division nagrywają płytę „Closer”, ponownie dla Factory 

Records. Wielkie firmy muzyczne proponują im duże kontrakty, ale zespół chce pozostać 

wierny lokalnemu środowisku Manchesteru, przemysłowemu miastu, z którego czerpie 

inspiracje, z którego wyrasta. Drugi album jest bardziej dojrzały i intelektualny niż debiut. 

Otwierające go „Atrocity Exhibition” to tytuł eksperymentalnej książki J.G. Ballarda, autora 

science fiction wysokiej próby, piszącego pod wpływem technik Burroughsa. Inne utwory 

nawiązują do prozy Franza Kafki czy Dostojewskiego, całość zostaje określona przez 

krytyków jako „gotycki rock”, dając potem nazwę całemu prądowi muzycznemu. 

Deborah Curtis twierdzi, że w tym okresie mąż czyta Nietzschego, Sartre’a, Hessego 

i interesuje się wszystkim, co oddaje ludzkie cierpienie. Jednak Ian w studiu nagraniowym 

jest nie z nią, tylko z Annik, która pamięta, że był wtedy bardzo zmęczony i cichy. Nagrywa 

wokale oddzielnie od zespołu, śpiewając, odwraca się plecami nawet od techników, skupiony 

na swoim wewnętrznym świecie. Teksty są głębsze i bardziej depresyjne niż na pierwszym 

albumie. 

Tony Wilson w dokumencie Granta Gee wspomina: 

Annik mówiła wtedy, jak bardzo się o niego martwi i boi. Mówiłem jej: daj 

spokój, to tylko piękna płyta i nie ma się czym przejmować. A ona na to: czy nie 

rozumiesz, że kiedy on śpiewa, że na przykład bierze na siebie winę, to naprawdę ma to 

na myśli? A ja mówiłem wciąż, że nie, to jest tylko sztuka... Jaki byłem, kurwa, głupi. 

A pozostawiona przez wokalistę żona, wieczorami ciężką pracą dorabiająca 

na utrzymanie dziecka, pisze: 

Ian zawsze był ekscentrykiem o schizofrenicznej osobowości i to właśnie różniło 

go od innych i najbardziej mnie pociągało, gdy byliśmy nastolatkami. Teraz jednak ta 

gorsza strona jego charakteru - złośliwość i fałsz - zaczęła brać górę. (...) Ludzie już nie 

byli tak przyjacielscy jak kiedyś, ale to mogłam zrozumieć. Ian wciąż opowiadał 

kumplom, jak bardzo go unieszczęśliwiam, i przedstawiał mnie w nie najlepszym 

świetle. Nasze małżeństwo się skończyło, a on mi nawet o tym nie powiedział. 

Pierwszą próbę samobójczą Ian podejmuje w kwietniu 1980 roku. Informuje Deborah, 

że przedawkował środek uspokajający, napisał także pożegnalny list zarówno do niej, jak 



i do Annik. Żona wiezie wokalistę do szpitala na płukanie żołądka. Kiedy Curtis dochodzi 

do siebie, zostaje zabrany przez Tony’ego Wilsona do wiejskiego domku wydawcy. Deborah 

nie może nawet zadzwonić do swojego męża. Zaraz później Joy Division grają koncert, 

właściwie instrumentalny, wokalista nie ma jeszcze siły śpiewać. Nie wykonuje więc „24 

Hours”: 

Teraz już rozumiem, że wszystko zrobiłem źle. 

Potrzebuję terapii, gdyż ta kuracja trwa zbyt długo. 

Głęboko w sercu, którym kierowało kiedyś uczucie, 

Odszukać muszę przeznaczenie, póki nie jest za późno. 

Fanzinowi „Printed Noise” Ian Curtis mówił: 

Tak naprawdę nie mamy żadnego przesłania, moje teksty są otwarte 

na interpretację. Są wielowymiarowe. Możesz je odczytywać, jak chcesz. 

Czy można więc odnaleźć w nich zapowiedź samobójstwa? Nawet jeśli nie po samych 

utworach, to po pierwszej próbie odebrania sobie życia muzycy Joy Division powinni się 

zorientować, że z ich liderem nie jest dobrze. Jeden z nich mówił potem „Guardianowi”: 

Dopiero po śmierci Iana usiedliśmy i dokładnie posłuchaliśmy słów. (...) Jak 

mogliśmy wtedy nie zauważyć, że pisząc o kimś innym, tak naprawdę pisze o sobie? Ale 

nikt z nas nie wziął go i nie spytał: „Co jest?”. Teraz musimy z tym żyć. 

Peter Hook dodaje w swej książce: 

Czuję się winny. (...) Czuję się winny, że tak jak wszyscy inni dawałem sobie 

spokój, kiedy twierdził, że wszystko jest w porządku. Byłem tak zajęty sobą, zespołem, 

że nigdy nie miałem czasu posłuchać jego tekstów lub jego samego i pomyśleć: „On 

naprawdę potrzebuje pomocy”. 

Podobnie będą dziesięć lat później mówić muzycy Nirvany, ale przecież show-biznes 

bardzo potrzebuje takich straceńców jak Curtis czy Cobain. Na razie Joy Division ma 

rozpocząć swoje pierwsze amerykańskie tournée. Jest maj 1980 roku. Ian Curtis jest w coraz 

gorszym stanie, mimo zaleceń lekarzy koncertuje i pije. Z powodu romansu z Annik Honoré 

jego żona Deborah wnosi o rozwód. A nowa partnerka wspomina w dokumencie „Joy 

Division” Granta Gee: 

Trudno było uwierzyć, że tych czterech wesołych, dowcipkujących młodych 

chłopaków gra tak ciężką muzykę. Z pewnością Ian, będąc na scenie, wychodził z siebie 

samego, stawał się inną osobą pod wpływem jakiejś wielkiej siły. Wyglądał, jakby 

przybywał z innego świata. Był bardzo emocjonalny, w tej samej chwili sprawiał 

wrażenie silnego i delikatnego zarazem. Myślę, że był bardzo odważny, kiedy śpiewał 



i tańczył. 

Rzeczywiście na zachowanych nagraniach wideo z koncertów widać, że wpada 

w głębokie ekstatyczne stany, rządzi sceną, przykuwa uwagę. Po występach Ian i zespół 

z powrotem są biednymi chłopcami z prowincji, zziębniętymi i odpalającymi jednego 

papierosa od drugiego. Jednocześnie są już na granicy wielkiej sławy. Po drugim albumie 

i koncertach w USA mają szansę stać się światowymi gwiazdami. Wokalista jest 

zestresowany tymi zmianami, a także życiem prywatnym, a leki powodują dodatkowo ciągłe 

huśtawki nastrojów. Utwór „Love Will Tear Us Apart” zapewne odzwierciedla jego 

problemy: 

Gdy rutyna boleśnie kąsa, a ambicje są małe, 

Uraz się zwiększa, lecz emocje nie rosną. 

A my się zmieniamy i wybieramy różne ścieżki. 

Miłość, miłość ponownie nas rozdzieli. 

Czemu w sypialni panuje chłód, a ty się odwracasz? 

Czy źle to zrobiłem, a może straciliśmy do siebie szacunek? 

Joy Division w trzy godziny piszą muzykę do tego tekstu i już po pierwszych 

wykonaniach wiadomo, że mają wielki popowy przebój. Jednak Ian co chwila zastanawia się, 

czy nie opuścić zespołu i nie zacząć nowego życia. Ataki epilepsji go dobijają. Jak wspomina 

Annik: 

Byłam świadkiem paru jego napadów i były naprawdę przerażające. Wiem, że to 

może zabrzmieć głupio, ale wręcz unosił się w powietrzu jak opętany przez szatana. 

Tuż przed wylotem zespołu do USA zostaje sam na noc w domu w rodzinnym 

mieście. Dzwoni do Debbie, żeby do niego przyjechała, prosi, żeby została na noc. Potem 

zmienia zdanie i mówi, żeby trzymała się od niego z daleka. Po jej wyjściu wypija butelkę 

whisky i dzbanek mocnej kawy, pisze do niej pełen sprzeczności list, w którym nie ma słowa 

o samobójstwie. Ogląda film Wernera Herzoga „Stroszek” opowiadający historię ulicznego 

grajka, alkoholika, który wychodzi z więzienia i ma rozpocząć nowe życie w Ameryce - 

co mu się jednak nie udaje. W finałowej scenie filmu Stroszek popełnia samobójstwo. Tej 

nocy Ian słucha też płyty „The Idiot” Iggy’ego Popa. 

Prawdopodobnie wczesnym rankiem 18 maja 1980 roku Ian Curtis powiesił się 

w swoim mieszkaniu w kuchni, jego żona Deborah odnalazła jego ciało około południa. 

Kamil Sipowicz w Roxy tak tłumaczył przyczyny jego samobójstwa: 

Epilepsja, ciężka depresja, niepowodzenia rodzinne. Możliwe, że pejzaż 

Manchesteru też nie wpływał korzystnie na jego samopoczucie - nie jest to najweselsze 



miejsce na świecie, raczej ponure. Oprócz tego skłonność do samobójstw u muzyków 

rockowych. Taka autodestrukcja. Zresztą trudno sobie wyobrazić takich muzyków jak 

on za kilka lat, kiedy zjadłaby ich znienawidzona przez nich komercja. 

Tymon Tymański dodawał w Roxy: 

Curtis był bardziej zdolnym tekściarzem niż wokalistą. Był też dupkiem 

i gówniarzem. Szkoda życia, by się powiesić, tym bardziej że zostawił nie tylko kumpli, 

ale przede wszystkim córkę. Ale jak się jest człowiekiem młodym, to życia się nie 

szanuje. Historia Iana jest ciekawa, ale niewarta stawiania go jako wzoru i guru. 

Pozostali przy życiu członkowie Joy Division natychmiast rozpoczynają karierę jako 

New Order. Ich pierwszy singiel, „Ceremony”, to jeszcze tekst Iana, muzyka kontynuuje 

poetykę sprzed jego śmierci. Utwór jednak ewidentnie pozbawiony jest dramatyzmu 

i uczucia, które wkładał wokalista w swoje piosenki. Później zespół idzie coraz bardziej 

w stronę popowych, tanecznych aranżacji, jak w swoim przeboju „Blue Monday” w pierwszej 

wersji wydanym w 1983 roku. Egzystencjalny ból Curtisa w nowej dekadzie zamieni się 

w klubową, nową wersję syntetycznej muzyki, której pionierem był Bowie. 

Sama wytwórnia Factory i założony przez Tony’ego Wilsona klub Hacienda 

w Manchesterze na początku lat dziewięćdziesiątych stały się pionierami muzyki techno 

i imprez rave. Elektroniczną muzykę imprezową łączono tu z odniesieniami do hipisowskiego 

lata miłości w Ameryce, jak w muzyce The Stone Roses. W robotniczym mieście wkrótce 

po śmierci lidera Joy Division zaczyna też działać Morrissey i powstają The Smiths, uważani 

za najbardziej wpływową grupę angielskiej muzyki niezależnej w latach osiemdziesiątych. 

Z kolei na początku lat dziewięćdziesiątych zawiąże się tu grupa Oasis, odpowiedzialna 

za kolejny renesans muzyki gitarowej, tym razem pod sztandarem britpopu. W pewnym 

sensie nad każdą z tych muzycznych sytuacji w robotniczym mieście północy unosiła się 

inspiracja muzyką Joy Division i losem Curtisa. W”Isolation” śpiewał: 

Matko, próbowałem, uwierz mi, proszę. 

Daję z siebie wszystko, co mogę. 

Wstydzę się rzeczy, które musiałem znieść. 

Wstydzę się osoby, którą jestem. 

Izolacja, izolacja, izolacja. 

Na szczęście dla nas, słuchaczy, pokolenie wcześniej przychodzi na świat inny artysta, 

który udowadnia, że można pisać bardzo smutne i piękne teksty, ale nie wstydzić się tego, 

kim się jest. Pozostający zawsze na offie wokalista, kompozytor i tekściarz, którego nie 

można przypisać do żadnej epoki, żadnego stylu. Buntownik idealny, a w dodatku bardzo 



dowcipny, choć w konwencji noir. 

 

Joy Division (l-p): Peter Hook, Ian Curtis i Bernard Sumner, Bowdon Vale Youth Club, 

Altrincham, Manchester, 1979 

 

fot. Martin O’Neill/Redferns/Getty Images/FPM 

 



 

Ian Curtis, 1980 

 

fot. Lex van Rossen/MAI/Redferns/Getty Images/East News 

 



 

Joy Division - Bernard Sumner (z lewej) i Ian Curtis, 1980 

 

fot. Rob Verhorst/Redferns/Getty Images/FPM 

 

 



 

 

Tom Waits, 1973 

 

fot. Gijsbert Hanekroot/ Redferns/Getty Images/FPM 

 

 



TOM WAITS 

 

Spośród wszystkich bohaterów tego leksykonu właśnie jego mógłbym nieco 

pompatycznie nazwać „artystą niezłomnym” i człowiekiem kompletnie „spoza układu”. 

Nigdy nie sprzedał siebie ani swojej muzyki do reklamy, wytaczał nawet procesy firmom, 

które podszywały się pod jego charakterystyczne brzmienie. Płyty wydaje w małych, 

niezależnych wytwórniach. Sprawia wrażenie, że opuszcza je za każdym razem, kiedy stają 

się zbyt dużymi korporacjami (między innymi dzięki dochodom z jego albumów). 

Jak tłumaczy w Radiu Roxy dziennikarz muzyczny „Gazety Wyborczej” Robert 

Sankowski: 

Świadomie wybrał rolę kogoś, kto stoi z boku, dzięki czemu jest bardziej wolny. 

Nie musi się wywiązywać z żadnych kontraktów płytowych. Może sobie pozwolić 

na nienagrywanie płyty przez pięć-sześć lat. A jak ruszy w trasę koncertową, będzie 

trwała tyle, ile on będzie chciał. Działa na swoich własnych zasadach, co nie do końca 

sprawdza się w Ameryce, gdzie nie osiągnął nigdy wielkiego sukcesu. Jest przykładem 

awangardowego artysty amerykańskiego, którego doceniła Europa. Tutaj miewa złote 

płyty i wyprzedaje sale koncertowe, co w USA mu się nie zdarza. 

Tom Waits nie przynależy do żadnej subkultury czy ruchu, jest zawsze wierny tylko 

sobie, swojej wizji nie tylko muzyki, ale też świata i sztuki. Wieczny człowiek podziemia, 

ostatni bitnik Ameryki, nagrywający piosenki inspirowane Kerouakiem czy Charlesem 

Bukowskim. Ciągle szuka nowych form wyrazu, jako wokalista i aktor wciela się zawsze 

w dziwne, czarne charaktery. Trzeźwy od lat pijak, ćma barowa od lat wierna jednej kobiecie, 

konfabulator zmyślający nawet historię własnych narodzin. Niestarzejący się muzyczny 

eksperymentator, grający zarówno z muzykami Primusa, jak i z Keithem Richardsem czy 

z awangardzistą Markiem Ribotem i piszący hity dla gwiazd, takich jak Rod Stewart. Wielki 

idol mojej młodości, poeta, którego teksty nagrywał między innymi jego fan Kazik 

Staszewski. Lider Kultu mówi w Roxy: 

Ostatnia płyta „Bad as Me” jest świetna. Waits udowadnia, że jest mistrzem. 

Nikt tak nie gra, nie śpiewa i nie pisze tekstów jak on. Przyznam, że po zleceniu 

zawodowym stałem się jego ogromnym miłośnikiem. 

To „zlecenie” to płyta „Piosenki Toma Waitsa” z 2003 roku nagrana z polskimi 

wersjami tekstów autorstwa Romana Kołakowskiego, z błogosławieństwem amerykańskiego 

muzyka. Jeszcze do niej wrócimy. 



Nasz bohater zachrypniętym głosem rozpoczyna barową opowieść o swoim życiu: 

Urodziłem się w bardzo młodym wieku, na tylnym siedzeniu żółtej taksówki. (...) 

Pierwszą rzeczą, którą zrobiłem w życiu, było zapłacenie dolara i osiemdziesięciu centów 

według wskazań licznika. Kiedy tylko wylazłem z taksówki, poszedłem szukać pracy. 

Jedyną pracą, na jaką mogłem się wtedy załapać, była posada kierownika na oddziale 

położniczym. Jak mnie wylali, to potem na pewien czas zraziłem się do porodów. 

Innym razem twierdził, że chciał urodzić się gdzieś indziej, więc poprosił kierowcę, 

żeby jechał dalej. W kolejnej wersji wyszedł z taksówki z trzydniowym zarostem, w następnej 

kazał się wieźć na Times Square albo nawet nie mógł zapłacić, bo nie miał pieniędzy 

w kieszeni z powodu braku spodni. W tym typowym dla siebie stylu ubarwia do granic 

absurdu mit, który nawet jeśli nie ma nic wspólnego z prawdą, służy do budowania barowej 

opowieści przy drinku. 

Na pewno wiadomo, że przychodzi na świat w grudniu 1949 roku w Kalifornii, a jego 

rodzice są spokojnymi nauczycielami w szkole. Syn rodzi się trochę zbyt późno, by zostać 

hipisem, trochę za wcześnie, by nosić irokeza. Od urodzenia tkwi więc pomiędzy generacjami 

i konwencjami. Ojciec jako niespełniony gitarzysta budzi w nim zainteresowanie 

instrumentem i muzyką z niedalekiego Meksyku, a lubiąca śpiewać matka - jak opowiada 

potem syn w jednej z szalonych dykteryjek - kradnie dla niego instrument ze sklepu 

w świąteczną noc. W innych opowieściach Toma ważni są z kolei wujowie, w tym jeden 

z zaszytymi po operacji nożyczkami w gardle. 

Ze wszystkich mitów trudno wysnuć jakąkolwiek prawdę poza tą, że jego dzieciństwo 

było zupełnie zwykłe i nieciekawe. Kłopoty zaczynają się, kiedy ma dziesięć lat, 

co wspomina już jako trzydziestolatek. Kopcąc papierosa i kiwając się rytmicznie jak 

w chorobie sierocej, twierdzi, że jest prywatnym detektywem, stróżem nocnym 

i opowiadaczem historii, które poznaje, śpiąc z jednym okiem zawsze otwartym: 

Nie nadawałem się na strażaka ani na policjanta czy też piekarza. Jestem żywym 

dowodem, że można osiągnąć sukces bez szkoły. Rodzice rozeszli się, kiedy miałem 

jakieś dziesięć lat, co na pewno nie było przyjemne. Mając lat czternaście, łapałem 

każdą możliwą robotę. W wieku szesnastu lat dorobiłem się auta. W każdym razie 

powstałem z ciemności. 

Robert Sankowski rozwijał to na antenie Roxy: 

Jest patronem wszystkich outsiderów, postacią wzorcową i ikoniczną, ale jego 

biografia w pierwszym okresie wydaje się dość bezpieczna. Ma zaplecze w postaci życia 

w klasie średniej i w pewnym sensie inteligenckiej. Ojciec uczył hiszpańskiego, zabierał 



go na wycieczki, pierwszy zaraził go muzyką meksykańską, która pobudziła syna 

do dalszych działań. Z drugiej strony nastoletni Tom pracuje jako bramkarz w klubie, 

gdzie występuje między innymi Frank Zappa. 

Poza tym przyszły muzyk dorabia w otwartej do świtu pizzerii, gdzie zaczyna 

podglądać dziwnych klientów, nocnych marków. Gra standardy r’n’b z zespołem The 

Systems, jedzie na festiwal folkowy, no i włóczy się po knajpach, coraz więcej pijąc i testując 

amfetaminę. W wywiadzie dla magazynu „Buzz” twierdzi, że postanawia wejść 

w show-biznes, kiedy w 1969 roku w jednej z tanich tancbud ogląda występ Sir Montiego 

Rocka III. Gej transwestyta i król disco wyzywa nieliczną publiczność, a jego występ jest 

skrzyżowaniem kazania i striptizu. Tom Waits na początku tej historyjki zaznacza, 

że wszystko, co opowiada, wydarzyło się naprawdę lub też nie, więc może to kolejny 

kreowany mit. 

W tym samym okresie dwudziestoletni Waits zaczytuje się w bitnikach, podróżuje 

nawet sporo po Ameryce pod wpływem „W drodze” Kerouaca. Podczas pierwszych 

występów śpiewa solowo raczej folkowe piosenki. Już po paru miesiącach grania 

i opowiadania o nocnym życiu trudno oddzielić tematy artysty od jego własnego wizerunku. 

Jest tym, o czym śpiewa, jest wcieleniem własnych bohaterów. Włóczy się po Los Angeles, 

ale nie po słynnych klubach i dyskotekach, restauracjach - nigdy nie idzie tam, gdzie są ludzie 

sukcesu. Ma naturalną, dekadencką skłonność do miejsc, gdzie bywają przegrani 

nieszczęśliwcy. Jak pisze jego biograf Jay S. Jacobs: 

Odwiedzał zadymione spelunki, salony bilardowe, w których opłakiwano 

utracone miłości i szanse. Chciał odnaleźć piękno w brzydocie. Podczas wielu wieczorów 

można go było spotkać w knajpach z jednym nalewakiem do piwa, w których budweiser 

był napojem dla mięczaków, a jeśli żadna kobieta cię nie sponiewierała, to nie mogłeś 

liczyć na względy innych. Wyłącznie w tych ostojach pijaków na umór mógł się spotkać 

z tymi ludźmi, o których chciał pisać. Pozwalali mu zrozumieć siebie. 

W końcu trafia na otwartą scenę w klubie, gdzie słyszy go menedżer Franka Zappy. 

Już pierwsze próbne nagrania to utwory o charakterystycznych tytułach: „I’m Your Late 

Night Evening Prostitute” czy „Looks Like I’m Up Shit Creek Again”. W 1973 roku ukazuje 

się debiutancki album Waitsa „Closing Time”. W utworze „Grapefruit Moon” śpiewa: 

Teraz palę papierosy i walczę o czystość (moralną). 

I popadam jak te gwiazdy w zapomnienie, 

Bo za każdym razem, kiedy słyszę tę melodię, znajduję się na drzewie. 

Grejpfrutowy Księżyc, jedyna świecąca gwiazda, 



To wszystko, co widzę. 

Singlowym przebojem jest grany potem przez wielu wykonawców hymn na cześć jego 

ulubionych starych amerykańskich wozów. W”Ol’ 55” z pianinem śpiewa, jeszcze nie 

jazzowo-barowo, lecz wciąż w klimacie folkowo-hipisowskim: 

I jest szósta rano. 

Bez ostrzeżenia musiałem wyruszyć. 

Cóż, te wszystkie ciężarówki mnie wyprzedzają, 

Światła migają, 

Ja jadę od ciebie do domu. 

Debiutem artysta zdobywa spore uznanie, ale nie sukces komercyjny. Występuje jako 

support dla The Mothers of Invention - zespołu Franka Zappy, który gra tak zupełnie inaczej 

od niego, że Tom jest wygwizdywany i obrzucany wyzwiskami przez fanów czekających 

na awangardowe gwiazdy. W ten sposób Waits zdobywa szlify w branży i rok po debiucie 

wydaje drugą płytę „The Heart of Saturday Night”. Ten album też nie odnosi sukcesu, choć 

podobnie jak „Closing Time” do dziś zdążył stać się złotą płytą w Europie. 

Dopiero płyta „Small Change” od razu wchodzi na listy najlepiej sprzedających się 

krążków, a artysta - na okładki magazynów. To z niej pochodzi słynny utwór, który ustala 

pijacką reputację Toma Waitsa - „The Piano Has Been Drinking (Not Me)”, którego 

surrealistyczny tekst traktowany jest czasem jako autoparodia. Przynajmniej przez 

publiczność programu telewizyjnego „Fernwood Tonight” w 1977 roku. Artysta wykonuje 

„The Piano...”, a podczas rozmowy z prowadzącymi wyjmuje z kieszeni własną flaszkę 

i pożycza od nich pieniądze. To jeden z wielu telewizyjnych programów z tego okresu, 

w których muzyk sprawia wrażenie kompletnie zalanego. Jego dowcip nawet wpisuje się 

w konwencję rozrywki, dając prezenterom szansę wygłoszenia komentarzy niekoniecznie 

przychylnych, ale - ich zdaniem - jeszcze zabawniejszych niż wypowiedzi gościa. 

W takiej roli bitnikowskiego dziwaka Tom Waits jest też bardzo lubiany w Europie, 

gdzie jedzie na pierwsze tournée w 1976 roku. W przeciwieństwie do Sex Pistols nie pluje 

na kamerę, nie rzyga na lotnisku i nie obraża angielskiej królowej. Publiczność akceptuje jego 

nonszalancki styl, dowcip mieszczący się w ramach scenicznej konwencji kabaretowej. 

Opowieści i piosenki Toma o wielkiej Ameryce z jej przestrzeniami i dziwami świetnie się 

sprzedają. Z kolei w australijskiej telewizji w 1979 roku ma już na głowie swój znak 

rozpoznawczy - kapelusik. Zwija się w fotelu, odpala jednego papierosa od drugiego, nie jest 

w stanie wcelować w szklankę z niedopałkiem i mało brakuje, a podpaliłby studio. 

Na banalne pytanie dziennikarza, jak mu się podoba kraj, odpowiada: 



Dopiero co przyleciałem, dwudziestodwugodzinny lot z Paryża. Oglądałem filmy, 

wiesz, takie, które pokazują w samolotach, bo nigdzie indziej nie odniosłyby sukcesu. 

Kiedy po kolejnych grepsach i zdawkowych, dziwnych odpowiedziach prowadzący 

jest trochę zirytowany i nie wie, o co spytać, Tom mówi do niego wprost: „Chyba zaczynasz 

się pocić ze zdenerwowania?”. Polecam obejrzenie całego programu. Nie można się z niego 

dowiedzieć nic konkretnego, ale to nasz bohater w pełnej krasie i formie scenicznej. 

Robert Sankowski mówi w Roxy: 

Od początku tworzył swoją własną alternatywę. Podkreślał, że lata sześćdziesiąte 

kompletnie go nie wzięły. Odcinał się od tej stadnej kontrkultury. Jego interesowało 

wszystko to, co było przed rock and rollem, znacznie bliżej było mu do jazzu czy bluesa, 

jednak jego pierwsze płyty zawierają piosenki zaaranżowane w klasyczny sposób 

i bardzo przyjemnie zaśpiewane. Oczywiście nie jakoś wstrząsająco inne niż potem, ale 

niejadące po bandzie. Waits jest na nich raczej przywiązany do amerykańskiej tradycji 

śpiewania. 

Największą sławę przynoszą artyście nie własne wykonania muzyki, lecz jego utwory 

śpiewane przez innych, jak „Downtown Train” wygładzone i ugrzecznione przez Roda 

Stewarta. 

Kończą się lata siedemdziesiąte, wygasa nie tylko punk, ale nawet disco, które łączy 

się z electro. Wkrótce narodzi się hip-hop. Także estetyka zespołów nowofalowych, 

wykorzystujących elektroniczne brzmienia, zlewa się z tanecznymi rytmami. W miszmaszu 

dźwięków i stylów coraz trudniej doszukać się wyrazistych szkół i podziałów. Być może 

nigdy nie istniały, to tylko dziennikarze muzyczni tworzyli nazwy na potrzeby swoich pism. 

Tom Waits nie musi się jednak przejmować początkiem popu, wielkimi koncertami, startem 

telewizji muzycznej. Od początku robi swoje poza jakimikolwiek trendami. W dodatku chyba 

czuje, że jego osobista kabaretowo-jazzowo-bluesowa konwencja też jest ograna. Ostatnią 

stricte „barową” muzykę pisze do filmu Francisa Forda Coppoli „Ten od serca” („One from 

the Heart”). Podczas pracy kompozytorskiej poznaje Kathleen Brennan, która będzie jego 

żoną. Skończy się zarazem jego pijacki okres - zostanie mu po nim niepodrabialny głos. 

Artysta zmienia wytwórnię, zaczyna współpracę z Island, która wypromowała Boba 

Marleya. Jej szef Chris Blackwell nadal gustuje w muzycznych poszukiwaniach. W 1983 

roku Tom Waits nagrywa u niego oraz sam produkuje brzmienie rewolucyjnej płyty 

„Swordfishtrombones”. Do studia zamiast pianina i jazzującego zespołu zabiera dziwne 

instrumenty perkusyjne, jak basowy kocioł z ryżem czy bębny afrykańskie. Inspiruje się 

muzyką współpracownika Zappy Captaina Beefhearta i awangardowego kompozytora 



Harry’ego Partcha, specjalisty od fisharmonii (którą wykorzystuje też Waits) i”dźwięków 

odnalezionych” w różnych przedmiotach i własnych konstrukcjach. 

Brzmienie i muzyka zmieniają się kompletnie, podczas nagrań Waitsowi towarzyszy 

tłum gości i muzyków sesyjnych. Tom nie porzuca jednak swoich stałych bohaterów - 

nieudaczników i przegranych. W tytułowym utworze z nowej płyty śpiewa o mężczyźnie, 

który chce wreszcie ułożyć sobie życie. 

On wrócił z wojny i miał plan, 

A może on nie istniał, choć 

Ktoś mi ułożył w takim razie ten monolog, 

Jeśli nie rybi puzon, co 

Za dnia się wieszał, a noc w noc 

Wyrzężał w rytmie mambo wściekły swój nekrolog. 

Aż w końcu gubernator zmiękł 

I w Birmingham się zgodził go 

Umieścić, gdzie jest najpiękniejszy dom bez klamek. 

Więc jeśli ktoś mi powie, że 

Zna lepszą historyjkę, to 

Na rany Boga - krzyknę mu: „Szajbusie, kłamiesz!”. 

- to wersja Romana Kołakowskiego zaśpiewana przez Kazika Staszewskiego na płycie 

„Piosenki Toma Waitsa”. Nasz krajowy bard twierdził, że piosenki Waitsa momentami 

ocierają się o kicz, jednak są zaaranżowane tak, że brzmią brudno i chropowato. Sam Kazik 

przyznał w Roxy, że miał spore problemy z produkcją swojej płyty: 

Wybrałem kilkanaście piosenek, których groove mi się podobał, i kazałem 

zespołowi pograć na początku same bity. Potem podłożyliśmy pod to harmonie i akordy 

Waitsowe. Ostatecznie wyszło zupełnie inaczej niż w oryginale. Do tego ci bębniarze, 

co do których popełniłem kolosalny błąd, dogrywali się do całości powstałego materiału. 

Szkoda, bo mogło to brzmieć dużo lepiej. 

Najwyraźniej jednak nie tak łatwo rozgryźć Toma Waitsa, który im starszy, tym 

bardziej nowatorski. Podczas gdy David Bowie gra plastikowy pop, a Bob Dylan zapija się 

i nagrywa złe płyty, „Swordfishtrombones” zbiera świetne recenzje. Artysta zostaje 

zaproszony do telewizyjnego show Davida Lettermana. W programie jak zwykle trochę 

zmyśla, ale czasem mówi prawdę zabarwioną ironią: 

Szukam nowych odbiorców, właśnie piekę tutaj swoją pieczeń na twojej patelni. 

(...) Tak, mieszkałem trochę w motelu w Santa Monica. Również w przyczepie 



kempingowej, bardzo małej i ciasnej, ale można ją przynajmniej szybko zabrać i gdzieś 

pojechać. Tak, mieszkałem też w samochodzie, ale krótko. (...) Długo wahałem się, czy 

iść na ceremonię wręczenia Oscarów, ale ponieważ mieszkamy trzy domy dalej, w końcu 

wpadliśmy. 

Na rozdanie najbardziej prestiżowych nagród filmowych był zaproszony, 

bo do Oscara nominowano jego muzykę skomponowaną do filmu Coppoli. Waits w pierwszej 

połowie lat osiemdziesiątych coraz częściej występuje w filmach tego reżysera - jak „Cotton 

Club” - i jest z nim coraz bardziej zaprzyjaźniony. Świat kina chyba go inspiruje, sam chce 

wyjść poza muzykę. Razem z Kathleen Brennan szykują spektakl teatralny o Franku - 

bohaterze najnowszych piosenek Waitsa. Przeprowadzają się więc do Nowego Jorku, gdzie 

na przyjęciu na cześć Jeana-Michela Basquiata muzyk poznaje swojego fana Jima Jarmuscha. 

Wkrótce dostaje dużą rolę w jego filmie „Poza prawem”, potem słychać jego głos w”Mystery 

Train” (jest didżejem radiowym). Napisze także muzykę do”Nocy na Ziemi”. Jak tłumaczy 

w Roxy krytyk Paweł Mossakowski: 

Reżyserzy idą za intuicją. Jak dobrze wiemy, Waits nie ma żadnego warsztatu, 

nie jest wybitnym aktorem, za to nadrabia charyzmą i osobowością, którą zawsze widać 

na ekranie. On nie musi nikogo grać, wystarczy, że jest z tą swoją niepowtarzalną gębą 

i głosem. 

W Nowym Jorku jest tak zafascynowany klimatem miasta, że chodzi z magnetofonem 

i rejestruje dźwięki ulicy. Nagrywa płytę „Rain Dogs”, a w sesjach do niej biorą udział 

jazzowi prominenci, jak John Lurie czy Marc Ribot, i starzy rockandrollowcy, jak Keith 

Richards. Płyta jest równie odważna jak poprzednia, jeszcze bardziej 

pogrzebowo-melancholijna, inspirowana twórczością Brechta i Weilla. Na tym etapie muzyk 

wypracowuje swój nowy eklektyczny styl, w którym atmosfera orkiestr pogrzebowych 

i ulicznych bandów z Nowego Orleanu spotyka przedwojenny europejski kabaret. 

W tym samym czasie Tom z żoną, współautorką wielu tekstów, nie rezygnują 

z teatralnych planów i w końcu wystawiają w Chicago „Frank’s Wild Years”, sztukę 

o głównym bohaterze ostatnich płyt. Na scenie aktorzy, zespół muzyczny oraz Tom Waits 

jako Frank O’Brien w kolejnych odsłonach losu nieszczęśliwca, aż do tragicznego, ale 

pięknego grand finale. Niskobudżetowa produkcja szybko znika z afisza, zostaje jednak 

wydana na płycie pod tym samym tytułem. Staje się też podstawą dramaturgii występów 

z trasy „Big Time” z 1987 roku, której zapis wideo jest skrzyżowaniem koncertu, sztuki 

teatralnej, teledysku i kabaretu. Na samym początku słyszymy w tle życzenia szczęśliwego 

nowego roku. Frank w atłasowym szlafroku kończy przerzucanie kanałów telewizora 



elektryczną golarką i kładzie się spać. Później Tom, w białej marynarce, opowiada historię 

swojego bohatera, a czasem po prostu mówi jego głosem: 

Mieli pieska, małego chihuahua imieniem Carlos, który z powodu choroby skóry 

był niewidomy, nie wiem, co to było. Czy ja też mogę to złapać?! Nie jestem lekarzem. 

Niech wszyscy wiedzą, że kocham psy, ale trzeba im postawić granicę. Psy są tylko 

psami! 

Frank O’Brien pewnego dnia wraca do domu po wizycie w sklepie z alkoholem. Ma 

ze sobą butlę z gazem. 

Nie wiem, jak to się stało, meble i gaz, co chcecie, żebym powiedział?! To fizyka, 

dobra?! Potem cały dom płonie, a on stoi po drugiej stronie ulicy i się śmieje. 

Tu wokalista imituje suchy, szalony śmiech bohatera, który po prostu nie mógł 

wytrzymać z tym psem. Ruszamy w jarmarczno-teatralną podróż, w której Tom Waits gra 

na zmianę siebie na scenie (oświetlając się punktową, bujającą się lampą), Franka w łóżku 

i podobnie do niego ubranego szatana, karciarza kanciarza, mistrza ceremonii ukrytego 

na zapleczu. 

Gdybyśmy mieli więcej pieniędzy, nakręcilibyśmy ujęcia z walkami gladiatorów. 

I zdjęcia publiczności z uniesionymi zapałkami, i takie tam. Moglibyśmy też nakręcić 

sceny baletowe pod wodą, ale wtedy to byłby całkiem inny film, tak sądzę... Teraz, kiedy 

jest po wszystkim, powiem, że zrobiłbym tak, żeby nie było widać, jak mi majtki wyłażą 

ze spodni, ale na koniec zawsze człowiek chce coś zmienić 

- mówi artysta w wypowiedzi cytowanej przez Jaya S. Jacobsa. Kiedy jako nastolatek 

pierwszy raz obejrzałem „Big Time”, nie do końca wiedziałem, o co chodzi, ale byłem 

zafascynowany. Muzyk przenosi „życiopisanie” bitników, którymi się zaczytywałem, 

na wyższy poziom. Oglądając i słuchając, ufałem, że Waits poczuł na własnej skórze 

wszystko, o czym śpiewa i co pokazuje. Równocześnie nie jest reportażowy, publicystyczny, 

tylko na bazie rzeczywistości kreuje surrealistyczny spektakl. 

Nie byłby jednak sobą, gdyby szybko nie zamknął ery Franka i nie szukał dalej. Jak 

inni artyści musi uciekać przed własnymi rolami, mitami, które tworzy. Tom Waits 

na przełomie lat osiemdziesiątych i dziewięćdziesiątych jest na tyle rozpoznawalnym 

wokalistą, nawet w Ameryce, że co chwila dostaje propozycje reklamowe. Zawsze odmawia, 

ale producenci chipsów Frito Lay postanawiają po prostu podrobić jego wokal. Po pojawieniu 

się reklamy artysta natychmiast wytacza im proces. Adwokaci korporacji w sądzie usiłują 

udowodnić, że ktoś, kto nie jest „supergwiazdą”, może być wykorzystywany w dowolny 

sposób, ale ława przysięgłych stwierdza inaczej i muzyk dostaje dwa miliony dolarów 



odszkodowania. W podobny sposób wygrywa kolejne procesy z firmami samochodowymi. 

Do dziś nie sprzedaje siebie ani swojej twórczości, a przy okazji zarabia w sądach 

na bezczelności korporacji. Twierdzi, że największą chwałą, jaką kultura oferuje artystom, 

jest wystąpienie w reklamie zupełnie nago i sikanie na maskę nowego samochodu. On 

odrzuca ten wątpliwy zaszczyt. Jak mówił w Roxy Robert Sankowski: 

W każdej dekadzie jest kontestatorem, faktycznym buntownikiem, bez gęby 

pełnej frazesów. Udowadnia to z konsekwencją przez całe życie. Kiedy trwał czas 

kontestacji, słuchał czego innego, kiedy w latach siedemdziesiątych był boom na muzykę 

rockową, on w klubikach grywał coś niepasującego do ówczesnej mody. Mógł 

spróbować zdyskontować sukces „Jersey Girl” Springsteena, z którym był nawet 

mylony, ale poszedł w swoim kierunku. Lata osiemdziesiąte kojarzą się z komercyjną 

muzyką pop. Waits wtedy wręcz przeciwnie - skręcił w stronę tego, co chropowate 

i nieczyste. Jest zdecydowanie taką rogatą duszą. 

„Jersey Girl” oryginalnie znalazła się na albumie Waitsa „Heartattack and Vine”. 

Bruce Springsteen od 1981 roku grał ją na koncertach, w końcu uczynił z niej zamknięcie 

trzypłytowego wydawnictwa „Live/1975-85”. 

Tymczasem barowy szatan w 1992 roku nagrywa kolejną dziwną płytę, trudną nawet 

dla jego wiernych słuchaczy. Idzie jeszcze dalej w eksperymentach dźwiękowych. To, co już 

znane z jego dyskografii, łączy z ciężkimi, industrialnymi brzmieniami. Stary, korzenny blues 

spotyka tu kulturę przemysłową, zdarty głos wokalisty krzyczy, skrzypi, wyje. Całość jest 

jeszcze bardziej mroczna niż wcześniej, być może dlatego, że w czasie nagrywania muzyk 

występuje w”Draculi”. W adaptacji Coppoli gra małą, ale zapadającą w pamięć rolę wariata 

we władzy księcia ciemności. Za album „Bone Machine” dostaje nagrodę Grammy 

w kategorii muzyka alternatywna. Ma już czterdzieści trzy lata, mieszka z żoną i dwójką 

dzieci na prowincji, ale w studiu szaleje jak nastolatek. Gra z Lesem Claypoolem z zespołu 

Primus, który muzykę funk przerobił na ciężki, awangardowy eksperyment, ale także 

z Keithem Richardsem, który u Waitsa może kultywować swoje uwielbienie dla klasycznego 

bluesa. Sam Waits obsługuje zarówno instrumenty perkusyjne (między innymi conundrum, 

w który wali się młotkiem), jak i gitary. 

W nowej epoce, kiedy większość jego rówieśników już tylko odcina kupony od sławy, 

on wciąż jest twórczy. Kiedy w latach osiemdziesiątych dominują syntezatory i elektroniczna 

perkusja, a new wave ewoluuje w muzykę do tańca, Waits szuka analogowych, starych 

instrumentów. W kolejnej dekadzie w grunge’u wracają gitary, hip-hop zamienia się 

w gangsterkę, a punk funkcjonuje w piwnicach lub łączony jest z funkiem przez Red Hot 



Chili Peppers. Tom Waits wie, co się dzieje, umie zaczerpnąć inspirację z nowości, ale nie 

mizdrzy się, nie udaje, że jest młody. Nie nagrywa nagle przystępnej płyty dla młodych 

fanów, tylko szuka głębiej. Włącza kolejne dźwięki do swojego imaginarium. Potrafi nie 

tylko opisywać barowe życie jak na początku, lecz także pisać mocne teksty - metaforyczne, 

a zarazem bardzo aktualne. W”In the Colosseum” Tom Waits, a za nim Kazik Staszewski 

(w przekładzie Romana Kołakowskiego) śpiewają: 

I loże, i galerie takiej samej chcą rozrywki. 

Im więcej błota, tym zabawa radośniejsza jest. 

Świadectwem będzie ścięta głowa prezydenckiej dziwki. 

Że senatorów także czasem stać na pojednawczy gest. 

(...) W koloseum świata, co noc. 

Jego muzyka i teksty stają się coraz bardziej mroczne, a zarazem intelektualne. 

Kolejni reżyserzy chcą go mieć w swoich filmach. U Roberta Altmana występuje w słynnym 

mozaikowym „Na skróty”. Jak mówił w Roxy krytyk filmowy Paweł Mossakowski: 

Gra tam szofera, ale przede wszystkim pijaka i zazdrośnika, który śledzi swoją 

żonę kelnerkę i kiedy widzi, jak wszyscy klienci obmacują ją wzrokiem, dostaje furii 

i zaczyna traktować ją przedmiotowo. To chyba najohydniejsza rola, jaką zagrał. Jest 

też kultowa „Kawa i papierosy” Jarmuscha - rzecz, która powstawała przez 

siedemnaście lat jako seria filmów krótkometrażowych. Pomysł na scenę z Iggym Popem 

i Waitsem polegał na tym, by zderzyć ze sobą dwóch znanych muzyków z oddalonych 

od siebie muzycznych działek. Świetna jest tam puenta z szafą grającą, do której 

podchodzi Waits, ale nie może znaleźć żadnego swojego albumu. 

Rzeczywiście mimo sukcesów artystycznych wokalista nie jest gwiazdą, zresztą 

niespecjalnie mu na tym zależy. Wciągają go projekty z pogranicza muzyki i teatru, w 1993 

roku pracuje przy spektaklu „The Black Rider”. Reżyserem jest Robert Wilson, awangardowy 

twórca, autor między innymi wielodniowych performance’ów. Wilson chce wskrzesić 

tradycję zaangażowanego teatru muzycznego w stylu „Opery za trzy grosze” Brechta i Weilla, 

których uwielbia też Waits. Do współpracy zostaje zaproszony „bitnik w garniturze” William 

Burroughs. Ten skandalista jest już w tym czasie uznanym filozofem, uważanym wręcz 

za proroka ery cyfrowej, prekursora samplingu. 

Na warsztat biorą niemiecką legendę ludową o człowieku, który podpisuje kontrakt 

z diabłem, motyw fascynujący chyba wszystkich twórców. W XIX wieku podanie stało się 

tematem romantycznej opery, teraz trzech eksperymentatorów buduje na jego podstawie 

nowoczesny spektakl, który dziś w Polsce może się kojarzyć ze sztukami Krzysztofa 



Warlikowskiego. Burroughs pisze tekst, Tom Waits piosenki, Wilson reżyseruje całość, która 

podobnie jak muzyka naszego bohatera nie należy do sfery popkultury, lecz niszowej 

kontrkultury. „The Black Rider” nie odnosi oczywiście sukcesu komercyjnego, ale do dziś 

jest wystawiany, między innymi w Berlinie. 

Potem Tom Waits przez lata nie nagrywa nowej płyty studyjnej. Jest chyba 

pochłonięty normalnością życia rodzinnego. Dopiero w 1999 roku wydaje „Mule Variations”. 

Przy okazji zmienia wytwórnię na dużo mniejszą, ale prowadzoną przez młode pokolenie 

postpunkowych muzyków. Oficyna Anti - dopiero zaczyna działalność. Po sukcesie albumu 

Waitsa przeniesie się tam wielu jak on „trudnych” czy też ambitnych artystów. Do pracy przy 

„Mule Variations” zaprasza między innymi didżeja - każdego innego pięćdziesięciolatka 

można by posądzić o koniunkturalizm, ale u Waitsa to naturalna kontynuacja eksperymentów 

z brzmieniem. Od lat interesuje się techniką samplowania, tworzenia muzycznych kolaży. 

W studiu ponownie tłum muzyków, „typów spod ciemnej gwiazdy”, ale do rozwalania szafy 

i nagrywania odgłosów tej destrukcji Tom nie potrzebuje pomocy. Włączy te dźwięki 

do otwierającego album wściekłego „Big in Japan”. Na całej płycie spaja chyba wszystkie 

elementy swoich poszukiwań, a zarazem z żoną pisze mocne piosenki. Jak mówi 

o współpracy z Kathleen Brennan: „Jedno trzyma gwóźdź, drugie macha młotkiem”. 

W nagraniach trochę śpiewa, trochę krzyczy, gra na wczesnym, elektromechanicznym 

keyboardzie, fisharmonii, gitarze, pianinie. 

Choć sam do dziś podobno nie umie używać komputera, powstaje jego strona 

internetowa, która obszernie zapowiada album w sieci. Pierwszy raz w życiu muzyk bierze 

udział w czacie, tuż przed wydaniem płyty na stronie pojawia się wideo z koncertu, a także 

jeden utwór do darmowego ściągnięcia. Dziś to standard promocji każdego zespołu, dla 

Waitsa - absolutna nowość i rewolucja. Biografowi Jayowi S. Jacobsowi tłumaczy: 

To przypomina czekanie na kelnerkę. Ludzie tak samo czekają na nową płytę. 

Jesteśmy społeczeństwem zorientowanym na produkt. Chcemy go dostać tu i teraz, i to 

pod dostatkiem. Ale przecież są ograniczenia. Nikt nie jest jak drzewo owocowe, które 

kwitnie na wiosnę, wydaje owoce i wpadają one do koszyka... Tu trzeba swoje odczekać. 

Wsparcie jego talentu reklamą owocuje sprzedaniem ponad pół miliona egzemplarzy 

„Mule Variations”. Zostaje nominowany do nagród Grammy zarówno w kategorii męski 

wokalista rockowy, jak i folk. Wygrywa w tej ostatniej. Pierwszy raz od lat Tom Waits rusza 

też w regularną trasę koncertową, wizualnie, scenicznie rozwijającą styl z”Big Time”. 

W XXI wieku pięćdziesięcioletni Tom Waits ma już rzeszę fanów z paru pokoleń. 

Mógłby uznać, że osiągnął sukces, ale nadal sprawdza granice swoich możliwości oraz sztuki. 



Znowu pracuje Robertem Wilsonem. Po luźnej adaptacji „Alicji w krainie czarów” Lewisa 

Carrolla i”The Black Rider” biorą się do”Woyzecka”, sztuki teatralnej, która w 1979 roku 

posłużyła Wernerowi Herzogowi za punkt wyjścia do filmu. 

W 2004 roku Waits wydaje mocny album „Real Gone”. Jeszcze większe role niż 

poprzednio odgrywają na nim Claypool i Ribot. Wokalista czasem bawi się w rapowego 

beatboxera, budując rytm wokalizami. Czasem śpiewa klasycznie, balladowo, jak w”Day 

After Tomorrow”. W tekście deklaruje, że nie walczy o sprawiedliwość ani wolność, tylko 

o własne życie. Choć nie pojawia się tu ani razu słowo „Irak”, tekst jest odbierany jako 

protest song o inwazji Ameryki na ten kraj. Po wydaniu płyty Waits znów wyprzedaje 

koncerty podczas światowego tournée. 

Regularnie wraca także do kina. Gra u Terry’ego Gilliama, członka grupy Monty 

Pythona. 

W „Parnassusie” wciela się w postać odrażającą moralnie, czyli szatana, który 

wymaga od bohatera wypełnienia umowy polegającej na oddaniu mu córki, gdy ukończy 

ona szesnaście lat. Waits jest w tej roli trochę diaboliczny 

- mówi w Roxy Paweł Mossakowski. Rzeczywiście Tom Waits nigdy nie zagrał 

pozytywnej postaci, lekarza ani dobrego taty. W”The Black Rider” śpiewał o sprzedawaniu 

duszy diabłu, teraz wciela się w samego kusiciela, szatana. 

To nie jest taka autokreacja na straceńca, ale Waits nie zostawia złudzeń. Nie 

mówi: patrzcie, wszystko jest super, fajnie jest żyć na krawędzi. Jest zupełnie inaczej. 

W piosenkach opowiada bardzo bliskie życia historie, ale mimo wszystko potraktowane 

z dystansem i sporą dawką autoironii. Niebezpodstawna jest też jego sympatia do Keitha 

Richardsa. Na ostatniej płycie Waitsa „Bad as Me” najładniejsza piosenka nagrana jest 

właśnie z nim - „Last Leaf”. Oni tam przejmująco i melancholijnie śpiewają, że są 

ostatnimi liśćmi na drzewie i w każdej chwili mogą spaść. Co jest prawdą, bo to 

pokolenie zaczyna odchodzić 

- podsumowuje Robert Sankowski z”Gazety Wyborczej”. Szatan Waits 

po sześćdziesiątce prowadzi życie rodzinne z pierwszą i jedyną żoną Kathleen Brennan. 

Jego życie estradowe na początku pokrywało się z rzeczywistym. Pił i śpiewał o piciu, 

palił i śpiewał o paleniu, siedział w tanich barach z prostytutkami i o nich opowiadał. Dzięki 

żonie nie tylko się ustatkował, ale to właśnie ona otworzyła mu uszy na nowe, awangardowe 

dźwięki i jest jego najbliższą współpracownicą. Nawet jeśli Tom nie żyje już z przegranymi, 

smutnymi bohaterami swoich utworów, to i tak możemy być pewni, że ich zna. I nigdy nie 

udaje optymisty, choć bywa bardzo zabawny. W 2004 roku David Letterman w swoim 



programie pytał go, jak się ma jego rodzina, na co Tom odpowiedział: 

W porządku, mamy trójkę dzieci. Swoją drogą dobrze, że pytasz. Ostatnio byłem 

świadkiem rozmowy starszych synów z młodszym. Mówili mu, żeby nigdy, ale to nigdy 

nie prosił taty o pomoc przy odrabianiu lekcji. To mnie zabolało, ale podobno gdy 

pomagałem, wymyśliłem jakąś wojnę, której nie było, bo tak mi do rytmu zdania 

pasowało. A właściwie jaka to różnica, czy to było naprawdę, czy nie? 

Potem pokazuje prowadzącemu zdjęcia rysunków wygryzionych przez konie w stajni. 

Przy innej okazji przynosi do studia pułapkę na szczury, jak twierdzi, pochodzącą z XVIII 

wieku i z równie wielkim przejęciem tłumaczy jej działanie. Choć skończył sześćdziesiąt trzy 

lata, surrealistyczny humor go nie opuszcza, być może dlatego, że jedno z jego słynnych 

powiedzeń brzmi: musisz być cały czas w ruchu, przecież jeszcze żaden pies nie obsikał 

jadącego samochodu. 

 



Tom Waits, Los Angeles, 1972 

 

fot. Ed Caraeff/Getty Images/FPM 

 

 

Tom Waits, Victoria Apollo, Londyn, 1981 

 

fot. David Corio/Redferns/Getty Images/FPM 

 



 

Tom Waits, 1970 

 

fot. Gems/Redferns/Getty Images/FPM 

 

 



 

 

Freddie Mercury, 1982 

 

fot. Steve Wood/Express/Getty Images/FPM 

 

 



FREDDIE MERCURY 

 

Na pierwszy rzut oka (i ucha) żaden z niego buntownik. Bożyszcze stadionowych 

koncertów występujące w koronie i królewskich szatach. Szastający pieniędzmi milioner, 

mistrz kiczu i bohater gejowskich dyskotek. Jedna z pierwszych słynnych ofiar AIDS, która 

mimo swojej medialnej pozycji i sławy nie chciała społecznie działać na rzecz innych 

chorych. Gej, który nigdy nie przyznał się do swojej orientacji seksualnej, bał się też 

powiedzieć, że jest nosicielem wirusa HIV. Informuje o tym w oficjalnym oświadczeniu dobę 

przed śmiercią. 

Dopiero po niej pozostali muzycy Queen tworzą fundację na rzecz „świadomości” 

choroby. Takie zarzuty brzmią trochę jak oskarżenie komitetu rewolucyjnego. A przecież 

artyści nie mają obowiązku być działaczami społecznymi. Freddie Mercury całym swoim 

emploi, estetyką zespołu, teledyskami łamał tabu, przekraczał kolejne granice obyczajowe, 

wprowadzał wątki gejowskie do kultury. 

Przyznam, że nigdy nie byłem fanem zespołu Queen i decyzja o poświęceniu jego 

wokaliście rozdziału nie wynika wcale z podziwu dla muzyki Freddiego. Queen zaczyna 

w czasach glam rocka i z tej estetyki się wywodzi, ale idzie pod prąd muzycznej mody, 

bawiąc się operą, hard i art rockiem w czasach punkowego buntu. Słynny występ Sex Pistols 

w studiu angielskiej telewizji w 1976 roku może mieć miejsce tylko dlatego, że pierwotnie 

zaproszeni goście - Queen właśnie - są zmuszeni odwołać wizytę w programie Billa 

Grundy’ego. Zespół Freddiego zadebiutował trzy lata wcześniej, ma już na koncie wielki 

przebój „Bohemian Rhapsody”. Gdyby przyjechali do telewizji, być może historia punka 

potoczyłaby się inaczej, ale cały ruch wokół Sex Pistols był sprzeciwem właśnie wobec takich 

rozbuchanych kompozycji jak „Rapsodia”. 

Poza Bobem Marleyem ten superbohater z supergrupy jest jedynym przybyszem z tak 

zwanego Trzeciego Świata, który podbił Zachód. Za to też należy mu się zainteresowanie, 

choć był kompletnie nieczuły na problemy planety. Ze względu na prowadzoną przez 

Republikę Południowej Afryki politykę apartheidu zachodni artyści bojkotują ten kraj 

i po prostu tam nie występują. Tymczasem w 1984 roku Queen, podobnie jak Rod Stewart 

i Status Quo, wyłamują się i przyjeżdżają na koncerty do RPA. 

Kiedy znajdujemy się za kulisami i gasną światła, a wśród publiczności wzbiera 

szaleńczy ryk, nie wzrusza mnie to w taki sposób jak Freddiego Mercury’ego, który 

zdawał się to kochać, pławić się w tej miłości oraz uwielbieniu ze strony tłumu - 



absolutnie to podziwiam i zazdroszczę czegoś takiego 

- pisał Kurt Cobain w pożegnalnym liście. Mercury, wokalista, kompozytor, autor 

tekstów, wydaje się w tym kontekście wręcz przeciwieństwem buntownika, ale pozory mogą 

mylić. 

Urodził się jako Farrokh Bulsara w 1946 roku na afrykańskiej wyspie Zanzibar, 

wówczas pod protektoratem brytyjskim. Jego rodzice są parsami (nie mylić z hinduskimi 

pariasami), czyli zaratusztrianami, przedstawicielami starożytnej religii „czcicieli ognia”. Ich 

przodkowie w VIII wieku uciekli przed prześladowaniami muzułmańskimi z Persji do Indii 

i do dziś stanowią tam niewielką, ale ważną i wpływową mniejszość religijną. Tradycyjnie są 

kastą kupiecką i pojawiają się w Afryce wraz z rozwojem handlu w regionie, długo przed 

portugalskim tak zwanym odkryciem Indii. Farrokh jako pierworodny jest oczkiem w głowie 

tradycyjnej, zamożnej rodziny. Jego ojciec pracuje jako urzędnik dla imperium brytyjskiego, 

najpierw w rodzinnych Indiach, potem właśnie na Zanzibarze. Syn zaczyna tam naukę 

w szkole prowadzonej przez zakonnice. 

Słuchał różnej muzyki. Indyjskiej, angielskiej muzyki folkowej. Zazwyczaj 

włączał jedną z płyt i zaczynał śpiewać. Miał zróżnicowany gust muzyczny. Gdy 

chodziliśmy na przyjęcia, oczywiście śpiewał, jeśli ktoś go o to poprosił. Czuł się dumny, 

że może sprawić innym przyjemność. Nawet w tym wieku 

- mówi jego matka w dokumencie „Freddie Mercury, the Untold Story”. Chłopak ma 

kontynuować naukę w dobrej kolonialnej szkole z internatem - rodzice wysyłają go samego 

do Indii. W takich miejscach, gdzie pod dużym rygorem stłoczone są razem osoby jednej płci, 

dochodzi do homoerotycznych stosunków i przemocy. Ćwiczący boks chłopak obroni się 

przed tym ostatnim, ale nie może uciec przed eksperymentami seksualnymi w chłopackim 

gronie. 

Szkoły w dawnej brytyjskiej kolonii dłużej niż te w samej Anglii praktykują surową 

dyscyplinę. Uczniom jest tam ciężej niż Keithowi Richardsowi czy Joemu Strummerowi. Tu 

czas stanął w miejscu - w szkole młodego Bulsary jest wciąż tak, jakby trwał wiktoriański 

XIX wiek. Gdyby uczęszczały tu dziewczyny, musiałyby nosić gorsety. Chłopcom nie wolno 

płakać, tęsknić za rodzicami, okazywać słabości, muszą ciężko pracować i nie narzekać. Taka 

musztra ma wielki wpływ na osobowość przyszłej gwiazdy. Biografka Mercury’ego Laura 

Jackson cytuje wypowiedź muzyka: 

Co jakiś czas dobierał się do mnie ten czy inny kolega. Nie bulwersowało mnie to. 

Byłem młody i niedoświadczony. To typowe dla uczniów w tym wieku. Nie chcę rozwijać 

tego tematu. 



Oprócz pierwszych doświadczeń erotycznych zdobywa w szkole podstawy wiedzy 

muzycznej, ćwicząc grę na pianinie, występując w chórze i teatrze. Zakłada też zespół The 

Hectics odgrywający standardy i zakochuje się w byciu na scenie. Nie ma nic przeciwko 

przezwisku Freddie, dzięki któremu zaczyna oddzielać swoją biografię artystyczną od życia 

rodzinnego. 

W 1963 roku Freddie jest z powrotem na Zanzibarze, ale następnego roku cała rodzina 

emigruje na dalekie przedmieścia Londynu. Powodem jest rzeź ludności pochodzenia 

arabskiego i indyjskiego, która zaczyna się na wyspie po uzyskaniu niepodległości. 

Na angielskiej prowincji chłopak jako obcokrajowiec jest obiektem drwin i przezwisk, 

zaczyna więc parodiować sam siebie, zaczynając grę z wizerunkiem, którą będzie prowadził 

aż do śmierci. Jego rodzina w nowych warunkach kulturowych staje się jeszcze bardziej 

religijna i konserwatywna. Freddie czuje, że tylko w sztuce może znaleźć dla siebie wolność. 

Wszyscy ubierali się inaczej. On jako artysta miał oko do najlepszych rzeczy. 

W tamtym czasie modne były oczywiście długie włosy. Powiedziałam, że to nie wygląda 

dobrze. A on na to, że wszyscy teraz tak chodzą. Chłopcy w szkole, syn sąsiadów 

również. W końcu się zgodziłam. Musiałam pozwolić mu się rozwijać 

- wspomina matka w filmie „Freddie Mercury, the Untold Story”. Mimo protestów 

rodziców idzie do szkoły plastycznej i wyprowadza się na zawsze z domu w 1966 roku, 

w wieku dwudziestu lat. Imponuje mu przybywający w tym czasie do Anglii Jimi Hendrix. 

Freddie jest cichym, skromnym chłopakiem, raczej wycofanym i właściwie 

nieprzejawiającym żadnego talentu. 

Ku zdziwieniu przyjaciół przekonanych o jego homoseksualizmie zakochuje się 

w dziewczynie - Mary Austin. Typowa angielska blondynka o cerze dużo jaśniejszej 

od partnera aż do śmierci pozostanie jego najbliższą przyjaciółką. Na razie walczą 

o przetrwanie w Londynie, mieszkają razem. Przyszły gwiazdor dorabia, prowadząc stragan 

z artystycznymi gadżetami i ubraniami, sam nosi futra i jedwab, wyróżnia się na ulicy. Jako 

absolwent szkoły plastycznej dobrze rysuje - żeby nie wyjść z wprawy, robi portrety 

przyjaciół. Zarabia trochę na rysunkach do reklam gazetowych i projektowaniu dla firm. 

W przyszłości będzie też autorem logo zespołu Queen. 

Chodzi na koncerty grupy Smile, w której grają Roger Taylor i Brian May - bardzo 

chce zostać ich wokalistą. Najpierw jednak śpiewa z zaprzyjaźnioną z nimi formacją Ibex 

grającą progresywnego rocka. Potem udziela się we Wreckage, a w końcu z Sour Milk 

Sea. W tych już bardziej bluesowych kapelach uczy się techniki śpiewu i zdobywa pierwsze 

doświadczenia estradowe, na przykład wywijając mikrofonem. Nawet w hipisowskim 



towarzystwie pozostałych muzyków wyróżnia się swoją przegiętą pozą. Nie obraża się, kiedy 

na próbach nazywany jest pieszczotliwie, ale także ironicznie „starą ciotą”. Dopiero 

po rozpadzie Sour Milk Sea, na początku lat siedemdziesiątych, łączy siły ze Smile. Mimo 

oporu kolegów forsuje zmianę nazwy na Queen, świetnie zdając sobie sprawę, że w slangu 

oznacza to po prostu „ciotę”. 

Myślę, że w tej kapeli jest coś wyjątkowego. To, że już w nazwie sugerują 

dwuznaczną zabawę, mogło kompletnie przekreślić ich karierę. Freddie na scenie często 

prowokował swoją seksualnością, choć z drugiej strony długo zaprzeczał, że ma 

skłonność do tej samej płci. Gdy dziś patrzymy na jego wizerunek, to ten wąsik rodem 

z gejowskiego klubu nie szokuje nas tak jak w latach siedemdziesiątych 

- mówi w Roxy Robert Sankowski z”Gazety Wyborczej”. Męski zespół tytułujący się 

„Królową” w Anglii, gdzie na tronie zasiada kobieta, to prowokacja. Trochę seksualna, 

a trochę także w stylu tego, co wkrótce robią Sex Pistols, śpiewając „God Save the Queen”. 

Queen budują swój wizerunek na tym, czego punkowcy nienawidzą - rozbuchanej, 

artystowskiej przesadzie. Freddie, dystansując się coraz bardziej od swojego pochodzenia, 

na drugi człon pseudonimu wybiera sobie posłannika bogów z rzymskiej mitologii - 

Merkurego. Uskrzydlony nową tożsamością przechadza się po ulicach w boa z piór, fryzurą 

ułożoną na wałkach i z pomalowanymi paznokciami, wypatrując ludzi, którzy mogliby pomóc 

jego zespołowi w zrobieniu kariery. Jest nieśmiały, ale też chorobliwie ambitny. Żyje 

w przekonaniu, że odniesie sukces. 

Chcę, żeby cały świat słuchał mojej muzyki. Żeby każdy przychodził, słuchał 

mnie i patrzył, jak gram. Kilka lat temu był taki trend w punkowym ruchu, muzycy 

mówili, że chcą grać tylko dla małych widowni. Totalna bzdura! Każdy, kto chce być 

gwiazdą, chce grać dla dużej publiczności 

- mówi Freddie dużo później, w 1985 roku, Davidowi Wiggowi, jednemu z niewielu 

dziennikarzy, którym ufa. 

Na razie, między powstaniem Queen a debiutem płytowym latem 1973 roku, 

wokalista i muzycy są sfrustrowani. Mają wielkie ambicje, ale wciąż są trzeciorzędnym 

zespołem grającym za grosze. Debiutancki album ma to w końcu zmienić, ale niestety, 

progresywno-heavymetalowe brzmienia są już wtedy ograne do znudzenia i choć recenzje są 

dobre, nie ma tu ani hitów, ani nic ciekawszego niż wpływy Led Zeppelin. Na płycie znajduje 

się między innymi „My Fairy King”, kompozycja i tekst Freddiego o wymyślonej przez niego 

krainie: 

W której konie rodzą się z orlimi skrzydłami, 



A miodowe pszczoły nie mają żądeł, 

Śpiewa się o lwie, co mieszka z jelonkiem, 

I o rzeczce, w której zamiast wody krystaliczne wino 

Bezustannie płynie i płynie, 

Gdzie smoki fruwają jak wróble, 

A dziecko rodzi się tam, gdzie Samson ośmiela się 

Iść dalej, dalej, dalej, dalej (...). Matko Mercury, 

Popatrz, co oni mi zrobili, 

Nie mogę uciec, nie mogę się skryć. 

Ostatnie linijki odnoszą się do matki Farrokha Bulsary, z którą już jako Freddie 

w ogóle nie utrzymuje kontaktu. Album przez krytyków zostaje zmieszany z błotem jako 

popłuczyny po glam rocku. 

Muzycy z zespołu pracują jednak bardzo ciężko, jak wiele lat wcześniej wokalista 

w szkole w Indiach. Nie narzekają, tylko tyrają, i w końcu wiosną 1974 roku ukazuje się 

lepiej przyjęte „Queen II”. Freddie ma już dwadzieścia osiem lat. Punktem wyjścia sukcesu 

jest okładka ze zdjęciem autorstwa Micka Rocka inspirowana zdjęciem Marleny Dietrich z lat 

trzydziestych. Jej pozę naśladuje lider, za nim w półcieniach reszta zespołu. W środku analog 

ze stroną „białą” i”czarną”, a nie zwykłymi A i B. I muzyka, nagrywana już nie w przerwach 

sesji bardziej znanych zespołów, tylko w studiu wynajętym na dłużej specjalnie dla Queen. 

Muzycy mogą spokojnie dopracowywać pomysły, mają też pieczę nad brzmieniem albumu. 

Stylistykę fantazyjnych krain kontynuuje „Ogre Battle” czy utwory o czarnej i białej 

królowej. Płyta jest zróżnicowana stylistycznie, płynnie łączy ostrzejsze brzmienie z liryką. 

Efekt rynkowy jest niezły, ale nie zadowala muzyków i pod komendą tytana pracy Freddiego 

jeszcze tego samego roku wydają kolejną płytę. 

Nie potrafię siedzieć cały dzień w łóżku i nic nie robić. Myślę, że to strata czasu. 

Prawie nie czytam książek, to też moim zdaniem marnowanie czasu. Ludzie mnie za to 

zabiją! Muszę codziennie coś robić. Chcę zarabiać na swoje utrzymanie. Nie budzę się 

codziennie rano z myślą, czy już się nie wypaliłem. Tak naprawdę opiekuje się mną 

Bóg... 

- mówi Freddie w innej rozmowie z Davidem Wiggiem. Ambicja pcha go do przodu, 

ale dopiero na czwartym albumie „A Night at the Opera” zaczyna się dziać coś muzycznie 

ciekawego. „Bohemian Rhapsody” to już nie tylko kiczowate fantasy. 

Ten utwór jest świetnie wyprodukowany. Dopieszczony do każdej nuty, a to 

czasy rozbuchanych, momentami wręcz pretensjonalnych kapel artrockowych jak Pink 



Floyd, Genesis czy Emerson Lake &amp; Palmer. Tu mamy odczynienia z popem 

z najwyższej półki. Owszem, też z ambicjami i mnóstwem odwołań do muzyki 

klasycznej. Znajdziemy tam balladę, operetkę, hard rock czy rock progresywny, ale to 

wszystko się broni i nie da się nie kupić Freddiego w tym dość przerysowanym kawałku 

- mówił w Roxy Robert Sankowski. Rzeczywiście, szczególnie w teledysku zespół jest 

ubrany kiczowato do bólu, w białe obcisłe ciuchy zaprojektowane przez autorkę kostiumów 

Marca Bolana z T. Rex. Znając nabzdyczoną postawę Freddiego i muzyków w”Bohemian 

Rhapsody”, można zrozumieć, przeciwko czemu buntowali się punkowcy zaczynający tego 

samego 1975 roku działać w Londynie. W tekście pseudointelektualny miks motywów 

z różnych religii okraszony narcystycznymi jękami wokalisty: 

Mamo, uuu (jakkolwiek zwieje wiatr), nie chcę umierać. 

Czasem myślę, że nie powinienem się w ogóle narodzić! 

Wbrew krytykom, narzekającym i kpiącym jak ja, to się sprzedaje! Sześciominutowy 

popis stylu jest paradoksalnie bardzo szczery. „Rapsodia” to szykowany od lat pomysł 

Freddiego. To on ją rozpisał i dyrygował nią przez trzy tygodnie nagrań w studiu. „Rapsod 

bohemy” do dziś wygrywa w brytyjskich plebiscytach zarówno na najlepszy, jak 

i na najgorszy utwór wszech czasów. Niezależnie od ocen powoduje rewolucję w eterze. Tak 

długich piosenek wcześniej nie grano w zwykłym radiu. Do dziś wiele stacji komercyjnych 

nie gra sześcio-, siedmiominutowych kompozycji. 

Zarówno singiel, jak i album odnoszą sukces. Freddie Mercury wreszcie jest sławny, 

co objawia się gwiazdorskim zachowaniem. Wyzywany od pedałów podczas koncertów 

w Australii odreagowuje na swoim osobistym menedżerze. Pete Brown w wypowiedzi 

cytowanej przez Laurę Jackson wspomina: 

Umiał być ordynarny. W ciągu tych wszystkich lat, które dla niego 

przepracowałem, często doprowadzał mnie do płaczu. A wtedy był tak rozwścieczony, 

że chwycił duże lustro i stłukł je na mojej głowie. Kazał mi jeszcze iść po szczotkę 

i zmieść wszystkie odłamki. 

W tym czasie wokalista przechodzi głęboką przemianę życiową po latach związku 

z Mary Austin, która dzielnie wspiera go w trudnych początkach kariery. Freddie rozpoczyna 

swoją pierwszą otwartą gejowską relację. Przestaje udawać, że jest heteroseksualny, albo też 

sukces sprawia, że czuje się wystarczająco pewny siebie, by przestać udawać. Rozstają się 

z Mary, ale na zawsze pozostają przyjaciółmi. To jej zapisze przed śmiercią dom, o niej jest 

„Love of My Life” z płyty „A Night at the Opera” wykonywane potem regularnie 

na koncertach z chóralnym śpiewem publiczności. 



Zauważyłam, że Freddie nie jest sobą. Widziałam, że coś go dręczy. Najwyraźniej 

czuł się nieswojo. (...) Po naszej rozmowie na ten temat znów był innym człowiekiem, 

bardziej zrelaksowany, szczęśliwszy. Wydaje mi się, że nigdy nie myślał, że ja 

zaakceptuję go jako geja. Ale zrobiłam to, bo to była część jego samego. Miło było 

znowu widzieć go w zgodzie z samym sobą 

- wspomina Mary Austin moment ich rozstania w filmie „Freddie Mercury, the Untold 

Story”. Rzeczywiście, po zaakceptowaniu swojej seksualności muzyk wchodzi w najlepszy 

etap, pisze największe hity. Szósty album Queen „News of the World” wydany w 1977 roku 

osiąga w USA status poczwórnej platyny. Zawiera taki hity jak „We Will Rock You” czy 

„We Are the Champions” autorstwa Freddiego. Szczególnie ten ostatni do dziś odtwarzany 

jest w halach sportowych i stadionach przed meczami i rozgrywkami, dopingując 

zawodników. Kiedy w Polsce lat dziewięćdziesiątych dorabiałem jako didżej na różnych 

imprezach, organizatorzy często z góry zamawiali ten utwór. Od czasu kiedy razem z”Simply 

the Best” musiałem grać „Champions” pijanym pracownikom agencji reklamowej, którzy 

chóralnie je śpiewali, znienawidziłem oba hity. 

Brzmienie Queen na koncertach jest wciąż metalowe, ale lider wypracowuje już 

własny image, występuje na przykład w obcisłych legginsach w czarno-białe romby, ramiona 

okrywa tylko skórzaną kurtką. Sukces zespołu pod koniec lat siedemdziesiątych moim 

zdaniem wynika z tego, że zapowiadają pop następnej dekady, podczas gdy inni artyści nadal 

tęsknią za latami sześćdziesiątymi. David Bowie wciąż szuka nowych intelektualnych 

wcieleń, Keith Richards zmaga się z heroiną, łomot Sex Pistols czy chłodny mrok Joy 

Division są dla młodych buntowników. Queen dają ludziom rozrywkę w ambitnym sosie, 

co nie jest zbyt rewolucyjne, ale robią to w sposób wyprzedzający epokę. 

Na kolejnych produkowanych w ekspresowym tempie płytach często powtarzają 

chwyt wypróbowany w”Bohemian Rhapsody”. Choćby w”Bicycle Race” mieszają wysoki 

operowy ton z wpadającymi w ucho melodiami. Tekst można uznać za apolityczne credo 

wokalisty: 

Nie chcę być prezydentem Ameryki. 

Ty mówisz uśmiech, ja mówię ser. 

Poprosiłem o cartier. 

Podatek od dochodu, ja mówię: o Jezu! 

Nie chcę być kandydatem do Wietnamu czy Watergate. 

Jedyne, co chcę robić, to 

Rower, rower, rower. 



Chcę jeździć na moim rowerze. 

Innowacją estetyczną jest teledysk, w którym tłum nagich dziewczyn jeździ 

na bicyklach po stadionie. 

Lata osiemdziesiąte rozpoczynają wielkimi koncertami w Ameryce Południowej, 

stając się pionierami rocka stadionowego. Latynosom bardzo przypada do gustu styl macho, 

który w międzyczasie przyjmuje Freddie, z krótkimi włosami i wąsem. Trasę rozpoczynają 

w Argentynie, gdzie rządzi junta wojskowa wiązana z porwaniami i zabójstwami 

przeciwników politycznych. Generałowie wydają na cześć Queen przyjęcia, wokalista 

i muzycy jak zwykle nie widzą w tym nic złego. 

W 1981 roku ukazują się „Greatest Hits” Queen - wkrótce najlepiej sprzedający się 

album w historii muzyki w Anglii. Ale czy Freddie jest szczęśliwy? 

Szczęście jest najważniejsze. Jeśli jestem szczęśliwy, widać to w mojej pracy. 

Chcę zarabiać dużo pieniędzy i kupować mnóstwo rzeczy, na przykład antyków 

w Wiedniu. (...) Jestem tylko muzyczną prostytutką 

- mówi żartobliwie podczas nagrań w Bawarii, ubrany w biały podkoszulek, pijąc 

piwo z wielkiego kufla i paląc. W tym czasie ma już wielką rezydencję, tabun kotów 

i kochanków zmienianych prawie co noc. Płyty najchętniej nagrywa w Monachium, bo życie 

gejowskie toczy się tam z dużo większą swobodą niż we wciąż konserwatywnej Anglii. 

Gwiazdor jest witany aplauzem w każdym klubie. Otoczony natychmiast tłumem męskich 

groupies - najładniejszych chłopców chętnie zaprasza z dyskotek do swoich apartamentów 

na kokainowo-seksualne orgie. Próbuje się zakochać na poważnie, ale jego gwiazdorskie ego 

chyba mu na to nie pozwala. 

Choć wszyscy wiedzą o jego preferencjach, nigdy nie mówi o nich publicznie. Rzadko 

udziela wywiadów i zawsze zastrzega, że nie chce mówić o homoseksualizmie i o rodzicach. 

Prawdopodobnie nie chce urazić wciąż żyjących, bardzo tradycyjnych Bulsarów. Nie afiszuje 

się też z zamiłowaniem do kokainy, ale Michael Jackson podczas nagrywania wspólnych 

utworów widzi Freddiego wciągającego kreski. MJ wydał właśnie „Thrillera”, który osiąga 

rekordy sprzedaży, ale jest jeszcze przed albumem „Bad” i szczytami kariery. Są to zatem 

gwiazdy o podobnym statusie, tylko że Jackson ma już obsesję na punkcie zdrowia. 

Narkotyków nie można przy nim otwarcie zażywać, więc zrywa współpracę. Sesje do dziś nie 

zostały wydane. 

Na początku 1984 roku Queen wydają jedenasty album studyjny „The Works”, 

elektroniczny i dyskotekowy, z dwoma słynnymi przebojami i zarazem teledyskami. „I Want 

to Break Free” jest nie tylko parodią znanej angielskiej opery mydlanej. Prosty tekst śpiewany 



przez Freddiego w pończochach, skórzanej minispódniczce i różowym sweterku może 

znaczyć zarówno „zakochałam się”, jak i”zakochałem się”. Na dodatek do całej sprawy 

„wyrywania się na wolność” miesza Boga: 

I tym razem wiem, że naprawdę 

Zakochałem się, o tak! 

Bóg wie, Bóg wie, że się zakochałem. 

W kolejnych sekwencjach Freddie miota się wśród scenografii już jako on sam, 

półnagi. Tańczy zupełnie inaczej niż Iggy Pop, tak że trudno powiedzieć, czy jego ruchy są 

na poważnie erotyczne, czy też parodiuje sam siebie. Później występuje z baletem - znowu 

nie jest jasne, czy nabija się z klasycznych motywów kultury homoseksualnej, czy tancerze 

noszą go „na serio”. 

Wokalista jest mistrzem już nie tylko gejowskiej, ale w ogóle queerowej „przeginki”. 

Dziś teledysk do”I Want to Break Free” jest oldskulową klasyką, ale po premierze właściwie 

nie był grany w amerykańskiej MTV. Biografka Lesley-Ann Jones pisze, że to, co w Anglii 

było akceptowane jako kontynuacja kabaretowych przebieranek, za Atlantykiem uważano 

za otwartą manifestację homoseksualizmu. Muzyczna telewizja nie wydaje oficjalnego 

zakazu, ale nie puszcza teledysku, co powoduje spadek sprzedaży płyt Queen w USA. 

A kiedy Freddie rozpoczyna koncerty w Ameryce Południowej w przebraniu z klipu, leci 

na niego deszcz butelek. Paradoks jego kariery polega na tym, że większość 

heteronormatywnych fanów nie chce wiedzieć o jego homoseksualizmie, bo budzi to ich 

oburzenie i wstręt. 

Kolejny hit to „Radio Ga Ga”, od którego wzięła swój pseudonim Lady Gaga. 

Piosenka wsparta teledyskiem cytującym „Metropolis” Fritza Langa jest peanem na cześć 

radia i historii zespołu oraz muzyki. 

Miejmy nadzieję, że nigdy nas nie opuścisz, stary przyjacielu. 

Zależymy od ciebie jak od wszystkich dobrych rzeczy, 

Więc bądź w pobliżu, bo możemy zatęsknić, 

Kiedy zmęczą nas te obrazki. 

- śpiewa Freddie, tak jakby jego kariera nie była oparta w równej mierze na dźwięku 

i wizualnym rozpasaniu. Pamiętam ten przebój z listy przebojów Programu 3 Polskiego Radia 

prowadzonej przez Marka Niedźwieckiego. Lubiłem „Radio Ga Ga” i tym podobne hity, 

kiedy miałem dziesięć czy dwanaście lat, później już nie. Może były zbyt często emitowane 

i się zużyły? 

W 1985 roku szaleństwo wokół zespołu sięga zenitu podczas występu na Live 



Aid. Dzięki tej imprezie zostają zebrane dziesiątki, a potem setki milionów dolarów na pomoc 

dla głodującej Etiopii. Odkąd wojsko w 1974 roku obaliło cesarza Hajle Sellasje, trwają tam 

walki z partyzantkami różnych plemion i regionów. Od 1980 roku do zniszczeń dołącza 

długotrwała susza wynikająca ze zmian klimatu na skutek rozwoju przemysłu na bogatej, 

północnej półkuli Ziemi. Media Zachodu regularnie pokazują przerażające obrazy ofiar 

niedożywienia. 

Jeden z pierwszych londyńskich punkowców, teraz już dojrzały muzyk Bob Geldof, 

reaguje na to nagraniem singla „Do They Know It’s Christmas”. Dochody z jego sprzedaży 

przeznaczane na żywność dla Etiopczyków są tak duże, że muzyk postanawia kontynuować 

akcję. Organizuje dwa wielkie koncerty: w USA i w Anglii, transmitowane na żywo na całą 

planetę. To nie tylko charytatywne występy, ale też majstersztyk techniczno-medialny, 

przedsięwzięcie na miarę powstającej globalnej wioski. W trakcie równoległej transmisji 

ludzie dzwonią na infolinię i wpłacają pieniądze (nie było wtedy jeszcze internetu!). Kiedy 

Geldof uznaje, że wpływa za mało darowizn, krzyczy do widzów: „Give us your fucking 

money!”, i rzeczywiście natychmiast strumień pieniędzy płynie wartko. 

Koncert na stadionie Wembley w Londynie ogląda około siedemdziesięciu tysięcy 

osób, a podczas transmisji telewizyjnej w stu sześćdziesięciu krajach - jak podaje BBC, choć 

wydaje się to mało wiarygodne - prawie dwa miliardy. W USA na scenie są między innymi: 

Judas Priest, Bryan Adams, Madonna, Santana. W Anglii przez wiele godzin grają zaś mało 

buntowniczy wykonawcy, jak: Status Quo, Dire Straits, Sade, Ultravox, Sting czy U2. Geldof 

jako organizator jest później krytykowany za zaproszenie dinozaurów i komercyjnych 

gwiazd, które dzięki akcji mogą wykazać się dobrym sercem. Jednak zapewne bez nich nie 

zebrano by aż tylu pieniędzy. Spośród bohaterów tego „Leksykonu” na obu koncertach 

występują tylko Bob Dylan, Keith Richards, David Bowie i właśnie Queen. 

To było coś niebywałego. Grają dwadzieścia minut, podczas których Freddie robi 

z publicznością wszystko, co chce. Staje się ona jedną wielką maszyną do klaskania - 

wystarczyło, by tylko kiwnął palcem. Wtedy można w pełni ujrzeć jego charyzmę. 

Z drugiej strony poza sceną Mercury był podobno bardzo skromny i nieśmiały. Według 

legendy jak urządzał wielkie imprezy, przyjęcia, to zakładał maskę tego luzaka, 

bawidamka, którym prywatnie nie był 

- mówił w Roxy Robert Sankowski. Dodatkowo Freddie z towarzyszeniem gitary 

akustycznej Briana Maya śpiewa „Is This the World We Created...?”, napisane właśnie pod 

wpływem doniesień z Afryki. Zanzibar, na który po wyprowadzeniu się do Anglii nigdy nie 

pojechał, leży w tej samej części Czarnego Lądu co Etiopia. I chyba pierwszy raz w życiu 



muzyk reaguje na problemy ludzi na świecie. Całe Live Aid dziś jest krytykowane przez 

organizacje specjalizujące się w niesieniu pomocy i znające problemy lokalnych, biednych 

społeczności. Znawcy uważają, że dostarczanie pieniędzy na żywność w ogóle nie rozwiązuje 

problemu nierówności społecznych. Dużo skuteczniejsze jest uczenie ludzi, jak sami mogą 

wpłynąć na poprawę poziomu swojego życia. Krytycy sądzą też, że wielkie akcje 

charytatywne głównie poprawiają samopoczucie bogatych donatorów, a nie zmieniają świat 

na lepszy. Rzeczywiście duża część pieniędzy zebranych w 1985 roku znika w kieszeniach 

skorumpowanych władz Etiopii. 

Tego samego roku co Live Aid do historii muzyki przechodzi też urodzinowa impreza 

Mercury’ego. Kończy wcale nie okrągłe trzydzieści dziewięć lat, ale balanga przewyższa 

inne, które organizował wcześniej, na przykład zabierając stu przyjaciół samolotem 

na śródziemnomorskie wyspy. Tym razem zabawa przenosi się do ulubionego Monachium 

i zostaje zarejestrowana w teledysku do”Living on My Own” z solowej płyty. 

Czasem czuję, że już dłużej nie wytrzymam i rozpłaczę się z samotności. 

Nie mam dokąd pójść, nie wiem, co zrobić z czasem. 

Czuję się taki samotny, taki samotny, żyjąc sam. 

- śpiewa Freddie, szalejąc na balandze. Jego urodziny to już nie tylko rozpasanie 

i drag queens, ale także kosztowna scenografia i zwariowane, drogie kostiumy, polewanie się 

szampanem i kokaina na wielkich tacach. Jak wspomina jeden z uczestników w dokumencie 

„Freddie Mercury, the Untold Story”: 

Weszliśmy do środka, a tam trolle, karły, ogry, złodzieje, primabaleriny, 

transwestyci i transseksualiści (...). Był też karzeł w wątróbce. Leżał na półmisku i gdy 

ktoś wbijał w niego widelec, cały talerz trząsł się jak galareta. To był żywy pastisz 

galarety (...). W końcu wylądowałem z kimś, in flagranti, pod stołem. Ekstremalne 

doświadczenie, najbardziej odjechana impreza, na jakiej byłem. Pewnie pójdę za to 

do piekła. 

To kwintesencja lat osiemdziesiątych, kiedy w Anglii twardą ręką rządzi 

konserwatywna obyczajowo zwolenniczka wolnego rynku Margaret Thatcher likwidująca 

jedną kopalnię za drugą. W USA prezydentem jest Ronald Reagan, który w latach 60. jako 

gubernator Kalifornii na pokojowo demonstrujących studentów z Berkeley wysyła uzbrojoną 

policję. Zabiła ona jednego z protestantów, oślepiła innego, wiele osób jest rannych. 

W drugiej połowie dekady powoli zamiera wyścig zbrojeń między NATO, któremu 

przewodzą Stany Zjednoczone, i kontrolowanym przez ZSRR Układem Warszawskim. Do tej 

pory zwłaszcza USA wspomagają wojskowe, faszystowskie dyktatury wszędzie tam, gdzie 



trzeba „walczyć z komunizmem”, przy oficjalnym wspieraniu demokracji. Generał Pinochet 

z pomocą CIA już w 1973 roku obala demokratycznie wybrany rząd Salvadora Allende 

i prezydent popełnia samobójstwo. Junta z pomocą Waszyngtonu pozostaje u władzy 

aż do roku 1990, w tym czasie ginie lub znika ponad trzy tysiące osób. 

Wojsko rządzi też w Argentynie. W 1982 roku kraj odczuwa skutki kryzysu 

gospodarczego, więc próbując zyskać poparcie ludności, generałowie atakują brytyjskie 

Falklandy. Przy okazji zakazują emisji piosenek Queen w radiu. Równie prawicowa jak 

generałowie premier Thatcher natychmiast wysyła tam swoje okręty atomowe i lotnictwo 

i szybko wygrywa konflikt. Wskutek przegranej wojny junta w Argentynie traci poparcie 

i upada, odbywają się demokratyczne wybory. 

Z kolei Kuba za zgodą ZSRR zarówno w latach siedemdziesiątych, jak 

i osiemdziesiątych regularnie wysyła swoje oddziały, by wspierały lewicową partyzantkę 

w Angoli. Od 1986 roku moskiewski przywódca Michaił Gorbaczow reformuje imperium, 

doprowadzając wkrótce do upadku bloku socjalistycznego w Europie. Cała planeta jest 

w stanie wrzenia, ale kultura masowa znika w popowym sosie. Live Aid jest tylko kwiatkiem 

do kożucha ukrywającym powszechny hedonizm i znieczulenie kapitalistycznego Zachodu, 

którego symbolem jest raczej urodzinowe przyjęcie Freddiego. 

Mercury po jednorazowym umartwianiu się nad losem ludzkości ma to wszystko 

gdzieś, wydaje fortunę na siebie i przyjaciół. Jest już chory na AIDS, choć prawdopodobnie 

jeszcze o tym nie wie. W tym czasie wiąże się „na stałe” z fryzjerem Jimem Huttonem. 

W 1986 roku gra ostatnie tournée z zespołem, po raz kolejny bijąc rekordy zgromadzonych 

tłumów - w Rio de Janeiro Queen ogląda trzysta tysięcy widzów. Freddie wciąż nagrywa 

z zespołem płyty, ale nie ma siły na występy na scenie. Energii dodaje mu współpraca 

z operową diwą Montserrat Caballé. Wydają wspólny album „Barcelona” w 1988 roku, 

a kiedy katalońskie miasto cztery lata później gości igrzyska olimpijskie, tytułowy utwór staje 

się ich hymnem. 

Wchodzę w operę, zapomnij o rock and rollu! Jestem jednak pewien, że krytycy 

operowi to zjadą 

- mówi zachwycony Mercury w jednym z ostatnich wywiadów przed śmiercią. 

Opowiada też o swoim solowym singlu „The Great Pretender”, potwierdzając przy okazji 

swoje operowe i teatralne inspiracje: 

Większość rzeczy, które robię, jest udawaniem. Graniem, pozowaniem. 

Wychodzę na scenę i udaję macho. W teledyskach wcielam się w wiele różnych postaci. 

Myślę więc, że to dobry tytuł dla tego, czym się zajmuję. Dobre ubranie tego w słowa. To 



wszystko to tylko gra. To jest po prostu zabawa. 

Rzeczywiście płyta operowa zbiera słabe recenzje, ale oczywiście świetnie się 

sprzedaje. Daje odbiorcom poczucie, że uczestniczą w czymś dotąd zastrzeżonym dla elity, 

wpada w ucho melodiami okraszonymi głosem Caballé, kusi wizualną i muzyczną 

pompatycznością. W ten sposób Freddie realizuje gejowskie i artystyczne ambicje, 

rozpoczyna też trend kontynuowany później przez innych wykonawców. Jak komentował 

w Roxy Robert Sankowski: 

Kiedy słuchamy Queen, nie dziwi nas, że skończyli na operze. Od początku ich 

barwny, rozdmuchany, bajkowy i nierzeczywisty świat oraz dwuznaczny image 

Mercury’ego pokazują, że ta konwencja jest mu bliska. On kochał takie rzeczy. Wyznał, 

że nigdy nie brał lekcji śpiewu. Podkreślał, że jest stuprocentowym samoukiem. 

Wystarczy go posłuchać, by coś poczuć. To magnetyczna osobowość. Freddie bardzo 

przeżywał, że śpiewa z wielką diwą opery wyjętą z innego świata, niedostępnego dla 

przeciętnego zjadacza chleba. Na tej płycie mógł się zrealizować w konwencji, do jakiej 

najbardziej pasował. Artystycznego przepychu, formy, która momentami przerasta 

treść. 

Na igrzyska olimpijskie w Barcelonie w 1992 roku przyjeżdża słynny amerykański 

koszykarz Magic Johnson. Badania wykazały wcześniej, że jest nosicielem wirusa HIV, 

sportowiec natychmiast ogłasza to publicznie. Przyznaje, że zaraził się prawdopodobnie 

od jednej z wielu partnerek seksualnych. Opinia publiczna jest wtedy przekonana, że AIDS to 

kara boska dla „wykolejeńców” - gejów i narkomanów. Dzięki oświadczeniu uwielbianego 

koszykarza ludzie zaczynają powoli rozumieć, że choroba może dotknąć każdego. Do grup 

wysokiego ryzyka należą także heteroseksualni mężczyźni i kobiety, którzy mają bogate życie 

erotyczne, a nie zabezpieczają się podczas stosunku. 

Medycyna wciąż niewiele wie o wirusie HIV i jego konsekwencjach, ale 

na artystyczne środowisko strach pada już wcześniej. Pod koniec 1985 roku w USA umiera 

na AIDS, jako pierwszy celebryta, aktor Rock Hudson. Freddie przestaje bywać 

w Monachium, rzadziej zdradza stałego partnera, więcej czasu spędza w domu. Na AIDS 

umiera jego przygodny kochanek sprzed lat, później jeden ze stałych partnerów - artysta jest 

przerażony. Nie bierze jednak przykładu z Magica, który olimpiadę w Barcelonie i kolejne 

występy sportowe wykorzystuje do propagowania wiedzy o chorobie. Mercury jeszcze 

bardziej zamyka się w sobie. W dodatku jego były współpracownik udziela wywiadu 

za pieniądze jednemu z brukowców, opowiadając, że gwiazdor panicznie boi się choroby. 

Ukazują się też zdjęcia w objęciach mężczyzn i dokładne listy osób, które z Mercurym 



wciągały kokainę. W dodatku na ciele muzyka pojawiają się pierwsze widoczne, zewnętrzne 

objawy choroby. 

Lubię czuć, że naprawdę jestem sobą. Chcę wziąć jak najwięcej z życia 

i z zabawy. Bawić się, ile tylko mogę, w ciągu tych lat, które mam przed sobą 

- powtarzał zawsze Freddie. Teraz organizuje kolejne przyjęcie urodzinowe 

na siedemset osób - na Ibizie. Rachunek opiewa między innymi na kwotę za dwieście 

trzydzieści dwa stłuczone kieliszki. Artysta, bawiąc się, zaklina AIDS, a w jednym 

z wywiadów zaprzecza, jakoby był chory. Pracę artystyczną rozkłada w czasie, tak żeby się 

nie przemęczać. Poddaje się kosztownym terapiom opóźniającym rozwój wirusa. Nawiązuje 

też ponownie kontakt z rodzicami, dbając o to, by nie znali szczegółów jego prawdziwego 

życia. 

Z Queen nagrywają trzynasty studyjny album „The Miracle”, z przebojem „I Want It 

All”. W teledysku wokalista ma brodę maskującą zmiany skórne, jest zapięty pod szyję, nie 

pokazuje nagiego torsu, co było przecież jego znakiem rozpoznawczym. W 1990 roku Queen 

znów pracują w studiu, choć lider jest bardzo osłabiony. 

Freddie zachowywał się bardzo dzielnie. Nikt z nas nie wiedział, jak bardzo jest 

chory. Nie chciał być dla nikogo ciężarem i nie chciał niczyjego współczucia. (...) 

Przekonywaliśmy się na siłę, że wszystko będzie dobrze. Po prostu nie chcieliśmy, by nas 

opuścił 

- wspominają przyjaciele w książce Laury Jackson. Dziennikarze pytają, dlaczego 

Queen nie koncertuje, a wokalista ciągle wykręca się od odpowiedzi. On i pozostali 

członkowie grupy stale zaprzeczają, że jest chory na AIDS. Wspólnie odbierają Brit Award 

i kiedy po ceremonii Freddie wymyka się chyłkiem, paparazzo pstryka mu zdjęcie. 

Następnego dnia w gazetach ukazuje się fotografia wychudzonego człowieka, w jakiego 

zamienił się wielki macho. Przy życiu i pracy trwa już tylko wysiłkiem woli. 

Do teledysku „I’m Going Slightly Mad”, kolejnego singla z początku 1991 roku, 

zamiast udawać dawnego siebie, przywdziewa szalony makijaż, perukę i całą stylizację, która 

pozwala w czarno-białej surrealistycznej konwencji ukryć jego stan. Nadal pracuje, tworząc 

nowe wizerunki, choć na planie musi odpoczywać między ujęciami. Podczas ostatniego, 

skromnego przyjęcia urodzinowego wciąż udaje, że się trzyma, ale potem już rzadko podnosi 

się z łóżka. 

Ostatni singiel Queen wydany za jego życia nosi wymowny tytuł „Show Must Go 

On”. Freddie spisuje testament, kupuje przyjaciołom domy za miliony funtów, żegna się 

ze światem. Większość majątku zapisuje Mary Austin, a nie ostatniemu partnerowi. Gdy 



podłączony do kroplówki wie już, że zostały mu tylko godziny, decyduje się na oficjalne 

oświadczenie. W obecności mediów odczytuje je rzeczniczka prasowa. Wszystkie plotki 

zostają potwierdzone, ale dziennikarze mimo to nie ruszają się sprzed rezydencji, czekając 

na śmierć artysty. Farrokh Bulsara odchodzi pod koniec listopada 1991 roku. Jego ciało 

w zaratusztriańskim obrządku zostaje spalone w obecności rodziców i najbliższych przyjaciół. 

Tysiące fanów rocka, w przytłaczającej większości heteroseksualnych mężczyzn - 

a wśród nich także ci o konserwatywnych poglądach obyczajowych - obudziło się w 1991 

roku z dylematem: czy mogą dalej kochać i uznawać za idola swojej młodości kogoś, 

kogo postawy seksualnej nie akceptują lub przynajmniej nie rozumieją? Mercury 

zmusił rock and rolla do zrewidowania swojej tolerancyjności. Przesunięcia granic 

- pisał w”Polityce” Bartek Chaciński w rocznicę śmierci Freddiego. A show trwa 

nadal. Queen jeszcze przed Bożym Narodzeniem 1991 roku wydają wznowienie „Bohemian 

Rhapsody” z dodatkowym, niepublikowanym wcześniej utworem. Dzięki świętom zdobywają 

oczywiście szczyty list sprzedaży, a dziś płyty z udziałem Freddiego sprzedają się nawet 

lepiej niż za życia - show must go on. Ostatnio rozważano nawet wykorzystanie hologramu 

Freddiego na koncertach Queen. Zespół wciąż występuje na scenie, tyle że z różnymi 

gościnnymi wokalistami. Na szczęście muzycy zaprzeczają, że dojdzie do trójwymiarowej 

wizualizacji Mercury’ego, ale regularnie pokazują na estradzie fragmenty wideo z jego 

udziałem. 

Jeśli wokalista Queen za życia rzeczywiście przesunął granice tolerancji, to tym 

bardziej dokonał tego francuski muzyk Serge Gainsbourg. Starszy o co najmniej pokolenie 

należał jednak do tego co Freddie typu buntowników w stylu glamour. 



 

Freddie Mercury, ok. 1975 

 

fot. Chris Walter/WireImage/Getty Images/FPM 

 



 

Freddie Mercury, Inglewood, Kalifornia, ok. 1978 

 

fot. George Rose/Getty Images/FPM 

 

 



 

 

Serge Gainsbourg i Jane Birkin, Cannes, Francja, 1972 

 

fot. Gamma-Keystone via Getty Images/FPM 

 

 



SERGE GAINSBOURG 

 

Skandalista, któremu w życiu i karierze pomogły słynne partnerki, jak Brigitte Bardot 

czy Jane Birkin. Pijak, który w telewizyjnym programie na żywo powiedział Whitney 

Houston, że chętnie ją przeleci. Oskarżany wręcz o propagowanie pedofilii w filmach 

i teledyskach z córką. A jednak po jego śmierci prezydent kraju, odwołując się do tradycji 

poezji francuskiej, nazywa go Apollinaire’em i Baudelaire’em swojej epoki, a Paryż zamiera 

w żałobie. 

Popowy awangardzista, autor komercyjnych hitów, a zarazem wielki eksperymentator 

muzyczny i kulturowy. Geniusz i erotoman, trochę w stylu Woody’ego Allena, choć ten przy 

nim wydaje się grzecznym, nudnym intelektualistą. Kompozytor, wokalista, poeta, aktor, 

reżyser i scenarzysta. Uważany za pioniera muzyki elektronicznej, sprowadza do Francji 

reggae przed Bobem Marleyem. 

Był niezwykle twórczym człowiekiem mającym coś do powiedzenia. Miał 

ogromną potrzebę przełamywania wszelkich tabu. Nikt we Francji nie opowiadał i nie 

śpiewał o seksie jak Gainsbourg. Jest paru takich ludzi na świecie - buntowników, 

których potrzeba życia według własnych, często popieprzonych zasad jest ważniejsza 

od reszty świata i systemu, w którym my żyjemy. Inność i bezkompromisowość jest ich 

siłą 

- mówiła w Roxy aktorka Maria Seweryn, która wychowała się na jego twórczości. 

A muzyk Andrzej Smolik twierdzi: 

Jego wspaniałe melodie trafiają bardzo mocno w słowiańską wrażliwość, 

inspirował się zresztą Chopinem. Do roku 1970, a nawet 1980 w Polsce kompozytorzy 

byli pod dużym wpływem muzyki francuskiej i ogółem muzyki europejskiej. W tej 

chwili jesteśmy bardziej pod wpływem muzyki anglosaskiej, przede wszystkim 

amerykańskiej, i to nie najlepszej, co, niestety, wywraca naszą wrażliwość i gust. Serge 

to jeden z ostatnich bastionów muzyki popularnej, silnej, która ma wielki wpływ 

na innych artystów. 

Gainsbourg, choć nigdy do końca niezrozumiany przez nieznających dobrze 

francuskiego, rozsławia kulturę swojego kraju. Jego połączenie rocka z orkiestrą symfoniczną 

uwielbia Beck, jego utwory wykonują Mike Patton czy Arcade Fire. Cat Power i Karen Elson 

śpiewają razem lesbijską wersję „Je t’aime... moi non plus”. Przypominają, że puszczana dziś 

w każdym radiu piosenka była kiedyś obyczajowym skandalem i nadal nim jest, gdy 



wykonują ją dwie kobiety. 

Artysta przychodzi na świat w 1928 roku w Paryżu jako Lucien Ginsburg w rodzinie 

żydowskich imigrantów. Rodzice uciekli z Ukrainy po rewolucji bolszewickiej. Są uzdolnieni 

muzycznie - ojciec gra na fortepianie, ma nawet własny zespół zarabiający nocami 

w knajpach, a matka śpiewa pięknym mezzosopranem. Domowy fortepian służy zarówno 

do grania jazzu, jak i klasyki. Lucien otrzymuje poważne muzyczne wykształcenie. 

Po wybuchu drugiej wojny światowej w okupowanej Francji musi nosić upokarzającą 

żółtą gwiazdę. Ojciec traci pracę, nielegalnie przedostaje się więc na tereny kraju pod 

jurysdykcją kolaboracyjnego rządu Vichy, gdzie Niemcy nie mają bezpośredniej kontroli. 

Potem sprowadza rodzinę. Udaje im się przetrwać wojnę, choć wielu krewnych ginie 

w obozach zagłady. Serge twierdzi, że nigdy nie zapomina, iż jego mógł spotkać ten sam los. 

Wojenne wspomnienia prześladują go aż do śmierci. W latach siedemdziesiątych próbuje je 

odreagowywać, grając prześmiewcze rockandrollowe utwory jak „Rock Around the Bunker” 

czy „Nazi Rock”, co wiele osób odbiera jako niestosowne. Zawsze pamięta o swych 

żydowskich korzeniach, dlatego nic dziwnego, że wytwórnia Tzadik poświęci mu kiedyś 

album z serii „Great Jewish Composers”. 

Wkrótce po zakończeniu wojny i powrocie do Paryża rzuca szkołę i oznajmia, 

że zostanie artystą malarzem. Zdobywca serc i ciał najpiękniejszych kobiet Francji na polu 

damsko-męskim zaczyna od porażek i upokorzeń. W wieku siedemnastu lat jest równie 

brzydki jak na starość i pierwsza prostytutka mu odmawia. Dopiero druga, tańsza, zgadza się 

go rozdziewiczyć. Jane Birkin wspomina w biografii „Serge Gainsbourg” autorstwa Sylvie 

Simmons: 

Prostytutki drwiły z niego. A on straszliwie z tego powodu cierpiał. Stąd jego 

późniejsza nieposkromiona ambicja, by mieć najpiękniejsze dziewczyny we Francji. 

W czasach krótkich fryzur jego odstające uszy są świetnie widoczne, a na wygolonej 

twarzy nos wygląda jak z antysemickich karykatur. Równolegle z malarstwem Gainsbourg 

studiuje w szkole muzycznej. Ojciec załatwia mu pracę przy pianinie w barach, gdzie powoli 

robi karierę. Bierze pierwszy ślub, zarabia pieniądze, może pić i palić, jest podziwiany przez 

kobiety, więc w końcu porzuca malarstwo. 

W 1958 roku, mając trzydziestkę, wydaje debiutancki album „Du chant à la une”, 

połączenie bitnikowskiego jazzu z francuską chanson. Pisze cyniczne i aroganckie, 

mizoginiczne teksty, w których kobiety istnieją tylko po to, by je wykorzystywać i zdradzać. 

W czasach rock and rolla płyta nie ma szans na sukces. Pozytywnie mówi o niej tylko Boris 

Vian, który w Polsce znany jest głównie jako autor skandalizującej surrealistycznej prozy - 



jest jednak także piosenkarzem oraz dziennikarzem. 

Gainsbourg w lata sześćdziesiąte wkracza z drugą żoną, wkrótce ma z nią dwójkę 

dzieci. W 1961 roku na swej trzeciej płycie zamieszcza między innymi utwór „En relisant ta 

lettre”, w którym narrator komentuje błędy językowe, czytając samobójczy, pożegnalny list 

kochanki. 

Czytając twój list, widzę, że ty i ortografia 

To dwie różne sprawy. 

„Kocham cię” - przez „ch”, 

A poza tym, nie mów mi, nie przez „u”! 

Że masz to gdzieś, 

Błagam cię, brak kropki nad „i”, zaufaj mi, 

To twój błąd, to twój błąd. 

A tutaj akurat bez błędu 

- jak można posłuchać z tłumaczeniem w filmie dokumentalnym „Gainsbourg 

i dziewczyny” w reżyserii Pascala Forneriego. 

Pisze też utwory dla bardzo wtedy znanej, pięknej Juliette Gréco. Przez to trafia 

na łamy prasy, która zastanawia się, co taki brzydal o twarzy zabójcy robi u jej boku. Sam 

zresztą buduje taki wizerunek. Na okładce drugiej płyty siedzi przy stole z bukietem róż 

i pistoletem, spokojnie ćmiąc papierosa. Dorabia aktorstwem, grając oczywiście tylko czarne 

charaktery, i pisaniem muzyki do filmów. Pierwsze sukcesy odnosi właśnie jako kompozytor, 

a nie wokalista. W 1965 roku jego piosenka w wykonaniu młodej wokalistki France Gall 

wygrywa konkurs Eurowizji. Dla tej uroczej blond nastolatki pisze też następną, 

o dziewczynie kochającej lizaki o smaku anyżowym. 

Nikt inny nie śmiałby tego zrobić France Gall. To było wprost niesłychane! Ścięło 

mnie z nóg. A on śmiał się w duchu. Wiedział, że w jej ustach piosenka zyska właściwy 

charakter, ale też będzie wolna od wszelkich podejrzeń. Dobrze to wiedział. Mistrzostwo 

świata: włożył jej w usta anyżowego lizaka. To jest coś! Nie do wiary! 

- śmieje się Gréco w filmie cytowanym wcześniej. Niestety, oprócz samej France Gall 

wszyscy we Francji rozumieją, że chodzi o seks oralny, a nie lizaka. Uszczęśliwiony 

Gainsbourg pisze kolejne obsceniczne utwory. Dla kompletnie dziś zapomnianej wokalistki 

Regine piosenkę „Kobiety są pedalskie” oraz kolejną z refrenem: „Zamknij oczy, otwórz 

buzię. Przekonasz się, pójdzie gładko”, która odnosi sukces - nie dlatego, że traktuje 

o połykaniu lekarstw. Dziś te frazy mogą wydawać się niewinne i kiczowate, ale pochodzą 

sprzed czasów hipisowskiej wolnej miłości, a kontynentalna Europa wciąż jest bardzo 



pruderyjna. 

Pisze także dla Brigitte Bardot, która już od 1956 roku i filmu „I Bóg stworzył 

kobietę” jest europejską ikoną seksu. Wysoka blondynka wykonuje utwór „Harley Davidson” 

w skórzanej minispódniczce i wysokich butach, dosiadając ukochanej „drżącej” maszyny. 

„Między moimi biodrami narasta żądza” - śpiewa aktorka i jej wygląd nie pozostawia złudzeń 

interpretacyjnych. Choć niektórzy twierdzą, że”Bardotka” zachowuje się tak, jakby wręcz 

prosiła o gwałt, piosenka staje się przebojem. W 1967 roku, gdy aktorka jest w trakcie 

rozstania z drugim mężem, zaczyna się jej płomienny romans z Gainsbourgiem. Na początku 

ukrywają się przed paparazzimi, potem jest już im wszystko jedno i trafiają na okładki 

wszystkich magazynów. 

Bardot była dla Serge’a uosobieniem ideału. Sam uważał się za brzydkiego. Miał 

ogromne kompleksy na punkcie wyglądu. Kobiety nie traktowały go poważnie, bo długo 

wyglądał młodo. Bardzo późno na jego twarzy pojawił się jakikolwiek zarost. W głębi 

duszy Serge chciał być prawdziwym przystojniakiem. Kobiety zaczęły go pragnąć, 

w momencie gdy odniósł sukces. Myślę, że to, iż Bardot go pokochała, było dla niego 

spełnieniem najskrytszych marzeń 

- mówi jego późniejsza partnerka Jane Birkin. 

BB prosi, aby kochanek napisał dla niej piosenkę miłosną. Zamknięci w studiu 

nagrywają „Je t’aime... moi non plus”. Prasa podaje, że w utworze słychać odgłosy 

uprawiania miłości. Bardotka nie jest wcale skandalistką i boi się opinii publicznej. Odmawia 

Gainsbourgowi prawa do wypuszczenia utworu, a niedługo potem wraca do męża. Pamiątką 

po ich romansie jest album „Bonnie &amp; Clyde”, na którym wcielają się w słynną parę 

amerykańskich gangsterów. Do tytułowej piosenki kręcą stylowy teledysk, Bardotka w roli 

morderczyni pozuje z karabinem i pokazuje nogi aż po pas do pończoch. Melodeklamują 

na dwa głosy: „Należy sądzić, że to społeczeństwo wywarło na mnie zły wpływ”, zdając się 

usprawiedliwiać zabójców. 

Po rozstaniu z Bardotką Serge występuje w filmie „Slogan”. U jego boku gra 

młodziutka Angielka, która miała już małą rolę w”Powiększeniu” Antonioniego - śliczna Jane 

Birkin. Z nowej kochanki Serge robi wokalistkę, chce, żeby śpiewała tak, by stworzyć 

wrażenie kruchości. Aby jeszcze bardziej zinfantylizować jej wizerunek, namawia ją, żeby 

nie rezygnowała z angielskiego akcentu. I w końcu ma idealną kobietę do wspólnego 

wykonania „Je t’aime... moi non plus”. Właśnie w jej wersji znamy ten przebój, który 

we Włoszech, w Hiszpanii, Szwecji i Anglii jest zakazany. Potępia go sam papież. Piosenka 

staje się hymnem seksualnej rewolucji lat sześćdziesiątych, singiel sprzedaje się w czterech 



milionach sztuk, dając Gainsbourgowi fortunę. Piosenkarz twierdzi, że prowokacja nie była 

zamierzona, ale ma już przecież wprawę w pisaniu erotycznych piosenek. 

Mimo pożegnania z Brigitte Bardot nagrywa jeszcze o niej piosenkę „Initials B.B.”. 

Ta piosenka na zawsze zostanie tajemnicą Serge’a. Kiedy ją napisał, nie 

widywaliśmy się już. Myślę, że była dla niego sposobem wyrażenia smutku i żalu 

po naszym rozstaniu. Serge był dla mnie bardzo ważny ze względu na swoją osobowość 

i utwory, które tworzył. Tak jak George Sand znalazła na swojej drodze Chopina, ja 

spotkałam Gainsbourga. Moim zdaniem był poetą, który wywarł wielki wpływ na epokę, 

w której żył 

- mówi Brigitte Bardot. A Serge u boku Jane Birkin wchodzi w najbardziej kreatywny 

okres. Brzydal szybko zapomina, że ma już żonę i dzieci z wcześniejszego związku. Jest 

z piękną dziewczyną, która mogłaby być jego córką, są rozchwytywani towarzysko, żyją jak 

gwiazdy rocka. W 1971 roku Gainsbourg nagrywa album koncepcyjny „Histoire de Melody 

Nelson”. Akompaniuje mu orkiestra i siedemdziesięciogłosowy chór, a Jane i Serge 

opowiadają o związku dorosłego mężczyzny z nastolatką, lolitą. Motyw fascynacji 

niepełnoletnimi dziewczynami będzie jeszcze wracał. Ta płyta po latach inspiruje francuski 

duet Air do nagrania płyty „Moon Safari”. Jak wspominał w Roxy Andrzej Smolik: 

Myślę, że historia zatacza koło. Kiedyś spotkałem jednego gościa z Air i mieliśmy 

okazję pogadać przy piwie. Mówiłem mu, że jestem muzykiem z Polski i wmawia się mi, 

że od nich zrzynam, co jest dla mnie bolesne. On powiedział, że bardzo mi dziękują, 

bo oni zrzynają z Gainsbourga i Steviego Wondera. To tylko dowodzi, że każdy uczy się 

od starych mistrzów, a nie od nowych. 

Po sukcesie „Je t’aime...” i kolejnej erotycznej płycie Jane i Serge jako para stają się 

symbolem seksu. Gainsbourg fotografuje partnerkę nago i cieszy się, kiedy to zdjęcie drukuje 

prasa. Rodzi im się córka Charlotte, mieszkają w mieszkaniu wymalowanym na czarno, 

inspirowanym apartamentem Salvadora Dalego. Grają razem lub oddzielnie w filmach, 

podróżują po całym świecie. Powstaje płyta „Vu de l’extérieur” ociekająca seksem, 

skatologią, opiewająca zjawiska fizjologiczne, ale jest także liryczny przebój „Je suis venu te 

dire que je m’en vais”: 

Jak mówi Verlaine z okrutnym wiatrem, 

Przyszedłem powiedzieć ci, że odchodzę. 

Przypominasz sobie stare czasy i płaczesz, 

Krztusisz się, bledniesz, teraz, gdy przyszedł czas, 

Na pożegnanie na zawsze. 



Potem przychodzi album stylizowany na rockandrollowy, jego centralnym punktem 

jest piosenka „Nazi Rock”. Słowa refrenu śpiewa żeński chórek, a Gainsbourg odreagowuje 

wojenne przeżycia. 

Jak na najbardziej buntowniczą parę epoki Jane i Serge prowadzą na tym etapie 

całkiem normalne życie rodzinne. Kompozytor pali jednak tyle, zresztą od wczesnego 

dzieciństwa, że dostaje zawału. Po wyjściu ze szpitala nie jest w stanie rzucić nałogu, choć 

ukrywa to przed Jane. Biografka Sylvie Simmons cytuje jego wypowiedź: 

Spójrz na tego gitanes’a. Oczywiście zżera mi płuca. Ale co by mi dało taki 

fizjologiczny orgazm, przeżywany co pięć sekund, co pięć minut? Gest, trzask 

zapalniczki, rozkoszowanie się pożerającą mnie smołą i nikotyną. I ta przemożna 

rozkosz płynąca z miękkich narkotyków, jak alkohol. Czy można zrezygnować z takich 

przyjemności? 

W 1976 roku według scenariusza muzyka i w jego reżyserii powstaje film, dla Jane 

i o niej, pod takim samym tytułem jak ich przebój „Je t’aime... moi non plus”. Żona Serge’a 

gra w nim postać fizycznie podobną do niej samej - chłopięco wyglądającą dziewczynę, 

w której zakochuje się gej grany przez Joego Dallesandro, gwiazdę filmów Warhola. 

Scenariusz można sprowadzić do problemów z uzyskaniem orgazmu w trakcie bolesnych dla 

bohaterki stosunków analnych, ale to jednak nie wszystko. 

Aktorka twierdzi, że chorobliwe fantazje jej męża są dużo ciekawsze niż zdrowie 

innych ludzi, on sam uważa, że to dzieło szekspirowskie. Dedykuje je pamięci Borisa Viana. 

Awangardziści francuscy bronią filmu, ale prasa i krytycy mieszają go z błotem. „Je t’aime... 

moi non plus”, romantyczne w zupełnie inny sposób niż piosenka pod tym samym tytułem, 

pokazywane jest głównie w kinach porno. 

Moja ironia bierze się ze sceptycyzmu i z bystrości, przenikliwości mojego 

umysłu. W dużej mierze bierze się też z obojętności i chłodu. Nie jestem człowiekiem 

z sercem na dłoni. Gdy byłem młodszy, byłem mniej przenikliwy, a za to bardziej 

otwarty i naiwny. Z wiekiem wyostrzyła się moja przenikliwość, ale pojawił się też 

dystans i chłód. Życie potoczyło się tak, że wiele razy byłem raniony i czułem się 

oszukany. Przywdziałem więc maskę cynika. Już nie umiem jej zdjąć. Przyrosła mi 

do skóry, zlała się ze mną w jedno. Teraz znacznie bardziej niż kiedykolwiek 

- mówi Gainsbourg w wywiadzie dla szwajcarskiej telewizji. Jednak po skandalu jego 

żona nie dostaje żadnych ról filmowych, on sam zarabia natomiast kręceniem reklam. 

W jednej z pierwszych Jane zachęca swoim słodkim, złym francuskim akcentem 

do kupowania proszku do prania. Potem, podobnie jak w muzyce i w kinie, Serge jest 



mistrzem ukrytej obsceniczności. Butelka wody mineralnej pieszczona kobiecą ręką staje się 

u niego męskim członkiem doprowadzonym do wytrysku. Taką pracę sam wprost określa 

prostytucją, ale pieniądze są mu niezbędne na rozrzutne życie, balangi i prezenty, którymi 

potrafi obdarzać nawet taksówkarzy Paryża. Poza tym jego eksperymentalne albumy, jak 

„punkowy” „L’Homme à tête de chou”, bardzo źle się sprzedają. 

Nie bez racji twierdzi, że jeszcze przed Marleyem wprowadza we Francji reggae. 

W 1978 roku wydaje bowiem „Aux armes et caetera” - płytę z własną wersją „Marsylianki” 

w stylu rasta, co wywołuje oburzenie nie tylko w kręgach konserwatywnych. Prawicowi 

publicyści grzmią, że”tego Żyda” należy pozbawić obywatelstwa. A Serge cieszy się, 

że pojawia się nie tylko w rubrykach muzycznych i rozrywkowych, ale też w wiadomościach. 

Album odnosi komercyjny sukces, a artysta dostaje listy i telefony z pogróżkami. Ktoś grozi 

mu nawet podłożeniem bomby na koncercie, ale on chyba lubi taki stan, sławę i napięcie. 

Umiem pisać piosenki tylko w stresie. Wszystko to działa na odwrót, nie wiem 

dlaczego. Dwa tygodnie wcześniej mówię sobie: muszę się zabrać, muszę natychmiast 

zabrać się do roboty. Więc siadam do pianina. I nic. W stresie siadam i gram. To, 

co mam w sobie najładniejszego, to moje dłonie. Czasami same moje palce czują, czy to, 

co nagrywam, jest dobre. Nagle jest! Jest dobra, nawet piękna piosenka. A czuję się tak, 

jakby słowa ani muzyka nie były moje 

- mówi w wywiadzie dla „Le Figaro”. Bartek Chaciński z tygodnika „Polityka” 

tłumaczył w Roxy: 

Biografia Gainsbourga jest kopalnią tropów. On jak cała popowa kultura 

francuska w latach sześćdziesiątych, siedemdziesiątych jak gąbka przesiąkał wpływami 

amerykańskimi. Francja miała swoją tradycję, do której Serge się odwoływał, ale to też 

była już tradycja zapyziała. Serge odkrywał dla Francuzów rzeczy tak świeże jak funk 

czy reggae. On w sumie był chyba pierwszym europejskim, a na pewno francuskim 

artystą nagrywającym na Jamajce. Fotografował się przykładowo ze Sly &amp; Robbie, 

paląc jointa w studiu nagraniowym w Kingston. Widać, że wkręcił się w to środowisko, 

a oni również go akceptowali. 

Na początku Francuz kompletnie nie może się dogadać z Jamajczykami - mówią 

w patois, lokalnej odmianie angielskiego - ale lody zostają przełamane, kiedy dowiadują się, 

że jest autorem „Je t’aime...”, bardzo popularnego także na Karaibach. Sly &amp; Robbie 

przylatują też na Stary Kontynent grać z Gainsbourgiem, ale kiedy okazuje się, 

że na koncertach grożą im nieprzyjemności ze strony prawicowych fanatyków, żądają więcej 

pieniędzy. Muzyk ich nie ma. Podczas najbardziej newralgicznego koncertu musi więc 



wystąpić sam przed francuskimi patriotami i oczywiście obraża ich, ile wlezie. Pokazuje 

między innymi swój drogi zegarek, mówiąc, że to jego gwiazda Dawida, którą musiał nosić 

w dzieciństwie. 

Stał się bohaterem. Bo stanął przed tymi wszystkimi faszystami i prawicowcami, 

on, który nigdy w życiu nie złożył żadnej deklaracji politycznej. (...) W wieku 

pięćdziesięciu jeden lat był honorowym punkiem, wielbionym przez młodych. (...) 

A co najważniejsze, był dumnym posiadaczem pierwszej platynowej płyty 

- czytamy u Sylvie Simmons. Sukces komercyjny nowej płyty sprawia, że lepiej 

sprzedają się też poprzednie, pierwotnie niedoceniane i nierozumiane. Gainsbourg jest 

u szczytu sławy, kiedy po dziesięciu latach związku Jane odchodzi z młodszym partnerem. 

Gainsbourg wszem i wobec oznajmia, że to przez jego własne wady, i chyba sam zaczyna 

w to wierzyć. Zaczyna pić i palić jeszcze więcej niż wcześniej. Birkin po latach wspomina: 

Odeszłam od Serge’a, ale udało się nam pozostać w dobrym kontakcie. Gdy 

urodziła mi się córka, zadzwoniłam i dałam mu o tym znać. Ucieszył się i powiedział, 

że nie wyobraża sobie zostać ojcem chrzestnym małego chłopca. „Baby Alone in 

Babylone” to pierwsza moja płyta nagrana po rozstaniu. Napisał dla mnie świetne, 

piękne piosenki. Miałam wrażenie, że mówię jego słowami i wyśpiewuję jego myśli, 

uczucia. Stałam się stroną B Serge’a. Śpiewałam o tym, czego sam by nie wyśpiewał. Nie 

chciał pokazywać publiczności swojej słabej strony, wolał zachować prowokacyjny 

obraz siebie. Można powiedzieć, że wyśpiewywałam jego rany. Sama nie wiem, czemu 

powierzył mi tak wiele swoich sekretów. 

Porzucony Serge w 1984 roku z córką swoją i Jane, mającą wtedy trzynaście lat 

Charlotte, nagrywa teledysk do inspirowanego Chopinem utworu „Lemon Incest”, czyli 

„Cytrynowe kazirodztwo” z płyty „Love on the Beat”. W teledysku dziewczynka ma na sobie 

jedynie bluzkę i majtki. Scena, w której ubrany w dżinsy Serge staje naprzeciwko córki 

w rozkroku, bulwersuje nawet matkę. Przed oskarżeniami, że tym razem posunął się 

za daleko, broni się, cytując słowa tekstu: „Miłość, której nigdy nie będziemy uprawiać, jest 

najpiękniejsza, najbardziej gwałtowna”. Jego ukochana córeczka, oczko w głowie, śpiewa to 

słabiutkim, fałszującym głosikiem, zgodnie z zamiarem muzyka. W kolejnych utworach 

ojciec z córką wyznają sobie wieczną miłość. Charlotte mówi później, że trzeba oddzielać 

sztukę i kreację od życia, ale jej tata od początku miesza te światy. 

W latach osiemdziesiątych ma nową partnerkę, dwudziestoletnią modelkę Bambou, 

ale jest chyba w głębokiej depresji po odejściu swojej największej miłości. Pisze rodzaj 

surrealistycznej autobiografii wzorowanej na Dalim i Vianie - krytycy są bezlitośni. 



Wykonuje piosenki z kolejną pięknością Catherine Deneuve. Usiłuje ją poderwać, ale ta staje 

się jego przyjaciółką, próbuje nawet doprowadzić do powrotu Birkin do Serge’a. Pisze też 

muzykę dla Isabelle Adjani. Wydaje album z erotycznymi zdjęciami swojej dziewczyny. 

Równocześnie tworzy sobie kolejne alter ego - zapitego Gainsbarre’a. Większość rozrób 

wywołuje pod wpływem alkoholu. Bartek Chaciński mówi w Roxy: 

Wiedział, jakiej reakcji można się spodziewać po różnego rodzaju zachowaniach. 

Wiedział to również podczas kilku szczeniackich wypowiedzi w programie telewizyjnym, 

którego gościem był razem z Whitney Houston. Powiedział, że chce się z nią kochać, 

i widać było, że bardzo starał się zwrócić na siebie uwagę. Przez długi czas dla 

Francuzów był nielubianym ponurym typem, skandalistą, a inni uwielbiali go za ten 

koloryt, fantazję i wsadzanie kija w mrowisko. Pokazywał coś, co później objawi się 

na znacznie większą skalę. Był pionierem, paląc banknot w telewizji francuskiej 

w proteście przeciwko wysokim podatkom. 

Gainsbourg wraca do prowokacji filmowych. W 1986 roku kręci „Charlotte 

na zawsze”. Gra ojca, który wariuje seksualnie na punkcie córki - w tej roli oczywiście 

Charlotte. Dziewczyna ma już piętnaście lat, ale ciężko przeżywa zdjęcia i Gainsbourg chyba 

po raz pierwszy przyznaje, że przesadził. W ramach przeprosin pisze utwory na jej solową 

płytę - nie może zabraknąć historii o złym tatusiu. Tego samego roku Serge’owi rodzi się 

kolejne dziecko - syn, któremu daje na imię Lulu. Uszczęśliwiony ojciec pisze utwór „Lulu”, 

który śpiewa debiutantka, młoda mama Bambou. 

Dla mnie wszystkie te kolejne piosenki z melodeklamacjami Serge’a i głosami zawsze 

tak samo, źle podśpiewujących kochanek i przyjaciółek są bliźniaczo podobne i zlewają się 

w jedną. Wyróżnia się natomiast jego solowy, ostatni album studyjny „You’re Under Arrest” 

z 1987 roku. Taki sam tytuł nosiła wydana dwa lata wcześniej płyta Milesa Daviesa, na której 

słynny jazzman grał między innymi utwory Michaela Jacksona i Cyndi Lauper. Mieszanie 

przez trębacza popu z ambitniejszą muzyką i zarazem przesłaniem politycznym prowokuje 

Gainsbourga do parodii. Nagrywa ją jak Miles, w Nowym Jorku, ale zamiast funkować jak 

on, wykorzystuje elementy rapu. W utworze „You’re Under Arrest” chórki rytmicznie 

rymują: „You’re under arrest/ cause you’re the best”. Jeden z przebojów to „Suck Baby 

Suck”, dużo bardziej bezpośrednie niż pisane przed laty dwuznaczne piosenki o lizakach 

i połykaniu „lekarstw”. 

Gainsbourg ma sześćdziesiąt lat. Lekarze ostrzegają, że jeśli nie przestanie pić i palić, 

oślepnie lub od razu umrze. W 1989 roku parokrotnie trafia do szpitala. 

Nawet gdy był w szpitalu, chował niedopałki, które odnajdywały pielęgniarki. 



Były to popularne wówczas gitanes’y bez filtra. Słynął z tego, że jeśli nie mógł zapalić 

z braku ognia lub z powodu zakazu, to zjadał papierosa. Tak bardzo w swoim życiu 

potrzebował nikotyny 

- mówiła w Roxy Maria Seweryn. Mimo wycięcia większej części wątroby działa 

dalej. Poznaje swoją fankę Vanessę Paradis, wcielenie lolity, która jako czternastolatka 

nagrała „Joe le taxi”. Pamiętam ten teledysk z okresu, kiedy byłem dojrzewającym 

nastolatkiem i od jej niezgrabnego podrygiwania wolałem Sabrinę i Samanthę 

Fox. Gainsbourg pisze Vanessie teksty na płytę, ale mimo że legenda głosi co innego, nie 

mają żadnego romansu. Kompozytor już ledwo chodzi, zawsze o lasce, niedowidzi, 

koncentruje się na pisaniu kolejnego „awangardowego” scenariusza filmowego. Udaje mu się 

nawet doprowadzić do realizacji filmu „Stan the Flasher” o ekshibicjoniście. Nie jada, pije 

od samego rana, po nocach wydzwania do Jane Birkin, mieszka sam, do Bambou i syna 

z rzadka zagląda. 

W 1991 roku, miesiąc przed sześćdziesiątymi trzecimi urodzinami, umiera we śnie 

na atak serca. W czasie pogrzebu odprowadzają go tłumy, flagi w kraju zostają opuszczone 

do połowy masztów. Francja tym chyba różni się od USA, że buntownicy tacy jak 

Gainsbourg nie są śledzeni przez służby specjalne, lecz żegnani przemówieniami przez głowę 

państwa. Chyba że muzyk wcale nie był buntownikiem? 

On był przewrotny, nonszalancki w tym, co robił. Z jednej strony bardzo 

poetycki, a z drugiej wulgarny i bezkompromisowy. Jeżeli zna się jego wszystkie 

płyty, to naprawdę trudno jednoznacznie stwierdzić, jaki to gatunek muzyczny 

- mówi w Roxy Angelika Kucińska z”Przekroju”. A Maria Seweryn stwierdza: 

Serge to chyba jeden z największych buntowników we Francji. Z nim kojarzy mi 

się mnóstwo rzeczy, bo jako młodsza dziewczynka słuchałam go dość dużo. Znam 

francuski, rozumiałam teksty. Wielu próbowało tłumaczyć Gainsbourga, ale ze średnim 

skutkiem. Serge tak bardzo bawił się językiem, skojarzeniami onomatopeicznymi, że nie 

jest przetłumaczalny. 

Być może dlatego oprócz rewolucyjnego, choć dziś ociekającego kiczem przeboju „Je 

t’aime...” jego utwory nie są właściwie znane poza Francją. Taneczną wersję „Przyszedłem, 

by powiedzieć, że odchodzę” wykonywał (po francusku!) słynny gejowski wokalista Jimmy 

Somerville z Bronski Beat. Oczywiście ku radości Serge’a, zawsze spragnionego sławy poza 

ojczyzną. Choć Gainsbourg regularnie bawił się językiem angielskim, pozostawał wciąż 

wyklętym poetą francuskim, jak Rimbaud, Verlaine i Baudelaire, tyle że doby kultury 

masowej. Bartek Chaciński mówił w Roxy: 



Był skazany na niedocenienie przez masową publiczność poza granicami kraju, 

dlatego że ta publiczność go nie rozumiała. Już w latach sześćdziesiątych ustabilizował 

się wzorzec muzyki pop w sensie globalnym jako muzyki śpiewanej po angielsku. 

Dlatego twórczość Gainsbourga odbieramy raczej na poziomie muzyki niż słowa. 

A kompozycje słynnego Francuza są nowatorskie. Jednak słuchając ich, trzeba znać konteksty 

powstania, może nawet daty, tak aby po pierwszym wrażeniu móc wejść w nie głębiej. Można 

też zawierzyć wypowiedziom przytaczanym przez Sylvie Simmons na końcu jej biografii 

Gainsbourga. John Zorn mówił, że Serge był jednym z największych ekscentryków 

na świecie. Beck twierdził z kolei, że umiał on odnajdywać piękno na dnie śmietnika. MC 

Solaar powiedział zaś, że ten potomek żydowskich emigrantów odnosił się do swojej tradycji 

jak potomkowie Afrykanów do niewolnictwa, i słyszał w jego tekstach wiele elementów 

wspólnych z rapem. Naszego bohatera raczej nie znali pierwsi hiphopowcy z Bronxu, gdzie 

przenosi się buntownicza energia planety. 

 

Serge Gainsbourg i Jane Birkin z córką Charlotte Gainsbourg, Francja, 1971 

 

fot. BOTTI/Gamma-Keystone via Getty Images/FPM 

 



 

Serge Gainsbourg i Jane Birkin, 1975 

 

fot. Bertrand Rindoff Petroff/Getty Images/FPM 

 



 

Serge Gainsbourg, lata 40. 

 

fot. Jean-Louis Swiners/Rapho/Getty Images/FPM 

 

 



 

 

Afrika Bambaataa, The Venue, Londyn, 1982 

 

fot. David Corio/Redferns/Getty Images/FPM 

 

 



DJ KOOL HERC, GRANDMASTER FLASH I AFRIKA 

BAMBAATAA 

 

Hip-hop to po punk rocku kolejna pojemna forma umożliwiająca wyrażenie sprzeciwu 

wobec świata. Muzyczna i kulturowa rewolucja, która rozprzestrzenia się po całym świecie. 

Rewolucyjny potencjał gatunku zdominowanego dziś w dużej mierze przez „kasę, laski 

i samochody” najpełniej objawia się w jego zamierzchłych początkach. W czasach, kiedy 

pałeczka sztafety zostaje przez Joego Strummera oficjalnie przekazana pierwszym raperom 

zapraszanym do rozgrzania publiczności przed nowojorskimi koncertami The Clash. 

Mimo współczesnego gwiazdorstwa nowa miejska subkultura u swego zarania jest 

kolektywna i demokratyczna. Wymaga współdziałania nawijających mistrzów ceremonii - 

MC’s, didżejów - disc jockeyów grających z płyt, oraz b-boys i b-girls, czyli tancerzy, 

i oczywiście grafficiarzy. Wszyscy razem tworzą mityczne cztery filary hip-hopu, zanim 

stanie się on modnym gatunkiem i zabłysną konkretne nazwiska. Dlatego w tym rozdziale 

i następnych biografie muzyków zawarte w tytule traktuję mniej dosłownie. Skupiam się nie 

tylko na osobach, lecz również na zjawisku, przypominając jego wczesne ideały. 

Jak mówił w Roxy Vienio, członek legendarnej Molesty: 

Kiedy słuchamy muzyki rockowej, to owszem, ma ona swoje odcienie, ale mimo 

wszystko to zostaje w jakimś kanonie. A w hip-hopie ten kanon non stop się zmienia, jest 

weryfikowany przez upływ czasu. Hip-hop jest po prostu dla wszystkich, jest wieloraki, 

i to jest piękne. Każdy może znaleźć coś dla siebie. Jeśli ktoś potrzebuje lżejszego rapu, 

niech posłucha Bahamadii. Jak ktoś poszukuje wspólnego mianownika z jazzem, 

polecam składanki z serii „Jazzmatazz”. Są intelektualiści, którzy nie mają nic 

wspólnego z kulturą gangsta, ale są też bardzo fajni chuligani podwórkowi, którzy robią 

naprawdę ciekawy, otwarty hip-hop. Można śmiało powiedzieć, że rap jest rozproszony 

na wszystkie strony. 

Przez lata biali artyści inspirowali się czarnym jazzem, bluesem czy reggae. Teraz 

Afroamerykanie tworzą własny ruch na wielką skalę. Przedtem istnieją scena soulowa, disco 

czy funk, zresztą najbardziej szalony i transgresyjny - zarówno w wykonaniu Jamesa Browna, 

jak i Parliament. Jednak dopiero kultura stworzona wokół rapowania nie jest czysto 

rozrywkowa, lecz świadoma społecznych uwarunkowań, zaangażowana. Tworzy alternatywę 

dla mainstreamowego nurtu życia. Dziś rapowanie jest nie tylko elementem niemal każdego 

komercyjnego hitu tańczonego w klubach, ale też sposobem na wyrażenie frustracji 



młodzieży z okupowanej Palestyny i polskich blokowisk. 

Dla mnie hip-hop mówi: przyjdź, jakim jesteś. Jesteśmy rodziną. Tu nie chodzi 

o bezpieczeństwo. Tu nie chodzi o błyszczenie. Tu nie chodzi o to, ile kul może wystrzelić 

twoja broń. Tu nie chodzi o buty sportowe warte dwieście dolców. Tu nie chodzi o to, 

że ja będę lepszy niż ty, albo odwrotnie. Tu chodzi o mnie i o ciebie, o współpracę. 

Dlatego to ma taki uniwersalny wydźwięk. Hip-hop dał młodym ludziom sposób 

na zrozumienie ich świata, niezależnie od tego, czy są z przedmieść, czy z innego miejsca 

- pisze DJ Kool Herc we wstępie do słynnej książki Jeffa Changa „Can’t Stop Won’t 

Stop. A History of the Hip-Hop Generation”. Legendarny didżej przychodzi na świat 

na Jamajce w 1955 roku, dwa lata później na Bronxie rodzi się Afrika Bambaataa, a rok 

potem na Barbadosie Grandmaster Flash. Wszyscy pochodzą więc mniej więcej z pokolenia 

pierwszych punkowców brytyjskich, ale są czarnoskórymi chłopakami, potomkami 

afrykańskich niewolników przywiezionych na drugą stronę Atlantyku. Kiedy są dziećmi, 

Stany Zjednoczone oficjalnie znoszą podział rasowy, ale przepaść między białymi 

a czarnoskórymi jest wciąż ogromna. Rodzice Kool Herca, który mieszka w Stanach 

od dwunastego roku życia (twierdzi, że zdążył wcześniej przesiąknąć kulturą soundsystemów 

na Jamajce), są dość zamożni. Chłopak szybko przyłącza się do grupy grafficiarzy i jego 

ksywa staje się znana. Zdobi mury oraz wagony metra. Jak mówił w Roxy Kuba Bożek, 

redaktor wydawnictwa „Muzyka. Przewodnik Krytyki Politycznej”: 

W tych latach bycie Jamajczykiem nie dawało takiej popularności jak dziś. Herc 

opowiada w książce Jeffa Changa, że kiedy przyjechał do Stanów Zjednoczonych, 

dziewczyny w szkole śmiały się z jego śmiesznych butów i dziwnego akcentu. Gangi 

lubiły prześladować Jamajczyków, bić ich i wrzucać do śmietników. Herc wybił się 

dzięki sportowi, ale szybko znudził się tym tematem i zdecydował się zostać didżejem. 

Jego ojciec był dźwiękowcem pewnego zespołu, więc miał sprzęt w domu. Herc zaczął 

eksperymentować z kablami i udało mu się wydobyć dźwięk silniejszy niż innym. 

Wkręcił się i zaczął grać imprezy, choć na początku w jego repertuarze dominowało 

reggae. 

Kiedy jamajskie płyty nie dają rady ruszyć tłumów podczas szkolnych i blokowych 

imprez, Herc do muzyki, którą puszcza, dorzuca funk i soul. Prawdopodobnie już około 1973 

roku w najgorętszym momencie tańców zaczyna powtarzać, zapętlać najmocniejsze frazy 

rytmu. Za pomocą dwóch takich samych płyt przedłuża, loopuje poszczególne breaki 

do wielu minut. Wkrótce zaczyna też wykrzykiwać do nich różne balangowe hasła 

nakręcające atmosferę. 



Paradoksalnie początki hip-hopu są wcześniejsze niż narodziny punk rocka, ale trzeba 

jeszcze dużo czasu, żeby styl Herca się rozwinął. Na jego „potańcówki” jest ogromne 

zapotrzebowanie. Jak tłumaczył w Roxy pierwszy z polskich dziennikarzy radiowych 

puszczających rap Sławomir Jabrzemski, znany jako Druh Sławek: 

Na Manhattanie królowała muzyka disco. Powstawały pierwsze kluby, gdzie grali 

disco didżeje. Czarna młodzież nie miała dostępu do tej sceny i muzyki. W kontrze 

powstały soundsystemy, które przyjeżdżały na podwórko czy do parku, podpinały się 

do jakiejś linii wysokiego napięcia i rozkręcały imprezy. 

W klubach na Bronxie jest niebezpiecznie - rządzą tam lokalne gangi, które z biegiem 

lat rosną w siłę. Ukończenie w 1972 roku wielkiej drogi szybkiego ruchu przepoławia 

dzielnicę i dzieli lokalne społeczności na dwie części. Spada wartość nieruchomości przy 

autostradzie, wyprowadzają się bogatsi mieszkańcy. Wcześniej gangi walczyły z policją, 

potrafiły ukraść sprzęt ze szpitala, aby zapewnić mieszkańcom darmową pomoc medyczną. 

Były pod wpływem Czarnych Panter opowiadających się za zbrojnym oporem i ich 

lewicowego myślenia o tworzeniu alternatywnego, lepszego społeczeństwa. Na początku 

nowej dekady gangi tworzą rodzinne struktury krwawo zwalczające się nawzajem. Jedynym 

plusem ich działalności jest to, że prowadzą bezpardonową walkę z heroinowymi ćpunami. 

Afrika Bambaataa w latach siedemdziesiątych jest przywódcą bandy Czarnych Pików. 

Ma jednak szerokie horyzonty, pochodzi z rodziny polityczno-społecznych aktywistów. 

Wygrywa szkolny konkurs na esej i w nagrodę jedzie w podróż do Afryki, gdzie uświadamia 

sobie swoje rasowe i kulturowe korzenie. Wielkie wrażenie robią na nim legendy o Zulusach 

walczących z białymi kolonistami. Upraszcza imię ich wodza z początku XX wieku Mbaty 

Bhambathy i używa go jako swojej ksywy, która zastępuje prozaiczne imię i nazwisko Kevin 

Donovan. 

Rzeczywiście, korzenie hip-hopu tkwią w afrykańskiej tradycji griotów, czyli bardów, 

wędrownych dziadów - opowiadaczy mitów i historii. Z kolei jazzowa kultura 

afroamerykańska uwielbiała wspólne jamowanie, a bitnicy w latach pięćdziesiątych połączyli 

muzykę z poezją. Nawet przechwałki MC’s i bitwy na słowa wywodzą się z ceremonii 

religijnych pełnych rytmicznych wezwań i odpowiedzi. 

Afrika po powrocie do Nowego Jorku bierze udział w zawarciu pokoju między 

gangami i przyczynia się do powstania niezależnego od nich centrum społecznego. 

Bronx często nazywamy Domem Bożym lub Małym Wietnamem. Tu momentami 

nie chciała przyjeżdżać nawet policja. Mieliśmy dużo przemocy, ale także dużą 

świadomość społeczną i dlatego założyliśmy Universal Zulu Nation. Próbujemy 



zatrzymać rozwój gangów i zmienić to w coś pozytywnego 

- tak opowiada w filmie dokumentalnym „Scratch” w reżyserii Douga Praya. Około 

1977 roku Afrika Bambaataa, zainspirowany przez Kool Herca i jego skład Herculoids, 

zaczyna organizować podwórkowe balangi. To sposób nie tylko na zabawę, ale też integrację 

sąsiadów. 

Zaczęliśmy zbierać na ulicach wielu ludzi z rożnych grup tanecznych. B-boys, 

b-girls, wszystkich raperów czy grafficiarzy. Wszystko po to, żeby stworzyć ich własną 

kulturę. (...) Na Universal Zulu Nation składają się następujące wartości: wiedza, 

mądrość, wolność, sprawiedliwość, równość, pokój, miłość i dobra zabawa. 

Przezwyciężanie tego, co negatywne 

- wspomina Afrika Bambaataa po latach w wywiadzie dla Q Baru w Bangkoku. 

Imprezy pozwalają pokonać podział terytorialny stworzony przez gangi. Jednoczą 

Afroamerykanów i imigrantów z Portoryko i Karaibów. Wykraczają poza dzielnicowy 

schemat, są eksplozją radości i braterstwa. 

Kultura wynoszenia gramofonów na podwórka i prób loopowania z dwóch tych 

samych płyt fragmentu bitu, do którego można by było nawijać, też jest początkiem ery 

hip-hopu. DJ Kool Herc wytworzył niesamowitą energię i ten patent działa do dziś 

- mówił w Roxy Vienio. Soundsystemy, podobnie jak na Jamajce, są też rodzajem 

alternatywnych stacji radiowych, szansą na posłuchanie nowych utworów. Świeżość kultury 

hiphopowej polega na tym, że jest ona oparta na wykorzystywaniu dokonań innych. Jej idea 

wynika z przesytu współczesnej cywilizacji, która wchłania kolejno wszystkie ruchy 

kontrkulturowe. Didżeje nie muszą nagrywać nic nowego, przerabiają po prostu istniejącą 

muzykę, której i tak jest nadmiar. Podobnie jak dadaiści, hiphopowcy tworzą kolaże, tyle 

że z dźwięków. Wystarczy wybrać co lepiej brzmiące utwory, a z nich najlepsze momenty, 

potem dograć do nich wokale. Jak opowiadał w Roxy Druh Sławek: 

Afrika Bambaataa jest jednym z praojców kultury hiphopowej, mniej więcej 

na równi z Kool Herkiem. Z tą różnicą, że Bambaataa słynął z niezwykle eklektycznej 

kolekcji płytowej i korzystał z niej na imprezach. Tradycyjny didżej obracałby się wokół 

rzeczy funkowych czy nawet disco. Bambaataa za to sięgał po rzeczy, które nikomu nie 

przyszłyby do głowy, jak Kraftwerk czy różne zespoły rockowe. Powiedzmy sobie 

szczerze, to utwory, które normalnie na imprezę hiphopową nie mają wstępu. A on 

udowodnił, że nie trzeba ciągle sięgać po kawałki Jamesa Browna. 

Zapętlanie breaków staje się znaną techniką, ale gramofony nie są jeszcze 

instrumentami. Technologia staje się kluczowym elementem za sprawą Grand Wizard 



Theodore’a, który gdzieś między 1975 a 1978 rokiem odkrywa skreczowanie - specyficzny 

dźwięk wydawany przez pocieranie płyty pod igłą. Co ciekawe, to awangarda 

muzyczno-wizualna z czasów bitników jako pierwsza eksperymentowała w ten sposób. 

Pierwszym utworem, który przewidział gramofon jako instrument muzyczny, 

była instrumentalna kompozycja Johna Cage’a z 1939 roku „Imaginary Landscape 

No. 1”. I o ile wielu kompozytorów podjęło wyzwanie Cage’a, by komponować muzykę 

na różne rodzaje elektronicznego sprzętu do reprodukowania dźwięku, jak chociażby 

radio czy mikrofon, o tyle możliwości gramofonu jako instrumentu spały zimowym 

snem - aż do lat siedemdziesiątych. 

- pisze Peter Shapiro w książce wydanej najpierw przez pismo „The Wire”, 

a następnie w Polsce jako „Muzyka. Przewodnik Krytyki Politycznej”. 

Grand Wizard w dokumencie „Scratch” tak wspomina swoje odkrycie: 

Pewnego dnia, kiedy wróciłem ze szkoły, po prostu poszedłem do swojego pokoju, 

żeby ćwiczyć. Okazało się, że puściłem muzę zbyt głośno. Moja mama waliła w drzwi 

pokoju. Krzyczała: jeśli nie ściszysz tej muzyki, będziesz musiał ją wyłączyć. 

Zatrzymałem więc płytę pod igłą i czekając, aż mama sobie pójdzie, przesuwałem 

krążek w tył i przód. Gdy poszła, spróbowałem tego jeszcze raz. Tak mocno mnie to 

wkręciło, że eksperymentowałem przez kilka tygodni, miesięcy z różnymi nagraniami. 

Gdy byłem gotowy, zrobiliśmy imprezę i wtedy po raz pierwszy pokazaliśmy, co to jest 

skrecz. 

Jednak dopiero technika wypracowana przez Grandmaster Flasha stała się „riffami 

hip-hopu, fundamentem gatunku”, wznosząc didżejowanie na nowy poziom wyrafinowania. 

Wielki Mistrz rodzi się na Karaibach, ale podobnie jak Kool Herc dorasta na Bronxie, 

w wielodzietnej rodzinie. Dłubie w elektronice, zbiera stare radia i inne sprzęty - chodzi 

na imprezy, ale interesuje go raczej technologia niż dziewczyny, taniec, piwo i marihuana. 

Po wielu miesiącach prób i studiów nie tylko umie podtrzymywać beat i dodawać 

do niego charakterystyczne „ziga-zaga” skreczu. Zaczyna radykalnie ciąć utwory, skacząc 

szybko między płytami, „dzieląc i mieszając, wypełniając kanały miksera błyskotliwymi, 

aroganckimi dźwiękami” - jak pisze Shapiro. Celem jest już nie tylko zabawa, podtrzymanie 

energii tańca na parkiecie, lecz także wirtuozerskie zaskoczenie słuchaczy. Didżejowanie 

staje się koncertem, sztuką samą w sobie, tworzeniem dźwiękowych, ba, wręcz kulturowych 

kolaży, w których każdy rodzaj muzyki z dowolnego okresu może stać się częścią nowej 

całości. 

Didżej był najważniejszy. Dokonywał selekcji, robił show i miał soundsystem. 



MC’s byli właściwie tylko po to, by rozruszać tłum, wypełnić miejsce między breakami. 

Byli ważni, ale ich status nie był tak duży, cała impreza to popis przede wszystkim 

didżeja. Natomiast na początku lat osiemdziesiątych hip-hop zaczął się robić coraz 

bardziej popularny, a co za tym idzie - komercyjny, co skrzętnie chciały wykorzystać 

wytwórnie. Przykładowo Grandmaster Flash ze swoją ekipą nie mieli zamiaru się w to 

pakować. Po pierwsze, nie wyobrażali sobie, jak zamknąć trzygodzinną imprezę 

na jednym winylu, a po drugie, zarabiali wystarczająco dużo na imprezach 

- mówił w Roxy Kuba Bożek. Dopiero w 1981 roku Grandmaster wydaje pierwszy 

w historii singiel ze swoim miksem. Siedmiominutowy „The Adventures of Grandmaster 

Flash on the Wheels of Steel” - cały czas trzymając rytm i prowokując do tańca - jest podróżą 

przez soul i funk („Good Times” grupy Chic), popowe new wave („Rapture” w wykonaniu 

Blondie, do którego jeszcze wrócimy), angielski pop z ambicjami („Another One Bites the 

Dust” Queenów), a do tego wczesny hip-hop. 

Jednak w tanecznym kręgu to nie wystarcza. Od 1976 roku Flash występuje z MC’s: 

najpierw z trzema, potem czterema, w końcu pięcioma - Furious Five. Przyciąga większe 

tłumy z Bronxu niż Kool Herc, role zaczynają się odwracać. 

Początki hip-hopu to muzyka instrumentalna, dopiero potem dołączyli tak zwani 

wodzireje, czyli masters of ceremony. Ich rola polegała na tym, by zagrzewać ludzi 

do tańca i chwalić umiejętności didżeja, który puszczał muzykę. Tak powstały zwrotki, 

potem całe numery i zanim zdążyliśmy się obejrzeć, didżeje zostali z tego wszystkiego 

odsunięci na boczny tor. W świetle jupiterów zostali raperzy. Czasem korzystali 

z didżeja, ale nie zawsze był on potrzebny. Wystarczyło zatrudnić któregoś 

z doświadczonych producentów do robienia muzyki. Didżeje zniknęli. Wrócili, gdy kilka 

lat później narodził się turntablism, czyli, można powiedzieć, instrumentalny hip-hop 

- opowiadał w Roxy Druh Sławek. Jednak zanim to nastąpi, nowy styl z Bronxu musi 

pokazać się światu. Do początku lat osiemdziesiątych kultura hip-hopu ogranicza się do paru 

ulic jednej dzielnicy, gdzie nikt obcy nie śmie się zapuszczać. 

Przełom dobrze prezentuje film „Wild Style”, skoncentrowany na graffiti, ale 

pokazujący przy okazji eksplozję całego ruchu. W centrum wydarzeń i we współpracy 

z artystami już od 1980 roku kręci go Charlie Ahearn, wcześniej reżyser filmów 

eksperymentalnych pokazywanych w galeriach sztuki. Sami grafficiarze zwrócili się do niego 

z prośbą o filmowanie ich życia, między innymi dlatego, że centrum artystyczne, z którym 

jest związany, promuje Jeana-Paula Basquiata. Dlatego raperzy - na przykład uwieczniony 

na taśmie Busy Bee - informują ze sceny, że filmowiec jest „ich człowiekiem”. Dzięki takim 



bezpośrednim relacjom „Wild Style” jest właściwie fabularyzowanym dokumentem, grają tu 

sami naturszczycy. 

Ahearn, biały przedstawiciel bohemy, ma świadomość zagrożeń czyhających 

na”artystów czarnej ulicy”. W centralnym punkcie narracji umieszcza więc wizytę na Bronxie 

białej dziennikarki chcącej opisać nowy miejski fenomen. Główny bohater, grafficiarz, trafia 

u jej boku na przyjęcie organizowane przez establishment w bogatym centrum miasta 

i dostaje propozycję zarobienia dużych pieniędzy. W filmie odrzuca „kuszenie” i wraca 

szykować dekoracje na dzielnicowy koncert hiphopowy. W rzeczywistości jednak 

zainteresowanie „białasów” bardzo pomogło ruchowi. Tak jak kiedyś bitnicy w rodzaju 

Ginsberga wsparli jazz, tak na początku lat osiemdziesiątych biali hipsterzy popularyzują rap. 

Jak mówił w Roxy Kuba Bożek: 

Hip-hop był wtedy bardzo doceniany przez kręgi artystyczne, ludzi sztuki. To 

było fajne połączenie - centrum Nowego Jorku, Manhattan, i getta, czyli Bronx. Zaczęło 

się od sceny graffiti, która była bardzo mocno promowana: były wystawy w galeriach 

połączone z walkami b-boyów przy setach didżejskich i tak dalej. Organizowano między 

innymi gry w kręgle dla środowisk hiphopowych, które mieszały się wtedy z białymi 

hipsterami. Ta kultura wychodzi wtedy z getta i staje się bardziej uniwersalna. 

Nieco zabawną pamiątką tego okresu jest piosenka „Rapture” w wykonaniu grupy 

Blondie. Najciekawszy jest teledysk, ponieważ drobna blondynka w mini i butach 

na wysokim obcasie usiłuje tu rapować u boku czarnoskórych buntowników. W klipie gra 

między innymi Fab Five Freddy, znany z”Wild Style” grafficiarz i raper łączący w praktyce 

świat sztuki i getta. Jest też sam Basquiat, który staje za gramofonami, bo zaproszony 

na zdjęcia Grandmaster Flash nie przyszedł. „Rapture” z początku 1981 roku jest pierwszym 

komercyjnym hitem z elementem rapu, a wideo otwiera przed hip-hopem wrota do MTV. 

Jednak gwiazdy Bronxu zaczynają działalność wydawniczą już wcześniej, w 1979 roku. 

Ukazały się dwa kawałki rapowe i do dziś trwa spór, która płyta była tą pierwszą 

w historii rapu. Jedni nazywali się The Fatback Band i grali przede wszystkim funky. 

Drudzy to The Sugarhill Gang z singlem „Rapper’s Delight” 

- opowiadał w Roxy Druh Sławek. „Rapper’s Delight” jest słodką wersją tego, 

co wyczyniają na Bronxie, i podbija listy przebojów. Trio wokalistów (garnitur z krawatem, 

dżinsowe wdzianko disco i sweterek na obfitym brzuchu) występuje w popularnym programie 

telewizyjnym „Soul Train”, rymując: „I said a hip, hop, the hippie, the hippie, to the 

hip-hip-hop and you don’t stop”. Ta zabawa językowa przetłumaczona na polski zupełnie 

traci smak. 



Grandmaster Flash and the Furious Five wydają debiutanckie „Freedom”, a rok 

później, w 1981 roku, The Clash wracają do Nowego Jorku. Ich rapowy singiel „The 

Magnificent Seven” z albumu „Sandinista!” jest przebojem czarnych stacji, zapraszają więc 

Wielkiego Mistrza z ekipą jako support swoich koncertów w klubie Bonds International 

Casino, na samym Times Square. Jednak biała punkowa publiczność nie rozumie, czym rap 

różni się od znienawidzonego disco, i obrzuca elegancko ubranych hiphopowców puszkami 

po piwie. Joe Strummer musi interweniować i tłumaczyć fanom, o co chodzi. Punkową 

energię nowej muzyki doskonale rozumie inna imigrantka z Londynu - Ruza Blue - 

prowadząca nowojorski butik Malcolma McLarena i Vivienne Westwood. Tego samego roku 

zaczyna organizować imprezy, na których spotykają się czarni raperzy, rastamani z Jamajki 

i biali punkowcy. 

Ciekawe jest to, że w latach osiemdziesiątych hip-hop w Bronxie był już martwy. 

Ludzie, którzy tworzyli tę muzykę i jej słuchali, zaczęli dorastać, chodzili do innych 

klubów i zmieniali upodobania. Kasety z imprez hiphopowych krążyły po cały mieście 

i były już tylko frajdą dla białych hipsterów 

- tłumaczył w Roxy Kuba Bożek. W tym czasie w USA prezydentem jest już Ronald 

Reagan, zimna wojna z jego programem „Gwiezdnych wojen” nabiera nowego, kosmicznego 

wymiaru. Podział świata się pogłębia. Hip-hop natomiast jednoczy. 

„Żadnej pracy ani przyjemności, nasz świat jest wolny/ Bądź, kim chcesz, po prostu 

bądź” - rapuje Soul Sonic Force, grupa Bambaaty, na singlu „Planet Rock” wydanym wiosną 

1982 roku, który sprzedaje się w zawrotnej liczbie sześciuset pięćdziesięciu tysięcy 

egzemplarzy. W tekście mieszają się typowe rapowe przechwałki i wezwania do tańca 

z frazami o matce ziemi, gdzie „tańczą dzieci natury i dają światu szansę”. Raperzy występują 

w kiczowatym stroju indiańskim (jak z”Y.M.C.A.” Village People), połyskliwym stroju 

muszkietera, złotych hełmach à la wikingowie. Sam Bambaataa ma na sobie futurystyczną 

wersję kołpaka Zulusów z dziwnymi rogami. Przy tym wizualnym odjeździe późniejsze 

szerokie spodnie, duże buty i szerokie koszule raperów wydają się smutnym „mundurkiem”. 

Sama muzyka to zimny, syntetyczny miks Kraftwerku i japońskiej elektroniki, Gary’ego 

Numana i muzyki Ennio Morricone ze spaghetti westernów. 

W 1983 roku ukazuje się singiel jazzmana Herbiego Hancocka „Rockit”, z gościnnym 

udziałem Grand Mixer D.ST, znanego potem także jako DXT, członka Zulu Nation 

Bambaaty. To „zmienia gramofon w hiphopowy odpowiednik gitary prowadzącej”, jak pisze 

Shapiro. 

„Buffalo Gals”, singiel Malcolma McLarena. Całe to ich skreczowanie: ziga, ziga, 



ziga. Zastanawiałem się, skąd pochodzi ten dźwięk. Pewnego dnia włączyłem telewizor. 

Zobaczyłem Grand Mixera na żywo na koncercie z Hancockiem. Powiedziałem: oto stąd 

pochodzi ten dźwięk! To ten turntable poruszany w tył i w przód. Wtedy wiedziałem, 

że któregoś dnia będę kimś takim 

- mówi w filmie „Scratch” Mix Master Mike, późniejszy szalony didżej Beastie Boys. 

Album dawnego menedżera Sex Pistols nagrywany jest w 1982 roku, ukazuje się w styczniu 

1983. Teledysk do wspomnianego utworu to głównie popisy breakdancerów z Rock Steady 

Crew, jednego z pierwszych składów b-boyów, uwiecznionego między innymi w”Wild 

Style”. McLarenowska wersja hip-hopu staje się później podstawą hitu Neneh Cherry 

„Buffalo Stance” z 1989 roku, który pamiętam z polskiej telewizji. Ponieważ w moim domu 

nie było telewizora, czekałem z wypiekami na twarzy na program muzyczny u mojej babci. 

Nie pamiętam już jego nazwy, ale jestem pewien, że widziałem wtedy w TVP Neneh, 

a później także przebój disco rapu „U Can’t Touch This” MC Hammera. Paradoksalnie 

w dużej mierze dzięki promocji ze strony białasów czarna muzyka staje się popularna 

i rozpoznawalna. Wchodząc do show-biznesu, musi oczywiście iść na kompromisy. Didżeje 

zostają zasłonięci przez twarze - MC’s. 

Na albumach dostawali zazwyczaj tylko jeden utwór solo, w którym mogli 

poszaleć. Mogli błyszczeć podczas wydarzeń w rodzaju DMC World DJ Championships. 

Ale kiedy miało to największe znaczenie, byli spychani na boczny tor. Odnowa przyszła 

z Filadelfii wraz z Gang Starr, szczególnie z”DJ Premier in Deep Concentration” 

z debiutanckiego albumu „No More Mr. Nice Guy” z 1989 roku. Za jednym 

pociągnięciem Premier wprowadził nieznane poczucie ambiwalencji i melancholii 

do gatunku, który zazwyczaj kojarzono z beztroskimi emocjami. Utorował drogę takim 

przyszłym egzystencjalistom gramofonu, jak DJ Shadow czy DJ Krush 

- pisze Shapiro w książce „Muzyka. Przewodnik Krytyki Politycznej”. Rzeczywiście, 

sama sztuka czarowania płytami staje się w latach dziewięćdziesiątych oddzielnym nurtem 

muzyki - turntablismem. Pojawią się wtedy całe „orkiestry” didżejskie jak Invisibl Skratch 

Piklz czy The Beat Junkies. Są one częścią oddolnego fermentu, w którym chodzi o opozycję 

wobec materializmu i przemocy „przedsiębiorców gangsterów w rodzaju Dr. Dre, Puff 

Daddy’ego”, którzy robiąc interesy metodami mafijnymi, nie mogli na dłuższą metę zmienić 

rynku muzycznego. Tak twierdzi Peter Shapiro. Jak dalej pisze: 

Qbert czy Mix Master Mike sprowadzili gramofonizm z powrotem 

na podstawową drogę cięcia i scratchu, z dala od pełnego przechwałek showmaństwa. 

Jeżeli historia rzeczywiście się skończyła, to estetyka mixtape’u (ramię w ramię 



z krajobrazem sampli) stała się posthistoryczną dominantą narracyjną, a gramofoniści 

są jej epicznymi poetami. 

Także ojcowie hip-hopu odcinają się od dominujących od końca lat osiemdziesiątych 

trendów gangsterskich. DJ Kool Herc w wywiadzie dla Morethanastance.com w 2009 roku 

przekonuje, że: 

W hip-hopie liczy się młodość, energia, a przede wszystkim bycie młodym 

duchem. Nie chodzi o to, żeby kogokolwiek wykluczać. Nie interesują mnie podziały 

na czarnych i białych. Liczymy się my - hiphopowcy. Pierwotna moc hip-hopu się 

rozproszyła. Dziś w tym środowisku nie ma już ducha jedności i zgody. Hip-hop i jego 

wszystkie wartości wytrysnęły jak lawa z wulkanu. I ci, którzy w nim dziś działają, biorą 

z tej lawy, ile się da. Ale niestety, nie dają nic w zamian. 

Sam od połowy lat osiemdziesiątych boryka się z ciężkim narkotykowym nałogiem, 

ma problemy zdrowotne, do dziś mieszka na Bronxie. Grandmaster, który przekroczył 

pięćdziesiątkę, również wciąż jest aktywny, ale płyty żadnego z ojców rapu nie sprzedają się 

dobrze, nie trafiają na listy przebojów. Mimo szacunku, jakim są otaczani, nie mają szansy 

przebić się w świecie, który sami stworzyli. Afrika Bambaataa wciąż jeździ po świecie, grając 

i promując ideę braterstwa Zulu Nation. Regularnie wydaje płyty, organizuje koncerty i akcje 

przeciwko podziałom rasowym. Od 2012 roku wykłada na uniwersytecie pod Nowym 

Jorkiem, którego biblioteka od lat zbiera hiphopowe płyty. Do naukowych archiwów trafiła 

też kolekcja winyli Bambaaty. Sam proces jej przesłuchiwania i katalogowania był latem 

2013 roku otwartym dla publiczności wydarzeniem, które odnotowały nawet ekskluzywne 

magazyny artystyczne jak „Frieze”. Pismo poświęciło też uwagę temu, że w tym samym 

czasie Jay-Z nagrywał teledysk do”Picasso Baby” w galerii sztuki. Inspirując się 

performance’em Mariny Abramović, rapował na żywo do kolejno podchodzących do niego 

osób. Najwyraźniej historia zatoczyła koło i rap wrócił do elitarnych miejsc białej bohemy, 

która go odkryła i promowała. 

Hip-hop może mutować i przekierowywać energię starej muzyki, by stworzyć coś 

nowego, ale z możliwym wyjątkiem w postaci produkcji The Bomb Squad dla Public 

Enemy czci się pojęcie oldskulu. Hip-hop może przepisywać tradycję, ale nigdy jej nie 

odrzuca 

- pisze Shapiro. Jednak buntownicza siła hip-hopu polega właśnie na ciągłym 

remiksowaniu, przekształcaniu, a nawet kradzieży. Pierwsze procesy o samplowanie, czyli 

wykorzystanie fragmentu czyjegoś utworu we własnym, zaczynają się, gdy rap ukazuje się 

na płytach. Dopóki w grę nie wchodziły wielkie pieniądze i sława, nie było problemu 



z graniem na imprezach czyichś albumów z winyli. Jak mówił w Roxy Druh Sławek: 

Tak naprawdę hip-hop bez samplowania nie jest hip-hopem. Zanim pojawiły się 

samplery, często zespół w studiu odgrywał na żywo taki kawałek, który dziś, powiedzmy, 

zostałby samplowany albo ktoś pokroju Grandmaster Flasha zepętlałby go z dwóch 

gramofonów. Na początku miksowano disco, potem pojawiła się moda na Jamesa 

Browna i bywało tak, że w jednym tygodniu ukazywało się paręnaście płyt samplujących 

ten sam break jednego utworu. Następnie przyszła moda na George’a Clintona, jeszcze 

później na fusion, czyli taki trochę funkujący jazz w wykonaniu Herbiego Hancocka. 

A gdy wyczerpały się pomysły, pojawił się nurt zwany „digging in the crates”. Powstało 

wielkie współzawodnictwo i wszyscy zaczęli szukać sampli w takich miejscach, 

w których nikt nigdy nie szukał. 

Rzeczywiście, w ten sposób pierwotny hip-hop jest jak nauka historii muzyki. Jako 

gatunek ciągle wyciąga coś z przeszłości, by zaprezentować to na nowo. Nie podchodzi 

do tego, co było, na klęczkach. Zawsze swobodnie i krytycznie przetwarza przeszłość 

do własnych celów. Futuryści, a potem punkowcy próbowali „burzyć muzea”, z nihilistyczną 

energią odcinać się od przeszłości. Raperzy są pierwszym produktem cywilizacji 

postmodernizmu. „Płynnej nowoczesności”, która już rozumie, że wielkie przewroty są 

niemożliwe. Można natomiast wysłuchać małych narracji różnych lokalnych społeczności, 

co pokazuje ciąg dalszy rozwoju hip-hopu. 



 

Afrika Bambaataa, Celluloid Records, Londyn, 1983 

 

fot. David Corio/Redferns/Getty Images/FPM 

 



 

Grandmaster Flash & the Furious Five (l-p): Raheim (Guy Williams), Kidd Creole 

(Nathaniel Glover), Grandmaster Flash (Joseph Saddler), Cowboy (Robert Keith 

Wiggins), Scorpio (Eddie Morris) i Melle Mel, 1984 

 

fot. Anthony Barboza/Getty Images/FPM 

 

 



 

 

N.W.A. (l-p) MC Ren, Eazy-E, Dr. Dre Fab 5 Freddy, Los Angeles, 1990 

 

fot. Jeff Kravitz/FilmMagic/Getty Images/FPM 

 

 



CHUCK D VS. EAZY-E 

 

N.W.A i Public Enemy to najważniejsze zespoły drugiej fali. Kwintesencja i początek 

dwóch nurtów, które do dziś określają hip-hop. W ich karierach i tekstach zawierają się 

wszystkie późniejsze motywy, problemy i style. Na czele tych grup stali Chuck D i Eazy-E. 

W czasie kiedy na Bronxie rodzi się hip-hop, Polska dopiero odkrywa punk rocka, 

którego coraz więcej jest na festiwalu w Jarocinie. Ta muzyka staje się nośnikiem buntu 

wobec rzeczywistości, a rap dociera do nas już pod koniec PRL-u. Ja usłyszałem Beastie 

Boys około 1987 roku. U progu obrad Okrągłego Stołu nasza telewizja pokazuje najbardziej 

popowe, słodkie i taneczne utwory w rodzaju wspomnianej Neneh Cherry. Dopiero 

po upadku komunizmu poznaję Public Enemy i N.W.A, wykorzystujące hip-hop 

do artykułowania całkowicie różnych odmian buntu. Wtedy miałem wrażenie, że oba mają 

w sobie niezależną zadziorność. Głoszą „fuck this!”, o którym mówił Henry Rollins jako 

definicji punkowego podejścia do świata. Wyrażają to jednak w sposób dużo lepiej pasujący 

do Polski po 1989 roku. Podobnie, punkowo odbierał hip-hop Vienio, który z Molestą 

debiutuje blokowym albumem „Skandal” w 1998 roku. Jak mówił w Roxy: 

Pamiętam siebie jako młodego skate’a, który te pierwsze nagrania ze Stanów 

mógł gdzieś przegrać i ich posłuchać. To były czasy bez kompaktów, więc do nagrania 

służyła kaseta, był też winyl. Moje wspomnienia pierwszych lat hip-hopu są mimo 

wszystko związane z punk rockiem i pierwszymi próbami powołania do życia zespołu 

zwanego bandem hiphopowym. 

To na N.W.A i Public Enemy wychowuje się pierwsze pokolenie polskich raperów. 

Kolejne, to spod znaku hiphopolo, przejmuje od Niggaz Wit Attitudes (czyli N.W.A właśnie) 

i gangsterów pozę oraz stosunek do kobiet, które stają się najpierw „foczkami”, a później 

„świniami”. 

M.I.A., tamilska raperka, która nagrywa w 2013 roku własne „Bring the Noize” 

z zupełnie innym tekstem niż Public Enemy, wydaje się z kolei ich dziedziczką. A to, że w jej 

rymach pełno „dziwek” i”chujów”, nie byłoby z kolei możliwe bez przekleństw chuliganów 

z USA. Jak mówił w Roxy Tede, jeden z pierwszych warszawskich raperów: 

Gdy byłem w Stanach, w sklepie przypominającym polski market znalazłem 

stoisko z pistoletami. A jeśli brakuje naboi, możesz je dokupić na stacji benzynowej. Nie 

można więc przekładać tego wszystkiego na nasze realia i pewnie dlatego ciężko ten cały 

gangsta rap nam zrozumieć. 



Moim zdaniem to sztucznie stworzony image idący w prostotę. Żeby jednak 

zrozumieć hip-hop - zarówno gangsta, jak i polityczny - trzeba by przeanalizować całą 

historię czarnoskórych w Ameryce. Mam na myśli niewolnictwo, walkę o prawa 

obywatelskie. Ta muzyka dała upust emocjom nagromadzonym przez te wszystkie lata 

ucisku 

- dodaje Druh Sławek. Gwiazdy w rodzaju 50 Centa do dziś naśladują Niggaz Wit 

Attitudes z ich gloryfikacją przemocy, mizoginistycznym podejściem do kobiet, uwielbieniem 

dla kasy. Czarnuchy z Postawą (czyli z jajami) są też, niestety, przyczyną trwającej do dziś 

nagonki medialnej na niebezpieczny rap. 

Public Enemy to z kolei jedna z pierwszych grup, które robią karierę 

międzynarodową. Pogłębiają też kontakty ruchu z niezależną sceną ciężkiej muzyki, 

współpracując między innymi z Anthraxem. Mają poważne ambicje edukacyjno-społeczne. 

Ich lider Chuck D to facet, który ukuł tekst, że hip-hop jest źródłem informacji 

dla czarnoskórych, tak jak CNN dla białych. Z drugiej strony Public Enemy było 

przecież grane przez MTV, obecne w prasie, ale głównie za sprawą muzyki. Ich teksty 

były rewolucyjne, ale nie przekraczały pewnych granic, choć niektóre teledyski mogą 

temu przeczyć. Chuck D zrozumiał, że ich głos jest donośny, i często powtarzał, 

że odcina się od odpowiadania przemocą na przemoc 

- mówił w Roxy dziennikarz muzyczny Andrzej Cała. Public Enemy są 

wyrafinowanymi buntownikami z czarnej elity Nowego Jorku, natomiast Niggaz Wit 

Attitudes - prostymi rebeliantami gett Kalifornii. 

Eazy-E, który powoła do życia N.W.A, przychodzi na świat w 1963 roku 

w kalifornijskim Compton. Jest o ładnych parę lat młodszy od ojców założycieli z Bronxu czy 

od angielskich punkowców, należy właściwie do nowej generacji. Dorasta wręcz na innej 

planecie. Jego ojciec i matka, w przeciwieństwie do rodziców wielu innych dzieciaków, mają 

pracę, ale on szybko przestaje się uczyć. Dorabia, handlując narkotykami. Trudno dziś już 

dociec, czy twardym crackiem, który w latach osiemdziesiątych zalewa USA, czy lekką 

marihuaną. Crack jest dużo mocniejszą wersją kokainy, przeznaczoną do palenia. Mocniej 

wali, uzależnia, ale jest tani, dlatego że magazyny dilerów na Karaibach są przepełnione. 

Prawdopodobnie narkotyk łatwo przetransportować do USA, bo w handel zamieszani są 

Contras z Nikaragui. To antykomunistyczna partyzantka wspierana przez prezydenta 

Reagana, któremu lewicowa władza sandinistów psuje szyki w regionie. 

W 1985 roku amerykański Senat zakazuje wspierania terrorystów z Contras, ale ich 

kontakty ze służbami specjalnymi USA nadal służą lukratywnemu handlowi narkotykami. 



W tym samym czasie zamykane są duże fabryki w okolicy Compton. Crack dziesiątkuje getta 

Kalifornii. Przy bezrobociu i uzależnieniu wzrasta aktywność lokalnych gangów, zwiększa się 

liczba morderstw i przestępstw. Władza oskarża o handel crackiem Cripsów i Bloodsów. 

Według jednych relacji Eazy-E należy do tego pierwszego gangu, według innych wcale nie 

jest typowym ulicznym gangsterem, tylko dorabia sobie gębę, by przetrwać. Sam jednak 

opowiada w dokumencie „N.W.A: The World’s Most Dangerous Group”: 

Zanim zacząłem nagrywać płyty, interesowały mnie... no wiesz, narkotyki, 

gangsterzy. Te klimaty. Zdałem sobie jednak sprawę, że czas coś ze sobą zrobić, żeby nie 

skończyć martwym lub w więzieniu. Miałem już odłożone trochę kasy, postanowiłem 

więc włożyć te pieniądze w wytwórnię muzyczną. 

Nawiązuje współpracę z białym promotorem i zakłada Ruthless Records. Muzycznym 

producentem zostaje pochodzący z tej samej dzielnicy, młodszy o dwa lata Dr. Dre. Ten 

chłopak z rozbitej rodziny słabo się uczy i poświęca szkołę dla muzyki. Pod wpływem 

Grandmaster Flasha w błyszczących ciuchach przygrywa raperom z World Class Wreckin’ 

Cru robiącym na scenie oldskulowy taneczny show. Do nowej ekipy dołącza też urodzony 

w 1969 roku Ice Cube, jak reszta pochodzący z nie najgorszej rodziny, jak na poziom życia 

Afroamerykanów z getta. Także on przerywa edukację, staje się nawijaczem z C.I.A., czyli 

Cru In Action (bądź też Criminals In Action). 

Wszyscy wspólnie najpierw przerabiają wokale z hitów, tak by brzmiały bardziej 

niegrzecznie, na przykład „adidas” zamienia się w”penisa”. Okazuje się, że publiczność 

świetnie reaguje na”kutasy” i”cipki”, „dziwki” i”alfonsów”, słowa, które do tej pory nie 

pojawiały się na hiphopowych płytach. Bezpośredniość i brutalność mają wzięcie, ale 

członkowie zespołu po latach usiłują skierować uwagę raczej na kontekst społeczny. 

Policja nie przebierała w środkach. Było mnóstwo przemocy, ofiar. Szukając 

narkotyków, nie oglądała się na to, czy zrobi komuś krzywdę. Czarny to czarny, więc nie 

miało to dla nich znaczenia. W naszych piosenkach zaczęliśmy o tym mówić. A powiem 

wam, była masa tematów. Policji nie można było ufać. Postanowiliśmy założyć Niggaz 

Wit Attitudes, by się im przeciwstawić 

- opowiada Ice Cube w cytowanym wcześniej telewizyjnym dokumencie. W 1986 

roku wydają „Boyz-n-the-Hood”, pochwałę przemocy „chłopaków z sąsiedztwa”, z długim, 

nieprzetłumaczalnym slangowym tekstem. Jest tu „trzaskanie” dziwek po twarzy, zabijanie 

złodziejaszków kradnących radia z aut, bicie rodziców swojej dziewczyny. Piekło na ziemi. 

Utwór kończy nawiązanie do legendarnej historii z okolic Los Angeles, kiedy podczas 

procesu lokalnego rzezimieszka dochodzi do strzelaniny w sądzie. Singiel sprzedaje się 



w liczbie około pół miliona egzemplarzy! 

W tym samym czasie po drugiej stronie Ameryki Public Enemy wydaje debiutancki 

album „Yo! Bum Rush the Show” z mocnym społeczno-politycznym przesłaniem. Liderem 

grupy jest Chuck D - urodzony w 1960 roku, wychowany w nowojorskiej dzielnicy Long 

Island. To miejsce jest szczytem marzeń i możliwości afroamerykańskiej klasy średniej. To 

tam ma szansę się spełnić marzenie pastora Martina Luthera Kinga o pojednaniu byłych 

niewolników i ich dawnych panów. 

Na obrzeżach dzielnicy regularnie dochodzi jednak do bijatyk z białymi z innych 

kwartałów. W Nowym Jorku dzieci o ciemnej skórze wciąż chodzą do gorszych szkół. Ich 

rodzice częściej niż biali są zatrzymywani przez policję, a przytłaczająca większość 

mundurowych jest biała. Matka Chucka D prowadzi lokalny teatr. Dzięki niej chłopak uczy 

się na specjalnych kursach historii Afroamerykanów. Później idzie na uniwersytet studiować 

grafikę użytkową. 

Public Enemy nie byli pierwsi. Jeśli się nie mylę, Grandmaster Flash miał refren, 

który głosił „I am somebody”. Ludzie, powtarzając to, mieli uświadomić sobie, 

że faktycznie są kimś więcej niż czarną czy w ogóle szarą masą wielkiego miasta. Grup 

głoszących takie hasło było więcej, między innymi Last Poets, Gil Scott-Heron plus ci 

wszyscy czarnoskórzy, którzy mieli kontakt z bluesem, jazzem. Taka muzyka może nie 

uderzała bezpośrednio w społeczno-polityczne hasła, ale pojawiały się tam odezwy 

dotyczące równouprawnienia Afroamerykanów 

- tłumaczył w Roxy Duże Pe, wielokrotny zwycięzca mikrofonowych, 

freestyle’owych bitew, wokalista Masali i Senk Że. Wspomniani Last Poets pod koniec lat 

sześćdziesiątych śpiewają między innymi utwór „Kiedy nadejdzie rewolucja”: 

Biała śmierć spieni ściany muzeów i kościołów, 

Niszcząc kłamstwa, które zniewoliły nasze matki. 

Kiedy nadejdzie rewolucja. 

Ale zanim nadejdzie rewolucja, 

Czarnuchy będą imprezować i pleść bzdury. 

Pleść bzdury i imprezować. 

Niektórzy pewnie nawet umrą, 

Zanim nadejdzie rewolucja. 

Last Poets rozpoczynają działalność pod wpływem ruchu Czarnych Panter. Gil 

Scott-Heron tak jak oni debiutancką płytę wydaje w 1970 roku. Jego pierwszym hitem jest 

hymn „Rewolucja nie zostanie pokazana w telewizji”. Dobrze wykształceni członkowie 



Public Enemy świetnie znają te konteksty, chcą pokazywać swoją tradycję zarówno młodym 

Afroamerykanom, jak i innym grupom etnicznym. 

Muzyka to jedyny sposób dotarcia do czarnej młodzieży. Czarne radia nie chcą 

wziąć na siebie odpowiedzialności za nauczanie słuchaczy. System szkolnictwa nie został 

stworzony przez nas, nie mamy też kontroli nad telewizją. Jedynym sposobem dotarcia 

do ludzi jest więc muzyka. Jako muzycy jesteśmy odpowiedzialni za odpowiednie użycie 

tego kanału informacji, tak aby przekazać pozytywny obraz naszej kultury. A czarna 

społeczność jest w sytuacji wyjątkowej i muzyka to ostatni sposób na jej ratowanie 

- dobitnie tłumaczy młody Chuck D dla telewizji w Toronto w 1988 roku. Dwa lata 

wcześniej w Nowym Jorku dochodzi do śmiertelnego pobicia karaibskiego imigranta przez 

białych chłopaków wrzeszczących, że pomylił dzielnice. Równolegle, nie tylko w Compton, 

Afroamerykanie wyniszczają się wzajemnie w strzelaninach gangów. O pokój wewnątrz 

społeczności apeluje też Louis Farrakhan Muhammad, ówczesny lider religijnej organizacji 

Nation of Islam, z którą sympatyzuje Chuck D. 

Public Enemy to głos czarnej rewolucji. Bardzo krytyczny wobec otaczającego 

ich świata i mocno zaangażowany politycznie. U nas w Polsce nie ma i nie było takiego 

politycznego grania jak w Stanach. Public Enemy połączyło siły z wówczas nowatorską 

ekipą producencką Bomb Squad, która robiła setki ostrych, agresywnych sampli. 

Do tego dochodziły rymy Chucka D i efekt był piorunujący 

- tłumaczył w Roxy Druh Sławek. W zbiorze esejów „Muzyka. Przewodnik Krytyki 

Politycznej” Peter Shapiro pisze, że Bomb Squad miksuje dźwięki tak radykalnie, że sample 

z Jamesa Browna zamienia w”biały szum”: 

Dwa klasyczne albumy Public Enemy, „It Takes a Nation of Millions to Hold Us 

Back” i”Fear of a Black Planet”, są całe z Browna. Przy tym jest to Brown rozdarty 

na strzępy, przejechany i wywrócony do góry nogami. (...) W latach sześćdziesiątych 

i siedemdziesiątych muzyka Browna była wyrazem dumy z bycia czarnym. (...) W ich 

rękach stała się wyrazem poczucia alienacji i zagrożenia. 

Rzeczywiście, te płyty brzmią tak mocno i mrocznie, że w polskim chaosie lat 

dziewięćdziesiątych są moimi ulubionymi, choć mam tylko kompakty pożyczone od kolegów 

skaterów. Ani ja, ani pierwsi polscy raperzy nie do końca rozumiemy, o co w tym chodzi, ale 

nawet na poziomie emocjonalnym Public Enemy mocno działa. 

Ubrany w baseballowe kurtki drużyn z Nowego Jorku Chuck D jest ideologiem grupy. 

To poważny facet analizujący stereotypizację wizerunku czarnego mężczyzny. 

Starszy od niego o rok Flavor Flav zawsze wcina się ze swoimi wygłupami. 



Przypomina Szalonego Kapelusznika z”Alicji w krainie czarów”, nosi na szyi wielki zegar, 

cylindry lub wielkie czapki, fantazyjne dresy. Jest błaznem, dzięki któremu śmiertelnie 

poważne tyrady Chucka wciąż mieszczą się w ramach hiphopowej balangi. To właśnie Flavor 

jest najlepiej wykształcony muzycznie. W dzieciństwie nauczył się gry na piętnastu 

instrumentach, śpiewał w chórze kościelnym, ale po skończeniu szkoły gastronomicznej 

i krótkiej karierze kucharza został raperem. 

Za głównymi wokalistami zawsze tańczą ubrani w wojskowe mundury breakdancerzy 

z S1W, czyli Security of the First World, będący zarazem ochroniarzami zespołu. W ten 

sposób na scenie Public Enemy kontynuują najlepsze tradycje show starej szkoły. Przy 

gramofonach jest Terminator X, a w przerwach udziela się Professor Griff, rzecznik prasowy 

zespołu. Podobnie jak reszta jest pod wpływem Nation of Islam. W końcu wylatuje z Public 

Enemy za opowiadanie w imieniu składu o żydowskiej konspiracji. Antysemityzm w ich 

wypadku brzmi absurdalnie - wydawcą zespołu jest Def Jam Records, wytwórnia założona 

przez Ricka Rubina wywodzącego się właśnie z diaspory. Legendarny producent od początku 

lat osiemdziesiątych promuje najpierw grupy punkowe i hardcore’owe, potem zaś hip-hop. 

Na”Strachu przed czarną planetą” wydanym przez Public Enemy w 1990 roku jest 

między innymi utwór „Fight the Power” zbudowany z sampli z czternastu utworów, 

od Marleya do Uriah Heep. Wrogowie Publiczni rymują: 

Elvis dla większości był bohaterem, 

Ale dla mnie nie znaczy więcej niż gówno. 

Powiedzmy wprost, był rasistą, 

To proste i łatwe, 

Był skurwysynem jak John Wayne. 

Płyta w ciągu tygodnia sprzedaje się w milionie egzemplarzy. Podobnie jak inne 

autorstwa Public Enemy jest koncept albumem. Przejścia między utworami są płynne dzięki 

krótkim skitom - nie tyle przerywnikom, ile fabularno-dokumentalnym cytatom: rozmowom, 

fragmentom filmów, parodystycznym scenom lub dziwnym instrumentalom. Każdy kawałek 

jest hałaśliwą, agresywną ścianą dźwięku niezależnie od tempa i nastroju. 

Na”Fear of a Black Planet” w utworze „Burn Hollywood Burn” Chuck D z gościnnym 

udziałem Ice Cube’a wypomina prezentowanie czarnych w filmach jako służących lub 

głupków. W”911 Is a Joke” krytykują służby medyczne ignorujące wezwania 

do afroamerykańskich dzielnic. Jak tłumaczył w Roxy Andrzej Cała: 

To jak z nauczaniem historii. Można to robić mądrze albo wchodzić 

w niepotrzebne schematy. To nie były czasy, kiedy czarnoskórzy osiągali wielkie wyniki 



w nauce. Dlatego Public Enemy postawiło na formę edukacji bezpośredniej. Poruszało te 

wątki, które interesowały ludzi. Nie wspominało o skomplikowanych sprawach 

politycznych, tylko o rzeczach prostych, takich jak poradzenie sobie w życiu i zdobycie 

jakiejkolwiek pracy, by przetrwać. To nie ma nic wspólnego z przestępczością. 

Kiedy Public Enemy domagają się szacunku dla czarnych kobiet, równouprawnienia 

i świadomości, po drugiej stronie USA gangsterzy zmierzają w zupełnie inną stronę. N.W.A 

w 1988 roku wydają album „Straight Outta Compton” z takimi przebojami jak „Fuck tha 

Police” piętnujący brutalność „psów”. Wbrew temu, co dziś często twierdzą fani Niggaz Wit 

Attitudes, FBI nie zaczyna wtedy śledztwa przeciwko zespołowi. Agencja wystosowuje tylko 

list uprzedzający, że nawoływanie do przemocy jest niezgodne z prawem. 

Muzycy głoszą jednak, że władza jest przeciwko nim, czym jeszcze bardziej 

zwiększają sprzedaż płyty. W mediach stają się bojownikami o wolność słowa, ale dziś 

wzbudza to podejrzenia. 

Teoria spiskowa głosi, że cały gangsta rap powstał w wyniku ustawki szefów 

wytwórni, by zarobić na dzieciakach, które ten gangsterski klimat ciągnie 

- mówił w Roxy Kuba Bożek. Duże Pe z Masali jest nawet bardziej dosadny: 

Ktoś pomyślał, że nic tak nie kręci białych dzieciaków ze średnio bogatych 

dzielnic jak przestępcze opowieści kilku czarnych gości z zupełnie biednych dzielnic. 

W związku z tym ludzie mający głowę do interesów stworzyli taką grupę jak N.W.A, dla 

której ghostwriterzy pisali groźne teksty. Jeśli się nie mylę, to Del the Funky 

Homosapien, który nie miał nic wspólnego z gangsta rapem, pisał dla Ice Cube’a. 

Dlatego podchodzę do tego z dużym dystansem. 

Spiskowe teorie tym łatwiej tworzyć, że partnerem Eazy’ego-E w interesach jest 

doświadczony biały menedżer żydowskiego pochodzenia. Po latach członkowie zespołu lżą 

go za przynależność etniczną. 

„Straight Outta Compton” sprzedaje się w ponad dwu milionach egzemplarzy, choć 

żaden utwór nie jest grany w stacjach radiowych, nawet tych „czarnych”, a MTV odmawia 

emisji teledysków. Z jednej strony nie ulega wątpliwości, że muzyka N.W.A jest reakcją 

na coraz brutalniejsze zachowanie policji. Z drugiej strony zespół Eazy’ego-E odwzajemnia 

się, pozując z karabinami, mierząc na zdjęciach z broni. Młodsi fani biorą przykład z idoli, 

nakręca się spirala przemocy. Policja wyposaża swoje pojazdy opancerzone w sprzęt 

do burzenia domów. Kiedy w jednym z najazdów bierze udział żona prezydenta Nancy 

Reagan, wspierając medialnie szeryfa, sprawa nabiera politycznego wymiaru. Rządowa wojna 

z gangami zamienia się w partyzancką miejską batalię. 



N.W.A zdemokratyzowało rap i umożliwiło światu przyłączenie się do niego. To 

było tak, jakby N.W.A przewróciło międzynarodową popkulturę jak policyjny 

samochód, z radością go podpalając. (...) To, co było potrzebne, to długopis i kawałek 

papieru, mikrofon, mikser i sampler. Tysiące dzieciaków pociło się nad swoimi tekstami 

w ciemnych sypialniach, po czym wychodziło na ulice nauczyć się na własnej skórze 

kaprysów promocji i dystrybucji - po to by ludzie mogli usłyszeć ich historie 

- pisze Jeff Chang w książce „Can’t Stop Won’t Stop: A History of the Hip-Hop 

Generation”. Twierdzi, że”Straight Outta Compton” jest równie rewolucyjne jak „Never Mind 

the Bollocks” Sex Pistols ponad dziesięć lat wcześniej. Gangsta jest nowym punkiem. 

Niggaz Wit Attitudes tworzą przeciwieństwo uniwersalistycznej ideologii Chucka 

D. Ważne jest to, skąd jesteś, ale Compton może być wszędzie. Każda dzielnica, każde 

miejsce na świecie ma prawo opowiedzieć swoją historię, tak jak potrafi. Tede, który w 1996 

roku rymuje w pierwszych składach stolicy: 1kHz, Trzyha, a następnie Warszafski Deszcz, 

mówił w Roxy: 

Przeciętny słuchacz hip-hopu nie do końca rozumie, jak to wszystko powstawało. 

Chodziło o konkretne sytuacje, takie jak zamieszki w Los Angeles. Przykładowo 

zlinczowano jakiegoś chłopaka, w ramach protestu powstało słynne „Fuck tha Police” - 

i to ruszyło całą falę. Wydaje mi się, że jak gość śpiewa, że sprzedał trzy kilo kokainy, 

ma dziesięć kurew i zastrzelił gościa, to albo on jest idiotą, że o tym nawija, bo mogą go 

zamknąć, albo tego nie zrobił i jest tylko pozerem. W Ameryce ludzie pochodzą 

z pewnych środowisk i takie sytuacje mają tam miejsce, ale niekoniecznie dotyczą tych 

pseudogangsterów w teledyskach. 

Organizacje Afroamerykanów w USA, od religijnych po lewicowe, są przerażone 

przesłaniem N.W.A. Nawet nie ich stosunkiem do policji, która rzeczywiście w Kalifornii 

końca lat osiemdziesiątych jest znienawidzona: po przypadkowym zabójstwie azjatyckiego 

studenta w porachunkach gangów „psy” dokonują brutalnych i nietrafionych akcji 

zastraszających. Przeciw N.W.A protestują przede wszystkim młode, świadome 

i wykształcone czarne kobiety poniżone w ich tekstach jako „dziwki”, „kurwy” i”suki”. 

Teksty Ice Cube’a, Eazy’ego-E i ich kumpli są też potwierdzeniem wszystkich rasistowskich 

uprzedzeń chrześcijańskiej białej prawicy: „niggaz” potwierdzają stereotyp, że są diabłami 

wcielonymi. Ich muzyka prowadzi w objęcia szatana, jak lata wcześniej Janis Joplin. 

„Czarnuchy” znowu jednak dają się wykiwać białym menedżerom. Ice Cube 

po sukcesie płyty i tournée wraca do domu rodziców bez pieniędzy. Dlatego pojawia się 

gościnnie na płycie Public Enemy. 



To jedna z pierwszych hiphopowych grup, z którymi się zetknąłem. W szkole 

podstawowej słuchałem zespołu Anthrax, na którego albumie był kawałek „Bring the 

Noise”, bardziej hardcore’owa odpowiedź na Aerosmith spotykające Run-D.M.C. (co 

zresztą też wymyślił Rick Rubin). Bardzo mi się to podobało 

- opowiadał w Roxy Duże Pe. Wspólna wersja metalowo-rapowa ukazuje się 

na albumie Public Enemy z 1991 roku „Apocalypse 91... The Enemy Strikes Black”. 

Metalowcy i raperzy grają też wspólne tournée - to ten utwór jest momentem płynnego 

przejścia występu jednej grupy w koncert drugiej. Zarejestrowany na żywo i pokazywany 

w mediach teledysk to erupcja szaleństwa i energii ponad podziałami, efekt równoległej 

ewolucji punka/hardcore’u/metalu i hip-hopu. „Bring the Noise” to nie tyle ideologiczny, ile 

muzyczny bunt białych i czarnych dzieciaków przeciwko rodzicom i życiu. Utwór 

zapoczątkowuje cały nurt podobnych kolaboracji, które zebrał słynny soundtrack do filmu 

„Judgement Night” (w polskiej wersji „Sądna noc”) w 1993 roku. Współpraca Anthraxu 

i Public Enemy stworzyła też grunt pod Body Count, czarną grupę hardcore’ową z Ice-T 

na wokalu. Bez niej nie byłoby też Rage Against the Machine, których lewicowa wersja rap 

metalu podbija świat. 

Tytuł „Apocalypse 91... The Enemy Strikes Black” to połączenie tytułów filmu 

Francisa Forda Coppoli o wojnie w Wietnamie „Czas apokalipsy” („Apocalypse Now”) 

i drugiego nakręconego epizodu cyklu „Gwiezdne wojny” - filmu „Imperium kontratakuje” 

(„Empire Strikes Back”). Przetworzenie ikonicznych tytułów przez Chucka D to typowa dla 

niego słowna zabawa. Większość jego tekstów jest właściwie nieprzetłumaczalna, ale 

spróbujmy, podając na wszelki wypadek też oryginalne linijki: 

Can I kick it? (Czy mogę teraz zapodać?) 

Who the hell is on the radio (Kto do diabła nadaje w radiu) 

Or who’s behind (Albo kto za tym stoi) 

Do you really think they’ll mind (Czy naprawdę myślisz, że im zależy) 

To play the funky jams (Żeby grać funkowe improwizacje, balangi) 

That everybody wit’ (Że wszyscy popierają) 

Some Def Jef or Ice-T (Jakiegoś rapera Def Jef albo Ice-T) 

Show they rollin’ wit’ the syndicate (Pokazują, że są opłacani przez syndykat) 

Or can dey get funky (Albo mogą też funkować) 

Wit’ the underground (Z podziemiem). 

Zarówno teledysk, jak i tekst powolnego i ciężkiego „By the Time I Get to Arizona” 

są wojowniczą podróżą zbrojnych sił Afroamerykanów do stanu, gdzie władze nie chcą uznać 



dnia urodzin Martina Luthera Kinga za święto i dzień wolny od pracy. W tej opowieści 

czarnej społeczności pozostaje tylko terroryzm, kiedy odmawia się jej dostępu 

do demokratycznych procedur, kiedy zostaje poniżona i wyśmiana. W stylu zaczerpniętym 

z eposów Hollywood Public Enemy usprawiedliwiają uciekanie się do rozwiązań 

ostatecznych. W tym utworze oraz w”Move” gościnnym głosem jest Sister Souljah, która 

zastępuje wyrzuconego Professora Griffa. 

W”Shut’em Down” Chuck D opowiada po raz kolejny o przemocy białej władzy 

wobec czarnoskórych. Wezwanie z tytułowego refrenu znów wydaje się jedynym 

rozwiązaniem problemów. Większość utworów na płycie jest bardzo serio, ale sama obecność 

błazna Flavor Flav, choćby w krótkich wstawkach, wypuszcza powietrze z nabrzmiałego 

ideologicznego balonu jego kolegi. 

Słuchałem kiedyś Public Enemy, ale jakoś nigdy mnie to nie poniosło. Może 

byłem za młody i nie wczuwałem się w ten przekaz. Jednak szanuję Chucka D, 

natomiast nigdy nie mogłem zrozumieć tego pokręconego Flavor Flava. Zawsze 

wydawał mi się idiotą 

- wspominał w Roxy Tede. Moim zdaniem Publiczni Wrogowie „Apocalypse 91...” 

zamykają złotą erę hip-hopu. Kolejny album nagrany trzy lata później nie odnosi sukcesu - 

ani komercyjnego, ani artystycznego. 

W międzyczasie liderzy stylu gangsta z Zachodniego Wybrzeża sprzedają takie liczby 

płyt, że MTV musi ich w końcu pokazać. Do utworu „Express Yourself” nagrywają klip 

o historycznym niewolnictwie, na tyle metaforyczny, że jest emitowany w programie „Yo! 

MTV Raps”. N.W.A nie zawierają pokoju z policją, tylko z przemysłem muzycznym - i stają 

się gwiazdami. Eazy-E wydaje solową płytę, czerpiąc ze sławy nie tylko kasę, ale przede 

wszystkim kolejne kochanki. 

Ten schemat powtarza się w historii kolejnych gwiazd gangsta, więc warto mu się 

przyjrzeć. Sukces składu z Compton jest tak wielki, że Ice Cube, ich czołowy raper (a także 

najwyższy i najgrubszy) zaczyna dopytywać o kasę. Przy milionach sprzedanych płyt 

i wyprzedanych koncertach spodziewa się dużych pieniędzy. Nie ma ich, więc Ice narzeka, 

że wystarcza tylko na nowy samochód, i opuszcza skład. Po jego odejściu pozostali zajmują 

się głównie dissowaniem, czyli poniżaniem „zdrajcy”. 

Kolejny album „Efil4zaggin” - czyli „Niggaz4Life” z 1991 roku - jest produkowany 

przez Dr. Dre, muzyczny mózg przedsięwzięcia. Szowinistyczny szpan N.W.A przybiera 

bardziej parodystyczne formy, jak w muzycznej odpowiedzi na romantyczny „I’d Rather Be 

with You” Bootsy Collinsa, kiedy chłopcy z Compton rapują „I’d Rather Fuck You” 



w balladowej tonacji. „She Swallowed It” można jeszcze uznać za odważne przekroczenie 

norm obyczajowych epoki. Jednak teksty „To Kill a Hooker” czy „One Less Bitch” są już 

po prostu przerażające. Nienawiść do kobiet przewyższa nawet emocje wobec policji. W”The 

Dayz of Wayback” tekst zaczyna się tak: 

To jest gówno prosto ze starych czasów, 

Gdy czarnuchy w Compton zaczynały rabować, 

Gdy suki nie dawały ci cipki, jak nie sprzedawałeś dragów. 

Tak wiele dziwek z mojej dzielnicy zostało pobitych, 

Zawsze lubiły takie gówno, chciały czarnucha, który opycha koks, 

A teraz pracują w McDonaldach. 

Wysokobudżetowy teledysk do”Appetite for Destruction” zaczyna się od kiczowatej 

sceny, w której rajska Ewa podaje mężczyźnie owoc z drzewa wiadomości dobrego i złego, 

i jest jasne, że to kobiety są wszystkiemu winne. Reszta klipu ustanawia też wizualny wzorzec 

kontynuowany do dziś. Gangsterzy z Compton są tu eleganckimi mafiosami z lat 

dwudziestych, ich „dziwki” są stylowo ubrane. Plan współczesny miesza się z historycznym, 

karabiny maszynowe wypluwają długie serie podczas porachunków przy grze w karty 

i napadu na bank. 

Sprzedaż „Niggaz4Life” osiąga szczyty, kiedy w 1991 roku do mediów przedostaje 

się nagranie, na którym policja Los Angeles brutalnie bije czarnoskórego Rodneya Kinga. 

Następnego roku policjanci zostają uniewinnieni, co powoduje wybuch zamieszek, jakich 

USA nie widziały od lat sześćdziesiątych. Przez tydzień kontrolę nad Los Angeles ma 

wściekły tłum Afroamerykanów linczujący białych. Prowodyrami brutalnych ataków są 

zazwyczaj członkowie gangu Cripsów. Ich celem już pierwszego dnia zamieszek stają się 

także Latynosi i Azjaci, okradani i bici do nieprzytomności. Szybko jest jasne, że problem 

rasowy daje upust nienawiści na tle czysto materialnym. Ginie ponad pięćdziesiąt osób, straty, 

przede wszystkim w sklepach Koreańczyków i innych imigrantów z Dalekiego Wschodu, 

sięgają miliarda dolarów, porządek w mieście wprowadza dopiero armia. A płyta N.W.A 

wskakuje na pierwsze miejsce ogólnokrajowej listy sprzedaży, udowadniając ostatecznie 

wszystkim, że”nowy punk” to świetny biznes. 

Jednak samym muzykom kasa znowu się nie zgadza. Tym razem skład opuszcza 

Dr. Dre. Ruthless Records nie chce jednak rozwiązać kontraktu z muzykiem. Jerry Heller, 

biały wspólnik Eazy’ego-E, oraz wdowa po raperze mówią w cytowanym już filmie: 

Dre umówił się z nim w studiu, do którego przyszedł ze swoim nowym wydawcą, 

a zarazem ochroniarzem, i paroma innymi zbirami. Twierdzili, że ja jako zakładnik 



jestem więziony w furgonetce na dole, i kazali Eazy’emu podpisać rozwiązanie umowy. 

(...) Kiedy odmówił, pobili go, straszyli, że coś się stanie jego matce. (...) Wytoczyliśmy 

potem sprawę sądową, ale na wszelki wypadek chodzę cały czas z bronią. Eazy-E 

pewnego dnia przyszedł do mnie i stwierdził, że trzeba tę sprawę rozwiązać na zawsze 

i zabić człowieka od Dre. Odpowiedziałem, że zarabiamy dziesięć milionów dolarów 

miesięcznie, a on chce to zepsuć? 

Od tej pory Eazy-E zajmuje się dissowaniem Dre, wyzywając producenta od pedałów 

i fałszywych gangsterów. Rzeczywiście z całego składu tylko założyciel ma w biografii okres 

przestępczy. Spór muzyków kończy się w 1995 roku śmiercią Eazy’ego-E, ojca siedmiorga 

dzieci, które miał z sześcioma partnerkami. Raper umiera na AIDS. Dr. Dre ma wtedy 

nowego podopiecznego Snoop Doggy Dogga, potem produkuje płyty Eminema, 50 Centa 

i wielu innych, rozwijając swoje doświadczenia z czasów N.W.A. Ice Cube z kolei staje się 

znany głównie jako aktor, a także gwiazda i scenarzysta filmu „Friday” oraz jego sequeli. 

Chuck D z Flavor Flavem do dziś działają jako Public Enemy, choć najlepsze czasy 

dawno mają za sobą. Lider wciąż jest aktywny społecznie. Najpierw zakłada wielki portal 

hiphopowy Rapstation.com, potem walczy o prawo słuchaczy do przekazywania sobie nagrań 

metodą peer to peer. Nagrywa utwory na przykład o płocie dzielącym Meksyk i USA, 

a ostatnio udziela się gościnnie u boku bałkańskiej, romskiej orkiestry i raperki Tijany Bass. 

Awangardowe, noise’owe podejście Bomb Squad do dźwięku ma kontynuację w postaci 

eksperymentów na pograniczu gatunków, które robią takie zespoły jak Ministry. Otwarte 

podejście Chucka D do białych kapel i jego zaangażowanie polityczne wyznaczają standard 

do dziś inspirujący scenę niezależną. 

To było uderzenie kilku mocnych zespołów zaangażowanych politycznie. Można 

powiedzieć, że to bardziej ruchy społeczne niż kapele. Po boomie na hip-hop 

i manifestach Public Enemy zaczął się prawdziwy renesans rapu. Przez zbójecki, 

gangsterski, poprzez intelektualny, spokojny, w stylu A Tribe Called Quest, po zgrywy 

jak Jazzy Jeff and the Fresh Prince. 

Przypomina mi się historia Michała Urbaniaka, który opowiedział mi, 

że menedżer z poważnej amerykańskiej wytwórni zadzwonił do niego z pytaniem, czy 

właśnie chłopaki z Tribe mogą zsamplować jakieś jego cztery nutki. Urbaniak się 

zgodził. Wydano dwa miliony płyt, a na koncie Urbaniaka pojawiło się sto tysięcy 

dolarów. To pokazuje, jak hip-hop był bogaty w tamtych czasach i na co mógł sobie 

pozwolić 

- mówił w Roxy Vienio. Wydaje mi się jednak, że wszystko, co przyszło po N.W.A 



i Public Enemy, nie miało już rewolucyjnej siły rażenia. A może po tych składach po prostu 

wyrosłem z hip-hopu? 

Zaczynający na początku lat dziewięćdziesiątych legendarny Tupac Shakur rozwija 

motywy znane już ze sceny Compton. Łączy je z odrobiną inteligencji i wiedzy spod znaku 

Public Enemy. Jego rywalizacja z Notoriousem B.I.G. i śmierć obydwu w strzelaninach 

pomiędzy 1996 a 1997 rokiem jest tylko logiczną kontynuacją stylu rozwiązywania 

konfliktów przez załogę N.W.A. Wzajemne obrażanie się artystów w piosenkach 

w najbardziej niewybrednym stylu, związki z gangami i mafią, wzajemne okradanie się, 

trwonienie ogromnych pieniędzy na wystawne życie, wynajmowanie zbirów do ochrony 

i straszenie konkurencji spluwami - to wszystko zaczęli Niggaz Wit Attitudes. Jako pierwsi 

w tej branży mają prawo do tytułu buntowników, epigoni już nie. 

Hip-hopowi na ratunek przychodzą biali raperzy, zaczynający nawet wcześniej niż 

N.W.A i Public Enemy. Beastie Boys działają jednak dużo dłużej, robią aż do ostatniej płyty 

bardzo ciekawe rzeczy. Żeby zrozumieć, skąd się wzięli, trzeba poznać amerykańską scenę 

hardcore/punk. 

 

Public Enemy. W środku Flavor Flav i Chuck D, Londyn, 1987 

 

fot. Jeff Kravitz/FilmMagic/Getty Images/FPM 

 



 

Chuck D, Nowy Jork, 2000 

 

fot. Catrina Genovese/Liaison Agency/Getty Images/FPM 

 



 

Eazy-E, Kemper Arena, Kansas City, 1989 

 

fot. Raymond Boyd/Michael Ochs Archives/Getty Images/FPM 

 

 



 

 

Jello Biafra na czele Dead Kennedys, ok. 1980 

 

fot. Anne Fishbein/Michael Ochs Archives/Getty Images/FPM 

 

 



JELLO BIAFRA 

 

Amerykański punk wydaje na świat także boczną gałąź w postaci muzyki hardcore. 

Jeszcze szybsze dźwięki połączone z ideologią do it yourself i straight edge - odrzuceniem 

narkotyków i używek, a często także mięsa. Duchowym dziadkiem Beastie Boys oraz 

Cobaina i Flea z Frusciante, prekursorem zamiany surfing board lub skateboard na mikrofon 

jest Jello Biafra, lider zespołu Dead Kennedys. 

Pierwsza erupcja punka i brzmień nowofalowych nastąpiła na Wyspach Brytyjskich. 

Jednak już wkrótce epicentrum muzycznych przemian po długiej przerwie wróciło do USA. 

Hip-hop narodził się w Nowym Jorku, tam działała też Patti Smith i The Ramones, ale serce 

amerykańskiej sceny niezależnej bije już nie w klubach i knajpach Wielkiego Jabłka, lecz 

w Kalifornii i Seattle. Zanim w latach dziewięćdziesiątych narodzi się grunge, a przedtem 

mocne brzmienie Red Hot Chili Peppers inspirowane funkiem, grunt pod przemiany 

przygotowuje kalifornijska scena punkowa. Dużo bardziej zaangażowana politycznie i dużo 

bardziej radykalna od angielskiej. 

Często jestem pytany, dlaczego nie piszę bardziej osobistych piosenek. Nie ma 

chyba nic bardziej żałosnego niż ludzie, którzy nie potrafią pisać o niczym innym poza 

sobą! Nawet jako nastolatek zdawałem sobie sprawę, że tak zwane piosenki o miłości to 

tylko element korporacyjnej rozrywki, który ma cię namówić do kupowania większej 

liczby produktów, abyś poczuł się bardziej atrakcyjny 

- mówi Biafra w wywiadzie z Robertem Sankowskim w”Gazecie Wyborczej”. 

To jedna z tych postaci, które mogę nazwać bohaterami mojej młodości. 

Prawdziwy buntownik z wyboru, któremu dostawało się z lewa i prawa, w tym między 

innymi od starych punkowców. Ja bardziej lubiłem ten jego późniejszy okres, po Dead 

Kennedys, na przykład gdy grał w grupie Lard. A także rzeczy, które wydawał w swojej 

wytwórni Alternative Tentacles 

- wspominał w Roxy Pablopavo z zespołu Vavamuffin, nagrywający też z zespołem 

Ludziki. Tak jak on pamiętam fizyczne doznanie dotykania winylowej płyty Dead Kennedys 

wydanej oficjalnie w Polsce w czasach PRL-u, wkładkę z kolażem i tekstami, w której się 

zaczytywałem. Zespół Biafry ma ogromny wpływ na formowanie się sceny niezależnej 

w Polsce. Krzysztof Grabowski z legendarnego Dezertera mówił w Roxy: 

Spotkałem się z muzyką Dead Kennedys w 1981 roku, jeszcze w czasie 

zakładania zespołu SS20. Usłyszeliśmy z taśmy magnetofonowej ich pierwszą płytę i to 



było dla nas niesamowite, tak inne od tego, co do tej pory znaliśmy. Zrobiło to na nas 

ogromne wrażenie. Szokowało mnie to, z jaką zabójczą prędkością oni grają. My się 

wówczas dopiero uczyliśmy jako muzycy i postanowiliśmy sobie, że też chcemy grać 

najszybciej, jak tylko się da. 

Jello Biafra przychodzi na świat jako Eric Boucher w 1958 roku. Należy do tego 

samego pokolenia co członkowie Sex Pistols. Jego ojciec jest psychiatrą, a także 

społecznikiem, matka bibliotekarką. Wychowywany jak inne nastolatki przed telewizorem 

woli wiadomości od kreskówek i twierdzi, że jedno z jego pierwszych wspomnień to zdjęcia 

z zabójstwa prezydenta Johna F. Kennedy’ego w 1963 roku. Wkrótce potem Eric zaczyna 

słuchać stacji radiowych z muzyką rockową, a jako nastolatek przeżywa fascynację punkiem. 

Zaczyna się od The Ramones. Artysta przyznaje się do inspiracji ich ironicznymi tekstami 

takimi jak „Now I Wanna Sniff Some Glue”. 

Punk pojawił się w bardzo dobrym dla mnie momencie. Mieliśmy przygnębiające 

lata siedemdziesiąte. Mniej więcej w ich połowie wszyscy znajomi narzekali: 

przegapiliśmy lata sześćdziesiąte, cały ten ogień, całą zabawę. Coś nowego musiało 

zastąpić rebelię, która osiągnęła swój szczyt, walcząc przeciwko wojnie w Wietnamie. 

Oczywiście muzyka, którą mieliśmy w połowie lat siedemdziesiątych, była w większości 

śmieszna. Po dwóch latach porzuciłem college, bo chciałem umrzeć dla punk rocka, być 

jego częścią. Opowiadać wnukom, że widziałem The Avengers i Deals. I, jeżeli miałbym 

szczęście, zagrać trochę własnej muzyki. Jestem idealnym przykładem tego, jak punk 

adoptował muzyczne beztalencia, które nigdy nie dosięgły wysokich muzycznych 

standardów 

- wspomina sam Eric Boucher w filmie „Rage: 20 Years of Punk Rock West Coast 

Style” Michaela Bishopa. Przyszły lider Martwych Kennedych oddany duchowi punka 

pracuje przy trasach koncertowych zaprzyjaźnionych ostrych kapel. 

O ile w wypadku Sex Pistols czy The Clash można się spierać o to, w jakim stopniu 

zostały stworzone przez menedżerów, o tyle druga fala punka, szczególnie w USA, to 

naprawdę oddolne działanie. Domowo wydawane płyty wysyłane pocztą do fanów 

z pytaniem, czy można się u nich przespać podczas koncertu w ich mieście. Wielka sieć, 

w której fani szybko stają się muzykami, zatarcie granicy między sceną a odbiorcą. Wielu 

artystów jest jeszcze nieletnich (w Kalifornii „dojrzałość” uzyskuje się w wieku 21 lat). Aby 

móc wejść do klubów, w których sprzedawany jest alkohol, muszą się zgodzić na oznaczenie 

dłoni czarnym krzyżykiem. To znak, że nie wolno im sprzedawać alkoholu. Odrzucenie 

używek łączy się też z ekstremalnymi sportami miejskimi, nieznanym praktycznie wtedy 



w Europie skateboardingiem, częścią nowej wielkomiejskiej kultury. 

Ten ruch dopiero się rozkręca, kiedy Eric Boucher w 1978 roku zakłada z East Bay 

Rayem zespół Dead Kennedys. Ma grać na gitarze, ale ponieważ kompletnie nie potrafi, 

zostaje wokalistą. Zamienia się wtedy w Jello Biafrę. Pseudonim pochodzi od nazwy 

popularnej amerykańskiej galaretki w proszku, niezdrowego Jell-O oraz państwa Biafra, które 

w 1967 roku oderwało się od Nigerii i prędko zostało zaatakowane przez siły zbrojne tego 

państwa. W wyniku wojny i blokady doszło tam do klęski głodu, zginęło milion ludzi. 

Biafrę charakteryzuje niesamowity wokal i charyzma. Na scenie miotał się jak 

wściekły wąż. Naśladował w tym odrobinę Iggy’ego Popa, ale był bardziej agresywny. 

Kapela, która mu towarzyszyła, to sami intelektualiści, jak on sam. Już ksywa wskazuje, 

że jest on buntownikiem z wyboru 

- mówił w Roxy Grzegorz Nawrocki, lider zespołu Kobiety. 

Dead Kennedys rok po powstaniu wydaje pierwszy singiel „California Über Alles”. 

Tekst odnosi się do Jerry’ego Browna, gubernatora stanu w latach 1975-83, który zresztą 

w styczniu 2011 roku, po 28 latach przerwy, ponownie zajął ten urząd. Zdaniem Biafry 

na początku kariery Brown marzy o idealnym faszystowskim społeczeństwie, gdzie ludzi, 

którzy nie są cool, można zgładzić w komorach gazowych i przerobić na abażury. Oprócz 

odniesień do nazizmu i Holocaustu są tu też fragmenty o”Wielkim Bracie na białym koniu” 

i”jest rok 1984” nawiązujące do książki George’a Orwella o totalitarnym społeczeństwie. 

Faszyści Zen będą kontrolowali was w stu procentach naturalnie, 

Będziesz uprawiać jogging dla rasy panów 

I będziesz zawsze uśmiechnięty. 

Zamknij oczy, to się tu nie zdarzy. 

(...) Giń od organicznego, trującego gazu, 

Jaja węża już się wykluły. 

Wykitujesz, ty mały błaźnie, 

Jeśli zadrzesz z prezydentem Brownem 

- kończy Biafra, ostrzegając, że lokalni faszyści mogą się stać prezydentami USA. 

Wkrótce potwierdza to kariera Ronalda Reagana, najpierw aktora, potem gubernatora 

Kalifornii, a w końcu lokatora Białego Domu. Natomiast sama nazwa zespołu Biafry nie jest 

bynajmniej atakiem na rodzinę Kennedych: 

To zwrócenie uwagi na to, co się stało, kiedy prezydent został zamordowany. Jak 

ludzie reagowali na to wydarzenie? Stali się bardziej skoncentrowani na sobie, 

co doprowadziło do tego, że teraz są sługusami wielkich korporacji. Śmierć Kennedych 



to źródło pokolenia „ja” w tym kraju, nastawionego tylko na siebie. Nasza nazwa to też 

policzek dla kultu, jaki wytworzył się po śmierci prezydenta. Teraz zastępuje go 

uwielbienie dla Elvisa Presleya. Jego porcelanowe figury możesz znaleźć i kupić 

na każdej stacji benzynowej na prowincji 

- tłumaczy Jello Biafra w rozmowie z Joolsem Hollandem, wcinając hamburgera 

w przydrożnym barze. Najwyraźniej nie jest straightedge’owym hardcore’owcem. 

Jesienią 1980 roku Dead Kennedys wydają album „Fresh Fruit for Rotting 

Vegetables”. Na okładce płoną policyjne samochody. Zdjęcie zostało zrobione podczas 

zamieszek, jakie wybuchają w San Francisco rok wcześniej. Przyczyną demonstracji jest 

bardzo łagodny wyrok, jaki otrzymuje były policjant za zamordowanie gejowskiego 

działacza, a zarazem lokalnego urzędnika Harveya Milka. Na płycie są utwory krytykujące 

skrajny neoliberalizm, jak ironiczne „Kill the Poor”, czy „I Kill Children” o amerykańskim 

agresywnym konserwatyzmie. W”Holiday in Cambodia” Biafra nabija się z bogaczy 

udających, że rozumieją biednych. 

Niektóre kawałki Dead Kennedys pojawiały się nawet w polskiej telewizji, wtedy 

kiedy mówiono o złej, zdegenerowanej Ameryce. Z naszego punktu widzenia to mogło 

wyglądać kuriozalnie, ten cały antyamerykanizm. Żyliśmy w czasach i miejscu, gdzie to 

był kompletny kosmos, i mieliśmy większe problemy zupełnie z kim innym. Biafra 

w każdym razie potrafił mówić o tym w sposób inteligentny. Inne grupy punkowe pod 

tym względem były nie do słuchania - zbyt schematyczne i łopatologiczne. Biafra 

prowokował w agresywny, ale i wysublimowany sposób, co stanowiło nową wartość. 

Z opisów i zdjęć w fanzinach, z taśm, które docierały do Polski, wynikało, że ten zespół 

to kompletna dzikość. To było też nasze pierwsze zetknięcie z czymś takim jak stage 

diving, czyli rzucanie się ze sceny w publiczność, które też można było zaobserwować 

na ich koncertach 

- wspominał w Roxy Piotr „Pietia” Wierzbicki, szef wydawanego w latach 

osiemdziesiątych i dziewięćdziesiątych kultowego punkowego zina „QQRYQ” oraz 

muzycznego wydawnictwa o tej samej nazwie, w którym ukazywały się kultowe kasety 

z undergroundu. 

Rzeczywiście Dead Kennedys są jednym z pierwszych amerykańskich zespołów, 

które otwarcie śpiewają o polityce, w stylu zaangażowanego angielskiego Crass, a robią to 

w bardzo ekspresyjnym stylu. Biafra na scenie jest półnagi, rzeczywiście porusza się jak Iggy 

Pop, ale jest też dużo bardziej dramatyczny od wokalisty The Stooges. Potrafi 

w wystudiowany sposób gestykulować, podkreślać tekst minami, potem wpada w punkowe 



pląsy. Równocześnie wydaje się zwykłym amerykańskim chłopakiem. Nie wyróżnia się 

wyglądem, nie ma scenicznej, charakterystycznej urody. Jak wielu innych muzyków sceny 

hardcore sprawia wrażenie, że ma ADHD, choć nie zażywa narkotyków. Wszystko to jest 

bardzo inspirujące także po drugiej stronie żelaznej kurtyny. 

Innej lekcji, nie do zrealizowania w ówczesnych polskich warunkach, udziela Biafra, 

kandydując w 1979 roku na burmistrza San Francisco. W programie wyborczym proponuje 

przebranie polityków i biznesmenów w stroje klaunów, przeniesienie więźniów na pola 

golfowe. Ma też poważne hasła, postulaty zgłaszane dziś przez socjologów, jak zamknięcie 

miasta dla samochodów i używanie tylko rowerów. Postuluje też legalizację squatów 

i narkotyków. 

Jako kandydat z poparciem ponad półtora tysiąca osób ma prawo do czasu 

antenowego w mediach i świetnie się bawi, prowokując burżuazję w jej własnych środkach 

przekazu. Jednocześnie podkreśla, że jego kampania jest takim samym dowcipem jak 

wszystkie inne, te oficjalne i teoretycznie poważne. Zdobywa w mieście prawie siedem 

tysięcy głosów, czyli około czterech procent. W przeciwieństwie do angielskich 

nihilistycznych punków amerykańscy nie tylko grają i skandalizują, lecz także się organizują, 

budując własny, alternatywny świat. 

W tym czasie najważniejsze wytwórnie nie były zainteresowane punkiem. 

Przerwały wszystkie rozmowy w sprawie kontraktów z zespołami niezależnej sceny 

z Los Angeles. Wytwórnie stwierdziły, że będą wspomagać new wave, że ta muzyka jest 

dla nich do zaakceptowania. Te delikatne zespoły będą się zgadzać na wszystko, co każe 

im jakiś kretyn z wytwórni w kurtce z jedwabiu. W Anglii Sex Pistols dotarli na szczyty 

sprzedaży, więc w dużych firmach było więcej miejsca dla punka. Tutaj trzeba było 

podjąć decyzję: robimy to dalej, bo kochamy tę muzykę i mamy wszystko w dupie, albo 

podpisujemy kontrakt i idziemy na ugodę z systemem 

- wspomina Biafra w filmie „Rage: 20 Years of Punk Rock”. Sam ma zupełnie inne 

podejście niż Joe Strummer czy Johnny Rotten i zamiast negocjować z wielkimi 

wytwórniami, zakłada po prostu własną. Tworzy Alternative Tentacles, prawdopodobnie 

najdłużej działającą alternatywną firmę, od 1979 roku aż do dziś. Oprócz jego zespołu płyty 

wydają tam takie legendy niezależnej sceny USA, jak Bad Brains, Butthole Surfers, 

NoMeansNo czy D.O.A. 

Alternatywne macki mają promować muzykę z Ameryki w Anglii i Europie, ale 

szybko okazuje się, że lokalna scena jest zbyt ostra dla fanów ze Starego Kontynentu. Tytuł 

składanki „Let Them Eat Jellybeans!” nawiązuje do słów przypisywanych Marii Antoninie, 



ostatniej przed rewolucją królowej Francji, która o głodnych wieśniakach miała powiedzieć: 

„Nie mają chleba? Niech jedzą ciasteczka!”. Skończyła na szafocie. Na okładce składanki 

siedemnastu zespołów z”ciemnej strony Ameryki” slogan o jedzeniu żelek wygłasza Ronald 

Reagan. Płyta przeznaczona głównie na rynek europejski jak bumerang wróciła do Nowego 

Świata, popularyzując krajowy hardcore. 

Również nakładem Alternative Tentacles Dead Kennedys wydają w 1981 roku kolejną 

płytę „In God We Trust, Inc.”, na której w szybkim thrashowo-hardcore’owym tempie 

ponownie atakują cały establishment, a także surferów faszystów w minutowym utworze 

„Nazi Punks Fuck Off!”. 

Za ten utwór wkurwiło się na nas wiele osób. Nie jesteśmy kaznodziejami, ale 

wypowiadamy naszą opinię. Każdy ma prawo korzystać z wolności słowa. To piosenka 

o pieprzonych burakach, którzy przychodzą na koncerty ze swoją kurewską postawą 

macho. Wszczynają bójki i panoszą się ze swoim rasistowskim nastawieniem. Jeśli tak 

bardzo lubicie swastyki, idźcie do Ku-Klux-Klanu, jak wasi rodzice! Jeśli nie różnicie się 

od rodziców, to przeciwko czemu się buntujecie? Pasujecie do systemu! 

- edukuje przez minutę swoją publiczność Biafra na jednym z koncertów, aby potem 

przez kolejną minutę wrzeszczeć tekst utworu w takim tempie i hałasie, że oprócz wersu 

tytułowego nic nie można zrozumieć. Występy Dead Kennedys to często właśnie takie 

zaangażowane przemówienia rozdzielające utwory zagrane w zawrotnym tempie. Wokalista 

nawet wykonanie „I Fought the Law” zamienia w polityczną manifestację, stwierdzając, że to 

utwór o zabójcy Harveya Milka. Członkowie zespołu nie noszą agrafek ani skór, w ogóle nie 

przejmują się strojami, często ani ich, ani wokalisty i tak nie widać, bo na scenie kłębi się 

tłum pogującej młodzieży. 

Wyszedł taki bootleg koncertowy Dead Kennedys w 1984 roku i z tego materiału 

zrealizowane było również VHS. Pamiętam, że ten koncert był niesamowity. Pomijam 

kwestie brzmienia, bo nie było zbyt wiele słychać, ale wizualnie całe przedsięwzięcie 

robiło wrażenie. Porównując do tego, jak wyglądają u nas koncerty, była to niezła 

lekcja. 

- wspominał w Roxy Krzysztof Grabowski z Dezertera. 

W połowie siedemdziesiątego dziewiątego ostatnimi, którzy grali punk rocka, byli 

ci, którzy naprawdę chcieli to robić. To był wielki przełom, bo punk zszedł głębiej 

do podziemia, teksty nie były tak ostre - co było z jednej strony dobre, a z drugiej złe. 

I był bardziej hardcore’owy. 

Chore poczucie humoru mam nie tylko ja. Tylko że inni nie pokazują tego 



w swoich zespołach. Co mogę na to poradzić? To tak, jakbyś wziął grozę Alice’a 

Coopera, ale wynikałaby ona z sytuacji, jakie przytrafiają się ludziom na co dzień. 

Wampiry i potwory zastąpiła brutalność policji. Jest punk i ostrzejszy punk nazywany 

hardcore’em. Byli surferzy, byli skateboarderzy i w niektórych przypadkach wyjątkowo 

ostrzy „sportowcy”. To od nich wziął się utwór „Nazi Punks Fuck Off!” 

- wspomina Biafra w filmie Michaela Bishopa. Całemu ruchowi grozi nie tylko ciągła 

krytyka ze strony konserwatywnych rodziców, którzy punkujące dzieciaki wysyłają 

do szpitali psychiatrycznych, ale też „zagrożenie wewnętrzne”, jak podczas krwawych 

rewolucji, przewrotów politycznych. 

Dead Kennedys stają się największą gwiazdą sceny niezależnej. Zostają więc 

zaproszeni jako offowy smaczek na występ przy okazji gali kalifornijskich nagród 

muzycznych. Zgadzają się wystąpić, wychodzą na scenę w białych koszulach z dużymi 

literami „S” z przodu. Po pierwszych taktach „California...” przerywają granie, z pleców 

przesuwają na torsy czarne krawaty, tak że tworzą się znaki dolara. Biafra krzyczy: „Musimy 

udowodnić, że jesteśmy już dorośli!”, i zaczynają grać „Pull My Strings” z wręcz balladowo 

zaśpiewanym refrenem: „Czy mój kutas jest wystarczająco duży, a mój mózg wystarczająco 

mały, żeby zrobić ze mnie gwiazdę?”. 

Muzyka i image są parodią zespołu The Knacks, który zrezygnował ze wzniosłych 

ideałów i nagrał hit „My Sharona”. Wkrótce oczywiście sam Biafra nie uniknie podobnych 

oskarżeń... Na razie nie ma wielu okazji do zdrady etosu, który sam wykuwa, bo i tak żadna 

oficjalnie działająca wytwórnia nie chce wydać singla Dead Kennedys „Too Drunk to Fuck”. 

W Wielkiej Brytanii piosenki nie chce grać BBC, ale i tak dociera ona na wysokie miejsca 

na listach sprzedaży. Trzeba przyznać, że bezpośredniość przekazu powoduje, że nawet Sex 

Pistols wydają się w tym kontekście ambitnymi poetami: 

Poszedłem na imprezę, Tańczyłem całą noc, Wypiłem szesnaście piw, I wszcząłem 

bójkę. Ale teraz jestem zużyty, Ty nie masz szczęścia, Staczam się ze schodów, Zbyt 

pijany, by się pieprzyć. 

W 1985 roku Dead Kennedys odchodzą od prostego hardcore’u na rzecz bardziej 

eksperymentalnych dźwięków, dowcipu muzycznego i tekstowego. Na albumie 

„Frankenchrist” atakują styl telewizji muzycznych w”M.T.V. - Get off the Air”, Amerykę 

w”Stars and Stripes of Corruption”. W niektórych tekstach Biafra jest już więcej niż tylko 

ironistą. Do swojej stałej krytyki społeczeństwa tworzy sugestywne, mocne i niedosłowne 

obrazy: 

Zimne betonowe apartamenty 



Wznoszą się z wilgotnego czarnego asfaltu, 

Pod nimi parę szkieletów 

Dawno minionej ery prywatności. 

Ale kłopoty pojawiają się nie z powodu muzyki ani słów, lecz z powodu wkładki 

w środku płyty. Jak tłumaczył w Roxy Pietia Wierzbicki: 

Do albumu został dołączony plakat o nazwie „Penis Landscape” autorstwa H.R. 

Gigera (projektanta postaci Obcego w znanej serii filmów) przedstawiający pole 

męskich członków. Biafra został wtedy oskarżony o obrazę uczuć przez prokuratora 

stanowego. Proces ciągnął się przez dłuższy czas, ludzie nawet zbierali pieniądze 

na pomoc, ponieważ był kosztowny. Do Polski docierały jednak strzępki informacji 

na ten temat. 

Teraz już wiemy, że policja robi najazd na dom muzyka i próbuje go zastraszyć, 

a po wielu miesiącach zostaje mu wytoczona sprawa, także o teksty z płyty. W obawie przed 

karą roku więzienia lub grzywną w wysokości dwóch tysięcy dolarów Biafra z przyjaciółmi 

zakładają No More Censorship Defense Fund. Wytwórnia Alternative Tentacles zostaje 

doprowadzona na skraj bankructwa, ale w końcu muzyk zostaje uniewinniony. Nie jest 

pierwszą ofiarą organizacji założonej przez żony waszyngtońskich polityków Parents Music 

Resource Center, o której pisałem w rozdziale o Franku Zappie. 

Prezydentura byłego aktora westernowego w Polsce jest mylnie kojarzona 

z obalaniem komunizmu. W USA jest do dziś wspominana przez niezależnych artystów, 

wszelkich buntowników muzycznych, poetów i pisarzy jako najbardziej antyliberalny okres 

w historii kraju. Organizacja rodziców przyczynia się do wprowadzenia naklejek na płyty 

ostrzegających przed tekstami - później są nimi oznaczane najważniejsze rapowe albumy. 

Pamiętam, że ostrzeżenia, widoczne także na albumach sprzedawanych w Polsce, były dla 

mojego pokolenia gwarancją wysokiej jakości tych płyt, zachęcały, żeby je kupić. Sam Biafra 

zaproszony do telewizyjnego show Oprah Winfrey już w czasach hip-hopu, ubrany w garnitur 

i pod krawatem, dobitnie mówił cenzurze: 

Jestem ojcem i jeśli moje dzieci słuchałyby albumów dla skinheadów czy nawet 

Guns N’ Roses, nie łapałbym za słuchawkę i nie dzwonił na policję. Nie umieściłbym 

dzieciaków w szpitalu psychiatrycznym dlatego, że słuchają takiej muzyki. Po prostu 

usiadłbym z nimi, powiedział, co mi się nie podoba, i zapytał: czemu wydajecie pieniądze 

akurat na takich artystów? Co wam się w tym podoba? Myślę, że większość ludzi 

z Parents Music Resource Center gra na emocjach rodziców, którzy za bardzo boją się 

rozmawiać z własnymi dziećmi! 



Biafra otrzymuje owację od widzów w studiu. Mam wrażenie, że swoim 

opanowaniem, a zarazem stanowczością wygrywa pojedynek medialno-moralny. 

W tym czasie jest już jednak głęboko rozczarowany sceną niezależną, której jest 

najważniejszym politycznym przedstawicielem. W środowisku hardcore’owym górę bierze 

maczystowskie podejście, z którym tak walczył. Rewolucja zjada własne dzieci. Ostatni 

album Dead Kennedys „Bedtime for Democracy” opisuje nie tylko upadek USA, lecz także 

oaz wolności. Jak wspominał w Roxy Krzysztof Grabowski: 

W klimatach punkowo-hardcore’owych nie było ciśnienia na jakieś poszczególne 

osoby, gwiazdy. Nie było takiego myślenia, że Biafra jest wielką gwiazdą. My 

odbieraliśmy Dead Kennedys jako całość. Wiadomo, że Biafra pisze teksty, śpiewa 

z nieprawdopodobną prędkością, nie tracąc bardzo na dykcji. Ja nie znałem wtedy 

dobrze angielskiego, ale słychać było, co śpiewa. To nie było bezmyślne darcie mordy jak 

w innych przypadkach. Dead Kennedys pod względem produkcyjnym byli wielkim 

wzorem. My nie mogliśmy się z nimi równać, bo nie mieliśmy w Polsce studiów 

nagraniowych dostępnych dla takich zespołów jak Dezerter. Oni grali niesamowicie, 

jeśli chodzi o technikę. W tamtym czasie to był nieosiągalny pułap. 

Rozpada się zespół, a w tym samym czasie kończy się też małżeństwo Biafry zawarte 

w 1981 roku z wokalistką lokalnego punkowego zespołu The Situations o ksywie Ninotchka. 

Ślub wzięli na cmentarzu, ceremonię prowadził muzyk z innego zaprzyjaźnionego bandu, 

wstępując na ten czas do jednego z amerykańskich Kościołów. To pokazuje, jak dziwną 

mieszanką wpływów była scena kalifornijska, tak różna od brytyjskiej. 

A niespełna trzydziestoletni Biafra udowadnia, że jest rasowym, naturalnym 

buntownikiem. Zamiast spocząć na laurach, kontynuuje działalność wytwórni, a poza tym 

w 1988 roku zakłada projekt Lard z muzykami industrialnego Ministry. Muzyka jest jeszcze 

cięższa, szybsza i mroczniejsza, ale też bardziej rozbudowana i eksperymentalna niż utwory 

Dead Kennedys. 

W tekstach Biafra kontynuuje krucjatę przeciwko całej rzeczywistości. Zgodnie 

z definicją Henry’ego Rollinsa z filmu „Punk: Attitude” (w polskiej wersji „Być punkiem”) 

Brytyjczyka Dona Lettsa punkiem jest każdy, kto mówi „fuck this!” w swoich czasach. Lard 

wydaje płyty aż do początku XXI wieku, być może nawet wróci z nową. 

Biafra współpracuje też z D.O.A, NoMeansNo, zespołami ze swojej wytwórni (gdzie 

podobno nie pobiera żadnej pensji), a także z Sepulturą. W cytowanym na początku 

wywiadzie dla „Gazety Wyborczej” tłumaczył: 

Dla mnie punk rock zawsze oznaczał nowe wyzwania, nowe brzmienie, nowe 



odkrycia. Sex Pistols, Black Flag, Bad Brains, Brygada Kryzys - wszystkie te zespoły 

brzmiały inaczej. Dlaczego więc miałbym wciąż tkwić w latach 80., skoro wciąż jestem 

w stanie robić coś nowego? 

W 1990 roku ukazuje się kultowy (czyli ważny, ale nieudany) film „Terminal City 

Ricochet”, antyutopia o społeczeństwie rządzonym przez telewizję. Inspirowany tekstami 

Biafry film z jego rolą pozostaje nieznany poza wąskim kręgiem fanów, ale jest ciekawą 

wizualizacją sposobu myślenia amerykańskich punkowców. W ścieżce dźwiękowej filmu 

wykorzystano także nowe teksty Jello, który w tym czasie występuje i nagrywa płyty jako 

spoken word artist. Ku aplauzowi publiczności na koncercie Ministry w 1990 roku parodiuje 

na przykład amerykańską przysięgę: 

Przyrzekam bunt wobec flagi Zjednoczonych Węży Niewoli. Zanurzam ją 

w nafcie i wsadzam w dupę wiecie komu! I podpalam! Jeden naród pod wodzą Boga 

i czegokolwiek innego. Jeden naród pod wodzą psychopatycznych gangsterów 

z Pentagonu. Ideał demokracji to obozy koncentracyjne dla ludzi zażywających 

narkotyki. 

Brzmi ostro, ale Biafra, nawet recytując, robi show. Bardziej konkretny jest 

w wywiadach, których udziela niezależnym mediom. W tym samym 1990 roku (kiedy Polska 

nurza się w chaosie planu Balcerowicza) nabija się z”Newsweeka”, który z okładką „Kontrola 

umysłów” piętnuje lewicę - feministki, afroamerykańskich aktywistów. W tonie 

przypominającym retorykę polskiej prawicy czołowy magazyn twierdzi, że”polityczna 

poprawność” to orwellowski rok 1984. Były wokalista Dead Kennedys z właściwą sobie 

swadą tłumaczy, że domaganie się uwzględniania w społeczeństwie i jego historii innych 

narracji niż tylko te stworzone przez białych heteroseksualnych mężczyzn nie jest 

zagrożeniem dla wolności słowa, lecz wręcz odwrotnie. 

Przenikliwe i ostre komentarze polityczne Biafra łączy na szczęście z czarnym 

humorem, co sprawia, że jego występy bywają bardzo zabawne. W takiej satyrycznej tonacji 

w 1994 roku nagrywa ze słynnym muzykiem psychobilly Mojo Nixonem płytę w stylu 

country „Prairie Home Invasion”. To parodia popularnego programu radiowego, jaja 

z amerykańskich moherów, czyli konserwatywnych rednecks - karków, buraków. Jednak inni 

punkowcy nie rozumieją dowcipu utworów zagranych w typowym kowbojskim stylu, ale 

z alternatywnymi tekstami - „Are You Drinking with Me Jesus?” czy „Will the Fetus Be 

Aborted”: 

Ciąża Annie by ją zabiła, 

Ostrzeżenie doktora zaczęło walkę. 



Fundamentaliści powiedzieli: Jezu, zabierz ją. 

Ona na to: Chcę mojego prawa do życia. 

(...) Kathy miała już dwójkę dzieci 

I aborcja była tym, co wybrała. 

Chrześcijanie pokazali jej krwawy płód, 

Powiedziała: W porządku, wezmę jeden z tych. 

Jeden z zinów odmawia zamieszczania reklam wytwórni Alternative Tentacles, 

a radykalni hardcore’owcy ciężko biją Biafrę. W międzyczasie część sceny straight edge stała 

się bardzo konserwatywna, odrzucenie używek coraz częściej łączy z chrześcijaństwem. Poza 

tym młodzież z namalowanymi krzyżami na dłoniach wciąż hałasuje na gitarach i nie znosi 

muzyki country. Jello ląduje w szpitalu, ale mimo to kontynuuje swoje ironiczno-polityczne 

wystąpienia, głośno mówiąc o nowym niebezpiecznym fundamentalizmie - tym razem 

punkowym. Incydent z pobiciem bardzo przypomina rewolucyjne trybunały skazujące 

buntowników oskarżanych o”wypaczenie” kontrrewolucyjne. 

W 1999 roku Jello jako czterdziestolatek jest na barykadach w Seattle podczas 

demonstracji przeciwko szczytowi Światowej Organizacji Handlu, kiedy formuje się ruch 

alterglobalistyczny. Współtworzy wtedy efemeryczną grupę No WTO Combo - razem 

z Kristem Novoselicem z Nirvany oraz Kimem Thayilem, gitarzystą Soundgarden. Biafra jest 

grubszy i starszy, ale świetnie radzi sobie na scenie. Ubrany w zwykłe spodnie i koszulkę nie 

budzi śmieszności, w przeciwieństwie do powracających po latach Sex Pistols. 

Próbuje zostać kandydatem Partii Zielonych na prezydenta, ale w 2000 roku 

przegrywa wewnętrzne wybory. Nadal jednak wspiera lewicę. W 2009 roku wraca na scenę 

z nową formacją Jello Biafra and the Guantanamo School of Medicine, zawita z nią także 

do Jarocina. Płyta „The Audacity of Hype” parodiuje tytuł książki Baracka Obamy 

„Zuchwałość nadziei”. Na okładce, która stylistyką przypomina plakat wyborczy 

czterdziestego czwartego prezydenta Stanów Zjednoczonych, widnieje szatan z różkami. 

Autorem słynnego oryginału był znany streetartowiec Shepard Fairey, lepiej znany 

jako Obey. Tak podpisywał się na ulicach, gdzie w odróżnieniu od grafficiarzy nie malował, 

lecz wyklejał duże, odbijane na ksero skomplikowane wzory. Jest zresztą jednym z bohaterów 

filmu „Wyjście przez sklep z pamiątkami” autorstwa ikony sztuki ulicy Banksy’ego. Obey 

zaprojektował plakat Obamy nawiązujący estetycznie do jego wcześniejszych prac, ponieważ 

jak wielu buntowników wiązał wielkie nadzieje z jego prezydenturą. Podobnie było 

ze starymi bitnikami, hipisami, punkowcami, wszystkimi już podstarzałymi rewolucjonistami. 

W pierwszego ciemnoskórego prezydenta USA wierzył na początku też Biafra, który 



w programie Celebs4truth mówił: 

Jestem trochę rozczarowany, a trochę przerażony tym, ile zbrodni reżimu Busha 

i Cheneya nie zostało rozliczonych. Dlatego wybrałem Guantanamo do nazwy kapeli. 

Nie chcę, żeby ludzie o tym zapomnieli! Kiedy gramy w Europie, widzę, jak ważny jest 

problem: co zrobić ze zbrodniarzami wojennymi? Czy będą trybunały jak 

w Norymberdze w przypadku nazistów? A w Ameryce nadal na pierwszych stronach 

gazet czytamy o tym, jak duże przyrodzenie ma Tiger Woods. I tak w koło. Był taki 

program w CBS, który nazwał pierwsze ponowne zagranie w golfa przez Woodsa 

najważniejszą sprawą od inauguracji Obamy. Nie rozumiem - tęsknią za zamachami 

Al-Kaidy czy co? 

Niestety, także nasz bohater, wydawałoby się niezłomny i czysty jak łza 

rewolucjonista, nie unika typowo gwiazdorskich sporów. Byli koledzy z Dead Kennedys 

oskarżają go o niewypłacanie tantiem za utwory. Wokalista odpowiada, że mszczą się za jego 

niechęć do reaktywacji zespołu i niezgodę na wykorzystanie „Holiday in Cambodia” 

w reklamie dżinsów. Sprawa trafia do sądu, który ostatecznie w 2003 roku uznaje, że Jello 

Biafra jest winien kolegom dwieście tysięcy dolarów. 

Można domniemywać, że to było wynikiem procesu wytoczonego Biafrze za płytę 

„Frankenchrist” i tego, że całe pieniądze wytwórni szły na proces sądowy. Przez to 

muzycy po kilku latach poczuli się poszkodowani, że nie zarobili na tej płycie. Jakby 

zapomnieli, dlaczego tak się stało. W każdym razie pokłócili się na śmierć i życie 

z wielką szkodą dla nas, słuchaczy. Wszystkie płyty Dead Kennedys są dla mnie równe, 

błyskotliwe, doskonałe i ponadczasowe, dziś często do nich wracam. Może brzmieniowo 

nie jest to zbyt współczesne, ponieważ oni specyficznie podchodzili do brzmienia; 

uciekali od takiego typowo rockowego. Słychać mało dołów, gitara jest dość cienka, i tak 

dalej. Widać, że mieli swój pomysł, który dziś dla młodego człowieka może być odrobinę 

szokujący. Całościowo zespół Dead Kennedys się broni i trzeba mieć do nich szacunek 

- tłumaczył w Roxy Krzysztof Grabowski z Dezertera. Na szczęście Biafra wciąż 

szuka, działa, krzyczy i walczy, „skoro społeczeństwo Ameryki dostarcza nadal tyle 

materiału”, jak mówi. Grywa w alternatywnych filmach, a z Guantanamo School of Medicine 

wydaje „Enhanced Methods of Questioning”. Tytuł płyty odwołuje się do brutalnych 

przesłuchań stosowanych przez Amerykanów w ramach wojny z terroryzmem. W 2013 roku 

ukazuje się kolejna płyta - „White People and the Damage Done”, na której Jello, niestety, 

jest dużo mniej ironiczny niż wcześniej. Wiek, a może też rozczarowanie zmuszają 

do dosłowności. Wokalista jest jednak bardzo precyzyjny, nie tylko gada, ale też dokładnie 



przedtem sprawdza, o czym mówi. W wywiadzie z Robertem Sankowskim w”Gazecie 

Wyborczej” przy okazji nowej płyty i przyjazdu do Jarocina powiedział o Obamie: 

Osobiście nie głosowałem na niego w wyborach, bo dokładnie sprawdziłem 

historię jego aktywności w Senacie i stwierdziłem, że ten człowiek nigdy nie był 

za prawdziwymi zmianami. Gdy przychodziło do takich kwestii jak polityka 

zagraniczna, CIA czy FBI, zawsze głosował tak, jak życzyłaby sobie tego administracja 

Busha. 

Biafra nie jest jednak w stanie rozwiązać problemu wszystkich zaangażowanych 

artystów, aktywistów. Idea, o którą walczą, staje się dla nich ważniejsza od samej sztuki. 

Cierpi na tym muzyka, ale może świat staje się nieco lepszy? Były wokalista Dead Kennedys 

i tak jest bardziej zdystansowany do samego siebie niż wielu innych, śmiertelnie poważnych. 

Tymon Tymański tak podsumował w Roxy znaczenie Jello: 

Zdecydowanie jestem wielkim fanem Biafry. Zawsze wydawał mi się 

najwybitniejszym artystą punkowym. Mało ekip punkowych składających się głównie 

z gówniarzerii miało do siebie dystans. A jego wyróżniała zawsze zgrywa, satyra 

i groteska. Teksty bardzo zappowskie. Zdrowe ADHD to też ważny element jego 

osobowości. 

Znając już jego losy, możemy zająć się historią Beastie Boys, którzy zaczynają 

na tworzonej przez niego amerykańskiej scenie punkowej. Pójdą jednak w zupełnie inną 

stronę, podobnie jak Red Hot Chili Peppers. 



 

Klaus Fluoride i Jello Biafra, koncert Dead Kennedys w The Peopleʼs Temple, San 

Francisco, 1978 

 

fot. Richard McCaffrey/Michael Ochs Archive/Getty Images/FPM 

 



 

Jello Biafra, ok. 1982 

 

fot. Lisa Haun/Michael Ochs Archives/Getty Images/FPM 

 

 



 

 

Beastie Boys: MCA, Mike D i Ad-Rock, 1990 

 

fot. Tony Buckingham/ Redferns/Getty Images/FPM 

 

 



BEASTIE BOYS 

 

Kiedy wydali pierwszą płytę, jeden z magazynów muzycznych napisał: „Trzech 

idiotów stworzyło arcydzieło”. Tych trzech nastolatków szybko jednak dojrzało i wydało 

najciekawsze, przełomowe hiphopowe albumy. Sprzedali miliony płyt, ale woda sodowa nie 

uderzyła im do głowy, choć na początku byli specjalistami od”świadomej głupoty”. 

Przyciągnęli białą publiczność, łącząc rapowanie z punkiem i metalem. 

Jak wspominał w Radiu Roxy Robert Sankowski z”Gazety Wyborczej”: 

Doskonale pamiętam, jakie wrażenie zrobiło na mnie ich pierwsze wideo, jakie 

widziałem, czyli „(You Gotta) Fight for Your Right (To Party)”. To było niesamowite. 

Wcześniej było już wiadomo, że jest coś takiego jak hip-hop, ale w Polsce tej muzyki 

praktycznie się nie słuchało. A jeśli w Beastie Boys było coś przekonującego, to 

odniesienia do metalu czy hard rocka. Mieszanka, która w latach osiemdziesiątych 

otwierała ludziom oczy. 

Zapewne bez nich N.W.A nie odniosłoby tak wielkiego sukcesu i nie dotarłoby 

również do młodzieży spoza czarnych gett Ameryki. Nieznośni biali chłopcy udowodnili, 

że rapowanie jest uniwersalną formą wypowiedzi, a nie domeną jednej grupy etnicznej. Przy 

okazji zdeprawowali tłumy nastolatków, sprawiając, że dziś dojrzewa się szybciej i trudniej. 

Gościem Roxy był jeden z pierwszych polskich didżejów i producentów hiphopowych DJ 

600V, czyli Sebastian Imbierowicz, do dziś aktywny między innymi jako autor mixtape’ów 

dla wytwórni Prosto. W programie mówił: 

Beastie Boys z pewnością byli buntownikami, ponieważ w latach osiemdziesiątych 

hip-hop kojarzył się z muzyką graną tylko przez czarnych, a oni byli biali. I przetarli 

szlaki dla białych raperów. Należy również pamiętać, że Beastie Boys zaczynali od punk 

rocka, który z hip-hopem łączyła idea buntu. 

Zaistnieli dla mnie dzięki temu, że jest wspólny mianownik między punk 

rockiem, na którym się wychowałem, i hip-hopem, który później mocno wszedł w zakres 

moich zainteresowań 

- dodawał w Roxy Duże Pe, mistrz polskiego freestyle’u, raper między innymi Masali 

i Senk Że. Podobnie było chyba ze mną. Kiedy chodziłem jeszcze (ze starszym kuzynem) 

na koncerty punkowe, usłyszałem „Licensed to Ill” i poczułem, że to taka sama energia, choć 

dużo weselsza. Nie tyle tekstowo, ile przede wszystkim muzycznie, a także wizualnie 

i ideologicznie Beastie Boys buntowali się przeciwko ograniczeniom gatunkowym, rasowym 



i artystycznym. Courtney Love mówiła podobno, że punk polega na tym, że nigdy się nie 

przeprasza. Tak właśnie postępują ci chłopcy. 

Wszyscy trzej raperzy przychodzą na świat między 1964 a 1965 rokiem, są więc 

o jedno pokolenie młodsi od ojców założycieli hip-hopu i od Jello Biafry. To mniej więcej 

rówieśnicy Niggaz Wit Attitudes, wychowują się jednak w kompletnie innym świecie. 

Dorastają w mieszanych żydowsko-katolickich rodzinach z klasy średniej Nowego Jorku. 

Ad-Rock jest synem znanego dramatopisarza i literata Israela Horovitza, MCA również ma 

artystycznie zorientowanych rodziców, a Mike D - bardzo zamożnych. 

Nigdy nie opowiadają o swoim pochodzeniu społecznym, wiadomo jednak, że prędko 

porzucają swoje dobre szkoły. Nie mając jeszcze piętnastu lat, stwierdzają, że w ich mieście 

brakuje takich grup jak Black Flag, zakładają więc własne hardcore’owe kapele The Young 

Aborigines oraz The Young and Useless. W przeciwieństwie do większości innych traktują 

granie jako zgrywę, czasem występują w szkockich spódniczkach. Koncerty - w których 

towarzyszy im perkusistka Kate Schellenbach, dziewczyna zasili potem grupę Luscious 

Jackson - zawsze kończą się totalną rozróbą. 

Po paru wspólnych gigach w klubie A7, gdzie zbierają się nastolatki od 1981 roku 

tworzące lokalną scenę punk/hardcore, przyjmują nazwę Beastie Boys. Grają w kultowym 

klubie CBGB jako support dla Dead Kennedys czy Bad Brains. Właściciel wytwórni i sklepu 

Rat Cage, gdzie spędzają całe dnie, proponuje im wydanie epki. „Polly Wog Stew” to osiem 

utworów w sumie trwających dziesięć minut. Ostry wokal, szybkie tempo, mocny hałas 

i dużo krzyku oraz dowcipu. Jest tu na przykład „Riot Fight” oraz „Egg Raid on Mojo” 

o obrzuceniu jajami bramkarza, który nie chciał wpuścić muzyków do klubu. W”Holy 

Snappers” można doszukać się odniesień do”Skowytu” Ginsberga, ale też do kultury 

komiksowej: 

Święte to, święte tamto. 

Święty funky duży gruby szczur. 

Święte szczyny, święte kible. 

Jill Cunniff [koleżanka], święte ryby. 

Lubię Batmana, lubię Crass. 

Robin ma nowy bilet miesięczny. 

Po latach Beastie Boys wznowią epkę we własnej wytwórni jako „Some Old Bullshit”, 

dodając do niej swój następny singiel „Cooky Puss” z 1983 roku. Tekst to obsceniczny 

i bezczelny, ale zabawny telefon do ciastkarni w celu porozmawiania z tytułowym tortem 

w kształcie penisa i jąder. Podkładem nie jest jednak rzężenie gitar, tylko hiphopowy beat, 



zbudowany na samplu z występu komika Steve’a Martina oraz muzyce zespołu. 

W telewizyjnym programie „Beastie Boys 100%” Ad-Rock tak wspomina ten okres: 

Nowy Jork jest inny niż wtedy, gdy dorastaliśmy. Teraz jest bardziej 

zwariowany, jest większa przestępczość, ale już wtedy muzyka była bardzo różnorodna. 

Cokolwiek się dzieje, to dzieje się tutaj. Wiesz, to jest początek hip-hopu, w tym samym 

czasie co punk rock, oczywiście jest jazz. Możesz jechać metrem i słyszysz to zewsząd, 

wszystkie te style. I zdajesz sobie sprawę, że w zasadzie możesz grać tak samo lub 

całkiem podobnie jak twój ulubiony zespół. Była taka grupa Anti-Pasti, dzięki której 

zdecydowałem się zacząć grać w zespole. Słuchając Anti-Pasti, zdałem sobie sprawę 

z tego, jak należy śpiewać piosenki. The Ramones i Anti-Pasti, oni mnie inspirowali. 

Chłopcy są trochę zaskoczeni sukcesem „Cooky Puss”, który grany jest 

w alternatywnych i afroamerykańskich stacjach. Wychowują się w białym środowisku, ale 

podczas nocnych eskapad po klubach poznają rodzącą się scenę hip-hop. Chyba rozumieją, 

że to równie prosty i dobry sposób na zaprezentowanie swoich problemów co hardcore. Poza 

tym w tym czasie szybkie gitary i krzyczane wokale stają się artystyczną ślepą uliczką. Skoro 

Dead Kennedys nagrali „Too Drunk to Fuck”, to co dalej? Można pozostać wiernym swoim 

korzeniom jak Biafra i wzmacniać przekaz polityczny, skoro wzmacniacze do gitar i tak są 

już rozkręcone na maksa. Beastie Boys są inteligentni i bardzo młodzi, szukają nowych 

rozwiązań. 

Zapraszają do swoich koncertów didżeja - długowłosego, brodatego, białego jak oni 

studenta, który ma sprzęt, a także duże ambicje i plany. Nazywa się Rick Rubin. Wkrótce 

założy kultową wytwórnię Def Jam Records i stanie się jednym z najważniejszych 

producentów na świecie. Jak sam mówi w”Beastieography” na antenie MTV: 

Wychowywałem się na rock and rollu i heavy metalu, próbowałem więc włączyć 

do hip-hopu takie rzeczy jak AC/DC czy Led Zeppelin. To było interesujące 

przemieszanie i spotkanie kultur, tego aspektu rockowego i ducha innych dzielnic. 

Można mieć spore wątpliwości co do tego, na ile pierwotne brzmienie rapowego tria 

Beastie Boys jest ich pomysłem, a na ile kalkulacją producenta. W 1985 roku wydają z nim 

singiel „Rock Hard” oparty na samplu z AC/DC, a jeszcze tego samego roku grają jako 

support części trasy koncertowej Madonny. Promuje ona właśnie „Like a Virgin”, album dla 

dziewczynek lub fanów lolitek. Na koncerty przychodzą raczej te pierwsze, chyba że media 

wolą nie pokazywać ich podnieconych tatusiów lub dziadków. Raperzy opowiadają 

w”Beastie Boys 100%”: 

To, że my i Madonna graliśmy przed tą samą publicznością, wydaje się 



absurdalne. Tłum czekający na nią dosłownie nas atakował. Toczyła się wojna między 

nami a tymi ludźmi. Dziewczyny przebrane za swoją idolkę piszczały i wygwizdywały 

nas. Rodzice z dziećmi buczeli. Czekali, aż wreszcie zejdziemy ze sceny. Paradoksalnie 

nasza obecność bardzo Madonnie pomogła. Całą swoją negatywną energię ludzie 

wyładowywali na nas. Dla ich bogini pozostawało samo uwielbienie. 

Kolejne tournée odbywają już w lepszym towarzystwie raperów z Run-D.M.C., 

również pracujących dla Def Jam. Wtedy zaczyna ich akceptować afroamerykańska 

publiczność. Z jednej strony zachwyca ją to, że”białasy” grają jej muzykę. Z drugiej - 

„żydowskie” chłopaki są wulkanami energii, po prostu dobrze rapują i fascynują widzów. 

Ich etatowym didżejem staje się czarnoskóry Hurricane. Kolejny singiel „She’s on It” 

pochodzi z komedii „Krush Groove” z 1985 roku mającej promować artystów Def 

Jam. Do tego utworu kręcą teledysk, w którym na plaży usiłują z mizernym skutkiem 

poderwać wysoką dziewczynę przechadzającą się w szpilkach i zmysłowo jedzącą lody. 

Beasties nie boją się tu kpić sami z siebie, czym do końca będą się odróżniać od innych, 

nadętych raperów, szczególnie gangsta. Prezentują się raczej jako losers, amerykańscy 

nieudacznicy, ale tacy, którzy jednak próbują, a ewentualną przegraną przyjmują 

z uśmiechem. Zupełnie inaczej będzie z Kurtem Cobainem. 

Następnego roku wydają debiutancki album „Licensed to Ill”. Znaczenie tytułu DJ 

Hurricane tłumaczy krótko: „Rób to, co, kurwa, chcesz!”. Na płycie wesołe i energiczne 

połączenie rapu i metalu, przeboje jak „(You Gotta) Fight for Your Right (To Party)” 

z punkowym przesłaniem wzmocnionym kultowym teledyskiem z udziałem samych 

przyjaciół. Jest też „No Sleep Till Brooklyn”, gdzie solówkę gra Kerry King, gitarzysta 

thrashmetalowego Slayera. Nie jest jeszcze tak przerażającym brodaczem z wygoloną głową 

jak dziś, ale i tak widać, że to nie żadna glamowa ściema. Za sztucznych, przegiętych 

metalowców przebrani są sami raperzy. Padają pod ciężarem zbroi, długowłosym fanom pod 

sceną odpadają głowy, razem z nimi kiwa się rabin z pejsami. Tekst jest typową hiphopową 

przechwałką o przyjemnościach życia w trasie („Beastie Boys always on vacation”), 

zaliczaniu dziewczyn w autokarze, luksusowych dziwkach i tym podobnych. Kiedy trio 

trochę zmądrzeje, zbyt szowinistyczne fragmenty zamieni na inne, nadal jednak chętnie 

będzie wykonywać utwór na koncertach. Ich teksty przy N.W.A i tak są grzeczne. Płyta 

w ciągu trzech miesięcy sprzedaje się w milionie egzemplarzy, a do dziś kupiono już ponad 

dziewięć milionów legalnych kopii. Jak mówił w Roxy Jacek Nizinkiewicz z pisma „Teraz 

Rock”: 

To był kamień milowy. Dotychczas uważano, że biali nie grają hip-hopu. A tu 



pojawia się trzech kolesi, którzy dorzucają jeszcze wstawki gitarowe. Wcześniej przy 

rapowaniu takie rzeczy nie miały miejsca, a im nie dość, że uchodziło to na sucho, to 

przyniosło również sławę. 

Rick Rubin doskonale wiedział, co w danej chwili się sprzeda. Co stoi 

za komercyjnym sukcesem Run-D.M.C. i jak przekonać białe dzieciaki z klasy średniej 

do słuchania hip-hopu. Charakterystyczna wypadkowa rocka i hip-hopu była na to 

odpowiedzią. Można powiedzieć, że Beastie Boys było trochę wyreżyserowanym tworem, 

ale koniec końców grunt, że efekty były dobre 

- dodaje krytycznie Duże Pe. Beastie Boys ruszają w tournée promocyjne, podczas 

którego oblewają się na scenie piwem, występują z półnagimi tancerkami zamkniętymi 

w klatkach, a obok stoi wielka rzeźba penisa. Problem polega na tym, że fanami niespełna 

dwudziestoletnich raperów są dzieciaki, które przychodzą na występy z rodzicami, ponieważ 

słyszały ich koncerty przed Madonną. Fala protestów podnosi się nie tylko w USA, gdzie 

w tym czasie szaleją konserwatywne żony polityków, ale też w Europie, gdzie koncertuje trio. 

Tak jak Sex Pistols dziesięć lat wcześniej, teraz Beasties stają się obiektem ataków prasy, 

ofiarami odwołanych koncertów i afer, a w końcu aresztowań. 

Sława zespołu dociera nawet do komunistycznej Polski. Pierwszą płytę pamięta 

Wojciech Waglewski, lider Voo Voo, ojciec Fisza i Emade, który mówił w Roxy: 

Teledysk do”(You Gotta) Fight for Your Right (To Party)” to totalna demolka. 

Był to jeszcze okres, kiedy w ogóle chciało się oglądać teledyski w telewizji. Dla mnie byli 

takim powiewem świeżości i nadziei, że powstanie muzyka równie buntownicza jak 

swego czasu punk rock. Moi synowie podkreślają, że sam zaraziłem ich hip-hopem, 

włączając między innymi płyty Beastie Boys. 

„Licensed to Ill” z punktu widzenia muzyków jest raczej jednym wielkim dowcipem, 

ale słuchacze biorą to na poważnie. Po ogromnym sukcesie Beasties mają ten sam problem 

co wszyscy inni debiutanci: uważają, że nie zarobili wystarczająco dużo w porównaniu 

z wydawcą - Rickiem Rubinem. Zrywają współpracę i wyprowadzają się z ukochanego 

Nowego Jorku. 

Na długie miesiące zaszywają się w Kalifornii z białymi producentami Dust Brothers. 

Dzięki temu ich kolejny album - „Paul’s Boutique” z 1989 roku - wprost ocieka samplami. 

Pięćdziesięciominutowa płyta zawiera ich ponad sto. Dzięki zastosowaniu nowej techniki 

komputerowej nie występują liniowo, jeden po drugim, jak na wcześniejszych płytach 

hiphopowych, tylko mogą być na siebie nakładane, tworząc wielopoziomową, misterną 

strukturę. Prawa do cytatów kosztują ponad milion dolarów, dziś żadnego muzyka nie byłoby 



stać na zapłacenie za taką liczbę sampli. Styl się rozwinął, ceny poszły w górę. Oczywiście 

parę rzeczy zostaje przeoczonych podczas nagrywania. Na przykład w”The Sounds of 

Science” wykorzystano aż pięć piosenek The Beatles i akurat Wielka Czwórka z Liverpoolu 

została przeoczona podczas zakupów. Sprawa zostaje jednak załatwiona polubownie. 

Zamykająca płytę dwunastominutowa suita „B-Boy Bouillabaisse” cytuje szesnaście 

różnych utworów. „Paul’s Boutique” nie opiera się jednak na kradzieży, tylko cierpliwym 

tkaniu poszczególnych drobnych dźwięków tworzących w sumie nową, rewolucyjną jakość. 

To konceptualny, postmodernistyczny album, w który wsłuchuję się godzinami, ciągle 

odkrywając tam nowe elementy. Miles Davis miał stwierdzić, że ta płyta nigdy go nie nudzi, 

sam zresztą zaczął korzystać z nowych technik na swoich późnych płytach. Jak mówił 

w Roxy DJ 600V: 

Z pewnością w dosłownych samplach „Paul’s Boutique” słychać echa korzennej 

czarnej muzyki, jak funk, soul, jazz. Gdy ją kupiłem, słuchałem jej na okrągło i do dziś 

uważam, że druga płyta Beastie Boys jest najlepszą w ich karierze. Ta płyta wyznaczyła 

trendy, które potem naśladowali również czarni muzycy. 

Płyta jest tak awangardowa, tak zupełnie różna od poprzedniej, że oczywiście bardzo 

źle się sprzedaje. Zostaje doceniona dopiero po latach, jako logiczne, ale też radykalne 

rozwinięcie pomysłów Grandmaster Flasha i Afriki Bambaaty. 

Mimo wagi całego konceptu Beastie Boys są tu wciąż wesołymi, szalonymi 

załogantami, jak w”Hey Ladies”. To przechwalanka pełna odniesień do amerykańskich 

seriali, sportowców i filmów - zupełnie niezrozumiała w Polsce. Surrealistyczny teledysk, 

podobnie jak dużo późniejsze „Sabotage”, nawiązuje do lat siedemdziesiątych. Jest tu 

zarówno karate, jak i klub disco, jest też meksykańska orkiestra. Mike D, Ad-Rock i MCA 

mają buty na koturnach, parodiują styl macho, znów kpią z samych siebie. 

To wykładnia postmodernizmu. Cytowanie, odwołania do istniejących już dzieł trwają 

od początku hip-hopu. Kino dużo później odkrywa te możliwości. Quentin Tarantino dopiero 

w 1992 roku zadebiutuje filmem „Wściekłe psy” (w oryginale „Reservoir Dogs”) i zostanie 

natychmiast oskarżony o plagiatowanie wcześniejszych filmów noir, gangsterskich, 

detektywistycznych. Reżyser odpowie, że nie kradnie, tylko składa hołd ulubionym twórcom, 

których filmów się naoglądał, pracując w wypożyczalni kaset wideo. Cytaty filmowe, 

podobnie jak w muzyce hiphopowej, nie są ukryte. Wręcz odwrotnie, mają być zauważone 

i rozpoznane. Tarantino rozwinie swój styl dopiero w 1994 roku w nagrodzonym Oscarem 

i Złotą Palmą „Pulp Fiction”. Beastie Boys w popkulturowe cytaty wizualne bawią się 

w teledyskach od początku kariery. Zdarza się, że pogrywają bardzo ambitnie, jak w klipie 



do utworu „Shadrach” (nawiązującego zresztą do Biblii). To plastyczna animacja na bazie 

nagrań z koncertu Adama Yaucha, czyli MCA. W MTV mówi, że jest zaskoczony brakiem 

komercyjnego sukcesu „Paul’s Boutique”, ale dzięki porażce zaczyna rozumieć, że nigdy nic 

nie wiadomo. 

Od 1991 do 1992 roku już we własnym studiu w Kalifornii Beastie Boys nagrywają 

kolejny album „Check Your Head”, na którym jak w latach punkowych grają 

na instrumentach. Czasem czadowo jak w”Time for Livin’” z repertuaru Sly and the Family 

Stone zagranym z werwą nowojorskiej sceny hardcore’owej. Inne utwory są również granymi 

na żywo, ale spokojnymi, długimi funkowymi groove’ami. Płyta powstaje dużo dłużej niż 

poprzednia, bo muzycy miesiącami jamują w garażu z przyjaciółmi. Keyboardzista Money 

Mark, czyli Nishita, Mario Caldato i wielu innych stają się częścią nowego, rozbudowanego 

składu Beastie Boys. Chłopcy po współpracy z Rubinem i Dust Brothers pierwszy raz 

przestają być samowystarczalni. Do tej pory nawzajem się inspirowali, byli jak trzej kumple. 

Teraz dopuszczają do swojego grona inne osoby. 

Chwyciliśmy za instrumenty po raz pierwszy od dłuższego czasu, więc czuliśmy 

się niepewnie. Przez długie godziny się sprawdzaliśmy. Zrozumieliśmy, że wcześniej 

wydawaliśmy potworne pieniądze, wynajmując miejsca, do których znosiliśmy wszystkie 

nasze rzeczy, gry komputerowe. Teraz mogliśmy robić, co chcieliśmy, przez nikogo 

niepopędzani, we własnym studiu. Była tam rampa dla deskorolki, kosz do gry, wpadali 

znajomi 

- wspominają w wyprodukowanej przez MTV „Beastieography”. „Oto, co mam wam 

do powiedzenia: bądź sobą, a nigdy nie upadniesz” - rapuje Ad-Rock w”Pass the Mic”. Te 

słowa słychać do dziś na każdej płycie rapowej. Chyba tylko „Gratitude” wykracza poza 

standardowe przechwałki i uliczne prawdy: 

Dobre czasy odeszły i przegapiłeś je. Co poszło źle w twoim systemie? Sprawy 

podskakują jak piłka do koszykówki. 

Co myślisz? Czy przegapiłeś powołanie? To jest swobodne, ten rodzaj uczucia, 

Jest jak życie, to jest tak pociągające, Kiedy masz tak dużo do powiedzenia, To się 

nazywa wdzięczność. 

Cały utwór zagrany jest „klasycznie”, na instrumentach. Przestery gitary są 

uzupełniane głębokimi klawiszami Money Marka, perkusją i kongami. Teledysk nakręcony 

pośród dzikiej przyrody Nowej Zelandii jest hołdem dla koncertowego filmu Pink Floyd 

„Live at Pompeii” z 1972 roku. Nawet na głośnikach, które stoją za muzykami, wypisano 

nazwę tego zespołu. 



W innych utworach Beastie Boys nadal wykorzystują sample, od Boba Dylana 

po funkową klasykę. „Professor Booty” zaczyna się natomiast od dialogu z filmu „Wild 

Style”, przypominając klasykę oldskulu. W klipach oraz na okładce „Check Your Head”, 

która natychmiast dociera do Polski, do podkoszulków zakładają grube narciarskie czapki. 

W tym czasie staje się to obowiązkowym elementem ubioru w Warszawie, niezależnie 

od pory roku. Tak jak z samochodów Volkswagena na etapie „Licensed to Ill” na całym 

świecie zaczęły znikać metalowe znaczki, ponieważ nosił je MCA, tak w Polsce po upadku 

komunizmu Beastie Boys wciąż są wyroczniami mody. Podczas nagrywania albumu często 

jeżdżą na deskorolkach, dlatego ich muzyka staje się obowiązkowym soundtrackiem dla 

naszych skate’ów i całej młodzieży zagubionej między gitarami a gramofonami. Na trasie 

koncertowej promującej płytę ciężką, posthardcore’ową muzykę grają z nimi Henry Rollins 

oraz Cypress Hill, rozpoczynający karierę latynoscy raperzy specjalizujący się w szalonym 

marihuanowym hip-hopie. 

Ad-Rock, Mike D i MCA, nawet jeśli do wspólnego tworzenia dźwięków dopuścili 

nowe osoby, dbają o finanse. Tym razem płytę wydają we własnej wytwórni Grand Royal. 

Zaczynają też jednak trwonić pieniądze na wydawanie awangardowo-hiphopowego pisma 

pod tym samym tytułem. Pomysł gazetki powstaje z myślą o fanach, którzy w listach 

dopytują się o sprawy związane z zespołem (internet wciąż raczkuje!), ale Beasties 

postanawiają zrobić coś więcej i już pierwszy numer zawiera duży materiał „Bruce Lee 

Lives!” oraz fotoreportaż ze snowboardowej wyprawy na Alaskę Adama Yaucha. Są rysunki 

autorstwa George’a Clintona, mistrza funku, oraz wywiad Mike’a D z raperami z The 

Pharcyde. Na okładce drugiej edycji widnieje między innymi Lee Scratch Perry oraz 

dramatyczne pytanie: „Czy wynalazca LSD Timothy Leary był agentem CIA?”. 

Każdy z sześciu numerów magazynu „Grand Royal” ma ponad sto stron - ostatni 

ukaże się w 1998 roku. Nieregularnik ma za każdym razem inne logo, dostosowane do stylu 

danej okładki. Zawartość miesza historię popkultury ze sportami ekstremalnymi, nowości 

z dawno zapomnianymi motywami muzycznymi bądź wizualnymi. To coś w rodzaju tak 

zwanych pism lifestyle’owych z wyższej półki, jak na przykład wydawany od 1996 roku 

„Wallpaper”. Podobną konstrukcję miało na przełomie wieków polskie pismo o hip-hopie 

i sportach ekstremalnych „Dos Dedos” oraz „Fluid”, dla nieco starszych odbiorców, 

mieszający sztukę z modą. 

Działając za pośrednictwem różnych mediów, interesując się historią popkultury 

i lansując zarazem najświeższe trendy, Beastie Boys stają się hipsterami dekady. Tworzą 

mody, wyłapując z przeszłości to, co może stać się znów, inaczej, na nowo aktualne. Sam 



album „Check Your Head” wspominał w Roxy raper Pezet dorastający w mało hipsterskim 

chaosie Polski: 

Miałem takie szczęście, że na Ursynowie za takim wielkim post-PRL-owskim 

sklepem spożywczym była budka ze sprzedawanymi nielegalnie kasetami i tam mojemu 

ojcu udało się kupić kasetę „Check Your Head”. Mam z nią superwspomnienia. To 

jedna z ciekawszych okładek, jakie pamiętam, a muzyka idealnie pasowała na szkolne 

imprezy. Jednak moim zdaniem to nie jest rapowy zespół. Oni od zawsze mieszali 

gatunki. Kiedyś na potrzeby komercyjne przypisano ich do hip-hopu. Są oczywiście 

doceniani przez środowisko rapowe, ale ja nigdy nie inspirowałem się Bestie Boys, 

tworząc swoją muzykę. 

W 1994 roku wydają kolejny album - „Ill Communication” - z kultowym utworem 

„Sabotage” i jeszcze bardziej kultowym klipem. Dzięki „Sabotage” Beastie Boys docierają 

do dużo szerszej widowni niż ta, która śledziła ich rozwój od początku. Teledysk reżyseruje 

Spike Jonze, który za młodu ćwiczył jazdę i triki na rowerze BMX, potem robił klipy dla 

Sonic Youth czy Luscious Jackson. Jest współautorem koncepcji nawiązania w”Sabotage” 

do filmów policyjnych z lat siedemdziesiątych. Rozwija wcześniejsze, pełne cytatów 

i odniesień dokonania Beastie Boys do poziomu trzyminutowego dzieła sztuki pastiszu. 

W tym samym roku Quentin Tarantino robi to samo w pełnometrażowym, a więc dużo 

droższym i trudniejszym filmie „Pulp Fiction”. „Sabotage” ma dziś na YouTubie szesnaście 

milionów odsłon. W 1994 roku jest nominowany do nagród MTV w pięciu kategoriach, ale 

nie dostaje żadnej nagrody. Jak wspominała w Roxy nazywana królową dancehallu 

wokalistka Marika: 

Dla mnie Beastie Boys zaczęli się od tego utworu, który pojawił się, kiedy miałam 

czternaście lat. To były czasy, gdy huczało od eurodisco typu 2 Unlimited czy Dr Alban. 

A tu nagle pojawia się trzech szalonych białasów, którzy wściekłe rymują, a ich gry nie 

można porównać z niczym innym. 

Płyta „Ill Communication” jest stylistycznym i muzycznym przedłużeniem 

poprzedniej. Niektóre rzeczy mówi jednak wprost, jak w otwierającym „Sure Shot”, kiedy 

MCA, interesujący się już buddyzmem, przeprasza za wcześniejsze szowinistyczne linijki: 

Chciałbym powiedzieć coś długo zaległego, 

Ten brak szacunku dla kobiet musi się skończyć. 

Wszystkim matkom, siostrom, żonom i przyjaciółkom 

Chciałbym zaoferować na koniec moją miłość i szacunek. 

Oprócz mocnych rapów są tu także instrumentalne perełki jak „Bobo on the Corner” 



czy tybetańsko-jazzowa „Shambala”. Z kolei w”Tough Guy” i”Heart Attack Man” muzycy 

wracają wprost do swoich hardcore’owych korzeni - grają krótko, ale bardzo szybko i głośno. 

Po wydaniu tej płyty trasa koncertowa Beastie Boys zimą 1995 roku dociera nawet 

do Warszawy, do Colloseum (gdzie dwa lata później odbędzie się Rap Day z Run-D.M.C. 

i polskimi raperami). Z tego koncertu zapamiętałem tylko krople spadające z sufitu, tak 

parowało z tłumu fanów szalejących pod sceną. W tych czasach działa na nas nie tylko 

muzyka, ale też cała jej wizualna otoczka. A ci biali raperzy tworzą cały styl życia 

promowany przez magazyn, który wydają, swoje ubrania, występy i teledyski. DJ 600V 

mówił w Roxy: 

Beastie Boys podchodzą do teledysków z dużym dystansem. Używają ciekawych 

motywów, na przykład rybiego oka w”Sure Shot”. Odnoszą się do historii filmu. 

Stworzyli swój własny styl i ja ich kupuję. 

Duże Pe dodaje: 

Pokazali, że klip może być czymś więcej niż tylko obrazkiem do muzyki, który 

pomoże ją sprzedać. Może mieć wartość sam w sobie. Beastie Boys nie bali się 

przekraczać w tej kwestii żadnych barier, co widać w zabawnym „Body Movin’”. 

Wspomniany utwór pochodzi z kolejnej płyty - „Hello Nasty” - na której przy 

gramofonach Hurricane’a zastąpił Mix Master Mike, szalona legenda turntablismu. 

Na albumie oprócz stałych współpracowników pojawia się mnóstwo nowych muzyków 

sesyjnych, a gościnnie sam Lee Scratch Perry z Jamajki. W 1998 roku, odbierając nagrodę 

podczas MTV Music Awards, Beastie Boys okazują się bardzo poważnymi facetami. Każdy 

z nich jest już przecież po trzydziestce. 

To rzadka okoliczność, kiedy jedna osoba może mówić do wielu zebranych. 

Skorzystam z niej i poruszę parę spraw, które nie są mi obojętne. Uważam, że wysyłanie 

przez USA na Bliski Wschód pocisków samosterujących było ogromnym błędem! 

Byłoby o wiele lepiej, gdyby polityka zagraniczna Stanów Zjednoczonych wzięła pod 

uwagę inne sposoby rozwiązywania konfliktów. Proponowałbym takie bez użycia 

przemocy. Bombardowania budynków amerykańskich ambasad na Bliskim Wschodzie 

widzimy jako odwet terrorystów. Ale spójrzmy także na nasze działania. Przecież my też 

wzięliśmy odwet. Pociągnie on za sobą kolejne zamachy tak zwanych terrorystów. 

Trzeba postawić sprawy jasno. Większość Arabów to zwykli ludzie, a nie terroryści. I to 

jest kolejna kwestia, nad którą należy się zastanowić - rasizm panujący w USA. 

W szczególności wobec Arabów i muzułmanów. To musi się skończyć. Stany 

Zjednoczone muszą zacząć szanować mieszkańców Bliskiego Wschodu i próbować 



znaleźć rozwiązania dla problemów, które narastały od wielu lat 

- mówi MCA, najwyraźniej ideologiczny motor zespołu. Adam Yauch jest już wtedy 

żonaty z Amerykanką pochodzenia tybetańskiego i ma z nią syna. Choć nowotwór 

zdiagnozowano u niego dopiero dziesięć lat później, w tym okresie jest już bardzo 

wychudzony, wygląda na chorego. 

Album „Hello Nasty” jest równie energiczny i szalony jak poprzednie. „Three MC’s 

and One DJ” w wersji wideo zaczyna się jak niskobudżetowa niezależna produkcja: 

nawijacze czekają bez ruchu w studiu, didżej nadchodzi w stroju podobnym do tego, który 

nosili bohaterzy „Ghostbusters”. Kiedy w końcu po dwóch minutach Mix Master zaczyna 

skreczować, Beastie Boys ożywają i zaczynają rapować. Właściwie to samo co zawsze: 

Teraz będziemy świrować w twojej dzielnicy, 

Powodując wszelkie rodzaje histerii. 

Moje rytmy są chore jak malaria, 

Ale nie martw się, zajmę się tobą! 

Jednak rapowanie przez trzech normalnie ubranych chłopaków filmowanych 

w piwnicy bez żadnych efektów specjalnych, z nieruchomych kamer, w tym jednej dającej 

zbliżenia didżeja, jest pochwałą prostych początków hip-hopu. Kiedy dwadzieścia lat 

wcześniej gatunek powstawał na Bronxie, disk jockey był najważniejszy, nawijacze tylko 

wspomagali jego popisy z winylami. Widać to choćby w nazwach zespołów z tamtych 

czasów: Grandmaster Flash &amp; The Fourious Five. Najpierw on, potem wokaliści. 

Pamiętając o korzeniach, Beastie Boys znów idą dużo dalej. Tekst przebojowego 

„Intergalactic” to znowu nudne braggadacio, autotematyczne przechwałki, ale klip jest 

majstersztykiem parodiującym japońskie filmy o inwazji z kosmosu. Reżyserował go sam 

Yauch, który od lat interesuje się kinem, podgląda pracę reżyserów wspomagających jego 

zespół. Muzycznie jednak na całej płycie najciekawszy jest nowy turntablista Beastie Boys. 

Jak wspominał w Roxy Pezet: 

Dołączył do nich DJ Mix Master Mike. Oglądaliśmy go razem z kolegami 

na Vivie 2, gdzie miał swój showcase, i nagraliśmy sobie to na VHS. Był to chyba 

najszybszy didżej i robił na nas ogromne wrażenie. 

Mix Master Mike gra też z nimi na albumie „To the 5 Boroughs”. Trzy lata 

po zamachach bombowych w Nowym Jorku, po organizowaniu akcji obywatelskiej przeciw 

przemocy Beastie Boys sprzeciwiają się inwazji na Irak, a na płycie rapują list otwarty 

do swojego ukochanego miasta. Równocześnie MCA organizuje koncerty charytatywne 

na rzecz wolnego Tybetu. Rozwija też działalność filmową - zakłada niezależną firmę 



produkującą i dystrybuującą przede wszystkim niezależne, polityczno-społeczne dokumenty. 

Ich występy były odjechane. Jedno z ich DVD powstało tak, że dali fanom 

na koncercie kamery - ich zadaniem było nagrywanie tego, co się dzieje. Beastie Boys 

występowali również w filmach czy produkowali albumy. MCA produkował płyty 

swoich idoli jak Bad Brains, których kiedyś supportował z zespołem 

- mówił w Roxy Jacek Nizinkiewicz z”Teraz Rock”, a wspomniany przez niego film 

koncertowy to „Awesome; I Fuckin’ Shot That!” z 2006 roku. Trzy lata później u Adama 

Yaucha zostaje zdiagnozowany nowotwór złośliwy jamy ustnej. Leczy go wszelkimi 

metodami, najbardziej wierząc w wegetariańską, buddyjską dietę. Jak opowiadał w Roxy 

Jacek Nizinkiewicz: 

Ostatnia płyta - „Hot Sauce Committee Part Two” - jest inna, niż planowali. 

Najpierw miała wyjść część pierwsza, ale gdy muzycy dowiedzieli się, że MCA jest 

poważnie chory, postanowili nagrać płytę od początku. Pierwsza część miała mieć 

charakter imprezowy, co uznali za nietakt w stosunku do kolegi. W ten sposób powstała 

druga część - album bez przebojów, za to bardzo hiphopowy. Zakładam, że pozostała 

dwójka kiedyś wypuści tę pierwszą część. 

MCA umiera w maju 2012 roku. To chyba niemożliwe, żeby Ad-Rock i Mike D nadal 

występowali jako Beastie Boys, ale z pewnością wydadzą coś pod innymi nazwami. 

A pożegnalny album „Hot Sauce Committee Part 2” jest - tradycyjnie dla ostatnich lat 

działalności zespołu - ciekawszy muzycznie i wizualnie niż tekstowo. Można odnieść 

wrażenie, że przynajmniej zmarły Adam Yauch mija się przez lata z powołaniem. „Make 

Some Noise” jako klip jest świetną przeróbką, współczesnym wysokobudżetowym 

nawiązaniem do”(You Gotta) Fight...”, ale Nieznośni Chłopcy rymują to samo co zawsze. 

Ciekawsze od tekstów są przez lata ich instrumentalne kompozycje. Już w 1996 roku 

zostają one zebrane na składance „The In Sound from Way Out!”. Beastie mają też na koncie 

mnóstwo remiksów własnych utworów. Buntownikami są przede wszystkim dźwiękowo 

i wizualnie. Raper Duże Pe tak podsumował w Roxy karierę Beastie Boys: 

Przetrwali na tym krwiożerczo kapitalistycznym muzycznym rynku i są słuchani 

przez nowe pokolenia, które nie mają ich za przeżytek. Są raczej doceniani za to, że nie 

dali się sprzedać i nie zostali ikoną muzyki pop. To w skrócie chyba ich największy 

sukces. 

Po pierwszych doświadczeniach z sukcesem, który nie przyniósł im pieniędzy, Beastie 

Boys lepiej rozumieją rynek. Płyty wydawali w umiarkowanym tempie, wypuszczając nowy 

materiał zawsze, kiedy trzeba, ani wcześniej, ani później. Nauczyli się świetnie zarządzać 



swoją karierą, nie oddając jej w ręce chciwych promotorów. Ale może udało im się coś 

więcej? Wojciech Waglewski z Voo Voo dodał w Roxy: 

Celem każdego muzyka jest odnalezienie własnego języka. Beastie Boys się to 

udało. Widać w tym pomysł na produkcję czy realizację. To był zespół, który łączył te 

wszystkie rebelianckie pomysły na życie. Specjalnie mówię „był”, bo nie wydaje mi się, 

że Beastie Boys będą istnieć jako zespół. Byli konceptualistami, którzy świetnie czuli 

scenę. Oglądałem kilka koncertów wielkich muzyków, które okazywały się strasznie 

nudne. Na Beastie Boys trzeba też patrzeć pod względem sztuki przede wszystkim 

ulicznej. Szkoda tylko, że ich obecność została przerwana przez śmierć MCA. 

Z podobnych co oni korzeni hardcore’owych i niezależnych wyrastają kolejni 

buntownicy „Leksykonu”. Zaczynali mniej więcej w tym samym czasie, ale dłużej dobijali się 

do drzwi sławy. W podobnym co Beastie Boys wesołym stylu - nie zgrywając inteligentów, 

tylko dobrze się bawiąc. Panie i panowie, równie niesforne Czerwone Ostre Papryczki Chili 

już w następnym rozdziale. 



 

Beastie Boys, European Music Awards, 2004 

 

fot. Kevin Mazur/WireImage/Getty Images/FPM 

 



 

Adam Yauch, Adam Horovitz, Mike Diamond, Nowy Jork, 1992 

 

fot. Ebet Roberts/Redferns/Getty Images/FPM 

 

 



 

 

Flea i John Frusciante, Madryt, 2003 

 

fot. Carlos Muina/Cover/Getty Images/FPM 

 

 



RED HOT CHILI PEPPERS 

 

Tak jak Beastie Boys kontynuują fascynację białych chłopców czarną muzyką. 

Wpisują się w ten sposób w długą linię hipsterów, wśród których są Stonesi, Joplin czy 

Dylan, ale należą do pokolenia fanów funky i rapu, a nie bluesa. Być może ich generacja 

powtarza schemat z czasów bitników, kiedy cywilizacja Zachodu szuka inspiracji w kulturze 

Afroamerykanów, aby wpompować w swoje żyły świeżą krew. 

Trudno mówić o buncie w przypadku pięćdziesięcioletnich facetów, którzy - 

prócz najmłodszego - mają rodziny, wychowują dzieci. To, że Red Hot Chili Peppers 

wciąż są postrzegani jako kapela młoda, jest fenomenem. Ten jurny image - 

występowanie na scenie w samych spodenkach niczym kalifornijscy surferzy - ciągle się 

ich trzyma mimo trzydziestu lat wspólnego grania 

- mówił w Radiu Roxy Bartek Koziczyński, autor świetnej książki „Kalifornizacja” 

o zespole. Jednak zanim zaczęli grać stadionowego rocka, już bez genialnego gitarzysty Johna 

Frusciante, liderzy grupy Flea i Anthony Kiedis razem z nim byli muzycznymi 

buntownikami. Wyrastali z kalifornijskiej kombinacji beztroskiego surfingu i deskorolki, ale 

także z tamtejszej sceny hardcore/punk. Nie są intelektualistami, choćby w powierzchownym 

stylu jak Morrison. Należą do pokolenia, które nie czyta „poetów wyklętych” ani nawet 

„W drodze”, tylko spędza czas przy grach wideo, filmach i na balangach. 

Zanim się ustatkowali i zaczęli muzycznie przynudzać, brzmieć prawie jak Coldplay, 

wiele przeszli. Trudne dzieciństwo, narkotyki i odwyki oczywiście nie wystarczą, żeby 

znaleźć się w panteonie buntowników Radia Roxy. To, że wyrośli z używek, jest godne 

podziwu i nie pasuje do stereotypu alternatywnych gwiazd. Nie umarli, ale zapłacili wysoką 

cenę za zdrowie i normalne życie - popadli w pop. 

Może przesadzam, bo wychowywałem się na wczesnych, a nie późnych Red Hotach. 

Na imprezach początku lat dziewięćdziesiątych tańczyło się wolne z dziewczynami przy 

„Under the Bridge”, a szybkie - skacząc pod sufit z kolegami przy „Give It Away”. Jak mówił 

w Roxy Jacek Nizinkiewicz z”Teraz Rock”: 

Flea jest znany z nietypowego stylu gry na basie. Gra w zespole w gruncie rzeczy 

rockowym, bo funky u Red Hot Chili Peppers jest coraz mniej, ale popu też nie tak 

dużo, by porównywać ich z Coldplay. Flea jest bardzo poważany przez basistów i innych 

muzyków, to marka sama w sobie. Dba o siebie i rezygnuje z szalonego życia, choć 

historię narkotyków i rockandrollowych wyskoków ma wypisaną na twarzy niczym 



Keith Richards. 

Nawet jeśli w końcu zaprzedali dusze diabłu kariery, warto przyjrzeć się losom 

Ostrych Papryczek. Stworzyli własny, unikalny styl, pełen wizualnego dowcipu i czadowej 

muzyki. Wyrastają co prawda z poszukiwań całej amerykańskiej sceny niezależnej, ale poszli 

dużo dalej, a przede wszystkim udało im się pokazać to milionom ludzi na całym świecie. 

Robert Sankowski pisał w”Gazecie Wyborczej”: 

Dotarli na szczyt za cenę niezbyt wielkich kompromisów. To nie oni się 

zmienili, to raczej na podobieństwo takich jak oni undergroundowych formacji zmieniła 

się cała rockowa popkultura. 

Wokalista Anthony Kiedis przyszedł na świat w 1962 roku. Gdy jego ojciec próbuje 

zrobić karierę aktorską w Hollywood, syn jako nastolatek dołącza do niego w szalonym 

imprezowym życiu Miasta Aniołów. W autobiografii „Blizna” sam pisał: 

W gruncie rzeczy moi rodzice byli buntownikami, każde na swój sposób. Rodzina 

Taty na początku XX wieku wyemigrowała z Litwy do Ameryki. Dziadek poznał piękną 

kobietę, w której żyłach płynęła mieszanka krwi angielskiej, irlandzkiej, francuskiej 

i holenderskiej oraz Mohikanów, co tłumaczy moje zainteresowanie kulturą rdzennych 

Amerykanów oraz utożsamianie się z Matką Ziemią. 

Taka mieszanka to w Ameryce nic specjalnego. Aby stworzyć gwiazdę, potrzebne jest 

jeszcze trudne dzieciństwo. Przyszły wokalista w wieku dwunastu lat traci dziewictwo 

ze starszą dziewczyną podsuniętą mu przez tatę. Z nim chodzi na przesłuchania. Używający 

pseudonimu Blackie ojciec - do filmów akcji, syn - do telewizyjnych gniotów dla młodzieży. 

Obaj są przystojni, obaj szybko zostaną narkomanami. Kiedis twierdzi, że pierwszy raz 

zażywa heroinę, mając czternaście lat, ponieważ pomyłkowo myślał, że to kokaina. Po latach 

będą się wzajemnie wspierać na odwykach. Blackie jeździ też z Anthonym w trasy 

koncertowe. Łączy ich silna więź, choć w bardzo rockandrollowym wydaniu. 

Michael Peter Balzary, lepiej znany jako „Pchła” - Flea, urodził się w 1962 roku 

w Australii. Wychowuje się w dużo mniej przyjemnej niż Kiedis rodzinie alkoholików. Jako 

chłopiec woli życie na ulicy niż agresję w domu. Jego ojciec jest muzykiem jazzowym, 

a matka, zamiast rozwijać talent wokalistki, zajmuje się domem. Kiedy Michael ma pięć lat, 

przenoszą się do Nowego Jorku, kiedy ma dziesięć - rozwodzą się. Flea zostaje z matką, 

której kolejny partner regularnie urządza w domu jam sessions z kolegami. Muzycy, podobnie 

jak szkolni nauczyciele, uważają dzieciaka za jazzowego geniusza, na razie instrumentów 

dętych. Jak mówił w Roxy Jacek Nizinkiewicz: 

W dzieciństwie mały Balzary był nieśmiały, miał problemy w relacjach 



z bliskimi. Wszystko się odmieniło, kiedy poszedł do szkoły średniej, gdzie zaczęły się 

wyjścia na koncerty i imprezy. Muzyka bardzo go pobudziła, uzdrowiła i dodała mu 

hiperenergii. W ten sposób narodził się Flea, którego znamy dziś. 

Kiedis i Flea pierwszy zespół zakładają ze swym rówieśnikiem Hillelem Slovakiem, 

potomkiem ocalonych z Holocaustu polskich Żydów. Gitarzysta urodził się w Izraelu, 

do Ameryki emigruje z rodzicami, kiedy ma pięć lat. W Kalifornii interesuje się malarstwem, 

pierwszą gitarę dostaje w wieku trzynastu lat na bar micwę, religijną uroczystość uzyskania 

pełnoletności. Od tej pory non stop gra Hendrixa, Kiss i Led Zeppelin. Slovak przekonuje 

do rocka Flea, który rzuca trąbkę i bierze się za gitarę basową. 

Późniejszy - równie ważny - gitarzysta Red Hotów John Frusciante jest dużo od nich 

młodszy. Urodził się w 1970 roku. Jego ojciec jest świetnym pianistą, ale porzuca muzykę dla 

kariery prawniczej. Matka Frusciante śpiewa, ale jak mama Flea zostaje kurą domową. Syn 

postanawia nie powtarzać błędów rodziców. 

Red Hoci dziś nie przyznają się, że chcieli zrobić karierę. Mówią, że wszystko 

wydarzyło się trochę przez przypadek, ale tak naprawdę są zdeterminowani, żeby grać 

muzykę. W swoich rodzinach mają wystarczająco dużo przykładów, że nie warto porzucać 

artystycznych ideałów na rzecz ustatkowanego życia. 

Frusciante po rozstaniu rodziców wychowuje się w Kalifornii, z deską surfingową pod 

pachą. Nie jest lubiany w szkole. Zgodnie z legendą, nie mając jeszcze dziesięciu lat, John 

w kółko słucha The Germs i uczy się grać ich utwory. To jedna z wczesnych gwiazd 

kalifornijskiej sceny hardcore/punk, na której dojrzewają wszyscy przyszli Red Hot Chili 

Peppers. 

Flea gra przez chwilę w pionierskim, nihilistycznym zespole Fear działającym już 

od 1977 roku, który śpiewał na przykład „Let’s Have a War”. Inspiracją dla wszystkich jest 

też kapela Defunkt, która - jak później Red Hoci - łączy ostre i szybkie granie z funkiem 

i jazzem. Trzech chłopaków poznaje się jednak nie na koncercie, tylko po prostu w szkole, jak 

wspomina Kiedis w wywiadzie dla Fuse: 

Zostałem przeniesiony z jednej szkoły do drugiej. Nikt mnie tam nie znał. Było to 

nawet dobre, bo mogłem zmienić imię na Anthony. Na początku dziesiątej klasy znałem 

tam tylko dzieciaka imieniem Tony. Gadałem z nim na szkolnym boisku, gdy pojawił się 

Flea znany wtedy jako Mike. Zaczął startować do Tony’ego. Powiedziałem: „Stop, 

co robisz?! To mój jedyny znajomy. Nie dam nim tak pomiatać”. Skończyło się na tym, 

że zostaliśmy przyjaciółmi. 

Później twierdzą, że stali się rodziną, wzajemnie wypłakiwali się sobie i zwierzali 



ze wszystkich problemów. Zanim Kiedis, Flea i Slovak założą zespół, włóczą się razem 

po Los Angeles. Piją, przypalają marihuanę, wdrapują się na uliczne billboardy, gdzie 

rozbierają się i pokazują przechodniom gołe tyłki. Łażą po dachach cudzych domów, są 

rozpoznawani jako grupa zabawnych chuliganów, a nie muzycy. Po skończeniu szkoły Kiedis 

studiuje przez chwilę literaturę. Dołącza do kolegów przez przypadek, wykonując swój 

poemat „Out in L.A.”. Podobnie jak bitnicy odkrywa, że poezja dużo lepiej brzmi z muzyką. 

Kiedy grają razem już regularnie, na scenie kontynuują wygłupy. Mają niewiele 

utworów, a publiczność domaga się bisów, więc wyskakują na scenę bez majtek, za to 

ze skarpetami na genitaliach, co stanie się wkrótce ich znakiem rozpoznawczym. Publiczność 

znudzona już hardcore’owym łomotaniem wali tłumnie na ich występy - wieść, że”coś się 

dzieje”, obiega kluby Los Angeles. Billy Corgan ze Smashing Pumpkins w dokumencie VH1 

„Behind the Music” wspomina, że Flea tak energicznie gra kciukiem na basie, że aż wyje 

z bólu. Red Hoci stają się szalonymi, pełnymi werwy gwiazdami znudzonej białej 

publiczności z Kalifornii. Afroamerykanie mają tam N.W.A, ale ci nie są jeszcze tak 

popularni. A Kiedis i tak rapuje, a nie śpiewa, więc zblazowana młodzież (opisywana 

w piosence „Valley Girl” Zappy z początku dekady) ma coś nowego, a zarazem 

zrozumiałego. 

W 1984 roku Red Hot Chili Peppers nagrywają album pod tytułem takim jak nazwa 

kapeli, jednak bez Slovaka, który akurat koncentruje się na innym projekcie muzycznym. Są 

już znani, gdy na początku lat dziewięćdziesiątych gram ich debiut w radiu. Utwory takie jak 

„True Men Don’t Kill Coyotes” czy „Get Up and Jump” brzmiały bardziej brudno i naturalnie 

niż późniejsze hity. Od razu słychać i widać, że Red Hoci nie są ponurakami z lasów jak 

Cobain i Nirvana. 

W teledysku do”True Men...” podskakują dwa razy szybciej, niż grają. Kiedis ma 

obcisłe kąpielówki, trampki, gołą klatę, a na głowie czarną gumową maskę z rogami, niczym 

kaptur Ku-Klux-Klanu. Również półnagi Flea ma na głowie wałki do robienia loków, a jego 

gitara jest różowo-zielona, wściekle neonowa. Surrealistyczny tekst to zbitka obrazów: 

wzgórza Hollywood, przez które jedzie „szablozębny koń”, wycie spragnionych krwi 

kojotów, ludzie grillują na powietrzu. „Get Up and Jump” wydaje się pozbawioną ideologii 

odpowiedzią na”Get Up, Stand Up” Marleya. Nie wzywa do walki o prawa, tylko do skakania 

i świrowania. Funk-punk Red Hotów siedem lat później wykorzysta Rage Against the 

Machine do głoszenia rewolucyjnych przesłań. 

Pierwsze płyty Red Hot Chili Peppers w momencie wydania nie zyskały wielkiej 

popularności. Wytwórnia płytowa w nich nie wierzyła - tak dziwną mieszankę dźwięków 



trudno było jej zdaniem promować. Były też kłopoty ze składem - w nagraniu 

pierwszego albumu wziął udział przypadkowy gitarzysta znaleziony dwa tygodnie przed 

wejściem do studia 

- mówi w Roxy Bartek Koziczyński. Nie są postrzegani jako poważny zespół, tylko 

wygłup, który szybko się skończy. Szukają menedżera. Najpierw natrafiają na Malcolma 

McLarena. „Twórca” Sex Pistols proponuje Red Hotom, żeby wszystko zmienili. Zwracają 

się więc do guru muzyki funk, szalonego lidera Parliament-Funkadelic - George’a Clintona. 

Choć ten później wielokrotnie mówi o nich z uznaniem, początki współpracy są mało 

romantyczne. W wywiadzie dla lokalnej, bliżej niezidentyfikowanej stacji telewizyjnej mówią 

potem: 

Zwyczajnie zadzwoniliśmy do niego i zapytaliśmy: Hej George, co powiesz 

na nasz album? A on na to: Co powiecie na dwadzieścia pięć tysięcy? 

Opowiadając to, Flea i Kiedis są ewidentnie upaleni. Na głowach mają wielkie filcowe 

kapelusze jak z jarmarku etnograficznego. Basista nie ma koszulki, widać jego tatuaż z Jimim 

Hendrixem, którego wymienia jako ważną inspirację (w innym wywiadzie z poważną miną 

twierdzi nawet, że byli przyjaciółmi). 

Drugi album Red Hot Chili Peppers „Freaky Styley” brzmi równie „freaky” jak sam 

James Brown czy Sly and the Family Stone, ale łączy to wszystko z przesterami gitar 

Hendrixa. Czasem przechodzi w wykrzyczany punk, ale z melodyjnymi chórkami, jak 

w”Catholic School Girls Rule”. Wideoklip pokazuje nie tylko kościoły i zakonnice, ale 

przede wszystkim ich wychowanice, które po mszy nie marzą o niczym innym jak 

o zwariowanych chłopcach. 

Utwory takie jak „Jungle Man” na koncertach brzmią dużo brudniej niż na płycie. 

RHCP próbują odciąć się od coraz bardziej maczystowskiej sceny kalifornijskiego punka, 

której nie znosił też Jello Biafra. Dlatego po punkowemu miotają przekleństwa z klubowych 

estrad, są jednak wesołymi rozrabiakami. Do hardcore’owej muzyki wnoszą ociekający 

seksem funk, erotyczne piosenki i dowcip. Nie są ponurymi skinheadami czy nawiedzonymi 

ideologami lewicy bądź kaznodziejami straight edge. Chcą się po prostu dobrze bawić. 

Podczas nagrywania kolejnej płyty „The Uplift Mofo Party Plan” Kiedis regularnie 

znika, żeby zaopatrzyć się w heroinę. Jest już po jednym odwyku, grzeje też Slovak. Ten 

ostatni po zakończeniu tournée promującego album przedawkowuje i umiera w 1988 roku. 

Kiedis mówi wtedy dla BBC: 

To nie jest tak, że straciłem gitarzystę. Straciłem istotę ludzką, którą kochałem 

i dzieliłem z nią całe moje życie. Osobę ciepłą i czułą, która borykała się z uzależnieniem 



od narkotyków. 

Tracą przyjaciela, z którym są od lat. Flea chyba wyciąga z tego wnioski i przestaje 

ćpać, Kiedis nie. Złośliwi, jak ja, powiedzieliby, że jest zbyt ładny, żeby zmądrzeć. 

Od dziecka wychowywany na gwiazdę jest chyba trochę zarozumiały. Zbyt słaby psychicznie, 

żeby porzucić imprezowe życie, jakie prowadzi, odkąd pamięta. Trzeba też zauważyć, 

że Anthony Kiedis nie jest wcale genialnym wokalistą, braki nadrabia pozą i wyglądem. To 

już nie tylko moja opinia. Polscy fani dotkliwie się o tym przekonali, kiedy na koncercie Red 

Hot Chili Peppers w Chorzowie w 2007 roku wokalista niemiłosiernie fałszuje. Jacek 

Nizinkiewicz z”Teraz Rock” mówił w Roxy: 

Wystarczy posłuchać pierwszych koncertowych wersji „Under the Bridge”, gdzie 

strasznie fałszował. Całkiem niedawno, bo blisko dekadę temu, zaczął brać lekcje śpiewu 

i przyniosło to efekt. 

W 1988 roku wokalista i basista zostają bez utalentowanego gitarzysty, choć sami nie 

są jeszcze doświadczonymi muzykami. 

Do grupy dołącza ledwie dziewiętnastoletni John Frusciante. Odkąd trzy lata 

wcześniej widział ich koncert w Los Angeles, jest ich maniakalnym fanem. Kiedy poznaje 

osobiście Slovaka, mówi mu, że nie lubiłby Red Hot Chili Peppers, gdyby byli gwiazdami. 

Tylko w małych klubach można poczuć ich energię i docenić muzykę. Po latach podtrzyma to 

zdanie. 

John Frusciante na przesłuchaniach po śmierci Hillela Slovaka zadziwia pełną 

znajomością repertuaru RHCP, ale początkowo nie jest brany pod uwagę. W pewnym sensie 

jest zbyt dobry, zdążył się też nauczyć większości utworów Franka Zappy! Młodszy prawie 

o pokolenie od Flea i Kiedisa geniusz okazuje się jednak brakującym elementem układanki. 

Wnosi do ich muzyki nie tylko fascynację Zappą, ale też energię Dead Kennedys, z których 

muzykami przez chwilę już współpracował. 

Flea z Kiedisem i Frusciante do wiosny 1989 roku nagrywają „Mother’s Milk”. 

Na okładce naga dziewczyna trzyma w ramionach malutkie postaci muzyków. Sutki są 

zasłonięte, ale i tak niektóre sieci handlowe odmawiają sprzedaży tak niemoralnego produktu. 

Zespół ma już zresztą renomę seksualnych maniaków. Kiedis zapłacił właśnie dwa tysiące 

dolarów odszkodowania dziewczynie, która twierdziła, że na zapleczu koncertu uderzył ją 

w twarz penisem i domagał się seksu oralnego. 

Sam tytuł płyty „Mleko matki” brzmi niewinnie, ale w zestawieniu z utworami takimi 

jak „Sexy Mexican Maid” nabiera innych znaczeń. Podobnie jak „Higher Ground” Steviego 

Wondera, gdzie wyższy stan uniesienia można interpretować zarówno w kategoriach 



seksualnych, jak i narkotycznych. Utwór zaczyna charakterystyczne klangowanie basu Flea, 

ale za moment wchodzi przesterowana gitara Frusciante. „Ludzie wciąż się uczą”, „żołnierze 

wojują”, śpiewa Kiedis, ale stan ekstazy można uzyskać inaczej. Muzycy zmęczeni sesjami 

nagraniowymi z producentem, którego nie lubią, odprężają się oglądaniem filmów porno 

z Traci Lords. Frusciante dziękuje jej w książeczce dołączonej do płyty. Swój specyficzny, 

psychodeliczno-seksualno-punkowy styl zespół rozwija do perfekcji na kolejnym albumie. 

Przy „Blood Sugar Sex Magik” mają komfortowe warunki pracy. Mieszkają 

i nagrywają w starym domu, w którym bywali i balowali The Beatles i Hendrix. Wbrew 

potocznej opinii nie jest to jednak dawna willa magika Houdiniego, ta znajduje się tuż obok. 

Jej aura podobno oddziałuje na okolicę i miejsce pracy RHCP ich zdaniem jest nawiedzane 

przez duchy. Willa z artystyczną aurą to pomysł nowego producenta Ricka Rubina, 

zasłużonego już sukcesem Beastie Boys i doprowadzeniem do spotkania Public Enemy 

z Anthraxem. Współpraca z Red Hotami wydaje się naturalną kontynuacją jego pomysłu 

na crossover stylów i gatunków. Sukces, jaki osiągną razem, pokazuje, że nawet 

najciekawszy zespół, najbardziej utalentowani muzycy muszą mieć dźwiękowca, który 

sprawi, że odpowiednio zabrzmią. 

W filmie „Funky Monks” rejestrowanym podczas tych sesji Flea bawi się z córką 

na zjeżdżalni, kąpie ją, dziewczynka myje tatuaże ojca. Dziecko basisty przychodzi na świat 

w 1988 roku, ojcem chrzestnym jest Frusciante. Idylliczne sceny z córką to jednak tylko 

pozory, Flea właśnie przechodzi separację z żoną, jest słomianym wdowcem. Dokument tylko 

delikatnie sugeruje, co dzieje się między sesjami muzycznymi. Każdy z Red Hotów jest 

na zupełnie innym etapie życia. Flea i Frusciante palą na potęgę marihuanę, w”Funky Monks” 

ten ostatni siedzi zresztą na dachu willi i wygłasza upalone opisy wielowymiarowości 

dźwięku. Kiedis w tym czasie cierpi na odwyku od heroiny. Ich „tripy” zupełnie się nie 

pokrywają, łączy ich obsesja na punkcie seksu. 

W tamtym okresie życia rżnąłem wszystko. Każda dziewczyna, która chciała 

uprawiać ze mną seks, lądowała w łóżku. Rozstałem się wtedy z żoną i funkcjonowałem 

na zasadzie „no to jazda”. Kierowałem się bardziej fiutem niż sercem czy głową. Nikt 

z nas nie miał wtedy kobiety ani nie był w długotrwałym związku. Ale seks chodził nam 

po głowie bez przerwy 

- mówi Flea w książce „Kalifornizacja” Bartka Koziczyńskiego. Frusciante w”Funky 

Monks” opowiada o swoich erekcjach. Wszyscy razem z perkusistą oglądają pisma porno, 

a kiedy nie idzie im praca, zapraszają prostytutki. Nic dziwnego, że płyta dosłownie ocieka 

erotyką - zarówno „Suck My Kiss”, „If You Have to Ask” „Give it Away”, „Sir Psycho 



Sexy”, jak i utwór tytułowy. 

Libido, pożądanie, frustracja - wszystkie formy seksu od fizycznych po duchowe - 

zawsze były ważnym składnikiem naszej twórczości. Z racji swojej rytmicznej natury 

muzyka przynosi odprężenie. Melodia wyzwala w mózgu dopaminę, podobnie jak 

heroina. Zapewnia uczucie szczęścia. Staramy się wykorzystać tę reakcję chemiczną, 

pozostając w zgodzie z naszą seksualnością oraz manifestując rytm i melodię w naszej 

twórczości 

- tłumaczy Kiedis w książce „Kalifornizacja”. Spotyka się z kolejnymi dziewczynami, 

na liście jego partnerek znajdą się w końcu tak różne postacie jak Nina Hagen, Sinead 

O’Connor, Melanie ze Spice Girls, modelki Heidi Klum i Linda Evangelista, różne 

hollywoodzkie aktorki, a być może nawet sama Madonna. Anthony nie jest w stanie stworzyć 

stałego związku, dziecko urodzi mu się dopiero w 2007 roku. Kiedy nie ćpa, nie jest 

buddyjskim mnichem, tylko „Sir Psycho Sexy” z własnego utworu. „W mym nasieniu 

gnieżdżą się demony, a jakiś diabeł w mym kutasie” - śpiewa jako „ja sam - wybryk natury”, 

po czym dostaje pałkę policjantki w odbyt. Potem „robi dżem z placka wiśniowego” cipki 

umundurowanej piękności, która jęczy z zachwytu. 

Gangsta raperzy z Kalifornii śpiewali o tym samym, ale bardzo wulgarnie i dosadnie. 

Kiedis jest bardziej wyrafinowany, a zarazem posuwa się dużo dalej niż oni. Ma już prawie 

trzydziestkę, jako nastolatek nie tylko oglądał perwersyjne pornosy, ale też uprawiał seks 

na ulicach oraz salonach Hollywood. Jego słuchacze być może tylko marzą o lubieżnych 

przygodach, ale mogą być pewni, że Red Hot wie, o czym mówi. Bardziej romantycznie 

nastawieni odbiorcy zakochują się natomiast w jego balladach jak „Under the Bridge”. 

Pamiętam, jak moje koleżanki z liceum popadały w stan ekstazy przy tym utworze. 

Jednocześnie RHCP pozostają alternatywni. Słuchając ich i oglądając, fani czują, że to 

nie żaden plastikowy boysband stworzony przez wytwórnię. Nic dziwnego, że”Blood Sugar 

Sex Magik” jest absolutnym przebojem końca 1991 roku, kiedy się ukazuje, i całego 

następnego. Sprzeda się w sumie w trzynastu milionach egzemplarzy, rozpocznie globalną 

karierę zespołu. Wielu dziennikarzy muzycznych - w tym ja sam - uważa album za ostatnią 

ważną, nowatorską płytę zespołu. 

Sukces przerasta Frusciante. Oddala się od kolegów, a podczas trasy koncertowej 

wpada w heroinę. Zespół na zastępstwo bierze Dave’a Navarro z Jane’s Addiction. Płytę 

udaje im się wydać dopiero po czterech latach - i”One Hot Minute” jest po prostu słabe. 

Natomiast John bez zespołu wpada w depresję, ma ochotę umrzeć, nie może spać. 

Ukrywa się przed światem w willi w Hollywood i bierze heroinę. Jego dom w 1994 roku 



pochłania pożar, muzyk traci całą kolekcję gitar oraz obrazy, które malował. Stacza się 

i pogrąża w nałogu, zamienia się w heroinowego śmiecia. Nagrywa szalone, a zarazem nudne 

improwizacje na swój pierwszy solowy album „Niandra Lades and Usually Just a T-Shirt”, 

który wyda w 1994 roku. Ścigany przez dilerów i potrzebujący gotówki postanawia wydać 

kolejny materiał, równie mało komercyjne „Smile From the Streets You Hold”. 

Nie ma gdzie mieszkać, nie ma pieniędzy, na odwyk trafia w 1998 roku. U Frusciante 

zdiagnozowano śmiertelną infekcję ust - żeby ją zwalczyć, trzeba usunąć mu wszystkie zęby 

i zastąpić je protezami. Oprócz tego muzyk przeszczepia sobie skórę na ramionach, by ukryć 

blizny i ropnie. Flea i Kiedis, początkowo sceptyczni co do tego, czy mu się uda, pomagają 

w leczeniu. Przy ich pomocy zaczyna nowe życie. Zmienia dietę - je tylko nieprzetworzone 

chemicznie posiłki - i zaczyna ćwiczyć jogę, a żeby skupić się na muzyce, staje się 

abstynentem seksualnym. 

Równolegle problemy ma Kiedis, który po paru latach unikania narkotyków w czasie 

tworzenia „One Hot Minute” wraca do heroiny. Chyba dopiero odwyk Frusciante zmusza 

wokalistę do podjęcia kolejnej próby odstawienia najtwardszego, najbardziej uzależniającego 

narkotyku. 

Pamiętam, że Kiedis, gdy miał kolejny etap detoksu i wychodzenia z narkotyków, 

spotkał się z Dalajlamą. Ten uścisnął mu dłoń, porozmawiał z nim i bardzo mu pomógł. 

Kiedis był wtedy gwiazdą MTV - teledyski Red Hotów wyświetlano na przemian 

z Nirvaną. Mógł skończyć podobnie jak Kurt Cobain 

- mówił w Roxy Jacek Nizinkiewicz. Dalajlamę muzyk spotyka w Indiach. Dołącza 

potem do artystycznej śmietanki USA chętnie wspierającej buddyzm. 

Sunąc po swoich trajektoriach uzależnień i trzeźwości, trójka Red Hotów spotyka się 

ponownie w 1999 roku, żeby nagrać „Californication”. Znów okazuje się, że tylko razem 

Flea, Kiedis i Frusciante są w stanie tworzyć ciekawą, choć tym razem mniej 

funkowo-metalową, a bardziej melodyjną muzykę. 

Nawiązujący do najlepszych momentów zespołu tytułowy utwór staje się przebojem. 

W teledysku muzycy są postaciami z gry komputerowej, jakby zdawali sobie sprawę, że są 

już częścią kultury masowej. Plastikowego świata, w którym coraz trudniej usłyszeć głosy 

sprzeciwu, dlatego że bunt dobrze się sprzedaje, a”wszystko już było”. W podobnym 

lirycznym klimacie co”Californication” utrzymane jest „Around the World”, do tradycji 

ballad w rodzaju „Under the Bridge” nawiązuje singlowy przebój „Scar Tissue”. Tekst 

metaforycznie opisuje „życiowe rany”. W teledysku muzycy jadą przez pustynię samochodem 

- cali w bliznach i bandażach, poranieni, ale szczęśliwi z odzyskania wspólnoty i przyjaźni. 



Dla rockandrollowców to u progu XXI wieku największe osiągnięcie. Bezpowrotnie 

minęły czasy rewolucji, masowych przewrotów artystyczno-społecznych. W 1994 roku, dla 

uczczenia dwudziestej piątej rocznicy festiwalu Woodstock, zorganizowano go raz jeszcze, 

inaczej. RHCP, gwiazda pierwszej wielkości, wystąpili w przebraniu żarówek, potem założyli 

kurtki z frędzlami identyczne jak ta, którą miał na sobie Hendrix w 1969 roku. Gdyby nie 

idiotyczne, dosłowne peruki afro, można by to uznać za postmodernistyczne, zabawne 

nawiązanie. Trzeba jednak przyznać Red Hotom, że przez lata propagują wśród swoich 

widzów styl funkowych i hiphopowych szaleństw wizualnych. 

Ta nowa edycja kultowej imprezy tonęła w błocie jak oryginalna, ale obyło się bez 

aktów przemocy. W 1999 roku jest dużo gorzej - podczas występu Limp Bizkit dochodzi 

do grupowego gwałtu na pewnej dziewczynie. A kiedy grają promujący „Californication” 

Red Hoci, dochodzi do niebezpiecznych podpaleń. Jak wspominał w Roxy Bartek 

Koziczyński: 

Miałem przyjemność bądź nieprzyjemność tam być. Wszystko płonęło w czasie 

tego występu. Flea wystąpił wówczas całkowicie nagi, darował sobie nawet skarpetki. 

Potem to zarzucili. Teraz wszyscy fani często machają skarpetkami podczas koncertów, 

czekając na podobny popis. 

Występ zaczyna trzeźwy, ale szalony basista, który skacze po scenie „ubrany” jedynie 

w tatuaże i irokeza. MTV transmituje festiwal w systemie pay-per-view, czyli tylko 

po wcześniejszym opłaceniu wysokiej kwoty. Stacja jest chyba przygotowana na ekscesy. 

Dopóki Flea nie zasłoni genitaliów instrumentem, na ekranie zasłaniają je wielkie piksele. 

Muzyk krzyczy między innymi, że kocha owoce mango i Iggy’ego Popa. Odkąd lider The 

Stooges szokował gołą klatą, minęło sporo czasu. Teraz trzeba być już całkowicie nagim, 

żeby zostać zauważonym. Może rację miał Robert Sankowski, który pisał, że zmienili się nie 

tyle Red Hot Chili Peppers, ile kultura masowa? 

W 1999 roku obok gołego Flea jest Kiedis, który ściął włosy i ufarbował na jasny 

blond, ma czarne szorty i szkolny krawacik, do tego wykrochmaloną białą koszulę. Frusciante 

jak zwykle nie dba o sceniczny show i ma prosty T-shirt oraz dżinsy. Długie włosy i broda 

ukrywają jego niemetaforyczne blizny po ciężkich czasach. 

Genialny gitarzysta wytrzymuje z Red Hotami, kiedy w 2002 roku nagrywają album 

„By the Way”. Po rzuceniu narkotyków pełen nowych sił Frusciante ma konkretną wizję tego, 

co chce osiągnąć, i świetnie dogaduje się z wciąż pracującym z zespołem producentem 

Rickiem Rubinem. Muzyk ma nawet pomysł na stronę wizualną. Jako okładkę płyty 

proponuje dzieło Juliana Schnabla, malarza nazywanego ojcem neoekspresjonizmu. To obraz 



przedstawiający jego córkę Stellę, z którą John jest aktualnie w związku. Młodszy o dekadę 

od kolegów jest na innym etapie - chce grać, podczas gdy oni, czterdziestoletni, wolą 

odpoczywać. W 2006 roku rytm branży muzycznej i energia gitarzysty zmuszają zespół 

do nagrania „Stadium Arcadium”. Jak opisywał płytę Robert Sankowski w”Gazecie 

Wyborczej”: 

To aż 28 nowych kompozycji umieszczonych na dwóch kompaktach nazwanych 

„Jupiter” i”Mars”. Grupa zwróciła się na nich ku swoim korzeniom. To z jednej strony 

bardzo surowy funk, w którym zespół przemienia się w maszynę rytmu. [Red Hoci 

wciąż] wierzą, że poprzez muzykę można wyrażać siebie i komunikować się z ludźmi. 

Że wspólne nagrywanie to coś więcej niż tylko pretekst do trasy koncertowej, która 

powiększy stan konta o miliony dolarów. 

Nawet jeśli tak jest, to moim zdaniem „Stadium” jest bardzo słabe. Frusciante też nie 

jest zadowolony z muzyki RHCP i ostatecznie opuszcza kolegów. Już nie z powodu 

przerażenia sławą i heroiny, ale mając dość popowego kierunku, w jakim idzie zespół. 

Do dziś nagrywa bardzo ambitne solowe płyty, trochę w stylu swojego młodzieńczego idola 

Franka Zappy. Wolę ich artystowskie przegięcie niż pop w wydaniu Red Hotów. Przestałem 

ich słuchać chyba wcześniej, właściwie już „Californication” mnie rozczarowało. Uznałem, 

że nowa epoka potrzebuje innej muzyki albo zupełnie nowej formy wyrażania buntu. 

Nie jestem takim ich fanem jak kiedyś, „I’m with You” mi się nie podoba, ale 

z sentymentu następną płytę też kupię. To już tak nie kąsa, ale w poszczególnych 

utworach można znaleźć kilka smaczków godnych uwagi. Mam dla tych facetów wielki 

szacunek za to, że mimo pięćdziesiątki na karku utrzymują swoje ciała w niezłej 

kondycji. Mają w sobie witalność, energię, dobrą karmę i łączą w ciekawy sposób 

elementy funky, pop rocka z rapem. Tej grupie mimo wszystko warto dawać kolejne 

szanse 

- mówił w Roxy Jacek Nizinkiewicz z”Teraz Rock”. Adam „Burza” Burzyński 

z zespołu Kazik Na Żywo bardziej krytycznie ocenia ich współczesną działalność: 

Podczas koncertów momentami to wygląda tak, jakby Flea chciał grać solówkę 

na basie, a to nie o to chodzi. Kiedis nie trafia wokalem w rytm i przydałoby mu się 

skorzystanie z techniki autotune. Na scenie wszyscy skaczą, a sytuację stara się 

opanować biedny perkusista. 

Tym perkusistą jest pominięty przeze mnie Chad Smith grający z nimi od płyty 

„Mother’s Milk” z 1989 roku. Spokojny amator motocykli, alkoholu i dziewczyn pisze sporo 

muzyki na”I’m with You” z 2011 roku, ale nie oznacza to, że jest muzycznym buntownikiem. 



Może jednak przesadzam, jestem sentymentalnym zgredem, a rację ma Robert Sankowski, 

który pisał w”Gazecie Wyborczej”: 

Album wzbudził mieszane emocje. Sceptycy zwracali uwagę na jego miękkie, 

rozwodnione przez instrumenty klawiszowe brzmienie i zaskakująco przebojowy 

charakter. Trudno się z tym nie zgodzić, ale trzeba też przyznać, że grupa wykazała się 

tutaj odwagą zaskakującą jak na weteranów. Mogłaby przecież wydawać kolejne klony 

poprzednich albumów, traktując je tylko jak pretekst do przynoszących krocie tras. 

A jednak woleli zaryzykować. I to im się chwali. 

Na ostatnich koncertach w Rosji Kiedis występuje w koszulce z napisem „Pussy 

Riot”, co może dowodzić, że wciąż tli się w nim ogień buntownika. Przemysł muzyczny 

zmienił się do tego stopnia, że za obrazoburczymi elektropunkówami wstawia się też 

Madonna. W końcu to nic nie kosztuje, a można poczuć się lepiej i przy okazji pokazać się 

w mediach. 

Przyznaję, że nie wierzę ślicznemu wokaliście, który miał zostać aktorem. Fascynują 

mnie jego erotyczne teksty, ale mam wrażenie, że pozostaje zawsze zblazowanym dzieckiem 

Hollywood, gdzie się wychowywał i mieszkał. Jego kolejne partnerki, sprawy sądowe 

o obnażanie się, molestowanie seksualne mogą mi nawet imponować. Nie są chyba jednak 

żadną formą buntu przeciwko purytańskiej Ameryce. Wyglądają raczej jak ekscesy 

zdemoralizowanego chłopca, który nigdy nie miał szansy dojrzeć psychicznie. Dużo bardziej 

ufam basiście. Flea przez całą karierę zespołu dzięki diastemie, czyli szparze między 

przednimi zębami, wygląda jak wioskowy głupek. W 2005 roku bierze ślub z nową partnerką, 

ma drugą córkę, a jej ojcem chrzestnym - podobnie jak pierwszej - jest Frusciante. 

Zaskakujące, że w 2008 roku Flea wybrał się na studia muzyczne, aby uczyć się kompozycji. 

Tym mi imponuje - iść do szkoły, mając ponad czterdziestkę, to bunt, na który stać 

nielicznych. 

Wyczucie zarówno muzyki, jak i buntowniczego ducha Flea udowadnia współpracą 

z weteranką Patti Smith na jego solowej epce „Helen Burns” w 2012 roku. A także 

gościnnym udziałem przy płycie Toma Waitsa „Bad as Me” rok wcześniej. Obecnie Flea gra 

w supergrupie Atoms for Peace z Thomem Yorkiem z Radiohead, ale dla mnie ich muzyka 

jest nudna. Największym osiągnięciem samych Red Hotów wydaje się zaś to, że po prostu 

istnieją, jak The Rolling Stones. Ci ostatni od lat pięćdziesięciu, Flea i Kiedis grają razem 

od trzydziestu. I nie jest pewne, czy rzeczywiście zimą 2014 roku stworzą nową płytę, jak 

zapowiadali. 

Basista jest bardzo lojalny wobec kolegów. Pod koniec lat osiemdziesiątych zespół 



został bez perkusisty i gitarzysty i był na krawędzi rozpadu. Flea dostał wtedy 

propozycję grania w Public Image Limited, zespole Johnny’ego Rottena. Mógł zdobyć 

sławę w kapeli swojego idola, ale odmówił i został z kumplami mimo bardzo niepewnej 

przyszłości 

- mówił w Roxy Jacek Nizinkiewicz. To miłe, ale naprawdę ważni dla rozwoju kultury 

Red Hoci są do połowy lat dziewięćdziesiątych. RHCP to w tym czasie wielkie gwiazdy, ale 

zachowujące młodzieńczą świeżość. Nirvana, która wydaje „Nevermind” w 1991 roku, wtedy 

kiedy ukazuje się „Blood Sugar Sex Magik”, gra jako ich support. Trudno sobie wyobrazić 

bardziej różne poetyki. Kiedy smutny, ewentualnie wkurzony Cobain stoi bez ruchu 

na scenie, Kiedis po niej szaleje. Kurt nosi brudne koszulki i wyciągnięte swetry, Red Hoci są 

wystylizowani, noszą spodnie lub szorty w tysiącu barw, wielkie kapelusze, irokezy lub 

kucyki. Choć podobnie jak lider Nirvany borykają się z uzależnieniem od heroiny, mają 

zupełnie inne podejście do życia, energiczne i radosne. Grają wtedy już od ponad siedmiu lat. 

Długo walczyli o sławę i są na nią przygotowani, w przeciwieństwie do przerażonego karierą 

Cobaina. 

W pewnym sensie te kapele działają jako swoje przeciwieństwa, trochę jak Stonesi 

i Beatlesi trzydzieści lat wcześniej. Przy jednych można się dołować, przy drugich radować. 

Oba zespoły są naturalne i autentyczne, wydają się ostatnią fazą buntowniczej muzyki 

gitarowej. Cobain, żeby podtrzymać swój mit i nie zostać popową gwiazdą, musi zginąć. Flea 

i Kiedis wyciągnęli wnioski ze śmierci Hillela Slovaka, swojego pierwszego gitarzysty, 

i z tego, że Frusciante zdołał się odrodzić w ostatnim możliwym momencie. Są szczęśliwymi 

ludźmi, rodzicami, ale mogą już tylko odcinać kupony od swojego wczesnego buntu, 

sygnując na przykład linię nowych deskorolek. To chyba lepsze wyjście niż smutny koniec 

Kurta? 



 

Flea, Belgia, 1996 

 

fot. Paul Bergen/Redferns/Getty Images/FPM 

 

 



Red Hot Chili Peppers (l-p): Flea, Chad Smith, Anthony Kiedis i John Frusciante, Los 

Angeles, 1990 

 

fot. Jeff Kravitz/FilmMagic/Getty Images/FPM 

 

 

John Frusciante i jego fender stratocaster, Niemcy, 1992 

 

fot. Ian Dickson/Redferns/Getty Images/FPM 

 



 

Flea, Holandia, 1995 

 

fot. Paul Bergen/RedfernsGetty Images/FPM 

 

 



 

 

Kurt Cobain, Hilversum Studios, Holandia, 1991 

 

fot. Michel Linssen/Redferns/Getty Images/FPM 

 

 



KURT COBAIN 

 

Kolejny z wielkich muzyków, którzy odeszli zbyt młodo, i kolejny po Ianie Curtisie 

samobójca w”Leksykonie”, choć teoria spiskowa głosi, że nie zginął z własnej ręki. 

Człowiek, dzięki któremu po inwazji hip-hopu znów można było uwierzyć w możliwości 

muzyki gitarowej. Kiedy na początku lat dziewięćdziesiątych grałem w radiu Nirvanę, 

miksując ją z Public Enemy, a potem z Sex Pistols i The Rolling Stones, uważałem, że każdy 

z tych zespołów kontynuuje etos rocka, ale w innych warunkach, inaczej. Nirvana zbuntowała 

się, wracając do korzeni i przypominając, że trzech muzyków wystarczy, by tworzyć i grać. 

Trzech artystów, chłopaków z prowincji, podobnie jak trzydzieści lat wcześniej Janis 

Joplin budzi wśród odbiorców nadzieję, że nawet odtrąceni przez społeczeństwo 

nonkonformiści mają szansę spełnić się w muzyce. Niestety, często płacąc za to najwyższą 

cenę. 

Cobain to lider i ikona sceny grunge, choć nie jest jasne, czy kiedykolwiek ona 

istniała. Pearl Jam, Soundgarden czy Alice in Chains tworzące w Seattle obok Nirvany 

wniosły do historii muzyki równie wiele. Zostały jednak przyćmione przez mit, który jeszcze 

za życia powstał wokół Kurta Cobaina. To buntownik z rozbitej rodziny, narkoman 

i zagubiona w świecie wrażliwa dusza. Piekielnie odważny w realizowaniu swoich 

artystycznych ideałów, a zarazem potwornie słaby człowiek. Jedyny muzyk alternatywny 

obecny na okładkach kolorowych pism typu „Popcorn” czy „Bravo”. Był w stanie przebić 

na listach przebojów króla popu Michaela Jacksona, a przez chwilę po śmierci jego piosenki 

były warte więcej niż utwory Elvisa. 

Dla nas cały grunge na początku lat dziewięćdziesiątych niekoniecznie szedł 

w parze z jakąś ideologią, co było błędnym myśleniem. To nie jest tak, że chłopaki 

założyli flanelowe koszule, a dziewczyny podarte rajtuzy. Oni mieli szeroko zakrojony 

plan, chcieli poważnie zmienić rynek muzyczny. Robili muzykę, która nie jest żadną 

pozerką macho, co uosabiał Axl Rose z Guns N’ Roses, którego nienawidzili 

- mówiła w Roxy Monika Strzępka, reżyserka spektaklu teatralnego o Cobainie 

i Courtney Love. Nie jestem pewien, czy lider Nirvany miał plan, ale jak się zaraz okaże, 

grunge to rzeczywiście coś więcej niż tylko muzyka. I rzeczywiście Kurt bardzo walczył 

z maczyzmem. Jest zaprzeczeniem nie tylko męskiej, mocnej gwiazdy, ale też całego 

amerykańskiego mitu o sukcesie. Od urodzenia typowy loser, jak w piosence Becka - 

przegrany, który nie potrafi sobie poradzić ani z życiem, ani ze sławą. 



Specjalista od mocnego, brudnego brzmienia, a zarazem artysta przywiązany 

do melodii. Jak mówiła w Roxy Kasia Nosowska, wokalistka Hey, znana też z projektów 

solowych: 

To mocna, ostra muzyka, ale miałam skojarzenie z Beatlesami, bo to jest 

zrobione w wielkim szacunku dla melodii. Nirvana i Cobain zaszczepili we mnie 

sympatię do muzyki grunge. 

Nirvana potrafiła pogodzić beatlesowską melodyjność z punkową zadziornością 

i osadzić to we współczesności. Pamiętam, że to były czasy, kiedy płyty się kopiowało 

w tak zwanych przegrywalniach. Po płytę „Nevermind” ustawiały się kolejki. 

Zapisywało się i czekało od szóstej rano, a mniej więcej po godzinie trzynastej można 

było wejść i ją sobie nagrać. Miałem trzy egzemplarze i wszystkie zostały zajechane 

przeze mnie i koleżanki 

- wspominał w Roxy Zbigniew Zegler, szef muzyczny Programu 1 Polskiego Radia. 

Rzeczywiście wyrastająca z niezależnych, punkowych i metalowych korzeni estetyka Nirvany 

do dziś świetnie się sprzedaje, choć zespół nie istnieje od 1994 roku. Na świecie kupiono 

około siedemdziesięciu pięciu milionów legalnych kopii ich płyt. Po uwzględnieniu 

przegrywanych w Polsce po 1989 roku kaset, nielegalnych ściągnięć plików z internetu, 

odtworzeń na YouTubie - ile osób wysłuchało Nirvany? Dwa, trzy razy więcej? Odebranie 

sobie życia przez lidera zespołu było może jedynym sposobem na uwolnienie się od wielkiej 

sławy. Głupim i egoistycznym, wynikającym ze słabości, ale radykalnym. Analiza jego 

biografii zaprzecza spiskowym koncepcjom, że został zabity. Z perspektywy czasu wydaje 

się, że całe krótkie życie Kurta Cobaina prowadziło do samobójstwa. 

Przychodzi na świat na początku 1967 roku w Aberdeen na dalekiej, 

północno-zachodniej prowincji USA, blisko granicy z Kanadą. To miasto upadających 

tartaków, które prowadzą wycinkę na taką skalę, że ceny drewna spadają na łeb na szyję. 

Do tego dochodzi konkurencja tanich surowców z Trzeciego Świata - w Aberdeen brakuje 

pracy. Tradycyjne więzy rodzinne imigrantów z Europy są wystawione na ciężką próbę. 

Ojciec Kurta jest mechanikiem samochodowym, matka nie pracuje i wychowuje syna oraz 

jego młodszą siostrę. Rodzice, którzy poznali się i szaleńczo zakochali jeszcze w szkole, 

ledwo wiążą koniec z końcem, co staje się pierwszym powodem kłótni. Ich rozpieszczany 

pierworodny najbardziej lubi zajęcia plastyczne, wkrótce także lekcje gry na pianinie. 

Rodzina twierdzi potem, że już jako małe dziecko śpiewa „Hey Jude” Beatlesów. 

„Miałem dobre dzieciństwo. Do dziewiątego roku życia” - powie po latach Kurt 

w wywiadzie dla pisma „Spin”. Jego wspomnienia, zmieniane i ubarwiane, trzeba traktować 



z rezerwą. Jednak z biografii Charlesa R. Crossa „Pod ciężarem nieba” wynika, 

że Cobainowie rozwiedli się, kiedy ich syn miał dziewięć lat. Jego problemy zaczynają się 

jeszcze wcześniej, kiedy rodzice uznają, że jest nadpobudliwy, i za radą lekarzy zaczynają 

podawać mu specjalny lek. Jak pisze Cross: 

Decyzja, aby podawać Kurtowi rytalinę, nawet w 1974 roku budziła jeszcze spore 

kontrowersje. Niektórzy naukowcy podejrzewali, że specyfik ten wywołuje u dzieci 

odruch Pawłowa, zwiększając zarazem prawdopodobieństwo wystąpienia w przyszłości 

skłonności do uzależnień. 

Tym samym specyfikiem szprycowana jest w dzieciństwie Courtney Love, później 

żona muzyka. 

Wrażliwy Kurt obwinia się o rozwód rodziców. Zamieszkuje z ojcem, który obiecuje 

mu, że już nigdy nie zwiąże się z inną kobietą. Kiedy łamie przyrzeczenie, syn jest na niego 

wściekły. W 1979 roku, w gimnazjum, zaczyna pierwsze eksperymenty w szkolnym zespole 

muzycznym, ale nadal interesuje się rysunkiem - tworzy na przykład realistyczne obrazy warg 

sromowych. Zaczyna też sprawdzać możliwości ręcznych kamer wideo - kręci filmy między 

innymi o podcinaniu sobie żył. Jego biograf twierdzi, że już w tym okresie Kurt mawia: 

Zamierzam być supergwiazdą muzyki, zabić się i odejść w blasku sławy. (...) 

Chcę być bogaty i sławny i skończyć ze sobą jak Jimi Hendrix. 

Nawet jeśli przytoczona wypowiedź jest wymyślona i ma usprawiedliwiać po latach 

tragedię samobójstwa, to nie ulega wątpliwości, że mity mają wielką moc oddziaływania. 

Tragiczne odejścia Hendrixa, Joplin i Morrisona w młodym wieku są przecież dobrze znane 

Amerykanom, mogą wpływać na wyobraźnię dorastających, zagubionych nastolatków. 

A Cobain tak bardzo nie może się odnaleźć w świecie, że jeszcze przed ukończeniem szkoły 

podstawowej zaczyna chodzić na wagary i palić marihuanę, co oczywiście nie wpływa dobrze 

na jego psychikę. 

Na początku liceum dostaje w prezencie pierwszą gitarę, a gdy ma lat piętnaście, 

wyprowadza się od ojca i macochy. Zaczyna się błąkać po mieszkaniach licznych krewnych 

w Aberdeen. Wciąż chodzi do szkoły, ale bardziej interesuje się lekcjami gry na gitarze, 

odkrywaniem płyt Led Zeppelin u jednego z wujków i rysowaniem na zajęciach plastycznych 

komiksów o dziecku z rozbitej rodziny. Przekazywany z rąk do rąk przez dziadków, ciotki 

i kuzynów trafia w końcu do matki. Jest ona tak atrakcyjną kobietą, że kochają się w niej jego 

koledzy, co bardzo denerwuje Kurta. 

W 1983 roku przychodzi na odbywający się na parkingu występ The Melvins, jednej 

z wczesnych punkowo-hardcore’owych grup, która później zagra też z Jello Biafrą. Dociera 



tam z grupą znajomych, jak sam pisze, „ćpunów”. 

To było to, czego szukałem. Ech, punk rock. Tamte ćpuny nudziły się tylko 

i ciągle wrzeszczały: „Zagrajcie jakieś kawałki Def Leppard!”. Boże, jak ja wtedy 

nienawidziłem tych skurwieli. Stanąłem na ziemi obiecanej parkingu na tyłach sklepu 

spożywczego i odnalazłem moje prawdziwe powołanie 

- zapisuje w dzienniku. Okazuje się, że The Melvins pochodzą z jego okolicy. 

Zaczyna szwendać się z członkami zespołu i ich fanami. Dzięki nim coraz lepiej poznaje 

scenę hardcore, ale jeździ też na metalowe koncerty typu Judas Priest. Równolegle popada 

w coraz większy konflikt z matką i wyprowadza się od niej. Tym razem sypia już nawet 

na klatkach schodowych bloków i w kartonie na werandzie u znajomych. Jest sfrustrowany, 

nie ma dziewczyny, nie potrafi znaleźć ujścia dla popędu seksualnego. Po latach przyznaje, 

że stracił dziewictwo, wykorzystując niepełnosprawną intelektualnie dziewczynę. Wstydzi się 

tego, a mało brakuje, żeby wylądował za to w więzieniu. 

Coraz częściej jest pijany lub zaćpany, nie tylko marihuaną, ale też LSD. Na jakiś czas 

wraca do ojca, a w końcu udaje mu się wraz z kolegą wynająć obskurne mieszkanie. W 1985 

roku popada w pierwsze zarejestrowane w kartotekach konflikty z prawem, kiedy sprejuje 

po ścianach dziwne hasła. Twierdzi potem, że brzmiały na przykład: „Bóg jest gejem” czy 

„Chrystus pod nóż skrobanki”, ale biografowie piszą, że były to raczej niesprecyzowane 

wynurzenia typu: „Nie mam tego, no jakbytopowiedzieć”. 

Zaczyna pisać piosenki i komponować, a pierwszy skład, z którym nagrywa demo, 

nosi nazwę Fecal Matter. Grają w nim głównie muzycy z The Melvins. „Illiteracy Will 

Prevail” oficjalnie nigdy nie zostaje wydane, zespół nie gra też koncertów. Utwory noszą 

dziwne tytuły, jak „Bambi Slaughter” czy „Suicide Samurai”. Nie jest to bezładna, szybka 

nawalanka jak wczesne Beastie Boys, tylko długie, powolne i mroczne piosenki. Tylko jedna 

z nich, romantyczna, ale zarazem surrealistyczna „Spank Thru”, jest potem grana przez 

Nirvanę i wydana na płycie z rarytasami: 

To piosenka dla wszystkich kochanków. 

I światła na gałęziach drzew. 

Wszystkie kwiaty mają zapalenie dziąseł. 

A ptaki latają szczęśliwe. 

Kurt demo Fecal Matter wręcza Kristowi Novoselicowi, potomkowi chorwackich 

imigrantów mieszkającemu w Aberdeen. Jednak zanim ten zgodzi się grać z Cobainem, 

przyszły lider Nirvany jest technicznym pomocnikiem The Melvins, mieszka z jednym 

z muzyków w starej szopie. Chodzi non stop nawalony. Kiedy nie starcza mu na codzienne 



piwo i LSD, wdycha opary z kosmetyków. Jednocześnie cały czas ćwiczy grę na gitarze, 

pisze kolejne piosenki i w końcu ucieka z rodzinnego miasta. Tworzy stały związek 

ze starszą, doświadczoną punkówą Tracy, której poświęcone jest „About a Girl” z pierwszej 

płyty Nirvany. Dopiero wtedy z basistą Kristem Novoselicem zaczynają grać publicznie. Nie 

mają jednak stałego perkusisty, a wokalista wstydzi się występować na scenie. 

W końcu, kiedy Kurt Cobain ma dwadzieścia jeden lat, jako Nirvana wydają pierwszy 

singiel z piosenką „Love Buzz” z repertuaru Shocking Blue. W ich wykonaniu brzmi jak 

typowy rock wzmocniony nieco okrzykami wokalisty. Następnego roku ukazuje się album 

„Bleach”, który pierwotnie ma nosić tytuł „Too Many Humans”. Począwszy od otwierającego 

„Blew”, muzyka jest mocna, ale też melodyjna, szczególnie w przebojowym „About a Girl”: 

Potrzebuję dobrego przyjaciela, Takiego, który mnie wysłucha. Myślę, 

że pasujesz do mnie jak ulał, Ty wiesz, o co chodzi. 

Wykorzystam to, gdy Zostawisz mnie, bym ochłonął. Jednak nie mogę cię widzieć 

każdej nocy, Nie dając nic w zamian. 

Cobain narzeka, że wytwórnia i realizator nagrań narzucili mu klasyczne rockowe 

brzmienie. Rzeczywiście, „Bleach” jest bardzo łagodna w porównaniu z późniejszymi płytami 

Nirvany. Dużo tu czystych gitarowych solówek i tylko wokal wskazuje, że ten zespół to nowe 

zjawisko. Wydawcą płyty jest Sub Pop, mała niezależna wytwórnia z Seattle, z którą grupa 

jest potem utożsamiana. Tak naprawdę Nirvana szybko wchodzi z nią w konflikt. Muzycy nie 

są zadowoleni ani z brzmienia à la Aerosmith, ani ze słabej promocji. Jednak to tonące 

w długach Sub Pop sprowadza z Europy Everetta True, dziennikarza „Melody Makera”, aby 

posłuchał zespołów lokalnej sceny. Jego późniejszy tekst jest początkiem mody na grunge, 

definiuje jego publiczne oblicze i po raz pierwszy opisuje Nirvanę: 

Zasadniczo mówiąc, jest to coś nowego. Bez trików gwiazd rocka, bez poglądów 

intelektualnych, bez planów podbicia całego świata. Mówimy o facetach w wieku 

dwudziestu lat, pochodzących z wiejskich okolic stanu Waszyngton, którzy chcą 

po prostu grać rocka i jeśli nie robiliby tego, pracowaliby pewnie w supermarkecie, 

tartaku albo naprawialiby samochody. 

Taka postawa ma być gwarancją powrotu do korzeni, w czasie kiedy gwiazdy lat 

sześćdziesiątych występują na stadionach, a punk jest grany w piwnicach dla wiernej, wąskiej 

publiki. Album „Bleach” zdobywa popularność tylko w małych, uniwersyteckich 

rozgłośniach, jednak szum tworzący się wokół grunge’u sprawia, że Nirvana rusza w trasę 

koncertową. Podróżują półciężarówką, śpią w niej, grają w salach zapełnionych tylko 

w połowie. Dużo cieplej przyjmuje ich Europa, gdzie hip-hop dopiero zdobywa przyczółki 



i publiczność z wytęsknieniem czeka na coś świeżego, najlepiej gitarowego. Lider zespołu 

niektóre koncerty w połowie przerywa, przeżywa załamania psychiczne z powodu 

straszliwych bóli brzucha. 

To nie jest konkretna choroba brzucha, nie ma chyba nazwy. Nawarstwiało mi 

się to przez tyle lat, że miałem, no wiecie, myśli samobójcze. Po prostu nie chciałem żyć. 

Pomyślałem więc, że jeśli mam umrzeć, jeśli mam się zabić, to powinienem wziąć jakieś 

narkotyki. No wiesz, stanę się ćpunem, bo czuję się jak ćpun każdego dnia 

- mówił w wywiadzie dla MTV. W czasach „Bleach” nie bierze jeszcze heroiny, ale 

prawie nigdy nie jest trzeźwy. Jest też abnegatem. Jego dziewczyna Tracy nie jest w stanie go 

zmusić, żeby choć posprzątał mieszkanie, w którym piętrzą się znoszona przez niego 

starzyzna, kiczowate przedmioty oraz „instalacje artystyczne”. Cobain nadal rozwija swoje 

fascynacje estetyczne, rysując, domalowując narządy płciowe postaciom ze zdjęć czy 

wieszając lalki Barbie na szubienicy. W końcu jego związek z Tracy się rozpada. Zaczyna się 

spotykać z Tobi Vail, perkusistką Bikini Kill, pionierskiego i radykalnego bandu ruchu Riot 

Grrrl łączącego feministyczną emancypację z ideologią punk. Na stanowisku perkusisty 

Nirvany Cobain zatrudnia Dave’a Grohla z hardcore’owej kapeli Scream. Dopiero wtedy 

wszystkie elementy układanki zaczęły do siebie pasować, jak wspominają muzycy. 

Wiosną 1990 roku Nirvana - w składzie, w którym będzie działać do końca kariery - 

zaczyna szykować album o tytule „Sheep”. Przyjaciele z Sonic Youth polecają im pododdział 

wielkiej kompanii DGC, czyli David Geffen Company, który w tym czasie wyszukuje młode, 

alternatywne zespoły. Dzięki gotówce od inwestora muzycy mogą spokojnie popracować nad 

płytą i tym razem są zadowoleni z brzmienia. Latem 1991 roku do studenckich rozgłośni 

trafia singiel „Smells Like Teen Spirit”. Po telefonach od słuchaczy zaczyna być coraz 

częściej emitowany. Wytwórnia postanawia więc wyłożyć trochę gotówki na teledysk (dość 

wysokobudżetowy jak na alternatywną kapelę), który wchodzi do heavy rotation, czyli jest 

bardzo często emitowany w MTV. 

Nasza kapela ma teraz taki image: przeciw żarłoczności, materializmowi 

i konsumeryzmowi. Mamy zamiar to wsadzić we wszystkie nasze cztery wideoklipy. 

W pierwszym „Smells Like Teen Spirit” będziemy iść przez centrum handlowe i rzucać 

w powietrze tysiące dolarów, a ludzie będą kłębić się jak sępy, żeby zebrać, ile się da. (...) 

A potem jesteśmy na apelu w szkole średniej przed meczem, a cheerleaderki mają 

na kostiumach znak anarchistów 

- zapisał Cobain w notatkach wydanych potem jako „Dziennik”. Jak widać, na ekranie 

wytwórnia nieco ukróciła jego pomysły, ale cheerleaderki mają wymalowane „anarchie” 



na piersiach, Nirvana gra w sali gimnastycznej, a nastolatki szaleją. W ten sposób 

na poziomie wizualnym zespół odwołuje się do tego, co zna najlepiej - świata szkół małych 

miast Ameryki, gdzie uczniowie nudzą się pozbawieni jakiejkolwiek ideologii. 

Naładujcie broń i weźcie przyjaciół, 

Frajdą jest przegrywać i udawać. 

Ona jest zbyt znudzona i pewna siebie, 

O nie, znam brzydkie słowo. 

Halo? Halo? Halo? Jak smutno. 

„How low” z refrenu można tłumaczyć na różne sposoby, podobnie jak pozostałe 

frazy. „Load up your guns” to też raczej nie wezwanie do zbrojenia się, lecz naładowania 

energią, siłą. Ważne, że Cobain zaprasza młodzież do swojego świata. Tam przy zgaszonym 

świetle każdy mający doła odmieniec, „Mulat i albinos” może znaleźć sobie miejsce. Nic nie 

jest jednak powiedziane wprost, nic do końca. To poetyka postmodernistycznej niepewności, 

która - jak się okazuje - trafia w samo sedno „teen spirit”. Pierwotnie nie chodziło zresztą 

o żaden „smród młodości”, tylko perfumy pod tą nazwą, ale duch młodości wcale nie 

pachniał Kurtowi ładnie. Dosłownie i w przenośni, ponieważ w utworze są też linijki 

ironiczne. Kiedy śpiewa: „Here we are now, entertain us”, jest głosem swoich młodych 

fanów. Znudzonych i czekających, aż świat się nimi zajmie, zabawi ich, obsypie atrakcjami. 

Niemających energii, żeby zmieniać rzeczywistość, nieumiejących się zbuntować. 

Kiedy jesienią ukazuje się płyta „Nevermind”, wcale nie zbiera dobrych recenzji, ale 

podoba się słuchaczom. Sprzedaje się tak dobrze, że wytwórnia tłoczy dodatkowy nakład. 

Po świętach wielu nastolatków oddaje do sklepów niechciane płyty od rodziców i zamienia je 

na Nirvanę. 

W marcu 1992 roku singiel „Come as You Are” oparty na podobnym co poprzedni 

patencie przechodzenia od fragmentów spokojnych do bardzo ostrych umacnia sukces 

Nirvany. W tekście Cobain przede wszystkim przekonuje, żeby słuchacz, czy też dziewczyna, 

„przyszli tacy, jakimi są” - on nie ma ze sobą broni palnej. W teledysku rewolwer dryfuje 

swobodnie w wodzie, w której płynie też za banknotem dziecko z okładki płyty. Wokalista 

ma włosy przefarbowane na czerwono, klip oparty jest na przenikających się, zamazanych 

obrazach, niepewności, w jakiej pozostawia słuchaczy muzyka i zespół. Kasia Nosowska 

w Roxy tak opisywała ponadczasowość „Nevermind”: 

To jedna z tych płyt, które zapoczątkowały pewną przemianę we mnie jako 

słuchaczce. Ta płyta jest szczególna, nie starzeje się. Kiedy mój syn nastawiał ją na cały 

głos, wciąż budziły się we mnie emocje. Mimo że o grunge’u mówi się, że jest kopią tego, 



co było kiedyś - ociera się między innymi o Led Zeppelin. Ja to i tak kupuję, bo ta 

muzyka wzbudza ogromne emocje. 

Jeszcze przed sukcesem „Nevermind” wokalista - według legendy za pośrednictwem 

Everetta True - poznaje Courtney Love szykującą właśnie debiut swojej grupy Hole. 

Ponieważ Kurt jest jeszcze z Tobi, nie zaczynają od razu romansu, ale według wspomnień 

świadków „są sobą bardzo zainteresowani”. W Courtney czuje bratnią duszę - miała 

dzieciństwo równie ciężkie jak on, a lęki także chętnie uśmierza narkotykami i alkoholem. 

Myślę, że oskarżenia, że wokalistka Hole związała się z nim dla sławy i pieniędzy, są 

nietrafne. Kiedy się poznali, nic nie zapowiadało sławy Nirvany, a oboje żyli w innych 

związkach. Courtney jest też oskarżana o to, że wciągnęła muzyka w heroinę. Według 

biografa Charlesa R. Crossa jest odwrotnie. To Kurt proponuje jej pierwszy wspólny „strzał”. 

Sam ma już za sobą długie tygodnie picia pewnego syropu, który zawiera sporą dawkę 

morfiny, a od jesieni 1991 roku daje już regularnie w kanał. Jak pisze w swoim „Dzienniku”: 

Postanowiłem zażywać heroinę każdego dnia ze względu na przewlekłe 

dolegliwości żołądkowe, które dokuczały mi w okresie ostatnich pięciu lat i które 

doprowadziły mnie do takiego stanu, że chciałem się zabić. (...) Jedynym skutecznym 

środkiem okazały się silne opiaty. Wielokrotnie dochodziło do tego, że stawałem się 

dosłownie niezdolny do czegokolwiek, leżałem na łóżku całymi tygodniami, wymiotując 

i morząc się głodem. Zdecydowałem więc, że skoro i tak czuję się jak ćpun, równie 

dobrze mogę nim zostać naprawdę. 

To „postanowienie” Cobaina mnie nie przekonuje. Ponieważ sam kiedyś uzależniłem 

się od heroiny, wiem, jak człowiek potrafi sam siebie przekonać, że musi lub powinien ją 

brać. Życie w stanie nawalenia od okresu dojrzewania powoduje też, że trudno sobie 

wyobrazić inne sposoby rozwiązywania problemów niż używki. Natomiast rzeczywiście 

trudno normalnie leczyć zapalenie żołądka, kiedy nie ma się domu, jest się ciągle w trasie 

i wciąż jeszcze bez pieniędzy. 

Związek z Courtney zostaje przypieczętowany, kiedy podczas występu w brytyjskiej 

telewizji na początek „Smells Like...” Kurt oznajmia przez mikrofon, że wokalistka Hole jest 

„best fuck in the world”. Najbardziej fetowany muzyk Zachodu staje się jeszcze bardziej 

atrakcyjny, wywołując skandal takim obwieszczeniem swojego romantyczno-narkotycznego 

związku. 

Na koncertach Nirvany dochodzi do różnych afer, którymi mogą się zająć brukowce. 

Lider, wkurzony na przykład nieodpowiednią publicznością, która przychodzi zwabiona jego 

sławą, potrafi bić się z ochroniarzami, chować się na zapleczu lub mówić publiczności: 



„Jestem homoseksualistą, jestem narkomanem i pierdolę tłuste świnie”. Tylko to środkowe 

zdanie jest prawdziwe. Cobain bierze coraz więcej i na początku 1992 roku, kiedy jest 

rozchwytywany przez media, zasypia w trakcie wywiadów. Nie myje też zębów, nie pierze 

koszulek, przed występem w prestiżowym „Saturday Night Live” wymiotuje przed studiem 

telewizyjnym. Na scenie ma niedokładnie ufarbowane czerwone włosy, sweterek i koraliki, 

strupy na twarzy. Nie musi udawać rockowego abnegata, on nim naprawdę jest i bardzo źle 

się czuje w roli gwiazdy. Jak mówił w Roxy Zbigniew Zegler: 

Problem z popularnością Kurta jest taki jak z samospełniającymi się 

przepowiedniami. Marzymy i przepowiadamy sobie, by potem tak było, a jak się ziści, to 

widzimy, że niesie to ze sobą takie a nie inne konsekwencje. On chciał być sławny. 

Działając w Sub Pop, od samego początku miał jasno nakreśloną wizję. Starali się grać 

przy całej tej niezależności i chropowatości możliwie przystępnie, a wręcz przebojowo. 

Kurt celował, żeby w każdym utworze przemycić melodię. Pragnął sławy, tylko nie 

spodziewał się, że będzie ona tak wielka. Gdy człowiek ma dwadzieścia lat, bardzo chce 

zawojować świat, tylko nie bardzo wie, jak to zrobić. Gdy już to osiągnie, nie może sobie 

poradzić. Kurt zderzył się z realiami. 

Poza tym Cobain jest niezadowolony, że fani nie rozumieją do końca jego poglądów. 

Nirvana gra na przykład na rzecz praw gejów i lesbijek, wcześniej na imprezie wspierającej 

prawo do aborcji. Cobain, sam w szkole testujący swoją seksualność i wyzywany od pedałów, 

jest przeciwnikiem homofobii, seksizmu i rasizmu. Sukces płyty przerasta oczekiwania 

zarówno wydawcy, jak i zespołu, który zamiast udać się w trasę, spiera się o prawa 

do utworów. 

Prace nad kolejnym albumem idą Nirvanie bardzo powoli. Nowa wytwórnia 

w porozumieniu z Sub Pop pod koniec 1992 roku wydaje składankę „Incesticide”. Krążące 

już pośród fanów nagrania demo, single, odpady z sesji brzmią nawet bardziej brudno niż 

oficjalny album, utwierdzając alternatywną legendę grupy. Cobain projektuje okładkę, 

na front dając straszną, rozpadającą się sylwetkę człowieka, na tył dziecięcą kaczuszkę 

z plastiku. 

Kiedy Courtney oznajmia mu, że jest w ciąży, muzyk jest przerażony. Uznaje jednak, 

że dziecko jest szansą na poukładanie sobie życia. Oboje z partnerką decydują się na terapię 

odwykową, wspomagani lekarstwami razem przechodzą piekło wymiotowania, pocenia się, 

rozwolnienia i dreszczy. Zaraz potem Nirvana musi zagrać koncerty w Japonii. Courtney 

dołącza do zespołu, a potem na Hawajach biorą z Kurtem ślub. 

Po powrocie do USA muzyk znów zaczyna grzać, nie interesuje się w ogóle sprawami 



zespołu, od strzykawek są go w stanie odciągnąć tylko kolejne badania płodu. Nirvana 

właściwie przestaje istnieć, ale latem 1992 roku musi zagrać koncerty w Europie. Pierwszy 

się nie odbywa, bo lider zostaje odwieziony do szpitala z powodu „problemów z żołądkiem”. 

Oficjalnie cały czas zaprzecza, że jest kompletnie uzależniony, ale prasa szybko węszy trop. 

Cobain w USA przechodzi kolejny detoks, tym razem w szpitalu, pod kroplówką, kiedy 

w sierpniu 1992 roku rodzi się jego córka. Mimo obaw rodziców dziecko jest całkowicie 

zdrowe. Cobain jednak natychmiast wraca do nałogu. Kupuje też broń. Tymczasem pismo 

„Vanity Fair” publikuje wielki materiał, z którego jasno wynika, że”państwo Cobain” są 

nieodpowiedzialną parą ćpunów. Co jest zresztą prawdą i właściwie trudno się dziwić, 

że w szpitalu pojawia się opieka społeczna i odbiera im dziecko. Na szczęście udaje się 

załatwić sprawę tak, że zajmuje się nim zaufana osoba i para może widywać córkę. 

A Nirvana musi grać. Cobain podobnie jak Jimi Hendrix nie ma czasu na odpoczynek. 

Wytwórnia i promotorzy chcą wykorzystać sławę kapeli. Tym razem chodzi o festiwal 

w Reading w Anglii. Występują tam obok zaprzyjaźnionych i wybranych przez nich samych 

zespołów, jak The Melvins, L7 czy Mudhoney. Sześćdziesięciotysięczna publiczność czeka 

jednak przede wszystkim na swojego idola, o którym krążą plotki, że już nie żyje. Cobain 

wjeżdża na scenę na wózku inwalidzkim, w peruce i kitlu szpitalnym. Krist Novoselic mówi: 

„Dzięki pomocy przyjaciół i rodziny dasz radę, stary!”. Muzyk wolno wstaje, zaczyna 

śpiewać, po czym pada na scenę, ale fani już widzą, że to mistyfikacja. Wtedy Kurt bierze 

gitarę i Nirvana rozpoczyna dziś już legendarny koncert, który kończy tradycyjnym 

rozwaleniem instrumentów i głośników. Po powrocie do domu lider zespołu idzie na kolejny 

odwyk, podczas którego znów leży wycieńczony pod kroplówką. 

Ciążyło mu wszystko - został ojcem, miał żonę, był gwiazdą rocka, a wszystko to 

nastąpiło jednocześnie. Dla każdego brnięcie przez to wiązałoby się z poważnym 

stresem, ale przechodzić przez to wszystko jako człowiek uzależniony od heroiny - to już 

zupełnie inna sprawa 

- wspominał Krist Novoselic cytowany w książce „Pod ciężarem nieba”. Mimo 

wycieńczenia kolejnym odwykiem Cobain znów musi wystąpić, tym razem podczas rozdania 

MTV Video Music Awards. Chce tam zaprezentować ironiczne „Rape Me”, ale szefowie 

telewizji mu zakazują. Gra więc tylko pierwsze takty i śpiewa tytułową linijkę, a na koniec 

występu - wściekły zarówno na show-biznes, jak i na samego siebie - rozwala gitarę, głośniki, 

wdrapuje się na dekorację, spada na perkusję. A pozostali członkowie Nirvany pozdrawiają 

przez mikrofon znienawidzonego przez siebie Axla Rose’a z Guns N’ Roses. 

Prosty, niedługi tekst „Rape Me” nie traktuje wcale o MTV, lecz o całym systemie 



medialnym, a w szczególności „Vanity Fair”. A także o heroinie. Cobain śpiewa między 

innymi: 

Nienawidź mnie, 

Rób to znowu i jeszcze, 

Zniszcz mnie, 

Zgwałć mnie, mój przyjacielu. (...) 

Moje ulubione tajne źródło, 

Całuję twoje otwarte rany, 

Doceniam twoje zmartwienie, 

Zawsze będziesz śmierdzieć i płonąć. 

Na początku 1993 roku Nirvana nagrywa nowy album zamknięta w studiu Steve’a 

Albiniego. To legenda amerykańskiego undergroundu, były lider zespołu Big Black, który 

od początku lat osiemdziesiątych nie tylko grał wyjątkowo ostro, ale też nie bał się śpiewać 

o przemocy seksualnej, rasizmie i morderstwach. Albini jest producentem ulubionych płyt 

Cobaina, jak „Surfer Rosa” grupy The Pixies. Nirvana to światowa gwiazda, ale wywodzi się 

z podziemia i chce wrócić do tych korzeni. 

Nowa płyta „In Utero” pierwotnie ma być prowokacją pod tytułem „I Hate Myself and 

I Want to Die”. Współpracownicy ostrzegają jednak Cobaina przed procesami sądowymi, 

a wytwórnia i tak ma problem z ostrym materiałem muzycznym. Okładkę przedstawiającą 

przekrój ludzkiego ciała z anielskimi skrzydłami stworzono w porozumieniu z wokalistą, 

a na odwrocie znalazło się zdjęcie stworzonego przez niego kolażu-instalacji. To rozmyte 

w mocnym czerwonym świetle plastikowe modele części ciała, miniaturowe płody, 

wnętrzności człowieka. Kurt, autor muzyki, słów i strony wizualnej „In Utero”, mówił 

w wywiadzie dla francuskiej telewizji M6: 

Chcieliśmy mieć tytuł, który by się odnosił do większości utworów w albumie. 

A te są głównie o medycynie, śmierci i byciu ograniczonym przez chorobę. Z jakiegoś 

powodu szukałem powiązania między życiem, śmiercią, odrodzeniem i byciem ciągle 

chorym. Byłem opętany tymi myślami i musiałem wydalić je ze swojego organizmu. 

Również według pomysłu lidera realizowany jest pełny wyrazistych kolorów teledysk 

do singla „Heart-Shaped Box”. To Kurt wymyśla półnagiego starego człowieka w czapce 

Świętego Mikołaja, który wiesza się na krzyżu. Jak na okładce płyty: malutkie płody wiszące 

na drzewach, białe kaptury Ku-Klux-Klanu nasiąkające czarnym błotem. To wszystko wizje 

z zapisków Kurta, wysyłanych z odwyków listów do Courtney, które wysmarowywał też 

własną krwią i nasieniem. „All Apologies”, ostatni utwór na płycie, kierowany jest właśnie 



do niej i córki. Cobain śpiewa, że”każdy jest gejem”, a potem: 

Wszystko to moja wina, 

Biorę ją na siebie. 

Morska piana, wstyd, 

Oparzenia od słońca i odmrożenia. 

Krztusząc się prochami jej wrogów. 

Kiedy tylko się da, córeczka Cobaina jest przywożona na koncerty, po których muzyk 

zazwyczaj odmawia wywiadów i szybko ucieka. Za namową menedżerów, choć wciąż jest 

wściekły na”Vanity Fair” za ich oskarżycielski tekst, zgadza się jednak rozmawiać 

z zaprzyjaźnionymi dziennikarzami, aby polepszyć swoją reputację. 

Nie ćpa, ale wciąż cierpi na straszne bóle brzucha i myśli o samobójstwie. Koledzy 

z zespołu muszą go pilnować, żeby nic sobie nie zrobił, ale w końcu, kiedy jest w domu, 

ponownie wstrzykuje sobie heroinę. W dodatku po raz kolejny przedawkowuje i ledwo 

zostaje odratowany. Przez cały 1993 rok regularnie wraca do nałogu, choć jego żona już nie 

bierze. Mający wyrzuty sumienia mąż bije ją, straszy bronią, zostaje za to nawet aresztowany. 

Kolejny ciężki rok Nirvana zamyka między innymi słynnym koncertem „MTV 

Unplugged”, do którego po długich negocjacjach ze stacją wybiera same mniej znane utwory. 

Cobain sprawia wrażenie, że jest w dobrej formie, ale w tym okresie pisze w dzienniku: 

Boże, ratuj, pomóż mi, proszę. Chcę, żeby mnie akceptowano. Muszę być 

akceptowany. Będę nosił ciuchy, jakie tylko zechcecie! Taki jestem zmęczony płaczem 

i marzeniami. Jestem taaaki, taaaki samotny. Czy nie ma tu nikogo? Proszę, pomóżcie 

mi! 

Chodzi mu chyba nie tylko o akceptację jego jako artysty, ale też jako człowieka 

głęboko uzależnionego od heroiny. Tak pogubionego, że nie tylko nie chce rozdawać 

autografów, ale nawet pluje na fanów. Przed koncertami rzyga żółcią i krwią. Lekarze nie są 

w stanie mu pomóc, jego zdaniem jedynym lekarstwem jest heroina. Dlatego nie przychodzi 

na pierwsze dni kolejnej sesji nagraniowej Nirvany w styczniu 1994 roku, źle się czuje 

podczas koncertów w Europie, bo nie potrafi tam zdobyć towaru. W końcu pisze list 

pożegnalny i przedawkowuje mocne lekarstwo uspokajające, ale Courtney w ostatniej chwili 

udaje się go uratować. 

Wracają do USA, ale Nirvanie grożą procesy za odwołanie dużej części trasy 

koncertowej. Zespół ma więc zagrać na objazdowym festiwalu Lollapalooza za osiem 

milionów dolarów, po to aby zabezpieczyć się finansowo i ugruntować swoją popularność. 

Cobain nie chce jednak słyszeć o żadnych kolejnych koncertach, nikogo już nie słucha. 



Wymyka się z domu, żeby ćpać w tanich motelach, w końcu zostaje zmuszony do kolejnej 

terapii w luksusowym ośrodku dla gwiazd. Ucieka stamtąd w nocy przez mur ogrodzenia 

i wraca do domu. Do pożegnalnego listu, który przygotował już wcześniej, dopisuje: 

Proszę, ciągnij dalej, Courtney, dla Frances, ze względu na jej życie, które będzie 

o wiele szczęśliwsze beze mnie. Kocham Was. Kocham Cię. 

Po ostatnim zastrzyku strzela sobie w głowę. Taka jest wersja oficjalna, ale legenda 

otaczająca Kurta powoduje, że zakwestionowany zostaje między innymi ten dopisek. 

Niektórzy prywatni detektywi, a przede wszystkim autorzy książki „Kto zabił Cobaina?” 

uważają, że skreślony został innym rodzajem pisma. Mają wątpliwości, czy muzyk mógł się 

sam zastrzelić po wstrzyknięciu tak mocnej dawki heroiny. Wątpliwości budzą też odciski 

palców na broni. 

Dość łatwo wierzymy, że Courtney Love zleciła zabicie swojego męża. To są takie 

bajki mówiące o tym, że jak dzieje się coś złego, to obok musi czaić się jakaś zła 

czarownica. Utarł się taki wizerunek Courtney - każdy widzi destrukcyjną kobietę, 

która zniszczyła geniusza, bo przyczepiła się do niego, cytując kwestię z naszej sztuki, 

jak „gówno do okrętu” 

- mówiła w Roxy Monika Strzępka, reżyserka spektaklu „Courtney Love” autorstwa 

Pawła Demirskiego. Premiera odbyła się w Teatrze Polskim we Wrocławiu w 2012 roku. Jak 

zobaczymy w kolejnym rozdziale, żona Cobaina pozostaje jedną z najbardziej 

niedocenionych buntowniczek. 

Lider Nirvany umarł na początku kwietnia 1994 roku. Pamiętam, jak zaskoczony 

słuchałem wtedy w Polsce nocnych audycji poświęconych jego pamięci. 

Była to śmierć niekwestionowana. Nie można jak w przypadku Morrisona czy 

Elvisa zakładać, że może to jednak nie on. Tu nie ma wątpliwości, można się ewentualnie 

zastanawiać nad przyczyną. W każdym razie nikomu nie przychodzą do głowy teorie, 

że Kurt miał dość wszystkiego i uciekł na Alaskę, by założyć swój własny Kościół. 

Wiadomo, że go nie ma. Jasne jest, że się zabił i zostawił piękny list. Miał problemy 

z narkotykami; na pewno można to było jakoś inaczej rozwiązać, ale Kurt sam 

zdecydował 

- mówił w Roxy Zbigniew Zegler. A Robert Sankowski z”Gazety Wyborczej” 

dodawał: 

„Nevermind” konsekwentnie wymieszało różne muzyczne światy. Trudno 

oczekiwać w muzyce kolejnego tak radykalnego kroku. Nirvana okazała się wielkim 

sukcesem sceny niezależnej i paradoksalnie jej nieszczęściem, bo potem wszystko, 



co było alternatywne i niezależne, szybko przechwytywał mainstream, który przestał być 

obciachowy. Ludzie, którzy w latach osiemdziesiątych twardo siedzieli zakopani 

na stanowiskach muzyki alternatywnej, powiedzieli: Madonna? Jackson? A dlaczego 

nie? Ich muzyka jest OK, tak samo jak trzyminutowe kawałki. To wszystko zrobił 

Cobain, pokazując, że można być alternatywnym i mainstreamowym w tym samym 

momencie. 

Nasz bohater za życia uważany był za idola, a zarazem typowego przedstawiciela 

generacji X. Trudnego do zdefiniowania pokolenia, następnego po urodzonych tuż po wojnie 

hipisach i po przychodzących na świat w latach pięćdziesiątych punkowcach. Tajemniczy 

„iksowie” rodzą się w latach sześćdziesiątych, nie załapują się na wielkie przemiany 

kulturowe, dorastają w czasach, gdy wyczerpały się zarówno ideały ich dziadków, jak 

i rodziców. 

Żaden z ruchów, o których pisałem wcześniej w”Leksykonie”, nie stworzył idealnego 

świata, każdy został wchłonięty przez popkulturę, masowy przemysł rozrywki. Rówieśnicy 

Cobaina nie chcą rewolucji, nudzą się, zamiast wchodzić w konflikty. Postmodernizm ich 

przytłacza. Cobain w dziennikach narzekał, że ludzie przychodzą na koncerty Nirvany nie 

po to, by jej słuchać lub się bawić, tylko po to, by oceniać. Aby wziąć udział w ważnym 

wydarzeniu, być modnym i na fali nowych trendów. Oskarżał fanów o to, czego sam 

nienawidził. Pisał też: 

Wszystko już zostało powiedziane. Nie pamiętam, kiedy ostatnio prowadziłem 

z kimś interesującą rozmowę. 

Generacja X kojarzona jest właśnie z nudzeniem się i brakiem zaangażowania. Jednak 

analizując bliżej losy, teksty i emploi żony Cobaina, trzeba przyznać, że często było zupełnie 

inaczej. 



 

Nirvana (l-p): Dave Grohl, Kurt Cobain i Krist Novoselic, 1991 

 

fot. Paul Bergen/Redferns/Getty Images/FPM 

 



 

Kurt Cobain (i fender mustang), Palasport, Modena, 1994 

 

fot. Raffaella Cavalieri/Redferns/Getty Images/FPM 

 



 

Kurt Cobain gra na basie, Hilversum Studios, Holandia, 1991 

 

fot. Michel Linssen/Redferns/Gettz Images-FPM 

 

 



 

 

Frances Bean Cobain, Courtney Love i Kurt Cobain, 10th Annual MTV Video Music 

Awards, 1993 

 

fot. Barry King/WireImage/Getty Images/FPM 

 

 



COURTNEY LOVE 

 

Wdowa po Cobainie dziś często jest modelką pozującą dla wielkich firm, celebrytką, 

na którą czyha tłum fotoreporterów. W ciągłym konflikcie ze swoją i Kurta córką Frances 

Bean Cobain, na wiecznym odwyku, regularnie „powracająca” i znów znikająca 

w narkotykowym piekle. 

Nienawiść fanów Nirvany do wdowy po liderze zespołu bardzo przypomina stosunek 

słuchaczy The Beatles do Yoko Ono. Sam Cobain powiedział, że żona kojarzy mu się 

z Nancy Spungen - tę z kolei oskarżano o to, że narkotykami wykończyła Sida Viciousa. 

Wokaliście chodziło jednak o ucieleśnienie pewnego rockandrollowego mitu, a nie o to, 

że Courtney wszędzie się za nim szlaja i jest głupia (tak muzycy Sex Pistols postrzegali 

Nancy). Większość jej telewizyjnych wypowiedzi zawiera długie „wypikania”, bo przeklina 

regularnie i dosadnie. Wielokrotnie pokazywała na koncertach piersi i inne części ciała - 

ku uciesze fotografów, którym zdarzało się też przydybać ją leżącą pijaną na różnych 

rozdaniach nagród i innych vipowskich imprezach. 

W najlepszym wypadku Courtney jest dziś kojarzona jako żeński głos grunge’u. Jak 

jednak przypominał w Radiu Roxy Krzysztof „Grabaż” Grabowski z Pidżamy Porno 

i Strachów na Lachy: 

Pierwsza płyta Hole była mocno noise’owa. A o noisie i grunge’u ciężko mówić 

jak o syjamskich braciach. Ta płyta była pełna przesterowanych gitar i takiego 

kamiennego łupania. Do tego trzeba dodać bardzo wówczas odważne teksty dziewcząt, 

na przykład o byciu nastoletnią kurwą. 

Na początku kariery Courtney Love była bardzo ważnym głosem dziewczyn 

z generacji X. Zbuntowanych nastolatek, które w przeciwieństwie do swoich kolegów 

grunge’owców miały sporo do powiedzenia na ważne tematy. Jak mówiła w Roxy Klaudia 

Rachubińska z Instytutu Kultury Polskiej Uniwersytetu Warszawskiego: 

Courtney Love wprowadziła na scenę kobiece ciało, które działa, a nie tylko 

wygląda. To chyba najważniejsza rzecz, jaką zrobiła. Przedstawiła ciało kobiece jako 

problem rocka i całej popkultury. Jej zdaniem kobiecość nie była poddawana żadnemu 

namysłowi, tylko zwykłej ocenie. Potrafi wyjść na scenę w koronkowej sukience, 

porwanych pończochach i mocnym rozmazanym makijażu. Z drugiej strony są te blond 

włosy, które kojarzą się z aniołkiem czy dobrą wróżką. Połączenie dwóch skrajnych 

figur, niewinnej księżniczki i prostytutki, dla widza może być nieczytelne. Ktoś, kto ją 



widzi, zastanawia się, co nią tak naprawdę kieruje i co ona stara się przekazać. 

W tym rozdziale „Leksykonu” spróbujemy to właśnie zrozumieć. Wsłuchać się 

w teksty, gdzie Courtney - kontynuując przesłanie amerykańskiego undergroundu w stylu 

Black Flag - pisze o napastowaniu kobiet, ludziach chorych, upośledzonych, o prostytucji 

nastolatek. Piosenki Courtney są mniej poetyckie niż Cobaina, ale za to ważniejsze 

społecznie. W bardziej przystępnej, potem nawet popowej wersji szerzyły ideologię Riot 

Grrrl. 

Ten ruch ma korzenie jeszcze w pierwszej fazie punka w Anglii, za sprawą The Slits 

czy Siouxsie and the Banshees. Jednak dopiero w USA na przełomie lat osiemdziesiątych 

i dziewięćdziesiątych nabiera ideologicznego wymiaru. Jego członkinie deklarują, że chcą 

śpiewać dla siebie i swoich koleżanek, dla kobiet, o ich problemach, zmęczone kolejnymi 

zespołami „kolesi” widzących świat z perspektywy swoich narządów płciowych. 

Między innymi zespół Bikini Kill - w którym gra Tobi Vail, dziewczyna Cobaina - 

głosi, że wszystkie wcześniejsze muzyczno-kulturowe przemiany były w gruncie rzeczy 

szowinistyczne. Czas więc na rewolucję kobiet, nie tylko na scenie, ale w ogóle 

w społeczeństwie. Wzorując się na nich, Courtney buduje wizerunek niebezpiecznej, 

dwuznacznej dziewczyny. W odniesieniu do męża jest mocną kobietą, która może 

zaopiekować się zagubionym Kurtem. To jednak ją przerosło. 

Przyszła na świat w 1964 roku w San Francisco jako dziecko hipisów. Ojciec pracuje 

jako menedżer Grateful Dead, matka jest psychoterapeutką. Rodzice się rozwodzą, gdy ma 

pięć lat - w sądzie głównym zarzutem wobec ojca jest podawanie córce LSD. Courtney 

mieszka potem w komunie na prowincji, jej mama na niej i przyrodnim rodzeństwie ćwiczy 

psychologię, urządzając dzieciom sesje terapeutyczne. Mając ledwie dziesięć lat, 

dziewczynka zostaje w USA pod opieką ojczyma i przyjaciół rodziny. Matka wyjeżdża 

do Nowej Zelandii. Opuszczona Courtney jest uważana za dziecko na zmianę autystyczne 

i strasznie agresywne. Wysyłają ją do kolejnych podejrzanych terapeutów, przez jednego 

z nich jest być może wykorzystywana seksualnie. Po latach wyzna jak zwykle z dużą 

szczerością w wywiadzie dla Fuse: 

„Nie jestem niczyją córką” - tytuł mojej nowej płyty jest o mnie. Moja matka 

podobnie jak ja była adoptowana. Nawet moja babcia wychowywała się w sierocińcu. To 

określenie pasuje więc do całej linii żeńskiej mojej rodziny jak ulał. Z matką nie 

rozmawiałam od trzydziestu lat. Ku jej wielkiej złości zabieg aborcji się nie powiódł, 

sama nie wiem dlaczego. Moje pojawienie się było nieszczęśliwym zbiegiem okoliczności. 

Mam o swoich rodzicach jak najgorsze zdanie. To ma wpływ na moją samoocenę. Myślę 



sobie, że skoro mam tak okropne korzenie, sama też muszę być okropnym człowiekiem. 

Na tym polega nienawiść do samej siebie. 

Samotna dwunastolatka bierze udział w przesłuchaniach do programu telewizyjnego 

dla dzieci, ale czyta tam depresyjny i awangardowy poemat Sylvii Plath. Nic dziwnego, że nie 

zostaje przyjęta. Wkrótce zostaje aresztowana po próbie kradzieży ubrań ze sklepu. Ląduje 

w zakładzie poprawczym, potem jest wychowywana przez rodziny zastępcze. Jeszcze przed 

osiągnięciem pełnoletności jest kochanką Teda Nugenta, muzyka rockowego, który ma 

zresztą wpływ na scenę hardcore/straight edge - nie pije i nie pali, nie zażywa narkotyków. 

Wystarcza mu seks, a jego była groupie Courtney, już osiemnastoletnia, pracuje jako tancerka 

w klubie erotycznym. Świetnie poznaje męskie żądze, które potem opisuje w tekstach. Jacek 

Nizinkiewicz z miesięcznika „Teraz Rock” mówił w Roxy: 

Courtney dość szybko postawiła na niezależność. Gdy była nastolatką, odnosiła 

spore sukcesy jako striptizerka na Alasce. Sama zaczęła podróżować po Nowej Zelandii, 

Los Angeles czy Anglii, jakiś czas mieszkała w Liverpoolu. Nie jest pacynką i wytworem 

wytwórni płytowych. To jest osoba z krwi i kości, która ma coś do powiedzenia 

i wykrzyczenia. Bez względu na to, czy ta prawda jest niskich, czy wysokich lotów. 

Warto dodać, że w tym okresie przyszła wokalistka także studiuje: teologię, sztuki 

piękne, literaturę angielską. Żadnego kursu nie kończy, ale w przeciwieństwie do Kurta 

zdążyła się trochę pouczyć - oprócz niewyparzonego języka i talentu ma spory zasób wiedzy. 

Od początku lat osiemdziesiątych próbuje zaczepić się w jakimś zespole. Każdy projekt bawi 

się w nazwie stereotypem słodkiej dziewczyny-dziecka: Sugar Babydoll, Pagan Babies, Babes 

in Toyland. Wszystkie te zespoły grają ostrą, punkowo-hardcore’ową muzykę. Jacek 

Nizinkiewicz dodawał w Roxy: 

Mało kto pamięta, że jeszcze wcześniej była wokalistką Faith No More. Szybko 

jej podziękowali, bo nie potrafiła zaakceptować demokratycznych zasad panujących 

w zespole. Ostatecznie przyjęto na wokal mężczyznę, którego potem zmienił Mike Patton 

i to z nim Faith No More osiągnęło ogromny sukces. Courtney Love była zamordystką 

i ciężko było z nią wytrzymać. 

To jedna z wersji, ale być może ten zespół zdecydował się na bardziej męski 

wizerunek i dlatego przyjął wokalistę. W każdym razie Courtney w 1989 roku daje do prasy 

w Los Angeles ogłoszenie i w ten sposób organizuje pierwszy skład własnego zespołu Hole. 

Twierdziła potem, że zaczerpnęła nazwę z”Medei” Eurypidesa - miała przejąć się zdaniem 

o”dziurze przenikającej duszę”. Dziura metafizyczna lub dziura - cipka, albo jedno i drugie. 

Hole już następnego roku wydaje pierwszy singiel „Retard Girl”. Tytułowa postać to 



dziewczyna opóźniona umysłowo, ale metaforycznie każda, która nie pasuje 

do amerykańskiego snu o pięknych i zgrabnych dziewczętach. Bohaterka jest „gruba jak 

świnia” i w szkole każdy się nią brzydzi, wyzywa ją i bije, bo”trzeba jej nienawidzić”. Można 

ją jednak także zmusić do”obciągania w kącie boiska” i wykorzystywać seksualnie 

na wszystkie sposoby. Warto przypomnieć, że Kurt właśnie z taką osobą, choć bez użycia 

przemocy, miał pierwsze seksualne doświadczenia. Jednak przed nim Courtney wiąże się 

z innym muzykiem, wschodzącą gwiazdą Billym Corganem. Lider The Smashing Pumpkins 

mówił w VH1: 

Ona jest świetnym muzykiem, cholernie niedocenioną kompozytorką i autorką 

tekstów. Ma świetne ucho. Wie, które rozwiązania muzyczne, pomysły się sprawdzą. Ale 

to nie wszystko. Nie można zapomnieć o tym, jak duży wpływ Courtney miała i ma 

na kulturę i historię rocka, jak dużo zrobiła dla kobiet grających muzykę rockową. 

Przetarła mnóstwo szlaków. Robiła jako pierwsza to, co innym kobietom nie mieściło się 

w głowie. 

Kolejny singiel Hole, wydany już w wytwórni Sub Pop, to „Dicknail”. Na okładce 

zdjęcie nagiego dziecka - Courtney sprzed lat. Tekst to przejmujący monolog małej 

dziewczynki, która choć „była grzeczna”, jest gwałcona przez dorosłego. Prosi: „Przestań, 

przestań”, ale nawet w Boże Narodzenie tkwi w”tłustych szponach tatuśka”. Dramatyzm 

sytuacji wzmacnia ponura, rytmiczna, głośna i przesterowana gitarowa muzyka. Wykonując 

utwór na klubowych występach, Courtney jest ubrana w krótką sukienkę z falbankami, ma 

mocny makijaż, długie blond loki. To styl określany jako kinderwhore, czyli dziecko-dziwka. 

Klaudia Rachubińska tak tłumaczyła w Roxy: 

Ważne są lata osiemdziesiąte z ich przesytem i przeestetyzowaniem. Sposób 

przedstawiania kobiet na fotografiach mody staje się kanonem kobiecego piękna 

w zasadzie abstrakcyjnym i nieosiągalnym. Taką figurą lat osiemdziesiątych była Grace 

Jones, która chwilami była tak idealna, że aż odczłowieczona. Estetyka grunge’owa 

całkowicie to dekonstruuje i pokazuje odwrotną, bardziej cielesną czy wręcz 

fizjologiczną stronę ciała ludzkiego, a przede wszystkim kobiecego. To nie działo się 

jednak tylko w tej muzyce. W połowie lat dziewięćdziesiątych w Londynie odbywa się 

pierwsza duża wystawa artystyczna Nan Goldin. To fotografka, która wypłynęła dzięki 

stylowi Dirty Realism, potem przemianowanemu na Heroin Chic. Pokazuje zmęczonych, 

zniszczonych, zblazowanych młodych ludzi. I cały grunge, a zwłaszcza twórczość Hole, 

wpasowuje się w ten trend deestetyzacji. 

Piękno jest ukryte w środku, debiutancki album Hole wydany latem 1991 roku nosi 



więc tytuł „Pretty on the Inside”. Producentką brzmienia jest Kim Gordon, basistka 

i wokalistka legendarnego zespołu Sonic Youth. Płyta odnosi spory, choć nie mainstreamowy 

sukces w USA i Wielkiej Brytanii, co warto przypomnieć osobom twierdzącym, że Courtney 

poderwała Kurta, żeby zrobić karierę. 

Sława pierwszego albumu Hole nie jest oczywiście tak wielka jak szaleństwo, które 

parę miesięcy później wybucha wokół „Nevermind”, ale wokalistce nie zależy na sprzedaży 

i pieniądzach. Już od paru lat ma stały dopływ gotówki z funduszy po jej zamożnych 

dziadkach od strony matki. I tak singiel „Teenage Whore” dociera na pierwsze miejsce 

niezależnych list przebojów. Wokalistka z zespołem, wtedy złożonym z jednego chłopaka 

i dziewczyn, ma odwagę śpiewać o sobie: 

Kiedy byłam nastoletnią dziwką, 

Matka spytała mnie: dziecko, po co? 

Tyle ci dałam, 

Dlaczego chcesz więcej? 

Czemu jesteś nastoletnią dziwką? 

Odpowiedziałam: 

Czuję się taka samotna 

I chciałabym umrzeć! 

Hole nie jest jedynym dziewczęcym zespołem poruszającym takie kwestie. Sporą 

popularność zyskują też L7, które zaczynają jako heavymetalówy, później idąc bardziej 

w stronę eksperymentu, są też kojarzone z grunge’em. Ich wokalistka wsławi się rzuceniem 

zużytego tamponu z okrzykiem „zjedzcie to!” do publiczności festiwalu w Reading. 

Wcześniej L7 organizują Rock for Choice - koalicję zespołów domagających się prawa 

do aborcji. W ramach akcji grają między innymi Rage Against the Machine i Nirvana. 

Prawdopodobnie po jednym z tych koncertów Courtney idzie do łóżka z Cobainem. W tym 

kontekście trudno odbierać ich jako sztandarową parę znudzonej i niezaangażowanej 

generacji X. 

Wokalistka Hole, dziś zaćpana celebrytka, w latach dziewięćdziesiątych wraz 

z koleżankami jest głosem młodych kobiet walczących z szowinistycznymi postawami. 

Podobne ideały ma zresztą Kurt. Jednak częścią jego scenicznej postawy, a później mitu jest 

nie tylko abnegacja, ale też nieporadność. Jak komentuje Klaudia Rachubińska, związana 

zarówno z Instytutem Kultury Polskiej, jak i”Krytyką Polityczną”: 

Dwadzieścia lat po punkowej rewolucji okazuje się, że ten ruch nie ma realnej 

mocy społeczno-politycznej, czego dowodem i deklaracją jest grunge. W prasie pojawia 



się sformułowanie, że to frustration blues, czyli kastracyjny blues bezradnych mężczyzn. 

Myślę, że popularność Cobaina wśród młodych dziewczyn można też tłumaczyć tym, 

że jest taki biedny, nieporadny i trzeba się nim zaopiekować. I w tym nikomu 

niezagrażającym środowisku grunge, na offie, objawia się dużo kobiecych zespołów. Te 

artystki mówią o sobie, że są kobiecymi zespołami, nawet jeśli mają mężczyzn 

w składzie. 

Hole od początku są ważnym elementem tego ruchu, a nagrywany w 1993 roku drugi 

album ugruntuje ich pozycję zarówno na scenie niezależnej, jak i szerzej. Przy pisaniu 

utworów Courtney Love wspomaga mąż Kurt Cobain. Jego fani twierdzą nawet, że jest 

głównym autorem płyty „Live Through This”. Oficjalnie występuje tylko w dwóch utworach. 

Pierwszy z nich to „Asking for It”, delikatniejszy niż wcześniejsze utwory Hole, bardziej 

metaforycznie, ale traktujący o seksualnej przemocy. Powtarzane w refrenie: „Czy ona o to 

prosiła? Czy prosiła dwa razy?”, odnosi się do incydentu na koncercie. Courtney, na scenie 

dużo bardziej energiczna od partnera, skoczyła w tłum, który zdarł z niej ubranie. Mężczyźni 

szarpali ją za piersi i wsuwali ręce między nogi, wyzywając od dziwek. Drugi utwór 

z Cobainem na płycie to „Softer, Softest” o dziewczynie pachnącej moczem, wiedźmie, którą 

należy spalić. Sama wokalistka w wywiadzie dla Fuse mówiła: 

Rywalizowałam z Kurtem, a właściwie z jego zmysłem muzycznym. Widziałam, 

jak pisał „Rape Me” i”Dumb” w nie dłużej niż dwadzieścia minut. Strasznie mnie to 

wkurzało! Żyłam i porównywałam się z człowiekiem, któremu nawet szczególnie nie 

zależało na pisaniu piosenek. Jego największym marzeniem było malarstwo. Bardzo 

wiele osób mówiło, że to Kurt napisał piosenki na moją płytę. Gdyby tak było, chętnie 

bym to przyznała, ale to nieprawda. Nie mam problemu z podaniem do publicznej 

wiadomości, że na przykład Billy Corgan ze Smashing Pumpkins napisał część utworów 

na kolejną płytę Hole. 

Kiedy Nirvana idzie w stronę coraz cięższego brzmienia, Hole nagrywa bardziej 

popową, spokojniejszą i przystępną płytę. Ale w tym czasie życie osobiste Courtney to 

koszmar prób utrzymania trzeźwości przy ciągle ćpającym Kurcie. Do tego poród córki, 

odebranie jej przez władze, walka o prawo do wychowywania Frances. Właściwie trudno się 

dziwić, że sama wraca do heroiny i kiedy mąż ucieka ze swojego ostatniego odwyku, także 

ona jest na detoksie. 

Deklarowała, że najbardziej pociągają ją ludzie z problemami, a już szczególnie 

geniusze. Przekonuje się jednak, że za bycie z geniuszem płaci się wysoką cenę w postaci 

nadwrażliwości, koszmarów, niechęci do ludzi. Po latach od samobójstwa Cobaina mówiła 



dla Fuse: 

Nie miałam żadnego wpływu na to, co stało się z Kurtem. Ale myślę, że wdowie 

po samobójcy zawsze przypisuje się winę. Dodajmy, że wdowcom to się nie zdarza. Bez 

tych wszystkich komentarzy miałam i mam wystarczająco duże poczucie winy. Zaraz 

po jego śmierci pojechałam w trasę. Nie poszłam do psychiatry, nie zapisałam się 

do grupy wsparcia dla ludzi, którzy utracili bliskich, nie wyraziłam swojego smutku 

w odpowiedni sposób. I dopiero po latach wyrzuciłam z siebie ogromny ładunek żalu. 

Zdałam sobie sprawę, że nie dałam sobie szansy, żeby to przeżyć. Uczucia były tak 

bolesne, że przed nimi uciekałam. Nie chciałam przyznać, że naprawdę bardzo go 

kochałam, a on popełnił samobójstwo. A to nie jest tak jak w głupich fantazjach, 

że pociągasz za spust, a potem ukradkiem oglądasz swój pogrzeb. Kiedy popełniasz 

samobójstwo, może się okazać, że nie ma nic, że jesteś po prostu martwy. 

Śmierć lidera Nirvany wywołuje szok. Wkrótce zaczynają się ataki na Courtney. Fani 

mają wyidealizowany obraz Cobaina, nie znają całej jego biografii. Nie wszyscy wiedzą 

nawet o uzależnieniu, o wielu ukrywanych aż do końca odwykach, o wcześniejszych próbach 

samobójczych, zabawach z bronią. Jacek Nizinkiewicz mówił w Roxy: 

Byłbym bardzo powściągliwy w osądzaniu Courtney Love za to, że przyczyniła 

się do nałogu oraz śmierci Kurta Cobaina. Kurt ćpał, nim się poznali, więc nie ma co się 

czarować. Byli małżeństwem na miarę Sida i Nancy czy Lennona i Yoko Ono. Każde 

z nich stawiało na swoją karierę. W tamtym czasie Kurt nagrywał „In Utero”, 

a Courtney „Live Through This”. Ich zespoły przeżywały apogeum popularności. 

Oczernianie Courtney, która przejęła cały majątek po Kurcie Cobainie, stało się 

medialnym rytuałem, tanią sensacją. Natomiast teorie mówiące, że miała maczać palce 

w jego śmierci, mimo wszystko wypada włożyć między bajki. 

Kiedy premiera płyty „Live Through This” była planowana na kwiecień 1994 roku, 

nikt nie przypuszczał, że album znajdzie się w sklepach tydzień po odejściu Cobaina. W ciągu 

pół roku sprzedaje się w milionie egzemplarzy, ale nie tylko dlatego, że o samobójstwie lidera 

Nirvany mówi cały świat. Album jest naprawdę przystępny, bardziej dynamiczne, punkowe 

fragmenty poprzedzane są spokojnymi i lirycznymi, wpadającymi w ucho. 

Na pierwszym singlu „Miss World” Courtney śpiewa o tytułowej piękności 

domagającej się, by zabiły ją pigułki, ponieważ nikogo nie obchodzi jej życie i emocje. 

W profesjonalnym teledysku wokalistka ma na sobie tę samą grzeczną sukienkę co przed laty, 

za nią jest wypisana wielkimi literami maksyma ze szkółki niedzielnej o czystości moralnej 

jako drodze do boskości. Ostrzejszy muzycznie jest drugi singiel „Violet”. W tekście 



Courtney pośród surrealistycznych opisów prosi w dramatycznie krzyczanym refrenie: „No 

dalej, weź wszystko!”. Można się domyśleć, że zwraca się do mężczyzny, bo w teledysku gra 

na zmianę wyuzdaną striptizerkę w czarnej koronkowej bieliźnie i niewinną baletnicę w białej 

sukni. Te zabawy kobiecymi rolami czasem nie do końca łapie publiczność, dlatego kontekst 

tłumaczyła w Roxy Klaudia Rachubińska: 

Ona odnosi się do typowo męskiej tradycji grania reprezentowanej przez zespół 

Big Black, do którego twórczości nawiązuje w otwarty i dosłowny sposób. Natomiast ta 

męska rockandrollowa tradycja w pewien sposób ją zdradziła. Odrzuciła jej 

rozdmuchaną i nachalną czy wręcz wulgarną kobiecość. Patti Smith w swoich 

wspomnieniach napisała, że myślała o sobie jako artyście płci męskiej, a o kobiecie 

bardziej jako muzie. Takie utożsamienie tej zbuntowanej twórczości z płcią jest mocno 

zakorzenione - Courtney stara się je odrzucać. 

Po śmierci męża Love przeżywa kolejną tragedię. Po przedawkowaniu heroiny umiera 

Kristen Pfaff, basistka Hole i jej przyjaciółka. Wdowa jest uzależniona zarówno od twardych 

narkotyków, jak i leków. Staje się coraz bardziej agresywna, bije fanów na koncertach, 

zostaje aresztowana za agresywne zachowanie na lotnisku. Kompletnie pijana przychodzi 

na imprezę MTV, rzuca w prezenterów swoimi płytami, wchodzi na plan nadawanego 

na żywo programu, płacze, rozrabia. Pod koniec imprezy leży na ziemi, paparazzi 

z upodobaniem fotografują jej widoczne spod krótkiej sukienki łono. 

W pierwszych latach po śmierci Cobaina jest kompletnie rozbita, zagubiona, 

znarkotyzowana. W mediach pojawia się regularnie dzięki kolejnym skandalom. 

Dziennikarze uwielbiają ją prowokować, a obdarzona dużym temperamentem Courtney 

po alkoholu i dragach daje im to, czego potrzebują. Kompletnie nieprzytomna przychodzi też 

do Milosza Formana na testy do roli w filmie „Skandalista Larry Flynt”. Reżyser jest tak nią 

zafascynowany, że mimo sprzeciwu wytwórni obsadza artystkę w roli żony potentata branży 

erotycznej. Courtney gra uzależnioną byłą tancerkę - właściwie samą siebie - i dostaje za rolę 

nominację do Złotych Globów. 

Być może ten mały sukces daje jej odrobinę wiary w siebie. Po odwyku nagrywa 

w 1998 roku z Hole bardzo popowy album „Celebrity Skin”. W tytułowym utworze 

wyśmiewa swój status niegrzecznej gwiazdy, która nigdy nie zrobi kariery takiej jak inne 

dziewczyny, „które nie są dziwkami”. Autoparodia zamienia się w satyrę na cały przemysł 

celebrytów „budzących się rano z makijażem na twarzy”, „pięknych śmieci i pięknych 

sukienek”. Podobny ton kontynuuje w”Malibu”. Cała płyta to już tylko dalekie echo dawnego 

muzycznego i tekstowego radykalizmu grupy Hole. Być może winny jest także Billy Corgan 



ze Smashing Pumpkins, autor wielu z tych kompozycji, znany z melodyjnego grania. 

Ta płyta to moim zdaniem artystyczny koniec Courtney Love. Po”Celebrity Skin” nie 

ma chyba sensu śledzić kolejnych faz ćpania i odwyków wokalistki czy jej projektów 

solowych. Analizować powrotów z Hole, albumów, które miały być dobre, ale niestety... 

„za dużo kokainy”. Jak mówił w Roxy Jacek Nizinkiewicz: 

Dobrze operuje sarkazmem i czarnym humorem. Jednak musiałaby się w końcu 

ugryźć w język i trochę odpuścić, bo tylko tak może zrobić coś na miarę swoich 

początków. Trzeba pamiętać, że jest trudną osobą, bo miała równie trudne życie. Trzeba 

dołożyć do tego negatywnie nastawione otoczenie, prasę. Courtney Love zasługuje na to, 

by znaleźć się w”Leksykonie buntowników”, bo ona zrobiła tyle numerów w swoim 

życiu, że chyba tylko Mike Tyson bardziej spieprzył swoją karierę. Osiągnęła szczyty, 

jeśli chodzi o sukces artystyczny czy życie prywatne, po czym to zrujnowała. 

Ostatni album z grupą Hole, nagrany w zupełnie nowym składzie „Nobody’s 

Daughter”, ukazuje się w 2010 roku. Love na singiel wybiera „Skinny Little Bitch”, którym 

po raz kolejny próbuje uporać się z traumami dzieciństwa. Na koncertach mówi, że napisała 

to dla siebie, a nie dla publiczności, więc jeśli się komuś nie podoba, to niech spada. 

Niezależnie od tego, jaką nową, zwariowaną, kolorową i kiczowatą kreację założy na występ, 

widać, że jest blisko pięćdziesięcioletnią, zniszczoną przez życie narkomanką. Sama mówi 

jednak: 

Nigdy nie byłam ładna. A ładne dziewczyny nie muszą nic robić, one po prostu 

leżą. Te bardziej przeciętne, takie jak ja, muszą się bardziej postarać. Dlatego ładne 

dziewczyny nigdy nie były dla mnie zagrożeniem. Zawsze sobie myślałam: chcesz się 

ze mną mierzyć? No spróbuj tylko! (...) Myślę, że spisywanie mnie na straty to niemądre 

posunięcie. Mam taką cechę, że raczej zdobywam to, czego chcę. Wiele razy 

udowodniłam sobie i innym, że umiem się odradzać i walczyć o swoje. 

Też mam taką nadzieję, czekając na coś więcej niż nowy tatuaż, współpraca 

z projektantami mody, kolejny konflikt z córką czy wyzywanie fanów Nirvany przynoszących 

zdjęcia Kurta na jej koncert. Nawet jeśli pokazywanie piersi na koncercie potraktujemy jako 

kontynuację feministycznego stylu „dziwki-dziewczynki”, to w XXI wieku potrzeba czegoś 

więcej, by zapracować na status buntowniczki. Nie ulega jednak wątpliwości, że przynajmniej 

do końca lat dziewięćdziesiątych Courtney zrobiła dla emancypacji kobiet równie dużo jak 

działaczki społeczne. Śpiewała wprost o problemach dziewczyn, w czasie kiedy większość 

kolesi pochłonięta była własną karierą. Jak mówił w Roxy Krzysztof „Grabaż” Grabowski: 

Trudno ją postrzegać poprzez kulturę grunge, ponieważ Courtney była związana 



raczej z nurtem takich agresywnych dziewcząt, które wypłynęły na początku lat 

dziewięćdziesiątych. Ta muzyka bliższa była hardcore’a i punk rocka. Grunge jako taki 

kobiet nie znosił. To była typowo męska, zapuszczona, flanelowa część kultury rocka. 

Natomiast w mojej piosence „Za stary na Courtney Love” jest ona raczej skrótem 

kulturowym, wręcz popkulturowym. Często używam tego zabiegu, by nie musieć mówić 

zbyt dużo. Obok niej pojawiają się Édith Piaf i Yves Montand - łączy ich tylko to, 

że wspólnie wychodzili na scenę. Courtney nadal śpiewa, pod warunkiem że da radę 

wyjść na scenę. 

Dziennikarze muzyczni do dziś mają problem z jakimkolwiek ideologicznym 

postrzeganiem wokalistki Hole. Jacek Nizinkiewicz mówił w Roxy, chyba nie dowierzając 

intencjom artystki: 

Ja nie wiem, co Courtney Love ma wspólnego z feminizmem czy buddyzmem 

oprócz wykorzystywania pewnych haseł, ale na pewno jest kobietą walczącą 

i poszukującą, a także bardzo pogubioną. Szybko odkryła, że chce być artystką. 

Po pewnym namyśle można nawet powiedzieć, że Courtney już jako dziecko 

zdecydowała, że chce zostać gwiazdą. Marzyła o popularności za wszelką cenę. Była 

w stanie obrać każdą możliwą drogę, by osiągnąć swój cel. Najprostszą drogą okazała 

się kariera muzyczna. 

Wątpliwości dziennikarza są zrozumiałe, ale dotyczą tak naprawdę każdego 

z bohaterów „Leksykonu”. Przecież nawet Bob Dylan, ikona buntu i niezależności z czasów, 

kiedy show-biznes jeszcze nie tak łatwo akceptował rewolucje, po prostu chciał być sławny. 

Podobnie wszyscy kolejni, nawet jeśli sława ich zabijała. Śmierć Cobaina i aktualne nurzanie 

się w celebryctwie Courtney Love wydają się zamykać epokę muzycznej i obyczajowej 

rebelii na dużą skalę. Współczesny bunt chyba z założenia musi mieć mniejszy zasięg, żeby 

nie został natychmiast wchłonięty przez postmodernistyczną kulturę masową. Ostatni 

przedstawiciel sztafety bohaterów niniejszej książki urodził się w Polsce, na Śląsku, i zapłacił 

najwyższą cenę za swoją wrażliwość. 



 

Courtney Love, World Music Awards, Las Vegas, 2004 

 

fot. KMazur/WireImage/Getty Images/FPM 

 



 

Courtney Love, 1990 

 

fot. Kevin Mazur/WireImage/Getty Images/FPM 

 



 

Courtney Love, Atlanta, Georgia, 2004 

 

fot. Scott Gries/Getty Images/FPM 

 

 



 

 

Magik (z lewej) z ekipą 

 

fot. archiwum prywatne 

 

 



MAGIK 

 

Raper Kalibra 44 i Paktofoniki, jeden z pionierów hip-hopu w Polsce, poeta 

i straceniec. Z perspektywy czasu wydaje się Rafałem Wojaczkiem ery cyfrowej, a zarazem 

ofiarą chaosu polskiej transformacji po Okrągłym Stole. 

Dorastał zresztą tam, skąd pochodził nasz poeta przeklęty, na Śląsku. Jego kolega 

z Paktofoniki Rahim mieszkał w samym Mikołowie, gdzie urodził się Wojaczek. Krótko 

mówiąc: rejon Katowic i górnicze Zagłębie to kolebka polskich rasowych buntowników, 

w końcu stamtąd pochodził też Ryszard Riedel, wokalista Dżemu. Krajobraz wielkich bloków 

lub starych familoków pośród fabryk i kopalń tonących w ponurym smogu, biedzie 

i szarzyźnie kojarzy się z Manchesterem czasów Iana Curtisa. Jak mówił w Radio Roxy Kuba 

Żulczyk, dziennikarz, pisarz, autor między innymi powieści „Radio Armageddon”: 

Ten mit założycielski tragicznego artysty staje się bardzo pociągający. Każdy 

z nas potrzebuje takiego Wojaczka, którym dla wielu stał się Magik. Był to cholernie 

zdolny chłopak. Kalibra „Księga tajemnicza. Prolog” to była trzecia płyta, która 

pojawiła się po Liroyu i Wzgórzu Ya-Pa 3, czyli po takich kulawych prapoczątkach 

hip-hopu w Polsce. 

Choć zarówno Kaliber 44, jak i Paktofonika są słuchane namiętnie do dziś - zresztą 

ten pierwszy skład powraca na scenę - to nie ma u nas wielu muzyków, którzy się nimi 

inspirują. Hip-hop z południa Polski, bądź też psychorap, jak sami określali swój styl, był 

kompletnie różny od tego, co dziś rządzi na ogólnokrajowej scenie. Po śmierci Magika została 

ona zdominowana przez styl warszawski - muzykę Warszafskiego Deszczu, WWO, Molesty. 

A składy ze stolicy po pierwszym wybuchu młodzieńczego entuzjazmu rzadko miały 

do zaproponowania coś więcej niż szorstki opis ulicznego życia i kolejnej balangi. Poezja 

szalonych skojarzeń, którymi podbijał serca Piotr Łuszcz, zniknęła z polskiego rapu. 

Pierwszy jego kawałek, jaki usłyszałem w jakimś radiu, to „+ i -”. Kompletnie nie 

wiedziałem, o czym on jest, ponieważ nie byłem w stanie zrozumieć refrenu. Nie można 

odmówić Magikowi, że miał styl. To był zupełnie inny hip-hop, niż sam chciałem robić, 

ale robiło to wrażenie 

- mówił w Roxy Sokół, założyciel wytwórni Prosto, członek ZIP Składu czy WWO. 

W Warszawie, ale też w drugiej stolicy polskiego hip-hopu, w Kielcach, większość młodych 

chłopaków uczy się na Liroyu, który podbił rynek knajacką wersją gangsta rapu. Zarówno on, 

jak i jego wrogowie oraz naśladowcy chcą być jak Dr. Dre i N.W.A. Groźny styl West Coast 



przyciąga silniej niż intelektualizm Chucka D z Nowego Jorku. Większość nastolatków 

dorastających po 1989 roku woli raczej udawać kogoś, kim nie są, niż szczerze powiedzieć, 

jak żyją. I żaden z nich nie potrafi ująć w paru linijkach esencji ponowoczesności, w którą 

wkroczyła Polska po Okrągłym Stole. 

Jeszcze oszaleją wszystkie pizdy, 

Gdy poznają mój urok osobisty, 

Duszę artysty, 

To, jaki jestem skromny i bystry, 

Szczery do bólu, że aż przezroczysty. 

I wiesz, co mnie boli, 

Że w głowach się pierdoli, 

Zakłócony pokój ludziom dobrej woli. 

Jestem Bogiem, 

Uświadom to sobie. 

Ty też jesteś Bogiem, 

Tylko wyobraź to sobie. 

Tylko Magik potrafi tak od”pizd” przejść do przekonania człowieka o własnej 

niepowtarzalności i absolutnej potencji w erze postmodernizmu. A może to po prostu 

syndrom kłopotów psychicznych bohatera? 

On i jego kolejni współpracownicy są prawdziwi aż do bólu także dlatego, że słabo 

znają hip-hop. Oglądają klipy w telewizjach satelitarnych, mają trochę kaset, ale przede 

wszystkim nie do końca rozumieją, o czym się w nich nawija. Wielu pochodzi z robotniczych 

rodzin, angielski rozumieją słabo lub w ogóle. Wszystko robią więc po swojemu, opisują 

„życiowy hardcore”, a nie pozują. 

Maciej Pisuk jest autorem scenariusza, który stał się kanwą filmu fabularnego „Jesteś 

Bogiem”. W rozmowie-wstępie do jego książkowego wydania jako „Paktofonika. Przewodnik 

Krytyki Politycznej”, mówił: 

Zrozumiałem, że ci chłopcy wiedzą coś, o czym nie mają pojęcia moi koledzy - 

artyści z Warszawy. I to było odkrycie, że rzeczy naprawdę istotne dzieją się tam - 

na wielkich osiedlach i w małych miasteczkach. To tam rozgrywają się rzeczywiste 

dramaty, tam dzieją się rzeczy wielkie. 

Zgadzam się z Pisukiem, że Magik to „bohater naszych czasów”, ale dlaczego? 

Ponieważ popełnił samobójstwo sfrustrowany tym, że nie miał pieniędzy na prezent dla 

dziecka pod choinkę? Czy może był „człowiekiem z żelaza” lat dziewięćdziesiątych, 



bo rapował w”Nie ma mnie dla nikogo”: 

Obcy jak ósmy pasażer podróży, Milionami na przestrzeni ziemi rozsiani, Obcują 

tu obcy wyobcowani Ludzie. Co to ma być? Pytam, co to ma znaczyć? 

(...) 

Ten, kto to wie, kurwa, Życie upstrzone jak gołębim gównem bulwar, Zrobi tak 

jak ja, pójdzie własną drogą, Prócz cienia nie ma ze mną nikogo. 

Magik to jedyny bohater „Leksykonu” młodszy ode mnie, a zarazem ten, którego 

poznałem najlepiej. Nie tylko osobiście, ale przede wszystkim dojrzewając razem z jego 

kolejnymi projektami. Dlatego nie mam do niego obiektywnego stosunku - zadaję pytania, nie 

zawsze znam odpowiedzi. 

Piotr Łuszcz przychodzi na świat w 1978 roku w Jeleniej Górze, od trzeciego roku 

życia mieszka w Katowicach. Jego ojciec pracuje w hucie, matka jest sprzątaczką. Po 1989 

roku nie stać ich na telewizję satelitarną, ale wtedy to obiekt pożądania wszystkich Polaków. 

Już wkrótce ich syn wychowuje się wgapiony w MTV jak cała młodzież Zachodu. 

Kiedy jest w siódmej klasie podstawówki, może tam obejrzeć N.W.A i solowe 

występy Dr. Dre, Public Enemy oraz oczywiście Beastie Boys z płytą „Check Your Head”. 

Potem także Cypress Hill czy Wu-Tang Clan, który bardzo lubi. To najlepsze czasy hip-hopu. 

Gatunek jest wtedy różnorodny, eksperymentalny, jeszcze niezdominowany przez Tupaca 

i jemu podobnych. Na tym wychowuje się on i ja, Piotr nie ma jednak pojęcia o polskich 

prapoczątkach gatunku. Nie zna utworu „Nie ma ciszy w bloku” punkowego Deutera 

z połowy lat osiemdziesiątych. Raczej nie słucha też płyty „Tehno Terror” nagranej w 1992 

roku przez Maxa i Kelnera, czyli Roberta Brylewskiego i Pawła Rozwadowskiego z Deutera. 

Piotr Łuszcz nie ma dostępu do postpunkowego, niszowego obiegu, natomiast 

z pewnością dociera do niego album Kazika „Spalam się”. Wydany w 1991 roku, zawiera 

tytułowy przebój oraz hit „Dziewczyny”, propaguje rapowe techniki nawijania. Czy polska 

telewizja pokazywała wtedy bardzo odważny teledysk do tego utworu? To temat na śledztwo 

w kolejnych wydaniach tej książki, ale sam fakt, że można publicznie nawijać 

o onanizowaniu się i marzeniu o szkolnej nauczycielce, łamał wiele barier. 

Podobnych utworów słuchają bracia Martenowie - Michał i Marcin. Mieszkają na tym 

samym co Piotr osiedlu w Katowicach-Bogucicach, wszyscy są z tej samej podstawówki. 

Potem pochodzący z lepiej sytuowanej rodziny Martenowie idą do liceum 

ogólnokształcącego, Łuszcz do technikum. Nadal się jednak spotykają i rapują, muszą więc 

przyjąć stosowne pseudonimy. Swój skład pod wpływem stylu gangsta nazwą Kaliber 44. 

Indywidualne pseudonimy odwołują się jednak nie do języka ulicy, lecz świata baśni 



i literatury fantasy. Piotr staje się Mag Magikiem I, Marcin Lordem MM Dabem, a Michał - 

Ś.P. Bratem Joką. 

W 1994 roku nagrywają pierwsze demo, na którym słychać, że niewiele jeszcze 

potrafią, ale utwory przenika mroczna i magiczna atmosfera. 

Jesteśmy Kaliber 44. Ja jestem Mag Magik I. To jest Dab, a to jest Joka. 

Marihuana musi być legalna i o to walczymy. Jesteśmy Rycerzami Marii, która jest 

naszą matką 

- prezentuje później zespół Magik w filmie „Kielce - czyli polski Bronx” Bogny 

Świątkowskiej i Marka Lamprechta. 

W Kielcach działa Liroy, który swoją pierwszą kasetę jako PM Cool Lee wydaje już 

w 1992 roku. Trzy lata później ukazuje się jego debiutancki „Alboom”, który sprzedaje się 

w nakładzie pół miliona egzemplarzy. Liroy przez wiele lat mieszka we Francji, gdzie dobrze 

poznaje zachodnią kulturę, z hip-hopem włącznie. 

Współpracujący z nim w największym przeboju „Scyzoryk” nawijacze ze Wzgórza 

Ya-Pa 3 nigdy nie byli za granicą. Ich debiut z 1995 roku pierwotnie ma nosić tytuł „Co cię 

wkurwia? Jebani wąchacze i huy!”. Nawet niezależna wytwórnia S.P. Records nie może 

pozwolić sobie na taki tytuł i koniec końców na okładce płyty jest tylko nazwa składu. 

W utworze „Po prostu życie” rapują: „Kapitalizm jest ustrojem takim/ że ludziom ubogim 

wypruwa flaki”. W Polsce w połowie tamtej dekady bezrobocie wynosi 16 procent, czyli trzy 

miliony ludzi „w wieku produkcyjnym” jest bez pracy. Na wschodzie i południu Polski jest 

jeszcze gorzej. Polski rap, pełen przekleństw i lokalnej dumy („Bo ja jestem z Kielc i tak już 

zostanie” u Liroya) to wyraz frustracji młodzieży. 

Balcerowicz, politycy i rodzice obiecali jej nowy, wspaniały, otwarty świat bez 

komunizmu, a tymczasem kolory planety oglądane w MTV nijak się mają do codziennej 

rzeczywistości na podwórku. Liszaje i odpadające tynki osiedli nie chcą do końca zniknąć 

pod naporem amatorskich graffiti. Tymczasem Wojciech Cejrowski w swoim telewizyjnym 

show „WC kwadrans” rozbija młotkiem kasetę Liroya, „karząc” muzyka za wulgaryzmy. 

Celebryta konserwatystów jest równie zniesmaczony wybrykami młodzieży jak politycy 

SLD. Prawica tak samo jak lewica „nic nie kumają”. 

A przecież syf i malaria panują nie tylko w Kielcach czy upadającej Stoczni 

Gdańskiej, kolebce „Solidarności”. W Katowicach, podobnie jak w Warszawie, części 

młodzieży nie wystarcza ani Liroy, ani techno łupiące w klubach. Magik nie jest bananowcem 

z dobrego domu, jego rodzice pracują fizycznie, ale on sam wyróżnia się z tłumu. W krótkim 

występie w filmie „Kielce - czyli polski Bronx” ma zaplecione warkoczyki. 



Od zawsze miał zaskakujący image. Zawsze inny i równie nowatorski: różne 

kolory włosów, fryzury, chusty, czapki i tak dalej 

- wspominał potem Fokus rapujący z nim w Paktofonice. Inny kumpel, Jajonasz, 

wspomina początki w filmie „Hip-hopowa podróż do przeszłości” wyprodukowanym przez 

Emotikonfilm dla TVP Kultura: 

Chodziłem do klasy z Magikiem i Dabem. Wśród naszej trójki narodziła się 

fascynacja tą muzyką i kulturą, która była dla nas zagadką. Jedyne źródło naszej 

informacji to satelita zakupiona przez rodziców Magika. Nie było internetu i żadnych 

wzorców. Nikt starszy w Katowicach tego nie kumał i ostatecznie to zaczęliśmy. To była 

nasza wizja. 

Na Śląsku sprzedawcy w”szczękach” z nielegalnymi kasetami na pytanie o rap 

wskazują kopie płyt Michaela Jacksona. Nie istnieją żadne firmy sprzedające hiphopowe 

bluzy. Wcześniej przyjęła się subkultura deskorolkowa, więc członkowie Kalibra chodzą 

w szerokich spodniach do skateboardingu, choć żadnych sportów nie uprawiają. Lord MM 

Dab ma wędkarski kapelusik, jego brat czapkę narciarską i długie włosy, Magik jako 

pierwszy zdobywa stylową bejsbolówkę z daszkiem. Nigdy nie przyznają się do fascynacji 

krzyżówkami gatunków typu Anthrax i Public Enemy ani tym bardziej do słuchania Red Hot 

Chili Peppers. Oglądając ich w pierwszych teledyskach, które wkrótce powstaną, można 

odnieść wrażenie, że ekspresja Kalibra wywodzi się z takich rockowo-rapowych miksów, 

bardzo wtedy popularnych na świecie i w Polsce. 

Powstanie zespołu jest związane z tym, że nie mogliśmy już usiedzieć, słuchając 

tylko tej muzyki. To jest życie i ja piszę w porywach chwili. Wydaje mi się, że muzyka 

rap jest w stanie przyjąć się na polskim rynku, ale to zależy w dużym stopniu od tego, 

jacy ludzie jej słuchają i co czują 

- mówił Magik w jednym z niewielu zachowanych wywiadów, prawdopodobnie 

pochodzącym z anteny TVP. Jego koledzy ze składu wspominają, że kiedy pisali teksty 

z przekleństwami, Piotr bał się, co powie na to jego mama. Potem trochę udawali gangsterów, 

ale wszystko się zmieniło, kiedy zapalili pierwszego skręta z marihuaną. Ich „psychorap” 

zabrzmiał wyjątkowo na tle Liroya i Kazika. Sławek Pietrzak, szef S.P. Records, otrzymuje 

nagrania demo od prowadzącej „Kolorszok” w Radiu Kolor Bogny Świątkowskiej. To wtedy 

praktycznie jedyna w kraju audycja poświęcona kulturze hip-hopu. Zarówno tej światowej, 

jak i rodzącym się polskim składom. Po wysłuchaniu kasety Pietrzak, jak twierdzi, 

natychmiast zadzwonił do Katowic. Specjalnie dla Roxy tak wspominał Magika: 

W pewnym sensie dotykał rzeczy, które były irracjonalne czy dziwne. Magik miał 



taką ezoteryczną postawę, był człowiekiem trochę smutnym i zamkniętym w sobie. 

Tworzył koloryt wśród braci Martenów. Na pierwszej płycie strasznie piszczał. Mnie 

akurat się to podobało, bo wtedy nikt w Polsce tego nie robił. Magik był z nich 

najbardziej postrzelony. A”+ i -” powstał dlatego, że Magik ubzdurał sobie, że złapał 

AIDS. 

W połowie lat dziewięćdziesiątych w Polsce powikłania i śmierć wynikające 

z osłabienia odporności przez wirus HIV są realnym problemem. Razem z wolnością nad 

Wisłą pojawia się nie tylko bezrobocie i hip-hop, ale też otwarte dyskusje o narkomanii, 

wielokrotnym używaniu strzykawek. Zagrożeni czują się nie tylko heroiniści, ale też wszyscy 

mający swobodne życie seksualne. Pamiętam, jak sam robiłem sobie testy. Magik, jak ja 

i wielu innych, żyje w lęku przed AIDS, plagą nowej epoki. 

Główną, codzienną używką Kalibra pozostaje marihuana. Lekki narkotyk wcześniej 

był hodowany i rozdawany przez wszelkich freaków i niezauważany przez policję. Po 1989 

roku staje się obiektem handlu. Przedstawiciele prawa zaczynają rozpoznawać jego działanie 

oraz sam wygląd i ścigać amatorów cannabis. „Pięć lat za posiadanie, śmierć za używanie” - 

rapuje Kazik w 1993 roku. Na tej samej płycie oraz na festiwalu w Sopocie (w kąpielówkach, 

skarpetach i trampkach) woła: „Wałęsa, dawaj moje sto milionów! Ty na wiecu w naszej 

hucie obiecałeś nam pieniądze!”. Takie nastroje panują wtedy w kraju, ale dostrzegają je 

muzycy, a nie politycy, elity, intelektualiści. 

Pod koniec 1996 roku ukazuje się debiut Kalibra „Księga Tajemnicza. Prolog”, 

którego w kółko wtedy słucham. Cała trójka jest moimi gośćmi w programie w Canal+. Są 

tak uspawani, że niewiele konkretnego są w stanie powiedzieć, ale wydają mi się genialni. Są 

całkowicie naturalni, nie pozują i nie grają, pod wpływem marihuany wymyślają 

na poczekaniu wspaniałe surrealistyczne historie. 

Wkrótce potem prowadziłem jakiś wieczór koncertowy, występowali na żywo. Byli 

pełni energii i werwy, luźne hiphopowe spodnie spadały im do kolan, kiedy opętańczo skakali 

na scenie. Na płycie wydają się bardziej poważni. We wspomnianym przez Pietrzaka „+ i -” 

Magik, skręcając się na podłodze, rapuje: 

Czy grzeję, doktorku? 

Nie, w żyłę nie daję, marihuanę palę, 

Ścierwa też nie walę. 

Pytania, odpowiedzi, to jest jak spowiedź, ja, 

Ja już nie mogę, tak bardzo się boję 

I modlę, 



I cokolwiek, 

I biegnę, i gonię życie swoje! 

O nie, nie! 

Nie zabijaj teraz mnie! 

W utworze „Moja obawa (bądź a klęknę)” Joka, pięknie sepleniąc, rymuje 

o wątpliwościach wrażliwego ateisty. W”Brat nie ma już miłości dla mnie” Lord MM Dab 

osiąga szczyty swoich nastoletnich mądrości, rymując, że”człowiek jest obdarzonym 

rozumem zwierzęciem”. Najmocniejsze, najważniejsze i najczęściej słuchane są jednak 

manifesty narkotyczne, jak „Nasze mózgi wypełnione są Marią”. Królowa Polski, Matka 

Boska, Maria staje się w nich patronką, wręcz awatarem naturalnego ducha roślinnej używki. 

Kaliber pochodzi z prowincji, dobrze znają Kościół katolicki, ale jego symbole przekształcają 

na własne potrzeby. Nawet jeśli pochodzą z wierzących rodzin, do odnalezienia się w chaosie 

lat dziewięćdziesiątych nie wystarcza im niedzielna msza. Ta kojarzy im się raczej 

z niedzielnymi agresywnymi alkoholikami w familokach, na osiedlach. Symbol 

chrześcijaństwa muszą zreinterpretować po swojemu, zresztą Maria to po prostu także 

potoczne określenie marihuany: 

Bo już dawno nasze mózgi wypełnione są Marią! 

Jeszcze jedna chwila i się rozwalą, 

I wyleje się to, co tak długo w nich wzbierało 

(...) 

Hej, stary! 

Podaj nam dłoń, podaj nam rękę! 

My chcemy wstać, grać, 

Palić tą naszą matkę, 

Naszą Marię, 

Naszą marihuanę! 

Debiut dziewiętnastolatków z Kalibra jest najbardziej wtedy aktualnym i zarazem 

jedynym opisem lęków i obsesji pokolenia dojrzewającego po Okrągłym Stole. Nic więc 

dziwnego, że”Księga Tajemnicza” sprzedaje się szybko w ponad stu tysiącach egzemplarzy, 

w dwóch kategoriach jest nominowana do Fryderyka. Magik z kolegami najpierw objeżdżają 

kraj jako support dla Kazika Na Żywo. Potem występują przed Run-D.M.C., szybko zostają 

gwiazdami festiwalu Odjazdy. 

Latem 1997 roku zaczynają nagrywać drugą, zupełnie inną od debiutu płytę „W 63 

minuty dookoła świata”. 



Na Mazurach, w moim domku. Każdy z nich zabrał dziewczynę. 

Przesiadywaliśmy tam na pięknej plaży. Wydawało im się, że marihuana jest bardzo 

lajtowa i pomaga im pisać teksty. W zasadzie zrobili z tego swego rodzaju religię. 

Ostatecznie okazało się, że jest to bardzo mocny środek psychoaktywny, w porywach 

mocniejszy od alkoholu, i na Magiku to się mocno odbiło 

- tak w Roxy wspominał Sławek Pietrzak, szef S.P. Records, wydawca również 

drugiej płyty Kalibra. Przy okazji obala mity dotyczące nieszkodliwości marihuany. Być 

może przesadza, ale warto pamiętać jego słowa, próbując zrozumieć życie i śmierć Magika. 

Kiedy ukazuje się drugi album, raper ma dwadzieścia lat. Wciąż mieszka z rodzicami, choć 

związany jest ze stałą partnerką Justyną. 

Nocami wskakiwał do mnie przez okno. Żyliśmy jak w bajce. Nigdy się z nim nie 

nudziłam. Wpadał o szóstej rano: „Idziemy na spacer na hałdy”. Albo: „Ładna pogoda, 

piknik trzeba zrobić”. I jeździliśmy pociągami nie wiadomo gdzie, włóczyliśmy się 

po jakichś chaszczach 

- opowiadała po śmierci partnera Justyna w reportażu Lidii Ostałowskiej w”Gazecie 

Wyborczej”. A drugi album Kalibra zdobywa status złotej płyty. Dużo lepiej niż na debiucie 

słychać tu skrecze DJ Feel-X-a, który od początku do zabaw na gramofonach wykorzystuje 

polskie winyle dla dzieci. Klasyczne PRL-owskie bajki w wersji dźwiękowej, profesjonalnie 

nagrane z najlepszymi aktorami, zyskują nowe życie w hip-hopie. „W 63 minuty dookoła 

świata” jest weselsza niż „Księga”, nie psychodeliczno-agresywna, tylko spowolniona, 

bujająca, nagrywana wieczorami po nurkowaniu w jeziorze. „44” z nazwy zespołu nabiera tu 

wreszcie dodatkowych, głębokich znaczeń. 

Ta symbolika liczby 44, która była w”Dziadach”, przyszła wtedy do nas. 

Znaleźliśmy u Mickiewicza, że”imię jego będzie 44”, potem, że ma trzy głowy. Nas było 

trzech i tak się nakręciliśmy. Ten klimat bardzo mnie wciągnął. Magik też czytywał 

takie rzeczy, ale nie miało to wpływu na naszą płytę. Tam przelewaliśmy to, co się działo 

w naszych głowach i otoczeniu 

- wspominał Abradab (tak skrócił ksywę z Lorda MM Dab) w wywiadzie dla pisma 

„Ślizg”. „63 minuty” pełne są literackich odniesień, od Stanisława Lema po Mickiewicza, 

oraz przekleństw. Za te ostatnie zarówno Kaliber 44, jak i inni raperzy są krytykowani 

w mediach, przez rodziców, dorosłych. Tak jakby Polska w tym czasie była spokojnym 

i cichym krajem, gdzie nie kłócą się politycy, a gangi mafijne nie walczą ze sobą. Mam 

wrażenie, że”kurwy”, „pizdy” i”chuje” w hip-hopie są wtedy dość naturalną reakcją 

na agresję w codziennym życiu. 



Brat Joka w wywiadzie dla telewizji Viva mówi, że podczas nagrywania „63 minut” 

pogłębia się konflikt między Martenami a Magikiem. Łuszcz nie występuje ani w ostatnich 

utworach na płycie, ani w promujących ją teledyskach. Czy wywodzący się z biednej rodziny 

Piotr przy bogatszych kolegach, a w dodatku na daczy warszawskiego producenta, jest 

zżerany przez kompleksy? A może przytłaczają go powroty ze snu sławy do bloku 

w Katowicach? Jego linijek na płycie jest mniej, ale bywają bardzo zabawne, zupełnie inne 

od ponurych tekstów z debiutu. 

Ależ Ada, tak nie wypada! 

A tak wpada Ada do szuflady masowej zagłady. 

Kingsajz dla każdego, polo cockta spod lady. 

I pierdolić układy, na które nie ma rady. 

- jak w singlowym „Może tak, a może nie”. Dla mnie utwór brzmi wtedy jak manifest 

pokolenia, które może „być sobą”, wybierając jeden napój gazowany albo drugi. W utworze 

„Psy”, którego złota myśl brzmi: „Nie kupuję psa, który na mnie szczeka”, Magik rapuje: 

997, chwytasz za słuchawkę, 

Zanim przypniesz psa, 

Jak kwiatek do kożucha, 

Słuchaj, sprawdź mą zajawkę, 

Nie kryję, że chałtury ja nie trawię, 

Lecz nie trawię też braku kultury, 

Gdy z grubej rury, ponury 

Strzela bzdury, który błąd, paszoł won! 

Ostatnie zarejestrowane przez TVP koncerty Kalibra w pełnym składzie są inne niż te, 

które widziałem wcześniej na własne oczy. Załoga jest mniej energiczna, ale za to bardziej 

liryczna. Doświadczeni muzycy brzmią świetnie, płyną na swoich marihuanowych obłokach. 

Magik wydaje się jednak znudzony, nie tylko chudy i blady jak na początku, ale też 

zmęczony, pusty, pozbawiony emocji. Publiczność dopisuje. Mimo że beaty są wolne, fani 

wskakują na scenę, przybijają piątki z muzykami i skaczą z powrotem w tłum. W momencie 

kiedy Kaliber stał się profesjonalnym, już naprawdę rapowym zespołem, Magik odchodzi. 

Miał zdolność postrzegania świata i był wyjątkowo wrażliwy. Pisał teksty bardzo 

szybko. W początkowych fazach, kiedy zaczynaliśmy, ja na jego dwadzieścia tekstów 

pisałem jeden. Można powiedzieć, że miał w sobie iskrę bożą i przede wszystkim talent 

- przyznawał Abradab w”Hip-hopowej podróży do przeszłości” w reżyserii Marty 

Dzido i Piotra Śliwowskiego. W wywiadzie dla „Ślizgu” mówił natomiast: 



Dogadywaliśmy się znakomicie. W pewnym momencie to się jednak zmieniło. Nie 

chciałbym drążyć tego tematu. Te wspomnienia są nasze i nieraz bardzo bolesne. 

W każdym razie zmieniło się jego postrzeganie świata, nas i całej współpracy. 

Rozstaliśmy się w sposób dość cichy. Nigdy między nami nie doszło do kłótni. Szkoda, 

było mi bardzo przykro i będzie mi go bardzo brakowało. Tyle. 

Wydaje się, że konflikt był bardzo głęboki. Magik w jednym z pierwszych utworów 

z nowym składem będzie ewidentnie rozliczał się z tymi, co”wyrok wydali, żywcem 

pogrzebali. (...) Czyżby zrzedły wam miny?”. Wydawca Paktofoniki, Gustaw z Gigant 

Records, mówił w reportażu Lidii Ostałowskiej o kolegach z Kalibra: 

Kpili, bo zazdrościli. Mieli kompleks. Magik rzucał zwrotkę i ta zwrotka w umysł 

się wbijała. Nie myślał komercyjnie. Dla niego tylko uczciwość w sztuce się liczyła. 

W emocjach szedł na całego, nigdy na pół gwizdka. Żeby w Kalibrze była jedność, tego 

chciał. 

Tuż po tym, jak rozstał się z Abradabem i Joką, spotkałem przypadkowo Magika 

w centrum Warszawy. Zapowiadał, że tworzy już nowy skład, był niezdrowo, dziwnie 

nakręcony, nawijał bez przerwy, ja słuchałem. Choć sam byłem wtedy wyniszczony 

narkotykami, przeraziłem się jego stanem i wyglądem. Nie robił wrażenia nieprzytomnego 

artysty, tylko człowieka na krawędzi kompletnego odjechania, zupełnie pozbawionego 

kontaktu z rzeczywistością. Sławek Pietrzak powiedział Roxy: 

Mnie się wydaje, że odejście z Kalibra to była trochę paranoja Magika. On sobie 

ubzdurał jakąś teorię spiskową dotyczącą tego, co rapują koledzy w utworze „Film”. Ja 

tam niczego złego się nie doszukiwałem i rozmawiałem z nim na ten temat. Ostatecznie 

wyluzował i wydawało się, przynajmniej pozornie, że nie stanowi to już dla niego 

problemu. 

Jeśli rzeczywiście poszło o najbardziej pozytywny, rozkosznie bujający przebój 

„Film”, to naprawdę Magik wkręcił sobie paranoję. Tak się wtedy mówiło o tych, którzy 

po marihuanie, LSD lub amfetaminie, zamiast się cieszyć, łapią doła i wymyślają „złe tripy”. 

Jedyne linijki Martenów, o które może chodzić, to: 

Mam za sobą swego brata 

W liczbie dwa plus jeden. 

Jestem pewien, że go znacie 

Kto jest wróg, a kto przyjaciel? 

Jesienią 1998 roku Magik jest w Katowicach, bez kolegów, z którymi zaczynał. Mniej 

więcej w tym czasie rodzi mu się dziecko z Justyną, muszą wziąć ślub. Ona, jak Martenowie, 



jest dobrze sytuowana, on nadal nie ma kasy. Gdzie się podziały pieniądze za sukces Kalibra? 

Czy zniknęły w kieszeniach kolegów, promotorów, wydawców, zostały pochłonięte przez 

dziki kapitalizm tamtych czasów? Czy może zniknęły w kieszeniach dilerów - sprzedawców 

marihuany czy amfetaminy? Kiedy Magik zginie samobójczą śmiercią, dorośli będą to 

kwitować wzruszeniem ramion, że kolejny młody ćpun pozbawił się życia. Wtedy nie 

wypadało nawet pytać, co właściwie zażywał Magik, dziś, z innej perspektywy, chyba nawet 

trzeba. Na razie jednak zbiera się Paktofonika, kolejny, może nawet ważniejszy skład rapera. 

Fabularny film „Jesteś Bogiem”, który w 2012 roku stworzył ikoniczny obraz tego 

etapu, trudno traktować jako źródło dokumentalne. Przede wszystkim Wojciech Alszer - 

Fokus, oraz Sebastian Salbert - Rahim, już przed powstaniem grupy świetnie znali się 

z Magikiem. Środowisko hiphopowe Katowic i Mikołowa nie było przecież aż tak wielkie. 

Każdy, kto interesował się rapem oraz graffiti i breakdance’em, wiedział o innych. 

Rahim nie tylko występował gościnnie na debiucie Kalibra, produkował ich wczesne 

utwory, ale też wydał płytę ze swoim składem 3xKlan. „Pozytywka” była sporym przebojem 

zimą 1997/98. Cały album „Dom pełen drzwi” jest zbliżony stylistycznie do”Księgi” Kalibra, 

ale lepiej wyprodukowany, bardziej ambitny. Są tu melodyjne wokale żeńskie, teksty 

o porzuconych dzieciach, słynny teledysk do singlowego hitu nakręcony w domu dziecka. 

Rahim aż do powstania Paktofoniki występuje też na różnych składankach rodzącego się 

polskiego hip-hopu, między innymi na płycie „Wspólna scena” wydanej przez R.R.X. O tej 

owianej złą legendą firmie będzie tu jeszcze mowa. 

Świeżym nabytkiem wokalnym Paktofoniki jest natomiast młodszy od wszystkich 

o dwa lata Fokus, który - tak jak to pokazano w filmie - jest wcześniej fanem techno. Ma też 

zdolności plastyczne. Abradab z Kalibra 44 twierdził, że Fokus zaprojektował ich logo. 

Rahim ma w domu komputer, jego rodzicom wiedzie się lepiej niż innym. Już sam fakt, 

że mieszka w Mikołowie, a nie w bloku w Katowicach, oznacza, że jest „ustawiony”. 

Natomiast Fokusowi żyje się równie ciężko jak Magikowi. Jak pisała Lidia Ostałowska 

w reportażu dla „Gazety Wyborczej”: 

Fokus nie lubił się ze szkołą. Zmieniał ją po podstawówce siedem razy, żadnej nie 

skończył. Jego tata ma etat w sferze budżetowej, popołudniami sprzedaje bilety 

w kolekturze. Haruje po dwanaście godzin. Po zawale dał synowi wolną rękę. Fokus 

pracuje całe noce, wstaje w południe. Robi babci zakupy i znów siada przy komputerze. 

Obsesyjnie boi się, że może stracić słuch. Wszystko postawił na muzykę. 

Nie ulega wątpliwości, że to Magik fascynuje kolegów - poświęca się pisaniu tekstów, 

oddaje się bez reszty muzyce. Poza tym ma na koncie dwie legendarne, świetnie się 



sprzedające płyty, dziesiątki koncertów, rozdawanie autografów, czteroletnią karierę. 

Magik był ważną i charyzmatyczną postacią. Okres szkolny, jego emploi 

w kontekście jego domu - to było bardzo barwne. Często rozmawiałem z jego ojcem 

i nauczycielką, która zabraniała mu jeździć na koncerty. Tłumaczyłem jej nieraz, 

że niebawem będzie uczyła swoje dzieci o tym, że taki koleś chodził do jej szkoły. On 

chodził do technikum, którym zupełnie nie był zainteresowany. Miał zdecydowanie 

zdolności humanistyczne. Rodzice jednak upierali się, że po technikum szybciej znajdzie 

pracę 

- wspominał w Roxy Sławek Pietrzak. Dorabiając w sklepie, mieszkając na zmianę 

z rodzicami i teściami, Magik potrafi jednak skupić się i pisać poetyckie teksty. Paktofonika 

ma podobne, miękkie brzmienie jak Kaliber na drugiej płycie. XX wiek zbliża się do końca, 

polscy raperzy nadrobili już zaległości po PRL-u. Mimo że pracują w domu, na komputerach 

PC ze słabymi pamięciami i kartami dźwięku, to najwyraźniej mają talent i przede wszystkim 

„imperatyw kategoryczny”. Muszą rapować, nie mają innego wyjścia, nic innego do roboty. 

Fokus chodzi do tego samego technikum co Magik, wkuwają instrukcje obsługi 

„powierzchni tnących”, kiedy w Warszawie specjaliści z Banku Światowego uczą 

neoliberalizmu. Jest 1998 rok, zaraz zacznie się kryzys i bessa na giełdzie, ale na Śląsk nie 

dotarła jeszcze hossa kapitalizmu. „Porozumienie na mocy faktu, mocy płynącej z kontaktu” 

ma jednak inne „priorytety”, jak rapuje Magik w utworze pod tym tytułem: 

Pierwszy priorytet obrany serca bitem, 

Chociaż inne perspektywy rozmyte. 

To cdn., nie sen, wiem, że mam to we krwi jak tlen. 

Przyjemne z pożytecznym to sukces odwieczny, 

Bez obawy, ja jestem bezpieczny. 

Ale w jakim sensie? Oto jest pytanie, 

Panie i panowie, otwarte losowanie. 

Los tej loterii ciąży na jednej karcie, 

nie mam wyboru, za to ludzi poparcie. 

W rzeczywistości jednak Magik nie jest pewien, co jest najważniejsze. Oczywiście 

sztuka, ale ma już żonę i dziecko, które bardzo kocha. Brakuje natomiast pieniędzy, 

zrozumienia w rodzinie dla jego kariery. Kiedy po wyjazdach z Kalibrem poświęca czas 

kolejnemu zespołowi, Justyna chce się rozwieść. Romantyczny czar męża już prysnął, dziś 

trudno dociec, czy to raczej ona, czy rodzice Magika albo teściowie nalegają, żeby się 

wreszcie ustatkował. W każdym razie chyba nikt nie rozumie, że jest postacią wyjątkową. 



Reggae’owy wokalista Gutek udzielający się gościnnie w przebojowym „Ja to ja” wspominał: 

Magik był jednym z najbardziej utalentowanych raperów w historii polskiego 

hip-hopu. Był wyjątkową postacią. Kiedy jego teksty się przeczyta, można dojść 

do wniosku, że jest to współczesna poezja, i to całkiem niezła. 

Nauczył nas pewnego rodzaju chęci stawiania na swoim i niezależności 

artystycznej. Mówił, że jeśli chcesz napisać tekst, musisz to zrobić tak, że pod każdym 

zdaniem bez zawahania jesteś w stanie się podpisać. (...) On nie robił niczego pod 

publikę, ale doskonale rozumiał potrzeby swoich słuchaczy. Wiedział, że gdy zrobi taką 

zwrotkę, to wszyscy to skumają i będą chcieli tego słuchać. Jak to robił? Ciężko mi 

odpowiedzieć. To właśnie jego magia 

- dodawali zaś Rahim i Fokus w tej samej produkcji Emotikonfilm dla TVP Kultura. 

Oni sami są zaskoczeni, zdziwieni, przerażeni, kiedy Magik dzwoni do nich pewnego ranka 

i rymuje tekst „Jestem Bogiem”. Dla mnie ten utwór jest nadal szczytowym osiągnięciem 

polskiego rapu, kwintesencją mentalnego chaosu lat dziewięćdziesiątych. 

Mam jedną pierdoloną schizofrenię, 

Zaburzenia emocjonalne, proszę, puść to na antenie. 

Powiem ci, że to fakt, powiesz mi, że to obciach. 

Pierdolę cię, i tak rozejdziesz się po łokciach. 

Bo ja jestem Bogiem, uświadom to sobie (sobie). 

Słyszysz słowa, od których włos jeży się na głowie, 

O rany, rany, jestem niepokonany. 

- rapuje Magik. Koledzy nie chcą się zgodzić na zamieszczenie utworu na płycie. 

A w Radiostacji i innych mediach zastanawiają się, czy puścić go w eter. Nie z powodu 

bluzgów, tylko bluźnierstwa, rzucenia wyzwania Bogu. Przy okazji - także Kościołowi, 

bo utwór kończy się zgraną z Radia Maryja wypowiedzią: „Widzę, że pan się ładnie 

przedstawił przed, nam tutaj w tej chwili słuchaczom, przed tymi milionami słuchaczy”. 

Słynne słowa padły, po tym jak jeden z dzwoniących do radia obrzucił „ojca dyrektora” 

wyzwiskami. A może Magik zaczyna naprawdę wierzyć, że jest niepokonany? Może 

po prostu już mu odbija? 

Chłopaki z Paktofoniki najpierw podpisują kontrakt z R.R.X., poznańską wytwórnią, 

z którą zna się już Rahim. Założył ją w 1995 roku Krzysztof Kozak, znany jako Kozanostra, 

który przedtem prowadził hurtownię prawdopodobnie nie do końca legalnych kaset 

magnetofonowych. Duże pieniądze zarobił, publikując Nagły Atak Spawacza, czyli debiut 

Pei. Popularność NAS opierała się na dissowaniu, czyli lżeniu Liroya. To pokazuje, że nasz 



rap szybko uczył się od kolegów z Compton, choć ani Peja, ani jego wydawca nigdy nie byli 

za oceanem. 

W każdym razie R.R.X. pod koniec dekady uważane jest za mekkę naszego gangsta, 

w stosownym entourage’u w postaci kokainy, prostytutek, balang. Rzadko jednak można 

od Kozaka uzyskać gotówkę za sprzedane przez niego płyty, o czym przekonują się kolejni 

odchodzący od niego wykonawcy. Piszę o tym, ponieważ scena z jego odpowiednikiem 

w filmie „Jesteś Bogiem” jest akurat bardzo prawdziwa, pokazuje metody zastraszania 

muzyków. Niestety, właśnie z jej powodu producenci filmu mają problemy prawne. Proces 

z”Kozą” utrudnia dystrybucję „Jesteś Bogiem” pod koniec 2012 roku. 

Album „Kinematografia” ukazuje się w grudniu 2000 roku w małej wytwórni Gigant 

Records. Mimo sławy Kalibra i istniejącej już wtedy legendy Magika debiut Paktofoniki 

w polskiej rzeczywistości nie ma szans od razu dobrze się sprzedać. Rynek płytowy upada 

z powodu ogromnych liczb nielegalnych kopii, potem także ściągania z internetu. Najlepszym 

sposobem na dotarcie do odbiorców są duże sieci handlowe. Te najwcześniej rozliczyłyby się 

z wydawcą dopiero w styczniu, po przeliczeniu świątecznego utargu. Zresztą nowy skład jest 

znany lokalnie, tylko najzagorzalsi fani rapu w Warszawie wiedzą, że Magik nagrywa płytę. 

Krótko mówiąc, Paktofonikę trzeba trochę wypromować, a na gotówkę długo czekać. Piotr 

Łuszcz wydał już wcześniej dwa albumy. Nawet jeśli jest kompletnie odklejony, wie chociaż 

mniej więcej, jak działa branża. 

26 grudnia 2000 roku skacze z okna mieszkania rodziców, gdzie akurat śpi pokłócony 

z żoną. Umiera po przewiezieniu do szpitala. 

Z fabuły „Jesteś Bogiem” w reżyserii Leszka Dawida wynika, że Magik popełnił 

samobójstwo, ponieważ nie miał pieniędzy na kupienie prezentu świątecznego dla syna. 

Scenariusz Macieja Pisuka wydany przez lewicową Krytykę Polityczną, a także oparta na nim 

fabuła filmu kreują Magika na ofiarę kapitalizmu. Cała Kalibrowa trójka rapowała przecież 

razem w refrenie „C.Z.K.”, czyli „Człowiek z kamienia”: „Żegnaj Gienia, świat się zmienia, 

nie do ocalenia/ Jest ta kurwa z kamienia (właśnie tak!)”. Ewidentnie odnoszą się do filmów 

Andrzeja Wajdy. Raper rzeczywiście idealnie nadaje się na”człowieka z marmuru” końca XX 

wieku. Klucz do swojego pokolenia i czasów, ale nie symboliczną ofiarę kapitalizmu. 

Skoro z jego finansami było tak źle, to dlaczego na jego słynnych zdjęciach z synem 

Filipem grają na PlayStation? Czy tak jak kamera wideo, którą dostają z Justyną jako prezent 

ślubny, to tylko pozory luksusu skrywające ubóstwo? Czy rzeczywiście był aż tak biedny, czy 

może Magik miał duże ambicje, a względny dobrobyt zapewniali rodzice i teściowie? Żył 

w biedzie czy nie miał gotówki na ten jeden, konkretny prezent? Nie miał gotówki, 



bo oszukiwali go wydawcy, czy za dużo wydał na marihuanę? Albo na coś innego? 

Tworząc mit kolegi, Fokus i Rahim twierdzili potem, że palili w tym czasie dużo 

mniej. Nie wierzę, ale nawet jeśli tak było, to wciąż kapitalizm, niezależnie od tego, jak 

bardzo go nie lubię, nie jest jedynym winnym. Może istotne są także potwierdzone przypadki 

choroby psychicznej w rodzinie Magika? Przecież sam rapował, że ma „pierdoloną 

schizofrenię”. W wywiadzie dla Onet.pl Rahim stwierdził, że chodziło też o wojsko: 

Powiedział mi kiedyś: „Rahim, wiesz co? Przez to wojsko pojebało mi się. To, 

co sobie kiedyś wmawiałem, żeby tylko grać niepoczytalnego przed komisją, teraz mną 

zawładnęło. Czuję, że kompletnie świruję”. 

Warto przypomnieć, że w 2000 roku w Polsce służba wojskowa była wciąż 

obowiązkowa. Nie tak łatwo było się od niej wymigać, czego doświadczyłem na własnej 

skórze. Jednak w wywiadzie jeszcze trzyosobowego składu Kalibra 44 jest mowa o tym, 

że mają już papiery świrów i narkomanów. Może tylko tak gadali, pozowali? Nie chcę robić 

z Magika ćpuna, ale może rację ma Sławek Pietrzak: 

Był bardzo ciekawym, wrażliwym człowiekiem, który nagle stał się gwiazdą 

i musiał sobie z tym dawać radę. W ogarnięciu tego wszystkiego pomagał sobie 

narkotykami, co działało na jego niekorzyść. W pewnym momencie złapał jakieś obsesje. 

Twierdził, że jest podsłuchiwany i obserwowany. Starałem się z nim rozmawiać. 

Interesowałem się mocno psychologią i analizując jego dzieciństwo, życie, pewnego 

rodzaju odosobnienie, widziałem, dokąd to wszystko zmierza. 

Do tragicznego samobójstwa w wieku dwudziestu dwóch lat doprowadziło wszystko 

naraz. Magik nie jest tylko ofiarą dzikiego kapitalizmu, lecz całego chaosu pierwszej dekady 

wolności w Polsce. A także swojej rodzinnej przeszłości, używek i niezrozumienia dla jego 

geniuszu. 

Film „Jesteś Bogiem” powstawał w ścisłej współpracy z kolegami i rodziną zmarłego 

- nie miał szansy ani też ambicji być szczerym rozliczeniem. Dzięki temu jest uniwersalną 

historią, która przyciągnęła do kin ponad milion widzów dwanaście lat po samobójstwie 

Magika. Takich jak ja, którzy zdążyli jeszcze poznać osobiście Piotra Łuszcza, i tych, dla 

których początki polskiego hip-hopu są legendarną, daleką przeszłością. Niezwykła 

popularność filmu udowodniła, że raper ze Śląska był i jest żywym wcieleniem postawy, 

jakiej potrzebuje każde pokolenie. Bezkompromisowego, a zarazem tragicznego twórcy, 

który śmiercią poświadcza, że muzyka nie była dla niego drogą do kariery, tylko życiową 

pasją. 

Takie charyzmatyczne postaci, jak Jimi Hendrix, Jim Morrison czy Kurt Cobain, 



krótkim i burzliwym życiorysem oraz gwałtowną twórczością zdobywają serca ludzi. 

Na naszym rodzimym podwórku kimś takim był właśnie Magik. Zaryzykuję tezę, 

że przy całej popularności i wielkości jego i Paktofoniki to były przede wszystkim 

zwykłe proste chłopaki, których to wszystko przytłoczyło. Wyznaję zasadę, że sztuka jest 

zawsze mądrzejsza od artysty 

- mówił w Roxy Jakub Żulczyk. A Sokół dodawał, komentując film: 

To jeden z pierwszych na scenie hiphopowej. „Jestem Bogiem” trochę wypacza, 

że to pionierzy, bo tak nie było. Wcześniej mówiło się nie o Magiku, ale o Kalibrze jako 

całości. 

Wokalista Gutek, dziś znany przede wszystkim z Indios Bravos, w filmie 

„Hip-hopowa podróż do przeszłości” mówił natomiast: 

Kaliber właśnie w swojej pasji i elokwencji, którą zaproponował pierwszymi 

nagraniami, otworzył drogę na tak zwane salony temu gatunkowi. Wszystkim innym 

było dużo łatwiej nagrywać po Kalibrze i mówić, że jest się hiphopowcem. 

A Kalibra nie byłoby bez Magika. To korzenie polskiego hip-hopu, poetyka, która, 

mam nadzieję, jeszcze powróci. Fokus i Rahim do dziś tworzą ciekawą, „miękką” muzykę 

z lirycznymi tekstami, najpierw razem jako Pokahontaz, później w innych składach. 

Ciekawsze elementy niż u innych raperów można też wciąż znaleźć u Abradaba. Potem już 

trudno było stworzyć w naszym hip-hopie coś, co nie byłoby tylko niszową zajawką. 

Wyjątkiem są może bracia Waglewscy - Fisz i Emade - choć nawet im brakuje polotu i frazy 

Piotra Łuszcza. 

Może się mylę, może jestem za stary? Może jednak Magik to dekada muzyki i historii 

Polski, która się skończyła? Przecież nie da się dwa razy wstąpić do tej samej rzeki, choć 

Kaliber 44 właśnie wraca na scenę, Abradab ponownie gra z Joką, Feel-X-em i Gutkiem. 

Sponsorowany przez miasto Katowice skład promuje jego twórczy potencjał. Kiedy zaczynał 

się śląski boom hiphopowy, lokalni raperzy mogli co najwyżej wystąpić na otwarciu galerii 

handlowej. 

Czy jeszcze przed Magikiem żył w Polsce mocny kandydat do”Leksykonu 

buntowników”? Czy należy szukać go w czasach początków naszego punka, gdzieś 

w Jarocinie? Z pewnością w kolejnym wydaniu tej książki powinien znaleźć się Skandal, 

pierwszy wokalista Dezertera, który wystąpił z zespołem na legendarnym festiwalu w 1984 

roku. Zarejestrowano wtedy materiał znany jako „Jeszcze żywy człowiek”, najpierw dzięki 

kasetom dystrybuowanym przez QQRYQ, w 2012 roku wydany wreszcie na płycie 

kompaktowej. Skandal popełnił, niestety, błąd części bohaterów poprzednich rozdziałów - 



uzależnił się do heroiny i wcześnie zmarł. Przeżyła natomiast postać dużo większego formatu, 

założyciel najważniejszych, najbardziej nowatorskich zespołów kolejnych dekad - Robert 

Brylewski. Za Kryzys, Brygadę Kryzys, Izrael, Armię i 52um, za wierne trwanie przy 

ideałach niezależności, za ciągłe eksperymenty muzyczne należy mu się zaproszenie do”Hall 

of Rebels” Radia Roxy. Być może także Tymonowi Tymańskiemu i wielu jego muzycznym 

współpracownikom, którzy połączyli free jazz z Zappowskim poczuciem humoru. Może 

Kodymowi z Apteki, za bezkompromisowe życie i teksty celnie i mocno pokazujące Polskę? 

Na antenie radia i w tej książce zabrakło też wielu ważnych postaci ze świata. 

Na swoją kolej czekają pionierzy rock and rolla, jak wspominani tu Chuck Berry i Little 

Richard. Także Lou Reed, który zaczynał z The Velvet Underground, a po siedemdziesiątce 

swoją poezję rockową zaśpiewał z Metallicą. Brakuje The Ramones, którzy obok niego, Patti 

Smith i wielu innych tworzyli amerykański grunt pod punk rocka. Z angielskich załóg gorącej 

połowy lat siedemdziesiątych wypadałoby przyjrzeć się kobietom: Siouxsie (and the 

Banshees), Poly Styrene z X-Ray Spex. Nie nosiły irokezów, nie pluły w kamery i nie 

przeklinały, a jednak uosabiają pierwotnego ducha ruchu punk. 

Ważni dla rozwoju muzyki, a także krytyki społeczeństwa byli muzycy industrialni. 

Od Genesisa P-Orridge’a po Ministry i Trenta Reznora z Nine Inch Nails. Z zupełnie innej 

działki: Miles Davis, który aż do śmierci poszerzał definicję jazzu, włączając do swoich 

utworów nowe techniki, bawiąc się popem. Z bardziej współczesnych postaci 

na umieszczenie w”Leksykonie” zasługuje z pewnością radykalna performerka i wokalistka, 

feministka Peaches. A także M.I.A., równie wyrazista w tekstach i budująca wokół muzyki 

całą nową estetykę. Każdy z tych buntowników miał ciekawą biografię, każdy sporo 

namieszał w kulturze. Będziemy uzupełniać te zaległości, najpierw na antenie Radia Roxy, 

potem, mam nadzieję, w poszerzonych wydaniach książkowego „Leksykonu buntowników”. 



 

Magik 

 

fot. Marlena Chodór 

 



 

Magik 

 

fot. Marta Błażejowska/Agencja Gazeta 

 

 



PODZIEKOWANIA 

 

Przede wszystkim „Leksykon buntowników” nie powstałby, gdyby nie jego 

bohaterowie, podziękowania za niepokorność należą się więc buntownikom z kolejnych 

rozdziałów. W dalszej kolejności ich biografom, choć nie w każdym przypadku zgadzam się 

z wizją zawartą w cytowanych książkach. Zawsze jednak były dla mnie drogowskazem, 

nawet jeśli zazwyczaj szedłem w zupełnie innym kierunku. Wyrazy szacunku składam także 

wydawcom tych pozycji, a szczególnie największemu, In Rock - za wytrwałość i rzetelność 

w publikowaniu biografii bardzo różnych muzyków. Wszystkich wydawców i tłumaczy 

szczegółowo wymieniam w wykazie źródeł. Mam nadzieję, że czytelnicy po przeczytaniu 

„Leksykonu” sięgną po te pozycje, by pogłębić wiedzę o najciekawszych ich zdaniem 

bohaterach. Dziękuję także autorom filmów dokumentalnych i programów telewizyjnych 

o muzykach z”Hall of Rebels” Radia Roxy. Reżyserom, którzy wykonali wielką pracę 

archiwizacyjną, docierając często do fascynujących, a nieznanych wypowiedzi czy zdjęć. 

Poza tym równie duże podziękowania za ich wiedzę i komentarze należą się 

współpracującym z Roxy dziennikarzom muzycznym. Stale gościli w”Leksykonie” przede 

wszystkim Robert Sankowski z”Gazety Wyborczej” i Jacek Nizinkiewicz z”Teraz Rock”. 

Na stronach tej książki jest też wielu innych, wszystkich nie sposób wymienić. W ostatnich 

wydaniach „Leksykonu” bardzo inspirujące były komentarze Klaudii Rachubińskiej i Antka 

Michnika tworzących grupę ETC zajmującą się dogłębną analizą kultury i muzyki. 

Regularnie występowali na antenie - i w książce - tacy muzycy jak Krzysztof 

Grabowski z Dezertera (chyba czas na rozdział „Leksykonu” o tym zespole!). Wspierał nas 

zawsze Tymon Tymański, założyciel Miłości i Kur, znany także z audycji „Ranne kakao”. 

Komentarzy nie odmawiali także: Pablopavo, Marika, Novika, Katarzyna Nosowska, Grabaż 

ze Strachów na Lachy (kiedyś Pidżama Porno) - wszyscy prowadzący w Roxy swoje 

autorskie programy. A także Tomek Lipiński (m.in. Brygada Kryzys i Tilt) i Vienio 

(Molesta), przez długi czas tworzący u nas swoje świetne „Wysypisko”. Podobnie w Roxy 

i w”Leksykonie” gościli Sokół i Kuba Żulczyk z”Instytutu Prosto”. Dziękuję również: 

Muńkowi Staszczykowi, Maćkowi Maleńczukowi, Dariuszowi „Maleo” Malejonkowi, 

Kazikowi Staszewskiemu, Andrzejowi Smolikowi, Marysi Seweryn, Bartkowi Chacińskiemu 

z”Polityki”, Piotrowi „Pietii” Wierzbickiemu, Marcinowi Sendeckiemu, Rafałowi 

Księżykowi, Panu Duże Pe (Masala, Senk Że), Bartkowi Koziczyńskiemu, Pawłowi 

Mossakowskiemu, Misi Furtak. Wszystkim niewymienionym, którzy pojawili się choć raz - 



dzięki! 

Do rozpoczęcia tego cyklu na antenie zachęcił mnie redaktor naczelny Roxy Mikołaj 

Lizut. Także on jest autorem jego nazwy i zmuszał mnie do wytężonej pracy, od początku 

sugerując także książkową wersję. Kolejne odcinki były emitowane dzięki całemu sztabowi 

współpracowników. Najdłużej i najdzielniej wytrwał na stanowisku Mariusz Stelmaszczyk, 

który pomagał mi też opracowywać materiał dźwiękowy do rozpoczęcia prac literackich. 

W uznaniu zasług figuruje więc jako współautor książki. Jednak przy „Leksykonie” pracowali 

również kolejni stażyści uczący się ze mną - mam taką nadzieję - historii muzyki i kultury. 

Przede wszystkim Karolina Szulejewska, która najdłużej wyszukiwała i tłumaczyła materiały 

dostępne na YouTubie i na innych legalnych portalach z plikami wideo. Przy okazji tych 

podziękowań wystawiam jej tutaj list polecający. Podobnie jest z Michaliną Dłużniewską, 

dzielną reporterką, która nagrała głosy dziesiątków naszych gości. Pracowali z nami także 

Maciek Barański i Maria Grzegrzółka. Minisłuchowiska „Leksykonu” miksowali do emisji 

„Mix Master” Łukasz Kutyński, a także Ireneusz Anders. Wszystkim pomagała nieoceniona 

Gosia Kierat. Inspirowała nas i dopingowała cała załoga Roxy oraz Wozik. Szacunek! 

Z kolei papierowa wersja „Hall of Rebels” nie powstałaby, gdyby nie inspirujące 

uwagi, komentarze, pytania i wskazówki redaktora tej książki Jacka Świądra, któremu 

dziękuję za cierpliwość. Wyrazy uznania także dla całego działu wydawniczego Agory. 

Na koniec pozwolę sobie na podziękowania prywatne. Dla mojego ojca Tadeusza 

Cegielskiego i matki Katarzyny Zielińskiej - za hipisowskie wychowanie i płyty w domu. Dla 

Stanisława Wejmana, którego wspaniała i różnorodna kolekcja muzyczna rozwijała moje 

zainteresowania, kiedy byłem nastolatkiem. Dla brata ciotecznego Marcina Zielińskiego za to, 

że zabierał mnie, nieletniego, na koncerty punkowe i reggae pod koniec lat osiemdziesiątych. 

Dla Wojciecha Manna, Krzysztofa Materny i całego ówczesnego Radia Kolor, w którym 

zaczynałem pracę dziennikarską, za naukę fachu i zarażanie pasją. Dla ludzi z Radiostacji, 

Radia Jazz, a także Canal+ w połowie lat dziewięćdziesiątych i ostatnio TVP Kultura 

za kolejne etapy poszerzania horyzontów. Dla wszystkich moich koleżanek i kumpli, 

z którymi przez lata słuchaliśmy, tańczyliśmy, przeżywaliśmy i pożyczaliśmy sobie muzykę 

oraz jaraliśmy się różnymi stylami, utworami i kapelami. Jak przy każdej mojej książce 

największe podziękowania należą się Ani za ogromne wsparcie oraz naszym dzieciom Marysi 

i Brunowi za cierpliwość i wyrozumiałość. 

Max Cegielski 

 

 





WYKAZ ŹRÓDEŁ/BIBLIOGRAFIA 

 

„Leksykon buntowników Radia Roxy” to z założenia kolaż zmontowany z różnych 

materiałów. Oprócz mojej osobistej narracji składają się na niego przede wszystkim głosy 

gości występujących w kolejnych odcinkach na antenie. Poza tym korzystam z polsko - 

i angielskojęzycznych biografii bohaterów oraz z filmów dokumentalnych. Wszystkie 

cytowane filmy, wypowiedzi, wywiady, występy w reportażach telewizyjnych itp. są 

dostępne w internecie. Większość w portalu YouTube lub u innych dostawców plików wideo. 

Poniżej przytaczam tylko źródła większych materiałów, gdy da się zidentyfikować, skąd 

pochodzą. Często w wypadku pojedynczych wypowiedzi nie udało się dokładnie sprecyzować 

źródła. Najkrótszych urywków, w wypadku których nieznana jest ani dokładna nazwa 

programu, ani jego twórcy, nie podaję w tym wykazie źródeł. Fakt, że widać na nich 

mówiącego bohatera, gwarantuje ich autentyczność - w przeciwieństwie do redagowanych 

wywiadów prasowych są one dużo lepszym źródłem informacji o postaciach z”Leksykonu”. 

Jeśli nie podano inaczej, wykorzystuję własne tłumaczenia tekstów utworów. 

ROZDZIAŁ 1. BITNICY 

 

Jack Kerouac, Maggie Cassidy, przeł. Maciej Świerkocki, W.A.B., 2012 

W.S. Burroughs, Nagi lunch, przeł. Edward Arden, Vis-A-Vis, 2012 

Jack Kerouac, W drodze, przeł. Anna Kołyszko, W.A.B., 1993 

Jack Kerouac, Włóczędzy Dharmy, przeł. Marek Obarski, W.A.B., 2006 

Jack Kerouac, Big Sur, przeł. Maciej Świerkocki, W.A.B., 2011 

Allen Ginsberg, Skowyt i inne wiersze, przeł. Grzegorz Musiał, Pomorze Bydgoszcz, 

1984 

Inne Książki: 

Miron Białoszewski, Bitnik, [w:] Donosy rzeczywistości, PIW, 1973 

Jack Kerouac, Allen Ginsberg, Listy, przeł. Krzysztof Majer, Czarne, 2012 

Frank Tirro, Jazz: A history, W.W. Norton &amp; Company, 1977 

Filmy: 

„The Source”, reż. Chuck Workman, 1999 

Oraz: 

materiały dźwiękowe Polskiego Radia dokumentacja spotkań Asia Society z USA 

ROZDZIAŁ 2. BOB DYLAN 



 

Książki: 

Bob Dylan, Moje kroniki. Część 1, przeł. Jacek Sikora, Wydawnictwo Dolnośląskie, 

2006 

Victor Bockris, Andy Warhol: życie i śmierć, przeł. Piotr Szymor, W.A.B., 2005 

Film: 

„No Direction Home: Bob Dylan” [„Bez stałego adresu. Bob Dylan”], reż. Martin 

Scorsese, 2005 

Oraz: 

ArtisanNewsService 

ROZDZIAŁ 3. JIMI HENDRIX 

 

Książka: 

Charles R. Cross, Pokój pełen luster. Biografia Jimiego Hendrixa, przeł. Jarosław 

Rybski, Wydawnictwo Dolnośląskie, 2005 

Filmy: 

„Jimi Hendrix: The Man They Made God”, reż. Christopher Ogliati, 2000 

„Monterey Pop”, reż. D.A. Pennebaker, 1968 

Oraz: 

program telewizyjny „The Dick Cavett Show”, 1969 

ROZDZIAŁ 4. JANIS JOPLIN 

 

Książka: 

Myra Friedman, Janis Joplin. Żywcem pogrzebana, przeł. Anna Kołyszko, W.A.B. 

2005 

Filmy: 

„Nine Hundred Nights”, reż. Michael Burlingame, 2001 

„Monterey Pop”, reż. D.A. Pennebaker, 1968 

Oraz: 

archiwalne wywiady emitowane m.in. na antenie VH1 

ROZDZIAŁ 5. JIM MORRISON 

 

Wszystkie tłumaczenia tekstów Morrisona w przekładzie Jędrzeja Polaka: The Doors. 

Antologia tekstów i przekładów, In Rock, 2004 



Książka: 

Jerry Hopkins i Danny Sugerman, Nikt nie wyjdzie stąd żywy. Historia Jima 

Morrisona, przeł. Grzegorz Grątkowski, In Rock, 2006 

Oraz: 

wywiady, m.in. Tony’ego Thomasa dla Canadian Broadcasting Corporation, Richarda 

Goldsteina dla „Village Voice” 

Cytat z Williama Blake’a: Zaślubiny nieba i piekła [w:] Manifesty romantyzmu 

1790-1830. Anglia, Niemcy, Francja, przekład i opracowanie Wiesław Juszczak, Warszawa 

1975 

ROZDZIAŁ 6. FRANK ZAPPA 

 

Książka: 

Frank Zappa, Takiego mnie nie znacie, przeł. Robert Sudół, Alfa, 1996 

Oraz: 

Wywiady m.in. dla fińskiej telewizji w 1974, The Niles Lesh Project, Billa Bogsa 

w”Mid Day Live TV”, 1976 

Jacek Świąder, Zappa. Mistrz muzyki sarkastycznej, „Gazeta Wyborcza”, 19.09.2013 

ROZDZIAŁ 7. ANDY WARHOL 

 

Książki: 

Victor Bockris, Andy Warhol: życie i śmierć, przeł. Piotr Szymor, W.A.B., 2005 

Ultra Violet, 15 minut sławy. Moje życie z Andy Warholem, przeł. Alina Kwiatkowska, 

Małgorzata Talikowska-Musiał, 86press, 1986. 

Tomasz Plata, Andy Warhol. W drodze do teatru, Świat Literacki, 2001 

Filmy: 

„Andy Warhol Factory People”, reż. Catherine O’Sullivan Shorr, 2008 

„Jean-Michel Basquiat. The Radiant Child”, reż. Tamra Davis, 2010 

Oraz: 

materiały „Prism Archive”, „New York Minute TV” i”Merv Griffin Show” z 1965 r. 

ROZDZIAŁ 8. KEITH RICHARDS 

 

Książki: 

Keith Richards, James Fox, Życie. Autobiografia, przeł. Magdalena Bugajska, 

Albatros A. Kuryłowicz, 2012 



Daniel Wyszogrodzki, Satysfakcja. 50 lat The Rolling Stones, In Rock, 2013 

Film: 

„Hail! Hail! Rock ‘n’ Roll”, reż. Taylor Hackford, 1987 

Film dokumentalny BBC „Keith Richards. Life”, 2010 

Oraz: 

wywiad Brendana Fitzgeralda z 1995 r., przedruk „New Musical Express”, 2012 

wywiady z kanału The Rolling Stones na YouTubie, „Fora TV”, rozmowa z Bruną 

Lombardi oraz skecz Robina Williamsa 

ROZDZIAŁ 9. YOKO ONO I JOHN LENNON 

 

Książki: 

Pierre Merle, John Lennon. Niedokończona ballada, przeł. Andrzej Wiśniewski, 

Studio Emka, 2005 

Jonathan Cott, Yoko i John. Dni, których nigdy nie zapomnę, przeł. Łukasz Muller, 

Znak, 2013 

Victor Bockris, Andy Warhol: życie i śmierć, przeł. Piotr Szymor, W.A.B., 2005 

Filmy: 

„The Real Yoko Ono”, reż. Ursula Macfarlane, 2001 

„Bed Peace”, reż. Yoko &amp; John, 1969 

Oraz: 

Paweł Leszkowicz, Yoko Ono: etyka i erotyka wolności, Obieg.pl, dostęp: 11 

października 2013; wywiad Katarzyny Bojarskiej, Obieg.pl, dostęp: jw. 

program telewizyjny „The David Frost Show”, 1969 

wywiady zrealizowane przez Serpentine Gallery i Schirn Kunsthalle 

Inspirowałem się też własnym wywiadem z Yoko Ono przeprowadzonym dla TVP 

Kultura 

ROZDZIAŁ 10. PATTI SMITH 

 

Książka: 

Patti Smith, Poniedziałkowe dzieci, przeł. Robert Sudół, Czarne, 2012 

Film: 

„Patti Smith: Dream of Life”, reż. Steven Sebring, 2008 

Oraz: 

wywiady, m.in. z”The New York Times”, telewizji szwedzkiej i Muzeum Sztuki 



Współczesnej w Luizjanie 

ROZDZIAŁ 11. DAVID BOWIE 

 

Książki: 

Paul Trynka, David Bowie. Starman, człowiek, który spadł na Ziemię, przeł. 

Agnieszka Wojtowicz, SQN 2013 

Marc Spitz, David Bowie. Biografia, przekład zbiorowy, Dobre Historie, 2013 

Film: 

„The Story of David Bowie”, reż. nieznany, Much More Music, 2002 

Oraz: 

program telewizyjny „The Dick Cavett Show”, 1974 

Bartek Chaciński, Obcy w Warszawie, „Polityka”, 10.01.2011 

wypowiedzi z pisma „Mojo” i wywiadów BBC 

ROZDZIAŁ 12. IGGY POP 

 

Książki: 

Paul Trynka, Open up and bleed. Upadki, wzloty i odloty legendarnego punkowca, 

przeł. Maksymilian Tumidajewicz, SQN, 2012 

Paul Trynka, David Bowie. Starman, człowiek, który spadł na Ziemię, przeł. 

Agnieszka Wojtowicz, SQN 2013 

Marc Spitz, David Bowie. Biografia, przekład zbiorowy, Dobre Historie, 2013 

Filmy: 

„Lust for Life”, reż. nieznany, MVD Entertainment Group, 2008. 

„Trainspotting”, reż. Danny Boyle, 1996. 

Oraz: 

Lester Bangs, Iggy Pop. Blowtorch in Bondage, „The Village Voice” 28.03.1977 

Wywiady Tony’ego Wilsona, Petera Gzowskiego, występ Henry’ego Rollinsa, 

program telewizyjny „Arsenio Hall” 

ROZDZIAŁ 13. JOHNNY ROTTEN I SID VICIOUS 

 

Książki: 

John Lydon, Keith Zimmerman, Rotten. No Irish, No Blacks, No Dogs, Picador, 1994 

Jon Savage, England’s Dreaming. Historia punk rocka, przeł. Marta Marciniak, Axis 

Mundi, 2013 



Filmy: 

„The Great Rock And Roll Swindle”, reż. Julien Temple, 1980 

„The Filth and The Fury” [„Sex Pistols: Wściekłość i brud”], reż. Julien Temple, 2000 

Oraz: 

program telewizyjny „The Today Show”, prowadzenie Bill Grundy, 1976 

wywiady z”The New York Times”, wiadomości BBC 

ROZDZIAŁ 14. BOB MARLEY 

 

Książki: 

Chris Salewicz, Bob Marley. Nieopowiedziana historia króla reggae, przeł. Maciej 

Góralski, SQN, 2013 

Sławomir Gołaszewski, Reggae Rastafari. Regementarz, Manufaktura Legenda, 2012 

Jon Savage, England’s Dreaming. Historia punk rocka, przeł. Marta Marciniak, Axis 

Mundi, 2013 

Filmy: 

„Marley”, reż. Kevin Macdonald, 2012 

„Rebel Music - The Bob Marley Story”, reż. Jeremy Marre, 2000 

„Bob Marley. The Making of a Legend”, reż. Esther Anderson, Gian Godoy, 2011 

„Caribbean Nights. The Bob Marley Story”, reż. Charles Chabot, Jo Mendell, 1982 

ROZDZIAŁ 15. JOE STRUMMER 

 

Książki: 

Marcus Gray, The Clash. Ostatnia załoga na mieście, przeł. Grzegorz Kuśnierz 

i Bogna Blatkowska, Kagra, 2011 

Chris Salewicz, Redemption Song. The Definitive Biography of Joe Strummer, Harper 

Collins, 2012 

Jon Savage, England’s Dreaming. Historia punk rocka, przeł. Marta Marciniak, Axis 

Mundi, 2013 

Filmy: 

„Joe Strummer. The Future Is Unwritten” [„Joe Strummer. Niepisana przyszłość”], 

reż. Julien Temple, 2007 

„The Clash. Westway to the World”, reż. Don Letts, 2000 

Oraz: 

Krzysztof Varga, Co z nas zostanie, czyli ani etosu, ani buntu, „Gazeta Wyborcza”, 



13.02.2013 

materiały BBC 

ROZDZIAŁ 16. IAN CURTIS 

 

Teksty Curtisa w przekładzie Tomasza Beksińskiego: „Magazyn Muzyczny”, nr 5 

(375) maj 1990 

Książki: 

Deborah Curtis: Joy Division i Ian Curtis. Przejmujący z oddali, przeł. Krzysztof 

Obłucki, Iskry, 2008 

Peter Hook, Unknown Pleasures. Inside Joy Division, Simon &amp; Schuster, 2012 

Film: 

„Joy Division”, reż. Grant Gee, 2007 

Oraz: 

wywiady z”Printed Noize” i”Guardiana” 

ROZDZIAŁ 17. TOM WAITS 

 

Jay S. Jacobs, Dzikie lata. Muzyka i mit Toma Waitsa, przeł. Jarosław Rybski, 

Wydawnictwo Dolnośląskie, 2007 

Film: 

„Big Time”, reż. Chris Blum, 1988 

Oraz: 

wywiady Phila Ranstroma, „Buzz Magazine” 

programy „Fernwood Tonight”, „Late Night with David Letterman” NBC i”Late 

Show with David Letterman” CBS oraz telewizji australijskiej 

ROZDZIAŁ 18. FREDDIE MERCURY 

 

Książki: 

Laura Jackson, Freddie Mercury. Biografia, przeł. Lesław Haliński, In Rock, 2012 

Lesley-Ann Jones, Freddie Mercury. The Definitive Biography, Coronet Books, 2012 

Kurt Cobain, Dzienniki, przeł. Dagmara Chojnacka, Zysk i S-ka, 2002 

Film: 

„Freddie Mercury, the Untold Story”, reż. Rudi Dolezal, Hannes Rossacher, 2000 

Oraz: 

Bartek Chaciński, To był mistrz przegięcia, „Polityka”, 23.11.2011 



wywiady Davida Wigga i Rudiego Dolezala 

ROZDZIAŁ 19. SERGE GAINSBOURG 

 

Książka: 

Sylvie Simmons, Serge Gainsbourg, przeł. Ewa Penksyk-Kluczkowska, Marginesy, 

2012 

Film: 

„Gainsbourg i dziewczyny”, reż. Pascal Forneri, 2010 

Oraz: 

wywiady telewizji szwajcarskiej i francuskiej, „Le Figaro”, Institut national de 

l’audiovisuel 

ROZDZIAŁ 20. DJ KOOL HERC, GRANDMASTER FLASH I AFRIKA 

BAMBAATAA 

 

Książki: 

Jeff Chang, Can’t Stop. Won’t Stop. A History of the Hip-Hop Generation, Ebury 

Press, 2007 

Peter Shapiro, Gramofonizm, w”Muzyka. Przewodnik Krytyki Politycznej”, przeł. 

Jakub Bożek, Krytyka Polityczna, 2012 

Filmy: 

„Scratch”, reż. Doug Pray, 2001 

„Wild Style”, reż. Charlie Ahearn, 1983 

Oraz: 

wywiady Q Bar w Bangkoku i”Morethanastance” 

ROZDZIAŁ 21. CHUCK D VS. EAZY-E 

 

Książki: 

Jeff Chang, Can’t Stop. Won’t Stop. A History of the Hip-Hop Generation, Ebury 

Press, 2007 

Peter Shapiro, Gramofonizm, w”Muzyka. Przewodnik Krytyki Politycznej”, przeł. 

Jakub Bożek, Krytyka Polityczna, 2012 

Film: 

„N.W.A. The World’s Most Dangerous Group”, reż. Mark Ford, 2008 

Oraz: 



wywiady z telewizji kanadyjskiej 

ROZDZIAŁ 22. JELLO BIAFRA 

 

Filmy: 

„Rage: 20 Years of Punk Rock West Coast Style”, reż. Michael Bishop, Scott Jacoby, 

2001 

„Punk Attitude” [„Być punkiem”], reż. Don Letts, 2005 

Oraz: 

Robert Sankowski, Obama jest skończony [wywiad z Jello Biafrą], „Gazeta 

Wyborcza”, 18.07.2012 

Wywiad Joolsa Hollanda, program Oprah Winfrey, „Celebs4truth” 

ROZDZIAŁ 23. BEASTIE BOYS 

 

Filmy: 

„Beastieography”, reż. nieznany, MTV, 1998 

„100% Beastie Boys”, reż. nieznany, Fuse/MTV, 2007 

Oraz: 

wywiady z anteny MTV 

ROZDZIAŁ 24. RED HOT CHILI PEPPERS 

 

Książki: 

Bartek Koziczyński, Kalifornizacja. Red Hot Chili Peppers, In Rock, 2012 

Anthony Kiedis i Larry Sloman, Blizna, przeł. Alina Siewior-Kuś, Sonia Draga, 2011 

Filmy: 

„Funky Monks”, reż. Gavin Bowden, 1991 

„Red Hot Chili Peppers. Behind the Music”, reż. nieznany, VH1, 2002 

Oraz: 

Robert Sankowski, Drugi debiut Peppersów, „Gazeta Wyborcza”, 29.08.2011 

Wywiady dla Fuse oraz z anteny MTV, BBC 

ROZDZIAŁ 25. KURT COBAIN 

 

Książki: 

Charles R. Cross, Pod ciężarem nieba. Biografia Kurta Cobaina, przeł. Maciej 

Machała, In Rock, 2001 



Ian Halperin i Max Wallace, Kto zabił Kurta Cobaina?, przeł. Bogusław Lubański, In 

Rock, 2013 

Kurt Cobain, Dzienniki, przeł. Dagmara Chojnacka, Zysk i S-ka, 2002 

Oraz: 

wywiady z anteny MTV, M6 

ROZDZIAŁ 26. COURTNEY LOVE 

 

Książka: 

Charles R. Cross, Pod ciężarem nieba. Biografia Kurta Cobaina, przeł. Maciej 

Machała, In Rock, 2001 

Film: 

„Courtney Love. Behind the Music”, reż. Sean Gottlieb, VH1, 2010 

Oraz: 

wywiady dla Fuse i MTV 

ROZDZIAŁ 27. MAGIK 

 

Książka: 

„Maciej Pisuk w rozmowie z Piotrem Mareckim”, w Paktofonika. Przewodnik Krytyki 

Politycznej, Krytyka Polityczna, 2008 

Filmy: 

„Paktofonika. Hip-hopowa podróż do przeszłości”, reż. Marta Dzido i Piotr 

Śliwowski, TVP Kultura, 2009 

„Kielce - czyli polski Bronx”, reż. Bogna Świątkowska i Marek Lamprecht, TVP, 

1995 

Oraz: 

Lidia Ostałowska, Teraz go zarymuję, „Gazeta Wyborcza”, 27.12.2001 

wywiady z TVP i magazynu „Ślizg” 

 

 

 


	WSTĘP
	JACK KEROUAC, ALLEN GINSBERG, WILLIAM S. BURROUGHS
	BOB DYLAN
	JIMI HENDRIX
	JANIS JOPLIN
	JIM MORRISON
	FRANK ZAPPA
	ANDY WARHOL
	KEITH RICHARDS
	YOKO ONO I JOHN LENNON
	PATTI SMITH
	DAVID BOWIE
	IGGY POP
	JOHNNY ROTTEN I SID VICIOUS
	BOB MARLEY
	JOE STRUMMER
	IAN CURTIS
	TOM WAITS
	FREDDIE MERCURY
	SERGE GAINSBOURG
	DJ KOOL HERC, GRANDMASTER FLASH I AFRIKA BAMBAATAA
	CHUCK D VS. EAZY-E
	JELLO BIAFRA
	BEASTIE BOYS
	RED HOT CHILI PEPPERS
	KURT COBAIN
	COURTNEY LOVE
	MAGIK
	PODZIEKOWANIA
	WYKAZ ŹRÓDEŁ/BIBLIOGRAFIA

