
WITOLD RODZIŃSKI 

HISTORIA CHIN 

WROCŁAW • WARSZAWA • KRAKÓW • GDAŃSK 
ZAKŁAD NARODOWY IMIENIA OSSOLIŃSKICH 

WYDAWNICTWO 
1974 



OD AUTORA 

HISTORIA Chin, należąca do cyklu 
jednotomowych opracowań poświęconych dziejom poszczególnych państw, 
jest pierwszą pozycją dotyczącą kraju, którego cywilizacja i kultura kształ­
towały się w sposób pod wieloma względami odrębny i odmienny niż 
państw będących pod wpływem świata śródziemnomorskiego i europej-
skiegor-jJest ona również pierwszą polską próbą syntetycznego ujęcia 
w zwięzłej formie olbrzymiej, obejmującej prawie cztery tysiące lat historii 
chińskiej, przy równoczesnym uwzględnieniu ważniejszych aspektów ewo­
lucji kultury. 

Zgodnie z założeniem cyklu, w którym praca niniejsza figuruje, pro­
porcje książki zostały ustalone tak, iż przeszło połowa materiału przypada 
na ostatnie trzy wieki, tj. na okres, który z punktu widzenia ogólnoświa­
towego procesu historycznego uważa się za czasy nowożytne. Powyższe 
kryterium odpowiada jednak tylko częściowo procesowi rozwoju dziejów 
Chin, za właściwą datę rozpoczęcia ich historii nowożytnej należy przyjąć 
raczej połowę XIX w.; tym samym tego okresu, od wojen opiumowych 
i rewolucji tajpingowskiej, dotyczy prawie połowa pracy. Ze względu 
m. in. na rozmiary historii Chin ustalenie proporcji w ten sposób jest 
niewątpliwie sprawą dyskusyjną; zważywszy ogrom dostępnego mate­
riału — a nie ma innego narodu, który posiada tak obfity i nieprzerwany 
ciąg zabytków przeszłości — można by poświęcić bez trudu o wiele 
więcej uwagi wcześniejszym okresom. Wydaje się jednak, iż przy nieza­
przeczalnej doniosłości szeregu fundamentalnych zagadnień, związanych 
z dziejami wcześniejszymi, których wpływ na historię nowożytną i teraź­
niejszość bywa w wypadku Chin o wiele większy, niż na pierwszy rzut oka 
wygląda, przyjęte proporcje są uzasadnione przede wszystkim tym, iż mają 
one służyć ułatwieniu zrozumienia najnowszych dziejów Chin, a i w pewnej 
mierze ich teraźniejszości. Taki bowiem cel był jednym z zasadniczych 
przy podejmowaniu niniejszej pracy. 



Owe najnowsze dzieje nie zostały jednak objęte tym tomem, gdyż za 
datę końcową przyjęto 1919 r., Ruch Czwartego Maja, stanowiący bez­
sprzecznie początek całego pod wieloma względami nowego etapu w chiń­
skim procesie historycznym. 

Praca powstała w wyniku osobistego zainteresowania i zajmowania 
się przez autora historią Chin, co trwa już 35 lat, a pogłębione zostało 
wydatnie szeregiem pobytów w Chinach w latach 1953-1967, które dopo­
mogły, być może, w uchwyceniu niebywałej złożoności dziejów owego 
kraju i nieprzebranego bogactwa jego prastarej kultury. Podczas większości 
tych pobytów życzliwa pomoc szeregu przyjaciół chińskich, jak np. Czi 
Cz'ao-ting (1904-1963), Szen Cz'ien-tu (1915-1955) oraz pani Kung Feng 
(1918?-1970), stanowiła zachętę do dalszej pracy nad fascynującą historią 
ich kraju. Powyższym też tłumaczy się częściowo decyzja poświęcenia 
względnie dużo miejsca w pierwszej połowie książki zagadnieniom ewo­
lucji kultury. Należy jednak przy tym wyraźnie zaznaczyć, iż omówienie 
tych problemów stanowi jedynie próbę zasygnalizowania olbrzymich osiąg­
nięć chińskich w tej dziedzinie. Jest przecież sprawą oczywistą, iż każdy 
z tych aspektów, np. filozofia lub malarstwo, zasługuje w pełni na osobne 
omówienie, i to w rozmiarach co najmniej niniejszego tomu. Wybór po­
ruszanych tematów nie jest jednak przypadkowy, gdyż intencją jest pod­
kreślenie tych elementów, które wydają się najważniejsze dla specyfiki 
ewolucji cywilizacji chińskiej i które, zdaniem piszącego te słowa, stanowią 
najistotniejszy wkład kultury chińskiej. Wybór nie rości sobie bynajmniej 
pretensji do ujęcia jej wszystkich elementów; nie ma np. ani słowa o muzyce 
chińskiej, niewątpliwie interesującej i odgrywającej swoistą rolę w cało­
kształcie kultury chińskiej, lecz wynika to, być może, już z pobudek czysto 
subiektywnych. 

Dzieje Chin i ich kultury przedstawione w niniejszej pracy dotyczą 
przede wszystkim historii i osiągnięć narodowości chińskiej, Han, głównej 
i najważniejszej z wielu zamieszkujących obecny obszar ChRL. Nie ozna­
cza to, iż inne narodowości, a zwłaszcza te, które w pewnych okresach do­
konały podboju części lub całości kraju, nie odgrywały istotnej roli w kształ­
towaniu się jego losów. Nie one jednak wywarły decydujący wpływ, lecz 
właśnie narodowość chińska, której wyższość w dziedzinie kultury spo­
wodowała też w wielu wypadkach pełną asymilację i zniknięcie z widowni 
dziejowej innych ludów, nie bez, rzecz jasna, przejęcia od nich szeregu 
nowych pierwiastków kulturowych. Tym samym też praca jest poświęcona 
właśnie narodowi chińskiemu, zasadniczemu twórcy cywilizacji Państwa 
Środka. 

O ile wspomniane wyżej zainteresowania dotyczyły we wcześniejszych 



latach przede wszystkim najnowszych dziejów Chin, a specjalnością pozo­
staje historia nowożytna, przy szczególnym uwzględnieniu problematyki 
zetknięcia się Chin z resztą świata i wynikających z tego zjawiska zagadnień, 
zwłaszcza w sferze ideologicznej, o tyle konieczność sięgania do wcześniej­
szych okresów stawała się coraz bardziej oczywista. Truizmem jest stwier­
dzenie, iż nie sposób zajmować się nowożytną historią danego kraju 
bez należytego zaznajomienia się z jego przeszłością, lecz odnosi się to 
szczególnie wyraźnie i z wielką aktualnością do dziejów Chin. Nie ma 
prawie żadnego kraju, w którym nawarstwienia przeszłości we wszystkich 
dziedzinach ciążyły — i w określonej mierze nadal ciążą — w takim 
stopniu na dalszych losach kraju, jak właśnie w wypadku Chin. W tym 
też tkwi jedna z najistotniejszych cech ich ewolucji dziejowej. 

W literaturze światowej, zarówno chińskiej, jak i europejskiej oraz 
amerykańskiej, istnieje szereg opracowań, różniących się znacznie swoimi 
rozmiarami, w których autorzy próbowali ująć całość dziejów Chin. 
Znaczna większość z nich została uwzględniona przy opracowaniu ni­
niejszej książki, lecz prawie wyłącznie do wcześniejszych okresów, przed 
XVII w.; wszystkie pozycje w językach europejskich wymienione są 
w bibliografii; z chińskich należy zwrócić uwagę na dzieło Lii Czen-jü 
Czien-ming Czung-kuo T'ung-szy {Zarys historii Chin). Posługiwano się 
jednak w dużej mierze materiałami źródłowymi, zarówno do wcześniej­
szych okresów, a w szczególności do późniejszych, oraz opracowaniami 
monograficznymi, również zawartymi w bibliografii. 

W historiografii polskiej dzieje Chin były jednak — i niestety w dużej 
mierze pozostają — dziedziną całkowicie zaniedbaną. Trudno też było 
oprzeć się na dorobku autorów polskich, gdyż po prostu brak go dla 
znakomitej większości tematów historycznych i kulturalnych. Sytuacja 
przedstawia się nieco lepiej, jeśli chodzi o tłumaczenia z klasycznej litera­
tury chińskiej. Tutaj bowiem sinologia polska może wykazać się osiągnię­
ciami na poziomie światowym, jak np. przekład słynnego dzieła filozo­
ficznego Czuang-tsy, pióra J. Chmielewskiego, W. Jabłońskiego i O. Woj­
tasiewicza. Ten stan rzeczy nie jest, rzecz jasna, kwestią przypadku. Wzrost 
zainteresowania historią i kulturą Chin w Europie był ściśle powiązany 
z ewolucją kontaktów krajów europejskich z Chinami od XVI — XVII w., 
nasilającą się w XIX w. i przyjmującą całkiem wyraźnie charakter pene­
tracji i agresji, szczegółowo zresztą opisany w niniejszej pracy. Na tym 
tle powstała też bogata, aczkolwiek bardzo różnorodna pod względem 
swojej wartości i jakości literatura historyczna dotycząca różnych okresów, 
głównie jednak XIX i XX w. Polska, sama pozbawiona niepodległości 
i państwowości, nie brała udziału w tym procesie „otwarcia" Chin; stąd 



też zarówno znikomy wkład autorów polskich w tę dziedzinę, jak i nawet 
brak ustalonej i powszechnie przyjętej terminologii, własnej transkrypcji 
języka chińskiego, nie mówiąc już o własnych tradycjach historiografi-
cznych lub odpowiednich księgozbiorach. Paradoksalne, że ten brak tra­
dycji może posiadać i pewne zalety, gdyż oznacza on równocześnie mniejsze, 
być może, obciążenie europocentryzmem i poczuciem rzekomej wyższości 
cywilizacyjnej, które cechują wiele prac europejskich i amerykańskich, 
zwłaszcza dziewiętnastowiecznych, oraz zwalnia od tendencji — czasami 
co prawda nieświadomej, lecz w niektórych wypadkach jak najbardziej 
celowej — do apologetyki poczynań „swoich własnych" kolonizatorów 
w Azji Wschodniej. Prócz tego wydaje się, iż autorowi polskiemu po­
winno być łatwiej, z ewidentnych przyczyn, wczuć się w problematykę 
narodowowyzwoleńczą, w tak doniosłym stopniu cechującą dzieje polity­
czne Chin w XIX i XX w. 

Z pozycji dotyczących historii Chin, dostępnych dla czytelnika w ję­
zyku polskim, należy zwrócić uwagę na następujące: Dzieje Chin pod re­
dakcją Szang Jüe, tłumaczone z chińskiego, obejmujące całość dziejów 
do przedednia wojen opiumowych, choć z dosyć pobieżnym traktowaniem 
pierwszej połowy XIX w., stanowią nadal niewątpliwie pozycję wartościo­

wą, szczególnie ze względu na dużą ilość materiału faktograficznego, 
a uwagi krytyczne zamieszczone we wstępie napisanym przez jej polskiego 
redaktora są w dalszym ciągu w pełni aktualne. Ujęcie szeregu istotnych 
zagadnień rozwoju historycznego, zwłaszcza problemu niewolnictwa, po­
zostaje nadal wysoce dyskusyjne, a partie dotyczące kultury z perspektywy 
z górą dziesięciu lat wydają się szczególnie nieadekwatne, gdyż o wiele 
za skąpe dla czytelnika polskiego. Dla historii nowożytnej istnieje również 
praca G. Jefimowa Zarys nowożytnej i współczesnej historii Chin, tłuma­
czona z rosyjskiego, której pierwszych 200 stron obejmuje okres od XVII w. 
do 1919 r. Jest to jednak pozycja mocno przestarzała, zawierająca wiele 
ujęć wysoce dyskusyjnych. Jedyne opracowanie polskie, Chiny poprzez 
wieki J. Lobmana, barwnie i z wyczuciem napisane, ze względu na swoją 
bardzo ograniczoną objętość jest jednak, mówiąc słowami autora, „po­
bieżnym szkicem", dającym „pierwsze pojęcie" o historii Chin. 

Trudności napotykane w opracowaniu niniejszej książki, na ogół sa­
me w sobie ewidentne, wynikają jednak nie tylko z ogromnej rozpiętości 
chronologicznej dziejów Chin oraz z niebywale bogatej, choć bardzo 
różnorodnej literatury, bynajmniej nie zawsze łatwo w kraju osiągalnej, 
lecz — co może najważniejsze — z niezwykłej złożoności pewnych aspe­
któw chińskiego procesu dziejowego, zresztą w dużej mierze nadal nie 
rozstrzygniętych. W toku samej narracji zwrócono uwagę na większość 



tych zagadnień; prawdopodobnie centralnym problemem jest sama perio-
dyzacja. Pomijając kwestię istnienia formacji niewolniczej — a nie widać 
w dalszym ciągu żadnych przemawiających za taką hipotezą dowo­
dów lub argumentów — nie jest rzeczą przypadku, iż słowo „średnio­
wiecze" nie zostało ani razu w pracy tej użyte, gdyż zastosowanie jego 
oznaczałoby próbę „wtłoczenia" chińskiego procesu dziejowego w ramy 
czysto europejskiej, bynajmniej nie ogólnoświatowej konwencji historio-
graficznej, czyli byłoby po prostu swoistym wyrazem europocentryzmu. 
Lecz problem ten jest równocześnie też drugą stroną samego najbardziej 
kapitalnego zagadnienia, tj. fenomenalnej długowieczności formacji feu­
dalnej w Chinach, co pociąga za sobą konieczność posłużenia się trady­
cyjną w dziejopisarstwie chińskim periodyzacją opartą na okresach dyna­
stycznych, przy pełnej świadomości jej nieadekwatności. O ile w pracy 
niniejszej poczyniono pewne, zaledwie wstępne i ograniczone starania 
o wyjaśnienie przyczyn tego zjawiska, nie pretendują one bynajmniej do 
udzielenia pełnej odpowiedzi, zwłaszcza iż stan badań szczegółowych nad 
tą problematyką, mimo wielu wysiłków historyków chińskich, nie jest 
jeszcze zaawansowany do tego stopnia, aby było możliwe takową zapre­
zentować. Powyższe zastrzeżenie odnosi się również do innych problemów, 
nie mniej istotnych i interesujących, jak np. przyczyny względnego zastoju 
w porównaniu z Europą, cywilizacji chińskiej po dojściu do szczytowych 
osiągnięć w epoce Sung lub kwestia istnienia zalążków kapitalizmu oraz 
ewentualności ich przerodzenia się w nowy ustrój bez „otwarcia" Chin 
w XIX w., dokonanego przez mocarstwa obce, a także różnicy w reakcji na 
to „otwarcie", wykazane przez Chiny i Japonię. Są to zagadnienia niezwy­
kle wdzięczne, frapujące i doniosłe, do których bez wątpienia należy wrócić 
w przyszłości, i też tylko niektóre z całego niezmiernego bogactwa podob­
nych, które nasuwają złożone dzieje tego wielkiego kraju. 

Problem transkrypcji nazw i innych wyrazów chińskich w dalszym 
ciągu nastręcza pewne trudności, wynikające m. in. z braku ujednolicenia 
metod stosowanych w wydawnictwach polskich. Transkrypcja użyta np. 
w Wielkiej encyklopedii powszechnej PWN jest nie do przyjęcia z szeregu 
względów, m. in. z uwagi na fakt, iż opuszcza ona przydech: nie­
zbędny do rozróżnienia wielkiej ilości podobnych do siebie wyrazów (np. 
Tang i Tang). Metoda zaś stosowana w szeregu polskich prac sinolo-
gicznych oparta jest, w zasadzie, na konwencji transkrypcji francuskiej; 
występuje to szczególnie przy użyciu liter h i k, np. w złożeniu hia (sia) 
lub kiao (cziao) itp. Zważywszy jednak na fakt, iż w literaturze światowej 
dominuje w dalszym ciągu posługiwanie się transkrypcją angielską Giles-
-Wade'a, a liczba prac dotyczących wszelkich aspektów historii i cywili-



zacji chińskiej w języku angielskim pióra zarówno chińskich, jak i nie-
chińskich autorów przerasta wielokrotnie opracowania po francusku, oraz 
na celowość zastosowania sposobu umożliwiającego czytelnikowi polskie­
mu odtworzenie z łatwością tej transkrypcji z używanej w niniejszej pracy, 
zdecydowano, tak jak w wypadku Dziejów Chin Szang Jüe, ponownie 
oprzeć się na systemie Giles-Wade'a. Zasady spolszczenia są następujące: 
ch = cz (wszędzie), sh — sz (wszędzie), hs = s (w złożeniu z literą ü po­
siada wartość ś), j = ż, ieh = ie (występuje przeważnie jako końcówka), 
ih = y (tylko końcówka), üeh = üe, szu lub ssu = sy, y = j, erh = er, 
w posiada wartość angielską, zbliżoną do ł. 

Przydech' podobny jest do h i oznacza twardą wymowę poprzedzającej 
spółgłoski. Np. fang = thang, lecz tang — dang; k'ang — khang, lecz 
kang = gang itp. Pozostawiono zaś bez zmian następujące złożenia ts, 
ts' tz, tz' 

Powyższa transkrypcja nie rości sobie pretensji do dokładnego oddania 
obecnej wymowy chińskiej według narzecza pekińskiego, lecz obydwie 
wyżej wspomniane również do tego nie pretendują. Nie użyto zaś łacińskiej 
transkrypcji ustalonej w ChRL jako systemu pomocniczego, m. in. ze 
względu na fakt, iż nie jest ona też zastosowana w większości wydawnictw 
w języku angielskim publikowanych w Chinach Ludowych. 

W nazewnictwie geograficznym w wypadkach, gdy utarły się już zwy­
czajowe formy, jak np. Pekin (zamiast Peiczing), są one stosowane. Wszy­
stkie nazwy geograficzne pisane są jako jedno słowo (z wyjątkiem tylko 
Si-an). Nazwiska i imiona występują w kolejności chińskiej, tj. nazwisko 
przed imieniem; np. Sun Jat-sen. Tytuły okresów panowania cesarzy, po­
spolicie użyte dla nazwania też samych władców w okresie Ming i Ts'ing, 
mogły być oddane np. K'ang-si lub K'ang Si; dla jasności stosuje się 
drugą formę, zachowując pierwszą tylko dla oddania nazwisk mandżur­
skich (Ho-szen, Żung-lu itp.). Nazwiska i nazwy japońskie oddano w wersji 
angielskiej. Mapy sporządzone zostały na podstawie wielu opracowań, 
a głównie chińskiego Atlasu historii Chin (Szanghaj 1955). Ilustracje zo­
stały dobrane przede wszystkim z punktu widzenia zobrazowania partii 
omawiających ewolucję kultury. 



I. POCZĄTKI DZIEJÓW. 
POWSTANIE STAROŻYTNEJ 
CYWILIZACJI CHIŃSKIEJ 

DANE ARCHEOLOGICZNE 

CHINY Północne stały się w drugim 
tysiącleciu p.n.e. świadkiem narodzin jednej z czterech najstarszych cy­
wilizacji świata. O ile rozwój cywilizacji chińskiej nastąpił niewątpliwie 
później niż pozostałych — starożytnej egipskiej, mezopotamskiej lub in­
dyjskiej — jest ona jedyną z nich, która przetrwała, w sposób zasadniczo 
nieprzerwany, od swoich początków, wielce się przekształcając podczas 
prawie czterech tysięcy lat istnienia, lecz zachowując równocześnie wiele 
cech sięgających bezpośrednio do wczesnych, a nawet najwcześniejszych 
okresów. Owa niezwykła ciągłość ewolucji historycznej stanowi też jedną 
z najistotniejszych cech chińskiego procesu dziejowego, nadającą mu 
całkiem specyficzny charakter. 

Obszary basenu Rzeki Żółtej (Huang Ho), które stały się główną 
kolebką cywilizacji chińskiej, wykazują ślady zamieszkania ludzkiego od 
najdawniejszych czasów. Prawdopodobnie najsławniejsze ze znalezisk 
archeologicznych pod tym względem było odkrycie w 1927 r. pierwszych 
szczątków człowieka pekińskiego {Sinanthropus Pekinensis lub Homo 
erectus Pekinensis, którego początki sięgają wczesnego lub średniego plej­
stocenu, tj. od 500 do 400 tysięcy lat. Dokonane zostało ono w miejsco­
wości Czouk'outien (45 km na południowy zachód od Pekinu); prze­
prowadzono tu w latach 1927 — 1937 wiele prac badawczych z udziałem 
zarówno chińskich, jak i europejskich archeologów. Człowiek pekiński był 
jednak przedstawicielem rodziny Hominidae z okresu poprzedzającego 
właściwy rodzaj ludzki; pojemność jego mózgu np. wahała się od 850 do 
1200 cm 3 w porównaniu z przeciętną 1350 cm 3 dla Homo sapiens. Umiał 
już jednak wyrabiać narzędzia z kości i kamienia, co prawda jeszcze 
niezwykle prymitywne, zbierał żywność, polował oraz posługiwał się og­
niem. Według niektórych badaczy szczątki człowieka pekińskiego, a ist­
nieje ich dość pokaźna ilość, wykazują pięć cech charakterystycznych dla 



późniejszych ras ludzkich Azji Wschodniej, które równocześnie nie wy­
stępują nigdzie indziej. Na podstawie tych cech można by przypuszczać, 
iż wschodnioazjatycka odmiana Homo sapiens mogła była rozwinąć się 
z człowieka pekińskiego w rasę mongoloidalną. Do chwili obecnej zaga­
dnienie to nie jest jednak jeszcze wystarczająco wyjaśnione, m. in. ze 
względu na bardzo długą przerwę w ciągłości rozwoju ludzkiego w okresie 
mezolitu, spowodowaną najprawdopodobniej zlodowaceniem. W latach 
1963 i 1964 dokonano odkrycia w Lan'ien (Szensi) szczątków człowieka 
podobnego do pekińskiego, lecz nawet starsze prawdopodobnie o 100 tysięcy 
lat. Nazwany on został Homo erectus Lantianensis. 

Aczkolwiek epoka paleolitu dostarcza dalszych danych, m. in. z wyż­
szych płaszczyzn znaleziska w Czouk'outien, gdzie natrafiono na szczątki 
sprzed 100 tysięcy lat, a przedstawiające już niewątpliwie człowieka no­
woczesnego {Homo sapiens), obraz rozwoju ludzkiego w Chinach staje się 
o wiele jaśniejszy dopiero w neolicie. Narzędzia i inne zabytki z tej epoki 
znaleziono dotychczas prawie we wszystkich częściach Chin i nie ulega 
również żadnej wątpliwości, iż człowiek okresu neolitu jest bezpośrednim 
przodkiem nowoczesnych Chińczyków. Odkrycia te umożliwiają też obec­
nie całkowite odrzucenie znacznej większości modnych w XIX w. oraz 
w pierwszych dwóch dekadach XX w. teorii autorów europejskich, które 
dotyczyły roli migracji w rozwoju Chin oraz przypisywały pochodzenie 
cywilizacji chińskiej różnym innym częściom świata (Egipt, Sumer, Azja 
Środkowa itp.). W chwili obecnej można już stwierdzić z całkowitą pew­
nością, iż ewolucja człowieka w Azji Wschodniej była zjawiskiem auto­
chtonicznym. 
Śodowisko geograficzne, w którym się ona dokonywała, wpłynęło 
też niewątpliwie w bardzo doniosłym stopniu na taki właśnie jej charakter. 
Główną rolę odgrywała tu znaczna izolacja Chin — od wschodu prawie 
nie do przebycia bariera mórz, a zwłaszcza Pacyfiku; od zachodu potężne 
masywy górskie i rozległe pustynie; od południowego wschodu nie mniej 
groźne góry i dżungle. Wszystko to, bez wątpienia, sprzyjało też nieza­
leżnemu rozwojowi; nie oznacza to bynajmniej, iż nie przenikały podczas 
całych dziejów Chin — i tym samym w najwcześniejszych okresach — 
wpływy z zewnątrz. Nie odgrywały one jednak faktycznie aż do XIX w. 
szczególnie znacznej, a tym bardziej decydującej roli. 

Izolacja ta powodowała, że cywilizacja chińska w ciągu wielu stuleci, 
a w szczególności wówczas, gdy przybierała swój zasadniczy kształt, 
pozostawała na ogół nieświadoma istnienia jakichkolwiek innych ośrodków, 
dorównujących jej poziomem swoich osiągnięć, i tym samym mogła uwa­
żać się za jedyną na świecie. W tym też tkwiła zasadnicza przyczyna po-



1. Chiny w XIX wieku a Europa 



wstania swoistego sinocentryzmu, zjawiska stanowiącego też jedną ze spe­
cyficznych cech cywilizacji chińskiej, o którego przejawach będzie mowa 
w związku z ewolucją światopoglądu chińskiego. Warto jednak również 
zaznaczyć, iż ten stan niewiedzy był zresztą w pełni odwzajemniony, 
szczególnie w wypadku cywilizacji śródziemnomorskiej. 

Współczesna archeologia ustaliła istnienie znacznej ilości poszczegól­
nych kultur, których zabytki można znaleźć w różnych częściach Chin, 
a zwłaszcza w Chinach Północnych, w rejonie średniego i niższego biegu 
Rzeki Żółtej. Z owej kolebki leżącej nad Huang Ho, a zajmującej tylko 
nieznaczną część obecnego obszaru Chin, rozpoczął się długi, setki, a właś­
ciwie tysiące lat trwający proces rozprzestrzeniania się cywilizacji chińskiej 
we wszystkich kierunkach, aby dojść do dzisiejszych jej granic, wpływając 
równocześnie w doniosły sposób na szereg sąsiednich krajów Głównym 
jej nosicielem miał być podczas całego tego okresu chiński chłop-rolnik, 
który przystosowywał się do różnorodnych warunków klimatycznych i roz­
wijał wciąż swoją technikę uprawy ziemi, doprowadzając ją ostatecznie 
do niezmiernie wysokiego poziomu, zbliżonego do ogrodnictwa. To wy­
magało jednak niezwykle wielkiego wkładu ciężkiej pracy ludzkiej. Dzię­
ki tym wysiłkom nastąpiło przeobrażenie olbrzymich obszarów, niegdyś 
pokrytych lasami i bagnami, w ziemię o niebywałej urodzajności. Czyn­
nikiem odgrywającym najbardziej istotną rolę przy jej uprawie stał się 
nie klimat, gleba lub flora, lecz człowiek. Dzięki temu też powstała 
tak wyraźna dominanta rolnictwa, którym trudniła się zawsze znakomita 
większość ludności (do 90%). Ono też określało zasadniczy charakter 
cywilizacji chińskiej, nakładając swoje piętno na rozwój prawie wszystkich 
dziedzin kultury chińskiej. W procesie tym ukształtowała się również 
narodowość chińska {Han żen — ludzie Han), złożona niewątpliwie z ca­
łego szeregu różnych elementów etnicznych, a będąca największą ze wszy­
stkich zamieszkujących dzisiejszy obszar ChRL. Jej dzieje stanowią też 
zasadniczy przedmiot niniejszej pracy. 

Wśród wspomnianych powyżej kultur dwie — Jangszao i Lungszan — 
posiadają szczególne znaczenie. Kultura Jangszao (nazwa wioski — zna­
leziska w zachodnim Honan) rozpowszechniona była przeważnie w Chi­
nach Północnych, lecz jej elementy sięgały również do Mandżurii oraz 
do granic Sinkiangu. Wykazywała ona bardziej rozwinięty etap w wy­
twarzaniu narzędzi, a niektóre z nich oraz pewne wyroby ceramiczne były 
w istocie prototypami narzędzi i naczyń używanych do chwili obecnej. 
Szkielety ludzkie związane z tą kulturą wykazują, iż jej twórców można 
utożsamić pod względem antropologicznym ze współczesnymi mieszkań­
cami Chin Północnych. 



Urna — kultura Jangszao 

Kultura Jangszao słynie szczególnie z doskonałej ceramiki, zwykle 
malowanej, z dominującym użyciem koloru czerwonego. Niektórzy autorzy 
twierdzą, że naczynia malowane używane były w pierwszym rzędzie do 
celów rytualnych, do zwykłego zaś użytku wytwarzano prostszą, szarą 
ceramikę. Stosowano wzory stylizowane, przeważnie geometryczne. Nie 
wiadomo, czy było używane koło garncarskie, czy też naczynia produko­
wano za pomocą nawijania. Bez względu na to, której metody używano, 
ceramika ta była niewątpliwie wytworem ludzi daleko zaawansowanych 
w tym rzemiośle. Warto zaznaczyć istnienie już wówczas charaktery­
stycznego garnka trójnożnego, li, który jest jeszcze w Chinach obecnie 
używany, co świadczy o ciągłości między tą kulturą a późniejszą cywili­
zacją. 

Wykopaliska wykazują, że ludność kultury Jangszao prowadziła życie 
osiadłe, trudniąc się rolnictwem. Ze zbóż uprawiano głównie proso. Były 
już oswojone niektóre zwierzęta, szczególnie pies i świnia. Nie znaleziono 
jednak żadnych śladów używania metalu — wszystkie narzędzia nadal 
wytwarzano z kości i kamienia. Również nie stwierdzono istnienia wów­
czas pisma. Kulturę tę można uważać za tzw. chalkolityczną, przejściową 
od epoki kamienia do metalu. Obejmowała ona przypuszczalnie okres 
od 3000 do 2000 r. p.n.e., lecz w niektórych częściach Chin przetrwała 
aż do pierwszych stuleci epoki Czou. 

Kultura Lungszan bierze swoją nazwę od wykopaliska w prowincji 





Szantung (40 km na wschód od Tsinanu). Znana jest z twardych, dobrze 
ulepionych, cienkich, błyszczącoczarnych, wysokiej jakości wyrobów 
garncarskich. Ceramika ta nie była malowana, a jej kształty są 
z całą pewnośią prototypami naczyń później użwanych. Jest raczej 
prawdopodobne, że stosowano już koło garncarskie. Kultura Lungszan 
stała na wyższym poziomie rozwoju 
niż kultura Jangszao; należy ją uwa­
żać za poprzedniczkę pierwszej hi­
storycznej cywilizacji chińskiej — 
Szang. Kultura Lungszan była wy­
tworem ludności dawno osiadłej, 
rolniczej, kultywującej te same upra­
wy i prowadzącej tę samą hodowlę 
co w okresie Szang. Proso pozosta­
wało podstawowym zbożem, ale 
uprawiano również pszenicę, która 
przybyła z Bliskiego Wschodu. 
Oprócz psów i świń znaleziono 
również szczątki koni, owiec i bydła. 
Jest też rzeczą pewną, że hodowla 
jedwabników i wytwarzanie jedwa­
biu datuje się na epokę neolitu, 
a więc znane były już kulturze Lung­
szan. Było już również znane koło, 
ale brak nadal jakichkolwiek śla­
dów użycia metali w znaleziskach 
z tego okresu. Narzędzia nadal 
wyrabiano z kamienia i kości, ist­
niało też dużo wyrobów z muszli. 
Ludność mieszkała w wioskach otoczonych grubymi murami z ubitej 
ziemi, podobnymi do stawianych później w miastach północnochińskich. 
Teren wykopalisk Lungszan sięga od Szantungu do Kiangsi, Anhuei 
i Czekiangu. Kultura ta datuje się od pierwszej połowy drugiego ty­
siąclecia p.n.e. i, być może, należałoby ją uznać za pośrednią pomiędzy 
Jangszao a Szang. 

W obydwu wypadkach trudno ustalić jakikolwiek wyraźny etniczny 
charakter tych kultur, będących zresztą tylko dwiema najważniejszymi 
wśród szeregu innych, poza ich ogólną przynależnością do rasy mongolo-
idalnej. To samo, lecz być może w jeszcze większym stopniu, dotyczy 
następującej po nich i wywodzącej się z nich cywilizacji szangowskiej. 

Trójnożnik — kultura Lungszan 



Niektórzy autorzy wspominają również kulturę Siao'un, znaną ze 
swojej szarej ceramiki i będącą też wytworem osiadłej ludności rolniczej. 
Wydaje się jednak, iż kultura ta stanowi tylko wczesny etap rozwojowy 
samej cywilizacji szangowskiej. 

TRADYCYJNA HISTORIA CHIŃSKA 

Aczkolwiek archeologia dostarcza najbardziej wiarygodnych naukowo 
danych do określenia obrazu powstawania cywilizacji Chin, to i tradycyjna 
historiografia chińska stanowi pewien rodzaj źródła do tego celu. Wpraw­
dzie na ogół trudno polegać na danych pochodzących stąd, jednak sta­
rożytna literatura chińska zawiera wiele istotnego i ciekawego materiału 
dotyczącego najwcześniejszych epok Chin. Pewien nowożytny historyk 
chiński stwierdził wręcz, że im późniejsze źródło, tym w sposób bardziej 
wyimaginowany przedstawia ono szczegółowy obraz zamierzchłej prze­
szłości. Nie ulega wątpliwości, że często rekonstruowanie czasów minio­
nych dokonywane było do celów bieżących, jak świadczy o tym historio­
grafia chińska okresu Han, m. in. dla uzyskania sankcji starożytności. 
Odnosi się to szczególnie do wszystkich utworów pozostających pod wpły­
wem dominującej ideologii konfucjanizmu.Jest zjawiskiem dość pospo­
litym, że ludzie żyjący w późniejszym okresie, w zorganizowanym systemie 
politycznym i mocno ukonstytuowanej monarchii, przypisywali przeszłości 
strukturę społeczeństwa podobną do ich własnej. Tak więc wcześniejsze 
rodowo-plemienne społeczeństwo trzeciego i drugiego tysiąclecia zostało 
przedstawione w sposób anachroniczny, ale równocześnie Chińczycy, 
którzy bardzo wcześnie posiedli i rozwinęli zmysł historyczny, rekonstruo­
wali swoją przeszłość w ścisłej kolejności dziejowej. 

Materiał legendarny zawiera pewne elementy kosmogonii, podobne do 
istniejących prawie we wszystkich innych cywilizacjach. A zatem na sa­
mym początku był P'an Ku, twórca rzeźbiący świat za pomocą swojego 
dłuta. Po nim zaś następuje trzynastu braci Mocarzy Niebios; panowanie 
każdego z nich trwało 18 tys. lat. Z kolei było jedenastu Mocarzy Ziemi, 
znów braci, z których każdy również panuje 18 tys. lat. Za nimi następuje 
dziewięciu Mocarzy Ludzkich, też braci, rządzących razem przez okres 
54 tys. lat. 

W dalszych legendach występuje szereg bohaterów kulturowych, 
którym później przypisano większość osiągnięć cywilizacyjnych Chin. Tak 
więc Fu Cz'ao miał być twórcą budownictwa domów, Sui Żen zaś przy­
niósł ludzkości umiejętność posługiwania się ogniem. Fu Si przypisano 
zapoczątkowanie rybołówstwa i oswojenie zwierząt. On też miał stworzyć 



Wazon — kultura Siaot'un 

pierwszy system pisania za pomocą tzw. heksogramów zamiast dotychcza­
sowego zwyczaju używania węzełków na sznurkach. Później nastąpił Szen 
Nung, twórca rolnictwa oraz inicjator badania roślin i medycyny. Lecz 
najsławniejszy ze wszystkich bohaterów kulturowych był niewątpliwie 
Huang Ti — Żółty Cesarz — który walczył z „barbarzyńcami", zapo­
czątkował dziejopisarstwo, poprawił kalendarz, zainicjował cykl 60-letni, 
wynalazł cegłę itp. Również do okresu jego mitycznego panowania odno­
szono początek sławnego systemu uprawy ziemi „studnia-pole". Żonę jego 
żaś uważano za wynalazczynię jedwabiu. Huang Ti był pierwszym władcą 
uznawanym za autentycznego przez wielkiego historyka okresu Han, 
Sy-ma Cz'iena. Tradycyjna data objęcia przezeń władzy to rok 2486 lub 
2402 p.n.e. Wszyscy panujący chińscy w późniejszym okresie Czou usiło­
wali wywodzić swój rodowód od samego Huang Ti. 

Owo mityczne cesarstwo miało być potem rządzone przez potomstwo 
Huang Ti, jego syna Czuan Siu, wnuka K'u (którego zarówno władcy 
Szang, jak i Czou uważali za swojego przodka) i później przez dwóch wład­
ców, Jao i Szun, którzy stali się słynni dzięki literaturze konfucjańskiej. 
Wszyscy ci panujący mieli ponoć nauczyć naród wszelkich sztuk cywili-



zacji, ustalić formy rządzenia oraz prawidła moralności. Według konfu-
cjanistów był to Złoty Wiek, kiedy rządy nad światem były doskonałe. 
W szczególności Jao i Szun uważani byli za wzorowych władców, a trady­
cyjna historia podkreśla, że wybrali na swoich następców nie własnych 
synów, lecz najzdolniejszych ludzi wśród żyjących. Jest raczej prawdopo­
dobne, że zarówno Jao, jak i Szun byli wodzami plemiennymi; przypisy­
wane im cnoty są charakterystyczne dla tego etapu rozwoju społeczeństwa 
plemiennego, kiedy wodzów wybierało plemienne zgromadzenie. 

Szun, desygnowany na władcę przez Jao, wybrał również własnego 
następcę, Jü, którego później wychwalano jako klasyczny przykład obo­
wiązkowości. Gdy otrzymał on zadanie dokonania regulacji rzek po klęsce 
powodzi, poświęcił trzynaście lat tej pracy, nie wracając w ogóle do domu, 
nawet kiedy przechodząc obok słyszał płacz swoich dzieci. Po nim władza 
stała się dziedziczna w rodzinie panującego, a samego Jü uważa się za 
założyciela dynastii Sia. Według tradycyjnej chronologii miała ona pano­
wać w latach 2205—1766 p.n.e.; według zaś drugiej chronologii, opartej 
na tzw. Księgach bambusowych (patrz s. 75), okres jej obejmował lata 
1989-1557. 

Problem dynastii Sia należy do najbardziej fascynujących wśród zagad­
nień starożytności chińskiej. W tradycyjnym dziejopisarstwie chińskim 
historia tej dynastii sprowadza się prawie wyłącznie do spisu imion i ro­
dowodu władców z dodaniem niewielu anegdot. W pierwszych dwóch 
dekadach obecnego stulecia wśród naukowców chińskich przeważała ten­
dencja do całkowitego zaprzeczenia historyczności dynastii Sia. Ten sam 
stosunek cechował również podejście do dynastii Szang i wynikał z przesad­
nego krytycyzmu, będącego z kolei reakcją na wielowiekowe panowanie 
poglądów tradycyjnych. Okazało się jednak, że negowanie istnienia Szan-
gów było bezpodstawne. 

Prawdą jest, że obecnie nie ma zadowalających dowodów, iż dynastia 
Sia faktycznie istniała. Brak narzędzi lub naczyń, a co jeszcze istotniejsze, 
źródeł pisanych, które można by z niezachwianą pewnością określić jako 
związane z okresem Sia. Jednakże narzędzia oraz ogólny poziom kultury 
okresu Szang są tak wysoko rozwinięte, że należy założyć jakiś wcześ­
niejszy etap rozwojowy, który mógłby być uznany za okres Sia. Możli­
we, że Sia stanowili plemię lub związek plemienny w rejonie Szensi i Szansi 
i jest również do przyjęcia, iż posiadali oni umiejętność używania metali. 
Wydaje się jednak, iż nie rozwinęli żadnej formy pisania, lecz faktu tego 
nie można stwierdzić z całkowitą pewnością. Najprawdopodobniej zarów­
no kultura Jangszao, jak i Lungszan przedstawiają niektóre cechy okresu 
Sia. Co ciekawsze, opisy dynastii Sia zawierają bardzo niewiele elementu 



mitycznego. Władcy Sia to normalni śmiertelnicy o przeciętnej długości 
życia. Sama jałowość dziejów Sia przemawia raczej na korzyść ich histo-
ryczności, ponieważ jeżeli Chińczycy mieliby dynastię tę wymyślić w okresie 
późniejszym, to wykazaliby daleko idący brak wyobraźni, a takiej cechy 
nigdy nie można było im przypisać. 

Należy również zwrócić uwagę na fakt, że wszyscy starożytni Chiń­
czycy jednomyślnie przyjmowali istnienie Sia, że Konfucjusz i jego szkoła 
niedwuznacznie przyznawali jej historyczność oraz że przez długi okres 
Chińczycy dla określenia samych siebie używali terminu „wszyscy Sia". 
Brak jednak jakichkolwiek dzieł starożytnych, które by można odnieść 
do tego okresu. Istnieje zaś niewątpliwie możliwość, że przyszłe badania 
archeologiczne dostarczą nowych danych do rozwiązania tego frapującego 
problemu i być może doprowadzą do pełniejszej identyfikacji okresu Sia 
ze znanymi dotychczas wczesnymi kulturami archeologicznymi. 

Ogólnie rzecz biorąc, społeczeństwo chińskie w okresie przed powsta­
niem państwa i dynastii Szang składało się prawie wyłącznie z rozrzuco­
nych wspólnot wiejskich, mozolnie pracujących nad opanowaniem niezwy­
kle płodnej, lecz suchej Wielkiej Niziny północnochińskiej, podpalając 
i karczując krzewy na obszarach lessowych, osuszając bagna i rozwijając 
swoją technikę uprawy rolnej, a w szczególności sztukę nawadniania 
ziemi. Właśnie rozwój rolnictwa przez wczesne plemiona chińskie był 
tą cechą, która odróżniła je od innych plemion na tym samym ogólnym 
obszarze; różnicowanie to zaś rozwijało się najprawdopodobniej nie tyle 
na bazie etniczej, ile kulturowej. Jest rzeczą dotychczas jeszcze sporną, 
gdzie należy umiejscowić dokładnie powyżej wspomniany rozwój wczes­
nego rolnictwa, lecz na ogół panuje zgodność co do tego, iż średni i dolny 
bieg Rzeki Żółtej należy uznać za kolebkę wczesnej cywilizacji chińskiej. 

Prawdopodobnie społeczeństwo chińskie w okresie poprzedzającym 
dynastię Szang przechodziło od form plemiennych do społeczeństwa kla­
sowego. Zagadnienie tego okresu przejściowego stanowi nadal przedmiot 
ostrych kontrowersji wśród historyków chińskich. Istniała do niedawna 
tendencja do rozpatrywania tego rozwoju w sposób nieco schematyczny, 
wychodząc przeważnie z założenia, iż przejście takie z konieczności musiało 
doprowadzić do powstania społeczeństwa niewolniczego. Pogląd ten jest 
w istocie rzeczy europocentryczny: nie wydaje się uzasadniony w stosunku 
do Azji Wschodniej i wielu innych części świata. Jego błąd zasadniczy 
polega na założeniu, że rozwój społeczny świata śródziemnomorskiego był 
typowy i klasyczny i z konieczności musiał również odbywać się gdzie 
indziej. A przecież doświadczenie samej Europy, w szczególności plemion 
słowiańskich i germańskich, wykazuje, iż tak nie jest i że możliwe jest 



przejście od form organizacji plemiennych do wczesnej formy feudalizmu 
bez istnienia pośredniego etapu rozwiniętego społeczeństwa niewolniczego. 
Faktycznie rozwój śródziemnomorski nie stanowił prawidłowości, lecz ra­
czej wyjątek z punktu widzenia historii całej ludzkości. Dzisiejsze dane, 
zarówno historyczne, jak i archeologiczne dotyczące wczesnego rozwoju 
Chin wykazują, że ogólna ich tendencja rozwojowa była bardziej podob­
na do dziejów ludów słowiańskich niżeli do świata grecko-rzymskiego 
oraz że nie ma podstaw dla hipotezy o istnieniu społeczeństwa niewol­
niczego. Zagadnienie to zostanie jeszcze poruszone przy omawianiu istoty 
cywilizacji szangowskiej. 

Powstanie państwa Szang w latach między 1750—1650 r. p.n.e. (w za­
leżności od zastosowanej chronologii) wprowadza do prawdziwie już 
historycznego okresu, o którym wiedza oparta jest na źródłach zarówno 
ówczesnych, jak i późniejszych. Zdania powyższego nie można by było 
napisać nawet pół wieku temu wtedy bowiem większość badaczy skłonna 
była uważać całe drugie tysiąclecie p.n.e. za niehistoryczne, czekając 
dopóki odkrycia archeologiczne nie zmienią stanu rzeczy. Obecnie, chociaż 
chronologia jest jeszcze sporna i pozostaje taką aż do 841 r. p.n.e., tj. do 
pierwszej całkowicie ściśle określonej daty w historii chińskiej, dane któ­
rych dostarczyła archeologia, potwierdzające w zadziwiającym stopniu 
wiarygodność tradycyjnych relacji starożytnych autorów chińskich, są zu­
pełnie dostateczne dla nakreślenia realnego obrazu społeczeństwa szan-
gowskiego.Jest to już rozwinięta cywilizacja okresu brązu, chociaż zasięg 
jej jest w zasadzie ograniczony do klas wyższych. Społeczeństwo chińskie 
składało się wówczas w dalszym ciągu z licznych wspólnot wiejskich, nad 
którymi dominowało szereg małych państewek-miast, znajdujących się 
z kolei pod panowaniem najsilniejszego z nich — państwa Szang. 

Historia polityczna Szangów jest jednak prawie tak jałową kroniką 
imion władców, ich śmierci i okresu dojścia do władzy, jak dzieje Sia. 
Założycielem dynastii miał być T'ang, wzór wszelkich cnót, który obalił 
Czie, ostatniego okrutnego i zdeprawowanego władcę Sia. Istnieje lista 
trzydziestu panujących, pochodząca z tradycyjnej historii (w pierwszym 
rzędzie, lecz nie wyłącznie, z dzieła Sy-ma Cz'iena); została ona potwier­
dzona prawie w całości przez dane archeologiczne. Stolica państwa Szang 
przenoszona była wiele razy podczas panowania tej dynastii z powodów, 
które trudno obecnie dokładnie ustalić. Ostatnią zaś jej siedzibę stanowiła 
miejscowość Jin i stąd wywodzi się druga nazwa dla tegoż państwa, które 

SPOŁECZEŃSTWO OKRESU SZANG 





Kość do wróżenia — epoka Szang 

często określa się jako Szang-Jin. 
Koniec dynastii Szang nastąpił za 
panowania Czou Sina, rzekomo nie­
zwykle silnego, zdolnego i rozpus­
tnego władcy. Ale naszkicowany 
obraz jest zbyt uderzająco podobny 
do opisu ostatniego panującego 
dynastii Sia, by nie wywoływał da­
leko idących podejrzeń. Zupełnie 
możliwe, że wiele z tego jest relacją 
skomponowaną przez lud Czou, 
który obalił państwo Szang, dla peł­
nego usprawiedliwienia i usankcjo­
nowania swoich czynów. 

Obszar państwa szangowskiego 
niewątpliwie musiał zmieniać się 
podczas pięciu wieków istnienia. 
Główny jego ośrodek stanowiła 
dzisiejsza prowincja Honan, a obej­
mował też Hupei, Szantung i Szansi. 

Terytorium to powiększano przez podbój sąsiednich plemion, tworząc 
w okręgach granicznych rodzaj marchii dla obrony przeciwko innym 
„barbarzyńskim" plemionom. Lud Czou w istocie rzeczy pochodził właśnie 
z takiej marchii, założonej w środkowym Szensi. Ocenia się, iż ludność 
na obszarze objętym przez państwo Szang mogła liczyć 4—5 milionów. 

Zasadniczym źródłem danych dotyczących dynastii Szang są, oprócz 
relacji literackich późniejszego okresu, wykopaliska archeologiczne, przede 
wszystkim znajdujące się blisko miasta Anjang w prowincji Honan. Tutaj 
w wiosce Siaot'un znajdowały się tzw. Jin Sü, „Ruiny Jin", które od daw­
na, bo od II w. p.n.e., uchodziły za starożytne miejsce. Stało się ono źród­
łem odkrycia wielu cennych naczyń z brązu, a również i kości do wróże­
nia, które jako rzekome kości smoka miały swoje zastosowanie w trady­
cyjnej medycynie chińskiej. Pod koniec ostatniego stulecia zauważono, 
iż niektóre kości posiadają napisy, i wielu uczonych, chińskich i europej­
skich, rozpoczęło ich zbieranie i odszyfrowywanie. Od 1902 r. dokonano 
olbrzymiej pracy badawczej, w której udział wzięli przede wszystkim 
naukowcy chińscy, współpracując również z szeregiem wybitnych uczo­
nych zachodnich. Powstała tym samym nowa gałąź archeologii chińskiej. 



W latach 1927—1937 Academia Sinica prowadziła systematyczne naukowe 
badania wykopaliskowe w Jin Sił, w wyniku których, poza niezwykle 
cennymi innymi zdobyczami, powiększono liczbę znalezionych kości 
z napisami do ponad 100 tys. Ułożono również szereg słowników, zawie­
rających rozszyfrowanie znaków znajdujących się na kościach. 

Znalezione kości, pochodzące najprawdopodobniej z królewskiego 
archiwum, używane były do wróżby za pomocą tzw. metody skapulomancji, 
tj. albo kość łopatkową zwierzęcą (przeważnie byka), albo skorupę szcze­
gólnego rodzaju żółwia dotykano w przygotowanym specjalnie miejscu 
rozżarzonym prętem z brązu, a odpowiedź na zadane pytanie dedukowana 
była na podstawie kształtu pęknięć spowodowanych gorącem. Większość 
napisów dotyczy samego pytania, odpowiedź zaś bywa zanotowana prze­
ważnie lakonicznie. Niestety, tematyka pytań jest raczej ograniczona; 
dotyczy ona przede wszystkim pogody, łowów, zbiorów, wypraw wojennych 
itp. Na podstawie tych napisów potwierdzono jednak imiona władców 
szangowskich i ustalono historyczny charakter tradycyjnego dziejopisar­
stwa. Prace archeologiczne przeprowadzone na wykopaliskach szangow­
skich dostarczyły również wielu dalszych danych dotyczących innych dzie­
dzin szangowskiej kultury materialnej i artystycznej, łącznie z architekturą, 
gdyż odkryto pozostałości pałaców i świątyń, jak i grobowce. W istocie 
rzeczy odkrycia w Anjang stanowią zdumiewające osiągnięcie o wprost 
bezcennej wartości poznawczej. Zasięg pracy badawczej w tej dziedzinie 
został rozszerzony w znacznym stopniu po 1949 r., dzięki czemu odkryto 
szereg nowych znalezisk okresu Szang. Jeden z zasadniczych powodów, 
dla których archeologia ma tutaj tak istotną rolę do odegrania, polega 
na tym, iż nie istnieją żadne inne autentyczne źródła pisane z tego okresu, 
a można nawet przypuszczać, że zwycięscy Czou dokonali wiele spusto­
szenia i zniszczenia tych właśnie źródeł. 

Społeczeństwo chińskie składało się — jak wspomniano — przede 
wszystkim z licznych wspólnot wiejskich, znajdujących się pod domina­
cją silnej warstwy arystokratycznej, przy istnieniu równocześnie względnie 
mocnej władzy monarszej. Tak więc charakter klasowy społeczeństwa jest 
całkiem niewątpliwy, a różnice między klasami wyraźne i ostre. Jest 
jednak bardzo prawdopodobne, że większość chłopów to jeszcze wolni 
członkowie wspólnot wiejskich, chociaż zobowiązani do płacenia podat­
ków i dokonywania robót publicznych na korzyść arystokracji i państwa. 
Stopień uzależnienia od klasy panującej był prawdopodobnie związany 
z miejscem zamieszkania, tj. z odległością od miasta, siedziby arystokracji 
i ośrodka jej władzy. Arystokracja, chociaż nadzorowała daninę i pobie­
rała podatki od ludności wiejskiej, była w pierwszym rzędzie warstwą 



Puchar z brązu — epoka Szang 

wojowniczą. W bojach używano rydwanu dwukonnego (trzech ludzi 
w każdym rydwanie), który można śmiało uważać za wynalazek Szangów. 
Broń składała się z oszczepów, siekier, halabard i noży, wyrabianych prze­
ważnie z brązu. Głównym zaś zajęciem arystokracji poza wojną było 
polowanie, które uprawiano z wielką namiętnością, korzystając z faktu, 
iż w ówczesnych warunkach znacznego zalesienia i względnie słabego 
zaludnienia ilość i rozmaitość zwierzyny, w tym słoni i nosorożców, o wiele 
przerastały stan w późniejszych okresach. 

W miastach musiała z konieczności znajdować się dość liczna ludność 
rzemieślnicza, sądząc po pozostałościach kultury materialnej, zajmująca się 
wyrobem odzieży, garncarstwem, wytwarzaniem narzędzi i naczyń z metalu, 
rogów i kości słoniowej, tkactwem itp. Zakłada się na ogół, że rzemieśl­
nicy byli sługami dziedzicznymi arystokracji; czy byli oni jednak niewol­
nikami, czy też poddanymi, pozostaje nie wyjaśnione. W każdym razie 
wydaje się rzeczą bezsporną, że rolnictwo przy co prawda znacznej też 
roli myślistwa i rybołówstwa stanowiło główną dziedzinę produkcji i że tu 
wolni chłopi byli zasadniczym źródłem siły roboczej. Tak więc nawet ewen­
tualne istnienie warstwy na wpół niewolniczej w rzemiośle lub niewąt­
pliwie potwierdzona obecność niewolników, wywodzących się z jeńców wo­
jennych i zatrudnionych często w pasterstwie, nie upoważnia w rzeczywis­
tości do twierdzenia, że społeczeństwo szangowskie było społeczeństwem 
niewolniczym na modłę śródziemnomorską. Należy je raczej zaklasyfikować 



jako protofeudalne, tj. przedstawiające najwcześniejszy etap w rozwoju 
społeczeństwa feudalnego w Azji Wschodniej. 

Arystokracja, jako warstwa wojownicza, posiadała faktyczny monopol 
na broń metalową i rydwany; w tym też tkwiło jedno z głównych źródeł 
jej potęgi. Jej siła wojskowa używana była do dwóch celów: prowadzenia 
działań wojennych przeciwko sąsiadom Szangów oraz utrzymania kontroli 
nad własną ludnością. Państwo Szangów odznaczało się agresywnością 
i prowadziło wiele kampanii; zapędzano się w odległe rejony w poszuki­
waniu danin, bydła, koni, niewolników, miedzi i cyny, futer i kości słonio­
wej. Oprócz rydwanów, które stanowiły główną broń napastniczą, używano 
również piechoty, częściowo zaopatrzonej w pancerze oraz w tarcze z drze­
wa i skóry. Szangowie zdolni byli do* wystawienia wojsk o liczebności do 
pięciu tysięcy ludzi. 

Monarchia szangowska stanowiła instytucję już względnie dobrze zorga­
nizowaną, posiadającą rozbudowaną biurokrację urzędniczą; tytuły po­
szczególnych stanowisk znane są z napisów na kościach do wróżenia. Na 
szczycie piramidy społecznej i państwowej znajdował się szangowski król — 
Wang, który posiadał rozległą władzę osobistą i znaczne bogactwa. Speł­
niał on również ważną rolę jako „pontifex maximus", składający ofiary 
bóstwom najwyższym. Należy tu wspomnieć, że nawet w najstarszym 
społeczeństwie chińskim nie było tendencji do powstawania odrębnej kasty 
kapłańskiej; sprawy związane z obrządkiem pozostawały w rękach za­
równo króla, jak i rodów arystokratycznych. Można przypuszczać, że 
władza królewska była silniejsza w samej stolicy i bliskich jej okręgach, 
słabsza zaś na kresach. Dziedzictwo tronu przechodziło zwykle ze starszego 
brata na młodszego; społeczeństwo było jednak już z pewnością patriar-
chalne, chociaż istnieją również oznaki, że system matriarchalny istniał 
wcześniej. Arystokraci spełniali też funkcje kapłańskie m. in. dlatego, iż 
uważali kult przodków, który później miał się stać jednym z najważniej­
szych komponentów wierzeń ludowych, za swój przywilej i monopol. 
Tłumaczyło się to m. in. tym, że chłopstwo znajdowało się poza zasięgiem 
systemu klanowego, nie posiadając w tym okresie nazwisk ani rodowo­
dów i nie mając tym samym zindywidualizowanych przodków, którzy 
mogliby być przedmiotem kultu. Właśnie ta rola religijna rodów arysto­
kratycznych wydaje się również powodem dla wyżej wspomnianego zja­
wiska — braku odrębnej kasty kapłańskiej. 

O ile grody odzwierciedlały wysoki poziom kultury materialnej, po­
siadając kunsztowne rzemiosło i prowadząc handel z użyciem kauri (ro­
dzaj muszelki) jako środka pieniężnego, gospodarka rolna była jednak 
jeszcze całkiem prymitywna. Rolnictwo stanowiło główne zajęcie prze-



ważającej większości ludności, a stosowana tu technika nie różniła się 
zasadniczo od występującej w kulturze Lungszan. Brąz był zbyt rzadkim 
i kosztownym surowcem, by mógł być używany w tej dziedzinie i tym sa­
mym narzędzia pozostawały nadal przeważnie z drzewa i kamienia. Moty­
ka, oskard i pług nożny były głównymi narzędziami rolniczymi. Prawdo­
podobnie stosowano już nawodnienie, ale jeszcze na względnie małą skalę. 
Proso, którego istniało wiele gatunków, stanowiło nadal główne zboże. 
Prace rolne były nadzorowane przez arystokratów, a gospodarka w dużym 
stopniu znajdowała się pod ich kontrolą. Wyrabiano już tkaniny jedwa­
bne, lecz użytek ich był ograniczony do klasy panującej; chłopi odziewali 
się tylko w tkaninę z konopii. 

Szangowie na dużą skalę prowadzili hodowlę i pasterstwo i chociaż 
nie stanowiło to zasadniczej dziedziny produkcji, utrzymywali oni w rzeczy­
wistości proporcjonalnie więcej bydła niż ludność w późniejszych okresach. 
Dowodzi tego m. in. rozrzutność przy składaniu ofiar ze zwierząt na 
pogrzebach i w związku z innymi okazjami. Zjawisko to związane było 

prawdopodobnie ze względnie jesz­
cze ograniczoną liczbą ludności; 
później zaś ziemię użytkowano coraz 
bardziej wyłącznie w celu osiągnię­
cia plonów rolnych, a nie poprzez 
pasterstwo i hodowlę, gdyż rolnic­
two, szczególnie w warunkach kli­
matycznych Chin, jest zdolne wyży­
wić o wiele więcej ludzi niż hodowla. 
Awersja do wszelkich produktów 
mlecznych, charakterystyczna dla 
Chińczyków i innych narodowości 
wschodnioazjatyckich (ale oczywiś­
cie nie dla Mongołów), datuje się 
prawdopodobnie już od tego czasu. 

Gdy rody arystokratyczne żyły 
w pałacach i rezydencjach w mias­
tach, chłopi w swoich wioskach by­
towali nadal w warunkach bardzo 
zbliżonych do neolitu, często w zie­
miankach, a na obszarach lessowych 
w jaskiniach. W związku zaś z rol-

Puchar z brązu — epoka Szang 



nictwem Szangowie stworzyli dość dokładny kalendarz, dzieląc rok na 
dwanaście lub trzynaście miesięcy liczących 30 łub 29 dni. W tym okre­
sie również zaprowadzono system cykliczny obliczania czasu: sześć dekad 
stanowiło jeden cykl, a sześć cykli jeden rok. System kan-czy — nazna­
czania dni i lat, który polega na użyciu tzw. dwunastu ziemskich gałęzi 
i dziesięciu niebiańskich pni, tj. 22 różnych znaków, które w określonym 
porządku dają 60 odrębnych złożeń, również pochodzi z okresu Szang. 

KULTURA SZANGOWSKA 

Najistotniejsze, bez cienia wątpliwości, osiągnięcie cywilizacji chińskiej 
w okresie Szang to wynalezienie pisma, którego najwcześniejsze okazy 
pochodzą właśnie z owych czasów. Znaczną większość przykładów pisma 
szangowskiego stanowią napisy na kościach do wróżenia, o wiele mniej 
liczne zaś znajdują się na naczyniach z brązu. Są one jednak też przeważnie 
znacznie krótsze i bardziej prymitywne pod względem stylu. Można zało­
żyć z dużą dozą pewności, iż Szangowie pisali również na drewnie, jed­
wabiu i bambusie; lecz ponieważ są to wszystko surowce łatwo zniszczal-
ne, szczególnie w wilgotnym klimacie chińskim, zabytki tego rodzaju nie 
przetrwały do naszych czasów. Zresztą biorąc sprawę ogólnie, bardzo nie­
wiele pozostało ze starożytności chińskiej w porównaniu np. z Egiptem 
lub Azją Zachodnią. Jeden z powodów, chociaż bynajmniej nie jedyny, 
to właśnie położenie geograficzne. Cywilizacja chińska nie powstała na 
pograniczu suchej pustyni, lecz na żyznej równinie aluwialnej, wielokro­
tnie niszczonej przez powodzie, a jeszcze częściej zaorywanej pługiem i so­
chą przez chłopa chińskiego. Słusznie też Fitzgerald nazwał to środowisko 
„ahistorycznym". 

Pismo szangowskie, tak jak znajduje się ono na kościach do wróżenia, 
przedstawia już wysoce rozwiniętą i wyszukaną formę. Nie ulega wątpli­
wości, że językiem, którego zapisem było pismo Szangów, jest chiński, 
i uważa się, że stanowi to niezmiernie dobitne potwierdzenie słuszności 
poczucia Chińczyków ich autochtoniczności i powiązania z najstarszymi 
mieszkańcami kraju. Jeżeli pismo chińskie nie należy do najstarszych na 
świecie — hieroglify egipskie i klinowe pismo bliskowschodnie są oczy­
wiście starsze — to charakteryzuje się tym, że pozostało w użyciu przez 
najdłuższy okres w dziejach ludzkości. 

W piśmie szangowskim obecnie są już wszystkie zasadnicze cechy chara­
kterystyczne pisma chińskiego. Oprócz piktografów i ideografów była już 
stosowana zasada używania klucza (znakownika) wraz z elementem fone­
tycznym dla tworzenia nowych słów-znaków. Ta właśnie zasada umożli­
wiła Chińczykom wynalezienie nowych znaków prawie z taką samą łat-



wością i szybkością, jak europejscy naukowcy produkują swoje neolo­
gizmy na podstawie greki i łaciny. Około 9 / 1 0 znaków chińskich obecnie 
istniejących zostało stworzonych właśnie na podstawie tej zasady. Później 
pewna ilość kluczy, ostatecznie ustalona na 214, wyselekcjonowana zo­
stała w celu odpowiedniej klasyfikacji znaków. 

Napisy szangowskie dostarczają około 3000 znaków, z których prze­
szło 1000 zdołano rozszyfrować. Chociaż kształt uległ zmianie, niektóre 
z nich są całkiem wyraźnie dokładnie identyczne z nowoczesnymi. Sposób 
pisania: z góry w dół i z prawej do lewej strony, który przetrwał do nie­
dawna został wówczas też ustalony. Etap w rozwoju pisma osiągnięty 
przez Szangów był już wysoki i stylizacja daleko posunięta. Toteż należy 
zakładać, że rozwój wcześniejszy musiał potrwać co najmniej parę-
set lat. Mogło to nastąpić albo w okresie Sia, albo w samym początku 
ery Szang. Obecnie brak jakichkolwiek danych do tego najwcześniejszego 
okresu, lecz możliwe, iż archeologia kiedyś i tę lukę w wiedzy o Chinach 
wypełni. Ze względu na istotę pisma chińskiego, jego niefonetyczny, a ra­
czej algebraiczny charakter, w tym sensie, że znak posiada swoje znacze­
nie całkiem niezależne od wymowy, nie ma sposobu stwierdzenia na pod­
stawie napisów szangowskich, jak brzmiał język mówiony w starożytności. 
Jednak nowoczesna sinologia, a szczególnie badania wybitnego szwedz­
kiego uczonego B. Karlgrena, dokonała już wiele w rekonstruowaniu 
języka archaicznego, dochodząc m. in. do wniosku, że o ile struktura 
języka archaicznego, była zasadniczo zbieżna z językiem nowoczesnym, to 
był on m. in. o wiele mniej homofoniczny od współczesnego. 

Pismo chińskie posiada, być może, i swoje ujemne strony. Nie jest 
łatwe do opanowania, stawia duże wymogi pamięciowe i pochłania wiele 

i czasu. Lecz właśnie sama zawiłość znaków nadaje im zupełnie specyficzną 
żywotność i siłę atrakcyjną, którą doskonale uchwycił Fairbank, pisząc, że 
„ktokolwiek nauczył się znaków chińskich, nie jest w stanie uwolnić się od 
wrażenia, że słowo pisane posiada jakby bogatszą substancję i bardziej 
subtelne niuanse niż słowo mówione, dla którego przedstawienia było 
w pierwszym rzędzie stworzone". 

Od najdawniejszych czasów Chińczycy przywiązywali wielką wagę do 
swojego pisma, przypisując mu poniekąd znaczenie prawie magiczne. 
Niezwykle zwięzły i lapidarny charakter tego pisma wywarł głęboki i długo­
trwały wpływ na chiński język literacki. Pismo chińskie miało też i ma 
o wiele większe walory estetyczne niż alfabety fonetyczne i z tego m. in. 
powodu było nierozerwalnie związane z rozwojem sztuki chińskiej. 

Pismo chińskie odegrało również niezmiernie istotną rolę jako jeden 
z czynników utrzymywania jedności kulturalnej Chin, a właściwie wszyst-



kich tych części Azji Wschodniej, gdzie później było ono również używane. 
Jest całkiem prawdopodobne, że gdyby nie stosowanie tego pisma, to 
w miarę rozwoju języka i cywilizacji chińskiej nastąpiłoby rozdzielenie i roz­
bicie podobne jak w wypadku np. języków romańskich w Europie, zważyw­
szy, iż różnice między niektórymi dialektami, a raczej językami chińskimi, 
są olbrzymie; jeśli chodzi o kantoński i pekiński, co najmniej takie, jak 
między włoskim a francuskim. Pismo jednak było wszędzie zrozumiałe 
i tym samym umożliwiło i zabezpieczyło zachowanie jedności językowej 
i kulturalnej. Jego rola była jednak jeszcze, być może bardziej doniosła. 
Od początku naszej ery zaznaczał się coraz bardziej pogłębiający się roz-
dźwięk między językiem literackim a potocznym. Mimo tego każdy Chiń­
czyk, który opanował znaki, mógł korzystać z literatury prawie każdego 
okresu bez zbyt dużych trudności. Żaden Europejczyk nie jest, niestety, 
w stanie dokonać czegoś podobnego ze starożytną literaturą swojego 
narodu, jeśli ten w ogóle takową posiada. 

Cywilizacja szangowska była par excellence cywilizacją brązu. Pocho­
dzenie zaś brązu w Chinach stanowiło przez wiele lat przedmiot długich 
debat uczonych zachodnich. Wysuwano na ten temat najróżnorodniejsze 
teorie; znaczna większość tych koncepcji przemawiała za zachodnim po­
chodzeniem brązu, a tym samym jego późniejszym pojawieniem się 
w Chinach. Najnowsze jednak odkrycia archeologiczne dostarczają dosyć 
danych, aby stwierdzić stanowczo, że pojawienie się tu brązu jest zjawiskiem 
autochtonicznym, którego początków należy szukać właśnie we wczesnym 
okresie ery Szang. 

Szangowscy odlewnicy wytwarzali z brązu przede wszystkim różnego 
rodzaju naczynia o przeznaczeniu sakralnym, jak również broń oraz sprzęt 
do rydwanów i uprząż dla koni. Jak wspominano poprzednio, prawie 
cała produkcja z tego cennego surowca przeznaczona była wyłącznie dla 
arystokracji. Wśród wyrobów z brązu, z punktu widzenia historii 
sztuki, naczynia sakralne wysuwają się na pierwsze miejsce dzięki swojej 
niebywałej piękności. Wyśmienita technika odlewnicza przewyższała praw­
dopodobnie nawet poziom osiągnięty podczas Renesansu europejskiego, 
a zapewne nigdy jej na świecie nie przewyższono, ani nawet nie dorównano. 
Przedmioty okresu późnoszangowskiego wykazują niezwykle wysoką te­
chnikę, a samą ich koncepcję i wykonanie cechowały siła i śmiałość. 
Chociaż sztukę tę kontynuowano w okresie Czou, jak i jeszcze później, 
większość historyków sztuki chińskiej jest zdania, że najlepsze jej okazy 
pochodzą właśnie z okresu Szang, choć przejście do ery Czou było sto­
pniowe, a identyfikacja nie jest bynajmniej rzeczą łatwą. Pracownie szan-
gowskich mistrzów wypuściły znaczne ilości swoich wspaniałych wyrobów, 



Naczynie sakralne z brązu — epoka Szang 

tak że można je obecnie znaleźć w prawie wszystkich muzeach większych 
miast świata. Tym samym praca anonimowych szangowskich rzemieśl­
ników dała w rezultacie osiągnięcia w dziedzinie sztuki na miarę światową. 

Naczynia sakralne, których istniało ponad pięćdziesiąt rodzajów, prze­
znaczone były na wodę, wino i żywność potrzebne do obrządków kultu 
przodków. Z naczyniami tymi obchodzono się z najdalej idącą ostroż­
nością. Wynikało to nie tylko z ich rytualnej istoty, lecz również z faktu, 
że posiadały one wielką wartość realną ze względu na rzadkość surowca, 
z którego były wytwarzane. Do pewnego stopnia można naczynia z brązu 
uważać również za formę tezauryzacji. Produkcja brązu stanowiła też 
oznakę poziomu kontaktów i wymiany handlowej w epoce Szang, gdyż 
zakłada się, że w okręgach szangowskich było względnie mało miedzi 
i cyny — chociaż też wydobywano je tutaj — i że większość zużytkowa­
nego surowca sprowadzano z Chin Południowych. 

Niektórzy znawcy twierdzą, że wielki kunszt szangowskich odlewników 
w brązie wywodził się z tego, iż byli oni, w istocie rzeczy, artystami two­
rzącymi bez pośpiechu dla swoich arystokratycznych patronów, nie zaś 
rzemieślnikami produkującymi na potrzeby rynku. 



Naczynia szangowskie były obficie ozdobione — może nawet przesad­
nie, tak jakby ich twórcy odczuwali „horror vacui" — wzorami geome­
trycznymi, antropomorficznymi i zoomorficznymi. Większość wzorów po­
siadała znaczenie religijne, trudne obecnie do ustalenia; dotyczyło to szcze­
gólnie mitycznych smoków oraz tajemniczego i groźnego t'ao t'ie, 
często występującego i będącego konglomeratem typów zwierzęcych. 
Deseń był zawsze naszkicowany en face, a nigdy z profilu; stanowiło to 
cechę charakterystyczną sztuki wschodnioazjatyckiej. Dokonano ciekawej 
analogii sztuki szangowskiej z rzeźbą, szczególnie totemów, niektórych 
plemion indiańskich na północno-wschodnim wybrzeżu Pacyfiku. Zarówno 
kształty, jak i dekoracje naczyń brązowych wykazują, iż oparte były one 
m. in. na kopiowaniu przedmiotów wyrabianych z drzewa i gurd, nawet 
aż do naśladowania nacięć dokonanych nożem. Większość prototypów 
naczyń z brązu stanowiła wcześniejsza ceramika. Prawie wszystkie istnie­
jące w chwili obecnej okazy brązów szangowskich pochodzą z późnego 
okresu tej dynastii i dane dotyczące wcześniejszych etapów rozwoju są 
jeszcze nader skąpe. Podobnie jednak jak przy piśmie, poziom tych wyro­
bów był już tak wysoki, że musiał je poprzedzić dłuższy okres rozwoju. 

Rzemieślnicy szangowscy byli równocześnie i uzdolnionymi rzeźbia­
rzami w kamieniu, i doskonałymi twórcami wyrobów z kości i rogów. 
Celowali szczególnie jednak w rzeźbie nefrytu — formie sztuki, która 
należy do najstarszych, gdyż sięga niewątpliwie neolitu. Nefryt zaś od naj­
dawniejszych czasów ceniony był przez Chińczyków za swoje piękno i czy­
stość i szeroko używany do celów ceremonialnych i rytualnych. 

Religia szangowska przybierała przede wszystkim formę kultu przy­
rody i płodności. Jak już wspomniano, arystokrycja również posiadała 
swój własny rozbudowany kult przodków, który był połączony z panującymi 
wówczas poglądami o dwóch duszach człowieka i o konieczności zaspo­
kojenia ich potrzeb za pomocą odpowiednich ofiar. Szangowie nie posia­
dali prawdopodobnie sprecyzowanego już panteonu, lecz twierdzi się, iż 
uznawano istnienie bóstwa najwyższego Szang Ti, którego wielbił sam 
król, uważając to za swoją wyłączną prerogatywę. Koncepcja ta przejęta 
była i przez późniejsze dynastie. Nie istnieją źródła pisane odnośnie do 
ceremonii i obrządków religijnych Szangów, gdyż najstarsze teksty z tej 
dziedziny pochodzą z epoki Czou. Możliwe, że w okresie kiedy dokony­
wano zapisywania obrządków, ich sens pierwotny był już wówczas nie 
w pełni zrozumiały i tym samym zignorowana została ich istota jako 
kultu płodności. 

Kult przyrody obejmował wielbienie szeregu miejscowych bóstw rzek 
i potoków. Najbardziej znanym z nich był Ho Po — bóg Rzeki Żółtej. 



Naczynie sakralne z brązu — epoka Szang 

Ofiarowywano mu corocznie młodą narzeczoną, a zaniechanie tego rytuału 
nastąpiło dopiero w III w. p.n.e. Ofiary ludzkie były zresztą zjawiskiem 
dość powszechnym w okresie Szang i stosowano je zarówno w kultach 
bóstw, jak i w kulcie przodków. Całkiem możliwe, iż jedną z zasadniczych 
przyczyn wielu wypraw wojennych Szangów była właśnie chęć zaopatrze­
nia się w niezbędną ilość jeńców do tego celu. Oprócz różnych postaci 
kultu przyrody szczególnie szeroko rozpowszechniona była wiara w duchy 
wszelkiego rodzaju, a kult przodków stanowił też właściwie swoiste jej 
odbicie. Owe pierwiastki animistyczne, sięgające najwcześniejszych czasów, 
przetrwały aż do XX w., zwłaszcza w wierzeniach ludowych. Późniejsze 
pojawienie się bardziej wykrystalizowanych i zorganizowanych form reli­
gijnych, jak np. przeniknięcie i rozprzestrzenienie się buddyzmu, nie do­
prowadziło zasadniczo do osłabienia tych wierzeń, które się przeplatały 
w istocie rzeczy z nowymi elementami zaczerpniętymi właśnie z buddyzmu 
i religijnego taoizmu. Jednakże siła wierzeń ludowych, a zwłaszcza kultu 
przodków, kiedy przestał on być monopolem klas wyższych, a stał się 
najbardziej rozpowszechnioną i poważaną ze wszystkich praktyk i obycza­
jów, była też przyczyną istotnego zjawiska, iż żadna nowa religia nie stała 
się nigdy naprawdę dominującą. Taki stan rzeczy miał doprowadzić z kolei 
do specyficznie eklektycznego i też bardzo przyziemnego, przy całym nie­
wątpliwie dużym balaście zabobonu, podejścia znakomitej większości 
ludności do spraw religijnych. 



II. CHINY POD PANOWANIEM 
DYNASTII CZOU 

ZAŁOŻENIE DYNASTII 
ZACHODNICH CZOU 

OKRES Czou miał doniosłe znaczenie 
dla rozwoju społeczeństwa chińskiego, wykazując we wszystkich aspektach 
o wiele większy stopień dojrzałości. Właśnie w tej epoce ukształtowały 
się w pełni wszystkie cechy cywilizacyjne, które uważa się za typowo 
„chińskie". Przejście zaś od dynastii Szang do Czou nie oznaczało w rze­
czywistości załamania się procesu rozwojowego cywilizacji chińskiej. 

Lud Czou prawdopodobnie od XV w. p.n.e. zamieszkiwał żyzne doliny 
rzeki Wei i Czing, tj. obszary środkowego Szensi, który stanowił coś w ro­
dzaju marchii granicznej. Niektórzy autorzy przypuszczają, że pod wzglę­
dem składu etnicznego ludność była bardziej zbliżona do plemion tybe­
tańskich i tureckich, natomiast rodzina panująca miała niewątpliwie po­
chodzenie chińskie. Była to ludność osiadła i rolnicza, chociaż ciągłe 
wojny, które prowadziła z sąsiednimi plemionami „barbarzyńskim", 
wywarły niewątpliwie swój wpływ na kształtujące się państwo Czou 
W istocie rzeczy Czou byli .w nie mniejszym stopniu Chińczykami niż 
Szangowie, tylko po prostu mniej zaawansowanymi cywilizacyjnie. Kul­
tura ich znajdowała się pod silnym wpływem szangowskiej, a odkrycia 
archeologiczne dowodzą, że znali już pismo, wytapiali brąz i w swoich 
działaniach wojennych posługiwali się też rydwanami. 

Na dwa pokolenia przed wojną z Szangami Czou zmuszeni byli prze­
nieść swoją siedzibę w środkowym Szensi bardziej na wschód; tu założyli 
stolicę w Hao, w pobliżu sławnego później miasta Cz'angan (Si-an). Być 
może, byli wówczas państwem wasalnym Szangów, które rosnąc w potęgę 
stało się z czasem groźnym rywalem dla panującego domu Szangów. 

Jedną z bezpośrednich przyczyn konfliktu między Czou a Szang miało 
być prześladowanie przez ostatniego władcę Szangów, Czou Sina, księcia 
Czou, Cz'anga, nazywanego również Wodzem Zachodu (Cz'ang jest znany 
także w literaturze chińskiej pod nazwą Wen Wanga — „Znakomitego 
Króla", tytuł nadany mu pośmiertnie przez jego syna). Chronologia tego 



okresu stanowi nadal przedmiot debat; można wysunąć co najmniej cztery 
różne daty rozpoczęcia przez Czou wojny przeciwko Szangom — 1122, 
1111, 1066 i 1028 r. p.n.e. W relacjach dotyczących tego konfliktu Czou 
Sin przedstawiany jest z reguły jako zdeprawowany i okrutny potwór, 
niemniej zdegenerowany niż ostatni władca Sia. Zdumiewające podo­
bieństwo opisów podważa wiarygodność obydwu. 

W chwili rozpoczęcia wojny Czou rządził syn Cz'anga, Fa; on to po­
prowadził wielką wyprawę na Wschód. Liczebność jego wojsk jest nie­
łatwa do ustalenia. Według jednej relacji armia Czou miała liczyć 4000 
rydwanów i 400 tys. żołnierzy, o wiele — rzecz jasna — za dużo. Inne 
źródło podaje liczbę 300 rydwanów i 45 tys. żołnierzy; jest to liczba bardziej 
prawdopodobna, lecz też jeszcze zbyt wysoka. Jeśli chodzi o wojska 
Szangów, źródła podają dwie liczby: 700 tys. i 170 tys. Oczywiście tylko 
drugą liczbę można brać pod uwagę, ale ona też jest wygórowana. Pro­
blem ten odzwierciedla trudności, które napotyka się korzystając ze sta­
rożytnych źródeł chińskich. Wynikają one m. in. z tego, iż podstawowym 
pojęciem określającym większą liczbę ludzi lub przedmiotów jest słowo 
wan, posiadające również znaczenie „10 tys." Tym samym niefrasobliwe 
stosowanie tego terminu doprowadza do wyolbrzymionych ilości. Armia 
Czou składała się nie tylko z własnych żołnierzy, lecz także ze sprzymie­
rzeńców z innych państw, również przeciwstawiających się Szangom. 
W wojsku szangowskim zaś znajdowało się wielu jeńców wojennych z in­
nych plemion (lub — jak piszą niektórzy — niewolników), którzy przy 
pierwszej wielkiej i decydującej bitwie przeszli na stronę Czou. W tym też 
miała tkwić główna przyczyna błyskawicznej porażki Szangów. 

Po klęsce Czou Sin uciekł do swojej stolicy i popełnił samobójstwo, 
podpalając słynną, zbudowaną na jego rozkaz wieżę pałacową. Wódz Czou, 
później znany jako Wu Wang, „Wojowniczy Król", ceremonialnie wy­
strzelił trzy strzały w martwe ciało Czou Sina, odciął mu głowę i zawiesił 
ją na Wielkiej Białej Chorągwi Czou. Ten sam los spotkał i konkubinę 
Ta Czi, rzekomo odpowiedzialną za wiele zbrodni popełnionych przez 
Czou Sina. Aczkolwiek władcy Czou później uzasadnili swoje wyczyny 
moralizatorskimi wypowiedziami o konieczności ukarania zdeprawowa­
nych panujących Szang, główne i najistotniejsze przyczyny tego konfliktu 
tkwiły najprawdopodobniej w żądzy władzy i zdobyczy ze strony Czou. 
Po pierwszym zwycięstwie nastąpił długi, trwający przeszło 20 lat cykl 
dalszych podbojów i konsolidacji zagarniętych ziem. Wszystkie istniejące 
obecnie opisy tych wydarzeń są oczywiście stronniczne, gdyż wywodzą się 
z pieśni i narracji sakralnych używanych przy obrządkach w świątyni 
przodków rodziny panującej Czou. 



Umacniając władzę, Czou zakładali w różnych punktach strategicznych 
swoje garnizony, które panowały nad rozległymi połaciami rzadko za­
ludnionej ziemi; były one — jak pisze Maspero — niby „wyspy na mo­
rzu". Kraj podzielono na wiele lenn (prawdopodobnie około 70) obej­
mujących zarówno ziemie, jak i zamieszkującą je ludność. Lenna te były 
rozdawane przeważnie członkom rodziny królewskiej Czou i jej klanu, Czi. 
Część terytorium pozostawiono Szangom; obejmowało ono również tereny, 
które, być może, stanowiły ich pierwotną siedzibę, a później przekształciły 
się w księstwo Sung. Przy władzy w starej stolicy Szangów, Jin, pozostał 
również syn Czou Sina, Wu Keng, jako markiz Jin; był on pod kontrolą 
trzech braci Wu Wanga. Jedną z rzekomych przyczyn pozostawienia go 
stanowiła chęć umożliwienia Szangom kontynuowania kultu przodków. 

Jednakże wkrótce potem, po śmierci Wu Wanga, nastąpiło powstanie 
podbitej ludności Szang, popieranej przez część Czou, m. in. przez trzech 
wspomnianych wyżej braci. Powstanie zdławione zostało dopiero po 3 lata 
trwającej wojnie przez faktycznego władcę Czou, Tana, księcia Czou, 
który sprawował władzę w imieniu swojego bratanka Cz'enga, 13-letniego 
następcy Wu Wanga. Powiększono wówczas liczbę lenn, tak że 15 braci 
Wu Wanga i ponad 40 innych krewnych z klanu Czi stało się wielkimi 
panami ziemskimi; istnieją jeszcze źródła dotyczące tego podziału. 

Poważną część ludności szangowskiej przesiedlono; niewątpliwie części 
Szangów udało się uciec nad Jangtse i rzekę Huai. Niektórzy z nich zbiec 
mieli — według jednej relacji — do Korei, a ich przybycie oznaczało 
początek rozwoju cywilizacji w tym kraju. Możliwe, że właśnie emigranci 
szangowscy stali się klasą rządzącą w potężnym w przyszłości państwie 
Cz'u w dolinie Jangtse; wskazywałyby na to duże podobieństwa i ciągłość 
kultury Szang i Cz'u. Tłumaczyłoby to prawdopodobnie częściowo, dla­
czego państwo Cz'u stało się tak zawziętym wrogiem Czou w następnych 
wiekach. 

Część przesiedlonych Szang, szczególnie rzemieślników, ulokowano 
w Lo-i (Lojang, Honan), gdzie książę Czou założył drugą stolicę Czou, 
wybrawszy to miejsce ze względu na dogodne położenie dla panowania 
nad świeżo podbitym krajem. Miasto Hao pozostało jednak główną sto­
licą Czou. Przypuszcza się również, że część szangowskiej klasy panującej, 
pozbawiona teraz swoich przywilejów, zaczęła zajmować się handlem; ten 
sam znak określa zarówno nazwę dynastii, jak i słowo „kupiec". 

Wśród przyczyn upadku państwa Szang wymienia się często degene­
rację arystokracji oraz ciągłe walki wewnętrzne. Należałoby tu dodać 
również wyczerpanie państwa spowodowane wieloma wojnami, które 
Szangowie prowadzili z sąsiednimi plemionami, szczególnie na Wschodzie. 





Należy podkreślić, że upadek państwa przyczynił się pośrednio, poprzez 
emigrację części ludności, do rozszerzenia się zasięgu cywilizacji chińskiej. 

Monarchia Czou i jej system lenny nie różniły się zasadniczo od pań­
stwa szangowskiego. Miała ona jednak rozleglejsze terytorium, sięgające 
mniej więcej od granicy południowej Mandżurii aż do doliny Jangtse oraz 
od prowincji Kansu aż do morza. 

W pierwszym okresie, gdy monarchia Czou była silna, utrzymywała 
kontrolę nad lennami i zaprowadziła złożony system inwestytury. Wasalo-
wie składali hołd władcy Czou, płacili mu daninę oraz pełnili służbę woj­
skową. Władca używał nadal tytułu Wang — „król" (a nie „cesarz", jak 
można spotkać w wielu opracowaniach zachodnich) i we wczesnym okresie 
tylko Czou mieli prawo do tego tytułu oraz jego odpowiednika T'ien-tzu — 
„Syn Nieba". Ustalona też została hierarchia rang arystokratycznych: 
kung, hou, po, tzu, nan, które zwykle tłumaczy się: książę, markiz, hrabia, 
wicehrabia i baron. Tytuły te nie zawsze odpowiadały wielkości lenna 
i ilości posiadanej ziemi. Istniała również już dosyć rozgałęziona biuro­
kracja urzędnicza, zarówno na dworze królewskim, m. in. dla zarządzania 
majątkiem dworskim, jak i na dworach książąt lennych. U niektórych 
autorów przejawia się jednak tendencja do przypisywania temu wczesnemu 
okresowi elementów późniejszych, zapominając o tym, że wówczas była 
to jeszcze pod niektórymi względami monarchia na wpół barbarzyńska. 

Jeśli chodzi o historię polityczną, to brak prawie całkowicie wiarygo­
dnych danych dla okresu bezpośrednio następującego po założeniu nowej 
dynastii. Można tylko stwierdzić, że trzej najsłynniejsi przywódcy, Wen 
Wang, Wu Wang oraz książę Czou, stali się wysoce wyidealizowanymi 
postaciami w chińskiej literaturze historycznej i filozoficznej. Księciu Czou 
przypisuje się autorstwo sławnego dzieła Czou Li {Rytuały Czou). Jest to 
niewątpliwie anachroniczny i przesadnie szczegółowy opis administracji 
państwa Czou, pochodzący z okresu o wiele późniejszego, prawdopodo­
bnie z IV lub II w. p.n.e. 

SPOŁECZEŃSTWO CZOU. PROBLEM WCZESNEGO FEUDALIZMU 

Czou — jak już wspomniano — założyli swoje garnizony w całym 
kraju i z tych małych warownych grodów dziedziczna arystokracja Czou, 
tzw. sto nazwisk, rządziła podbitą ludnością: „ludem czarnowłosym". 
Wioski w pobliżu grodów stanowiły prawdopodobnie część majątków 
należących bezpośrednio do nielicznych zresztą rodów arystokratycznych, 
natomiast obszary bardziej odległe płaciły daninę, później zamienioną na 
podatki. Cała ludność wiejska podlegała również pracy przymusowej, która 



w miarę upływu czasu w związku z robotami publicznymi, a szczególnie 
ze wzrostem zasięgu nawadniania i kontroli wód, nabierała coraz więk­
szego znaczenia. 

Istota systemu własności ziemi i stosunków produkcji tego okresu 
stanowi nadal przedmiot znacznej kontrowersji, zarówno wśród historyków 
chińskich, jak i zachodnich. Możliwe, że istniał wówczas słynny system 
czing tien — studnia-pole. Polegał on rzekomo na podziale ziemi na dzie­
więć równych sobie kwadratów, których obraz przypominał znak na chińskie 
słowo czing (studnia), stąd też nazwa. Źródła dotyczące tego systemu 
pochodzą z okresu o wiele późniejszego; głównym jest dzieło Mencjusza, 
a również kronika Tso Czuan. Istnieje możliwość, iż system studnia-pole 
przedstawiał typ własności wspólnoty ziemskiej oraz wspólnego uprawia­
nia roli; osiem kwadratów zewnętrznych oznaczałoby ziemię uprawianą 
przez chłopów dla siebie, kwadrat środkowy ziemię, której plony prze­
kazywano panującemu księciu. 

Wydaje się prawie pewne, że zdecydowana większość rolników, chociaż 
zmuszonych do pracy przymusowej i do płacenia daniny, składała się 
w dalszym ciągu z członków starej wspólnoty wiejskiej, uzależnionej, co 
prawda, i wyzyskiwanej przez rządzącą kastę wojowniczej arystokracji. 
Nie byli oni niewolnikami, co nie oznacza, że niewolnicy nie istnieli w spo­
łeczeństwie Czou. Można ich było znaleźć wśród służby domowej wielkich 
rodów oraz być może — chociaż sprawa ta nie jest dostatecznie jasna — 
wśród rzemieślników. Nie ma natomiast wątpliwości, że siły niewolniczej 
bądź w ogóle nie wykorzystywano w rolnictwie, bądź też czyniono to 
w minimalnym stopniu. Ponieważ rolnictwo stanowiło podstawę ówczesnej 
gospodarki, wydaje się niesłuszne określenie Czou jako społeczeństwa 
niewolniczego. Raczej należy ich uznać za społeczeństwo feudalne we 
wczesnym stadium rozwoju i dojrzewania, kiedy złożona struktura pań­
stwowa dopiero co powstawała. Punktem kulminacyjnym zaś tego procesu 
było ukształtowanie się scentralizowanego cesarstwa. Tym samym zasad­
nicze elementy stosunków społecznych na wsi chińskiej, które przetrwały 
przez cały długi okres feudalizmu chińskiego, zaczęły się już kształtować 
właśnie w okresie Czou. Teoretycznie w pierwszych wiekach tej dynastii 
cała ziemia należeć miała do króla Czou; w istocie rzeczy podpadała coraz 
bardziej pod kontrolę wielkich rodów arystokratycznych. Indywidualna 
drobna własność chłopska pojawiła się dopiero w okresie Wschodnich 
Czou (VII—III w. p.n.e.) w związku z całkowitym już wtedy rozkładem 
starej wspólnoty wiejskiej. 

Rolnictwo w okresie Zachodnich Czou (XII—VIII w. p.n.e.) nie róż­
niło się znacznie swoim poziomem od rolnictwa epoki Szang, lecz w związ-



ku z wyniszczeniem zwierzyny i ograniczeniem hodowli stało się najważ­
niejszą, podstawową dziedziną w gospodarce chińskiej. Nastąpiły drobne 
zmiany w technice i przypuszczalnie powiększył się zasięg nawodnienia, 
lecz podstawowy system uprawy ziemi pozostawał nadal bardzo prymitywny, 
a narzędzia wykonywane były po staremu prawie wyłącznie z drewna 

Puchar z brązu — epoka Zach. Czou 

i kamienia. Niektórzy autorzy chińscy twierdzą, że używano narzędzi 
z brązu, lecz wydaje się to nader wątpliwe. Należy wspomnieć, że posłu­
giwanie się żelazem nastąpiło w Chinach dość późno i pierwsze ślady tego 
można znaleźć dopiero w VII w. p.n.e. 

Kultura chińska, łącznie z religią, też nie uległa żadnym większym 
zmianom. Co prawda, Czou mieli własny kult Nieba, ściśle związany 
z kultem przodków rodziny królewskiej i wyraźnie antropoformicznego 
pochodzenia. Król Czou — jak wspomniano — uważał się za „Syna 
Nieba", panującego na podstawie „Mandatu Nieba". Czou różnili się 
jednak od Szangów m. in. tym, że byli o wiele mniej skłonni do składania 
bóstwom ofiar ludzkich. Ich system patriarchalny, w którym głowa ro­
dziny lub panujący spełniał funkcje kapłańskie, w jeszcze większym sto­
pniu niż system Szangów negował potrzebę i odrzucał możliwość powsta­
nia odrębnej kasty kapłańskiej. Niektórzy z kapłanów związanych z kul­
tami szangowskimi przekształcili się w okresie Czou W pisarzy lub kapłanów 
wiejskich i z nich — zdaniem niektórych autorów — wywodziła się rów­
nież późniejsza warstwa szy (uczonych), która odegrała niezmiernie ważną 



rolę w późniejszej erze Czou. Ogólnie rzecz biorąc, nastąpiło zrastanie 
się obyczajów i wierzeń Czou i Szang, które miało swoje odbicie we wszy­
stkich prawie dziedzinach kultury. 

WALKI Z „BARBARZYŃCAMI". OSŁABIENIE WŁADZY KRÓLEWSKIEJ 

Podczas całego okresu Zachodnich Czou król i książęta lenni prowa-
wadzili nieustającą walkę z plemionami półkoczowniczymi Chin Półno­
cnych i Północno-Zachodnich. Niektóre z tych plemion, występujące 
w źródłach chińskich pod różnymi nazwami, były, być może, przodkami 
ludów zwanych później Hunami. Istnieje teoria, że jako rezultat tych walk 
nastąpiło właśnie ostateczne zmuszenie tych plemion do porzucenia swo­
jego i tak ograniczonego rolnictwa i do przekształcenia się w plemiona 
wyłącznie „wojowniczo-koczownicze"; oznaczało to równocześnie przesu­
nięcie się ich bardziej na Północ. Walka z koczownikami to czynnik 
o olbrzymiej doniosłości, przewijający się przez całe dzieje Chin. 

W istocie rzeczy pokaźną część obszaru państwa Czou również zamie­
szkiwały plemiona, które znajdowały się po prostu na niższym szczeblu 
rozwoju niż Czou; walka z nimi była nie mniej zacięta. Określano je jako 
plemiona Ti, I lub Żung itp. Ostatecznie większość z nich bądź wytępiono, 
bądź w wielu wypadkach zasymilowano; przejęły one bez szczególnych 
trudności kulturę i obyczaje chińskie. Jest całkiem możliwe, że jeśli idzie 
o skład etniczny to plemiona te nie różniły się zasadniczo od Chińczyków 
Czou. Sprawa miała się prawdopodobnie inaczej w wypadku plemion 
w dolinie Jangtse i na południe od niej, które nazywano przeważnie Man. 

W czasach kiedy dom królewski Czou był jeszcze silny, odgrywał on 
przodującą rolę w tej walce i dzięki temu np. obszar królestwa powięk­
szony został o tereny doliny rzeki Han. Czou w okresie swojej świetności 
dokonywali również wypraw i podbojów na południe od Jangtse, zwła­
szcza za panowania Mu Wanga (962—908). Z imieniem tym związana jest 
słynna powieść historyczna, która upiększając i przeinaczając wyprawy 
Mu Wanga o jego podróży na Daleki Zachód dla odwiedzin niejakiego 
Si Wang Mu (postać ta, w legendach późniejszych, zmienia płeć i staje 
się Królową Zachodu, istotną w panteonie taoistycznym). Gdy potęga 
królów Czou zaczęła stopniowo słabnąć, prowadzenie walk z plemionami 
przejmowali w coraz większym stopniu książęta lenni, udzielając królowi 
coraz mniejszej pomocy. 

W IX w. p.n.e. władcy Czou — jak twierdzą kroniki chińskie — 
stali się gnuśni i nieudolni. Jeden z nich zaś słynął szczególnie ze swojej 
tyranii; był to Li Wang (878—842), władca skąpy, okrutny i chełpliwy. 



Pewnego razu chwalił się on w rozmowie z księciem Szao: „Stłumiłem 
wszelką krytykę i lud już nie odważa się więcej przemawiać". Książę od­
powiedział mu: „Zakneblowałeś ludowi usta, ale jest to tak samo niebez­
pieczne, jak zatamowanie wód. Gdy bieg rzeki zostaje wstrzymany w jednym 
miejscu, znajdzie ona ujście w innym. To samo będzie z żądaniami ludu". 
Przeczucia księcia szybko się sprawdziły. W 841 r. powstanie uciskanej 
ludności — pierwsze notowane w dziejach Chin, lecz bynajmniej nie 
ostatnie — wygnało króla ze stolicy. Nastąpił okres regencji zwany 
„Kung Ho" (841—828). Według jednej wersji słowa te oznaczają „po­
wszechna zgoda", a władzę sprawowali wówczas książęta Szao (ten sam, 
co powyżej), i Czou. Według drugiej, rządził Ho, hrabia Kung; pierwsza 
jest bardziej wiarygodna. Od 841 r. zaś chronologia jest już ścisła, a zapisy 
źródłowe stają się coraz bardziej wiarygodne. 

W tym samym okresie IX w. p.n.e. zanikał już system inwestytury, 
książęta lenni stawali się coraz silniejsi, organizacja ich księstw coraz 
bardziej złożona, a urzędnicy coraz bardziej wpływowi; młodsze gałęzie 
rodów książęcych przybierały również na znaczeniu. Wszystko to odby­
wało się kosztem monarchii Czou. Prawdopodobnie główna przyczyna 
tego stanu rzeczy polegała na tym, że królestwo Czou było za obszerne 
i rozległe, a administracja centralna zbyt niezdarna, aby móc w ówcze­
snych warunkach z powodzeniem panować przez dłuższy czas. Książęta, 
dążąc do powiększenia terytorium swoich państw, prowadzili nieustanne 
wojny pomiędzy sobą, lekceważąc przy tym, jak i przy innych sprawach, 
autorytet króla Czou. Pewien wyjątek stanowiło panowanie Süan Wanga 
(827—781), syna Li, który potrafił poskromić nieco swoich wasali. Podej­
mował on również liczne wyprawy przeciwko plemionom „barbarzyńskim", 
chociaż ze zmiennym powodzeniem. Pierwsze niewątpliwie wiarygodne 
dokumenty historyczne datują się właśnie od jego panowania. 

Ostateczny kryzys Zachodnich Czou nastąpił za panowania jego na­
stępcy, Ju Wanga (781—771), władcy słabego i nieudolnego. Opowiada 
o tym Sy-ma Cz'ien: Król miał ulubioną konkubinę, Pao Sy, która się 
nigdy nie uśmiechała. Aby ją rozweselić, król rozkazał zapalić żagwie na 
wieżach pałacu, które miały być wezwaniem o pomoc książąt w razie 
napadu barbarzyńców. Książęta pospieszyli z pomocą swojemu władcy. 
Na widok ich rozżalonych min, gdy dowiedzieli się, że padli ofiarą pod­
stępu, Pao Sy wybuchnęła radosnym śmiechem. Sztuczkę powtórzono 
jeszcze parę razy, a kiedy nastąpił prawdziwy najazd plemienia Cz'üan 
Żung, któremu udzielił pomocy hrabia Szen, ojciec porzuconej na korzyść 
konkubiny królowej, zapalono żagwie ponownie. Lecz tym razem nikt już 
nie przybył. Król zginął, a stolica Hao została splądrowana i spalona. 



Tym też, być może, tłumaczy się prawie całkowity brak wczesnych do­
kumentów ery Czou. 

Następny monarcha Czou, P'ing Wang, przeniósł wprawdzie w 770 r. 
stolicę do Lojangu, jednak poprzedzające ten fakt wydarzenia obaliły bez 
reszty autorytet królów Czou. Rozpoczął się odtąd okres ostatecznego 
upadku. Terytorium domeny królewskiej stale się zmniejszało aż ostate­
cznie królom pozostało tylko kilka skrawków ziemi wokół stolicy. Prze­
kształcili się w „rois fainéants", pozbawionych mocy militarnej i prawa do 
rządzenia. Nasuwają się tu analogie z położeniem cesarzy japońskich 
w różnych okresach szogunatu. Król Czou zachował jednak jeszcze swoje 
funkcje ceremonialne jako Władca Najwyższy, gdyż tylko „Syn Nieba" 
uważany był za właściwego dla spełniania niezbędnych obrządków reli­
gijnych. Odtąd nie dwór królewski, lecz państwa udzielne stają się czyn­
nikiem najistotniejszym w historii politycznej. 

WSCHODNI CZOU. DALSZE ROZPRZESTRZENIENIE SIĘ CYWILIZACJI 
CHIŃSKIEJ 

Okres Wschodnich Czou obejmuje zasadniczo lata od momentu prze­
niesienia stolicy do Lojangu aż do chwili ostatecznego zwycięstwa Cz'in 
i rozciągnięcia władzy tego państwa na całe Chiny (770—221). W chińskim 
piśmiennictwie historycznym okres ten dzieli się zazwyczaj na dwa pod-
okresy: „Cz'un Cz'iu" Wiosny i Jesienie, 722—481) oraz „Czan Kuo" 
(Wojujące Państwa, 403—221). W literaturze polskiej można spotkać 
oddanie tego terminu jako „Walczące Królestwa"; wydaje się jednak, że 
zastosowane tu tłumaczenie jest wierniejsze. Nazwy te to tytuły słynnych 
kronik, o których mowa będzie później. Niektórzy autorzy chińscy wolą 
używać terminu „Wschodni Czou" tylko dla lat 770—403. Ogólnie rzecz 
biorąc, była to epoka daleko idących przemian we wszystkich dziedzinach 
życia społecznego i politycznego, znacznego i szybkiego rozwoju oraz 
bujnej i burzliwej twórczości. Przede wszystkim zaś jest to era największego 
rozkwitu chińskiej myśli filozoficznej — jej wiek klasyczny. 

Jeżeli w epoce Zachodnich Czou Chiny były prawdopodobnie nieco 
opóźnione w rozwoju w porównaniu z krajami Azji Zachodniej, to w okre­
sie Wschodnich Czou dorównały one, a pod pewnymi względami prześci­
gnęły nawet inne ośrodki cywilizacji. Stanowiło to wynik m. in. wielu 
zasadniczych zmian w sposobie produkcji. Najistotniejszą z tych zmian 
było zastosowanie żelaza, prawdopodobnie od VII w. p.n.e., i korzysta­
nie też prawie od początku z techniki odlewnictwa, o wiele wieków wcześniej 
niż w Europie. Używano żelaza przede wszystkim do wyrobu narzędzi 



rolniczych, później zaś również do wytwarzania broni. Zastosowanie 
narzędzi żelaznych w rolnictwie doprowadziło do znacznego powiększenia 
plonów, a użycie po raz pierwszy żelaznego pługa ciągniętego przez zwie­
rzęta (przeważnie woły) określa się trafnie jako rewolucję w rolnictwie. 
Posługiwanie się narzędziami żelaznymi umożliwiło znaczną rozbudowę 
systemu irygacji i kontroli wód, toteż w okresie Wschodnich Czou, 
a zwłaszcza w wiekach późniejszych, w różnych częściach kraju podjęto 
wiele przedsięwzięć w tym zakresie. Wielka budowa irygacyjna w pobliżu 
Cz'engtu (stolica prowincji Sycz'uan) stanowi tu dobry przykład. W III w. 
p.n.e. dokonano tu z powodzeniem regulacji rzeki Min, a następnie za­
prowadzono uprawę irygacyjną na olbrzymim obszarze 3 milionów mu 
(16 mu = 1 ha). Urządzenia wykonane były tak znakomicie, iż są wyko­
rzystywane do dnia dzisiejszego. 

Wzrost produkcji rolnej spowodował znaczny przyrost ludności, która 
pod koniec okresu wynosiła przypuszczalnie już około 25 milionów. 
Zwiększenie areału ziem uprawnych wpłynęło również na zmianę poży­
wienia ludności; w miarę jak coraz mniej ziemi użytkowano pod hodowlę, 
zmniejszało się spożycie mięsa (mniej wołowiny i baraniny, lecz więcej 
wieprzowiny i mięsa psów). 

Rozwój gospodarczy nie ograniczał się bynajmniej tylko do rolnictwa. 
Rzemiosło stało się bardziej wyspecjalizowane: wytwarzano coraz lepsze 
wyroby jedwabne i przedmioty zbytku, rozpoczęto również malowanie, 
zarówno na jedwabiu, jak i na ścianach. Zasadniczo kontynuowano we 
wszystkich dziedzinach starsze tradycje, datujące się zarówno z okresu 
Szang, jak i wczesnych lat Czou; wystąpiło to szczególnie wyraźnie w wy­
robach z brązu i nefrytu. Stworzona została tym samym podstawa przy­
szłego rozwoju słynnego rzemiosła artystycznego, jak i sztuki chińskiej. 
0 ile położenia społecznego rzemieślników w początkowym okresie tej 
epoki nie można precyzyjnie określić, być może byli oni dziedzicznymi 
sługami państwa i rodów arystokratycznych, to pod koniec ery Wscho­
dnich Czou istniała już niewątpliwie całkowicie niezależna warstwa rze­
mieślnicza. 

Tenże rozwój gospodarczy doprowadził również do znacznego wzrostu 
wymiany handlowej, do wykorzystania nowych i lepszych dróg, kanałów 
i rzek. Pokaźnemu wzrostowi bogactwa towarzyszyło znaczne umocnienie 
się warstwy kupców, którzy inwestowali swoje dochody w ziemię, a odgry­
wali też istotną rolę w ściąganiu podatków. Arystokracja ziemska odno­
siła się jednak niezmiernie niechętnie do kupiectwa i dyskryminowała je 
we wszelki możliwy sposób. Nieprzypadkowo umieszczono kupców na 
najniższym miejscu w klasycznym podziale ludności na stany okresu Czou: 



l.szy — arystokraci, 2. nung — rolnicy, 3. kung — rzemieślnicy, 4. szang 
— kupcy. 

Wzrost gospodarczy doprowadził również do coraz powszechniejszego 
posługiwania się pieniędzmi oraz do zmiany ich formy: obok jedwabiu 
i sztab cennych metali używanych od wczesnych czasów zaczęto też sto­
sować pieniądz miedziany, który najpierw przybierał kształty najróżno-
rodniejsze (np. miniaturowe noże i łopaty), a później ustabilizował się 
w formie słynnej okrągłej dziurkowanej monety, pozostającej w użyciu 
przeszło dwa tysiące lat. Złoto i srebro były również w obiegu, lecz nie 
wyrabiano z tych kruszców monet, posługując się nimi tylko na wagę. 

Bujny rozwój gospodarczy doprowadził też do wzrostu liczby i wiel­
kości miast, tak że pod koniec ery Wschodnich Czou istniały już liczne 
duże miasta w różnych częściach Chin. Tak np. Lintzu, stolica państwa 
Cz'i w Szantungu, miało już w III w. p.n.e. ludność szacowaną na 210 tys. 
Miasta były zarówno ośrodkami rzemieślniczo-handlowymi, jak i siedzibą 
administracji oraz rezydencją rodów arystokratycznych. 

W rezultacie Chiny w okresie Wschodnich Czou zmierzały szybko 
w kierunku gospodarki pieniężnej; Eberhard twierdzi, że „człowiek obser­
wujący, który nie znałby przyszłych dziejów Chin, mógłby założyć na pod­
stawie widocznych tendencji przypuszczalny rozwój społeczeństwa kapita­
listycznego". Dlaczego rozwój taki nie nastąpił — oto jedno z najbardziej 
fascynujących zagadnień historii chińskiej. Faktem jednak jest, że mimo 
wielkiego postępu w owym okresie większość kraju pozostawała nadal 
w warunkach gospodarki naturalnej, a samowystarczalność wsi była do­
minującą cechą ekonomiki chińskiej. 

Struktura społeczna Chin epoki Czou także uległa znacznym 
zmianom w tym okresie. Ziemia przestała być własnością głównie wiel­
kich klanów arystokracji, a w miarę rozkładu tych klanów stawała się 
własnością głów poszczególnych rodzin; ludzie ci mogli być tak wielkimi 
obszarnikami, jak równie dobrze drobnymi posiadaczami. O ile w okresie 
Zachodnich Czou zwyczaj primogenitury pozostawał na ogół w mocy, to 
obecnie został on zaniechany, a tym samym zwiększyła się tendencja do 
rozpadania się wielkich posiadłości. Ziemia stała się niewątpliwie przed­
miotem kupna i sprzedaży, a zarazem własności prywatnej. Poważna część 
chłopstwa przekształciła się w wolnych, drobnych posiadaczy ziemi. Wpły­
nęły na to także migracje chłopów, którzy zagospodarowywali nowe te­
reny, szczególnie na Południu kraju. Część chłopów pozostała jednak na 
ziemiach należących do arystokracji, lecz system studnia-pole, o ile zakłada 
się, że takowy rzeczywiście istniał, został już całkowicie zaniechany. 

Ogólnie rzecz biorąc, okres ten można by uznać za przejście do mniej 



uciążliwych form stosunków feudalnych, chociaż wolni chłopi nie mogli 
być pewni posiadania własnej ziemi, a jednocześnie byli nadal wyzyskiwani 
przez państwo (podatki i roboty przymusowe), jak i przez wielkich właści­
cieli ziemskich i kupców (lichwa). Trudno jest określić, ilu wolnych chło­
pów było równocześnie dzierżawcami oraz jakie były proporcje między 
liczbą ludności wiejskiej posiadającej własną ziemię i pracującej w mają­
tkach arystokracji. 

Wyraźne rozgraniczenie społeczne pomiędzy arystokracją a chłopst­
wem nadal się w pełni utrzymywało. Szło ono tak daleko, iż niektórzy 
historycy zachodni wysunęli wniosek, że ten podział społeczny musiał 
z konieczności wynikać z wcześniejszego podboju Chin i że arystokracja 
wywodziła się z ludu, który podboju tego dokonał. Teoria ta jest jednak 
w rzeczywistości czystą spekulacją, pozbawioną całkowicie wszelkich 
podstaw i nie znajdującą żadnego pokrycia w źródłach historycznych. 

W epoce Wschodnich Czou terytorium Chin uległo znacznemu rozsze­
rzeniu we wszystkich kierunkach. Na Północy i Północnym Zachodzie upra­
wą objęto wiele nowych gruntów, co spowodowało zaostrzenie się konfliktu 
z plemionami koczowniczymi na tych terenach. Pierwsze wały obronne 
przeciwko najazdom koczowników datują się na V i IV w. p.n.e., lecz 
niektóre z nich były budowane również przeciwko rywalizującym ze sobą 
państwom chińskim. W tych latach też dokonywano pierwszej na większą 
skalę penetracji doliny Jangtse, tj. wprowadzania na tym obszarze chińskich 
metod uprawy ziemi. Na ten okres także przypada początek wielkiej 
migracji chińskiej na południe do tzw. Dwóch Kuangów (tj. Kuangtung 
i Kuangsi). Ten długi i złożony proces, który doprowadził do bardzo 
znacznego powiększenia zasięgu cywilizacji chińskiej, był wynikiem nie 
tylko wielu wojen, lecz również asymilacji ludów blisko spokrewnionych, 
uważanych wcześniej za „barbarzyńców", które jednak w chwili gdy przy­
jęły chiński sposób życia, stawały się tym samym Chińczykami. 

Podczas okresu Wschodnich Czou władza polityczna pozostawała w cało­
ści w rękach wielkich klanów arystokratycznych; wiele z nich spowinowaco­
nych było z królewską rodziną Czou. Klany te jednak ulegały stałemu 
procesowi dezintegracji. Wśród klasy panującej powstawały teraz istotne 
różnice; bynajmniej nie wszyscy członkowie klanów byli wielkimi posia­
daczami ziemskimi, niektórzy mieli majątki całkiem skromne, a inni 
w ogóle nie posiadali ziemi. Większość przyszłej warstwy szy, pisarzy, 
nauczycieli, urzędników itp., wywodziła się właśnie z tych podupadłych, 
nie posiadających ziemi rodzin arystokratycznych. Należy przy tym 
wspomnieć, że nawet w owych czasach nie można dokonywać analogii 
między arystokratami chińskimi i rycerzami europejskiego średniowiecza, 



chociaż wydaje się ona atrakcyjna. W odróżnieniu od swoich europejskich 
odpowiedników arystokrata epoki Czou był człowiekiem oświeconym, 
znającym się na sztuce, muzyce i poezji. 

WALKA O WŁADZĘ 

Już na samym początku okresu „Wiosen i Jesieni" władza polityczna 
spoczywała faktycznie w rękach władców poszczególnych księstw, które 
przekształcały się w odrębne jednostki terytorialne. Po 771 r. król Czou 
coraz bardziej tracił swoją potęgę i znaczenie, a rola jego sprowadzała się 
w najlepszym wypadku do roli arbitra w zatargach jego wasali oraz do 
funkcji ceremonialnych. 

Aczkolwiek teoretycznie rzecz biorąc, wojnę należało prowadzić wyłą­
cznie przeciwko „barbarzyńcom", a nie między państwami wchodzącymi 
w skład królestwa Czou i mającymi tę samą kulturę i obyczaje, większość 
działań wojennych prowadzona była w istocie rzeczy przez te państwa 
między sobą. Wynikiem wojen było stałe zmniejszanie się liczby tych państw 
gdyż mniejsze zostawały zagarnięte przez większe. Jeżeli miałoby się przyjąć 
tradycyjną liczbę 1773 lenn istniejących na początku Zachodnich Czou 
(nie ma dla niej żadnego pokrycia w źródłach), to w okresie „Wiosen 
i Jesieni" pozostało tylko około stu państewek, z których jedynie 14 wię­
kszych miało istotne znaczenie. Były to: Cz'in (lub Ts'in), Tsin (lub Czin), 
Cz'u, Cz'i, Lu, Wej, Jen, Ts'ao, Sung, Cz'en, Ts'ai, Czeng, Wu i Jüe 
(piszemy tu Wej, a nie Wei, aby odróżnić to państwo od Wei, jednego 
z późniejszych 3 państw-spadkobierców po Tsin; w chińskim problem 
ten nie istnieje, gdyż znaki są różne). 

Z wymienionych powyżej państw cztery były najsilniejsze. — Cz'in, 
Tsin, Cz'i i Cz'u — i właśnie przede wszystkim między nimi toczyła się 
przez cały ten okres walka o supremację, która zakończyła się ostatecznie 
zwycięstwem Cz'in. Jednym z zasadniczych celów w tym konflikcie było 
uzyskanie kontroli nad środkowym obszarem ówczesnych Chin, obejmują­
cym głównie dzisiejszą prowincję Honan, na którym znajdowały się 
zarówno domena królewska Czou, jak i inne państewka i który uważany 
był za centrum kulturalne i polityczne kraju. Właśnie w stosunku do tego 
obszaru użyto po raz pierwszy określenia „Czung Kuo" (Państwo Środka), 
rozciągniętego później na całe Chiny, gdy ludność wchodząca w obręb 
królestwa Czou nazywała siebie w tym okresie „Hua" lub „Sia". Z tego 
okresu też pochodzi zwyczaj kontrastowania Państwa Środka jako wyłą­
cznego ośrodka cywilizacji z otaczającymi go obszarami, o odmiennym 
lub mniej rozwiniętym sposobie życia, uważanych za „barbarzyńskie". 

W ostateczności jednak nie środkowy obszar, lecz tereny peryferyjne, 



Lustro z brązu — epoka Wsch. Czou 

których przykładem było państwo Cz'in, stały się najpotężniejsze i ode­
grały najistotniejszą rolę w tym konflikcie. Historia wojen i intryg zarówno 
okresu „Wiosen i Jesieni", jak i „Wojujących Państw" jest niezmiernie 
bogata i fascynująca; niestety, ze względu na ograniczoną objętość niniej­
szej pracy można ją omówić tylko w ogólnym zarysie. Głównym celem 
wojen, oprócz zagadnienia opanowania obszaru środkowego, było powię­
kszenie terytorium danego państwa i zdobycz wojenna. We wczesnym 
okresie Zachodnich Czou państwa udzielne w wielu wypadkach nie przy­
legały do siebie, lecz odseparowane były wielkimi połaciami kraju, zamie­
szkanymi przez plemiona uważane za „barbarzyńskie", tj. przez ludy, 
które nie przyjęły jeszcze chińskiego sposobu życia. W miarę jak plemiona 
te ulegały podbojowi i asymilacji, granice państw zbliżały się do siebie aż 
do zetknięcia i tym samym konflikty między nimi znacznie się zaostrzały. 

W epoce „Wiosen i Jesieni" wojna prowadzona była jednak w ograni­
czonym stosunkowo zakresie i nosiła charakter na wpół rycerski. Udział 
w niej brali przede wszystkim arystokraci oraz ich drużyny. Używano 
jeszcze głównie rydwanów (jednemu rydwanowi towarzyszyło od 20 do 25 
pieszych), a liczebność armii walczących była jeszcze stosunkowo mała. 
Istniały dość dokładnie sprecyzowane prawidła prowadzenia działań wojen­
nych, które na ogół były honorowane, a kampanie militarne przypominały 
nawet czasami dobrze i bezkrwawo rozegraną partię szachów. Strategia 





była wysoce rozwinięta, o czym świadczyło słynne dzieło Sun Wu o sztuce 
wojennej (koniec VI w. p.n.e.). Wszystko to miało ulec radykalnym zmia­
nom w późniejszym okresie „Wojujących Państw". 

W VII w. p.n.e. państwo Cz'i odgrywało najważniejszą rolę. Dzięki 
wchłonięciu szeregu państewek terytorium Cz'i obejmowało prawie cały 
obecny Szantung. Cz'i posiadało pokaźne tereny żyznej ziemi, miało 
wysoko rozwiniętą produkcję soli (która stanowiła monopol państwowy), 
prawdopodobnie przodowało też w użyciu żelaza oraz w handlu, w związku 
z czym tu właśnie wprowadzono pierwsze monety. Bogactwo Cz'i, szcze­
gólnie po reformach przeprowadzonych przez ministra Kuan Czunga 
(przypisuje mu się autorstwo słynnego dzieła Kuan Tzu, które jednak jest 
utworem o wiele późniejszym) podczas panowania księcia Huan (685—643), 
umożliwiło temu państwu wysunięcie się na pierwsze miejsce w królestwie 
Czou. Reformy Kuan Czunga obejmowały zaś m. in. obniżenie podatków 
dla chłopów i rzemieślników oraz reorganizację sił wojskowych państwa. 

W 680 r. Cz'i stało się pierwszym przywódcą Ligi państw wchodzących 
w skład królestwa Czou, która ukształtowała się w owym czasie dla wspól­
nej obrony przeciwko najgroźniejszemu wrogowi, państwu Cz'u w dolinie 
Jangtse. Liga odeszła szybko od swoich pierwotnych zamierzeń, ale orga­
nizacja ta przetrwała przeszło dwieście lat; system Ligi oznaczał również, 
iż władza polityczna króla Czou zredukowana była już prawie do zera, 
gdyż książę udzielny spełniający rolę Pa — hegemona Ligi — był fakty­
cznym władcą prawie całych Chin. Niektórzy autorzy uważają, że istnieje 
dość bliskie podobieństwo między jego położeniem a rolą odgrywaną przez 
Szoguna w późniejszych dziejach Japonii. Co pewien czas odbywały się 
zgromadzenia Ligi, w których uczestniczyli książęta udzielni lub ich przed­
stawiciele i które prowadzone były według bardzo ścisłego protokołu. 
Korzyści płynące z zajmowania stanowiska hegemona były znaczne, 
ponieważ mniejsze państwa zmuszone były płacić mu obfitą daninę. Sta­
nowiło to dla nich uciążliwe brzemię, a wszelkie próby uchylania się od 
płacenia karane były okrutnie nie tylko za pomocą grzywien, lecz często 
też przez najazd na terytorium winnego. 

Sprawowanie hegemonii doprowadziło jednak państwo Cz'i do wyczer­
pania. Po bardzo krótkim okresie przejęcia jej przez państwo Sung przeszła 
ona w ręce Tsin, znajdującego się wówczas pod panowaniem zdolnego 
władcy Czung Er, księcia Wen (636—628), którego przygody podczas 
wieloletniej tułaczki na wygnaniu znane były każdemu czytającemu Chiń­
czykowi przez z górą dwa tysiące lat dzięki malowniczemu ich opisaniu 
w Tso Czuan. Podczas jego panowania nastąpiło szereg istotnych zmian 
społecznych w państwie Tsin, m. in. uwolniono chłopów z obowiązków 



wynikających z systemu studnia-pole i usprawniono znacznie organizację 
wojskową. Dzięki temu Tsin sprawowało z krótkimi przerwami hegemonię 
przez przeszło wiek. Terytorium Tsin obejmowało większość obecnej pro­
wincji Szansi, niektóre części Szensi, Honanu i Hopei. Głównym jego 
rywalem przez prawie cały ten okres był Cz'u, ale i na zachodzie coraz 
bardziej zagrażało mu państwo Cz'in. 

Państwo Cz'u położone było w dolinie Jangtse i obejmowało obszerne 
tereny, sięgające od wschodniego Sycz'uanu poprzez Hunan aż do Kiangsi: 
później terytorium było nawet większe, dochodząc do samego morza. Jak 
już wspomniano, przypuszcza się, że ludność tego państwa etnicznie nie 
była pochodzenia chińskiego, lecz składała się przeważnie z plemion Man, 
klasa zaś panująca miała być pochodzenia chińskiego. W okresie „Wiosen 
i Jesieni" Cz'u również powiększyło swoje terytorium w dwóch kierunkach; 
na zachód, zajmując tereny doliny rzeki Han, i na wschód, wkraczając 
w dolinę rzeki Huai. Przewlekła walka tych dwu państw — Tsin i Cz'u — 
ze zmiennymi jej losami, doprowadziła ostatecznie do wyniszczenia i po­
grążenia ich obydwu. 

Trzy państwa — Cz'in, Wu i Jüe — znajdowały się raczej na pery­
feriach cywilizacji chińskiej i uważane były przez inne państwa, wchodzące 
w skład Ligi Czou, za wpół barbarzyńskie. Rola ich jednak w tych nie­
ustannych konfliktach miała fundamentalne znaczenie i ostatecznie zwy­
cięstwo miało przypaść jednemu z nich — Cz'in. 

Kiedy w VIII w. p.n.e. wspomniana katastrofa ogarnęła Zachodnie Czou, 
Cz'inowie otrzymali stare ziemie Czou w Szensi środkowym i wscho­
dnim; na tym też obszarze państwo Cz'in zwiększało stale swoje siły i roz­
szerzało terytorium, m. in. prowadząc nieustanną walkę z plemionami 
„barbarzyńskimi" na północy i zachodzie. W pewnej chwili w VII w. p.n.e. 
pretendowało ono również do hegemonii, aczkolwiek przekształcenie się 
go w potęgę było zjawiskiem późniejszym. 

Państwo Wu obejmowało całą dzisiejszą prowincję Kiangsu oraz pół­
nocną część Anhuei. Ludność jego prawdopodobnie w początkowym okresie 
też nie była etnicznie chińska. Państwo to prowadziło wiele wojen przeciwko 
Cz'u, przeważnie jako sprzymierzeniec Tsin, osiągając ostatecznie wielkie 
zwycięstwo pod dowództwem uciekiniera z Cz'u, niejakiego Wu Tzu-su. 
Armia Wu zajęła prawie całe terytorium Cz'u wraz z jego stolicą; tu zaś 
Wu Tzu-sü rozkazał wykopać z grobowca zwłoki poprzedniego króla Cz'u 
i własnoręcznie biczował go trzysta razy, mszcząc się w ten sposób za 
śmierć swojego ojca i brata, spowodowaną przez byłego króla. Zwycięstwo 
Wu, które było wynikiem prawie stu lat przygotowań i gromadzenia sił, 
ukoronowane zostało zdobyciem hegemonii w 482 r. Triumf był jednak 



krótkotrwały, ponieważ państwo Wu zlekceważyło wcześniejszą możliwość 
całkowitego podboju swojego południowego sąsiada Jüe. Państwo Jüe obej­
mowało prawie cały obecny Czekiang, ludność jego także nie była etnicznie 
chińska. W dziejach chińskich przez długi czas dla określenia różnych części 
Chin Południowych występowała ta nazwa, identyczna ze stosowaną dla 
Wietnamu: Jüe = Wiet. Istnieje prawdopodobieństwo, że ludność Jüe była 
tego samego pochodzenia co Wietnamczycy, a również że część obecnej 
ludności Wietnamu wywędrowała z tych terenów do jej obecnego kraju. 

W 473 r. państwo Wu zostało podbite przez Jüe. W chwili triumfu 
zdolny minister Fan Li, pochodzący z Cz'u, opuścił dwór dzikiego króla 
Jüe, uciekł na łodzi z całym swoim bogactwem do najbardziej cywilizo­
wanej części Chin — Cz'i, gdzie później stał się jednym z najmajętniej-
szych kupców całych Chin. Gdy spytano go kiedyś, dlaczego tak uczynił, 
odpowiedział słynnym wierszem: 

Gdy ptak już ustrzelony, 
łuk bywa wtedy odrzucony. 

Gdy rącza sarna uchwycona, 
psy do kotła wędrują. 

Gdy wróg już pokonany, 
Minister, twórca zwycięstwa, zbędny. 

Wojny w tej epoce odbywały się nie tylko między państwami, ale 
i wewnątrz nich. Coraz ostrzejszy stawał się konflikt pomiędzy panującymi 
a możnymi rodami dygnitarzy i właścicieli ziemi. W państwie Cz'i rodzina 
panująca została odsunięta od władzy przez ród Tien, w państwie Tsin 
zaś w 453 r. dynastia panująca padła ofiarą ataków trzech rodów możno-
władczych, które następnie podzieliły terytorium całego państwa między 
siebie, doprowadzając w ten sposób do powstania trzech nowych państw — 
Ucząc z północy na południe — Czao, Wei i Han. Prawa nowych panują­
cych zostały oficjalnie uznane przez króla Czou w 403 r. i mówi się o nich 
często jako o Trzech Tsinach. 

Późniejsza epoka „Wojujących Państw" była okresem chyba najbardziej 
zaciętych wojen w dziejach Chin, z wyjątkiem XX w. Była to walka okrutna 
i brutalna, z nieustającymi podbojami i aktami agresji, w której tylko 
zachować mogli się najbardziej „przydatni". Tradycyjna historiografia 
chińska wspomina o Siedmiu Wielkich Państwach Walecznych — Cz'i, 
Cz'u, Trzech Tsinach, Jen i Cz'in. Z tych siedmiu państw Jen znajdowało 
się w Chinach Północno-Wschodnich — obszar wokół dzisiejszego Pekinu 
oraz półwysep Liaotung — i pozostawało raczej poza nawiasem głównej 
walki. W okresie „Wojujących Państw" coraz więcej państewek znikało, 
zagarniętych przez silniejszych sąsiadów. 





Istotne zmiany nastąpiły również w samym sposobie prowadzenia 
wojen. W przeciwieństwie do na wpół rycerskiego ich charakteru w okresie 
„Wiosen i Jesieni" działania wojenne zmierzały teraz do wytępienia wroga 
i zagarnięcia jego terytorium: odnosiło się to szczególnie do sposobu 
wojowania stosowanego przez pańsiwo Cz'in. Zmniejszono też użycie 
rydwanów, a na ich miejsce wkroczyły liczne zastępy chłopskiej piechoty. 
Broń była z żelaza, a począwszy od V w. p.n.e. zaczęto posługiwać się 
na dużą skalę także jazdą konną, prawdopodobnie pod wpływem koczo­
wników Północy. Spowodowało to również zmianę w odzieży — długie 
szaty zastąpiono spodniami. Nastąpiło wielokrotne zwiększenie liczebności 
armii i niewątpliwie jeszcze większy wzrost cierpień i strat ludności. 

W tym okresie ciągłych walk, zamętu i dezintegracji należy zwrócić 
uwagę na jedno istotne zjawisko społeczne — wykrystalizowanie się jako 
odrębnej warstwy tzw. szy (uczonych), pochodzących przeważnie ze zban­
krutowanych rodzin arystokratycznych i urzędniczych. Z tej właśnie war­
stwy wywodzili się wędrujący uczeni, udający się od dworu do dworu, 
aby służyć książętom w charakterze doradców i ministrów. Niektórzy 
z nich istotnie przejawiali troskę o rozwój myśli, inni zaś byli politycznymi 
awanturnikami i karierowiczami, całkowicie pozbawionymi wszelkich zasad 
i skrupułów. Byli oni autorami najpodlejszych, najbardziej wiarołomnych 
konceptów i planów; gotowi byli w każdej chwili zmienić swojego pana, 
jeśli tylko dzięki temu uzyskaliby dla siebie odpowiednią korzyść. Więk­
szość z nich ciążyła do dwóch głównych państw rywalizujących — Cz'in 
i Cz'u. Kariery tych ludzi były barwne, losy niepewne, a koniec często 
tragiczny, jak zobaczymy wkrótce przy dziejach Szang Janga. Jest rzeczą 
niewątpliwą, iż ludzie ci mieli znaczny wpływ na kształtowanie się rozwoju 
politycznego w epoce „Wojujących Państw". Do warstwy szy zaliczali się 
też astronomowie, lekarze itp., jak i liczna, niesforna hałastra pieczeniarzy 
przy różnych dworach książęcych. 

Od początku IV w. p.n.e. coraz bardziej wzrastała potęga państwa Cz'in. 
Władcy tego państwa umieli w pełni wykorzystać jego położenie geogra­
ficzne, które dostarczało doskonałych możliwości obrony. W tym właśnie 
okresie opanowali oni dwa obszary o niezmiernie istotnym znaczeniu 
strategicznym — teren na zachód od Rzeki Żółtej, który umożliwiał 
dalsze posuwanie się naprzód ku wschodowi na Nizinę Północnochińską, 
oraz wejście od północy do doliny rzeki Han, które było kluczowe dla 
rozciągnięcia swojego terytorium ku południowi w kierunku doliny Jangtse. 
Pod koniec zaś IV w. Cz'in podbiło państwa Szu i Pa, obejmujące wię­
kszość Sycz'uanu; było to osiągnięcie o przełomowym znaczeniu, gdyż 
dostarczyło ono państwu Cz'in zasobnych, dodatkowych środków gospo-



darczych i ludzkich, a równocześnie oskrzydliło pozycję głównego wroga, 
Cz'u, którego olbrzymie państwo sięgało już wówczas od wschodniej gra­
nicy Sycz'uanu aż do morza. 

Najważniejszym jednak czynnikiem, przyczyniającym się do wzrostu 
potęgi Cz'in, były reformy wewętrzne, których przeprowadzenie łączyło 
się z imieniem Kung-sun Janga. Pochodził on z państwa Wej i był wnukiem 

- jego władcy, a znany jest z tytułu i lenna nadanego mu później przez 
księcia Cz'in jako Pan na Szangu. Szang Jang, uchodzący za jednego 
z najzdolniejszych ludzi w ówczesnych Chinach, emigrował do Cz'in 
i został ministrem księcia Siao (361—337), a reformy, które zaproponował 
i realizował, były klasycznym wcieleniem w życie idei szkoły legistów. 

Zasadnicze reformy były następujące: a) zniesienie organizacji klanowej 
i ustanowienie administracji na zasadzie terytorialnej; b) wprowadzenie 
drakońskiego kodeksu karnego i zorganizowanie systemu odpowiedzial­
ności zbiorowej (tu tkwił właśnie początek sławetnego systemu pao czia), 
który przewidywał przymusowe wzajemne szpiegostwo oraz donosiciel-
stwo, pod groźbą kary śmierci w wypadku „zdrajców"; c) reorganizacja 
sił wojskowych z położeniem znacznego nacisku na osiągnięcia, na polu 
bitwy — tytuły i nagrody miały być przyznawane tylko za nie; d) fawory­
zowanie rozwoju rolnictwa, ustanowienie własności chłopskiej i wyelimino­
wanie pozostałości systemu studnia-pole oraz wprowadzenie podatku 
ziemskiego jako głównego źródła dochodu dla państwa; polityce tej towa­
rzyszył negatywny stosunek do handlu; e) całkowita wrogość wobec sztuki 
i literatury, które uważano jedynie za źródło kłopotliwych i wywrotowych 
idei; f) prowadzenie polityki zachęcania imigracji nowych osadników 
z innych państw, szczególnie rolników i rzemieślników, celem wzmocnie­
nia państwa. 

W wyniku powyższych reform, skrupulatnie wprowadzanych w życie, 
Cz'in, najbardziej bezwzględne, militarystyczne i dyktatorskie państwo 
w całych Chinach, szykowało się do ostatecznej walki o władzę. Należy 
jednak wspomnieć o losie samego Pana na Szangu. Wprowadzając swoje 
reformy zraził sobie syna i następcę księcia Siao; gdy tenże objął władzę, 
dni Szang Janga były policzone. Uciekł jak najszybciej za granicę, lecz wro­
gowie jego oddali go Cz'inom. Przywiązano go do pięciu koni i rozszarpano 
żywcem; całą rodzinę jego wytępiono. Jednakże reformy pozostały w mocy 
i mniej więcej od 312 r. Cz'in rozpoczęło swoje działania wojenne według 
ułożonego planu podboju, zagarniając wytrwale i pewnie coraz to więcej 
terytorium, " jak jedwabnik pożerający liście morwowe", według wymowne­
go określenia Sy-ma Cz'iena. 

Jednym z zasadniczych środków podboju, którym Cz'in się posługi-



wało, było okrucieństwo i masowy terror. O ile w źródłach chińskich, 
i to nie tylko starożytnych, istnieje — jak wspomniano — tendencja do 
używania liczb zaokrąglonych i wyolbrzymionych, to jednak nie ulega 
wątpliwości, że liczby o dziesiątkach tysięcy ściętych wrogich głów przez 
wojska Cz'inów nie odbiegały daleko od prawdy. Żołnierzom Cz'in wy­
płacano specjalne nagrody za dostarczane głowy, ścinali więc, ile tylko 
było można, żywym i martwym. Tak więc sławetna masakra w 260 r. 
w Cz'angp'ing całej armii państwa Czao, która wcześniej poddała się 
Cz'inom — zakopano wówczas żywcem wszystkich, a liczba zabitych się­
gać miała 400 tys. — była zgodna z praktyką Cz'inów. Istotnie, Cz'inowie 
to Asyryjczycy Azji Wschodniej, chociaż nie pozostawili po sobie żadnych 
płaskorzeźb, wychwalających ich krwawe osiągnięcia. Zasłużyli oni w pełni 
na miano nadane im przez jednego z ministrów Cz'u — „Okrutna bestia 
Cz'in". 

Mimo twierdzeń niektórych historyków, wpadających w swoisty fata­
lizm dziejowy, nie ma powodów, aby zakładać, że zjednoczenie Chin było 
już w tym okresie nieuniknione, gdyż równie dobrze, zważywszy na ol­
brzymi obszar kraju, mogło dojść do powstania np. trzech odrębnych 
państw — Cz'in, Cz'i, i Cz'u. Zjednoczenie mogło też mieć inny prze­
bieg i charakter; unifikacja dokonana przez Cz'in wynikała przede 
wszystkim z drapieżnej agresywności tego państwa oraz z niezdolności 
pozostałych państw do przeciwstawienia się zamysłom Cz'in. Co praw­
da, podjęto próbę zorganizowania tzw. „pionowego" — od północy 
do południa — sojuszu sześciu państw przeciwko Cz'in; autorem tej 
koncepcji był niejaki Su Cz"in (pokrzyżowanie jego planów przez rywala 
Czang I jest przedmiotem słynnej ówczesnej powieści historycznej). Rywali­
zacja jednak między sześcioma państwami oraz umiejętność, z jaką państwo 
Cz'in wykorzystywało te sprzeczności, proponując wciąż przymierze jednemu 
z nich przeciwko pozostałym (tzw. poziome sojusze), musiały doprowadzić 
do fiaska. Wszyscy panujący już od 325 r. przybrali tytuł króla, niegdyś 
wyłącznie zastrzeżony dla Czou; żałosne zaś resztki rozdzielonej na dwie 
części domeny królewskiej Czou zostały zagarnięte przez Cz'in, a ostat­
ni panujący tej dynastii zdetronizowany w 256 r. 



III. KULTURA EPOKI CZOU 

KLASYCZNA FILOZOFIA 
CHIŃSKA 

KRES Wschodnich Czou uważa się 
za najświetniejszy wiek filozofii chińskiej, a rozwój myśli filozoficznej 
stanowił też najwybitniejsze osiągnięcie tej epoki. Istniejąca wówczas 
wielka różnorodność idei i poglądów filozoficznych w pełni zasługiwała 
na przyznanie jej nazwy „Stu Szkół". Niektóre z nich miały doprawdy 
kapitalne znaczenie dla dalszego ukształtowania się cywilizacji chińskiej. 

Powstaje pytanie, dlaczego rozkwit ten nastąpił właśnie w tym okresie? 
Jedną z przyczyn było rozbicie kraju na szereg państw, które sprzyjało 
powstawaniu różnych systemów myśli, z tym że żaden nie mógł stać się do­
minującym i ortodoksyjnym. W takiej sytuacji kwitła twórczość, bujnie 
szerzyły się różne poglądy, swobodnie rozwijała się indywidualność ludzka. 
Najistotniejsza jednak przyczyna leżała prawdopodobnie w samym chara­
kterze epoki, którą cechował olbrzymi ferment wynikający z kryzysu 
i upadku, zarówno społecznego, jak i politycznego, wczesnego społeczeń­
stwa Czou; wraz z nimi zakwestionowane zostały i zachwiały się wszelkie 
stare wartości. Szukanie nowych kryteriów, poszukiwanie odpowiedzi na 
problemy stworzone przez tę sytuację było główną siłą napędową powsta­
nia nowych szkół myśli. 

Ten zespół czynników wydaje się tłumaczyć — aczkolwiek tylko czę­
ściowo — istotę myśli chińskiej owego okresu. Była to w zasadzie myśl 
społeczna i polityczna, zajmująca się głównie zagadnieniami stosunku 
społeczeństwa i jednostki; była to więc przede wszystkim filozofia humanir 
styczna. Podstawowa jej problematyka dotyczyła zagadnienia stworzenia 
społeczeństwa idealnego. W poszukiwaniach tych jednak prawie wszyscy 
filozofowie wychodzili z założenia, że istniejące stosunki społeczno-polity­
czne — monarchia, panowanie arystokracji itp. — są jedyną możliwą 
i najwłaściwszą formą tych stosunków, a odpowiedzi na pytanie, jak zbu-



dować społeczeństwo idealne, szukano prawie wyłącznie w dziedzinie 
moralności i etyki. 

Chociaż niewątpliwie wcześniejsze wierzenia religijne z okresu Szang 
i pierwszych stuleci dynastii Czou musiały nadal jeszcze wywierać swój 
wpływ, to jednak szkoły, które rozwinęły się w okresie Wschodnich Czou, 
nie podejmowały, w istocie rzeczy, prawie żadnych problemów, które 
można by uważać za zbliżone do tematyki religijnej. Zagadnienia społe­
czne i polityczne przeważały nad innymi i tym samym bardzo mało uwagi 
poświęcano w rozważaniach „Stu Szkół" kosmologii, kosmogonii lub 
metafizyce. Jeśli przedmioty te w ogóle figurują, to są one z zasady pod­
porządkowane problematyce człowieka i społeczeństwa. Zjawisko to wy­
nikało po części również z tego, że filozofowie byli — albo starali się 
być — nie tylko myślicielami, lecz też równocześnie mężami stanu i poli­
tykami. Stanowili oni prototyp późniejszego uczonego-dygnitarza chińskiego. 

Dokonuje się często paraleli między ewolucją myśli chińskiej i równo­
czesnym rozkwitem filozofii greckiej. Wiele uderzających podobieństw nie 
może być rzeczą przypadkową; podobna problematyka społeczno-polity­
czna stała przed obydwiema cywilizacjami — miastami-państwami greckimi 
i księstwami chińskimi. Kryzys ogarniający całą społeczność i jego kulturę 
dotyczył w równej mierze Hellas, jak i Sia. W obydwu wypadkach kryzys 
ten został rozwiązany w, swoisty sposób; niestety, nie przez pomyślne 
wprowadzenie w życie poglądów filozoficznych, ale za pomocą podboju 
dokonanego przez na wpół barbarzyńskie ludy pograniczne — Mace­
donię i Cz'in. 

Zarówno wymogi chronologii, jak i fundamentalne znaczenie poglądów 
Konfucjusza dla przyszłego kształtowania się filozofii i cywilizacji chińskiej 
sprawiają, że konieczne jest rozpoczęcie opisu rozwoju myśli chińskiej od 
jego osoby. K'ung Cz'iu (Konfucjusz jest zlatynizowaną formą K'ung Fu 
Tzu, Mistrz Kung) urodził się w 551 r. (?) w państwie Lu (Szantung). Pocho­
dził ze zubożałej rodziny arystokratycznej, która przypisywała sobie skoli-
gacenie z rodziną książęcą państwa Sung, potomków dawnych króli szango­
wskich. Lu zaś było państwem, w którym zachowały się stare obyczaje Czou 
w większej mierze niż w wielu innych częściach Chin. W istocie rzeczy wiary­
godnych danych dotyczących życia Konfucjusza jest bardzo niewiele. Biogra­
fia w Zapiskach historyka Sy-ma Cz'iena uważana jest przez wielu autorów 
za wątpliwej wartości. Można ustalić, co następuje. Konfucjusz zajmował 
przez pewien okres stanowisko we własnym państwie; lecz został później 
zmuszony do pójścia na wygnanie; przez wiele lat wędrował od dworu do 
dworu książęcego, szukając Stanowiska, które umożliwiłoby mu akceptację 
i wcielenie w życie jego poglądów. Pod tym względem kariera jego była 



Naczynie sakralne z brązu — okres „Wojujących Państw" 

zasadniczo fiaskiem, lecz już we wczesnym okresie garnęli się do niego 
uczniowie; powrócił do swoich stron rodzinnych i ostatnie lata poświęcił 
przede wszystkim wychowaniu coraz to większej liczby uczniów. Umarł 
w 479 r. (?). Jak widzieli go jako człowieka jego uczniowie? Ich zdaniem, 
Konfucjusz pełen był godności, sumienny, rozważny, uprzejmy, spokojny, 
wspaniałomyślny, rozmiłowany w nauce, był przy tym wielbicielem antyku 
i muzyki, ksiąg i rytuału. Jak widać, jest to po prostu obraz ze wszystkimi 
jego atrybutami czün tzu (człowieka szlachetnego), zgodny z nauką samego 
Konfucjusza. A jakie były jego rzeczywiste poglądy? 

Idee, które przedstawiał, nie były — zdaniem Konfucjusza — jego 
dziełem; nazywał siebie przenosicielem, a nie twórcą. Opinia ta jest o tyle 
zgodna z prawdą, że prawie wszystkie jego poglądy pochodziły z dzieł 
wcześniejszych na których opierał swe studia. Lecz to, co przeka­
zywał, stanowiło całą spuściznę dawnej cywilizacji Czou, którą opracowywał 
i komentował w twórczy sposób. Właśnie w starożytności Konfucjusz 
szukał wzoru społeczeństwa doskonałego, uważając ją za Złoty Wiek, 



a jej bohaterów, takich jak Jao, Szun, królowie Wen i Wu, książę Czou — 
wszyscy legendarni lub na wpół historyczni — za wcielenie wszelkich 
cnót, z których przykład brać powinni władcy współcześni. Były co naj­
mniej dwa powody tego nawiązywania do antyczności; niewątpliwie auten­
tyczny sentyment do zamierzchłych czasów samego Konfucjusza, wynika­
jący z jego własnej przeszłości, oraz chęć uwydatnienia autorytetu gło­
szonych przezeń poglądów. Należy wspomnieć, że poglądy Konfucjusza 
nie zostały przez niego samego usystematyzowane, lecz raczej znajdują się 
porozrzucane w tym, co pozostało z jego nauki. 

Tak jak Przyroda i Niebo poruszają się zgodnie z określonym trybem 
lub drogą (Tao), tak też w tym doskonałym społeczeństwie Złotego Wieku 
człowiek odgrywał wyznaczoną mu rolę na właściwym mu miejscu, prze­
strzegając wszystkich związanych z tym i uświęconych zwyczajem rytuałów 
(li). Ponieważ rodzina patriarchalna stanowiła podstawową jednostkę spo­
łeczną, Konfucjusz kładł nacisk na zasadnicze znaczenie właściwych sto­
sunków w rodzinie oraz uznawanie odpowiednich autorytetów. W słyn­
nych „pięciu stosunkach ludzkich" cztery odnosiły się do stosunków 
w rodzinie i między przyjaciółmi, a tylko jeden — piąty — dotyczył 
stosunków między panującym a poddanym. Państwo było zatem tylko 
przedłużeniem rodziny, a władca patriarchalnym ojcem swojego ludu. Jego 
to cnota i dobroczynność mogły przynieść ludowi zadowolenie i zapewnić 
sprawiedliwe rządy i doskonałe społeczeństwo. 

W warunkach anarchii feudalnej, w jakich żył Konfucjusz, zrozumiałe 
są poszukiwania i tęsknota za dobrym rządem. Wielokrotnie stwierdza on, 
że jedyne zbawienie leży w powrocie do przeszłości. Ten zachowawczy 
w istocie aspekt jego poglądów tłumaczy — przynajmniej częściowo — 
dlaczego w późniejszej epoce idee konfucjańskie mogły być uważane za 
właściwą ideologię klasy panującej. Koncepcje Konfucjusza nie ograniczały 
się bynajmniej tylko do nawoływania do powrotu do przeszłości. W nie 
mniejszym stopniu podkreślał on konieczność właściwej edukacji, kładąc 
szczególny nacisk na zasady moralno-etyczne. Jego czün tzu (pierwotnie 
termin oznaczał po prostu: syn arystokraty) powinien był być sprawiedliwy 
(czy), prawy (i), wierny (czung), wyrozumiały i tolerancyjny (szu). Ponad 
wszystko jednak powinna go cechować zen (miłość altruistyczna, humani­
taryzm, ludzkość), winien przestrzegać zasady: „czego nie chcesz, aby Tobie 
czyniono, nie czyń innym". Powinien być człowiekiem światłym (wen), 
a zarazem zachowywać wszelkie rytuały (li). 

Cechy powyższe — a nie samo pochodzenie — miały określać, kto 
jest „człowiekiem szlachetnym", którego właściwym zadaniem w społeczeń­
stwie było rządzenie lub pomaganie w rządzeniu. Konfucjusz sam trzymał się 



zasady ignorowania pochodzenia, gdyż przyjmował na ucznia każdego, kto 
chciał się uczyć, bez względu na rodowód. Właśnie jego rola jako wybitnego 
wychowawcy, pierwszego znanego w dziejach Chin, ma prawdopodobnie 
najważniejsze znaczenie dla cywilizacji chińskiej. Kodeks moralno-etyczny, 
który usiłował stworzyć, został przeznaczony wyłącznie dla klasy rządzącej, 
lecz takie arystokratyczne podejście było charakterystyczne nie tylko dla 
Konfucjusza, ale dla wszystkich prawie filozofów okresu klasycznego, 
bez względu na różnicę poglądów. Nad ludem należało panować, prowadzić 
go. Lud nie może być uważany za równorzędną część społeczeństwa, 
a tym bardziej nie można mu przyznać jakiejkolwiek roli politycznej. 

Bardzo niewiele znaleźć można u Konfucjusza rozważań metafizy­
cznych, a prawie nic z mistycyzmu czy spraw nadprzyrodzonych. Nauka 
jego to w pierwszym rzędzie kodeks moralno-etyczny, który miałby ułatwić 
ułożenie właściwych stosunków społecznych. W ciągu następnych trzech 
stuleci poglądy jego nie zyskały sobie szczególnej sławy i w miarę jak myśl 
chińska rozwijała się w IV i III w. p.n.e., idee jego przedstawiały tylko 
jedną z wielu istniejących tendencji. Nie były one obiektem kultu i nie 
można w żadnym wypadku uważać nauki Konfucjusza, w jej kontekście 
historycznym, za formę ideologii religijnej. Konfucjanizm stał się co prawda 
o wiele później formą ideologii państwowej, do której można by ewentual­
nie częściowo dostosować słowo religia. 

Należy tu jeszcze zauważyć, że różnice pomiędzy poglądami i nauką 
samego Konfucjusza a tymi, którzy później podawali się za jego zwolen­
ników, są olbrzymie. Nie umknął i on losu wielu twórczych myślicieli, 
których idee uległy w przyszłości całkowitemu przeinaczeniu, a imię zo­
stało wykorzystane. Dodać też warto, że słowo konfucjanizm nie istnieje 
w języku chińskim — jest ono wynalazkiem europejskim. Po chińsku jest 
to po prostu szkoła żu, słowo, które oznaczało od dawna „uczony". 
Gdy w okresie późniejszym konfucjaniści przywłaszczyli sobie monopol 
na interpretację i nauczanie klasycznych ksiąg, uznani zostali za „uczo­
nych" par excellence. Stąd i nazwa. 

Konfucjusz, tak jak i Sokrates — to wielokrotnie czynione porówna­
nie jest trafne — nie pozostawił po sobie żadnych dzieł. Opierając się na 
autorytecie Mencjusza, przypisuje się tradycyjnie Konfucjuszowi redakcję 
słynnej kroniki Cz'un Cz'iu {Wiosny i Jesienie). Są to niezmiernie lako­
niczne i — szczerze mówiąc — raczej nudnawe roczniki państwa Lu 
z lat 722—481. Twierdzi się, że przy ich redagowaniu Konfucjusz dobierał 
odpowiednich słów i w ten subtelny sposób wyrażał swoją aprobatę lub 
potępienie dla zachowania się i czynów władców i innych osobistości. 
Miał przy tym stosować teorię tzw. rektyfikacji nazw (tzn. słowa należało 



prostować, gdyż rzekomo utraciły one swój pierwotny i prawdziwy sens), 
i tym dawać wyraz oburzeniu wobec powszechnego upadku moralności 
swoich czasów. 

Niektórzy autorzy twierdzą, iż dla udowodnienia swojego punktu 
widzenia Konfucjusz nie cofał się przed odpowiednim naginaniem faktów 
historycznych. Jeśli to prawda, był on w tym zakresie być może pierwszy, 
lecz bynajmniej nie ostatni w dziejach chińskiej historiografii. Tradycyj­
nie przypisuje się Konfucjuszowi wybór materiałów historycznych wcho­
dzących w skład Księgi dokumentów oraz utworów poetyckich zawartych 
w Księdze pieśni. Jest to raczej wątpliwe, chociaż można sądzić, iż posłu­
giwał się tymi dwiema księgami jako podstawą swojego nauczania. 

Jedyne istniejące źródło przedstawiające poglądy Konfucjusza, które 
można uznać za autentyczne, to słynne Lun Jü {Dialogi). Dzieło to (20 roz­
działów, 497 wersetów) jest zbiorem jego powiedzeń oraz anegdot odno­
szących się do niego; skompilowane zostało przez jego uczniów, a właści­
wie ściślej przez ich uczniów. Stanowi ono najstarszą pozycję szkoły kon-
fucjańskiej i posiada fundamentalne znaczenie. 

Po śmierci Konfucjusza uczniowie, w tym również członkowie rodziny, 
kontynuowali szerzenie jego poglądów, lecz dopiero w Mencjuszu znalaz­
ły one naprawdę utalentowanego propagatora. Mencjusz (Meng K'o, 
3717—289?) urodził się w państewku Tsou, na południe od państwa Lu, 
dość niedaleko od miejsca urodzin Konfucjusza. Jego droga życiowa, 
zwłaszcza jeśli idzie o pochodzenie i młode lata, a także karierę, była bardzo 
zbliżona do losów Konfucjusza. Wielką rolę w edukacji Mencjusza przy­
pisuje się jego słynnej matce. W okresie stu lat między śmiercią Konfucjusza 
a narodzinami Mencjusza Chiny pogrążyły się jeszcze bardziej w kryzysie 
społeczno-politycznym. Znalazło to niewątpliwie odzwierciedlenie w spo­
sobie przedstawiania przez Mencjusza przyjętych przez niego poglądów 
konfucjańskich. Wiele lat podróżował od państwa do państwa dla znale­
zienia odpowiedniego stanowiska na dworze książęcym oraz poszukując 
władcy, który zechciałby zastosować się do jego rad i utworzyć rząd 
doskonały, by w ten sposób dopomóc w uratowaniu kraju od nadciąga­
jącej katastrofy. Nie miał jednak żadnych osiągnięć w tym zakresie i osta­
tnie lata życia spędził z dala od dworów, pisząc i wychowując licznych 
uczniów. 

Do swoich poglądów na społeczeństwo Mencjusz wprowadził pewne 
nowe elementy polityczne, które można by uznać za nieco mniej zachowa­
wcze od idei Konfucjusza. Chociaż nie różnił się wcale od swojego poprze­
dnika w idealistycznej koncepcji dotyczącej roli Nieba w sprawach ludzkich, 
to jednak o wiele mocniej sformułował pogląd „vox populi, vox dei" 



i szerzej rozwinął ideę „Mandatu Nieba". Pojęcie to przewijało się też 
przez całość politycznego myślenia chińskiego aż do XX w.; do dziś na­
wet termin „rewolucja" oddany jest przez słowa ko ming (zmiana man­
datu). Według Mencjusza niegodziwy władca mógł i powinien być usunięty, 
gdyż przez swoje zbrodnicze poczynania stracił „Mandat Nieba". Ale 
miało to być dokonane przez jego ministrów lub rodzinę, a nie przez lud, 
do którego stosunek Mencjusza był nie mniej paternalistyczny niż Kon­
fucjusza. Klasowa istota konfucjanizmu ujawniła się jeszcze bardziej 
w niektórych poglądach Mencjusza, zwłaszcza w jego stwierdzeniu, iż 
społeczeństwo składa się zasadniczo tylko z dwóch warstw — pracujących 
fizycznie i umysłowo. Przeznaczeniem zaś pierwszej warstwy jest utrzymy­
wać drugą i być przez nią rządzoną. Bardzo często natomiast Mencjusz 
wysuwał kwestię konieczności zabezpieczenia dobrobytu ludu, podkreślając 
nawet aspekty ekonomiczne tego problemu i stwierdzając wyraźnie, iż 
w tym właśnie tkwi sedno dobrych rządów. 

Najistotniejszym jednak wkładem Mencjusza była jego teza o wro­
dzonej dobroci natury ludzkiej; głosił tę myśl, by podkreślać konieczność 
edukacji, mającej zapobiec utracie dobrych cech, z którymi człowiek przy­
chodzi na świat. Mencjusz kładł również nacisk na wszystkie cnoty pro­
pagowane przez Konfucjusza, lecz ze szczególną emfazą wychwalał w sto­
sunkach ludzkich oddanie synowskie. Konfucjusza wynosił pod niebiosa, 
a jako Platon lub — jeśli kto woli — święty Paweł konfucjanizmu toczył 
zażartą polemikę z wrogami poglądów konfucjańskich, kierując swoje 
ataki w pierwszym rzędzie przeciwko ideom Mo Ti i Jang Czu. Potępiał 
główny pierwiastek doktryny Mo Ti — jego teorię o „powszechnej mi­
łości", jako w istocie rzeczy negację wszelkiej miłości. Równocześnie 
krytykował poglądy Jang Czu — prawdopodobnie niesprawiedliwie — 
twierdząc, iż są one całkowicie egoistyczne i tym samym stanowią również 
zaprzeczenie miłości w stosunkach międzyludzkich. Polemika ta przyczy­
niła się niewątpliwie walnie do zwycięstwa idei konfucjańskich. Mencjusz 
miał znakomity styl; jego wywody były bardzo przekonujące, zwłaszcza 
w porównaniu z Mo Ti. Utwory Mencjusza zostały również zebrane i reda­
gowane przez jego uczniów, a później, kiedy kredo konfucjańskie przy­
jęło swój ostateczny kształt, księga nosząca jego imię stała się podstawową 
częścią kanonu konfucjańskiego, jedną z Czteroksięgu — zbioru zasadni­
czych klasycznych pozycji konfucjańskich — obok Lun Jü, Ta Sue (Wielka 
Nauka) i Czung Jung (Doktryna Środka). Dwie ostatnie są częściami Li Czi 
(Księga rytuałów lub obyczajów). 

W III w. p.n.e. najwybitniejszym filozofem, którego zwykle przed­
stawia się jako kontynuatora konfucjanizmu, był Sun Cz'ing (ok. 298—238?; 



należy zaznaczyć, że wszystkie daty dotyczące Konfucjusza, Mencjusza 
i Sun Cz'inga, chociaż przyjmowane przez tradycję chińską, nie są bynaj­
mniej dokładnie ustalone i trzeba brać pod uwagę odchylenia co naj­
mniej dziesięcioletnie). Nie jest jednak rzeczą łatwą uważać go za myśli­
ciela pozostającego całkowicie w konfucjańskiej tradycji, ponieważ po­
glądy jego zawierają wiele elementów, które wydają się wywodzić albo 
z taoizmu, albo — jeszcze częściej — z idei legistów. Za życia Sün Cz'inga 
i do połowy okresu dynastii Han wpływ jego jako autora i nauczyciela 
był bardzo znaczny. Przejawiało się to m. in. w poczynaniach jego uczniów 
i bojowych legistów, Han Fei oraz Li Sy. Niektórzy uczeni twierdzą, że 
idee Sün Cz'inga zawierają pewne pierwiastki materialistyczne; koncepcja 
ta wywodzi się, być może, z tego, że w jego poglądach Niebo nie odgrywa 
już żadnej roli w sprawach ludzkich, ale uważane jest za zjawisko naturalne. 
Można by więc ewentualnie uznać Sün Cz'inga za jednego z najwcześniej­
szych agnostyków, jeśli nie ateistów, w dziejach filozofii chińskiej. Różnił 
się on krańcowo od Mencjusza w swoich poglądach dotyczących społe­
czeństwa i człowieka oraz charakteru natury ludzkiej, twierdząc, że jest 
ona od początku życia zła. Jego zdaniem, ta pierwotnie zła natura może 
jednak i powinna być przekształcona za pomocą edukacji. Niewątpliwie 
właśnie ten pogląd Sün Cz'inga na charakter ludzki spowodował, że jego 
uczniowie propagowali idee legistów o konieczności rządów silnej ręki 
i niezbędności srogich kar. Dzieło zawierające jego idee, Sün Tzu (32 roz­
działy), nie jest zbiorem powiedzeń, jak Lun Jü, lecz cyklem dobrze na­
pisanych i jasno uargumentowanych esejów. 

Jednym z najbardziej interesujących filozofów chińskich okresu „Wo­
jujących Państw" był Jang Czu; przeciwko niemu skierowana była polemika 
Mencjusza. Niestety, jego dzieła, z wyjątkiem jednego wątpliwego frag­
mentu ze słynnej książki taoistycznej Lie Tzu, zostały zagubione. Poglądy 
Jang Czu są znane przede wszystkim z ataków na niego ze strony innych 
myślicieli, zwłaszcza Mencjusza. Jego filozofia miała być pesymistyczna 
i fatalistyczna, stanowczo przeciwstawiała się ideałom konfucjanistów; 
kpił z bohaterów starożytnych, których oni wychwalali, oraz nie tyle 
zajmował się losem społeczeństwa, ile jednostki. Jang Czu i jego szkołę 
przedstawia się jako zwolenników hedonistycznego samolubstwa, połączo­
nego z cyniczną rozpaczą. Mogło to być, w istocie rzeczy, odbiciem po­
głębiającego się coraz bardziej kryzysu okresu „Wojujących Państw". 
W jego poglądach nie ma śladów mistycyzmu, ale niektórzy autorzy 
uważają go za prekursora taoizmu. Możliwe, że poglądy te nie były 
bynajmniej tak skrajne, jak je przedstawiali w sparodiowanej formie wro­
gowie. 



Taoizm jest jedyną szkołą epoki Wschodnich Czou, która wraz z kon­
fucjanizmem przeżyła olbrzymią katastrofę panowania Cz'inów. Jej 
wpływ — chociaż czasami w całkowicie zniekształconej formie — sta­
nowi przez wiele wieków istotny element w życiu chińskim. Najwcześniej­
szym dziełem szkoły taoistycznej jest Tao Te Czing {Droga i jej potęga), 
które przypisuje się Lao Tzu. Jest bardzo problematyczne, czy człowiek 
taki kiedykolwiek istniał — imię to znaczy po prostu „Stary Mistrz". 
Wersja tradycyjna głosi, że miał on być nieco starszy od Konfucjusza; 
nowoczesna zaś, że żył, jeśli w ogóle istniał, w IV w. p.n.e., z którego też 
wieku — zdaniem większości autorytetów naukowych — księga ta pocho­
dzi. Biografia zaś zawarta w historii Sy-ma Cz'iena jest relacją pogma­
twaną i sprzeczną, którą Waley trafnie nazwał „przyznaniem się, że nie 
istniały w ogóle materiały do napisania takiej biografii". Wiele legend 
stworzono wokół postaci Lao Tzu w późniejszej literaturze taoistycznej 
(w tym o jego sławnej podróży na Zachód), których głównym motywem 
było podniesienie prestiżu wiary taoistycznej. 

Samo dzieło — bardzo krótkie, zawierające tylko nieco ponad 5000 
znaków — stanowi prawdopodobnie obok Lun Jü najsławniejszą pozycję 
klasycznej literatury chińskiej. Pisane jest językiem niejasnym i trudnym, 
co spowodowało powstanie wielu przekładów różniących się radykalnie, 
chociaż wszystkie są filologicznie na ogół bez zarzutu. Możliwe, że nie­
precyzyjność języka była celowa lub też że odzwierciedla etap ewolucji, 
w którym klarowne wyrażenie myśli filozoficznych było jeszcze prawie 
nieosiągalne. 

Taoizm Tao Te Czing można uważać przede wszystkim za filozofię sprze­
ciwu wobec niesprawiedliwości oraz rozkładu i korupcji współczesnego spo­
łeczeństwa, która jednak rozwiązanie problemu widzi w istocie w wyco­
faniu się ze społeczeństwa dla kontemplacji Przyrody. Celem życia powinno 
być osiągnięcie zgodności z Tao, lecz w tym wypadku Tao to nie droga 
społeczeństwa, jak w nauce konfucjańskiej, lecz co bardziej prawdopo­
dobne — Pierwsza Zasada Wszechświata lub, jak uważa Needham, 
Ład Przyrody. 

Podstawową wykładnię w nauce Lao Tzu dotyczącą wskazówek życio­
wych stanowi zasada wu wei, którą można przetłumaczyć jako „bezczyn­
ność", „osiągnięcie bierne" lub — najprawdopodobniej — „działanie zgodne 
z naturą". Powrót do stanu pierwotnego jest połączony z absolutnym 
sprzeciwem wobec wszelkiego rządu (tj. wobec ówczesnego społeczeństwa 
feudalnego); towarzyszy temu wniosek, że im mniej aktywny rząd, 
tym większa szansa dla szczęścia ludzkiego. W tych ideach Lao Tzu 
nawiązuje do jeszcze bardziej zamierzchłej przeszłości niż Konfucjusz: 



Dzwon z brązu — okres „Wojujących Państw" 

jego ideałem jest nie Złoty Wiek Królów-Mędrców, lecz prymitywna 
wspólnota chłopska, która istniała jeszcze wcześniej. Wizja idealnego 
rządu, którą nakreśla jak wszyscy filozofowie epoki Czou, i koncepcja 
roli Mędrca w stworzeniu idealnego społeczeństwa przedstawia się nastę­
pująco: „Mając do dyspozycji mały kraj, z niewielką liczbą mieszkańców, 
mógłby (Mędrzec) tak uczynić, że chociaż istniałyby przyrządy zmniej­
szające wysiłek dziesięcio- lub stokrotnie, ludzie by ich nie używali. Mógłby 
tak uczynić, że ludzie gotowi byliby niejednokrotnie poświęcić swoje 
życie w obronie swoich domostw zamiast je opuszczać. Mogłyby także 
istnieć łodzie i powozy, lecz nikt by nie wsiadł w nie; mogłaby istnieć 
także broń, lecz nikt by nią nie ćwiczył. Mógłby tak uczynić, że ludzie 
nie mieliby żadnego pisma poza węzełkami na sznurkach, a zadowoleni 
byliby z jedzenia swojego, odzieży swojej, domów swoich, a praca wieśnia-



cza sprawiałaby im przyjemność. Sąsiednia miejscowość mogłaby być tak 
bliska, że słychać byłoby, jak koguty pieją i psy szczekają, ale ludzie 
starzeliby się i umierali bez odwiedzenia jej". 

Idee taoistyczne rozwinął następnie Czuang Czou (3697—286?). Wia­
domo o nim bardzo mało, ale wydaje się pewne, że był postacią history­
czną. Przypisywane mu dzieło Czuang Tzu to najprawdopodobniej jego 
własna praca, z uzupełnieniami dokonanymi przez jego szkołę oraz, tak 
jak w wypadku wielu dzieł klasycznych, z późniejszymi interpolacjami. 
Utwór napisany jest po mistrzowsku, dowcipny i mądry, zawierający 
malownicze i niezmiernie efektowne przypowieści i alegorie. 

W Czuang Tzu zasadnicze ujęcie problematyki życia nie odbiega na 
ogół od Tao Te Czing, lecz jeszcze mniej uwagi poświęca się zagadnieniom 
właściwego zorganizowania społeczeństwa i jego rządów. Niektórzy uczeni 
uważają, iż dzieło to jest w pierwszym rzędzie apelem o wolność jednostki 
i wykazuje przy tym tendencję egoistyczną, która mogłaby się wywodzić 
z poglądów Jang Czu. Wielokrotnie w dziele tym Czuang Czou podkreśla 
względność wszelkich zjawisk,zarówno społecznych, jak i naturalnych; 
występuje też u niego więcej pierwiastków mistycznych i fantastycznych 
niż u Lao Tzu. Jednak problem właściwej interpretacji tego dzieła jest 
wysoce kontrowersyjny i niektórzy autorzy uważają, że element misty­
czny bywa przesadnie wyakcentowany w większości tłumaczeń na języki 
europejskie. 

Mistycyzm taoizmu nie stanowił jednak przeszkody w odegraniu 
przezeń pożytecznej roli w rozwoju nauki, gdyż wiedza, którą atakuje się 
w Czuang Tzu, to wiedza konfucjanistów, dotycząca tylko społeczeństwa, 
a nie przyrody. Taoistyczna kontemplacja przyrody nie była wyłącznie 
bierna; zainteresowanie przyrodą prowadziło do eksperymentów i w ten 
sposób uczyniło z taoistów np. twórców alchemii. Ogólnie rzecz biorąc, 
znacznie przyczynili się oni do rozwoju wczesnej nauki chińskiej. Równo­
cześnie, na pewnym etapie, taoizm połączył się z ludowymi kultami magi­
cznymi oraz z poszukiwaniem nieśmiertelności, co właśnie było powiązane 
z eksperymentami alchemicznymi. Jest prawie pewne, iż to połączenie 
przyczyniło się ostatecznie do przekształcenia taoizmu z filozofii w kult 
religijny, przytłoczony zabobonami i stanowiący tym samym przedmiot 
pogardy dla uczonych chińskich. Ewolucja ta była częściowo reakcją prze­
ciw konfucjanizmowi, częściowo odbiciem uczuć ludu. To ostatnie zja­
wisko tłumaczy też rolę, którą późniejszy taoizm odegrał w wielu powsta­
niach chłopskich na przestrzeni dziejów chińskich, ponieważ stał się on 
o wiele bardziej religią plebejską niż kredo dla klas panujących. 

Jednakże filozoficzny taoizm, będąc szkołą bardziej spoistą i wszech-



obejmującą niż jakakolwiek inna z epoki Wschodnich Czou, nadal po­
ciągał elitę intelektualną. Odsunięcie się od aktywnego życia dla kontem­
placji przyrody, później tak często praktykowane przez wielu chińskich 
uczonych-dygnitarzy, nie zakładało bynajmniej konieczności pracy fizy­
cznej, gdyż pustelnik-filozof najczęściej miał nadal służących, a majątek 
wiejski mógł być miejscem schronienia i ciszy; nie była to filozofia dla 
„prostych ludzi", szczególnie chłopów, borykających się z samą egzy­
stencją. Tłumaczy to choćby częściowo fakt, że członkowie klasy rządzącej 
mogli przez wiele wieków być zarówno konfucjanistami, jak i taoistami. 
Byli konfucjanistami, gdy sprawowali urząd, a taoistami, gdy z woli wła­
snej lub cudzej pozostawali w stanie spoczynku. 

Negowanie uczestniczenia w życiu społecznym feudalnego było naj­
bardziej istotną cechą taoizmu, gdyż oznaczało w rzeczywistości odrzu­
cenie feudalizmu, nic więc dziwnego, iż filozofia ta nie mogła zostać przy­
jęta za oficjalną ideologię klasy panującej, jak to ostatecznie stało się 
z konfucjanizmem. Jedna zaś z niezaprzeczalnie największych zasług 
taoizmu, powiązana i wynikająca ze stosunku do przyrody, to istotne 
natchnienie i przemożny wpływ, który filozofia ta wywarła na rozwój 
kultury chińskiej, jej poezję, a w szczególności malarstwo. W tej właśnie 
dziedzinie idee taoistyczne znalazły chyba swoje najdoskonalsze i prze­
piękne wcielenie. 

Najpoważniejszym jednak rywalem konfucjanizmu w V i IV w. p.n.e. 
był mohizm — szkoła Mo Ti. Życie Mo Ti (4707—390?) uważać można 
pod wieloma względami za podobne do życia Konfucjusza; był on również 
wędrującym uczonym i założycielem szkoły. Filozofia jego także koncen­
trowała się głównie na problematyce osiągnięcia społeczeństwa idealnego. 
Poglądy Mo Ti zawarte są w dziele Mo Tzu, składającym się z 53 rozdzia­
łów, napisanym dość prostym, prozaicznym stylem. Jego punkt widzenia, 
który niektórzy autorzy uważają za materialistyczny, stanowi w istocie 
utylitarną ocenę wszelkich zjawisk społecznych. Cel i wizja Mo Ti to wzbo­
gacenie kraju, wzost liczby ludności, zachowanie ładu oraz zabezpiecze­
nie dobrobytu ludu. Z tego właśnie stanowiska sprzeciwia się on tak 
ulubionym przez konfucjanistów rozrzutnym ceremoniom, jako marno­
trawnym. W utylitaryzmie tkwi też źródło jego opozycji wobec wojen 
agresywnych, toczonych przez książąt feudalnych, które piętnuje jako 
niebraterskie, mordercze i znów ... marnotrawne; potępia je więc i ze 
względów utylitarnych, i moralnych. Opozycja Mo Ti wobec wojen nie 
była jednak doktryną czystego pacyfizmu, był on bowiem równocześnie 
zwolennikiem wojny obronnej, która miałaby uniemożliwić prowadzenie 
wojen agresywnych. Jego stronnicy słynęli z umiejętności w sztuce obrony, 



szczególnie w budowie fortyfikacji, i ofiarowywali swoje usługi wszystkim 
państwom i władcom, którym mogłyby one być potrzebne. 

Zasadniczą doktryną filozofii Mo Ti była „powszechna miłość", która 
jeśli objęłaby w równym stopniu wszystkie ludy i państwa, eliminowałaby 
tym samym podstawowe źródła konfliktów społecznych i wojen. Mo Ti 
przeciwstawiał swoją koncepcję „powszechnej miłości" cnotom moralnym 
wysuwanym przez konfucjanistów i akcentowanemu przez nich znaczeniu 
stosunków rodzinnych. Chociaż Mo Ti również nawiązywał w pewnym 
stopniu do starożytności, cofając się nawet do jeszcze bardziej zamierzchłych 
czasów, bo do Sia — co dawało mu całkowitą swobodę interpretowania 
mędrców antycznych — usiłował on podbudować swoje poglądy apelując 
przede wszystkim do rozumu ludzkiego. W tym też celu wgłębił się w zagad­
nienia logiki i dialektyki, a wpływ jego szkoły na rozwój tych dziedzin 
był kapitalny. Zamierzenie Mo Ti, dążącego do nadania swemu kredo 
racjonalnej i konsekwentnej bazy, uwieńczone zostało powodzeniem. 
Dzieło Mo Ti kontynuowali późniejsi mohiści, których poglądy również 
są istotne dla badania dziejów ewolucji wczesnej nauki. 

Mo Ti posługiwał się sankcjami religijnymi dla podbudowania swojej 
doktryny. Niektórzy autorzy widzą pewne podobieństwo między jego po­
glądami i wczesnym chrześcijaństwem, lecz w jego koncepcji Boga i Nieba 
brak czynnika nieśmiertelności. Ujął to Fitzgerald w słowach: „Nie obie­
cywał on Nieba ani nie groził Piekłem". 

Uczniowie i zwolennicy Mo Ti tworzyli wysoko zorganizowaną i ściśle 
zdyscyplinowaną społeczność, w której obowiązywało bezwzględne po­
słuszeństwo wobec wodza sekty. Mohizm utrzymywał się przez długi czas, 
aż w końcu zaginął w zawierusze panowania Cz'in. Przyczyny całko­
witego jego zaniku nie są jasne, być może „utopijność" tkwiąca w poglą­
dach tej szkoły czyniła, że była ona mniej przydatna i nie odpowiadała 
potrzebom monarchii feudalnej niż o wiele bardziej giętka nauka konfu-
cjańska. Gdy kataklizm Cz'in minął, nie było miejsca w społeczeństwie Han 
dla tego światopoglądu, szczególnie z jego stosunkiem do wojny i ideami 
skromności, dla jego głęboko humanitarnego podejścia do życia. 

Epoka „Wojujących Państw" była świadkiem rozkwitu szkół filozofi­
cznych. Oprócz taoizmu i mohizmu najważniejsza z nich to niewątpliwie 
Fa Czia — szkoła legistów. Była ona bez wątpienia najbardziej upolity­
czniona, i to do tego stopnia, że można powątpiewać, czy zasługuje ona 
w ogóle na miano szkoły filozoficznej. Aczkolwiek legiści, jak wykazują 
ich poglądy, znajdowali się z pewnością pod wpływem wszystkich trzech 
głównych szkół — konfucjanizmu, taoizmu i mohizmu, byli oni głównie 
eksponentami „Realpolitik" i zdecydowanymi przeciwnikami wszelkich 



innych kierunków myśli filozoficznej i społecznej. Odznaczali się wyraźną 
awersją wobec prawie wszystkich przejawów kultury; historia, filozofia, 
sztuka, jak i moralność oraz etyka były — ich zdaniem — całkowicie 
zbędne, szkodliwe i wywrotowe. W ich wizji idealnie zorganizowanego spo-
czeństwa lud, oczywiście pozbawiony wszelkiej edukacji, nie zajmowałby 
się myśleniem lub rozważaniem problemów, lecz okazywałby ślepe posłu­
szeństwo potężnemu władcy (legiści nie mieliby najmniejszej trudności 
w pełnym zrozumieniu hasła Mussoliniego „Credere — Obbedire!"). 
Uważali oni, że człowiek jest niepoprawnie zły i samolubny i że społeczeń­
stwo może być rządzone wyłącznie za pomocą srogich i szczegółowych 
praw, za którymi stałyby okrutne i surowe kary. Celem zasadniczym 
legistów było stworzenie jak najsilniejszego państwa militarnego i dlatego 
też do dwóch tylko spraw przywiązywali wagę — do utrzymywania silnej 
armii i do rozwoju rolnictwa, co ściśle zresztą związane było z pierwszym 
problemem. Klasą rządzącą miała być — i faktycznie w państwie Cz'in 
taką była — biurokracja wojskowa wielkich obszarników na miejsce 
starej dziedzicznej arystokracji rodowej. Legiści stworzyli więc zarówno 
podstawy teoretyczne, jak i konkretne rozwiązania dla powstania bez­
względnego i drapieżnego absolutyzmu monarchii Cz'in. 

Szang Jang, jak widzieliśmy, wcielił powyższe idee w życie, a poglądy 
jego zawarte są w dziele Szang Czün Szu (Księga Pana na Szangu). W istocie 
rzeczy nie był on autorem tego utworu, który pochodzi z III w. p.n.e., 
lecz myśli jego są wiernie w nim oddane. Najbardziej autentyczną i pełną 
wykładnią idei legistów, syntezą ich poglądów, jest dzieło Han Fei Tzu 
(we wszystkich tych tytułach słowo Tzu oznacza po prostu „Mistrz", 
tak więc Han Fei Tzu — Księga Mistrza Han Fei itp.). Wyszło ono w prze­
ważającym stopniu spod pióra Han Fei, ucznia Sün Cz'inga. Han Fei 
jednak czerpał swoje idee nie tylko od swojego mistrza, lecz również 
z taoizmu. Ideały antyczności odrzucał z pogardliwym sceptycyzmem. Jego 
podejście do zagadnień społecznych jest w istocie prototypem machiawel-
skiego; uwypuklał on znaczenie prawa i potęgi panującego, jak również 
konieczność ustanowienia właściwego systemu kar i nagród, pojętego 
głównie jako system „marchwi i bicza". 

Innym prominentnym legistą, znanym nie tyle ze swoich koncepcji, ile 
ze sposobu wprowadzania w życie Idei legistycznych, był Li Sy (280?—208), 
główny minister pierwszego cesarza Cz'in, również uczeń Sün Cz'inga. 
Z żelazną logiką usiłował on, kierując się antypatią legistów do innych 
szkół filozoficznych, wykorzenić je całkowicie za pomocą sławetnego 
„palenia ksiąg". 

Legizm, który triumfował podczas panowania Cz'in, podzielił los tej 



dynastii i po jej upadku, zhańbiony ekscesami tego terrorystycznego 
reżymu, zanikł jako zorganizowana szkoła. Wiele idei legistów przetrwało 
jednak przez cały okres feudalizmu chińskiego, wydaje się też bardzo 
prawdopodobne, że szereg pojęć legistycznych, dotyczących stosunku do 
ludu i obchodzenia się z nim, przetrwało wiele wieków, aczkolwiek były 
one później ukryte pod fasadą konfucjańskiej moralności i dobrodziejstwa. 

W tej samej epoce istniała także ważna szkoła znana pod nazwą Ming 
Czia (Szkoła Nazw), którą w literaturze europejskiej określa się mianem 

Urna z brązu inkrustowanego złotem — okres „Wojujących Państw" 

logików lub dialektyków. Niestety, z wyjątkiem niektórych fragmentów, 
przeważnie zawartych w Czuang Tzu, zaginęły prawie wszystkie utwory 
tej szkoły. Najwybitniejszymi jej przedstawicielami byli Huei Szy (ok. 
365—310), znany ze swoich „dziesięciu paradoksów", oraz Kung-sun 
Lung (ok. 320—250). Obydwaj oni, chociaż różnili się diametralnie w swoim 
podejściu, usiłowali posunąć naprzód rozwój logiki i myślenia dialekty­
cznego oraz doprowadzić do rozróżnienia pojęć powszechnych i kon­
kretnych, przede wszystkim właśnie za pomocą twierdzeń paradoksalnych. 

Również w tej samej erze kształtowały się pierwsze poglądy wczesno-
materialistyczne, chociaż ich źródła niewątpliwie sięgały czasów o wiele 
dawniejszych. Zrodziły się wówczas dwie zasadnicze koncepcje: pierwsza 
to dualistyczna teoria o zasadach, negatywnej (ciemna, słaba, żeńska, itp.) 
i pozytywnej (jasna, mocna, męska itp.), stanowiących pierwotne źródło 
wszelkich zjawisk przyrody, tj. teoria Jin i Jang, która później stała się 



częścią składową konfucjańskiego światopoglądu. Druga zaś to teoria 
Pięciu Pierwiastków (Drzewo, Metal, Ogień, Woda i Ziemia), która miała 
być kluczem do wyjaśnienia wszelkich zjawisk przyrody, a zarazem, jako 
ściśle związana ze sprawami ludzkimi, miała w tych ostatnich odgrywać 
rzekomo determinującą rolę. Tsou Jen (albo ok. 350—270 albo 305 —240) 
przypisuje się połączenie obydwu powyższych teorii w jeden spoisty system, 
nazywany przez niektórych autorów Szkołą Przyrodniczą. Needham zaś 
uważa go za prawdziwego założyciela chińskiej myśli naukowej w ogóle. 

LITERATURA 

Epoka Czou, która była świadkiem ciągłego rozwoju pisma oraz 
kształtowania się zasadniczych rodzajów literackich, miała fundamentalne 
znaczenie dla przyszłości. Dotyczyło to zarówno poezji, jak i prozy. 
Badaczom przedmiotu udało się określić definitywnie zmiany stylu w po­
szczególnych okresach i można stwierdzić, że pod koniec tej ery język 
literacki przybrał już swoją ostatecznie wykrystalizowaną postać. 

Poezja odgrywała istotną rolę w chińskim życiu kulturalnym prawie od 
samego początku. Najbardziej znanym i ważnym utworem, wiele razy 
tłumaczonym na różne języki europejskie, jest Szy Czing (Księga pieśni), 
jedna z pięciu klasycznych ksiąg konfucjańskiego kanonu. Jest to, w isto­
cie rzeczy, pierwsza antologia poezji chińskiej (305 poematów), a utwory 
w niej zawarte datuje się na X—VII w. p.n.e. Wiersze znacznie się różnią: 
obok prostych pieśni miłosnych i motywów ludowych znajdują się tam 
hymny sakralne i peany prawie polityczne. Większość z nich była przy­
stosowana do śpiewu, lecz muzyka, która im towarzyszyła, zaginęła już 
za dynastii Han. Według Sy-ma Cz'iena antologię miał rzekomo ułożyć 
sam Konfucjusz, wybierając wiersze zebrane w Szy Czing z liczby przeszło 
trzech tysięcy znanych mu utworów. Twierdzi się również, że pewni władcy 
zebrali niektóre z tych wierszy, aby poznać uczucia ludu w nich odzwier­
ciedlone. Bez względu na to, jakie było prawdziwe pochodzenie zbioru, 
wiersze istotnie dają wyśmienity obraz warunków społecznych owych 
czasów, a szczególnie realistycznie przedstawiają życie chłopów chińskich. 

Między ukazaniem się Szy Czing a następnym zbiorem wierszy na­
stąpiła długa przerwa. Utworem tym były Cz'u Tz'u (Elegie Cz'u), które 
według niektórych badaczy pochodziły wszystkie spod pióra Cz'u Juana, 
najsławniejszego i pierwszego nieanonimowego poety Chin starożytnych. 
O ile kwestia autorstwa Elegii pozostaje przedmiotem debaty, jest rzeczą 
prawie niewątpliwą, iż Li Sao (Lament) to istotnie jego dzieło. Cz'u Juan 
(3437—280?) miał być utalentowanym artystokratą-dworzaninem, zmu-



szonym do opuszczenia siedziby swojego władcy na skutek intryg rywali. 
Tradycja głosi, że z rozpaczy nad sobą oraz nad losem swojego państwa 
Cz'u, które było przedmiotem ciągłych ataków ze strony Cz'in, popełnił 
samobójstwo. Li Sao, poemat mający 374 wiersze, doskonale skonstruo­
wany, znany jest ze swojej wspaniałej i bogatej obrazowości. Stanowi on 
niewątpliwie utwór autobiograficzny, chociaż nie łatwo wyłuskać fakty 
z ich legendarnej oprawy. 

Dzieła prozy epoki Czou są raczej trudne do sklasyfikowania; wię­
kszość z nich można by uznać za historyczne i zawierające również wiele 
myśli filozoficznych. Wszystkie wykazują wpływ szkół filozoficznych owych 
czasów, a w szczególności konfucjanizmu. Jest to też m. in. rezultat pro­
cesu redagowania, któremu dzieła te ulegały w okresie późniejszym, kiedy 
konfucjanizm był już ideologią panującą. Niestety, żadne z nich nie do­
trwało do czasów obecnych w formie całkowicie oryginalnej, a zaga­
dnienie ich autentyczności spowodowało powstanie olbrzymiej literatury 
egzegetycznej, przeważnie chińskiej, ale również europejskiej. 

Najważniejszym dziełem wczesnego okresu Czou jest Szu Czing (Księga hi-
storii lub Księga dokumentów), która stanowi zbiór bardzo różnorodnych źró­
deł historycznych, jak przemówienia, proklamacje i deklaracje władców. Szu 
Czing jest przedmiotem szczególnych kontrowersji co do jej autentyczności. 
Pokaźna część dzieła, przez wiele wieków przyjmowana za autentyczną, 
okazała się z biegiem czasu falsyfikatem pochodzącym z okresu o wiele 
późniejszego. Dzieło pisane jest językiem niełatwym, a lapidarna zwięzłość 
utrudnia w dużym stopniu adekwatne tłumaczenie na języki europejskie. 
Utwór ten stanowi również jedno z dzieł Pięcioksięgu konfucjańskiego, 
a wpływ jego na ewolucję myśli chińskiej jest przeogromny. 

Oprócz Szy Czing i Szu Czing do wspomnianego Pięcioksięgu konfu­
cjańskiego wchodzą również I Czing (Księga zmian), wiążąca się z syste­
mem wróżenia polegającym na użyciu 8 trigramów i 64 heksagramów; 
Li Czi (Księga rytuałów), datująca się prawdopodobnie z II w. p.n.e. 
i omawiająca przeważnie zagadnienia obrządków i ceremonii, tj. tę ety­
kietę, która pod wpływem konfucjanizmu miała odegrać tak ważną rolę 
w życiu chińskim podczas wielu wieków feudalizmu, oraz Cz,un Cz'iu 
(Wiosny i Jesienie) już poprzednio omawiane. Powyższe dzieła zostały 
też opatrzone w późniejszym, okresie bardzo licznymi, obfitymi komen­
tarzami; niektóre z nich stanowią część składową kanonu konfucjańskiego. 

Dzieło Tso Czuan (Komentarze Mistrza Tso) jest szczególnie ściśle 
związane z Cz'un Cz'iu. Tradycyjnie uważa się utwór ten za komentarz 
do tego dzieła, lecz w rzeczywistości powstał on zupełnie niezależnie. 
Również tradycja chińska przypisuje autorstwo tego dzieła niejakie-



mu Tso Cz'iu-ming, który miał być rzekomo uczniem Konfucjusza. 
W rzeczywistości praca pochodzi z późniejszego okresu, być może z końca 
IV lub początku III w. Obejmuje ona okres chronologiczny nieco dłuższy 
niż Cz'un Cz'iu — lata 722—468. Tso Czuan stanowi, w istocie rzeczy, 
główne źródło historyczne do tego właśnie okresu, a zarazem jest najważ­
niejszym tekstem historycznym całej epoki Czou. Opiera się głównie na 
zagubionych później kronikach państw Cz'in i Cz'u, lecz zawiera również 
inne, o wiele mniej wiarygodne materiały, najprawdopodobniej zaczer­
pnięte z powieści historycznych, które istniały już w okresie kompilacji 
samego Tso Czuan. Utwór pisany jest żywym stylem, dostarcza mnóstwa 
ciekawych szczegółów, zwłaszcza w porównaniu z suchym Cz'un Cz'iu. 
Chociaż czasami zajmuje się moralizatorstwem w stylu konfucjańskim, 
daje fascynujący obraz epoki, aczkolwiek ograniczony siłą rzeczy wyłącznie 
do życia arystokracji panującej. Wykazuje też wielki wpływ Księgi pieśni 
i Księgi dokumentów, wielokrotnie przytaczanych przez postacie w nim 
występujące. 

Innym dziełem, które dotyczy tego samego okresu i zawiera materiał 
podobny do Tso Czuan, jest Kuo Ju (Rozmowy o państwach). Jest to kom­
pilacja wybranych anegdot i przemówień, często podawanych w formie 
skróconej. Utwór ten jest zwykle traktowany jako o wiele mniej wiary­
godny niż Tso Czuan, m. in. dlatego, że zawiera prawdopodobnie jeszcze 
więcej materiałów pochodzących z powieści historycznych. Jest to praca 
również bardziej stylizowana i w sposób oczywisty dydaktyczna, lecz mimo 
to ma wiele znakomitych ustępów. 

Czan Kuo Ts'e (Intrygi wojujących państw) pochodzi oczywiście z okresu, 
któremu nadało ono nazwę. Jest to w jeszcze mniejszym stopniu dzieło 
historyczne niż Kuo Jü i jako źródło ma wartość wątpliwą. 
Stanowi raczej zbiór zabawnych, a zarazem zjadliwych anegdot; lecz 
opowiadania o chytrych, często bezwstydnie cynicznych knowaniach i spi­
skach oddają wiernie obraz tego okrutnego okresu. 

Wspomnieć należy również o Księgach bambusowych, będących roczni­
kami państwa Wei. Interesujące są przygody samego dzieła; zakopane 
w 295 r. p.n.e. w grobowcu księcia Wei, znalezione zostało przez złodziei 
w latach 279—281 n.e. Rabunek grobowca spowodował jednak, że część 
księgi użyto jako pochodni, a resztę porozrzucano. W grobowcu znale­
ziono również wiele innych dzieł. Później pierwotny tekst Ksiąg bambuso­
wych został zagubiony, a obecna wersja jest zrekonstruowana na pod­
stawie cytat i stanowi przedmiot wielu kontrowersji. Lapidarność dzieła, 
zbliżonego w stylu do Wiosen i Jesieni, ogranicza także do pewnego stopnia 
jego przydatność jako źródła historycznego. 



IV. ZJEDNOCZENIE CHIN PRZEZ 
PAŃSTWO CZ'iN. 
USTANOWIENIE SCENTRALIZOWA­
NEJ MONARCHII 

DROGA CZTN DO IMPERIUM 

W LATACH 250-221 władcy Cz'in 
osiągnęli pełne urzeczywistnienie swoich wieloletnich dążeń. Chwilowe 
zahamowanie agresji spowodowane było śmiercią w krótkim okresie ko­
lejnych władców, lecz okres ten zakończył się w chwili, gdy młody książę 
Czeng wstąpił na tron w 246 r. 

Właśnie w tym okresie doszedł do wielkiego znaczenia Lu Pu-wei, 
bogaty kupiec, stając się głównym ministrem Cz'in; był to pierwszy czło­
wiek z ludu, który osiągnął takie stanowisko. Tradycja głosi, że Lu Pu-wei 
to w rzeczywistości prawdziwy ojciec księcia Czenga. Za rządów Lii Pu-wei 
Cz'in nie wszczynało wojen przeciwko swoim sąsiadom, lecz wpływy jego 
zakończyły się w 237 r., kiedy to skazano go na wygnanie; dwa lata później 
został zmuszony do popełnienia samobójstwa. Ojcostwo mu nie pomogło, 
a wręcz przeciwnie, doprowadziło do śmierci, gdyż rzekomy syn ratował 
swój honor w swoisty sposób. Miejsce po Lii Pu-wei zajęła grupa mini­
strów ze szkoły legi stów; najważniejszy wśród nich był Li Sy, uczeń Sün 
Cz'inga, człowiek pozbawiony wszelkich zasad i skrupułów, a przy tym 
niewątpliwie niezwykle zdolny, prawdziwy twórca polityki Cz'in. Był on 
też później odpowiedzialny za śmierć swojego kolegi i nie mniej znanego 
ucznia Sün Cz'inga — Han Fei. 

Pod egidą ministrów legistów rozpoczęto na nowo kampanie prze­
ciwko innym państwom. Cz'inowie przygotowali się do działań wojennych 
niezmiernie starannie, a taktyka ich polegała na nieustannym nacisku na 
wroga oraz na wykorzystywaniu w pełni swojej przewagi militarnej, m. in. 
przez stosowanie jazdy konnej na modłę koczowniczą. Całkowita bez­
względność, która była ich cechą charakterystyczną już w ciągu poprzed­
niego stulecia, nadal dominowała; stosowali również, i to na wielką skalę, 
swoją ulubioną politykę masowego terroru. Na wyniki niedługo trzeba 
było czekać. W 249 r. zniszczono mały, żałosny skrawek państewka Czou, 



inne państwa spotkał podobny los: w 230 r. — Han; w 228 r. — Czao; 
w 225 r. - Wei; w 223 r. - Cz'u; w 222 r. - Jen; w 221 r. - Cz'i. 
Państwo Cz'in stało się bezspornym panem całych Chin. Nie jest też rze­
czą przypadku, że nazwa kraju w większości języków europejskich wy­
wodzi się właśnie od tego państwa. 

Zwycięstwo państwa Cz'in było wynikiem nie tylko jego przewagi 
militarnej i politycznej, ale również — jak wspomniano — nieudolności 
przeciwników, którzy nie byli w stanie zjednoczyć swoich sił dla wspólnej 
obrony przeciwko agresorowi. Władcy Cz'in bardzo umiejętnie wygrywali 
do ostatniej chwili sprzeczności między innymi państwami. Słynną przy­
powieść chińską o walce małża i ostrygojada oraz o korzystającym z niej 
rybaku przytacza się często — i bardzo słusznie — dla scharakteryzowania 
dziejów tego okresu. 

Podbój całego kraju postawił również na porządku dnia niełatwy 
problem organizacji nowej władzy. Zadecydowano dosyć logicznie, że na­
leży zaniechać starej praktyki Czou rozdawania lenn członkom rodziny 
władcy i jego zwolennikom i wprowadzić w całych Chinach system admini­
stracyjny istniejący w Cz'in. Ustanowiono 36 prefektur (liczba ta po podboju 
Chin Południowych wzrosła do 40), które zostały z kolei podzielone na okręgi 
(sień). Każda prefektura była rządzona przez gubernatora wojskowego 
i cywilnego, a nadto trzeci urzędnik spełniał funkcje nadzorcze. System 
trójki rywalizujących między sobą dygnitarzy miał m. in. na celu zapo­
bieżenie wzrostowi znaczenia i potęgi miejscowych władz. Ustalono rów­
nież rozbudowaną hierarchię biurokratyczną, na której czele stał sam 
panujący jako władca autokratyczny. Tym samym stworzono wzorzec tej 
scentralizowanej i absolutystycznej monarchii feudalnej, która miała istnieć 
w Chinach ponad 2000 lat. Czeng, król Cz'in, ogłosił się teraz Pierwszym 
Cesarzem Cz'in — Szy Huang Ti; do tytułu tego zapożyczono słowa 
używane dla określenia legendarnych władców Chin. Następcy Pierwszego 
Cesarza przez 10 tys. pokoleń mieli kontynuować panowanie domu Cz'in. 

Nie tylko cz'inowski system administracyjny został rozciągnięty na całe 
Chiny, lecz również i panujące tam stosunki społeczne. Zasadę prywa­
tnej własności ziemi rozprzestrzeniono w całym kraju, eliminując pozo­
stałości zarówno własności rodowej, jak i wspólnot wiejskich. Warstwą, 
która zyskiwała w nowym układzie stosunków, była przede wszytkim nowa 
cz'inowska biurokracja wojskowa. 

W celu wzmocnienia i zabezpieczenia nowo powstałego rządu prze­
prowadzono rozbrojenie w całym kraju. Zebraną broń przetopiono, me­
talu zaś użyto do odlewania dzwonów i olbrzymich pomników. 120 tys. 
rodzin starej arystokracji rodowej przesiedlono z podbitych państw do 



Szensi, gdzie ulokowano je wokoło cz'inowskiej stolicy — Sienjang (na 
północny zachód od dzisiejszego Si-anu). Był to wielki cios dla starej 
arystokracji, gdyż pozbawił ją głównego źródła jej potęgi — posiadanej 
przez nią ziemi. 

Przedsięwzięto wiele środków zmierzających do unifikacji i standary­
zacji różnych dziedzin życia. Ujednolicono system monetarny; pieniądz 
miedziany stał się obowiązujący w całym kraju. Wprowadzono identyczny 
rozstaw kół na osiach wozów, co w związku z głębokimi koleinami na 
drogach wiejskich, szczególnie w okręgach lessowych, było konieczne dla 
polepszenia sprawności transportu. Rozpoczęto na wielką skalę program 
budowy magistrali wiodących ze stolicy do głównych obszarów państwa; 
sieć drogowa miała służyć zarówno celom militarnym, jak i ułatwić prze­
wóz żywności do stolicy. Polityka standaryzacji nie ominęła też pisma 
chińskiego, które do tej chwili rozwijało się nieco odmiennie w poszcze­
gólnych częściach kraju. Dokonanie tej reformy, jak i wprowadzenie no­
wego, ujednoliconego stylu pisania znaków (tzw. „małopieczęciowe" 
pismo, które leży u podstaw pisma używanego do dziś) przypisuje się 
samemu Li Sy. 

Pierwszy Cesarz zainicjował również wznoszenie na olbrzymią skalę 
budowli, zwłaszcza w swojej stolicy; tu wybudowano ogromny pałac 
(zakończony w 212 r.), którego rozmiary miały wynosić 2500 stóp od 
wschodu do zachodu, a 500 od południa do północy. Główna zaś sala 
przyjęć miała pomieścić 10 tys. osób. Twierdzi się, że cesarz posiadał też 
270 różnych rezydencji, wszystkie w promieniu 90 km od stolicy. Jeszcze 
za jego życia rozpoczęto budowę kolosalnego mauzoleum. Przy realizacji 
tych wszystkich projektów zatrudniono ogromną liczbę ludzi skazanych 
na przymusowe roboty; Sy-ma Cz'ien podaje liczbę ponad 700 tys. osób. 

Najsłynniejszym prawdopodobnie, lecz haniebnym bez wątpienia po­
sunięciem za panowania Szy Huanga było prześladowanie wszystkich 
szkół filozoficznych oraz ich przedstawicieli, których nie aprobowali le-
giści; posunięcie to związane było również z zagadnieniem konsolidacji 
władzy. W 213 r. Li Sy przedstawił cesarzowi memoriał, w którym twier­
dził, że uczeni „studiują przeszłość tylko celem szkalowania teraźniejszości 
i buntowania ludu", oraz zaproponował, aby „spalono kroniki historyczne 
wszystkich państw, z wyjątkiem Cz'in, i aby wszyscy ci, którzy posiadają 
Szu Czing, Szy Czing oraz inne dzieła Stu Szkół, koniecznie przynieśli je 
do urzędu dla spalenia. Ci, którzy odważą się dyskutować lub komentować 
Księgę historii lub Księgę pieśni, zostaną ukarani śmiercią; ci, którzy 
chwalą instytucje starożytne celem zohydzenia obecnego reżymu, zostaną 
wytępieni wraz ze wszystkimi członkami ich rodzin ... jedyne książki, 



które można mieć, mają dotyczyć medycyny, wróżenia, rolnictwa i leśni­
ctwa". Zniszczenie ksiąg ułatwił fakt, że były one przeważnie pisane na 
listewkach bambusowych, a więc miały pokaźne rozmiary i trudno było 
je ukryć. Należy dodać, że egzemplarze wszystkich zakazanych dzieł za­
chowane były w cesarskiej bibliotece i że niektórzy wybrani i aprobowani 
przez rząd uczeni otrzymali zezwolenie na ich zatrzymanie. Biblioteka 
cesarska uległa jednak całkowitemu zniszczeniu podczas upadku Cz'inów, 
a wraz z nią zginęły bezpowrotnie zgromadzone tam zakazane dzieła. 
Była to wielka i niepowetowana strata dla kultury chińskiej. Prześladowanie 
uczonych doprowadziło do śmierci co najmniej 460 osób, straconych 
w stolicy, być może przez zakopanie żywcem. Wszyscy późniejsi historycy 
konfucjańscy ze szczególną namiętnością potępiali Pierwszego Cesarza za 
ten barbarzyński czyn. Należy jednak stwierdzić, że dzieła szkoły konfu-
cjańskiej przetrwały katastrofę tę o wiele lepiej niż większość innych, po­
nieważ mieli oni wśród siebie wielką liczbę uczonych, którzy teksty za­
pamiętywali i po upadku Cz'inów byli zdolni je rekonstruować. 

Drugim zasadniczym zajęciem nowego cesarstwa cz'inowskiego obok 
konsolidacji wewnętrznej była ekspansja terytorialna. Na Północnym Za­
chodzie przeprowadzono wiele kampanii przeciwko koczowniczym ple­
mionom Siung Nu (Hunowie), które niedawno temu utworzyły nową 
konfederację plemienną. W rezultacie przepędzono Siung Nu z obszarów 
na południe od wielkiego łuku Rzeki Żółtej, tj. z na wpół pustynnego 
płaskowyżu Ordos. Było to dziełem Meng T'iena, jednego z najbardziej 
utalentowanych generałów cz'inowskicb, który dowodził armią składającą 
się rzekomo z 300 tys. żołnierzy. Na terenach podbitych wybudowano 
nowe miasta, założono i zasiedlono 44 okręgi. 

W związku z akcją przeciwko Siung Nu oraz mając na celu zapobie­
żenie najazdom koczowników przystąpiono do budowy słynnego Wiel­
kiego Muru. Polegało to przede wszystkim na połączeniu i przedłużeniu 
murów już istniejących. W efekcie zbudowano mur sięgający od dzisiej­
szej prowincji Kansu aż do morza przy granicy Mandżurii Południowej 
na długości 2100 km (10 tys. li). Wielki Mur, uważany przez niektórych 
autorów za największe osiągnięcie inżynieryjne w Chinach starożytnych, 
został wybudowany przez armię Meng Tiena i nieprzeliczone masy chło­
pów spędzonych na przymusowe roboty oraz przez więźniów; tych osta­
tnich szczególnie nigdy nie brakowało w cesarstwie Cz'in — wysyłano ich 
na północ do budowy Muru dziesiątkami tysięcy, ginęli tam w ilościach 
niewiele mniejszych. Wielki Mur spełnił częściowo swoje zadanie utrudnia­
nia inwazji koczowniczej, ale odegrał przy tym także inną rolę: dopro­
wadził do odseparowania chińskiej ludności rolniczej od plemion koczo-



Ozdoba dworska z nefrytu — okres Wsch. Czou lub 
Zach. Han 

wniczych i uniemożliwił chłopstwu chińskiemu ucieczkę do koczowników. 
Obecny mur tylko częściowo pokrywa się z murem cz'inowskim, leżącym 
prawdopodobnie bardziej na północ; pochodzi on zresztą prawie wyłącznie 
z o wiele późniejszego okresu dynastii Ming. 





Główny kierunek ekspansji terytorialnej zmierzał jednak nie na Pół­
nocny Zachód, lecz na południe. Tutaj także wielka armia cz'inowska — 
podaje się liczbę 500 tys. — zaatakowała państwo Nan Jüe, zamieszkałe 
przez ludność niechińską, prawdopodobnie spokrewnioną z Wietnamczy­
kami. Wynikiem kampanii na Południu, które trwały od 221 do 214 r., 
był podbój dzisiejszych prowincji Fukien, Kuangtung, Kuangsi oraz pół­
nocnej części obecnego Wietnamu. Jednak zwycięstwo to było okupione 
olbrzymimi stratami wojsk cz'inowskich, zarówno wskutek oporu, który 
napotkały, jak i w wyniku chorób typowych dla klimatu tych rejonów. 
Na zagarniętych terenach, które zostały zorganizowane w cztery nowe 
prefektury, zastosowano następnie politykę masowej kolonizacji; źródła 
mówią o przesiedleniu pół miliona ludzi na Południe. 

Terrorystyczny system rządów panujący w państwie Cz'in zaostrzył 
się jeszcze bardziej, gdy wprowadzono go w całych Chinach. Wojny oraz 
przedsięwzięcia budowlane Pierwszego Cesarza doprowadziły do stopnio­
wego upadku gospodarki, a ciężar podatków oraz robót przymusowych 
nakładanych na chłopów powiększył się według danych Sy-ma Cz'iena 
20—30-krotnie. Ten stan rzeczy doprowadził w krótkim czasie do stale 
narastającego wrzenia w całym kraju, a następnie do poważnego kryzysu, 
którego oznaki były już widoczne przed końcem panowania Szy Huanga. 
Korzyści wypływające ze zjednoczenia kraju, polegające przede wszystkim 
na zakończeniu nieustannych wojen między państwami, nie równoważyły 
skutków ucisku i terroru cz'inowskiego. 

Szy Huang umarł w 210 r. podczas jednej z wielu podróży, które miał 
zwyczaj odbywać po swoim imperium. Liczył zaledwie 50 lat, był królem 
przez 25, cesarzem zaś 12 lat. Uknuto spisek, w którym wzięli udział Li Sy, 
Czao Kao (główny eunuch) oraz młodszy syn cesarza, Hu Hai, i począt­
kowo zatajono śmierć władcy. Gdy orszak posuwał się ku stolicy, 
przy karecie cesarskiej jechał wóz z ładunkiem cuchnącej solonej ryby, 
aby zabić zapach rozkładającego się trupa. W testamencie swoim cesarz 
rozkazał najstarszemu synowi i spadkobiercy, Fu Su, aby przybył do stolicy 
celem urządzenia pogrzebu; poprzednio Fu Su, który sprzeciwiał się poli­
tyce ojca wobec uczonych, został skazany na wygnanie i zesłany do armii 
generała Meng Tiena na Północnym Zachodzie. Spiskowcy sfałszowali 
testament oraz list, rzekomo pisany przez cesarza, w którym ten rozka­
zywał Fu Su i Meng Tienowi popełnić samobójstwo. Syn cesarski naty­
chmiast spełnił ostatnią wolę ojca, generał zaś, najlepszy z całej armii 
cz'inowskiej, dopiero nieco później otruł się w więzieniu. W ten 
sposób umożliwiono intronizację Hu Hai, zwanego teraz Er Szy Huang 
Ti — Drugim Cesarzem, lecz faktyczną władzę zagarnął eunuch Czao Kao. 



Szy Huang został pochowany w swoim niezmiernie kunsztownym 
i ozdobnym mauzoleum; część jego bardzo licznego haremu towarzyszyła 
mu do grobu. Robotników zaś, którzy umieścili jego trumnę i skarby 
w grobowcu, zakopano żywcem celem zachowania tajemnicy wejścia. 

Postać Szy Huanga jest wysoce kontrowersyjna. Niektórzy historycy 
europejscy upatrują w nim rzekomo wielkiego człowieka. Grousset widzi 
go jako chińskiego Cezara i jednego z największych geniuszy w historii 
świata. Granet również śpiewa peany na jego cześć. Mało jednak istnieje 
dowodów na potwierdzenie tej hipotezy. Owszem, Szy Huang był czło­
wiekiem pracowitym, przypisuje mu się zaznajamianie się dziennie z 120 
funtami dokumentów (ciężkich, bo pisanych na bambusie), lecz jest praw­
dopodobne, iż zdolności miał mierne, a jego ministrowie, w szczególności 
Li Sy, stali się prawdziwymi panami kraju i twórcami polityki cz'inowskiej. 
Szy Huang był człowiekiem nie tylko okrutnym, lecz i zabobonnym, wiecz­
nie poszukującym eliksiru nieśmiertelności; z tego też powodu stał 
się ofiarą licznych szarlatanów. Megalomania tego władcy nie ulega ża­
dnej wątpliwości; świadczy o tym m. in. jego tytuł i pałace. Dynastia, 
zbudowana z myślą o 10 tys. pokoleń, przetrwała zaledwie cztery lata 
po śmierci założyciela, a powodem tak szybkiego jej załamania się nie 
był bynajmniej fakt, iż następcy Szy Huanga mieli być mniej zdolni, ale 
że imperium, które założył, zostało znienawidzone przez cały naród. 

Niemniej jednak znaczenie imperium Cz'in pomimo tak krótkiego 
okresu jego istnienia jest bardzo duże. Ustanawiając scentralizowaną 
monarchię absolutystyczną, dokonało ono potężnego przewrotu społe­
cznego. Cz'inowie spełnili marzenie wielu pokoleń wcześniejszych myśli­
cieli chińskich o zjednoczeniu całego kraju „wewnątrz Muru", lecz rzeczy­
wistość okazała się całkiem inna od marzenia. Dynastia upadła, ale despo­
tyczna monarchia, której dała ona początek, pozostała jako najdłużej 
w dziejach świata istniejąca instytucja polityczna. 

UPADEK CZ'IN 

Krótkie panowanie Er Szy było jeszcze bardziej uciążliwe i okrutne 
niż jego ojca. Zgodnie z kierunkiem polityki Czao Kao prześladowano 
członków rodziny cesarskiej, skazano na śmierć wielu książąt rodu ce­
sarskiego, a podobny los spotkał najwierniejszych dygnitarzy rządu cz'ino-
wskiego. Li Sy też szybko padł ofiarą intryg swojego rywala eunucha. 
Na dworze Cz'in panowała atmosfera całkowitego terroru, w której 
żaden człowiek nie mógł się czuć przez chwilę bezpieczny. 

W 209 r. nastąpił pierwszy zryw przeciwko rządom cz'inowskim; 



można go uważać równocześnie za pierwsze z wielkich powstań chłopskich, 
które stanowią jeden z fundamentalnych wątków przebiegających przez 
całe dzieje Chin. W Anhuei oddział 900 rekrutów, zatrzymany w drodze 
przez burzę, nie mógł zdążyć na wyznaczone miejsce w określonym termi­
nie. Według srogich ustaw cz'inowskich czekała ich za to śmierć; wiedząc 
o tym, woleli wzniecić powstanie. Pod dowództwem Cz'en Szenga i Wu 
Kuanga — chłopów z pochodzenia — oddział szybko rozszerzył swoje 
pole działania na pokaźną część Chin: dziesiątki tysięcy chłopów, jak 
również wielu członków starej arystokracji rodowej przyłączyło się do 
walki przeciwko Cz'inom. Wojska powstańców miały w krótkim czasie 
liczyć ponad 100 tys. i zagrażały samej stolicy Cz'inów. Powstanie nie 
było jednak zorganizowane, nie miało wyraźnie sprecyzowanych celów, 
a co gorsza, było rozdarte przez zażartą rywalizację przywódców. W ciągu 
sześciu miesięcy główne wojska powstańcze zostały rozbite przez armię 
cz'inowskiego generała Czang Hana. Klęska pierwszych oddziałów po­
wstańczych nie poprawiła jednak sytuacji Cz'inów, gdyż ciągle wybuchały 
nowe powstania, organizowane przez różne warstwy społeczne. Wkrótce 
cały obszar Chin Wschodnich i Środkowych był ogarnięty płomieniem 
walki. Zapanował całkowity chaos polityczny — prawie wszystkie dawne 
państwa, zlikwidowane przez Cz'inów, zostały teraz czasowo odrestauro­
wane. 

Dominujące wpływy eunucha Czao Kao jeszcze bardziej podważyły 
panowanie Cz'inów. W 207 r. zmusił on cesarza Er Szy do popełnienia 
samobójstwa i wprowadził na tron Tzu Jinga, syna Fu Su. Ogłosił go 
jednak nie cesarzem, lecz królem Cz'in, co faktycznie odzwierciedlało 
istniejący stan rzeczy, tj. że cesarstwo uległo już pełnej dezintegracji. 
Niewiele jednak trzeba było czasu na to, by Tzu Jing zamordował eunucha 
i po 46 dniach na tronie sam poddał się Liu Pangowi, jednemu z głównych 
przywódców antycz'inowskiego powstania. 

Siły powstańcze znajdowały się teraz pod dowództwem bardzo różno­
rodnych poszukiwaczy przygód, sławy i władzy; dwaj byli wśród nich 
najwybitniejsi — Liu Pang i Siang Jü. Liu Pang, chłop z Kiangsu, który 
w młodości został drobnym urzędnikiem, uporczywy, przebiegły, ostrożny, 
doskonały znawca ludzi, był wybornym politykiem. Stał się przeciwnikiem 
Cz'inów, ponieważ pewnego razu, gdy konwojował partię więźniów, 
niektórzy mu uciekli. Bojąc się kary śmierci, przewidzianej za to niedo­
patrzenie według ustaw cz'inowskich — tak drakońskich, że właściwie 
przekreślających skuteczność — zwolnił resztę więźniów. Część przyłączy­
ła się do niego i wspólnie rozpoczęli walkę przeciwko władzom cz'ino-
wskim. Później, gdy oddział Liu Panga liczył już 1000 ludzi, zdobył on — 



zresztą podstępem — P'ei, główne miasto jego rodzinnego okręgu, stając 
się tym samym jednym z ważnych przywódców powstania. 

Siang Jü pochodził ze starej wojskowej rodziny arystokratycznej w pań­
stwie Cz'u. Bardzo wysoki i silny, zdolny poeta, człowiek o wielkiej ogładzie, 
niezwykle odważny, arogancki i okrutny, w polityce jednak nie mógł 
dorównać chłopu, którym był Liu Pang. Dzięki swoim zdolnościom mili­
tarnym stał się głównodowodzącym armii odrestaurowanego państwa Cz'u, 
podstawowej siły powstańców. 

W 207 r. wojska powstańcze zmagały się z powodzeniem z Cz'inami. 
Siang Jü pobił główną armię cz'inowską dowodzoną przez Czang Hana; 
po tej klęsce cała ta armia przeszła na jego stronę, lecz ją później z rozkazu 
Siang Jü zdradziecko wycięto w pień. W tym czasie Liu Pang i jego wojska 
wdarły się do państwa Cz'in i wkroczyły do stolicy, gdzie nastąpiło pod­
danie się Tzu Jinga. Liu Pang zaprowadził w swojej armii srogą dyscyplinę, 
a wobec ludności Cz'in stosował wielce umiarkowaną i przychylną poli­
tykę. Zniósł surowe prawa cz'inowskie, toteż ludność witała go z entuzja­
zmem. Wycofał się on następnie ze stolicy, nie dokonując ani rabunków, 
ani masakry ludności. Siang Jü z siłami o wiele liczniejszymi także wkro­
czył później na terytorium Cz'in; panowanie nad tym kluczowym strate­
gicznie terenem miało znaczenie decydujące. Jednak gdy Siang Jü przybył 
do Sienjangu, zamordował Tzu Jinga oraz prawie całą cz'inowską rodzi­
nę królewską, zagrabił skarby Cz'inów oraz podpalił wszystkie pałace. 
I w owym właśnie momencie nastąpiła pierwsza konfrontacja dwóch 
głównych współzawodników o władzę — Liu Panga i Siang Ju. Mając 
o wiele słabszą pozycję (posiadał tylko 100 tys. żołnierzy w porównaniu 
z 400 tys. przeciwnika), Liu Pang zmuszony był pójść na kompromis 
i zgodził się przyjąć tytuł króla Han, co oznaczało panowanie nad obszarem 
górnej doliny rzeki Han oraz nad Pa i Szu, tj. nad wschodnim i środkowym 
Sycz'uanem, chociaż na podstawie wcześniejszego porozumienia powinien 
był stać się władcą całego terytorium Cz'in. Siang Jü zaś udał się z powro­
tem na wschód z całą swoją armią, aby panować nad prawie całymi China­
mi jako niewątpliwie najsilniejszy z wielu nowo kreowanych książąt. 

Kompromis powyższy trwał jednak bardzo krótko i wnet między tymi 
dwoma rywalami nastąpiła zażarta walka o władzę nad całymi Chinami, 
która trwała prawie pięć łat i znana jest w historii chińskiej jako walka 
między Han a Cz'u. Zakończyła się ona klęską i samobójstwem Siang Jü, 
mimo że był on niewątpliwie o wiele lepszym generałem, a Liu Pang został 
szereg razy przez niego pobity na głowę. Ten ostatni jednak był znacznie 
bardziej przebiegłym politykiem, który umiał zyskać sobie zarówno po­
parcie chłopów przez rozdawanie im ziemi, jak i własnych żołnierzy przez 



zwolnienie z wszelkich podatków. Przebieg powyższego konfliktu dwóch 
rywali należy do najbardziej dramatycznych epizodów w dziejach Chin 
i jest wyśmienicie relacjonowany przez Sy-ma Cz'iena. 

Po pokonaniu Siang Jü generałowie Liu Panga ofiarowali mu w 202 r. 
tytuł cesarza. Zgodnie z wymogami etykiety, której wówczas nie bardzo 
jeszcze znał, odmówił on trzy razy, przyjmując za czwartym. Zapocząt­
kował dynastię Han, która miała pozostać przy władzy ponad 400 lat. 
Powszechnie podaje się jako datę rozpoczęcia dynastii 206 r., tj. chwilę, 
kiedy Liu Pang stał się królem Han; stąd też nazwa dynastii. 

Po zakończeniu tego pasma niszczycielskich wojen i powstań nie został 
przywrócony układ istniejący przed podbojem Chin przez Cz'inów, lecz 
wynikiem ich było utrzymanie zjednoczonej absolutystycznej monarchii, 
odmiennej jednak w swojej formie dosyć znacznie od imperium cz'ino-
wskiego. Wiele przyczyn składało się na taki bieg wypadków: być może, 
najważniejszą stanowiło to, że stare państwa zostały zbyt gruntownie 
zniszczone przez Cz'inów, aby można było dokonać efektywnej i trwałej 
restauracji. Zmiany społeczne, które zaszły w tym tak trudnym okresie, 
w szczególności zaś prawie całkowite wyginięcie starej dziedzicznej arysto­
kracji rodowej, wytępionej podczas tych zmagań, również decydowały 
o charakterze nowej monarchii. Toteż układ sił społecznych, biorących 
udział w budowaniu monarchii hanowskiej, był pod wieloma względami 
nowy. 



V. ZACHODNIA DYNASTIA HAN 

ZAŁOŻENIE DYNASTO 

DY ZAKOŃCZYŁA się wojna między 
Han a Cz'u, sytuacja ogólna w Chinach była naprawdę żałosna. Resztki 
wojsk buszowały jeszcze po kraju, miasta uległy zniszczeniu i splądrowaniu, 
tamy i spichlerze uszkodzeniu. Wszędzie panował całkowity chaos. Ludność 
poniosła olbrzymie straty, a produkcja rolna spadła do katastrofalnego 
poziomu. Toteż głównym zadaniem nowego władcy, cesarza Kao, gdyż tak 
się nazywał teraz Liu Pang (chociaż częściej mówi się o nim Kao Tsu, 
co było jego pośmiertnym imieniem), było przywrócenie ładu i odbu­
dowa ekonomiki. 

Jednym z pierwszych pociągnięć cesarza była demobilizacja na wielką 
skalę wojsk, której towarzyszyło osadzanie byłych żołnierzy na roli. W za­
leżności od miejsca, w którym następowało osiedlenie, żołnierze zostawali 
zwolnieni z podatków na okres od sześciu do dwunastu lat. Zachęcano 
również do powrotu byłych właścicieli ziemi, którzy ją opuścili w okresie 
zawieruchy wojennej; wszyscy zaś, którzy zostali w tych latach zmuszeni 
do sprzedania się w niewolę, zostali uwolnieni. 

Często przytaczaną ilustracją ówczesnych warunków jest opowieść 
o tym, że sam cesarz nie był w stanie znaleźć czterech koni identycznej 
maści do swojej karety. Koń zaś miał w tym czasie kosztować fantasty­
czną wręcz sumę 30 funtów złota; za 1 funt złota można było kupić 
zaledwie 120 funtów ryżu. Stopniowo nastąpiła znaczna poprawa sytuacji 
gospodarczej, chociaż późniejsze kampanie wojenne podczas panowania 
Kao Tsu niewątpliwie ją utrudniały. Na poprawę tę wpłynęła głównie 
wyrozumiała polityka wobec chłopstwa; w 197 r. p.n.e. podatek ziemski 
ustalono na 1 / 1 5 zbiorów, a więc o wiele niżej niż za czasów dynastii 
Cz'in, później zaś obniżono go jeszcze bardziej, do 1/30. Pogłówne było 
też ustalone na stosunkowo niską sumę 120 monet miedzianych; później 
zredukowano je do 40. O wiele mniej przy tym wymagano od chłopów 



pracy przymusowej; stan taki utrzymał się w całym wczesnym okresie 
panowania Hanów. 

W wyniku powyższych posunięć produkcja rolna zwiększyła się wyda­
tnie w ciągu pierwszych 60—70 lat monarchii hanowskiej; zagospodaro­
wano większość odłogów i uczyniono znaczne postępy na drodze ku tej 
intensywności rolnictwa, która miała stać się najbardziej typową i zna­
mienną cechą chińskiej gospodarki rolnej. Rozwój rolnictwa z kolei umo­
żliwiał i przyczyniał się do stałego wzrostu ludności, która już pod koniec 
1 w. p.n.e. wynosiła prawdopodobnie od 50 do 60 milionów. Ludność 
ta była, rzecz jasna, nierównomiernie rozprzestrzeniona: główne skupiska 
znajdowały się na Północy i Północnym Zachodzie; Chiny Środkowe, 
a zwłaszcza Chiny Południowe, były jeszcze wówczas bardzo słabo zalu­
dnione. 

Niezmiernie istotną rolę w powyższym rozwoju rolnictwa odegrał 
znaczny postęp techniki; przede wszystkim o wiele szerzej stosowano 
narzędzia żelazne, co wiązało się ze wzrostem produkcji żelaza lub — być 
może — powodowało ten wzrost. Przez większą część okresu Han uży­
wano brązu jeszcze do wyrobu broni, lecz później już tylko głównie do 
bicia monet. Znacznie rozbudowano także sieć kanałów oraz urządzenia 
i rygacyjnie 

W epoce Han nastąpił także znaczny rozwój rzemiosła, przede wszy­
stkim tkactwa, które było głównym rzemiosłem domowym rodzin chłop­
skich, a zarazem ważną dziedziną produkcji warsztatów państwowych. 
Tkaniny hanowskie stały się już w owym czasie słynne ze swojej wysokiej 
jakości i bogactwa barw. Nastąpił też wzrost górnictwa oraz produkcji 
soli. Rozwój wszystkich tych dziedzin spowodował, rzecz jasna, wzrost 
wymiany handlowej, najpierw krajowej, a później i zagranicznej. Miasta 
stawały się większe i zyskiwały na znaczeniu, postępy czyniła gospodarka 
pieniężna, lecz nie należy przesadzać rozmiarów tego procesu, gdyż prze­
ważająca większość kraju była nadal ściśle związana z prawie całkowicie 
samowystarczalną gospodarką małych gmin wiejskich^ 

Utrwalając swoje panowanie, Kao Tsu zachował większość zasadni­
czych elementów administracji cz'inowskiej, złagodził jednak wiele jej 
surowych praw i przepisów. Chytrość polityczna tego władcy skłoniła go 
zwłaszcza do odejścia od praktyki cz'inowskiej w jednej niezmiernie isto­
tnej sprawie. Będąc przekonany, że Cz'inowie upadli z braku wiernych 
zwolenników, Kao Tsu powrócił częściowo do zwyczajów Czou, miano­
wicie rozdał lenna głównym swoim generałom i zwolennikom z tytułami 
króla (wang) oraz markiza (hou). Kraj w ten sposób został faktycznie 
podzielony na dwie części: główną, która pozostała pod bezpośrednim 



nadzorem rządu centralnego, oraz drugą, pod panowaniem królów i mar­
kizów, ale nigdy nie pozwolono, by stali się oni całkowicie niezależni od 
władzy centralnej. 

Wkrótce Kao Tsu pozbawił jednakże większą część swoich najbliż­
szych generałów zarówno królestw, jak i życia, i stał się wyznawcą polityki 

Brokat jedwabny — okres Zach. Han (190—140 r. p .n .e . ) 

rozdawania lenn królewskich wyłącznie członkom swego rodzinnego klanu 
Liu. Bezwzględna i cyniczna niewdzięczność, jaką wykazał cesarz, tłuma­
czyła się prawdopodobnie i tym, że nie życzył sobie, aby ci, którzy niegdyś 
byli mu równi, przypominali mu przeszłość; lecz z drugiej strony nie­
którzy jego pobratymcy z rodzinnej wioski, którzy przyłączyli się do niego 
na samym początku, zachowali wysokie godności do końca. 

Kao Tsu ulokował ostatecznie stolicę w Cz'angan (dzisiejszy Si-an), 
przełamując chęć pozostania na rodzinnym Wschodzie, gdyż doceniał 
strategiczne znaczenie Szensi, skąd „można trzymać całe cesarstwo za 
gardło", jak to określił jeden z jego doradców. Lenna stworzone przez 
niego okazały się jednak źródłem niebezpieczeństwa dla rządu, mimo że 



władcy feudalni pozostawali zawsze pod ścisłą kontrolą i inwigilacją władz 
centralnych. Najważniejszy konflikt na tym tle miał jednak miejsce do­
piero w 154 r., kiedy wybuchł bunt siedmiu królów przeciwko cesarstwu. 
Rokosz ten szybko stłumiono, a proces ograniczania siły książąt postępował 
stale naprzód. Najbardziej przebiegły sposób zastosowano w 127 r., kiedy 
zniesiono przestrzeganą dotychczas zasadę primogenitury w poszczególnych 
księstwach. Radca cesarski Czu-fu Jen sformułował ten sposób następu­
jąco: „Wszyscy książęta mają synów tuzinami — należy im pozwolić, 
jako dowód łaski cesarskiej, na podział swojego terytorium między wszy­
stkich swoich synów, którzy wszyscy też powinni tytuł odziedziczyć". 
Wynik był, oczywiście, jak najbardziej korzystny dla władz centralnych 
i problem tym samym został rozwiązany. 

SPOŁECZEŃSTWO I PAŃSTWO HAN 

Zanik starej arystokracji rodowej wytępionej przez Cz'inów, jak i wy­
niszczenie nowej arystokracji cz'inowskiej w wyniku wojen doprowadziły 
w początkach epoki Han do istotnych zmian w strukturze klasowej. W tym 
okresie powstała nowa klasa właścicieli ziemi; większość z nich nie była 
pochodzenia arystokratycznego, lecz wywodziła się z szeregów zwolen­
ników Kao Tsu. Pojawiają się wówczas określone cechy podstawowe 
feudalizmu chińskiego, które przetrwały zasadniczo bez zmian aż do 1949 r. 
Najważniejsza z tych cech to istnienie klasy wielkich posiadaczy ziemskich, 
gospodarujących w rozległych majątkach za pomocą siły najemnej lub 
wydzierżawiających swoją ziemię. Istnieje też możliwa korelacja tych 
dwóch form: nieobecny właściciel ziemski był bardziej skłonny do korzy­
stania z dzierżawy, a na odwrót, przebywający na swojej posiadłości 
obszarnik chętniej posługiwał się najemnikami. Zdecydowana większość 
ludności wiejskiej, a tym samym ludności kraju jako całości, składała się 
z chłopów — drobnych posiadaczy ziemi. 

Życie chłopstwa podczas całej ery Han pozostawało jednak na poziomie 
minimum niezbędnego do egzystencji. Chłopów wyzyskiwali nie tylko 
obszarnicy i lichwiarze (często jedna i ta sama osoba), lecz również państwo. 
Byli oni zobowiązani do wykonywania robót przymusowych, a system 
szarwarków, przeważnie jeden miesiąc w roku, zakładał wykorzystywanie 
chłopskiej darmowej siły roboczej na wielką skalę przy robotach publi­
cznych, z których najważniejsze było niewątpliwie konserwowanie i roz­
budowa systemu irygacyjnego i kontroli wód. Chłopi stanowili zarazem 
podstawowe źródło rezerw ludzkich dla armii, podlegając służbie wojsko­
wej od 23 do 50 roku życia. Byli oni równocześnie podporą finansową 



państwa, ponieważ podatki gruntowe, które płacili, stanowiły główną 
pozycję w dochodach rządu. 

W okresie Han niewolnictwo, chociaż zwiększyło się nieco w latach 
wcześniejszych, nigdy nie odgrywało istotnej roli w ekonomice. Jeden 
z najpoważniejszych badaczy tego zagadnienia, Wilbur, szacuje, iż liczba 
niewolników nigdy nie przekraczała 1% ludności. Niewolnicy stanowili 
przede wszystkim służbę domową, a pewna ich liczba, trudna do ustalenia, 
zatrudniona była w rzemiośle oraz w górnictwie. Nie ma żadnych danych, 
które świadczyłyby o wykorzystywaniu w jakimś istotnym stopniu nie­
wolniczej siły roboczej w rolnictwie. Dwa zasadnicze powody wydają się 
tłumaczyć, dlaczego również w okresie Han niewolnictwo nie znalazło 
w Chinach szerszego zastosowania w przeciwieństwie do szybkiego roz­
przestrzenienia się go w tym czasie w świecie śródziemnomorskim. Nie 
było to spowodowane względami moralno-humanitarnymi, lecz tym, że 
dostępność i obfitość taniej chłopskiej siły roboczej czyniła niewolnictwo 
ekonomicznie zbędnym. Jednocześnie zaś intensywny charakter rolni­
ctwa chińskiego, który zaczął się kształtować już w tym okresie, uniemo­
żliwiał stosowanie niewolniczej siły roboczej w tej najważniejszej dziedzinie 
gospodarczej Chin. 

Niektórzy historycy europejscy, jak np. Eberhard, określają kształ­
tującą się już wówczas klasę posiadaczy ziemskich jako „gentry", uważając, 
że termin ten najbardziej odpowiada późniejszemu chińskiemu pojęciu 
szen-szy. Słowo „gentry" w zastosowaniu do Chin ma jednak nieco inne 
znaczenie w Europie (użycie zaś polskiego terminu „szlachta" wprowa­
dziłoby jeszcze więcej zamieszania i niejasności). Chińska gentry miała 
charakter dwoisty: była nie tylko klasą posiadaczy ziemskich, lecz również 
tą właśnie grupą społeczną, z której wywodziła się biurokracja państwowa. 
Stanowiła więc klasę rządzącą zarówno ekonomicznie, jak i politycznie. 
Była to grupa zasadniczo zamknięta, wewnątrz której, rzecz jasna, 
istniały różnice w zależności od majętności i znaczenia politycznego danej 
rodziny. Aczkolwiek w poszczególnych okresach następowały pewne 
zmiany w składzie gentry, to jednak ona właśnie była tą klasą, która 
rządziła Chinami przez cały, tak niezmiernie długi okres feudalizmu chiń­
skiego. Rodziny gentry, zwykle bardzo liczne i przypominające raczej ród 
cały, często dzieliły się w taki sposób, że jedna część rodziny rezydowała 
w stolicy, zajmując stanowiska państwowe, druga zaś pozostawała na wsi 
dla nadzorowania majątku rodzinnego. Umożliwiało to przystosowywanie 
się do zmieniających się warunków, wyrabiało giętkość i umiejętność 
utrzymania swojej pozycji; dlatego też dużo rodzin przetrwało wiele po­
koleń bez względu na fluktuację losów politycznych. 



Monarchia Han była teoretycznie nie mniej absolutystyczna niż cz'ino-
wska; Syn Nieba, odizolowany w swoich wspaniałych pałacach, miał 
władzę niczym nie skrępowaną. W praktyce władza znajdowała się prze­
ważnie w rękach głównych ministrów, chociaż zależało to w dużym sto­
pniu od osobowości danego władcy. Mógł on — i czasami tak bywało — 
rządzić sam w sposób jak najbardziej despotyczny. Hanowie dość szybko 
rozbudowali swój aparat państwowy, tworząc rozgałęzioną i kosztowną 
biurokrację. W I w. p.n.e. było już ponad 130 tys. urzędników; być może, 
liczba ta nie była jednak aż tak wielka, gdy się ją porówna z liczbą ówczesnej 
ludności sięgającą 50 milionów. We wczesnym okresie Han urzędnicy do­
bierani byli na podstawie polecenia, przeważnie możnych rodów, z tym 
że odpowiednie wykształcenie było oczywiście niezbędnym warunkiem 
wstępnym. Selekcja za pomocą systemu egzaminów została wprowadzona 
w środkowym okresie epoki Han. 

Główna część biurokracji miała swoją siedzibę w stolicy i zajmowała 
się bezpośrednio sprawami związanymi z rządem cesarskim. W czasach 
Han funkcje rządowe skupiały się w dużej mierze wokół zaspokojenia 
potrzeb dworu, a formy rządu były względnie niezłożone, chociaż zasa­
dnicze cechy, później w pełni rozwinięte w epoce Tang, wówczas już 
istniały. Funkcjonowało dziewięć centralnych urzędów oraz liczne wyższe 
stanowiska, podobne do późniejszych, mimo dość częstych zmian nomen­
klatury. O ile rząd centralny miał głos decydujący we wszystkich sprawach 
i dziedzinach, rządy prowincjonalne, będące faktycznie miniaturą central­
nego, posiadały jednak stosunkowo dużo swobody w zarządzaniu włas­
nymi okręgami. Wynikiem takiego stanu rzeczy było m. in. to, że kryzys 
rządu centralnego nie oznaczał automatycznie analogicznego zjawiska na 
prowincji. Tak długo zaś, jak w grę nie wchodziły podatki i siła robocza 
dla szarwarków, rząd był skłonny zostawić wieś samą sobie, pozostając 
względnie małą, wysoce scentralizowaną instytucją, „pływającą na morzu 
izolowanych gmin chłopskich". 

W okresie Han zagadnienie zapewnienia sobie wpływu na rządy coraz 
bardziej stawało się przedmiotem walki poszczególnych klik złożonych 
z rodów gentry. Chodziło zwłaszcza o uzyskanie możliwości dokonywania 
nominacji urzędników i obsadzania stanowisk kluczowych. Istotnym czyn­
nikiem w tej walce była rola cesarzowej, szczególnie wtedy, gdy jako cesa­
rzowa wdowa spełniała funkcje regenta przy niepełnoletnim władcy. 
W takich sytuacjach krewni cesarzowej przekształcali się bardzo często 
we wpływową klikę dworską, rywalizującą z samą rodziną cesarską. 

Znamienną, coraz ważniejszą rolę odgrywali również eunuchowie, 
przeważnie pochodzenia plebejskiego, których tradycyjna historia chińska 



niezmiennie przedstawia w jak najgorszym świetle, uważając ich panoszenie 
się na dworze cesarskim za źródło wszystkich klęsk i nieszczęść. Należy 
jednak mieć na uwadze, że wszystko, co zostało o nich napisane, pochodzi 
spod pióra ich najbardziej zaciętych wrogów, uczonych-dygnitarzy. Wy­
daje się, że cesarz sam często posługiwał się eunuchami w walce przeciwko 
klikom dworskim i dygnitarskim, a wzrost ich znaczenia i potęgi był właś­
nie wynikiem takiej polityki. W późniejszym jednak okresie dynastii Han 
cesarze często stawali się tylko marionetkami dowolnie ustawianymi 
i zmienianymi w rękach rywalizujących klik, bądź dygnitarzy, bądź eunu­
chów. 

WCZESNY KONFUCJANIZM HANOWSKI 

W okresie tworzenia nowego rządu cesarz Kao Tsu odczuwał brak 
doświadczonych doradców i administratorów, toteż pilnie ich poszukiwał. 
Nie mógł się zwrócić do legistów, gdyż zdyskredytowali się całkowicie 
przez swoje bliskie powiązania z reżymem cz'inowskim. Mimo więc swojej 
daleko idącej pogardy dla uczonych, której często dawał wyraz w sposób 
drastyczny i prostacki, zmuszony był się zwrócić o pomoc do konfucjani-
stów. Problem świetnie i lapidarnie ujmuje słynna rozmowa cesarza z szam-
belanem, Lu Czia, który już wcześniej bardzo mu się przysłużył, dopro­
wadzając umiejętnym pociągnięciem dyplomatycznym do tego, że państwo 
Nan Jüe, które odzyskało niepodległość po upadku Cz'inów, uznało się 
za wasala Hanów. Sy-ma Cz'ien pisze: 

„Lu Czia nieustannie cytował Ody i Roczniki (Szy Czing i Szu Czing) 
rozmawiając z cesarzem, który w końcu wyprowadzony został z równo­
wagi. »Podbiłem imperium na koniu — wykrzyknął — co warte są te 
Roczniki i Ody«. Lu Czia odpowiedział: »to prawda, lecz nie będziesz, 
Panie, mógł na koniu nim rządzić. Cesarze Tang i Wu też zdobyli władzę 
przemocą, lecz rządzili zgodnie z wolą ludu. Wojna i pokój to dwa aspekty 
wiecznej sztuki... gdyby Cz'inowie, stawszy się panami cesarstwa, rządzili 
humanitarnie i praworządnie, gdyby naśladowali starożytnych mędrców, 
to Ty, Panie, nigdy byś go nie uzyskał«. Cesarz zmienił się na twarzy i rzekł: 
»Pokaż mi więc przyczyny, dla których Cz'inowie utracili imperium, a ja 
je zdobyłem, i powiedz, co przyczyniło się w dawnych czasach do utraty 
i zdobycia króles twa». I dlatego Lu Czia napisał księgę, składającą się 
z dwunastu rozdziałów i ogólnie omawiającą przyczyny upadku i powstania 
państw; każdy z nich po kolei czytał cesarzowi, a ten zawsze je chwalił. 
Księga nazwana była Sin Jü (Nowe rozmowy istnieje do dziś)". 

Kao Tsu zwrócił się też do innego konfucjanisty, Szu-sun T'unga, aby 



Naczynia z laki — okres Zach. Han (190—140 r. p .n .e . ) 

zaprojektował odpowiednie nowe ceremonie cesarskie dla dworu. Uczony 
wywiązał się tak zadowalająco ze swojego zadania, iż po zakończeniu no­
wych ceremonii cesarz westchnął głęboko: „Teraz dopiero rozumiem, co 
to jest majestat cesarski". 

Konfucjanizm wczesnego okresu Han miał już jednak stosunkowo 
niewiele wspólnego z moralno-etyczną nauką Konfucjusza i Mencjusza. 
Był on raczej syntezą pozostałośći wiedzy szkół filozoficznych okresu 
klasycznego oraz ówczesnych zabobonów, w której te ostatnie odgrywały 
rolę bardzo istotną. Konfucjanizm ten był głównie pomocny w przeno­
szeniu pewnych idei i obyczajów Chin starożytnych do nowej epoki i zmie­
nionego społeczeństwa; z czasem też koncepcje etyczne zostały w większej 
mierze uwzględniane, ale do celów innych niż pierwotnie zamyślano. 

Triumf konfucjanizmu w epoce Han był, rzecz jasna, procesem długim 
i złożonym. Edykt przeciwko literaturze konfucjańskiej został zniesiony 
w 191 r. p.n.e. i wiele zniszczonych pozycji udało się zrekonstruować. 
Konfucjaniści stosunkowo szybko zajęli najwyższe stanowiska w biuro­
kracji i uzyskali kontrolę nad edukacją klasy panującej. Toteż gdy w 124 r. 
p.n.e. założono Uniwersytet Cesarski (na początku miał 50 studentów, lecz 
już w I w. n.e. około 3 tys.), program nauki został oparty na studiowaniu 
kanonu konfucjańskiego, absolwenci zaś mieli zapewniony dostęp do 
szeregów biurokracji. Znajomość klasycznej literatury konfucjańskiej stała 
się niezbędnym elementem w karierze urzędniczej. W tym dosyć długo­
trwałym procesie konfucjanizm stawał się coraz bardziej nie tylko jedyną 
ideologią ortodoksyjną, ale zarazem przekształcał się w coraz większej 
mierze w rodzaj kultu lub religii państwowej. 



Koncepcje konfucjanistów dotyczące rządzenia odgrywały niezmiernie 
ważną rolę w ich światopoglądzie. Oto przykład z przemówienia jednego 
z najwybitniejszych konfucjanistów hanowskich, Tung Czung-szu (179—104), 
wygłoszonego przed cesarzem Wu, wkrótce po objęciu przez niego tronu: 
„Władca musi rozpocząć od poprawiania samego siebie: potem dopiero 
będzie mógł korygować swój dwór, swoich urzędników, swój naród i kraj. 
W chwili kiedy wszystko zostanie ułożone w sposób doskonały, kiedy 
zniknie zło, wtedy to pierwiastki Jin i Jang będą w całkowitej równowadze: 
wiatr i deszcz nadejdą we właściwym czasie, a wszystkie stworzenia będą 
żyły i mnożyły się w spokoju. Tym samym zostanie osiągnięty szczyt dosko­
nałości rządów". 

A oto inny przykład, z przemówienia równie sławnego konfucjanisty 
tego samego okresu, Kung-sun Hunga (?—121 p.n.e.): „Kiedy lud żyje 
w dobrobycie, nie będzie się buntować: kiedy traktuje się go rozsądnie, 
nie będzie grzeszyć; kiedy obchodzi się z nim grzecznie, będzie on również 
grzeczny. Kiedy kocha się lud, on także będzie kochał; kiedy okazuje się 
mu uczucie, będzie posłuszny. Kiedy się mówi do niego delikatnie, okaże 
się giętki. Jeśli będzie traktowany z dobroczynnością, to zjednoczy się 
w swoim sercu z władcą swoim ... i tak całkowita zgoda zostanie osią­
gnięta". 

Powyższe idee w najróżnorodniejszych, lecz podobnych do siebie 
wariantach były powtarzane niezliczoną ilość razy przez dygnitarzy kon­
fucjańskich i odzwierciedlały wiernie ich koncepcje paternalistycznej roli 
właściwie ustawionego rządu. Cel był jasny — działać w kierunku rozła­
dowywania napięć i sprzeczności społecznych między rządzonymi a rzą­
dzącymi. W jakim stopniu konfucjaniści ówcześni świadomi byli tego 
celu, trudno obecnie ustalić. Jednak ciągłe przez wiele wieków wdrażanie 
tych koncepcji miało niezmiernie istotny wpływ na kształtowanie świado­
mości wszystkich chińskich warstw społecznych. W jakiej mierze idee te 
były wcielane w życie, to oczywiście oddzielny problem. Znaczenie ich 
jednak dla ewolucji myśli politycznej w epoce Han, także i w okresach 
późniejszych, pozostaje niewątpliwe. 

ROZWÓJ POLITYCZNY 

Założyciel dynastii, Kao Tsu, zmarł w 195 r., mając zaledwie 52 lata, 
w wyniku zaniedbania rany. Pogarda, którą żywił dla uczonych, dotyczyła 
też i lekarzy. Gdy formalnie syn jego, Huei (194—188), zasiadł na tronie 
jako następca, rzeczywista władza spoczęła w rękach cesarzowej wdowy, 
z domu Lii. Była to nieugięta, despotyczna niewiasta, o wyrafinowanym 



okrucieństwie, którego przykładem jest uśmiercenie przez nią w sposób 
przerażający ulubionej nałożnicy zmarłego cesarza. Po zgonie Huei, wskutek 
rozpusty, cesarzowa nadal sprawowała władzę w imieniu małoletnich mario­
netkowych władców, aż do własnej śmierci w 179 r. W okresie pełnienia 
rządów obsadziła członkami swojej rodziny i klanu wszystkie najważniejsze 
stanowiska. Po jej śmierci jednak ród Liu (tj. krewni Kao Tsu) zorgani­
zował przewrót stanu, odzyskał władzę oraz wytępił cały ród Lii. Na 
tronie umieszczono jednego z pozostałych przy życiu synów Kao Tsu, 
który znany jest jako cesarz Wen (179—157). 

Wen Ti to postać wyjątkowa w dziejach Chin — był zdolnym, skro­
mnym i oszczędnym władcą (77 znaczy cesarz). Nie budował żadnych 
nowych pałaców, a jedyną jego troską — jak twierdzą kroniki — była 
dola ludu. Szczególną zaś uwagę zwracał na dalszy rozwój rolnictwa — 
„podstawy dobrobytu kraju", który żył w spokoju za jego rządów. Z tego 
to właśnie okresu pochodzi powiedzenie: „Jeśli mężczyźni nie uprawiają 
ziemi, Cesarstwo będzie głodować; jeśli kobiety nie będą prząść, Cesar­
stwo będzie marzło". Znaczne zapasy żywności zostały wówczas z rozkazu 
cesarza zgromadzone w spichlerzach państwowych, zgodnie z prawdą 
zawartą w innej przypowieści z owych czasów; „Perły i nefryt, złoto 
i srebro nie karmią, kiedy się jest głodnym, nie grzeją, kiedy się marznie". 

Obraz na jedwabiu — okres Zach. Han (190—140 r. p .n .e . ) 



Odbiciem ustabilizowania się warunków kraju było dalsze złagodzenie 
surowych kar, pochodzących z okresu Cz'in. Praktyka Cz'inów wytę­
piania całych rodzin skazanego została zaniechana (później wrócono po­
nownie do tej metody), a różne formy karania przez okaleczanie zastą­
piono chłostą. 

Najbardziej znanym ze wszystkich cesarzy okresu środkowego, m. in. 
z powodu długości swojego panowania, był cesarz Wu (140—87). Był on 
człowiekiem ambitnym, bezwzględnym, gwałtownym i zabobonnym, para­
jącym się wszelkimi możliwymi sztukami magicznymi. Rządził zaś jak 
absolutny despota. Okres jego panowania był również świadkiem najważ­
niejszej ekspansji terytorialnej cesarstwa chińskiego od czasów Cz'inów. 

EKSPANSJA CESARSTWA HANÓW 

Najistotniejszym problemem politycznym państwa chińskiego w epoce 
Han były stosunki z jego sąsiadami koczowniczymi na Północy i Półno­
cnym Zachodzie. Jak widzieliśmy, zagadnienie to istniało już wcześniej 
i dynastia cz'inowska usiłowała je rozwiązać drogą kampanii wojennych 
przeciw Siung Nu. Plemiona Siung Nu szybko jednak powróciły do sił 
po ciosach zadanych im przez Pierwszego Cesarza, a w okresie wojny 
między Han i Cz'u odzyskały poprzednio utracone terytorium w rejonie 
Ordos. Podczas panowania Mao Tuna (lub Mei Tei), syna T'ou Mana, 
założyciela cesarstwa Siung Nu, stosunki między Chinami a Siung Nu 
jeszcze się zaostrzyły. Mao Tun był człowiekiem bezwzględnym — zabił 
własnego ojca oraz wszystkich wodzów plemiennych, którzy mu się sprze­
ciwiali — ale zarazem zdolnym władcą. W owym czasie państwo Siung 
Nu, stanowiące właściwie federację plemion różnego pochodzenia etni­
cznego, obejmowało olbrzymi obszar od gór Pamiru do Mandżurii Połu­
dniowej. 

Siung Nu dokonywali nieustannych napadów na Chiny Północne 
i podczas jednej z tych wypraw Mao Tunowi udało się otoczyć cesarza 
Kao Tsu i całą jego armię w mieście P'ingcz'eng (obecny Tat'ung w pół­
nocnym Szansi). Wynikiem tego sukcesu był traktat pokojowy, który 
Chińczykom udało się uzyskać tylko dzięki temu, iż zgodzili się na nie­
słychanie poniżające warunki. Pod pozorem prezentów Hanowie przez 
dłuższy czas płacili haracz Siung Nu oraz zmuszeni byli godzić się na za­
wieranie małżeństw między księżniczkami chińskiego rodu cesarskiego 
i władcami Siung Nu. Wielkie ilości zboża, a także jedwabiu i innych arty­
kułów zbytku wędrowały na Północ i wywarły niewątpliwie pewien wpływ 
na sposób życia Siung Nu, lecz nie do tego stopnia, aby zmienili oni swoje 



podstawowe obyczaje. Napady rabunkowe na wszystkie prowincje chińskie 
północne i północno-zachodnie trwały nadal. 

Podczas panowania Wu Ti obmyślono plan złamania potęgi Siung Nu 
i wypędzenia ich na Północ od pustyni Gobi. W 133 r. usiłowano ująć 
szanjü (chana) Siung Nu, lecz bezskutecznie. Począwszy od 129 r. Chiń­
czycy prowadzili jedną kampanię za drugą przeciwko Siung Nu. Do walki 
rzucono pokaźne armie, liczące od 50 do 100 tys. żołnierzy, i aczkolwiek 
straty chińskie były olbrzymie, udało się ostatecznie zniszczyć główne siły 
Siung Nu oraz wypędzić ich nie tylko z obszaru Ordos, ale aż na północ 
od Gobi. Sukces ten osiągnięty został m. in. dzięki zastosowaniu nowej 
taktyki przez Chińczyków, polegającej na uzyskaniu większej ruchliwości 
dzięki użyciu lekkiej kawalerii. Było w rzeczywistości przejęcie metod 
prowadzenia wojny używanych przez samych Siung Nu. Wielkim mistrzem 
nowego sposobu wojowania był Ho Cz'ü-ping, najbardziej znany generał 
owego okresu. W 121 r. p.n.e. wtargnął on w głąb terytorium Siung Nu, 
a w 119 r. zdobył teren znany jako „korytarz Kansu", który zapewniał 
najlepsze dotarcie na zachód, umożliwiając tym samym dalszą ekspansję 
w tym kierunku. 

Prowadzenie tej kampanii i dalszych spowodowało znaczne osłabienie 
państwa Siung Nu oraz poddanie się szeregu plemion Siung Nu władzy 
chińskiej; niektóre z nich osiedlono na obszarach na południe od Wiel­
kiego Muru. Całkowity rozpad cesarstwa Siung Nu nastąpił dopiero 
później, po 58 r., przede wszystkim na tle tarć wewnętrznych. Część Siung 
Nu rozpoczęła wtedy długą wędrówkę na zachód, która miała ich w końcu 
doprowadzić do Europy, reszta natomiast tego ludu przestała być groźna 
dla Chińczyków na następne trzy, cztery wieki. 

W związku z kampaniami przeciwko Siung Nu dokonano też przedłu­
żenia ku zachodowi Wielkiego Muru, tak że sięgał on wówczas aż do Tun-
huangu, miejscowości, która później stała się sławna w dziejach archeologii 
i sztuki chińskiej. Należy jeszcze dodać, że osłabienie Siung Nu nie było 
wyłącznie wynikiem zwycięstw wojsk chińskich, ale również rezultatem 
polityki intryg, szpiegostwa i dywersji, stale stosowanej przez rząd chiński 
i mającej na celu doprowadzenie do niezgody i zamieszania wśród plemion 
koczowniczych. Polityka ta, oparta na koncepcji doprowadzania „barba­
rzyńców" do walki między sobą, z korzyścią dla Chin, stosowana była 
później konsekwentnie przez wszystkie dynastie chińskie. 

Zwycięstwa przeciwko Siung Nu okupione zostały olbrzymimi stra­
tami ludzkimi oraz ogromnymi wydatkami. Żołnierzom w nagrodę rozdano 
przeszło 200 tys. funtów złota; koszty zaś zaopatrywania wojsk w tych 
odległych rejonach były wprost kolosalne. Konsekwencje ekonomiczne 



kampanii przeciwko Siung Nu oraz innych wojen toczonych za panowania 
cesarza Wu były wręcz katastrofalne dla dalszego rozwoju kraju. 

Na dworze chińskim nie było bynajmniej całkowitej jedności poglądów 
co do polityki, którą należało stosować wobec Siung Nu; niektórzy dygni­
tarze przeciwstawiali się stale rozwiązaniom militarnym. Jeden z nich, 

Lampa, brąz złocony — okres Zach. Han 

Czu-fu Jen, określił swój punkt widzenia następująco: „Niezależnie od 
tego, jak wielki jest dany kraj, jeśli lubuje się on w wojnie, zginie. Jeśli 
będzie prowadził wojnę nieroztropnie, grozić mu będzie niebezpieczeń­
stwo . . . gdyż broń to narzędzie nieszczęścia. Doświadczenie wielu pokoleń 
uczy, że nie można mieć nadziei, aby ktokolwiek potrafił rządzić Siung Nu. 
Napadać, rabować, a potem uciekać — to jest ich życie. Tak ich i Niebo 
stworzyło". 

Wu Ti w walce przeciwko Siung Nu pragnął korzystać również ze 
środków politycznych, toteż szukał sojuszników wśród sąsiadów Siung Nu 
dla wspólnego działania przeciwko nim. W tym celu w 138 r. wysłany 
został Czang Cz'ien, dworzanin cesarski, z misją do ludu Jüe Czy; był to 



lud mówiący prawdopodobnie językiem indoeuropejskim, być może to-
charskim, który nieco wcześniej został pobity i przepędzony na zachód 
przez Siung Nu. Czang Cz'ien wyruszył z eskortą stu ludzi w daleką podróż, 
lecz wkrótce został ujęty przez Siung Nu. Przez dziesięć lat pozostawał 
ich więźniem; traktowany był dobrze. Gdy nadarzyła się ku temu okazja, 
uciekł wraz z żoną, pochodzącą z Siung Nu, nie powrócił jednak do Chin, 
lecz podążył ponownie na zachód, aby kontynuować swoją misję. Gdy 
dotarł do obszaru Ili (dzisiejszy północno-zachodni Sinkiang), znalazł tam 
nie Jüe Czy, lecz lud Wu Sun (pochodzenie etniczne oraz język tego ludu 
są problematyczne; niektórzy autorzy uważają, że należał on do grupy 
indoeuropejskiej, inni, że do mongolo-tureckiej). Okazało się, że Jüe Czy 
zmuszeni zostali przez Wu Sun do udania się jeszcze bardziej na zachód. 
W rzeczywistości byli oni w tym czasie zaangażowani w podbój Baktrii (Ta 
Sia w źródłach chińskich), kładąc kres w ten sposób jednemu z ostatnich 
państw hellenistycznych w Azji Środkowej. Podróżując przez tereny na­
leżące do najtrudniejszych na świecie, Czang Cz'ien znalazł nareszcie 
Jüe Czy tylko po to, aby się dowiedzieć, iż nie byli oni w najmniejszym 
stopniu zainteresowani w powrocie na wschód dla walki przeciwko Siung Nu. 
Półtora wieku później Jüe Czy, pod nazwą Kuszanów, rządzili już obszer­
nym cesarstwem, obejmującym większą część Indii północno-zachodnich. 
Czang Cz'ien powrócił inną drogą, na południe od pasma T'ien Szan, 
lecz znów został ujęty przez Siung Nu. Jeszcze raz zdołał zbiec i po 13 
latach powrócił do Chin wraz z żoną i jednym sługą. 

Sprawozdanie Czang Cz'iena ze swoich podróży miało niezmiernie 
ważne znaczenie dla polityki rządu chińskiego, skłoniło go bowiem do 
rozszerzenia panowania Chin na zachód. Przed wyprawą Czang Cz'iena 
Chińczycy posiadali znikomą znajomość geografii Azji Środkowej. Eks­
pansja, która teraz nastąpiła, doprowadziła do rozciągnięcia kontroli 
chińskiej nad dwiema głównymi trasami karawan wiodących poprzez Azję 
Środkową na północ oraz na południe od T'ien Szanu. Władanie zaś 
słynną Drogą Jedwabiu niewątpliwie sprzyjało wzrostowi handlu chiń­
skiego z Zachodem, chociaż nadzieje na wielkie zyski nie sprawdziły się, 
gdyż w ostatecznym rezultacie bilans handlowy był ujemny dla Chin, 
a korzyści przypadły przede wszystkim pośrednikom. 

Ze sprawozdania Czang Cz'iena wynikało również, iż podczas pobytu 
w Baktrii widział produkty, które mogły pochodzić tylko z Sycz'uanu, 
a poinformowano go, że przybyły z Indii. Wypływał z tego wniosek, że 
istniały drogi łączące Sycz'uan i Indie. Rząd chiński postanowił więc 
szukać tych dróg, przypuszczając, że prowadziły one przez Jünnan i Burmę. 
Mimo wielu wysiłków dróg tych nigdy nie znaleziono, natomiast poszu-



8. Imperium Han, ok. 100 r. p.n.e. 



kiwanie ich stało się dodatkowym czynnikiem pobudzającym ekspansję 
chińską na Południe i Południowy Wschód. 

W 115 r. Czang Cz'iena wysłano na nową wyprawę, tym razem z misją 
do Wu Sun, aby namówił ich do walki z Siung Nu w charakterze sojuszni­
ków chińskich. Misja ta również spełzła na niczym; ekspedycja przyniosła 
jednak korzyści, gdyż uczestnicy jej spenetrowali wiele terenów Azji Środ­
kowej i doprowadzili do dalszego powiększenia wiedzy Chińczyków o tych 
rejonach*. 

W latach 104 i 102 armie chińskie dowodzone przez Li Kuang-li 
przeprowadziły wiele nowych kampanii wojskowych i dokonały podboju 
wszystkich małych państewek oazowych basenu Tarim. Liczbę tych pań­
stewek określa się zazwyczaj na 36. Jednym z motywów wspomnianych 
kampanii była nie tylko nadzieja na zwiększenie obrotów handlowych, 
lecz też chęć zdobycia słynnych koni z Fergany (Ta Jüan), uważanych za 
bez porównania lepsze od chińskich. Koni zaś potrzebowano oczywiście 
głównie do walki przeciwko Siung Nu. W różnych okresach Chińczycy 
próbowali problem ten rozwiązać, prowadząc hodowlę koni w Chinach 
Północnych, ale wydaje się, iż nie udawało im się wyhodować dostatecznej 
ich liczby. W wyniku ekspansji i zagarnięcia Rejonów Zachodnich nastą­
piło ożywienie handlu oraz nawiązanie ważnych kontaktów z krajami 
położonymi jeszcze bardziej na Zachodzie. Liczne nowe produkty, szcze­
gólnie winogrona i rozmaite gatunki jarzyn, pojawiły się teraz po raz pier­
wszy w Chinach. Zetknięcie się Chin z Zachodem miało też bardzo po­
ważny wpływ na ich rozwój kulturalny. 

Podczas panowania cesarza Wu prowadzono również wyprawy woj­
skowe w innych kierunkach, zwłaszcza na Południe. O ile wojny przeciwko 
Siung Nu były niewątpliwie o wiele kosztowniejsze, zarówno jeśli idzie 
o finanse, jak i o straty w ludziach, to pod względem znaczenia kampanie 
na Południu był o wiele ważniejsze. Po upadku dynastii Cz'inów obszary 
położone na Południu, które uległy podbojowi cz'inowskiemu, wyzwoliły 
się spod panowania chińskiego i powstało tam szereg państw niezależnych. 
Najważniejsze z nich to państwo Nan Jüe, które obejmowało Kuangtung 
i Kuangsi oraz północny Wietnam i rządzone było przez byłego generała 
cz'inowskiego. Na podstawie wcześniej zdobytego rozeznania o systemie 
rzecznym łączącym Nan Jüe z Chinami Środkowymi Hanowie rozpoczęli 

* Tereny na północ i na południe od T'ien Szanu oraz ziemie leżące na zachód od 
Pamiru Chińczycy nazywali po prostu Rejonami Zachodnimi. Będziemy też używać tego 
terminu zamiast anachronicznego Turkiestan Wschodni — Turcy zamieszkiwali ten 
rejon dopiero w VI w. n. e. — lub jeszcze bardziej niewłaściwej nazwy Sinkiang, która 
pochodzi z XVIII w. 



w 119 r. podbój, który w krótkim czasie doprowadził do zagarnięcia 
całego terytorium Nan Jüe oraz do przyłączenia go do Chin; jeśli chodzi 
o dwie prowincje Kuang, to już na stałe. Od tej też chwili trwała stale 
zwiększająca się migracja Chińczyków na Południe oraz asymilacja lud­
ności autochtonicznej; po kilku wiekach tereny te stały się chińskojęzyczne. 

Nieco wcześniej, przed podbojem Południa, dokonano również aneksji 
dwóch niezależnych państw w Fukienie i Czekiangu, tak że w istocie pra­
wie całe wybrzeże południowe wchodziło teraz w skład cesarstwa Han. Na 
tych obszarach zastosowano politykę masowego wysiedlania ludności tu­
bylczej do terenów na północ od Jangtse oraz intensywną kolonizację 
chińską. Prowincje Jünnan i Kueiczou także częściowo zostały podporząd­
kowane władzy chińskiej i miejscowe państwa zmuszone były uznać się 
za wasalów Hanów. W tym wypadku jednak podbój nie był trwały, a lud­
ność odzyskała później niepodległość. 

Na Północnym Wschodzie cesarz Wu, nosząc się z zamiarem oskrzy­
dlenia pozycji Siung Nu, doprowadził do rozciągnięcia władzy chińskiej 
na Koreę Północną, która została podbita w 109 r. Założono tu również 
liczne kolonie osadników chińskich, a jeden z ich ośrodków, Lolang 
(obecny Phenian), stał się zamożnym i wielkim centrum ludności i aż do 
313 r. n.e. odgrywał ważną rolę w rozpowszechnianiu kultury chińskiej. 
Dawne Lolang jest również terenem wielu fascynujących odkryć arche­
ologicznych, które dostarczają znakomitych źródeł dotyczących sztuki 
i życia za czasów hanowskich. Właśnie z tych kolonii w Korei Północnej 
kultura chińska rozprzestrzeniała się nie tylko na całą Koreę, lecz również 
niewątpliwie dotarła po raz pierwszy i do Japonii. 

Za panowania Wu Ti terytorium chińskie doszło do granic zbliżonych 
pod wieloma względami do obecnych. Ceną jednak, którą zapłacono za 
tę ekspansję, była całkowita ruina ekonomiczna oraz roztrwonienie wszy­
stkich rezerw, skumulowanych we wczesnym okresie dynastii. Wyniszczenie 
na olbrzymią skalę zasobów ludzkich i materialnych doprowadziło do 
kryzysu finansowego i społecznego, którego konsekwencje dla dalszego 
rozwoju kraju były wręcz zgubne. 

Aby zapobiec rosnącemu kryzysowi zastosowano wiele środków, 
które są szczególnie interesujące, m. in. dlatego, że nieraz spotkamy się 
z nimi w przyszłości. Jednym z najważniejszych aspektów kryzysu finan­
sowego było zagadnienie pieniądza. We wcześniejszym okresie Han bicie 
pieniędzy nie stanowiło jeszcze monopolu państwowego, stało się nim 
dopiero za panowania cesarza Wu. Ponieważ jednak rząd stale trzymał 
się zgubnej polityki deprecjacji pieniędzy, fałszerstwo stało się zjawiskiem 
nagminnym. Wszystkie wysiłki zmierzające do zniesienia prywatnego bicia 



Posąg kamienny — okres Zach. Han 

pieniędzy kończyły się fiaskiem mimo drakońskich środków, masowych 
aresztowań i kary śmierci. Problem został rozwiązany dopiero wówczas, 
gdy rząd wznowił wydanie pieniądza o wysokiej wartości realnej. 

W celu zapewnienia niezbędnych dochodów sięgano do najrozmait­
szych środków. Sprzedawano m. in. na wielką skalę tytuły. Najsłynniejsza 
metoda stosowana była przez samego cesarza. Otóż zmusił on wielmożów, 
składających hołd na dworze, do kupna kawałków skóry rzadkiego białego 
jelenia, którego można było znaleźć tylko w rezerwatach cesarskich, każąc 
im płacić po 400 tys. monet miedzianych. 

Monarchia Han na ogół kontynuowała stosowaną przez swoich po­
przedników politykę dyskryminacji kupiectwa. Polityka ta odzwierciedlała 
niechęć posiadaczy ziemskich do handlu, często upiększaną odpowiednimi 
frazesami moralnymi, a wywodzącą się w istocie rzeczy a. faktu, iż kupców 
uważano za poważnych rywali zarówno gospodarczych, jak i politycznych. 
Taki sam był ich stosunek do właścicieli prywatnych warsztatów, często 
zresztą również będących kupcami. W okresie kryzysu finansowego polityka 
ta stała się jeszcze bardziej drastyczna; wobec kupców zastosowano szcze­
gólnie surowe środki. W 119 r. zmuszeni oni byli zadeklarować cały posia­
dany kapitał i wpłacić do skarbu państwa daninę w wysokości jednej 
dziesiątej jego wartości. 



Większość zastosowanych środków przynosiła tylko doraźne efekty. 
Ważniejsze było niewątpliwie wprowadzenie na nowo państwowego mono­
polu na wydobycie i wyrabianie soli i żelaza, który istniał w okresie Cz'in. 
Monopole oddano pod zarząd byłych właścicieli prywatnych przedsię­
biorstw i stały się one źródłem znacznych dochodów dla państwa. Wszel­
kie naruszenia przepisów monopoli karane były z wielką surowością — 
zwykłą sankcję stanowiło odcięcie lewej nogi. 

W 81 r. p.n.e. miała miejsce wielce ciekawa dyskusja o korzyściach . 
i brakach tych monopoli i chociaż wielu dygnitarzy było przeciwnych 
ich istnieniu, monopole zostały utrzymane. Rząd stosował również poli­
tykę tzw. wyrównywania, która polegała na skupywaniu oraz przewożeniu 
do miejsc zbytu zboża w wielkich ilościach. Współzawodnicząc w tej 
dziedzinie z kupcami, rząd miał możność kontrolowania cen. Metoda ta 
też przyniosła skarbowi państwa znaczne dochody. Jednak wszystkie 
powyższe środki były w istocie rzeczy tylko paliatywne, gdyż nie docierały 
do sedna kryzysu społeczno-ekonomicznego. Jedna z wypowiedzi we wspo­
mnianej dyskusji ilustruje znakomicie istotę sprzeczności klasowych feu-
dalizmu hanowskiego; opis ten mógłby być również w pełni zastosowany 
do okresów późniejszych. 

„Ci, którzy mieszkają w wysokich salach i rozległych dworach, szero­
kich komnatach i obszernych pokojach, nie mają pojęcia o niewygodach 
jednoizbowych chat i wąskich lepianek, przeciekających dachów i prze­
siąkniętych wilgocią podłóg. 

Ci, którzy posiadają sto zaprzęgów koni w swoich stajniach i bogactwo 
nagromadzone w swoich skarbcach, ci, którzy zagarniają, co stare, i cho­
wają, co nowe, nie znają troski o dzień powszedni, mający początek, lecz 
nie mający końca, ani kupowania towaru jedynie za grosze. 

Ci, którzy spoczywają na miękkich łożach lub matach pilśniowych, 
otoczeni służącymi i czeladzią, nic nie wiedzą o cierpieniach człowieka 
ciągnącego wóz lub łódź, wytężającego siły na wzgórzach czy zmagającego 
się z prądem. 

Ci, którzy są przy władzy, pochylając się nad swoim biurkiem, badają 
sprawy przedstawione im do osądzenia i gryzmolą swoją decyzję, nie mają 
pojęcia o terrorze dybów i kajdanów, o bólu biczów i rózg". 



VI. KRYZYS ZACHODNIEJ 
DYNASTII HAN 

ISTOTA KRYZYSU SPOŁECZ­
NEGO 

SZYSTKIE trudności gospodarcze 
i finansowe, które pojawiły się pod koniec panowania cesarza Wu, zaos­
trzyły się jeszcze bardziej wskutek zjawiska niewątpliwie najważniejszego — 
kryzysu społecznego.Głównym zaś jego aspektem i zarazem przyczyną 
był stały wzrost wielkich majątków ziemskich kosztem stanu posiadania 
drobnych chłopów. Chłopi popadali w coraz większym stopniu w zadłu­
żenie oraz w zależność od lichwiarzy; w tej sytuacji zmuszeni byli sprzedawać 
ziemię, a często także siebie samych i swoje rodziny. Tym samym z niezale­
żnych drobnych posiadaczy ziemi przekształcali się. w dzierżawców, robo­
tników rolnych lub niewolników. Proces ten pogłębiał się szybko w I w.« 
p.n.e. i był jak najściślej związany z kryzysem finansowym. Właściciele 
wielkich majątków zawsze skutecznie uchylali się od płacenia obowią­
zujących ich podatków, a gdy zmniejszyła się liczba drobnych chłopów, 
którzy stanowili znaczną większość podatników, odbiło się to z kolei ujemnie 
na dochodach rządu. 

Na pogorszenie położenia Chin wpłynął również stały wzrost ludności; 
spis przeprowadzony w 2 r. n.e. opiewał stan ludności na przeszło 59 mln. 
Na ogół rzecz biorąc, nie można traktować wczesnych spisów chińskich 
za całkowicie ścisłe, opierały się one bowiem nie na liczbie mieszkańców, 
lecz gospodarstw, a ponieważ zasadniczym celem spisu było otrzymanie 
danych do celów fiskalnych, skłaniało to do fałszowania ich bądź zatajania 
i powodowało wiele niedokładności. Powyższą liczbę można jednak uznać 
za mniej więcej dokładną. Tak znaczny przyrost, nadal bardzo nierówno­
miernie rozłożony, w istotny sposób zaważył na jeszcze szybszym zmniej­
szaniu się działek należących do drobnych chłopów. Taki stan rzeczy 
z kolei jeszcze bardziej utrudniał położenie chłopów; równocześnie sy­
tuacja aprowizacyjna w kraju stawała się coraz bardziej krytyczna. Niektóre 
ze środków zaradczych przedsięwziętych podczas panowania Wu Ti, 



a zwłaszcza system „wyrównywania", dopomogły w pewnym stopniu do 
doraźnego rozładowania sytuacji, jednak w drugiej połowie I w. p.n.e. 
nastąpiło jej dalsze pogorszenie. 

Zjawisko koncentracji własności ziemi i towarzyszące mu zubożenie 
chłopstwa były właściwie immanentnymi cechami chińskiego społeczeń­
stwa feudalnego i mają kluczowe znaczenie dla wyjaśnienia i zrozu­
mienia jego ewolucji. Zjawiska miały w zasadzie charakter cykliczny i po­
wtarzały się periodycznie w sposób, który można by zawczasu określić; 
najczęściej prowadziły one do ostrego kryzysu społecznego, który zazwy­
czaj kończył się powstaniem chłopskim i upadkiem panującej dynastii. 
Głoszenie więc przez konfucjanistów konieczności paternalistycznej troski 
o dobrobyt ludu i właściwego dbania o stan rolnictwa nie stanowiło tylko 
czczego moralizatorstwa, lecz wynikało ze zrozumienia tych zagadnień. 
Ponieważ jednak sami byli zasadniczo przedstawicielami i członkami klasy 
wielkich posiadaczy ziemskich, nie mogli więc wysunąć jakichkolwiek 
realnych propozycji, które by problem ten rozwiązały. 

UPADEK ZACHODNIEJ DYNASTII HAN 

Po okresie panowania cesarza Wu nastąpił stały spadek potęgi i pre­
stiżu dynastii Han. Na dworze zaostrzyła się jeszcze bardziej walka różnych 
klik dygnitarzy i eunuchów, którzy odgrywali coraz znaczniejszą rolę. 
Rosło też znaczenie polityczne rodów spokrewnionych z cesarzowymi, 
zwłaszcza po 33 r., kiedy ród Wang, spokrewniony z cesarzową wdową 
po cesarzu Juan, rósł w potęgę w sposób niezwykle podobny do wywyższe­
nia się rodziny Lu na początku okresu Han. Najwybitniejszym członkiem 
tego rodu był siostrzeniec cesarzowej, Wang Mang, człowiek wielce uzdol­
niony, rozmiłowany w nauce i uczony, wstrzemięźliwy i skromny, a przy 
tym ambitny i przebiegły, który mając zaledwie 23 lata zajmował najwyższe 
stanowiska w rządzie. Wang Mang szczególnie korzystnie rysował się na 
tle zdegenerowanego i rozpijaczonego cesarza Cz'eng (32—7), a nawet 
w większym stopniu jego następcy, cesarza Ai (6—1), jeszcze bardziej 
rozpustnego i nieudolnego władcy. Aczkolwiek za panowania tego cesarza 
ród Wang był odsunięty od władzy, Wang Mang stale skupiał wokół 
siebie grupę zwolenników, składającą się przede wszystkim z najwyższych 
dygnitarzy na dworze cesarskim. 

Wang Mang lubował się w przybieraniu postawy, najprawdopodob­
niej szczerze, gorliwego konfucjanisty, wierzącego w konieczność powrotu 
do antyczności, do wzorowych rządów Starożytnych Mędrców. Był zwo­
lennikiem i przyczynił się wielce do studiowania klasycznej literatury 



konfucjańskiej, na której opierał się w formułowaniu swojej polityki. 
Szczególnie cenił Czou Li oraz Tekst starożytny Szu Czingu*. Oskarżano 
go później bardzo często, raczej niesłusznie, o sfałszowanie obydwu tych 
dzieł dla poparcia swoich zamierzeń politycznych. Popieranie przez Wang 
Manga studiowania kanonu konfucjańskiego przyniosło mu niewątpliwie 
wielu zwolenników wśród uczonych konfucjanistówl 

W 1 r. n.e. Wang Mang był już regentem i faktycznym władcą cesar­
stwa. W 9 r. odsunął od tronu nowego cesarza (dziecko paroletnie), nie 
zabijając go jednak, i ogłosił się pierwszym cesarzem dynastii Sin („Nowa", 
być może nazwa pochodzi z rangi, którą Wang Mang miał już uprzednio 
jako markiz Sin). Tym samym wydawało się, że dwustuletnie panowanie 
Hanów skończyło się bezpowrotnie. Wszyscy członkowie rodu Liu — 
a było ich niezmiernie wielu (ród był płodny, zwłaszcza że przez cały okres 
feudalizmu aż do XX w. panowała poligamia, lecz prawie wyłącznie 
wśród klasy posiadającej) — zostali pozbawieni swoich tytułów arysto­
kratycznych. 

PANOWANIE WANG MANGA 

Krótki okres panowania Wang Manga (9—23 r. n.e.) jest niewątpliwie 
jednym z najbardziej dramatycznych i ciekawych epizodów w dziejach 
Chin, szczególnie ze względu na reformy, które cesarz usiłował wprowadzić 
dla załagodzenia stale narastającego kryzysu społeczno-ekonomicznego. 
Wszyscy późniejsi ortodoksyjni historycy konfucjańscy jednogłośnie potę­
piali Wang Manga jako „uzurpatora" i wszystko, co zostało o nim napi­
sane, jest dziełem jego wrogów. 

Najważniejsze reformy ogłoszone zostały już w 9 r. Obejmowały one 
program tzw. nacjonalizacji ziemi (tj. cała ziemia miała stać się znowu 
cesarską); zakaz wolnej sprzedaży i kupna ziemi, konfiskatę wielkich mają­
tków oraz podział ziemi między chłopów. Celem reformy miało być za-

* Starożytny tekst (ku wen) miał być znaleziony około połowy II w. p. n. e. w ścianie 
domu Konfucjusza, a komentarz do niego napisany był przez jednego z jego potomków, 
K'ung An-kuo. Nazwa wywodzi się z tego, że był on pisany za pomocą starszych form 
znaków, pochodzących z okresu prze-cz'inowskiego. Był to tekst dłuższy niż tzw. 
Nowoczesny tekst (czin wen), tj. spisany z pamięci we wczesnym okresie Han, z użyciem 
nowszych form znaków. Słynna kontrowersja dotycząca wiarygodności Starożytnego 
tekstu trwała przez wiele wieków. Tekst sam zaś zaginął, być może przy upadku Hanów, 
lecz pojawił się znowu w IV w. n. e. Dopiero w XVII w. dowiedziono, iż ta późniejsza 
wersja — która przez z górą tysiąc lat uważana była za część składową kanonu kon­
fucjańskiego — była falsyfikatem. 



pewnienłe każdemu chłopu własnej działki. Zgodnie ze swoimi tendencjami 
do archaizowania Wang Mang ogłosił również zamiar wznowienia sta­
rożytnego systemu „studnia-pole". Posiadanie niewolników przez osoby 
prywatne miało być ograniczone, a handel niewolnikami w przyszłości 
zakazany. Rządowe monopole na sól i żelazo zostały przywrócone, wpro­
wadzono także nowe, np. na wino i inne produkty. Lasy i jeziora dotych­
czas uważane za wspólną własność gmin wiejskich podlegały teraz kontroli 
rządu, który za ich użytkowanie żądał nowych podatków. Rząd zapowie­
dział również udzielanie pożyczek chłopom, pobierając 3% miesięcznie, 
a więc o wiele mniej niż lichwiarze. Monopol rządu na bicie monet został 
obwarowany specjalnymi przepisami, a przeciwko fałszerzom zaostrzono 
środki represji. Równocześnie Wang Mang kontynuował politykę depre­
cjacji pieniądza i przymusowej wpłaty posiadanego złota, co pozwoliło 
mu nagromadzić olbrzymie zapasy tego kruszcu, rzekomo aż 5 mln uncji.. 

Wszystkie te pociągnięcia miały służyć ściśle związanym z sobą celom: 
poprawić warunki egzystencji chłopów i dostarczyć rządowi nowych źró­

deł dochodu. Reformy Wang 
Manga napotkały jednak tak 
intensywny sprzeciw ze strony 
wielkich posiadaczy ziemskich 
i tak dalece były sabotowane 
przez biurokrację, że w ciągu 
trzech lat zmuszony był do 
odwołania głównych zarzą­
dzeń, tj. dotyczących ; ziemi 
i niewolników. Być może, re­
formy można było przeprowa­
dzić, gdyby cesarz miał na 
swoje zawołanie posłusznych 
i uczciwych urzędników. Tak 
jednak nie było mimo usiło­
wań Wang Manga, zmierzają­
cych do uzdrowienia biuro­
kracji: np. urzędnikom win­
nym korupcji konfiskowano 
4/5 ich majątku. Było mało 
prawdopodobne, aby urzęd-

Kadzielnica, brąz inkrustowany 
okres Zach. Han 



nicy mogli lub chcieli wprowadzać w życie reformy wymierzone przeciwko 
interesom ich własnych rodzin i klasy. W rzeczywistości więc nie uległa 
poprawie sytuacja ani rządu, ani chłopów, gdyż większość nowych do­
chodów trafiała do kieszeni urzędników. Toteż niezadowolenie ludności, 
bardzo nabrzmiałe jeszcze przed objęciem władzy przez Wang Manga, 
narastało teraz coraz bardziej. 

Reformy Wang Manga w przeważającej części nie były innowacją, 
z wyjątkiem projektów dotyczących ziemi. Wiele z nich przeprowadzono 
we wcześniejszych okresach, zwłaszcza podczas panowania cesarza Wu. 
Jest oczywiście nonsensowym anachronizmem nazywanie Wang Manga 
„pierwszym socjalistą" w dziejach Chin, jak to czynili niektórzy pisarze 
europejscy i chińscy, lecz niemniej nierozsądne jest również określenie 
jego reform jako wstecznych i reakcyjnych. W istocie rzeczy mamy tu 
do czynienia z niezmiernie ciekawą próbą rozwiązania bieżących zagadnień 
i sprzeczności w ramach społeczeństwa feudalnego. Uległy one niepowo­
dzeniu, nie tylko z przyczyn wyżej wymienionych, lecz w zasadzie dlatego, 
iż mieściły się w tych ramach. 

Panowanie Wang Manga osłabione było ponadto przez wmieszanie się 
Chin w wojnę z Siung Nu. Cesarzowi zarzuca się, że sprowokował ten 
konflikt, być może dla klasycznego odwrócenia uwagi społeczeństwa od 
sytuacji wewnętrznej. Bez względu na to, jakie były istotne przyczyny, 
faktem jest, iż pierwsze starcia miały miejsce w 10 r. n.e.; Wang Mang 
usiłował wystawić 300-tysięczną armię, której zadaniem miał być ostate­
czny podbój całego terytorium Siung Nu. Zamierzenia te spaliły całkowicie 
na panewce; co więcej, rozpoczęły się nieustające najazdy Siung Nu na 
Chiny Północne. Już w 16 r. Siung Nu udało się przeciąć wszystkie drogi 
wiodące z Chin do Azji Środkowej, co pociągnęło za sobą utratę wszystkich 
posiadłości chińskich w Rejonach Zachodnich, które zresztą stanowiły 
wieczną kość niezgody między Chińczykami a Siung Nu. Wang Mang 
nie zaniechał jednak walki i w 19 r. Chiny wystawiły nowe wojska przeciwko 
Siung Nu, złożone przeważnie z więźniów i niewolników. 

Powtarzające się klęski żywiołowe, a zwłaszcza katastrofalny wylew 
Rzeki Żółtej oraz zmiana jej biegu po 11 r. i związany z tym masowy 
głód spowodowały, że niezadowolenie chłopów przybrało znacznie na 
sile, nabierając już od 14 r. charakteru powstań lokalnych. Armia, która 
miała służyć do walki przeciwko Siung Nu, uległa prawie całkowitej dezin­
tegracji; około 200 tys. żołnierzy zdezerterowało i rozpoczęło plądrowanie 
kraju. Pierwsze powstania chłopskie były względnie ograniczone w swoim 
zakresie, gdyż rebelianci rabowali tylko okręgi wiejskie w poszukiwaniu 
żywności; nie atakowali natomiast miast i urzędników. 



W 18 r. sytuacja uległa znacznym zmianom i ruch chłopski przybrał 
rozmiary przypominające rewolucję. Wiązało się to m. in. z powstaniem 
stowarzyszenia tajnego, tzw. Czerwonych Brwi (malowano je dla rozpo­
znania uczestników), prawdopodobnie będącego pod silnym wpływem 
ludowych wierzeń taoistycznych, które stanęło na czele potężnego chło­
pskiego ruchu rewolucyjnego. Stowarzyszenie rozpoczęło swoją działalność 
w Szantungu — prowincji znanej w dziejach chińskich właśnie z akcji 
tego rodzaju — a wpływy jego szybko rozprzestrzeniły się na obszary 
między słynną świętą górą Ta i a basenem rzeki Huai, tj. na te same tereny, 
gdzie przed laty Liu Pang rozpoczął swoją karierę. Głównym przywódcą 
ruchu był Fan Cz'ung. Wkrótce oddziały Czerwonych Brwi zaczęły 
atakować miasta i zabijać urzędników rządowych. Tym samym powstanie 
przekształciło się w jedną z największych rewolucji chłopskich w historii 
Chin, pierwszą, lecz bynajmniej nie ostatnią rewolucję na wielką skalę. 
Zjawisko cyklicznie powtarzającej się rewolucji chłopskiej stanowiło zaś 
jedną z najbardziej charakterystycznych cech rozwoju Chin. 

Wang Mang wysłał wojska przeciwko oddziałom Czerwonych Brwi, 
lecz nie udało się im opanować sytuacji, m. in. dlatego, iż zachowanie 
ich było tak oburzające, że ludność skłonna była raczej popierać powstań­
ców chłopskich. W krótkim czasie Czerwone Brwi stały się panami prawie 
całych Chin Wschodnich. Korzystając z sytuacji rozwijającej się się wojny 
domowej stanął do walki z Wang Mangiem odsunięty od władzy ród Liu. 
Członkom rodu udało się podporządkować sobie niektóre chłopskie 
oddziały powstańcze, m.in. tzw. Armię Zielonego Lasu, i wyruszyć na 
północ przeciwko Wang Mangowi. Wśród Liu rozpoczęła się teraz zacięta 
rywalizacja, kto z nich w przyszłości po obaleniu Wang Manga obejmie 
tron cesarski. Najzdolniejszym wodzem był Liu Siu, bogaty obszarnik ze 
wschodniego Honanu, lecz został obwołany cesarzem inny pretendent, 
Liu Süan. 

W wyniku walki na dwóch frontach, przeciwko oddziałom Czerwonych 
Brwi oraz zwolennikom rodu Liu, wojska Wang Manga poniosły wiele 
klęsk, najdotkliwsze zadane były przez armie Liu. W 23 r. większość 
zwolenników opuściła Wang Manga, a wojska Liu zbliżały się do jego 
stolicy, Cz'anganu. W tym momencie wybuchło również powstanie w sa­
mej stolicy; z niewielką garstką wiernych mu jeszcze zwolenników Wang 
Mang schronił się na wieży na wysepce położonej na sztucznym jeziorze. 
Do ostatniej chwili był przekonany, że opatrzność go zbawi. Wieżę zdoby­
to, natomiast Wang Mang, siedzący na tronie w pełnej gali cesarskiej, został 
zamordowany, a jego zwłoki zbeszczeszczone przez odcięcie głowy i nastę­
pnie rozszarpane. 



Śmierć Wang Manga nie oznaczała bynajmniej końca konfliktu. Okupa­
cja Cz'anganu przez armię Liu była tego rodzaju, że niebawem ludność za­
częła opłakiwać los „uzurpatora" i wychwalać jego rządy. Nastąpił okres 
powszechnej walki o władzę, wszystkich ze wszystkimi. Oddziały Czerwo­
nych Brwi również pomaszerowały na zachód i w 24 r. zajęły Cz'angan, 
wypędzając Liu Süana. Większość jego dotychczasowych zwolenników 
zdradziła go i przeszła na stronę Czerwonych Brwi. Wojska Czerwonych 
Brwi zmuszone były jednak odstąpić od Cz'anganu i wycofać się z powro­
tem na wschód. Liu Siu rozbił po kolei większość ich oddziałów, a nie­
dobitków wcielił w szeregi własnej armii. Korzystając z poparcia wielkich 
właścicieli ziemskich, rozpoczął on wówczas długą kampanię zmierzającą 
do konsolidacji władzy. Ogłosił się cesarzem w 25 r. (Liu Süan został 
zabity w tym samym roku), a następnie wyeliminował z powodzeniem 
wszystkich swoich rywali do tronu cesarskiego. Wznawiając tym samym 
panowanie dynastii Han, Liu Siu przeniósł jednak stolicę do Lojangu, 
do swojej rodzimej prowincji, m. in. dlatego, że dawna stolica Cz'angan 
uległa całkowitemu zniszczeniu i spustoszeniu. Nowa nazwa dynastii — 
dynastia Wschodnich Han — zastosowana później przez historyków chiń­
skich, wywodzi się właśnie z przeniesienia stolicy na Wschód. 

Ruch Czerwonych Brwi wykazał pod wieloma względami stale się 
powtarzającą ograniczoność rewolucji chłopskich w Chinach. Powstańcy 
mogli doprowadzić — i wielokrotnie doprowadzali — do obalenia panu­
jącego, lecz nie mieli żadnych koncepcji ustrojowych poza wprowadzeniem 
nowej dynastii. Po zdobyciu Cz'anganu przywódcy Czerwonych Brwi 
znaleźli bez trudu jeszcze jednego Liu w swoich własnych szeregach i ogło­
sili go cesarzem. Wielokrotnie w przyszłości sami przywódcy powstań 
chłopskich przekształcali się w cesarzy, a wynikiem tego było to, że korzyści 
z powstań chłopskich wyciągali przede wszystkim przedstawiciele klasy 
posiadającej, dochodząc do władzy przy pomocy wojsk chłopskich. Tak 
też było w wypadku restauracji panowania Hanów. Wynik ogólny zaś 
okresu przejściowego między dwiema dynastiami hanowskimi, jak i w innych 
podobnych wypadkach, był katastrofalny dla kraju, oznaczał bowiem 
całkowitą dewastację gospodarki i olbrzymie, wprost nieobliczalne straty 
w ludziach. 



VII. WSCHODNIA DYNASTIA HAN 

RESTAURACJA SCENTRALIZO-
WANEJ MONARCHII 

Po WSTĄPIENIU na tron w 25 r. 
Liu Siu — znany w historii jako cesarz Kuang Wu (25—57) — prowadził 
przeszło dziesięć lat walkę o stabilizację swojej władzy; m. in. toczył wojnę 
przeciwko całkowicie niezależnym władcom w Szantungu i Sycz'uanie. 
Kuang Wu Ti trzymał się już i wtedy nieco konwencjonalnego wzoru 
zakładania nowej dynastii. Klęska długoletnich wojen przyniosła ze sobą 
zniszczenie gospodarki i spadek zaludnienia; doprowadziła również do 
zaniku poważnej części starej arystokracji hanowskiej i tym samym do 
zmniejszenia liczby wielkich posiadaczy ziemskich. Umożliwiło to z kolei 
doraźne rozwiązanie najbardziej palącego problemu społecznego; ponieważ 
było teraz dosyć wolnej ziemi, można było zaspokoić potrzeby chłopów, 
tym bardziej że na początku epoki Wschodnich Han ród cesarski, który 
zawsze stawał się największym właścicielem ziemi w całym kraju, był jeszcze 
stosunkowo nieliczny, a jego rola polityczna została ograniczona przez 
cesarza, m. in. przez odebranie 137 książętom Liu ich tytułów królewskich. 

Brzemię podatków ciążące na chłopach zostało wydatnie zmniejszone; 
podatek ziemski obniżono z 1/10 do ł / 3 0 . Uwolniono znaczną liczbę tych, 
którzy zmuszeni byli sprzedać się w niewolę lub stali się niewolnikami 
rządowymi z powodu rzekomych przestępstw. Pokaźne ilości ziemi 
państwowej rozdano chłopom, a wielkie armie z okresu wojennego prawie 
całkowicie zdemobilizowano. Przeprowadzono też poważną redukcję biu­
rokracji, zwłaszcza urzędników niższych, uważanych za „dopust ludu", 
zmniejszając o 9 / 1 0 ich liczbę w około 400 okręgach. 

W wyniku wszystkich tych pociągnięć ustabilizowała się sytuacja 
polityczna, po upływie zaś około 70—80 lat Chiny osiągnęły znaczną 
poprawę gospodarki, zbliżając się do poziomu z połowy 1 w. p.n.e. Należy 
jednak zauważyć, że klasa wielkich posiadaczy ziemskich zajmowała od 
początku okresu Wschodnich Han pozycję silniejszą niż po upadku Cz'inów. 



Wzrost wielkich majątków rozpoczął się już w pierwszych latach dynastii. 
Jednym z głównych źródeł bogacenia się obszarników było znaczne roz­
szerzenie systemu dzierżaw; otrzymywali oni co najmniej połowę zbiorów 
jako opłatę czynszu, a równocześnie płacili nowe obniżone podatki. Właśnie 
już w tym okresie wielkie majątki nabierają charakteru nie tylko samo­
wystarczalnych folwarków, ale i prawdziwych warowni feudalnych, z wła­
sną siłą zbrojną. 

Ogólna poprawa koniunktury gospodarczej, która trwała przez pier­
wsze stulecie dynastii Wschodnich Han, wynikała raczej z przyczyn spo­
łeczno-politycznych, gdyż nie ma żadnych wyraźnych dowodów świad­
czących o jakichkolwiek podstawowych zmianach lub innowacjach 
w metodach produkcji. Nastąpiło natomiast istotne przesunięcie gospo­
darczego punktu ciężkości poszczególnych obszarów: Północny Zachód 
(zwłaszcza Szensi) był tak doszczętnie zrujnowany, że liczył się obecnie 
o wiele mniej, natomiast północna część Wielkiej Chińskiej Niziny (Honan, 
Hopei i Szantung) stała się teraz najważniejszym okręgiem gospodarczym. 
Odbudowa produkcji rolnej prowadziła do wzrostu wymiany handlowej 
i gospodarki pieniężnej, a tym samym do rozwoju miast, w szczególności 
nowej stolicy, Lojangu, która stała się centrum o wielkim znaczeniu. 

Administracja państwa nowego cesarstwa Han (zwanego też czasami 
dynastią Późniejszych Han) trzymała się na ogół praktyki poprzedników. 
Urzędnicy byli wybierani przeważnie na podstawie rekomendacji i pocho­
dzili prawie wyłącznie z klasy obszarniczej. Jednym z głównych źródeł 
rekrutacji urzędników był nadal Uniwersytet Cesarski, na którym liczba 
studentów stale się zwiększała, dochodząc do 30 tys. w 146 r. Cesarz 
Kuang Wu z pełną świadomością budował autorytet i prestiż konfucjań-
skich uczonych-dygnitarzy. Mówiono, że cesarz po zdobyciu imperium 
za pomocą miecza otaczał się uczonymi, a nie generałami; tych ostatnich 
pozbył się możliwie jak najszybciej, posyłając ich na emeryturę. 

ROZWÓJ POLITYCZNY 

Podczas panowania następnych dwóch cesarzy, Minga (58—75) oraz 
Czanga (76—88), nie zaszły żadne istotniejsze zmiany w rozwoju poli­
tycznym; trzymał się on nadal ogólnych tendencji wytyczonych w okresie 
cesarza Kuang Wu. Panowanie cesarza Minga jest znane przede wszystkim 
z tego, że nastąpiło wówczas pierwsze wprowadzenie buddyzmu, któremu 
patronował sam cesarz; za to też był on w przyszłości surowo karcony 
przez ortodoksyjnych historyków konfucjańskich. Pojawienie się bud­
dyzmu stanowiło przede wszystkim rezultat nowej ekspansji panowania 



chińskiego na Rejony Zachodnie, które w owym okresie były już całkowicie 
buddyjskie i tworzyły pomost między Chinami i Indiami. W 67 r. pierwsze 
teksty buddyjskie zostały przetłumaczone na chiński, dając początek 
olbrzymiej literaturze. 

Istotą późniejszej historii politycznej dynastii Wschodnich Han była 
walka o władzę poszczególnych klik — dostojników, rodzin spokrewnio­
nych z cesarzowymi oraz eunuchów — przy niezmiernie skomplikowanych 
stosunkach między tymi trzema grupami i stale zmieniających się sojuszach. 
Nieraz sam cesarz wykorzystywał eunuchów do walki z krewnymi cesa-
rzowych, którzy zawsze przejawiali tendencję do monopolizowania władzy 
politycznej. Eunuchowie, mając prawo bezpośredniego dostępu do cesarza, 
byli — logicznie rzecz biorąc — wygodnym instrumentem do realizacji 
podobnych zamierzeń cesarskich, toteż szybko wykorzystali w pełni swoją 
pozycję, przekształcając się w wielką potęgę polityczną. Świadczy o tym 
m. in. przyznanie im do 126 r. prawa posiadania tytułów oraz adoptowania 
synów. Głównym celem eunuchów, poza osiągnięciem wpływów polity­
cznych, było zdobycie bogactwa dla siebie i swoich rodzin, a w miarę jak 
opanowali oni administrację, sprzedaż urzędów stawała się jednym z naj­
bardziej intratnych źródeł ich dochodów. Po okresie panowania pierwszych 
trzech cesarzy wszyscy następni w momencie wstąpienia na tron byli 
małoletni i w rzeczywistości większość z nich stanowiła tylko igraszkę 
w rękach eunuchów. 

W drogim stuleciu panowania Wschodnich Han walka o władzę przy-
brała charakter jeszcze bardziej drastyczny. Krewni cesarzowych byli nie 
mniej żądni władzy i bogactwa niż eunuchowie. Tak np. ród Liang, z któ­
rego pochodziły trzy cesarzowe oraz sześć konkubin cesarskich, opanował 
rządy w połowie U stulecia, a członkowie rodu dorobili się następujących 
godności: 7 markizów, 3 marszałków, 57 ministrów i generałów. Ten 
potężny ród wpadł w konflikt z cesarzem Huan (147—167) oraz, co waż­
niejsze, z eunuchami i poniósł całkowitą klęskę; w 159 r. cały ród Liang 
został wytępiony. Podczas następnych dwudziestu lat walka na dworze 
przybrała charakter jeszcze ostrzejszy. Dygnitarze dworscy utworzyli spe­
cjalne stowarzyszenie do walki z dominacją eunuchów, lecz nie udało 
im się uzyskać należytego poparcia wojskowych. Stowarzyszenie, założone 
w 168 r., reprezentowało prawie wszystkich uczonych-dygnitarzy w kraju 
i cieszyło aą gorącym poparciem studentów Uniwersytetu Cesarskiego — 
przyszłych urzędników. Wygrali jednak eunuchowie: przekonali cesarza, iż 
stowarzyszenie stanowi groźbę dla tronu, i rozbili je, mordując przy tej 
okazji około setki przywódców. Ludzi tych uważano później za męczen­
ników konfucjanizmu. Po tych pierwszych represjach w kraju zapanował 



terror i każdy, kto był znany ze swojej odwagi, wiedzy lub cnoty, noto­
wany był przez eunuchów jako podejrzany o przynależność do stowarzy­
szenia. Podczas tych lat terroru eunuchowie spowodowali zamordowanie 
przeszło 10 tys. niewinnych ludzi. 

EKSPANSJA TERYTORIALNA W EPOCE WSCHODNICH HAN 

Panujący dynastii Wschodnich Han po wstępnym okresie poświęconym 
stabilizacji stosunków wewnętrznych szybko zwrócili uwagę na odzyskanie 
pozycji swoich poprzedników i przywrócenie ziem utraconych przez Chiny 
w latach panowania Wang Manga. W rzeczywistości powodzenie ich 
w tej dziedzinie było nie mniejsze niż dynastii Zachodnich Han, lecz efekty 
okazały się o wiele mniej trwałe. 

Cesarze chińscy nadal uważali Siung Nu za swoich głównych wrogów, 
chociaż pozycja tych plemion została znacznie osłabiona szeregiem klęsk 
głodowych, szczególnie w 45 r., w wyniku których utracili prawie połowę 
swoich stad. Byli oni w coraz mniejszym stopniu koczownikami, a stawali 
się coraz bardziej zależni od handlu z Chińczykami. Siung Nu byli teraz 
również stale atakowani przez ich wschodnich sąsiadów, ludy Sien Pi 
oraz Wu Huan, będące potomkami dawnych Tung Hu (uczeni różnią się 
co do przynależności etniczno-językowej tych plemion; niektórzy widzą 
w nich przodków Mongołów, inni uważają ich za Tunguzów). Plemiona te, 
jeszcze całkowicie koczownicze, stały się sojusznikami Chin w walce prze­
ciwko Siung Nu. Rząd chiński zaś, zawsze żywotnie zainteresowany w do­
prowadzeniu do ataku innych „barbarzyńców" na Siung Nu, gotów był 
płacić daninę Sien Pi i Wu Huan byleby cel ten osiągnąć. 

W 48 r. nastąpił definitywny podział plemion Siung Nu na dwie grupy — 
północną i południową. Ważniejsza była grupa północna, szczególnie ze 
względu na wpływy, jakie plemiona te posiadały w Rejonach Zachodnich. 
Słabsza zaś grupa południowa poddała się władzy chińskiej i wielu Siung 
Nu zostało przesiedlonych na tereny Chin Północnych, gdzie pełnili straż 
graniczną — analogia z Rzymem jest tu wprost uderzająca. W rezultacie 
problem stosunków z Siung Nu stał się o wiele mniej palący niż w okresach 
poprzednich. 

Wypadki powyższe związane z losem Siung Nu znacznie ułatwiły 
odrestaurowanie potęgi chińskiej w Rejonach Zachodnich. Podbój Azji 
Środkowej, który teraz nastąpił, jest przede wszystkim związany z nazwi­
skiem Pan Cz'ao (32—102), najwybitniejszego generała owych czasów 
i brata sławnego historyka, Pan Ku. Pan Cz'ao rozpoczął swoją działal­
ność w 73 r. i dzięki pomysłowości, chytrości i odwadze osobistej przy-



Statuetka, ceramika — okres Wsch. Han (?) 

czynił się prawie sam jeden do odzyskania pozycji chińskich w Rejonach 
Zachodnich, tak że do 91 r. wszystkie państewka basenu Tarim znów 
uznały się za wasali cesarstwa chińskiego. Państwa te na ogół chętnie 
korzystały z pomocy chińskiej przeciwko północnym Siung Nu, ale po 
zasmakowaniu chińskiej władzy doszły do wniosku, iż jest ona równie 
uciążliwa, i rozpoczęły walkę o wyzwolenie. 

Pan Cz'ao prowadził politykę ekspansji, która jednak opierała się na 
założeniu ponoszenia jak najmniejszych kosztów przez skarb cesarski 
i przeprowadzania działań wojennych z użyciem sił zbrojnych państw 
Rejonów Zachodnich jako sojuszników. Innymi słowy, była to już wówczas 
tradycyjna polityka chińska wygrywania „barbarzyńców" przeciwko sobie. 
Polityka ekspansji stanowiła jednak ciągły przedmiot debat na dworze 
cesarskim, gdyż niektórzy dostojnicy przeciwstawiali się jej ze względu na 
koszty i brak realnych korzyści. Niektórzy autorzy chińscy uważają Pan 
Cz'ao nie tylko za wielkiego zdobywcę i utalentowanego administratora, 
lecz też za „wybitnego dyplomatę". Jest to dość swoiste użycie tego 
terminu, zważywszy, iż jednym z nasłynniejszych jego wyczynów było 
zamordowanie ambasadora Siung Nu wraz z całą jego świtą na dwo­
rze jednego z państw Rejonów Zachodnich. 



Zasadniczym rezultatem ponownego chińskiego podboju Rejonów 
Zachodnich i prawdopodobnie jednym z głównych jego celów było wzno­
wienie kontroli chińskiej nad Drogą Jedwabiu. Pozycje Chin wzmocniono 
teraz przez zakładanie kolonii kupców chińskich w miastach tego obszaru. 
Główny przedmiot eksportu chińskiego stanowił nadal jedwab, zarówno 
surowy, jak i tkany, oraz wyroby rzemieślnicze. Chińczycy importowali 
zaś szkło, nefryt, kość słoniową, cenne kamienie, wełnę, płótno oraz konie. 

W 90 r. Pan Cz'ao z powodzeniem odparł najazd 70-tysięcznej armii 
Kuszanów, którzy byli do tego stopnia przejęci jego zwycięstwem, iż przez 
pewien okres czasu płacili mu osobiście daninę. W 91 r. był on mianowany 
Protektorem Generalnym Rejonów Zachodnich, a w 97 r. wysłał wyprawę, 
która przekroczywszy Pamir dotarła do brzegów Morza Kaspijskiego. 
Był to najdalszy wypad Chińczyków na Zachód. W owym właśnie czasie 
Pan Cz'ao wyekspediował jednego ze swoich urzędników, Kan Jinga, 
z misją nawiązania kontaktów z imperium rzymskim. Misja się jednak 
nie udała, gdyż Partowie skutecznie uniemożliwili dotarcie posła do obsza­
rów rzymskich w obawie, że stracą swoją bardzo korzystną i intratną 
rolę pośredników w handlu między Chinami i Zachodem. Pan Cz'ao 
wycofał się z aktywnego życia w 102 r., a w latach następnych zaznaczył 
się powolny, lecz stały upadek pozycji chińskich w Rejonach Zachodnich, 
spowodowany przede wszystkim ogólną słabością rządów Wschodnich Han. 

Na Południu panowanie chińskie w Wietnamie Północnym stanęło 
w 39 r. wobec groźby ogólnego powstania ludności wietnamskiej, którym 
dowodziła bohaterska kobieta ,Czeng Ts'e (Trung Trac). Powstanie po 
ciężkiej walce zostało stłumione w 42 r. przez jednego z najzdolniejszych 
generałów Wschodnich Han, Ma Juan (14 r. p.n.e. — 49 r. n.e.). W kon­
sekwencji władze chińskie zastosowały daleko idącą politykę sinizacji, 
a ponieważ obszar ten pozostał jeszcze przez wiele wieków pod panowa­
niem chińskim, posunięcie to miało głęboki wpływ na rozwój kultury 
Wietnamu. 

Rząd chiński prowadził również długą i ciężką walkę z koczowniczymi 
plemionami Cz'iang (etnicznie tybetańskimi), które często dokonywały 
najazdów na bardziej żyzne górne tereny Rzeki Żółtej. Część tych plemion 
zwerbowano do służby wojskowej w Rejonach Zachodnich; w 107 r. 
wznieciły one powstanie przeciwko panowaniu chińskiemu, w którym 
wzięli udział również koloniści chińscy. Konflikt ten, obejmujący dużą 
część dzisiejszego Kansu i Cz'inghai, trwał ponad 10 lat. 

Ekspansja terytorialna w epoce Wschodnich Han doprowadziła do 
nawiązania dalszych kontaktów z resztą świata. Ówcześni Chińczycy 
posiadali stosunkowo dokładne wiadomości o cesarstwie rzymskim (Ta 



Cz'in), kroniki zaś notują, że w 166 r. miała przybyć do Chin misja wysłana 
rzekomo przez Marka Aureliusza. Prawdopodobnie była to grupa kupców 
syryjskich, która przybyła do Chin Południowych poprzez Azję Południowo-
-Wschodnią i podszywała się pod nazwę misji ambasadorskiej, aby uzy­
skać odpowiednie korzyści. Ogólnie, jak zobaczymy, wzmożenie konta­
któw z zagranicą miało istotny wpływ na ewolucję kultury chińskiej. 

KRYZYS PANOWANIA WSCHODNICH HAN 

Już od połowy II w. warunki społeczno-ekonomiczne znowu uległy 
pogorszeniu, zbliżając się do poziomu przypominającego sytuację okresu 
końcowego Zachodnich Han. Ewolucja nosiła charakter prawie identyczny 
i cykliczny; koncentracja własności ziemi doprowadziła znów do zmniej­
szenia liczby niezależnych drobnych posiadaczy i do zwiększenia ciężarów 
podatkowych dla pozostałych drobnych chłopów. Aby uwolnić się od 
tego brzemienia, chłopi albo uciekali do rzadko zaludnionych terenów 
na południu kraju, albo przekształcali się w dzierżawców majątków na­
leżących do wielmożów. Na podstawie kronik prześledzić można, począ­
wszy od 126 r., całe nowe pasmo powstań chłopskich kolejno stłumionych 
przez władze. Rząd centralny był osłabiony nie tylko w wyniku tego kry­
zysu oraz walki klik na dworze, lecz także wskutek wzrostu potęgi wiel­
kich rodzin obszarniczych, które w coraz większym stopniu skupiały 
w swoich rękach całość władzy na prowincji. Tym samym odbywał się 
stopniowy, lecz nieustanny proces decentralizacji; przyszły podział cesar­
stwa był tylko ostatecznym jego ukoronowaniem. 

Jak już wielokrotnie spostrzegano, między upadkiem dynastii Wscho­
dnich Han i kryzysem imperium rzymskiego istnieje oczywista i bliska 
zbieżność. Podobne, choć nie identyczne, przyczyny wywołały podobne 
skutki. Należy jednak wspomnieć, że w wypadku Chin konsekwencje 
były o wiele mniej groźne i niszczycielskie, ponieważ w chińskich „Ciem­
nych Wiekach" ciągłość cywilizacji i kultury została zachowana w stopniu 
bez porównania większym niż w analogicznym okresie w Europie. 

Bezpośrednią przyczyną załamania się dynastii Wschodnich Han był 
oczywiście kryzys społeczny, a odbiciem słabości monarchii — wielka 
rewolucja chłopska Żółtych Turbanów (nazwa pochodzi od ręcznika lub 
chusty noszonej jako znak rozpoznawczy przez Armię Żółtych Turbanów; 
chusta zaś była częścią codziennej odzieży chłopskiej, chroniącą przed 
słońcem). Mamy tu jeszcze raz do czynienia z tajnym stowarzyszeniem 
o zabarwieniu w zasadzie taoistycznym. Jego przywódcą był Czang Czüe, 
propagujący uzdrowienie za pomocą wiary i będący założycielem misty-



cznej sekty T'ai P'ing Tao (Droga Powszechnego Pokoju). W ciągu paru 
lat Czang Czüe i jego najbliżsi zwolennicy rozszerzyli swoje pole działania 
na cały olbrzymi teren między Rzeką Żółtą a Jangtse, pozyskując dzie­
siątki tysięcy zwolenników wśród chłopstwa, których zorganizowano 
w 36 jednostek różnych wielkości; każda z nich miała swojego wodza. 
Ideologia sekty była mieszaniną koncepcji taoistycznych z elementami 
wiary ludowej; umożliwiało i ułatwiało to zdobywanie sympatii i poparcia 
chłopów, gdyż ideologię tę przeciwstawiano urzędowemu konfucjani­
zmowi, stanowiącemu kredo obszarników. Ruch Żółtych Turbanów zaj­
muje wyjątkowo ważne miejsce w dziejach Chin; niektórzy twierdzą, iż 
pozostał on żywy w pamięci chłopów Chin Północnych aż do końca XIX w. 
i wywarł wpływ nawet na zwolenników I Ho T'uan (patrz rozdz. XXXV). 

Ruch Żółtych Turbanów przygotował starannie powstanie przeciwko 
rządowi Wschodnich Han; miało się ono zacząć w stolicy w lutym 184 r. 
Zamierzenia te zostały pokrzyżowane wskutek ujawnienia spisku przez 
donosiciela; ponad tysiąc osób podejrzanych o sympatie do Żółtych Tur­
banów zostało zabitych. Było jednak już za późno, by odwołać ruch na 
prowincji, i w marcu rozpoczęło się powstanie ogólne, które w pierwszym 
okresie osiągnęło znaczne powodzenie. Liczne oddziały Żółtych Turba­
nów maszerowały na Lojang; urzędnicy i obszarnicy uciekli w panice, 
ratując życie. Mimo zawziętości konfliktów między klikami na dworze 
większość obszarników zdawała sobie sprawę z niebezpieczeństwa grożą­
cego ze strony powstania chłopskiego i zjednoczyła swoje siły do wspólnej 
walki przeciwko Żółtym Turbanom. 

Czang Czüe umarł w sierpniu, a rola przywódcy przypadła kolejno 
jego dwóm braciom. Jednak do listopada główne armie Żółtych Turbanów 
zostały rozbite przez wojska obszarników i nastąpiły okrutne represje. 
Zmasakrowano wiele tysięcy podejrzanych o udział w ruchu w prawie 
każdym okręgu Chin Północnych i Wschodnich. Lecz prześladowania te 
nie położyły kresu ruchowi powstańczemu; organizowały się nowe od­
działy chłopskie, tzw. Armia Czarnej Góry, która wkrótce znów liczyła 
setki tysięcy zwolenników. Jednakże spotkał ją również podobny los. 
Trzeba było 20 lat, aby wielcy właściciele ziemscy mogli ostatecznie zdusić 
tę wielką rewolucję chłopską, która objęła również i Sycz'uan. 

UPADEK WSCHODNICH HAN 

W toku walki przeciwko Żółtym Turbanom rząd centralny utracił 
resztki posiadanego znaczenia i siły. Praktycznie rzecz biorąc, prawie 
wszystkie działania wojenne przeciwko chłopom prowadzone były przez 



gubernatorów prowincji, którzy podczas tej walki przekształcali się we 
wręcz klasycznych satrapów militarnych, żądnych przede wszystkim władzy. 
Generałowie ci pochodzili przeważnie z bogatych obszarniczych rodzin, 
wojska zaś, którymi dowodzili, stawały się zarówno zawodowymi, jak 
i ich przybocznymi oddziałami. 

W 189 r. dwie spośród tych armii prowincjonalnych posunęły się 
w kierunku Lojangu, aby poprzeć planowany na dworze przewrót prze­
ciwko panowaniu eunuchów. Wiele spisków zmierzających do obalenia 
władzy eunuchów organizowano uprzednio, lecz wszystkie zostały udarem­
nione, m. in. przez doskonały system szpiegowski, który klika eunuchów 
miała na swoje usługi. Tym razem konspiracja niektórych dworzan, poparta 
siłą zbrojną, odniosła sukces. W Lojangu nastąpiła masakra wszystkich 
schwytanych eunuchów; zginęło wówczas ponad 2 tys. osób. 

Nastąpił teraz okres całkowitej anarchii, w którym toczyła się walka 
pomiędzy generałami prowincjonalnymi o władzę, o zawładnięcie osobą 
cesarza, a wreszcie o samo cesarstwo. W 190 r. jeden z generałów prowin­
cjonalnych, Tung Czo, którego oddziały weszły do Lojangu rok wcześniej, 
zdetronizował panującego cesarza, wynosząc na tron jego młodszego brata, 
Siena, jako własną, nieszczęsną marionetkę. Chociaż Sien panował formalnie 
aż do 220 r., w praktyce dynastia Wschodnich Han przestała istnieć. Chiny 
wkroczyły w ciemny i złowrogi okres nieustających wojen i gwałtów, 
rozczłonkowania imperium oraz najazdów plemion koczowniczych. Pier­
wsza zaś jego faza nosi nazwę San Kuo — Trzy Królestwa. 

f 



VIII. KULTURA EPOKI HAN 

UWAGI WSTĘPNE 

DYNASTII Han określa się za­
zwyczaj jako imperialną w odróżnieniu od klasycznego okresu Czou. Jest 
to zgodne z prawdą nie tylko w sensie politycznym, ponieważ utworzenie 
i konsolidacja imperium doprowadziła również do bujnego rozwoju kul­
tury w wielu dziedzinach. 

Epoka ta jest nam o wiele lepiej znana, gdyż istnieje znacznie więcej 
źródeł pisanych i znalezisk archeologicznych niż z okresu Czou. Podczas 
tych czterech wieków zasięg kultury stał się znacznie szerszy, obejmując 
nie tylko coraz liczniejszą klasę panującą, lecz przenikając również do 
całej ludności. Wyższy poziom kulturalny warstwy rządzącej związany był 
zarówno z rozbudową biurokracji państwowej, jak i uprzystępnieniem 
edukacji. 
Epoka Han nie była — być może ze względu na swój charakter poli­

tyczny — okresem twórczych poszukiwań filozoficznych, lecz raczej syste­
matyzacji, na ogół eklektycznej, idei wcześniejszego pochodzenia. Wzrost 
ortodoksji konfucjańskiej, który stopniowo doprowadził do pełnej domi­
nacji konfucjanizmu w okresie dynastii Wschodnich Han, nie stworzył 
klimatu sprzyjającego powstawaniu świeżych, nowatorskich idei oraz 
odejściu od ustalonych wzorców. Był to natomiast okres gromadzenia 
fragmentów i zabytków przeszłości i podjęcia pierwszych prób wszech­
stronnego odzwierciedlenia minionych dziejów, a więc przede wszystkim 
era piśmiennictwa historycznego. 

Najważniejszym osiągnięciem ery Han było najprawdopodobniej ukształ­
towanie się prawdziwie narodowej kultury, opartej na wspólnym piśmie 
i literaturze, która przetrwała wszystkie zmienne losy polityczne Chin. Nie 
jest rzeczą przypadku, że Chińczycy do dziś nazywają siebie samych „Han 



DZIEJOPISARSTWO 

Nie ma narodu na świecie bardziej zainteresowanego historią niż Chiń­
czycy; była ona dla nich zawsze zasadniczym źródłem wiedzy o społe­
czeństwie, a ich filozofia, która się ukształtowała w epoce Czou, nadała 
problematyce społeczeństwa najwyższą rangę. Historia miała być wzorem 
dla teraźniejszości. Wszystkie te cechy występowały już w pełni w erze 
Han; należy zauważyć, że ludzie tej epoki już nie byli jednak w stanie 
nakreślić całkowicie autentycznego i prawdziwego obrazu przeszłości, 
gdyż widzieli ją poprzez pryzmat teraźniejszości i tym samym umiejsco-
wiali swoje własne instytucje w czasach dawniejszych. Ten anachroni­
czny punkt widzenia nie był bynajmniej świadomym fałszowaniem histo­
rii, lecz po prostu błędną interpretacją, prawdopodobnie nie do uniknię­
cia, jeśli się weźmie pod uwagę ówczesny poziom nauki historycznej. 
Niemniej jednak dziejopisarstwo epoki Han stanowiło jej największe 
osiągnięcie. 

Najważniejszym ówczesnym dziełem historycznym było Szy Czi {Za­
piski historyczne lub Zapiski historyka) Sy-ma Cz'iena. Zarówno dzieło, 
jak i jego twórca zasługują w pełni na bardziej szczegółowe omówienie. 
Sy-ma Cz'ien (1457—90?) pochodził z rodziny arystokratycznej w pań­
stwie Cz'in, która ponoć wywodziła się od wielu pokoleń z dawnych 
skrybów (instytucja skrybów, którzy byli i archiwistami, i kompilatorami 
roczników, datowała się co najmniej od VIII w. p.n.e.). Ojciec jego, 
Sy-ma Tan, piastował urząd Wielkiego Astrologa przy dworze cesar­
skim, będąc równocześnie kustoszem archiwów. On to stworzył kon­
cepcję napisania wszechstronnej historii Chin od ich początków aż do 
swoich dni. 

Po zakończeniu studiów w wieku lat dwudziestu Sy-ma Cz'ien przed­
sięwziął długie podróże, podczas których zwiedził prawie wszystkie części 
cesarstwa hanowskiego, zbierając równocześnie materiały do zaplanowanej 
pracy. Po śmierci ojca w 110 r. przejął on zarówno jego stanowisko, jak 
i kontynuację projektu dzieła; nie ulega prawie żadnej wątpliwości, iż 
znaczna większość Szy Czi jest jego pióra, a nie ojca. Sy-ma Cz'ien stwo­
rzył Zapiski historyczne w oparciu nie tylko o olbrzymi dorobek swojej 
pracy badawczej — prawdopodobnie przeczytał każde istniejące wówczas 
dzieło związane z przedmiotem — lecz także na podstawie materiałów 
z Archiwum Cesarskiego oraz Biblioteki, do których miał dostęp. Z ma­
teriałów tych korzystał bardzo wiele, szczególnie przy opracowywaniu 
tych części dzieła, które dotyczyły okresu Han. Równocześnie, jako 
wysoki dostojnik na dworze cesarskim, był on naocznym świadkiem wielu 



Statuetka z brązu — okres Wsch. Han 

ważnych wydarzeń oraz — co jeszcze o wiele istotniejsze — przeniknął 
i zrozumiał mechanizm życia politycznego. Jego śmiałość intelektualna 
w podejmowaniu tak olbrzymiej pracy jest oczywista, zwłaszcza jeśli się 
weźmie pod uwagę, iż dzieło miało być nie tylko historią Chin, lecz i ca­
łego znanego Chinom świata. 

W 99 r. Sy-ma Cz'ien przeżył wielką tragedię osobistą. Popierając 
słuszną sprawę swojego przyjaciela, generała Li Linga (też znana postać 
w literaturze chińskiej), który został zmuszony do poddania się Siung Nu, 
naraził się cesarzowi Wu i skazany był na kastrację. Mógł uniknąć tej 
kary przez zapłacenie wysokiej grzywny, lecz rodzina jego była uboga, 
a wszyscy przyjaciele — jak to bywa — opuścili go w tym ciężkim po­
łożeniu. Poddał się zatem karze zamiast popełnić samobójstwo, co byłoby 
obyczajowo usankcjonowane. Poświęcił tym samym — lecz tylko czaso­
wo — honor i reputację dla kontynuowania swojego wielkiego dzieła. 
Świat winien mu być wdzięczny za tę decyzję, o której pisał później we 
wzruszającym liście do swojego przyjaciela Żen Ana. Przejście to musiało 
wywrzeć wpływ na jego stosunek do cesarza; w dziele jest wiele zawoalo-
wanej satyry, ale brak rozdziału o samym cesarzu; albo nigdy nie został 
on napisany, albo uległ zatuszowaniu. 



Warto zaznajomić się ze skromnym opisem Sy-ma Cz'iena jego wła­
snego dzieła. „Opowiadania moje są niczym więcej tylko usystematyzo­
waniem materiału, który został nam przez przeszłość przekazany; nie ma 
w nim więc twórczości, lecz tylko wierne odtworzenie". 

Jest ono jednak czymś o wiele istotniejszym. Stanowi jedno z funda­
mentalnych źródeł starożytnej historii Chin, a zarazem jedną z nasłyn-
niejszych i najbardziej wartościowych pozycji literatury chińskiej. Prawdą 
jest, że Sy-ma Cz'ien często włączał do swojej pracy „in toto" cały dostę­
pny mu materiał dawniejszy. Dla wcześniejszych okresów korzystał z ma­
teriałów z Księgi historii, a dla czasów walki między Liu Pangiem 
a Siang Jü posłużył się prawie całą książką Lu Czia, później zresztą 
zaginioną. Metoda taka z chińskiego punktu widzenia nie była bynaj­
mniej formą plagiatu, lecz raczej wyrazem szacunku dla dawnych autory­
tetów. Własne oryginalne ujęcia Sy-ma Cz'iena dotyczyły przeważnie 
okresu Han i stanowią niewątpliwie najcenniejszą część jego dzieła. 

Szy Czi składa się z 130 rozdziałów i zawierało, według samego autora, 
526000 znaków w pierwotnym wydaniu (chińskie wydanie z 1936 r. za­
warte jest w 3 tomach, o objętości 2153 stron). Dzieło dotrwało do naszych 
czasów prawie nietknięte, gdyż los okazał się ostatecznie łaskawszy dla 
Sy-ma Cz'iena niż dla wielu starożytnych historyków greckich lub rzymskich, 
chociażby np. Liwiusza. Układ pracy jest ciekawy i istotny. Pierwsze 12 
rozdziałów to podstawowe roczniki dziejów cesarzy od okresu mitycznego 
do Wu (ok. 100 r. p.n.e.). Następne dwa zawierają tablice chronologiczne 
poszczególnych domów panujących epoki Czou, hanowskiego rodu cesar­
skiego i wyższych dostojników. Następnie idzie 8 traktatów o ceremoniach, 
muzyce, kalendarzu, astronomii, astrologii, rytuale cesarskim, rzekach 
i kanałach oraz miarach i wagach. Kolejne 30 rozdziałów dotyczy dziejów 
rodów książęcych, przeważnie okresu Czou, lecz również i epoki Han. 
Ostatnie 70 — to biografie poszczególnych osób i traktaty o geografii 
i ludach sąsiednich, np. o Siung Nu i Nan Jüe. 

Zapiski historyczne to prawdziwa encyklopedia, kopalnia wiadomości 
o wszystkich prawie aspektach cywilizacji hanowskiej; jest to przede 
wszystkim jednak historia polityczna. Sy-ma Cz'ien doceniał wpływ i zna­
czenie wielu czynników na kształtowanie się dziejów, lecz historia — jego 
zdaniem — jest ponad wszystko wynikiem woli i działalności człowieka. Pisząc dążył on do obiektywizmu, co nie oznaczało bynajmniej braku 
własnego punktu widzenia; wręcz przeciwnie, wypowiada on swoje po­
glądy całkiem wyraźnie, czasami nawet bardzo dobitnie. Lecz jego komen­
tarze, często w formie moralno-dydaktycznej, są zawsze wyraźnie odse­
parowane i odróżnione od przedstawianego przezeń materiału history­



cznego. Wiele pokoleń Chińczyków (a również Japończyków, Koreańczy­
ków i Wietnamczyków) uważało jego styl za znakomity. Celuje on szcze­
gólnie w trafnych charakterystykach oraz w epizodach dramatycznych, 
które ożywia wprowadzając mowę bezpośrednią. 

Układ dzieła umożliwił Sy-ma Cz'ienowi płynną narrację wydarzeń 
bez zbyt wielu dygresji: zarazem jednak materiał dotyczący danej osoby 
lub wydarzenia bywa rozproszony po różnych rozdziałach. Powstaje w ten 
sposób obraz niewątpliwie wielostronny, lecz metoda ta nastręcza oczy­
wiste trudności. 

Forma Szy Czi miała znaczeme kluczowe, gdyż dzieło stało się wzorem 
dla wszystkich przyszłych historyków chińskich. Kryteria zaś dziejopi­
sarstwa ustalone przez Sy-ma Cz'iena były na doprawdy wysokim 
poziomie; Zachód potrafił im dorównać dopiero w czasach nowożyt­
nych. 

Następnym wielkim dziełem, prawie tak sławnym jak Szy Czi, było 
Cz'ien Han Szu {Historia Wcześniejszych, tj. Zachodnich Han). Było ono 
pomysłem Pan Piao (3 — 54) i stanowić miało kontynuację Zapisków histo­
rycznych. Zebrał on wiele materiałów do tego dzieła, lecz napisane ono 
zostało w rzeczywistości przez jego syna, Pan Ku (32—92), starszego brata 
generała Pan Cz'ao. Pan Ku zmienił projekt ojcowski tak, aby objąć 
całość okresu Zachodnich Han. W ten sposób Han Szu stało się proto­
typem wszystkich przyszłych historii dynastycznych, ograniczonych do 
opisu okresu istnienia jednej dynastii; okres ten stał się podstawą tradycyj­
nej periodyzacji historii Chin, która nie straciła na aktualności do dziś. Pan 
Ku został uwięziony w 92 r. za rzekome powiązanie z rodem Tou, 
wówczas odsuniętym od władzy, i umarł w więzieniu nie zakończy­
wszy dzieła. Uczyniła to jego siostra Pan Czao (?—116), najsłynniejsza 
prawdopodobnie pisarka w dziejach* Chin, będąca również uzdolnioną 
poetką i eseistką. Tak więc na stworzenie całości Han Szu trzeba było 
okresu prawie 80 lat. 

Han Szu jest również pracą obszerną, składającą się ze stu rozdziałów. 
Jest wzorowana na Szy Czi; pisząc Han Szu, Pan Ku wykorzystał Zapiski 
historyczne prawie dosłownie w części dotyczącej pierwszego okresu pa­
nowania hanowskiego i tym samym niemal połowa jego dzieła na nich 
oparta. W związku z tym istnieje kontrowersja do co autentyczności 
obecnej wersji Szy Czi, czy nie została ona po prostu przepisana z Han 
Szu. Rozpoczął ją znany historyk osiemnastowieczny Ts'ui Szu (1740— 
1816). Pan Ku usunął część dotyczącą domów książęcych — mało ważną 
dla okresu Han — a zamiast tego dodał więcej traktatów o prawie, Pię­
ciu Pierwiastkach, geografii i literaturze. 



Uważa się, że styl dzieła Pan Ku nie jest tak znakomity, jak Szy Czi, 
i mimo zwięzłości oraz większej przystępności nie jest ono tak interesujące. 
Pan Ku był w mniejszym stopniu zaangażowany w pisanie historii niż 
Sy-ma Cz'ien, a przy tym był bardziej konserwatywnym i ortodoksyjnym 
konfucjanistą niż jego poprzednik, który prawdopodobnie skłaniał się 
raczej do taoizmu. Różnica jest również widoczna w krytyce Sy-ma Cz'iena 
przeprowadzonej przez Pan Piao. Uważał on, że Sy-ma Cz'ien nie przywią­
zywał należytej wagi do tekstów starożytnych oraz że gdyby był on lep­
szym konfucjanistą, dzieło jego byłoby bliskie doskonałości. 

Han Szu zostało uznane jednak w późniejszym okresie za zbyt obszerne 
i trudne, a Sün Jüe (148—209) dokonał streszczenia, które ukazało się 
pod tytułem Han Czi {Zapiski hanowskie) i obejmuje 30 rozdziałów. Na 
szczęście, skrót nie zastąpił oryginału, który zachował się w stanie prawie 
nienaruszonym. 

W okresie Wschodnich Han przyjęto już praktykę naznaczenia urzę­
dowych historyków przy dworze, których funkcją było zbieranie materia­
łów wszelkiego rodzaju, dotyczących całej działalności rządu. Dalszym 
krokiem, jak później zobaczymy, było założenie przy Tangach Urzędu 
Dziejopisarstwa. W ten sposób stworzono zarówno bazę materialną, jak 
i formę organizacyjną, które umożliwiły napisanie całej serii historii dy­
nastycznych; uważane to zresztą było za funkcję rządową. Stosunkowo 
wcześnie utarł się zwyczaj, iż każda nowa dynastia uważała, że do jej 
obowiązków należy wydanie historii poprzedniej dynastii. W rezultacie 
wydano 24 urzędowe historie dynastyczne (25, jeśli się doda nową historię 
dynastii Jüan, wydaną w 1925 r.). Wydanie tych historii z 1747 r. obej­
muje 219 wielkich tomów. Tym samym powstał niezrównany zapis histo­
ryczny, autorytatywny i obszerny, obejmujący okres przeszło 2 tysięcy 
lat. Żaden naród nie posiada równego mu pod względem wiarygodności 
i objętości. Należy dodać, iż podczas całego tego okresu oprócz urzędowej 
istniały i inne formy historiografii, chociaż nie odgrywały tak istotnej 
roli. 

Kształt nadany dziejopisarstwu chińskiemu przez Szy Czi i Han Szu 
różni się, jak widać, w wielu aspektach od wzorów przyjętych w histo­
riografii europejskiej. Złożyło się na to wiele przyczyn; m. in. historycy 
greccy i rzymscy pozostawali pod wpływem poezji epickiej i dramatu, 
form prawie nie istniejących w Chinach starożytnych. Dzieła ich przezna­
czone były również do recytacji; chińskie zaś wyłącznie do czytania. Właś­
ciwości języka chińskiego, szczególnie w jego postaci literackiej, również 
wchodzą tu w grę, gdyż jego lapidarność i zwięzłość wpłynęły niewątpli­
wie na kształtowanie się stylu dziejopisarstwa chińskiego. 



FILOZOFIA 

Chociaż epoka Han była przede wszystkim okresem wielkich dzieł 
historycznych, ukazały się również liczne prace filozoficzne. Zawierały one 
jednak względnie niewiele nowych idei i stanowiły w pierwszym rzędzie 
systematyzację i syntezę wcześniejszych poglądów, zgodnie z głównym kie­
runkiem myśli filozofów hanowskich. Wspomniano już o aspekcie poli­
tycznym konfucjanizmu hanowskiego, o jego przekształceniu się w tym 
okresie w ortodoksyjną ideologię państwową. Z punktu widzenia filozo­
ficznego dominująca szkoła konfucjańska zmierzała do wcielenia do swo­
jego światopoglądu szeregu koncepcji, które poprzednio przedstawiały 
niezależne tendencje myślowe, jak np. system Jin i Jang oraz teorię Pięciu 
Pierwiastków. Tych i innych poglądów w rodzaju wróżenia opartego na 
dziele I Czing itp. użyto do stworzenia nowej kosmologii, która stała się 
teraz częścią składową kredo konfucjańskiego. 

W tym samym czasie rozwijała się także myśl taoistyczna, przedsta­
wiana m. in. w takich pracach, jak Huainan Tzu. Księga ta była dziełem 
szeregu autorów i skompilowana została na dworze Liu An, księcia Huai-
nanu (?—122 p.n.e.). Zawiera ona dosyć różniące się między sobą poglądy, 
ale w zasadzie jest to poszukiwanie taoistyczne, zmierzające również do 
przedstawienia nowej kosmologii. Należy jednak zaznaczyć, że właśnie 
w okresie Han taoizm zaczął przekształcać się z filozofii Lao Tzu i Czuang 
Tzu w religię ludową, w której niewątpliwie dominowały elementy magicz­
ne oraz najróżnorodniejsze zabobony. 

W łonie zaś szkoły konfucjańskiej — mimo jej wywyższania jako kreda 
ortodoksyjnego lub być może właśnie z tego powodu — istniał nadal 
konflikt między myślą w gruncie rzeczy racjonalistyczną a poglądami, 
w których elementy irracjonalnego mistycyzmu, spekulacji i zabobonów 
odgrywały coraz większą rolę. Najciekawszym i najbardziej oryginalnym 
z filozofów hanowskich, będącym zarazem przedstawicielem pierwszej 
tendencji, był Wang Cz'ung (27—97), w słowach-Needhama „najbardziej 
ateistyczny i agnostyczny ze wszystkich racjonalistów konfucjańskich". 
Pochodził on z ubogiej rodziny, a pokaźna część jego wiedzy została 
zaczerpnięta z książek, które pożyczali mu dobroduszni księgarze. Nie­
zależność jego sposobu myślenia tłumaczy także to, iż nigdy nie doszedł 
do wysokiego stanowiska i przez większą część swojego życia pozostał 
nauczycielem. Jego wielkie dzieło Lun Heng {Eseje krytyczne lub dokładniej 
Rozprawy rozważane) zawiera 85 esejów na różne tematy. Wang Cz'ung 
„nienawidząc fałszu i fikcji" atakował w swoim dziele ze sceptycznego 
i racjonalistycznego punktu widzenia zabobony, istniejące wówczas w ogro-



mnej liczbie. W szczególności krytykował on ideę łącznego traktowania 
losów ludzkich z Niebiosami, twierdząc, iż ponieważ zarówno człowiek, 
jak i niebo są odrębnymi zjawiskami przyrody, niemożliwe jest jakiekol­
wiek wzajemne oddziaływanie. Atakował także poglądy o nieśmiertelności 
duszy i wiele elementów wiary w zjawiska nadprzyrodzone. 

Wang Cz'ung uważał, iż zmysły oraz intelekt stanowią jedyną podstawę 
wszelkiej wiedzy. Sprzeciwiał się również ciągłemu powoływaniu się na 
przeszłość, co tak lubili konfucjaniści. Był on jednak także człowiekiem 
swoich czasów w tym sensie, że uznawał teorię Jin i Jang oraz Pięciu Pier­
wiastków za podstawę wyjaśnienia zjawisk przyrodniczych. Co więcej, 
był on zdecydowanym zwolennikiem szczególnie daleko idącej formy pre-
destynacji. Poglądy Wang Cz'unga mogłyby stać się podstawą wczesnego 
rozwoju myśli naukowej, gdyby znalazł on kontynuatorów. Nie dopuścili 
jednak do tego ortodoksyjni konfucjaniści, niesłychanie ostro zwalczając 
jego teorie, które niosły ze sobą m. in. unicestwienie ich ideologii i po­
zbawienie stanowisk oraz wpływów politycznych. Wang Cz'ung miał zna­
komity styl, posługiwał się językiem prostym i wyrazistym, zbliżonym do 
mowy potocznej; słynął ze swojego dowcipu. 

LITERATURA 

W okresie Han podjęto wielkie wysiłki zmierzające do rekonstrukcji 
zaginionych dzieł ery klasycznej. Wodzili w tym prym konfucjaniści, 
których osiągnięcia w tej dziedzinie pomogły walnie w ustanowieniu ich 
dominującego położenia, gdyż w poważnym stopniu uczoność i konfu­
cjanizm stały się synonimem. 

Fresk z grobowca w Liaoningu — okres Wsch. Han 



Większa część kanonu konfucjańskiego została odtworzona, a w związ­
ku z tym powstał szereg interesujących problemów, jak np. zagadnienie 
różnicy między tzw. Tekstem starożytnym i Tekstem nowoczesnym (patrz 
s. 108) Księgi dokumentów. Należy zauważyć, że różnice poglądów zwo­
lenników Tekstu starożytnego i Tekstu nowoczesnego nie ograniczały 
się bynajmniej tylko do kwestii egzegezy i krytyki tekstu, lecz dotyczyły 
także poważnych rozbieżności w podejściu filozoficznym. Ogólnie rzecz 
biorąc, szkoła Tekstu nowoczesnego, której przedstawicielem był Tung 
Czung-szu, skłaniała się do powstającego wówczas konfucjanizmu ekle­
ktycznego, gdy natomiast szkoła Tekstu starożytnego nawoływała do 
powrotu do pierwotnych idei etycznych i racjonalistycznych twórcy świa­
topoglądu. 

W swoich pracach nad rekonstrukcją tekstów uczeni hanowscy osią­
gnęli bardzo wysoki poziom krytycyzmu literackiego, wyprzedzając Europę 
o wiele wieków. Liczne dzieła tego okresu, np. redakcja Księgi pieśni 
dokonana przez Mao Cz'anga, stały się później uznanymi powszechnie 
wersjami. Istotnym wkładem w tej dziedzinie były prace dokonane przez 
Liu Sianga (97—8 r. p.n.e.) oraz jego syna Liu Sina (46 p.n.e.—23 n.e.), 
członków rodu cesarskiego, którzy redagowali Czan Kuo Tse oraz Tso 
Czuan oraz opracowali słynną ogólną bibliografię całej istniejącej wówczas 
literatury chińskiej. W działalności swojej uczeni hanowscy byli bardzo 
troskliwymi i skrupulatnymi przekazicielami tekstów, dając początek 
tradycji wyraźnego oddzielania komentarzy od tekstu zasadniczego, 
później zaznaczonego czcionką różnej wielkości. Praca ich miała zasadnicze 
znaczenie i przyczyniła się w istotnym stopniu do zabezpieczenia ciągłości 
chińskiej tradycji literackiej. 

W okresie Han podjęto również pionierską pracę w dziedzinie leksy­
kografii; najbardziej znanym przykładem był jeden z pierwszych słowni­
ków, wielkie dzieło Su Szena (?—120 n.e.). Słownik ten, słynny Szuo Wen, 
zawierał ponad 10 tys. znaków i ułożony był na podstawie zgrupowania 
znaków według tzw. kluczy (lub pierwiastków). W Szuo Wen używano 
ich 540, w XVII w. liczba została ostatecznie zredukowana do 214, będą­
cych jeszcze do dziś w użytku. Słownik miał podstawowe znaczenie dla 
prac etymologicznych i nie stracił na wartości do chwili obecnej. 

W prozie okresu Han rozwinął się nowy styl, znany z prostoty, który 
był stosunkowo bliski mowie potocznej, lecz odznaczał się siłą i subtel­
nością ekspresji. Uważa się go za jeden z wielkich w dziejach prozy chiń­
skiej. W rzeczywistości istniały co najmniej dwa różne style: narracyjny, 
prosty i bezpośredni, którego przykładem było dziejopisarstwo, oraz 
bardziej wygładzony, retoryczny, o harmonicznych wzorach. 



W poezji utwory C z ' ü Jüana nadal wywierały znaczny wpływ, szcze­
gólnie na poezję dworską. Jednak bogaty język tej formy poetyckiej stawał 
się coraz bardziej sztuczny i górnolotny i tym samym poezja ta była coraz 
bardziej ekskluzywna. Do najwybitniejszych pisarzy należy Sy-ma Siang-żu 
(179—117), którego utwory cechuje niebywałe bogactwo słownictwa. 
Ale istniały również i tzw. jüe fu, złożone przeważnie z pieśni ludowych, 
które były nieco podobne do wierszy Szy Czingu w swojej prostocie; 
stanowiły one ciekawe odzwierciedlenie warunków społecznych i obyczajów 
owych czasów. 

ROZWÓJ TECHNIKI 

Cztery wieki epoki Han były świadkiem znacznego postępu w technice 
i technologii produkcji w wielu dziedzinach. Dotyczyło to szczególnie 
rolnictwa; wprowadzono nowy rodzaj ryżu odpornego na suszę, zasto­
sowano podwójną uprawę oraz rotację wczesnych i późnych plonów, 
rozpoczęto wykorzystywanie zboczy dla sadzenia drzew owocowych, 
bambusu i jarzyn. Ważnym wynalazkiem, zarówno dla rolnictwa, jak 
i transportu, było zastosowanie szlei dla zwierząt pociągowych. 

Obserwacje astronomiczne posunęły się znacznie naprzód; już w 28 r. 
p.n.e. spostrzeżono plamy słoneczne (w Europie dopiero za czasów Gali­
leusza). Kalendarz został udoskonalony. Najwybitniejszym osiągnięciem 
w tej dziedzinie było wynalezienie pierwszego sejsmografu w 132 r. n.e. 
przez Czang Henga, który był równocześnie słynnym astronomem i poetą. 

Ogólnie biorąc, rozwój techniki chińskiej w epoce Han nie tylko dorów­
nywał, ale pod wieloma względami wyprzedzał inne ośrodki cywilizacji na 
świecie. Od tego okresu aż do czasów nowożytnych idee płynęły raczej 
ze Wschodu na Zachód niż na odwrót. Dwa najważniejsze wynalazki 
chińskie pochodzą właśnie z owych czasów. Nie ulega wątpliwości, że 
tradycyjne chińskie twierdzenie, iż papier został wynaleziony już w I w. 
n.e., jest zgodne z prawdą, gdyż zostało ono całkowicie potwierdzone przez 
znaleziska archeologiczne, szczególnie podczas wypraw A. Steina w Azji 
Środkowej. Nie jest rzeczą przypadku, że wynalazek ten został dokonany 
w kraju, gdzie słowo pisane było przedmiotem tak wielkiego szacunku. 
Jak trafnie spostrzeżono, wynalazek ten przyszedł zbyt wcześnie, w tym 
sensie, że długi okres oddzielał go od druku. Z powodu łatwej zniszczal-
ności papieru zachowało się bardzo niewiele rękopisów pochodzących 
z okresu oddzielającego wynalezienie papieru i druku. Trzeba było całego 
tysiąca lat, nim ten tak istotny wynalazek przywędrował do Europy. 
Świadczy to dobitnie o stopniu izolacji odrębnych ośrodków cywilizacji 



w Europie i Azji, która nie uległa w zasadzie żadnym istotnym zmianom 
aż do XV w. Nie sposób zrozumieć specyfiki wielu aspektów cywilizacji 
chińskiej bez uwzględnienia tego czynnika. Nie należy przy tym wpadać 
jednak w skrajność i absolutyzować roli tej izolacji, która — chociaż 
miała tak istotne znaczenie — nie była nigdy w żadnym okresie herme­
tyczna. 

Już w II w. n.e. Chińczycy wyrabiali naczynia garncarskie z tworzywa 
porcelanowego, uważanego za wczesną formę porcelany. Trzeba było 
teraz tylko krótkiego czasu, aby przejść do wytwarzania porcelany właści­
wej. Warto sobie uświadomić, iż wynalazek ten przyniósł również korzyści 
higieniczne w porównaniu z naczyniami z innego materiału. 

SZTUKA 

Powstanie zjednoczonego cesarstwa znalazło również swoje odbicie 
w sztuce; w nowych warunkach przestała ona mieć charakter wyłącznie 
religijny i nie ograniczała się tylko do domów książęcych, jak to było 
w epoce Czou. Stała się teraz zjawiskiem bardziej powszechnym. Dużą 
rolę w tych przemianach odegrała dość liczna i wpływowa warstwa uczo-
nych-dygnitarzy, którzy uważali się — i często byli — za ludzi wysoce 
kulturalnych. I prawdą jest, że szczególne miejsce w rozwoju sztuki przy­
pada gentry; z jednej strony była ona mecenasem, i to często szczodrym, 
z drugiej zaś reprezentanci tej warstwy sami byli twórcami w wielu dzie­
dzinach artystycznych. 

Prawie wszystko, co dotrwało do naszych czasów ze sztuki hanowskiej, 
pochodzi z prowincji; mimo to mamy do czynienia z wysokim poziomem 
artystycznym. Można założyć, że sztuka stolicy stała na poziomie o wiele 
jeszcze wyższym. Niestety, los Cz'anganu i — jak zobaczymy — Lojangu 
był tego rodzaju, że nic nie pozostało ze sztuki dworskiej oraz z pokaźnych 
zbiorów cesarskich. Trudno też się spodziewać, że przyszłe odkrycia 
archeologiczne będą mogły zapełnić tę lukę, aczkolwiek ostatnie prace 
archeologów chińskich w latach 1968—1972, jak np. odkrycie w Mancz'eng 
(Hopei) wspaniałego grobowca księcia Liu Szenga (ok. 100 p.n.e.) oraz 
niezwykle ciekawego grobu żony markiza Ta (z lat 190—140 p.n.e.) W Ma-
wangtui (koło Cz'angsza, Hunan) dostarczyły nadzwyczaj bogatego i cen­
nego materiału. 

W rzeźbie dokonano ciekawych kroków naprzód w wykonywaniu 
posągów zarówno zwierzęcych, jak i ludzkich. Znane nam zabytki po­
chodzą przede wszystkim z dekoracji grobowców, do nich też należy 
słynny pomnik na grobie Ho Cz'ü-pinga. Zachowały się również niektóre 



świetne rzeźby lwów i chimer. W niedalekiej przyszłości jednak chińska 
rzeźba kamienna, której początki sięgały epoki Szang, została w dużej 
mierze zarzucona na rzecz buddyjskiej rzeźby religijnej. 

Słynne są płaskorzeźby pochodzące ze znanego grobowca rodziny Wu 
w Szantungu z II w. n.e. Użyto tu niezmiernie delikatnej techniki cyzelo­
wania, przypominającej malowanie na kamieniu. Wielce interesująca jest 
tematyka dotycząca życia powszedniego; dominują sceny polowań, bitew 
oraz obrazy przedstawiające znane wydarzenia historyczne. Stanowią one 
cenne źródło do dziejów Chin. Możliwe, że ten rodzaj rzeźby był wynikiem 
kontaktów z Azją Zachodnią, ale nie ulega wątpliwości, że styl płaskorzeźb 
szantungskich był już całkowicie chiński. 

Styl rzeźb, jak i większości innych hanowskich dzieł sztuki ma w sobie 
wiele nowych cech. Jedną z najistotniejszych jest częste wprowadzanie 
motywów animalistycznych; być może, że tu również zaznaczają się wpły­
wy Azji Środkowej, dokąd sięgał w owym okresie tzw. styl scytyjski. 
Chińczycy zaś obok zwierząt przeważnie występujących w tych dziełach 
sztuki (m. in. tygrysy, jelenie) wprowadzili swoje własne ulubione twory 
mityczne — smoka i feniksa. 

Większość cech stylu Han znaleźć można również wśród tkanin jed­
wabnych. Jedwab hanowski wykazywał niezmiernie wysoki poziom techni­
czny, jakość zaś doskonałą. Tkanina była jedno- lub wielobarwna, często 
ozdobiona wzorami animalistycznymi lub geometrycznymi. Znaleziska 
archeologiczne, jak np. P. Pelliota i A. Steina w Azji Środkowej lub P. Ko­
złowa w Mongolii, oraz najnowsze badania liczonych chińskich dostar­
czyły licznych próbek jedwabiu hanowskiego. 

Sztukę zdobniczą okresu Han cechowała różnorodność i pomysłowość. 
Dotyczy to w szczególności wyrobów z laki, których początki sięgają 
właśnie tych czasów. W XIX w. uważano, że sztuka ta pojawiła się o wiele 
później, lecz słynne wykopaliska archeologiczne w Lolangu (Phenian) 
dostarczyły przeszło 200 przedmiotów z laki, doskonale wykonanych, 
z których większość pochodziła z odległego Sycz'uanu. Znaleziono tu 
również wspaniałe okazy biżuterii hanowskiej. Ostatnio zaś odkryty 
(1972 r.) grobowiec w Mawangtui również zawiera piękne przedmioty 
z laki, prawdopodobnie miejscowej produkcji. 

Kontynuowano również w okresie Han dawną twórczość artystyczną. 
Nadal używano brązu do wyrabiania naczyń sakralnych i broni ceremo­
nialnej, jak również nowości — luster. Jakość techniczna pozostawała wy­
soka, ale frapująca inwencja twórców epoki Szang i wczesnego okresu Czou 
zanikły całkowicie; lustra są jednak uważane za arcydzieła odlewnictwa 
w brązie. Dla przedmiotów z brązu z okresu Han charakterystyczne stało 



Model domu, ceramika — okres Wsch. Han 
• 

się inkrustowanie zlotem lub srebrem. Rozwijała się również nadal po­
myślnie rzeźba w nefrycie, i to na większą skalę, gdyż ekspansja na Zachód 
umożliwiła wykorzystywanie nowych źródeł surowca — kopalni w Chotan, 
leżącym w Rejonach Zachodnich. 

Jedna z największych, jeśli nie największa, z dziedzin sztuki chińskiej — 
malarstwo, sięga początkami swoimi bez wątpliwości właśnie epoki Han. 
Malowanie na jedwabiu było w tym okresie praktykowane już w szerokim 
zakresie; potwierdzają to źródła pisane, omawiające zbiory cesarskie, 
które uległy całkowitemu zniszczeniu przy upadku dynastii Wschodnich Han. 
Katastrofa ta spowodowała, że prawie nic nie zachowało się z wczesnego 
malarstwa chińskiego i oceniać je można tylko na podstawie niewielu 
istniejących fresków oraz ozdób na wyrobach z laki i na kaflach ceramicz­
nych. W 1949 r. dokonano jednak fascynującego odkrycia w Cz'angsza — 
odnaleziono obraz na jedwabiu, datujący się nawet być może z okresu 
Wojujących Państw, niemniej ciekawe są: śliczna malowana chorągiew 
jedwabna z Mawangtui oraz fresk z Liaoningu. Czyni to utratę prawie 
całego malarstwa hanowskiego jeszcze bardziej dotkliwą. 



Nic nie zachowało się z architektury okresu Han. Jedynie małe gliniane 
modele, pochodzące z grobowców, mogą dać pewne wyobrażenie o niej. 
Tak jak w wypadku malarstwa, dzieła literatury są podstawowym źródłem 
do wyrobienia sobie sądu o rozwoju tej dziedziny. Sądząc z tych opisów, 
architektura hanowska musiała być wspaniała, o zaawansowanej technice. 
Filary były inkrustowane nefrytem; ściany i gzymsy ozdobione cennymi 
kamieniami; boazeria rzeźbiona, malowana i złocona; schody rzeźbione 
z marmuru. Lecz Hanowie budowali w drzewie i wszystkie wspaniałe 
pałace cesarzy z tego okresu spotkał los ich poprzedników cz'inowskich — 
prędzej czy później ogarnął je pożar, a z dymem tych pożarów poszła 
na marne praca niezliczonych pokoleń tak wielce uzdolnionych rzemieśl­
ników chińskich. 



IX. EPOKA ROZBICIA CHIN. 
TRZY KRÓLESTWA I DYNASTIA 
TSIN 

TRZY KRÓLESTWA 

PADEK Wschodnich Han zapocząt­
kował „Ciemne Wieki", 400-letni okres rozbicia Chin, któremu później 
towarzyszyły najazdy plemion koczowniczych z północy i zachodu, ukoro­
nowane założeniem przez nich państw w Chinach Północnych. Scentrali­
zowana monarchia absolutna runęła w toku tych wydarzeń i w życiu politycz­
nym oraz ekonomicznym kraju nastąpił wyraźny regres. Stopień zniszcze­
nia, szczególnie miast, był bardzo duży, straty ludnościowe olbrzymie. 
Mimo to kryzys cesarstwa chińskiego nie miał — jak już wspomniano — 
tak daleko idących konsekwencji, jak równoczesny upadek imperium 
rzymskiego. Cywilizacja chińska nie uległa całkowitej dezintegracji, zacho­
wując w zasadzie swoją ciągłość, i wykazała właśnie w tym okresie nieby­
wałą zdolność wchłaniania i asymilowania najeźdźców koczowniczych. 
Toteż aczkolwiek chińskie społeczeństwo feudalne ukształtowane w epoce 
Han doznało wielkich wstrząsów w „Ciemnych Wiekach", wyszło ono z te­
go okresu na ogół w nie zmienionej postaci. I chociaż dokonały się pewne 
przemiany, a skład klasy panującej niewątpliwie uległ przeobrażeniom, to 
jednak zasadniczy układ sił społecznych, który później w epoce Sui-T'ang 
doprowadził do restauracji zjednoczonego cesarstwa, pozostał prawie iden­
tyczny z układem okresu Han. Czy rozwój taki był zjawiskiem — z pun­
ktu widzenia dalszej ewolucji kraju — pozytywnym, stanowi to odrębne 
zagadnienie; korzyści wydają się co najmniej problematyczne. 

Wkrótce po kreowaniu na cesarza swojej marionetki — nieletniego 
Siena — Tung Czo, znajdujący się teraz pod obstrzałem innych gene­
rałów, opuścił Lojang, kierując się do Cz'anganu w Szensi, który był 
terenem strategicznie pewniejszym. Wspaniała stolica Wschodnich Han 
została przy opuszczaniu splądrowana i spalona, poważna zaś część 
ludności zginęła. Rozpoczął się okres zażartej i złożonej walki między 
rywalizującymi generałami; celem każdego z nich było zagarnięcie możli-



wie najobszerniejszego terytorium. Rywalizujący satrapowie walczyli rów­
nież o zawładnięcie osobą cesarza, aby móc wykorzystać go dla uzyskania 
najwyższej władzy. Ostatecznym wynikiem tych zmagań było założenie 
trzech oddzielnych państw, Wei, Szu i Wu; panujący każdego z nich był 
pretendentem do władzy nad całymi Chinami i rościł sobie prawo uważa­
nia się za jedynego prawowitego władcę cesarstwa. W tradycyjnej historio­
grafii chińskiej jedynie państwu Szu nadaje się nazwę cesarstwa, i to tylko 
dlatego, że władcą jego był potomek Hanów. Inne państwa traktowane 
były jako królestwa. W rzeczywistości zaś można by równie dobrze mówić 
o trzech cesarstwach, gdyż każde z tych państw ustanowiło identyczną 
administrację cesarską. Przyjęło się jednak zwyczajowo używać terminu 
Trzy Królestwa, idąc za chińską nazwą San Kuo; chińskie słowo kuo 
można tłumaczyć dowolnie: cesarstwo, królestwo lub państwo, zależnie 
od kontekstu i okoliczności. 

Ukształtowanie się w tym okresie trzech oddzielnych państw w Chi­
nach nastąpiło m. in. dzięki osiągniętemu już poziomowi gospodarczemu; 
każde z Trzech Królestw było ekonomicznie dostatecznie silne, aby móc 
się samodzielnie utrzymać. Fakt powstania Trzech Królestw stanowił 
także wyraz rywalizacji kluczowych rejonów ekonomicznych kraju i tym 
samym zasadniczych sił wewnętrznych w Chinach. Rozwój ten rzuca też 
ciekawe światło na specyficzny charakter feudalnego społeczeństwa chiń­
skiego; intensywne rolnictwo wymagało rozbudowanego systemu irygacji, 
do którego konieczna z kolei była kontrola i nadzór państwowy. Pań­
stwo zaś podejmując się tych funkcji miało m. in. na celu zabezpie­
czenie sobie dostatecznych zapasów żywności dla sił zbrojnych, a to 
w takim okresie, jak Trzy Królestwa, odgrywało oczywiście szczególnie 
istotną rolę. 

Dość dziwnie się składa, że epoka Trzech Królestw stanowi okres 
dziejów prawdopodobnie najlepiej znany samym Chińczykom. Jest to 
wyłącznie zasługą literatury pięknej, a konkretnie sławnej powieści min-
gowskiej Opowieść o Trzech Królestwach, stanowiącej swoisty splot legend 
i historii (patrz s. 338). Główne postacie tej epoki, ich słowa i czyny znane 
są każdemu Chińczykowi. Jednak w powieści oraz w wielu sztukach na 
niej opartych okres ukazany jest jako romantyczny i rycerski. W rzeczy­
wistości zaś była to era zdrady i przemocy, brutalności i przelewu krwi, 
przejścia od względnego spokoju do całkowitego chaosu i anarchii. 

Najsilniejsze z Trzech Królestw, które ostatecznie miało pokonać 
swoich rywali, było Wei (220—265). Obejmowało ono większą część Chin 
Północnych, ziemie na północ od Jangtse, pierwotną kolebkę cywilizacji 
chińskiej, stanowiącą zarazem jeszcze w tym okresie główny rejon rolniczy. 



Wei posiadało najliczniejszą ludność — szacunek oparty na spisie ludności 
z 140 r. podaje liczbę około 29 min. Założycielem tego państwa był Ts'ao 
Ts'ao (155—220), człowiek bezwzględny, chytry, okrutny i brutalny, 
jeden z głównych pretendentów do władzy, który karierę zapoczątkował 
walką z oddziałami Żółtych Turbanów. W 198 r. Ts'ao Ts'ao udało się 
dostać w swoje ręce cesarza Siena; mianował się on wówczas Zbawicielem 
Cesarstwa, aby rozciągnąć swoją kontrolę na całe Chiny i ogłosić się 
później cesarzem. W 208 r. Ts'ao Ts'ao poprowadził olbrzymią armię 
na Południe dla podbicia reszty kraju. Próba ta jednak zakończyła się 
fiaskiem, gdyż w słynnej bitwie tegoż roku cała jego flota zgromadzona dla 
dokonania przeprawy przez Jangtse została spalona przez okręty ogniowe, 
a większość armii zniszczona. 

Śmierć uniemożliwiła Ts'ao Ts'ao urzeczywistnienie jego ambitnych 
planów wstąpienia na tron cesarski. Zrealizował je dopiero jego syn i na­
stępca Tsa'o P'ei (188—226), dokonując w 221 r. detronizacji ostatniego 
cesarza dynastii Han i ogłaszając się najwyższym władcą. Ród Ts'ao 
stracił jednak wkrótce swoją moc w walkach z potężnymi rodami wiel­
możów z Wei, z których najwybitniejszy był ród Sy-ma. Wkrótce udało 
mu się uzyskać dominującą pozycję w państwie i ostatecznie uchwycić 
także tron w swoje ręce. 

Rząd Wei poświęcał wiele uwagi odbudowie zniszczonej gospodarki, 
a w szczególności rolnictwa. Dokonywano tego głównie poprzez zakładanie 
kolonii rolniczych, zarówno wojskowych, jak i cywilnych, pozostających 
pod kontrolą państwową; system kolonii wojskowych był szeroko stoso­
wany już w epoce Wschodnich Han w okręgach przygranicznych. Podjęto 
również budowę wielu nowych urządzeń irygacyjnych i kontroli wód. 
Pozwoliło to zwiększyć wydatnie produkcję rolną, co z kolei umożliwiło 
Wei gromadzenie zapasów żywności niezbędnych do prowadzenia kam­
panii militarnych przeciwko swoim rywalom. W chińskich działaniach 
wojennych tego okresu rezerwy żywności były kluczowym elementem, 
a Wei wolało brać swoich wrogów głodem, niż mierzyć się z nimi w otwar­
tym boju. 

Drugie z Trzech Królestw, Szu lub Szu-Han (221—263), założone 
zostało przez Liu Pei (162—223), ubogiego potomka jednego z wcześ­
niejszych cesarzy dynastii Han. Zasadniczym obszarem państwa było Szu, 
tj. Zachodni Sycz'uan, gdzie Liu Pei rozpoczął swoje panowanie w 214 r. 
Po uzyskaniu kontroli nad doliną rzeki Han ogłosił się w 219 r. również 
królem Han, a później w 221 r., po detronizacji ostatniego cesarza Han, 
proklamował się cesarzem, rywalizując z Wei. Liu Pei oraz jego dwaj 
oddani przyjaciele, Kuan Jü (który uległ potem dość dziwnej metamorfozie, 



9. Trzy Królestwa, ok. 230 r. p.n.e. 



przekształcając się w XVI w. w Boga Wojny) i Czang Fei, stali się szcze­
gólnie znani dzięki Opowieści o Trzech Królestwach. Lecz ważniejszy, być 
może, a niewątpliwie ciekawszy, był Czu-ko Liang (181—234), doradca 
Liu Pei, a później jego główny minister. Słynął on ze swojej wnikliwości 
politycznej, ze zręcznej i umiejętnej strategii oraz bujnej pomysłowości. 
Jemu właśnie Liu Pei zawdzięczał swój tron. 

Czu-ko Liang doprowadził do znacznej ekspansji państwa Szu, doko­
nując podboju plemion tubylczych w Jünnanie, Kueiczou i Sycz'uanie 
południowym. On też zaprowadził dobrze funkcjonujący system admini­
stracji oraz nawiązał przyjazne stosunki z sąsiadującymi na zachodzie 
plemionami tybetańskimi. Ludność Szu była o wiele mniej liczna od mie­
szkańców Wei (na podstawie spisu z 140 r. szacuje się ją na 7,5 mln), dużą 
jej część stanowiła ludność chińska, przeważnie rolnicza, osiadła na 
żyznej i dobrze nawodnionej równinie Cz'engtu. Strategiczne położe­
nie Szu było także korzystne; mogło ono być atakowane — i to 
z trudnością — tylko z dwóch stron, z północnego zachodu i wzdłuż 
Jangtse. 

Liu Pei umarł w 222 r., pozostawiając tron swojemu całkowicie nie­
udolnemu synowi. Czu-ko Liang nadal piastował urząd głównego ministra 
i dopóki on żył, państwo w dalszym ciągu prosperowało. Jednak po jego 
śmierci, która nastąpiła w 234 r. podczas wyprawy przeciwko Wu, losy 
polityczne Szu zaczęły się szybko pogarszać. Ostatecznie państwo padło 
ofiarą ekspedycji wojennej Wei i w 263 r. opieszały syn Liu Pei poddał 
stolicę, Cz'engtu, bez najmniejszego oporu. Należy zauważyć mimochodem, 
że państwo Szu-Han stanowiło jeden z co najmniej siedmiu wypadków, 
kiedy Sycz'uan był niezależny od reszty Chin. W słowach Liang Cz'i-cz'ao 
(patrz s. 548): „Gdy w Chinach panował niepokój, Sycz'uan znajdował 
się pod panowaniem niezależnego władcy i zawsze był on ostatnim, który 
tracił swoją niepodległość". Dogodne położenie strategiczne i wielkie 
bogactwa zawsze czyniły z Sycz'uanu łakomy kąsek dla awanturników 
wszelkiej maści. 

Ostatnie z Trzech Królestw, Wu (221 — 280), obejmowało obszary 
środkowego i dolnego biegu Jangtse, oraz Fukien, obydwa Kuangi i Wiet­
nam Północny. Ludność szacuje się na tej samej podstawie, co powyżej, 
na przeszło 11 mln. Jest to liczba niewielka, zważywszy rozmiary tego 
państwa. Dużą część ludności stanowiły niechińskie plemiona, stojące 
niewątpliwie na niższym poziomie rozwoju społeczno-gospodarczego. 
Założenie państwa Wu i Utworzenie dworu cesarskiego w stolicy (w obec­
nym Nankinie) miało doniosłe znaczenie dla rozwoju gospodarczego tego 
rejonu; powstał poważny rynek zbytu, który ożywił i pchnął naprzód 



zarówno rolnictwo, jak i handel. Właśnie w tym okresie rozpoczyna się 
przekształcenie doliny Jangtse w najważniejszy rejon ekonomiczny Chin, 
którym stała się ona nieco później. Państwo Wu założone było przez 
jednego z generałów-rywali, Sun Cz'üana (181—252), który ogłosił się 
cesarzem w 229 r. 

Każde z Trzech Królestw, trafnie nazwanych przez Eberharda pań­
stwami kondotierskimi, rościło sobie prawo do uważania się za prawowi­
tego spadkobiercę cesarstwa Han, lecz w rzeczywistości były one tylko 
nieudolnymi naśladowcami swoich poprzedników. Wszystkie były prawie 
w równym stopniu słabe wewnętrznie, przede wszystkim z powodu nie­
ustającego konfliktu pomiędzy rządem centralnym a wielkimi rodami 
obszarniczymi. Zjawisko to występowało już w okresie Wschodnich Han. 
Ciągłe wojny Trzech Królestw między sobą doprowadziły gospodarkę do 
prawie całkowitej ruiny, do olbrzymich strat w ludziach oraz szczególnie 
do ogromnej dewastacji miast. Dowodem spowodowanego tym regresu 
był powrót do handlu wymiennego (brak pieniądza) oraz do gospodarki 
naturalnej. Wszystkie trzy państwa stosowały kolonizację wojskową ce­
lem odbudowy produkcji rolnej, jednak kryzys społeczny pogłębiał się 
nadal w tym okresie. Chłopi, którzy nosili główne ciężary nieustannej 
wojny, byli zrujnowani i uciekali masowo ze swojej ziemi. Znaczna ich 
liczba musiała przekształcić się w dzierżawców ziemi należącej do wielkich 
rodów obszarniczych; jedni usiłowali uciec od nędzy i ucisku migrując 
na Południe, inni poszli po drodze, która stać się miała prawie klasyczną 
w dziejach chińskich, i stali się zbójnikami. W wielu okręgach wybuchały 
powstania chłopskie. 

ZACHODNIE TSIN 

W 265 r. ostatni cesarz Wei z rodziny Ts'ao został usunięty z tronu 
przez swojego głównego generała Sy-ma Jena, który założył teraz nową 
dynastię, Tsin (nazwaną później Zachodnie Tsin), a siebie ogłosił pierwszym 
jej cesarzem (Wu Ti, 265—289). Dzieje tej nowej dynastii są wyjątkowo 
ponure, chociaż kroniki chińskie epoki feudalnej dostarczają również 
wielu innych posępnych przykładów. Po wstąpieniu na tron Sy-ma Jen 
poświęcił się przede wszystkim rozkoszom swojego bardzo licznego 
haremu (rzekomo blisko 10 tys. kobiet) i całkowicie zaniedbał sprawy 
rządu. Jedynym dobrze znanym jego posunięciem było rozdanie apa-
naży piętnastu synom; konsekwencje tego okazały się później zgubne dla 
państwa. 

Tsin po zagarnięciu państwa Szu przygotowywał się z kolei do kampa-



nii przeciw Wu. Wyprawę tę ułatwiały konflikty wewnętrzne w państwie 
Wu. Gdy armia Tsin, licząca rzekomo 250 tys. żołnierzy, przekroczyła 
w 280 r. Jangtse, osiągnęła szybkie i prawie bezwarunkowe zwycięstwo. 
Tym samym dokonano tymczasowej unifikacji całych Chin; zjednoczenie 
przetrwało tylko do 304 r., tzn. do chwili, gdy rozpoczęła się inwazja ple­
mion koczowniczych na Chiny Północne. 

Nowo zjednoczony kraj znajdował się w warunkach opłakanych przede 
wszystkim w wyniku wojen poprzedzającego okresu. Szczególnie dotkliwe 
były straty ludnościowe, które prawdopodobnie przewyższały nawet uby­
tek ludności w okresie dzielącym Zachodnią i Wschodnią dynastię Han. 
Spis sporządzony w 280 r. podawał liczbę ludności nieco ponad 16 mln 
w porównaniu z przeszło 56 mln spisu z 156 r. Niektórzy autorzy wycią­
gają z tych danych wniosek, że wyginnęło 3 / s ludności. Nie wydaje się to 
wiarygodne i chociaż straty były olbrzymie, różnica ta jest prawdopodobnie 
jednak wywołana w większym stopniu zmianami natury społecznej. Obyd­
wa spisy, jak i zresztą wszystkie następne aż do czasów najnowszych, 
wykonywano na podstawie liczby gospodarstw, tym samym dane z 280 r. 
oznaczają, iż olbrzymia masa niezależnych gospodarstw chłopskich po 
prostu przestała istnieć, poprzednio bowiem wolni drobni posiadacze 
zmuszeni zostali do przekształcenia się w dzierżawców. 

Nowy rząd tsinowski usiłował zdemobilizować swoje wojska w trady­
cyjny już sposób, osiedlając byłych żołnierzy na roli; nie udało się to jednak 
na ogół, gdyż znaczna liczba żołnierzy zbiegła do okręgów przygranicznych, 
w tym również na tereny zamieszkałe przez plemiona koczownicze, aby 
tylko oddalić się najbardziej zarówno od rządowych poborców podatko­
wych, jak i od wielkich posiadaczy ziemskich. Doprowadziło to do dalszego 
osłabienia rządu centralnego, które było też równocześnie spotęgowane 
tym, że książętom rodu Sy-ma pozwolono utrzymywać swoje własne siły 
zbrojne na terenach znajdujących się pod ich władzą. 

Po śmierci cesarza Wu w 289 r. nastąpiła nie kończąca się walka o wła­
dzę między licznymi książętami tsinowskimi, która stanowiła kronikę 
przeraźliwych intryg i zbrodni. Punktem szczytowym tych konfliktów była 
tzw. rebelia ośmiu książąt, która niszczyła kraj w latach 291—306. Jednym 
z zasadniczych wyników tej morderczej i bratobójczej walki było dalsze 
osłabienie dynastii Tsin, co wielce ułatwiło przyszłą agresję plemion ko­
czowniczych. Administracja rządu centralnego i domen książęcych była 
całkowicie skorumpowana; na prowincji znajdowała się ona zresztą 
przeważnie w rękach rodów wielmożów. Podatki oraz inne ciężary spo­
czywające na ludności powiększyły się znacznie, nawet w porównaniu 
z trudnym już okresem Trzech Królestw. 



PLEMIONA KOCZOWNICZE W CHINACH PÓŁNOCNYCH 

Znaczna liczba plemion koczowniczych, które miały rządzić Chinami 
Północnymi przez następne przeszło 300 lat, znajdowała się już na tery­
torium cesarstwa chińskiego w wyniku przesiedlenia przez władców chiń­
skich; zachowały one w zasadzie dawne formy swojej ogranizacji społecznej 
i politycznej. Połączenie się tych plemion z ich pobratymcami mieszkają­
cymi poza granicami cesarstwa okazało się zgubne dla panowania chiń­
skiego na północy kraju. Przychodzi na myśl penetracja cesarstwa rzymskie­
go przez ludy germańskie, z tym że w Chinach Północnych nie było 
licznej warstwy niewolników, która mogłaby przyłączyć się do koczow­
ników w dziele obalania chińskiego aparatu władzy. 

Kroniki chińskie tego okresu wspominają plemiona koczownicze pod 
ogólną nazwą Pięciu Hu, tj. Pięciu Ludów „Barbarzyńskich". Były to 
następujące plemiona: na Północnym Zachodzie, tj. w dzisiejszym Kansu, 
Szensi i Cz'inghai, przeważały plemiona Ti i Cz'iang, pochodzenia ty­
betańskiego. Były to szczepy zajmujące się hodowlą owiec, a nie koni lub 
bydła, walczyły dlatego też przeważnie jako piechota. Ich przenikanie na 
powyższe obszary miało się odbywać na wielką skalę i według niektórych 
źródeł w wielu częściach tych prowincji mieli oni stanowić prawie połowę 
ludności. Następnie byli Hunowie (poprzednio zwani Siung Nu) oraz Czie, 
rzekomo pochodzenia tureckiego, którzy znajdowali się przeważnie w Szansi. 
Liczne zaś plemiona Sien Pi, które — jak wspomniano — uważa się za 
przodków albo Mongołów, albo Tunguzów, miały swoją siedzibę głównie 
w dzisiejszym Hopei oraz w Liaoningu. Wśród Sien Pi najistotniejszą 
rolę miał w przyszłości odegrać ród Mu Żung. Plemię zaś, które ostatecznie 
stało się najważniejsze i przekształciło się później we władcę całych Chin 
Północnych, Toba (T'opa), pochodzenia albo tunguskiego, albo turec­
kiego, znajdowało się w tym okresie jeszcze na północ od Wielkiego 
Muru. 

Książęta tsinowscy chętnie posługiwali się koczownikami jako woj­
skami pomocniczymi w ciągłych walkach między sobą. Znaczna zaś prze­
waga militarna koczowników polegała na tym, że byli oni doborowymi 
łucznikami konnymi, nie do pokonania na Wielkiej Nizinie Chin Półno­
cnych. Niektórzy autorzy podkreślają, że IV w. oznaczał początek tysiąc­
lecia supremacji konnego łucznika koczowniczego, której kres położyło 
dopiero zastosowanie broni palnej; myśl ta, chociaż niewątpliwie atrak­
cyjna, zawiera jednak nieco przesady. 

Aczkolwiek w pierwszym okresie po przybyciu koczowników trakto­
wano ich jako sojuszników i obrońców Chin Północnych od ich pobra-



tymców znajdujących się na północ od Wielkiego Muru, podlegali oni 
znacznemu uciskowi i wyzyskowi ze strony władców tsinowskich oraz 
chińskich wielkich posiadaczy ziemskich. Musiało to doprowadzić do 
wzrostu napięcia i nienawiści do panowania chińskiego. 

Pierwszą grupą plemion koczowniczych, która podjęła walkę przeciwko 
władzy chińskiej w Chinach Północnych, byli Hunowie, być może dlatego, 
że ich kontakty z Chińczykami trwały najdłużej; tym samym byli najlepiej 
zorientowani we wszystkich istotnych słabych stronach rządu chińskiego. 
W 304 r. wodzowie plemion huńskich w dolinie rzeki Fen w Szansi ogłosili 
Liu Jüana swoim królem. Przebywał on poprzednio na dworze cesarskim 
w Lojangu jako zakładnik i znał się doskonale na sprawach chińskich; 
przybrał teraz również tytuł króla Han, pretendując do pochodzenia z ro­
dziny cesarskiej, której nazwisko rodowe nosił. Roszczenie jego oparte 
było też na tym, że księżniczki Han często wydawano za mąż za władców 
Siung Nu. Rozpoczynając swoje działanie w oparciu o siłę zbrojną tylko 
20 tys. jazdy konnej, zwiększoną potem do 50 tys., Liu Jüan szybko roz­
ciągnął władzę na dużą część Chin Północnych. W 308 r. proklamował 
się cesarzem i ustanowił swoją stolicę w P'ingcz'eng (Tat'ung, Szansi). 
Gdy wojska Liu Jüana szerzyły spustoszenie na innych obszarach Północy, 
dolina rzeki Fen, główny ośrodek jego władzy, była dobrze rządzona 
i stanowiła oazę spokoju również i dla ludności chińskiej. 

Syn i następca jego, Liu Ts'ung, zdobył i zniszczył ponownie stolicę 
Tsin, Lojang, a w 316 r. jego generał Szy Le — niepiśmienny były nie­
wolnik, którego kariera stanowiła swoiste odzwierciedlenie ówczesnego 
okresu — zagarnął Cz'angan, gdzie doszło do przerażających scen rzezi 
i zniszczenia. Jak podają kroniki chińskie, zaledwie sto rodzin chińskich 
uratowało się w Cz'anganie i tylko 2% ludności żyznej i bogatej doliny 
rzeki Wei przeżyło inwazję Hunów. Panowanie Zachodnich Tsin i rządów 
chińskich znikło tym samym z tych obszarów całkowicie. W Chinach 
Północnych, będących dotychczas najbardziej rozwiniętym pod każdym 
względem rejonem całego kraju, nastąpił okres anarchii i chaosu, trwający 
od 304 do 439 r. Powstało wówczas wiele państw efemerycznych, w więk­
szości zakładanych przez zwycięskie plemiona koczownicze. Państwa te 
przypominały bańki mydlane, roszerzające się do wielkich rozmiarów. 
Niektóre z nich obejmowały swoją władzą na krótko nawet całe Chiny 
Północne, aby później runąć bez widocznej przyczyny i zniknąć ze sceny 
dziejowej z zadziwiającą szybkością. 

Warto zaznaczyć, że podbój Chin Północnych przez plemiona koczo­
wnicze odbywał się mniej więcej w tym samym czasie co najazdy pokrew­
nych im plemion na Europę. Była to więc jednoczesna wielka ekspansja 



tych ludów, nie mająca sobie równej aż do XIII w., gdy Mongołowie po­
wtórzyli właściwie prawie ten sam proces. Zasadnicze przyczyny tego zja­
wiska nie są jeszcze dostatecznie wyjaśnione, chociaż wysunięto już wiele 
hipotez, z których najprawdopodobniejsza przypisuje je znacznemu przy­
rostowi ludności, całkowicie przekraczającemu możliwości gospodarki ko­
czowniczej. 

Panowanie plemion koczowniczych oznaczało przede wszystkim zni­
szczenie na wielką skalę obszarów przez nie okupowanych, szczególnie 
w pierwszym okresie ich najazdów. Dotyczyło to nie tylko ludności chiń­
skiej, ale i samych koczowników, ponieważ wojny, które prowadzili między 
sobą z niepohamowaną dzikością, doprowadzały do stałego osłabiania 
ich sił, a wreszcie do ostatecznej klęski i wyginięcia. 

Główną jednak przyczyną tego, że panowanie koczowników w Chinach 
Północnych stało się efemerydą, była zdolność ludności chińskiej do asy-
milowania zwycięskich plemion. Składało się na to wiele powodów; naj­
ważniejszy z nich to niewątpliwie znaczna różnica liczebności. Mimo 
poniesionych strat oraz masowej migracji na Południe chińska ludność 
chłopska przewyższała wielokrotnie pod tym względem stosunkowo nie­
wielkie plemiona koczownicze. W momencie gdy koczownicy rozpoczynali 
swoje panowanie nad gęsto zaludnionym obszarem rolniczym, stawał przed 
nimi fundamentalny problem: jak pozostać koczownikami, tj. jak w no­
wych warunkach nie zaniechać dawnego trybu życia, czy — stawiając 
pytanie nieco inaczej — co należało uczynić z chłopami chińskimi? Istniały 
tylko trzy możliwości: 1. przepędzić ich, 2. wytępić i przekształcić cały 
kraj w pastwiska, jak proponował Szy Le, szczerze nienawidzący wszy­
stkich Chińczyków, lub 3. stać się po prostu kastą rządzącą i wyzyskującą 
to wielkie skupisko chłopskie. W praktyce wybierali oni zawsze tę trzecią 
możliwość, lecz nie mając niezbędnych zdolności ani doświadczenia 
w administrowaniu społecznością tego typu, zmuszeni byli korzystać 
z pomocy urzędników chińskich pochodzących z gentry, którzy rządzili 
w ich imieniu krajem. 

Państwa założone przez plemiona koczownicze w Chinach Północnych 
ukazuje zestawienie na stronie 687. Królestwo, którego twórcą był Liu Jüan, 
zwane najpierw Han, a później Wczesne Czao, przetrwało aż do 329 r., 
gdy zostało zastąpione przez Późniejsze Czao, którego pierwszym władcą 
był wspomniany Szy Le, a które istniało aż do 352 r. Z kolei państwo to 
uległo rozbiciu przez inne plemiona. Wieczna rywalizacja i wzajemne 
wyniszczanie się koczowników to niewątpliwie najważniejsze przyczyny, 
dzięki którym władza chińska zdolna była w ogóle utrzymać się na połu­
dniu kraju. 



WSCHODNIE TSIN 

Po upadku Cz'anganu jeden z niewielu pozostałych przy życiu książąt 
Tsin zdołał w 317 r. utworzyć nowy rząd na południe od Jangtse; stolicą 
jego było Czienje (dzisiejszy Nankin). Tym samym władza chińska utrzy­
mywała się jeszcze w ogromnej części kraju. Nowy rząd nazywany jest 
zwykle dynastią Wschodnich Tsin, która przetrwała do 419 r.; po niej 
nastąpiły cztery dalsze dynastie chińskie, rządzące mniej więcej tym samym 
obszarem, aż do zjednoczenia Chin przez Sui w 589 r. 

Rząd Wschodnich Tsin został założony i znajdował się pod kontrolą 
wielkich rodów, które zdołały zbiec z Północy wraz ze swoimi podwła­
dnymi i bogactwem, jakie udało im się uratować. W tym też tkwiła jedna 
z głównych cech historii politycznej Wschodnich Tsin, gdyż między tymi 
przybyszami a obszarnikami chińskimi osiedlonymi na tych terenach od 
czasów wcześniejszych rozpoczął się prawie nie kończący się konflikt. 
W dodatku ród Sy-ma, chociaż poważnie zredukowany liczebnie, niczego 
się nie nauczył z poprzednich doświadczeń, był w nie mniejszym stopniu 
zachłanny i okrutny oraz skłonny do intryg i zawziętej walki o władzę. 

Nowa dynastia na Południu podejmowała niezbyt wiele wysiłków 
zmierzających do odzyskania ziem utraconych na Północy, chociaż cza­
sami istniały ku temu korzystne okazje w związku ze zmaganiami rywali­
zujących ze sobą państw koczowniczych. Wyjątek stanowiły pomyślne 
kampanie prowadzone przez Tsu T'i w latach 313—321, w dużej mierze 
z własnej inicjatywy. Brak poparcia jednak ze strony rządu dla tej polityki 
rekonkwisty doprowadził ostatecznie do utraty odzyskanego terytorium. 

Gospodarka na obszarze Wschodnich Tsin była o wiele mniej zdewa­
stowana przez działania wojenne niż w Chinach Północnych. W IV w. 
zaznaczył się tu pewien postęp przede wszystkim dzięki imigracji na wielką 
skalę z Północy, która doprowadziła do znacznego powiększenia ilości 
uprawnej ziemi. Jednak warunki społeczne pod rządami Wschodnich Tsin 
ulegały stałemu pogorszeniu, co znalazło m. in. swój wyraz w szeregu 
powstań chłopskich. Największe i najbardziej interesujące miało miejsce 
we wschodnim Czekiangu i dowodzone było przez Sun Ena. Główną 
bazą powstańców była wyspa położona blisko wybrzeża, z której skute­
cznie przeprowadzano ataki na kontynent; w oficjalnej historiografii 
chińskiej Sun En figuruje jako pirat. W 399 r. ludność ośmiu prefektur 
powstała i zjednoczyła się z oddziałami Sun Ena, zabijając wszystkich 
urzędników, których tylko udało się schwycić. Nastąpił długi okres walk 
przeciwko wojskom rządowym, trwający aż do 403 r. W toku tych walk 
Sun En potrafił nawet podjąć wielką wyprawę w górę Jangtse z flotą 



ponad 1000 okrętów i z wojskiem liczącym ponoć 100 tys. żołnierzy. 
Ostatecznie jednak powstanie zostało stłumione przez wojska cesarskie 
pod dowództwem generała pochodzenia chłopskiego Liu Jü, tego samego, 
który nieco później miał obalić dynastię Wschodnich Tsin. Tereny objęte 
powstaniem zostały zdobyte, a potem, jak twierdzą kroniki, dokonano 
pacyfikacji w sposób tak okrutny, że „ludność z utęsknieniem wspominała 
rządy powstańców". 

CHINY PÓŁNOCNE POD PANOWANIEM KOCZOWNIKÓW 

W kalejdoskopie zmian rządów w Chinach Północnych, po upadku 
Hunów, spowodowanym głównie wzajemnym wyniszczeniem się, przyszła 
kolej na opanowanie całego terytorium przez Tybetańczyków. Było to 
osiągnięcie rodu Fu, który założył Wczesne Cz'in, z Szensi jako głównym 
ośrodkiem (351—394). Podczas panowania Fu Cziena koczownicy podjęli 
najpoważniejszą próbę podboju całych Chin. W 383 r. olbrzymia armia, 
licząca rzekomo 600 tys. piechoty i 370 tys. kawalerii, została zmobili­
zowana i przesunięta na południe do Jangtse. Kiedy Fu Cziena przestrze­
gano przed czekającymi go trudnościami, zwracając mu uwagę, że słynna 
jazda konna koczowników, główny czynnik ich zwycięstw, nie była przy­
datna w warunkach doliny Jangtse, zlekceważył on wszystkie ostrzeżenia. 
Znane było jego powiedzenie: „Moja armia jest tak liczna, że jeśli wszyscy 
żołnierze rzucą swoje baty do Jangtse, wystarczy to, aby ją przykryć cał­
kowicie". Podczas decydującej bitwy nad rzeką Fei w tym samym roku 
armia jego została zupełnie rozbita przez znacznie mniejsze oddziały 
tsinowskie. Wiele czynników złożyło się na klęskę Fu Cziena: wadliwe 
dowodzenie, zdrada we własnym obozie oraz przede wszystkim to, że 
w armii jego było wielu niechętnych, przemocą zwerbowanych żołnierzy 
chińskich. Oni to podczas manewru, który miał być odwrotem taktycznym, 
wpadli w panikę — być może rozmyślnie — i uciekli z pola walki. Rzeź, 
która nastąpiła, miała mieć takie rozmiary, że przeszło połowa tej olbrzy-
miej armii zginęła. 

Skutkiem tej straszliwej klęski był prawie natychmiastowy upadek 
państwa Wczesne Cz'in; jego miejsce na Północy zajęły kolejno liczne 
państwa, które jak zwykle toczyły między sobą walkę o hegemonię w Chi­
nach Północnych. Tak więc w 386 r. było na Północy siedem oddzielnych 
państw; w 400 r. — dziewięć; w 415 r. — znowu siedem; w 425 r. — pięć. 
Wtedy to dopiero wzrost nowej potęgi — Toba — przyczynił się raz 
jeszcze do zjednoczenia całej Północy w jedno cesarstwo. Lecz pod koniec 
tego okresu ludność koczownicza w Chinach Północnych została już 



bardzo znacznie zredukowana liczebnie; ogromne rzesze koczowników po-
ginęły w ciągłych działaniach wojennych. Duża część klasy panującej 
zmieszała się przez częste zawieranie małżeństw z rodzinami chińskiej 
gentry i szybko przekształcała się w jedną klasę z obszarnikami chińskimi. 
Coraz więcej zwykłych członków plemion porzucało koczowniczy tryb 
życia i osiedlało się na roli, ulegając równie szybkiej sinizacji. Wiele ple­
mion znikło po prostu z widowni, pozostawiając za sobą tylko wspomnie­
nie nieszczęść i spustoszenia. 



X. DYNASTIE PÓŁNOCNE 
I POŁUDNIOWE 

WZROST POTĘGI TOBA 

ODCZAS Epoki Rozbicia jedynie 
lud Toba ze wszystkich plemion koczowniczych, które dokonały najazdu 
na Chiny, zdołał stworzyć państwo, będące czymś więcej niż zjawiskiem 
efemerycznym. Pochodzenie etniczne Toba jest — jak wspomniano — 
kwestią jeszcze nie wyjaśnioną i sporną, lecz bez względu na rodowód 
grupy panującej stanowili oni faktycznie federację plemion różnego pocho­
dzenia; niektórzy autorzy twierdzą, że lud ten składał się aż z 119 różnych 
szczepów, gdyż w miarę narastania znaczenia i mocy Toba wiele innych 
ludów koczowniczych, znacznie uszczuplonych liczebnie, przyłączyło się 
do nich, uznając ich władzę zwierzchnią. 

Toba założyli pierwsze swoje państwo, Tai, w północnym Szansi już 
w połowie IV w., ale rzeczywisty wzrost ich potęgi nastąpił dopiero po 
upadku cesarstwa Fu Cziena. W 386 r. ich władca ogłosił się królem Wei, 
a w 398 r. — cesarzem. Od samego początku swoich rządów panujący 
z rodu Toba korzystali z rad urzędników chińskich, którzy przeszli na ich 
stronę; kwintesencją ich wypowiedzi było, że dla panowania nad ludnością 
rolniczą Chin Północnych niezbędne jest zastosowanie chińskich metod 
administracyjnych. Toba nie rozdzielili więc zdobytego terytorium po­
między plemiona, lecz utworzyli zjednoczone państwo z administracją 
chińską, a równocześnie starali się utrzymać swoją własną odrębną orga­
nizację plemienną. Trzymali się konsekwentnie tej polityki w okresie, 
kiedy władza ich rozciągała się na coraz większe obszary Niziny Północno-
chińskiej. Większość ich kampanii militarnych skierowana była przeciwko 
państwu Jen, którym rządził ród Mu Żung z plemienia Sien Pi. Toba 
udało się zwyciężyć i zaanektować terytorium państwa Jen, głównie dzięki 
wewnętrznym rozdźwiękom i nieustannym sporom wśród książąt Mu 
Żung. 

Zagadnienie współpracy urzędników chińskich, tj. chińskiej klasy 



Posągi Buddy w Maicziszan — okres Pm. Wei 

wielkich posiadaczy ziemskich, z Toba jest tak istotnym i ciekawym zja­
wiskiem, iż należy poświęcić mu nieco więcej uwagi. Powstanie ustabili­
zowanego państwa koczowniczego w Chinach Północnych byłoby nie do 
zrealizowania, gdyby była klasa rządząca Chin nie kolaborowała z najeźdź­
cą. Tylko ona dysponowała niezbędną wiedzą i doświadczeniem oraz 
mogła dostarczyć ludzi zdolnych do zarządzania państwem opartym na 
gospodarce rolniczej i wyzysku ludności chłopskiej. Toteż gdy współczesny 
autor chiński pisze z uznaniem o Toba, że „wykorzystali oni bogate doświad­
czenia w administrowaniu Chin", to, być może, nie dostrzega ironii tego 
położenia, iż „barbarzyńcy" koczownicy zdolni byli wyzyskiwać chińskie 
masy chłopskie tylko dzięki temu, że wielcy obszarnicy chińscy gotowi 
byli udzielić im pomocy ze względu na własne określone interesy klasowe. 
Tego rodzaju kolaboracja nie była ograniczona bynajmniej do okresu 
Wei; spotkamy się z tym zjawiskiem jeszcze szereg razy, właściwie przy 
każdej okazji, kiedy ludy koczownicze dokonują podboju całych lub 
Północnych Chin, aż do okresu mandżurskiego włącznie. 

Do 439 r. udało się Toba osiągnąć całkowite powodzenie i rozcią-



gnąwszy swoje panowanie na całe Chiny Północne utworzyć potężne 
cesarstwo. Odtąd mieli oni kontynuować swoje działania wojenne — a na­
leży zaznaczyć, że chociaż szybciej niż inne plemiona koczownicze przyj­
mowali chiński tryb życia, nie byli wcale mniej agresywni — w dwóch 
zasadniczych kierunkach. Pierwszy, to nieustanne, prawie wiek trwające 
kampanie na Południu, zmierzające do rozszerzenia panowania Toba na 
całe Chiny. W wyprawach tych wykorzystywali oni na wielką skalę swoich 
chińskich podwładnych jako piechotę; spustoszenia zaś dokonywane przez 
Toba w różnych częściach Chin Środkowych były nie mniej straszliwe niż 
dewastacja, jaką czynili ich poprzednicy. Ostatnia wielka ekspedycja na 
Południe miała miejsce w 507 r. Drugi kierunek działań wojennych, do 
których Toba byli zmuszeni, to ciągła walka przeciwko sąsiednim plemio­
nom koczowniczym na północy. Głównym ich wrogiem byli Żou Żan 
(lub Żuan Żuan), tj. Awarowie, którzy teraz grozili cesarstwu Wei dokła­
dnie w ten sam sposób, jak Siung Nu w swoim czasie zagrażali Hanom. 
Toba prowadzili kampanie przeciwko Awarom w latach 409—449 i udało 
się im w poważnym stopniu zredukować niebezpieczeństwo oraz nadwerężyć 
znacznie siłę Awarów. W związku z zagrożeniem ze strony Awarów Wei 
odbudowywało i naprawiło Wielki Mur, przedłużając go znacznie ku za­
chodowi. Fakt ten rzuca ciekawe światło na przemiany, jakim ulegli Toba: 
realizowali oni już po prostu dawną politykę obrony chińskiego państwa 
rolniczego przed najazdami koczowniczymi. 

W VI w. potężne plemiona tureckie, dawni poddani Awarów, obaliły 
ich panowanie i utworzyły własne wielkie państwo. Istnieją dwie sprzeczne 
wersje co do ostatecznych losów Awarów: jedna głosi, że zostali oni cał­
kowicie wytępieni przez Turków, gdy resztki ich wydane były Turkom 
przez Wei; druga zaś, że Awarowie zbiegli na zachód, docierając do Du­
naju w 565 r. Tę ostatnią kwestionuje się już od dłuższego czasu — praktycz­
nie od Gibbona — w historiografii światowej, twierdząc, że Awarowie, tak 
słynni w dziejach Europy, byli w rzeczywistości zupełnie innym plemieniem 
tureckim, podszywającym się po prostu pod sławną i groźną nazwę. 

Celem wzmocnienia swojego panowania oraz poprawienia położenia 
gospodarczego rząd Wei zajął się problemem ziemi. W 485 r. został za­
prowadzony tzw. system wyrównania ziemi, który przewidywał rozda­
wanie chłopom ziemi państwowej. Ziemię orną miano oddawać na okres 
życia użytkownika, ziemię pod sad, a szczególnie pod uprawę drzew 
morwowych, przekazywano na własność wieczystą. Prawdopodobnie sy­
stem ten przyczynił się do wzrostu produkcji rolniczej. Trzeba się jednak 
zastrzec, że całe to zagadnienie jest wysoce niejasne. Jedni historycy twier­
dzą, że politykę tę realizowano w stosunku do prawie całego obszaru 





ziemi; o wiele bardziej prawdopodobne wydaje się jednak, że dotyczyła 
ona tylko ziemi opuszczonej podczas okresu poprzedniego. Inni uczeni 
skłaniają się do poglądu, że mamy tu do czynienia z ustawodawstwem 
mającym charakter czysto deklaratywny i utopijny i że nigdy nie było ono 
wprowadzone w życie. Jedyne fakty, które można stwierdzić z pewną 
dozą pewności, dotyczą powstawania w tym okresie wielkich majątków 
ziemskich, należących zarówno do arystokracji Toba, jak i do wielkich 
rodów chińskich. Proces ten postępował szybko i koncentracji własności 
ziemi na Pomocy towarzyszyło analogiczne zjawisko na Południu kraju. 
W obydwu wypadkach wydaje się, że większa część ludności wiejskiej 
przekształciła się z drobnych posiadaczy w dzierżawców. 

Kolejny wielki problem, przed którym stawał lud Toba, a który był 
praktycznie rzecz biorąc nie do rozwiązania, stanowiło utrzymanie koczo­
wniczego trybu życia w kraju rolniczym. Tak długo, jak byli oni ludem 
posługującym się zasadniczo jazdą konną, potrzebowali obszernych past­
wisk dla swoich koni (co najmniej 50 mu na każdego konia), co z kolei 
nasuwało zawsze problem, czy ziemię należy przeznaczyć na rolnictwo, 
czy też, kosztem chłopów chińskich, na hodowlę koni. Wydaje się, że 
zagadnienie było tymczasowo rozwiązane drogą kompromisu. 

Współpraca z wielkimi rodami chińskich obszarników oraz ustano­
wienie administracji typu chińskiego doprowadziły do bardzo szybkiej 
sinizacji władców Toba. Znamiennym tego przykładem było przeniesienie 
w 493 r. stolicy Wei z P'ingcz'engu w północnym Szansi do Lojangu; 
posunięcie to było korzystne dla chińskich urzędników-obszarników, ale 
niewygodne dla tych z ludu Toba, którzy prowadzili jeszcze koczowniczy 
tryb życia. W tym samym okresie, w latach 480—496, przedsięwzięto 
wiele kroków zmierzających do przyspieszenia procesu sinizacji. Język 
chiński uznano za urzędowy na dworze, arystokrację Toba skłaniano do 
przyjmowania nazwisk chińskich oraz do zawierania małżeństw z rodami 
chińskich wielmożów, nazwę dynastii zmieniono na Juan, a posługiwanie 
się językiem ojczystym Toba, trzymanie się starych obyczajów oraz no­
szenie koczowniczej odzieży zostało zakazane. Wszystkie te środki wy­
wołały wielkie oburzenie wśród tej części arystokracji oraz ludu Toba, 
którzy pozostali wierni dawnemu koczowniczemu życiu swoich przodków. 
Spowodowało to z kolei wiele konfliktów między nimi a ich zsinizowanymi 
władcami. Mimo to państwo Wei można traktować od początku VI w. 
jako organizm w zasadzie chiński i jest rzeczą całkiem pewną, że cesarz 
Wei uważał się za władcę chińskiego. W miarę zaś upływu czasu chińscy 
dygnitarze i wielcy posiadacze ziemscy odgrywali w cesarstwie Wei coraz 
bardziej dominującą rolę. 



W zarządzaniu państwem rząd Wei nie różnił się w sposób zasadniczy 
od innych chińskich dynastii feudalnych, chociaż niektórzy autorzy, szcze­
gólnie współcześni autorzy chińscy, twierdzą, iż czynił to nawet w sposób 
bardziej uciążliwy od innych. Ściągano wysokie podatki, stosowano na 
wielką skalę pracę przymusową, obciążano chłopów chińskich licznymi 
nadmiernymi poborami do służby wojskowej. Rząd Wei udoskonalił 
system wyzysku i kontroli ludności chłopskiej, zaprowadzając „system 
trzech przywódców", który polegał na tym, że starszyzna sioła, wsi i okręgu 
odpowiedzialna była za pobór podatków, szarwarki oraz służbę wojskową 
(teoretycznie pięć rodzin składało się na jedno sioło, pięć siół na jedną 
wieś, pięć wsi na jeden okręg). 

Cesarze Wei byli na ogół przychylnie ustosunkowani do buddyzmu; 
za ich panowania zasięg jego rozszerzył się znacznie, tak że buddyzm stał 
się nawet przez pewien okres oficjalną religią państwową. Można przy­
puszczać, że władcy Toba uważali udzielanie poparcia buddyzmowi za 
politycznie korzystne jako swoistą formę przeciwwagi wobec konfucja­
nizmu chińskiej gentry. Jednak w miarę wzrostu znaczenia i wpływów 
wielkich rodów chińskich wzmacniał się również konfucjanizm i szybko, 
szczególnie po przeniesieniu stolicy do Lojangu, odzyskał swoje poprze­
dnie dominujące znaczenie jako panująca ideologia. 

UPADEK CESARSTWA TOBA 

W ciągu pierwszych dwudziestu lat VI w. panowanie Wei uległo 
znacznemu osłabieniu, spowodowanemu oporem wobec polityki sinizacji 
tej części ludu Toba, która pozostała przy koczowniczym trybie życia, 
oraz narastającym niezadowoleniem chłopstwa chińskiego. Bunt poważnej 
części wojska, trwający prawie dwa lata (523—525), w dużym stopniu 
zaważył na pozycji i sile rządu; jeszcze większą rolę odegrało wielkie 
powstanie chłopskie, które wybuchło w Hopei i trwało do 528 r. Wyda­
rzenia te oraz prawie tradycyjne już walki wewnętrzne książąt Toba do­
prowadziły do rozczłonkowania cesarstwa na dwie części — Wschodnie 
Wei (534- 550) oraz Zachodnie Wei (535-557). W obydwu tych państwach 
panujący Toba stali się w rzeczywistości tylko marionetkami, a całość 
władzy skupiona była w rękach generałów i dygnitarzy chińskich. Wkrótce 
w obydwu państwach panujący Wei zostali odsunięci od władzy przez 
swoich majordomów. Wschodnie Wei przekształcono w państwo Północ­
ne Cz'i (550—577), Zachodnie Wei zaś w Północne Czou (557—580). 

W obydwu nowych państwach, Północnym Cz'i i Północnym Czou, 
proces sinizacji był już tak daleko zaawansowany, że należy je uważać 



Bodhisatwowie w Maicziszan — okres Pin. Wei 

za całkowicie chińskie. Zarówno w jednym, jak i w drugim kontynuowano 
system administracyjny cesarstwa Wei bez wprowadzenia istotnych 
zmian. Znaczna większość koczowników przeszła na osiadły tryb życia 
i zmieszała się całkowicie z chłopami chińskimi. Toba jako lud znikł 
wówczas z widowni dziejów, asymilując się całkowicie z ludnością chińską. 
„Wielki ocean chiński, który napełnia solą każdą rzekę weń wpływającą", 
wykonał swoje zadanie niezmiernie dokładnie. 

Długie panowanie plemion koczowniczych nad Chinami Północnymi 
nie doprowadziło więc do barbaryzacji ani kraju, ani jego mieszkańców, 
tak jak to było w wypadku inwazji ludów germańskich w Europie. Prze­
ciwnie, zdobywcy zostali wchłonięci przez lud chiński. Przyczyną tego 
zjawiska był m. in. fakt, że kultura chińska w epoce Han przenikła dosyć 
głęboko w masy chłopskie. One też były jej nosicielami i wyrazicielami, 
im kraj zawdzięczał utrzymanie i zachowanie chińskości. Jak już była 
mowa, wielka przewaga liczebna Chińczyków odegrała w tym wypadku 



ogromną rolę, a nie bez znaczenia był brak licznej warstwy niewolniczej 
obcego pochodzenia. Tym się tłumaczy niezmiernie ciekawe zjawisko, że 
Chiny Północne wyłoniły się z „Ciemnych Wieków" jako kraj nadal 
w zasadzie chiński. 

Historia polityczna dwóch państw, które zajęły miejsce cesarstwa Wei, 
przedstawiona przez kroniki jako dzieje domów panujących — co nie­
stety jest prawdą nie tylko dotyczącą tego okresu, ale prawie całej tra­
dycyjnej historiografii chińskiej — stanowi jeszcze jeden wyjątkowo 
ponury i przygnębiający obraz skomplikowanych intryg, niezliczonych 
morderstw oraz przebiegłych knowań. Władcy Północnego Cz'i to, być 
może, najwięksi i najokrutniejsi degeneraci w długiej linii „złych władców" 
Chin. W 577 r. Północne Czou dokonało podboju Północnego Cz'i, do­
prowadzając tym samym do ponownego zjednoczenia Północy. Panujących 
tego państwa miał jednak wnet spotkać los podobny do tego, który przy­
padł w udziale wielu dynastiom w dziejach chińskich. Wzrost potęgi rodu 
Jang przypieczętował właśnie ten los. W 580 r. prawie cały ród cesarski 
Północnego Czou, Jü-wen, padł ofiarą masakry dokonanej przez generała 
Jang Cziena, przyszłego założyciela dynastii Sui, który wkrótce doprowa­
dził do podboju Chin Południowych i tym samym do zakończenia Epoki 
Rozbicia. 

DYNASTIE POŁUDNIOWE 

Na Południu po upadku Wschodnich Tsin cztery dalsze dynastie 
zajmowały tron w Nankinie, pozostającym stolicą przez prawie cały ten 
okres. Były to Liu Sung (420 -479), Południowe Cz'i (479 - 502), Liang 
(502—557) oraz Cz'en (557—589). Jak łatwo spostrzec, wszystkie dynastie 
panowały przez krótki czas. Wszystkie one były założone przez genera­
łów, których następcy szybko tracili tron na rzecz nowych pretendentów 
do władzy. W tych warunkach ogólnego braku stabilizacji oraz słabości 
rządu centralnego kraj znajdował się faktycznie pod panowaniem wielkich 
rodów obszarniczych, mających szczególnie silną pozycję na prowincji. 
Warstwa ta przekształciła się w wąską i zamkniętą kastę wielkich ma­
gnatów, w elitę, która skupiała w swoich rękach całą władzę. W tym okresie 
zasady hanowskiego systemu biurokratycznego uległy prawie całkowitemu 
zapomnieniu i zawieszeniu, wprowadzenie zaś formalne „systemu dzie­
więciu rang" dla wyższych urzędników (ustalony przez Ts'ao Ts'ao w 220 r.) 
ułatwiło wielce oligarchii monopolizowanie całej władzy politycznej. 

Klasa panująca wzmocniła się ekonomicznie jeszcze bardziej w wyniku 
znacznego wzrostu liczby i rozmiarów wielkich majątków będących w jej 



posiadaniu oraz przekształcenia się pokaźnej części ludności wiejskiej z wol­
nych drobnych posiadaczy w dzierżawców na tych majątkach. Położenie 
dzierżawców nie różniło się zbytnio od sytuacji chłopów poddanych. Na 
wsi ukształtowały się więc stosunki produkcji, które można by nazwać 
układem zbliżonym do systemu manorialnego; była to prawdopodobnie 
najistotniejsza cecha ewolucji tego okresu. Procesowi temu sprzyjały 
niezaprzeczalna poprawa gospodarki oraz dalszy jej rozwój na Południu. 
Było to wynikiem przede wszystkim masowej imigracji na Północy, która 
dostarczyła niezbędnej siły roboczej dla słabo zaludnionych obszarów 
Południa. Towarzyszyła temu stała asymilacja ludności niechińskiej oraz 
włączanie jej do chińskiego systemu gospodarki. Ocenia się, że w latach 
280—464 w wyniku tych procesów ludność Południa wzrosła pięciokrotnie. 
Te niezmiernie doniosłe zmiany objęły nie tylko dolinę Jangtse, lecz rów­
nież Sycz'uan, Fukien i dwa Kuangi Wzrost ekonomiczny i zwiększenie 
się liczby i rozmiarów wielkich majątków dawały się szczególnie dostrzec 
w południowym Kiangsu oraz w Czekiangu; w innych częściach Południa 
proces ten przebiegał nieco wolniej. Ogólnym wyrazem powyższych zmian 
ekonomicznych był nawrót do gospodarki pieniężnej po regresie okresu 
Trzech Królestw. 

Aczkolwiek wojny były nadal zjawiskiem nagminnym — między Po­
łudniem a Północą oraz na tle tarć wewnętrznych — należy jednak zazna­
czyć, że jednocześnie w tym olbrzymim kraju były rozległe tereny, gdzie 
ludność żyła we względnym spokoju, umożliwiającym dalszy rozwój 
gospodarczy. W wyniku tego rozwoju, posiadającego niezmiernie ważne 
znaczenie, punkt ciężkości życia gospodarczego przeniósł się z Północy 
na Południe, do doliny Jangtse. I odtąd teren ten stał się najważniejszy 
pod względem politycznym i gospodarczym w całym kraju. 

Historia polityczna dynastii Południa była również krwawa i ponura 
jak na Północy. Dynastia Liu Sung, chyba najbardziej odrażająca w całej 
historii Chin, została trafnie opisana jako złożona wyłącznie z pijaków, 
rozpustników i morderców. Pierwszy panujący dynastii Południowego 
Cz'i rozpoczął swoje rządy od wymordowania całego poprzednio panują­
cego rodu Liu, a jego następcy też nie różnili się zbytnio od Sungów. 
Założyciel dynastii Liang, chociaż znany po jego nawróceniu się jako 
wielki patron buddyzmu, panowanie rozpoczął również od wytępienia 
wszystkich pozostałych przy życiu członków rodu panującego Cz'i, do 
którego zresztą sam należał. Prawdziwe znaczenie tej epoki leży jednak 
nie w jej przygnębiającej historii politycznej, ale w istotnych zmianach 
społeczno-gospodarczych, jak np. wielka kolonizacja Południa, oraz 
w ewolucji kultury chińskiej, ściśle związanej z rozwojem buddyzmu. 



XI. KULTURA W EPOCE 
ROZBICIA 

nach tradycyjna historiografia chińska datuje na 1 w. n.e. W okresie począt­
kowym buddyzm miał znaczenie raczej znikome; była to wiara obca, 
propagowana wyłącznie przez mnichów cudzoziemskich, jej wyznawcy 
zaś składali się przeważnie z kupców z Azji Środkowej. Zasięg buddyzmu 
ograniczał się przede wszystkim do stolicy, gdzie spoglądano nań jako na 
dziwaczną ciekawostkę. 

Obszerne kontakty z Azją Środkową, które zostały rozbudowane 
w epoce Han, były jedną z głównych przyczyn przypływu idei buddyj­
skich ;rozprzestrzeniały się wzdłuż szlaków handlowych, lecz wiara była 
nadal przede wszystkim zjawiskiem miejskim^Misjonarze, którzy szerzyli 
buddyzm, pochodzili nie tylko z kwitnących społeczności buddyjskich 
w Rejonach Zachodnich, ale również z Indii gdzie buddyzm był wówczas 
jeszcze prosperującą, żywotną religią, zdolną do przedsięwzięcia działal­
ności misjonarskiej na wielką skalę. 

Dopiero w okresie po upadku dynastii Wschodnich Han, w warunkach 
istniejącego wówczas chaosu i niepokojów, buddyzm rozpoczął szybko 
rozszerzać swoje wpływy. Proces ten odbywał się jednak w sposób na 
ogół niespostrzeżony, m. in. dlatego że — zdaniem Maspero — przez 
dłuższy czas buddyzm uważany był za swoisty wariant taoizmu. Przy­
bycie buddyzmu do Chin stanowiło czynnik pierwszorzędnej wagi, gdyż 
wywarło piętno na wszystkich dziedzinach życia chińskiego. Aż do połowy 
XIX w., kiedy w Chinach zaczęło się doprawdy odczuwać wpływ Europy, 
nie było żadnego oddziaływania obcego, równającego się swoim znacze­
niem buddyzmowi. Niektórzy uczeni uważają, że skutki buddyzmu w Chi­
nach można porównywać z rolą chrześcijaństwa w Europie; pogląd ten 
wydaje się nieco przesadny, lecz niewątpliwie niektóre aspekty tej analogii 
zasługują na uwagę. Istniało na przykład zadziwiające podobieństwo 

JAWIENIE się buddyzmu w Chi-

BUDDYZM W CHINACH 



zewnętrzne między rytuałem buddyjskim a przepychem i ceremoniałem 
obrządku rzymskokatolickiego, które tak zaszokowało misjonarzy jezuic­
kich. Buddyjskie wyrzeczenie się tego świata szło — być może — jeszcze 
dalej niż chrześcijańskie. Wydaje się, że na ogół jest to religia bardziej 
pogrążona w głębokim pesymizmie. Wpływy buddyzmu dominowały w Chi­
nach przez szereg wieków i przeniknęły do wszystkich warstw społeczeń­
stwa chińskiego. 

Zastanawiający jest fakt, że religia obca, pod tak wieloma względami 
różniąca się diametralnie od rozpowszechnionych koncepcji chińskich, 
a szczególnie od ideologii konfucjańskiej, mogła odnieść tak wielkie zwy­
cięstwo. Propagowanie przezeń celibatu, monastycyzmu (który zawsze 
jednak dążył obiektywnie do utworzenia „imperium in imperio"), ascezy, 
żebractwa oraz doktryny osobistego zbawienia musiało się znaleźć w kolizji 
z ogólnie uznawanymi obyczajami i ideami chińskimi w dziedzinach najisto­
tniejszych, związanych z życiem jednostki i społeczności. Nie ulega wątpli­
wości, że buddyzm zawdzięczał swe powodzenie przede wszystkim temu, 
iż wszechogarniający kryzys państwa i społeczeństwa chińskiego, który 
rozpoczął się w II w., podważył również konfucjański „Establishment", 
utrudniając mu walkę z naporem nowej religii. Kryzys ten wstrząsnął 
krajem do podstaw i nawet doprowadził do zachwiania stale tam panują­
cego i powszechnie uznawanego poglądu, że Chiny są jedynym cywilizo­
wanym społeczeństwem na świecie. Nasuwa się szereg interesujących 
analogii z sytuacją Chin w XIX i XX w. Wydaje się również, że klęski 
owego okresu uczyniły bardziej atrakcyjną wiarę, w której elementy wy­
rzeczenia się świata — a faktycznie ucieczki od rzeczywistości — odgry­
wały tak istotną rolę. 

Nie było rzeczą przypadku, że buddyzm wzmocnił swoje wpływy 
najpierw w Chinach Północnych, w państwach założonych przez „barba-
rzyńców"-koczowników, które swoje miejsce w dziejach zawdzięczają 
obecnie przede wszystkim, jeśli nie wyłącznie, rozwojowi myśli i sztuki 
buddyjskiej na ich obszarach, ponieważ tu właśnie tradycyjne społeczeń­
stwo chińskie uległo rozbiciu w największym stopniu. Udzielenie zaś 
ochrony i poparcia buddyzmowi przez władców Chin Północnych wywodziło 
się m. in. z faktu, że wielu z chińskiej gentry konfucjańskiej zbiegło na 
Południe, wskutek czego panujący, potrzebując ludzi wykształconych do 
zarządzania państwem, często zwracali się o pomoc do mnichów buddyj­
skich. W IV i V w. wpływy buddyjskie w Chinach Północnych wzrosły 
na olbrzymią skalę. Już w 405 r. rzekomo 9 / 1 0 ludności Północy nawrócone 
zostało na buddyzm; nowa wiara przyjęła się najpierw wśród klasy panującej, 
a potem rozpowszechniła się wśród chłopstwa. Na początku VI w. całe 



Chiny uważano już za kraj buddyjski.Do tego okresu też odnoszą się 
zwykle liczby mówiące o istnieniu 30 tys. świątyń i 2 mln mnichów 
i mniszek. 

Rozkwit buddyzmu nie oznaczał bynajmniej automatycznego zani­
knięcia i wyeliminowania taoizmu lub konfucjanizmu; Chińczycy nie abso-

Posąg Buddy w Jünkang — okres Płn. Wei (ok. 480 r.) 

lutyzowali ani wówczas, ani też kiedykolwiek swoich wierzeń religijnych 
i tym samym zawsze było możliwe wyznawanie wszystkich trzech wiar 
równocześnie.Buddyzm nie wymagał również całkowitego i bezwzględ­
nego odrzucenia poglądów odmiennych, tolerował pobłażliwie np. kon­
tynuację kultu przodków. 

Ochrona i poparcie udzielone buddyzmowi przez władców chińskich 
(najpierw na Północy, a później także na Południu, jak świadczy o tym 
słynny przykład cesarza Wu z dynastii Liang) wywodziły się prawdopo­
dobnie z doceniania przez nich jego roli społecznej, a szczególnie zachęcania 
do bierności w życiu doczesnym oraz uwypuklenia nadziei związanych z mo-



żliwościami osiągnięcia lepszego życia w reinkarnacji. Popieranie i życzliwy 
stosunek do religii buddyjskiej nie były jednak zjawiskiem permanentnym; 
niejednokrotnie dochodziło do prześladowań, jak np. w 444 r. w państwie 
Wei. Były one zazwyczaj wynikiem intryg taoistycznych lub konfucjańskich 
rywali, trwały zawsze krótko i miały ograniczone skutki. Należy podkre­
ślić, że prześladowania religijne w Chinach nigdy nie były podobne do 
europejskich; nie oznaczały one palenia na stosie, torturowania i tępienia 
innowierców. Doprowadzały w najgorszym wypadku do zniszczenia kla­
sztorów i zmuszenia mnichów i mniszek do powrotu do życia świeckiego. 
Nieabsolutystycznemu charakterowi wierzeń religijnych towarzyszył analo­
giczny stosunek władz państwowych do religii, chociaż państwo bacznie 
pilnowało kościoła buddyjskiego, aby nie dopuścić do jego przekształ­
cenia się w zbyt wielką potęgę polityczną. 

Buddyzm szybko odzyskał swoje znaczenie i wpływy po prześladowaniu 
w 444 r. Późniejsi władcy Toba, wszyscy żarliwi buddyści, uczynni zeń 
oficjalną religię państwową oraz zasypywali kościół buddyjski olbrzymimi 
darami. Znaczny wzrost monastycyzmu buddyjskiego nie tylko stanowił 
wyraz pogłębienia wiary i uczuć religijnych, lecz również odzwierciedle­
nie kryzysu społecznego, była to bowiem forma ucieczki od ciężkich 
zobowiązań, od służby wojskowej i od przymusowej pracy. Coraz więcej 
też chłopów stawało się dzierżawcami ziemi należącej do kościoła buddyj­
skiego, ponieważ uważali go za zwierzchnika mniej uciążliwego. Nie 
ulega też wątpliwości, że poparcie panujących przyczyniło się do niezwy­
kłego zjawiska, ponieważ wzrost buddyzmu w Chinach był jednym z rzad­
kich wypadków, kiedy religia rozkwitała nie za pomocą miecza, lecz drogą 
pokojową. 

Mimo swojej potęgi w Y i VI w., która zresztą utrzymała się też w VII 
i VIII w. za panowania dynastii Sui i we wczesnym okresie Tang, kościół 
buddyjski nie przekształcił się nigdy w potęgę polityczną, jak to uczyniły 
kościoły chrześcijańskie w Europie. Wynikało to, być może, z jego płyn­
ności organizacyjnej, z istnienia w jego łonie wielu rozmaitych sekt i ten­
dencji, z samej nieabsolutystycznej istoty tej religii oraz ze współistnienia 
tolerowanych wierzeń konkurencyjnych. 

Buddyzm uległ podziałowi na wiele różnych sekt i szkół jeszcze przed 
przybyciem do Chin. Główną formą propagowaną w Chinach była, ogólnie 
rzecz biorąc, Mahajana. Wiara ta różniła się pod wieloma względami od 
pierwotnej nauki etycznej Gautamy; była ona w istocie prawie nową 
religią, obficie zaopatrzoną w niezmiernie liczny panteon Buddów i Bod-
hisattw. W tym też leżała podstawa jej atrakcyjności dla ogółu; równo­
cześnie zaś zawierała ona wysoce rozwiniętą i subtelną filozofię metafi-



zyczną. Buddyzm w formie Mahajany był wiarą skłonną przyjmować 
i wchłaniać obce poglądy i kulty oraz gotową do kompromisu, zarówno 
z taoizmem, jak i z konfucjanizmem, nie wahającą się przed zapożycza­
niem od nich wielu koncepcji. W tym też tkwiły w poważnym stopniu 
przyczyny powodzenia Mahajany w Chinach. W miarę wzrostu wpływów 
buddyzmu Mahajana stawała się coraz bardziej chińska, zarówno w formie 
jak i w ideach, tak że w końcu pozostało bardzo niewiele podobieństwa 
do pierwotnego kreda indyjskiego. Dotyczyło to w szczególności tych 
szkół buddyjskich, które powstały w Chinach, nawet jeśli zaopatrywały, 
się one w legendarne rodowody, mające na celu udowodnienie ich rzeko­
mego pochodzenia indyjskiego. 

Wprowadzenie buddyzmu oznaczało równocześnie penetrację na nie­
zmiernie wielką skalę Chin przez wpływy indyjskie, zaznajomienie Chiń­
czyków z osiągnięciami i poglądami indyjskimi w filozofii, literaturze, 
matematyce, astronomii, a szczególnie w sztuce. Miało to, rzecz prosta, 
kluczowe znaczenie dla dalszej ewolucji kultury chińskiej. Należy jednak 
zauważyć, że w tym wypadku stanowiło to zetknięcie się dwóch dojrzałych 
cywilizacji i tym samym skutki były całkiem inne od np. rezultatów pene­
tracji i wpływów cywilizacji chińskiej w Korei lub Japonii. Urok zaś 
złożonych myśli filozoficznych, bogatej literatury, wystawnego rytuału 
i ceremonii, połączony z atrakcyjnością życia klasztornego, stanowiącego 
ucieczkę od rzeczywistości, oraz z doktryną zbawienia osobistego tłumaczy 
w dużym stopniu powodzenie buddyzmu. 

Z wielu różnych szkół i sekt buddyzmu co najmniej trzy zasługują 
na krótkie omówienie. Najważniejszą i zwykle uważaną za główną formę 
buddyzmu chińskiego była sekta Czystej Ziemi (Cz'ing Tu), której zasad­
niczy komponent stanowiło uwielbianie Buddy Amitabha (Amida) oraz 
niektórych Bodhisattw, jak np. Kuan Jin. Przekształciła się ona właściwie 
w całkiem nową religię ludową, której podstawowym składnikiem było 
przede wszystkim podkreślanie wiary przez częste powtarzanie nazw 
świętych celem zabezpieczenia sobie wejścia w przyszłości do Zachodniego 
Raju Amitabhy, „miejsca całkowitego piękna, o drzewach ozdobionych 
klejnotami, pałacach wysokich i stawach lotosowych, ożywionego przez 
boskich muzyków i tancerzy". 

Sektą bardziej filozoficzną była T'ien Ta i (nazwa pochodzi od góry 
w Czekiangu, gdzie znajdował się klasztor, w którym mieszkał założyciel 
sekty), początkami sięgająca końca VI w. Do jej zasad należało schola-
styczne studiowanie niezmiernie obszernego kanonu buddyjskiego oraz 
przestrzeganie ceremonii; główny nacisk przy tym kładziono na umiar 
w działaniu.Poglądy tej sekty były atrakcyjne dla uczonych chińskich 



i wiele światłych mnichów stało się jej zwolennikami. Twierdzi się dość 
często, że idee T'ien T'ai odzwierciedlały w pewnym stopniu wpływy 
konfucjanizmu na buddyzm. 

Sektą najdalej idącą w odseparowaniu się od ortodoksyjnych poglądów i 
praktyk buddyjskich, a równocześnie najbardziej chińską ze wszystkich 
ważnych szkół buddyjskich, była Cz'an (Zen po japońsku), która powstała 
w V w.Była to całkowicie subiektywna, irracjonalna (lub, być może, 
antyracjonalna) oraz ikonoklastyczna wiara, która kładła zasadniczy 
nacisk na konieczność uzyskania oświecenia za pomocą medytacji, łącząc 
to z negatywnym stosunkiem do wszelkiego przestrzegania obrządków 
oraz do studiowania literatury kanonicznej. Właśnie w poglądach Cz'an 
można spostrzec najbardziej oczywiste i najsilniejsze wpływy taoizmu; 
istnieje wiele podobieństwa pomiędzy wyznaniem wiary tej sekty i taois­
tycznym akcentowaniem prostoty, surowości i kwietyzmu. Sekta Cz'an 
wywierała znaczny wpływ w poszczególnych okresach, lecz być może 
najistotniejszym jej osiągnięciem było oddziaływanie na rozwój sztuki 
chińskiej. W tej dziedzinie poglądy jej stały się źródłem natchnienia nie­
których najznakomitszych twórców-malarzy w dziejach sztuki chińskiej. 
Słusznie więc Goodrich nazwał Cz'an „najsubtelniejszym kwiatem kultury 
indyjskiej w Chinach". 

Należy też wspomnieć, że kult Buddy Maitreji, tj. Buddy mającego 
zjawić się w przyszłości, we wczesnym okresie będący częścią składową 
ortodoksyjnej wiary buddyjskiej, nabrał w czasach późniejszych zabar­
wienia rewolucyjnego, odpowiadającego jego mesjanistycznej istocie. Kult 
ten stał się podstawą ideologiczną stowarzyszeń tajnych, które często 
organizowały i dowodziły powstaniami chłopskimi. Przykładem tego było 
stowarzyszenie Białego Lotosu, z którego działalnością zapoznamy się 
nieco później. Pierwsze wzmianki o Białym Lotosie datują się z 380 r., 
ale kwestia powiązania pierwotnej sekty z przyszłą organizacją tej samej 
nazwy nie została dotychczas zadowalająco wyjaśniona. 

Pierwotnie szerzenie buddyzmu było — jak wspomniano — dziełem 
misjonarzy wielu obcych narodowości, zarówno z Azji Środkowej, jak 
i z Indii. Chińczycy uzyskali pozwolenie na wstępowanie do klasztorów 
dopiero w IV w. W związku z tym powstał wielki i niełatwy problem 
tłumaczenia tak obszernej literatury buddyjskiej na język chiński. Zasto­
sowano wiele pomysłowych sposobów rozwiązywania tego problemu: np. 
mnich indyjski recytował sutrę, którą równocześnie przekładał tłumacz, 
dopiero zaś później tekst ten był układany we właściwym stylu chińskim. 
Język chiński wzbogacony został o całkowicie nową terminologię specjalnie 
stworzoną w tym celu (około 6—7 tys. słów). Trudności przekładu oddaje 



najlepiej trafne spostrzeżenie Kumarajivy (344—413), jednego z najsław­
niejszych misjonarzy buddyjskich: „Tłumaczenie sanskrytu na chiński podo­
bne jest do karmienia człowieka ryżem przeżutym przez innego; jest ono 
nie tylko bez smaku, ale również przyprawia o mdłości". 

Powyższa uwaga jednak nie przeszkodziła mu w przełożeniu 98 ksiąg 
buddyjskich, z których 52 jeszcze istnieją. W wyniku pracy tłumaczy, 
zarówno obcych, jak i chińskich, powstała gigantyczna wprost literatura 
buddyjska po chińsku. W 517 r. cesarz Wu z dynastii Liang mógł zarządzić 
wydanie całej Tripitaki (kanonu buddyjskiego); były także późniejsze 
edycje. Należy dodać, że wiele z wcześniejszych sutr buddyjskich zachowało 
się do chwili obecnej tylko w wersji chińskiej. 

Rozpowszechnienie się buddyzmu w Chinach również przyczyniło się 
do wielu pielgrzymek Chińczyków do Indii w poszukiwaniu oryginalnych 
ksiąg buddyjskich i dzieł sztuki religijnej, jak również w celu odwiedzenia 
miejscowości uświęconych życiem i działalnością Gautamy. Znane są 
nazwiska 186 pielgrzymów chińskich z lat 259—790; było niewątpliwie 
o wiele więcej tych odważnych ludzi, którzy stawiali czoła niebezpieczeń­
stwom odległych podróży, wiodących przez niektóre z najcięższych i naj­
groźniejszych terenów świata, często przypłacając to życiem. Jednym 
z najsławniejszych był Fa Sien; opuścił on Chiny w 399 r. i po przewę­
drowaniu przez kraje Azji Środkowej, w tym dzisiejszy Afganistan, dotarł 
do Indii, gdzie następnie studiował w głównych ośrodkach buddyjskich, 
zbierał cenne księgi i obiekty kultu oraz odbywał rozległe podróże. Później 
odwiedził Cejlon i ostatecznie wyprawił się statkiem do Chin. Po drodze 
zahaczył o Jawę i po wielu niebezpiecznych przygodach udało mu się 
w 414 r. dotrzeć do Szantungu z całą swoją pieczołowicie zebraną kolek­
cją. Resztę życia poświęcił tłumaczeniu wielu przywiezionych przez siebie 
ksiąg; napisał również relację ze swoich podróży, która jest bezcennym 
źródłem do dziejów i geografii ówczesnego okresu. 

TAOIZM 

Obok rozwoju buddyzmu, który był niewątpliwie najistotniejszym 
zjawiskiem w sferze ideologii tej epoki, zachodziły również i inne zmiany 
w tej dziedzinie, szczególnie w taoizmie, z tym że niektóre z nich były wy­
nikiem wpływów i rozpowszechnienia się buddyzmu. 

Triumf konfucjanizmu w erze Han nie doprowadził do zaniknięcia tao-
izmu; poglądy taoizmu filozoficznego były nadal uznawane przez niektó­
rych myślicieli w okresie między III a VI w. Jedno z być może najbardziej 
znanych ugrupowań taoistycznych to słynnych Siedmiu Mędrców Gaju 



Bambusowego (druga polowa III w.), głośnych ze swojego rzekomo ekscen­
trycznego zachowania. Jednak opowiadania dotyczące ich działalności 
należy przyjmować z dużą rezerwą, gdyż wszystkie pochodzą ze źródeł 
im nieprzychylnych. Możliwe, że wyczyny tych utalentowanych mężów, 
wśród których najwybitniejszym był Si K'ang (223—262), były w istocie 
rzeczy formą protestu wobec uciążliwego nacisku konfucjańskiego kon­
formizmu i hipokryzji. Poglądy ich nie wydadzą się tak dziwaczne, jeśli 
uwzględni się chaos moralny i intelektualny okresu Trzech Królestw. 

W taoizmie filozoficznym rozwijał się wówczas także nowy kierunek, 
nazwany przez niektórych uczonych neotaoizmem; zwolennikami jego 
byli również niektórzy z powyższego ugrupowania. Obok raczej zawiłych 
spekulacji metafizycznych główny kierunek myślenia neotaoistów stano­
wiło usiłowanie dokonania syntezy konfucjanizmu i taoizmu, tj. przysto­
sowanie we właściwy sposób taoizmu do środowiska konfucjańskiego. 
Niektórzy autorzy (np. Hou Wai-lu) uważają, że neotaoiści, realizując 
swoje zamierzenia, doprowadzili praktycznie do wyjałowienia nauki Lao 
Tzu i Czuang Tzu, szczególnie przez pozbawienie jej istoty antyfeudalnej. 
Neotaoiści słynęli również ze swoich komentarzy do klasycznych ksiąg 
taoistycznych. Tak np. Wang Pi (226—249) zdaniem Fung Ju-lana , jeden 
z najbardziej utalentowanych, i już w młodym wieku, geniuszy w dziejach 
myśli chińskiej", poświęcił obszerny komentarz dziełu Tao Te Czing, zaś 
Kuo Siang (?—313) oraz Siang Siu (ok. 221—ok. 300) pisali o Czuang 
Tzu i I Czing. 

Rozwój taoizmu nie szedł jednak w kierunku dalszej ewolucji myśli 
filozoficznej. W wyniku złożonego procesu istota taoizmu uległa radykal­
nym zmianom; nastąpiło zlanie się z niektórymi ludowymi kultami przy­
rody, w wyniku czego taoizm przekształcił się w coraz większym stopniu 
w religię ludową. Pierwiastki magiczne oraz liczne wierzenia zabobonne 
stały się dominujące w kredo taoistycznym, a jednym z głównych celów 
było poszukiwanie nieśmiertelności, szczególnie za pomocą praktyk alche­
micznych. Należy tu wymienić chociażby dwa nazwiska: Ko Hunga 
(252—333), najsłynniejszego alchemika w dziejach chińskich, uważanego 
przez niektórych za prawdziwego założyciela taoizmu religijnego, oraz 
K u o Cz'ien-czy (?—432), któremu przypisuje się ustalenie ceremoniału 
i obrządków oraz stworzenie teologii nowego kościoła taoistycznego. 

Nasuwają się poważne wątpliwości, czy w ogóle należałoby stosować 
nazwę „taoizm" do tej nowej wiary. Czyni się to przede wszystkim dla­
tego, iż jej wyznawcy twierdzili, że nadal uważają się za zwolenników 
założycieli taoizmu filozoficznego. W rzeczywistości taoizmu filozoficznego 
i religijnego nie łączy prawie żadna wspólna cecha. Konfucjańscy uczeni-



-dygnitarze pogardzali nową wiarą ze względu na jej zabobonny charakter, 
lecz w istocie taoiści religijni, mimo swoich okultystycznych ciągotek, 
odegrali dzięki swojemu eksperymentowaniu określoną rolę w ewolucji 
wczesnej nauki chińskiej, a zwłaszcza byli ściśle związani z rozwojem 
medycyny chińskiej i jej obszerną farmakopeą. 

Zachęcony sukcesem buddyzmu taoizm religijny zapożyczał bez skrę­
powania liczne koncepcje od swojego rywala, tworząc na modłę buddyjską 
własny panteon, kanon i liturgię. Poglądy taoistyczne wpływały również 
na ewolucję buddyzmu, ale nie ulega wątpliwości, że w tym procesie 
wzajemnego oddziaływania i zapożyczania buddyzm był stroną dającą 
więcej. W miarę upływu czasu różnice pomiędzy tymi dwiema religiami 
ludowymi stawały się coraz mniej dostrzegalne. Tłumaczy to częściowo 
łatwość, z jaką Chińczycy korzystali z usług i poglądów obydwu kościołów. 

Taoiści tworząc swój kościół wzorowali się na buddyzmie, lecz jedno­
cześnie skomponowali w celu rywalizacji z buddystami odpowiednią 
legendarną historię, mającą udowodnić jego prastare pochodzenie. Kościół 
taoistyczny, być może nawet bardziej podzielony na sekty niż buddyjski, 
również nie przekształcił się nigdy w potęgę polityczną. Niemniej jednak 
jego wpływy wśród chłopstwa były niejednokrotnie bardzo znaczne, a ry­
walizacja taoizmu z buddyzmem stanowiła stały czynnik dziejów tego 
okresu i późniejszych. 

Sceptyczna tendencja racjonalistyczna w myśli chińskiej, tak umiejętnie 
reprezentowana wcześniej przez Wang Cz'unga, znalazła w owym okresie 
swojego przedstawiciela w osobie Pao Czing-jena (koniec III w. — początek 
IV w.); kontynuowali ją także niektórzy inni uczeni, sprzeciwiający się 
rozprzestrzenianiu się buddyzmu. Wśród nich najwybitniejszy był Fan 
Czen (450—515), uczony-dygnitarz; był on autorem słynnej rozprawy pt. 
O zniszczalności duszy, w której wyszydzał poglądy buddyjskie dotyczące 
transmigracji i niezależnego istnienia duszy. 

SZTUKA BUDDYJSKA 

Wpływy buddyzmu na rozwój sztuki chińskiej stanowią najistotniejszy 
aspekt jego rozpowszechnienia się w Chinach. Czczenie wizerunków, pro­
pagowane i popierane przez buddyzm Mahajana, doprowadziło do ukształ­
towania się nowych form artystycznych w Chinach, szczególnie w rzeźbiar­
stwie, które różniły się radykalnie od poprzednio istniejących. Rzeźby 
buddyjskiej nie można z całą pewnością uważać za najwybitniejszą dzie­
dzinę sztuki chińskiej, lecz jej rozwój jest jednak imponujący, a nie­
które dzieła są doprawdy „skarbami uroku". Nie można zaprzeczyć 



temu, że jako całość rzeźba buddyj­
ska stanowi wielkie osiągnięcie sztuki 
c m . 

We wczesnym okresie prawie cała 
ikonografia rzeźby buddyjskiej wy­
wodziła się ze źródeł obcych. Główne 
zaś z nich znajdowały się w państ­
wach Azji Środkowej, które do chwili 
inwazji mahometańskiej były, jak 
wspomniano, prosperującymi społecz­
nościami buddyjskimi. Jest więcej niż 
prawdopodobne, iż rzeźbiarze owych 
czasów w większości również nie byli 
Chińczykami, ale podobnie jak religia 
buddyjska uległa sinizacji, tak też rzeź­
ba buddyjska stawała się coraz bardziej 
chińska. Poszczególne wpływy obce — 
hellenistyczne, środkowoazjatyckie, 
indyjskie itp. — zlały się w jedno, by 
przekształcić się w czysto chińską for­
mę artystyczną, znaną w okresie swo­

j e g o apogeum w VI w. z uderzające­
go piękna, prostoty i autentyzmu. 
W tym okresie była ona niewątpliwie 
dominującą formą sztuki w Chinach. 

Rzeźba buddyjska, podobnie jak w Europie przedrenesansowej, była 
dziełem anonimowych rzemieślników, cechów rzeźbiarzy, wędrujących od 
świątyni do świątyni wraz ze swoimi księgami wzorów i podejmujących 
się pracy na zamówienie. Rzeźbili w kamieniu, glinie, drewnie i brązie; 
brąz bywał pozłacany, wszystkie inne materiały malowane. Warto wspo­
mnieć, że przytłaczająca większość tych dzieł zaginęła; szczególnie ucier­
piały brązy, ulegając często przetopieniu. To co ocalało z zawieruchy dzie­
jów, wystarcza jednak na szczęście, aby móc ocenić tę sztukę; dotyczy 
to przede wszystkim rzeźby w kamieniu; mimo ogromnych szkód, które 
przyniosła tu wandalistyczna grabież cudzoziemskich kolekcjonerów, mia­
ła ona największe szanse przetrwania. 

Dwa najsławniejsze kompleksy rzeźby buddyjskiej to świątynie jaski­
niowe w Jünkang i Lungmen. Jünkang — w pobliżu Tat'ungu, dawnego 
P'ingcz'eng, w północnym Szansi — stanowi zespół 20 olbrzymich jaskiń 
oraz wielu mniejszych, zapełnionych rzeźbą. Główne obiekty powstały 

Posążek Buddy, brąz złocony 
Płn. Wei 

okres 



w latach 460—494, część pochodzi również z późniejszego okresu, 500—535. 
Wiele rzeźb cechują monumentalne rozmiary i śmiałość koncepcji, a styl 
ich, szczególnie wcześniejszych okazów, wykazuje jeszcze bardzo silne 
wpływy obce. Rzeźby Jünkangu uważane są za jeden z wielkich cudów 
Świata Wschodu. 

Rzeźby z epoki Wei w Lungmen (15 km na południe od Lojangu) 
pochodzą z okresu po przeniesieniu stolicy Lojangu, a więc z pierwszej 
połowy VI w.; znajdują się tu również dzieła z czasów późniejszych, szcze­
gólnie z dynastii Tang. Jest to też obszerny kompleks świątyń jaskiniowych, 
których rzeźby można uznać już za prawie całkowicie chińskie w stylu. 
Prawdopodobnie też większość rzeźbiarzy, którzy tu pracowali, to Chiń­
czycy. Szary kamień wapienny Lungmenu o wiele lepiej nadawał się do 
rzeźbienia niż szorstki kamień piaskowy Jünkangu. 

Przy oglądaniu rzeźby buddyjskiej uderza fakt, że nacisk został poło­
żony głównie na oddanie posągu en face, natomiast o wiele mniej uwagi 
poświęca się pozostałym częściom. Prawie wszystkie posągi posiadają tym 
samym tylko aspekt frontalny, odwrotna strona bywa zwykle niemal 
płaską płytą. 

Istniało również wiele innych ośrodków buddyjskiej sztuki religijnej, 
gdyż świątyń było wiele, szczególnie w Chinach Północnych. Należy wspo­
mnieć choć o jednym jeszcze przykładzie — sławnym kompleksie świątyń 
w Tunhuangu (zachodnie Kansu). Słynął on co prawda nie tyle ze swoich 
rzeźb, wykonanych z gliny z braku odpowiedniego kamienia w tym rejonie 
ile z obrazów ściennych, które stanowią niemal jedyne źródło przykładów 
buddyjskiego malarstwa religijnego owego okresu; wszystko inne, a zwła­
szcza obrazy na jedwabiu, zaginęło. Tunhuang był jednak odległą mieści­
ną prowincjonalną, a zatem można śmiało zakładać, że malarstwo bud­
dyjskie stało na znacznie wyższym poziomie i rywalizowało swoim 
artyzmem z rzeźbą. Rzeźba i malarstwo stanowiły więc dwie główne dzie­
dziny oddziaływania buddyjskiego na sztukę chińską; dotyczyło ono 
również i architektury, lecz już w mniejszym stopniu. 

MALARSTWO, LITERATURA 

Podczas gdy potężny kryzys polityczny Epoki Rozbicia wywarł niewąt­
pliwie negatywny wpływ na rozwój kultury, a straty w tej dziedzinie na 
skutek nieustannych działań wojennych były olbrzymie, dalsza ewolucją 
zachodziła jednak we wszystkich prawie dziedzinach. 

Niezależnie od rozwoju sztuki buddyjskiej podczas tych czterech wie­
ków posunęły się znacznie naprzód dwie niezmiernie blisko ze sobą po-

168 



wiązane dziedziny sztuki chińskiej, kaligrafia i malarstwo, kontynuując 
dawne tradycje chińskie. Niestety, prawie nic się nie zachowało z dzieł 
mistrzów tej epoki, chociaż nazwiska ich są doskonale znane, a niektórzy 
z nich mieli być doprawdy wielkimi twórcami. W kaligrafii Wang Si-czy 
(321—379) uważany jest za największego mistrza, i to nie tylko tego okresu. 
O jego piśmie, które miało być nieosiągalnym szczytem piękna, mówi 
poeta: 

Lekkie jak unoszące się chmury, 
Mocne jak smok zaskoczony. 

Wśród malarzy najsłynniejszy był Ku K'ai-czy (ok. 344—406); jego 
działalność związana była z dworem Tsin. Przypisuje mu się znany powsze­
chnie obraz Przestrogi dworskiej wychowawczyni, znajdujący się w British 
Museum, chociaż autentyczność jego jest nadal przedmiotem kontrowersji. 
Zakładając nawet, że jest to kopia późniejsza, trzeba stwierdzić duże 
mistrzostwo w wykonaniu postaci ludzkich; fragmenty pejzażu natomiast 
są jeszcze wielce prymitywne, szczególnie zważywszy przyszłe osiągnięcia 
w tej dziedzinie. Inny sławny malarz, Czang Seng-ju (ok. 520—560), two­
rzył na dworze cesarza Wu z dynastii Liang. Był on znany ze swoich 
fresków, poświęconych w znacznej mierze religijnej tematyce buddyjskiej. 

Pierwsze ujęcie kanonów malarstwa również pochodzi z tego okresu; 
było ono dziełem Sie Ho (koniec V w.). Jego słynnych „sześć zasad", 
na których malarz powinien oprzeć swoją sztukę, stanowiło fundament 
przyszłego potężnego gmachu krytyki artystycznej. Tak więc ciągłość 
w tej najbardziej doniosłej dziedzinie sztuki chińskiej została zapewniona 
mimo wszelkich ciężkich i zmiennych losów epoki. 

Jeśli idzie o literaturę, rozwijała się ona nadal pomyślnie na dworach 
Dynastii Południowych; w dalszym ciągu hołdowano tu dawnym trady­
cjom poezji chińskiej. Poezja jednak stawała się w tym okresie coraz 
bardziej kunsztowna i wymyślna, język sztuczny, pełen aluzji i tym samym 
zrozumiały tylko dla małej garstki wysoce oczytanych artystokratów. Od 
poezji tego typu odbiegała diametralnie twórczość najwybitniejszego poety 
owego okresu, jednego z największych pisarzy chińskich — T a o Jüan-
-minga ( lub T a o Cz'ien, 375—427). Dzieła jego słyną z prostoty i piękna. 
T a o był z przekonania taoistą, urzędnikiem, który wycofał się z aktywnego 
życia, aby znaleźć ukojenie na łonie przyrody w swoim mająteczku na wsi. 
Opisuje on też w cudownym poemacie prozą radość z powrotu do domu. 
T a o Jüan-ming był również autorem słynnego opowiadania alegorycznego 
Fontanna kwiecia brzoskwiniowego oraz twórcą wielu wierszy. 

Z tego okresu datują się początki krytyki literackiej. Najbardziej zna-



nym dziełem jest obszerna rozprawa Liu Sie (ok. 465—520) Umysł literacki 
a rzeźbienie smoków, w której autor analizuje i omawia poszczególne 
rodzaje działalności literackiej. 

Szersze kontakty ówczesnych Chińczyków z innymi krajami dopro­
wadziły do rozwoju geografii. Początki kartografii chińskiej sięgają właśnie 
tego okresu. Pierwsza mapa Chin w skali 125 mil = jeden cal wykonana 
została przez P'ei Siu (224—271), który posługiwał się prostokątnym 
systemem siatkowym. Pierwsze miejscowe kompendia geograficzne, które 
później rozrosły się w obszerną gałąź literatury, datują się z tego okresu. 
Zajmowały się one lokalną topografią i historią i stanowią bezcenny ma­
teriał źródłowy. 

Wielkie znaczenie dla przyszłości miały również takie wynalazki z owych 
czasów, jak taczka i młyn wodny. Odkryta została wówczas również her­
bata — napój najpierw używany w Chinach Południowych. Do VIII w. 
zwyczaj picia herbaty rozprzestrzenił się po całym kraju. Wpłynęło to 
nie tylko na obyczaje, lecz w późniejszym okresie i na rozwój produkcji 
porcelanowych naczyń do herbaty. 



XII. ZJEDNOCZENIE CESARSTWA 
PRZEZ DYNASTIĘ SUI 

ZAŁOŻENIE IMPERIUM SUI 

O OBJĘCIU władzy w Chinach Pół­
nocnych przez usuniecie z tronu ostatniego cesarza Północnych Czou 
i po wymordowaniu prawie całego rodu panującego Jang Czien ogłosił 
się cesarzem Sui i zaczął wcielać w życie swój wielki projekt zjednoczenia 
całego kraju. W 587 r. zostało zaanektowane małe państwo — Później­
sze Liang, a w 589 r. rozpoczęto kampanię zmierzającą do podboju Chin 
Południowych. Kryzys społeczny na Południu i rozwiązły charakter ostat­
niego z władców dynastii Cz'en ułatwiły zadanie Sui. Inwazję poprzedzano 
wydaniem manifestu, którego 300 tys. egzemplarzy rozprowadzono na 
Południu; były w nim wyszczególnione wszystkie „złe czyny" cesarza 
Cz'enów. Armia Sui, rzekomo licząca ponad pół miliona żołnierzy, osią­
gnęła szybkie i łatwe zwycięstwo, a cesarz przywieziony został z Nankinu 
jako jeniec do Cz'anganu. Jang Czien potraktował tym razem rodzinę 
cesarską Cz'en inaczej niż ród Jü-wen, darował jej życie, a wszystkim jej 
członkom przyznał odpowiednie renty; dla zabezpieczenia się przed ewen­
tualnymi spiskami z ich strony w celu odzyskania władzy zesłano ich na 
odległą prowincję. Tak więc Jang Czien stał się teraz cesarzem całych 
Chin, znanym w historii jako Wen Ti (581 lub 589-604). 

Spotkać się można często z porównaniem dynastii Sui z Cz'in, co jest 
oparte na stwierdzeniu, że obydwie krótko panowały i obydwie usiłowały 
dokonać zbyt wiele w stosunkowo niedługim czasie, wywołując kryzys 
doprowadzający do ich upadku. Jest to częściowo prawdą, ale okoliczności, 
w których doszły one do władzy, były jednak nieco odmienne. Kryzys 
społeczny w Chinach przy końcu okresu Dynastii Północnych i Południo­
wych był prawdopodobnie jeszcze głębszy niż pod koniec epoki Czou. 
I chociaż reunifikacja Chin dokonana przez Sui oznaczała w istocie 
ostateczne zwycięstwo chińskich wielkich właścicieli ziemskich nad ich 
byłymi władcami koczownikami, to jednak problemy stojące przed wład­



cami Sui były bardzo liczne i trudne. Cztery wieki rozbicia sprzyjały powsta­
niu znacznych różnic w rozwoju Północy i Południa, zarówno w warunkach 
społeczno-gospodarczych, jak i nawet w języku. Trudności te były jeszcze 
dodatkowo zaostrzone w pierwszym okresie przez wykazywane przez Sui 
tendencje do traktowania Południa jako kraju podbitego. 

Głównym problemem politycznym, który stanął przed nowym cesa­
rzem Sui, było ustanowienie — lub raczej odnowienie — silnego, scen­
tralizowanego systemu rządzenia. Przeprowadzono wiele reform, zmierza­
jących właśnie do osiągnięcia tego celu. Zreorganizowano biurokrację, 
redukując w znacznej mierze zbędnych urzędników, i wprowadzono sy­
stem ścisłego nadzoru całego aparatu państwowego. Przekształcono rów­
nież za pomocą przeprowadzonej na znaczną skalę demobilizacji siły 
zbrojne, usiłując równocześnie dokonać konfiskaty i zniszczenia wszelkiej 
broni znajdującej się w rękach prywatnych w całym kraju. Uproszczono 
znacznie obowiązujący kodeks karny. 

Wen Ti podjął również cały wachlarz środków zmierzających do od­
budowy gospodarki, a zwłaszcza rolnictwa. W tej dziedzinie rząd Sui po­
służył się m. in. starym systemem „wyrównania ziemi", zainicjowanym 
przez dynastię Północnych Wei. Rozległe obszary ziemi państwowej lub 
bezpańskiej, leżącej odłogiem, rozdano chłopom, żądając w zamian pła­
cenia podatków i pracy przymusowej. Ta ostatnia nie była jednak tak 
uciążliwa, jak w okresie Dynastii Północnych; zmniejszono również okres 
obowiązkowej służby wojskowej. Za rządów Sui wybudowano wielkie, 
wprost gigantycznych rozmiarów spichlerze: najpierw cztery w pobliżu 
Cz'anganu, później dwa koło Lojangu. Mogły one służyć — a faktycznie 
też służyły — do akumulacji niezbędnych rezerw żywnościowych. Rozpo­
częła się również za panowania Wen Ti wielka budowa kanałów; skon­
struowano np. kanał na rzece Wei o długości 300 li. Rozszerzanie systemu 
kanałów kontynuowane było aż do VIII w., lecz faktycznie najbardziej 
intensywny okres budowy przypadł na lata panowania następcy 
Wen Ti. 

Rezultaty tych wszystkich przedsięwzięć nie dały długo na siebie czekać; 
nastąpiła szybka regeneracja gospodarki, która przyniosła z sobą znaczny 
rozkwit oraz przysporzyła cesarzowi Sui wielkich bogactw. Miliony tan 
(1 tan = 60 kg) ziarna wędrowały do spichlerzy; dziesiątki milionów 
zwojów tkaniny jedwabnej spoczywały w składach cesarskich. Liczba 
ludności znacznie wzrosła, z tym że wielkości podawane przez wielu 
autorów, wykazujące skok od 25—30 min w 586 r. do 46 min w 606 r., 
są oczywiście niewiarygodne. Bardziej prawdopodobne jest, że usprawnił 
się w znacznym stopniu system zarządzania i dane późniejszego spisu 



były po prostu dokładniejsze. Wen Ti wykorzystał w pełni rozwój gospo­
darczy Chin dla wzmocnienia położenia swojej dynastii. Osobowość tego 
władcy była niewątpliwie czynnikiem istotnym w losach kraju pod jego 
rządami; określano go jako pół analfabetę (chociaż pochodził z bogatej 
rodziny właścicieli ziemskich), tyrana przebiegłego, nieufnego i skąpego. 
Kusi wprost porównanie z pierwszym z Tudorów, Henrykiem VII. 

Rosnąca siła wewnętrzna rządu Sui znalazła również swój wyraz 
w stosunkach Chin z sąsiednimi ludami i krajami. Głównym problemem 
w tej dziedzinie było istnienie wielkiego i potężnego państwa, nowo zało­
żonego przez lud T'u Czüe — Turków. Na szczęście dla Sui państwo to 
zostało znacznie osłabione w 581 r. podziałem na dwie części — wschodnią 
i zachodnią. Rząd Wen Ti trzymał się zwykłej, uświęconej już tradycją 
polityki chińskiej wobec sąsiadujących na Północy plemion koczowni­
czych i usiłował skłócić obydwa państwa tureckie. Próby te uwieńczone 
były nawet dość znacznym powodzeniem; realizował tę politykę przeważnie 
P'ei Czü, jeden z głównych działaczy politycznych i dyplomatycznych Sui, 
który również aktywnie przyczynił się do wznowienia handlu chińskiego 
z krajami Azji Środkowej. Efektem tego było odzyskanie przez Sui pozycji 
chińskich w Rejonach Zachodnich, praktycznie rzecz biorąc straconych 
prawie całkowicie od epoki Han. 

Politykę ekspansji terytorialnej prowadzono również w innych kie­
runkach; podporządkowano ponownie Chinom Wietnam Północny w 605 r. 
Po prawie czterech wiekach zaczęły się znów wyłaniać Chiny imperialne. 
Dwór Sui w Cz'anganie stał się świadkiem przybycia posłów i misji krajów 
sąsiednich, włączając w to i Japonię. 

W pierwszym okresie po dojściu do władzy Wen Ti, pragnąc zdobyć 
należyte poparcie, trzymał się polityki faworyzowania zarówno buddyzmu, 
jak i taoizmu. Później stał się żarliwym buddystą i popierał kościół bud­
dyjski, przyczyniający się do zjednoczenia Północy i Południa. Równo­
cześnie zwrócił się przeciw konfucjanistom, zarządził zamknięcie wszyst­
kich ich szkół, z wyjątkiem akademii cesarskiej, w której kształcono przy­
szłych urzędników. Stosunek ten wywołał — rzecz jasna — niechęć 
i nienawiść do Wen Ti i jego rządów ze strony historyków konfucjańskich. 

PANOWANIE JANG TI 

W 604 r. Wen Ti padł ofiarą intryg pałacowych: jest bardziej niż praw­
dopodobne, że został on zamordowany z rozkazu najstarszego swojego 
syna i naznaczonego następcy, Kuanga, byłego wicekróla Południa, oba­
wiającego się możliwości utraty dziedzictwa. Kuang wstąpił na tron i znany 



jest w historii jako Jang Ti (604—618). Postać tego władcy stanowi nadal 
przedmiot znacznych kontrowersji. Wielu autorów, szczególnie europejskich, 
usiłuje go wybielić, twierdząc, że ortodoksyjni historycy konfucjańscy 
rzekomo uczynili zeń stereotypowego „złego ostatniego władcę"; równo­
cześnie utrzymują oni, że jego gigantyczne przedsięwzięcia były „historycz­
nie konieczne", co miałoby tym samym wystarczyć dla wymazania wszy­
stkich jego zbrodni. Zważywszy ogrom cierpień ludu chińskiego podczas 
jego panowania, apologie tego rodzaju wydają się co najmniej nie na 
miejscu. Jang Ti był człowiekiem niewątpliwie uzdolnionym, lecz patolo­
giczna megalomania tego władcy wynika niezbicie z jego czynów. 

Jednym z pierwszych jego posunięć było przeniesienie stolicy do Lojangu. 
Przytacza się różne przyczyny tej decyzji — od chęci opuszczenia miejsca 
ojcobójstwa do kwestii łatwiejszej aprowizacji nowej stolicy oraz utworze­
nia rynku dla wielkich posiadaczy ziemskich Chin Południowych i Środ­
kowych. Przeniesienie stolicy wiązało się z budową nowych pałaców 
w Lojangu. Wznoszono je w stylu pretensjonalnym, kosztownie ozda­
biano. Kroniki podają, że do pracy przy tych budowlach zwerbowano 
dwa miliony ludzi, z których wielu zmarło przy pracy, zwłaszcza przy 
transportowaniu niezbędnych surowców, jak np. rzadkiego budulca — 
drewna z Chin Południowych. Równocześnie Jang Ti zarządził rozbudo­
wanie miasta Cziangtu (dzisiejszy Jangczou) niedaleko północnego brzegu 
Jangtse, który miał być dodatkową stolicą. Cesarz lubował się w tej okolicy, 
przypuszczalnie od czasów, kiedy był wicekrólem Południa. Jang Ti roz­
kazał również w latach 607—608 podjąć pracę nad odnowieniem i prze­
dłużeniem Wielkiego Muru. Zapędzono na Północ w tym celu 1,2 mln 
ludzi, z których połowa miała zginąć. 

Największe jednak przedsięwzięcie z olbrzymiego programu budowli 
Jang Ti to dalsze rozszerzenie sieci kanałów; Lojang miał stanowić cen­
trum tej sieci. Projekt ten był tylko częściowo zaplanowany w całości; 
przede wszystkim wykorzystywano rzeki, które łączono kanałami. Tak 
więc Rzekę Żółtą powiązano z Huai, wyzyskując rzeki Pien i Sy; później 
Huai połączono z Jangtse i dalej kanałami aż do Hangczou. System ten 
miał stanowić w przyszłości część słynnego Wielkiego Kanału. Projekt 
ten, tak jak został wykonany za czasów Jang Ti, umożliwił komunikację 
statkiem na całej trasie od Lojangu do Hangczou. 

Prawdopodobnie były dwa zasadnicze cele projektu: ułatwienie prze­
wozu żywności dla aprowizacji stolicy oraz uzyskanie możliwości szybkiego 
przerzucania wojsk. Historycy konfucjańscy oskarżali Jang Ti o zbudowanie 
kanałów przede wszystkim dla swojej przyjemności. On sam dostarczył im 
argumentów przeciwko sobie swoją pierwszą słynną podróżą statkiem 



Most kamienny na rzece Cziao, Płd. Hopei (ok. 610 r.) 

z Lojangu do Jangczou, w której towarzyszył mu cały dwór. Cesarz płynął 
na czele orszaku statków o długości 200 li (1 li = 0,576 km) w swojej 
bajecznej Łodzi Smokowej, wysokiej na cztery piętra i liczącej 200 stóp 
od dzioba do rufy. Wzdłuż trasy zbudowano specjalnie z tej okazji 40 
pałaców; żywności dla nakarmienia tej chmary cesarskiej szarańczy dostar­
czano — jak podają źródła — z obszarów sięgających 500 li w głąb po 
obu brzegach kanału. 

Wszyscy mężczyźni z okolicznych terenów w wieku od 15 do 50 lat 
zapędzeni zostali do pracy przy budowie kanałów. Karą za uchylanie się 
od roboty było ścięcie głowy. Każda rodzina musiała poza tym dostarczyć 
dziecko albo starego mężczyznę czy kobietę do wykonywania czynności 
służebnych. Według kronik zwerbowano 5430000 osób. Do ich pilnowania 
zatrudniano specjalną policję liczącą 50 tys. ludzi. Kary za niewykazywanie 
dostatecznej energii i zapału przy pracy obejmowały chłostę oraz nasa­
dzanie ciężarów na szyję. Prawdą jest, że przy prymitywnej technice istnie­
jącej w Chinach (Needham nazywa ją „eotechniką" i posługuje się obra­
zowym zwrotem „milion ludzi z łyżeczkami") mobilizacja masowa siły 
roboczej była niezbędna do urzeczywistnienia jakichkolwiek większych 
przedsięwzięć, szczególnie budowy kanałów lub innych prac związanych 
z regulacją rzek i urządzeniami przeciwpowodziowymi. Nie uzasadnia to 
jednak bynajmniej takich apologii, o których mowa powyżej. 

Gigantyczne zamierzenia Jang Ti w samym kraju spowodowały ol-



brzymie straty ludzkie i doprowadziły do wyczerpania wielkich rezerw 
i bogactw nagromadzonych za panowania jego ojca. Towarzyszyły im 
równie ambitne dążenia w polityce zagranicznej. Podbój państwa ludu 
Tu'-jü-hun (pochodzenia prawdopodobnie tybetańskiego) w Kansu i Cz'ing-
hai, którego istnienie uważano za groźbę dla linii komunikacyjnych 
wiodących do Azji Środkowej, dokonany został bez większych trudności 
i doprowadził do dalszego wzmocnienia panowania Sui w Rejonach Za­
chodnich. Jang Ti udał się specjalnie na Północny Zachód, aby uczcić te 
zwycięstwa i przyjąć hołd władców państewek Rejonów Zachodnich. 
Wojska Sui dokonały również wyprawy w 605 r. na państwo Czampa 
(Wietnam Południowy). W 610 r. miała miejsce pierwsza ekspedycja chiń­
ska przeciwko wyspom Liu Cz'iu lub Taiwanowi (nie jest wyjaśnione, 
które z nich były przedmiotem ataku). 

Wszystkie te imperialne pociągnięcia kończyły się sukcesami aż do 
momentu agresji Jang Ti na Koreę, która przyczyniła się w sposób zasadniczy 
do upadku zarówno jego samego, jak i dynastii Sui. Pozornie przyczyną 
rozpoczęcia kampanii przeciwko Korei była odmowa króla Koguryo 
(nazwa królestwa północno-koreańskiego, obejmującego też część obszaru 
Mandżurii Południowej na wschód od rzeki Liao) uznania suzerenności 
chińskiej oraz płacenia daniny. Możliwe, że Jang Ti obawiał się powstania 
sojuszu między Turkami Wschodnimi i Koguryo. Zdecydował się on na 
wojnę w 610 r.; w 611 r. rozpoczęto mobilizację chińskich sił zbrojnych. 
Jeśli wierzyć źródłom, była to największa armia w dziejach Chin aż do 
XX w.; liczyła 1300000 żołnierzy, zorganizowanych w 24 dywizje. Podczas 
marszu na Północny Wschód, posuwającego się dywizja za dywizją, armia 
ciągnęła się jak potworny smok długości tysiąca li. Zbudowano również 
200 wielkich okrętów wojennych oraz 50 tys. wozów i wysłano olbrzymie 
zapasy żywności na Północny Wschód. Zwerbowano także setki tysięcy 
ludzi do służby jako tragarzy itp. W 612 r. główne siły chińskie wkroczyły 
do Korei i zaatakowały stolicę Koguryo, Phenian. Dzięki znakomitej 
i niesłychanie dzielnej obronie koreańskiej wszystkie ataki chińskie zostały 
odparte. W rezultacie z przeszło 300 tys. żołnierzy chińskiej przedniej 
armii, którzy przekroczyli Jalu, powróciło zaledwie 2700. 

Pierwsza kampania przeciwko Korei bardzo nadwerężyła zasoby rządu 
Sui; pojawiły się pierwsze oznaki rebelii przeciwko panowaniu Jang Ti. 
Cesarz jednak kontynuował wojnę i w 613 r. rozpoczął drugą kampanię, 
która również nie zakończyła się pomyślnie. Została ona zresztą przer­
wana wybuchem spisku w Chinach i atakiem na Lojang, dokonanym przez 
Jang Süan-kana, członka rodziny cesarskiej. Jang Ti szybko wrócił z Korei, 
aby panowanie swoje obronić, a jego generałom udało się stłumić rebelię. 



Po jej zakończeniu dokonano egzekucji 30 tys. ludzi, z których przytła­
czająca większość nie miała nic wspólnego ze spiskiem. 

Trzecia kampania przeciwko Korei rozpoczęła się w 614 r. Teraz 
generałowie Sui musieli uporać się ze zjawiskiem masowej dezercji, z którą 
walczono najokrutniejszymi środkami. Koreańczycy jednak byli również 
całkowicie wyczerpani wojną i kiedy armia chińska zbliżała się ponownie 
do Phenianu, król koreański poprosił o pokój. Jang Ti chętnie skorzystał 
z tej okazji i zarządził odwrót, a następnie wezwał króla koreańskiego, 
aby zjawił się w Lojangu dla złożenia hołdu. Król przezornie odmówił. 
Kroniki podają, że rozwścieczony cesarz mszcząc się kazał ugotować 
ambasadora koreańskiego i podać go swoim generałom jako potrawę. 
Zawód ambasadora nie zawsze należy do najłatwiejszych. 

A równocześnie dobrze wiadomo, że Jang Ti był człowiekiem wielce 
oczytanym i wysoce wykształconym, zdolnym poetą i mecenasem literatu­
ry. Na jego zamówienie zestawiono olbrzymią antologię, dotyczącą róż­
nych dziedzin, która miała zawierać 17 tys. rozdziałów. Zarządził także 
skolacjonowanie zbiorów bibliotek cesarskich w Cz'anganie i Lojangu; 
w wyniku tej pracy powstała druga antologia o objętości 37 tys. rozdziałów 
(obydwie, niestety, zaginęły całkowicie). 

Ostry kryzys cesarstwa Sui spowodowany fiaskiem wypraw koreań­
skich pogłębiły jeszcze bardziej poniżające doświadczenia 615 r. W tym 
roku Turcy Wschodni dokonali najazdu na Chiny Północne i w północnym 
Szansi udało się im okrążyć Jang Ti wraz z całą jego armią. Za wykupienie 
się z okrążenia trzeba było opłacić olbrzymi haracz. Teraz już nędza stała 
się powszechna w całych Chinach; rząd był bez grosza, a „lud roił się jak 
pszczoły", tzn. wszędzie rozpoczynały się powstania chłopskie. Szczególnie 
groźne były one w Szantungu i w innych częściach Chin Północnych, 
gdzie skutki wojny koreańskiej były najbardziej odczuwalne. W krótkim 
czasie przeszło 80 wielkich organizacji bojowych, każda licząca od 10 do 
100 tys. ludzi, przystąpiło do walki przeciwko rządowi. Później wojska 
te połączyły się i działania wojenne kontynuowały dwie główne armie — 
jedna zmierzała do zdobycia Lojangu, druga walczyła w Hopei. 

W miarę szerzenia się powstania chłopskiego wielcy posiadacze ziemscy 
i urzędnicy również zaczęli opuszczać dynastię Sui, szukając ułożenia 
własnych losów w sytuacji, która stawała się coraz bardziej chaoty­
czna. W 616 r. Jang Ti, straciwszy widocznie nadzieję na uratowanie 
swojej dynastii, zbiegł na Południe do Jangczou. Twierdzi się, że spędził 
ostatni okres życia na ulubionych swoich zajęciach — pijaństwie i roz­
puście, pozostając całkowicie obojętnym wobec własnego losu. W 618 r. 
został uduszony przez spiskowców spośród własnych dostojników dwor-



skich; wymordowano całą jego rodzinę, z wyjątkiem jednego człowieka, 
którego pozostawiono przy życiu, aby mógł odegrać, przez zresztą krótki 
bardzo okres, rolę marionetkowego cesarza. 

W ciągu następnych pięciu lat Chiny pogrążyły się ponownie w anarchii 
i bezwładzie. W pewnej chwili było aż trzech rywalizujących cesarzy, 
a wielu gubernatorów prowincji ogłosiło się królami całkowicie niezależ­
nych państw. Tym samym położenie kraju stało się bardzo podobne jak 
w okresie poprzedzającym założenie dynastii Wschodnich Han. Jeśli 
jednak powstanie chłopskie było główną przyczyną upadku Sui, to — jak 
zwykle — nie chłopi wyciągnęli korzyści z ostatecznego wyniku walki 
o władzę, lecz arystokratyczny ród Li z Szensi, który miał stać się założy­
cielem nowej dynastii T'ang. 



XIII. WCZESNY OKRES 
DYNASTII T'ANG 

USTANOWIENIE DYNASTII 

KRES dynastii Tang jest jednym 
z najbardziej doniosłych w dziejach Chin. Wielu historyków uważa tę erę 
za najwspanialszą ze wszystkich, szczególnie jeśli idzie o rozwój kultury. 
Nie ulega zaś wątpliwości, że ówczesne Chiny były największym, naj­
bardziej zaludnionym oraz — więcej niż prawdopodobne — najbardziej 
cywilizowanym krajem na świecie. Era Tang stanowi początek tysiąclecia, 
w którym ta pozycja Chin na arenie dziejów pozostawała prawie niezmie­
niona. 

W całkowitym zamieszaniu, wynikającym z upadku Sui, ród Li z Szensi 
pokusił się skutecznie o zdobycie najwyższej władzy. Aczkolwiek jego 
członkowie twierdzili, że wywodzą się z książąt dawnego państwa Zachod­
niego Liang i tym samym są potomkami Li Kuanga, słynnego generała 
okresu Han , w rzeczywistości rodzina Li została podniesiona do rangi 
arystokracji całkiem niedawno przez władców Północnych Czou. Prawdo­
podobnie w żyłach jej płynęła duża domieszka krwi tureckiej w wyniku 
wielu małżeństw z rodzinami panującymi Dynastii Północnych. Podczas 
kryzysu dynastii Sui Li Juan, skoligacony z wieloma rodami wielmożów 
Północnego Zachodu, był gubernatorem wojskowym miasta T'aijüan 
w Szansi. Powodzenie rodu Li nie tyle było jednak jego dziełem, ile młod­
szego jego syna, Li Szy-mina, który chociaż miał wówczas tylko 17 lat, 
był „spiritus movens" wszystkich poczynań. Zdawał on sobie jasno sprawę z 
możności zagarnięcia cesarstwa i skłonił ojca do odpowiedniego działania. 
W 617 r. ród Li ruszył na Cz'angan na czele 200 tys. armii, w której skład 
wchodziło wiele posiłków tureckich. W 618 r. Li Jüan ogłosił się już cesa­
rzem (Kao Tsu 618—626), a w ciągu następnych lat Li rozprzestrzenili wła­
dzę swoją na cały kraj, pokonując wszystkich rywali o tron cesarski za po­
mocą wszelkich możliwych środków, od przekupywania i intryg do nieustan-



Płaskorzeźba z kamienia — epoka Tang (ok. 649 r.) 

nych działań wojennych włącznie. W toku tego procesu bezcennym czynni­
kiem była pomoc, którą otrzymywali od państwa Turków Wschodnich, nie­
zmiernie potężnego wówczas sąsiada Chin, będącego zawsze sojusznikiem 
rodu Li. Turcy posiadali znaczną siłę militarną; według przesadnych jak 
zwykle źródeł chińskich chan Turków miał mieć na swoje zawołanie 
milion doborowych łuczników konnych. Pomoc udzielana przez Turków 
nie była oczywiście gratisowa, trzeba było za nią płacić „darami", tj. 
ciężkim haraczem. 

Nowy cesarz t'angowski był miernotą i jego o wiele bardziej uzdol­
niony syn wnet wziął władzę we własne ręce. W 626 r. zabił on dwóch 
swoich starszych braci, którzy podobno mieli spiskować przeciwko niemu 
(ich rodziny były również wytępione w całości, „aby uniknąć możliwości 
przyszłej zemsty"), i doprowadził do „dobrowolnej" abdykacji ojca. Li 
Szy-min panował od 627 do 649 r. i znany jest najlepiej pod swoim własnym 
imieniem pośmiertnym — Ta i Tsung (zwyczaj ten dotyczy wszystkich 
cesarzy t'angowskich). Był on niewątpliwie jednym z najsłynniejszych 
cesarzy chińskich, wielce gloryfikowanym w tradycyjnym dziejopisar­
stwie chińskim. Wielu historyków europejskich i amerykańskich również 
uważa go za najzdolniejszego ze wszystkich władców Chin. Był on bez­
sprzecznie człowiekiem wielce utalentowanym, równie dobrym generałem, 
jak mężem stanu i uczonym. Jego panowanie stanowiło faktycznie zenit 
dynastii Tang, sława zaś jej osiągnięta w tym okresie przetrwała dłużej, 



niż uzasadniało to późniejsze rzeczywiste położenie kraju. Po panowaniu 
T'ai Tsunga jeszcze przez przeszło wiek panował w Chinach całkowity 
spokój wewnętrzny, i to właśnie umożliwiło konsolidację nowej władzy. 
Miało to niezmiernie istotne znaczenie ze względu na duże trudności 
związane z dokonaniem w ówczesnych warunkach reunifikacji kraju oraz 
z utworzeniem silnego państwa. Poprzedni długi okres rozbicia oraz siły, 
którym zależało na utrzymaniu właśnie takiego stanu rzeczy, tzn. potężne 
rody prowincjonalnych wielmożów, faktyczni władcy kraju, stanowiły 
znaczną przeszkodę na drodze ustanowienia nowej scentralizowanej mo­
narchii absolutnej. 

TANGOWSKI SYSTEM RZĄDZENIA 

Opracowując system działania nowego scentralizowanego rządu Tan-
gowie opierali się na doświadczeniach swoich poprzedników — częściowo 
więc na Sui — lecz w rzeczywistości sięgali wstecz do epoki Han. Poli­
tyka ich różniła się od hanowskiej w zasadniczy sposób pod jednym wzglę­
dem: nie pozwolono na powstanie na wpół niezależnych księstw udziel­
nych i cały kraj rządzony był jako jedno państwo — cesarstwo. W tym 
też celu Tangowie stworzyli rozbudowany aparat państwowy oraz liczną 
biurokrację, które chociaż oparte na wzorach dynastii Han, stały się 
z czasem o wiele bardziej złożone i rozwinięte. Formy rządu i admini­
stracji utworzone przez Tangów były w ogólnych zarysach kontynuowane 
przez wszystkich ich następców aż do XX w., toteż zagadnienie to warto 
omówić bardziej szczegółowo. 

Biurokracja dynastii Tang została nie tylko rozbudowana, lecz prze­
stała również być monopolem rodów wielmożów. Stały rozwój systemu 
egzaminów oraz związane z tym rozpowszechnienie edukacji umożliwiły 
dostęp do warstwy urzędniczej większości właścicieli ziemskich. W środ­
kowym okresie Tang liczbę urzędników obliczano na 150 do 160 tys., 
z tego przeszło 10 tys. w stolicy. Zakładając, iż ludzie ci mieli liczne ro­
dziny, oznaczało to, że warstwa urzędnicza liczyła około miliona osób 
w porównaniu z ludnością chłopską liczącą około 50 milionów. 

Rząd t'angowski ocenia się na ogół jako dobrze zorganizowany i sto­
sunkowo sprawny, w tym sensie, że był zdolny do wykonywania trzech za­
sadniczych swoich funkcji, tj. pobierania dochodów państwowych, podej­
mowania robót publicznych oraz utrzymania istniejącego systemu społecz­
nego. Struktura rządu przypominała piramidę; na wierzchołku znajdował 
się cesarz, którego władza była, teoretycznie, nieograniczona. Wszystkie 
zasadnicze decyzje podejmowano w stolicy — Cz'angan. Rząd centralny 



składał się z trzech głównych ciał: z Kancelarii Cesarskiej (otrzymywała 
sprawozdania, zatwierdzała nominacje, kontrolowała całą działalność 
rządu), z Sekretariatu Cesarskiego (przygotowywał i ogłaszał wszystkie pro­
klamacje, edykty itp.) oraz z Sekretariatu do Spraw Państwowych, który 
nadzorował sześć ministerstw. Były to ministerstwa: 1. Służby Państwowej, 
2. Finansów, 3. Ceremonii, 4. Armii, 5. Sprawiedliwości, 6. Robót Publicz­
nych. Osobnym ciałem, które istniało permanentnie od czasów t'angowskich, 
był Urząd Cenzorów, mający za zadanie kontrolowanie wszystkich 
urzędników oraz składanie sprawozdań z ich działalności. Była to insty­
tucja specyficznie chińska i niezmiernie interesująca. Oprócz tego istniało 
dziewięć Izb i pięć Biur zajmujących się głównie sprawami dworu cesar­
skiego. 

Tangowie zrekonstruowali także administrację kraju, tworząc 10 wiel­
kich prowincji (później liczbę zwiększono do 15); dzieliły się one z kolei 
na prefektury (czou — około 350), a te na okręgi (sien — około 1500), 
najniższy stopień zaś stanowiły powiaty (siang — około 16 tys.). Zasad­
niczym szczeblem, na którym znaczna większość ludności miała w ogóle 
jakąkolwiek styczność z aparatem państwowym, był okręg, rządzony przez 
urzędnika-sędziego. Był to równocześnie najniższy szczebel, na którym 
funkcjonowała centralna biurokracja. 

System egzaminów, który zapoczątkowany był częściowo w okresie 
Han, uległ zawieszeniu w Epoce Rozbicia. Za Tangów został on wzno­
wiony i jeszcze bardziej rozwinięty, stając się w VIII w. zasadniczą formą 
rekrutacji urzędników do biurokracji państwowej. Należy jednak zazna­
czyć, że wiele najwyższych stanowisk nadal było zastrzeżonych dla potom­
stwa wysokich dygnitarzy. Przedmioty egzaminów zostały rozszerzone 
w miarę upływu czasu i opierały się w zasadzie na klasycznych księgach 
konfucjańskich; dokładne opanowanie tych ksiąg było niezbędne do 
zdania egzaminów. 

Wielu autorów europejskich i amerykańskich podkreśla, że system 
rekrutacji aparatu urzędniczego i rozbudowa biurokracji doprowadziły do 
powstania czegoś w rodzaju regularnej służby państwowej, co — ich 
zdaniem — miałoby być jednym z największych osiągnięć cywilizacji 
chińskiej. Prawdą jest, że w okresie Tang większość urzędników rekru­
towała się z kandydatów, którzy pomyślnie zdali egzaminy, oraz że wię­
kszość działaczy politycznych w ciągu następnych 13 wieków wzięła udział 
w tym systemie. Prawdą jest również, że system ten był mniej arystokra­
tyczny niż rekomendacja wielkich rodów stosowana podczas Epoki Rozbicia. 
W toku całego rozwoju podczas tak długiego panowania feudalizmu 
system egzaminów przekształcił się jednak w pancerz dławiący życie 



intelektualne kraju oraz narzucający nieugiętą sztywność ortodoksyjnej 
ideologii konfucjańskiej. Dzięki temu systemowi udało się skierować 
większość uzdolnionych jednostek na stanowiska rządowe, tym samym 
czyniąc ich częścią składową aparatu państwowego. System egzaminów, 
jak wynikało też z samej jego istoty, musiał nieuchronnie być zachowawczy, 
utrzymując przy życiu wyświechtane i anachroniczne poglądy i pra­
ktyki. 

Należy również wspomnieć — a jest to być może sprawa najistotniej­
sza — że wbrew wielu legendom, iż uzdolniony syn chłopski mógł zdać 
egzaminy i tym samym zrobić wspaniałą karierę jako wysoki dostojnik 
państwowy, w praktyce było to nierealne. Zawiłe i trudne przedmioty 
powodowały, że konieczne były wieloletnie studia, co ograniczało dostęp 
do warstwy urzędniczej, możliwy tylko dla zamożnych właścicieli ziem­
skich. Jak stwierdza Goodrich, Jedynie synowie majętnych mogli znaleźć 
czas oraz pieniądze potrzebne na egzaminy; długi ciąg pracowników 
państwowych wywodził się z zamożnych rodzin, żyjących z czynszów ze 
swojej ziemi". 

Wzrost oświaty na szczeblu miejscowym, jak i centralnym był ściśle 
związany z rozwojem systemu egzaminów. Głównym ośrodkiem wychowa­
wczym był Uniwersytet Cesarski w Cz'anganie, który w VIII w. Uczył 
już prawie 8 tys. studentów, w tym również z krajów sąsiednich; w zasadzie 
przyjmowano tylko tych, którzy mieli się kształcić na przyszłych urzęd­
ników. Konfucjanizm dominował ponownie jako ideologia państwowa, 
w dużym stopniu w związku z rozwojem systemu egzaminów i oświaty. 
Zajmował on tę pozycję bez względu na poglądy lub inklinacje religijne 
danego cesarza dynastii Tang. Zarówno oświata, jak i egzaminy opierały 
się przecież na księgach klasycznych, których głównymi interpretatorami 
i komentatorami byli właśnie konfucjaniści. Konfucjanizm, który już 
w epoce Han przekształcił się w system złożony z przykazań politycznych 
i zasad etyczno-moralnych dla klasy panującej, teraz znów wykazywał 
swoją przydatność; było to w pełni docenione przez władców t'angowskich, 
a szczególnie przez samego Ta i Tsunga. Dalszy rozkwit buddyzmu nie 
wpłynął w sposób zasadniczy na zwiększającą się rolę polityczną ideologii 
konfucjańskiej. 

Organizując nowy rząd cesarze dynastii Tang zwracali również uwagę 
na kwestię kodeksu i postępowania prawnego. Tangowski kodeks prawny, 
oparty na zbiorach praw poprzednich dynastii, był jednak prostszy od 
nich i miał być mniej surowy w sankcjach karnych, szczególnie w porów­
naniu z niektórymi drakońskimi środkami zaprowadzonymi w ostatnich 
latach okresu Sui. 



POLITYKA EKONOMICZNA I SPOŁECZNA 

Ród Li, a szczególnie sam Ta i Tsung, analizując doświadczenia historii 
lat ostatnich zdawał sobie sprawę, że główną przyczyną upadku Sui było 
powstanie chłopskie, i rozumiał, iż ugruntowanie jego panowania wymaga 
odpowiedniego rozwiązania wszystkich aspektów problemu agrarnego. 
Dlatego też rząd Tangów od początku swojego panowania powrócił do 
polityki „wyrównania ziemi", zainicjowanej przez Północnych Wei i kon­
tynuowanej przez Sui, stosując ją na jeszcze większą skalę. Zarządzono 
rozdanie chłopom ziemi leżącej odłogiem, której powierzchnia powiększyła 
się znacznie w okresie chaosu po upadku Sui. W mniej zaludnionych 
wioskach rozdawano po 100 mu (około 6 ha); 80 mu miało powrócić do 
państwa po śmierci obdarowanego, 20 zaś pozostawało przy rodzinie zmar­
łego. Na bardziej zaludnionych terenach rozdawano od 40 do 80 mu 
ziemi. 

W zamian za ziemię chłop był zobowiązany do rocznego podatku 
w wysokości 20 tan ziarna i 20 stóp tkaniny jedwabnej oraz do 20 dni 
szarwarku (mniej niż za czasów Sui). Mógł on podjąć się większego wy­
miaru pracy przymusowej i tym samym obniżyć wysokość podatku spła­
canego w ziarnie i jedwabiu lub zwolnić się z pracy przez zwiększenie 
podatku w jedwabiu (3 stopy za dzień pracy). Nie ma niestety danych, 
które świadczyłyby o tym, w jakim stopniu polityka ta była rzeczywiście 
stosowana, a również umożliwiały prześledzenie zmian w jej realizacji. 
Wydaje się, iż w krótkim okresie przyjęło się, że ziemi rozdanej nie zwra­
cano państwu, lecz że stała się wieczystą własnością chłopów. 

Zasadniczą motywacją tej polityki było nie tylko dążenie do łago­
dzenia sprzeczności społecznych, lecz również do zapewnienia rządowi 
stałych dochodów oraz równocześnie zachowania w tym celu pokaźnej 
warstwy wolnego chłopstwa, płacącego podatki i wykonywającego pracę 
przymusową. Podatki zaś były umiarkowane w myśl powiedzenia Ta i 
Tsunga, że „niebezpieczne jest obciążanie ludu nadmierną ilością pracy 
przymusowej ... cesarz, który pobiera zbyt uciążliwe podatki, podobny 
jest do człowieka zjadającego własne ciało: kiedy całe ciało zostało zje­
dzone — człowiek umiera". 

Polityka powyższa doprowadziła do znacznego wzrostu produkcji 
rolnej; obszerne połacie ziemi leżącej odłogiem zostały zagospodarowane. 
Dochody rządu t'angowskiego stały się też proporcjonalnie większe i uczy­
niły go o wiele bogatszym, niż kiedykolwiek byli Hanowie; wynikało to 
również częściowo z faktu, że nowe tereny rolnicze, szczególnie dolina 
Jangtse, produkowały teraz, po raz pierwszy, na wielką skalę. Stabilność 



finansowa rządu oparta na tej podstawie przetrwała przeszło sto lat i była 
odwrotną stroną medalu stabilności politycznej owego okresu. 

Realizacja programu „wyrównania ziemi" spowodowała, że stało się 
niezbędne dokonanie dokładnego spisu ludności oraz rejestracji ziemi. 
Przeprowadzono te czynności stosunkowo systematycznie i dzięki temu 
dostarczają one bardzo ciekawych, chociaż wysoce dyskusyjnych danych, 
o których mowa będzie później. 

Polityka t'angowska wobec chłopstwa nie była bynajmniej skierowana 
bezpośrednio przeciwko wielkim właścicielom ziemskim; majątki znajdujące 
się w posiadaniu wielkich rodów obszarniczych nie zostały objęte żad­
nymi posunięciami rządowymi. Nie wydaje się też, aby rząd zmierzał do 
ograniczenia majątków prywatnych lub zapobiegania ich wzrostowi. 
W miarę upływu czasu powtarzający się cyklicznie proces zwiększania się 
rozmiarów wielkich majątków kosztem drobnych posiadaczy chłopskich 
miał się rozpocząć na nowo, jak zobaczymy, w środkowym i późniejszym 
okresie Tang. Wydaje się prawdopodobne, że we wcześniejszym okresie 
T a n g powstała dopiero nowa klasa obszarnicza, złożona ze starszych 
wielkich rodów oraz nowych właścicieli ziemskich, których kariera była 
ściśle związana z dojściem Tangów do władzy. Względna słabość wielkich 
rodów, wynikająca z wojen okresu po upadku dynastii Sui, była niewąt­
pliwie korzystna dla władców t'angowskich. Możliwe, iż grali oni również 
na sprzecznościach lokalnych między różnymi ugrupowaniami obszarni-
czymi. 

Równie ważną jak wymienione wyżej przyczyną pojednawczej wobec 
chłopstwa polityki wcześniejszej władców t'angowskich był fakt, że chłopi 
stanowili, szczególnie w owym okresie, zasadniczą podstawę systemu 
obrony militarnej. Chłopi byli również zobowiązani do służby w milicji 
terytorialnej, przeważnie jeden miesiąc raz na pięć miesięcy. Milicja zorgani­
zowana była w 630 jednostek, z których każda teoretycznie składała się 
z tysiąca ludzi. System milicyjny utrzymany został prawie do połowy 
VIII w., kiedy rozpadł się z szeregu przyczyn, o których będzie mowa 
poniżej, i został zastąpiony przez regularną armię najemną. 

Niezliczone masy chłopskie, płacące podatki, wykonywające pracę przy­
musową i służące w milicji, utrzymywały swoim wysiłkiem t'angowską 
klasę panującą — liczną i bogatą arystokrację feudalną. Toteż nie tylko 
ród cesarski i wyższa arystokracja, lecz również wszyscy dostojnicy nie 
płacili podatków. Wszyscy oni znajdowali się na utrzymaniu skarbu pań­
stwa, którego główne dochody pochodziły z podatków chłopskich. Znaczna 
majętność oraz pozbawiony wszelkich trosk tryb życia tej klasy umożli­
wił jej m. in. przyjęcie roli szczodrego mecenasa sztuki; równocześnie zaś 



Artysta nie znany, Dziewczyna z tacą — 
styl Tang 

zapotrzebowanie arystokracji na 
wciąż nowe przedmioty zbytku 
prowadziło do pobudzania wymia­
ny handlowej z obcymi krajami. 

W polityce gospodarczej rząd 
t'angowski szedł po linii swoich 
poprzedników, utrzymując mono­
pole państwowe, np. produkcji so­
li, żelaza oraz bicia monet. Nakła­
dano również podatki na liczne 
przedmioty powszechnego spoży-

1 cia, jak np. wino, a później her­
bata; stanowiły one ważne źródło 
dodatkowych dochodów. Rząd był 
również właścicielem wielu war­
sztatów rękodzielniczych, jednak 
produkcja ich nie była przezna­
czona na rynek, lecz wyłącznie na 
potrzeby i użytek samego rządu. 
Ogólnie rzecz biorąc, Tangowie 
kontynuowali też wcześniejsze ten­

dencje do dyskryminowania kupiectwa. Zwłaszcza członkowie biurokracji 
t'angowskiej wykorzystywali stanowiska swoje dla własnych zysków finan­
sowych kosztem interesów kupieckich. Nasuwa się spostrzeżenie, iż 
korzenie o wiele późniejszego zjawiska, tzw. kapitalizmu biurokratycznego, 
tkwiły już w czasach t'angowskich. 

Poważne zwiększenie się produkcji rolnej oraz ogólny wzrost dobro­
bytu doprowadziły z kolei do dalszego rozwoju rzemiosła. Udoskonalono 
produkcję jedwabiu, papieru i porcelany, i to na dość pokaźną skalę. 
W miastach t'angowskich powstawały już cechy rzemieślnicze. Wszystko to 
prowadziło do rozwoju wymiany handlowej w kraju, ułatwionej przez 
ulepszone środki komunikacji, w tym przez nowy system pocztowy na 
głównych magistralach wiodących ze stolicy. Handel zagraniczny również 
powiększył swoje obroty do nie widzianych poprzednio rozmiarów, chociaż 
podczas epoki Tang w poważnym stopniu znajdował się jeszcze nadal 
w rękach kupców cudzoziemskich. Istniały liczne kolonie obcych kupców 
nie tylko w stolicy, lecz również w Kantonie i innych portach na Południu. 



Zwiększyły się pokaźnie rozmiary i znaczenie miast i grodów, przede 
wszystkim Cz'anganu. Stolica była doskonale zaplanowana w formie 
szachownicy i zajmowała o wiele większy obszar niż dzisiejszy Si-an, 
znajdujący się na tym samym miejscu. W VIII w. ludność Cz'anganu 
wynosić miała prawie 2 mln. Szybka rozbudowa dotyczyła również innych 
miast, jak Lojang (wschodnia stolica Tangów) i Kanton (Kuangczou); 
wiele stolic prowincjonalnych liczyło powyżej 100 tys. ludności. Ten roz­
wój miast nie był jednak podobny w zasadniczych swoich zarysach do 
późniejszego analogicznego zjawiska w Europie. Miasta chińskie nie stały 
się nigdy ośrodkami wzrostu znaczenia i wpływów niezależnego i majęt­
nego mieszczaństwa. Przyczyną tego była prawdopodobnie wspomniana 
ogólna polityka dyskryminacji kupiectwa oraz fakt, iż miasta jako ośrodki 
administracji prowincjonalnej pozostawały zawsze pod ścisłą kontrolą rządu 
centralnego. 

Pierwsze stulecie panowania t'angowskiego, swoisty Złoty Wiek, zna­
lazło swoje odbicie właśnie w samym Cz'anganie — największym i naj­
bardziej cywilizowanym mieście na świecie w owej epoce. Jego położenie, 
chociaż korzystne z punktu widzenia strategicznego, było niewygodne 
gospodarczo, gdyż przywóz żywności stawał się coraz większym i trudniej­
szym problemem; Cz'angan, ze swoją olbrzymią ludnością, przekształcał 
się coraz bardziej w pasożyta, żyjącego kosztem reszty kraju. Był to 
faktycznie ostatni okres, w którym stolica znajdowała się na Północnym 
Zachodzie. Najbardziej godny uwagi był kosmopolityczny charakter wiel­
kiej stolicy Tangów. Obcowali tu ze sobą swobodnie ludzie ze wszystkich 
stron Azji; miasto przedstawiało swoisty tygiel, odzwierciedlający t'angow-
ską politykę całkowitej tolerancji oraz gościnności wobec cudzoziemców, 
wywodzącą się, być może, z poczucia pełnej stabilności. Był to, całkiem 
prawdopodobnie, najmniej ksenofobiczny okres w dziejach Chin. 

EKSPANSJA IMPERIUM 

Od samego początku władcy t'angowscy realizowali politykę powięk­
szania obszaru swojego państwa i w efekcie udało się stworzyć na pewien 
okres imperium, które terytorialnie było nawet większe od cesarstwa Han 
w szczytowym momencie jego rozwoju. 

Największym rywalem, a zarazem przeszkodą w ekspansji cesarstwa 
chińskiego byli Turcy Wschodni, ci sami, którzy jako sojusznicy przyczynili 
się tak walnie do objęcia władzy przez ród Li. Struktura państwa koczowni­
czych plemion Północy była zawsze krucha i niestała, ulegająca łatwo 
rozbiciu przy wzroście potęgi innych plemion, co doprowadzało z kolei 



11. Cesarstwo Tang, ok. 750 r. 



do powstawania nowych konfederacji plemiennych oraz państw na stepach. 
Rząd chiński zaś kontynuował swoją odwieczną już politykę wykorzysty­
wania waśni i tarć międzyplemiennych w niezmiennym celu doprowa­
dzenia do największego możliwie osłabienia swoich sąsiadów. Główną zaś 
kością niezgody między nim a koczownikami była nadal kwestia panowania 
nad Rejonami Zachodnimi, tj. państwami basenu Tarim, oraz kontrola 
dróg handlowych na północ i południe od pasma T'ien Szan. 

W pierwszych latach rządów t'angowskich Turcy Wschodni stanowili 
potężną siłę i byli groźnym przeciwnikiem Chińczyków. W 624 r. dokonali 
oni najazdu na Chiny Północne, docierając prawie do samych bram Cz'ang-
anu. Atak ten został skutecznie odparty przez Li Szy-mina. Później zaś, 
wykorzystując bunt szeregu plemion, w tym również i Ujgurów (też zre­
sztą pochodzenia tureckiego), przeciwko władzy Turków Wschodnich, 
Tai Tsung rozpoczął wojnę, która doprowadziła w latach 627—628 
do upadku ich państwa i do wcielenia znacznej części terytorium tureckiego 
do cesarstwa chińskiego (rejon Ordos oraz większa część Mongolii wscho­
dniej); osiedlono także na ziemiach chińskich wielką rzeszę Turków 
Wschodnich — niektóre źródła podają liczbę prawie jednego miliona. 

Następnie rząd chiński kontynuował walkę, tym razem przeciwko 
Turkom Zachodnim, dążąc do obalenia ich panowania nad państwami 
Azji Środkowej. Cel ten został osiągnięty w wyniku wojny 639— 640 r. 
Do 648 r. w Rejonach Zachodnich została ustanowiona niezachwiana 
władza Tangów. W osiągnięciu tych sukcesów bezcenny okazał się sojusz 
z plemionami ujgurskimi; lud ten miał odegrać niezmiernie istotną rolę 
w dziejach chińskich w ciągu następnych dwóch wieków. 

Opanowanie szlaków handlowych wiodących poprzez Azję Środkową 
doprowadziło do znacznego wzrostu handlu zagranicznego, lecz ogólnie 
rzecz biorąc, wymiana ta nie różniła się zasadniczo od handlu okresu Han. 
Głównym artykułem wywozu chińskiego pozostał jedwab, importowano 
przeważnie przedmioty zbytku. Niektórzy autorzy utrzymują, że bilans 
handlu zagranicznego był zdecydowanie niekorzystny dla Chin i że osta­
tecznie stał się jedną z przyczyn pogorszenia się sytuacji gospodarczej Chin 
do połowy VIII w. 

Ustanowienie władzy t'angowskiej w Rejonach Zachodnich doprowa­
dziło do rozszerzenia suzerenności chińskiej jeszcze bardziej na zachód. 
Aż do połowy VIII w. obszar na zachód od Pamiru — Taszkient, Buchara, 
Samarkanda, Fergana — uważano za leżący w chińskiej sferze wpływów. 
Mimo jednak tendencji niektórych współczesnych autorów chińskich do 
upiększania istoty rzeczy panowanie chińskie budziło — rzecz jasna — 
opór i sprzeciw ludów podbitych; szczególnie plemiona tureckie prowadziły 



od 683 r. nieustanną walkę, zmierzającą do uwolnienia się od jarzma 
chińskiego, i ostatecznie cel ten osiągnęły. 

We wczesnym okresie Tang nawiązano także bardzo bliskie kontakty 
z Tybetem, który stał się zjednoczonym państwem w pierwszej połowie 
VII w. za panowania sławnego króla Srong-btsan sGam-po (617—699?). 
Księżniczka t'angowska, Wen Cz'eng, została jedną z jego żon, co sprzy­
jało wprowadzeniu kultury chińskiej do Tybetu (w świcie jej np. było 
wielu rzemieślników chińskich). W drugiej połowie VII w. Tybetańczycy 
stali się potęgą militarną i poważnym rywalem Chińczyków o panowanie 
nad Azją Środkową. Chińczycy na ogół skutecznie odpierali w tym okresie 
ataki tybetańskie w tym rejonie, lecz sytuacja uległa drastycznym zmianom 
w następnym wieku. 

Plany Jang Ti zmierzające do podboju Korei kontynuował również 
Ta i Tsung; w latach 644—646 zorganizowano trzy kampanie. Spotkały 
się one z nie mniejszym brakiem powodzenia dzięki odważnej obronie 
Koreańczyków; nie miało to jednak dla cesarza t'angowskiego tak zgubnych 
skutków, jak dla Sui. Za panowania jego następcy, Kao Tsunga, 
armie chińskie połączyły się w 660 r. z siłami państwa Silla (królestwo 
w Korei południowo-wschodniej) celem zniszczenia państwa Paekcze 
(królestwo w Korei południowo-zachodniej). Następnie w 668 r. "Chińczycy 
i Silla razem zaatakowali i podbili północnokoreańskie państwo Koguryo, 
które poprzednio stanowiło główny przedmiot ataków Sui i Tang. Skutek 
tych zwycięstw był jednak taki, że państwo Silla ostatecznie dokonało 
w 678 r. zjednoczenia całego kraju; wojska chińskie zmuszone zostały do 
wycofania się, a chociaż Korea uznała suzerenność chińską, stanowiła 
jednak kraj całkowicie niezależny, a nie kolonię chińską, w którą 
chcieli ją przekształcić władcy t'angowscy. Wpływy Chin, a szczególnie 
kultury chińskiej, były jednak olbrzymie. Kopiowano masowo instytucje 
t'angowskie, a organizacja rządu koreańskiego opierała się całkowicie na 
wzorach chińskich. Owa sinizacja Korei ściśle wiązała się również z wcześ­
niejszym przyjęciem z Chin — pod koniec IV w. — buddyzmu, który teraz 
odgrywał jeszcze większą rolę. Buddyzm miał także istotne znaczenie jako 
środek przekazywania kultury chińskiej do Japonii. 

Aż do okresu Tang chińskie wpływy kulturalne przedostawały się do 
Japonii przeważnie za pośrednictwem Korei. Podczas jednak pierwszych 
dwóch wieków panowania t'angowskiego, szczególnie zaś w VIII w., 
bezpośrednie kontakty między Chinami i Japonią rozwijały się coraz 
bardziej i doprowadziły do prawie globalnego przejęcia kultury chiń­
skiej, która oddziaływała na wszystkie aspekty życia Japonii. Dziś jeszcze 
podobno można znaleźć w Japonii wiele obyczajów t'angowskich; jest też 



Posąg Buddy w Lungmen — okres Tang (ok. 676 r.) 

faktem dobrze znanym, iż o wiele łatwiej spotkać można obiekty sztuki 
i architektury t'angowskiej w Japonii niż w samych Chinach. Japończycy 
np. zbudowali swoją ówczesną nową stolicę Nara jako mniejszą kopię 
Cz'anganu. W VIII w. liczne misje japońskie odwiedzały Chiny, przywożąc 
z powrotem olbrzymie masy książek i przedmiotów sztuki oraz — co być 
może najistotniejsze — bezpośrednią znajomość chińskiego sposobu życia. 
Niektóre relacje japońskie dotyczące tych podróży również stanowią bez­
cenny materiał źródłowy do historii Chin. 

Oprócz Korei i Japonii cesarstwo Tang nawiązało również o wiele 
bliższe niż poprzednio stosunki z innymi krajami Azji. Utrzymywano 
ożywione kontakty z różnymi częściami Indii, szczególnie z północą kraju, 
z Cejlonem i państwami Azji Południowo-Wschodniej. Rozwój handlu 
zagranicznego przyczynił się do zwiększenia kontaktów z Persją oraz ze 



wzrastającym w potęgę światem arabskim. Persowie i Arabowie przodowali 
w tym rozwoju handlowym, korzystając przeważnie z południowych szla­
ków morskich; tak np. arabska kolonia kupiecka w Kantonie, założona 
w pierwszej połowie VII w., stała się z czasem bogata i potężna. 

Tangowie nawiązali również kontakty z cesarstwem bizantyjskim. Kro­
niki donoszą o przybyciu czterech misji z Fu Lin (taka była chińska nazwa 
Bizancjum) w okresie 643 — 719. Władcy bizantyjscy przede wszystkim 
szukali przymierza z Chinami przeciwko rosnącej groźbie ekspansji arab­
skiej. Tangowie jednak nie podtrzymali tych propozycji i nie uczynili 
niczego dla zahamowania coraz liczniejszych podbojów arabskich. Od­
rzucili oni również apele o pomoc władców perskich, w chwili kiedy ci 
stali już w obliczu bezpośredniej groźby inwazji arabskiej. W ostatecznym 
wyniku polityka ta miała kosztować Tangów ich panowanie nad Azją 
Środkową. 

Coraz szerszy zakres stosunków z innymi częściami świata był niewąt­
pliwie bardzo korzystny dla dalszej ewolucji kultury chińskiej, wzbogacając 
ją o nowe pierwiastki z tych krajów. Należy jednak wspomnieć, że w owym 
okresie Chiny przodowały w osiągnięciach technicznych i tym samym 
w wymianie tej dawały więcej, niż otrzymywały. Nic, co Chiny mogły 
nabyć, nie dorównywało znaczeniu papieru, porcelany oraz sztuki drukar­
skiej — trzech wielkich wynalazków chińskich, które Chiny przekazały 
wówczas światu. 

Jednym z wyników wzmożonych kontaktów było wprowadzenie do 
Chin dalszych obcych religii. Wszystkie one w zasadzie były powiązane 
z obcymi, przeważnie kupieckimi społecznościami, które osiedliły się wów­
czas w Chinach, i żadnej z nich nie udało się wpłynąć lub stać się integralną 
częścią życia chińskiego, jak to uczynił wcześniej buddyzm. Zoroastryzm 
związany był z koloniami kupców perskich, a później z perskimi ucieki­
nierami przed podbojem arabskim. Manicheizm przybył razem z kupcami 
syryjskimi i aczkolwiek kapłani manichejscy prowadzili ożywioną działal­
ność jako misjonarze, główne powodzenie osiągnęli nie wśród Chińczyków, 
lecz wśród Ujgurów; cały ten lud został nawrócony na tę surowo duali­
styczną i niezmiernie ciekawą wiarę. Wynikiem tego jednak było, że losy 
manicheizmu zostały związane nierozerwalnie z przyszłością polityczną 
Ujgurów; tak długo, jak stanowili oni wielką potęgę, religia ta miała moż­
ność rozprzestrzeniania się w samych Chinach. 

Nestoriańską odmianę chrześcijaństwa również wprowadzili kupcy 
syryjscy i perscy i też korzystała ona z t'angowskiej polityki tolerancji, 
zyskując nawet pewne poparcie władców i wysokich dostojników chińskich. 
Słynny jest opis dziejów kościoła nestoriańskiego w Chinach, zamieszczony 



w inskrypcji chińskiej i syriackiej na pięknej steli wzniesionej w Cz'anganie 
w 781 r., a odkrytej w XVII w. W tym samym również okresie nastąpiło 
wprowadzenie islamu do Chin przez kupców arabskich. Powstanie dużej 
społeczności mohametańskiej w Chinach (szczególnie w Jünnanie, Kansu 
i Sinkiangu) było jednak niewątpliwie zjawiskiem o wiele późniejszym, nie 
wiążącym się bezpośrednio z wcześniejszym przybyciem islamu. Tradycyjne 
relacje mahometańskie dotyczące dziejów tej religii w Chinach nie zasłu­
gują na zaufanie. 

Ta i Tsung realizował wobec wszystkich tych religii politykę pełnej tole­
rancji ; ich wyznawcy otrzymali możność budowania świątyń oraz propago­
wania swojej wiary. U podstaw tej polityki leżało, być może, poczucie sta­
bilności, jak również głębokie przekonanie o immanentnej wyższości chińskie­
go sposobu życia. Sam Ta i Tsung był wyznawcą - jeśli w ogóle czegokolwiek 
— prawdopodobnie konfucjanizmu. Niezależnie jednak od motywacji 
polityka tolerancji pozostawała w mocy tak długo, jak utrzymywał się wzglę­
dny dobrobyt i ład w cesarstwie t'angowskim. Położono jej kres do­
piero w połowie IX w. 

PIERWSZY WIEK PANOWANIA DYNASTII T A N G 

Zasady polityki ustalone w początkowym okresie epoki Tang konty­
nuowano na ogół podczas długiego panowania następcy Tai Tsunga — 
Kao Tsunga (650—683). Stabilności zaś rządu w dostrzegalnym stopniu 
nie podważała walka o władzę tocząca się na samym dworze cesarskim. 
W konfliktach tych najważniejszą rolę odgrywała cesarzowa Wu, która 
przez większą część panowania Kao Tsunga była prawdziwym władcą 
kraju. Kobieta energiczna i zdolna, bezwzględna i pozbawiona wszelkich 
skrupułów, rządziła również i po śmierci męża, z początku poprzez dwóch 
swoich synów, tzn. cesarzy-marionetki. Pierwszy z nich, Czung Tsung 
(684— 685, 705—710), został wkrótce usunięty z tronu, uwięziony i zastąpio­
ny przez brata, Żui Tsunga (685—690, 710—712). Lecz i ten nie utrzymał 
się długo na tronie i cesarzowa ogłosiła się w 690 r. najwyższym władcą 
zakładając równocześnie nową dynastię — Czou, która przetrwała aż do 
705 r., kiedy 82-letnią cesarzową wreszcie zmuszono do ustąpienia z tronu. 
Czung Tsung, wcześniej wypuszczony z więzienia, powrócił na tron, a tym 
samym nastąpiła restauracja dynastii t'angowskiej. 

Ustanawiając swoje panowanie cesarzowa Wu opierała się nie tylko na 
własnym rodzie, co było rzeczą normalną, lecz prawdopodobnie cieszyła 
się również poparciem dużej części nowo rozbudowanej biurokracji. 
System egzaminów został rozwinięty jeszcze bardziej w czasie sprawowa-



nia przez nią władzy. Porównuje się tę władczynię — na ogół słusznie — 
zarówno z cesarzową Lü z epoki Han, jak i z Tz'u Si z dynastii mandżur­
skiej. Będąc gorliwą zwolenniczką buddyzmu, cesarzowa Wu udzielała 
poparcia kościołowi buddyjskiemu, tak że właśnie podczas jej panowania 
buddyzm osiągnął szczytowy okres swojej potęgi ekonomicznej i politycz­
nej. W klasztorach buddyjskich przechowywano pokaźne ilości kapitału 
własnego oraz powierzonego. Stawszy się właścicielami olbrzymiej masy 
kruszców, głównie miedzi, przeważnie w postaci posągów, klasztory te 
zdolne były do opanowania rynku pieniężnego. Przekształciły się one 
również prawdopodobnie w największego właściciela ziemskiego w całym 
kraju. Buddystom udało się, ogólnie rzecz biorąc, utrzymać to dominujące 
stanowisko przez następne półtora wieku. 

Czung Tsung, będący sam miernotą, został otruty w 710 r. przez wła­
sną żonę, cesarzową Wei, która niewątpliwie liczyła na zdobycie władzy 
podobnej do posiadanej poprzednio przez cesarzową Wu. Wkrótce jednak 
zamordowano ją wraz z całym jej rodem podczas przewrotu pałacowego, 
na którego czele stał Li Lung-czi, syn Żui Tsunga, który wprowadził ojca 
na tron. W 712 r. Żui Tsung abdykował na korzyść tegoż syna, który miał 
stać się sławnym cesarzem Süan Tsung (712—756). Długie, a i w końcowym 
okresie burzliwe panowanie tego cesarza stanowiło faktycznie punkt 
zwrotny w rozwoju Chin oraz w losach dynastii Tang. Ujawniły się 
stopniowo wszystkie powolne procesy przekształcające w istocie rzeczy 
społeczeństwo chińskie w pierwszym wieku władzy Tangów. 



XIV. ZANIK I UPADEK 
DYNASTII T A N G 

ZMIANY W ŚRODKOWYM 
OKRESIE T A N G 

D POCZĄTKU VIII w., przez całe 
panowanie cesarza Süan Tsunga, struktura społeczno-gospodarcza, na 
której oparty był system rządów t'angowskich, ulegała procesowi powol­
nego, lecz stałego rozkładu; najważniejszym przejawem było załamanie się 
systemu „wyrównania ziemi" oraz towarzyszący mu wzrost wielkich mają­
tków ziemskich. Jeden z głównych czynników wywołujących powyższe 
zjawisko to ciągły przyrost ludności wiejskiej. Powodował on zwiększający 
się stale nacisk na nie zmienioną ilość ziemi i prowadził do zmniejszania 
się rozmiarów gospodarstw chłopskich oraz do obniżania ich zdolności 
produkcyjnej. W miarę upływu czasu chłopi stali się niezdolni do płacenia 
podatków, popadali coraz bardziej w zadłużenie i zmuszeni byli sprzedawać 
ziemię wielkim właścicielom. Postępowanie przeważnie skorumpowanych 
urzędników, którzy żądali płacenia podatków bez względu na okoliczności, 
pogłębiało jeszcze bardziej rosnący kryzys agrarny. Coraz mniej było 
wolnych chłopów-posiadaczy, a równocześnie rząd szukał stale sposobów 
otrzymania większych dochodów. Według spisu z 754 r. istniało tylko 
7,6 mln podatników na ogólną liczbę ludności wynoszącą 52,8 mln. Po­
gorszenie się sytuacji cesarstwa na terenach pogranicznych zmuszało rząd 
do werbowania rzesz chłopów do długoterminowej służby na tych obsza­
rach; utrudniało to jeszcze bardziej ich położenie. 

Załamanie się systemu „wyrównania ziemi" oznaczało faktycznie 
również koniec milicji terytorialnej ściśle z nim związanej oraz zastąpienie 
jej już w początkowym okresie panowania Süan Tsunga przez najemną 
armię regularną. W 740 r. armia ta liczyła już 490 tys. żołnierzy; utrzy­
manie jej znów zwiększyło potrzebę uzyskania przez rząd nowych dochodów. 
Stopniowo zrezygnowano z pracy przymusowej i przy robotach publicz­
nych, szczególnie przy przewozie ziarna, zaczęto zatrudniać siłę najemną; 
powodowało to również zwiększenie wydatków rządowych. W 780 r. 



Parafraza obrazu Wang Wei, Wang Cz'uan — Tang i Juan (fragment) 

nastąpiło oficjalne zniesienie systemu „wyrównania ziemi", w rzeczywistości 
nie istniejącego już co najmniej od kilkudziesięciu lat. 

Na tym tle postępował proces wzrostu wielkich majątków ziemskich. 
Do połowy VIII w. wielkie majątki, włączając w to własność klasztorów 
buddyjskich, nie tylko miały w swoim posiadaniu przeważającą część 
najlepszej ziemi w kraju, lecz zajmowały już dominujące stanowisko 
w gospodarce rolnej. Większość byłych wolnych drobnych posiadaczy 
chłopskich przekształciła się albo w dzierżawców tych majątków, albo 
w robotników najemnych. Wielcy właściciele nie przebywali na ogół 
w swoich dobrach, które jako dziedziczne przechodziły z pokolenia na 
pokolenie. Ciekawym wizualnym przykładem takiego majątku był Wang 
Cz'uan, własność słynnego poety i malarza Wang Wei, który namalował 
go na znanym zwoju ręcznym. 

Proces powstawania tych majątków typu manorialnego rozpoczął się już, 
jak wspomniano, w okresie Wschodnich Han, lecz właśnie w środkowym 
okresie T'ang ukształtowanie się stosunków feudalnych na wsi chińskiej 
przybrało całkowicie dojrzałą formę. Gdy skład klasy właścicieli ziemskich 
w przyszłości uległ pewnym przeobrażeniom, stosunki wówczas ukształ­
towane miały przetrwać bez jakichkolwiek istotnych zmian aż do połowy 
XX w. Rody właścicieli ziemskich — mówiąc o nich, będziemy nadal 
używać terminu gentry — posiadały już wówczas, jak wynika ze wspo­
mnianej struktury systemu rządzenia dynastii Tang, praktycznie monopol 
na obsadzenie wszystkich ważnych stanowisk w biurokracji państwowej, 
które z kolei wykorzystywali dla dalszego powiększania swojego bogactwa 



i własności ziemskiej. Pomimo tarć i sprzeczności rejonowych oraz w łonie 
samej klasy stanowiła ona na ogół warstwę jednolitą, zdolną do utrzymania 
swojej pozycji przez wiele wieków, wbrew licznym, rozpaczliwym, czasami 
olbrzymim buntom i powstaniom chłopstwa. 

Celem zaspokojenia swoich potrzeb finansowych, zaostrzonych kry­
zysem, który nastąpił po rebeki An Lu-szana (patrz s. 199) i wynikał 
w dużej mierze z załamania się systemu „wyrównania ziemi", rząd t'angow-
ski wprowadził w latach sześćdziesiątych VIII w. nowe podatki. Do nich 
należał podatek ziemski obliczany teraz na podstawie ilości ziemi posiadanej 
przez każdą rodzinę, a nie, jak poprzednio, według liczby członków ro­
dziny. Oprócz tego zastosowano ogólne opodatkowanie własności, w tym 
i kupieckiej. W 780 r. został zainicjowany zupełnie nowy system, „podwójny 
podatek" (podwójny, gdyż ściągany dwa razy w roku), w którym połączono 
poprzednie podatki, z istotną jednak innowacją, że należność miała być 
teraz opłacana w pieniądzach, a nie w płodach rolnych, tj. w ziarnie i jed­
wabiu. Teoretycznie rzecz biorąc, nowe podatki obciążały wszystkich 
właścicieli ziemi, w tym również i posiadaczy wielkich majątków; tym 
samym w pierwszych latach po zaprowadzeniu nowego systemu nastąpiło 
pewne zmniejszenie obciążeń podatkowych chłopów. Sytuacja szybko 
jednak uległa zmianie, gdyż wielcy posiadacze poprzez będący w ich 
ręku aparat państwowy poczęli masowo uchylać się od płacenia podatków 
i przerzucili z powrotem całe brzemię na barki chłopów. Drobne gospo­
darstwa chłopskie zanikały w sposób drastyczny i pod koniec VIII w. 
tylko 4—5% chłopów posiadało jeszcze własną ziemię. 

Do połowy VIII w. ogólne położenie cesarstwa t'angowskiego również 
uległo znacznemu osłabieniu. Tybetańczycy wznowili najazdy na Azję 
Środkową, lecz o wiele bardziej dotkliwa, a zarazem znamienna dla dal­
szego panowania chińskiego na tych obszarach była druzgocąca klęska 
armii chińskiej w bitwie pod Atlachem (nad rzeką Talass, w obecnej pół­
nocnej Kirgizji), zadana jej w 751 r. przez wojska arabskie. Słusznie uważa 
się tę bitwę za jedną z najważniejszych w historii świata, gdyż na wiele 
wieków zadecydowała ona o losach Azji Środkowej. Władza chińska 
rozpadła się teraz jak domek z kart, a Chiny utraciły swoją pozycję na tych 
terenach, nie odzyskując jej aż do panowania obcej dynastii mandżurskiej. 
Rejon, który był jedną z ostoi buddyzmu, został teraz szybko nawrócony 
na islam. 

Na Północnym Wschodzie ujawniła się nowa groźba dla Chin w postaci 
plemiona Kitanów (pochodzenia mongolskiego lub tunguskiego), posuwają­
cych się ze swojej pierwotnej siedziby w Mandżurii Północnej w kierunku 
południowym. Równocześnie na Południowym Zachodzie nowo zjedno-



czone plemiona Tai w Jünnanie, utworzywszy królestwo Nan Czao, nie 
tylko z powodzeniem odparły wszelkie próby chińskie zmierzające do 
opanowania tego rejonu, lecz w 751 r. zadały wojskom t'angowskim 
niezmiernie dotkliwą klęskę, a później przystąpiły do najazdów na same 
Chiny. Taiom udało się zachować niezależność wobec władzy chińskiej 
aż do podboju ich kraju przez Mongołów w XIII w. 

Statuetka z ceramiki — epoka Tang 

Wojny te nadwerężyły w poważnym stopniu zasoby ludzkie i finanso­
we rządu t'angowskiego. Właśnie na tym tle przedsięwziął on środki, 
które stanowiły radykalne odejście od zasad władzy scentralizowanej 
i ostatecznie okazały się zgubne dla istnienia dynastii Tang. W okręgach 
przygranicznych mianowano teraz specjalnych gubernatorów wojskowych 
(10 na początku), aby przeciwstawić się w ten sposób groźbie z zewnątrz. 
Z biegiem czasu gubernatorzy wojskowi stali się bardziej groźni dla rządu 
centralnego niż dla jego wrogów; byli wtedy już „ogonem zbyt wielkim, 
aby nim można było merdać". 

Panowanie Süan Tsunga to okres niezwykle złożony i pełen sprzecz­
ności. Gdy odbywały się wszystkie wyżej wspomniane procesy, wydawało 
się, przynajmniej pozornie, że cesarstwo jest bardziej stabilne i lepiej 



prosperuje niż kiedykolwiek. Przyrost ludności miał charakter stały; 
w 705 r. wynosiła ona 37 min, w 726 r. — 41,4 mln, w 740 r. — 48 mln, 
w 754 r. — 52,8 mln (z czego jeszcze 75% zamieszkiwało tereny na północ 
od Jangtse). Bogactwo kraju było oczywiste i bezsporne. Panował całkowity 
spokój i ład wewnętrzny; „można było dokonać podróży wewnątrz cesar­
stwa na odległość 10 tys. li bez potrzeby noszenia broni". Wydawało się, 
że Tangowie osiągnęli nowy szczyt sławy, zwłaszcza gdyby spojrzeć na 
ten okres z punktu widzenia kultury. Właśnie wówczas nastąpił najwspa­
nialszy rozkwit kultury t'angowskiej; na dworze Süan Tsunga, którego 
reputacja jako wielkiego mecenasa sztuki była w dużej mierze zasłużona, 
działali najsławniejsi poeci i malarze epoki. Słynne powstanie An Lu-szana 
miało jednak wykazać, jak dalece pod tę świetną fasadę przeniknął już 
rozkład. 

Osobowość samego Süan Tsunga była pod pewnymi względami cha­
rakterystyczna dla owego okresu. Hojny patron sztuki uległ dziwnej me­
tamorfozie, przekształcając się ze zdolnego i rozumnego młodego władcy 
w zabobonnego i zdeprawowanego tyrana. Faktycznie w późniejszym 
okresie rządził nie tyle on sam, ile jego kanclerz Li Lin-fu (lata urzędo­
wania 736—752), który kierował postępowaniem cesarza poprzez harem 
i eunuchów. Właśnie Li Lin-fu doprowadził do słynnego związku Süan 
Tsunga z niejaką Jang Kuei-fei. Ta rzekoma piękność była jedną z żon 
syna Süan Tsunga. Rozkochany cesarz odebrał ją synowi, dając mu w za­
mian inną żonę. Jang Kuei-fei stała się szybko najbardziej wpływową 
osobą w cesarstwie, a cała jej rodzina skorzystała z tego, obsadzając wiele 
czołowych stanowisk. Jej rola i los znane były każdemu Chińczykowi, gdyż 
stanowią przedmiot niezliczonych opowiadań i sztuk; jest ona również 
bohaterką słynnego poematu pióra — czy raczej pędzla — Po Czu-i 
(patrz s. 210). 

REBELIA AN LU-SZANA 

An Lu-szan, dworzanin i ulubieniec zarówno cesarza, jak i Jang Kuei-
-fa, pochodzenia tureckiego, był pierwotnie niewolnikiem należącym do 
oficera chińskiego. Karierę swoją rozpoczął w wojsku lecz zabłysnął do­
piero na dworze. Chytry, dowcipny i sprośny, groteskowo otyły, wkradł 
się w łaski cesarza i został mianowany gubernatorem wojskowym trzech 
okręgów na Północnym Wschodzie, gdzie miał za zadanie bronić cesarstwa 
przed groźbą inwazji Kitanów. Chociaż był podejrzewany przez wiele osób 
o spiskowanie przeciwko rządowi, cieszył się jednak zawsze zaufaniem 
cesarza. W 755 r. plany jego były już gotowe; wyruszył ze swojej siedziby 



(dzisiejszy Pekin) na zdobycie cesarstwa na czele 150-tysięcznej armii, 
w której skład wchodziło wielu koczowników. Słabość rządu t'angowskiego 
ujawniła się natychmiast; nie było żadnego skutecznego oporu militar­
nego i An Lu-szan wkrótce opanował wschodnią stolicę t'angowską, 
Lojang, gdzie w 756 r. proklamował się cesarzem nowej dynastii — Jen. 
Następnie wysłał swojego głównego generała Szy Sy-minga (również 
pochodzenia tureckiego), aby zdobył Cz'angan. 

Süan Tsung zbiegł ze stolicy wraz z częścią swojego dworu, zmierzając 
do Sycz'uanu. W drodze eskorta wojskowa zbuntowała się, zabiła kan­
clerza, kuzyna Jang Kuei-fei, i zażądała również jej śmierci. Cesarz pozwolił 
ostatecznie na jej uduszenie przez jednego z eunuchów i uspokoiwszy 
tym sposobem wojsko ruszył ponownie do Cz'engtu. Równocześnie jeden 
z jego synów zdecydował się pozostać dla zorganizowania oporu przeciwko 
siłom An Lu-szana, który tymczasem zdążył już zająć Cz'angan. Ogłosił 
się on teraz, za zgodą ojca, nowym cesarzem (Su Tsung 756—762) i skie­
rował się na Północny Zachód, gdzie udało mu się otrzymać pomoc po­
tężnego plemienia Ujgurów. Dla nich sytuacja przedstawiała się niezmier­
nie korzystnie; jeśli powiodłoby się im w odrestaurowaniu panowania 
t'angowskiego, to mogliby się spodziewać bardzo hojnej nagrody, jeśli zaś 
wznowienie władzy t'angowskiej okazałoby się nieosiągalne, to wtedy 
Chiny stanęłyby przed nimi otworem; mogliby plądrować, a nawet może 
rządzić. Nadzieje ich nie były płonne, gdyż później otrzymywali oni roczną 
daninę w wysokości 20 tys. sztuk jedwabiu i pysznili się w Cz'anganie 
przez wiele lat. 

W długiej i kosztownej kampanii trwającej aż do 763 r. Tangowie 
stłumili wreszcie rebelię. Sam An Lu-szan został wcześniej, w 757 r., 
zamordowany przez syna, tego zaś z kolei zabił Szy Sy-ming, wówczas 
głównodowodzący wszystkich armii rebelianckich. Szy Sy-minga, którego 
uzdolnienia wojskowe nie ulegały żadnej wątpliwości, spotkał identyczny 
los, gdyż i on z kolei został zamordowany przez własnego syna. Na tym 
posępnym tle odcina się niebywale korzystnie osobowość głównego gene­
rała i męża stanu t'angowskiego, Kuo Tzu-i, który najbardziej przyczynił 
się do przywrócenia Tangom ich tronu. Kuo Tzu-i był człowiekim wielce 
odważnym, prawym i cnotliwym oraz niezawodnie wiernym. Niektórzy au­
torzy uważają go za najszlachetniejszą postać w dziejach Chin feudalnych. 
Może to być i prawdą w stosunku do chińskiej klasy panującej, lecz rów­
nocześnie rzuca też ciekawe światło na jej ogólny poziom. 

Rebelia An Lu-szana ujawniła w pełni wszystkie słabości wewnętrzne 
rządu t'angowskiego. Złamała ona faktycznie, raz i na zawsze, jego potęgę 
i chociaż dynastia przetrwała jeszcze prawie półtora wieku, nie odzyskała 



już nigdy — po tej pierwszej rebelii gubernatora wojskowego — swojej 
dawnej pozycji. Należy zaznaczyć, iż niektórzy historycy twierdzą, że 
łatwość, z jaką An Lu-szan uzyskał zwycięstwo w pierwszym okresie, 
tłumaczyć można prawdopodobnie poparciem udzielonym mu przez 
właścicieli ziemskich Chin Wschodnich, urażonych monopolistyczną 
pozycją Północnego Zachodu i jego pasożytniczego dworu. 

Straty ludzkie i materialne wynikające z rebelii były olbrzymie. Kolejny 
spis ludności z 766 r. wykazał tylko 16,9 min ludzi, gdy według spisu 
z 754 r. było ich 52,8 mln. Nie sposób jednak przyjąć, jak to czynią nie­
którzy autorzy, że zginęło 36 milionów osób, szczególnie jeśli się zważy, 
że poważna część kraju nie była w ogóle objęta działaniami wojennymi. 
Bardziej prawdopodobne wydaje się, że liczby te świadczą o daleko idącej 
dezorganizacji rządu oraz o jego niezdolności do przeprowadzenia właś­
ciwego spisu. Trzeba jednak również przyznać, że i następne spisy wy­
kazują o wiele mniejszą liczbę ludności niż w 754 r.; być może, obszary 
znajdujące się pod panowaniem gubernatorów wojskowych nie dostoso­
wały się do poleceń rządu centralnego dotyczących spisu, tak jak czyniły 
to zresztą w wielu innych sprawach. 

Gdy wielkie połacie Chin Północnych i Północno-Zachodnich zostały 
zdewastowane podczas rebelii, cała dolina Jangtse oraz rejony na południe 
od niej nie były zasadniczo dotknięte działaniami wojennymi. Tereny te 
nabierały w owym okresie coraz większego znaczenia gospodarczego 
i stanowiły prawdziwy spichlerz Chin. Punkt ciężkości ekonomiki już 
zdecydowanie przesunął się z Północy i Północnego Zachodu na Południe. 
Nastąpił w owych czasach również znaczny przyrost ludności prowincji 
południowych, jak np. Kuangtungu. Kantończycy do dziś nazywają sa­
mych siebie Tang żen — ludzie Tang. 

PÓŹNIEJSZY OKRES DYNASTII T A N G 

Dynastia Tang pozostała na tronie jeszcze przeszło wiek cały, tzn. 
do chwili gdy wielkie powstanie chłopskie ostatecznie przyczyniło się do 
jej zguby. W tym okresie istniał jeszcze względny dobrobyt i spokój; 
w południowej części kraju trwał on o wiele dłużej niż w północnej. Stwier­
dzono, że było bardzo niewiele epok w dziejach świata, kiedy obszar 
cywilizowany przetrwał tak długo w warunkach pokoju. Spostrzeżenie to 
jest, niestety, prawdą, a zarazem gorzkim komentarzem do dziejów ludz­
kości. 

Cesarze t'angowscy, chociaż formalnie zasiadali ponownie na tronie 
swoich przodków, panowali nad coraz to mniejszą częścią kraju. Prawdziwa 



władza skupiała się w rękach gubernatorów wojskowych; liczba ich wzrosła 
do 56, a stanowiska stały się dziedziczne. Wśród tych satrapów byli nawet 
poprzedni zwolennicy An Lu-szana, szczególnie w Hopei i Honanie. 
Wzmocnienie potęgi gubernatorów wojskowych wynikało też częściowo 
z pogorszenia sytuacji cesarstwa w stosunku do jego sąsiadów. Szczególną 
agresywnością w tym okresie odznaczały się plemiona tybetańskie; w 763 r. 
zdołały one nawet zająć i ograbić Cz'angan. Tylko rywalizacja między 

Jen Li-pen, Portrety cesarzy — epoka Tang (fragment) 

nimi a Ujgurami — umiejętnie wykorzystywana przez Kuo Tzu-i — 
umożliwiła w ogóle utrzymanie pozycji Tangów. Najazdy tybetańskie 
obejmowały wiele rejonów nie tylko Chin Północno-Zachodnich, lecz 
również Azję Środkową. 

Potęga Ujgurów została ostatecznie złamana przez powstanie nowej kon­
federacji koczowniczej Kirgizów, którzy zadali Ujgurom dotkliwą klęskę 
w 832 r. i zajęli ich miejsce jako dominującej siły na stepach Azji Środkowej. 
W 11 lat później, w 843 r., w wyniku wymarcia linii panującej rozpadło się 
królestwo tybetańskie. Oba te wydarzenia przyniosły T'angom chwilę 



wytchnienia w działaniach wojennych na Zachodzie i Północnym Zacho­
dzie. 

Na czele bezsilnego rządu centralnego następowali po sobie nieudolni 
cesarze, większość z nich była tylko igraszką w rękach eunuchów, ci zaś 
odgrywali w coraz większym stopniu tę samą rolę, co podczas ostatniego 
okresu Wschodnich Han. Niektórzy cesarze stali się również łatwowier­
nymi ofiarami alchemików taoistycznych; trzech spośród nich zmarło po 
zażyciu eliksiru nieśmiertelności. Być może, iż cierpieli na pewnego rodzaju 
osłabiającą chorobę dziedziczną, która skracała im życie i ograniczała ich 
zdolności. Dwór stał się teraz widownią zaciętych tarć, z jednej strony 
między ugrupowaniami eunuchów, z drugiej między eunuchami a dostoj­
nikami. Równocześnie gubernatorzy wojskowi wzniecali co pewien czas 
rebelie przeciwko rządowi centralnemu, jak np. w latach 781—784, w na­
dziei odegrania podobnej roli jak Tangowie wobec Sui. 

Sytuacja finansowa rządu była równie katastrofalna jak położenie 
polityczne. Stanowiło to wynik nie tylko dalszego rozwoju kryzysu agrar­
nego, lecz i tego, że gubernatorzy wojskowi zatrzymywali dla siebie wię­
kszość dochodów z terenów znajdujących się po ich kontrolą. Jedną z prób 
wyjścia z sytuacji była polityka specjalnego opodatkowania kupiectwa, lecz 
jej jedyny rezultat to narażenie handlu na poważny szwank. Wydaje się 
pewne, że motywacja ekonomiczna stanowiła jeden z istotnych powodów 
podjęcia działań przeciwko buddyzmowi i innym religiom, chociaż prawdą 
jest, że cesarz Wu Tsung (841—846), za którego panowania prześladowania 
te miały miejsce, był również bardzo gorliwym taoistą. Pierwsze represje 
skierowano przeciwko kościołowi manichejskiemu, pozbawionemu teraz 
obrony ze strony Ujgurów. W 843 r. wszystkie świątynie manichejskie 
uległy zniszczeniu, a święte księgi spaleniu; część kapłanek zabito, religia 
została zakazana i cały majątek kościoła skonfiskowany. 

W 845 r. przyszła kolej na kościół buddyjski, zoroastryjski i nestoriań-
ski, przy czym główny atak skierowano przeciwko buddyzmowi. Zarzą­
dzono zniszczenie 4000 świątyń i klasztorów oraz 40 tys. kaplic. 260500 
mnichom i mniszkom rozkazano powrócić do życia świeckiego, a 150 tys. 
rolników poddanych na ziemi należącej do świątyń państwo przekształ­
ciło w wolnych chłopów. Wszystkie posągi z metalu miały być przetopione 
a surowiec przekazany skarbowi oraz, co najważniejsze, cały olbrzymi 
majątek ziemski kościoła buddyjskiego przez rząd skonfiskowany. Liczby 
dotyczące ilości ziemi — „parę dziesiątków milionów cz'ing" (cz'ing = 
= 100 mu = 6 ha) — są oczywiście przesadzone, gdyż wynosiłoby to 
więcej niż cała powierzchnia ziemi uprawnej w kraju; oznacza to po prostu, 
że majątek był doprawdy bardzo wielki. 



Dwa lata później nowy cesarz Süan Tsung (847—859), sam buddysta, 
uchylił edykt swojego poprzednika. Kościół buddyjski szybko powrócił 
do życia i odzyskał w dużym stopniu potęgę, ale nigdy nie zdobył w pełni 
dawnej pozycji i autorytetu. Tym samym wyeliminowana została wszelka 
możliwość przekształcenia się buddyzmu w przyszłości w kościół państwo­
wy. Nie było to koniecznie zjawiskiem negatywnym, zważywszy zachowy­
wanie się wszystkich religii wówczas, gdy stają się posiadaczami pełnej 
władzy politycznej. Jeśli buddyzm jednak odżył, to prawdopodobnie 
dzięki temu, że zdążył się całkowicie w Chinach zaaklimatyzować, zoroa-
stryzm i nestorianizm natomiast znikły bez śladu. Islam nie podlegał 
wówczas prześladowaniom, być może dlatego, że posiadał, szczególnie 
w stolicy, jeszcze mniej znaczenia od powyższych dwóch wiar. 

Wyeliminowanie obcych kultów nie oznaczało jednak, że rząd chiński 
nie był nadal świadomy ich istnienia; przykładem tego jest fascynująca 
rozmowa cesarza I Tsunga (860—873) z kupcem arabskim, w której cesarz 
rozkazał, aby pokazano kupcowi obrazy chińskie, przedstawiające główne 
postacie szeregu wyznań zachodnich. Kolonie kupców cudzoziemskich 
nadal istniały w Chinach; wskazuje na to m. in. fakt, że ich prosperująca 
osada w Kantonie uległa zagładzie dopiero w 879 r. podczas powstania 
chłopskiego. Miało wówczas zginąć 120 tys. mahometan, zoroastran, 
chrześcijan i żydów wraz z jeszcze większą liczbą ludności chińskiej. 

POWSTANIE HUANG CZ'AO I KONIEC PANOWANIA DYNASTII T'ANG 

Od połowy LX w. pogłębiał się szybko kryzys społeczny i zwiększały 
się lokalne rozruchy chłopskie. Armia stawała się coraz bardziej zawodna; 
przykładem tego była rebelia w 869 r. wojsk stacjonujących w Kueiczou, 
które z własnej woli pomaszerowały z powrotem do swojej rodzimej 
prowincji Kiangsu, gdzie bunt ten stłumiony został z wielkim trudem. 

Rok 874 był świadkiem początku jednego z największych powstań 
chłopskich w dziejach Chin. Rozpoczęło się ono w południowym Hopei 
pod przewodem Wang Sien-czy i Huang Cz'ao. Ten ostatni pochodził 
z rodziny kupieckiej, sam trudził się handlem lub przemytem soli; nie 
powiodło mu się przy egzaminach i nie mógł tym samym otrzymać stano­
wiska urzędniczego. Huang Cz'ao opublikował odezwę, w której zaata­
kował rząd t'angowski za jego uciążliwe podatki, okrutne prawa i koru­
pcję urzędników. Jego celem było w istocie rzeczy zastąpienie dynastii 
t'angowskiej przez nową, założoną przez siebie samego. Nie zmienia to 
oczywiście faktu, że przytłaczająca większość jego zwolenników wywodziła 
się z biednych chłopów i brała udział w powstaniu dla własnych celów. 



W początkach ruchu rząd postanowił uzbroić ludność przeciwko po­
wstańcom; wynikiem tego posunięcia było tylko wydatne powiększenie ich 
sił. Większość wojsk prowincjonalnych również sympatyzowała z pro­
gramem i sprawą powstańców, którzy w rezultacie w krótkim czasie stali 
się panami poważnej części Chin Wschodnich. Wang Sien-czy zginął 
podczas bitwy w 878 r., a Huang Cz'ao stał się wówczas naczelnym przy­
wódcą powstańców. Armia jego w toku długiej kampanii przewędrowała 
z Czekiangu poprzez Fukien aż do okolic Kantonu. Przed zaatakowa­
niem tego miasta Huang Cz'ao zaproponował pokój pod warunkiem 
otrzymania nominacji na gubernatora Kantonu. Oferta jego została jednak 
odrzucona przez rząd t'angowski i wtedy armia Huang Cz'ao zdobyła 
i splądrowała ten wielki port Południa. Klimat Kuangtungu jednak zdzie­
siątkował armię powstańczą; 4 / 1 0 powstańców zmarło na malarię. Pozos­
tali wyruszyli z powrotem na północ do doliny Jangtse. 

W czasie tego odwrotu można było prawdopodobnie rozbić do reszty 
armię Huang Cz'ao, lecz gubernatorzy wojskowi nie kwapili się do zbyt 
aktywnych działań, gdyż kontynuacja wojny była dla nich wówczas korzy­
stna. „Wzbogaca nas wojna" — przyznał się jeden z nich szczerze. W rezul­
tacie Huang Cz'ao ze świeżo zawerbowa-
nymi siłami — podobno 600 tys. żołnie­
rzy — zdołał zdobyć Lojang w listopadzie 
880 r., a w miesiąc później, rozpędziwszy bez 
trudu przymierające z głodu wojska t'ango­
wskie, zajął stolicę Cz'angan. Dokonano 
tu rzezi wszystkich wziętych do niewoli 
wysokich dostojników i członków rodziny 
cesarskiej. Huang Cz'ao ogłosił się cesarzem 
nowej dynastii — Cz'i. 

Powodzenia Huang Cz'ao i jego armii 
chłopskiej okazały się jednak złudne. Wpra­
wdzie kampanie przez nich prowadzone 
objęły olbrzymie połacie kraju, lecz nig­
dzie, z oczywistych przyczyn społeczno-po­
litycznych, nie ustanowiono nowej stałej 
władzy na terenach przez nich opanowa­
nych. Tym samym armia powstańcza zo­
stała teraz izolowana w samym Cz'anganie. 

Statuetka z ceramiki — okres Tang 



Mimo ciągłych, coraz silniejszych ataków ze strony rządu t'ango-
wskiego i gubernatorów wojskowych udało się siłom Huang Cz'ao utrzymać 
tu swoją pozycję przez dwa lata. W obliczu niebezpieczeństwa ze strony 
Huang Cz'ao dwór oraz gubernatorzy wojskowi, których interesy były 
w równym stopniu zagrożone przez powstanie chłopskie, zdołali zjedno­
czyć swoje siły. 

Ostatecznie jednak nie siły feudalnych władców chińskich doprowa­
dziły do klęski powstania. Cesarz Si Tsung (874—888) zbiegł wcześniej 
do Sycz'uanu, tak jak to uczynił w swoim czasie Süan Tsung. Zwrócił się 
on o pomoc do Li K'o-junga, wodza małego plemienia tureckiego, Sza-t'o. 
Plemię to osiedliło się nieco wcześniej w Szansi. Sza-t'o cieszyli się zasłu­
żoną reputacją najodważniejszych z odważnych wśród Turków. Li K'o-
-jung, młody, 28-letni, bardzo uzdolniony generał, zwany Smokiem Jedno­
okim, z członków swojego plemienia zorganizował korpus, który począt­
kowo liczył 10 tys., później powiększony został do 40 tys. ludzi. Członkowie 
tego korpusu, odziani wszyscy w czarne mundury, znani byli jako Czarne 
Kruki Li K'o-junga i stali się postrachem wszystkich Chińczyków — 
zarówno powstańców, jak i zwykłych mieszkańców. Li K'o-jung wyparł 
Huang Cz'ao z Cz'anganu i ścigał resztki jego armii do Szantungu, rodzi­
mej prowincji Huang Cz'ao. Tu na świętej górze T'ai Huang Cz'ao 
spotkała śmierć. Istnieją trzy wersje tego wydarzenia: 1. zabili go Sza-t'o, 
2. popełnił samobójstwo, 3. zamordowany został wraz z całą rodziną przez 
bratanka, który spodziewał się nagrody. Takie są trudności przy posłu­
giwaniu się źródłami chińskimi. 

Aczkolwiek powstanie zostało stłumione i nie osiągnęło swojego celu 
obalenia dynastii Tang, to jednak w rzeczywistości wynikiem jego było 
zakończenie panowania t'angowskiego, gdyż obrońcy Tangów położyli 
następnie kres ich władzy i istnieniu. W toku działań wojennych kampanie 
powstańców objęły — jak wspomniano — prawie cały kraj, z wyjątkiem 
Południowego Zachodu; straty ludzkie i materialne były prawdopodobnie 
nawet większe niż w okresie rebelii An Lu-szana, lecz nie ma żadnych 
danych w tej sprawie. 

Cesarz powrócił do Cz'anganu. Miasto było opustoszałe i bezludne; 
na ulicach rosła trawa, skakały zające i przemykały się lisy. Si Tsung i jego 
następcy byli tylko nieszczęsnymi igraszkami w rękach generałów Li 
K'o-junga oraz Czu Wena, głównych rywali o władzę. Czu Wen był po­
przednio jednym z najważniejszych dowódców Huang Cz'ao; zdradził go 
i przeszedł na stronę Tangów. Cesarz t'angowski nadał mu nowe imię — 
Cz'uan-czung, co znaczy „całkowicie wierny". Okazał się to — jak zo­
baczymy — wybór wysoce ironiczny. Następny władca t'angowski, Czao 



Tsung (889—904), wpadł ostatecznie w ręce Czu Wena. Został on wkrótce 
przezeń zamordowany, a prawie cały ród cesarski wytępiony. Identyczny 
los spotkał jego następcę. Czu Wen ogłosił się w 907 r. cesarzem nowej 
dynastii — Liang. Po wstąpieniu na tron urządził bankiet, na którym 
obecni byli wszyscy pozostali przy życiu wyżsi dostojnicy t'angowscy. 
Czu Wen podziękował im, że umożliwili mu zdobycie tronu, gdyż właśnie 
ich nikczemność, zdrada i tchórzliwość doprowadziły dynastię Tang do 
zguby. 



XV. LITERATURA I SZTUKA 
EPOKI T A N G 

LITERATURA 

ODCZAS ery T'ang przekształceniu 
Chin w potężne zjednoczone mocarstwo towarzyszył większy rozkwit 
kultury, niż kiedykolwiek miał miejsce w Państwie Środka. Dotyczyło 
to niemal wszystkich dziedzin, lecz przede wszystkim literatury i malar­
stwa. 

W historii literatury chińskiej epoka Tang słynie ponad wszystko ze 
swojej poezji. Określa się ją często jako najwspanialszy, złoty wiek poezji 
chińskiej, nie mający sobie równych we wcześniejszych lub późniejszych 
erach. Rozmiary twórczości poetów t'angowskich były zdumiewające; 
pełne wydanie z 1707 r. poezji t'angowskiej zawiera w 30 wielkich tomach 
48900 utworów 2200 pisarzy. 

Piszący te słowa nie uważa się za kompetentnego do omówienia proble­
mów złożonej istoty poezji chińskiej, prawideł jej tonu i rymu, jej tak 
charakterystycznej zwięzłości oraz skłonności i upodobania do wyszu­
kanych aluzji. Można zauważyć, że tłumaczenie wierszy chińskich na języki 
europejskie nasuwa szczególnie poważne trudności techniczne, często nie 
do pokonania, i tylko stosunkowo mała część tej wielkiej spuścizny kultury 
chińskiej została udostępniona światu. Niektóre przekłady jednak, jak 
np. A. Waleya, są doprawdy mistrzowskie. 

Spotkać można często twierdzenie, że poezja t'angowska, dzięki swojej 
bogatej treści, oddaje pod wieloma względami lepiej obraz epoki niż 
jakakolwiek inna forma literacka. Jest to prawdopodobnie słuszne, mimo 
że poeci byli na ogół członkami tylko jednej warstwy społeczeństwa chiń­
skiego. Jako uczeni-dygnitarze oglądali życie przez konfucjańskie okulary, 
lecz w wielu wypadkach nie wypaczało to ich widzenia i zdolni byli dać 
prawdziwy obraz otaczającej ich rzeczywistości. 

Zgodna opinia chińskich historyków literatury za największych z poetów 
t'angowskich i tym samym chińskich uznaje Li Po i Tu Fu. Li Po (lub 



Li Tai-po, 701—762) jest często uważany za najbardziej wszechstronnego 
ze wszystkich poetów chińskich. Język jego był mistrzowski, poeta posłu­
giwał się wielką rozmaitością form i stylów, pisząc na wiele różnych tema­
tów. Rozwinął niesłychanie aluzyjność utworów literackich. Li Po był 
niewątpliwie geniuszem poetyckim, który tworzył piękne, czyste, li­
ryczne wiersze przez całe swoje życie. W młodości znajdował się 
pod znacznym wpływem poglądów taoistycznych; wiele też czasu spędził 
na wędrówce po kraju, przez pewien okres był pustelnikiem. Z przyja­
ciółmi swoimi o podobnych zamiłowaniach stworzył słynną grupę znaną 
pod nazwą „Sześciu Próżniaków Gaju Bambusowego", którzy czas swój 
spędzali na układaniu wierszy i piciu wina. Podczas swoich podróży 
spotkał się z Tu Fu; powstała między nimi dozgonna przyjaźń. Li Po 
spędził również nieco czasu na dworze cesarskim w Cz'anganie, lecz jego 
niezależna dusza uniemożliwiła mu przekształcenie się w odpowiednio 
układnego i ugrzecznionego dworzanina. Wkrótce też popadł w niełaskę 
i powrócił do swoich wędrówek. Legenda głosi, że utonął w Jangtse, gdy 
po wypiciu zbyt wielkiej ilości swojego ulubionego wina chciał objąć 
odbicie księżyca na wodzie... 

Wielki talent Tu Fu (712—770) uznawany był przez współczesnych 
od wczesnej jego młodości. Nie miał on jednak powodzenia w tradycyjnej 
karierze urzędniczej i odpowiedzialne stanowisko otrzymał dopiero w wieku 
40 lat. Życie jego było ciężkie, przeszedł wiele cierpień i niedostatków, 
szczególnie w latach rebelii An Lu-szana. Tu Fu żywił poważniejsze niż 
Li Po poglądy na życie, a niektórzy specjaliści twierdzą, iż poezja jego 
jest głębsza i bogatsza uczuciowo. Poeta rozumiał otoczenie i okazywał 
współczucie dla cierpień ludzkich. Dzieła Tu Fu odznaczają się także 
olbrzymim zasięgiem tematycznym i różnorodnością form. 

Z wielkich poetów tego samego środkowego okresu Tang należy 
wymienić co najmniej jeszcze jednego — Wang Wei (701—761), którego 
Waley nazywa najbardziej klasycznym ze wszystkich poetów chińskich. 
Była to osobowość bynajmniej nie rzadka w dziejach chińskich — wszech­
stronnie uzdolnionego geniusza, równie sławnego jako malarz, kaligraf 
i muzyk. Poeta stał się w późniejszym okresie ideałem dla mających aspiracje 
artystyczne — a takich było wielu — uczonych-dygnitarzy. Wang Wei po-
sługiwał się pozornie prostym, lecz w rzeczywistości wysoce kunsztownym 
stylem; wiersze jego uważa się za bardziej refleksyjne i osobiste niż twórczość 
Li Po. 

Aczkolwiek poezja t'angowska osiągnęła swój zenit już w VIII w., 
dalszy rozwój literatury, zarówno poezji, jak i prozy, w późniejszym okresie 
T a n g również zasługuje na uwagę. Zważywszy osiągnięcia epoki Tang, 



można stwierdzić, iż stanowi ona zasadniczy fundament przyszłej ewolucji 
literatury chińskiej. 

Najsłynniejszy poeta późniejszego okresu to Po Czü-i (772—846), 
uważany za zwolennika Tu Fu. Jego kariera była o wiele bliższa trady­
cyjnym wzorom; całe życie spędził jako urzędnik, ciesząc się na ogół 
powodzeniem i zajmując pod koniec wysokie stanowiska w biurokracji. 
W jego wierszach jest wiele ciętej satyry na ówczesne społeczeństwo, lecz 
prawdopodobnie najbardziej znanym utworem, który uczynił go sławnym, 
był Wieczny żal, poświęcony losowi Jang Kuei-fei. Poemat ten, jeden 
z najdłuższych w poezji chińskiej, pisany jest na wzór narracyjnych ballad 
ludowych. W późniejszym okresie wiersze Po Czü-i stały się bardziej 
osobiste, poświęcone wspólnemu losowi wszystkich ludzi; wiersze te czytane 
łącznie układają się we wzruszającą autobiografię. Po Czü-i słynął z prostoty 
języka swoich dzieł; posługiwał się mową zbliżoną do potocznej. Miał 
podobno zwyczaj czytania swoich wierszy starej wieśniaczce i dopóki 
nie zrozumiała ich w całości, nie zadowalał się tym, co napisał. 

Han Jü (768—824), znany również jako poeta, był o wiele sławniejszym 
eseistą. Był on zdecydowanym, prawomyślnym konfucjanistą oraz za­
gorzałym przeciwnikiem buddyzmu. Później uważano go za jednego z głów-

Han Kan, Przywiązany koń — epoka Tang 



nych myślicieli odpowiedzialnych za „renesans" konfucjanizmu, za po­
przednika i świętego opiekuna neokonfucjanistów. Han Jü przypisuje 
się również wprowadzenie nowego stylu opartego na literaturze klasycznej 
z okresu Wojujących Państw i Zachodnich Han i przeciwstawiającego 
się bardziej sztucznemu stylowi Epoki Rozbicia. Przyjęła się opinia, że 
styl jego odznacza się oryginalnością, siłą przekonania i świeżością. Han Jü 
jest, być może, najlepiej znany ze swoich filipik przeciwko buddyzmowi 
(porównuje go się trafnie do Demostenesa i Cycerona). Najsłynniejsza 
z nich, napisana z okazji przywiezienia do Cz'anganu w 819 r. rzekomej 
kości palca Buddy, skierowana była przeciwko wielbieniu relikwii bud­
dyjskich. Zapłacił za to wystąpienie wygnaniem do Kuangtungu. 

Sprzeciw Han Jü wobec buddyzmu wywodził się właściwie z dwóch 
nurtów myślenia; krytykował ową wiarę za jej zabobonny charakter oraz — 
prawdopodobnie jeszcze bardziej — za obce pochodzenie. „Mamy własne 
społeczeństwo — pisał — własną cywilizację, własny rząd, własne obyczaje 
i zwyczaje. Wszystkie one zgodne są z naszymi zasadami, wszystko u nas 
jest racjonalne i logiczne. Dzięki temu żyjemy w spokoju ... Życie właści­
wie, mówią Mędrcy, i jeśli tak uczynicie, to nie ma się czego obawiać, 
ani Niebios, ani człowieka, ani sumienia. A zatem po co nam są potrzebne 
religie barbarzyńskie?" 

Młodszy nieco od Han Jü Liu Tsung-jüan (773—819) znany był i jako 
eseista, i jako twórca nowego stylu literackiego. W słynnej opowieści 
Łapacze żmij w ironicznej formie przedstawia gnębienie ludności przez 
poborców podatkowych. Liu Tsung-jüan był prawdopodobnie również 
przedstawicielem tradycji sceptycznej i zwolennikiem krótkotrwałego ruchu 
reformatorskiego z początku IX w., wymierzonego przeciwko władzy 
eunuchów i bezprawiu owego okresu. 

W okresie T'ang pojawiła się nowa w warunkach chińskich forma 
literacka — nowela. Początki jej sięgają IV w., lecz najlepsze utwory 
datują się na połowę VIII w. Tematyka nowel była później wykorzystywana 
w innych dziedzinach literatury, zwłaszcza wiele wątków powtarzano 
w sztukach. Aczkolwiek nowele zawierały często wiele pierwiastków 
fantastycznych i nadprzyrodzonych, dawały one zarazem wyrazisty obraz 
społeczeństwa t'angowskiego 

W połowie VIII w. nastąpiło założenie Hanlin — najstarszej akademii 
literatury na świecie, która przetrwała do końca cesarstwa w XX w. Już 
w początkowym okresie swojego istnienia skupiła ona najwybitniejszych 
uczonych kraju, a członkostwo jej uznawano za najwyższy zaszczyt. 
Ponosiła ona odpowiedzialność za całą literacką działalność dworu, opra­
cowywanie edyktów, proklamacji itp. 



Li Czen, Portret mnicha indyjskiego Pu-Kung — epoka 
Tang 

Kościół buddyjski, który nadal prosperował w owym czasie, był także 
źródłem ożywionej działalności literackiej w wielu dziedzinach. Przytocza-
my tylko przykład dotyczący słynnego pielgrzyma chińskiego Süan Tsangz-
W 629 r., idąc śladami wielu swoich poprzedników, udał się on prze. 
Azję Środkową do Indii celem odwiedzenia świętych miejsc buddyzmu 
i zebrania nowych tekstów. Po 16 latach studiów powrócił do Chin wraz 
z 675 cennymi dziełami. Süan Tsang spędził następne prawie 20 lat nad 
tłumaczeniem swoich skarbów. Był to człowiek o fenomenalnej energii 
i przypisuje mu się przekład 1300 dzieł na chiński. Najbardziej interesują­
cym jednak dziełem była jego relacja z podróży pt. Zapiski z podróży w kra­
jach zachodnich słynąca z dokładności. Stała się ona później tematem 
wielu sztuk teatralnych i jednej z najlepszych powieści chińskich, będąc 
sama jedną z najbardziej znanych pozycji w literaturze. 

Niezmiernie blisko związana z rozwojem literatury była sztuka drukar­
ska — jeden z największych wynalazków chińskich. Aczkolwiek druko­
wanie książek na większą skalę datuje się dopiero od X w., sam proces 
musiał powstać znacznie wcześniej, pod koniec VI lub na początku VII w. 



Rozwinął on się dosyć logicznie z rozpowszechnionej znajomości pieczęci 
i odbić. Stosowana wówczas forma druku, tj. rzeźbienie całej strony tekstu 
na drewnianej płycie, wiązała się prawdopodobnie z istnieniem olbrzymiej 
liczby i rozmaitości znaków chińskich; wprowadzenie osobnych ruchomych 
czcionek z porcelany lub metalu dla każdego znaku nastąpiło później, 
w XI w., a więc też wyprzedzało o czterysta lat ten wynalazek w Europie. 
Najstarszy znany obecnie druk to tekst japoński z 765 r.; po chińsku, 
jest to egzemplarz buddyjskiej Sutry brylantowej z 868 r. znaleziony w Tun-
huangu. Zawiera on również ilustracje wykonane techniką drzeworytową. 
Nie jest rzeczą przypadku, że zarówno papier, jak i drukarstwo były wy­
nalazkiem chińskim, a więc zostały wytworzone przez cywilizację, która 
była par excellence literacka. Znaczenie tego dla kultury światowej jest 
oczywiste. 

HISTORIOGRAFIA TANGOWSKA 

Dziejopisarstwo chińskie przyjęło właśnie w epoce Tang formy orga­
nizacyjne o kluczowym znaczeniu dla jego dalszej ewolucji. Łączyło się 
to m. in. z założeniem Urzędu Historycznego, którego zadaniem było 
sporządzenie historii poprzednich pięciu dynastii oraz zebranie i przygo­
towywanie materiałów dla opracowania we właściwym czasie również 
dziejów dynastii Tang. Zaczynając od owego okresu dziejopisarstwo stało 
się w zasadzie funkcją rządową, co z kolei określało w znacznym stopniu 
istotę i treść przyszłej twórczości w tej dziedzinie. 

Zasadniczym celem dziejopisarstwa inspirowanego przez rząd było 
zarejestrowanie przeszłości, lecz nie tylko ze względu na nią jako taką — 
chociaż wspomniane poprzednio wielkie zainteresowanie Chińczyków 
własną historią istniało zawsze — ale dla wyciągania wniosków z prze­
szłości do teraźniejszego działania. Cel ten trafnie ujął tytuł nadany nieco 
później przez cesarza sungowskiego, Szen Tsunga, wielkiemu dziełu Sy-ma 
Kuanga: Wszechstronne zwierciadło mające dopomóc w rządzeniu (patrz 
s. 274). 

Zgodnie z tradycją konfucjańską dążeniem historyka nie było tworze­
nie, lecz przekazywanie świadectw przeszłości. Pogląd ów oraz funkcja 
rządowa, którą spełniał Urząd Historyczny, tłumaczą m. in. wysoce za­
chowawczy charakter tradycyjnej historiografii chińskiej. W wyniku owego 
podejścia, jak również i stosowanych metod, o których mowa poniżej, 
dzieła historyczne zawierają stosunkowo mało analizy lub syntezy przed­
stawionego materiału. Służyły natomiast głównie celom politycznym 
i dydaktycznym; ich „dynastyczny" charakter niemal zakładał konieczność 



wychwalania obecnych władców i karcenia poprzedników oraz pociągał 
za sobą posługiwanie się stereotypami w rodzaju klasycznych wręcz sfor­
mułowań „złego, ostatniego władcy" oraz „Mandatu Niebios". Stosowany 
schemat ujmowania historii jako dziejów poszczególnych dynastii dopro­
wadził też do nieco sztucznej periodyzacji, która w pewnym stopniu 
utrudniała ujęcie całości dziejów i widzenie ich z pewnej perspektywy. Jak 
trafnie zauważył Balazs, tradycyjne historie dynastyczne pisane były przede 
wszystkim przez biurokratów dla biurokratów, co również zaważyło na 
ich istocie i treści. 

Działalność historyków dworskich w epoce Tang przybrała już formę 
obowiązującego na przyszłość wzorca i składała się z następujących 
elementów. Codziennie sporządzano Pamiętnik działalności i wypoczynku 
cesarza; w okresie Tang utrzymywano jeszcze tradycję, iż cesarz nie miał 
prawa wglądu do tekstu, później, w okresie cesarzy dynastii Sung, zanie­
chano tego cennego obyczaju. Materiały z Pamiętnika wraz ze sprawozda­
niami z ministerstw były następnie łączone dla opracowania Dziennych 
relacji, które z kolei służyły za podstawę do napisania Prawdziwych za­
pisków każdego panowania, stanowiących faktycznie bieżącą historię dy­
nastii. Następna zaś dynastia posługiwała się właśnie tymi Prawdziwymi 
zapiskami dla opracowywania Urzędowej historii swojego poprzednika. 

Materiał wykorzystywany w powyższych opracowaniach pochodził głów­
nie z dokumentacji urzędowej i bywał przeważnie przytaczany w formie 
bezpośrednich, choć często skróconych cytat z tych źródeł. Dostarczano 
tym samym olbrzymiej dokumentacji materiałowej, chociaż skompilowanej 
często za pomocą tzw. metody kleju i nożyczek. Układ Urzędowych historii 
wzorowany był na słynnych dziełach Sy-ma Cz'iena i Pan Ku, tj. składał 
się z roczników, biografii i rozpraw monograficznych. Należy jednak 
zaznaczyć, iż oprócz Urzędowych historii uprawiano wiele innych rodzajów 
twórczości historycznej i nie wszystkie utwory w tym lub w późniejszym 
okresie były dziełem historyków rządowych. 

Historycy chińscy szczycili się swoim obiektywizmem, lecz jeśli chodzi 
o Urząd Historyczny, to wydaje się zrozumiałe, że tutaj nacisk okolicz­
ności politycznych, pomijając kwestię poglądów politycznych samych histo­
ryków, był czynnikiem, który doprowadził do odchodzenia w określonym 
stopniu od tej cennej zasady. Praktyki stosowane w historiografii urzędowej 
poddał bardzo ciętej krytyce Liu Czy-czi (662—721) w dziele Szy T'ung 
(Uwagi ogólne o historii). Liu był człowiekiem niezależnych poglądów, 
przez całe życie entuzjastą badań historycznych, obdarzonym znacznym 
talentem i wnikliwością. Utwór jego jest pierwszym na świecie dziełem 
poświęconym problematyce historiografii i stanowi równocześnie podrę-



cznik teoretyczny przedmiotu. Napisany został pod wpływem sławnego 
dzieła z dziedziny krytyki literackiej Liu Sie i podobny jest do niego w for­
mie. Autor dokonuje klasyfikacji dzieł historycznych oraz omawia problemy 
warsztatowe, lecz przede wszystkim zajmuje się fundamentalną kwestią 
zawodu historyka — problemem „uczciwego pisania". Liu Czy-czi miał 
krytyczny stosunek do źródeł historycznych i znany był później ze swojej 
„skandalicznej odwagi", polegającej na tym, że ośmielał się kwestionować 
wiarygodność nie tylko niektórych materiałów zawartych w księgach kla­
sycznych, lecz nawet samego Konfucjusza. Czyniąc to, kontynuował, być 
może, sceptyczną tradycję Wang Cz'unga. Nie oznacza to bynajmniej, 
iż sprzeciwiał się on zasadniczo samej tradycji konfucjańskiej. W istocie 
rzeczy bardzo niewielu — jeśli w ogóle komukolwiek — spośród history­
ków lub innych uczonych chińskich udało się przed XIX w. wyłamać 
z więzów tej tradycji. 

Odmienna forma dziejopisarstwa, która rozwinęła się w okresie Tang, 
to instytucjonalna historia polityczna. Przykładem jej były dzieła Tu Ju 
(735—812), a w szczególności jego słynne T'ung Tien, kompendium ency­
klopedyczne, zawierające 200 rozdziałów. W pracy tej Tu Ju zerwał z chro­
nologicznym układem Urzędowych historii i pragnąc rozpatrzyć wiele 
zagadnień w przekroju ewolucji historycznej uporządkował materiał rze­
czowo. Omawia on więc po kolei następujące dziedziny: 1. ekonomię 
polityczną, 2. egzaminy, 3. służbę państwową, 4. ceremonie, 5. muzykę, 
6. armię, 7. prawo, 8. geografię cesarstwa, 9. geografię terenów pogranicz­
nych. Dzieło Tu Ju stało się wzorem wielu podobnych opracowań encyklo­
pedycznych w przyszłości. 

RZEŹBA 

Rzeźba buddyjska osiągnęła swoje apogeum podczas wczesnego okresu 
Tang; później straciła wiele ze swojej pierwotnej żywotności. Na nieszczęś­
cie ocalało nawet mniej rzeźby t'angowskiej niż z czasów poprzednich 
dynastii. Złożyły się na to dwie przyczyny. Po pierwsze, rzeźbiarze t'an-
gowscy używali w mniejszym stopniu kamienia, woląc posługiwać się 
innymi materiałami, jak brąz, glina lub drewno, które oczywiście bardziej 
podlegają zniszczeniu. Po drugie, represje przeciwko buddystom w 845 r. 
oraz ciągle powtarzające się pożary świątyń spowodowały utratę prawie 
wszystkich dzieł rzeźbiarskich w zniszczalnych materiałach. Jak wspo­
mniano, trzeba w Japonii szukać ocalałych obiektów, aby móc wyrobić 
sobie pogląd, jak dzieła te mogły wyglądać. 

Monumentalny posąg Buddy z Lungmen stanowi znakomity przykład 



rzeźby w kamieniu z wczesnego okresu Tang. Niektórzy znawcy uważają, 
że w miarę sinizacji buddyzmu również rzeźba przechodziła podobne 
zmiany, ulegając procesowi łagodzenia rysów, stających się bardziej 
ludzkimi. Rzeźba buddyjska nigdy nie potrafiła powrócić w pełni do sił 
po dewastacji 845 r. i w późniejszych latach stała się sztuką raczej drugo­
rzędną, służącą nadal celom ozdobienia świątyń, lecz pozbawioną już 
całkowicie świeżości i inwencji. 

Statuetki z ceramiki — epoka Tang 

Tradycyjna rzeźba chińska ograniczała się do dwóch form. Jedną z nich, 
w kamieniu, reprezentują głównie posągi na grobowcach; sięga ona do 
epoki Han; kontynuowano ją również w. okresie Tang. Była to rzeźba 
monumentalna, bryłowata, ciężka. Jednym z nielicznych wyjątków jest 
dobrze znana, udana płaskorzeźba koni z grobowca Ta i Tsunga. Ogólnie 
rzecz biorąc, poziom rzeźby był o wiele niższy od malarstwa; być może 
posługiwanie się pędzlem przy pisaniu sprzyjało rozwojowi malarstwa 
i skłaniało doń ludzi utalentowanych artystycznie. 

Drugą formą rzeźby, z której epoka Tang zasłużenie słynie, stanowiły 
statuetki ceramiczne. Jest to zjawisko całkiem osobliwe, gdyż te przepiękne, 
żywe i pełne wdzięku figurki, obejmujące mnóstwo tematów — od słyn­
nych koni do tancerek — nie były przeznaczone dla oka ludzkiego. 
Umieszczano je w grobach jako podobizny wszystkich przedmiotów, 
które otaczały zmarłego podczas jego pobytu na ziemskim padole. Ich 



przeznaczenie tłumaczy, być może, wysoki stopień realizmu; miały one 
przecież odżyć wraz ze swoim panem na drugim świecie. Statuetki cera­
miczne ukazują wielką różnorodność, społeczną i narodowościową, postaci 
ludzkich i dostarczają świetnego obrazu epoki Tang. Były one wyrobem 
rzemieślników anonimowych, tak jak w większości wypadków inne utwory 
ceramiki t'angowskiej. Ceramika ta stała na bardzo wysokim poziomie 
i chociaż porcelana epoki Sung jest bardziej znana i sławna, jej podstawy 
utworzono właśnie w czasach dynastii Tang. 

ARCHITEKTURA 

Architekturę chińską dynastii Sui, jak i Tang uważa się za erę najwię­
kszego jej rozkwitu, za okres, w którym dwór cesarski patronował z nie­
zwykłą szczodrością budownictwu świeckiemu i religijnemu na ogromną 
skalę. Twierdzi się na ogół, że struktura pałaców i świątyń była w zasa­
dzie identyczna, ale budowle osiągnęły klasyczną prostotę i równowagę, 
będąc, być może, dziełem wielu utalentowanych budowniczych; nie bez 
znaczenia były niewątpliwie olbrzymie środki przeznaczone na ten cel. 
Budownictwo na wielką skalę dotyczyło szczególnie świątyń buddyjskich, 
gdzie tradycja takiego rozmachu sięgała nawet do wcześniejszych okresów, 
jak np. do panowania cesarza Wu z dynastii Liang. Niestety, w tej dzie­
dzinie zarówno istota materiału używanego — głównie drewno — jak i prze­
śladowania, zwłaszcza w 845 r., doprowadziły do prawie całkowitego 
zniszczenia budowli religijnych; ocalała jedna mała świątynia drewniana 
w północnym Szansi. A poza tym z architektury t'angowskiej zachowa­
ło się tylko parę pagod z kamienia i cegły. W tej dziedzinie znowu 
Japonia przedstawia się korzystniej, gdyż 22 istniejące do dziś świą­
tynie i budynki z okresu, kiedy wpływy t'angowskie były najsilniejsze, 
świadczą o tym, jak wspaniała musiała być architektura chińska w swoim 
szczytowym okresie. 

MALARSTWO 

W epoce Tang stworzone zostały podstawy przyszłego rozwoju tej 
najwybitniejszej dziedziny sztuki chińskiej, a tradycje owego okresu do­
minowały w malarstwie chińskim przez całość jego dziejów. W owych 
czasach zaznaczyły się już pewne aspekty społeczne tej formy artystycznej; 
była nie tyle dziełem zawodowych artystów, ile amatorów, przeważnie 
uczonych-dygnitarzy. Malarstwo stanowiło tym samym sposób ekspresji, 
uprawiane było dla przyjemności, a nie w celach zarobkowych. Artysta 



nie musiał szukać uznania ani dążyć do wywalczenia odpowiedniej rangi 
społecznej, gdyż taką już posiadał. 

Przypuszczalnie przeważająca część dzieł tego okresu poświęcona była 
tematyce religijnej, zwłaszcza buddyjskiej; niestety, ani jeden obraz wiel­
kich mistrzów t'angowskich z tego gatunku nie ocalał. Istnieje, co prawda, 
pokaźna liczba dzieł malarstwa buddyjskiego z owych czasów, ale pochodzi 
ona z małego miasteczka prowincjonalnego Tunhuang. Słynne groty, po­
przednio wspomniane, były bogato ozdobione; prawie 480 z ponad tysiąca 
świątyń zachowało się w stanie doskonałym. Zawierają one wiele różno­
rodnych obrazów, a ktoś zadał sobie nawet trud, aby obliczyć, iż złożone 
razem miałyby długość 50 li. Obrazy te, niewątpliwie ciekawe, dostarczające 
wielu danych o życiu owej epoki, nie są dziełem wybitnych artystów, 
lecz rzemieślników, mistrzów swojego zawodu. 

Geniusz chiński w malarstwie miał się objawić w pełni zresztą nie tyle 
w tematyce religijnej, buddyjskiej czy taoistycznej, ile w malowaniu postaci 
ludzkich, kwiatów i ptaków, a przede wszystkim w pejzażu. Można by 
postawić tezę — a wydaje się, że również skutecznie ją obronić — że 
pejzaż chiński jest największym wkładem Chin do sztuki światowej. Jak 
słusznie spostrzegł Sickman, „malarze chińscy obdarzyli świat wzgórz, 
strumieni i drzew równie głęboką analizą i wnikliwością, z jaką najlepsi 
artyści europejscy podeszli do studiowania charakteru i wyglądu człowieka". 
Wpływy w tym zakresie zarówno taoizmu, jak i buddyzmu Cz'an są oczy­
wiste i mają olbrzymie znaczenie. W rękach genialnych mistrzów t'ango­
wskich pejzaż stał się zdolny do wyrażenia uczuć na równi z poezją. 

Malowanie postaci, które nawiązywało do osiągnięć wcześniejszego 
okresu, również znacznie się rozwinęło w czasach t'angowskich. Do naj­
słynniejszych artystów należał Jen Li-pen (tworzył ok. 640— 670), malarz 
nadworny pierwszych dwóch cesarzy t'angowskich. Przypisuje mu się 
znany zwój Portrety cesarzy. Inni sławni malarze tego genre'u to Czang 
Süan (tworzył ok. 713—742) oraz Czou Fang (tworzył ok. 780—810), 
obaj znani ze swoich obrazów wdzięcznych, pulchnych dam dworskich, 
o okrągłych jak księżyc twarzach. Jest więcej niż prawdopodobne, że 
w wypadku tych trzech artystów mamy do czynienia tylko z późniejszymi 
kopiami [ich dzieł. Równie dobrze znanym portrecistą był Han Kan 
(720?—780), chociaż właściwie słynął on przede wszystkim ze swoich 
obrazów koni; był on pierwszym w długim szeregu malarzy zajmujących 
się tym tematem. W rzeczywistości jest tylko jeden malarz t'angowski, 
i to bynajmniej nie uchodzący za najlepszego, Li Czen (ok. 800), o którym 
można z pewną dozą pewności powiedzieć, że zachowały się do dziś jego 
oryginalne obrazy. Są to portrety patriarchów buddyjskich, które zostały 



Odbitka z płaskorzeźby według obrazu Wu 
Tao-tzu, Kuanjin — epoka Tang 

zawiezione do Japonii w IX w. i zacho­
wane do dziś w Tokio. Stanowią one też 
ciekawy przykład wcześniejszego malar­
stwa w tej dziedzinie. 

Spustoszenia spowodowane wojnami 
i prześladowaniami, a także i czasem, 
dotknęły w szczególności dzieła człowie­
ka uważanego powszechnie za największe­
go mistrza epoki Tang i najsławniejszego 
ze wszystkich malarzy chińskich, którego 
nazwisko znane jest każdemu Chińczy­
kowi. Nie zachował się ani jeden autenty­
czny obraz Wu Tao-tzu (ok. 700—760), 
a dane dotyczące zarówno mistrza, jak 
i jego twórczości pochodzą prawie wyłą­
cznie ze źródeł literackich. Miał mieć 
wielki talent i niespożytą energię. Przypi­
suje mu się namalowanie przeszło 300 
wielkich fresków w Cz'anganie i Lojangu, 
przeważnie o tematyce buddyjskiej, której 
poświęcono tyle wysiłków, całkiem nie­
stety zatraconych. Do XI w. przetrwała 
ponoć jeszcze tylko garstka autentycz­
nych jego obrazów. Twierdzi się, iż istnieje 
możliwość wytworzenia sobie pewnej kon­
cepcji o jego śmiałym, realistycznym i rzeźbiarskim stylu na podstawie 
obrazów rytych na kamieniu, które podobno są wzorowane na jego ma­
larstwie; dają one wyobrażenie o jego wspaniałym opanowaniu pędzla 
i linii. 

Sytuacja nie przedstawia się niestety korzystniej, jeśli idzie o istnienie 
autentycznych dzieł dwóch mistrzów, uważanych za założycieli dwóch 
zasadniczych kierunków pejzażu chińskiego. Li Sy-sün (651—716) uważany 
jest za twórcę stylu precyzyjnego i delikatnego malowania farbą na jedwabiu, 
z przewagą koloru zielonego i niebieskiego. Styl ten przewija się przez 
całe dzieje malarstwa chińskiego; ostatnimi uzdolnionymi jego przedstawi­
cielami byli niektórzy artyści mingowscy, jak np. Cz'iu Jing. Właściwością 
jednak tego stylu było to, że ze względną łatwością mógł być realizowany 



przez zdolnych rzemieślników, których w Chinach nigdy nie brakowało, 
toteż wyprodukowano wprost niezliczoną liczbę tego typu obrazów, które 
nie mają prawie żadnej wartości artystycznej. 

Drugim mistrzem był Wang Wei, wspomniany już poprzednio jako 
świetny poeta. Malował on również w stylu Li Sy-süna, przypisuje mu się 
ponadto rozpoczęcie malowania monochromicznego tuszem. Być może 
obaj ci mistrzowie nie inicjowali w rzeczywistości, lecz raczej kontynuowali 
już istniejące rodzaje malarstwa. Słynny obraz Wang Wei jego majątku 
Wang Cz'uan, będący być może jednym z pierwszych zwojów ręcznych, 
stał się przedmiotem setek i tysięcy parafraz. Wang Wei miał być rzekomo 
założycielem tzw. Południowej Szkoły w malarstwie chińskim. Podział 
malarstwa chińskiego — chodzi właściwie tylko o pejzaż — na Szkołę 
Południową i Północną (nie ma to nic wspólnego z geografią, lecz z analogią 
do podziału, który istniał w pewnym okresie w buddyzmie Cz'an) był 
jedynie arbitralnym wymysłem pewnych mingowskich krytyków artystycz­
nych, wykoncypowanym dla podtrzymania własnych poglądów dotyczą­
cych walorów estetycznych. Nie ma on jakiejkolwiek zalety lub znaczenia, 
lecz niestety bywa przyjmowany bezkrytycznie przez wielu piszących 
o malarstwie chińskim. Wydaje się o wiele słuszniejsze oceniać dany obraz 
chiński na podstawie jego wartości niż według przypisywanej mu przyna­
leżności do jednej z tych dwóch szkół. Twórczość zaś malarzy następnej 
epoki historycznej — Sung — wykaże, jak doprawdy trwale zostały 
stworzone przez mistrzów okresu Tang fundamenty tej wielkiej sztuki. 



XVI. PIĘĆ DYNASTII 
I PÓŁNOCNI SUNG 

PIĘĆ DYNASTII I DZIESIĘĆ 
KRÓLESTW 

o UPADKU Tangów nastąpił okres 
zwany w historii chińskiej epoką Pięciu Dynastii i Dziesięciu Królestw; 
była to era, w której scentralizowane, zjednoczone państwo uległo pełnej 
dezintegracji, czasy całkowitego chaosu i zamieszania, nawet bardziej 
pogmatwane niż po upadku Wschodnich Han. Była to niewątpliwie jedna 
z najbardziej ponurych epok w dziejach Chin — wielkich cierpień i nie­
dostatków ludności, wynikających z nieustannych wojen, okrutnych praw, 
niezliczonych podatków oraz innych ciężarów. Najbardziej znamienny jest, 
być może, fakt, że tym razem rozbicie trwało o wiele krócej, obejmując 
stosunkowo niewielki okres 54 lat. Złożyło się na to wiele czynników; 
wydaje się jednak, że najistotniejszą rolę odegrała większa świadomość 
wśród Chińczyków ich jedności politycznej i kulturalnej, a to było właśnie 
spuścizną epoki Tang. 

Nazwa Pięciu Dynastii powstała właściwie tylko dzięki temu, że póź­
niejsi historycy chińscy usiłowali ustanowić pozorną ciągłość władzy 
cesarskiej i tym samym obdarzyli te krótkotrwałe twory państwowe 
atrybutami cesarstwa. W istocie rzeczy dynastie te panowały tylko nad 
częściami Chin Północnych i Środkowych, reszta zaś kraju dzieliła się na 
niezależne państwa, różniące się obszarem i okresem istnienia, znane jako 
Dziesięć Królestw. Przetrwały one na ogół o wiele dłużej niż dynastie 
na Północy, a warunki i stosunki były w nich również o wiele lepsze prawie 
pod każdym względem. Prowadzono stosunkowo mało działań wojennych 
i tym samym gospodarka i dobrobyt Dziesięciu Królestw pozostały za­
sadniczo nietknięte a ciągłość kultury była równocześnie zapewniona. 
Ogólnie rzecz biorąc, rządy w Dziesięciu Królestwach były też bez porów­
nania znośniejsze od reżymów na Północy. 

Rządy północne to w rzeczywistości efemeryczne dyktatury wojskowe, 
kontynuujące wszystkie zbrodnicze praktyki związane z panowaniem woj-



Li Cz'eng, Krajobraz z jeźdźcem — okres Pięciu Dynastii 

skowych, które rozwinęły się w późniejszym okresie Tang. Żaden z nich 
nie był zdolny skonsolidować swojej władzy i wszystkie po kolei padły 
ofiarą uzurpacji. Na obszarze „Cesarstwa" wojna domowa o charakterze 
złożonym stanowiła niemal zjawisko endemiczne, a gospodarka znajdowała 
się w opłakanym stanie. W ciągu 54 lat trzynastu cesarzy z ośmiu różnych 
rodzin zasiadło na Tronie Smoka; przeszło połowa z nich była pochodzenia 
tureckiego. W tym okresie ostatecznie i całkowicie upadła rola Północnego 
Zachodu, pierwotnej kolebki cywilizacji chińskiej, oraz nastąpiło przesu­
nięcie ośrodka politycznego kraju na Wielką Nizinę, czego podkreśleniem 
było przeniesienie stolicy na następne dwieście lat do K'aifengu. 

Dynastia Późniejszych Liang (907—923) założona została — jak wspo­
mniano — przez Czu Wena. Lata panowania tej dynastii wypełniała 
rywalizacja z rodem wodza Sza-t'o, Li K'o-junga, a po jego śmierci w 908 r. 
z jego synem Li Ts'un-sü, królem Tsin (Szansi). Czu Wen, który dokonał 
w swoim czasie rzezi wszystkich ostatnich książąt t'angowskich, został 



zamordowany przez syna w 912 r.; tego z kolei zabił brat. Państwo Liang 
padło też łatwo ofiarą ataków Tsin; kiedy armie Li Ts'un-su wdarły się 
na jego terytorium, większość generałów Liang przeszła natychmiast na 
stronę przeciwnika. Trzeci i ostatni władca Liang popełnił samobójstwo, 
a Li Ts'un-su ogłosił się w 923 r. cesarzem dynastii Późniejszych Tang. 

Ród cesarski w państwie Późniejszych Tang oraz część wojska składały 
się z Turków Sza-t'o, była to jednak bardzo mała, najwyżej sto tysięcy 
licząca część ludności, a znaczną większość klasy rządzącej za panowania 
tej dynastii, jak i zresztą przez cały okres Pięciu Dynastii, stanowiły chiń­
skie wielkie rody obszarnicze. Okres rządów Późniejszych Tang (923—936), 
a właściwie drugiego z władców tej dynastii, to jedyny moment, kiedy 
panował spokój na Północy przez nieco dłuższy czas, bo aż siedem lat 
(926-933). 

Późniejsi Tang zostali obaleni przez rebelię jednego ze swoich gene­
rałów, Szy Czing-t'anga, też Sza-t'o, który zawarł w tym celu przymierze 
z Kitanami. Stawali się oni teraz coraz większą potęgą w Chinach Północ­
nych oraz groźbą dla panowania chińskiego. W zamian za udzieloną 
pomoc Kitanowie otrzymali od nowego cesarza Tsin (tak nazwał Szy 
Czing-fang swoją dynastię — 936—947) szesnaście okręgów w północ­
nym Szansi i północnym Hopei, w tym obszar dzisiejszego Pekinu, oraz 
300 tys. zwojów jedwabiu. Stali się po raz pierwszy władcami czysto 
chińskiego terytorium. 

Kitanowie zamieszkiwali pierwotnie ziemie między rzekami Amur 
(Heilung) a Sungari w Mandżurii Północnej, gdzie prowadzili na wpół 
koczowniczy tryb życia. Niektórzy historycy uważają ich za potomków 
dawnych Sien Pi i twierdzą, iż język ich był pokrewny mongolskiemu. 
W 907 r. osiem plemion Kitanów utworzyło silną konfederację, która 
już wówczas miała być zdolna do wystawienia na polu walki rzekomo 
300 tys. jeźdźców. Istotny wzrost potęgi Kitanów związany był z działal­
nością Apaoczi (jest to chińska wersja jego imienia), należącego do panują­
cego rodu Je-lü. Po okresie ostrych zmagań z innymi wodzami plemien­
nymi ogłosił się on monarchą państwa kitańskiego, niewątpliwie wzorując 
się w tym na Chinach. W 916 r. Apaoczi proklamował się już cesarzem 
Kitanów i skoncentrował wysiłki na dalszym wzmocnieniu państwa, 
korzystając z pomocy swojego chińskiego doradcy, Han Jen-huei. 

Główna przyczyna powodzenia Kitanów polegała na ich znacznej 
przewadze militarnej, wynikającej z posiadania doskonałej jazdy oraz 
sprawnej organizacji wojska, opartej na systemie dziesiętnym. W łonie 
armii szczególnie ważna była elitarna straż przyboczna, z czasem licząca 
aż 50—70 tys. jeźdźców. Po śmierci Apaoczi w 926 r. panowanie objął 



Kuan Tung, Krajobraz okres Pięciu Dynastii 

jego syn Te-kuang, wspomagany przez niezwykle sprytną i bezwzględną 
matkę. Kitanowie kontynuowali teraz ekspansję w kierunku południowym; 
w 927 r. zniszczyli państwo P'ohai (założone przez plemiona tunguskie 
i Koreańczyków) i gotowi byli rozpocząć najazdy na większą skalę na 
Chiny Północne. W 937 r. przyjęli nazwę Liao dla określenia swojego 
państwa i dynastii, a ich zamiary przekształcenia się we władców całych 
Chin stawały się tym samym coraz bardziej oczywiste. 

Aczkolwiek Kitanowie współdziałali w umieszczeniu dynastii Tsin na 
tronie chińskim, stosunki między nimi szybko uległy pogorszeniu i do­
prowadziły do pierwszego wielkiego najazdu kitańskiego w 944 r. na Chiny 
Północne, a potem do inwazji już na pełną skalę w 947 r. Powodzenie 
Kitanów było całkowite, zdobyli oni stolicę K'aifeng i wzięli do niewoli 
cesarza tsinowskiego. Wydaje się zupełnie możliwe, iż zamierzali wówczas 



ustanowić swoje panowanie nad całym obszarem cesarstwa. Tsin, lecz 
opór ludności chińskiej sprawiał im zbyt wiele trudności i w następnym 
roku wycofali się z powrotem na Północ. Zachowywali się przy tym zgod­
nie ze zwykłymi obyczajami północnych plemion koczowniczych, dokonując 
masowych rzezi i plądrując kraj, tak że tereny na setki li wokoło K'aifengu 
przekształciły się w pustynię. 

Kolejna z Pięciu Dynastii, Późniejsi Han, założona przez Liu Czy­
jüana (też Sza-t'o), nastąpiła częściowo w wyniku właśnie oporu i buntów 
ludności chińskiej przeciwko panowaniu Kitanów. Dynastia ta trwała 
najkrócej ze wszystkich — zaledwie cztery lata (947—951). Drugi jej 
władca został obalony przez własną armię, która umieściła na tronie cesar­
skim swojego generała, Chińczyka, Kuo Wei. Twierdząc, że wywodzi się 
z rodu dawnych władców Chin, nazwał on swoją dynastię Czou (951—960). 
Kuo Wei i jego następca byli jedynymi panującymi podczas okresu Pięciu 
Dynastii, którzy wykazywali nieco troski o chłopstwo oraz sprawy gospo­
darcze. Sam Kuo Wei tłumaczył to tym, że urodził się w nędzy i znane 
mu były z bliska cierpienia ludu. Władcy Czou obniżyli podatki i usiło­
wali stworzyć warunki sprzyjające rozwojowi produkcji rolnej. Zamierzali 
również odzyskać terytorium na Północy utracone na rzecz Kitanów. 
Drugi cesarz Czou zmarł w 960 r. podczas wyprawy przeciwko Kitanom, 
pozostawiając tylko niepełnoletniego następcę. Na tym właśnie tle doszło 
do przewrotu, którego wynikiem miało być założenie dynastii Sung. 

Gdy „Cesarstwo" stanowiło widownię wyżej omawianej walki o władzę, 
państwa na Południu Chin rozwijały się we względnym spokoju. Do naj­
ważniejszych należało Południowe T'ang (937—975), które zajęło miejsce 
państwa Wu (902—937), poprzednio istniejącego na tych samych tere­
nach — Anhuei, Kiangsu i Kiangsi. W państwie tym rolnictwo rozwijało 
się pomyślnie, a dzięki napływowi wielkich rzesz uchodźców z dewasto­
wanej przez wojny Północy siły roboczej mu nie brakowało. Kraj o wyso­
kiej kulturze i dobrze rządzony prosperował. W Południowym T'ang, tak 
jak i w innych królestwach południowych, powiększono znacznie tereny 
pod uprawę oraz rozbudowywano na dużą skalę system irygacji. Wymiana 
handlowa, zarówno krajowa, jak i zagraniczna, szczególnie jedwabiu 
i herbaty, również znacznie wzrosła. 

Wśród innych państw były m. in.: Cz'u, obejmujące Hunan; Połud­
niowy Han na obszarze Dwóch Kuangów; Min, równoznaczny z Fukie-
nem; Wu-jüe, w którego skład wchodził Czekiang oraz część Kiangsu; 
oraz Szu, rozciągający się na większość Sycz'uanu. Nazwy tych krajów 
dowodzą świadomej tendencji archaizującej, ponieważ nawiązują do państw 
które istniały na tychże samych terenach w starożytności w epoce Czou. 





ZAŁOŻENIE DYNASTII SUNG 

Jednym z czołowych generałów armii Czou oraz dowódcą Gwardii 
Cesarskiej był Czao K'uang-jin. Wkrótce po śmierci drugiego cesarza 
Czou oficerowie armii nosili się z zamiarem wysunięcia go jako swojego 
kandydata na tron cesarski. Scena, która nastąpiła, należy do najbardziej 
znanych w dziejach Chin. Oficerowie wtargnęli do namiotu Czou z nagimi 
mieczami w dłoniach i przedstawili mu swoje żądania. Jeden z nich narzucił 
mu na plecy szatę barwy żółtej, cesarskiej. Czao przemawiając do nich 
stwierdził, iż dobrze zdaje sobie sprawę z tego, że prawdziwym ich celem 
jest własne wzbogacenie się oraz że przystanie na propozycję tylko pod 
warunkiem całkowitego posłuszeństwa z ich strony. Oficerowie zgodzili 
się, a Czao zmusił ich do dotrzymania słowa; zaniechano represji wobec 
rodziny cesarskiej Czou oraz jej dworu, co oznaczało całkowite zerwanie 
ze zwyczajami praktykowanymi przy poprzednich uzurpacjach. 

Czao K'uang-jin był nie tylko wielkodusznym, lecz również mądrym 
i przezornym politykiem, a jego wspaniałomyślność okazała się wielce 
przydatna przy podboju Chin Południowych. Zawdzięczając tron armii — 
podobnie jak wielu cesarzy rzymskich — zdawał sobie sprawę, że aby 
władza jego stała się trwalsza niż panowanie poprzedników, należy możli­
wie jak najprędzej pozbawić armię, tj. generałów, wszelkiego znaczenia 
politycznego. W realizacji tej koncepcji osiągnął całkowite powodzenie 
i zachował swój tron o wiele dłużej niż większość cesarzy rzymskich wynie­
sionych do purpury w podobny sposób. Słynna jego metoda rozwiązania 
tego dylematu zasługuje na pełną relację: 

„Pierwszego dnia swojego panowania nowy cesarz zawezwał wszystkich 
oficerów. Kiedy zebrani, nieco już podchmieleni po wypiciu większej 
ilości wina, byli w doskonałym nastroju, Cesarz rzekł: 

— Nie sypiam nocami spokojnie. 
— Z jakiegoż to powodu — zapytali generałowie. 
— Nietrudno zrozumieć — odpowiedział Cesarz. — Czy jest wśród 

Was ktokolwiek, kto nie pożąda mojego tronu? 
Generałowie pokłonili się nisko i zaprotestowali. 
— Dlaczegóż to Wasza Cesarska Mość tak mówi? Mandat Niebios 

jest przecież teraz już zatwierdzony. Któż mógłby jeszcze nosić się ze 
zdradzieckimi zamysłami? 

— Nie wątpię w Waszą lojalność — odpowiedział Cesarz — lecz 
gdyby pewnego dnia jednego z Was obudzono nagle o świcie i zmuszono 
do wdziania żółtej szaty, nawet jeśli nie życzyłby sobie tego, jak mógłby 
wówczas uniknąć rebelii? 



Generałowie oświadczyli, iż nikt z nich nie cieszy się dostateczną 
sławą ani poważaniem, aby coś podobnego mogłoby się stać, i poprosili 
Cesarza o przedsięwzięcie takich środków, jakie by uważał za konieczne 
dla udaremnienia wszelkiej tego rodzaju ewentualności. Cesarz niezwłocz­
nie wysunął swoje propozycje. 

— Życie człowieka bywa krótkie — rzekł — szczęście polega na tym, 
by posiadać bogactwa i środki dla cieszenia się życiem, a potem móc 

Tung Juan, Krajobraz — okres Płd. Tang 

przekazać ten dobrobyt swojemu potomstwu. Jeśli Wy, generałowie moi, 
zrzekniecie się Waszej władzy wojskowej, wycofacie się na prowincję 
i wybierzecie sobie najlepszą ziemię i najrozkoszniejsze pałace, aby tam 
spędzić resztę życia w uciechach i spokoju aż do śmierci ze starości, 
czyż nie byłoby to lepsze niż prowadzenie obecnego Waszego żywota, 
pełnego niebezpieczeństwa i niepewności? Aby nie pozostawał cień podej­
rzenia między księciem a ministrami, zjednoczymy rodziny nasze mał­
żeństwami i tak, władca i poddani, połączeni więzami przyjaźni i zgody, 
doznawać będziemy spokoju. 

Generałowie natychmiast przyrzekli spełnić życzenia Cesarza i następ­
nego dnia, pod pretekstem wyimaginowanych chorób, wszyscy podali się 
do dymisji. Cesarz przyjął ich ofertę. Wszystkim nadano tytuły honorowe 
i suto obdarzono bogactwem i ziemią". 



To mistrzowskie posunięcie T'ai Tsu (960—976) — taki był tytuł 
pośmiertny K'uang-jina — położyło kres przeszło dwóm wiekom zgubnej 
władzy wojskowych w Chinach. Towarzyszyła mu reorganizacja sił zbroj­
nych — przekształcenie ich w armię wyłącznie najemną i znajdującą się 
pod najściślejszą kontrolą rządu centralnego. Zniesiono także stanowiska 
gubernatorów wojskowych. W samej zaś armii Gwardia Cesarska stała 
się szczególnie ważna i z biegiem czasu stanowiła prawie połowę sił wojska; 
stacjonowała ona przede wszystkim w okręgach centralnych w pobliżu 
stolicy. Rząd centralny prowadził również politykę bardzo częstego przesu­
wania i zmieniania dowódców armii. 

Na podstawie doświadczeń wynikających z upadku T'angów Ta i Tsu 
dokonał też równocześnie gruntownej reorganizacji administracji cywilnej. 
Opierając się nadal na wzorach okresu T'ang, administracja państwowa 
Sungów objęła swoim zasięgiem jeszcze nawet więcej dziedzin życia kraju. 
System egzaminów został wznowiony i w miarę stabilizacji władzy sung-
owskiej stawał się głównym źródłem rekrutacji do szeregów biurokracji 
państwowej. Przy podejmowaniu jednak decyzji obsadzania stanowisk 
i przyznawania awansów opierano się w dużej mierze na nieco zmienio­
nym systemie rekomendacji kandydatów przez najwyżej usytuowanych 
dygnitarzy. Polecający zaś byli odpowiedzialni za dalsze sprawowanie się 
swoich protegowanych. Do 1065 r. egzaminy osiągnęły swoją ostateczną 
formę. Odbywały się one co trzy lata na trzech szczeblach — na prowincji, 
w stolicy i na dworze. Ci, którzy przeszli przez wszystkie trzy szczeble, 
uzyskiwali najwyższy stopień czin szy i mieli w zasadzie niemal wyłączny 
przywilej obejmowania wyższych stanowisk. Podobnie jak i we wcześniej­
szym okresie, kandydaci ci pochodzili prawie wyłącznie z rodzin właści­
cieli ziemskich, a perspektywy wielkiej kariery w biurokracji państwowej 
stanowiły dodatkową zachętę do lojalizmu wobec rządu centralnego. 
W miarę upływu czasu biurokracja sungowska została nadmiernie rozbu­
dowana, jej sprawność zmniejszyła się, a koszty utrzymania wzrosły. 
Podkreślenie cywilnego charakteru rządu doprowadziło również, szczególnie 
we wczesnym okresie Sung, do zdecydowanej przewagi elementów cywil­
nych nad wojskowymi w chińskim życiu politycznym. W tym, być może, 
okresie powstało słynne powiedzenie: 

Z dobrego żelaza nie wyrabia się gwoździ, 
Ani też z dobrych ludzi żołnierzy. 

Odbudowę silnej, scentralizowanej monarchii połączył T'ai Tsu z poli­
tyką pokonania wszystkich niezależnych państw Chin Południowych. 
Realizując tę politykę stosował strategię „Wpierw Południe, potem Północ" 



i tym samym nie podejmował w początkowym okresie kroków zmierza­
jących do odzyskania terytorium utraconego na rzecz Kitanów. Podbój 
Południa dokonany został stosunkowo łatwo i bez nadmiernego użycia 
siły. Tłumaczyło się to częściowo tym, iż ludność życzyła sobie prawdopo­
dobnie zjednoczenia kraju, ponieważ „tradycje jedności były już dość 
mocne i kojarzyły się z koncepcją spokoju, dobrobytu oraz nawet sławy; 
stanowiło to spuściznę po najlepszych latach epoki Tang". Poczucie 
jedności kulturalnej było również silniejsze niż poprzednio, wspomagał 
je algebraiczny charakter chińskiego języka pisanego, który jak zwykle 
miał duże znaczenie jako czynnik jednoczący. 

Podczas wchłonięcia Południa Ta i Tsu znów zastosował swoją politykę 
wspaniałomyślności wobec byłych władców państw zagarniętych; niewąt­
pliwie ułatwiało to w dużym stopniu sam proces podboju. Aneksja Połud­
nia została doprowadzona do końca przez jego brata i następcę, Ta i Tsun-
ga (976—997). Przekazywanie władzy bratu przez brata było wynikiem 
testamentu matki ich obydwu. Zażądała tego na łożu śmierci, stwierdziwszy, 
że Sungowie doszli do tronu tylko dzięki temu, iż ostatni z Czou był nie­
pełnoletni. Dostosowano się sumiennie do jej światłej rady, lecz tylko 
jeden raz, ponieważ Tai Tsung pozbawił synów swojego starszego brata 
prawa dziedzictwa, pozostawiając tron własnemu synowi. 

Ta i Tsung w związku z podbojem ostatniego niezależnego państwa 
chińskiego, Północnego Han w Szansi (założone ono zostało przez krewnego 
dynastii Późniejszych Han i było zawsze popierane przez Kitanów), usiło­
wał w 979 r. wojować z Kitanami, lecz wojska jego doznały ciężkiej klęski. 
W 986 r. Chińczycy ponownie rozpoczęli szereg kampanii przeciw Kita-
nom, ale również bez powodzenia. W rezultacie nie czyniono później już 
więcej wysiłków, aby odzyskać terytorium chińskie znajdujące się pod 
władzą Kitanów. Niektórzy współcześni historycy chińscy ostro krytykują 
tę politykę, twierdząc, że wywodziła się ona z rzekomo mylnej strategii 
„Wpierw Południe, potem Północ", która miała umożliwić Kitanom 
wzmocnienie swojego państwa. 

Bez względu na to, czy powyższa uszczypliwa krytyka jest słuszna, 
czy nie, państwo Liao istotnie przekształciło się w znaczną potęgę. W szczy­
towym okresie, w XI w., władza Kitanów sięgała od zatoki P'ohai aż do 
pasma Tien Szan w Azji Środkowej. W państwie tym jednak Kitanowie 
stanowili mniejszość. Szacuje się, że ludność Liao wynosiła w owym okresie 
około 4 mln; 750 tys. Kitanów, 650 tys. P'ohai oraz 2,6 mln Chińczyków. 
W rządzeniu swoim cesarstwem kitańska klasa panująca posługiwała się 
chińskim systemem administracyjnym dla obszarów Chin Północnych, 
lecz do egzaminów dopuszczani byli tylko Chińczycy. Równocześnie 



Kuo Si, Krajobraz w zimie — epoka Płn. Sung (fragment) 

usiłowano zachować plemienną formę organizacji na terenach nie zamiesz­
kałych przez Chińczyków. W rzeczywistości Kitanowie we wszystkich 
dziedzinach ulegali w coraz większym stopniu wpływom kultury chińskiej. 
Aczkolwiek wynaleźli oni dwa sposoby zapisywania własnego języka 
(jeden oparty na piśmie ujgurskim, drugi na chińskim), proces sinizacji 
posuwał się niezmiernie szybko mimo świadomego przeciwdziałania rządu 
Liao. W rezultacie nastąpiła coraz wyraźniejsza utrata zdolności militarnej, 
odzwierciedlająca również stopniowe zaniechanie koczowniczego trybu 
życia. Wielu autorów uważa, iż podczas ostatniego wieku swojego istnienia 
Liao było już państwem i dynastią w nie mniejszym stopniu chińską niż 
Sung. 

Dynastia Sung, tak jak ją ustanowili dwaj pierwsi i najzdolniejsi cesarze, 
różniła się pod niektórymi ważnymi względami zarówno od Tang, jak 
i od Han. Była ona nawet bardziej absolutystyczną monarchią niż dwie 
poprzednie i tym samym indywidualność cesarza odgrywała jeszcze wię­
kszą rolę. Oceny zaś charakteru władców sungowskich, którzy nastąpili 
po pierwszych dwóch cesarzach, znacznie się różnią. Niektórzy autorzy 
uważają ich za miernoty, być może sympatyczne ze względu na docenia­
nie przez nich sztuki i patronowanie jej; inni zaś twierdzą, iż zostali 
oni oczernieni przez chińskich historyków konfucjańskich (a może i nie 



tylko konfucjańskich), a w rzeczywistości byli władcami tolerancyj­
nymi i ludzkimi, najbardziej światłymi panującymi, jacy kiedykolwiek 
zasiadali na tronie chińskim, lecz prawdopodobnie zbyt cywilizowanymi, 
aby sprostać groźbie inwazji koczowniczej. Nie ma na ogół zasadniczej 
różnicy zdań co do tego, że okres Sung, jako bardziej dojrzały od Tang, 
był najwspanialszą erą w rozwoju kulturalnym i intelektualnym Chin 
i prawdopodobnie rzeczywistym apogeum tradycyjnej cywilizacji chińskiej. 
Monarchia sungowska osiągnęła również znaczny stopień stabilności 
politycznej; nie istniało żadne realne zagrożenie władzy cesarskiej (Czao 
K'uang-jin był ostatnim uzurpatorem w dziejach monarchii chińskiej, 
który odniósł sukces) ani panowaniu wielkich rodów obszarniczych, z któ­
rych wywodziła się przytłaczająca większość rządzącej kasty biurokra­
tycznej. 

Imperium Sung różniło się szczególnie pod jednym względem od 
Tang i Han. Terytorium jego ograniczone było głównie do obszarów 
zamieszkałych przez samych Chińczyków. Wietnam np. odzyskał niepo­
dległość w 939 r. i nie miał już nigdy dostać się pod bezpośrednią władzę 
chińską. Wzrost siły Kitanów położył kres możliwościom skutecznej 
interwencji chińskiej w sprawach Korei. Co więcej, Sungowie nie byli 
w stanie rozszerzyć swoich wpływów lub władzy ani w kierunku Azji 
Środkowej, ani obszarów na północ od Wielkiego Muru; uniemożliwiło 
im to istnienie zarówno państwa Liao, jak i Zachodniego Sia. Trudno 
obecnie wywnioskować, w jakim stopniu zaniechanie ekspansji terytorial­
nej stanowiło wynik świadomej i przemyślanej polityki rządu sungowskiego, 
a w jakim rezultat okoliczności, iż Sungowie nie byli w stanie przełamać 
pierścienia otaczających ich państw koczowniczych. Niezdolność czy nie­
możność podjęcia polityki ekspansji, abstrahując od przyczyn, nie odbiła 
się jednak bynajmniej negatywnie, jak zobaczymy później, na dalszym 
wzroście gospodarki i dobrobytu Chin. 

STOSUNKI CESARSTWA SUNGOWSKIEGO Z LIAO I ZACHODNIM SIA 

Wkrótce po niepowodzeniach w odzyskaniu terytorium utraconego na 
rzecz Kitanów władcy sungowscy stanęli w obliczu dalszej agresji ze strony 
państwa Liao. Nowa inwazja Kitanów zakończyła się podpisaniem przez 
cesarza Czen Tsunga (988—1022) traktatu pokojowego w 1004 r. Warunki 
przewidywały zachowanie terytorialnego status quo, lecz stypulowały 
płacenie przez rząd sungowski rocznej daniny Kitanom, która w pierwszym 
okresie wynosiła 100 tys. uncji srebra i 200 tys. zwojów jedwabiu. Zawar­
cie owego traktatu — uważanego przez większość współczesnych history-



Pagoda T'ien-ning-sy, Pekin, XI—XII w. 

ków chińskich za upokarzający i zbytnio ugodowy — zapewniło faktycz­
nie parę dziesiątek lat pokoju między Sung i Liao. Ponieważ wartość pie­
niężna daniny wynosiła nieco mniej niż 2% dochodu rocznego, niektórzy 
z czołowych polityków sungowskich niewątpliwie uważali, że haracz ten 
stanowił niską cenę za uzyskanie pokoju. 

Państwo Liao nie było jednak jedynym kłopotliwym sąsiadem cesarstwa 
sungowskiego. Pod koniec X w. plemiona Tangutów (tj. wschodniotybe-
tańskie) założyły na Północnym Zachodzie pod przewodem rodu Toba 
(spokrewnionego z byłymi władcami Wei, lecz do tego czasu już całkowicie 
stybetanizowanego) swoje własne państwo, nazywane przez Chińczyków 
Zachodnie Sia. Nazwa nie nawiązuje do pierwszej na wpół legendarnej 



13. Okres Płn. Sung, ok. 1100 r. 



dynastii, ale do państwa, które istniało na tym obszarze w V w. n.e. Zachod­
nie Sia stało się silną, wojowniczą potęgą i jego władza rozprzestrzeniła 
się na większość Kansu i część Szensi, stolica zaś znajdowała się w mieście 
Ningsia. Ludność składała się częściowo z Tangutów, częściowo z Chiń­
czyków. Kultura w państwie Sia rozwijała się stosunkowo szybko; pow­
stało pismo tanguckie (oparte na znakach chińskich za pośrednictwem 
pisma kitańskiego), bardzo trudne obecnie do rozszyfrowania; w języku 
tym zachowały się dość liczne zabytki literackie. Buddyzm stał się oficjalną 
religią Sia, lecz równocześnie przyjęto metody administracji chińskiej, 
dzięki czemu konfucjanizm również rozszerzył swoje wpływy, zwłaszcza 
za pomocą rozwiniętego systemu oświaty. Stopień i szybkość sinizacji 
były tak znaczne, że do XIII w. Sia było prawdopodobnie państwem 
niewiele mniej cywilizowanym niż imperium Sungów. We wcześniejszym 
jednak okresie między Sia a Sungami toczyły się walki na wielką skalę, 
być może przede wszystkim dlatego, że Sia odcięli Sungów całkowicie od 
szlaków wiodących do Azji Środkowej. Sporadyczne działania wojenne 
prowadzone w latach 1034—1044 zakończyły się zawarciem traktatu 
pokojowego, na mocy którego cesarstwo sungowskie zgodziło się płacić 
Sia roczną daninę w wysokości 72 tys. uncji srebra, 153 tys. zwojów jed­
wabiu oraz 30 tys. czin herbaty {czin = 597 gr). Późniejsze zaś kampanie 
militarne prowadzone w Xl w. przez Sungów przeciwko Sia zakończyły 
się wszystkie niepowodzeniem. 

Zachodnie Sia było też postrachem państwa Liao, ponieważ atak 
Kitanów nań w 1048 r. zakończył się druzgocącą klęską. Liao wyciągnęło 
jednak z istnienia Zachodniego Sia jedną korzyść; szantażując Sungów 
możliwością połączenia się z Sia celem prowadzenia wspólnej wojny prze­
ciwko nim, Kitanom udało się wyłudzić w 1041 r. powiększenie otrzymy­
wanej rocznej daniny do wysokości 220 tys. uncji srebra oraz 300 tys. 
zwojów jedwabiu. W osobliwym trójkącie państw Sia, Liao i Sung rozwinęły 
się jednak stosunki handlowe oraz inne kontakty. 

ROZWÓJ GOSPODARCZY I SPOŁECZNY PÓŁNOCNYCH SUNG 

Aczkolwiek terytorium jego było mniejsze niż jakiegokolwiek z poprzed­
nich zjednoczonych cesarstw, państwo Sungów było świadkiem, szczegól­
nie podczas pierwszego wieku po założeniu dynastii, równomiernego 
i niezmiennego wzrostu gospodarki. 

W początkowym okresie zwrócono, utartym już zwyczajem, należytą 
uwagę na rozwój rolnictwa i związane z tym problemy irygacji, co wpły­
nęło na stały wzrost produkcji rolnej. Zagadnienia społeczne, nabrzmiałe 



od pierwszych chwil, stopniowo jednak stawały się coraz bardziej palące. 
Główną tego przyczyną był jeszcze szybszy wzrost wielkich majątków 
ziemskich, który stał się cechą charakterystyczną całej epoki Sung, chociaż 
odziedziczony został po erze Tang, w której kryzys agrarny stanowił 
jedną z zasadniczych, jeśli nie najważniejszą, przyczyn upadku Tangów. 
Możliwości załagodzenia tej bolączki podczas pierwszych lat panowania 
sungowskiego były stosunkowo ograniczone. Mimo że przystąpiono do 
zagospodarowania pokaźnej ilości ziemi dziewiczej, szczególnie na Połud­
niu, stała się ona szybko własnością wielkich obszarników lub państwa. 
Doprowadzało to z kolei też do dalszego zubożenia wolnych chłopów, do 
utraty posiadanej przez nich ziemi na korzyść wielkich majątków oraz 
znów do przekształcenia się chłopów-drobnych posiadaczy w dzierżawców 
lub robotników najemnych. 

Pod koniec X w. już przeszło trzecia część ludności chłopskiej była 
dzierżawcami, a liczba ta wzrosła do ponad połowy na początku XI w. 
W drugiej połowie XI w. wytworzyła się ponownie sytuacja istniejąca 
podczas końcowego okresu Tang: prawdopodobnie 5/6 ziemi uprawnej 
znajdowało się w posiadaniu wielkich właścicieli. Czynsz spłacony przez 
dzierżawców był, jak zwykle, wygórowany i wynosił 50—70% zbiorów. 
Źródła do owego okresu, a w tym również i dzieła najwybitniejszych 
uczonych sungowskich, dostarczają bogatych materiałów dotyczących tej 
tematyki i przedstawiają w niezmiernie wyrazisty sposób niedolę i nędzę 
chłopstwa. 

Bez względu jednak na problemy społeczne związane z rolnictwem 
następował stały rozwój przemysłu i handlu. Przykładem może być wzrost 
produkcji metali. W XI w. produkcja srebra była 13 razy większa niż na 
początku IX w., wzrost wydobycia miedzi ośmiokrotny, a żelaza czternasto-
krotny. Znaczna zaś ekspansja handlu oznaczała nie tylko powstanie 
wielkich metropolii komercjalnych, jak np. Kanton, Cz'engtu oraz Linan 
(Hangczou), lecz również bardzo wielu nowych mniejszych miast, stano­
wiących ośrodki handlowe. Intensywny rozwój ekonomiczny doprowadził 
do powrotu do gospodarki pieniężnej, i to na skalę o wiele większą niż 
kiedykolwiek w okresie Tang. Wprowadzono pieniądz papierowy (istniał 
nawet rodzaj perfumowanego pieniądza, wytwarzanego z jedwabiu i pa­
pieru — i w tym wypadku pecunia non olet), których używano coraz 
bardziej powszechnie w miarę rosnącego braku monet, co stanowiło odrę­
bny problem. 

Wzrostowi gospodarki towarzyszył stały przyrost ludności. W 1083 r. 
wynosiła ona 90 min; w 1124 r. — 100 min. Tym samym do XII w. 
imperium Sungów, mające mniejszy obszar, osiągnęło poziom ludności 



Mi Fei, Krajobraz — epoka Płn. Sung 

prawie dwa razy wyższy niż za Tangów. Wszystkie zaś zjawiska wzrostu 
nie uchroniły bynajmniej rządu sungowskiego przed narastaniem znacz­
nych trudności finansowych. Aczkolwiek podczas pierwszych dziesiątek 
lat rząd centralny stał się bajecznie bogaty, m. in. dzięki ulepszonym 
środkom kontroli finansowej, sytuacja uległa drastycznym zmianom i od 
połowy XI w. rząd. znalazł się w obliczu ciągłych deficytów, graniczących 
z pełnym bankructwem. Na ten stan rzeczy złożyły się dwie zasadnicze 
przyczyny — koszt wojska oraz biurokracji. Liczebność armii wzrosła 
niepomiernie bez jakiegokolwiek — należy dodać — powiększenia jej 
sprawności lub efektywności. W 975 r. siły zbrojne wynosiły 378 tys. 
żołnierzy; w 1017 r. — 912 tys.; w 1045 r. — 1259 tys. W tym ostatnim 
roku wydatki na armię pochłaniały już 80% rocznego budżetu rządu. 
Twierdzi się jednak, że utrzymywanie tak olbrzymiego wojska było również 
swoistym sposobem rozwiązywania problemów wynikających z zuboże-



nia ludności, zarówno wiejskiej, jak i miejskiej, oraz ze wzrostu masowego 
bezrobocia. 

Aczkolwiek w miarę ogólnego rozwoju ekonomicznego podatki ziemskie 
stawały się coraz mniej istotne z punktu widzenia państwa, główny ich 
ciężar spoczywał w coraz większym stopniu na drobnych posiadaczach 
chłopskich, wielcy obszarnicy bowiem zawsze skutecznie uchylali się 
wszelkimi sposobami od płacenia podatków. Najniższy zaś wymiar podatku 
ziemskiego był obliczony od obszaru ziemi większego w wielu wypadkach 
niż faktyczna ilość ziemi posiadanej przez chłopów; stanowiło to oczy­
wiście jeszcze jeden element zubożenia chłopstwa. Wzrost pauperyzacji 
jak i zmiany w położeniu chłopów oznaczały początek nowego cyklicznego 
kryzysu społecznego, który był właściwie immanentną cechą feudalnych 
stosunków produkcji w rolnictwie chińskim. Właśnie na tym tle należy 
rozpatrzyć zwiększone tarcia w łonie samej klasy panującej oraz reforma­
torski program związany z nazwiskiem Wang An-szy. 

REFORMY WANG AN-SZY 

Do połowy XI w. chiński świat dygnitarzy zaangażował się coraz 
bardziej w zawzięte kontrowersje polityczne, doprowadzające do jego po­
działu na frakcje polityczne. Na ogół rzecz biorąc, powstały dwa zasadni­
cze, przeciwstawne sobie ugrupowania. Jedno, to frakcja zachowawcza, 
stanowczo przeciwna wszelkim zmianom w formie rządu lub w polityce 
dotychczas stosowanej. W skład jej wchodziła większość wyższych urzęd­
ników, pochodzących z wielkich rodów obszarniczych. Przewodziło jej 
wielu wybitnych uczonych, jak np. Ou-jang Siu i Sy-ma Kuang (patrz 
s. 277, 274), a w jej szeregach znajdowali się wszyscy filozofowie neokon-
fucjańscy. Drugie, to ugrupowanie zwolenników reform, którego głównym 
orędownikiem był sam Wang An-szy; celem tej frakcji było szukanie 
nowych metod i środków rozwiązania problemów, które stwarzał rosnący kry­
zys społeczny, aby w ten sposób wzmocnić również państwo i kraj. Z tych 
dwóch grup konserwatyści stanowili o wiele mocniejszą; mieli po swojej 
stronie tradycję oraz nieuchronnie wzrastającą inercję biurokratycznej 
formy rządów, przeciwnej z natury rzeczy wszelkim innowacjom i postę­
powi. Patrząc z dłuższej perspektywy, mieli jeszcze jedną dodatkową 
przewagę — oni pisali historię owego okresu, jak i późniejszych, i tym 
samym mogli przedstawić poglądy i działalność swoich przeciwników 
w możliwie najgorszym świetle, utrudniając współczesnym badaczom 
dojście do istoty prawdy. Lecz w każdym razie była to walka polityczna 
za pomocą słów i pędzla, a nie wyroków śmierci i miecza katowskiego, 



i tym samym był to postęp w porównaniu z wcześniejszymi okresami 
dziejów Chin. 

Konflikt pomiędzy partiami, w miarę pogłębiania się kryzysu społecz­
nego, stawał się coraz ostrzejszy i równocześnie przekształcał się w sposób 
coraz bardziej oczywisty w walkę o władzę, o panowanie nad cesarstwem. 
W warunkach absolutnej monarchii Sung kluczem do walki tego rodzaju 
było uzyskanie zaufania cesarza; powiodło się w tym Wang An-szy, 
w momencie kiedy nowy władca, 20-letni Szen Tsung, zasiadł na tronie 
w 1068 r. Pierwsze dziesięć lat jego panowania określa się też często jako 
w istocie rzeczy panowanie Wang An-szy. 

Wang An-szy (1021 — 1086) był — a w pewnym sensie nadal jeszcze 
jest — przedmiotem znacznych kontrowersji, dotyczących zarówno treści 
i skutków jego polityki, jak i osobowości. Pochodził z Kiangsi ze zubo­
żałej rodziny średnich właścicieli ziemskich. Był niewątpliwie człowiekiem 
o oryginalnym sposobie myślenia; przy 
tym skromny, szczery i niewzruszenie 
przekonany o własnej prawości, a więc, 
w oczach jego antagonistów, arogancki 
i uparty. Cechowała go dalekowzroczność; 
zdawał sobie w pełni sprawę z istoty kry­
zysu społecznego, w czym dopomogły mu 
liczne podróże po kraju, w czasie któ­
rych na własne oczy widział zgniliznę życia 
urzędowego i dyskryminację stosowaną 
wobec ludu. Niewątpliwa była jego żar­
liwa troska o dobro ludu. Wang An-szy 
to równocześnie wyśmienity pisarz i pole­
mista, uczony mający własne poglądy do­
tyczące interpretacji klasycznych ksiąg 
konfucjańskich, a także doskonały poeta. 

W niedługim czasie po objęciu przez 
Wang An-szy w 1068 r. stanowiska wice­
kanclerza ustanowiono Stałą Komisję Re­
form. Komisja ta wysłała wkrótce ekipy 
specjalne na prowincję w celu zbadania ist­
niejących tam warunków. Na podstawie 
wyników tej akcji został ogłoszony i wpro­
wadzony w życie słynny program refo-

Kuan Ju (?) Bambusy - epoka Płn. Sung 



rmatorski. Jego celem zasadniczym było osiągnięcie poprawy warun­
ków egzystencji chłopstwa oraz podniesienie produkcji rolnej, a tym 
samym polepszenie położenia finansowego rządu oraz zwiększenie po­
tencjału obronnego kraju. 

Główne reformy gospodarcze były następujące: a) udzielanie chłopom 
pożyczek rządowych, zagwarantowanych przyszłymi zbiorami, a oprocen­
towanych bez porównania niżej (2% miesięcznie), niż żądali zazwyczaj 
lichwiarze-obszarnicy; b) wprowadzenie zmian w systemie pracy przy­
musowej, umożliwiających chłopom wykupienie się z pracy za opłatą 
pieniężną, czemu towarzyszyło nowe opodatkowanie wszystkich tych, 
którzy nie podlegali pracy przymusowej; c) ustalenie sztywnych cen na 
ziemię w celu ograniczenia zysków przy transakcjach tego rodzaju; d) prze­
prowadzenie nowej rejestracji wszelkiej własności ziemskiej, co zmierzało 
przede wszystkim do ujawnienia uchylających się od płacenia podatków; 
sprzeciw wielkich obszarników był tak gwałtowny, iż dokonać tej reformy 
można było tylko połowicznie; e) założenie rządowych lombardów oraz 
punktów skupu zboża, będące dodatkowym ciosem dla pozycji gospodarczej 
obszarników; f) wprowadzenie miejscowej sprzedaży ziarna podatkowego, 
zamiast tradycyjnego przewozu do stolicy, w celu obniżenia kosztów 
oraz przeciwdziałania spekulacjom rynkowym. We wszystkich tych re­
formach gospodarczych miano przestrzegać zasady równomiernego opo­
datkowania, tj. obciążenia bogatych i biednych na podstawie faktycznie 
posiadanej własności. 

Oprócz powyższych środków ekonomicznych program Wang An-szy 
obejmował również postulaty polityczne. Głównym z nich było wprowa­
dzenie systemu odpowiedzialności zbiorowej na wsi — tzw. pao czia — 
który miał na celu utrzymywanie porządku w okręgach wiejskich, a na­
stępnie stałby się w przyszłości podstawą rekrutacji nowej milicji tery­
torialnej. Planowano zastąpić prawie całkiem nieudolną, a fantastycznie 
kosztowną armię, milicją terytorialną. Wang An-szy wniósł też istotne 
zmiany do systemu egzaminów; miejsce poezji klasycznej zastąpiły bardziej 
praktyczne przedmioty, jak historia, geografia, ekonomia, prawo i medy­
cyna. W celu najprawdopodobniej ideologicznego usankcjonowania i pod­
budowania swojego programu i polityki Wang An-szy przygotował własny 
komentarz do Czou Li (Ceremonie Czou — ulubiona utopia wszelkich 
reformatorów chińskich, od Wang Manga do taipingów, a być może 
i później), jego zaś zwolennicy napisali nowe komentarze do Księgi historii 
i Księgi pieśni. Posługiwanie się tymi komentarzami przy zdawaniu egza­
minów było obowiązujące. Zwiększono również liczbę szkół państwo­
wych celem przeciwdziałania wpływom akademii prywatnych (na pewno 



konserwatywnych), które wówczas były jednym z głównych ośrodków 
oświaty. 

W całości poglądy wyrażone w reformach Wang An-szy nie były 
szczególnie nowe; wiele koncepcji przypomina zwłaszcza niektóre postulaty 
programu Wang Manga. Aczkolwiek reformy nie zmierzały ani do prze­
kształcenia, ani tym bardziej do podminowania istniejącego systemu 
feudalnego, wpływały one niekorzystnie, choć tylko chwilowo, na bez­
pośrednie interesy wielkich właścicieli ziemskich, wywołując tym samym 
zacięty ich sprzeciw. Cała biurokracja podzieliła się na dwie frakcje — 
zwolenników i przeciwników programu reformatorskiego. Gdy Wang 
An-szy piastował urząd wicekanclerza — z krótką przerwą — tylko do 
1076 r., reformy były realizowane aż do śmierci cesarza Szen Tsunga 
w 1086 r. Kariera zaś samego Wang An-szy zakończyła się z chwilą, 
kiedy przestał być wicekanclerzem; zdradziła i porzuciła go znaczna wię­
kszość jego zwolenników, którzy okazali się zwykłymi oportunistycznymi 
karierowiczami. Po śmierci Szen Tsunga, za regencji cesarzowej Kao, 
konserwatyści powrócili do władzy i wszystkie „Nowe Ustawy" (tak 
nazywały się reformy) zostały natychmiast anulowane. Reformatorzy 
odzyskali władzę, gdy Ts'ai Czing stał się kanclerzem w 1094 r., ale w tym 
okresie pierwotny podstawowy sens reform został już zniekształcony 
i utraciły one swoje istotne znaczenie. Program służył teraz głównie ambi­
cjom prywatnym i zaciekłym rozgrywkom politycznym; stał się przy 

Li Lung-mien, Pięć koni w daninie z Chotan — Płn. Sung (fragment) 



tym podstawą do zwiększenia podatków, prowadząc równocześnie do 
coraz bardziej skorumpowanego reżymu. 

Jaki był skutek reform? Nie pociągnęły one za sobą katastrofy prze­
powiadanej przez przeciwników, lecz nie przyniosły także zbyt wiele 
powodzenia, chociaż w pierwszym okresie uzyskano pewne tymczasowe 
korzyści. Nie zostały one zresztą wprowadzone w życie tak, jak to zakła­
dał Wang An-szy, a główną tego przyczynę stanowił brak inteligentnej, 
bezinteresownej i chętnej warstwy urzędniczej. Program reformatorski 
tego typu nie mógł być przecież realizowany przez biurokrację pochodzącą 
z rodzin obszarniczych, gdyż zagrażał w pewnym stopniu jej własnym 
interesom. Urzędnicy sabotowali reformy, a chociaż Wang An-szy zawer-
bował pokaźną liczbę nowych urzędników, stali się oni wkrótce równie 
skorumpowani i nie lepsi od poprzednich. W pewnym sensie problem był 
podobny do tego, przed jakim stanął w swoim czasie Wang Mang. Jednakże 
jak można urzeczywistniać program reformatorski, przeciwstawiający się 
nawet w pewnej tylko mierze interesom klasy panującej, z jej udziałem 
i bez dokonania zasadniczych zmian w strukturze politycznej? Twierdzi 
się, że jedna z głównych przyczyn ostatecznego niepowodzenia tkwiła w tym, 
że chłopi nie poparli programu, ponieważ odnosili się niechętnie do nie­
których jego założeń, zwłaszcza do policyjnego systemu kontroli pao czia. 
Lecz Wang An-szy nie był przecież rewolucjonistą, zainteresowanym 
w pobudzeniu i prowadzeniu wojny chłopskiej przeciwko obszarnikom. 

Fakt, że rząd sungowski nie zdołał znaleźć żadnego rozwiązania dla 
stojących przed nim problemów, został w pełni potwierdzony przez wyda­
rzenia pierwszego ćwierćwiecza XII w. Kryzys społeczny pogłębiał się, 
a niezadowolenie chłopów przekształciło się — po raz pierwszy podczas 
panowania Sungów — w powstania na wielką skalę. Przykładem tego 
było powstanie w Czekiangu prowadzone przez Fang La, związane również 
z działalnością sekty religijnej, prawdopodobnie pochodzenia manichej-
skiego. Ruch rozprzestrzenił się na dużą część prowincji i został stłumiony 
drogą masowych rzezi w 1121 r. 

Taki bieg wydarzeń sprawił, że cesarstwo Sung, z coraz bardziej nie­
udolnym i skorumpowanym dworem, z odrodzonymi za panowania cesarza 
Huei Tsunga (1101 — 1125) zgubnymi wpływami eunuchów, znajdowało się 
w niezmiernie ciężkiej sytuacji, w chwili gdy pojawiło się nowe niebez­
pieczeństwo zewnętrzne, groźba nowej inwazji koczowników Północy — 
tym razem Dżurczenów. 



XVII. POŁUDNIOWI SUNG 

GROŹBA INWAZJI 
DŻURCZENÓW 

ESARSTWO Sung, poważnie już osła-
bione wewnętrznie, wnet miało stanąć przed ponowną groźbą z Północy, 
wynikającą z wyłonienia się nowego ludu koczowniczego, dążącego do pod­
boju bogatego rolniczego Południa. Byli to Dżurczenowie, pochodzenia 
tunguskiego, których pierwotną siedzibę stanowiła Mandżuria Północna 
i Wschodnia. Przez pewien czas pozostawali poddanymi Kitanów; na po­
czątku XII w. przekształcili się w znaczną siłę i federacja plemion Dżur-
czenów pod przewodem Akuty (chińska wersja jego imienia) skutecznie 
wyzwoliła się w 1114 r. spod dominacji Liao. W 1115 r. Akuta ogłosił się 
już cesarzem Kin (Alczuk po dżurczeńsku — była to nazwa rzeki; chińskie 
tłumaczenie oddające znaczenie słowa — złoto — było czin lub we wcześ­
niejszej transkrypcji, która jest nadal tradycyjnie używana — kin). Na­
stępnie jego wojska rozpoczęły szereg kampanii przeciwko Liao. Sukcesy 
i zwycięstwa Kinów były zdumiewająco szybkie i decydujące, główne 
armie Liao zostały prędko i druzgocąco rozbite. Do 1124 r. całe państwo 
Kitanów znajdowało się już w rękach Dżurczenów; udowodnili oni tym 
samym słuszność swoich przechwałek: żelazo (Liao) rdzewieje, ale złoto 
(Kin) nigdy. 

Jedynie mała część Kitanów zdołała ocalić się z katastrofy. Je-lü Ta-szy, 
z panującego rodu cesarskiego, poprowadził resztki wojsk kitańskich na 
zachód i ostatecznie przebił się aż do Turkiestanu Wschodniego. W kraju 
tym udało mu się z pomocą plemion ujgurskich, które były poddanymi Ki­
tanów, rozszerzyć swoje wpływy i założyć nowe państwo, Zachodnie Liao 
(nazwane przez Mongołów Kara Kitaj). Później obszar tego państwa został 
znacznie rozszerzony przez podbój sąsiednich terenów, zamieszkałych 
przez ludy tureckie. Kitanowie przyjęli tu nestorianizm, a Zachodnie Liao 
uważane było za „cierń w boku mahometan" w Azji Środkowej. To 
prosperujące, wysoce rozwinięte i kulturalne państwo, niezmiernie intere-



Pagoda w Jingsien, Szansi, XI w. 

sujące dla dziejów owego okresu, przetrwało aż do 1219 r., kiedy zostało 
zmiecione przez lawinę mongolską. Prawdopodobnie zarówno słowo Cathay 
w językach zachodnioeuropejskich, jak Kita] w języku rosyjskim pochodzi 
raczej od nazwy tego państwa niż od Kitanów Liao, jak się tradycyjnie 
zakłada. 

Władcy sungowscy nie widzieli we wzroście potęgi Dżurczenów groźby 
dla siebie. Liczyli się raczej z tym, że raz jeszcze zastosują mocno już wy­
świechtaną politykę chińską zwalczania jednych barbarzyńców przy pomocy 
drugich, i biorąc inicjatywę w swoje ręce zaproponowali Kinom zawarcie 
sojuszu przeciwko Liao. W zamian za odzyskanie terytorium chińskiego, 
utraconego w swoim czasie na rzecz Kitanów, Sungowie ofiarowali zapła-

244 



cenie Dżurczenom daniny w tej samej wysokości, w jakiej składali ją Liao. 
W myśl tej propozycji wojska sungowskie wyruszyły w 1122 r. do walki 
przeciwko Kinom, lecz okazały się tak samo nieudolne jak uprzednio 
i poniosły szereg upokarzających porażek. 

Między nowo upieczonymi „sojusznikami" istniało bardzo mało zaufa­
nia i problem podziału terytorium pokonanego państwa Liao stał się źródłem 
wielu konfliktów, przebiegłych manewrów i zdrad z obu stron. Ponieważ 
zaś wiara Kinów we własne siły wzrosła niezmiernie po łatwym zwycięstwie 
nad Liao, nie zwlekali oni zbyt długo z rozpoczęciem wojny przeciwko 
Sungom. Pierwsza inwazja na cesarstwo sungowskie na wielką skalę na­
stąpiła już w 1126 r. i jazda Dżurczenów ruszyła prosto na stolicę sungowską, 
K'aifeng. Chińczycy byli źle przygotowani do obrony i kiedy sam K'ai-
feng znalazł się w oblężeniu, rząd sungowski przyjął prędko warunki oku­
pu — 5 mln uncji złota, 50 mln uncji srebra oraz 1 mln zwojów jedwabiu. 
W zamian za otrzymanie tego olbrzymiego bogactwa Kinowie mieli się 
wycofać. Po podjęciu około połowy tych bajońskich sum armie Dżurcze­
nów powróciły na Północ, dewastując po drodze całkowicie kraj. Lecz 
już w parę miesięcy później Dżurczenowie wznowili działania wojenne; 
według niektórych źródeł pretekstem było wyjątkowo bezmyślne i zdra­
dzieckie pogwałcenie rozejmu przez Sungów. W nowej ofensywie udało 
im się zdobyć tym razem K'aifeng. 

Obronę cesarstwa sungowskiego utrudniały w poważnym stopniu daleko 
idące rozbieżności w łonie grupy rządzącej w sprawie wyboru właściwej 
polityki — czy prowadzić aktywną Walkę przeciwko Dżurczenom, czy też 
się wykupić, tak samo jak uczyniono to wcześniej z Kitanami. W rezultacie 
nastąpiły ciągłe zmiany koncepcji oraz liczne przesunięcia personalne w rzą­
dzie, co doprowadziło ostatecznie do tak całkowitego rozgardiaszu, iż 
wszelka efektywna obrona przeciwko Kinom stała się prawie niemożliwa. 

Po okupowaniu przez cztery miesiące K'aifengu Kinowie ponownie 
wycofali się na Północ, zabierając ze sobą jako jeńców dwóch cesarzy; 
Huei Tsunga, który rok wcześniej abdykował na rzecz swojego syna, Cz'in 
Tsunga (1126—1127), oraz tego ostatniego, przeszło trzy tysiące dworzan 
i całe olbrzymie, gromadzone wiekami skarby cesarskie. Jeńców wysłano 
aż do Kirinu; przytłaczająca ich większość nigdy już nie ujrzała Południa. 
Jeden z synów Huei Tsunga, Kao Tsung (1127—1162), zdołał uniknąć 
losu rodziny cesarskiej i on właśnie zasiadł na tronie w 1127 r. Od tego 
momentu rozpoczyna się okres Południowych Sung, w odróżnieniu od 
pierwszego, znanego odtąd jako Północnych Sung. Ostatecznie, po wielu 
przeprawach, Kao Tsung ustanowił stolicę swoją w Linanie (Hangczou) 
w 1135 r. 





Cesarz Huei Tsung, Pięciobarwna papuga — epoka Płn. Sung 

Wojny prowadzone przez Kinów przeciwko Sungom trwały w istocie 
rzeczy jeszcze dalsze czternaście lat. Konnica Dżurczenów okazywała się 
zawsze silniejsza od wojsk sungowskich; w 1128 r. Kinowie zdołali prze­
kroczyć Jangtse, zająć Linan oraz wedrzeć się na południe aż do Ningpo, 
które również zdobyli. Teren na południe od Jangtse był jednak bardzo trud­
ny dla ich działań militarnych, a opór tamtejszej ludności chińskiej nie­
zwykle silny. Ostatecznie granica między dwoma państwami, Kin i Sung, 
została prowizorycznie ustalona bardziej na północ, mniej więcej na rzece 
Huai. Wcześniej jednak Kinowie kreowali niejakiego Liu Jü marionetko­
wym cesarzem państwa Cz'i (położonego głównie na obszarze Honanu), 
ale twór ten okazał się dla nich mało użyteczny i zrezygnowali zeń w 1137 r. 

Armie chińskie w okresie do 1141 r. zaczęły odnosić sukcesy w walce 
z Kinami; zawdzięczały to przede wszystkim poparciu ludności Chin Pół­
nocnych i Środkowych. Zarysowała się tym samym wyraźna możliwość, 
że przy zdecydowanym wysiłku wojennym można będzie doprowadzić do 
obalenia lub do znacznego ograniczenia panowania Dżurczenów w Chinach 
Północnych. Polityka dominującej kliki w rządzie sungowskim, popieranej 



Pomnik Jo Fei w Hangczou, Czekiang 
X I I - X I V w. 

przez cesarza, polegała jednak na 
dążeniu do zawarcia pokoju i ugo­
dy z Kinami za cenę ustępstw tery­
torialnych. Głównym przedstawi­
cielem tej tendencji był Cz'in Kuei, 
wysoki dostojnik, którego tajemni­
cza ucieczka z niewoli u Kinów 
dała podstawę teorii, iż był on ich 
agentem. Został on ponownie kan­
clerzem w 1138 r., a jego pogląd, 
że „Północ jest dla ludzi Północy, 
Południe dla ludzi Południa", oz­
naczał w rzeczywistości pozosta­
wienie Kinom okupowanych przez 
nich terenów. Właśnie on był od­
powiedzialny za odwołanie wojsk 
sungowskich w momencie, gdy od­

nosiły największe sukcesy, oraz za aresztowanie i późniejsze zamordo­
wanie w więzieniu najzdolniejszego generała sungowskiego, Jo Fei, który 
odniósł szereg ważnych zwycięstw i był żarliwym zwolennikiem kontynuo­
wania działań wojennych przeciwko Kinom. Jo Fei, mając zaledwie 39 lat, 
zginął wraz z synem w 1142 r. Nie należy się zatem dziwić, że we wszyst­
kich chińskich opracowaniach historycznych Cz'in Kuei traktowany jest 
jako symbol zdrajcy, a Jo Fei przedstawiany jest jako wielki bohater 
narodowy, którego okazały grób w Hangczou stał się później niemal 
miejscem pielgrzymek. 

W 1141 r. nastąpiło ostateczne podpisanie traktatu, w którym ce­
sarstwo sungowskie uznało się za wasala Kinów i wyraziło zgodę na pła­
cenie rocznej daniny w wysokości 250 tys. uncji srebra oraz 250 tys. zwojów 
jedwabiu. Granicę między dwoma państwami ustalono na rzece Huai; 
biegła ona dalej na zachód przez Honan i Szensi wzdłuż rzeki Wei. Współ­
cześni historycy chińscy uważają, iż zawarcie tego traktatu pokojowego 
było kapitulacją i zdradą. Faktem jest, że ugrupowanie odpowiedzialne 
za tę politykę składało się przeważnie z wielkich obszarników z Chin 
Południowych, którym zagadnienie odzyskania Północy było niemal obo­
jętne i którzy trzymali się konsekwentnie tej linii działania aż do samego 
końca panowania sungowskiego. 



Stosunki między państwami Kinów i Sungów — mimo licznych dalszych 
konfliktów, takich jak nieudana inwazja kinowska w 1161 r.; wyprawa sun-
gowska na Północ w 1163 r. zakończona niepowodzeniem; następna próba 
Sungów zorganizowania kampanii północnej w 1208 r., uprzedzona ofen­
sywą Kinów.— były zasadniczo po zawarciu traktatu 1141 r. ustabilizowane 
aż do pierwszych lat XIII w., kiedy wzrost potęgi Mongołów wprowadził 
zupełnie nowy czynnik do stosunków kinowsko-sungowskich. 

Panowanie Kinów w Chinach Północnych różniło się pod pewnymi 
istotnymi względami od rządów Liao. Po pierwsze, obszar państwa 

"kinowskiego był większy, a ludność chińska pod jego władzą o wiele licz­
niejsza. Po drugie, panowanie Kinów stało się na ogół jeszcze bardziej 
uciążliwe dla Chińczyków niż władza Liao. Władcy dżurczeńscy do­
konali konfiskaty pokaźnej ilości ziemi należącej do chłopów chińskich 
i zaprowadzili szczególnie gnębicielski system kontroli nad ludnością, 
w którym ważną rolę odgrywały specjalne kolonie dżurczeńskie zało­
żone wśród ludności chińskiej. Koloniści ci stanowili ostoję siły militarnej 
Kinów, a znaczna ich większość przekształciła się teraz w wielkich obszar­
ników, u których dzierżawcami byli chłopi chińscy. Wydaje się, iż ko­
loniści ci byli szczególnie bezwzględni i znienawidzeni przez ludność chińską. 
Twierdzi się, że większość z nich została wybita w pień po upadku państwa 
kinowskiego. 

Władcy kinowscy nie dbali, zwłaszcza w pierwszym okresie, o rozwój 
gospodarki i nie utrzymywali systemu irygacyjnego w należytym stanie. 
Wynikiem tego był spadek produkcji rolnej oraz zmniejszenie się ludności 
państwa kinowskiego z przeszło 50 mln do 40 mln. Chłopów chińskich gnę­
biły ciężkie podatki oraz werbowanie na wielką skalę do armii, gdyż 
stosunkowo ograniczona liczebność Dżurczenów nie wystarczała na po­
trzeby militarne państwa Kinów. 

Kinowie musieli jednak, tak jak ich poprzednicy, posługiwać się chiń­
skimi metodami administracyjnymi przy rządzeniu rolniczymi obszarami 
swojego państwa. Było to zjawisko nie do uniknięcia i pociągało za sobą 
zatrudnianie coraz większej liczby Chińczyków w służbie państwowej, gdyż 
oni jedynie posiadali niezbędne kwalifikacje i zdolności. W rezultacie chłopi 
Chin Północnych stali się ofiarą podwójnego ucisku i wyzysku — zarówno 
ze strony władców kinowskich, jak i biurokratów-obszarników chińskich. 

Państwo Kinów posiadało, tak jak Liao, pięć stolic, z których główną 
od 1153 r. był Jenczing (Pekin). Kraj dzielił się na modłę administracji 
t'angowskiej na 19 małych prowincji oraz na prefektury i okręgi. Dżurcze-
nowie stworzyli swoje własne pismo (faktycznie dwa pisma, jedno oparte 
na chińskim, drugie na kitańskim) i jeszcze bardziej świadomie niż Kita-



Jen Wen-kuei, Krajobraz — epoka Płn. Sung (fragment) 

nowie usiłowali zapobiec utracie swojej odrębności narodowej. Wydano 
specjalne edykty, zabraniające przybierania nazwisk chińskich, noszenia 
odzieży chińskiej itp. W jednym z nich w 1187 r. pisano: „Nasze obyczaje 
są skromne i proste — zróbmy wszystko, aby je utrzymać!" Niemniej 
jednak proces sinizacji postępował szybko wśród kinowskiej klasy rządzą­
cej, a zważywszy, iż znaczna większość z nich stała się obszarnikami, zja­
wisko to dotyczyło niemal całego ludu Dżurczenów. Sam fakt wydania 
powyższych edyktów świadczy o tym że proces sinizacji rozpoczął się 
prawdopodobnie bardzo wcześnie, zaraz po ustabilizowaniu się władzy 
kinowskiej na nowo podbitych ziemiach. Wydaje się, iż jest to zjawisko 
nieuniknione, ilekroć lud koczowniczy osiedla się, aby stać się klasą panu­
jącą, wyzyskującą pokonaną ludność rolniczą. Nie ogranicza się ono też do 
Chin lub Azji, jak świadczy np. wypadek Bułgarów w Europie. Wielu hi­
storyków chińskich uważa zaś tak często powtarzający się proces sinizacji 
za formę poddania się przewadze wyższej kultury chińskiej; jest to niewąt­
pliwie częściowo prawdą, ale nie należy ani na chwilę zapominać, że zdo-
bywcy-koczownicy stanowili zawsze znaczną mniejszość w stosunku do 
ludności chińskiej. 

ROZWÓJ PAŃSTWA POŁUDNIOWYCH SUNG 

Aczkolwiek zasięg terytorialny cesarstwa Południowych Sung wynosił 
tylko dwie trzecie obszaru Północnych Sung, kraj stał się wkrótce o wiele 
bogatszy. Półtora wieku między przybyciem Dżurczenów a ostatecznym 
upadkiem Południowych Sung w wyniku niszczycielskiego podboju przez 
Mongołów — to okres stałego, szybkiego i wielostronnego rozwoju, który 
również doprowadził do pewnych istotnych zmian w strukturze społeczeń­
stwa chińskiego. 

Rolnictwo znacznie się rozwinęło, a zastosowanie nowych gatunków 



ryżu, sprowadzonych z dzisiejszego południowego Wietnamu, umożliwiło 
m. in. dalszy wzrost produkcji rolnej. Powiększyła się pokaźnie uprawa 
herbaty; sadzono coraz więcej niż poprzednio bawełny, również na obsza­
rach położonych bardziej na północy (Anhuei, Kiangsu). Rząd sungowski 
poświęcał bardzo wiele uwagi i środków rozszerzeniu systemu irygacyj­
nego; według Needhama w okresie Sung podjęto 491 większych budów 
(91 w epoce Tang). Troska rządu o rozwój rolnictwa wiązała się m. in. 
prawdopodobnie z problemami wynikającymi z szybkiego przyrostu lud­
ności, wzmożonego jeszcze masowym napływem uciekinierów z okupowa­
nej przez Kinów Północy. Sytuacja zatem stanowczo wymagała zabezpie­
czenia dostatecznych zapasów żywności. Następstwem podniesienia się 
produkcji rolnej był jednak znowu dalszy wzrost liczebny i terytorialny 
wielkich majątków ziemskich; tym samym nie zbliżono się nawet do roz­
wiązania zasadniczego problemu społecznego w rolnictwie, który okazał 
się tak kłopotliwy już za czasów Północnych Sung. 

Okres Południowych Sung jest znany szczególnie z rozwoju handlu, 
zarówno zagranicznego, jak i krajowego. Uważa się, że nastąpiła „rewolu-
cja handlowa", gdyż rola kupców oraz prywatnego handlu wzrosła w tym 
czasie niepomiernie. Znalazło to też swoje odbicie m. in. w zmianie źródeł 
dochodów rządowych; wpływy z podatków handlowych stały się o wiele 
ważniejsze niż wpływy z podatku ziemskiego, który stanowił dotychczas 
zasadniczą podstawę dochodów państwa. Wzrost produkcji i bogactwa nie 
przeszkodził jednak pojawieniu się dotkliwych problemów finansowych. 
Rozszerzenie się wymiany handlowej doprowadziło do niedostatku pienię­
dzy miedzianych i chociaż uzupełniano to większym wykorzystaniem złota 
i srebra (lecz, dosyć osobliwie, nigdy w postaci monet), zasadniczego roz­
wiązania szukano w jeszcze większym zastosowaniu pieniędzy papiero­
wych. Doprowadziło to z kolei do nowych trudności, ponieważ rząd sun­
gowski nie mógł zdobyć się na to, aby nie ulec pokusie wypuszczania nad­
miernych ilości tego środka płatniczego; doszło więc do zjawiska szybkiej, 
a potem już galopującej inflacji, która stała się istną plagą ostatniego 
okresu panowania sungowskiego. 

Kontakty handlowe Chin z innymi krajami wzrosły w epoce Południo­
wych Sung do olbrzymich rozmiarów. Porcelana stała się teraz pierwszym 
towarem eksportowym, przed jedwabiem i wyrobami rzemieślniczymi. 
Wysyłano również książki i obrazy chińskie do krajów, gdzie kultura chiń­
ska już się wcześniej rozpowszechniła, jak Japonia i Korea. Nową cechą 
owego okresu było również to, że handel z Japonią, Koreą oraz Azją 
Południowo-Wschodnią dostał się teraz w ręce kupców chińskich, skutecz­
nie rywalizujących z Koreańczykami na Morzu Żółtym, a z Arabami 



i Persami na Morzu Południowochińskim, którzy poprzednio posiadali 
niemal monopol na handel zagraniczny Chin. Arabowie i Persowie zacho­
wali jednak swoją dominującą pozycję w handlu Chin z Indiami i krajami 
położonymi bardziej na zachód. Jednym ze skutków tego rozwoju było wy­
łonienie się Chin jako poważnego kraju morskiego; powiększyło się tym 
samym znaczenie przybrzeżnych prowincji południowych i wschodnich. 

Biblioteka Lung-sing-sy w Czengting, Hopei — okres Liao 

Handel zagraniczny stanowił również w owym okresie istotne źródło do­
chodów rządu sungowskiego, który zresztą sprawował nad nim ścisły 
nadzór. 

Rozkwit gospodarczy przyczynił się, rzecz prosta, do wzrostu miast 
i grodów. Dotyczyło to zwłaszcza malowniczo położonej stolicy Południo­
wych Sung — Linanu. Ludność miasta wzrosła do ponad miliona osób 
i nawet w okresie, kiedy już dostało się ono w jarzmo mongolskie, Marco 
Polo opisywał je z zachwytem jako „najpiękniejsze i najszlachetniejsze 
miasto na świecie". 



Ma Juan, Wędrujący śpiewacy — epoka Płd. Sung 

Gospodarka Południowych Sung rozwinęła się do tego stopnia, że 
prawie na pewno można już mówić o istnieniu wszystkich niezbędnych 
przesłanek przyszłego rozwoju kapitalizmu. Polityczna i społeczna struktura 
kraju zdecydowanie jednak nie sprzyjała takiej ewolucji, ponieważ m. in. 
rozwijające się kupiectwo nie stanowiło w warunkach chińskich przeciwnika 



godnego silnej monarchii absolutystycznej. Co zaś być może jeszcze istot­
niejsze, rzeczywista klasa panująca kraju, wielkie rody biurokratyczno-
-obszarnicze, które żyły obecnie wytwornie we wspaniałych pałacach w sto­
licy i powiększały swoje bogactwa spekulacjami ziemią i pieniędzmi, 
zawsze zawzięcie przeciwstawiały się jakiejkolwiek linii rozwoju nie odpowia­
dającej bezpośrednio ich korzyściom i interesom i stale prowadziły poli­
tykę dyskryminacji oraz ograniczania wobec kupców. W wyniku tego stanu 
rzeczy większej części, jeśli nie prawie całości, kapitałów kupieckich nie 
inwestowano ponownie w handlu lub przemyśle, lecz używano na zakup 
ziemi, która była bezpieczniejszą lokatą oraz umożliwiała kupcom przej­
ście do warstwy gentry. 

Aczkolwiek może się to wydać paradoksem, sam fakt, że osiągnięto tak 
wysoki poziom rozwoju ekonomicznego, stanowił prawdopodobnie jeszcze 
jeden ważny czynnik hamujący przejście do nowego ustroju. W rzeczy­
wistości brak było silnych bodźców, które by pobudziły do szukania no­
wych dróg i sposobów wytwarzania i akumulowania dalszego bogactwa. 
Ciągły nadmiar niezmiernie taniej siły roboczej również przeciwdziałał wów­
czas — jak i później — wszelkim tendencjom lub skłonnościom do wyna­
lezienia i stosowania bardziej nowoczesnych metod produkcji. 

Pomyślna koniunktura i bogactwo Południowych Sung znalazły również 
odbicie we wspaniałym rozkwicie kultury. Wystarczy w tym miejscu 
wspomnieć, iż wielu autorów uważa tę epokę za apogeum tradycyjnej 
cywilizacji chińskiej. Jest to niewątpliwie prawdą w tym sensie, że ów okres 

Li Tang, Bawół i pastuszek — epoka Płn. i Płd. Sung 



był punktem szczytowym w rozwoju chińskiego społeczeństwa feudalnego 
oraz że prawie wszystkie cechy zasadnicze tego systemu społeczno-gospo­
darczego, który miał istnieć jeszcze w Chinach 700 lat, pochodziły z okresu 
Sung, jeśli nie ze wcześniejszych czasów, a w przyszłości wszelka świeżość 
i oryginalność niemal we wszystkich dziedzinach miały ulegać stałemu 
zanikowi, dochodząc ostatecznie do całkowitej jałowości pod panowa­
niem mandżurskim. 

WZROST POTĘGI MONGOŁÓW 

Cierpienia i straty poniesione przez naród chiński w wyniku inwazji 
Kitanów i Dżurczenów miały zblednąć całkowicie w obliczu tego, co 
niosła mu przyszłość. Nazywa się niekiedy najazd Mongołów oraz podbój 
przez nich Chin przekleństwem w pełnym tego słowa znaczeniu. Jest to 
stwierdzenie jak najbardziej słuszne i dotyczy nie tylko Chińczyków, ale 
i wszystkich ludów, których nieszczęściem było znaleźć się na szlaku tych 
dzikich i bezlitosnych jeźdźców koczowniczych. 

Pierwotną siedzibą Mongołów, tj. tych plemion, które odegrać miały 
przodującą rolę w utworzeniu imperium mongolskiego, były obszary między 
rzekami Kerulen i Onon (północna i północno-wschodnia część dzisiejszej 
Mongolskiej Republiki Ludowej). Gospodarka ich ograniczona była prawie 
wyłącznie do hodowli, przy całkowitym braku rolnictwa. Tym samym 
Mongołowie byli koczownikami sensu stricto, w odróżnieniu od Kitanów 
i Dżurczenów, którzy prowadzili na wpół koczowniczy tryb życia. Dzielili 
się na rody patriarchalne, a te z kolei łączyły się w plemiona, które pro­
wadziły między sobą nieustanne walki o pastwiska i stada. W pierwszej 
połowie XII w. powstała nowa konfederacja plemienna i pierwsza wzmianka 
o Mongołach, pod tą nazwą, w źródłach chińskich pochodzi z 1147 r., 
gdy został podpisany traktat pokojowy między Kinami i Mongołami 
po konflikcie, który zakończył się porażką Dżurczenów. 

Rzeczywisty wzrost potęgi Mongołów jest w sposób nieunikniony zwią­
zany z imieniem Czyngis Chana. Urodził się on w 1162 r. jako Temudżyn, 
syn Jesügeja, wodza szczepu Borcigan oraz przywódcy związku niektórych 
plemion mongolskich. Mając zaledwie 13 lat zajął miejsce po ojcu, a po 
długich i ciężkich zmaganiach, po skutecznym pokonaniu w działaniach 
wojennych wszystkich swoich rywali, zdołał zmusić większość plemion do 
uznania swojej władzy. W 1206 r. został proklamowany przez Kurułtaj 
(zgromadzenie starszyzny plemiennej) najwyższym przywódcą — Czyngis 
Chanem (etymologia tego tytułu jest jednak sporna). Od tej chwili aż do 
śmierci w 1227 r. prowadził bez wytchnienia wojnę przeciwko wszystkim 



swoim sąsiadom, bliskim i dalekim, szerząc śmierć i spustoszenie, gdzie­
kolwiek pojawili się on i jego konnica. 

Klucz do powodzenia agresji mongolskich leżał nie tylko w tym, że byli 
oni świetnymi jeźdźcami i doskonałymi łucznikami, lecz przede wszyst­
kim w tym, że przedstawiali oni etap, który był punktem kulminacyjnym 
długiego okresu ewolucji techniki oraz organizacji militarnej koczowników. 
Struktura ich wojsk opierała się na systemie dziesiętnym podobnym do 
kitańskiego, ich taktyka zaś nie różniła się w zasadzie od taktyki Kitanów 
i Dżurczenów. Jedną tylko innowację można by przypisać Mongołom — 
realizując konsekwentnie zasadę ludobójstwa, posługiwali się terrorem, tj. 
rzeziami na olbrzymią skalę wszystkich tych, którzy odważyli się im prze­
ciwstawiać; była to jedna z zasadniczych broni w ich arsenale, ważniejsza 
i bardziej efektywna od słynnych łuków, odpornej zbroi lub rączych i nie­
strudzonych koni. Czyngis stworzył elitarną straż przyboczną, lecz także 
nie był to pomysł oryginalny. Z biegiem czasu straż ta wzrosła do około 
10 tys. i stała się głównym dostarczycielem generałów armii mongolskiej 
oraz gubernatorów podbitych krajów. 

Wysunięto dotychczas wiele różnych hipotez, mających wytłumaczyć 
motywy leżące u podstaw ekspansji mongolskiej, m. in. np. brak stabili­
zacji ekonomicznej czysto koczowniczego społeczeństwa. Większość z nich 
wydaje się jednak zbyt wyszukana i sztuczna; istota rzeczy była prawdopo­
dobnie o wiele prostsza — główne sprężyny działania stanowiła żądza 
łupu i władzy ze strony koczowników, zwłaszcza gdy istniały w pobliżu 
bogate i stosunkowo łatwe do zdobycia obszary rolnicze. Godny zaś uwagi 
w tym wypadku jest fakt, że ekspansji tej dokonał lud, który nigdy nie był 
liczny; szacunki ludności mongolskiej na początku XIII w. wahają się od 
miliona do 2,5 mln osób. Wyjaśnienie tego zjawiska polega m. in. na tym, 
że w późniejszych wielkich kampaniach przeciwko Europie, Azji Zachodniej 
i Chinom armie mongolskie składały się w dużym stopniu z innych, nie-
mongolskich plemion, zwłaszcza różnych szczepów tureckich z Azji Środ­
kowej, które „volens nolens" przyłączyły się do nich. Jest jednak prawdą, 
że w dziedzinie wojskowej Mongołowie wykazywali znaczną zdolność 
do przyswajania i posługiwania się techniką poprzednio im nie znaną, zwłasz­
cza jeśli idzie o sztukę oblegania miast, wykorzystując w tym celu specja­
listów z wielu podbitych przez siebie narodów. 

Z trzech państw istniejących wówczas na obszarze dzisiejszych Chin 
Zachodnie Sia pierwsze padło ofiarą Czyngis Chana; najazd nastąpił 
w 1208 r., lecz nie doszło jeszcze wtedy do całkowitego podboju kraju. 
Dalsza kampania przeciwko Sia miała miejsce już w 1209 r., ale główna 
uwaga Mongołów została teraz skupiona na państwie Kinów. Od 1211 



Sia Kuei, Tysiąc li rzeki Jangtse — epoka Płd. Sung (fragment) 

do 1215 r. prowadzili oni prawie bez przerwy wojnę przeciwko Dżurcze­
nom, która zakończyła się upadkiem Jenczingu (towarzyszyła mu, jak 
zwykle, rzeź większości ludności) oraz ustanowieniem władzy mongolskiej 
nad całym obszarem Chin Północnych do Rzeki Żółtej. Cesarz kinowski 
już w toku walki przeniósł swoją główną stolicę w 1214 r. do K'aifengu. 

Kontynuacja starego i zaciętego sporu z innym plemieniem mongol­
skim, Najmanami, doprowadziła do podboju państwa Zachodnie Liao, 
które tylko niewiele lat wcześniej dostało się pod władzę Najmanów. 
Tym samym cesarstwo Czyngis Chana graniczyło teraz z mahometańskim 
państwem Chorezm w Azji Środkowej. Czyngis, uważając, że ostatecznie 
pokonanie Kinów jest tylko kwestią czasu, opuścił Chiny i udał się na 
Zachód. Nastąpiła pięcioletnia wojna (1219—1224), początkowo przeciwko 
Chorezmowi, a później teren działań objął olbrzymie obszary Persji 
i Indii Północnych. Zagadnienie to nie wchodzi w zakres niniejszej pracy, 
należy jednak choć wspomnieć o ogromnym zniszczeniu kwitnących, wy­
soce cywilizowanych miast, jak Buchara, Samarkanda, Herat, Merw, 
Niszapur i wielu innych, o milionach ich mieszkańców wymordowanych 
z zimną krwią. Zwycięstwa Mongołów w owym okresie wzmocniły ich 
w znacznym stopniu i umożliwiły dalszą agresję przeciwko Chinom, Azji 
Zachodniej i Europie. 

Czyngis Chan przedsięwziął ostatnią swoją kampanię w Chinach 
przeciwko państwu Sia, które zbuntowało się w 1224 r. i połączyło 

17 — W. Rodziński , Histor ia Chin... 7S7 



z Kinami, aby wyzwolić się spod jarzma mongolskiego. Poprowadził on 
teraz wojnę zmierzającą do pełnego wytępienia ludności tego kraju, 
a skutkiem było też całkowite jego zniszczenie. Jak podają niektóre źródła, 
ocalało zaledwie 1—2% ludności: Czyngis Chan zmarł podczas tej wyprawy 
w wieku 64 lat. Celem zapewnienia tronu jego synowi Ogotajowi utrzy­
mano śmierć w tajemnicy, i gdy orszak pogrzebowy wyruszył w długą i po­
wolną drogę do Mongolii Północnej, wybito wszystkich, których napoty­
kano. 

Wiele pompatycznych bzdur napisano o Czyngis Chanie, wysławiając 
jego rzekomą wielkość. Jego własne słowa dostarczają jednak najlepszego 
klucza do jego osobowości. Pewnego razu zapytał swoich generałów, na 
czym — ich zdaniem — polega prawdziwe szczęście. Nie zadowoliła go żad­
na z otrzymanych odpowiedzi i rzekł: „Szczęście polega na pokonaniu 
swoich wrogów, na popędzeniu ich przed sobą, na odbieraniu im ich dóbr, 
na rozkoszowaniu się ich rozpaczą, na gwałceniu ich żon i córek". 

Autoportret nie wymaga komentarzy. 
Czyngis Chan podzielił ziemie podbite między swoich synów, a głównym 

spadkobiercą i następcą na tronie Wielkiego Chana naznaczył Ogotaja; 
ostatnie zaś słowa władcy dotyczyły metod, którymi miano się posłużyć 
dla ostatecznego podboju cesarstwa Kinów. Po dwuletniej przerwie, pod­
czas której władzę sprawował najmłodszy syn Czyngisa, Tułuj, Ogotaj 
(1229—1241) zasiadł na tronie i rozpoczął kampanię przeciwko resztkom 
państwa kinowskiego. Większość ludu dżurczeńskiego i wielu Chiń­
czyków schroniło się w stolicy, K'aifeng, która wkrótce została oblężona. 
Podobno aż siedem milionów ludzi miało się znajdować wówczas w mieście 
i niezliczona masa zmarła z głodu i chorób. Po potwornej rzezi, dokonanej 
jeszcze podczas oblężenia, K'aifeng musiał ostatecznie się poddać w 1233 r. 
Ogotaj był już gotów wydać rozkaz masakry pozostałej jeszcze bardzo 
licznej ludności (według obyczaju usankcjonowanego zasadą przypisywaną 
Czyngis Chanowi, iż w mieście, z którego choć jedna strzała lub kamień 
został skierowany przeciwko Mongołom, należy ludność wybić w pień), 
ale doradca Ogotaja, Je- lü Cz'u-ts'ai, skłonił go do zaniechania zamiaru. 
Był to człowiek niezwykły, książę kitański, niezmiernie wysoki, o wspania­
łej brodzie, całkowicie zsinizowany, zdolny uczony, który został wzięty 
do niewoli przez Mongołów przy upadku Jenczingu i już zdążył był uratować 
życie milionów Chińczyków na Północy. Stawszy się doradcą Czyngis 
Chana — Mongołowie odczuwali potrzebę ludzi dobrze znających kraj 
i język — przeciwstawił się on daleko już posuniętym w swojej realizacji 
planom wielu przywódców mongolskich, którzy chcieli wytępić całą 
ludność Chin Północnych, a kraj przemienić w rozległe pastwiska dla 



swoich stad. Grając na chciwości Mongołów i powtarzając faktycznie słynne 
powiedzenie Lu Czia (patrz s. 93), wyłożył on Czyngis Chanowi, co na­
stępuje : „Teraz, gdy już zdobyłeś wszystko, co znajduje się pod Niebiosami, 
i wszystkie skarby zawarte w ziemi wśród czterech mórz, mógłbyś uzyskać 
wszystko, czego tylko chcesz, lecz nie zdołałeś jeszcze tego uczynić. Powi­
nieneś nałożyć podatki na ziemię i na kupców oraz czerpać zyski z wina, 
soli, żelaza i płodów gór, i moczarów. W ten sposób osiągniesz w ciągu 
jednego roku 500 tys. uncji srebra, 80 tys. zwojów jedwabiu i 410 tys. tan 
zboża. Jak więc możesz twierdzić, że lud chiński nie jest Ci przydatny?" 

Czyngis Chan zgodził się z jego radą i w ten sposób zapoczątkowano 
raz jeszcze administrowanie Chin Północnych przez urzędników chińskich. 
Nie oznacza to jednak, iż podbój Chin Północnych nie spowodował olbrzy­
mich strat; niektórzy historycy obliczają, że ludność tych terenów zmniej­
szyła się o siedem milionów. Teraz, po upadku K'aifengu, Je-lü Cz'u-ts'ai 
znów zaapelował do zachłanności Mongołów i rzekł: „Już od dziesięciu 
lat walczysz, aby utworzyć cesarstwo. Na co Ci potrzebne miasto bez miesz­
kańców? ... Wszyscy zdolni rzemieślnicy i wszyscy doświadczeni urzędnicy 
Kinów schronili się tu w K'aifengu. Jeśli ich wytępisz, pozbawisz się sam ich 
pomocy". 

Działalność tego wybitnego człowieka niewątpliwie bardziej zasługuje 
na uwagę niż wyczyny jego dzikich i zabobonnych panów. Umarł on 
wkrótce po zakończeniu panowania Ogotaja. Cesarzowa wdowa podej­
rzewała, iż nagromadził on wielkie bogactwo podczas swojej służby u Mon­
gołów i chciała je skonfiskować. Okazało się jednak, iż jego dobra składały 
się tylko z cytry... i książek. 

Władcy sungowscy mieli na swoje nieszczęście wyjątkowy dar powta­
rzania własnych dawnych błędów. Sojusz ich z Dżurczenami przeciwko 
Kitanom miał dla nich katastrofalne skutki. Lecz teraz znów szukali przy­
mierza z nowymi barbarzyńcami przeciwko starym wrogom, z Mongołami 
przeciwko Kinom. W ten sposób pozbawili się państwa buforowego, a w wy­
niku tego nastąpiła ich pełna zagłada i upadek. W 1233 r., zgodnie z tą 
bezmyślną i samobójczą polityką, Sungowie połączyli się z Mongołami 
w celu zadania ostatecznego ciosu państwu kinowskiemu, w płonnej nadziei 
odzyskania części terytorium poprzednio utraconego na rzecz Kinów. Woj­
ska sungowskie wzięły udział wraz z Mongołami w oblężeniu miasta 
Ts'aiczou, ostatniej twierdzy Kinów, zakończonym w 1234 r. nieuchronnym 
zwycięstwem „sojuszników", samobójstwem ostatniego cesarza Kinów oraz 
likwidacją państwa kinowskiego. Niektórzy Dżurczenowie uzyskali później 
zgodę Mongołów na powrót do swojej pierwotnej siedziby w Mandżurii. 
Od nich właśnie wywodzili się częściowo późniejsi Mandżurowie, którzy 



bynajmniej nie zapomnieli losu swoich przodków; odpłacili się Chińczykom 
w odpowiednim czasie z nawiązką. 

Po upadku Kinów siły sungowskie wyruszyły, aby zająć K'aifeng i Lo-
jang, rzekomo łamiąc tym samym zawartą poprzednio z Mongołami umo­
wę, i zostały sromotnie przepędzone. Przyszły atak Mongołów na cesarstwo 
sungowskie był już wówczas rzeczą łatwą do przewidzenia. 

MONGOLSKI PODBÓJ CESARSTWA SUNG 

Nie ulegało żadnej wątpliwości, iż Mongołowie nie zdołaliby nie ulec 
pokusie zdobycia cesarstwa sungowskiego, z jego wielkim bogactwem 
i olbrzymimi zasobami. Podbój ten okazał się jednak długim procesem, 
trwającym aż 45 lat, licząc od chwili upadku Kinów. Składało się na to 
wiele przyczyn. Po pierwsze, uwaga Mongołów zwrócona była na wielkie 
ich kampanie w Europie i Azji Zachodniej. Po drugie, zwierzchnia władza 
mongolska przechodziła, zwłaszcza w latach 1241 — 1251, przesilenie. Po 
trzecie, opór Chińczyków przeciwko inwazji tych tak groźnych wrogów oka­
zał się niespodziewanie silny i skuteczny. Twierdzi się słusznie, że długo­
trwałość zarówno wojny przeciwko Mongołom, jak i panowania mongol­

skiego wywarła w umysłach ludności 
Chin wrażenie nie do wykorzenienia, 
podobne zresztą do tego, jakie jarz­
mo mongoło-tatarskie spowodowało 
w umysłach ludności Rusi. Należy też 
zauważyć, że kampanie Mongołów 
przeciwko Sungom były o wiele dłuż­
sze i cięższe niż ich kampanie w Azji 
Zachodniej i w Europie, mimo iż Chi­
ny znajdowały się o wiele bliżej ich 
bazy wypadowej. Needham twierdzi, 
iż walcząc z Sungami Mongołowie mie­
li do czynienia z najwyżej stojącymi, 
pod względem techniki i zręczności, 
ze wszystkich swoich przeciwników. 

Pierwsze wyprawy przeciwko cesa­
rstwu sungowskiemu rozpoczęły się 
w 1235 r. Olbrzymie siły mongol­
skie podzielone zostały na pięć armii, 

Wazon, porcelana rzeźbiona"— epoka Sung 



które ruszyły na Chiny w trzech kierunkach — na Sycz'uan, do doliny rzeki 
Han oraz do basenu rzeki Huai. Powodzenia odniesione przez Mongołów 
okazały się jednak tylko czasowe i niemal całe terytorium przez nich podbite 
zostało później odzyskane przez Chińczyków. Następna kampania prze­
ciwko Chinom miała miejsce dopiero w 1251 r., po wstąpieniu Mangu 
(1251 — 1259) na tron Wielkiego Chana. Głównym jej dowódcą był Kubilaj, 
młodszy brat Mangu, strategia zaś polegała na otoczeniu państwa Sungów 
ze wszystkich stron. Tak więc w tym celu Kubilaj podbił w 1253 r. zarówno 
Tybet, jak i królestwo Tali (w Jünnanie, gdzie było ono następcą państwa 
Nan Czao) i stał się też panem większej części Sycz'uanu. 

W 1257 r. wznowiono dalsze działania wojenne i trzy wielkie armie 
mongolskie wdarły się do Chin w celu zaatakowania pozycji Sungów 
w Sycz'uanie, Hunanie i w dolinie Jangtse. Mangu sam przyłączył się do 
kampanii w Sycz'uanie; umarł tam w 1259 r. podczas oblężenia miasta 
niedaleko Czungkingu (według jednego źródła zmarł na dyzenterię; według 
innego, z poniesionych ran). Jego śmierć spowodowała długą i zaciętą walkę 
o dziedzictwo między Kubilajem a jego bratem, Arik-böge. Kubilaj, będąc 
jeszcze w Chinach, doprowadził do ogłoszenia siebie cesarzem przez część 
książąt mongolskich i później pospiesznie udał się do Mongolii, gdzie wojna 
domowa między jego siłami a armią brata trwała aż do 1264 r., kończąc 
się zwycięstwem Kubilaja. Na tym właśnie tle doszło w 1260 r. do zawarcia 
rozejmu między Mongołami i Sungami. Lecz była to tylko chwila wytchnie­
nia, która nie została dostatecznie, jeśli w ogóle, wykorzystana przez rząd 
sungowski dla przygotowania się do dalszej obrony. 

W 1264 r. Kubilaj przeniósł stolicę swoją z Karakorum w Mongolii 
do Jenczingu (nazwany teraz Tatu — Wielkie Miasto po chińsku, a Chan-
baligh — miasto Chana po mongolsku); miasto zostało teraz rozbudowane 
na wielką skalę i właśnie tu ogłosił się on cesarzem dynastii Juan w 1271 r., 
tym samym wyraźnie proklamując swoje zamiary rozciągnięcia władzy na 
całe Chiny. 

Ostatnia, jedenastoletnia kampania Mongołów przeciwko Sungom roz­
poczęła się w 1268 r. Natarcie mongolskie uległo prawie całkowitemu za­
hamowaniu dzięki doprawdy bohaterskiej, trwającej pięć lat (1268—1273} 
obronie miast bliźniaczych, Siangjangu i Fancz'engu (po przeciwnych brze­
gach rzeki Han), stanowiących kluczowy punkt strategiczny całego obszaru 
zachodniej części doliny Jangtse. Rząd sungowski, znów rozdarty walką 
frakcji, której zasadniczą treścią było zagadnienie polityki wobec agresji 
mongolskiej — czy walczyć, czy poddać się — w istocie rzeczy pozostawił 
te miasta własnemu losowi. Gdy Siangjang upadł dzięki kunsztowi inży­
nierów mahometańskich, pochodzących z Azji Środkowej, głównodowo-



Cz'ien Süan, Owady i lotos — epoka Płd. Sung 
(fragment) 

dzący mongolski, Bajan, rozpoczął marsz na Wschód wzdłuż obu brzegów 
Jangtse z olbrzymią chmarą wojsk, w tym też jednostek dowodzonych przez 
generałów chińskich, którzy przeszli na stronę Mongołów. Nastąpiły też, 
jak zwykle w dziejach kampanii Mongołów, koszmarne rzezie ludności, 
z których najbardziej znana jest masakra w mieście Cz'angczou w Kiangsu, 
gdzie wymordowano w 1275 r. podobno ponad milion ludzi. 

W następnym roku kawaleria mongolska, nie napotykając już prawie 
żadnego oporu, zdobyła stolicę Sungów, Linan, biorąc do niewoli cesarza 
oraz niemal całą jego rodzinę. W owym momencie znaczna większość 
sungowskiej klasy panującej skłaniała się zdecydowanie do zaprzestania 
wszelkiej walki i do poddania się całkowicie Mongołom w celu zacho­
wania życia i bogactw. Mongołowie poszli im w tym na rękę i w istocie 



rzeczy zostawili wielkie majątki obszarników chińskich przeważnie nie 
tknięte. Obszarnicy okazali się też chętnymi kolaborantami przez cały 
okres panowania dynastii Juan. 

Grupie wiernych dostojników chińskich udało się jednak zbiec na 
Południe, zabrawszy ze sobą dwóch bardzo młodych książąt sungowskich, 
braci znajdującego się w niewoli cesarza. W Fuczou jednego z nich ogło­
szono cesarzem. Wojska mongolskie kontynuowały bez wytchnienie swoją 
ofensywę przeciwko resztkom sungowskich sił zbrojnych, korzystając przy 
tym z pomocy chińskich generałów kolaborantów. W krótkim czasie 
udało się Mongołom rozbić jedną z nielicznych, nadal stawiających opór 
armii sungowskich, dowodzoną przez Wen T'ien-sianga. Po dostaniu się 
do niewoli nie zgodził się on za przykładem wielu innych dygnitarzy 
chińskich na zdradzenie swoich byłych panów sungowskich. Za decyzję 
swoją zapłacił później życiem. 

Nowy cesarz Sungów zmarł w 1278 r., mając 11 lat. Dwaj dostojnicy 
sungowscy, Lu Siu-fu i Czang Szy-czie, wybrali się z resztkami floty sungow-
skiej i ostatnim księciem Sung do Kuangtungu, gdzie ogłosili go cesarzem. 
W 1279 r. armia i flota mongolska (były to oczywiście okręty sungowskie, 
które przeszły na stronę Mongołów) pod dowództwem generała chiń­
skiego osaczyły ostatnie siły Sungów. W bitwie morskiej Sungowie doznali 
całkowitej porażki. Aby uniknąć hańby poddania się, Lu Siu-fu wziął 
ostatniego cesarza Sungów — liczył on lat dziewięć — w swoje objęcia 
i skoczył do morza. Za jego przykładem poszły setki innych pozostałych 
członków dworu sungowskiego. Później zaś burza roztrzaskała ostatnie 
statki floty sungowskiej, powodując śmierć jej dowódcy, Czang Szy-czie. 
Na tym zakończył się wszelki opór. Dynastia Sung upadła. Po raz 
pierwszy w swoich dziejach — lecz niestety nie ostatni — całe Chiny zna­
lazły się pod obcym jarzmem. 



XVIII. KULTURA SUNGOWSKA 

MIEJSCE KULTURY 
SUNGOWSKIEJ 

KRES rozbicia Chin między epoką 
T'ang a Sung — czasy Pięciu Dynastii i Dziesięciu Królestw — nie do­
prowadził, jak widzieliśmy, do przerwania w istotnym stopniu rozwoju 
cywilizacji chińskiej. Aczkolwiek wojny domowe i najazdy Kitanów na 
Chiny Północne spowodowały wiele spustoszeń, na znacznie spokojniej­
szym Południu rozwijała się nadal kultura chińska. Gdy Sungowie doko­
nali unifikacji cesarstwa, warunki dalszego rozwoju stały się tym samym jesz­
cze korzystniejsze. Jeżeli można by zakładać, na pierwszy rzut oka, iż za­
mieszki społeczne i ciągła groźba z Północy, które stawały przed dynastią 
sungowską, stworzyłyby atmosferę nie sprzyjającą rozkwitowi sztuki — 
rzecz miała się wręcz odwrotnie. W epoce Sung Chiny osiągnęły najwyższy 
poziom w prawie wszystkich dziedzinach, a kontrast z kulturą europejską, 
znajdującą się wówczas na znacznie niższym szczeblu, jest szczególnie 
uderzający. 

MALARSTWO - PÓŁNOCNE SUNG 

Nie ma wątpliwości, iż z wielu dziedzin, w których kultura sungowską 
odznaczała się swoimi postępami, malarstwo było domeną najwybitniejszą, 
a jego wkład największy. Epoka Sung to najwspanialsza era w malarstwie 
chińskim i żadna epoka w przyszłości jej nie dorównała. Wielu autorów 
chińskich skłania się do zdania, iż malarstwo stanowi najwybitniejszą dzie­
dzinę sztuki ich kraju, a pogląd ten jest niewątpliwie w dużym stopniu 
oparty na olbrzymich osiągnięciach mistrzów sungowskich. 

Malarstwo sungowskie było wybraną formą ekspresji owego okresu, 
oddającą być może obraz rzeczywistości owych czasów bardziej adekwat­
nie niż literatura lub historia. Tworzyło ono również poniekąd kwintesencję 
wszelkich umiejętności wyrażanych już nieprzerwanie — przez przeszło 



2 tys. lat — w mistrzowskich dziełach rzemieślników chińskich; wyko­
rzystywało ono i opierało się w pełni na ich niezwykłej subtelności, umi­
łowaniu piękna i głębokim artyzmie. 

Aczkolwiek malarstwo sungowskie wywodziło się i oparte było na 
tradycjach t'angowskich, kontynuowanych w okresie Pięciu Dynastii, 
wytworzyło ono jednak swoje własne niezrównane cechy i udoskonaliło 
dwa genre'y: pejzaż oraz malowanie ptaków i kwiatów, które poprzednio 
znajdowały się na początkowym etapie, a teraz dopiero nabrały wielkiego 
znaczenia. 

Cechy specyficzne malarstwa chińskiego wiążą się m. in. z wykorzysty­
wanymi materiałami — pędzlem, tuszem, farbą wodną, jedwabiem i papie­
rem. Przy posługiwaniu się nimi nie są możliwe jakiekolwiek poprawki (np. 
przez wymazywanie lub przemalowywanie), toteż niezbędna jest doskonała 
i niezawodna technika. Wchodzi w grę również konieczność lekkiego, szyb­
kiego i pewnego dotknięcia pędzlem, aby uniknąć rozpływania się tuszu. 
W dużym stopniu w związku ze stosowaną techniką malarstwo chińskie 
prawie nigdy nie posługuje się modelem, obraz więc nie stanowi nigdy por­
tretu sensu stricto — bez względu na przedmiot — lecz jest oparty przede 
wszystkim na pamięciowym odbiciu obiektu, który ma być przedstawiony. 
Prowadzi to z kolei do zachowywania tylko najbardziej wydatnych i istot­
nych rysów przedmiotu, co stanowi, być może, najbardziej charakterystyczną 
cechę tej sztuki. Obrazy chińskie są w zasadzie abstrakcjami, aczkolwiek 
równocześnie opierają się na niezmiernie bystrej i dokładnej obserwacji 
i studiowaniu przedmiotu. Celem malarstwa jest nie tyle przekazanie cech 
zewnętrznych przedmiotu, ile uchwycenie jego prawdziwej istoty. 

Malarstwo chińskie posługuje się odmienną Koncepcją perspektywy 

Cz'ien Süan, Rodzina wieśniacza w drodze — epoka Płd. Sung (fragment) 



niż ta, która rozwinęła się w Europie w XV i XVI w. Brak tu ustalonego 
punktu zanikania lub perspektywy jednego miejsca, z którego widz ma 
przyglądać się obrazowi. Może on natomiast puścić wodze swojej wyobraźni 
i zmieniać miejsce dla oglądania poszczególnych partii obrazu. Dotyczy 
to oczywiście głównie pejzażu, a odnosi się szczególnie do zwojów ręcz­
nych — długich panoramicznych widoków, które stanowią największe 
osiągnięcia tej formy artystycznej. Zwój ręczny jest jedynym typem malar­
stwa na świecie, gdzie osiągnięte bywa rzeczywiste postępowanie w czasie, 
gdyż widz śledzi stopniowe roztaczanie się, dział za działem, widoku; 
nasuwa się tu też porównanie z wykorzystywaniem „Leitmotivu" w muzyce. 

Identyczność materiałów i techniki doprowadziła do traktowania ma­
larstwa i kaligrafii chińskiej jako niezmiernie blisko spokrewnionych 
dziedzin sztuki. To samo mistrzostwo wymagane dla władania pędzlem 
przy pisaniu pięknych i złożonych znaków doprowadza do wytworzenia — 
zdaniem Chińczyków w pełni świadomych trudności związanych z jego 
osiągnięciem — formy artystycznej równej malarstwu. W późniejszych 
okresach, począwszy jednak już od Sungów, jednoczenie tych dwóch form 
było częstym, lecz bynajmniej nie obowiązującym zwyczajem. Na obrazie 
mógł być umieszczony np. odpowiedni tekst kaligraficzny, przeważnie 
wiersz, zwykle — lecz niekoniecznie — dotyczący tematu. Występowało 
to na ogół częściej na zwojach pionowych, wiszących, niż na czasami do­
prawdy bardzo długich zwojach ręcznych. Bliskość tych dwóch form nie 
jest nigdzie tak oczywista jak w najbardziej abstrakcyjnej postaci malarstwa 
chińskiego, poświęconej tematyce bambusu, a wykonywanej prawie wyłącz­
nie czarnym tuszem, której początki sięgają okresu Sung. Wen T'ung (two­
rzył ok. 1050—1080) uważany jest za jej pierwszego wielkiego przedstawi­
ciela. 

Właśnie mistrzostwo w posługiwaniu się pędzlem — narzędziem pi­
sania — stało się przyczyną tego, że malarstwo było sztuką uprawianą 
głównie przez ludzi wykształconych i przeobraziło się w ulubione zajęcie 
artystyczne uczonych-dygnitarzy; tematyka tego malarstwa blisko wiązała 
się z dziełami literackimi i posługiwała się symbolizmem, w pełni zrozumia­
łym tylko dla osób wychowanych na literaturze chińskiej. Twierdzi się np., 
iż samotne sosny w niezliczonych pejzażach chińskich mają być symbolem 
nieugiętości uczonych chińskich, itp. 

Pewna dająca się spostrzec powtarzalność motywów w malarstwie 
chińskim, a zwłaszcza w pejzażu, wywodzi się z posługiwania się pamięcio­
wym odbiciem oraz, być może w większym jeszcze stopniu, ze specyficznego 
chińskiego zrozumienia oryginalności, przy którym nacisk położony 
jest raczej na świeżość i żywość techniki niż na kompozycję. Zjawisko to 



Most wiszący nad rzeką Min, Cz'engtu, Sycz'uan, XIII w. 

łączyło się także z poważaną i uznawaną praktyką kopiowania obrazów 
dawnych mistrzów wolną ręką lub za pomocą kalkowania celem przyswo­
jenia sobie ich techniki. Malowanie przez artystę chińskiego w stylu dawnego 
mistrza nie było uważane w większym stopniu za plagiat niż zagranie przez 
muzyka utworu sławnego kompozytora. 

Owa tradycja uczenia się na przykładach przeszłości — a mimo wiel­
kiego ubytku dzieł sztuki zachowała się olbrzymia liczba starych obrazów 
do studiowania i kopiowania — doprowadziła jednak z czasem do takiego 
nagromadzenia istniejących i ustalonych wzorów, iż przytłaczało to i ogra­
niczało samodzielność artysty. Zjawisko to występowało już raczej w póź­
niejszych okresach i nie odbiło się w znaczniejszym stopniu na malarzach 



sungowskich; aczkolwiek opierali się oni bardzo wiernie na pracach swoich 
poprzedników, była to jeszcze era wielkiej twórczości i inwencji. 

Jako preferowane zajęcie artystyczne uczonych-dygnitarzy malarstwo 
stało się również przedmiotem rozwiniętej pracy badawczej. Źródła li­
terackie dostarczają olbrzymiej liczby danych dotyczących malarstwa chiń­
skiego; w istocie rzeczy jest ich o wiele więcej, szczególnie dla wczesnego 
okresu, niż ocalałych, autentycznych dzieł sztuki. Odnosi się to zwłaszcza 
do okresu T'ang, lecz również w dużej mierze do Północnych Sung, gdyż 
liczba oryginalnych obrazów z tej epoki jest przypuszczalnie niewielka. 
Toteż źródła literackie są bezcenne dla zbadania ewolucji tej sztuki. 

Największym osiągnięciem malarstwa sungowskiego — zarówno pod­
czas Północnego, jak i Południowego okresu — był niewątpliwie pejzaż. 
Można zaryzykować twierdzenie, iż pejzaż chiński owej epoki jest niezrów­
nany w dziejach sztuki światowej i zapewne nieprześcigły w subtelności 
i pięknie. Rozwój jego w okresie Sung dowodzi, iż sztuka w coraz większym 
stopniu przestawała spełniać wyłącznie funkcję dekoracyjną. Stawała się 
teraz coraz bardziej świecka, odchodząc od dominacji tematyki religijnej, 
zwłaszcza buddyjskiej. Natchnienie jej zaś prawdopodobnie stanowił taoizm, 
w znaczeniu oczywiście filozoficznym, dzięki wykorzystaniu w sztuce taoi­
stycznego podejścia do przyrody. Twierdzi się, iż stosunek do przyrody 
ujawniony w pejzażu chińskim można było osiągnąć tylko w wyniku długo 
istniejącej cywilizacji, wielu wieków ciągłości kultury. 

W epoce Sung malarstwo przechodziło coraz bardziej z rąk rzemieślni­
ków w ręce znanych artystów. Wymienimy tu zaledwie garstkę spośród 
wielkiej liczby malarzy tworzących w ciągu trzystu lat obu dynastii Sung. 
Kryteria wyboru ustalone zostały nieco arbitralnie; wyselekcjonowano 
tych, których można uważać prawdopodobnie za najbardziej reprezenta­
tywnych i których można przykładowo zilustrować. 

Do najwcześniejszych pejzażystów ostatnich lat Pięciu Dynastii i pierw­
szego okresu Północnych Sung należeli Li Cz'eng (tworzył ok. 940—967), 
Kuan T'ung (tworzył ok. 950) oraz Fan Kuan (tworzył ok. 990-1030). 
Autentyczność przypisywanych im obrazów jest wysoce dyskusyjna, ale 
są one niewątpliwie w stylu tych mistrzów, który miał fundamentalne zna­
czenie i wielki wpływ na dalszą ewolucję tego genre'u. Malarz z nawet 
nieco wcześniejszego okresu, który znany jest z działalności w państwie 
Południowych T'ang, Tung Juan (tworzył ok. 947—970), miał prawdo­
podobnie nie mniejsze pod tym względem znaczenie. 

W późniejszym okresie Północnych Sung najbardziej prominentnymi 
pejzażystami byli Kuo Si (10207—1090), słynny ze swoich panoramicznych 
zwojów ręcznych oraz rozprawy dotyczącej teorii sztuki., oraz Mi Fei 



Liang K'ai, Portret poety Li Po — epoka Płd. Sung 

(1051 — 1107), uważany później, dzięki wszech­
stronności swojego talentu, za ideał chińskich 
uczonych-dygnitarzy artystów. Był pisarzem 
(w tym dzieło o malarstwie), poetą oraz 
w słowach Waleya „znakomitym kaligrafem, 
wielkim znawcą antyku, namiętnym kole­
kcjonerem malarstwa i kaligrafii". Styl jego 
odznaczał się wielką oryginalnością i stanowił 
duży krok naprzód w kierunku czysto impre­
sjonistycznej techniki. 

T'angowskie tradycje w malowaniu pos­
taci kontynuowano również w okresie Sung. 
Z wielu artystów w tej dziedzinie najsław­
niejszy chyba był Li Lung-mien (1040— 1106), 
wielce uzdolniony uczony i wysoki dostojnik 
dworski. Niektórzy znawcy uważają go za 
ostatniego wielkiego malarza portretu, w tym 
sensie, iż dorównywał on jeszcze poziomowi 
z okresu Tang, którego artyści w później­
szych czasach już nie osiągnęli. Jego obraz 
Pięć koni w daninie z Chotan jest szczególnie 
dobrze znany. 

Jedynie dzieła artystów sungowskich 
w dziedzinie malarstwa ptaków i kwiatów 
mogą rywalizować z ich twórczością w pejzażu; w tej zazwyczaj ma­
łej i niezmiernie delikatnej formie znaleźli oni nowe i wielkie źródło 
ekspresji artystycznej. Chińskie malarstwo ptaków i kwiatów ma w istocie 
rzeczy bardzo mało wspólnego z europejską martwą naturą, gdyż jest to 
o wiele bardziej osobista próba osiągnięcia zbliżenia do przedstawianego 
przedmiotu. Początki tego rodzaju sięgają okresu Pięciu Dynastii, a jednym 
z najwybitniejszych wczesnych jego przedstawicieli był Huang Cz'üan 
(?—965) z królestwa Późniejsze Szu. Do końca Północnych Sung ten 
rodzaj malarstwa osiągnął już prawie perfekcję w rysunku i kompozycji. 
Cechował go też realizm oparty na wnikliwej obserwacji, a za przykład 
służy wielka liczba przepięknych kart albumowych owego okresu, poświę­
conych tej tematyce. 

Wybitnym malarzem w tej dziedzinie był cesarz Huei Tsung (1082— 
1134), panujący w latach 1101 — 1125. Jako władca był wysoce nieudolny, 



Liang K'ai, Huei-neng, szósty patriarcha 
sekty Cz'an — epoka Płd. Sung 

lecz jako malarz odznaczał się znacz-
nymi zdolnościami. Huei Tsung, znany 
ze swojego malarstwa, był jednak słyn­
niejszy jako szczodry mecenas sztuki, 
prawdopodobnie jej największy entu­
zjasta wśród wysoce kulturalnych wład­
ców Północnych Sung, którzy wszyscy 
popierali rozwój sztuki. Powiększył 
on też znacznie cesarskie zbiory; we­
dług istniejącego do dziś katalogu, 
spisanego pod koniec jego panowania, 
zbiory zawierały 6396 obrazów pędzla 
231 malarzy, przeważnie okresu Sung. 
Była to największa dotychczasowa ko­
lekcja, ale nie jedyna, gdyż istniało 
również wiele zbiorów prywatnych. 
Należy wspomnieć na marginesie, że 
epoka Sung znana była nie tylko ze 
swojego zainteresowania malarstwem, 
lecz również z powszechnego uznania 
dla antyku i archeologii. W tym właś­
nie okresie założono pierwsze zbiory 
i podjęto badania starożytnych brą­

zów, inskrypcji oraz innych dzieł sztuki; skompilowano też wiele cen­
nych opracowań i katalogów, niektóre z nich były doskonale ilustrowane. 

Huei Tsung był też znany jako założyciel Cesarskiej Akademii Ma­
larstwa. Udzielanie poparcia artystom przez dwór nie stanowiło oczywiście 
pomysłu nowego, lecz za jego panowania przyjęło ono formę bardziej zor­
ganizowaną, włącznie z przyznawaniem wybitnym malarzom tytułów i dy­
stynkcji honorowych, w tym i słynnego Złotego Pasa. Czy owa forma 
mecenatu cesarskiego sprzyjała rozwojowi malarstwa, pozostać musi ra­
czej kwestią otwartą. Faktem jest jednak, że wielu najsławniejszych ma­
larzy owego okresu związanych było z Akademią Huei Tsunga w K'aifengu. 

MALARSTWO - POŁUDNIOWE SUNG 

Zdobycie K'aifengu przez Kinów w 1127 r. stanowiło również nieby­
wałą klęskę w dziejach sztuki chińskiej. Wspaniała kolekcja cesarska 

270 



została zrabowana, znaczna większość obrazów uległa niewątpliwie znisz­
czeniu i zagubieniu. Los wielu artystów był prawdopodobnie nie lepszy 
od losu samego Huei Tsunga — dostali się również do niewoli i zesłani 
zostali na odludzie do Północnej Mandżurii. 

W miarę jednak stabilizacji władzy Południowych Sung, kiedy dwór 
już osiadł w Linanie, nastąpiło wznowienie poprzedniej działalności. 
Akademia została ponownie otwarta i niektórzy z artystów czynnych 
w K'aifengu trafili i tutaj. Bajeczne położenie Hangczou samo było bodź­
cem do malowania i stało się też tematem tylu obrazów, iż groziło to prze­
kształceniem się w szablon. 

Malarstwo w okresie Południowych Sung rozwijało się zasadniczo we 
wszystkich dziedzinach zgodnie z poprzednio istniejącymi tendencjami. 
Wykazywało ono jednak — chociaż uogólnienie to może być nieco prze­
sadne — skłonność do jeszcze większego oderwania się od świata niż 
sztuka poprzedniego okresu. Nie ma w dziełach artystów Południowych 
Sung najmniejszego echa najazdów Kinów lub rosnącej groźby inwazji 
Mongołów. Sztuka ich była czystym eskapizmem — świadomym czy nie, 
trudno obecnie ustalić. 

Poprzednie wielkie osiągnięcia w pejzażu kontynuowało wielu arty­
stów. Dwaj najsłynniejsi to Ma Jüan i Sia Kuei. Ma Juan (tworzył ok. 
1190—1224) pochodził z długiej linii znanych malarzy, powiązanych z Ce­
sarską Akademią Południowych Sung. Zarówno jego obrazy, jak i Sia Kuei 
są bardziej liryczne w nastroju niż dzieła pejzażystów Północnych Sung, 
ale mają zarazem dramatyczną siłę i celują w oddaniu wrażenia nieograni­
czonej przestrzeni. Sia Kuei (tworzył ok. 1180—1230) jest znany szczegól­
nie ze swoich olbrzymich zwojów panoramicznych; najsłynniejszy z nich 
to wspaniały obraz Jangtse. Twierdzi się, że w pejzażu okresu Południowych 
Sung sugestia malarska została posunięta tak daleko, jak to jest możliwe 
bez zatracenia równocześnie styku z rzeczywistością. W istocie rzeczy 
pejzaż sungowski jest nieprześcigniony w oddaniu nastroju. 

Spośród malarzy postaci wspomnieć należy chociażby działającego 
na przełomie dwu dynastii Li Tanga (1049—1130?), którego ulubiony te­
mat — bawoły — świetnie przez niego wykonywany, stał się w przyszłości 
przedmiotem wielu pośledniejszych obrazów. W malarstwie ptaków i kwia­
tów obrazy Cz'ien Süana (1234—1300?) odznaczały się niezwykłą delikat­
nością, a jego archaizujący styl nie wykluczał bynajmniej zdumiewającego 
realizmu. 

Najbardziej doniosłym prawdopodobnie osiągnięciem okresu Połud­
niowych Sung były dzieła malarzy nie związanych ani z głównymi kierun­
kami, ani zwłaszcza z Akademią, lecz z buddyzmem Cz'an. Pod wpływem 



Mu Cz'i, Sześć owoców — epoka Płd. Sung 

poglądów filozoficznych — a były one przypuszczalnie, jak wspomniano, 
w istocie rzeczy pochodzenia taoistycznego — w których dążenie do osiąg­
nięcia jedności ze światem zakładało głębokie kultywowanie przyrody, 
nacisk zaś na intuicję pociągał za sobą uwydatnienie zwięzłości, dosadności 
i siły, malarstwo Cz'an stworzyło niektóre z najbardziej godnych uwagi -
obrazów w dziejach malarstwa chińskiego. Technika monochromicznego 
tuszu była idealnie dostosowana do wyrażania ich celów i nią też 
posługiwali się w twórczości swojej dwaj z najwybitniejszych malarzy tego 
kierunku — Liang K'ai i Mu Cz'i. Liang K'ai (ok. 1200) był początkowo 
artystą Akademii, który następnie wstąpił do klasztoru Cz'an w pobliżu 
Hangczou. Zmienił wówczas całkowicie swój styl i jego słynne portrety 
Li Po oraz patriarchy Cz'an datują się właśnie z tego późniejszego okresu. 
Mu Cz'i (1181 — 1230?) spędził prawdopodobnie większość swojego życia 
jako mnich, będąc w pewnym okresie opatem klasztoru, też w okolicach 
Hangczou. W dziełach tych dwóch artystów został wspaniale urzeczywist­
niony ideał spontaniczności, prostoty i momentalnego natchnienia. Acz­
kolwiek styl ten kontynuowano również później, do XX w. włącznie, 
dzieła tego okresu są wprost niezrównane. 

272 



W opracowaniach dotyczących historii sztuki chińskiej można się 
spotkać ze stwierdzeniem, iż koniec epoki Sung był równoznaczny z zakoń­
czeniem naprawdę wielkiego malarstwa w Chinach. Nie wydaje się to zgodne 
z rzeczywistością, gdyż istnieją wybitne dzieła sztuki nie tylko z okresu 
Jüan, który zresztą w rozwoju kultury był po prostu kontynuacją Sungów, 
lecz również z epoki Ming, a nawet z epoki Ts'ing. Prawdą jest jednak fakt, 
że sama doskonałość twórczości artystów sungowskich stworzyła przeszkodę 
dla dalszych pokoleń, dała bowiem wzory o tak wymownej sugestywności, 
iż bardzo niewielu przyszłych malarzy zdołało jej się oprzeć. Tym samym 
spotęgowały się jeszcze bardziej wspomniane już przytłumiające skutki 
zbyt gorliwego studiowania przeszłości. 

INNE DZIEDZINY SZTUKI 

Aczkolwiek minął już najlepszy okres buddyjskiej rzeźby religijnej, 
niektóre dzieła okresu Sung stały jeszcze na dobrym poziomie; chodzi 
tu nie tyle o rzeźbę w kamieniu, która była już całkowicie pochodna, ile 
o posągi z gliny i drewna. Wytworzyła się w tej dziedzinie odrębna tradycja, 
kontynuowana aż do XIV w. Dzieła te cechuje znaczny stopień realizmu 
i bardzo udanej portretury (zwłaszcza w znanych postaciach Lohanów), 
dzięki czemu podobizny bóstw buddyjskich nabierały coraz więcej cech 
ludzkich, a równocześnie stawały się mniej indyjskie, bardziej natomiast 
chińskie. Sztuka ta była nadal zasadniczo dziełem wędrujących rzemieślni­
ków i z biegiem czasu stała się całkowicie stereotypowa. Ogólnie rzecz 
biorąc, okres do XIV w. jest już ostatnim, w którym buddyjska sztuka 
religijna ma jeszcze walory artystyczne. Postępujący rozkład kościoła 
buddyjskiego spowodował i upadek jego sztuki. W przyszłości trzeba będzie 
szukać osiągnięć rzeźby chińskiej raczej w jej mniejszych formach, w wyro­
bach z nefrytu, kości słoniowej i drewna. 

Największe osiągnięcia okresu Sung w tzw. mniejszych dziedzinach 
sztuki nastąpiły w ceramice. Opierając się co prawda na wzorach i technice, 
które znajdowały się już na wysokim poziomie za Tangów, garncarze sun-
gowscy podnieśli swoje rzemiosło do najwyższej perfekcji. Kształty na­
czyń miały wielką rozmaitość i były o wiele delikatniejsze niż we wcześ­
niejszych okresach. Glazura stała się subtelniejsza, zwłaszcza zdobnicze 
kreskowanie (krakelura), które teraz podlegało całkowicie woli garncarza. 
Słynne piękne zielone celadony, czysto białe oraz wyżłobione brunatne 
naczynia produkowano w różnych częściach kraju w niezmiernych ilościach; 
wiele z nich wytwarzano na potrzeby dworu, coraz więcej zaś przezna­
czano na eksport do innych części Azji, jak i do Afryki. 



Również tego okresu sięgają początki słynnej niebieskiej i białej por­
celany, rozwiniętej jeszcze bardziej w epoce Ming. Od dłuższego już czasu 
ceramikę sungowską uważa się zarówno w Europie, jak i w Chinach, za naj­
lepszą ze wszystkich, tak że kolekcjonowana jest jako okaz rzadkiego 
piękna i wartości. 

DZIEJOPISARSTWO I LITERATURA 

Epoka Sung była świadkiem znacznego rozwoju oświaty i piśmien­
nictwa, dorobku naukowego oraz wielkiego i potężnego wysiłku intelek­
tualnego, którego cel stanowiło przede wszystkim dokonanie syntezy olbrzy­
miej ilości materiału otrzymanego w spuściźnie po przeszłości. W rezulta­
cie powstało wówczas szereg wybitnych dzieł, zwłaszcza w dziedzinie historii. 
Ten ogólny rozwój związany był również m. in. z dalszym rozpowszechnie­
niem i udoskonaleniem sztuki drukarskiej. Płyty drewniane dla klasycz­
nych ksiąg konfucjanizmu wyrzeźbiono w latach 932—951 i księgi te wy­
drukowano wraz z komentarzami w 130 tomach. Znaczna liczba rozmai­
tych dzieł została podobnie udostępniona czytelnikom. Posługiwano się 
już wprawdzie w pierwszej połowie XI w. ruchomymi czcionkami, ale 
nie zastąpiły one jeszcze wówczas systemu drukowania za pomocą płyt drew­
nianych. Drukarstwo sungowskie słynie zasłużenie z doskonałego poziomu 
technicznego. 

Najwybitniejszym historykiem ery Sung był Sy-ma Kuang (1019—1096), 
wielki uczony, a równocześnie jeden z przywódców frakcji konserwatyw­
nej. Kiedy usunięto go ze stanowiska w rządzie w 1070 r., dano mu 
synekurę i pozwolono udać się do Lojangu wraz z całą pokaźną biblioteką 
i kancelarią. Mógł on teraz poświęcić cały czas zakończeniu przy pomocy 
trzech współpracowników swojej olbrzymiej pracy, Tzu Czy Tung Czien 
{Wszechstronne zwierciadło mające dopomóc w rządzeniu). Było to niewąt­
pliwie najwybitniejsze dzieło dotyczące dziejów Chin od czasu Szy Czi 
Sy-ma Cz'iena i uważane jest za jedno z największych osiągnięć tradycyjnej 
historiografii chińskiej. Zrywało ono pod pewnym względem z praktykami 
stosowanymi w Urzędowych historiach dynastycznych, ponieważ m. in. 
obejmowało wielki zasięg czasu i zachowywało dzięki temu znaczną ciągłość 
narracyjną. 

Wszechstronne zwierciadło ułożone jest w formie roczników w ścisłym 
porządku chronologicznym i obejmuje okres od 403 r. p. n. e. do 959 r. n. e. 
Sy-ma Kuang chciał kontynuować narrację dziejów Chin od momentu, 
na którym kończy się Tso Czuan, jego ulubiony utwór, doprowadzając 
ją do początków dynastii Sung. Forma jego dzieła jest też w znacznym stop-



niu wzorowana na Tso Czuan. Rozpoczął on pracę przygotowawczą od ze­
stawienia szczegółowej chronologii całego okresu, otrzymując dla swojego 
projektu poparcie cesarza. Następnie sporządzono niezmiernie obszerną 
pierwszą wersję, parę razy dłuższą od ostatecznej redakcji, którą autor 
przerabiał, aż przybrała ona obecny kształt. Dzieło składa się z 294 rozdzia-

Posążek Lohana, ceramika — okres Liao 

łów, zarysu z 30 rozdziałów oraz dodatku z 30 rozdziałów, zawierającego 
komentarze poświęcone rozbieżnościom faktologicznym w źródłach (wy­
danie chińskie z 1958 r. zawarte jest w 10 tomach, liczy przeszło 9800 stron). 
Owo badanie rozbieżności w źródłach należy do najcenniejszych osiągnięć 
Sy-ma Kuanga. Ogólnie rzecz biorąc, dzieło jego znane jest zarówno 
z dokładności i wszechstronności, jak i z rozsądnych kryteriów, którymi 
posługiwał się w ocenie źródeł. Wykorzystał on do swojej pracy niemal 
całość dostępnych w owym czasie materiałów. Później dzieło jego kon­
tynuowało wielu autorów, tak aby objąć również okresy Sung i Juan. 

Na podstawie Wszechstronnego zwierciadła zostało przygotowane nie 
mniej sławne streszczenie, T'ung Czien Kong Mu {Zarysy i szczegóły 
z Wszechstronnego zwierciadła). Pracę tę zaplanował Czu Si (patrz s. 280), 
a wykonali ją jego uczniowie. Jest to dzieło o bardziej moralizatorsko-
-dydaktycznym charakterze niż oryginał; stało się ono też niezmiernie 



wpływową, podstawową pozycją historyczną aż do rewolucji 1911 — 1912. 
W XVIII w. przetłumaczył je francuski uczony jezuita, de Mailla, i na długi 
okres stało się ono jednym z głównych dzieł używanych przez autorów 
europejskich. Znana praca H. Cordiera Histoire generale de la Chine 
opiera się głównie na tym dziele. 

Z Wszechstronnego zwierciadła korzystał następnie Juan Szu (1131 — 
— 1205). Przebudował on materiał tak, aby uwydatnić główne wątki i wy­
darzenia, w formie nieco zbliżonej do stylu dziejopisarstwa europejskiego. 
Powyższe dwa opracowania, wraz z samym Wszechstronnym zwierciadłem, 
stanowiły zasadnicze wprowadzenie do historii dla studentów chińskich 
aż do XX w. 

Pracą zakresem swoim prawie dorównującą dziełu Sy-ma Kuanga była 
T'ung Czy (Ogólna rozprawa) napisana przez Cz'eng Cziao (1104—1162 
lub 1108—1166), która obejmowała okres od 2800 p.n.e. do 600 n.e. Autor 
oparł się na koncepcji Sy-ma Cz'iena; niektórzy historiografowie twierdzą, 
że w istocie rzeczy powiązał razem materiał wzięty z roczników i biografii 
Urzędowych historii. Dzieło jego zawierało również 15 opracowań mono­
graficznych o charakterze encyklopedycznym na różne tematy, w tym do­
tyczące filologii, fonetyki, historii rodów itp. 

Okres Sung słynął również ze swoich kompendiów encyklopedycznych. 
Odegrały one bardzo pożyteczną rolę w zachowaniu materiałów, które 
by inaczej najprawdopodobniej zaginęły. Wśród nich dwa najsłynniejsze 
to Tai Ping Jü Lan (Cesarska encyklopedia okresu panowania Tai P'ing), 
olbrzymie dzieło składające się z 1000 rozdziałów i oparte na 800 różnych 
źródłach (wydanie z 1812 r. — 32 duże tomy), drugie zaś to Tai P'ing 
Kuang Czi (Rozmaite zapiski...), praca (500 rozdziałów) poświęcona utwo­
rom literackim, zawierająca też dane biograficzne i inne informacje; 
redaktorem obydwu był Li Fang (925—996). 

Pokaźny rozwój ekonomiczny epoki Sung rozbudził również zaintere­
sowanie technologią i naukami ścisłymi. Dwa słynne wynalazki chińskie — 
proch i kompas pochodzą z owego okresu. Datuje się z niego także wiele 
dzieł dotyczących nauk przyrodniczych, biologii i botaniki. 

W literaturze — chociaż tradycje t'angowskiej poezji były nadal kul­
tywowane i kształtowały się jej nowe formy — era Sung jest prawdo­
podobnie lepiej znana z prozy. Większość pisarzy to równocześnie, a nawet 
w większym stopniu niż poprzednio, dostojnicy, a wielu prominentnych 
mężów stanu zaliczało się też do grona literatów. Mamy wówczas do 
czynienia niemal ze zbliżeniem się do ówczesnego konfucjańskiego ideału 
człowieka wszechstronnego, będącego uczonym, poetą i artystą, a być może 
również filozofem i mężem stanu. Trzej najsłynniejsi pisarze owego okresu 



Artysta nieznany, Życie wiejskie — epoka Płd. Sung 

odpowiadają w znacznym stopniu wymogom owego ideału. Ou-jang Siu 
(1007—1072) był sławnym historykiem, który wraz z Sung Cz'i (998—1061) 
napisał Nową historię dynastii T'ang; miała ona zastąpić wcześniej opraco­
waną, uważaną za niewystarczającą, faktycznie jednak obie znajdują się 
obecnie w Urzędowych historiach. Był on też przez wiele lat wysokim do­
stojnikiem, przypuszczalnie głównym przywódcą intelektualnym opozycji 
konserwatywnej wobec Wang An-szy (wcześniej występował jako patron 
tego ostatniego), oraz autorem wielu polemicznych esejów politycznych. 



Ou-jang Siu to równocześnie wybitny poeta, posługujący się czasami 
w swoich wierszach mową potoczną. 

Wang An-szy — jak wspomniano — był sam doskonałym pisarzem. 
Styl jego prozy, której tematyka zazwyczaj ściśle wiązała się z działalnością 
polityczną, uważany jest za klarowny i treściwy. Był on również jednym 
z najlepszych, chociaż mniej znanych, poetów owej epoki oraz erudytą 
w dziedzinie klasycznej literatury chińskiej. 

Największym przypuszczalnie z tych trzech był Su Szy (1036—1101), 
lepiej znany pod swoim literackim imieniem — Su Tung-p'o. Spędził on 
też wiele lat na służbie państwowej. Wszechstronne uzdolnienia tego twórcy 
obejmowały kaligrafię i malarstwo. Szczególnie znane są jego obrazy po­
święcone bambusom. Su Tung-p'o pisał też świetne eseje na tematy współ­
czesne i historyczne i słynął z jasnego języka oraz wspaniałej wyobraźni, 
tworzył także wiele wierszy. Był on człowiekiem o olbrzymiej erudycji, 
a jego utwory wywarły duży wpływ na dalszą ewolucję literatury chińskiej. 

FILOZOFIA 

Wielu autorów uważa, że osiągnięcia epoki Sung w dziedzinie filo­
zofii równają się lub nawet przewyższają wyniki w sztuce. Ocena taka jest 
subiektywna — jak i z konieczności większość podobnych ewaluacji — 
i zależy od przyjętych kryteriów. Z perspektywy historycznej nie ulega wąt­
pliwości, iż szkoła neokonfucjanizmu, która rozwinęła się w okresie Sung, 
miała zasadnicze znaczenie dla dalszego rozwoju, a właściwie dla zastoju, 
przyszłej chińskiej myśli filozoficznej, albowiem dominowała w tej dziedzi­
nie aż do XX w. Toteż prawdą jest, iż pod tym względem neokonfucjańscy 
filozofowie sungowscy zajmują w historii filozofii chińskiej drugie miejsce 
co do ważności, ustępując tylko myślicielom okresu klasycznego. 

W ogólnych zarysach filozofia sungowska oznaczała powrót do źródeł 
idei chińskich po długim okresie dominacji myśli buddyjskiej. W pewnym 
sensie było to archaizowanie, a przy tym również niemal nacjonalistyczna 
reakcja na wpływy buddyjskie. Wspomniane rozpowszechnienie oświaty 
i rozbudowa systemu egzaminów, opartych na studiowaniu kanonu kon-
fucjańskiego, ułatwiły „renesans" konfucjanizmu. Problem polegał w za­
stosowaniu go do potrzeb bieżących, jako głównej formy ideologicznej, 
przy równoczesnym i skutecznym rozpatrywaniu i udzielaniu odpowiedzi 
na zagadnienia poruszane przez buddyzm, mające głównie charakter me­
tafizyczny, a w dużej mierze ignorowane przez wcześniejszy konfucjanizm. 
Aby sprostać wyzwaniu buddyzmu (a częściowo i taoizmu), wypracowano 
ze starszych elementów myśli chińskiej, w tym i z teorii Pięciu Pierwiastków 



Czang Kan-li, Majątek wiejski — epoka Płd. Sung (fragment) 

oraz Jin i Jang, kosmogonię, która miała być zdolna do rywalizacji z bud­
dyzmem. Niektórzy współcześni autorzy chińscy twierdzą, iż dokonano 
tego popełniając w znacznym stopniu plagiat idei buddyjskich. W istocie 
rzeczy filozofowie sungowscy byli po prostu pod wielkim wpływem poglą­
dów buddyjskich i taoistycznych, co z konieczności znalazło też wyraz 
w ich dziełach. Mówi się często, iż neokonfucjanizm jest syntezą konfucja­
nizmu, buddyzmu i taoizmu, w której konfucjanizm jest elementem domi­
nującym. Gdyby przyjąć to stwierdzenie, należałoby je zaopatrzyć jednak 
w zastrzeżenie, iż w owej syntezie zarówno taoistyczne poszukiwanie nie­
śmiertelności, jak i buddyjski mistycyzm i wyrzeczenie się świata skutecz­
nie na ogół zignorowano lub ominięto, natomiast w dużej mierze został 
zachowany agnostyczny charakter wcześniejszego konfucjanizmu. 

Z sześciu najsłynniejszych filozofów sungowskich pięciu działało 
w XI w. i większość z nich znajdowała się, dosyć logicznie, w szeregach 
przeciwników Wang An-szy. Do nich należał Czou Tun-i (1017—1073), 
którego studia poświęcone Księdze Zmian (I Czing) wiodły do wypraco­
wania przezeń koncepcji Najwyższej Ostateczności (T'ai Czi), mającej fun­
damentalne znaczenie dla metafizyki neokonfucjańskiej. Wpływy myśli 
taoistycznej na poglądy Czou Tun-i mają być całkiem wyraźne. Współ­
czesny mu Szao Jung (1011 — 1077) nazywany bywa doradcą intelektual­
nym grupy przeciwników Wang An-szy. Zajmował się on również zagadnie­
niem kosmologii, a jego podejście jest, być może, nawet jeszcze bardziej 
zawiłe od Czou Tun-i; rozwinął on złożoną teorię numerologiczną, która 
stanowiła podstawę jego koncepcji, a poglądy te też wykazywały znaczne 
wpływy taoizmu. 

Inne elementy myśli neokonfucjańskiej stworzyli dwaj bracia Cz'eng 
Hao (1031-1085) oraz Cz'eng I (1032-1107). Byli oni obaj, zwłaszcza 
młodszy, płodnymi pisarzami i zdecydowanymi oponentami Wang An-szy, 
twórcami tzw. szkoły Lojangu, a ich wkład do filozofii stanowiło rozwinię-



cie koncepcji li (rozum, lub raczej, zasada) jako pierwiastka wszechobec­
nego we wszystkich przejawach wszechświata. Ich wuj, Czang Tsai (1020— 
— 1077), podkreślił z kolei znaczenie materii jako elementu pierwotnego 
przy wszelkim rozpatrywaniu wszechświata. 

Najsławniejszym i najważniejszym jednak filozofem epoki Sung był 
człowiek późniejszego pokolenia, Czu Si (1130—1200). Spędził on większość 
życia w służbie państwowej, chociaż nigdy nie osiągnął wysokich stanowisk. 
O znaczeniu Czu Si dla dziejopisarstwa była już mowa, bez porównania 
jednak ważniejszą rolę odegrał on jako najwybitniejszy od czasów epoki 
Han komentator kanonu konfucjańskiego. Jego prace w tej dziedzinie zo­
stały z czasem uznane za ogólnie obowiązującą interpretację tej spuścizny. 
W tym też tkwi jeden z głównych problemów przy omawianiu neokon-
fucjanizmu oraz wkładu Czu Si. Twierdził on o sobie — podobnie zresztą 
jak Konfucjusz — że jest tylko interpretatorem, a nie innowatorem. 
W istocie zaś Czu Si, ignorując warunki historyczne, w których powstały 
idee Konfucjusza, oraz bardzo dowolnie interpretując i obciążając kon­
fucjanizm całym balastem natchnionej przez buddyzm metafizyki, zmieniał 
w znacznej mierze samą istotę konfucjanizmu. Można jednak również 
uważać, iż stanowiło to nieuchronną modernizację lub adaptację do no­
wych, zmienionych warunków. 

Niewątpliwie największym osiągnięciem Czu Si było opracowanie 
złożonej, ale usystematyzowanej kosmogonii metafizycznej, stanowiącej 
syntezę poglądów jego wyżej wspomnianych poprzedników. Posługiwał 
się przy tym niemal wszystkimi ich koncepcjami, jak i starymi teoriami Pię­
ciu Pierwiastków oraz Jin i Jang. Zjednoczył on wszystkie te różnorodne 
elementy w jedną, logicznie konsekwentną całość, opartą na obiektywno-
-idealistycznym pojmowaniu świata. Dla wielkiego daru syntezy porównuje 
się go często do Tomasza z Akwinu. 

Wydaje się jednak możliwe, iż metafizyczna strona neokonfucjanizmu 
nie była tak istotna, jak jego poglądy społeczno-polityczne, które również 
usystematyzowane zostały przez Czu Si. Idąc śladami tradycyjnego skupie­
nia się konfucjanizmu na zagadnieniach społeczeństwa ludzkiego, powró­
cono do problemów stawianych przez Mencjusza, a dotyczących istoty 
natury człowieka. Czu Si poparł poglądy Mencjusza o tzw. immanentnej 
dobroci natury ludzkiej, ale aprobata ta łączyła się u niego bardzo ściśle 
z uwypukleniem paternalistycznych aspektów nauki konfucjańskiej; miało 
to doprowadzić do wzmocnienia oraz zachowania istniejącego ustroju 
społecznego. Uwydatnianie walorów i znaczenia Pięciu Stosunków oraz kon­
cepcje zbliżone były przeznaczone, w ostatecznym rachunku, do stworzenia 
klimatu intelektualnego, w którym panowanie biurokracji pochodzącej 



z gentry nie tylko pozostawałoby nie kwestionowane, lecz — co więcej — 
byłoby uznane za godne akceptacji zarówno z punktu widzenia moralnego, 
jak i intelektualnego. 

Nie dziwi szczególnie fakt, że współcześni Czu Si uznali dokonaną 
przezeń rekonstrukcję i systematyzację idei konfucjańskich za zbyt daleko 
idącą. Większość uczonych owego okresu uważała poglądy Czu Si oraz jego 

Porcelana — epoka Sung 

szkoły — nazywała się ona „Szkołą Tao (Drogi)", tak też określa się neo-
konfucjanizm po chińsku — za heretyckie. Czu Si i jego zwolennicy stali 
się nawet przedmiotem prześladowań, zresztą ograniczonych. Dopiero po 
jego śmierci poglądy te zostały uznane i podniesione do rangi doktryny 
urzędowej, czasami zwanej również czu-si-izmem. Po stosunkowo krót­
kim upływie czasu stały się one podstawą niewzruszonej ortodoksji i jedy­
nie możliwego do przyjęcia światopoglądu oraz uchodziły za wyłącznie 
uznawany i obowiązujący komentarz do ksiąg klasycznych. 

W owej nowej roli neokonfucjanizm przekształcił się, bynajmniej nie 
tylko w dziedzinie filozoficznej, w hamulec wszelkiego dalszego rozwoju 
intelektualnego Chin, stając się pożywką dla rozwoju pustego i płytkiego 
scholastycyzmu. Utrzymując tę swoją rolę w istocie rzeczy do XX w., 
neokonfucjanizm przyczynił się walnie do skostnienia i skamienienia 
cywilizacji i kultury chińskiej, co z kolei rzutowało w sposób istotny na 
nieszczęsne losy kraju, w chwili kiedy stanął on w obliczu wtargnięcia Za­
chodu. Być może nawet nieco wcześniej, podczas inwazji mandżurskiej, 
bieg historii mógłby się potoczyć inaczej, gdyby społeczeństwo mingowskie 
zagrożone tym najazdem nie było tak intelektualnie zgaszone i wyjało­
wione przez neokonfucjanizm. Marazm kultury chińskiej po epoce Sung, 
w którego powstaniu neokonfucjanizm odegrał tak istotną, chociaż bynaj-



mniej nie wyłączną rolę, jest zagadnieniem ogromnie złożonym, nie zbada­
nym dotychczas w dostatecznym stopniu ani zadawalająco nie przeanali­
zowanym lub wyjaśnionym. 

Stabilność, chociaż częściowa i powierzchowna, feudalnego społeczeń­
stwa chińskiego, w której wytworzeniu neokonfucjanizm miał niewątpliwie 
duże znaczenie, spowodowana była wieloma czynnikami. Efektywność 
organizacji społeczno-gospodarczej i politycznej była tego rodzaju, iż 
wykluczała konieczność poszukiwania metod lub środków zmian, reformy 
lub postępu. Panowanie biurokracji oraz gentry nie spotykało się zasadniczo 
z żadną realną groźbą poza powstaniami chłopskimi, zawsze w ostateczności 
skutecznie stłumionymi, oraz inwazjami koczowników Północy, z którymi 
w istocie rzeczy można było zawsze osiągnąć specyficzny kompromis. 
Wysoki poziom kultury, bogactwa i rozwoju ekonomicznego kraju, prze­
wyższającego resztę świata w epoce Sung, doprowadził też do wzmocnienia 
poczucia wyższości Chin w stosunku do wszystkich pozostałych krajów, do 
dalszego pobudzenia kompleksu „Państwa Środka", tj. do uważania Chin 
za jedyną prawdziwie cywilizowaną część świata, i tym samym ostatecznie 
do tego stanu samozadowolenia, który miał się okazać tak zgubny. Cena, 
jaką Chiny miały zapłacić w przyszłości za swoją wielkość i rozkwit w owej 
erze, była doprawdy olbrzymia — być może całkiem niewspółmierna ze 
wspaniałymi osiągnięciami cywilizacji sungowskiej. 



XIX. PANOWANIE MONGOLSKIE -
DYNASTIA JÜAN 

PANOWANIE MONGOŁÓW 
W CHINACH 

ORAŻKA ostatnich zwolenników Sun 
gów oznaczała rozciągnięcie panowania Mongołów na cały kraj; znaczna 
część Chin już od dziesiątków lat znajdowała się pod ich władzą. Było to 
największe zwycięstwo osiągnięte do owej chwili przez koczowników z Pół­
nocy nad ich sąsiadami rolniczymi z Południa i oznaczała dla tych ostat­
nich podporządkowanie się prawdopodobnie najbardziej despotycznemu 
i bezwzględnemu reżymowi, pod jakim się kiedykolwiek znaleźli, prowadzą­
cemu świadomie politykę dyskryminacji i ucisku narodowego. Polityka 
ta zaś wywodziła się w dużym stopniu ze wzajemnej nienawiści i nieufności 
Mongołów i Chińczyków, które przetrwały przez cały okres Juan. 

Mongołowie oparli się na chińskim systemie administracyjnym, po­
nieważ nadal jedynie nim można było się posługiwać dla rządzenia krajem 
i wyzyskiwania jego gospodarki rolnej. Trzymali się na ogół wzorów sun-
gowskich i t'angowskich, ale wprowadzili też niektóre bardzo istotne in­
nowacje. Po podboju Południowych Sung ludność całego kraju podzielona 
została na cztery grupy. Pierwsza z nich składała się z samych Mongołów, 
którzy jako uprzywilejowana elita rządząca mieli zachować swoją siłę mi­
litarną. Garnizony ich rozmieszczono w kluczowych ze strategicznego 
punktu widzenia miejscowościach w całym kraju. Znaczną większość wyż­
szych stanowisk w aparacie państwowym zastrzeżono wyłącznie dla Mon­
gołów. Do drugiej grupy wchodziły różne narodowości środkowoazjatyckie, 
przeważnie tureckie, będące sojusznikami Mongołów, jak np. Ujgurzy, 
których wpływ na Mongołów był bardzo znaczny (Mongołowie m. in. 
oparli swój alfabet na ujgurskim). Pozycja tej grupy była prawie tak ko­
rzystna, jak mongolskiej, i z niej Mongołowie czerpali poważną część 
personelu dla obsadzania stanowisk w służbie państwowej w Chinach. 
Pomoc ich miała ogromną wartość, gdyż ludy te były wówczas o wiele 
bardziej cywilizowane i doświadczone niż sami Mongołowie. Trzecia 



grupa składała się z wcześniej podbitych Chińczyków z Północy i obejmo­
wała również resztki Kitanów i Dżurczenów; jej rola polityczna była bez 
porównania mniejsza od dwóch poprzednich. Wreszcie do czwartej grupy 
zaliczali się Chińczycy z Południa, do których Mongołowie mieli najmniej 
zaufania; pozbawiono ich wszelkiego udziału w rządach, zabroniono po­
siadania broni, gromadzenia się itp. 

W tych okolicznościach chińskie rody obszarnicze po raz pierwszy 
w dziejach zostały pozbawione swoich tradycyjnych stanowisk państwo­
wych, tj. kontroli nad rządem. W istocie rzeczy jednak poważna ich część, 
zwłaszcza rody zamożniejsze, kontynuowała kolaborację z najeźdźcami, 
którzy pozostawiali nienaruszony stan posiadania większości wielkich 
majątków. Twierdzi się często, że wielu obszarników odmówiło współpracy 
z Mongołami i wycofało się na wieś do swoich majątków, aby zajmować 
się tam literaturą i sztuką. Wydaje się nieco wątpliwe, by owo wycofanie 
było dobrowolne; zadecydowało raczej to, iż Mongołowie nie trzymali się 
wzoru poprzednich zdobywców koczowniczych i nie korzystali w tej samej 
mierze z usług urzędników chińskich. Należy tu jednak zaznaczyć, iż szereg 
wybitnych uczonych, a zwłaszcza artystów, odmówiło rzeczywiście współ­
pracy z Mongołami, odrzucając np. zaproszenia na dwór Kubilaja. 

Różne przyczyny składały się na stosowaną przez Mongołów politykę 
nieprzyciągania Chińczyków do współudziału w rządzeniu krajem. Nie­
wątpliwie czynnikiem utrudniającym współpracę była rozbieżność pod 
prawie każdym względem, zarówno obyczajów, jak i kultury; była ona 
większa między Mongołami a Chińczykami niż w poprzednim wypadku 
Kitanów i Dżurczenów, którzy zresztą ulegli niezmiernie szybko sinizacji. 
Jeszcze istotniejsze znaczenie miał prawdopodobnie fakt, że Chiny stano­
wiły tylko część wielkiego imperium Mongołów, aczkolwiek część najważ­
niejszą i najbogatszą, która wkrótce zresztą przekształciła się w całkiem 
niezależne państwo w łonie tego imperium. Mongołowie mogli zatem 



15. Panowanie Mongołów. Cesarstwo Kubilaja 



w znacznie większym stopniu niż ich poprzednicy kitańscy i dżurczenowscy 
korzystać z zasobów ludzkich innych części swojego imperium dla utrzy­
mania władzy w Chinach. Prawdą jest, iż system egzaminów został 
wznowiony w 1315 r. i że zwiększał się stopniowo napływ Chińczyków do 
szeregów biurokracji, ale w dalszym ciągu najwyższe stanowiska zastrze­
żone były dla Mongołów oraz ich klientów środkowoazjatyckich. Znaczna 
większość niższych stanowisk, zwłaszcza kancelaryjnych, pozostawała oczy­
wiście zawsze w rękach Chińczyków. 

Zatrudnianie pokaźnej liczby cudzoziemców wiązało się też z mongolską 
polityką religijną. Od początku główną tendencję rządu mongolskiego 
w tej dziedzinie stanowiło stosowanie, ze względów politycznych, daleko 
idącej tolerancji dla wszystkich „znośnych" religii. Sami Mongołowie byli 
pierwotnie szamanistami, a w miarę upływu czasu skłaniali się głównie do 
buddyzmu, zwłaszcza gdy zostali objęci wpływem lamaizmu tybetańskiego — 
najbardziej prymitywnej i zniekształconej formy tej religii — który z cza­
sem stał się dominującą wiarą wszystkich plemion mongolskich. Tłuma­
czyło się to obecnością wielu pierwiastków szamanistycznych w kulcie 
tybetańskim, co ułatwiało Mongołom zrozumienie i przyjęcie tej religii. 
Źródła chińskie pełne są opowiadań o skandalicznym zachowaniu się la­
mów w okresie, kiedy dzięki poparciu władców mongolskich stali się 
potęgą, panosząc się w całym kraju. 

Podczas panowania dynastii Juan pojawiło się ponownie w Chinach 
chrześcijaństwo, zarówno w nestoriańskiej, jak i w katolickiej swojej 
odmianie. Wśród arystokracji mongolskiej znajdowało się wielu wyznawców 
nestorianizmu (wynikało to też z wpływu Ujgurów, którzy przeszli na tę 
wiarę podczas istnienia państwa Zachodnie Liao) i kościół nestoriański 
osiągnął poważne znaczenie i bogactwo. Misje franciszkańskie przejawiały 
również wiele aktywności, lecz znajdowały one też więcej zwolenników 
wśród Mongołów i Turków niż wśród Chińczyków. Szczytowym ich osiąg­
nięciem było założenie w 1307 r. arcybiskupstwa w Pekinie. Obydwa te 
kulty znikły jednak całkowicie wraz z Mongołami przy upadku ich pa­
nowania, ponieważ były one zbyt blisko z nimi powiązane. 

Los islamu, którego wpływy również rozszerzyły się znacznie w okresie 
Jüan, miał być inny. Szerzenie tej wiary łączyło się z zatrudnianiem przez 
Mongołów licznych rzesz mieszkańców Azji Środkowej, których znaczna 
większość, poza Ujgurami, była już wówczas mahometanami. Dzięki 
nim islam rozprzestrzenił się na Północnym Zachodzie (Kansu) oraz na 
Południowym Zachodzie (Jünnan) w tak wielkim stopniu, iż te społeczności 
muzułmańskie mogły się utrzymać, korzystając przy tym z położenia 
geograficznego, nawet po przepędzeniu swoich opiekunów mongolskich 
z Chin. 



Kao K'o-kung, Krajobraz po deszczu — okres Juan 

Tylko jeden z głównych kultów religijnych nie prosperował za pano­
wania Mongołów — taoizm. Wynikało to częściowo z zadawnionej rywa­
lizacji taoizmu i buddyzmu. Władcy mongolscy, a zwłaszcza sam Kubilaj, 
jako szczodrzy patroni kościoła buddyjskiego stanęli po stronie buddyzmu. 
Spalono cały kanon taoistyczny (lecz bez takich dzieł filozoficznych, jak 
Tao Te Czing) oraz zapędzono kościół taoistyczny w podziemie, gdzie też 
miał on odegrać znaczną rolę w działalności politycznej wymierzonej prze­
ciwko władzy mongolskiej. Kościół buddyjski zaś przekształcił się w wielką 
potęgę polityczną, niewątpliwie wykorzystywaną przez Mongołów jako 



przeciwwaga konfucjanizmu, i powiększył wielce swoje bogactwa, stając 
się ponownie jednym z największych właścicieli ziemi w kraju. 

Po śmierci w 1294 r. w wieku 80 lat Kubilaja, zwycięzcy Południowych 
Sung oraz założyciela dynastii Juan, na tronie przez resztę panowania mon­
golskiego zasiadali wyłącznie ludzie mierni. Wnuk Kubilaja panował do 
1307 r., a później sześciu cesarzy nastąpiło szybko po sobie; ostatni cesarz 
mongolski sprawował władzę od 1333 do 1367 r. Mongolska klasa rządząca 
wykazywała szczególną skłonność do morderczych intryg i zawziętej walki 
o władzę, co przyczyniło się też walnie do jej upadku. Ujawniło się to już 
nawet za panowania Kubilaja, najpotężniejszego ze wszystkich cesarzy 
mongolskich; za jego rządów miały miejsce długo trwające rebelie dwóch 
książąt mongolskich, Kaidu w Azji Środkowej oraz Najana w Mandżurii. 

SKUTKI SPOŁECZNE I GOSPODARCZE PANOWANIA MONGOLSKIEGO 

Mongołowie rządzili Chinami jako krajem podbitym i skutki tego 
były widoczne nie tylko w sferze politycznej, lecz również w dziedzinie 
społecznej i gospodarczej. Rozpatrując panowanie mongolskie jako całość, 
można stwierdzić, iż było ono nie tylko przeszkodą w dalszym wzroście 
ekonomicznym kraju, ale nawet przyczyną regresu. 

Na początku swoich rządów najeźdźcy mongolscy skonfiskowali znaczną 
ilość ziemi chłopskiej, zwłaszcza na Północy, i część jej przekształcili na 
pastwiska. Wiele ziemi państwowej i prywatnej rozdali członkom arysto­
kracji mongolskiej, hojną ręką obdarzyli również nowymi majątkami 
świątynie buddyjskie. Polityka zwiększania ciężarów podatkowych ozna­
czała dla wielu wolnych chłopów ruinę, zadłużenie (przy stopie lichwiar­
skiej wynoszącej do 100% rocznie) i ostatecznie utratę ziemi. W tych wa­
runkach liczba wielkich majątków zwiększyła się jeszcze bardziej, nawet 
w porównaniu z okresem Sung, a jednocześnie wzrosła liczba dzierżawców 
chłopskich. Ta polityka wobec chłopstwa spowodowała drugą wielką falę mi­
gracji chłopskiej na Południe, tym razem z doliny Jangtse do Fukienu 
i Dwóch Kuangów. 

Władcy mongolscy, być może ze względu na swoje koczownicze pocho­
dzenie, nie zdawali sobie sprawy z konieczności właściwego utrzymywania 
systemu wodnego w Chinach Północnych i Środkowych. Zaniedbania w tej 
dziedzinie spowodowały załamanie się wielu tam, m. in. na Rzece Żółtej, 
co doprowadziło do wielkich strat ludzkich i materialnych i tym samym 
do jeszcze większego zubożenia ludności wiejskiej. Dane ze spisu w 1290 r. 
określają ludność na 58,8 mln w porównaniu z ponad 100 mln w 1125 r. 
na mniejszym obszarze, bo obejmującym tylko Południowe Sung. Nawet 



jeżeli przyjąć bardzo wiele nieścisłości w przeprowadzeniu owego spisu, 
różnica wskazuje na olbrzymie straty ludzkie spowodowane wojnami 
XII i XIII w., a zwłaszcza samym najazdem mongolskim. 

Położenie rzemieślników w czasach jüanowskich nie było o wiele 
lepsze niż chłopów. Zgodnie ze swoim zwyczajem, praktykowanym podczas 
podboju Azji Środkowej i Zachodniej, Mongołowie w Chinach również 
przekształcili wielu rzemieślników w swoich poddanych i zmuszali ich do 
pracy wyłącznie na rzecz państwa. Doprowadziło to do znacznego skrępo­
wania rozwoju rzemiosła; pozostali zaś wolni rzemieślnicy obciążeni byli 
bardzo wysokimi podatkami. 

Włączenie Chin do olbrzymiego imperium Mongołów, z jego otwar­
tymi i bezpiecznymi szlakami handlowymi wiodącymi aż do Bagdadu 
i Kijowa, doprowadziło do znacznego rozwoju handlu zagranicznego. 
Nie przyniosło to jednak żadnych specjalnych korzyści Chinom, ponieważ 
prawie cała ta wymiana znajdowała się w rękach kupców obcych, zwłaszcza 
mahometan z Azji Środkowej (będących również bardzo często rządo­
wymi poborcami podatków), a zyski z handlu wywożone były z Chin. 
Spowodowało to drenaż pieniędzy metalowych i jeszcze bardziej podmino­
wało podupadającą sytuację ekonomiczną. Położenie finansowe zaś z kolei 
pogorszyło się w wyniku polityki mongolskiej kontynuowania na jeszcze 
większą skalę sungowskiej praktyki używania pieniędzy papierowych, co 
musiało nieuchronnie doprowadzić do inflacji i ostatecznie do całkowitej 
deprecjacji pieniądza. Zjawiskom tym towarzyszyły nieograniczona ko­
rupcja i łapownictwo w administracji mongolskiej. Przykładem jest kariera 
Ahmeda Fanakatiego, jednego z ministrów Kubilaja, słynnego ze zdzier-
stwa i pochodzącej z niego olbrzymiej fortuny; został on potępiony dopiero 
po śmierci zadanej mu przez Chińczyka. 

Kubilaj ustanowił — jak wspomniano — stolicę swoją w Pekinie, 
a miasto to, stanowiące teraz ośrodek całego imperium mongolskiego, 
wielce rozbudował. Stolica zaplanowana była doprawdy imponująco — 
dzisiejsze centrum, tj. Miasto Cesarskie, pochodzi z tych czasów, gdyż 
Mingowie budowali na jüanowskich podstawach, ale owa wspaniałość, 
odzwierciedlająca barbarzyńskie umiłowanie splendoru i monumentalności, 
była odwrotną stroną ciągłego ubożenia Chin jako całości. Nowa stolica 
wymagała niezmiernie dużych zapasów żywności z Południa, dla zapew­
nienia więc dowozu przedłużono Wielki Kanał, tak że sięgał on prawie 
do Pekinu. Transport tą drogą nie zaspokoił jednak potrzeb stolicy, toteż 
rozbudowano również wielką flotę dla przewozu zboża na Północ drogą 
morską. Przy budowie stolicy i rozszerzaniu kanału zapędzono do pracy 
przymusowej niezliczone rzesze miejscowej ludności. 



Wu Czen, Krajobraz z dwoma sosnami — okres Juan 

KAMPANIE MONGOLSKIE W AZJI WSCHODNIEJ. CHINY A ŚWIAT 

Dzieje ekspansji imperium mongolskiego w Azji Środkowej i Za­
chodniej, jak i w Europie Wschodniej nie wchodzą bezpośrednio w zasięg 
historii Chin i tym samym nie będą, mimo iż jest to przedmiot niezmiernie 
ciekawy, tutaj omawiane; należy jednak zwrócić uwagę na te kampanie 
mongolskie w Azji Wschodniej, w których Chiny stanowiły zasadniczą 
bazę wypadową. Mongolska żądza łupu, władzy i podbojów pozostawała 



całkiem nie zaspokojona do końca XIII w. Przeciwko niemal wszystkim 
krajom sąsiadującym z Chinami organizowano liczne wyprawy. Niejedno­
krotnie usiłowano dokonać podboju Indochin (zarówno Wietnamu, jak 
i Kambodży) oraz Burmy. Mongołowie odnosili zazwyczaj powodzenie 
jedynie podczas pierwszej fazy ataku, nigdy jednak nie zdołali utrwalić 
swojej władzy w Azji Południowo-Wschodniej. Składały się na to dwie 
zasadnicze przyczyny: po pierwsze, niezłomny, odważny opór ludności 
tych krajów — odnosiło się to w szczególności do Wietnamczyków, którzy 
prowadzili niezmiernie skuteczną walkę podjazdową przeciwko najeźdźcom 
mongolskim — oraz, po drugie, ciężkie warunki klimatyczne, wręcz zabój­
cze dla koczowników ze stepów Północy. Istotne znaczenie miał również 
fakt, że konnica mongolska była mało przydatna w dżungli; jeszcze bardziej 
bezsilna miała się okazać wobec morza, w czasie wyprawy przeciwko 
Japonii. 

Kubilaj, upojony swoją potęgą i zasięgiem władzy, wysłał pierwszą 
ekspedycję przeciwko Japonii w 1274 r. W skład jej wchodziło 300 dużych 
okrętów oraz 400— 500 mniejszych; załoga ich była koreańska lub chińska, 
a na pokładach znajdowało się przeszło 15 tys. żołnierzy mongolskich 
i chińskich oraz 8 tys. koreańskich. Wyprawa poniosła całkowitą klęskę 
wskutek oporu Japończyków oraz gwałtownych burz. Po upadku Połud­
niowych Sung Kubilaj, wykorzystując zasoby budownictwa okrętowego 
w Chinach Południowych oraz swojego wasala Korei (Mongołowie doko­
nali pierwszego najazdu na Koreę w 1231 r., podbili zaś ją całkowicie 
do 1258 r.), utworzył dwie duże armady, koreańską i chińską, dla nowej 
inwazji Królestwa Wyspiarskiego. W następnej wyprawie wzięło udział 
100 tys. wojsk chińskich z Południa; jak na ironię były to dawne wojska 
sungowskie które przeszły na stronę Mongołów, oraz 40 tys. żołnierzy 
z Północy, Mongołów, Chińczyków i Koreańczyków. Ani Chińczycy, ani 
Koreańczycy nie wykazywali szczególnej chęci do walki na rzecz swoich 
panów mongolskich. Po dokonaniu pierwszego desantu, któremu Japoń­
czycy skutecznie się przeciwstawili, słynny taifun „Kamikaze" (Boski Wiatr) 
zniszczył w sierpniu 1281 r. prawie wszystkie statki, pozostawiając część 
armii bez możliwości odwrotu. Większość tych jednostek została wybita 
przez Japończyków, darowano życie tylko niektórym Chińczykom i Ko­
reańczykom ze względu na posiadaną przez nich umiejętność budowania 
okrętów. Kubilaj rozpoczął przygotowania do nowej ekspedycji, aby 
pomścić poprzednie swoje porażki, lecz nigdy nie doszła ona do skutku. 
Zarówno zwycięstwo, jak i pamięć o inwazji mongolskiej miały odegrać 
ważną rolę w przyszłych stosunkach między Japonią a Chinami. 

Dzięki temu, iż Chiny stanowiły część olbrzymiego imperium mongol-



skiego, oraz wskutek wspomnianego już wzrostu wymiany handlowej 
zostały nawiązane stosunki między Europą i Chinami na większą niż kie­
dykolwiek dotąd skalę; odegrały one też istotniejszą rolę niż wszystkie 
przyszłe kontakty aż do XIX w. Wielu kupców i misjonarzy pozostawiło 
relacje dotyczące swoich podróży do krajów Wielkiego Chana Mongołów, 
najlepiej jednak jest znany kupiec wenecki Marco Polo. Długi pobyt 
w Chinach, służba w charakterze wysokiego i zaufanego urzędnika Kubi­
laja oraz liczne podróże po terytorium państwa mongolskiego dostarczyły 
mu bogatych materiałów do książki pt. Opisanie świata, stworzonej w wię­
zieniu genueńskim, gdzie przebywał jako jeniec wojenny. Była to naj­
lepsza i najbardziej szczegółowa relacja o Państwie Środka, którą Europa 
miała otrzymać aż do chwili rozpoczęcia działalności literackiej przez 
misjonarzy jezuickich w XVII w. Mimo swoich nieścisłości dzieło Marco 
Polo jest nadal bezcennym i jednym z najlepszych źródeł do okresu pano­
wania mongolskiego. Sam utwór stał się przedmiotem szeroko zakrojonej 
pracy badawczej, z której wynika, że ogólnie biorąc dzieło to jest wiary­
godne. 

Należy tu wspomnieć, że z polskiego punktu widzenia godna uwagi 
jest wcześniejsza misja posła papieskiego, mnicha franciszkańskiego Gio-
vanniego de Piano Carpini, który wziął ze sobą w roli tłumacza Benedykta, 
mnicha polskiego z Wrocławia, być może pierwszego Polaka, który od­
wiedził Azję Wschodnią. Piano Carpini opuścił Europę w 1245 r. i dotarł 
do dworu Wielkiego Chana, Gujuka, w 1246 r., wracając już w następ­
nym roku przez Kijów i Polskę. Pozostawił on ciekawą relację ze swojej 
misji — uczynił to też Benedykt — która zresztą zakończyła się niepowo­
dzeniem. 

Kontakty były dwustronne, gdyż niewątpliwie wielu Chińczyków za­
wędrowało w owym czasie do Europy, a zwłaszcza do krajów podlegają­
cych władzy mongolskiej, np. na Ruś, o czym zdają się świadczyć np. 
nazwy Kitajgorod w Moskwie i w Nowogrodzie. Lecz związki Chin z Azją 
Zachodnią, z Persją i Arabami były o wiele aktywniejsze niż z Europą 
i wzajemne oddziaływanie odbywało się tu na wielką skałę. Właśnie poprzez 
te kontakty z Azją Zachodnią wielkie wynalazki chińskie — drukarstwo, 
papier i proch — rozpoczęły swoją wędrówkę na Zachód. 

Rozwój stosunków z innymi częściami świata w okresie Juan wywarł 
jednak zadziwiająco mały wpływ na dalszy rozwój cywilizacji chińskiej. 
Jedną z głównych prawdopodobnie przyczyn było wymiecenie po przy­
wróceniu chińskiej władzy politycznej wszystkich elementów obcych zwią­
zanych z panowaniem mongolskim oraz położenie znacznego nacisku na 
powrót do wszystkiego, co chińskie. Inna przyczyna leżała w poprzednio 



wspomnianym — niemal immanentnym — poczuciu wyższości swojej 
cywilizacji, które Chińczycy przejawiali już w okresie Sung, co było 
wówczas w pewnej mierze uzasadnione. Poczucie to nie tylko nie wygasło, 
ale w istocie spotęgowało się znacznie w wyniku barbarzyńskiego pano­
wania Mongołów. 

UPADEK DYNASTII JUAN 

Wiele czynników złożyło się na stosunkowo szybki zanik i upadek pa­
nowania mongolskiego w Chinach. Istotne znaczenie miała degeneracja 
mongolskiej klasy panującej, czego przejawem były m. in. nieustanne 
walki wewnętrzne. Niemniej ważny był fakt, iż już w ciągu pierwszego 
pokolenia Mongołowie żyjący w Chinach utracili większą część swojej — 
którą tak się chełpili — zdolności militarnej, jedynej podstawy ich „prawa 
do panowania", a armie mongolskie, ongiś postrach całego świata cywili­
zowanego, stały się w znacznym stopniu nieużyteczne i nie były w stanie 
zapewnić dynastii mongolskiej utrzymania się przy władzy. Imperium mon­
golskie ulegało również — jak można było się spodziewać — dezintegracji, 
rozpadając się na poszczególne państwa, w których Mongołowie, pozosta­
jący warstwą rządzącą, stracili jednak wiele ze swojej odrębności oraz 
zagubili poczucie jedności narodowej. Wpłynęło to niewątpliwie również 
na osłabienie położenia Mongołów w Chinach; mongolscy władcy innych 
państw, będący zresztą często rywalami Pekinu, zaabsorbowani własnymi 
sprawami i interesami nie stanowili żadnej pomocy w utrzymaniu władzy 
mongolskiej w Chinach. 

W odróżnieniu od poprzednich najeźdźców z Północy Mongołowie 
w stopniu o wiele mniejszym ulegli procesowi sinizacji. Tłumaczy się to 
szeregiem przyczyn, oprócz wspomnianych poprzednio wielkich rozbież­
ności kulturalnych i obyczajowych, które początkowo oddzielały Mon­
gołów od Chińczyków. Istotną rolę odegrały świadome wysiłki Mongołów 
zmierzających do zachowania swojej odrębności jako osobnej kasty rzą­
dzącej; osiągnęli oni w tym zakresie większe powodzenie niż ich poprzed­
nicy, m. in. dzięki temu, iż Mongołów było więcej w Chinach niż w swoim 
czasie Kitanów lub Dżurczenów (podaje się zwykle liczbę półtora miliona, 
mogła ona być jednak i wyższa). Pierwotny tryb życia Mongołów jako ko­
czowników w pełnym tego słowa znaczeniu również odgrywał pewną rolę. 
Najważniejszy był jednak prawdopodobnie fakt, iż panowanie mongolskie 
trwało stosunkowo krótko, mniej niż 100 lat, Ucząc od upadku Południo­
wych Sung. Jest oczywiście możliwe, iż proces sinizacji by się pogłębił, 
gdyby Mongołowie zdołali się utrzymać przy władzy. Ich niepodatność 



Huang Kung-wang, Krajobraz — okres Juan 

na asymilację była jednak być może jedną z zasadniczych przyczyn niezdol­
ności utrzymania swojego panowania. 

Znamienna wrogość Chińczyków do panowania mongolskiego jest 
widoczna w prawie wszystkich pracach historyków chińskich, wcześniejszych 
i nowoczesnych. Podkreślają oni, nie bez dużej dozy słuszności, zgubne, 
niszczycielskie skutki dominacji mongolskiej dla rozwoju Chin oraz ol­
brzymie cierpienia narodu chińskiego spowodowane inwazją i panowaniem 
mongolskim. Nie kryją oni swojej głębokiej pogardy dla niskiego poziomu 
obyczajów i kultury Mongołów, wytykając charakterystyczne podobno 
wady najeźdźców — pijaństwo, niechlujstwo, jak i niebywałe okrucieństwo. 
Wszystko to stanowiło prawdę, lecz być może u podstaw takiego stano­
wiska chińskiego leży najbardziej ich nurtujące, krytyczne, fundamentalne 
pytanie, na które nie są w stanie udzielić odpowiedzi: jak to się stało, iż 
wielki, o wiele liczebniejszy i bardziej cywilizowany naród mógł w ogóle 
dostać się w jarzmo takich barbarzyńców, nawet na krótki czas? 

Najważniejszym jednak czynnikiem, który odegrał decydującą rolę 
w obaleniu panowania mongolskiego, była aktywna walka chłopów chiń­
skich. O ile chińska gentry kontynuowała na ogół kolaborację z Mongołami, 
zwłaszcza w Chinach Północnych, chłopstwo, poddane podwójnemu 
uciskowi — obszarników chińskich i reżymu mongolskiego — stało się 
podstawową siłą zmierzającą do zmiany istniejącego stanu rzeczy. Stale 
pogłębiający się kryzys agrarny wraz z ciągle pogarszającymi się warunkami 



Ni Tsan, Krajobraz — okres Juan (1352 r.) 

gospodarczymi — głód na olbrzymią, nawet na Chiny, skalę — stały się 
bodźcem do rozruchów, a później powstań chłopskich. Chłopi po prostu 
nie mieli nic do stracenia. Pierwsze rozruchy nastąpiły już w latach dwu­
dziestych XIV w. Zostały one stłumione nie tyle przez samych Mongo­
łów, ile przez oddziały zbrojne zorganizowane przez obszarników chiń­
skich, którzy w ten sposób faktycznie przyczynili się do utrzymania reżymu 
mongolskiego. 

Kluczową rolę w organizowaniu powstań chłopskich odegrały tajne 
stowarzyszenia, których działalność bynajmniej nie ograniczała się tylko 
do owego okresu, chociaż był to niewątpliwie jeden z najważniejszych i naj­
ciekawszych momentów pojawienia się ich na widowni dziejów Chin. Dwa 
stowarzyszenia miały szczególne znaczenie. Pierwsze z nich to Biały Lotos, 



założony w pierwszej połowie XII w., chociaż według niektórych źródeł 
organizacja ta mogła być powiązania z sektą tej samej nazwy, która powstała 
na początku IV w. jako odłam buddyjskiego kultu T'ien Ta i . W każdym 
razie stowarzyszenie zachowało charakter buddyjski, lecz nieortodoksyjny; 
główny nacisk kładziono na mesjanistyczne kredo dotyczące zjawienia się 
ostatniego Buddy — Maitreji. Sekta propagowała również idee współpracy 
i pomocy wzajemnej oraz troski o potrzeby i dobro ludności. Drugim sto­
warzyszeniem była sekta Białej Chmury, prawdopodobnie pochodzenia 
manichejskiego, która przejawiała już aktywność pod koniec panowania 
Północnych Sung, kiedy jej wyznawcy stali się siłą kierowniczą powstania 
chłopskiego w Czekiangu. 

Wydaje się, iż na początku XIV w. obydwa te stowarzyszenia połączyły 
się w jedną sektę posługującą się nazwą Biały Lotos i rozpoczęły działalność 
rewolucyjną przeciwko Mongołom; w 1308 i powtórnie w 1322 r. rząd 
zakazał istnienia tej organizacji. Niektórzy autorzy twierdzą, iż Biały Lotos 
był główną siłą, odpowiedzialną za skuteczne obalenie dynastii Juan. Jest 
to prawdopodobnie słuszne w tym sensie, że Biały Lotos organizował chło­
pów do walki przeciwko Mongołom, gdyż rzeczywiście sekta rolę tę spełniła 
w utworzeniu ruchu Czerwonych Turbanów. 

W 1351 r. przerwane zostały tamy na Rzece Żółtej i rząd zawerbował 
na roboty przymusowe dla naprawienia szkody 150 tys. chłopów oraz 20 tys. 
wojska. Członkowie Białego Lotosu wykorzystali to zgromadzenie ogromnej 
rzeszy ludzi dla zorganizowania buntu. Ich agitacja cieszyła się znacznym 
powodzeniem i ruch, który przybrał nazwę Czerwonych Turbanów od 
wyróżniającego ubioru głowy, szybko się rozprzestrzenił. Czerwone Tur­
bany wnet stały się panami dużej części Honanu» a ich siły zbrojne wzrosły 
do ponad stu tysięcy. Powstanie wkrótce rozszerzyło się na prowincje 
sąsiednie — Hupei, Szantung i Anhuei. W tej ostatniej jednym z wybitnych 
wodzów w 1352 r. okazał się Kuo Tzu-sing. 

Mongołowie nie mieli efektywniejszych środków przeciwdziałania 
powstaniu oprócz wznowienia dawnych ustaw przeciwko Chińczykom, 
jak np. zakaz posiadania broni. Nawet nieco wcześniej, kiedy niezado­
wolenie Chińczyków wzrastało w sposób widoczny, jedyny wniosek, który 
minister mongolski Bajan zdołał wykoncypować, polegał na tym, iż należa­
łoby dokonać rzezi wszystkich Chińczyków noszących nazwiska Czang, 
Wang, Li, Liu i Czao. Są to najbardziej pospolite ze wszystkich nazwisk i — 
jak podają niektóre zestawienia — nosi je prawie połowa ludności chiń­
skiej. Nawet Mongołowie nie byli jednak zdolni na tym etapie do urzeczy­
wistnienia tej pomysłowej propozycji. 

W miarę wzrostu zasięgu i wpływów ruchu Czerwonych Turbanów jego 



przywódcy — przeważnie pochodzenia chłopskiego, tak jak przytłaczająca 
większość zwolenników — wypowiadali się za restauracją dynastii Sung. 
W 1355 r. uznali Han Lin-era, pochodzącego z rodziny odgrywającej bardzo 
istotną rolę w sekcie Białego Lotosu, za rzekomego potomka Huei Tsunga 
i proklamowali go cesarzem. W istocie rzeczy ruch Czerwonych Turbanów 
był jednak wówczas bardziej ruchem społecznym niż narodowym, gdyż 
chłopi walczyli w takim samym stopniu z chińską gentry jak z rządem mon­
golskim. 

Niezmiernie ważnym czynnikiem stojącym na przeszkodzie powodzeniu 
Czerwonych Turbanów była nieustanna walka o władzę między poszczegól­
nymi przywódcami, która ostatecznie doprowadziła do osłabienia ruchu, 
a co za tym idzie, do dalszego utrzymania się przez pewien czas władzy 
mongolskiej. Zjawisko to, charakterystyczne dla tak wielu powstań chłop­
skich, miało się powtórzyć przy jednym z największych — rewolucji taj-
pingów w XIX w. Niemniej jednak północna grupa wojsk Czerwonych 
Turbanów zdolna była do przedsięwzięcia w latach 1357—1359 licznych 
najazdów na Chiny Północne, zbliżając się również w pewnej chwili do sa­
mego Pekinu. Zdobyto szereg miast, lecz metody działań wojennych, zbli­
żone do zbójeckich, podobne były też do niektórych wcześniejszych buntów 
chłopskich, np. do powstania Huang Cz'ao, i tym samym nie potrafiono 
odpowiednio skonsolidować zdobytego terytorium. Chińska gentry, prze­
rażona ruchem żywiołu chłopskiego, zorganizowała własne siły zbrojne 
i połączyła się z Mongołami w walce przeciwko armiom chłopskim, tak 
że do 1362 r. wszystkie oddziały Czerwonych Turbanów w Chinach Pół­
nocnych poniosły całkowitą klęskę. 

W tym okresie rozpoczął działalność w dolinie Jangtse przywódca chłop­
skiego pochodzenia, który miał dokonać ostatecznego obalenia dynastii 
Juan. Był to Czu Jüan-czang, przyszły założyciel dynastii Ming, którego 
porównuje się często — i słusznie — do Liu Panga z czasów Hanów. Uro­
dził się w 1328 r. w Anhuei, w dolinie rzeki Huai, na północny zachód od 
Nankinu, w rodzinie biednych dzierżawców. Gdy liczył 17 lat, cała jego ro­
dzina wyginęła z głodu i zarazy, a sierota, aby zapewnić sobie egzystencję, 
stał się mnichem buddyjskim. Spędził wówczas co najmniej trzy lata jako 
wędrujący mnich-żebrak i możliwe, iż w owym czasie stał się członkiem 
Białego Lotosu, chociaż później, będąc już cesarzem, sam temu stanowczo 
zaprzeczał. To ostatnie jest jednak zrozumiałe z uwagi na fakt, iż wówczas 
wydał on już zakaz istnienia tej rewolucyjnej organizacji. 

W 1353 r. Czu Jüan-czang wstąpił do oddziału Kuo Tzu-singa i tu, 
dzięki swoim niewątpliwym zdolnościom i odwadze, szybko awansował 
na kierownicze stanowisko, w czym nie przeszkadzała mu bynajmniej jego 



wręcz legendarna brzydota. Gdy Kuo Tzu-sing umarł w 1355 r., przejął 
on dowództwo nad wojskiem, werbując wielu swoich ziomków z rodzinnej 
wioski, którzy mieli stać się jego najbardziej zaufanymi pomocnikami. 

Wkrótce potem do oddziałów Czu Jüan-czanga przyłączyło się również 
szereg wychodźców z gentry, których wpływ na niego miał mieć w przy-

Wang Czen-p'eng, Modliszka i kwiaty — okres Juan 

szłości decydujące znaczenie. Radzili mu oni, by zaniechał polityki innych 
przywódców chłopskich, tj. prowadzenia walki przeciwko obszarnikom, 
oraz by wzorując się na Liu Pangu przyciągał na swoją stronę Chińczyków 
wszystkich warstw społecznych i w ten sposób otworzył sobie drogę do oba­
lenia dynastii mongolskiej oraz do zdobycia tronu. Czu Jüan-czang zasto­
sował się wiernie do tych rad; to właśnie odróżniło go w sposób zasadniczy 

298 



od innych przywódców Czerwonych Turbanów oraz ułatwiło w dużej mierze 
przyszłe powodzenie. Wytężył teraz wysiłki nad wzmocnieniem własnych 
sił i w 1356 r. udało mu się zdobyć Nankin; tym samym dzierżył w swoich 
rękach kontrolę nad jednym z najbogatszych obszarów gospodarczych 
kraju, dolną częścią basenu Jangtse, która stała się jego bazą operacyjną. 
Polityka Czu Jüan-czanga sprawiła, że chińska gentry, widząc, że sprawie 
Mongołów zagraża przegrana, przyłączyła się do niego masowo wraz ze 
swoimi oddziałami zbrojnymi. Armia Czu Jüan-czanga przekształciła się 
w zdyscyplinowaną siłę, jaskrawo odbijającą od innych wojsk chłopskich; 
obowiązywał zakaz odbierania chłopom żywności, czasami żołnierze sami 
też uprawiali rolę. W latach 1363—1367 Czu Jüan-czang skupił uwagę na 
prowadzeniu walki przeciwko innym rywalom o władzę, w wyniku której 
rozszerzył swoje panowanie najpierw na większą część Anhuei, Honanu, 
Hupei i Kiangsu, a następnie na Kiangsi i Czekiang. Powodzenia te umożli­
wiły mu z kolei podbój Fukienu i Dwóch Kuangów. 

W 1367 r. Czu Jüan-czang czuł się dostatecznie mocny, aby rozpocząć 
ostateczną kampanię przeciwko Mongołom. Wysłał swojego ziomka i naj­
lepszego generała Su Ta z armią 250 tys. żołnierzy na Północ. Przedsię­
wzięcie to było wielce ułatwione tym, że w latach 1363—1365 Mongołowie 
jeszcze raz zaangażowani byli, mimo groźby ze strony chińskiej, w zaciętą 
walkę domową. Północna wyprawa Su Ta szybko i bez trudu odniosła 
zwycięstwo; Pekin został zdobyty w 1368 r. Mongołowie nie stawiali prawie 
żadnego oporu, a ostatni cesarz jüanowski zbiegł z resztkami wojsk do 
pierwotnej ojczyzny. Pozostałe garnizony mongolskie w innych częściach 
kraju również bądź szukały ocalenia w ucieczce, bądź zostały wybite. W tym 
samym roku Czu Jüan-czang proklamował się pierwszym cesarzem dy­
nastii Ming („Wspaniała" lub „Olśniewająca"), a stolicę swoją utrzymał 
w Nankinie. 

KULTURA CHIŃSKA PODCZAS OKRESU JUAN 

„Mongołowie byli jedynie policjantami" — ta trafna uwaga Waleya 
zwięźle odpowiada na pytanie, czy panowanie mongolskie podczas swoich 
90 lat miało istotny wpływ na ewolucję kultury chińskiej. Nie miało prawie 
żadnego i oczywiście sami Mongołowie nie byli w stanie wnieść żadnego 
wkładu. Niniejszy podrozdział umieszczony jest w tym miejscu dla wygody 
chronologicznej, a nie dlatego, że historia polityczna oddziałała w ważnym 
stopniu na rozwój kulturalny. Kultura chińska w okresie mongolskim sta­
nowiła kontynuację poprzednich osiągnięć z epoki Sung, a ciągłość rozwoju, 
praktycznie rzecz biorąc, była nieprzerwana. Często można spotkać się 



z twierdzeniem, iż dodatkowy czas wolny, którym uczeni chińscy dyspo­
nowali za panowania dynastii mongolskiej, gdyż nie otrzymywali zwykle 
przez nich obsadzanych posad państwowych, poświęcali oni w większym 
stopniu niż dotąd działalności literackiej. Stanowić to miało przyczynę roz­
woju dramatu, z którego okres ten słynie. Hipoteza ta jednak nie wydaje się 
zbyt przekonywająca, m. in. dlatego, iż chińscy uczeni-dygnitarze w ogóle 
nigdy się nie przepracowywali. 

Dramat chiński różni się znacznie od europejskiego, stanowi on rodzaj 
bardziej złożony, obejmuje również muzykę, śpiew, akrobatykę i dlatego 
też bywa często nazwany — i słuszniej — operą chińską. Jego początki 
sięgają faktycznie przedstawień scenicznych X i XI w. Nie ocalały jednak 
libretta tych przedstawień, tylko same tytuły. Dopiero od okresu Juan za­
chowały się zarówno teksty sztuk, jak i nazwiska autorów. Tematyka jest 
dosyć urozmaicona, ale poważna część zaczerpnięta została z historii Chin. 
Spośród wielu dramaturgów owego okresu najsłynniejsi to Kuan Han-cz'ing 
(ok. 1234—1300), płodny pisarz, wysoce ceniony przez znawców chińskich, 
oraz Wang Szy-fu (kon. XIII — pocz. XIV w.), autor słynnego dramatu 
Komnata Zachodnia, opartego na noweli z epoki T'ang. Niektórzy autorzy 
uważają, iż utwór ten jest bardziej powieścią niż sztuką, co jednak nie 
wpływa bynajmniej na jego walory literackie. Dramat chiński rozwijał się 
nadal w epoce Ming, z której datuje się również szereg słynnych sztuk. 
Z tej też ery pochodzi właściwie powieść, lecz niektórzy znawcy twierdzą, 
iż początki tej formy sięgają raczej okresu Jüan. 

Tradycje sungowskiej uczoności były podtrzymane w epoce Jüan, acz­
kolwiek mecenat dworu nie odgrywał wówczas istotnej roli. Najważniejszym 
dziełem dotyczącym historii politycznej i społecznej była praca Ma Tuan-
-lina (ok. 1250—1325) Wen Sien.Tung Kao (Ogólne badanie spuścizny li­
terackiej), oparte na dziele Tu Ju T'ung Tien, ale znacznie obszerniejsze. 

Nadal twórcza istota kultury chińskiej przejawiła się w czasach jüa­
nowskich najwyraźniej w malarstwie. Zbliżyło się ono wtedy pod pewnym 
względem jeszcze bardziej do kaligrafii, a zwyczaj umieszczania na obra­
zach inskrypcji w postaci wierszy lub innego tekstu, wykonanej pięknym 
pismem, niekoniecznie przez samego malarza, stał się jeszcze powszechniej­
szy. Coraz więcej malarstwa podpadało również pod kategorię, która miała 
dominować w przyszłości, tzn. wen żen hua (malarstwo uczonych). 

Jednym z najbardziej znanych artystów był Czao Meng-fu (1254—1322), 
malarz bardzo wszechstronny, z dużym dorobkiem pejzaży, portretów oraz 
obrazów bambusów Słynął jednak najwięcej z wizerunków koni, które 
wykonywał prawdopodobnie dla swoich klientów mongolskich. Mimo 
pochodzenia z sungowskiego rodu cesarskiego Czao był jednym z nielicz-



Cz'en Lin, Kot i motylek — okres Juan 

nych słynnych artystów, którzy 
aktywnie kolaborowali z dwo­
rem Juan. Uważany był on rów­
nież za najlepszego kaligrafa te­
go okresu. 

W historii malarstwa chiń­
skiego wspomina się zazwyczaj 
o Pięciu Mistrzach Pejzażu epo­
ki Jüan. Do nich zaliczali się 
Kao K'o-kung (1248-1310), 
który, wzorując się na Mi Fei, 
posługiwał się wyraźnie impre­
sjonistycznym stylem, oraz Wu 
Czen (1280—1354), pustelnik ta­
oistyczny, malujący pejzaże i 
bambusy; słynął bardziej z tych 
ostatnich, aczkolwiek jego obraz 
samotnych sosen uważany jest 
za dzieło klasyczne. Do grupy 
tej wchodzili też Wang Meng 
(1310-1385) i Huang Kung-
wang (1265—1354): pierwszy 
z nich znany był ze swoich ten­
dencji do archaizowania, drugi 
zaś słynął z obrazów, które przypominały „eseje na temat konstrukcyj­
nego projektowania". Obaj wywarli znaczny wpływ na dalszą ewolucję 
„malarstwa uczonych". Prawdopodobnie najbardziej interesującym z owej 
Piątki, jak i ze wszystkich malarzy jüanowskich, był Ni Tsan (1301 — 1374). 
Był on wpierw bogatym kolekcjonerem i estetą, który później pozbył się 
niemal wszystkich swoich dóbr i wędrował po kraju, malując wyłącznie dla 
przyjemności i rozporządzając swoimi obrazami w zależności od własnej 
fantazji. Tym samym uważany był za klasyczny przykład malarza amatora. 
W swoich obrazach Ni Tsan rozwinął, prawdopodobnie do ostatecznych 
możliwych granic, wrodzoną tendencję malarstwa chińskiego do prostoty. 
Jego łatwy do rozpoznania styl był niezmiernie oryginalny oraz cienisty; 
mawiano o nim, iż cenił tusz jak złoto, gdyż posługiwał się nim tak 
oszczędnie. Wpływ Ni Tsana na malarzy w przyszłości był olbrzymi, 
lecz bardzo niewielu mogło dorównać jego mistrzostwu. 



W dziedzinie malowania bambusu ceniono obrazy Li K'ana (1245— 
— 1324), który kontynuował tradycje wielkiego mistrza Północnych Sung, 
Wen Tunga. Inni zaś malarze, jak np. Wang Czen-p'eng (tworzył ok. 
1310-1330} lub Cz'en Lin (tworzył ok. 1280-1310), również trzymali 
się poprzednich wzorów w swojej sztuce. Wśród tematów rozwiniętych 
w okresie Juan najważniejsze prawdopodobnie było malowanie kwiatów 
śliwy, które się później bardzo rozpowszechniło. 

Niektórzy znawcy uważają epokę Juan za ostatni wielki wiek malar­
stwa chińskiego, gdy sztuka ta miała jeszcze charakter twórczy, przeja­
wiała prawdziwe natchnienie. Jest to niewątpliwie prawdą, ale tylko częś­
ciowo, w tym sensie, że wpływy tradycji stały się — jak już wspomniano — 
w okresie Ming i Ts'ing hamulcem dla swobodnej twórczości artysty; 
równocześnie długa linia utalentowanych malarzy nie przerwała się by­
najmniej, jak zobaczymy, przy końcu XIV w. 

302 



XX. RESTAURACJA MINGOWSKA 

ZAŁOŻENIE DYNASTO MING 

CESARSTWO chińskie odrestaurowane 
w wyniku wielkiego powstania chłopskiego posiadało teraz większy obszar 
niż poprzednio; obejmowało ono nowe rejony zarówno na Południowym 
Zachodzie (Jünnan i Kueiczou), które zostały podbite przez Mongołów, 
jak i na Północnym Wschodzie (Liaotung). W odróżnieniu jednak od 
państwa Hanów i Tangów imperium nie objęło Azji Środkowej. Być może 
terytorium to nie miało już takiego znaczenia jak poprzednio dla rozwoju 
handlu zagranicznego. 

Odrodzenie chińskiej władzy państwowej dokonane przez Mingów 
oznaczało nawiązanie do wzorów chińskich, lecz nie tyle z okresu Sung, 
ile z Tang, który uważano za bardziej odpowiedni symbol wielkości chiń­
skiej. Czasy mingowskie jako całość były erą powrotu do źródeł chińskich 
oraz wznowienia kultury chińskiej, nie bez pewnych odcieni nacjonalizmu, 
będących prawdopodobnie reakcją na panowanie mongolskie. Owo zwróce­
nie się ku przeszłości nie wyłączało jednak elementów nowych i ciekawych, 
aczkolwiek okres ten cechowała niewątpliwie mniejsza pod każdym wzglę­
dem inwencja niż epoki wcześniejsze. 

Czu Jüan-czang, założyciel dynastii Ming, pozostał na tronie przez 
30 lat po powstaniu dynastii; umarł w 1398 r. Nazywany bywa zazwyczaj 
Hung Wu — jest to nazwa okresu jego panowania; odtąd przyjęto zwy­
czaj określania cesarzy chińskich według tych właśnie nazw, a nie imieniem 
własnym lub pośmiertnym. Ściśle rzecz biorąc, powinno się mówić „ce­
sarz okresu Hung Wu", lecz byłoby to zbyteczną pedanterią. Hung Wu 
wywarł niewątpliwie wpływ osobisty na kształtowanie się państwa min-
gowskiego. Był to człowiek o niezaprzeczalnych zdolnościach i inteli­
gencji, oszczędny i pracowity władca, lecz w miarę upływu czasu zmieniał 
się coraz bardziej w despotycznego autokratę. Stał się podejrzliwy wobec 
otoczenia, miało to nawet charakter paranoiczny; wyobrażał sobie rze-



korne spiski przeciwko niemu i tłumił je z niebywałym okrucieństwem. 
Pokaźna liczba ofiar tych urojeń obejmowała też wielu najbliższych byłych 
zwolenników Hung Wu, których pomocy zawdzięczał tron. Cesarz roz­
kazał nawet ścięcie ludzi na podstawie podejrzenia, iż pozwolili sobie na 
żarty kosztem jego osoby; zaprowadził również zwyczaj chłosty, wymie­
rzonej wyższym dostojnikom jako kara za ich domniemane przewinienia. 

W polityce wewnętrznej Hung Wu szedł utartym już zwyczajem nowej 
dynastii w łagodzeniu napięcia społecznego i poprawiania warunków 
gospodarczych przez zwrócenie uwagi na potrzeby chłopstwa. W jego 
wypadku własne pochodzenie mogło się też przyczynić do wybrania ta­
kiego kierunku działania. Podjęto m. in. na dużą skalę akcję przesiedlania 
chłopów w związku z wytężonymi wysiłkami nad zagospodarowaniem 
ugorów. Dokonano olbrzymiego dzieła przy naprawianiu systemu iry­
gacyjnego, zaniedbanego podczas władzy mongolskiej; do 1395 r. zakoń­
czono 40 tys. większych i mniejszych urządzeń. Ta polityka rządu miała 
pełny sukces, gdyż nastąpił w pierwszych dekadach panowania mingow-
skiego znaczny wzrost produkcji rolnej oraz przyrost ludności. Poprawiło 
się również położenie rzemieślników, którzy już na początku okresu Ming 
uwolnieni zostali częściowo z ograniczeń ery Jüan; politykę tę konty­
nuowano i w pierwszej połowie XVI w. przymus pracy dla państwa za­
stąpiono opodatkowaniem. W stosunku do kupców dynastia Ming trzymała 

Wrota „p'ai-lou" — Grobowce Mingów, Pekin, XVI w. 



się jednak od samego początku tradycyjnej polityki ograniczania i dyskry­
minacji. 

Hung Wu utrzymywał nadal stolicę w Nankinie, ośrodku swojej potęgi, 
Rozbudował znacznie miasto, a mury, wzniesione za jego panowania, 
liczyły 30 km i były najdłuższe na świecie. Mingowie jako władcy na 
tronie chińskim byli przede wszystkim na olbrzymią skalę budowniczymi 
miast, fortyfikacji i murów; mostów, świątyń i kaplic. Znaczna większość 
zachowanej do dziś tradycyjnej architektury chińskiej pochodzi z czasów 
mingowskich. 

Podczas panowania Hung Wu system rządów mingowskich przybrał już 
swój zasadniczy kształt. Administracja wzorowana była w znacznym stop­
niu na t'angowskiej z podobnym układem sześciu ministerstw (służby pań­
stwowej, finansów, ceremonii, armii, sprawiedliwości i robót publicz­
nych), które zajmowały się większością spraw bieżących. Podział ad­
ministracyjny kraju, ustalony przez Mingów, pozostał prawie bez zmian 
podczas okresu Ts'ing i leży nadal u podstaw dzisiejszego. Cesarstwo 
Ming podzielone było na 15 prowincji, które odpowiadają prawie całkowi­
cie dzisiejszym, z tym że wówczas Hunan i Hupei stanowiły jedną — 
Hukuang, a Anhuei i Kiangsu połączone były też razem w jedną — Nankin, 
gdy natomiast Hopei nazwano prowincją metropolitalną — Czingszy 
(zmieniona na Czyli za Ts'ingów) o nieco większym obszarze. Najniższym 
szczeblem struktury administracyjnej były nadal okręgi {sien), których liczba 
sięgała przeważnie około 1170, reguła zaś, iż urzędnik-sędzia danego okręgu 
musiał pochodzić z innej prowincji, zaprowadzona została w czasach min­
gowskich (miało to przeciwdziałać nepotyzmowi). 

Administrację cechowała odrębna organizacja cywilna i wojskowa oraz 
nadzorcza, cenzorat. Charakterystyczne dla monarchii mingowskiej było 
jeszcze większe scentralizowanie całej władzy politycznej i militarnej w rę­
kach samego cesarza. Zarządzający ministerstwami byli wszyscy bezpośred­
nio odpowiedzialni wobec cesarza, a istniejący poprzednio urząd kanclerza 
został zniesiony przez Hung Wu w 1380 r. po rzekomym spisku kanclerza 
Hu Wei-junga. Nie ma wątpliwości, iż mongolski przykład despotycznej 
władzy zaważył na charakterze monarchii mingowskiej; w tym tkwił jeszcze 
jeden negatywny aspekt panowania Mongołów w Chinach, pozostawiony 
w spuściźnie. Pod tym względem doświadczenie chińskie nie jest bynajmniej 
unikalne. 

Celem zabezpieczenia i ustabilizowania swojej władzy Hung Wu 
pospiesznie zakazał istnienia tajnych stowarzyszeń, których — jak wspo­
mniano — sam był prawdopodobnie ongiś członkiem. W jednej dziedzinie 
cesarz prowadził jednak politykę, która była sprzeczna z ogólną tendencją 



Astrolabium z brązu, Nankin, XVI w. 

do utworzenia silnych, absolutystycznych rządów. W miarę starzenia się 
i wzrastającej podejrzliwości oraz nieufności wobec ministrów zaczął 
polegać wyłącznie na członkach własnej rodziny oraz utworzył apanaże 
feudalne z tytułem Wang (tu raczej książę niż król) dla swoich synów 
i wnuków. Aczkolwiek polityka ta nie doprowadziła do takiego aż osłabie­
nia władzy rządu centralnego, jakie miało miejsce przy Hanach, na nią 
jednak spada w pewnej mierze odpowiedzialność za walkę o władzę po śmier­
ci Hung Wu. 

Po okresie, w którym usiłował on werbować urzędników na podstawie 
systemu rekomendacji, Hung Wu wznowił w 1382 r. system egzaminów. 
System ten miał pozostać w mocy prawie aż do upadku cesarstwa w XX w. 
W czasach mingowskich przygotowywanie się oraz zdawanie egzaminów, 
które odbywały się nadal na trzech szczeblach, jak w okresie Sung, stało 



się coraz bardziej kosztowne. Obliczano, iż koszty związane z osiągnięciem 
najwyższego stopnia, czin szy, wynosiły 600 uncji srebra. Tym samym 
możliwości przejścia przez wszystkie szczeble systemu egzaminów, a na­
stępnie wstąpienia do szeregów biurokracji były nawet w większym stop­
niu niż poprzednio ograniczone wyłącznie do bogatych. Tematyka egzami­
nów została jeszcze bardziej zawężona do konfucjańskich ksiąg klasycznych, 
a interpretacja nadana tym dziełom przez Czu Si uznana za jedynie orto­
doksyjną i możliwą do przyjęcia. Wszystko to sprzyjało wytworzeniu klimatu 
intelektualnej sztywności, sam zaś system egzaminów stał na przeszkodzie 
wszelkiej twórczej i niezależnej myśli. Obowiązująca scholastyczna forma 
eseju literackiego (tzw. Ośmionogi Esej, wprowadzony w 1487 r.) również 
całkowicie tłumiła jakąkolwiek inwencję. 

W polityce zagranicznej podstawowym problemem za panowania Hung 
Wu pozostawali Mongołowie. W pierwszych latach jego władzy doszło 
do wypędzenia najeźdźców ze wszystkich części Chin, zakończonego 
w 1382 r. Później nastąpiły wyprawy chińskie do samej Mongolii w celu 
całkowitego rozgromienia ich sił. Ale sukcesy chińskie w realizacji tych 
zamierzeń były połowiczne, ponieważ Mongołowie na własnej ziemi nigdy 
nie doznali pełnej klęski. Kampanie przeciwko Mongołom pociągały za 
sobą stacjonowanie wielkich armii w Chinach Północnych oraz tworzenie 
na tych obszarach kolonii wojskowych. Podobne kolonie zakładane były 
również na Południowym Zachodzie, w Jünnanie; przyniosło to w re­
zultacie częściową sinizację rejonów, w których dotychczas znaczna więk­
szość ludności była niechińska. 

Od samego początku okresu Ming powstała nowa groźba dla Chin w po­
staci piractwa japońskiego. Było ono częściowo wynikiem niespokojnej 
sytuacji politycznej w samej Japonii i przekształciło się w zjawisko stałe, 
trwające prawie dwa stulecia. W latach 1369—1372 Hung Wu wysłał trzy 
misje na dwór japoński, usiłując doprowadzić do przerwania najazdów. 
Wysiłki jego okazały się jednak daremne, m. in. dlatego, że Japończycy 
byli przekonani, po swoim wielkim zwycięstwie nad Mongołami, iż ich 
pozycja jest nie do obalenia. W rezultacie rząd mingowski został zmuszony 
do znacznego rozszerzenia systemu obrony prowincji południowo-wschod­
nich (Fukien i Czekiang), co przyniosło pewne rezultaty i ograniczyło 
skutki napadów. Mimo piractwa stosunki handlowe między Chinami 
i Japonią rozwinęły się znacznie w XV i XVI w. Co najmniej 11 dużych 
misji japońskich przybyło do Chin w okresie 1439—1549, głównie w celach 
handlowych. W łonie rządu chińskiego istniały rozbieżności co do polityki, 
którą należało stosować wobec piractwa japońskiego. Wielkie rody obszar-
nicze z rejonów bardziej odległych od wybrzeża były o wiele mniej zainte-



resowane zarówno samym problemem, jak i handlem z Japonią, 
i tym samym sprzeciwiały się kosztownym przygotowaniom obron­
nym, proponując w zamian całkowite zerwanie stosunków z Wyspiar­
skim Królestwem. 

Odrestaurowana monarchia chińska ponownie uważała siebie za 
Państwo Środka — jedyny prawdziwy ośrodek cywilizacji na świecie. To 
podstawowe założenie wpłynęło też zarówno na stosunki Chin ze wszyst­
kimi sąsiadującymi z nimi krajami, jak i na całą chińską politykę zagranicz­
ną. Zgodnie z powyższym stanowiskiem stosunki mogły zaistnieć tylko 
między nadrzędnym a podrzędnym — między suzerenem a wasalem, nawet 
jeśli zwierzchnictwo miało często charakter czysto formalny i powierz­
chowny. Na tychże zasadach opierał się tzw. system danin, charakterystyczny 
dla mingowskich stosunków zagranicznych; w istocie rzeczy system ten 
jednak stanowił często po prostu zewnętrzną fasadę, pod którą kryła się 
bardzo pokaźna wymiana handlowa. W niektórych wypadkach kupcy 
cudzoziemscy, zwłaszcza z Azji Środkowej, przedstawiali się jako nosi­
ciele fikcyjnej daniny ze zmyślonych państw, wyłącznie w celu prowadzenia 
działalności handlowej. 

Po śmierci Hung Wu plany jego dotyczące dziedziczenia tronu szybko 
uległy załamaniu. Na tron wstąpił jego 16-letni wnuk, Huei Ti, który 
wkrótce popadł w ostry konflikt ze stryjami. Najpotężniejszy z nich, książę 
Jen, mający pod sobą armie Chin Północnych, wnet zakwestionował prawo 
bratanka do tronu. Nastąpiła zacięta i niszczycielska wojna domowa, która 
zdewastowała olbrzymie połacie Chin Północnych i Środkowych, a za­
kończyła się zdobyciem Nankinu przez siły Jen. Młody cesarz znikł pod­
czas pożaru swojego pałacu. Przypuszczano, iż umarł, lecz według nie­
których źródeł w momencie, kiedy wojska wroga wdarły się do stolicy, 
wierny dworzanin wręczył mu szkatułę, którą ponoć pozostawił Hung Wu 
na taką właśnie okoliczność. Zawierała ona szaty i dyplom mnicha oraz 
nożyczki. Uciąwszy włosy i przebrawszy się za mnicha buddyjskiego, 
cesarz zbiegł z miasta wraz z grupą najwierniejszych zwolenników, aby 
potem wędrować przez wiele lat po kraju od klasztoru do klasztoru. 
W 1440 r. poemat przezeń napisany pozwolił go rozpoznać; przywieziony 
z powrotem do stolicy, spokojnie spędził tam ostatni rok życia. 

Bez względu jednak na to, jakie były w rzeczywistości losy Huei Ti, 
stryj jego ogłosił się cesarzem — znany jest z nazwy okresu swojego pano­
wania jako Jung Lo (1403—1424) — i rozpoczął rządy od olbrzymiej ma­
sakry; zginęło wielu wiernych ministrów i zwolenników jego poprzednika 
wraz z całymi rodzinami. Jung Lo jest również znany jako drugi i ostatni 
„silny" władca dynastii mingowskiej. Za jego panowania ukształtował się 



Szen Czou, Poeta na wzgórzu — epoka Ming 

właśnie ostatecznie absolutyzm mingowski, który był nawet bardziej podob­
ny do jüanowskiego typu rządów i m. in. naśladował nieograniczony prze­
pych i „wspaniałość" Mongołów. 

Najbardziej istotnym posunięciem Jung Lo była decyzja przeniesienia 
stolicy z Nankinu do Pekinu, podjęta w 1416 r., a zrealizowana w 1421 r., 
oraz przebudowanie owego miasta w wielką, monumentalną stolicę. Pe­
kin w zasadniczych swoich zarysach w 1949 r. był jeszcze bardzo podobny do 
miasta z tamtych czasów, opierając się zresztą również na wcześniejszych 
planach mongolskich. Jeśli spogląda się na Miasto Cesarskie na przykład 
ze szczytu Wzgórza Węglowego, znajdującego się tuż na północ, nie można 
nie pozostawać pod wrażeniem roztaczającego się wspaniałego widoku 
i doskonałej symetrii owej wielkiej perspektywy pałaców i budowli, ciągną­
cych się szeregiem od południa do północy, o lśniących w ostrym słońcu 
pekińskim żółtozłotawych dachach z kafli ceramicznych, misternie ułożo­
nych. Lecz zachwycając się tym obrazem kunsztu budowniczych i rze­
mieślników nie można również nie pamiętać o olbrzymich kosztach, o ma­
teriałach sprowadzanych z odległości tysięcy kilometrów, o dziesiątkach 
tysięcy ludzi pracujących w pocie czoła, aby wytworzyć tę wspaniałość 
na wyłączny użytek swoich despotycznych panów i władców. 

Niektórzy autorzy (np. Fitzgerald) uważają, iż następstwa przenie­
sienia stolicy do Pekinu okazały się zgubne dla przyszłych losów dynastii 
Ming, gdyż zaplątały one państwo w stopniu o wiele większym w konflikty 



z koczownikami Północy i tym samym doprowadziły je do ostatecznego 
upadku. Stwierdzenie to wydaje się raczej powierzchowne, gdyż przyczyny 
zaniku i upadku dynastii były o wiele głębsze — jak zobaczymy — niż samo 
położenie stolicy. Przesunięcie jej oznaczało jednak problem gospodarczy 
zaopatrywania miasta, tj. konieczność dowozu żywności z Południa. 
W owym okresie przewóz był utrudniony, gdyż transportowi morskiemu 
zagrażało piractwo japońskie. W rezultacie trzeba było dokonać wielkiej 
pracy przy naprawie i rozszerzaniu Wielkiego Kanału, aby mógł się on 
stać główną trasą przewozu zboża. 

Jung Lo faktycznie traktował nową stolicę jako bazę wypadową do 
dalszych kampanii przeciwko Mongołom. Po wygnaniu z Chin Mongoło­
wie podzielili się na dwie grupy, wschodnią i zachodnią; Wschodni Mongo­
łowie używali przez pewien czas nazwy Tatarów, Zachodni zaś nazywali się 
Ojratami. Tym samym jedność Mongołów, która uczyniła z nich tak groźną 
potęgę w XIII w., należała teraz już do przeszłości. Chińczycy wykorzystali 
to rozbicie w tradycyjny sposób, wygrywając obie strony przeciwko sobie. 
Mimo rozdrobnienia Mongołowie stanowili jednak nadal groźbę dla Chin 
Północnych i Jung Lo sam poprowadził pięć dużych wypraw przeciwko nim 
w latach 1410, 1414, 1422, 1423 i 1424, umierając podczas ostatniej. 
Wyprawy odnosiły na ogół sukcesy, lecz tylko w tym sensie, iż zażegnano 
niebezpieczeństwo ponownego podboju Chin przez Mongołów, którzy 
nigdy nie zaniechali całkowicie idei odzyskania swojej straconej spuścizny; 
tym samym problem mongolski pozostał nadal kłopotliwy dla władców 
mingowskich zarówno tego, jak i następnego wieku. Najazdy mongolskie 
były zjawiskiem stałym, ale jednocześnie towarzyszyły im również coroczne 
misje handlowe, dokonujące znacznej wymiany, m. in. koni i futer za wy­
roby chińskie. Pozostaje do dziś otwarte dla historyków chińskich pytanie — 
całkiem niełatwe do rozwiązania — dlaczego wielkie cesarstwo chińskie 
nie mogło, nawet w okresie pierwszym, gdy nowa dynastia była najmoc­
niejsza, uporać się z tym o wiele słabszym liczebnie ludem koczowniczym? 

Podczas panowania Jung Lo rząd chiński usiłował dokonać ponownego 
podboju Wietnamu i w swojej agresji osiągnął pewne sukcesy, ale tylko 
chwilowe. Do 1431 r. Mingowie musieli zrezygnować z planów bezpośred­
niego panowania nad Wietnamem, natomiast Wietnamczycy zgodzili się 
uznać suzerenność chińską. 

Niewątpliwie najbardziej interesującym zjawiskiem okresu Jung Lo 
były nie mające dotąd precedensu wyprawy morskie Chińczyków. W latach 
1404—1433 Chiny wysłały siedem wielkich ekspedycji morskich, które nie 
ograniczały się bynajmniej do znanego już rejonu Archipelagu Malajskiego, 
ale przepływały Ocean Indyjski do Indii i Cejlonu oraz jeszcze dalej na za-



chód, do Persji, Zatoki Arabskiej i wschodniego wybrzeża Afryki. Wyprawy 
te stanowią fascynującą zagadkę; ani zasadnicze przyczyny ich wysłania, 
ani nagłego całkowitego ich przerwania nie są dostatecznie wyjaśnione. 
Wszystkie odbywały się pod dowództwem Czeng Ho, eunucha mahometań-
skiego, którego relacja dotycząca tych wypraw zachowała się do dziś. 

Podczas pierwszej wyprawy flota składała się z 63 okrętów, niektóre 
z nich były całkiem duże: większe miały 440 stóp długości, a 180 stóp szero­
kości, średnie zaś 370 stóp długości, a 150 szerokości. 27 800 ludzi wzięło 
udział w ekspedycji, w tym załogi, żołnierze, kupcy itp. Prawdopodobnie 
istniało kilka powodów tych wypraw, z nich pierwszy — to szukanie sprzy­
mierzeńców przeciwko nowej groźbie agresji mongolskiej, gdyż był to okres 
wielkich podbojów Timura, który w istocie rzeczy szykował teraz olbrzymie 
wojska do zaatakowania Chin, lecz umarł przed rozpoczęciem kampanii. 
Drugi powód wypływał z chęci zademonstrowania potęgi nowego rządu 
chińskiego oraz zdobycia odpowiedniego prestiżu. Nie bez znaczenia było 
zainteresowanie rządu dalszym rozwojem handlu chińskiego z innymi 
krajami Azji. W owym okresie istniały już pokaźne społeczności chińskie 
w niektórych częściach Azji Południowo-Wschodniej, które miały nabrać 
jeszcze większego znaczenia w przyszłości. Składały się one wówczas prze­
ważnie z kupców i tym samym stanowiły dobrą bazę dla rozwoju stosunków 
handlowych między Chinami i kra­
jami, w których się znajdowały 
(Malaje, Sumatra, Jawa, Filipiny). 

Zasadnicze swoje cele Chińczy­
cy osiągnęli; rozszerzyli przy tym 
też znacznie wiedzę geograficzną. 
Zjawiskiem pobocznym było przy­
wiezienie do Chin nie znanych do­
tąd zwierząt, jak np. strusie, zebry 
i żyrafy. Ważniejsze znaczenie miał 
fakt, iż ekspedycje morskie wykazały 
bardzo wysoki poziom budownic­
twa okrętowego i zdolności nawi­
gacyjnych Chińczyków. Lecz cały 
ten wysiłek poszedł później na mar­
ne, gdyż od 1433 r. rząd mingowski 
nagle zaprzestał prawie całej działa-

Posąg wojownika — grobowiec założy­
ciela dyn. Ming, XV w. 



lności w tej dziedzinie i wypraw więcej już nie podejmowano. Główna 
przyczyna tych decyzji tkwiła prawdopodobnie w tym, że rozwój gospodar­
czy samych Chin nie stał na poziomie wystarczającym, aby podtrzymać 
dostateczne zainteresowanie dalszą ekspansją handlu zagranicznego, sta­
nowiącego raczej marginesową pozycję w całokształcie ekonomiki kraju. 
Wyprawy były bardzo kosztowne i krytykowane z tego względu przez 
tych dostojników, którzy przeciwstawiali się przedsięwzięciu, zwłaszcza 
dlatego, iż znajdowało się ono w gestii ich rywali, eunuchów. Dostojnicy 
pochodzący jak zwykle z wielkich rodów obszarniczych nie byli sami 
zainteresowani rozwojem handlu zagranicznego. Niebezpieczeństwo inwazji 
Timura dawno znikło, problem mongolski przedstawiał się teraz inaczej, 
a piraci japońscy stanowili ciągłą groźbę dla wielkiej floty. Mimo więc 
tak wielce obiecującego początku Chiny nie przekształciły się w wielką 
potęgę morską. Skutki tego sięgały bardzo daleko, a nawet w ostatecz­
nym rachunku były zgubne, gdyż oznaczały oddanie panowania nad 
morzem w ręce wzrastającej potęgi Europejczyków; późniejsze rezultaty 
tej sytuacji miały się okazać dla Chin jak najgorsze. 

DALSZY ROZWÓJ RZĄDÓW MINGOWSKICH 

Aczkolwiek podczas pierwszego półwiecza panowanie mingowskie mogło 
szczycić się znacznymi osiągnięciami w odbudowywaniu państwowości 
chińskiej, już wówczas rozpoczął się powolny, lecz stały proces rozkładu 
feudalnego systemu absolutystycznego. Jedną z cech charakterystycznych 
tego procesu stanowił wzrost walki o władzę w łonie samego rządu między 
poszczególnymi klikami biurokratycznymi; najważniejszym jej elementem 
był przypuszczalnie wzrost znaczenia i wpływów eunuchów. Mimo ostrze­
żeń samego Hung Wu, iż nie należy nigdy pozwalać eunuchom na zajmo­
wanie stanowisk politycznych, a działalność ich powinna być ograniczona 
wyłącznie do służby w haremie cesarskim, już za rządów Jung Lo stali się 
oni istotnym czynnikiem politycznym. Jedną z głównych przyczyn takiego 
układu stosunków stanowił fakt, iż cesarz, uważając eunuchów za nie­
zawodne sługi tronu, widział w nich skuteczne narzędzie przeciwko innym 
klikom biurokratycznym. Eunuchowie jednak z czasem stali się nie sługami, 
lecz panami zarówno cesarzy, jak i cesarstwa. Już w 1420 r. utworzono spe­
cjalną szkołę w pałacu cesarskim dla kształcenia eunuchów i odtąd uzyski­
wali oni niezbędne kwalifikacje do zajmowania się sprawami rządowymi. 
Niektórzy autorzy (np. Eberhard) twierdzą, iż eunuchowie pochodzili 
przeważnie z drobniejszych rodów gentry, rywalizujących z rodami wiel­
kimi, z których wywodziła się większość wyższych dostojników. Wydaje 



się to jednak wątpliwe; jest bardziej prawdopodobne, że zazwyczaj pocho­
dzili oni z plebsu. 

Bez względu na rodowód i koligacje eunuchowie stali się całkowitą 
klęską dla dynastii mingowskiej. Znajdując się najbliżej źródeł władzy 
wykorzystywali swoje położenie, aby przekształcić się w główną siłę 
kontrolującą rząd. Ich celem zasadniczym była osobista potęga i bogactwo; 
umiejętnie podporządkowywali sobie cesarzy, często ich nawet zmieniając, 
jeśli zaszła ku temu potrzeba, i w ten sposób z nieograniczonym despotyz­
mem rządzili krajem dla własnych korzyści. Całkowicie skorumpowani 
sprzedawali stanowiska najwięcej ofiarującym, a równocześnie wyśrubowy-
wali daniny od dygnitarzy. Spełniali też funkcje tajnej policji, zakładając 
kartoteki wszystkich wyższych urzędników, które miały być dostępne — 
oczywiście w teorii — tylko cesarzowi. Liczba eunuchów stale wzrastała; 
o ile w środkowym okresie obliczano ich na 10 tys., pod koniec dynastii 
mingowskiej miało ich być około 100 tys. Eunuchowie kontrolowali również 
prawie całkowicie wiele kluczowych urzędów centralnych, nie wyłączając 
sił zbrojnych. 

Jednym z najwcześniejszych przykładów wielkiej potęgi eunuchów 
była kariera Wang Czena. Stał się on najważniejszą osobistością na dworze 
podczas panowania Jing Tsunga (1436—1449 oraz 1457—1464), a jego 
egomania i nieudolność doprowadziły do poważnej klęski. Mongołowie, 
pod umiejętnym kierownictwem Esena, wodza Ojratów, stali się ponownie 

Wen Czeng-ming, Pracownia Czen Szang — epoka Ming (fragment) 



groźni i rozpoczęli na większą skalę najazdy na Chiny Północne. Wang 
Czen wraz z młodym cesarzem poprowadził dużą armię przeciwko najeźdź­
com, ale jego kompletna bezradność jako generała spowodowała okrążenie 
w 1449 r. całej armii chińskiej niedaleko od Pekinu, gdzie została ona 
doszczętnie zniszczona przez Mongołów. Wang Czen zginął, a cesarz 
dostał się do niewoi. Bitwa ta faktycznie oznaczała koniec mingowskiej 
przewagi militarnej nad Mongołami. Brat cesarza, Czing Ti, objął tron, 
a jedynie dzielna obrona, dobrze zorganizowana przez generała Jü Cz'iena, 
uniemożliwiła Mongołom zdobycie Pekinu. W rezultacie Mongołowie od­
dali Chińczykom cesarza w 1450 r.; nie byli oni wówczas jeszcze dostatecz­
nie silni, aby wykorzystać w pełni swoje zwycięstwo. Powróciwszy, cesarz 
żył spokojnie w odosobnieniu w Pekinie, lecz później, w 1457 r., w wyniku 
przewrotu pałacowego powrócił na tron. Pierwszym jego dziełem było za­
rządzenie egzekucji zwolenników swego brata, w tym też i Jü Cz'iena. 

Druga połowa XV w. była świadkiem dalszego natężenia walki klik 
i wzrostu potęgi eunuchów. W tym właśnie okresie jeden z najbardziej 
wpływowych i chciwych z nich, Liu Czin, osiągnął szczyt potęgi. Należy 
wspomnieć, iż eunuchowie chińscy byli nie mniej aktywni w popieraniu in­
teresów swoich rodzin i krewnych niż inni biurokraci mingowscy oraz iż 
posiadali prawo adoptowania synów; ich nepotyzm był prawdopodobnie 
bardziej jaskrawy, lecz bynajmniej nie unikalny. Kiedy w 1510 r. Liu Czin 
stracił swoje stanowisko, nagromadzoną przezeń fortunę szacowano na 22 mln 
uncji złota, 250 mln uncji srebra, nie licząc olbrzymich zbiorów biżuterii, 
dzieł sztuki itp. Niebywały zasięg korupcji i zdzierstwa eunuchów stał się 
z czasem jednym z głównych czynników powodujących upadek dynastii 
mingowskiej. Nie przynoszące na ogół istotnych zmian dzieje polityczne 
Chin XVI w., zwłaszcza długie panowanie Czia Czinga (1521 — 1566), wy­
kazywały rosnące oznaki kryzysu wewnętrznego, rozpoczęły się też pierwsze 
rozruchy chłopskie, będące zwiastunem wielkich wstrząsów w przyszłości. 

ROZWÓJ SPOŁECZNO-GOSPODARCZY 

Aczkolwiek historia polityczna okresu Ming przedstawia na ogół 
obraz raczej ponury, nie należy ignorować faktu, iż mimo to kraj rozwijał 
się nadal dosyć poważnie w wielu dziedzinach. Odnosi się to w szczególności 
do dalszego wzrostu gospodarki. Niektórzy autorzy idą nawet tak daleko, iż 
twierdzą, że w owym okresie miała miejsce istna rewolucja w rolnictwie. 
Wynikać miała ona m. in. z wykorzystywania nowych i ulepszonych urzą­
dzeń irygacyjnych i dalszego udoskonalenia uprawy ryżu przez wprowadze­
nie nowych odmian, które umożliwiły dwa zbiory rocznie. Płodozmian był 



również stosowany na większą skalę, używano o wiele więcej nawozu i kom­
postu — wszystko to doprowadziło do kolosalnego powiększenia pro­
dukcji rolnej. Postępy w rolnictwie nie przyniosły jednak żadnych korzyści 
ludności wiejskiej, gdyż jedną z głównych cech charakterystycznych epoki 
Ming była jeszcze większa koncentracja własności ziemskiej, m. in. pokaźny 
wzrost posiadłości rodu cesarskiego. Tym samym położenie chłopów nie 
tylko nie uległo poprawie, ale odwrotnie, jeszcze bardziej się pogorszyło. 

Przyrost ludności również był bardzo znaczny; pod koniec okresu 
Ming liczba mieszkańców osiągnęła poziom z czasów Sungów — około 100 
mln osób — odrabiając tym samym straty XIII i XIV w. Należy tu dodać, 
iż niektórzy badacze uważają tę liczbę za znacznie zaniżoną, suponując, iż 
ludność mogła być dwa razy większa. 

Głównym ośrodkiem rozwoju ekonomicznego była, nawet w większym 
stopniu niż poprzednio, dolina Jangtse. Proces urbanizacji posunął się 
znacznie naprzód — Nankin stanowił wielką metropolię o ludności po­
wyżej miliona (Pekin był wówczas mniejszy, licząc około 660 tys. mie­
szkańców), która, była tylko największym ośrodkiem wśród wielu innych 
dużych miast. Wzrost miast oczywiście ściśle wiązał się z dalszym rozwojem 
przemysłu i handlu. Suczou stał się więc teraz głównym centrum produkcji 
tkanin jedwabnych, gdy natomiast Sungkiang odgrywał tę samą rolę dla tka­
nin bawełnianych. W obydwu wypadkach wzrósł znacznie udział prywat­
nych manufaktur w produkcji tekstylnej. Zwiększyła się również bardzo 
w związku z powyższym uprawa bawełny. 

Czingteczen, główny ośrodek przemysłu ceramicznego w Kiangsi, 
wzrósł prawdopodobnie szybciej i w większym stopniu niż wszystkie 
miasta. Przypisuje mu się około miliona ludności; działało tu już ponad 3000 
pieców, zarówno państwowych, jak i prywatnych. Olbrzymie ilości por­
celany szły teraz na eksport, większość jednak przeznaczona była na rynek 
krajowy dla użytku codziennego. Szereg miast, będących równocześnie 
ważnymi portami, na wybrzeżu południowo-wschodnim także rozkwitło 
w znacznym stopniu. 

Rozwój przemysłu i połączony z nim wzrost handlu zagranicznego i kra­
jowego stworzyły sytuację, w której nawet w większym jeszcze stopniu 
niż w okresie Południowych Sung istniały obiektywnie wszelkie przesłanki 
dla wkroczenia na kapitalistyczną drogę rozwoju. Wszystko pozostawało 
jednak jeszcze nadal w stanie embrionalnym, nie będąc zdolne do dal­
szego posunięcia się naprzód. Nadal główną przeszkodę stanowiły polityka 
monarchii absolutystycznej oraz panowanie wielkich rodów obszarniczych; 
należy jednak również mieć na uwadze, iż w większości kraju dominowała 
jak dawniej gospodarka naturalna okręgów wiejskich, łącząca samowystar-



Talerz, porcelana biało-niebieska — epoka Ming 

czalność rolnictwa z rzemiosłem chłopskim. Przy tym rozwój, z koniecz­
ności nierównomierny, niektórych bardziej zaawansowanych obszarów 
Chin prawdopodobnie nie miał, gdyż nie był dostatecznie silny ani znaczny, 
istotnego wpływu na ewolucję całości tego olbrzymiego kraju. 

Administracja państwowa, tak jak została ukształtowana przez pierw­
szego władcę Mingów, chociaż była pokaźna i drobiazgowo opracowana, 
nie oznaczała jednak istnienia aż tak wielkiej machiny biurokratycznej, 
jak by się mogło wydawać na pierwszy rzut oka. Tłumaczyło się to tym, iż 
w administrowaniu krajem rząd centralny korzystał w znacznym stopniu 
z pomocy gentry, która brała na siebie w praktyce wiele funkcji rządów 
miejscowych. Rody obszarnicze, prawie zawsze bardzo liczne (zwane często 
„wielkimi domami"), z których wywodziła się nadal znaczna większość 
członków biurokracji, stały się, nawet w poważniejszym stopniu niż pod­
czas wcześniejszych okresów, całkowitymi panami i władcami okręgów 
wiejskich i chłopów, wyciągając z tej sytuacji wszelkie możliwe korzyści 
polityczne i gospodarcze. Członkowie tych rodów wspomagali czynnie przed­
stawicieli rządu centralnego, zwłaszcza urzędników-sędziów na szczeblu 
okręgu {sień), nadzorowali roboty publiczne, kontrolowali oświatę i orga­
nizowali milicję miejscową. Szczególnie zaś pilnowali tego, aby większość 
ciężarów nakładanych przez rząd centralny, zarówno w podatkach, jak 





i w pracy, została przerzucona na barki chłopów. Właśnie ta ówczesna tak 
bardzo daleko idąca dominacja gentry była jedną z głównych przyczyn 
znacznego i szybkiego zaostrzenia się kryzysu społecznego na wsi chińskiej. 

O ile we wcześniejszym okresie Ming zaczęły się mnożyć podatki wszel­
kiego rodzaju, w XVI w. usiłowano system finansowy uprościć w podwój­
nym celu: otrzymania większych dochodów i ułatwienia poboru. Reforma 
ta polegała na wprowadzeniu w życie tzw. systemu jednego bicza (gra słów 
polegająca na identycznie brzmiącej, rzeczywistej nazwie — „połączenie 
w jedno"), który został stopniowo zastosowany w całym kraju. Podatki 
pobierano teraz w srebrze, co ułatwiało też ich przewóz. Nowa forma opo­
datkowania nie poprawiła na zbyt długo finansowego położenia rządu, gdyż 
bogaci chwycili się swoich zwykłych oszustw, fałszowania rejestracji ziemi 
itp., i raz jeszcze zepchnięto brzemię na chłopów, dla których nowe podatki 
stały się teraz istnym biczem. Użycie srebra dla celów podatkowych od­
zwierciedlało również znaczniejsze jego wykorzystywanie jako pieniądza, 
co wynikało z ogólnego rozwoju ekonomicznego. W owym okresie napły­
wało do Chin coraz więcej srebra, przeważnie z Ameryki Łacińskiej, co 
z kolei doprowadziło do powszechnego używania monety hiszpańskiej, 
tzw. Carolus peso, a później słynnego dolara meksykańskiego jako pie­
niądza obiegowego. 

CESARSTWO MINGOWSKIE A ŚWIAT 

W XVI w. Chiny nadal były zaniepokojone agresywną działalnością 
dwóch swoich sąsiadów — Mongołów i Japończyków. Mongołowie trzy­
mali się swoich głęboko zakorzenionych zwyczajów łączenia handlu z ob­
szarami na południe od Wielkiego Muru z najazdami rabunkowymi. Kiedy­
kolwiek pojawiał się silniejszy przywódca, zdolny do połączenia szeregu 
plemion, groźba dla Chin automatycznie wzrastała. W 1550 r. konnica 
mongolska znów dokonywała napadów, docierając aż do murów samego 
Pekinu. Mingowie odbudowali w dużym zakresie Wielki Mur, lecz tak jak 
i poprzednio stanowić mógł on tylko pewną zawadę, nie będąc nigdy praw­
dziwą przeszkodą. 

Groźba piractwa japońskiego była być może nawet większa. Ataki Ja­
pończyków stały się szczególnie intensywne, począwszy od pierwszych 
dziesięcioleci XVI w., kiedy floty japońskie nie tylko atakowały wybrzeże 
Fukienu i Czekiangu, lecz również wdarły się do doliny Jangtse, paląc 
i plądrując miasta. Piractwo było w istocie rzeczy dokładnie zorganizowanym 
przedsięwzięciem, w które arystokraci japońscy inwestowali i z którego czer­
pali zyski. Charakterystyczne dla tego okresu było to, iż Chińczycy kolabo-



Tang Jin, Uczta w gaju — epoka Ming (fragment) 

rowali w tym „zawodzie" na wielką skalę; według jednego źródła chiń­
skiego do 70% piratów było w rzeczywistości Chińczykami, niszczącymi 
własny kraj. Rząd mingowski wpierw usiłował sytuację rozładować przez 
zakazanie wszelkiego handlu z Japonią, lecz posunięcie to nie było skutecz­
ne. Ostatecznie obrano politykę organizowania silnych oddziałów obrony 
w prowincjach nadbrzeżnych; przyniosła ona powodzenie i do 1565 r. 
niebezpieczeństwo najazdów japońskich zostało zażegnane. 

Walka przeciwko Mongołom i Japończykom — dwóm „nieuchwytnym" 
wrogom — pociągnęła za sobą olbrzymie wydatki oraz zmarnowanie zaso­
bów rządu mingowskiego i niewątpliwie przyczyniła się w istotnym stopniu 
do osłabienia pozycji dynastii, chociaż źródła rozkładu leżały, jak zoba­
czymy, w problemach wewnętrznych. 

Najistotniejszym czynnikiem w XVI w. było jednak przybycie Europej­
czyków do Chin. Aczkolwiek Chiny w epoce Ming nie stanowiły bynajmniej 
kraju tak statycznego, jak to się czasami przedstawia, proces rozwoju i prze­
mian przebiegał o wiele wolniej niż w Europie w tym samym okresie. Jeżeli 
na początku ery Ming Chiny jeszcze wyprzedzały Europę w większości dzie­
dzin, to obraz ten miał ulec znacznym zmianom pod koniec tego okresu. 
Na tym właśnie tle należy rozpatrywać przybycie Europejczyków, zapowia­
dające tak istotne przeobrażenia w Chinach oraz w ich stosunkach ze 
światem. 

Aż do chwili przybycia Europejczyków chińska polityka wobec kupców 
cudzoziemskich, np. w stosunku do Arabów i Persów, była na ogół liberalną 
i duże, kwitnące kolonie kupieckie istniały przez wiele wieków. Wszystko 
to miało ulec radykalnym zmianom w wyniku postępowania Portugalczyków 
i innych Europejczyków, idących ich śladami. Europejczycy przybyli do 
Chin w podwójnej roli kupców i piratów; byłoby doprawdy trudno ustalić, 
gdzie leżała, w praktyce europejskiej XVI w., cienka linia rozdzielająca 
te dwa zawody. Zachowanie się w sposób gwałtowny i arogancki, masakry 



i plądrowanie spowodowały, iż Chińczycy zaczęli uważać Europejczyków 
za wrogów, niebezpiecznych na równi z Japończykami — za diabłów 
zamorskich. Zwłaszcza Portugalczycy, aczkolwiek inni Europejczycy nie 
różnili się wcale pod tym względem, wychodzili w swojej działalności 
z założenia, iż — używając słów Fitzgeralda — „ponieważ człowiek ma 
określoną wiarę, wolno mu plądrować i masakrować wszystkich tych, którzy 
są wyznawcami innej". Ich postępowanie w Chinach wykazało, iż hołdo­
wali oni temu poglądowi w pełni. 

Pierwsi dotarli do Chin Portugalczycy; okręt pod komendą Rafaela 
Perestrello dobił do Kantonu w 1516 r., po pierwszej bezpośredniej podróży 
z Europy do Chin. Przyjęto go przychylnie, lecz sytuacja uległa zmianie, 
gdy w następnym roku cztery dalsze statki portugalskie przybyły do Kan­
tonu pod dowództwem Fernão de Andrade. Portugalczycy chcieli wysłać 
poselstwo na dwór chiński i do Pekinu został wyekspediowany Thomé 
Pirès. Chińczycy wiedzieli już jednak o podboju Malakki przez Portugalczy­
ków oraz o rozbojach dokonanych tam przez nich; ten fakt, jak i prowadze­
nie się Portugalczyków w Kantonie skłoniło ich do wydalenia misji 
i aresztowania Pirèsa. Dalsze próby penetracji portugalskiej, podjęte 
w 1522 r. przez Affonso de Mello Coutinho, również zakończyły się po­
rażką. Mimo tych pierwszych niepowodzeń Portugalczykom ostatecznie 
udało się, prawdopodobnie za pomocą przekupienia miejscowych urzędni­
ków, osiedlić się w Ningpo (Czekiang) oraz w Cz'üanczou (Fukien), gdzie 
rozwinęli oni na znaczną skalę handel z Chinami. W obydwu jednak 
wypadkach niesłychanie brutalne zachowanie się Portugalczyków dopro­
wadziło do ostrego zwrotu w stosunku do nich Chińczyków. W 1545 r. 
kolonia portugalska w Ningpo po trzyletnim istnieniu została zlikwido­
wana, a następnie w 1549 r. ten sam los spotkał również osiedle 
w Cz'üanczou. Nieco później jednak Portugalczycy zdołali nabyć w 1557 r. 
stały przyczółek niedaleko Kantonu, zakładając bazę w Macao (Aomen). 
Chińczycy nie przepędzili ich z tej kolonii, ale później odcięli ten mały 
półwysep specjalnie wzniesionym murem. Macao rozwinęło się w prospe­
rujące miasto — ośrodek handlu portugalskiego nie tylko z Chinami, lecz 
z całą Azją Wschodnią. 

Zachowanie się innych Europejczyków szło zasadniczo po linii wpro­
wadzonej przez Portugalczyków. Ich wielcy rywale, Holendrzy, również 
dokonali szeregu najazdów na wybrzeże Chin i osiedlili się w 1624 r. na pe­
wien czas na Taiwanie, aż do wypędzenia ich z tej wyspy przez Koxingę 
w 1661 r. (patrz s. 351). Hiszpanie po podboju Filipin dwukrotnie — 
w 1603 i 1639 r. — dokonali masakry na wielką skalę osiedlonych tam chiń­
skich kupców. Anglicy pojawili się w Chinach po raz pierwszy w 1637 r., 



kiedy trzy okręty pod komendą Johna Weddella przybyły do Kantonu. Ich 
pobyt również doprowadził do gwałtownych zatargów z Chińczykami i za­
kończył się wycofaniem. W rezultacie stosunek Chińczyków do Europejczy­
ków ukształtował się w zasadzie na podstawie tych doświadczeń z XVI 
i pierwszej połowy XVII w., doprowadzając do przyjęcia polityki ograni­
czania kontaktów z nimi do minimum, właściwie tylko do Kantonu; tym 
samym dalsza penetracja Chin przez kupców europejskich została, prak­
tycznie rzecz biorąc, prawie zupełnie uniemożliwiona. 

Brama — Grobowce Mingów, Pekin, XV—XVI w. 

W owym okresie jednak nie tylko europejscy kupcy-korsarze docierali 
do wybrzeży Chin: Azja Wschodnia stała się również terenem znacznej 
i energicznej działalności misjonarskiej, prowadzonej przeważnie przez 
kościół katolicki. Wśród misjonarzy katolickich niewątpliwie najbardziej 
aktywni byli jezuici, którzy osiągnęli też największe sukcesy. Jeśli idzie 
o Chiny, doszli oni w stosunkowo wczesnym okresie swojej działalności do 
wniosku, iż najlepszą polityką byłoby nie tyle szerzenie wiary wśród ludu, 
ile skupienie wysiłków na klasie rządzącej i tym samym odgórne doprowa­
dzenie do nawrócenia całego kraju. Polityka ta zresztą odpowiadała ogól­
nemu charakterowi postępowania tego zakonu. 

Najbardziej zasłużonym i znanym misjonarzem jezuickim był Włoch, 
Matteo Ricci (1552—1610). Przybył do Chin w 1583 r. i przyłączył się do 
misji jezuickiej, którą założono wcześniej w Macao; poświęcił on też wiele 



czasu na studiowanie języka chińskiego, a będąc wyśmienitym lingwistą 
opanował go całkowicie. Ostatecznie, po wielu próbach i niepowodzeniach, 
dotarł w 1601 r. do Pekinu, otrzymując pozwolenie na pobyt, i pozostał 
tam aż do śmierci w 1610 r. Ricci wcielał w życie w doskonałym stopniu 
jezuicką politykę daleko idącego kompromisu z realiami chińskiego spo­
sobu życia. Nosił np. ubiór chiński, szaty uczonego-dygnitarza. Wysoce 
wykształcony w europejskich naukach ścisłych, zdołał wywrzeć wrażenie 
na cesarzu i wielu dworzanach swoją wiedzą w dziedzinie astronomii, ma­
tematyki i geografii. Cesarzowi zaprezentował narysowaną przez siebie 
mapę świata. Ricci miał również pewne powodzenie w nawróceniu szeregu 
dostojników dworskich i swoją działalnością stworzył podstawy jezuickiej 
polityki tzw. szerokiego podejścia do obyczajów chińskich. Uważali oni np., 
że należy uznać kult przodków nie za pogański rytuał religijny, ale za 
możliwy do przyjęcia obrządek świecki. Najważniejszym z nawróconych przez 
Ricciego dygnitarzy był Su Kuang-cz'i (1562—1633), później minister oraz 
autor bardzo cennego dzieła dotyczącego rolnictwa chińskiego. Pomógł 
on znacznie Ricciemu w tłumaczeniu szeregu prac z dziedziny matematyki, 
hydrauliki, astronomii i geografii; tym samym był pierwszym Chińczykiem 
biorącym udział w przekładach z języków europejskich. Jezuici również 
upowszechnili w Chinach metody wyrabiania nowoczesnego europejskiego 
sprzętu artyleryjskiego, czym Mingowie byli bardzo zainteresowani ze 
względu na narastający konflikt z Mandżurami. Na łożu śmierci Ricci 
rzeki swoim towarzyszom: „Pozostawiam przed Wami wrota otwarte". 
Lecz proroctwo jego nie sprawdziło się nigdy, chociaż upadek Mingów 
odbił się na losach misji jezuickiej tylko marginesowo i — jak można się 
było spodziewać — kontynuowali oni również swoją działalność przy 
nowych władcach Chin. 



XXI. PÓŹNIEJSZY OKRES 
DYNASTII MING 

KRYZYS WŁADZY 
MINGOWSKIEJ 

SZYSTKIE elementy świadczące 
o rozkładzie rządu mingowskiego ujawniły się w jeszcze ostrzejszej formie 
podczas ostatnich dwóch dziesięcioleci XVI i pierwszych dwóch XVII w. 
Okres ten pokrywał się z panowaniem Wan Li (1573—1619), władcy całko­
wicie nieudolnego. Chociaż na początku podjęto pewne próby reform, po­
niechano ich wkrótce i położenie na dworze oraz w kraju stawało się coraz 
bardziej beznadziejne. Nieograniczona korupcja i łapownictwo, całkowite 
lekceważenie sytuacji w kraju, gwałtowna walka o władzę klik biurokra­
tycznych i eunuchów — wszystkie te zjawiska stały się jeszcze bardziej jas­
krawe i widoczne. 

Sytuację komplikowały jeszcze wydarzenia w pobliżu granic Chin. 
W 1592 r. rozpoczęła się japońska inwazja na Koreę. Była ona dziełem 
Hideyoshi, dyktatora wojskowego i faktycznego władcy Japonii, który nieco 
wcześniej dokonał zjednoczenia owego kraju. Jego dalekosiężne plany zmie­
rzały do podboju świata — a dla niego światem były Chiny — i tym samym 
Korea stanowiła tylko wrota wiodące do właściwego celu. Plany te od­
zwierciedlały z jednej strony niezaprzeczalną megalomanię Hideyoshi, 
a z drugiej fakt, iż po zakończeniu wojny domowej w Japonii miał on do 
swojej dyspozycji pokaźną i częściowo zbędną armię. Japończycy usiłowali 
przekonać Koreańczyków, aby przyłączyli się do nich w charakterze sojusz­
ników lub przynajmniej umożliwili wojskom japońskim swobodne przej­
ście przez ich kraj. Król koreański odrzucił propozycje japońskie i wielka 
inwazja zaczęła się w kwietniu 1592 r. Armia japońska, licząca ponad 
160 tys. żołnierzy, wylądowała w Pusanie i wkrótce zajęła stolicę Seul. 
Rząd. koreański był słaby, generałowie nieudolni, a wojsko, zupełnie 
odzwyczajone od walki, nie mogło skutecznie przeciwstawić się siłom ja­
pońskim, zwłaszcza że ci posługiwali się bronią palną, nie znaną Kore-



Cz'iu Jing, Malarz przy pracy — epoka Ming 

ańczykom. Tylko na morzu silniejsza i lepsza 
flota koreańska mogła stawiać należyty opór. 

Wojska japońskie kontynuowały swoje 
natarcie i posuwały się ku północy, zbliżając 
się do rzeki Jalu, ówczesnej granicy między 
Koreą a cesarstwem mingowskim. Król ko­
reański, który wcześniej zbiegł ze swojej sto­
licy, udając się do rejonu przygranicznego, 
apelował nieustannie o pomoc do swojego 
suzerena, cesarza chińskiego, lecz Mingowie 
zdecydowali się na działanie dopiero w mo­
mencie, kiedy prawie cała Korea została już 
okupowana. Wówczas armie chińskie powoli 
wkroczyły do Korei. Pierwsze jednostki po­
niosły szereg ciężkich porażek z rąk Japoń­
czyków, lecz gdy przybyły nowe, bardzo 
liczne posiłki, Chińczycy zdołali, po długo­
trwałych zmaganiach, zmusić Japończyków 
w 1593 r. do wycofania się prawie z ca­
łego kraju i schronienia się w Pusanie, na 
południowym cyplu półwyspu. Niezmiernie 
istotnym czynnikiem, przyczyniającym się do 
zwycięstwa Chińczyków, była wojna podjaz­
dowa na dużą skalę prowadzona przez chło­
pów koreańskich przeciwko najeźdźcom ja­
pońskim. 

W 1595 r., po załamaniu się zawiłych 
pertraktacji prowadzonych z Chińczykami, 
Hideyoshi postanowił jednak wznowić inwa­
zję i wyekspediował drugą wyprawę, złożoną 
ze 100 tys. żołnierzy. Wraz z pozostałymi 
w Korei siłami armia japońska stanowiła teraz znowu siłę tak wielką, 
jak podczas pierwszej inwazji. Większość wojsk chińskich została już w tym 
czasie dawno z Korei wycofana i tym samym Japończycy znów mogli wy­
ruszyć na północ i ponownie zdobyć Seul. Rząd mingowski musiał jeszcze 
raz wysłać swoje armie; Chińczycy znów z powodzeniem przepędzili wojska 
japońskie aż na samo południe półwyspu. Wysiłki ich ułatwiały zwycięstwa 
floty koreańskiej nad siłami japońskimi. Wynikiem tych akcji było zagroże-



nie, jeszcze nawet większe niż poprzednio, japońskich Unii komunikacyj­
nych z Królestwem Wyspiarskim. Szczególnie ciekawe jest posługiwanie 
się przez Koreańczyków w tych działaniach morskich tzw. „okrętami-
-żółwiami", które były najprawdopodobniej pierwszymi w dziejach świata 
opancerzonymi okrętami wojennymi. 

Śmierć Hideyoshi w 1598 r. radykalnie zmieniła sytuację i spowodo­
wała wycofanie się resztek sił japońskich. Skutki zaś tej przewlekłej i nie­
zmiernie krwawej wojny szły bardzo daleko. Dla Korei była ona klęską, 
z której nigdy właściwie nie mogła się podnieść z uwagi na olbrzymie wprost 
dewastacje i rabunki dokonane przez żołnierzy japońskich. Dla rządu min-
gowskiego kampanie te — niebywale kosztowne — oznaczały ostateczne 
załamanie się już i tak mocno nadwerężonych finansów. Poza tym, wpro­
wadzając własne siły zbrojne do Korei, Mingowie osłabiali swoją pozycję 
wobec Mandżurów, co znacznie ułatwiło wzrost potęgi tych ostatnich. 

Na dworze mingowskim intrygi i spiski dochodziły do punktu kulmina­
cyjnego. Następca Wan Li padł ofiarą eunuchów; miał on być otruty za 
pomocą słynnych czerwonych pigułek, zaaplikowanych mu przez jednego 
z głównych eunuchów. Wydaje się, iż cesarz stał się do tego stopnia nie­
dyskretny, że wyraził zdanie, iż eunuchowie są zbyt potężni. Za panowania 
jego umysłowo niedorozwiniętego syna, którego jedynym zainteresowaniem 
była stolarka, rzeczywista władza spoczywała w rękach Wei Czung-siena, 
być może najbardziej osławionego z długiej Unii wpływowych eunuchów 
okresu Ming. Terror i korupcja za jego czasów przewyższały nawet wytrzy­
małość zazwyczaj tak potulnych i służalczych biurokratów chińskich. Więk­
szość ich skupiła się teraz w opozycji, a zasadniczym ich celem było obalenie 
władzy eunuchów i przywrócenie konfucjańskich zasad rządzenia. Grupa 
opozycyjna zwana była Tung Lin, od nazwy akademii, w której odbyły się 
pierwsze jej spotkania. Wei Czung-sien i jego słudzy zareagowali na to 
wyzwanie zainicjowaniem na dużą skalę w latach 1625—1626 prześladowań 
opozycjonistów, członków Tung Lin, których ostatecznym wynikiem było 
zamordowanie poważnej liczby najwybitniejszych dostojników. Równo­
cześnie eunuchowie wmieszali się, ze zgubnymi skutkami, do kampanii 
wojskowych prowadzonych na Północnym Wschodzie przeciwko Mandżu-
rom, skazując np. na śmierć Siung T'ing-pi, jednego z niewielu utalentowa­
nych generałów mingowskich. 

Gdy nowy cesarz Cz'ung Czeng (1627—1644) wstąpił na tron, Wei 
Czung-sien został odsunięty od władzy i zapłacił głową za swoje zbrodnie. 
Położenie było jednak już zbyt krytyczne, aby nowy cesarz, mimo swoich 
niewątpUwych zdolności, mógł cokolwiek zaradzić. Rząd był zbankru­
towany, do czego przyczyniła się też poważnie niebywała rozrzutność 



Posąg — Grobowce Mingów, Pekin, XV—XVI w. 

dworu i niektórych poprzednich władców, zwłaszcza Wan Li. Dochody nie 
wystarczały teraz zupełnie na pokrycie bieżących wydatków, które zresztą 
znacznie zwiększyły się w wyniku o wiele wyższych kosztów wojskowych 
w związku z walką przeciwko Mandżurom. W 1639 r. wydatki na armie 
wynosiły już 20 mln tael (tael lub Hang — uncja srebra), gdy cały budżet 
roczny na początku okresu mingowskiego opiewał tylko na 2 mln. 

Główne źródło kryzysu tkwiło jednak w problematyce społecznej — 
w niezadowoleniu chłopstwa chińskiego (a w pewnym stopniu również 
i mieszkańców miast), coraz bardziej uciskanego i wyzyskiwanego podczas 
ostatnich lat władzy mingowskiej. Kryzys finansowy rządu oczywiście zja­
wisko to jeszcze bardziej pogłębił, gdyż usiłowano wydusić z ludności nowe 
podatki. Wrzenie wśród ludności wiejskiej wyraziło się wkrótce w jednym 
z największych i najdłużej trwających powstań chłopskich w historii Chin. 
Widzieliśmy już, iż insurekcje chłopskie nie były bynajmniej zjawiskiem rzad­
kim w tych dziejach; stanowiły one w istocie rzeczy, w warunkach feudaliz-
mu, jedyną możliwą i dostępną formę ostatecznego protestu przeciwko nie­
ludzkiemu poniżeniu i nędzy. 

Koszmarny głód w północnym Szensi w 1627 r. wzniecił iskrę buntu, 
który przekształcił się w potężne powstanie chłopskie, trwające aż do 1645 r. 
i będące zasadniczą przyczyną upadku dynastii Ming. Jeśli idzie o zasięg 
powstania, można je porównywać tylko z ruchem tajpingów w XIX w., 
a być może również z walką armii chłopskich, prowadzonych przez komu­



nistów chińskich w XX w. Jak zwykle bywało w wypadku chińskich powstań 
chłopskich, ruch był w dużej mierze spontaniczny, miał raczej formę ży­
wiołowego protestu i wykazywał znaczne braki w organizacji oraz progra­
mie. Powstanie objęło wielkie połacie Chin Północnych i Środkowych, lecz 
rozwój jego był zdumiewająco nierówny. W pewnym momencie wielkie 
armie chłopskie posuwały się naprzód we wszystkich kierunkach, gdy nagle 
spotykała je prawie całkowita klęska i znikały niemal zupełnie na pewien 
czas. 

W 1635 r. odbyło się zebranie szeregu przywódców powstania, mające 
na celu opracowanie wspólnej strategii oraz skoordynowanie działania po­
szczególnych jednostek powstańczych. Wkrótce potem jednak wojska chło­
pskie znowu poniosły szereg poważnych porażek. Ruch nabrał nowego 
charakteru i zaczął odnosić poważniejsze zwycięstwa wraz ze wzrostem, 
od 1640 r., znaczenia i wpływów Li Tzu-cz'enga, który stał się jego najważ­
niejszym wodzem. Li, urodzony w 1606 r., był chłopem rodem z Szensi 
i uczestniczył w ruchu od samego początku. Historia zaś ostatnich lat wiel­
kiego powstania chłopskiego przeplatała się nierozłącznie z problemem 
mandżurskim. 

WZROST POTĘGI MANDŻURÓW 

Plemiona mandżurskie zamieszkiwały środkową, północną i północno-
-wschodnią część dzisiejszej Mandżurii i należały do ludów tunguskich. Były 
one blisko spokrewnione, a prawdopodobnie — jak wspomniano — czę­
ściowo potomkami tych Dżurczenów, którzy w swoim czasie panowali 
nad Chinami Północnymi jako dynastia Kin (nazwa Mandżurowie jest 
późniejszego pochodzenia, wówczas plemiona te wszystkie nazywały się 
po prostu Dżurczenami). W swojej siedzibie mandżurskiej Dżurczenowie 
zajmowali się głównie myślistwem i rybołówstwem, a także uprawą roli, 
której nauczyli się od swoich sąsiadów chińskich. Nie byli oni wyłącznie 
koczownikami, tak jak Mongołowie, aczkolwiek prowadzili też częściowo 
hodowlę, w tym zwłaszcza nierogacizny, będąc również doskonałymi jeź­
dźcami i łucznikami. Podczas wczesnego okresu Ming cała Mandżuria 
znajdowała się pod pośrednią władzą Chin, a Chińczycy rządzili tym tery­
torium za pomocą stale stosowanej przez nich zasady „divide et impera", 
wygrywając plemiona dżurczenowskie nawzajem przeciwko sobie oraz 
uważając je wszystkie za wasali cesarstwa chińskiego (warto wspomnieć, 
iż nazwa Mandżuria jest raczej neologizmem europejskim, pochodzącym 
z XIX w.; Chińczycy obecnie zawsze używają tylko terminu Tung Pei — 
Północny Wschód). 



Jedna zaś część Mandżurii — południe kraju zwane Liaotungiem (zie­
mie na wschód od rzeki Liao), obejmujące zarówno półwysep tej nazwy, 
jak i pokaźne obszary na północ od niego — była jednak ziemią zamiesz­
kałą prawie wyłącznie przez liczną ludność chińską, a rolnictwo, prowa­
dzone na modłę chińską, stanowiło tu główną formę gospodarki. Admini­
stracyjnie Liaotung należał wówczas do prowincji Szantung; właściwie od 
okresu Han, jeśli nie wcześniej, Liaotung był częścią składową obszaru 
cywilizacji chińskiej. Terytorium to miało pierwszorzędne znaczenie stra­
tegiczne, a panowanie nad nim otwierało drogę do Chin Północnych; 
dlatego też stało się ono później jednym z głównych terenów walki między 
Mandżurami a Chińczykami. 

Przekształcenie się Mandżurów w potęgę było ściśle związane z działal­
nością Nurhaczi (1559—1626), członka rodu Aisin Dżioro i wodza jednego 
z plemion dżurczenowskich. Porównuje się go często do Czyngis Chana 
ze względu na jego powodzenie w zjednoczeniu plemion dżurczenowskich 
w potężną siłę i państwo, które okazało się zdolne dokonać podboju Chin. 
Ów proces unifikacji składał się z licznych przewlekłych działań wojennych, 
pertraktacji i spisków, trwających ponad 30 lat. W urzeczywistnieniu powzię­
tych zamierzeń Nurhaczi wykorzystywał swoją dobrą znajomość chińskich 
metod politycznych. Jako jeden z wybitnych wodzów Dżurczenów prze-

Artysta nieznany, Daniny z państwa San Fu Czi — epoka Ming 



bywał w Pekinie w 1590 r. w roli przywódcy grupy stu wodzów dżurcze­
nowskich, przynoszących daninę. Znał również język i literaturę chińską, 
a w 1595 r. dwór chiński obdarzył go wysokim tytułem generała „Smoka 
i Tygrysa". W trakcie dokonywania zjednoczenia Dżurczenów — co spoty­
kało się zawsze z opozycją, spiskami i przeciwdziałaniem władz chińskich — 
prowadził on równocześnie znaczną wymianę handlową z Chinami. Głów­
nymi przedmiotami eksportu Dżurczenów były konie i żeń-szeń, korzeń, 
któremu Chińczycy przypisywali niemal cudowne właściwości lecznicze 
i regeneracyjne. 

Jedną z najistotniejszych innowacji, którą zaprowadził Nurhaczi — 
chociaż wzorowana była częściowo na przykładzie chińskim, tj. na ko-
manderiach wojskowych założonych przez Mingów w Mandżurii — sta­
nowiło wprowadzenie w 1601 r. systemu chorągwi. Cel tego był przede 
wszystkim militarny, lecz chorągwie miały również znaczenie administra­
cyjne, a ich organizacja przecinała istniejące linie podziału między ple­
mionami. Z punktu widzenia wojskowego chorągwie stanowiły niezmiernie 
skuteczną formę organizacyjną. W systemie tym najważniejszą rolę odgry­
wało zawsze plemię, do którego należał Nurhaczi, a zwłaszcza jego ród 
Aisin Dżioro. Na początku ustanowiono cztery chorągwie, później zaś, 
w 1615 r., liczbę ich powiększono do ośmiu. Każda chorągiew posiadała 
własną flagę o odmiennej barwie; pierwotne cztery miały barwy: żółtą, 
białą, niebieską i czerwoną, następne cztery: żółtą, białą, niebieską z czer­
wonym obramowaniem, czerwoną z białym obramowaniem. 

Twierdzi się, iż ustanowienie systemu chorągwi stało się zasadniczym 
punktem zwrotnym w przejściu od wczesnofeudalnego społeczeństwa do 
nowego, zorganizowanego już na zasadach biurokratyczno-feudalnych. 
Zwrot ten miał prawdopodobnie odpowiadać przemianom w łonie społe­
czeństwa mandżurskiego. Wydaje się jednak, iż późniejsze przyjęcie, prawie 
w całości, chińskiej monarchicznej formy organizacji państwowej, które 
nastąpiło jeszcze przed podbojem Chin, odegrało jeszcze większą rolę. 
W miarę wzrostu sił Mandżurów i rozszerzenia obszaru znajdującego się 
pod ich panowaniem system chorągwi został powiększony przez stworzenie 
ośmiu chorągwi mongolskich (po podporządkowaniu sobie Mongolii 
Wewnętrznej) oraz ośmiu chorągwi chińskich (po zdobyciu Liaotungu). 
W 1644 r. było 278 mandżurskich, 120 mongolskich oraz 165 chińskich 
kompanii w chorągwiach; zakładając liczbę 300 ludzi w każdej kompanii, 
oznaczało to, iż całość sił zbrojnych pozostających w dyspozycji władców 
mandżurskich wynosiła zaledwie około 169 tys. żołnierzy. 

Zorganizowanie przez Mandżurów na terenach im podległych państwa 
na modłę chińską miało niebywale istotne znaczenie. Wynikało ono przede 



wszystkim z podboju Liaotungu, z jego bardzo znaczną ludnością chińską. 
Oblicza się, iż na tych obszarach mieszkało około 3 mln Chińczyków w po­
równaniu z ogólną liczbą Mandżurów prawdopodobnie nie większą niż 
300 tys. Już w 1616 r. Nurhaczi ogłosił powstanie państwa Późniejsze Kin, 
co oznaczało bezpośrednie nawiązywanie do przodków Mandżurów z XII 
i XIII w. oraz było wznowieniem ich pretensji i zamierzeń. W ustanowieniu 
administracji państwowej na wzór chiński korzystano z usług wielu urzęd­
ników chińskich, gotowych i chętnych do służenia swoim nowym panom. 
Ich pomoc miała kluczowe znaczenie dla powodzenia Mandżurów. Np. 
Fan Wen-cz'ang (1597—1666), który poddał się Mandżurom w 1618 r., 
odegrał pierwszorzędną rolę w ustanowieniu centralnego rządu mandżur­
skiego. Później, w 1644 r., przedstawił on regentowi Dorgonowi memoriał, 
w którym przekonywał go o konieczności wykorzystania okazji w celu pod­
boju cesarstwa chińskiego, usiłując też skłonić go do zaniechania niepo­
trzebnej dewastacji, jak to czynili poprzedni najeźdźcy. Wraz z innym kola­
borantem, Ning Wan-wo (7—1665), który przyłączył się do Mandżurów 
w 1630 r., Fan Wen-cz'ang już w 1632 r. przyszykował dla swoich panów 
mandżurskich plany podboju Chin. 

W 1618 r., po sporządzeniu osobliwego dokumentu, znanego jako 
Siedem Wielkich Skarg, który stanowił jego deklarację wojny (zresztą nie 
wręczoną, lecz ceremonialnie spaloną) przeciwko Mingom, Nurhaczi 
zaatakował pozycje chińskie w środkowej Mandżurii i zdobył miasto Fu-
szun. Skutkiem tego zwycięstwa było pierwsze poddanie się Mandżurom 
wielu chińskich generałów i dostojników; stało się to ważnym precedensem 
na przyszłość i równocześnie ujawniło strategię polityczną Mandżurów, 
którzy dążyli do przeciągnięcia na swoją stronę jak największej liczby 
Chińczyków z warstwy rządzącej. W 1619 r. Nurhaczi rozbił doszczętnie 
wysłaną przeciwko niemu armię mingowską, przekraczającą czterokrotnie 
siły jego wojska. Owo zwycięstwo umożliwiło mu później zdobycie w 1621 r. 
Szenjangu (Mukden) oraz Liaojangu. Wkrótce Mandżurowie rozpoczęli 
ataki na obszar Liaosi, tj. tereny na zachód od rzeki Liao. 

Mandżurowie, w odróżnieniu od Mongołów, Dżurczenów i Kitanów, 
rozpoczęli organizowanie państwa na modłę chińską nawet przed pod­
biciem samych Chin. Właśnie ukształtowanie silnego państwa przygranicz­
nego ułatwiło im wielce dokonanie tego podboju i było jednym z głównych 
czynników ich powodzenia oraz przekształcenia się w najważniejszych i naj­
dłużej pozostających przy władzy ze wszystkich północnych zdobywców 
Chin. Panowanie Mandżurów bowiem miało przetrwać przeszło dwa i pół 
wieku, aczkolwiek gdyby nie pomoc udzielona im wówczas przez mocarstwa 
zachodnie, zostaliby obaleni — jak zobaczymy — przez powstanie tajpin-



gów w latach pięćdziesiątych XIX w. Należy zauważyć, iż podobnie jak 
podczas wcześniejszych najazdów, inwazję mandużrską na Chiny umożli­
wiły również przede wszystkim wewnętrzna słabość i rozkład cesarstwa 
chińskiego. 

Mimo kompletnej nieudolności dworu mingowskiego Mandżurowie 
napotkali sporo trudności w czasie swoich kampanii w Liaosi, m. in. ze 

Artysta nieznany, Daniny z państwa Nu Wang — epoka Ming 

względu na przewagę techniczną wojsk chińskich np. w artylerii. Ostatecz­
nie jednak dezintegracja rządu mingowskiego pod ciosami powstania 
chłopskiego ułatwiła im dalsze natarcie. Sam Nurhaczi spotkał się z pierw­
szą porażką podczas usiłowania zdobycia mingowskiej twierdzy Ningjuan 
i wkrótce potem zmarł od poniesionych tam ran w 1626 r. Jego następcą 
był Abahai (1592—1643), ósmy jego syn, zdolny generał i przywódca poli­
tyczny. On to w 1635 r. wprowadził do użycia słowo Mandżurowie (zna­
czenie etymologiczne nadal nie wyjaśnione) zamiast Dżurczenowie, które 
nasuwało pojęcie suzerenności chińskiej. W 1636 r. ogłosił on ustanowienie 
dynastii Ts'ing („Czysta") na miejsce Późniejszych Kin. Stanowiło to bez­
pośrednie wyzwanie wobec Mingów, gdyż implikowało stworzenie dynastii, 
pretendującej do rządzenia całymi Chinami. Abahai również wzmocnił 



znacznie swój autorytet jako cesarz Ts'ingów, kosztem głównych członków 
cesarskiego rodu. 

Zasadniczym jednak zajęciem Abahai były dalsze wyprawy wojskowe, 
mające na celu rozszerzenie terytorium i wzrost potęgi państwa mandżur­
skiego. Dwie ekspedycje przeciwko Korei w 1627 i 1638 r. skutecznie do­
prowadziły do przekształcenia owego państwa z wiernego wasala Mingów 
w posłusznego sługę Ts'ingów, zabezpieczając tym samym lewe skrzydło 
pozycji Mandżurów. 

Jeszcze ważniejszym być może osiągnięciem było spenetrowanie Mon­
golii Wewnętrznej i podporządkowanie plemion mongolskich tego re­
jonu władzy mandżurskiej, w wyniku czego zawarto sojusz mandżursko-
-mongolski, mający mieć dla Chin zgubne skutki. W tym samym czasie 
Mandżurowie rozciągnęli też swoją władzę na cały obszar basenu rzeki 
Amur. Władza zaś nad Mongolią Wewnętrzną wielce ułatwiła (np. 
w 1629 r.) niszczycielskie najazdy na Chiny Północne aż do wrót samego 
Pekinu. Prowadzone one były w sposób właściwy koczownikom Północy, 
z plądrowaniem i rzezią ludności oraz zapędzaniem dziesiątków tysięcy Chiń­
czyków na Północ od Wielkiego Muru, gdzie mieli się stać niewolnikami 
Mandżurów. Zwycięstwo Mandżurów w owych latach doprowadziło też 
do poddania się i przejścia na ich stronę coraz większej liczby generałów 
mingowskich, wraz ze swoimi wojskami; mieli oni odegrać ważną rolę 
w późniejszych kampaniach Ts'ingów. W latach 1636—1643 Mandżurowie 
przekraczali Wielki Mur prawie bez trudności i napadali na tereny położone 
na południe od niego. Bezpośredni i najprostszy dostęp do Chin Północnych 
od północnego wschodu był jednak zamknięty przez wielką, potężną for­
tecę, Szanhaikuan, znajdującą się na wybrzeżu w miejscu, w którym Wielki 
Mur spotyka się z morzem. Abahai nie dożył ostatecznego triumfu swojego 
narodu — umarł w 1643 r., a jego następcą został jego sześcioletni syn 
Fulin, głównym regentem zaś brat Dorgon (1621 — 1650), czternasty syn 
Nurhaczi. 

UPADEK DYNASTII MING 

W 1640 r., po doznaniu ciężkiej porażki, zadanej mu przez wojska 
rządowe, Li Tzu-cz'eng wycofał się do swojej rodzinnej prowincji Szensi. 
Dokonał on tu przegrupowania resztek swoich sił, a następnie rozpoczął 
nową kampanię przeciwko Mingom, lecz tym razem z bardziej rozwiniętym 
programem społecznym i politycznym. Dla zdobycia poparcia chłopów 
wysunął hasło „wyrównania ziemi" oraz zwolnienia od podatków ziem­
skich; równocześnie wezwał do obalenia dynastii mingowskiej. W tym ostat-



nim dążeniu widać było też wpływ niektórych członków gentry, którzy 
przyłączyli się do niego w owym okresie. W następnym roku armie jego, 
ze zwiększonymi znów siłami, jak lawina śnieżna wdarły się do Honanu, 
gdzie udało im się zdobyć Lojang. Książę Fu, jeden z najbogatszych (miał 
posiadać 2 mln mu ziemi) i najbardziej znienawidzonych członków min-
gowskiego rodu cesarskiego, został wzięty do niewoli, a następnie zabity. 
Gdy Li Tzu-cz'eng działał w Chinach Północnych, inny przywódca chłopski, 
Czang Sien-czung (1606—1646), o renomie nie do pozazdroszczenia ze 
względu na niebywałe okrucieństwo i niezliczone dokonane przez niego 
masakry, po okresie rozejmu z Mingami również wznowił walkę i stał się 
panem większej części Sycz'uanu. Nie było żadnej koordynacji między tymi 
dwoma przywódcami, gdyż uważali się oni — i słusznie — za potencjalnych 
rywali do założenia nowej dynastii w razie upadku Mingów. 

Na początku 1644 r. siły Li Tzu-cz'enga były już dostatecznie duże, 
aby mógł on rozpocząć olbrzymią kampanię, zmierzającą do ostatecznego 
obalenia rządu mingowskiego. W styczniu tegoż roku ogłosił założenie 
nowego cesarstwa — Szun (Czang Sien-czung uczynił zresztą to samo 
w Sycz'uanie) i wymaszerował ze swojej bazy w Szensi na północny wschód 
w kierunku na Pekin. Większość miast i twierdz po drodze, w tym też stolica 
Szansi, T'aijüan, poddała się bez stawiania żadnego oporu. 18 marca wojska 
Li Tzu-cz'enga wkroczyły do stolicy cesarskiej, gdzie obrona była mini­
malna, a wrota otwarte przez pewnych przekupionych eunuchów. Cesarz 
Cz'ung Czeng, opuszczony przez prawie wszystkich dostojników dworskich, 
nie skorzystał z okazji uratowania się przez ucieczkę na Południe i następ­
nego dnia powiesił się w pawilonie na Wzgórzu Węglowym, kilkaset metrów 
na północ od Miasta Cesarskiego. Około dwustu osób z rodziny i najbliż­
szego otoczenia poszło jego śladem, popełniając również samobójstwo. 
Większość zaś wysokich dygnitarzy mingowskich zostało przez żołnierzy 
Li Tzu-cz'enga uwięzionych. 

Rząd mingowski przestał istnieć, chociaż w innych częściach Chin 
znajdowały się jeszcze bardzo liczne wojska mingowskie. Wśród nich naj­
ważniejsza była armia stacjonowana w Szanhaikuan dla obrony przeciwko 
Mandżurom; znajdowała się ona pod dowództwem Wu San-kuei (1612— 

1678), pochodzącego z rodziny obszarniczej z Liaotungu. Tym samym był 
on doskonale zorientowany w polityce Mandżurów przeciągania dygnitarzy 
chińskich na swoją stronę oraz pozostawiania nie tkniętych posiadłości 
obszarników chińskich. Bardzo wiele zależało od jego decyzji, ponieważ 
w tym momencie Mandżurowie bacznie śledzili rozwój wydarzeń w Chinach, 
skłonni wykorzystać dla siebie sposobność powstałą w wyniku upadku 
Pekinu. 



Pomiędzy Li Tzu-cz'engiem a Wu San-kuei nastąpiły pertraktacje, 
w których Li usiłował skłonić Wu do wspólnego działania przeciwko Man­
dżurom. Nie osiągnął on jednak powodzenia nie dlatego — jak chce le­
genda — iż ulubiona konkubina Wu znajdowała się w niewoli jego żoł­
nierzy, lecz ze względu na fakt, iż Wu San-kuei, człowiek o niebywale wy­
bujałych ambicjach, sam marzył o tronie i nie zamierzał zawierać sojuszu 
z armią „chłopskich rebeliantów". Ostatecznie zatem Li Tzu-cz'eng popro­
wadził 200-tysięczną armię przeciwko Wu San-kuei, gdy ten ostatni zwrócił 
się do księcia Dorgona, regenta mandżurskiego, ofiarując mu swoje usługi 
i prosząc równocześnie o pomoc. Na znak podporządkowania się Mandżu­
rom zgodził się na częściowe ogolenie głowy i zaplecenie włosów w war­
kocz. W pracach historyków chińskich Wu jest przedstawiany zazwyczaj 
jako największy chiński zdrajca, lecz — jak się okaże — był on tylko 
najbardziej prominentnym wśród wielu w owym okresie. 

Gdy armia Li Tzu-cz'enga rozpoczęła bitwę z oddziałami Wu San-kuei, 
konnica mandżurska, która z boku przypatrywała się walce czekając na 
jej wyniki, przyłączyła się w decydującym momencie do wojsk Wu, zada­
jąc — podczas szalejącej burzy piaskowej — jednostkom chłopskim dotkli­
wą porażkę. Li zbiegł z resztkami swoich sił do Pekinu, gdzie 29 kwietnia 
wstąpił na tron jako cesarz dynastii Szun. Tego samego jednak dnia opuścił 
on Pekin, zagarnąwszy wiele skar­
bów, i udał się z powrotem do 
Szensi; miał nadzieję, iż uda mu się 
tam założyć silną bazę. Wkrótce po­
tem Mandżurowie wkroczyli do Pe­
kinu, a regent Dorgon proklamował 
młodego władcę mandżurskiego, 
Fulina, cesarzem Chin i spadkobier­
cą Mingów. Równocześnie Mandżu­
rowie podawali się za mścicieli ostat­
niego cesarza mingowskiego i ogło­
sili, iż zamierzają stłumić powstanie 
chłopskie. Apel, skierowany pod 
adresem przesądów klasowych chiń­
skich obszarników-biurokratów, był 
świetnie pomyślany (prawdopodob­
nie stanowił pomysł doradców chiń-

Obelisk — Grobowce Mingów, Pekin, 
X V - X V I w . 



skich) i wnet wywarł pożądane skutki. Znaczna większość chińskiej 
klasy panującej uznała faktycznie nową władzę mandżurską, a dostoj­
nicy i generałowie mingowscy poddawali się teraz masowo, „liżąc buty 
nowych swoich panów", aby użyć często stosowanego zwrotu współczes­
nych historyków chińskich. Najistotniejsze zaś było to, iż przyłączyli się 
oni do Mandżurów dla zorganizowania sił zbrojnych w celu stłumienia 
pozostałych armii chłopskich. Nie ulega żadnej wątpliwości, iż właśnie te 
poczynania chińskiej gentry umożliwiły Ts'ingom, zważywszy olbrzymią 
dysproporcję sił między Chińczykami a Mandżurami, objęcie władzy. 

Tak więc Mandżurowie stali się teraz władcami Chin Północnych, a po­
łączona armia mandżursko-chińska pod dowództwem Wu San-kuei wyru­
szyła do Szensi dla prowadzenia wojny przeciwko Li Tzu-cz'engowi. W dzia­
łaniach tych Wu stosunkowo szybko osiągnął powodzenie i Li był zmuszony 
wycofać się z Szensi do Hupei, gdzie spotkała go śmierć (niektóre relacje 
twierdzą jednak, iż udało mu się zbiec i wdziać szaty mnicha buddyjskiego). 
Resztki jego armii, które były jeszcze dość znaczne (źródła podają 500 
lub 300 tys. ludzi — w rzeczywistości prawdopodobnie o wiele mniej), 
przyłączyły się później do wojsk lojalistów mingowskich w Chinach Środko­
wych, kontynuujących walkę przeciwko agresji mandżurskiej. Mandżurowie 
potrzebowali jednak, jak zobaczymy, 20 lat, aby rozbić siły zwolenników 
upadłej dynastii. Lecz wielkie powstanie chłopskie zostało już zasadniczo 
stłumione w wyniku wspólnej akcji najeźdźców z Północy i obszarni­
ków chińskich. Ceną, którą trzeba było zapłacić za owo „zwycięstwo", 
było ponowne nałożenie na Chiny jarzma obcego panowania, które tym 
razem miało przetrwać aż do 1912 r. 



XXII. KULTURA EPOKI MING 

UWAGI OGÓLNE 

DZIEDZINIE kultury, podobnie jak 
i w polityce, epoka (Ming odznaczała się świadomym usiłowaniem powró­
cenia do przeszłości, do źródeł chińskich, próbą wznowienia rodzimych tra­
dycji intelektualnych i artystycznych. W tych zamierzeniach Mingowie 
nawiązywali do T'angów, lecz — jak to ujął zręcznie Waley — wynikiem 
był T'ang bez polotu i wielkości. Niemniej jednak nie można po prostu 
odrzucić prawie trzech wieków ery Ming, gdyż jej osiągnięcia w wielu dzie­
dzinach kultury były wcale znaczne. 

W filozofii interpretacja kanonu konfucjańskiego podjęta przez Czu Si, 
jak i jego ogólne poglądy filozoficzne, dominowały do XV w., przekształ­
cając się w tym okresie w ortodoksyjne i skamieniałe kredo. Należy jednak 
wspomnieć, iż już w czasach Południowych Sung w łonie neokonfucjanizmu 
przejawiała się i druga tendencja, którą w odróżnieniu od myśli Czu Si 
można by określić jako subiektywny idealizm. Głównym przedstawicielem 
tego nurtu był Lu Cziu-jüan (1139—1193) i właśnie w znacznej mierze na 
podstawie jego poglądów wyłożył swoje idee najwybitniejszy filozof okresu 
mingowskiego, Wang Jang-ming (1472—1529). Stworzył on wysoko roz­
winiętą, nawet bardziej spekulatywną niż zazwyczaj filozofię, w której gros 
uwagi poświęcił istocie natury ludzkiej; duży nacisk, niewątpliwie pod wpły­
wem myśli buddyjskiej, kładł Wang Jang-ming na znaczenie medytacji 
i intuicyjnej wiedzy. Poglądy jego stały się modne i rozpowszechniły się 
po całym kraju. Niektórzy autorzy twierdzą, iż filozofia Wang Jang-ming 
w praktyce usunęła w cień ortodoksję Czu Si na resztę okresu Ming. Po 
upadku Mingów jego system filozoficzny oceniono bardzo negatywnie, 
przypisując mu częściowo odpowiedzialność za kryzys społeczeństwa min­
gowskiego (patrz s. 371). 

Epoka Ming, poświęcona raczej wznowieniu pierwiastków przeszłości 
niż tworzeniu nowych, była również wiekiem encyklopedii i opracowań 

336 



monograficznych. Najsłynniejszą z tych encyklopedii była Jung Lo Ta Tien 
(Encyklopedia okresu Jung Lo), sporządzona na rozkaz cesarza w latach 
1403—1407. Było to olbrzymie dzieło, w którego opracowaniu wzięło 
udział 2180 uczonych; obejmowało ono 11 095 tomów, składających się 
z 22 877 rozdziałów. Tematyka dotyczyła historii, etyki, nauk ścisłych, 

Biała Dagoba nad jeziorem Pei Hai, Pekin, XVII w. 

przemysłu, sztuki, geografii, religii — właściwie całości wiedzy w Chinach 
na początku XV w. Wiele starych i rzadkich dzieł zamieszczano w encyklo­
pedii w całości. Drukowanie jej okazało się jednak zbyt kosztowne i później 
dwa jeszcze pełne egzemplarze zostały przepisane. Lecz los encyklopedii 
był równie tragiczny jak los tylu innych skarbów kultury chińskiej. Dwie 
kopie uległy zniszczeniu w latach inwazji mandżurskiej, a trzecia, prze­
chowywana w Akademii Hanlin w Pekinie, została spalona prawie 
w całości podczas pożaru Akademii w związku z oblężeniem poselstw 
w 1900 r., w okresie ruchu I Ho T'uan. Zachowało się podobno tylko 
368 tomów. 

Wiele innych opracowań encyklopedycznych pochodzi również z tego 
okresu; być może najbardziej interesującą pracą jest wielkie dzieło poświę­
cone ziołom — Materia medica — zakończone w 1578 r. przez Li Szy-
-czena po 26 latach żmudnych badań. Zawiera ono też 8160 przepisów 
lekarskich podanych przez autora. 



POWIEŚĆ MINGOWSKA 

Największe osiągnięcia okresu Ming reprezentuje prawdopodobnie 
beletrystyka. Często można się spotkać ze stwierdzeniem, że jeżeli poezja 
była chlubą Tangów, dramat — Juanów, to powieść właśnie jest chlubą 
Mingów. Ta nowa forma literacka rozwinęła się na podstawie tekstów 
istniejących już od wieków, a używanych przez gawędziarzy; zarówno 
ich teksty pisane, jak i sztuki na nich oparte dostarczyły większości wątków 
wykorzystywanych w powieściach. Ponieważ powieści te były pisane języ­
kiem potocznym (a nie językiem literackim, już wówczas całkowicie nie­
zrozumiałym, zwłaszcza przy czytaniu na głos), co się właśnie wiązało z ich 
podstawą źródłową, uczeni-dygnitarze wykpiwali tę formę literatury jako 
lekkomyślną, swawolną i wywrotową, równocześnie zaczytywując się nią 
po kryjomu. Stanowisko powyższe sprawiło, że bardzo mało wiadomo 
o autorach nawet najsłynniejszych powieści, gdyż wielu z nich uczyniło 
wszystko, ze zrozumiałych względów, aby zachować swoje autorstwo w ta­
jemnicy. Mimo to powieści uzyskały olbrzymią popularność, a bohaterzy 
najbardziej ulubionych z nich są bardziej znani niż inne wybitne postacie 
historyczne; również poważna część idei dotyczących historii zaczerpnięta 
została właśnie z tych powieści. 

Wielu autorów uważa, iż pojawienie się powieści było najistotniejszym 
elementem w rozwoju literatury chińskiej w ciągu ostatnich 600 łat. Uznanie 
to jednak nastąpiło w Chinach dopiero po Rewolucji Kulturalnej w 1919 r., 
kiedy powieści nareszcie przyznano tę rangę, na którą zasługiwała. Przy­
czynił się do tego szczególnie sam Lu Sun, który był również jednym z pierw­
szych poważnych badaczy naukowych dziejów tej formy. Najwybitniejsze 
być może cechy powieści mingowskiej to wysoki stopień realizmu oraz 
wyraźne akcenty krytycyzmu społecznego. Równocześnie tematyka histo­
ryczna odgrywa bardzo wielką rolę; odnosi się to zwłaszcza do dwóch 
słynnych dzieł, o których mowa poniżej. 

Szui Hu Czuan {Opowieści z brzegów rzeki) jest obszerną epicką po­
wieścią omawiającą losy 108 bohaterów-zbójników buntujących się prze­
ciwko ówczesnym warunkom społecznym. Wodzem ich był Sung Cziang, 
postać historyczna z okresu Północnych Sung. Książka słynie z doskona­
łych charakterystyk postaci i z wielu niezwykle żywych i dramatycznych 
epizodów. Powieść ta była właściwie dziełem rewolucyjnym, gdyż chociaż 
omawiała epokę Sung, stanowiła w istocie zamaskowaną, i to dość przej­
rzyście, krytykę warunków mingowskich, tym samym więc była formą pro­
testu literackiego. Autorstwo przypisuje się niejakiemu Szy Nai-an (ok. 
1296—1370), o którym prawie nic nie wiadomo. Istnieje wiele wersji tej 



powieści, różniących się objętością, a czasami — i to poważnie - stylem; 
ostatnie pochodzą z XVII w. 

Wspomniana poprzednio San Kuo Czy Jen I {Romans o Trzech Króle­
stwach) jest prawdopodobnie najbardziej znanym ze wszystkich dzieł litera­
tury chińskiej. Autorem miał być Lo Kuan-czung (13307—1400), o którym 
niewiele więcej wiemy niż o Szy Nai-an. Tu też sprawa nie jest bynajmniej 
prosta; powieść ta z jednej strony opiera się na wcześniejszych opowia­
daniach i pracach historycznych, a z drugiej obecna jej wersja została nie­
wątpliwie wielokrotnie przerobiona. W każdym razie jest to dzieło duże, 
składające się ze 120 rozdziałów. Omawiając dzieje Trzech Królestw, autor 
przekształcił ów okres krwawych i zawziętych walk feudalnych w roman­
tyczną epokę, w dramatyczne i barwne widowisko. W książce postacie przed­
stawione są raczej tylko w dwóch barwach, czarnej i białej, albo jako bo­
haterowie, albo jako złoczyńcy. Tą metodą Liu Pei staje się władcą mi­
łującym lud, wspomaganym przez swoich wiernych przyjaciół, Kuan Jü 
i Czang Fei. Jak słusznie stwierdzono, przysięga wiecznej wierności, złożona 
w Sadzie Brzoskwiniowym przez tych trzech, była znana każdemu Chińczy­
kowi. Najbardziej interesująca jest charakterystyka Czu-ko Lianga, wiel­
kiego stratega i polityka owego okresu. Jego niebywała mądrość, zręczność 
i spryt zostały wielokrotnie ukazane. Za to Ts'ao Ts'ao przedstawiany 
jest — i to chyba nawet sprawiedliwie — jako główny złoczyńca. Trudno 
wprost przecenić olbrzymie znaczenie tego dzieła, którego wpływ trwa 
zapewne do dziś. 

Si Jü Czi {Pielgrzymka na Zachód) jest tylko częściowo powieścią hi­
storyczną; dotyczy ona co prawda sławnego pielgrzyma buddyjskiego Süan 
Tsanga, lecz w istocie rzeczy opiera się na wcześniejszych legendach buddyj­
skich o nim i zawiera wiele elementów fantastycznych i nadprzyrodzonych. 
Autorem obecnej wersji — gdyż istniała i wcześniejsza — był Wu Cz'eng-
-en (ok. 1500—1558), uczony-dygnitarz, który za życia skutecznie zachował 
swoje autorstwo w tajemnicy. Prawdziwym bohaterem jego powieści jednak 
nie jest sam pielgrzym, lecz jeden z jego towarzyszy podróży, małpa Sun 
Wo-kung. W licznych fantastycznych przygodach małpa przedstawiona jest 
j ako stworzenie arcyludzkie, stając się jedną z najbardziej popularnych 
postaci w literaturze chińskiej. Książka została napisana z dużą dozą wy­
obraźni i humoru; folklor, alegoria, religia i historia mieszają się tam z kry­
tyką społeczną i ostrą satyrą. 

Wielka, realistyczna powieść obyczajowa Czin P'ing Mei różni się w spo­
sób zasadniczy od powyższych trzech dzieł. Tytuł ten złożony jest z części 
imion trzech głównych bohaterek, które łącznie można przetłumaczyć 
jako Śliwa w złotej wazie; w tłumaczeniu angielskim i niemieckim znana 



jest też jako Zloty Lotos, imię najważniejszej postaci kobiecej. Aczkolwiek 
w swoim wątku tematycznym powieść ta łączy się z Szui Hu Czuan — nie­
które postacie występują w obydwu książkach — stanowi opowiadanie o ży­
ciu bogatego aptekarza prowincjonalnego, niewątpliwego rozpustnika, pro­
wadzącego hulaszcze życie. Jest to pierwsze dzieło, w którym kobiety, od­
grywające zresztą główną w nim rolę, przedstawione zostały jako prawdziwe, 
żywe istoty, a nie postacie stereotypowe. Książka dostarcza wyśmienitego 
obrazu okresu schyłkowego Mingów, gdyż mimo iż rzecz dzieje się rzekomo 
w epoce Północnych Sung, nie ma wątpliwości, iż chodzi o czasy autorowi 
współczesne. Wysuwano niezliczone supozycje co do autorstwa tego arcy­
dzieła, lecz nie ma żadnych zadowalających konkluzji. Ponieważ książka 
zawiera szereg scen miłosnych, padła ona ofiarą rządowej cenzury chińskiej, 
która notabene istniała już od okresu Północnych Sung. Jak na ironię, 
jeden z wielkich pisarzy owego okresu, Ou-jang Siu, był redaktorem roz­
porządzenia ustanawiającego tę instytucję. 

Powyższe cztery pozycje są powszechnie uznane za najwybitniejsze 
dzieła epoki Ming. Literatura tego okresu nie słynęła jednak wyłącznie 
z powieści; dramat również się nadal rozwijał. Być może, najsławniejszą 
sztuką była Altanka Peonij Tang Sien-tzu (ok. 1550—1617), którą uważa 
się za utwór atakujący zakłamanie ówczesnej moralności. 

MALARSTWO 

W malarstwie brak właściwie jasnej linii podziału między okresem Jüan 
a Ming. Ogólnie rzecz biorąc, czasy mingowskie były wielką erą znawstwa, 
w którym powstały wspaniałe zbiory obrazów oraz rozwinęła się bardzo 
krytyka artystyczna. Prawdopodobnie kolekcjonerom mingowskim zaw­
dzięcza się zachowanie dla teraźniejszości wielu starych zwojów z poprzed­
nich epok. W samym malarstwie nie był to jednak wiek wielkiej twórczości, 
aczkolwiek istniejący w Europie na początku XX w. zwyczaj sarkastycznego 
wyszydzania malarstwa mingowskiego oraz uważania go za całkowicie ja­
łowe i wtórne był przesadny, opierał się na niedostatecznej znajomości 
przedmiotu oraz trącił również snobizmem. Znane są nazwiska przeszło 
tysiąca malarzy działających w tym czasie, a twórczość ich była olbrzymia. 
Uważa się, że sztuka ówczesna wykazywała wzrastające tendencje barokowe 
w popisywaniu się kolorem i ornamentacją. Być może jest to prawdą, nie 
należy jednak przy tym zapominać, że istniało wtedy wielu wielkich malarzy, 
zwłaszcza w pierwszym wieku panowania Mingów, chociaż z drugiej strony 
wspomniane poprzednio skutki wielowiekowych tradycji niewątpliwie 
ciążyły coraz bardziej na ich pędzlach. 



Przyjął się zwyczaj podziału wczesnego malarstwa mingowskiego na 
dwie szkoły. Jedna z nich nazywała się Cze (tj. z prowincji Czekiang) i osiąg­
nęła swój szczytowy okres pod koniec XV w. Najwybitniejszym malarzem 
tej szkoły był Tai Czin, tworzący w pierwszej połowie XV w. Szkoła ta 
trzymała się stylu i tradycji Akademii Południowych Sung. Druga szkoła 
występowała pod nazwą Wu (nawiązanie do starożytnego państwa, które 
obejmowało Kiangsu) i przedstawiała przede wszystkim kierunek określony 
później jako wen żen hua — malarstwo uczonych. Twórcy ci, chociaż ich 
stosunek do sztuki był niewątpliwie poważny, traktowali ją nie jako zawód, 
lecz jako zajęcie amatorskie, jako swobodną ekspresję chęci tworzenia. 
Malarze tej szkoły również opierali się przede wszystkim na stylu dawnych 
mistrzów. Założycielem owego kierunku miał być podobno Szen Czou 
(1427—1509). W swojej twórczości posługiwał się on wieloma stylami i był 
płodnym artystą; wiele jego obrazów zachowało się do dziś. Niektórzy 
znawcy uważają Szen Czou za największego malarza epoki Ming. Młodszy 
jego współpracownik, Wen Czeng-ming (1470—1560), był prawdopodob­
nie drugim najbardziej uzdolnionym przedstawicielem tego nurtu. Aczkol­
wiek wzorował się on na mistrzach okresu Juan, dzieła jego wykazują du­
żą różnorodność stylów, a równocześnie są mniej konwencjonalne od 
obrazów większości malarzy mingowskich. Jak trafnie zauważono, czasami 
wyzwalał się spod wpływów głównej tendencji owej epoki — przeładowywa­
nia obrazu mnóstwem szczegółów. Był również znakomitym kaligrafem. 

Następnych dwóch malarzy nie da się właściwie wtłoczyć w ramy 
powyższych szkół. Tang Jin (1470—1523) prowadził niekonwencjonalne 
życie osobiste, które stawiało go poza nawiasem kasty uczonych-dygni-
tarzy. Był doskonałym pejzażystą, a także utalentowanym malarzem postaci 
oraz ptaków i kwiatów. Obrazy jego, a oryginały należą do rzadkości, słyną 
z realizmu. Cz'iu Jing (1522—1560) nie był ani uczonym, ani poetą, lecz 
stanowił chyba postać najbardziej zbliżoną do zawodowego artysty, żyją­
cego dla swojej profesji i utrzymującego się z niej. Słynął ze swoich wiel­
kich, niesamowicie szczegółowo wypracowanych i przepięknie zabarwio­
nych zwojów, o przeważnie z dawna uznanej tematyce historycznej. Cz'iu 
Jing był niewątpliwie ostatnim wielkim artystą w słynnej tradycji „niebie­
skiego i zielonego" malarstwa. Kopie i fałszerstwa jego dzieł, dokonywane 
przez zręcznych rzemieślników, są niestety niezliczone. 

Powyżsi czterej malarze uważani są przez chińskich i europejskich hi­
storyków sztuki za Czterech Wielkich Malarzy epoki Ming w czasach, kiedy 
przejawiała ona jeszcze twórczą żywotność. Późniejszy okres Ming był coraz 
bardziej konserwatywny; stare, wyświechtane tematy powtarzano w nie­
skończoność i nastąpił prawie całkowity zanik nowych idei lub koncepcji. 



Wielki Mur na płn. od Pekinu — epoka Ming 

Właśnie w owym okresie szkoła wen żen hua osiągnęła apogeum i zna­
lazła swoich teoretyków, z których najbardziej znany był Tung Cz'i-cz'ang 
(1555—1636). Ich zdaniem poezja, malarstwo i kaligrafia powinny były być 
rozpatrywane jako najwyższe formy ekspresji ducha ludzkiego; aby zaś 
cel ten osiągnąć, należało dążyć do przedstawienia wewnętrznej istoty przed­
miotu, a nie jego zewnętrznej podobizny. W związku z tym teoretycy ci 
przywiązywali olbrzymią wagę do techniki i tym samym do jej studiowania. 
Na tym tle powstały liczne podręczniki malarstwa, jak np. słynna Księga 
z Ogrodu Nasienia Gorczycowego, w której sposoby malowania danego 
przedmiotu poddane zostały drobiazgowemu opisowi i klasyfikacji. Właśnie 
Tung i jego współmyśliciele wykoncypowali również system przydzielania 
wszystkich wcześniejszych malarzy chińskich do poprzednio wspomnianych 
szkół — Południowej i Północnej (patrz s. 200), przeprowadzając arbitralny 
podział zgodnie ze swoimi własnymi teoriami. 

Zdaniem niektórych znawców, wynikiem triumfu „malarstwa uczonych" 
było w istocie rzeczy rozwodnienie malarstwa przez literaturę; faktem jest, 
że zwolennikom tego kierunku można przypisać bardzo niewiele wybitnych 
obrazów. Dotyczy to i samego Tung Cz'i-cz'anga, który spędził poważną 
część życia na wysokich stanowiskach, równocześnie wyrabiając sobie 



opinię największego współczesnego znawcy sztuki. Ta opinia dopomogła 
mu w zebraniu olbrzymiej kolekcji obrazów, która — warto wspomnieć 
na marginesie — uległa później prawie całkowitemu zniszczeniu, gdyż Tung 
i jego krewni należeli do znienawidzonego rodu nowobogackiej gentry, 
którego posiadłość została podpalona podczas miejscowych rozruchów. 
Wpływ Tung Cz'i-cz'anga i jego teorii był jednak znaczny, a daleko idący 
formalizm i konserwatyzm tych idei miał zdecydowanie ujemny wpływ 
na dalszą ewolucję malarstwa chińskiego. 

CERAMIKA, ARCHITEKTURA 

Okres Ming jest również znany z dalszego rozwoju ceramiki. Słynne 
cesarskie wytwórnie w Czingteczen powstały w 1369 r., a miasto to, jak 
widzieliśmy, przekształciło się w główny ośrodek tego rzemiosła w całym 
kraju. Mimo iż istniało wiele innych zakładów garncarskich, najlepsza 
zachowana do dziś porcelana mingowska niewątpliwie pochodzi przeważnie 
z tych wytwórni. Opinie dotyczące walorów artystycznych naczyń mingow-
skich różnią się w dużym stopniu; niektórzy znawcy twierdzą, że już w epoce 
Sung wytwarzano najpiękniejszą porcelanę, inni zaś są zdania, że szczytowy 
okres garncarstwa chińskiego przypada raczej na czasy mingowskie. 

Piece w Czingteczen wytwarzały ze sławnej glinki kaoling piękne, 
przejrzystobiałe naczynia, które od wczesnego okresu Ming malowano 
w różnych kolorach. Najsłynniejsza jest zapewne porcelana malowana 
różnymi odcieniami niebieskiego (zależnie od składników farby i okresu), 
lecz używano również barwnika czerwonego, pochodzącego z miedzi, oraz 
farb emaliowych różnych odcieni. Było to całkowite odejście od wdzięcznej 
prostoty sungowskich monochromów, lecz najlepsze wyroby mingowskie 
miały pewien urok i świeżość. Od samego początku epoki Ming przyjął 
się zwyczaj znakowania naczyń pieczęciami (prawie zawsze umieszczonymi 
na spodzie) z nazwą okresu panowania. Niestety, nie można na nich w żad­
nym wypadku polegać dla określenia daty produkcji danego naczynia, 
ponieważ — tak jak i w malarstwie — od dawna wytwarzano doskonałe 
kopie. Słynął z tego zwłaszcza okres Ts'ing, tak że obecnie jest rzeczą nie­
mal niemożliwą odróżnić oryginał od późniejszej, starannie wykonanej — 
często w tym samym piecu — kopii. 

Od XV w. coraz więcej porcelany chińskiej eksportowano do różnych 
części świata; dobrze znany jest ogromny jej wpływ na ewolucję pro­
dukcji porcelany w Europie. Możliwe, iż wzrostowi eksportu towarzyszyło 
również stopniowe obniżanie jakości wytwarzanych wyrobów, zwłaszcza 
tych przeznaczonych na wywóz. 



W wielu pracach dotyczących historii sztuki chińskiej tematyka archi­
tektury chińskiej bywa poruszana przeważnie ponownie przy okresie 
Ming. Tkwi w tym pewna logika, ponieważ prace wykonane w owej epoce, 
a zwłaszcza budownictwo w Pekinie, datujące się z okresu Jung Lo, dostar­
czają wiele materiału ilustrującego. Pekin, w koncepcji architektów Jung 
Lo, jest w pewnym stopniu kopią Cz'anganu, styl zaś nie był nowy, lecz sta­
nowił raczej modyfikację stylu z epoki Południowych Sung, zawierającą 
w sobie kwintesencję tradycyjnej architektury chińskiej. Najwybitniejsze 
jego cechy to niewątpliwie znaczne przywiązanie do monumentalizmu, jak 
również udane wykorzystywanie symetrii; najlepszym tego przykładem 
jest oś Północ—Południe, przebiegająca przez Miasto Cesarskie. Budowni­
ctwo mingowskie w pałacach pekińskich odznacza się szczególnie roz­
rzutnym stosowaniem koloru i ornamentacji; słynie też ze swoich wspa­
niałych schodów i balustrad marmurowych. Willetts, autor interesującej 
historii sztuki chińskiej, przytacza dwie charakterystyki dotyczące Pekinu; 
w jednej miasto nazwane jest „wyśmienitym esejem w skoordynowanym 
planowaniu urbanistycznym", w drugiej „rozległą wioską, o brudnych 
ulicach i walących się murach". Autor ten, który nie był nigdy w Pekinie, 
uważa te dwa stwierdzenia za sprzeczne i skłania się raczej do pierwszego. 
Tymczasem w istocie rzeczy obydwa są w równym stopniu prawdziwe, gdyż 
jeśli pod nazwą Pekin ma się na myśli tylko zespół budynków w Mieście 
Cesarskim, to został on wspaniale zaplanowany, gdy natomiast wiele 
pozostałych części miasta, jest — a raczej do niedawna było — niczym 
więcej jak rozrośniętą nędzną wioską. 

Jedną z najbardziej być może godnych uwagi cech architektury chiń­
skiej stanowi jej systematyczne posługiwanie się drewnem jako zasadniczym 

Miasto Zakazane — widok na Tai Ho Men — epoka Ming—Ts'ing 



budulcem, nawet w okresie, kiedy stał się on rzadki i drogi, a inne 
surowce były łatwiej osiągalne. Tłumaczyło się to przede wszystkim dużym 
konserwatyzmem architektury i doprowadziło z jednej strony do daleko 
posuniętej standaryzacji metod konstrukcji, z drugiej zaś do braku urozmai­
cenia w stylu. Jak wspomniano, nie ma zasadniczej różnicy stylu między 
budownictwem religijnym a świeckim, między pałacem a domem prywat­
nym. Istniały oczywiście olbrzymie dysproporcje w jakości, wielkości i or­
namentyce, lecz ogólny schemat pozostawał ten sam. Należy jednak mieć 
na uwadze, iż we wszystkich okresach co najmniej 90% ludności, zwłaszcza 
na wsi, gnieździło się w lepiankach. 

Okres Ming nie wniósł tu żadnych zmian; o ile jednak Mingowie bu­
dowali jeszcze z pewnym rozmachem, a ich tendencje archaizujące nie rażą 
zbytnio, to budownictwo następnej epoki, Ts'ing, jest już całkiem stereo­
typowe i często wykonane bez śladu gustu lub wyczucia artystycznego. 



XXIII. CHINY POD PANOWANIEM 
MANDŻURSKIM; 
WCZESNY I ŚRODKOWY 
OKRES TS'ING 

ZAŁOŻENIE WŁADZY 
TS'INGOWSKIEJ 

EJŚCIE Mandżurów do Pekinu 
w czerwcu 1644 r. oznaczało początek długiego panowania dynastii Ts'ing 
nad Chinami. Miało jednak upłynąć wiele dziesiątków lat złożonych walk, 
zanim władza Ts'ingów objęła cały kraj i została odpowiednio ustabili­
zowana. Ogólnie rzecz biorąc, Ts'ingowie, słuchając rad swoich chińskich 
kolaborantów, przyjęli prawie bez zmian chiński system administracyjny 
z epoki Mingów. Zasadnicza różnica polegała na tym, że Mandżurowie za­
jęli miejsce jako rządząca rasa panów, która miała kontrolować rząd i wy­
zyskiwać kraj dla swoich korzyści. Ts'ingowie zupełnie świadomie usiłowali 
zachować odrębność Mandżurów i nie rozpłynąć się w morzu chińskim, aby 
nie powtórzyć błędów swoich przodków, Kinów. Trzeba stwierdzić, iż 
osiągnęli oni w znacznej mierze powodzenie w realizacji tych zamierzeń, 
skutecznie utrzymując swoją władzę — w zasadzie nienaruszoną — aż do 
czasów Rewolucji Tajpingowskiej w XLX w. 

Dla utrzymania kontroli nad Chinami Mandżurowie zachowali system 
Ośmiu Chorągwi; garnizony tych jednostek stacjonowały później we wszyst­
kich strategicznych punktach kraju, gdzie ich członkowie zamieszkiwali 
osobne dzielnice. Jako rządzącemu „Herrenvolk" nie zezwolono Mandżu-
rom na zajmowanie się handlem, a właściwie jakąkolwiek pracą; otrzymy­
wali oni pensje rządowe, tj. żyli na koszt podbitego narodu chińskiego. 
Musiało to doprowadzić nieuchronnie do degeneracji Mandżurów, zwłaszcza 
jako siły wojskowej, lecz wyniki tego procesu stały się widoczne dopiero 
pod koniec XVIII w. 

W zarządzaniu administracją Ts'ingowie, aby mieć ścisły nadzór, za­
stosowali zasadę podziału wszystkich głównych stanowisk między Man-
dżurami a Chińczykami. Ten stan rzeczy określany bywa jako dwuwładza, 
co implikuje współudział chińskich obszarników-biurokratów w rządzeniu 



krajem. Twierdzenie to jest w istocie rzeczy zgodne z prawdą, lecz tylko 
w tym sensie, że chińska gentry kolaborowała z nową dynastią w coraz 
większym stopniu. I to właśnie umożliwiło zarówno ustanowienie, jak i póź­
niejszą stabilizację władzy Ts'ingów. Dwuwładza nie była jednak równym 
współuczestnictwem, gdyż dominacja Mandżurów nie ulegała żadnej kwe­
stii. Jeden z głównych sposobów, za pomocą których władcy mandżurscy 
osiągnęli tę kolaborację, polegał na nienaruszaniu ekonomicznej pozycji 
gentry. Aczkolwiek w początkowym okresie Mandżurowie skonfiskowali 
wiele ziemi na własny użytek, majątki chińskich obszarników były w za­
sadzie nietknięte i tym samym ich „miska do ryżu" nie została stłuczona. 
Co więcej, gentry odegrała bardzo istotną rolę w nadzorowaniu systemu 
zbiorowej odpowiedzialności, pao czia, której głównym celem było kon­
trolowanie chłopstwa. 

Po upadku Pekinu znaczna większość kraju znajdowała się jeszcze w rę­
kach chińskich: powstańców chłopskich lub urzędników i generałów 
mingowskich. Ts'ingowie, chociaż przedstawiali się jako mściciele ostatniego 
cesarza mingowskiego, nie mieli najmniejszego zamiaru odstąpić od tego, 
co już posiadali, i rozpoczęli teraz systematyczny podbój reszty kraju. 
W związku z tym grali z wielką zręcznością — jak wspomniano — na uprze­
dzeniach klasowych chińskiej gentry i najpierw skupili swoje wysiłki na 
całkowitym rozbiciu armii Li Tzu-cz'enga, wysyłając przeciwko niemu 
oddziały kolaborantów chińskich pod komendą Wu San-kuei. Po osiąg­
nięciu powodzenia w tych kampaniach Mandżurowie, mając teraz większość 
Chin Północnych pod swoim panowaniem, mogli przystąpić do następnego 
zadania, do zaatakowania głównych ośrodków władzy mingowskiej w Chi­
nach Środkowych i Południowych. 

Książęta mingowscy i ich zwolennicy po utracie Pekinu wznowili władzę 
dynastii z Nankinem, zawsze drugą stolicą cesarstwa, jako głównym ośrod­
kiem. Lata ich działalności znane są w dziejopisarstwie chińskim jako okres 
Południowych Mingów (1644—1662). Lecz Mingowie nie byli w stanie 
nauczyć się czegokolwiek — nie wyciągnęli żadnych wniosków z klęski, 
jaka ich spotkała. Spośród różnych pretendentów do tronu w Nankinie 
nowym cesarzem został wybrany przez klikę byłych dygnitarzy mingow­
skich najbardziej chyba nieodpowiedni — Czu Ju-sung, książę Fu (syn za­
bitego przez wojska Li Tzu-cz'enga), znany z pijaństwa i rozpusty. Wśród 
tej kliki główną rolę odgrywali Ma Szy-jing i jego poplecznik, Żuan 
Ta-cz'eng; obaj, osławieni ze swojej sprzedajności, mieli ścisłe powiązania 
z eunuchami w najgorszym okresie ich panoszenia się. Ma Szy-jing był przez 
cały czas szarą eminencją dworu nankińskiego i wszystkie stare przywary — 
zdzierstwo, łapownictwo, sprzedaż stanowisk, intrygi itp. — rozkwitły na 



nowo. Dobrana ta para walczyła też ciągle z wszystkimi swoimi przeciw­
nikami, usuwając ich ze stanowisk. 

Z militarnego punktu widzenia położenie rządu nankińskiego nie było 
wcale niekorzystne; władza jego rozciągała się na większą i bogatszą część 
Chin. Cztery liczne armie mingowskie stacjonowały na północ od Jangtse 
pod komendą Czterech Generałów Opiekunów, lecz zamiast przygotowy­
wania się do dania odporu Mandżurom zajmowały się one głównie rabo­
waniem okolic wiejskich oraz walkami między sobą. Ludność uważała te 
armie za przekleństwo — nie było też mowy o tym, aby udzieliła im 
jakiegokolwiek poparcia. Tylko jeden uczony-generał, Szy K'o-fa (7—1645), 
wykazywał chęć oraz był w stanie stawić opór Mandżurom, lecz został 
zmuszony przez klikę Ma-Żuan do opuszczenia Nankinu. 

Rząd nankiński usiłował pertraktować z Mandżurami i wysłał misję 
do Pekinu, która zaproponowała najeźdźcom, aby wycofali się z Chin 
Północnych, w zamian za co mieliby zachować jako swoje całe terytorium 
na północ od Wielkiego Muru oraz otrzymywać roczną daninę w wyso­
kości 100 tys. tael. Regent Ts'ingów, Dorgon, wystąpił z kontrpropozycją, 
iż reżym nankiński powinien uznać dynastię Ts'ing za swojego suzerena, 
a jeśli to uczyni, będzie mógł pozostać jako państwo wasalne w Chinach Po­
łudniowych. Oczywiście obydwie strony nie brały tych pertraktacji poważ­
nie; zasadniczym zadaniem misji mingowskiej było wyśledzenie sytuacji 
w Chinach Północnych, Mandżurowie zaś potrzebowali jeszcze nieco czasu 
na przygotowanie swoich wojsk do marszu na Południe. Dorgon usiłował 
również przyciągnąć na swoją stronę Szy K'o-fa (zachowała się fascynująca 
korespondencja między nimi), licząc na to, iż tak jak większość — dygnitarzy 
chińskich — będzie on bardziej zainteresowany w walce przeciwko chłopom 
niż Mandżurom. Nie osiągnął jednak swojego celu, chociaż Szy istotnie 
nienawidził powstańców chłopskich. 

Wojska ts'ingowskie rozpoczęły swój atak na Południe, usiłując m. in. 
zdobyć wielkie, bogate miasto Jangczou, niedaleko północnego brzegu 
Jangtse, bronione przez Szy K'o-fa. Po dzielnej ośmiodniowej obronie 
miasto zostało wzięte szturmem i nastąpiła potworna, dziesięć dni trwająca 
rzeź, w której miała zginąć znaczna większość 800-tysięcznej ludności. Była 
to tylko jedna z wielu podobnych masakr, które Mandżurowie mieli popeł­
nić podczas swojego podboju Chin. Szy K'o-fa, wzięty do niewoli, odmówił 
pójścia za przykładem tak wielu ze swojej warstwy, tj. przejścia na stronę 
Ts'ingów, i został stracony. Armie ts'ingowskie, dowodzone przez jednego 
z najważniejszych kolaborantów chińskich, Hung Cz'eng-cz'ou, podeszły 
następnie do Nankinu. Nieudolny rząd nankiński rozleciał się w obliczu 
niebezpieczeństwa; cesarz zbiegł, lecz szybko został wydany Mandżurom 



przez jednego z własnych generałów. Wysłano go do Pekinu, gdzie zmarł 
(czy śmiercią naturalną?) w następnym roku. Ma Szy-jing uciekł do Cze-
kiangu i wkrótce tam zmarł, większość zaś zwolenników rządu nankińskiego 
z miejsca poddała się Mandżurom. Aczkolwiek wszyscy niewątpliwie uwa­
żali się za wzorowych konfucjanistów, wierność — jedna z kardynalnych 
cnót konfucjańskich — nie miała dla nich szczególnie dużego znaczenia. 

Po zwycięstwie w Nankinie Ts'ingowie kontynuowali swój pochód na 
Wschód i Południe, najpierw opanowując całe Kiangsu, a potem Czekiang. 
Dwóch innych książąt mingowskich usiłowało wznowić władzę starej dy­
nastii. Pierwszy z nich, Czu I-hai, książę Lu, ogłosił się regentem w Szaosing 
(Czekiang). Sił i zasobów miał bardzo niewiele i spędził resztę swojego życia 
na przerzucaniu się z jednego południowego miasta przybrzeżnego czy 
wysepki do innych. Drugiego, Czu Jü-czien, księcia Tang, proklamowano 
cesarzem w Fuczou (Fukien) w sierpniu 1645 r. Aczkolwiek usiłowano 
nawiązać kontakt między tymi dwoma reżymami, nie osiągnięto prawie 
żadnych rezultatów. Głównym poplecznikiem rządu w Fuczou był Czeng 
Czy-lung, były pirat, a później niezmiernie bogaty kupiec i dygnitarz 
mingowski. Tradycyjne tarcia klik stały się plagą i tego dworu mingow-
skiego, dostojnicy cywilni walczyli o władzę z wojskowymi. Zwyciężyli 
cywile, a Czeng, jako przywódca frakcji wojskowych, postanowił poddać 
się Mandżurom. Pozostawiając bez należytej straży kluczowe przełęcze 
górskie, umożliwił im dalsze posunięcie się naprzód z Czekiangu do Fukienu. 
Książę T'ang zbiegł i usiłował połączyć się ze zwolennikami Mingów w Hu-
nanie; były to faktycznie resztki wojsk Li Tzu-cz'enga, które przyłączyły 
się do generałów mingowskich, aby walczyć przeciwko Mandżurom. 
Ucieczka jednak zawiodła; książę Tang został ujęty i ścięty w 1646 r. Jego 
młodszy brat przedostał się do Kantonu, gdzie stanął na czele jeszcze jednego 
efemerycznego rządu mingowskiego. Istniał on zaledwie dwa miesiące 
i upadł, gdy miasto zostało zdobyte przez wojska ts'ingowskie, dowodzone 
i tym razem przez generała chińskiego. Niedoszły cesarz popełnił samo­
bójstwo. 

Ostatnim z książąt mingowskich, usiłującym odbudować cesarstwo 
swoich przodków, był Czu Ju-lang, książę Kuei. Pierwszą jego bazę stanowił 
Kuangtung, lecz wkrótce, w 1648 r., musiał zbiec do Kuangsi. Przez następne 
dwanaście lat tułał się tam i z powrotem po Chinach Południowo-Za­
chodnich w zależności od zmiennych losów działań wojennych. Głównymi 
siłami militarnymi tego ostatniego władcy mingowskiego były faktycznie 
resztki armii chłopskiej Czang Sien-czunga, dowodzone przez Li Ting-kuo 
i Sun K'o-wanga; przyłączyło się do niego również nieco lojalistów min­
gowskich spośród uczonych-dygnitarzy. Siły księcia Kuei prowadziły 



przewlekłą i upartą walkę podjazdową na całym obszarze Południowego 
Zachodu, łącznie z Sycz'uanem i Hunanem. 

Wszelkie jednak szanse ostatniego rządu mingowskiego odparcia armii 
ts'ingowskich — a bunty przeciwko Mandżurom na Północnym Zachodzie 
i Południu w pewnym okresie wydawały się rokować wielkie nadzieje — zo­
stały zaprzepaszczone przez ciągłe wewnętrzne spory i tarcia. W 1657 r. 
wojska Li Ting-kuo i Sun K'o-wanga rozpoczęły walkę między sobą, która 
zakończyła się przejściem Sun K'o-wanga na stronę Ts'ingów. W 1659 r. 
książę Kuei, ścigany ciągle przez armie ts'ingowskie, dowodzone przez 
Wu San-kuei, schronił się w Burmie, gdzie był trzymany w niewoli przez 
trzy lata, a wszelkie wysiłki jedynego pozostałego, wiernego mu zwolen­
nika, Li Ting-kuo, by uratować go z tej opresji, okazały się bezowocne. 
Wu San-kuei udało się zmusić Burmańczyków do przekazania mu księcia 
i jego rodziny; zawiózł ich do stolicy Jünnanu — tu w 1662 r. książę Kuei 
i jego syn uduszeni zostali za pomocą cięciwy. Usłyszawszy tę wiadomość, 
Li Ting-kuo umarł z żalu. 

Interesującą sprawą dotyczącą ostatniego z Mingów była działalność 
jezuitów na jego dworze. Matka, żona i syn władcy przyjęli wiarę chrześci­
jańską. W 1650 r. wysłano listy do papieża i generała zakonu jezuickiego 
prosząc o udzielenie pomocy rządowi mingowskiemu. Listy zawiózł do 
Europy jezuita polski, Michał Boym ze Lwowa. Dotarł on do Wenecji 
w 1652 r., ale dopiero w 1655 r. odpowiedź została przygotowana przez 
nowego papieża, Aleksandra VII, i w 1659 r. Boym zdołał powrócić do Azji. 
Wówczas już nic nie zostało z dworu mingowskiego; Boym umarł w tym 
samym roku, a wiezione przez niego listy nie zostały doręczone. Jezuici 
pomagali Południowym Mingom w otrzymaniu dział europejskich, które 
niewątpliwie ułatwiły obronę niektórych miast pozostających w ich włada­
niu (np. Kueilin). Lecz gdy tylko nastąpiła stabilizacja władzy Ts'ingów 
w Pekinie, jezuici wznowili tam swoją działalność. 

Na południowym wybrzeżu Chin istniał w tym czasie drugi istotny 
ośrodek oporu przeciwko ekspansji Ts'ingów, związany z działalnością 
Czeng Cz'eng-kunga, słynnego Koxingi (Kosinga) w literaturze europej­
skiej. Imię Koxinga pochodzi z portugalskiego i stanowi oddanie brzmienia 
w dialekcie fukieńskim słów Kuo Sing Je (Wielmożny Pan Noszący Imię 
Państwowe). Tak nazywano Czenga w mowie potocznej, w związku 
z zaszczytami otrzymanymi od Mingów, m. in. nazwisko rodu cesarskiego. 
Był on synem Czeng Czy-lunga, lecz gdy jego ojciec przeszedł na stronę 
Mandżurów, on kontynuował walkę z nimi. Koxinga dowodził znaczną flotą, 
którą sformował z ludności głównych portów południowochińskich, szcze­
gólnie wrogo nastawionej do najeźdźców mandżurskich. Bazą jego był 



przeważnie Amoj (Siamen) i z wyspy tej dokonywał w latach 1647—1658 
napadów na Fukien i Czekiang, odnosząc znaczne sukcesy i stając się 
czasami panem pokaźnych terenów w tych dwóch prowincjach. Siły jego 
wzrosły do tego stopnia, iż mógł spenetrować dolinę Jangtse; w 1659 r. 
usiłował zdobyć Nankin, lecz atak nie powiódł się. Rząd ts'ingowski zarea­
gował na to stałe zagrożenie zastosowaniem polityki przymusowej ewakuacji 
w głąb kraju ludności wybrzeża, od Szantungu do Kuangtungu. Spodzie­
wano się, iż przez pozostawienie pasa o szerokości 30 do 50 li jako terenu 
nie zamieszkałego pozbawi się tym samym Koxingę poparcia ludności. 
Polityka ta była oczywiście bez porównania większą klęską dla ludności 
i gospodarki owych terenów niż dla niego. 

W 1661 r. Koxinga wyruszył z flotą złożoną z 900 okrętów i z woj­
skiem 25 tys. żołnierzy na Taiwan, który znajdował się w rękach Holendrów. 
Udało mu się bez większego trudu zmusić Holendrów do ewakuacji i wyspa 
stała się bazą dla kampanii przeciwko Ts'ingom prowadzonych przez ród 
Czeng aż do 1683 r. Sam Koxinga umarł w 1662 r. (prawdopodobnie po­
pełnił samobójstwo). Ojciec jego i bracia, chociaż przeszli na stronę Ts'in-
gów, zostali przez Mandżurów straceni w 1661 r., w odwet za jego działal­
ność. Ród Czeng na Taiwanie osłabił jednak swoją pozycję walkami we­
wnętrznymi. W 1683 r. Szy Lang, admirał chiński służący Ts'ingom, zajął 
Peskadory przy pomocy okrętów i żołnierzy holenderskich i skierował 
się ku Taiwanowi. Wyspa poddała się i tym samym ostatnie terytorium, 
które jeszcze służyło za oparcie do walk przeciwko Mandżurom, zna­
lazło się teraz w ich rękach. 

Zdobycie Chin Środkowych i Południowych było w dużej mierze dzie­
łem generałów i wojsk chińskich, które przeszły na stronę Ts'ingów. Stano­
wiło to jeszcze jeden przejaw ogólnej tendencji do masowego poddania się 
chińskich obszarników-biurokratów oraz ich chęci wysługiwania się nowym 
panom. Wkrótce po ustanowieniu rządu ts'ingowskiego w Pekinie uczeni 
z gentry hurmem przybywali do stolicy w pogoni za stanowiskami w nowej 
administracji. Na świeżo podbitym Południu również chińscy kolaboranci 
Mandżurów byli właściwie prawdziwymi władcami terytorium, rządząc 
się w swoich satrapiach jak prawie niezależni książęta. Głównym wśród 
nich — jak można się łatwo domyślić — był Wu San-kuei. pod którego bez­
pośrednią władzą znajdowały się Jünnan i Kueiczou. Jego wpływy sięgały 
w istocie o wiele dalej, na cały Południowy Zachód, ponieważ nie Pekin, 
lecz on mianował większość urzędników tego terytorium. 

Ten osobliwy stan rzeczy istniał aż do 1673 r., gdy rząd ts'ingowski zde­
cydował się pozbawić tych wielmożów podstawy ich potęgi — armii znaj­
dujących się pod ich dowództwem — i rozkazał im przeprowadzić demobi-



lizację swoich sił zbrojnych. Motywacja miała pozornie charakter finansowy; 
choć prawdę stanowił fakt, iż koszty utrzymania tych wojsk przynosiły 
poważny uszczerbek dla skarbu Ts'ingów, główny jednak cel był oczywiście 
polityczny. Wu San-kuei odpowiedział na to posunięcie otwartą rebelią 
i zdołał w tym uzyskać poparcie chińskich władców Kuangtungu, Kuangsi 
i Fukienu. W chińskich opracowaniach historycznych epizod ten znany 
jest jako słynna „rebelia trzech lenników". Panowaniu Mandżurów ten 
rokosz zagrażał w bardzo poważnym stopniu, gdyż rząd nie był jeszcze 
w pełni ustabilizowany, a w wielu częściach Chin, nawet na Północy, która 
najłatwiej została podbita, istniał nadal znaczny opór wobec ich władzy. 

Wu San-kuei ogłosił ustanowienie nowej dynastii — Czou — sam został 
pierwszym i jedynym jej cesarzem oraz przywrócił obyczaje chińskie z okresu 
Ming. Nie wykorzystał on jednak w pełni istniejącej sytuacji i nie podjął 
szybkiego marszu na północ do Pekinu. Pozwoliło to Ts'ingom zgromadzić 
siły na północ od Jangtse; pomogły im również wielce rozbieżności, jak 
zwykle, w łonie przeciwników chińskich. Mandżurom udało się rozbić 
siły jednych satrapów chińskich na Południu, innych skłonić do ponownego 
przejścia na stronę Ts'ingów. Następnie skoncetrowali swoje wojska do 
walki z Wu San-kuei. Stłumienie rebelii okazało się jednak trudnym i długo­
trwałym procesem; znaczna część działań wojennych toczyła się w Hunanie, 
gdzie Wu San-kuei umarł w 1678 r. Ts'ingowie dotarli wreszcie do podsta­
wowej bazy rokoszu, Jünnanu, który zdobyli w 1681 r., mordując przy tym 
cały ród Wu. Od tego czasu władzy Ts'ingów nie zagroził przez przeszło 
sto lat żaden poważniejszy bunt wewnętrzny. 

Młody cesarz Szun Czy, którego umieszczono na Tronie Smoka 
w 1644 r., nie odgrywał istotnej roli w ustanowieniu władzy mandżurskiej. 
Aczkolwiek śmierć regenta Dorgona w 1651 r. uwolniła go od dominacji 
tej silnej osobowości i umożliwiła mu wzięcie steru władzy we własne ręce, 
przyczyniła się ona również do wzmożonej walki klik o władzę na dworze 
ts'ingowskim. Szun Czy polegał w większym stopniu na pomocy eunuchów, 
którym Mandżurowie nie zamierzali pozwolić, by stali się znowu potęgą 
polityczną, oraz miał podobno preferować dostojników chińskich. Jego 
wczesna śmierć w 1661 r. doprowadziła do jeszcze jednego okresu 
regencji, gdyż następcą został jego ośmioletni syn, K'ang Si. K'ang Si jest 
nazwą okresu panowania, a nie osobistym imieniem cesarza, które brzmiało 
Süan Je. Jego pośmiertne imię zaś było Szeng Tzu, czasami też używane 
w chińskich pracach historycznych. Dla cesarzy ts'ingowskich, tak zresztą 
jak i dla mingowskich, nadal używać będziemy wyłącznie nazwy okresu 
panowania, niewątpliwie najbardziej powszechnie stosowanej i znanej. 

Gdy rozpoczęła się „rebelia trzech lenników", K'ang Si udało się 



pozbyć opieki swoich regentów i rozpocząć własne długie i obfitujące w wy­
darzenia rządy, które trwały aż do 1722 r. Sama długotrwałość jego pano­
wania stanowiła istotny czynnik stabilizacji władzy Ts'ingów, do czego 
przyczyniły się też niezaprzeczalne zdolności i zręczność polityczna cesarza. 
Był on jednym ze zwolenników rzucenia wyzwania chińskim satrapom 
Południa i bieg wydarzeń potwierdził słuszność tego, gdyż zduszenie ro­
koszu Wu San-kuei stanowiło też bardzo ważny czynnik w dalszym umoc­
nieniu władzy mandżurskiej. Ustanowienie i stabilizacja władzy mandżur­
skiej w Chinach pozostaje dla współczesnych historyków chińskich proble­
mem trudnym do rozwiązania. Nie znajdują oni na ogół sposobu na wytłu­
maczenie tego zjawiska, podobnie zresztą jak i kłopotliwego dla nich zagad­
nienia wcześniejszych okresów panowania koczowników z Północy. W wy­
padku Ts'ingów owo obce panowanie było jeszcze bardziej upokarzające, 
a jego skutki w ostateczności katastrofalne dla losów narodu chińskiego. 

W procesie konsolidacji władzy osobista rola K'ang Si była dość duża, 
gdyż wykorzystywał on w pełni 
wszystkie atrybuty swojego stano­
wiska jako monarchy absolutnego. 
Nie ma również powodów, aby 
umniejszać jego zdolność i inteli­
gencję. Od wczesnych lat swojego 
panowania stosował systematycznie 
chytrze przemyślaną politykę po­
zyskiwania chińskich obszarników-
-biurokratów, aby przekształcić ich 
w wiernych popleczników dynastii 
Ts'ing, m. in. przez przejęcie roli 
wielkiego mecenasa kultury chiń­
skiej (patrz rozdz. XXIV). Dobra 
znajomość klasycznej literatury chiń­
skiej i prawdopodobnie szczere nią 
zainteresowanie niewątpliwie w du­
żym stopniu ułatwiały mu odegranie 
tej roli. Polityczna wymowa tego 
poparcia udzielonego chińskiej tra­
dycji kulturalnej była jednoznaczna. 
Ts'ingowie podtrzymywali oczywiś-

Jün Szou-p'ing, Kwiaty lotosu i ryby 
epoka Ts'ing 



cie wszystko to, co w tej tradycji było najbardziej konserwatywne i orto­
doksyjne, stając się w rezultacie nawet gorliwszymi konfucjanistami niż 
sama chińska gentry. Szczególnym uznaniem K'ang Si cieszyły się całkiem 
już scholastyczne formy neokonfucjanizmu. Miał on być podobno auto­
rem tzw. Edyktu napominającego, który był zbiorem sentencji moralnych 
i przekształcony został w kredo obowiązujące w ciągu całego okresu 
Ts'ing, wpajane całej ludności przez częste wygłaszanie (faktycznie odczy­
tywano później edykt K'ang Si dwa razy na miesiąc). 

Powyższa polityka miała na ogół znaczne powodzenie i kolaboracja 
chińskiej gentry z reżymem ts'ingowskim stała się za rządów K'ang Si zja­
wiskiem powszechnym. Były, rzecz jasna, liczne zaszczytne wyjątki od tej 
reguły, lecz dotyczyły one przeważnie ludzi starszego pokolenia, ukształtowa­
nych w czasach dynastii Ming. Opór wobec panowania mandżurskiego 
istniał, lecz — jak zobaczymy — przyjął inne, zupełnie odmienne formy. 

W czasie długiego panowania K'ang Si kraj został odbudowany eko­
nomicznie, wzrosła produkcja rolna i powiększył się areał ziemi uprawnej. 
Było to m. in. wynikiem zachowania pokoju wewnętrznego w kraju aż do 
końca XVIII w., swoistego „Pax Manchurica". Nastąpił również stały 
przyrost ludności; w drugiej połowie XVIII w. miał miejsce spekta­
kularny skok w tej dziedzinie. Mandżurowie obniżyli podatki w pierwszych 
latach swojego panowania i — ogólnie rzecz biorąc — kryzys społeczny na 
wsi, który doprowadził do upadku Mingów, został w pewnym stopniu 
załagodzony. Ogólna poprawa koniunktury nie oznaczała bynajmniej, iż 
zaszły jakiekolwiek zmiany w systemie gospodarczo-społecznym; nadal 
polityka rządu i obszarników stała na przeszkodzie rozwojowi przemysłu 
i uniemożliwiła narastanie elementów kapitalizmu. 

W okresie rządów K'ang Si cesarstwo ts'ingowskie prowadziło wiele 
kampanii, których wynikiem było znaczne rozszerzenie terytorium znaj­
dującego się pod władzą Mandżurów. Większość działań militarnych do­
tyczyła obszarów zamieszkałych przez plemiona mongolskie. Polityka Ts'in-
gów wobec Mongołów opierała się na stosowanej od dawna przez rządy 
chińskie dewizie „divide et impera". Wygrywano sprzeczności wewnętrzne 
Mongołów, zwłaszcza pomiędzy Mongołami Zachodnimi (Eleuci, Ölöd, 
Kałmucy) i Mongołami Wschodnimi (Chałcha). Mandżurowie kontynuo­
wali praktykę, stosowaną już wcześniej wobec plemion w Mongolii We­
wnętrznej, wyznaczania określonych obszarów koczownikom mongolskim 
oraz zatwierdzania ich wodzów, podporządkowując w ten sposób Mongo­
łów władzy ts'ingowskiej. 

Pierwsze wielkie kampanie Ts'ingów przeciwko Mongołom wiązały 
się z działalnością Galdana (1644—1697), chana Dżungarów, jednego z ple-



mion eleuckich. W latach siedemdziesiątych i osiemdziesiątych XVII w. 
Galdan stał się panem nie tylko wszystkich szczepów Mongołów Zachod­
nich, lecz również władcą muzułmańskiej, tj. ujgurskiej części Turkiestanu 
Wschodniego, na południe od pasma T'ien Szan. Dążył on do odrestauro­
wania potęgi mongolskiej; ażeby ten cel osiągnąć, zamierzał rozciągnąć 
swoją władzę również na wschód, na plemiona Chałcha w Mongolii Zew­
nętrznej. Kampanie przeciwko nim rozpoczął w 1688 r.; jego 30-tysięczna 
armia wdarła się szybko na wschód, a znaczna część przywódców plemion 
Chałcha zbiegła na południe, szukając pomocy i ochrony u Ts'ingów. 
W 1690 r. Galdan znów zapuścił się na terytorium Mongolii Zewnętrznej, 
lecz tym razem Ts'ingowie chętnie skorzystali ze sposobności i wojska ich 
zadały mu poważną porażkę. W wyniku tego zwycięstwa wszyscy książęta 
Chałcha złożyli hołd w 1691 r. cesarzowi K'ang Si i odtąd pozostali wier­
nymi wasalami Ts'ingów aż do kresu ich panowania, skoligacąjąc się też 
z czasem blisko z ts'ingowskim rodem cesarskim. 

Galdan po pierwszej klęsce przegrupował swoje siły i w 1696 r. znów 
zaatakował Mongolię Zewnętrzną. K'ang Si wyruszył sam na czele 80-ty-
sięcznej armii przeciwko Dżungarom; wojna zakończyła się druzgocącą 
klęską Galdana w bitwie w pobliżu Urgi (Ułan Bator). Ts'ingowie 
zawdzięczali zwycięstwo głównie przewadze w broni palnej, zwłaszcza w ar­
tylerii. Fairbank trafnie spostrzegł, iż zwycięstwo to oznaczało koniec 
potęgi koczowniczej oraz tysiąclecia, w którym koczowniczy jeździec-łucz-
nik miał przewagę nad każdym innym rodzajem wojsk. Galdan zbiegł 
z resztkami swoich sił (1000 mężczyzn, 3000 kobiet); tułając się po wzgó­
rzach Ałtaju, opuszczony prawie przez wszystkich swoich zwolenników, 
niedoszły Czyngis Chan popełnił samobójstwo w 1697 r. Druga wielka wy­
prawa mandżurska, przygotowywana w tym samym roku, również z K'ang 
Si na czele, okazała się niepotrzebna z powodu śmierci Galdana. Rezul­
tatem zwycięstw ts'ingowskich podczas tych kampanii było rozszerzenie ich 
władzy zarówno na całą Mongolię Zewnętrzną, jak i na obszar Hami 
(wschodnia część dzisiejszego Sinkiangu). 

Walki Ts'ingów z Mongołami Zachodnimi trwały właściwie przez 
cały XVIII w. Następne kampanie były prowadzone przeciwko nowemu 
chanowi Dżungarów, Tsewang Araptanowi (1643—1727), bratankowi 
i następcy Galdana, a także spadkobiercy jego zamierzeń. Konflikt ten 
był również ściśle powiązany ze sprawą Tybetu. 

Od początku XV w. i powstania Żółtej Sekty lamaizmu tybetańskiego, 
rywala starszej Czerwonej Sekty, wpływy lamaizmu na ziemiach mongol­
skich zwiększyły się niebywale. Znaczna większość plemion mongolskich 
stała się zwolennikami Żółtej Sekty, jak również zaangażowała się poważnie 



w walki polityczne o władzę w samym Tybecie. Jedno więc z plemion 
eleuckich, Choszotowie, biorące szczególnie aktywny udział w sprawach 
tybetańskich, faktycznie sprawowało władzę polityczną w Tybecie od po­
łowy XVII w. aż do 1717 r. W tym właśnie roku Dżungarowie zainterwe­
niowali w sprawy polityczne Tybetu; 6-tysięczna armia dżungarska, wy­
ekspediowana przez Tsewang Araptana, zdobyła Lhasę i skutecznie zlikwi­
dowała władzę Choszotów. 

Dwór ts'ingowski bacznie śledził wydarzenia w Tybecie, m. in. dlatego, 
iż kontrola nad Tybetem oraz opanowanie najwyższych stanowisk w hie­
rarchii Żółtej Sekty miały też kluczowe znaczenie dla panowania nad jej 
wyznawcami, plemionami mongolskimi. To właśnie spowodowało, że dwie 
armie ts'ingowskie, w których skład wchodziły również jednostki mon­
golskie, wkroczyły w 1720 r. do Tybetu i wypędziły wojska dżungarskie. 
Następnie pozostawiono garnizony ts'ingowskie w Lhasie i innych miejsco­
wościach. Na miejsce Dalaj Lamy Dżungarów wybrano nowego Dalaj 
Lamę, posłusznego Ts'ingom; tym samym rozciągnięto kontrolę ts'ingowską 
również na Żółtą Sektę. W 1727 r. rezydent cesarski rozpoczął swoje urzę­
dowanie w Lhasie; odtąd Tybet uznawał suzerenność dynastii Ts'ing aż 
do końca jej panowania. 

Wypędzenie Dżungarów z Tybetu nie oznaczało zakończenia konfliktu; 
trwał on nadal ze zmiennymi skutkami przez resztę okresu K'ang Si. Na­
leży zauważyć, iż Dżungarowie mieli równocześnie do czynienia z groźbą 
penetracji podległych im obszarów przez Rosję Piotra I, której skutecznie 
się przeciwstawili. 

Ekspansja Rosji carskiej na wschód, w Syberii, doprowadziła do zetknię­
cia z cesarstwem ts'ingowskim, zwłaszcza w rejonie doliny rzeki Amur (po 
chińsku Heilungkiang — Rzeka Czarnego Smoka). Tu pierwsi odkrywcy 
rosyjscy, przeważnie Kozacy, zapuścili się w dół Amuru w latach pięć­
dziesiątych XVII w., na tym też tle doszło do pierwszych starć między nimi 
a Mandżurami. Rosjanie ponieśli porażkę, ale w latach sześćdziesiątych 
przybyły nowe posiłki kozackie, które w 1669 r. wzniosły fortecę w Alba-
zinie (na wschód od miejsca, gdzie Argun wpływa do Amuru). Mandżurowie 
uważali twierdzę tę za cierń w swoim boku; po stłumieniu rebelii Wu San-
-kuei wojska ts'ingowskie ruszyły do ataku na tę pozycję carską. Albazin 
został wzięty i zniszczony w 1685 r. W następnym roku jednak Rosjanie 
znów zajęli i odbudowali fortecę, w której z kolei zostali oblężeni przez 
Mandżurów. Zatarg ten został zawieszony w 1687 r., kiedy doszła wia­
domość, iż misja rosyjska, której zadaniem było wszczęcie pertraktacji 
z Ts'ingami, była już w drodze. Misja ta, z F. A. Gołowinem na czele, fak­
tycznie dotarła do jeziora Bajkał w tym roku, lecz ze względu na kampanię 



mandżurską przeciwko Galdanowi rozmowy uległy zwłoce i rozpoczęły 
się dopiero w 1689 r.; ich wynikiem było podpisanie 8 września 1689 r. 
traktatu w Nerczyńsku. 

Mandżurowie dążyli do osiągnięcia porozumienia z Rosją z wielu po­
wodów, m. in. aby uniemożliwić udzielanie przez nią pomocy, zwłaszcza 
broni, Galdanowi. Pertraktacje prowadzono z udziałem dwóch misjonarzy 
jezuickich (Gerbillon i Pereira) w roli tłumaczy dla Ts'ingów oraz Polaka, 
Andrzeja Białobłockiego (studiował w Krakowie) po stronie rosyjskiej. Trak­
tat został spisany w pięciu językach—mandżurskim, chińskim, mongolskim, 
rosyjskim i po łacinie; podpisano wersję łacińską. Warunki umowy przewidy­
wały zniszczenie twierdzy w Albazinie, a granica między dwoma państwami 
miała biec wzdłuż rzek Argun oraz Gorbicy, dochodząc do Pasma Stanowego 
(Singan). Tym samym ziemie na północnym brzegu Amuru uznano za tery­
torium Ts'ingów, co miało ulec zmianie dopiero w 1860 r., przy podpisaniu 
traktatu tientsińskiego. 

Traktat nerczyński był pierwszym układem zawartym między Chinami 
i państwem europejskim. Nie rozwiązał on jednak ani problemu granicy 
między Mongolią a Rosją, ani zagadnienia handlu. Zostało to dokonane 
dopiero za panowania następcy K'ang Si na podstawie traktatu zawartego 
w Kiachcie w 1727 r. Zgodnie z tą umową ustalono granicę między Mon­
golią a Rosją (prawie identyczna z obecnie istniejącą między Mongolską 
Republiką Ludową a Związkiem Radzieckim). Rząd ts'ingowski zgodził 
się na przyjazd co trzy lata rosyjskiej misji handlowej, składającej się z dwu­
stu kupców, do Pekinu. Zezwolno również na założenie rosyjskiej cerkwi 
prawosławnej w Pekinie, z czterema popami; jej parafia składała się prze­
ważnie z jeńców rosyjskich, wziętych do niewoli podczas wcześniejszych 
zatargów. Punkt wymiany handlowej został później przesunięty z Pekinu 
do Kiachty. Traktat uległ nieznacznym rewizjom w 1768 i 1792 r. i warunki 
w nim zawarte określały stosunki między Chinami a Rosją aż do drugiej 
wojny opiumowej. 

Zagadnienie dziedziczenia tronu stało się przedmiotem zaciętej walki, 
intryg i spisków wśród wielu synów K'ang Si (prawie 20 doszło do dojrza­
łego wieku). Zwycięzcą okazał się jego czwarty syn; nazwą jego panowania 
było Jung Czeng (1723—1736). Okoliczności, w jakich doszedł on do 
władzy, nie są do dziś całkowicie wyjaśnione; możliwe, iż sfałszowano 
testament starego cesarza, nie ulega natomiast wątpliwości, iż Jung Czeng 
osiągnął tron przy pomocy szefa żandarmerii pekińskiej. Wrogowie oskar­
żali go również o przyspieszenie śmierci ojca. Poświęcił on pierwsze lata 
panowania wzmocnieniu swojej pozycji i dalszej walce z braćmi. Z ogólnej 
liczby piętnastu pięciu umarło w więzieniu, z tych dwóch tam zamordowano; 



dwóch innych pozostawało w areszcie aż do jego śmierci. Później zaś cesarz 
pozbył się wszystkich tych, którzy przyczynili się do jego wstąpienia na 
tron. Był na tyle przezorny, że spowodował zniszczenie wszelkich dokumen­
tów dotyczących jego dojścia do władzy. Oskarża się go też o sfałszowanie 
świadectw historycznych dotyczących panowania jego poprzednika. 

W okresie Jung Czeng wzmógł się despotyzm rządów cesarskich. Roz­
budowano znacznie tajną policję, a szpiedzy cesarza byli wszędzie, donosząc 
o wszystkich poczynaniach wyższych dostojników. Twierdzi się jednak, iż 
korupcja rządu, choroba endemiczna, nie ograniczona bynajmniej do okresu 
Ts'ing, została nieco ukrócona przez Jung Czenga, któremu przypisuje się 
również pewną poprawę sytuacji finansowej rządu. Jedną z istotnych wpro­
wadzonych przezeń innowacji było ustanowienie Wielkiej Rady, wąskiego 
ciała najwyższych dygnitarzy, która stała się z czasem najważniejszą insty­
tucją rządową, pomagającą cesarzowi w wykonywaniu osobistej władzy 
absolutnej i przejmującą od Wielkiego Sekretariatu większość jego funkcji 
zasadniczych. Początkowo Wielka Rada zajmowała się prawie wyłącznie 
sprawami militarnymi, lecz później zasięgiem swojej działalności objęła rów­
nież wszelkie sprawy polityczne. 

Działania wojenne przeciwko Mongołom Zachodnim były kontynuo­
wane dorywczo i bezskutecznie podczas rządów Jung Czenga. W 1713 r. 
siły ts'ingowskie poniosły dotkliwą klęskę, która przekreśliła na przeszło 
20 lat plany opanowania Dżungarii przez Mandżurów. W tym samym 
jednak okresie nastąpiło całkowite załamanie się potęgi Choszotów, z wiel­
kimi dla nich stratami, obszar zaś przez nich zamieszkały — Kokonor 
(Cz'inghai) — został przyłączony do cesarstwa. Na Południowym Zachodzie 
rozpoczęto stosowanie polityki podporządkowywania obszarów zamieszka­
łych przez plemiona Miao bezpośredniej kontroli miejscowych organów 
rządu ts'ingowskiego; wynikiem tego były prawie nieustające zrywy powstań­
cze w ciągu XVIII w. Zasadnicza ich przyczyna tkwiła w fakcie, iż rząd 
ts'ingowski oraz obszarnicy chińscy pozbawiali ciągle Miao najlepszej ziemi 
rolniczej na nizinach, zapędzając ich coraz bardziej w tereny górzyste. 

Jung Czeng wyciągnął jeden wniosek ze sposobu, w jaki sam doszedł 
do władzy, zmienił bowiem starodawny zwyczaj jawnego mianowania na­
stępcy za życia cesarza na wyznaczanie go w tajnym testamencie. Został 
nim czwarty jego syn, Cz'ien Lung (1736—1796), który miał pozostać na 
Tronie Smoka przez najdłuższy okres w dziejach Chin — 63 lata. 

CESARSTWO TSTNGOWSKIE W XVIII WIEKU. POCZĄTKI UPADKU 

Wielu autorów często określa panowanie Cz'ien Lunga, podobnie jak 
i K'ang Si, jako wspaniały okres wielkich cesarzy. W rzeczywistości jest to 



nawet mniej zgodne z prawdą w stosunku do Cz'ien Lunga niż wobec K'ang 
Si. Istotnie, na jego panowanie przypada punkt kulminacyjny ekspansji 
terytorium państwa Ts'ingów i ustalenie granic cesarstwa, które przetrwały 
do 1912 r. Niemniej jednak w tym czasie pod fasadą wspaniałości i rozwoju 
ciągłe i coraz szybsze kroki naprzód czynił proces rozkładu i korupcji, 
tkwiący w samej istocie feudalnego społeczeństwa i rządu ts'ingowskiego. 
Stało się to już całkiem widoczne zwłaszcza podczas ostatniego dwudzie­
stolecia panowania Cz'ien Lunga, kiedy rzeczywista władza spoczywała 
w znacznym stopniu w rękach jego faworyta i głównego ministra, Ho-szena. 
Ten niezwykle sprytny dworzanin miał pełną władzę nad swoim panem, 
a zaufanie starzejącego się cesarza do niego było niewzruszone. Potęga 
Ho-szena stała się tak wielka, iż los każdego urzędnika zależał od jego 
samowoli; używał on też swoich wpływów dla umieszczenia wiernych 
sługusów na kluczowych miejscach w biurokracji państwowej. Sam zaś 
miał pieczę nad ministerstwami Finansów i Służby Państwowej, a w pew­
nym momencie zajmował równocześnie dwadzieścia różnych stanowisk. 
Chciwość Ho-szena była nieograniczona, tak jak i zdzierstwa popełniane 
przezeń przy wykorzystywaniu swojej pozycji; używał w tym celu całego 
aparatu państwowego. Pod koniec kariery Ho-szena majątek jego szaco­
wano na 900 mln tael. Jeśli obliczenie to byłoby zgodne z prawdą, fortuna 
ta równałaby się 4 / 7 wszystkich dochodów rządu podczas 20 lat sprawo­
wania przez niego władzy. Pod egidą Ho-szena korupcja rządu ts'ingowskie-
go doszła do wręcz bajecznych rozmiarów. 

Cz'ien Lung, wzorując się na swoim dziadku K'ang Si, również lubił 
stroić się w szaty wielkiego mecenasa kultury chińskiej, szczególnie litera­
tury i malarstwa, lecz jego patronowanie sztuce połączone było z zaciekłą 
inkwizycją literacką, której główny cel stanowiło prześladowanie wszyst­
kich pisarzy, żyjących lub umarłych, podejrzanych o nastawienie anty-
dynastyczne, oraz zniszczenie wszystkich ich dzieł (patrz rozdz. XXI-V). 
Cesarz nagromadził olbrzymią kolekcję dzieł sztuki, zwłaszcza malarstwa; 
na wielu obrazach figurują wiersze własnoręcznie przezeń napisane oraz 
jego pieczęć *. Przypisuje mu się również autorstwo 42 tys. wierszy; gdyby 
to miało być prawdą — lecz oczywiście nie jest, gdyż większość została 
napisana, a prawie wszystkie redagowane przez ministrów, dla których 

* Kolekcjonerzy chińscy od dawna stosowali zwyczaj przybijania czerwonym tu­
szem swojej pieczęci, przedstawiającej przeważnie ich nazwisko i imię złożone archaicz­
nymi znakami. Malarz również do swojego podpisu załączał pieczęć. Gdy obraz przecho­
dził z rąk do rąk, dochodził z czasem do takiego stanu, że pokryty był wieloma pieczę­
ciami, fakt może nieco rażący dla Europejczyka, lecz przez znawcę chińskiego wręcz 
odwrotnie ceniony. 



stanowiło to prawdopodobnie najbardziej uciążliwą z ich funkcji — byłby 
on najbardziej płodnym poetą w dziejach literatury chińskiej. 

Ponieważ panowanie K'ang Si trwało lat 60, Cz'ien Lung, nie chcąc 
panować dłużej niż jego przodek — nie byłoby to dobrze przyjęte — ustą­
pił w 1796 r. na rzecz syna. Czia Cz'inga. Było to czystą obłudą, gdyż 
Cz'ien Lung rządził nadal jako nadcesarz, „doradzając" nowemu władcy, 
a Ho-szen pozostawał głównym ministrem aż do śmierci Cz'ien Lunga 
w 1799 r. 

Pod koniec panowania Cz'ien Lunga zarówno uciążliwy charakter 
reżymu ts'ingowskiego, jak i przemiany społeczno-gospodarcze, które miały 
miejsce w XVIII w., doprowadziły do powstania krytycznej sytuacji i do 
wznowienia aktywnej walki przeciwko Mandżurom. Wśród wielu czynników 
składających się na kryzys społeczno-gospodarczy prawdopodobnie naj­
ważniejszą rolę odegrał szybki przyrost ludności, o wiele przewyższający 
wzrost produkcji rolnej oraz powiększenie się areału ziemi uprawnej. Za­
kładając, że ludność na początku epoki Ts'ing wynosiła około 100 mln 
(a szacunki wahają się od 60 do powyżej 150 mln), wzrosła ona do 143 mln 
w 1741, 243 mln w 1778, około 300 mln pod koniec XVIII w., 374 mln 
w 1814 i ponad 400 mln w 1838 r. (należy zaznaczyć, iż spisy ludności 
były nadal prowadzone według liczby rodzin, a nie osób; tym samym liczby 
powyższe można tylko traktować jako orientacyjne). Nie istnieją niestety 
wiarygodne dane dotyczące powierzchni ziemi uprawnej i obliczenia znacz­
nie się różnią. Jedno źródło podaje w 1661 r. 549 mln mu, inne — 531 mln, 
a trzecie — 707 mln w 1578 r. Dla 1766 r. jedno źródło podaje liczbę 741 mln, 
inne — 878 mln dla 1729 r. Lecz bez względu na to, które liczby odpowia-
dają rzeczywistości, jest całkiem jasne, iż przyrost ludności następował o wiele 
szybciej niż wzrost areału uprawnego. Nie było imigracji lub kolonizacji 
wewnętrznej na dużą skalę, które by mogły nieco rozwiązać problem nad­
miaru ludności, ale przede wszystkim brak było uprzemysłowienia, zdolnego 
do wchłonięcia nadwyżek ludności wiejskiej. Również nieuchronny proces 
dalszej koncentracji własności ziemskiej pogłębił kryzys, aczkolwiek to 
zjawisko stało się bardziej widoczne dopiero w XIX w. 

Po początkowym okresie umocnienia się władzy mandżurskiej działal­
ność wymierzona przeciwko dynastii Ts'ing nie została przerwana, ale 
zmieniła swoje formy, schodząc w podziemie. Kontynuowały ją tajne sto­
warzyszenia, które odegrały tak istotną rolę w dziejach Chin. Była to jedna 
z nielicznych możliwych form organizowania oporu w warunkach silnej, 
despotycznej monarchii. Działały teraz trzy główne stowarzyszenia; pierw­
sze to wspomniany już Biały Lotos, nieortodoksyjna sekta buddyjska, która 
działała aktywnie przeciwko Mongołom i była w dużym stopniu odpowie-



dzialna za upadek dynastii Juan. Główny teren jej wpływów stanowiły 
Północny Zachód i Północ. Drugie stowarzyszenie to organizacja nazwana 
Ko Lao Huei (Bracia i Starsi), aktywna w Hunanie, Czekiangu i dolinie 
Jangtse. Podobnie jak w wypadku Białego Lotosu głównym oparciem Ko 
Lao było chłopstwo; wśród jej członków znajdowali się również rzemieślnicy 
oraz ludzie bezdomni (zjawisko niezmiernie powszechne w Chinach w okre­
sach narastania kryzysu i występujące na olbrzymią skalę). Trzecim zaś sto­
warzyszeniem było T'ien Ti (Niebo i Ziemia, zwane też Triadą), które miało 
najsilniejsze wpływy na Południu i wśród emigracji chińskiej w Azji Połud­
niowo-Wschodniej. Wszystkie trzy organizacje prowadziły nieustanną walkę 
przeciw Ts'ingom pod hasłem obalenia władzy Mandżurów i restaurowa­
nia Mingów i były stale narażone na srogie prześladowania ze strony 
władz mandżurskich. 

Stowarzyszenie Biały Lotos usiłowało wzniecić powstanie przeciwko 
Mandżurom w 1774 r., zostało ono jednak szybko stłumione. Ale Biały 
Lotos, którego przywódcą wówczas był Liu Sung, kontynuował swoją 
działalność; Liu Sung został schwycony i zesłany, lecz jego zwolennicy 
pod kierownictwem Liu Czy-sie planowali nowe powstanie w 1792 r. Spi­
sek został jednak wykryty i Ts'ingowie rozpoczęli w 1793 r. okrutne prześla­
dowania, zwłaszcza w zachodnim Hupei, dokonując masowych aresztowań 
i zabójstw osób podejrzanych. Represje przyspieszyły tylko powstanie, 
które wybuchło w 1795 r. pod hasłem „urzędnicy zmusili naród do buntu". 
Miało ono oblicze wyraźnie antydynastyczne, ale w nie mniejszym stopniu 
stanowiło ruch społeczny, gdyż przytłaczająca większość uczestników skła­
dała się z chłopów walczących z gentry. Ośrodkiem ruchu było miasto 
Siangjang w północno-zachodnim Hupei; z tego rejonu rozprzestrzenił 
się on szybko na wielkie tereny Hupei, Honanu, Szensi i Sycz'uanu. Walka 
trwała przeszło dziewięć lat (1795—1804) i miała niezmiernie zacięty cha­
rakter. Właśnie podczas owego powstania ujawniła się całkowita bezuży-
teczność chorągwi mandżurskich jako siły militarnej, z wyjątkiem jednostek 
z Heilungkiangu i Kirinu, pierwotnej siedziby Mandżurów, do której 
emigracja chińska była przez rząd zakazana aż do końca XIX w. Genera­
łowie ts'ingowscy, występujący przeciwko Białemu Lotosowi, tworzyli 
zgraję całkowicie skorumpowaną; skradli oni poważną część funduszy 
przeznaczonych na działania wojenne, odkładając pewne sumy dla Ho-
-szena, maczającego swoje palce we wszystkich malwersacjach w kraju. 
Koszty tej „wojny" obliczane są na sumę od 100 do 200 mln tael. 

Powstanie Białego Lotosu ostatecznie stłumione przez zastosowanie 
polityki „wzmacniania murów i oczyszczania kraju"; była to w istocie 
rzeczy polityka „spalonej ziemi", której cel to pozbawienie powstańców żyw-



ności i posiłków, a jednocześnie zmuszenie głodujących chłopów do wstą­
pienia do armii ts'ingowskiej i walki przeciwko Białemu Lotosowi. Właśnie 
te stworzone teraz przez Ts'ingów oddziały milicji chłopskiej, których 
liczebność wynosiła prawie 300 tys. pod koniec powstania, walcząc prze­
ciwko swoim braciom chłopom w szeregach Białego Lotosu wygrały tę 
„wojnę" dla Mandżurów. Wszystkie tereny objęte powstaniem zostały spa-
cyfikowane za pomocą masowych egzekucji; kilkaset tysięcy chłopów chiń­
skich straciło życie w toku powstania i represji po jego zakończeniu. Rząd 
ts'ingowski przypisał zwycięstwo generałom mandżurskim i obsypał ich 
tytułami i nagrodami pieniężnymi, chociaż nakradli się już dostatecznie. 
Oddziały milicji zostały zaś czym prędzej rozbrojone. Nawet wspomniana 
koncepcja strategiczna nie stanowiła dzieła generałów mandżurskich, gdyż 
podsunął ją urzędnik chiński. 

Cz'ien Lung lubił chełpić się zdolnością bojową Mandżurów oraz sławą 
„dziesięciu wielkich zwycięstw militarnych". Było to fanfaronadą, gdyż 
w istocie rzeczy niektóre z nich określić można jako całkiem nieznaczne 
kampanie. Prawdopodobnie najważniejsza to wyprawa kontynuowana 
przeciwko Eleutom. W latach pięćdziesiątych XVIII w. Dżungarowie zo­
stali znacznie osłabieni w wyniku wewnętrznych zamieszek, w których toku 
jeden z ich wodzów, Amursana, przeszedł na stronę Ts'ingów z pięcioma 
tysiącami swoich ludzi. Mandżurowie uważali, iż nadeszła teraz sposobność, 
aby skończyć raz na zawsze z problemem dżungarskim i zdobyć rejon Ili. 
W 1755 r. armie ts'ingowskie wkroczyły do Dżungarii i odniosły szybkie po­
wodzenie, gdyż większość Eleutów poddała się bez walki. Lecz triumf 
okazał się bardzo krótkotrwały, ponieważ Amursana, choć stał się władcą 
wszystkich plemion eleuckich, rozpoczął wkrótce powstanie przeciwko 
Ts'ingom, zyskując popracie prawie całego ludu eleuckiego. Przez następne 
dwa lata trwała nieustanna walka, która zakończyła się śmiercią Amur-
sany i całkowitym zwycięstwem Ts'ingów. Wynikiem zaś tego zwycięstwa 
było niemal zupełne zniknięcie Eleutów jako narodowości; z ludności 
przeszło 600 tys. (200 tys. rodzin) 30% zostało wymordowanych przez 
armię mandżurską, 40% zmarło na ospę, a 20% zbiegło na Syberię. Ten 
mało znany przypadek ludobójstwa umożliwił Ts'ingom rozciągnięcie swo­
jej władzy na całe terytorium Ili, które w późniejszym okresie wykorzystywa­
no bardzo często jako miejsce zesłania. Ponowne częściowe zaludnienie 
owego obszaru nastąpiło m. in. wówczas, kiedy plemię Torgutów uciekło 
z powrotem w 1771 r. z terenów nadwołżańskich, szukając schronienia pod 
panowaniem Ts'ingów. 

Zwycięstwo Ts'ingów nad Dżungarami umożliwiło również podbój 
ludności ujgurskiej w Turkiestanie Wschodnim, zamieszkującej obszary na 



południe od Tien Szanu, który został dokonany w 1758 r. przez Mandżu­
rów ze zwykłym dla nich okrucieństwem. W wyniku tych dwóch kampanii 
cesarstwo ts'ingowskie powiększyło się o olbrzymi szmat terytorium, sta­
nowiącego obecną prowincję Sinkiang (zorganizowano ją jednak dopiero 
w drugiej połowie XIX w., po zdławieniu dalszych ruchów miejscowej 
ludności). 

Wśród tzw. wielkich zwycięstw militarnych Cz'ieng Lunga istniały dwie 
kampanie prowadzone przeciwko szczepom Czin Cz'uan w prawie nie 
zbadanym i niedostępnym rejonie zachodniego Sycz'uanu. Plemiona te, 
etnicznie tybetańskie, dzieliły się na dwie grupy; Ta Czin Cz'uan i Siao 
Czin Cz'uan (są to faktycznie nazwy rzek — Wielka i Mała Złota Rzeka, 
nie zaś rzeczywiste nazwy tych plemion). Przez wiele wieków, chroniąc 
się w odległych wioskach górskich, udało im się zachować swoją niezależ­
ność od władzy chińskiej. Ts'ingowie rozpoczęli pierwszą kampanię prze­
ciwko nim w latach 1748—1749. Po odniesieniu wielu zwycięstw nad woj­
skami ts'ingowskimi plemiona te zostały wreszcie zmuszone do uznania 
władzy mandżurskiej. Mimo to w 1772 r. podniosły bunt przeciwko ucisko­
wi Ts'ingów i Mandżurowie rozpoczęli znów długą, trzyletnią z nimi walkę. 
Parę tysięcy górali zdolnych było zaszachować najlepszych generałów ts'ing-
owskich i ostatecznie dopiero użycie artylerii europejskiej do burzenia 
setek wież kamiennych, broniących wiosek góralskich, umożliwiło ich 
pokonanie. Obydwie te kampanie były niezmiernie kosztowne; pochłonęły 
one przeszło 70 mln tael, 2—3 razy więcej niż działania wojenne przeciwko 
Dżungarom i Ujgurom. Zapewne też poważna część tej sumy zawędrowała 
i tym razem do kieszeni generałów mandżurskich. 

Powstania szczepów Czin Cz'uan nie były bynajmniej jedynymi tego 
rodzaju. W XVIII w. plemiona Miao rozpoczęły walkę — jak wspomniano — 
przeciwko Ts'ingom, przeważnie w Kueiczou i Hunanie, co najmniej cztery 
razy (1735, 1736, 1741, 1795). Uczyniła to również ludność muzułmańska 
(którą współcześni historycy chińscy nazywają narodowością Huei) w Kansu 
(1781, 1784). Wszystko to wskazuje, iż ludność niechińska uważała, 
w równym stopniu jak Chińczycy, władzę mandżurską za obcą i uciążliwą. 
Twierdzi się, iż Mandżurom udało się jednak powaśnić poszczególne naro­
dowości i doprowadzić do ostrych między nimi konfliktów; odnosiło się 
to szczególnie do stosunków między Chińczykami a Huei. 

W 1790 r. Gurkowie z Nepalu dokonali licznych napadów na Tybet, 
które kontynuowali w następnym roku, plądrując bardzo wiele lamaserii. 
Ts'ingowie zareagowali na to zagrożenie ich władzy nad Tybetem wysła­
niem armii pod dowództwem Fu-k'ang-an, jednego z ich najlepszych, 
lecz również i najbardziej skorumpowanych generałów. W zdumiewającej 



kampanii (bodajże jedynej, z której Cz'ien Lung miałby podstawę do prze­
chwalania się) Mandżurowie skutecznie przepędzili Gurków z powrotem 
przez przełęcze himalajskie, zadając im szereg klęsk. Ostatnia bitwa roze­
grała się w pobliżu Katmandu, stolicy Nepalu, i zakończyła się także zwy­
cięstwem Ts'ingów. Gurkowie poprosili o pokój, ofiarując składanie daniny 
co pięć lat (obietnicę tę honorowano aż do 1908 r.). Głównym rezultatem tej 
kampanii było dalsze umocnienie suzerenności ts'ingowskiej nad Tybetem. 
Warto wspomnieć, iż Anglicy wyciągnęli faktycznie większe korzyści 
z przegranej Gurków niż Mandżurowie, gdyż ułatwiła ona wielce ich póź­
niejsze kampanie przeciwko Nepalowi. Gurkowie również zwrócili się 
w odpowiednim momencie do Kompanii Wschodnoindyjskiej z prośbą 
o pomoc militarną przeciwko Mandżurom. Anglicy odmówili, bojąc się 
narazić na szwank swoją intratną wymianę handlową z Kantonem. Zamiast 
tego zaofiarowali swoje pośrednictwo; okazało się ono zbędne, gdyż w tym 
czasie wojna już się zakończyła. 

W okresie rządów Cz'ien Lunga prowadzono również działania wojenne 
przeciwko Burmie (1767—1769), które chociaż nie przysporzyły laurów 
generałom ts'ingowskim spowodowały, iż kraj ten ogłosił się za wasala 
Ts'ingów w 1788 r. W tym samym okresie Mandżurowie interweniowali też 
w sprawy wewnętrzne Annamu (Wietnamu) w momencie, kiedy odbywała 
się zmiana dynastii. Ts'ingowie uznali nowych władców annamskich, którzy 
również stali się wasalami Ts'ingów. 

Kampanie militarne okresu Cz'ien Lunga służyły nie tylko celom po­
większania terytorium cesarstwa, lecz stały się również jednym z najistot­
niejszych źródeł korupcji administracji ts'ingowskiej. Generałowie man­
dżurscy często naumyślnie przedłużali działania wojenne, aby zwiększyć 
swoje zyski, przysyłając starzejącemu się cesarzowi fałszywe meldunki 
o zwycięstwach, które następnie podbudowywali dokonaniem rzezi niezli­
czonych tysięcy niewinnych ludzi. Olbrzymie obszary zagarnięte na Zacho­
dzie nie miały wówczas większego znaczenia ekonomicznego; być może 
Ts'ingowie, którzy zdawali sobie sprawę z zasięgu ekspansji europejskiej 
w Azji, uważali tereny te za bufor przeciwko posuwającym się naprzód 
Europejczykom lub — aby ująć tę myśl nieco inaczej — zmierzali do pod­
boju tych obszarów, zanim zdążą tego dokonać mocarstwa europejskie. 

Pod koniec panowania Cz'ien Lunga stało się widoczne, iż jednym z głów­
nych rezultatów ts'ingowskiego absolutyzmu despotycznego było ograni­
czenie rozwoju Chin do żółwiego tempa, i to w okresie, kiedy przemiany 
w Europie nosiły tak dynamiczny charakter. Rozpiętość między postępem 
w Chinach i w Europie stawała się większa z każdym dziesięcioleciem, 
z każdym prawie rokiem w XVIII w. Reakcyjna istota samorzutnie narzu-



Grobowce Ts'ingów, Szenjang, XVII— 
- XVIII w. 

conej władzy Ts'ingów oraz samo-
uwieczniającej się elity rządzącej 
doprowadziła z konieczności do co­
raz głębszej stagnacji kulturalnej 
i intelektualnej. Wszystko to spra­
wiało, że Chiny stały się prawie 
całkowicie bezradne wobec wyzwa­
nia ze strony Zachodu w XIX w., 
zważywszy zwłaszcza niebywale 
agresywną postać, jaką ono miało 
przybrać. Jest możliwe, lecz by­
najmniej nie pewne, iż rodzima 
dynastia chińska mogłaby prędzej 
stawić czoła temu wyzwaniu; myśl 
tę nasuwa przykład, chociaż oczy­
wiście bardzo odmienny, Japonii. 

Należy tu wspomnieć, iż właśnie owe Chiny z okresu K'ang Si 
i Cz'ien Lunga uważane były przez Europejczyków XVIII w. za wzorową 
cywilizację, błogosławioną istnieniem oświeconej i dobroczynnej monarchii. 
Skąd pochodził ten osobliwy obraz? Był on przede wszystkim tworem jezui­
tów, głównych nosicieli wszystkiego, co chińskie, do Europy aż do chwili 
rozwiązania zakonu, tj. od początku XVII w. aż do ostatnich dziesięcioleci 
XVIII w. Być może despotyzm ts'ingowski przypadał do gustu umysłowości 
jezuickiej, a wielkie nadzieje na dokonanie nawrócenia Chin poprzez na­
wrócenie ich władców, chociaż oparte w rzeczywistości tylko na pobożnych 
życzeniach, też powodowały upiększanie przysyłanych przez jezuitów relacji. 
W rzeczywistości ich działalność w Chinach miała znacznie większy wpływ 
na ewolucję europejskiej myśli filozoficznej w XVIII w. niż na losy Państwa 
Środka. 

Jest oczywiście również prawdą, iż jezuici — a niektórzy z nich byli 
istotnie głęboko rozmiłowani w chińskiej kulturze klasycznej — pierwsi 
udostępnili Europie poważną część chińskiej tradycji kulturalnej oraz za­
znajomili Europejczyków z historią Chin. Dzieła Coupleta i du Halde'a 
miały pierwszorzędne znaczenie pod tym względem i stanowiły główne 
źródło, z którego czerpali swoje idee o sprawach chińskich Leibniz, Voltaire 
i Gibbon. Słynne Lettres édifiantes et curieuses (34 tomy, 1702—1776) 
dotyczące Chin, wybrane z materiałów przysyłanych przez misjonarzy jezuic­
kich, miały nie mniejsze znaczenie. Prace Gaubila, a zwłaszcza 12-tomowa 



Historia Chin de Mailla (Paryż 1777—1783; był to w zasadzie przekład 
streszczenia Wszechstronnego zwierciadła Sy-ma Kuanga, dokonanego 
przez Czu Si, lecz doprowadzony aż do XVIII w.) stały się podstawą znacz­
nej części utworów pisarzy europejskich dotyczących historii Chin aż do 
XX w. Najwybitniejszym jednak dziełem jezuitów, sumą ich naukowych 
osiągnięć, były Memoirs concernant l'histoire ... des Chinois (17 tomów, 
Paryż 1776-1814). 

Działalność zaś misjonarska jezuitów w Chinach, prowadzona z róż­
nymi losami do końca XVIII w., nie przyniosła jednak oczekiwanych przez 
Ricciego rezultatów. Składało się na to wiele przyczyn, m. in. przejście od 
polityki tolerancji w okresie K'ang Si do prześladowań za panowania Jung 
Czenga, ostre spory i rywalizacja w łonie samych misjonarzy katolickich 
(franciszkanie i dominikanie przeciwko jezuitom) oraz — co prawdopodob­
nie najważniejsze — obcość i nieprzydatność ideologii przez nich propago­
wanej, obciążanej zresztą coraz bardziej od XVI w. poczynaniami jej rze­
komych wyznawców, kolonizatorów europejskich w Azji Wschodniej. 



XXIV. KULTURA WE WCZESNYM 
I ŚRODKOWYM OKRESIE TS'ING 

ROZWÓJ INTELEKTUALNY 

PÓŹNIEJSZYM okresie Ming oraz 
w pierwszych dziesięcioleciach panowania ts'ingowskiego nastąpiła dalsza 
istotna ewolucja chińskiej myśli intelektualnej, która — chociaż nie wycho­
dziła poza ogólną tradycję konfucjańską — stała się później podstawą 
antymandżurskiego ruchu reformatorskiego, rodzącego się u schyłku XLX w. 
Nastąpiła rewolta duchowa przeciwko neokonfucjańskiej scholastyce, po­
budzona nadto traumatycznym przeżyciem upadku Mingów, który spo­
wodował, iż przed najświatlejszymi umysłami owego okresu stanęło 
wiele fundamentalnych pytań dotyczących stanu społeczeństwa chiń­
skiego. 

Najwybitniejsi myśliciele wczesnego okresu ts'ingowskiego znani 
byli ze swojego antymandżurskiego stanowiska; stanowili oni zaszczytny 
wyjątek wśród kolaborującej z Ts'ingami znacznej większości chińskich 
uczonych-dygnitarzy. Trzech z nich miało znaczenie największe: Huang 
Tsung-si, Ku Jen-wu i Wang Fu-czy. Wszyscy byli dysydentami i posiadali 
stosunkowo mało wpływów za życia, o wiele zaś więcej w przyszłości. Oni 
to właśnie wnieśli poważny wkład do ewolucji myśli chińskiej. 

Huang Tsung-si (1610—1675), wielce oczytany w konfucjańskiej litera­
turze klasycznej, filozofii i literaturze, był szczególnie znany jako historyk. 
Jego ojciec, wysoki dostojnik mingowski, członek reformatorskiego ugru­
powania Tung Lin, padł ofiarą prześladowań eunuchów. Sam Huang był 
członkiem Fu Sze, stowarzyszenia uczonych, obejmującego cały kraj i li­
czącego około 2 tys. członków, które jako siła polityczna o bardzo istotnym 
znaczeniu kontynuowało tradycje Tung Lin w walce przeciwko korpucji 
dworu, usiłując zreformować rząd mingowski, aby uratować go od upadku. 
Po zajęciu Pekinu przez Mandżurów Huang Tsung-si przyłączył się do loja­
listów mingowskich na południu i walczył przeciwko Mandżurom aż do 
1649 r. Beznadziejność sprawy mingowskiej skłoniła go później do wyco-



fania się oraz do poświęcenia reszty życia nauce. Aczkolwiek był on uzna­
wany za największego specjalistę w dziedzinie historii Mingów, odrzucił 
wszystkie propozycje K'ang Si, aby współpracować z dynastią Ts'ingów. 
Uczestniczył jednak w opracowywaniu Ming Szy (Historii Mingów) za 
pośrednictwem swojego ucznia, Wan Sy-funga, gdyż uważał, iż w ten spo­
sób, przyczyniając się do przedstawiania prawdy, może przysłużyć się 
Mingom bez popełnienia zdrady osobistej. 

Huang Tsung-si napisał wiele dzieł historycznych i filozoficznych. Naj­
ważniejsza była krótka praca Ming-i Tai-fang Lu (Plan dla księcia), stano­
wiąca właściwie analizę słabości polityczno-gospodarczej dynastii mingow-
skiej oraz najbardziej dotąd systematyczną i konkretną krytykę chińskich 
instytucji cesarskich, lecz oczywiście nadal z konfucjańskiego punktu wi­
dzenia. W książce tej Huang występuje jako przeciwnik monarchii absolu-
tystycznej, którą uważa za zdegenerowaną postać idealnej, wcześniejszej 
formy władzy monarchicznej. W tym poglądzie oparł się on na typowej, 
starej koncepcji chińskiej o regresji od Złotego Wieku Antyczności, która 
jest odwiecznym motywem konfucjańskiej myśli historycznej i filozoficznej. 
Według niego monarcha i jego urzędnicy powinni służyć ludowi, a nie szu­
kać własnych korzyści, jak to miało miejsce w rzeczywistości. Ogólnie obo­
wiązujące ustawodawstwo uważał za niezbędne dla zapewnienia takiego 
właśnie funkcjonowania rządu. Huang był również zwolennikiem reformy 
rolnej, która ulżyłaby położeniu chłopów, będących ofiarą zdzierstwa 
fiskalnego i ucisku ze strony państwa. Wypowiedział się też — co stano­
wiło istotną innowację — za zniesieniem dyskryminacji zarówno wobec 
handlu i kupców, jak i w stosunku do rzemieślników. 

Huang Tsung-si uważany był za założyciela tzw. Szkoły Wschodniego 
Czekiangu, a jego dzieła historyczne odznaczały się dążeniem do bardziej 
obiektywnych kryteriów oraz podkreślaniem znaczenia historii nowo­
żytnej i najnowszej, nie tylko skupiania uwagi wyłącznie na dziejach staro­
żytnych. Jego największe i prawdopodobnie najistotniejsze dzieło histo­
ryczne to Ming Żu Sile An (Historia mingowskiej nauki i filozofii, 1676), 
uważane za pierwszą wielką historię myśli chińskiej, godną uznania z uwagi 
na krytyczne i systematyczne ujęcie. W pracy tej Huang zobrazował ujemny 
wpływ sungowskiego neokonfucjanizmu, który spowodował m. in. upadek 
Mingów. Rozpoczął on również Historię myśli okresu Sung i Jüan, którą 
ukończyli jego uczniowie. Poglądy Huang Tsung-si, zwłaszcza jego kry­
tyka monarchii absolutystycznej, przyjęte zostały przez uczestników ruchu 
reformatorskiego końca XIX w., szczególnie przez Liang Cz'i-cz'ao oraz 
T a n Sy-t'unga (patrz s. 548, 549) i pod tym względem wywarły również 
znaczny wpływ. 



Działalność Szkoły Wschodniego Czekiangu kontynuował również 
uczeń Huanga, Wan Sy-t'ung (1638—1702). Początkowo był on biednym 
uczonym, stając się wybitnym znawcą ery Ming. Później, za zgodą Huanga, 
uczestniczył — jak wspomniano — w opracowywaniu Ming Szy na zamó­
wienie dworu ts'ingowskiego, będąc faktycznie głównym redaktorem dzieła, 
chociaż nie zgodził się przyjąć oficjalnego stanowiska. Pracował jako 
osoba prywatna również i dlatego, że uważał, iż niezależna działalność 
historyka daje lepsze wyniki niż urzędowa. Wan poświęcił trzynaście lat 
pracy nad tym dziełem i był rzeczywistym autorem Szkicu historii Min­
gów. Inny członek tej szkoły, Cz'uan Tsu-wang (1705—1755), to najzdol­
niejszy historyk swojego pokolenia. Pochodząc z rodziny lojalistów mingow-
skich, rozmiłowany był w dziejach tych ostatnich zwolenników upadłej 
dynastii. Jego kariera urzędnicza nie była udana, główne zaś dzieło o loja­
listach mingowskich zostało ostatecznie wydane wiele lat po jego śmierci 
i też w „oczyszczonej" wersji z obawy przed prześladowaniami władz 
ts'ingowskich. Obaj ci pisarze, tak jak Huang .Tsung-si, znajdowali się 
poza nawiasem oficjalnego życia i wywierali stosunkowo mało wpływu na 
urzędowe dziejopisarstwo; przedstawiali oni jednak cenną tradycję. 

Powyższe odnosi się również do najbardziej chyba oryginalnego z histo­
ryków epoki Ts'ing, ostatniego uczonego Szkoły Wschodniego Czekiangu 
oraz jej najbardziej liberalnego i spekulatywnego przedstawiciela, Czang 
Süe-cz'enga (1738—1801). Przez całe życie pozostał on biednym, nie 
mającym powodzenia uczonym, choć obdarzony był wielkim talentem 
oraz zamiłowaniem do historii. Większość jego prac została zagubiona, 
lecz zachowały się dwa zbiory esejów, zawierające liczne refleksje dotyczące 
teorii historii oraz jej metodologii. Biorąc za punkt wyjścia szeroką kon­
cepcję historii, zarówno jej zasięgu, jak i materiałów (tak np. księgi kla­
syczne należy uważać zasadniczo za dokumenty historyczne, a nie za 
teksty sakralne), Czang sprzeciwiał się tradycyjnym formom chińskiego 
dziejopisarstwa w postaci Roczników i Urzędowych historii dynastycznych, 
wypowiadając się za historią ogólną. Podkreślał również potrzebę wykorzy­
stywania historii lokalnych, stanowiących cenny materiał źródłowy. 

Czang Süe-cz'eng zdawał sobie sprawę z konieczności łączenia historii 
z teraźniejszością i popierał zajmowanie się problematyką najnowszą oraz 
współczesną w odróżnieniu od powszechnej tendencji do skupiania się 
przede wszystkim na starożytności. Jego zdaniem, historia posiada oczy­
wiście również cel dydaktyczno-moralny; wnioski z przeszłości mają słu­
żyć ulepszeniu teraźniejszości oraz przewidywaniu przyszłości. Pod tym 
względem Czang był całkowicie wierny tradycji konfucjańskiej. Według 
niego historyk winien w sposób prawdziwy rozumieć wydarzenia, dążąc 



przy tym do bezstronności, musi jednak być równocześnie zaangażowany. 
Nie może ograniczać swojego zadania do kompilacji czy krytyki tekstu, 
lecz winien starać się o podjęcie syntezy jednoczącej intuicję i wiedzę. 
Czang Süe-cz'eng niestety miał niewiele okazji do urzeczywistniania swoich 
idei. Był prawie całkowicie nieznany i odkryty został dopiero ponownie 
w XX w.; Demiéville porównuje go sugestywnie z Vico. 

Ku Jen-wu (1613—1682) zaliczał się też do przodujących uczonych 
wczesnego okresu Ts'ing. W młodości należał również do reformatorskiego 
stowarzyszenia Fu Sze. Po inwazji Mandżurów walczył przeciwko nim 
w Chinach Południowych; odrzucając alternatywę kolaboracji, spędził 
resztę swojego życia jako wędrowny uczony w Chinach Północnych. Po­
został lojalistą mingowskim do śmierci i nie jest wykluczone, że brał udział 
w tajnej działalności, zmierzającej do obalenia władzy Ts'ingów. Sześć 
razy składał hołd grobowcom cesarzy mingowskich. 

Czu Ta, Ptaki — epoka Ts'ing 



Upadek Mingów wymagał wyjaśnienia i Ku Jen-wu usiłował dotrzeć do 
zasadniczych przyczyn tego. Według niego puste, scholastyczne filozofo­
wanie sungowskich neokonfucjanistów było tym podstawowym czyn­
nikiem, który spowodował niezdolność uczonych-dygnitarzy do spojrze­
nia w twarz rzeczywistości oraz łatwość, z jaką gotowi byli poddać się 
i kolaborować z Ts'ingami. Tym samym odnosił się on krytycznie do szkoły 
Czu Si, a jeszcze bardziej do doktryny Wang Jang-minga, uważając, iż jej 
subiektywizm i pogarda dla rzetelnej wiedzy miały szczególnie ujemne skut­
ki, podcinając siłę umysłową inteligencji mingowskiej. Oskarżał on Wang 
Jang-minga o hołdowanie poglądom, które w istocie rzeczy były z pocho­
dzenia buddyzmem Cz'an, oraz o uprawianie „czystej mowy", tj. sofistyki 
z III w. n. e. Wyszydzał skutki scholastyki, uważając, iż jej najbardziej 
charakterystyczny przejaw — tzw. esej ośmionożny, wymagany przy egza­
minach — przyniósł więcej szkody niż nawet sławetne „palenie ksiąg". 
Krytyka ta, dokonana z pozycji konfucjańskich, doprowadziła go do wysu­
nięcia postulatu wznowienia badań w dziedzinie literatury klasycznej, 
przy równoczesnym podkreślaniu celowości działania praktycznego. Sam 
interesował się rolnictwem, irygacją, wynalazkami oszczędzającymi pracę 
ludzką oraz górnictwem. 

Ku Jen-wu wcielił swoje idee w życie i stał się znany z wielkiej wiedzy, 
zwłaszcza w dziedzinie fonetyki historycznej. Stworzył słynne dzieło Pięć 
ksiąg o fonetyce, poświęcone rekonstrukcji antycznej wymowy tekstów kla­
sycznych. Niemniej istotne były jego dwie duże prace dotyczące geografii 
historycznej z ciekawym uwzględnieniem jej aspektów militarnych. Będąc 
zapalonym zbieraczem inskrypcji antycznych, pozostawił również prace 
z dziedziny epigrafiki. 

W powyższych pracach Ku stosował metody, które legły u podstaw tzw. 
Szkoły Hanowskiej epoki Ts'ing. Celem szkoły było „szukanie dowodów" 
(k'ao cz'eng), wykorzystywanie wszelkich dostępnych źródeł, których świa­
dectwa powinny być poddane twórczej i krytycznej analizie za pomocą 
metody indukcyjnej. Powstanie tej szkoły to największe osiągnięcie nauki 
chińskiej aż do XX w., gdyż doprowadziło do zastosowania ścisłych metod 
badawczych w naukach historycznych. Metoda ta dotyczyła jednak wy­
łącznie humanistyki i nie przyczyniła się do wyciągnięcia nauk ścisłych 
ze stanu prawie całkowitego zastoju. Sam zaś Ku Jen-wu uważany jest 
za najwybitniejszego przedstawiciela i głównego założyciela Szkoły Ha­
nowskiej (nazwa ta tłumaczy się tym, iż sięgano do hanowskich komentarzy 
do ksiąg klasycznych, uważając je za bardziej wiarygodne niż sungowskie, 
ponieważ były starsze i tym samym bardziej zbliżone do źródeł). Członko­
wie tej szkoły atakowali poglądy sungowskich neokonfucjanistów, usiłu-



jąc dowieść, iż ich kosmologia opierała się na fałszywych tekstach późnej 
daty, a tym samym wnioski ich były również często mylne. Należy tu wspom­
nieć, iż z biegiem czasu Szkoła Hanowska też ograniczyła się do wąskiego, 
czysto antykwarycznego podejścia do wiedzy i stała się znana ze stronie­
nia od syntezy; Wpłynęły na to niewątpliwie w pewnej, być może i w dużej 
mierze warunki polityczne, jakie stwarzała władza ts'ingowska. 

Najlepiej znaną pracą Ku Jen-wu było jego Ży Czy Lu (Notatki o co­
dziennej nauce), zbiór znakomitych esejów o polityce, ekonomii, literaturze, 
historii i filologii, stanowiące wynik trzydziestu lat niezmiernie obszernej 
lektury i głębokich rozmyślań. Właśnie w tych esejach Ku wypowiadał swoje 
poglądy polityczne — sprzeciw wobec autokracji oraz poparcie dla de­
centralizacji, umożliwiającej przekazanie większej władzy administracji 
miejscowej. Był on również zwolennikiem reformy rolnej, ponownego 
wprowadzenia historii jako tematu w systemie egzaminów itp. Dzieła Ku 
Jen-wu są dowodem wybitnych zdolności intelektualnych autora, ale po­
glądy jego pozostawały nadal całkowicie w kręgu tradycyjnej myśli kon-
fucjańskiej. 

Trzecim z najwybitniejszych myślicieli wczesnego okresu Ts'ing był 
Wang Fu-czy (1619—1692). Pochodził on ze znacznego rodu uczonych 
i wziął udział w walkach przeciwko Mandżurom, gdy wdarli się do jego 
rodzimej prowincji, Hunan. Przyłączył się do dworu mingowskiego księcia 
Kuei, ale zniechęcony walką frakcyjną wycofał się z życia publicznego. 
Następne czterdzieści lat spędził na studiowaniu i pisaniu, a twierdzi się, 
iż ,Jego pasję wiedzy przewyższała tylko jego pracowitość". Wang ka­
tegorycznie odmawiał wszelkich stosunków z Mandżurami; uważał ich 
za barbarzyńców i kwestionował prawowitość ich władzy. 

Wang Fu-czy był zdolnym filozofem, przeciwstawiającym się ostro 
poglądom Wang Jang-minga; uważał się za zwolennika filozofii Czang 
Tsai. W rzeczywistości jednak rozwijał on swoje koncepcje filozoficzne 
raczej po linii sceptycznego nurtu myśli konfucjańskiej i posunął się dosyć 
daleko w kierunku światopoglądu materialistycznego. Był on również 
poważnym znawcą buddyzmu i taoizmu i wiele pisał na temat tych wiar. 
Najlepiej znane jego dwie prace dotyczą jednak refleksji nad dziejami 
Chin: O czytaniu Wszechstronnego zwierciadła oraz O historii Sungów. 
W dziełach tych zawarte są też poglądy polityczne Wang Fu-czy. Według 
niego państwo powinno istnieć dla narodu, a nie dla władców, kryterium 
zaś oceny najlepszej formy władzy — to stopień służenia sprawie narodu. 

Wang Fu-czy, surowy krytyk korupcji i innych wad biurokratycznego 
systemu rządów, był żarliwym obrońcą kultury chińskiej i tym samym prze­
ciwnikiem obcych rządów w Chinach w każdym okresie ich dziejów. Jego 



poglądy dotyczące przeszłości przepojone były patriotyzmem; tak np. 
uwypuklał on bohaterską rolę Jo Fei, a potępiał zdradziecką działalność 
Cz'in Kuei. Twierdził — wyciągając wnioski z doświadczeń przeszłości — 
że Chiny stały się najpotężniejsze wtedy, kiedy prowincje były silne, a władza 
autokratyczna rządu centralnego ograniczona. Zdecydowanie „antybar-
barzyńskie" poglądy tego uczonego niewątpliwie bardzo ściśle wiązały się 
z jego stosunkiem do Ts'ingów. Równocześnie zdawał sobie sprawę 
z tego, że Chiny nie stanowiły koniecznie jedynej istniejącej na świecie 
cywilizacji. 

Jeszcze bardziej interesujące były idee Wang Fu-czy dotyczące ewolucji 
historycznej. Zgodnie z jego koncepcją proces ten postępował od etapu do 
etapu rozwoju społecznego, będąc całkowicie uzależniony od współdziałania 
sił historycznych i okoliczności, w których rola jednostki sprowadzała się 
prawie do zera; podejście takie miało, rzecz prosta, charakter nieco me­
chaniczny i fatalistyczny. Aczkolwiek Wang formalnie pozostawał kon-
fucjanistą, był on zarazem jednym z bardzo niewielu pisarzy w dziejach 
ideologii chińskiej — przychodzi tu również na myśl Wang Cz'ung — którzy 
nie nawiązywali do Złotego Wieku Wielkich Mędrców, gdyż widział tę 
epokę tak, jak ona w istocie rzeczy wyglądała, ciemna i prymitywna. 

Pisanie stanowiło jedyną formę, w której — w warunkach władzy 
ts'ingowskiej — Wang mógł wyrazić swoje przekonania. Znaczna większość 
tych dzieł nie została jednak opublikowana za jego życia i ujrzała światło 
dzienne dopiero dwieście lat później. Przyczyną była oczywiście obawa, 
mimo zakamuflowanego stylu Wanga, przed inkwizycją ts'ingowską. Pod 
koniec XIX w. jego idee skwapliwie wykorzystywali przywódcy antyts'ing-
owskiego ruchu reformatorskiego, tak że stały się one popularne. 

Do ogólnego podważania założeń sungowskiej myśli neokonfucjańskiej 
istotnie również przyczyniła się tzw. szkoła Jen-Li. Przedstawiała ona po­
glądy dwóch uczonych wczesnego okresu Ts'ing — Jen Jüan i Li Kung. 
Jen Juan (1635—1704) był uczonym oraz lekarzem, a zarazem kształcił 
młodzież w zakresie medycyny. Jego własne przeżycia doprowadziły go do 
powątpiewania w słuszność neokonfucjanizmu. Doszedł on do wniosku, iż 
poglądy filozofów sungowskich oparte były na opacznej interpretacji oraz 
na sprzecznościach w zrozumieniu ksiąg klasycznych; były one również 
wypaczone przez wpływy buddyjskie i tym samym mylne oraz hetero-
doksyjne. Jen postawił sobie za zadanie studiowanie tych ksiąg, aby dojść 
do prawdziwej nauki Wielkich Mędrców. Doszedł do konkluzji, iż Mędrcy 
podkreślali przede wszystkim działalność praktyczną, gdy spekulatywna, 
metafizyczna filozofia neokonfucjanistów doprowadziła tylko do pogrąże­
nia się w książkach, do kontemplacji i abstrakcyjnej moralności oraz do 



utworzenia „świata ze słów złożonego". Wykształcenie oparte na tej pod­
stawie było bezwartościowe, gdyż udaremniało rozwój umysłowy. Jen 
Jüan, który był prawdopodobnie najbardziej radykalnym krytykiem filo­
zofii neokonfucjańskiej, zaatakował jej metafizyczną, dualistyczną koncepcję 
natury ludzkiej (jako złożonej zarówno z pierwiastka fizycznego, jak i z nieba 
zesłanej zasady), postulując w zamian za to materialistyczny pogląd o cał­
kowicie fizycznej istocie człowieka. „Światu ze słów złożonemu" przeciw­
stawiał on „świat działania", wprowadzając swoje idee w życie za pomocą 
własnych metod dydaktycznych. Poglądy Jena propagował później jego 
główny zwolennik, Li Kung (1659—1733), który był również wybitnym 
uczonym. Li odmówił przyjęcia stanowiska w administracji ts'ingowskiej, 
pozostając przez całe życie nauczycielem. 

Poglądy tych uczonych, jak i poprzednio wspomnianych myślicieli 
wczesnego okresu Ts'ing, rozwijał najpełniej człowiek uważany za naj­
większego z niewielu zdolnych filozofów tej epoki — Tai Czen (1724—1777). 
Był on słynnym uczonym, o szerokich horyzontach i zainteresowaniach, 
w tym i naukami ścisłymi oraz matematyką. Nie stał się nigdy urzędnikiem, 
a wiele czasu poświęcił krytyce tekstów, posługując się metodami Szkoły 
Hanowskiej, zwłaszcza w dziedzinie etymologii i fonologii. Tai Czen usiło­
wał zdyskredytować neokonfucjanizm z filozoficznego punktu widzenia. 
Jego światopogląd określany bywa — wydaje się, że słusznie — jako mo-
nizm materialistyczny. Aprobował on krytykę neokónfucjańskiego dualizmu 
dokonaną przez Jen Juana i podkreślał wyłącznie fizyczną istotę natury 
ludzkiej. Równocześnie uwypuklał poznawalność za pośrednictwem badań 
zasad rządzących bytem, które uważał za immanentnie uporządkowane 
układy. W związku z tym przeciwstawiał się tendencji do introspekcji, 
medytacji oraz poszukiwania nagłego oświecenia — wszystkie te elementy 
zawarte były w nauczaniu neokonfucjanistów — m. in. dlatego, że sta­
nowiły one wynik wpływów buddyjskich. 

Działalność tych myślicieli ma duże znaczenie w dziejach myśli chiń­
skiej ; nie oznacza to jednak, iż zdołali oni obalić lub nawet osłabić wpływy 
filozofii neokonfucjańskiej, którą usilnie podtrzymywali władcy ts'ingowscy 
jako obowiązującą, ortodoksyjną ideologię. Należy zauważyć, iż nawet 
ten sceptyczny, materialistyczny nurt również omawiał identyczną tematykę 
i posługiwał się tymi samymi tekstami klasycznymi co neokonfucjaniści, 
usiłując tylko dostarczyć nowych odpowiedzi i interpretacji, bez podawa­
nia w wątpliwość fundamentalnych przesłanek konfucjanizmu. Taki stan 
rzeczy miał istnieć aż do ostatniej dekady XIX w. i pierwszych lat XX w. 
Należy na marginesie zauważyć, iż mimo działalności jezuitów nie ma jeszcze 
w dziedzinie myśli najmniejszych reperkusji kontaktów z Europą. 



TSTNGOWSKI PATRONAT N A D KULTURĄ 

Hojne patronowanie kulturze chińskiej zarówno przez K'ang Si, jak 
i Cz'ien Lunga spowodowało zamieszanie w poglądach niektórych au­
torów. Wydaje się jednak, iż cele władców mandżurskich były stosunkowo 
jasne. Chodziło im o osiągnięcie co najmniej trzech rzeczy. Pierwsza — to 
zmniejszenie opozycji i spowodowanie uległości kasty uczonych-dygnitarzy 
(odnosi się to zwłaszcza do ery K'ang Si); druga — narzucenie konformizmu 
ideologicznego poprzez wpajanie najbardziej ortodoksyjnej wersji myśli 
konfucjańskiej oraz trzecia — zademonstrowanie, iż mimo swojego 
obcego pochodzenia panujący ts'ingowscy byli zdolni wykazać się właści­
wym, pełnym uznania stosunkiem do kultury chińskiej. Należy też przyznać, 
iż ogólnie rzecz biorąc cele powyższe udało się Ts'ingom osiągnąć. 

Z wielu słynnych dzieł, które wyszły za panowania K'ang Si, wymienić 
należy choćby niektóre. Ming Szy było głównym osiągnięciem w dziedzinie 
historiografii owego okresu. Projekt rozpoczęto w 1679 r., gdy K'ang Si 
wystosował swoje zaproszenie do 185 najbardziej znanych uczonych, aby 
wzięli udział w egzaminach na stanowisko kompilatorów tegoż dzieła. 
152 uczonych przyjęło zaproszenie. Następnie toczyła się długa dyskusja 
nad tym, jak należy opracować historię Mingów, i ostatecznie zdecydowano 
trzymać się wzoru poprzednich Urzędowych historii i nie wprowadzono 
żadnych innowacji. 

Słynny słownik K'ang Si, zawierający 49 tys. znaków, wydany został 
w 1716 r. Ukazały się również wielka geografia cesarstwa, obszerne kom­
pendium o malarstwie, oraz olbrzymi słownik frazeologiczny. Najlepiej 
znaną prawdopodobnie kompilacją naukową było Ku-czin t'u-szu czi-
-czeng (Synteza ksiąg i rycin z czasów starożytnych i nowych) — ogromne 
dzieło, składające się przede wszystkim z wyciągów ze starszych ksiąg, 
podzielone na 10 tys. rozdziałów i zawierające 100 mln znaków. Pierwsze 
wydanie (z 1728 r.) liczyło 64 komplety, a wydrukowanie jego wymagało 
sporządzenia ćwierć miliona ręcznie odlanych miedzianych czcionek. Póź­
niejsze wydanie (1888 r.) liczy 1700 tomów. 

W okresie Cz'ien Lunga wykonano też wiele innych podobnych prac; 
najsłynniejsza z nich, zwykle zwana Cesarską biblioteką rękopisów (Sy-ku 
cz'üan-szu — Pełna biblioteka czterech gałęzi) była wynikiem dwudziesto­
letniego wysiłku, rozpoczętego w 1772 r., przy którym zatrudniono 15 tys. 
kopistów. Dla opracowania Biblioteki zebrano olbrzymią liczbę rzadkich 
i cennych książek ze zbiorów cesarskich, z encyklopedii mingowskiej 
oraz od prywatnych bibliofilów. Zamieszczono wzmianki o 10 230 z nich, 
a 3450 przepisano i włączono do tekstu Biblioteki. Równocześnie sporzą-



Szy-t'ao, Krajobraz — epoka Ts'ing 

dzono wielki Cesarski katalog, który stanowi najpełniejsze dotychczas 
źródło w dziedzinie bibliografii chińskiej literatury klasycznej. Biblioteka 
rękopisów była zbyt olbrzymia, aby móc ją wydrukować, i wobec tego naj­
pierw zostały wyprodukowane cztery ręcznie pisane komplety, każdy zło­
żony z 36 tys. tomów. Trzy dalsze przepisano później; z ogólnej liczby sied­
miu zachowały się do dziś prawdopodobnie cztery. 

Należy zaznaczyć, iż zestawienie Biblioteki rękopisów zostało wykorzy­
stane dla przeprowadzenia tzw. inkwizycji Cz'ien Lunga. Przegląd całej 
istniejącej literatury umożliwił zniszczenie tysięcy prac (wraz z ich płytami 
drukarskimi), które uznano za godzące w autorytet i godność dynastii 
ts'ingowskiej. W innych pracach, które nie zostały zniszczone, wszelkie 
uwagi dotyczące Mandżurów i wcześniejszych koczowników, uznane za 
pejoratywne, zostały usunięte; ten sam los spotkał wszelkie myśli, które 
podpadały pod określenie „wywrotowe", Przy sposobności ustalono rów­
nież indeks ksiąg zakazanych. Prześladowanie nie ograniczyło się bynaj-



mniej tylko do dzieł, gdyż — podobnie jak za czasów K'ang Si — wielu 
autorów poniosło śmierć, a rodziny ich zostały ukarane. Jak widzimy, me­
cenat kultury sprawowany przez dwóch tzw. wielkich cesarzy ts'ingowskich 
miał nieco osobliwy charakter; mogły istnieć tylko najbardziej ortodoksyjne 
poglądy, wszelka zaś możliwość istnienia i rozwoju twórczej, niezależnej 
myśli została zniweczona. 

MALARSTWO 

Wczesny i środkowy okres Ts'ing to prawdopodobnie ostatni moment, 
kiedy warto jeszcze, poza bardzo nielicznymi późniejszymi wyjątkami, 
poświęcić uwagę dziejom malarstwa chińskiego. Określić go można jako 
przede wszystkim wiek wielkich kolekcjonerów, wśród których największym 
był — jak wspomniano — sam Cz'ien Lung. Zebrał on przeszło osiem tysięcy 
obrazów, stanowiących później gros zbiorów słynnego Narodowego Mu­
zeum Pałacu w Pekinie. Po upadku dynastii Ts'ing wiele z tych obrazów 
zostało skradzionych przez byłych dostojników mandżurskich, w tym i przez 
ostatniego cesarza; podobny los spotkał tę kolekcję w 1947 r., gdy kuo-
mintangowcy wywieźli znaczną jej część na Taiwan. 

W stylu malarstwa nie została w rzeczywistości przerwana ciągłość 
między okresem Ming a wczesną erą Ts'ing. Było jednak coraz mniej in­
wencji twórczej, a coraz więcej eklektyzmu; jest to ostatni przejaw wielkiej 
tradycji tej sztuki. Mimo to w drugiej połowie XVII i pierwszej połowie 
XVIII w. istniało wielu wybitnie utalentowanych malarzy; większość z nich 
pochodziła ze środowiska uczonych-dygnitarzy. Z wielu setek malarzy 
owego okresu najlepiej znani są niżej wymienieni. Wang Szy-min (1592— 
— 1680) pochodził z bogatej rodziny gentry i zajmował stanowisko państwo­
we aż do 1636 r., kiedy wycofał się z życia publicznego i poświęcił resztę 
swoich dni malarstwu. Był on uczniem Tung Cz'i-cz'anga i znajdował się 
pod znacznym wpływem jego poglądów estetycznych. Studiował i kopiował 
mistrzów okresu Juan, wykorzystując w tym celu swoją własną bogatą 
kolekcję obrazów; prace jego reprezentują wysoki poziom techniczny, 
dorównując dziełom malarzy mingowskich. Wang Czien (1598—1677) 
również pochodził z zamożnej rodziny gentry i też był właścicielem dużych 
zbiorów cennych obrazów. Twórca ten miał ścisłe związki z Wang Szy-
-minem, podobnie jak on lubował się w imitowaniu wielkich artystów epoki 
Juan, obydwaj zaś byli przede wszystkim pejzażystami. 

W młodszym pokoleniu najwybitniejszymi malarzami byli Wang Huei 
i Wang Jüan-cz'i. Wang Huei (1632—1717) pochodził z rodziny słynnych 
malarzy i był przez dwadzieścia lat ulubionym uczniem Wang Szy-mina. 
Kopiując wiele obrazów jüanowskich zaznajomił się z szerokim wachlarzem 



stylów, dzięki czemu nazywano go „wzorem eklektycznego artysty". Jak 
sam twierdził, jego cel stanowiło dążenie do zjednoczenia „pociągnięcia 
pędzlem Juanów, delikatności kompozycji Sungów oraz żywotności Tan-
gów". Wang Juan-cz'i (1642—1715), wnuk Szy-mina, dostojnik i malarz 
nadworny K'ang Si, był również jednym z kompilatorów wspomnianego 
obszernego kompendium dotyczącego malarstwa i kaligrafii. Nazywa się go 
„malarzem malarzy"; eksperymentował on z efektami barw. 

Czterej ci Wangowie (a pochodzili wszyscy z dwóch miast w Kiangsu) 
wraz z dwoma poniżej wspomnianymi malarzami stanowią grupę tzw. Sześ­
ciu Wielkich Mistrzów epoki Ts'ing. Z jednym wyjątkiem są oni wszyscy kon­
tynuatorami „malarstwa uczonych" i wszystkich ich można uważać za 
ostatnich epigonów tradycji mingowskiej. Do tej grupy należał też Wu Li 
(1632—1718), również uczeń Wang Szy-mina i bliski przyjaciel Wang Huei. 
Był on przede wszystkim pejzażystą. Aczkolwiek stał się później misjona­
rzem jezuickim, w jego malarstwie nie ma śladu wpływów europejskich. 
Drugi to Jün Szou-p'ing (1633—1690), jedyny w całej grupie nie będący 
uczonym-dygnitarzem. Należał on do ostatnich wielkich malarzy kwiatów; 
podjął ponoć decyzję poświęcenia się temu rodzajowi malarstwa, gdyż uwa­
żał, iż nie jest w stanie dorównać w pejzażu talentowi swojego przyjaciela 
Wang Huei. 

Należy wspomnieć chociaż o dwóch jeszcze malarzach, którzy znajdo­
wali się całkowicie poza obrębem powyższej tradycji, a przedstawiali raczej 
ważny kierunek, często zwany indywidualistycznym; obaj byli mnichami 
buddyjskimi. Czu Ta (lepiej znany jako Pa-ta Szan-żen, 1626—1710?) 
malował w stylu wielkich artystów buddyzmu Cz'an. Miał on być podobno 
księciem mingowskim, który schronił się w klasztorze po inwazji Mandżu-
rów. Tematykę jego obrazów stanowią przeważnie przedziwne ptaki i kwiaty. 
Malarstwo jego wywołuje złudne wrażenie łatwości i prostoty, a ptaki od­
znaczają się markotnością i ekspresją. Tao-czi (lub Szy-t'ao, 1630—1707) 
uważany jest przez wielu znawców za najbardziej utalentowanego artystę 
epoki Ts'ing. Buntował się on przeciwko tradycji, domagając się indywidual­
nej wolności niezbędnej dla tworzenia; poglądom swoim dawał wyraz 
również w pracach o malarstwie. Lecz był to tylko głos wołającego na 
puszczy jałowego, skostniałego konformizmu, szerzącego się coraz bardziej 
pod martwym ciężarem wpływów rządu ts'ingowskiego, który ze swoją 
predylekcją i skłonnością do wszystkiego, co ograniczone, wsteczne i kon­
serwatywne, przyczynił się walnie — a nie było to rzeczą przypadku — do 
przytłumienia i prawie całkowitego zniszczenia tej największej sztuki Chin. 

Wpływy europejskie, datujące się od okresu Cz'ien Lunga, miały zadzi­
wiająco małe znaczenie. Malarstwo dwóch artystów jezuickich G. Casti-



glionne'a (1688—1766) oraz J. D. Attireta (1702—1768) charakteryzowała 
cudaczna mieszanina techniki i koncepcji. Nie było śladu syntezy tych dwóch 
odmiennych tradycji; trudno stwierdzić obecnie, czy coś podobnego jest 
możliwe i czy kiedykolwiek będzie miało miejsce. Jest to chyba bezcelowe 
snuć obecnie rozważania na temat przyszłości malarstwa chińskiego, acz­
kolwiek trudno byłoby uwierzyć, iż owa wielowiekowa tradycja, która przy­
czyniła się do powstania tylu arcydzieł, nie stanie się kiedyś natchnieniem 
i wzorem dla odrodzenia się tej pięknej sztuki w oparciu o nieprzebrane bo­
gactwa jej wspaniałej i zaszczytnej przeszłości. 

CERAMIKA 

Jest rzeczą oczywistą, iż rzemieślnicy chińscy nie stracili nagle — 
z chwilą objęcia władzy przez Mandżurów — swoich wielkich umiejętności 
oraz że ich doskonały kunszt, będący wynikiem wielowiekowych tradycji, 
nie zaginął. W epoce Ts'ing uwidaczniał się jednak zarówno brak natchnie­
nia, jak i prawie zupełnie wynalazczości, a jej cechą dominującą stało się 
powierzchowne archaizowanie. Było to, być może, najmniej dostrzegalne 
w ceramice, m. in. dlatego, iż stanowiła ona najmłodszy z wielkich rodzajów 
sztuki chińskiej i tym samym najpóźniejszy w osiągnięciu pełnej dojrzałości. 
Na wczesny okres Ts'ing (1680—1750) przypada prawdopodobnie najin­
tensywniejszy rozwój produkcji porcelany chińskiej. Wynikało to przede 
wszystkim ze znacznej ekspansji słynnych garncami w Czingteczen, które 
zostały przebudowane w latach osiemdziesiątych XVII w. Owo miasto 
w Kiangsi miało teraz przeszło 3000 pieców i ponad 100 tys. robotników 
zatrudnionych bezpośrednio w produkcji porcelany. Osiągnięto niezmiernie 
wysoki poziom techniczny, naśladowano bardzo umiejętnie naczynia z okre­
sów wcześniejszych. Zakłady w Czingteczen pracowały głównie na potrzeby 
dworu cesarskiego, lecz równocześnie poważna część produkcji przezna­
czona była też w owym okresie na eksport. Tak jak i wcześniej istniało, rzecz 
jasna, wiele innych ośrodków przemysłu ceramicznego, wśród których jednym 
z najbardziej interesujących była garncarnia w Tehua (Fukien), specjalizująca 
się w figurkach porcelanowych. 

Porcelana ts'ingowska szczególnie była znana ze swojej ornamentyki 
oraz wielkiej różnorodności barw; dotyczy to zwłaszcza naczyń malowanych 
farbą emaliową. Zaczęto używać także wielu nowych monochromicznych 
glazur, jak np. wyśmienitej „sang de boeuf", które stanowiły prawdopodob­
nie największe osiągnięcie owego okresu. W porównaniu z naczyniami 
mingowskimi wyroby ery Ts'ing przy doskonałej technice wykazują jednak 
mniej oryginalności i żywotności, chociaż niektórzy znawcy twierdzą, iż 



Wazon z porcelany — epoka Ts'ing 
(1723-1735) 

okres K'ang Si i Jung Czeng to pra­
wdziwy złoty wiek porcelany chiń­
skiej. 

Podczas całego XVIII w. porce­
lana ta w olbrzymich ilościach zos­
tała wyeksportowana do Europy 
i chociaż wywóz ten wywarł pe­
wien wpływ na ornamentykę na­
czyń chińskich, miał on o wiele 
większe znaczenie dla rozwoju euro­
pejskiej ceramiki. Ilość i artyzm por­
celany chińskiej znajdującej się 
w zbiorach europejskich spowodo­
wały, iż właśnie ten rodzaj sztuki 
Chin jest niewątpliwie najlepiej zna­
ny na Zachodzie, będąc też przed­
miotem szeroko zakrojonej, wyspe­
cjalizowanej pracy badawczej: Jed­

nak w XIX w., aczkolwiek napływ wyrobów chińskich do Europy bynaj­
mniej nie zmalał, a produkcja w Chinach nadal wzrastała, nie ma prawie 
nic godnego uwagi w tej dziedzinie, gdyż wytwory dziewiętnastowieczne 
są już wyłącznie naśladownictwem naczyń bądź wczesno ts'ingowskich, 
bądź mingowskich. Wydaje się, że negatywny wpływ panowania ts'ingow-
skiego znalazł wyraz i w tej sztuce, tak jak wcześniej we wszystkich in­
nych dziedzinach kultury i życia. 

LITERATURA 

W powszechnej atmosferze petryfikacji i jałowości kultury chińskiej, 
która cechowała jej losy w XVIII, a tym bardziej w XIX w., dwie powieści 
wybijają się jako wyjątek potwierdzający ogólną regułę. Pierwszą z nich była 
Żu-lin Wai-szy (Nieoficjalna historia konfucjanistów), której autorem był 
Wu Czing-tzu (1701 — 1754). Wu pochodził ze znanej rodziny uczonych, 
sam jednak nie zdołał zrobić kariery, pozostając przez całe życie biednym 
literatem. Jego dzieło jest pierwszą powieścią satyryczno-społeczną, być może 
najbardziej udaną w całej literaturze chińskiej. Autor demaskuje obłudę 
i zakłamanie współczesnych mu biurokratów, atakuje system egzaminów. 



jak również i wiele ówczesnych zabobonów. Powieść składa się z wielu dość 
luźno związanych z sobą epizodów i zawiera doskonałą charakterystykę 
licznych postaci. 

Również z XVIII w. pochodzi wielkie dzieło Hung Lou Meng (Sen Komnaty 
Czerwonej), będące według niektórych znawców największą ze wszystkich 
powieści chińskich. Autorem książki był Ts'ao Czan (1715—1763), który 
napisał pierwsze osiemdziesiąt rozdziałów, lecz nie zdążył przed śmiercią 
zakończyć dzieła. Następne czterdzieści rozdziałów napisał Kao O. Część 
pióra Ts'ao Czana jest w dużym stopniu autobiografią i odzwierciedla los 
jego rodziny, bogatego rodu chińskiej gentry, który powodzenie i majątek 
swój zawdzięczał kolaboracji z Mandżurami od wczesnego okresu ich in­
wazji. Życie tej rodziny arystokratycznej oraz powolny, prawie niedostrze­
galny proces jej rozkładu stanowi zasadniczy temat powieści; utwór nie jest 
pozbawiony znaczenia socjologicznego. Wątek fabularny stanowi tragiczną 
miłość głównego bohatera do jednej z wielu otaczających go młodych ko­
biet. W powieści występuje również wiele innych postaci z rodziny autora 
i spoza niej, wszystkie przedstawione wyraziście i przekonująco. 



XXV. CHINY W PIERWSZYCH 
DEKADACH XIX WIEKU 

PANOWANIE MANDŻURSKIE 
W PIERWSZEJ POŁOWIE 
XIX WIEKU MIERZCH i upadek panowania ts'in-
gowskiego uwidaczniał się coraz bardziej podczas pierwszych dekad XIX w. 
Aczkolwiek prawdą jest, że panowanie Czia Cz'inga (1796—1820) rozpoczęło 
się tym, iż cesarz obalił wszechwładnego faworyta Cz'ien Lunga, Ho-szena 
(pozwolił mu popełnić samobójstwo i skonfiskował cały jego olbrzymi 
majątek), nie było żadnego rzeczywistego dążenia do uporania się z korupcją, 
która przeżerała cały aparat państwowy. Kompletna nieudolność chorągwi 
mandżurskich została już ujawniona podczas powstania Białego Lotosu, 
ostatecznie stłumionego w latach 1803—1804 z olbrzymimi — jak wspomnia­
no — kosztami pod każdym względem. Nie położyło to jednak bynajmniej 
kresu niezadowoleniu ludności, a działalność stowarzyszeń tajnych konty­
nuowana była nadal na wielką skalę. 

Tym razem stowarzyszenie T'ien Li (Niebiański Rozum), będące prawdo­
podobnie odgałęzieniem Białego Lotosu, stało się główną siłą organizującą 
kolejne powstanie zbrojne przeciwko władzy Mandżurów. Działalność 
stowarzyszenia rozpoczęła się już w 1811 r., a nieudana próba zabójstwa ce­
sarza w 1812 r. bywa czasami przypisywana tej organizacji, chociaż sprawa 
nie jest do końca wyjaśniona. T'ien Li planowało na październik 1813 r. 
ogólne powstanie, które miało objąć obszar Hopei, Honan, Szantung i Szansi, 
a głównym celem było zdobycie samego Pekinu. Zdrada i ujawnienie planów 
spowodowały, iż powstanie rozpoczęło się osiem dni wcześniej, niż zamierzano 
pierwotnie, co odbiło się ujemnie na koordynacji działań poszczególnych 
oddziałów. Niemniej jednak dokonano napadu na pałac cesarski w Pekinie, 
lecz mała grupa uczestników, która go przeprowadziła, została szybko wy­
bita. Mimo to powstanie objęło znaczną część Szantungu, Hopei i Honanu, 
a Mandżurowie zmuszeni zostali do użycia bardzo pokaźnych sił zbrojnych, 
zanim udało im się je stłumić przez wymordowanie jak zwykle wielu tysięcy 
uczestników. 

382 



Kryzys władzy Ts'ingów pogłębiał się jeszcze bardziej podczas pano­
wania następcy Czia Cz'inga, Tao Kuanga (1821—1851), kiedy to zarówno 
nastąpiła pierwsza otwarta agresja mocarstw zachodnich przeciwko Chi­
nom — pierwsza wojna opiumowa — jak i rozpoczęła się wielka rewolucja 
chłopska, ruch tajpingowski. Wszystkie czynniki, które składały się na po­
wstanie tego kryzysu, działające już zresztą pod koniec okresu Cz'ien Lunga, 
stały się teraz jeszcze bardziej oczywiste. W szczególności stały przyrost 
ludności w przeciwstawieniu do minimalnego wzrostu produkcji rolnej 
doprowadził do wyraźnego, dalszego zubożenia chłopstwa. Sytuację zaostrza­
ło też pogorszenie się położenia finansowego rządu, a to z kolei stało się 
jeszcze poważniejsze w wyniku tak kosztownych przedsięwzięć, jak np. 
stłumienie powstania ujgurskiego w Turkiestanie Wschodnim (tzw. wojna 
przeciwko Dżehangirowi, 1826—1827). Jednym z najważniejszych elementów 
w pogłębianiu się kryzysu finansowego rządu ts'ingowskiego były zmiany 
w stosunkach handlowych między Chinami a Zachodem, przy których 
zagadnienie opium miało pierwszorzędne znaczenie. 

CHINY A MOCARSTWA ZACHODNIE 

W drugiej połowie XVIII w. i w pierwszych dziesięcioleciach XIX w. 
nastąpił dalszy bardzo znaczny wzrost wymiany handlowej między Chi­
nami a głównymi krajami kapitalistycznymi. Inicjatywa w tym zakresie le­
żała zawsze w rękach mocarstw zachodnich, ponieważ handel ten nie posia­
dał większego znaczenia dla Chin, m. in. ze względu na całkowicie samo­
wystarczalny charakter ich ekonomiki. Często przytaczane słowa Cz'ien 
Lunga z listu do króla Jerzego III, będące odpowiedzią na starania misji 
Macartneya, aby rozszerzyć wymianę handlową oraz kontakty z Chinami, 
przedstawiają realistyczne odbicie tego położenia oraz mentalność warstw 
rządzących w Chinach: „Posiadamy wszystko, co istnieje. Nie przywiązuję 
wagi do przedmiotów dziwnych lub wymyślnych i nie odczuwam potrzeby 
wyrobów Waszego kraju ... nasze Cesarstwo posiada wszystkie rzeczy w nie­
przebranej obfitości i nie brakuje nam żadnych produktów wewnątrz jego 
granic. Nie istnieje zatem potrzeba przywożenia wyrobów barbarzyńców 
zagranicznych w zamian za nasze własne wytwory. Ponieważ jednak herbata, 
jedwab i porcelana produkowane przez Cesarstwo są całkowicie niezbędne 
dla narodów Europy i dla Was, pozwoliliśmy, jako wyjątkowa oznaka łaski, 
kupcom europejskim osiedlić się w Kantonie, aby Wasze potrzeby mogły 
być zaspokojone, a Wasz kraj doznawał Naszej dobroczynności". 

Mocarstwa zachodnie, a szczególnie Anglia, były istotnie zainteresowane 
nie tylko w otrzymaniu towarów z Chin, zwłaszcza herbaty, jedwabiu 



i porcelany wymienionych przez Cz'ien Lunga, lecz również w otwarciu 
Chin jako potencjalnie olbrzymiego rynku dla produktów europejskich. 
Równocześnie Europejczycy stawali wówczas ciągle wobec problemu, co 
sprzedawać Chinom, ze względu na istotnie bardzo ograniczony wówczas 
popyt na towary europejskie. W tym całym zagadnieniu przodująca 
pozycja i rola Wielkiej Brytanii wynikała logicznie z faktu, iż była ona naj­
bardziej rozwiniętym państwem kapitalistycznym owego okresu oraz tym, 
które posiadało największe imperium kolonialne w Azji. 

Stosunek rządu ts'ingowskiego do handlu i kontaktów z Zachodem wy­
wodził się nie tylko z marginesowego znaczenia handlu zagranicznego dla 
gospodarki chińskiej, lecz również z szeregu przyczyn politycznych. Te zaś 
obejmowały zarówno wzrastający kryzys wewnętrzny reżymu ts'ingow-
skiego, jak i poprzednie doświadczenia Chin z Europejczykami, sięgające 
XVI i XVII w., które obecnie zostały spotęgowane dalszym wzrostem euro­
pejskich wpływów, agresji i kolonizacji w Azji, a zwłaszcza brytyjskim pod­
bojem Indii. Na tym właśnie tle rząd ts'ingowski zdecydował się świadomie 
na politykę izolacji Chin od reszty świata i równocześnie na ograniczenie 
stosunków handlowych, które prowadzone były na zasadzie minimalnego 
zachęcania. Polityka ta została wprowadzona w życie od początku XVIII w. 
i stała się jeszcze bardziej oczywista w 1757 r., kiedy cały handel z Zachodem 
został ograniczony wyłącznie do Kantonu (wymianę handlową z Rosją, 
jak wspomniano, prowadzono tylko w Kiachcie). Skutki tej polityki izolacji 
były dosyć różne; z jednej strony służyła ona niewątpliwie celom ochrony 
Chin na pewien czas przed penetracją mocarstw europejskich, z drugiej 
zaś strony doprowadziła do wytworzenia się jeszcze większej przepaści 
między szybkim rozwojem Europy a stagnacją Chin. Ostateczny wynik był 
ujemny, tym bardziej ze władcy ts'ingowscy nie wykorzystali owego okresu 
dla dokonania modernizacji kraju. Chiny okazały się wobec tego mniej przy­
gotowane do stawiania czoła niebezpieczeństwom związanym z kontaktami 
z Zachodem, wówczas gdy stały się one już zjawiskiem nie do odżegnania 
i odparcia. 

W handlu kantońskim instytucją o najistotniejszym znaczeniu był tzw. 
Kohong (kung hang), cech kupiecki, ograniczony do maksimum 13 domów, 
posiadających faktycznie monopol na handel zagraniczny. Kohong został 
założony w 1720 r. i z wyjątkiem krótkiego okresu (1771 — 1782), kiedy 
go tymczasowo rozwiązano, stanowił jedyną podstawę do prowadzenia wy­
miany w Kantonie. Aczkolwiek nie był stworzony przez rząd, przekształcił 
się w istocie rzeczy później w monopol, znajdujący się pod nadzorem i ochroną 
rządu. Stał się on również źródłem olbrzymiej korupcji, dotyczącej wszyst­
kich tych urzędników, którzy mieli jakiekolwiek kontakty z nim oraz 



z handlem zagranicznym. Monopolowi Kohongu towarzyszyły też daleko 
idące ograniczenia nałożone na kupców zagranicznych, którym nie pozwa­
lano handlować z kimkolwiek innym poza firmami należącymi do Ko­
hongu i tylko wyłącznie w Kantonie. Kupcy cudzoziemscy podlegali rów­
nież dosyć kłopotliwym przepisom regulującym ich tryb życia w Kantonie, 
a równocześnie wiele aspektów finansowych prowadzenia handlu, jak np. 
opłaty celne, pozostawało całkiem nie uporządkowanych i arbitralnych. 
Nie było również łatwo przewidzieć wysokości wymaganych przez niemal 
wszystkich urzędników chińskich łapówek. Można by więc zadać pytanie — 
a stawiali je niektórzy Chińczycy w owym okresie — dlaczego, zważywszy 
wszystko powyższe, kupcom europejskim tak zależało na kontynuowaniu 
wymiany handlowej z Chinami mimo tak przykrych i drażniących warun­
ków? Odpowiedź nie jest bynajmniej trudna; wynikało to przede wszystkim 
z niezmiernie wysokich zysków z tego handlu, osiąganych dzięki stale 
narastającemu popytowi w Europie na towary chińskie. 

Znaczna większość obrotów handlowych z Chinami znajdowała się 
w rękach Anglików. Główną zaś instytucją aktywną w tej dziedzinie była, 
aż do zniesienia w 1834 r. jej działalności handlowej i monopolu, Kompania 
Wschodnioindyjska, której położenie polityczne i ekonomiczne w Indiach 
bardzo ściśle wiązało się z rozwojem handlu z Chinami. W początkowym 
okresie jednym z głównych towarów eksportowanych do Chin i jednym 
z nielicznych, które można było ulokować na rynku chińskim, była 
bawełna indyjska. Do końca XVIII w. bilans handlowy kształtował się jednak 
zawsze bardzo znacznie na korzyść Chin, co powodowało konieczność 
wypłaty wielkiej ilości srebra w zamian za wywożone z Chin jedwab i herbatę. 
Handel angielski przybrał z czasem coraz bardziej postać trójkąta; wyroby 
angielskie, zwłaszcza tekstylia, wysyłano do Indii; produkty indyjskie eks­
portowano do Chin i wreszcie chińską herbatę i jedwab sprowadzano do An­
glii. Kluczowy problem polegał jednak na tym, aby znaleźć jakiś towar do 
sprzedania w Chinach dla uniknięcia ciągłej wypłaty srebra. Zagadnienie to 
było doprawdy skomplikowane ze względu na całkowity brak zaintereso­
wania u Chińczyków towarami zachodnimi, wynikający, jak wspomniano, 
z samowystarczalności ich gospodarki. Nie sposób przecenić znaczenia tego 
czynnika, gdyż oddziaływał on nie tylko w tym okresie, lecz wpływał też na 
całokształt stosunków mocarstw zachodnich i Chin w XIX w. Niebywale 
trafnie opisał ten problem Robert Hart na podstawie swojego wieloletniego 
doświadczenia (patrz s. 488). Według niego: „Chiny posiadają najlepszą 
żywność na świecie — ryż: najlepszy napój — herbatę; najlepszą odzież — 
bawełnę, jedwab i futra .. . Nie potrzebują nic kupić za grosz gdziekolwiek 
indziej; ponieważ ich cesarstwo jest tak rozległe, a oni sami tacy liczni, ich 



wymiana między sobą doprowadza do olbrzymiego i wystarczającego handlu, 
a eksport do krajów obcych jest niepotrzebny". 

Problem ten został jednak ostatecznie przezwyciężony w ciągu pierw­
szych trzydziestu lat XIX w. wskutek rozwinięcia przez Anglików na 
ogromną skalę handlu opium. 

ZAGADNIENIE OPIUM 

Opium znane było w Chinach i używane jako lekarstwo od VIII w., kiedy 
zostało prawdopodobnie sprowadzone do kraju przez kupców arabskich. 
Zwyczaj jego palenia — początkowo mieszanego z tytoniem — przejęty 
został od Holendrów w okresie okupacji przez nich Taiwanu w XVII w. 
Nałóg palenia samego opium rozpoczął się prawdopodobnie na początku 
XVIII w., lecz jego rozprzestrzenienie się i przekształcenie najpierw w problem 
społeczny, a później w istną plagę, sięga dopiero końca owego wieku. Za­
sadnicze przyczyny tego zjawiska nie zostały dotąd dokładnie zbadane, 
lecz nie ulega prawie wątpliwości, iż rozpowszechnienie tego nałogu było 
odbiciem ogólnej demoralizacji poszczególnych warstw społeczeństwa 
chińskiego pod panowaniem Ts'ingów. Charakterystyczne, iż najwyższy 
procent palaczy stanowili urzędnicy administracji ts'ingowskiej, a zwłaszcza 
żyjący jak trutnie członkowie chorągwi mandżurskich. W owym okresie 
nałóg ograniczał się jeszcze głównie do miast. Z głównych portów, a szcze­
gólnie Kantonu, wdarł się on w głąb kraju i na początku XIX w. roz­
przestrzenił się już szeroko po całym jego terytorium. Do 1840 r. obliczano, 
iż były już co najmniej dwa miliony osób nałogowo używających tej potwor­
nej, niszczącej całkowicie organizm ludzki trucizny. 

Doprawdy trudno przejaskrawić skutki polityczne i społeczne problemu 
opium. Peffer ujmuje je zwięźle: „W całej historii stosunków Wschód—Za­
chód nie było niczego tak karygodnego, tak nędznego i tak prawie nie do 
zapomnienia, jak zło opiumowe narzucone Chinom". Niezmiernie 
istotny czynnik w rozpowszechnieniu się opium stanowiło sprowadzenie 
przez Anglików owego narkotyku do Chin. Należy wspomnieć, iż wszystkie 
inne kraje handlujące z Chinami też brały udział w tym przedsięwzięciu, lecz 
rola i udział Anglii były dominujące i posiadały zasadnicze znaczenie. 
Wzrost handlu opium, który miał większe obroty niż jakimikolwiek innymi 
towarami w owym czasie w skali światowej, ilustrują następujące liczby (waga 
skrzyni = przeciętnie 133 funty): 

Lata Ilość 
1720-1730 2 0 0 - 300 skrzyń rocznie 
1767 1000 



1811-1821 
1821-1828 
1828-1835 
1835-1836 
1838-1839 

4000 
4494 
9708 

18 710 
30 000 
40 000 

Zyski z tego „najbardziej haniebnego i ohydnego handlu" (słowa 
Gladstone'a) były olbrzymie. Już w 1836 r. Anglicy otrzymali za opium 
sprzedane w Chinach 18 mln dolarów, o milion więcej niż wartość wywie­
zionych przez nich z Chin herbaty i jedwabiu. Herbata zaś stanowiła 3 / 5 , 
a jedwab ł/5 całego eksportu*. Najistotniejsze zaś było niewątpliwie to, 
iż ostateczne rozwiązanie problemu deficytu angielskiego w bilansie handlo­
wym z Chinami zostało teraz osiągnięte dzięki importowi opium. Zyski 
zaś były w istocie rzeczy znacznie wyższe, ponieważ większa część opium 
sprowadzanego do Chin produkowana była przez Kompanię Wschodnio-
indyjską w Indiach. Owa produkcja stanowiła tu wyłączny monopol Kom­
panii od 1797 r., a uprawa maku opiumowego stała się przymusowa dla 
chłopów — dzierżawców jej ziemi. Rozpiętość między ceną skrzyni opium 
w Indiach a jej ceną na rynku kantońskim była bardzo duża. Tak więc zyski, 
które administracja brytyjska w Indiach czerpała ze sprzedaży opium do 
Chin, wynosiły w 1836 r. 1 200 000 funtów, co stanowiło 1/10 wszystkich 
jej dochodów. Zyski te wzrosły jeszcze bardziej, do sumy prawie 4 mln 
funtów w latach pięćdziesiątych i wynosiły wówczas 1/7 wszystkich docho­
dów administracji. Równocześnie należy zaznaczyć, iż rząd w Anglii rów­
nież czerpał wielkie zyski z podatków na herbatę, którą obecnie zakupy­
wano wyłącznie z zysków osiągniętych z handlu opium. W latach trzy­
dziestych importowano rocznie 30 mln funtów herbaty, a podatek wynosił 
już 3,3 mln funtów, 1/10 dochodów rządu angielskiego. Powyższe dane 
dostarczają niezbędnych elementów dla zrozumienia rzeczywistej motywacji 
polityki brytyjskiej oraz naświetlenia zasadniczego tła pierwszej wojny opiu­
mowej. 

Kompania Wschodnioindyjska, która zakazywała sprzedaży opium 
w samych Indiach, nie uczestniczyła oficjalnie w handlu tym narkotykiem. 

* Wspomniane tu dolary to chińskie juany lub meksykańskie srebrne dolary i o tym 
pieniądzu będzie przeważnie mowa dalej. Dolar wart był w owym okresie 0,72 taela, 
chińskiej jednostki przeliczeniowej. Tym samym 1 tael — 1,38 dolara. Równocześnie 
1 funt szterl.: 3 tael lub 1 tael: 6s. 8d. Tael — jak wspomniano — był po prostu równo­
wartością jednego Hanga, tj. uncji srebra, lecz jego waga wahała się zależnie od miejsco­
wości od 525 do 585 granów, a tym samym posługiwano się aż 80 różnymi tael. 

przeciętna roczna 

rok handlowy 



Opium, opatrzone pieczęcią Kompanii, sprzedawano prywatnym kupcom 
angielskim, którzy udawali się do Chin pod licencją Kompanii i brali udział 
w tzw. krajowej wymianie między Indiami a Chinami, obejmującej trzy 
czwarte całego eksportu brytyjskiego do Chin i stanowiącej podstawę roz­
woju brytyjskiej społeczności kupieckiej w Kantonie. Owa wymiana objęła 
w rzeczywistości większość przybrzeżnego handlu w Azji Południowo-
-Wschodniej, gdzie kupcom brytyjskim udało się wyeliminować współ­
zawodnictwo kupców chińskich, którzy handel ten do niedawna utrzymy­
wali w swych rękach. Tak więc istniały co najmniej trzy siły, wszystkie 
żywotnie zainteresowane w kontynuacji i dalszej ekspansji lukratywnego 
handlu opium: administracja angielska w Indiach, rząd Wielkiej Brytanii 
oraz prywatni kupcy brytyjscy w Kantonie. 

Polityka rządu ts'ingowskiego wobec problemu opium była, we wcześ­
niejszym okresie, zarówno pełna wahań, jak i niekonsekwentna. Pierwsze 
zakazy handlu datują się z 1729 r.; później je powtarzano, zwłaszcza w 1796 
i 1800 r. Tym samym z chińskiego punktu widzenia handel ten był od po­
czątku XIX w. całkowicie nielegalny i rozwijał się też wyłącznie w postaci 
przemytu i kontrabandy. Głównymi przemytnikami byli, oczywiście, kupcy 
cudzoziemscy, gdy początkowo miejscowy szmugiel, tj. z okrętu na ląd, 
znajdował się przeważnie w rękach Chińczyków, lecz ma się rozumieć nie 
Kohongu. Po 1820 r., w wyniku zaostrzenia kontroli władz chińskich, prze­
szedł on również prawie w całości w ręce obcych kupców, którzy posługi­
wali się w tym celu specjalnymi, silnie uzbrojonymi statkami. 

Główną bazę przemytników stanowił nie sam Kanton, lecz wyspa Lin-
tin (właściwie Lingting), leżąca w ujściu Rzeki Perłowej; tu były zakotwi­
czone na stałe okręty-składnie, z których przeładowywano opium przezna­
czone do wysyłki w głąb kraju. Przemyt mógł rozwijać się bezkarnie wsku­
tek nieudolności rządu ts'ingowskiego w zakresie wprowadzenia w życie 
własnych zakazów oraz cichemu poparciu skorumpowanych urzędników 
chińskich, dla których łapówki otrzymywane od handlarzy opium stano­
wiły istotne źródło bogacenia się. Tym samym handel opium stał się z kolei 
dodatkowym i ważnym czynnikiem powodującym dalszą demoralizację 
i rozkład całego ts'ingowskiego aparatu państwowego, ponieważ korupcja 
z nim związana sięgała najwyższych szeregów biurokracji cesarskiej. 

Wzrastające konsekwencje społeczno-gospodarcze handlu opium do­
prowadziły ostatecznie do nowego sformułowania polityki rządu ts'ingow-
skiego. Jeden z głównych problemów polegał na tym, iż nie tylko sytuacja, 
w której Chiny posiadały dodatni bilans handlowy i srebro wpływało do 
kraju, przestała istnieć w wyniku przywożenia opium, lecz ponadto, co było 
jeszcze ważniejsze, nastąpił teraz drenaż srebra z Chin. Ten odpływ zasad-



niczego dla finansów kraju kruszca wynosił od 2 do 3 min tael rocznie 
w okresie 1821 — 1830, wzrastając do 10 min rocznie w latach 1831 — 1839. 
Według jednego źródła liczby dla okresu 1829—1840 przedstawiały się 
następująco: import srebra — 7 mln dol.; eksport srebra — 56 mln dol. 

Reperkusje tego zjawiska na położenie społeczno-gospodarcze kraju 
były niezmiernie poważne i szły daleko, ponieważ pociągały za sobą wzrost 
ceny srebra w stosunku do będącej w codziennym użytku zasadniczej 
jednostki monetarnej — pieniądza miedzianego. Toteż jeśli, ogólnie biorąc, 
1 tael srebra w 1800 r. równał się 1000 miedziakom, w 1838 r. cena podsko­
czyła co najmniej do 1500, różniąc się oczywiście zależnie od miejscowości. 
Ponieważ zaś podatki należało uiszczać przede wszystkim w srebrze, ozna­
czało to z kolei dalsze zubożenie chłopstwa i prowadziło tym samym do 
zaostrzenia i tak już dostatecznie nabrzmiałego kryzysu społecznego. 
Właśnie ten czynnik, jak i zgubne skutki szerzenia się nałogu palenia opium 
wśród ts'ingowskich sił zbrojnych doprowadziły — począwszy od 1837 r. — 
do ponownego rozpatrzenia przez rząd ts'ingowski całokształtu zagadnie­
nia oraz swojej polityki. 

POLITYKA BRYTYJSKA WOBEC CHIN 

Zniesienie ograniczeń, hamujących dalszą ekspansję handlu z Chinami, 
stanowiło od końca XVIII w. jedno z zasadniczych zamierzeń brytyjskiej 
polityki zagranicznej. Już w 1793 r. rząd brytyjski wysłał do Chin dość 
liczną misję z lordem Macartneyem na czele (były ambasador brytyjski 
w Rosji), której koszty (około 78 tys. funtów) zostały, co jest rzeczą cha­
rakterystyczną, pokryte przez Kompanię Wschodnioindyjską. Cele misji, 
wyłożone w memoriale, który Macartney przedstawił rządowi ts'ingow-
skiemu, były następujące: 1. otwarcie dla handlu angielskiego innych 
oprócz Kantonu portów (Tientsin, Ningpo, wyspa Czusan — właśc. 
Czouszan); 2. założenie punktu wymiany handlowej w samym Pekinie; 
3. odstąpienie przez Chiny albo wyspy w pobliżu Kantonu, albo samego 
Czusanu dla takiegoż celu; 4. uregulowanie kwestii opłat celnych. W samym 
zaś zachowaniu się misji kryło się pośrednio dążenie do nawiązania bez­
pośrednich kontaktów z centralnym rządem ts'ingowskim. 

Aczkolwiek misja, którą rząd ts'ingowski uważał za należącą do zwykłej 
kategorii przynoszących daniny, przyjęta została kurtuazyjnie przez samego 
Cz'ien Lunga w Żeholu, letniej rezydencji cesarzy ts'ingowskich — nawet 
pominięto zwykle występującą przeszkodę, tj. żądanie chińskie, aby posło­
wie cudzoziemscy wykonali tzw. kotou (trzy klęknięcia i dziewięć ukłonów 
plackiem na ziemi) — wszystkie postulaty angielskie zostały odrzucone 



i misja tym samym zakończyła się pełnym niepowodzeniem. Istnieją zarówno 
bardzo interesujące relacje jej uczestników (m. in. dziennik Macartneya), 
jak i odpowiedź Cz'ien Lunga, w której ustosunkował się negatywnie i szcze­
gółowo do wszystkich żądań angielskich. Misja nie mogła, oczywiście, 
osiągnąć powodzenia, zważywszy na diametralnie różne podejście Chin 
i Anglii do sprawy stosunków zagranicznych oraz politykę Ts'ingów wobec 
kontaktów z mocarstwami europejskimi. 

Następną brytyjską próbą nawiązania pertraktacji było wysłanie 
w 1816 r. misji, na której czele stał lord Amherst (gubernator generalny 
Indii w latach 1823—1828). Chociaż misja otrzymała pozwolenie udania 
się z Tientsinu do Pekinu, nastąpiła później istna komedia pomyłek, którą 
objęte były zarówno sprawa kotou, jak i manewry usiłujących ratować 
twarz dostojników dworskich. Ostatecznie naznaczone spotkanie posła 
i cesarza Czia Cz'inga nie doszło do skutku; i misja otrzymała rozkaz 
opuszczenia Chin. Tym samym jej fiasko było jeszcze gorsze od niepowo­
dzenia poprzedniej. Nie jest wykluczone, iż wojna, którą Anglicy prowa­
dzili w latach 1814—1816 przeciwko Nepalowi, uważanemu przez rząd 
ts'ingowski za państwo wasalne po porażce zadanej Gurkom w 1792 r., 
miała też pewien wpływ na ujemne wyniki misji Amhersta. 



XXVI. PIERWSZA WOJNA 
OPIUMOWA 

TŁO WOJNY 

NIESIENIE monopolu Kompanii 
Wschodnioindyjskiej na handel z Chinami, dotyczący zresztą tylko her­
baty — czego żądali od dawna prywatni kupcy angielscy w Kantonie — 
oznaczało również stworzenie nowej sytuacji w kantońskim systemie handlo­
wym. Dotychczas przedstawiciel Kompanii był głównym rzecznikiem i kon­
taktem między kupcami brytyjskimi a władzami chińskimi, obecnie zaś rząd 
brytyjski został bezpośrednio zaangażowany w powyższe zagadnienie. 
W 1834 r. lord Napier, mianowany Głównym Nadzorcą Handlu, został 
wysłany do Chin jako oficjalny przedstawiciel rządu brytyjskiego. Jego in­
strukcje obejmowały m. in. nawiązanie bezpośredniego kontaktu z wyższy­
mi dostojnikami ts'ingowskimi w Kantonie. Zachowanie Napiera podobne 
było do słonia w składzie porcelany, gdyż złamał on wszelkie wcześniej 
ustalone praktyki i precedensy, usiłując też przy użyciu siły doprowadzić 
do bezpośredniej łączności z gubernatorem generalnym Dwóch Kuangów. 
Jego starania, w których wyniku nastąpiło nawet tymczasowe zawieszenie 
wymiany handlowej, skończyły się całkowitym fiaskiem. Sam Napier roz­
chorował się, wycofał się z Kantonu do Macao, gdzie wkrótce potem 
umarł. Rząd brytyjski teraz zręcznie wyparł się zarówno prowadzonej przez 
niego polityki, jak i zachowania, dwaj kolejni zaś następcy na stanowisku 
Głównego Nadzorcy trzymali się polityki „bezruchu", tj. pogodzenia się 
z istniejącym status quo, co bardzo przypadało do gustu urzędnikom ts'in-
gowskim, nie zainteresowanym w najmniejszym stopniu jakimikolwiek 
zmianami. 

Sytuacja jednak przybrała inny obrót, gdy owo stanowisko objął ka­
pitan Charles Elliot, przedstawiciel tzw. „śmiałej" polityki, której hołdo­
wała znaczna większość kupców brytyjskich w Kantonie. Polityka ta opie­
rała się na założeniu, iż użycie siły jest niezbędne dla osiągnięcia zamiarów, 
tj. pożądanego „otwarcia Chin". Popierali ją również aktywnie i propago-



wali przemysłowcy brytyjscy, dla których perspektywa wejścia na potencjal­
nie olbrzymi rynek chiński stanowiła zawsze wielką — choć w istocie rzeczy 
w dużym stopniu złudną — atrakcję. Owa bardziej agresywna postawa Anglii 
zbiegła się teraz z postanowieniem rządu ts'ingowskiego, by ze względu na 
dalszy wzrost handlu opium i jego konsekwencji uporać się nareszcie z tym 
zagadnieniem w sposób zdecydowany i radykalny. 

W latach 1836—1838 debata zainicjowana przez cesarza nad polityką, 
którą należałoby zastosować w kwestii opium, objęła prawie wszystkich 
wyższych dostojników ts'ingowskich. W jej toku ujawniły się trzy zasadnicze 
punkty widzenia. Jedna grupa wysunęła propozycje zalegalizowania handlu 
opium, twierdząc, iż doprowadziłoby to do zwiększenia dochodów cel­
nych oraz do zmniejszenia odpływu srebra. Druga przedstawiała poglądy 
diametralnie różne i wypowiadała się za całkowitym zniesieniem zarówno 
nielegalnego handlu, jak i za wyeliminowaniem używania opium. Pomię­
dzy tymi dwoma grupami znajdowało się niewątpliwie wielu dygnitarzy, 
którzy faktycznie byli zwolennikami zachowania status quo, gdyż z łapó­
wek otrzymywanych w związku z przemytem opium ciągnęli niezmierne 
zyski, a o sprawy wagi państwowej i dobro kraju nie przejawiali żadnej 
troski. 

Czołowym przedstawicielem grupy wypowiadającej się za zastosowa­
niem zdecydowanych środków zmierzających do usunięcia wszystkich aspek­
tów handlu opium był Lin Tse-su (1785—1850), gubernator generalny 
Hunami i Hupei. Lin był wyjątkową postacią na ówczesnej chińskiej arenie 
politycznej — rzadkim zjawiskiem niezachwianego i nieprzekupnego do­
stojnika, który etykę konfucjańską traktował poważnie. Już we wczesnym 
okresie kariery urzędniczej jego sprawiedliwe i ludzkie zachowanie się zy­
skało mu imię, nadane przez lud: „Czysty jak Niebo". W prowincjach po­
zostających pod jego władzą wprowadził w życie dobrze przemyślany pro­
gram wykorzenienia plagi opium, który osiągnął znaczne powodzenie. 
Jego memoriały do tronu, przemawiające za całkowitym zniesieniem handlu 
opium w Chinach oraz za zlikwidowaniem przemytnictwa, zrobiły na ce­
sarzu wielkie wrażenie. Lin został wezwany do Pekinu, gdzie w czasie dzie­
więtnastu audiencji udało mu się całkowicie przekonać słabego i wahają­
cego się Tao Kuanga o słuszności przedstawianej przez siebie polityki. 
W rezultacie pod koniec 1838 r. otrzymał on nominację na Pełnomocnego 
Komisarza Cesarskiego z zadaniem udania się do Kantonu, aby zbadać 
tam sytuację i położyć definitywnie kres handlowi opium. Wydarzenia zaś, 
które doprowadziły do wybuchu pierwszej wojny opiumowej, przeplatają 
się w sposób nie do rozwikłania z wykonaniem przez Lin Tse-su owego 
zadania. 



Lin Tse-su przybył do Kantonu 10 marca 1839 r. Po tygodniu poświę­
conym badaniu położenia poinformował 18 marca członków Kohongu, 
odpowiedzialnych za zachowanie się kupców cudzoziemskich, iż handel 
opium musi być stanowczo całkowicie zakończony. W istocie rzeczy 
silnie zwiększona w ostatnim okresie kontrola chińska już i tak zreduko­
wała ów handel w rejonie Kantonu do bardzo ograniczonych rozmiarów. 
Następnie Lin zwrócił się do kupców cudzoziemskich i zażądał, aby prze­
kazali oni na ręce rządu chińskiego wszystkie znajdujące się w ich posia­
daniu zapasy nielegalnego opium oraz dali pisemną gwarancję, iż nie będą 
nigdy więcej narkotyku tego sprowadzać. Tym samym sięgnął do właści­
wego źródła zagadnienia — do obcych kupców, importujących opium. 

Wstępne pertraktacje doprowadziły jedynie do wystąpienia kupców, 
na których czele stał od 24 marca sam Elliot, z ofertą wydania śmiesznej 
ilości 1037 skrzyń, gdy równocześnie statki angielskie z ładunkiem ponad 
20 tys. skrzyń pospiesznie uciekały z wód w pobliżu Kantonu. Ostatecznie 
Lin rozkazał wojskom chińskim otoczyć faktorie cudzoziemskie i spowo­
dował opuszczenie ich przez cały zatrudniony tam chiński personel służą­
cych. Tym samym kolonia kupiecka (około 350 mężczyzn, znaczna większość 
Anglicy) przeżywała niebywałe wręcz „cierpienia", gdyż zmuszona była 
sama dla siebie gotować, zmywać i sprzątać. Owe „nieludzkie i barbarzyń­
skie" traktowanie okazało się skuteczne; znaczna większość kupców pod­
pisała zobowiązanie niezajmowania się nigdy więcej handlem opium, które 
zresztą później prawie wszyscy złamali. 28 marca Elliot zgodził się w imie­
niu rządu brytyjskiego na przekazanie całego zapasu opium posiadanego 
przez kupców angielskich, tj. 20 283 skrzyń (faktycznie 20 291), którego 
wartość według różnych ocen wynosiła od 2,4 do 3 mln funtów (9 do 
10 mln dol. amer.). 

Upłynęły prawie dwa miesiące, zanim zdołano cały zapas opium zgro­
madzić i wydać władzom chińskim. Wówczas Lin Tse-su po ułożeniu, jak 
o tym pisze w swoim dzienniku, Odezwy do Ducha Morza w odpowiednio 
archaicznym stylu, w której wyjaśniał Duchowi swoje zamiary, zarządził 
publiczne zniszczenie — czemu przypatrywali się zarówno Chińczycy, jak 
i obcokrajowcy — całego zapasu opium, z wyjątkiem ośmiu skrzyń, wysła­
nych do Pekinu jako próbka. Nie spalono tego zapasu — jak się często 
mylnie twierdzi — z obawy, iż resztki mogłyby być zebrane, lecz zmieszano 
z wapnem, solą i wodą i spuszczono do morza. 3 czerwca, dzień, w którym 
rozpoczęto 22 dni trwające niszczenie opium, stanowi doprawdy ważną datę 
w dziejach nowożytnych Chin. 

Z chwilą wydania opium Lin Tse-su" zniósł wszystkie ograniczenia 
dotyczące kupców cudzoziemskich i handlu. Jednak wszyscy Anglicy, pod 



przewodem Elliota, opuścili Kanton i odmówili teraz złożenia gwarancji, 
iż nie będą się trudnić w przyszłości handlem opium. Reszta bezpośredniego 
handlu znajdowała się przeważnie w rękach Amerykanów, którzy chętnie 
korzystali z okazji, aby zagarnąć dodatkowe zyski z pośrednictwa przy 
sprzedaży towarów brytyjskich. Równocześnie Anglicy wznowili oczywiście 
swoją działalność przemytniczą na wielką skalę, zwłaszcza w innych czę­
ściach wybrzeża, gdzie kontrola nie była tak ścisła, jak w Kuangtungu pod 
okiem Lin Tse-sü. Polityka Elliota w istocie rzeczy polegała na czekaniu 
na przybycie dodatkowych sił zbrojnych — poprosił o nie już w kwietniu — 
oraz dalszych instrukcji z Londynu. Niektórzy autorzy uważają, iż jego de­
cyzja wydania opium była zasadniczo motywowana właśnie chęcią stworze­
nia pretekstu dla wystąpienia militarnego przeciwko Chinom. W rzeczywi­
stości też konfiskata narkotyku oraz ograniczenia nałożone na kupców były 
później użyte jako casus belli. W tym okresie Lin sam usiłował wykorzystać 
środki dyplomatyczne i wystosował list do królowej Wiktorii (bardziej niż 
prawdopodobne, że nigdy go nie dostała), w którym usiłował przekonać 
władczynię brytyjską o niemoralnym charakterze uprawianego przez jej 
rodaków handlu. 

Napięta już sytuacja w obszarze kantońskim zaostrzyła się jeszcze 
bardziej 7 lipca wskutek zamordowania miejscowego wieśniaka, Lin Wei-si, 
przez grupę pijanych marynarzy angielskich. Elliot usiłował wymanewro­
wać się z owego ambarasu i zatuszować całą sprawę, m. in. przez ofiaro­
wanie rodzinie zmarłego „godziwej" łapówki oraz przez szybkie zarządze­
nie rozprawy nad marynarzami zamieszanymi w incydent. Nałożona kara 
była śmiechu warta, a marynarzy czym prędzej wyekspediowano następnie 
do Anglii, gdzie zostali natychmiast wypuszczeni na wolność. Chińczycy 
jednak zażądali, z uwagi na to, iż zbrodnia popełniona została na ich tery­
torium, aby mordercę przekazano sądowi krajowemu. Postulat ten Bry­
tyjczycy kategorycznie odrzucili. W odwet zaś za ich postępowanie Lin 
Tse-su zarządził bojkot statków brytyjskich, aby pozbawić ich żywności 
i wody otrzymywanej z terenów chińskich. Elliot zareagował uciekając się 
we wrześniu do zbrojnej demonstracji przeciwko okrętom chińskim, lecz 
rzeczywisty konflikt rozpoczął się dopiero po przybyciu dodatkowych po­
siłków angielskich. 3 listopada dwa brytyjskie okręty wojenne, które znaj­
dowały się u ujścia Rzeki Perłowej w celu uniemożliwienia dopłynięcia 
do Kantonu tych statków angielskich, których kapitanowie gotowi byli 
podpisać wymagane zobowiązania antyopiumowe i rozpocząć na nowo 
wymianę handlową, zaatakowały w pobliżu Cz'uan-pi flotę chińską, zło­
żoną z 29 dżonek wojennych, i zatopiły cztery z nich. 

W ten sposób rozpoczęła się pierwsza wojna opiumowa. W styczniu 



cesarz Tao Kuang zarządził przerwanie wszelkich kontaktów handlowych 
z Wielką Brytanią i rozkazał Lin Tse-su przygotować okręg Kantonu do 
obrony przeciwko atakom brytyjskim. 

DZIAŁANIA WOJENNE 

Aczkolwiek pierwsze działania wojenne miały miejsce już w listopa­
dzie 1839 r., nad zagadnieniem wojny debatowano w Izbie Gmin dopiero 
w kwietniu 1840 r. Istniała pokaźna opozycja wobec tego zaplątania się 
w nowe trudności; prawdopodobnie najostrzejsza była wypowiedź Glad-
stone'a, który stwierdził, iż „nie znam i nie czytałem kiedykolwiek o wojnie 
bardziej niesprawiedliwej w swojej genezie, o wojnie bardziej obliczonej na 
to, aby kraj ten okryć wieczną hańbą. Rozwija się flagę brytyjską w celu 
ochrony nikczemnego handlu". Rządowi Melbourne'a, w którym Palmer-
ston był ministrem spraw zagranicznych, udało się jednak uniknąć potę­
pienia polityki wobec Chin, co prawda minimalną większością (271 do 262 
głosów). Formalnie nie ogłoszono żadnej deklaracji wojny, ograniczając 
się tylko do wydania polecenia Admiralicji, aby wysłała dalsze posiłki do 
Chin w celu kontynuowania działań wojennych. Historię wojny oraz kam­
panii militarnych można podzielić na trzy fazy: 1. od pierwszego ataku 
w listopadzie 1839 do pierwszego zawieszenia broni w styczniu 1840 r.; 
2. od stycznia 1841 do drugiego rozejmu w maju 1841 r.; 3. ostatni 
okres wojny od sierpnia 1841 r. zakończony podpisaniem traktatu nankiń-
skiego w sierpniu 1842 r. 

Po przybyciu w czerwcu 1840 r. korpusu ekspedycyjnego z Indii, 
w którego skład wchodziło 20 okrętów wojennych (540 dział), 32 inne statki 
oraz przeszło 4 tys. żołnierzy, pod dowództwem admirała Sir George Elliota 
(kuzyna Charlesa), Brytyjczycy zdecydowali się założyć blokadę Kantonu 
i wysłać główne siły na Północ. Równocześnie usiłowali oni zmusić rząd 
ts'ingowski do rozpoczęcia bezpośrednich pertraktacji, które miałyby do­
prowadzić do przyjęcia warunków angielskich. Głównymi żądaniami Anglii 
w owym czasie były: kompensata za skonfiskowane opium; odszkodowanie 
za koszty wojny; zniesienie wszystkich ograniczeń dla dalszego rozwoju 
handlu; nawiązanie stosunków na zasadzie „równości" oraz otrzymanie 
wyspy-bazy, która ułatwiałaby przyszłe działania przeciwko Chinom. 
List Palmerstona, zawierający te żądania, jak również oszczercze ataki na 
Lin Tse-su, został sporządzony w celu doręczenia władzom ts'ingowskim, 
usiłowano więc go przekazać do Pekinu. Okazało się niemożliwe list ten 
przesłać przez Kanton, a kiedy flota brytyjska udała ;się na Północ, próbo­
wano dostarczyć go na dwór cesarski za pośrednictwem władz miejsco-



wych w Amoj, a później w Ningpo; jednak i tu nie osiągnięto powodzenia, 
gdyż lokalni dostojnicy bali się łamania wyraźnych instrukcji rządu zabra­
niających im kontaktów z cudzoziemcami. Flota brytyjska popłynęła wtedy 
bardziej na Północ wzdłuż wybrzeża i 15 lipca 1840 r. zajęła miasto 
Tinghai na wyspie Czusan (w zatoce Hangczou), którą przekształcono w ba­
zę angielską na cały okres wojny. 

Już 10 sierpnia okręty brytyjskie przybyły do portu Taku przy ujściu 
rzeki Pei, na wschód od Tientsinu. Posunięcie się Anglików do punktu 
położonego stosunkowo niedaleko od samego Pekinu wywołało panikę 
rządu ts'ingowskiego i jeden z najwyższych dostojników mandżurskich 
został teraz upoważniony do rozpoczęcia pertraktacji z Brytyjczykami. Był 
to Cz'i-szan (?—1854), nadzorujący obronę okręgu tientsińskiego. Główną 
troską Ts'ingów było doprowadzenie, byle jak najszybciej, do opuszczenia 
przez Anglików terenów Chin Północnych. Pertraktacje Cz'i-szana z Angli­
kami uwieńczone zostały powodzeniem, gdyż przekonał ich, obiecując 
daleko idące ustępstwa, aby wrócili do Kantonu, gdzie miały być kontynuo­
wane rozmowy. We wrześniu 1840 r. Brytyjczycy zgodzili się opuścić Taku, 
a Cz'i-szan został mianowany Komisarzem Cesarskim na miejsce Lin 
Tse-sü. 

Nominacja Cz'i-szana i rozpoczęcie pertraktacji z Anglikami oznaczało 
faktycznie zwycięstwo na dworze tej frakcji, która wypowiadała się za ugodą, 
lub raczej — bardziej precyzyjnie — za kapitulacją. Była to właśnie ta grupa, 
która w istocie rzeczy skłaniała się do utrzymania status quo w całym za­
gadnieniu opium. Składała się ona przeważnie z arystokratów mandżur­
skich, a jej najważniejszym przedstawicielem był Mu-czang-a (1782— 
— 1856), główny Wielki Radca, którego działania w dalszych wydarzeniach 
posiadały pierwszorzędną wagę, gdyż miał ogromny wpływ na cesarza i cały 
rząd. W postępowaniu owej frakcji stało się dość szybko widoczne, iż główną 
jej troską nie było bezpieczeństwo lub interesy Chin, lecz wyłącznie zabez­
pieczenie i utrzymanie reżymu ts'ingowskiego. Owa tendencja wyraźnie 
dominowała podczas ostatnich faz pierwszej wojny opiumowej, oparta 
zaś była m. in. na niewątpliwie uzasadnionej obawie i nieufności wysokich 
dygnitarzy mandżurskich do ludności chińskiej, której widoczny sprzeciw 
wobec agresji obcej mógł przyjąć — i w rzeczywistości później przyjął -
równocześnie charakter antyts'ingowski. 

Pierwszym z ważnych zamierzeń owej grupy było usunięcie dwóch 
przodujących chińskich dygnitarzy, Lin Tse-su oraz jego głównego po­
mocnika w kampanii antyopiumowej, Teng T'ing-czena (1776—1846), 
gubernatora generalnego Dwóch Kuangów. Frakcji tej udało się osiągnąć 
też w tym pełne powodzenie. Lin i Teng stali się kozłami ofiarnymi tego, że 



rząd ts'ingowski nie potrafił przeciwstawić się skutecznie agresji brytyj­
skiej; Lin Tse-su został usunięty ze stanowiska we wrześniu 1840 r., a póź­
niej, w 1842 r., zesłany do Ili, dokąd Teng już wcześniej zawędrował. Acz­
kolwiek obydwóch później ułaskawiono i w parę lat po zakończeniu wojny 
mianowano znów na wysokie stanowiska, pociągnięcie to poskutkowało, 
gdyż oznaczało ono odejście z widowni politycznej dwóch głównych zwolen­
ników zdecydowanego działania przeciwko Anglikom. 

Należy wspomnieć mimochodem, iż podczas swojego pobytu w Kanto­
nie Lin Tse-su uświadomił sobie w pełni, że niewiarygodna i bezdenna 
ignorancja Chińczyków w stosunku do otaczającego ich świata była czyn­
nikiem uniemożliwiającym skuteczną obronę, ze względu m. in. na oczy­
wistą i znamienną przewagę techniczną Zachodu. Odnosiło się to zwłaszcza 
do dziedziny wojskowej, gdyż rozpiętość między przestarzałym, zacofanym 
o dwieście lat uzbrojeniem armii mandżurskiej a sprzętem zachodnim była 
szczególnie uderzająca. Dlatego też Lin wykazywał wielkie zainteresowanie 
Zachodem i zarządził tłumaczenie na chiński wszelkich osiągalnych materia­
łów dotyczących geografii Europy i nauk ścisłych. Był on pod tym względem 
pionierem, lecz jego działalności niestety nie kontynuowano i nie realizo­
wano konsekwentnie przez dłuższy czas, ponieważ ślepa arogancja dostoj­
ników mandżurskich oraz błogie samozadowolenie chińskich uczonych-
-dygnitarzy — przy istniejącym nadal kompleksie Państwa Środka rzekomej 
przewagi kultury chińskiej w porównaniu z „barbarzyńcami zachodnimi" — 
zostały zachwiane tylko w minimalnym stopniu przez doświadczenia porażek 
podczas pierwszej wojny opiumowej *. 

Pertraktacje w Kantonie prowadzone przez Cz'i-szana i C. Elliota prze­
wlekały się aż do stycznia 1841 r. Żądania brytyjskie pokrywały się z wyżej 
wspomnianymi; aby wymusić ich akceptację, Anglicy zaatakowali w stycz­
niu forty na wyspie Cz'uan-pi, które broniły dostępu do Kantonu. Wszyst­
kie one zostały zdobyte, a garnizon chiński poniósł znaczne straty w lu­
dziach. Posuwanie się Anglików na Kanton dało pożądany przez nich 
wynik; Cz'i-szan zgodził się przyjąć żądania brytyjskie w podpisanej prze­
zeń 20 stycznia tzw. konwencji w Cz'uan-pi. Warunki jej głosiły: 1. odstą­
pienie Anglii wyspy Hongkong (Siangkang); 2. wypłata odszkodowania 
za opium w wysokości 6 mln dol.; 3. uznanie „równości" w bezpośrednich, 

* W literaturze europejskiej owego okresu używa się bardzo często terminu 
„mandaryn", portugalskiego pochodzenia, dla określenia pojęcia, które w niniejszej 
pracy oddane jest przez termin „uczony-dygnitarz". Słowem tym, które nabrało nieco 
swoistych, raczej pejoratywnych cech i kojarzy się z pojęciem „chińszczyzny", w sensie 
dziwaczności, nie posługujemy się mimo jego powszechności. 



oficjalnych pertraktacjach między Chinami a Wielką Brytanią; 4. pełne 
wznowienie handlu. 

Na mocy owej konwencji Anglicy natychmiast zajęli Hongkong. Kon­
wencja została jednak szybko zdezawuowana, zarówno przez rząd brytyj­
ski, jak i dwór ts'ingowski. W chwili gdy Tao Kuang dowiedział się osta-
tecznie, jak brzmiały jej Warunki, gdyż raporty Cz'i-szana były, mówiąc 
najłagodniej, ostrożne i okrężne, wyparł się on swojego przedstawiciela 
całkowicie. Cz'i-szana odesłano do Pekinu w kajdanach, a cała jego olbrzy­
mia fortuna, wartości przeszło 10 mln funtów (30 mln tael — 11 tys. uncji 
złota, 17 mln uncji srebra, olbrzymia ilość ziemi, przeszło 2 mln mu, itp.) 
uległa konfiskacie. Cz'i-szan znany był jako jeden z najbardziej skorumpo­
wanych dygnitarzy w doszczętnie przegniłym reżymie i jako jeden z naj­
bogatszych ludzi w Chinach. Rząd brytyjski również nie czuł się zadowolony 
z warunków konwencji, lecz z wręcz przeciwnych powodów, ponieważ nie 
szły dostatecznie daleko. Uważano w szczególności, iż odszkodowanie było 
zbyt małe oraz.że wiele innych istotnych spraw nie zostało uregulowanych. 
Elliot otrzymał dymisję, a na jego miejsce naznaczono pułkownika Sir 
H. Pottingera, jako głównego przedstawiciela brytyjskiego. 

Tao Kuang, rozwścieczony jawną kapitulacją Cz'i-szana, rozkazał teraz 
wojskom ts'ingowskim, dowodzonym przez I-szana, innego równie skorum­
powanego i nieudolnego członka rodu cesarskiego, obronić Kanton i zaata­
kować Anglików. Przedsięwzięcie Mandżurów spotkało całkowite niepo­
wodzenie, ponieważ wojska brytyjskie, liczące zaledwie 2400 żołnierzy, za­
jęły główne forty na Humenczai (zwanej „The Bogue" po angielsku), gdzie 
zdobyli też 380 zagranicznych dział, które otrzymał wcześniej Lin Tse-sü 
od kupców cudzoziemskich. W marcu zniszczyli oni dalsze fortyfikacje 
w pobliżu Kantonu. 

Działania wojenne rozpoczęły się ponownie 21 maja, kiedy Anglicy 
przełamali wszystkie chińskie linie obronne wokoło Kantonu; doprowa­
dziło to do podpisania 27 maja 1841 r. nowego rozejmu. Głównym jego 
punktem była zgoda władz ts'ingowskich na złożenie natychmiast okupu 
w wysokości 6 mln dol. za miasto oraz na wycofanie zeń chińskich sił 
zbrojnych. Wojska angielskie wówczas również opuściły najbliższe okolice 
Kantonu, które stawały się niebezpieczne z powodu szeregu ataków na nie 
ze strony miejscowej ludności wiejskiej. Samorzutnie utworzyła ona oddziały 
samoobrony, liczące, być może, około 15 tys. ludzi. Charakterystyczne 
było to, iż Mandżurowie szybko doprowadzili do rozwiązania tych jedno­
stek. Tak jak i przy innych okazjach, warunków porozumienia nie zrela­
cjonowano Pekinowi w sposób zgodny z prawdą; okup został zamaskowany 
jako spłata długów kupców chińskich wobec Anglików. 



Przybycie w sierpniu 1841 r. nowego przedstawiciela brytyjskiego, 
Pottingera, oznaczało początek ostatniego etapu wojny, który trwać miał 
dokładnie rok. Uważając, iż opór chiński w Kuangtungu został już sku­
tecznie przełamany wskutek wydarzeń majowych, i chcąc wywrzeć odpo­
wiedni nacisk na rząd ts'ingowski, Anglicy wysłali teraz ekspedycję, złożoną 
z 26 okrętów wojennych i 3500 żołnierzy, w celu prowadzenia działań wojen­
nych w Chinach Środkowych. 27 sierpnia zdobyli Amoj, a w październiku 
zaatakowali i zajęli szereg miast w prowincji Czekiang, w tym i Ningpo. 
Rozciągnąwszy w ten sposób swoją kontrolę nad większością wschodniego 
Czekiangu, Anglicy oczekiwali dalszych posiłków z Indii. Opór sił ts'ingow-
skich okazał się całkiem bezskuteczny. Wynikało to nie tylko z technicz­
nej niższości armii ts'ingowskiej, lecz również z nędznego poziomu wy­
szkolenia i małej sprawności oficerów mandżurskich. 

Jeżeli chorągwie mandżurskie nie posiadały wartości jako siła bojowa, 
odnosiło się to jeszcze bardziej do tzw. Armii Zielonej Flagi, złożonej 
wyłącznie z Chińczyków, która w rzeczywistości była raczej siłą policyjną 
niż prawdziwym wojskiem. W owej „armii" korupcja ts'ingowska przeja­
wiała się w całej swojej okazałości, a niektóre jednostki istniały wyłącznie 
na papierze. Należy wspomnieć mimochodem, iż posiadłości brytyjskie 
w Indiach odgrywały kluczową rolę w kampaniach angielskich przeciwko 
Chinom, gdyż stanowiły one główną dla nich bazę oraz były źródłem znacz­
nej części sił zbrojnych. Niestety jest prawdą, iż sipajowie indyjscy zostali 
w tej wojnie użyci, tak jak i zresztą mieli być wykorzystani i w następnych 
agresjach brytyjskich przeciwko Chinom. 

Wczesną wiosną 1842 r. przybyły nowe posiłki brytyjskie z Indii: 
20 okrętów wojennych, 23 inne statki oraz ponad 10 tys. żołnierzy. Wysiłki 
rządu ts'ingowskiego zmierzające do osłabienia pozycji Anglików we 
wschodnim Czekiangu całkowicie spaliły na panewce, chociaż użyto do 
tego celu pokaźnych sił. Rozpoczęła się teraz nowa ofensywa brytyjska; 
po zaciętej walce upadło 18 maja miasto Czap'u, natomiast Szanghaj został 
zdobyty 19 czerwca prawie bez walk. Obrona jednak niektórych innych 
pozycji była niezmiernie uparta. Garnizony chińskie i mandżurskie broniły 
się czasami do ostatniego człowieka, Mandżurowie zaś często po klęsce 
popełniali samobójstwo wraz z całymi rodzinami. 

Sprzęt angielski miał przewagę techniczną wprost przygniatającą. 
Ts'ingowie nie byli bardziej zdolni do stawiania oporu armii brytyjskiej 
niż działom floty angielskiej. Wojska i okręty wojenne Brytyjczyków posu­
wały się teraz powoli wzdłuż wielkiej arterii wodnej — lub raczej 
aorty Chin — Jangtse. 21 lipca Anglicy zdobyli miasto Czinkiang (Czen-
cziang) w Kiangsu, położone na południowym brzegu Jangtse, 40 km na 



wschód od Nankinu, a posiadające niezmiernie istotne znaczenie strate­
giczne, gdyż leży w punkcie, gdzie Wielki Kanał przecina Jangtse. Tym 
samym dostawa żywności dla Pekinu z bogatego basenu Wielkiej Rzeki 
została skutecznie zagrożona. Po tym sukcesie Anglicy rozpoczęli dalsze 
posuwanie się w kierunku Nankinu; angielskie statki załadowane opium 
płynęły tuż za eskadrą wojenną. 10 sierpnia okręty brytyjskie zakotwiczyły 
się na rzece naprzeciw wielkiego miasta, lufy dział skierowano na jego 
mury, a rząd ts'ingowski stanął bezpośrednio wobec groźby brytyjskiego 
ataku i zdobycia owej metropolii Chin Środkowych. 

ZAKOŃCZENIE WOJNY. TRAKTAT NANKIŃSKI 

Wiadomość o posuwaniu się Anglików wzdłuż Jangtse przełamała resztki 
chęci dworu pekińskiego do kontynuowania oporu. Tao Kuang po utracie 
Czinkiangu upoważnił nowego ts'ingowskiego Komisarza Cesarskiego, 
Cz'i-jinga (?—1858), również członka rodu cesarskiego, do wszczęcia per­
traktacji pokojowych z Anglikami. Obawy przed ewentualnymi reperkusjami 
politycznymi dalszych porażek dla losu reżymu ts'ingowskiego były teraz 
główną troską władców pekińskich. Rozmowy rozpoczęto w Nankinie 
14 sierpnia i doprowadziły one 26 sierpnia 1842 r. do zawarcia, w cieniu dział 
okrętów brytyjskich, słynnego traktatu nankińskiego. Nie bardzo można 
określić tego, co się działo, jako pertraktacje, gdyż Anglicy, w pełni świa­
domi swojej przewagi militarnej, otwarcie grozili negocjatorom ts'ingowskim 
atakiem na Nankin. Warunki podyktowane zostały przez Brytyjczyków, 
a przedstawicielem ts'ingowskim „pozwolono jedynie udoskonalić tłuma­
czenia i przeformułować pewne drobne punkty . . . nie pozwolono im do­
konać rewizji ani zmienić treści; nie było też wiele pertraktacji poza wymianą 
zjadliwych zdań". Traktat narzucony w ten sposób został następnie podpi­
sany na pokładzie okrętu Jej Królewskiej Mości „Cornwallis". Na pierwszy 
rzut oka wydaje się to ironicznym zbiegiem okoliczności, lecz oczywiście 
okręt nazwany był nie na cześć tego Cornwallisa, który poddał się w York-
town, lecz jego brata, admirała. Daje to, mimo wszystko, dużo do myślenia. 

Traktat nankiński jako pierwszy z nierównoprawnych traktatów, które 
miały usankcjonować przekształcenie Chin w półkolonię, zasługuje na szcze­
gółowe omówienie. Palmerston mówił o nim dość osobliwie jako o wydarze­
niu, „które stanowić będzie epokę w postępie cywilizacji rasy ludzkiej". 
Traktat składał się z 13 artykułów; pierwszy rozpoczyna się tymi słowy: 
„Odtąd istnieć będzie Pokój i Przyjaźń między ... [Anglią a Chinami]". 
Po tym nieco dziwnym semantycznie wstępie reszta artykułów jest już bar­
dziej przyziemna. Głównymi postanowieniami były: 1. zapłata przez 



Chiny 21 mln dol. — 6 mln jako kompensata za skonfiskowanie opium, 
3 mln na pokrycie długów kupców kantońskich w stosunku do Anglików, 
12 mln jako odszkodowanie dla Anglików za koszty prowadzenia wojny 
(artykuły 4—7) (należy zauważyć mimochodem, iż później rząd brytyjski 
z powodzeniem oszukał kupców angielskich, zabierając dla siebie prawie 
połowę sumy przeznaczonej na kompensatę); 2. otworzenie pięciu portów 
dla handlu brytyjskiego — Kanton, Amoj, Fuczou, Ningpo i Szanghaj — 
z prawem do zamieszkania przez konsulów i kupców brytyjskich (artykuł 2); 
3. odstąpienie Anglii Hongkongu (artykuł 3); 4. zniesienie Kohongu (arty­
kuł 5) oraz ustanowienie taryfy celnej (artykuł 10); 5. ustalenie nowego 
sposobu korespondowania między przedstawicielami Anglii i Chin na sto­
pie „równości". 

Postanowienie w sprawie taryfy celnej miało okazać się szczególnie 
istotne, gdyż zostało ono później zinterpretowane tak, jakby wszelkie zmiany 
wysokości opłat celnych wymagały też zgody Anglii. Oznaczało to całkowitą 
utratę przez Chiny autonomii celnej i stało się jednym z zasadniczych środ­
ków, którymi posługiwali się Anglicy dla penetracji ekonomicznej całego 
rynku chińskiego. Co było jednak szczególnie charakterystyczne, to fakt, 
iż główna kwestia wojny — zagadnienie opium — nie została nawet 
wspomniana w traktacie nankińskim. Chińczycy usiłowali skłonić Anglików 
do ograniczenia zarówno uprawy opium w Indiach, jak i jego eksportu 
do Chin; spotkali się z odpowiedzią, zresztą typową, iż jeśli Anglicy 
przestaną sprzedawać, znajdą się inni. Anglicy wówczas wyrazili, lecz nie­
oficjalnie, swój pogląd, iż woleliby, aby handel został zalegalizowany 
(co zresztą nastąpiło po drugiej wojnie opiumowej), jednakże nie nalegali 
na to. Z ich punktu widzenia nie robiło to, w istocie rzeczy, prawie żadnej 
różnicy, ponieważ handel ten, chociaż nadal całkowicie nielegalny, rozrastał 
się stale i całkiem bezkarnie w latach czterdziestych i pięćdziesiątych, 
z chwilą kiedy wysiłki chińskie, by go zahamować — a poniosły one fiasko 
tylko dzięki słabości Chin — zostały zdruzgotane za pomocą siły zbrojnej. 
Nowo nabyty Hongkong stał się teraz główną bazą tego prosperującego 
handlu. 

Traktat nankiński w następnym roku uzupełniono umową podpisaną 
w Humenczai (Bogue) 8 października 1843 r. Zawierała ona m. in. jedno 
niezmiernie istotne postanowienie, tzw. zasadę największego uprzywilejo­
wania, zgodnie z którą wszelkie nowe przywileje przyznane w przyszłości 
przez Chiny innym państwom będą się rozciągały automatycznie na Wielką 
Brytanię. Dotyczyła ona również problemu taryfy celnej i poziomu opłat, 
zarówno na import, jak i na eksport, ustalonych na bardzo niskiej przecięt­
nej w wysokości 5%, której Chińczycy nie byli w stanie zmienić aż do 1928 r. 



Dennett słusznie określił koncepcję największego uprzywilejowania jako 
„wybieg, za pomocą którego każdy naród będzie mógł w przyszłości uzyskać 
wszelkie przywileje, które zostały wymuszone na Chinach przez inne pań­
stwa albo wyłudzone oszustwem, bez potrzeby brania na siebie odpowie­
dzialności moralnej za metody, dzięki którym koncesje te uzyskano". 

Z dogodnego punktu widzenia, o przeszło sto lat później, jest oczy­
wiście o wiele łatwiej uwypuklić znaczenie traktatu nankińskiego w rozwoju 
dziejów nowożytnych Chin. Oznaczał on początek całego wieku upokorzeń 
i degradacji dla tego olbrzymiego kraju, co wywarło niezatarte wrażenie na 
jego dumnym narodzie. „Otwarcie Chin" doprowadziło ostatecznie do 
wszechstronnego przekształcenia społeczeństwa chińskiego. Stanowiło 
ono większy wstrząs traumatyczny niż wszystkie inne doświadczenia tego 
rodzaju, nawet niż podbój dokonany przez Mandżurów. Wszystkie poprzed­
nie inwazje zostały w ostateczności opanowane przez chińską cywilizację 
feudalną, w tym zaś wypadku nie mogło być o takim wyjściu mowy. Dą­
żenie do zatarcia hańby ulegania obcej przemocy zajęło najlepsze umysły 
kraju przez wiele dziesięcioleci; poszukiwanie zaś środków i sposobów osiąg­
nięcia tego celu stanowi zasadniczą treść zarówno kształtowania się nowo­
czesnej myśli chińskiej, jak i ewolucji politycznej kraju. Nie można ocenić 
właściwie powstania chińskiego ruchu reformatorskiego lat dziewięćdzie­
siątych, ani też początków chińskiego ruchu rewolucyjnego w tym samym 
okresie, nie biorąc pod uwagę tego niezmiernie istotnego czynnika. 

Należy jednak zaznaczyć, że jeżeli chodzi o klasę panującą w Chinach, 
a zwłaszcza o arystokrację mandżurską, reperkusje przegranej w pierwszej 
wojnie opiumowej były w rzeczywistości bardzo ograniczone. Rząd ts'in-
gowski poddał się sile i przewadze oręża brytyjskiego, głównym zaś jego 
celem było zachowanie władzy dynastii mandżurskiej za wszelką cenę. 
Raczej sama ludność chińska, zwłaszcza w prowincjach bezpośrednio do­
tkniętych inwazją brytyjską, jak np. Kuangtung, stała się tą siłą, która 
przeciwstawiała się obecności i działaniom obcych agresorów. 

INNE MOCARSTWA A CHINY 

Aczkolwiek Wielka Brytania, jako przodujące mocarstwo kapitali­
styczne, przejawiła inicjatywę w przełamaniu izolacji cesarstwa ts'ingow-
skiego i poprzez swoją agresję rozpoczęła długotrwały proces otwierania 
całego kraju dla penetracji wpływów obcych, zarówno ekonomicznych, 
jak i politycznych, inne państwa zachodnie były również skore do podziele­
nia się łupem i do wykorzystania stworzonej sposobności. Pierwsi ustawili 
się w kolejce Amerykanie. 



Handel Stanów Zjednoczonych z Chinami rozwinął się, ze zrozumiałych 
względów, o wiele później niż państw europejskich. Pierwszy statek amery­
kański, „Empress of China", przybył do Kantonu 20 sierpnia 1784 r. Jednak 
mimo tego opóźnienia zasięg i znaczenie wymiany handlowej z Chinami 
rosły bardzo szybko, zajmując drugie miejsce, chociaż jeszcze o wiele 
mniejsze niż Anglia. W okresie 1821 — 1841 przeciętna roczna wartość handlu 
wynosiła 10 mln dol. am. Kupcy amerykańscy również stanęli wobec tego 
samego problemu co Anglicy — nie mogli znaleźć dostatecznej ilości to­
warów do ulokowania na rynku chińskim i tym samym zmuszeni byli do 
płacenia za wyroby chińskie pokaźną ilością srebra. W celu uniknięcia tego 
kosztownego drenażu srebra kupcy ci poszli za przykładem Anglików i także 
zaczęli zajmować się przemytem opium; wszystkie firmy amerykańskie, 
z jednym tylko wyjątkiem, uczestniczyły w tym „handlu". Ponieważ jednak 
Brytyjczycy posiadali faktycznie monopol na opium indyjskie, Amerykanie 
mogli tylko sprowadzać ten narkotyk z Turcji, a ich udział w jego im­
porcie wynosił zaledwie 3% całości. Tym samym byli oni o wiele bardziej 
niż Anglicy skłonni zgodzić się na żądania Lin Tse-su złożenia zobowiązania 
o zaniechaniu tego handlu w przyszłości. 

Wygłaszając opinie mające świadczyć o swoim oburzeniu moralnym 
wobec działań Anglików w Chinach (słowa Cushinga były typowe: „Podła 
zachłanność, gwałty i bezwzględne łamanie wszelkiego prawa, Boskiego 
i ludzkiego, charakteryzuje działalność Anglików, zbiorową i indywidualną, 
na morzach chińskich") i zachowując bardzo intratną neutralność podczas 
pierwszej wojny opiumowej, Amerykanie z chwilą podpisania traktatu nan-
kińskiego starali się wyciągnąć największe możliwe korzyści z sukcesów an­
gielskich. Tenże Caleb Cushing (adwokat i polityk z Massachusetts) podjął 
inicjatywę, proponując wysłanie specjalnej misji do Chin dla zawarcia 
traktatu. Celem jej miało być m. in. przeciwstawienie się Anglikom, aby — 
mówiąc słowami Cushinga — „w ten sposób uratować Chińczyków od 
czegoś, co byłoby dla nich niezmiernie niedogodne, tj. sytuacji, w której 
byliby wyłącznym monopolem w rękach Anglików". 

Owa szlachetna motywacja spotkała się z całkowitym zrozumieniem 
i poparciem Kongresu; podjęto decyzję o wyekspediowaniu misji, na której 
czele miał stanąć właśnie sam Cushing. Sporządzono następnie całkiem 
osobliwy dokument, list prezydenta Tylera do cesarza ts'ingowskiego, na­
pisany w stylu, którym posługiwał się zwykle Wielki Biały Ojciec w swojej 
korespondencji z wodzami szczepów indiańskich. Sednem tego listu było 
żądanie uzyskania warunków identycznych z tymi, które wymusiła Anglia. 
Misja udała się w drogę w lipcu 1843 r., a Cushing zaopatrzył się nie tylko 
w wyżej wspomniany list oraz zbiór amerykańskich „przedmiotów nauki", 



w tym kilka rewolwerów, lecz również w fantazyjny mundur generalski, 
który miał przez swoją okazałość wywrzeć na dygnitarzach chińskich od­
powiednie wrażenie. 

Misja amerykańska dotarła do Macao 24 lutego 1844 r. w eskorcie 
czterech okrętów wojennych, które były przypuszczalnie argumentem bar­
dziej ważkim i przekonywającym niż epistoła prezydenta. Aczkolwiek 
kupcy amerykańscy w Kantonie nie odczuwali w ogóle żadnych trudności 
w swojej działalności handlowej, Cushing przystąpił szybko do dzieła. 
Miejscowi urzędnicy ts'ingowscy zgodzili się na prowadzenie rozmów 
w chwili, gdy Cushing przestał nalegać na osobiste doręczenie cesarzowi 
w Pekinie listu prezydenta. Ze strony ts'ingowskiej pertraktacje prowadził 
znów Cz'i-jing, który uznał za swoje główne zadanie uniemożliwienie 
Cushingowi ewentualnej podróży do Pekinu. Odbywały się one we wiosce 
Wangsia (często w źródłach spotyka się starszą transkrypcję — Wanghia) 
na północ od Macao i tu 3 lipca dokonano podpisania pierwszego 
traktatu między Stanami Zjednoczonymi a Chinami. 

Na podstawie klauzuli największego uprzywilejowania (artykuł 2) 
Amerykanie otrzymali wszystkie korzyści wypływające z traktatu nankiń-
skiego, oczywiście bez terytorium i odszkodowań. Istniały jednak poza tym 
dwie bardzo istotne różnice. Traktat Wangsia przewidywał rozciągnięcie 
jurysdykcji konsularnej nad obywatelami amerykańskimi w Chinach 
(artykuł 21 i 25). Postanowienie to, które było sprecyzowane o wiele ściślej 
niż wzmianka o tym w umowie z Humenczai, stało się prawną podstawą 
dla zasady eksterytorialności. Trwając de jure do 1942 r., miała ona odegrać 
niezmiernie ważną rolę w powstaniu, w samych Chinach, tzw. settlementów 
pod kontrolą cudzoziemców oraz znacznie ułatwić przyszłą penetrację 
całego kraju przez wszystkie obce mocarstwa. Po drugie, traktat przewidy­
wał ponowne rozpatrzenie jego postanowień po upływie dwunastu lat 
(artykuł 24). Punkt ten został później wykorzystany przez Anglię i Francję 
podczas drugiej wojny opiumowej jako jeden z pretekstów do narzucenia 
Chinom nowego traktatu. Jeszcze raz, tak jak i w wypadku sprawy taryfy 
celnej, negocjatorzy ts'ingowscy nie mieli, oczywiście, pojęcia o przyszłych 
implikacjach postanowień owego traktatu, który lekką ręką podpisywali. 
Zasady jednak traktatu Wangsia miały pozostać „trwałą barierą wobec 
prób Chin, aby odzyskać pełną kontrolę nad własnymi sprawami wewnętrz­
nymi". 

Przykład Wielkiej Brytanii i Stanów Zjednoczonych został z kolei 
podjęty przez Francję, której zainteresowania ekonomiczne w Azji Wschod­
niej były jeszcze wówczas bez znaczenia. Na czele misji francuskiej stał 
Th. de Lagrené; umowa była negocjowana i podpisana 21 października 



1844 r. w Whampoa (Huangp'u, główny port Kantonu). Cz'i-jing był jeszcze 
raz przedstawicielem rządu ts'ingowskiego. Traktat oparty został prawie 
w całości na umowie podpisanej przez Amerykanów, lecz zawierał jedno 
dodatkowe postanowienie, które miało zyskać w przyszłości duże zna­
czenie. Francuzi otrzymali prawo budowania kościołów katolickich w pięciu 
„portach traktatowych" (artykuł 22). Rozszerzyli oni później interpretację 
owego punktu jako prawo do ochrony działalności misji katolickich w całych 
Chinach, zgodnie z poglądami rządu francuskiego, który uznał się za obroń­
cę, co prawda wyznaczonego wyłącznie przez samego siebie, katolicyzmu 
w całej Azji Wschodniej. Toteż już podczas pobytu w Chinach (pozostał 
aż do stycznia 1846 r.) de Lagrené nakłonił rząd ts'ingowski do wydania 
dwóch edyktów zapewniających tolerancję wobec działalności misji chrze­
ścijańskich (grudzień 1844, grudzień 1845 r.), aczkolwiek była ona jeszcze 
ograniczona do pięciu „portów traktatowych". Ts'ingowie zgodzili się 
również na restaurację mienia kościoła katolickiego, skonfiskowanego pod­
czas kampanii przeciwko niemu w pierwszej połowie XVIII w. (edykt 
z lutego 1846 r.). 

Rząd ts'ingowski nie przejawiał szczególnych oporów w zawieraniu 
owych dwóch traktatów z Ameryką i Francją, gdyż uważał, iż nie miał nic 
przy tym do stracenia, a równocześnie sądził, iż może mu się uda podważyć 
monopolistyczną pozycję Anglii, a nawet wzniecić rywalizację między An­
glią, Ameryką i Francją i tym samym umożliwić „poskromienie zewnę­
trznych barbarzyńców" (słowa Cz'i-jinga, którymi określano stosunki 
z mocarstwami zachodnimi podczas następnych dwóch dziesięcioleci). 
Równocześnie rząd ts'ingowski obawiał się oczywiście, iż w razie jego 
odmowy mocarstwa te mogłyby ewentualnie również użyć przemocy dla 
osiągnięcia swoich zamierzeń. 



XXVII. REWOLUCJA 
TAJPINGOWSKA 

OGÓLNE POŁOŻENIE CHIN 
W PRZEDEDNIU REWOLUCJI 
TAJPINGOWSKIEJ N OWOŻYTNA historia Chin rozpoczy­
na się właściwie w okresie pierwszej wojny opiumowej i rewolucji tajpin-
gowskiej; obydwa te wydarzenia były odbiciem głębokiego kryzysu społe­
czeństwa chińskiego, wynikającego ze skutków zarówno agresji zewnętrznej, 
jak i napięć wewnętrznych. Czynniki te były ze sobą bardzo ściśle powią­
zane, a ich wzajemne oddziaływanie wywoływało dalsze, pogłębiające się 
konsekwencje. Ruch tajpingowski stanowił najbardziej znamienny objaw 
zewnętrzny tego stanu rzeczy — zarówno kryzysu społecznego w łonie 
cesarstwa ts'ingowskiego, jak i wpływów idei europejskich. 

Wydaje się wskazane powrócić jeszcze raz do zagadnienia istoty kryzysu 
feudalizmu w Chinach. Główna jego cecha tkwiła we wspomnianym tu 
już wielokrotnie problemie agrarnym, który cechowała wzrastająca koncen­
tracja własności ziemi, czyniąc położenie chłopstwa coraz trudniejsze. Pro­
blem ten stał się szczególnie dotkliwy w latach trzydziestych i czterdzie­
stych XIX w., tj. w okresie poprzedzającym wybuch rewolucji tajpingow-
skiej. Liczba chłopów, którzy stracili wówczas swoją ziemię lub zmuszeni 
byli ją opuścić, zwiększyła się znacznie, położenie zaś dzierżawców i robot­
ników rolnych uległo też zmianie na gorsze. Dalszy przyrost ludności, 
która osiągnęła prawdopodobnie już w 1833 r. liczbę 400 mln, jeszcze bar­
dziej zaostrzył tę sytuację. Towarzyszyło mu dziwne, dotychczas nie wy­
jaśnione zjawisko znacznego zmniejszenia się powierzchni ziemi uprawnej 
(1812 r. — 791 mln mu, 1833 r. — 737 mln mu). Tym samym istniejąca już 
dysproporcja między przyrostem ludności a niewystarczającą ilością ziemi 
uprawnej została jeszcze bardziej zaakcentowana. 

Do aspektów politycznych kryzysu — już też wiele razy wspomnia­
nych — jak rozkład, korupcja i nieudolność rządu ts'ingowskiego, doszła 
obecnie w pełni uwidoczniona słabość militarna. Wszystkie te czynniki zo-



stały w znacznie większym stopniu ujawnione przez pierwszą wojnę opiu­
mową; rząd ts'ingowski zaś jeszcze bardziej zdyskredytował się niemożnością 
obrony kraju przed obcą agresją oraz polityką ratowania samego siebie 
kosztem kraju. Prestiż dynastii mandżurskiej został bardzo poważnie pod­
ważony; stała się ona teraz nie tylko przedmiotem nienawiści, lecz również, 
co jest zawsze gorsze, pogardy. Ts'ingowie wyraźnie już dojrzeli do utraty 
Mandatu Niebios, który i tak uzurpowali sobie w swoim czasie za pomocą 
podboju. Obecność na tronie od lutego 1850 r. nowego słabego i nieudol­
nego władcy, 20-letniego Sien Fenga, oczywiście też grała na niekorzyść 
Mandżurów. Skutki gospodarcze pierwszej wojny opiumowej były dalszym 
czynnikiem w pogłębianiu kryzysu wewnętrznego, ponieważ rząd ts'ing-
owski przerzucił ciężary odszkodowań na ludność, podwyższając podatki. 
Wynikające z tego pogorszenie sytuacji ekonomicznej ujawniało się m. in. 
w dalszym wzroście ceny srebra (do 1845 r. 1 tael kosztował już od 2000 
do 2300 miedziaków), co z kolei doprowadzić musiało do dalszej pau­
peryzacji wsi. 

Chłopstwo chińskie posiadało — jak już widzieliśmy — wspaniałą tra­
dycję walki i powstań, na której mogło się oprzeć w okresach kryzysu spo­
łecznego. W latach po zakończeniu pierwszej wojny opiumowej tajne sto­
warzyszenia rozwinęły na wielką skalę działalność, zwłaszcza w prowincjach 
południowych, gdzie Triada ze swoim hasłem „Obalić Ts'ingów, przywrócić 
Mingów" przejawiała szczególną aktywność. Nie było ani jednego roku 
pomiędzy 1841 a 1850 bez szeregu miejscowych powstań w poszczególnych 
częściach Chin, a zwłaszcza w Dwóch Kuangach i Hunanie. Na położenie 
w Kuangtungu i Kuangsi wpłynęło dodatkowo przesunięcie punktu cięż­
kości handlu zagranicznego z Kantonu do Szanghaju, które nastąpiło po 
wojnie i spowodowało pogorszenie sytuacji gospodarczej na tych obszarach. 

BEZPOŚREDNIE TŁO REWOLUCJI TAJPINGOWSKIEJ 

Wszystkie wyżej wspomniane czynniki przyczyniły się do powstania 
ruchu tajpingowskiego i tym samym doprowadziły do najważniejszego 
i najdalej idącego ze wszystkich powstań chłopskich, jakie do owego mo­
mentu widziały dzieje Chin. Ruch tajpingowski jednak różnił się też ja­
kościowo od wszystkich poprzednich, ponieważ był pierwszym, który po­
siadał własną, wyraźnie określoną ideologię oraz usiłował, chociaż czę­
ściowo, obalić istniejący feudalny system społeczno-polityczny i zastąpić 
go, w każdym razie w teorii, nowym społeczeństwem. Toteż dlatego, zdaniem 
piszącego te słowa, ruch tajpingowski zasługuje na miano rewolucji, mimo 
ostatecznej klęski, która jest cechą drugorzędną, oraz pewnej ograniczoności 



jego ideologii, postępowania wodzów i niekonsekwencji zarówno w istocie 
programu, jak i w sposobie realizacji. 

Aczkolwiek ruch tajpingowski wypływał z głębokiego kryzysu wewnętrz­
nego Chin, był on równocześnie tworem i wynikiem działalności bardzo 
wąskiej grupy ludzi, których osobowość i poglądy posiadają pierwszorzędne 
znaczenie dla jego zrozumienia. Na czele ich stał Hung Siu-czüan, założy­
ciel ruchu i twórca ideologii tajpingowskiej. Urodził się on w 1814 r. w wiosce 
blisko Huasien (55 km na północ od Kantonu) w rodzinie biednych chło­
pów pochodzenia Hakka *. Hung był wielce uzdolnionym młodzieńcem 
i rodzina uczyniła wszystko, aby umożliwić mu studia, pokładając wielkie 
nadzieje w jego ewentualnej przyszłej karierze. Jednakże próby zdania 
przez niego egzaminów kończyły się szereg razy niepowodzeniem i w latach 
1830—1843 utrzymywał się on z pracy jako nauczyciel wiejski. 

W 1837 r. po trzecim niepowodzeniu przy egzaminach Hung poważnie 
się rozchorował. Podczas 40-dniowej choroby miewał halucynacje, które 
zaważyły żywotnie na jego przyszłości. Później, w 1843 r., przeczytał po­
nownie pewne rozprawy chrześcijańskie, które w 1836 r. otrzymał od 
misjonarza chińskiego w Kantonie; na tej podstawie zinterpretował wizje, 
jakie miewał w czasie choroby, jako odwiedzenie przezeń Nieba Chrześci­
jańskiego, podczas którego została mu powierzona misja stworzenia 
Królestwa Niebiańskiego w Chinach oraz wypędzenia diabłów — Mandżu-
rów. W religijnym kredo Hunga powstała nowa Święta Trójca, złożona 
z Boga-Ojca, Jezusa-Starszego Brata i samego Hunga jako Młodszego 
Brata. Co było jednak szczególnie charakterystyczne i istotne, to fakt, iż 
Hung, który był człowiekiem wykształconym i dobrze oczytanym w klasycz­
nej literaturze konfucjańskiej, połączył elementy chrześcijaństwa, pochodzą­
ce z przeczytanych przezeń broszur, z poglądami wywodzącymi się z kla­
sycznej literatury chińskiej, a zwłaszcza z zawartego w niektórych jej 
dziełach nurtu utopijnego. 

W 1843 r. Hung Siu-czüan rozpoczął propagowanie tej nowej wiary 
w rodzimej wiosce, nawracając najpierw całą swoją rodzinę, z której naj­
istotniejszą rolę miał odegrać jego kuzyn, Hung Żen-kan (1822—1864). 
Nawrócił on również Feng Jün-szana (1822—1852), który był, podobnie jak 

* Hakka (lub po pekińsku k'o czia — rodziny gości lub obcych) stanowią pokaźną 
grupę ludności w Fukien, Kuangtungu i Kuangsi, różniącą się znacznie od innych 
Chińczyków na owych obszarach, przede wszystkim swoim dialektem. Zakłada się, 
iż są oni potomkami późniejszych kolonistów, być może z okresu Południowych Sung. 
Byli oni często prześladowani przez miejscową większość ludności, co całkiem prawdo­
podobnie tłumaczy znaczny udział Hakka w ruchu tajpingowskim oraz w późniejszych 
ruchach rewolucyjnych. 



on sam, nauczycielem wiejskim, a zarazem jego bliskim przyjacielem, krew­
nym i prawdopodobnie kolegą szkolnym. Feng był też Hakka z pochodzenia 
i również, mimo swoich zdolności, nie zdał egzaminów państwowych. 
Nie ma żadnej podstawy, aby wątpić w całkowitą szczerość poglądów wy­
znawanych i szerzonych zarówno przez Hung Siu-czüana, jak i Feng Jün-
-szana. Ikonoklastyczna działalność obydwu w rodzinnej wiosce obudziła 
wobec nich wrogość i zostali zmuszeni do udania się do Kuangsi, gdzie 
Hung posiadał krewnych. 

Po pobycie w Kuangsi Hung wrócił jednak do Huasien, gdzie po­
święcił swój czas przede wszystkim pisaniu i dalszemu rozwijaniu swoich 
idei. Rozprawy, które napisał w owym okresie, chociaż głównie religijne, 
przeniknięte były głęboko istotnymi poglądami egalitarnymi, z których 
najważniejsze głosiły o braterstwie wszystkich ludzi w obliczu Istoty Naj­
wyższej. Idee te jako potencjalnie rewolucyjne i antyfeudalne mogły być, 
a też w przyszłości były, tak pojęte i odczuwane przez jego chłopskich zwo­
lenników. 

W tym samym okresie Feng Jün-szan pozostał w rejonie Kueip'ingu 
w Kuangsi, gdzie głosił nadal religię Hung Siu-czüana, stając się w istocie 
rzeczy głównym prorokiem i organizatorem nowej sekty. On to właśnie 
stworzył Pai Szang-ti Huei (Stowarzyszenie Wielbicieli Boga), pierwsze 
ugrupowanie, które miało stać się kośćcem ruchu tajpingowskiego. W ciągu 
kilku lat udało się Fengowi zdobyć przeszło 2000 wyznawców; większość 
składała się z biednych chłopów, lecz byli wśród nich również górnicy oraz 
węglarze. W grupie tej przeważali ludzie pochodzenia Hakka, lecz obej­
mowała ona też innych Chińczyków, jak i niektórych z narodowości 
Miao (Czuang). Bazą ruchu stał się obszar Tzuczingszan (Góra Ostów, 
50 li na północ od Kueip'ingu), łatwo nadający się do obrony. 

Do 1847 r. nowa sekta zwiększyła znacznie swoje wpływy, zyskując 
jeszcze więcej wyznawców. Utworzyła ona również własną siłę zbrojną, 
którą posługiwała się przede wszystkim dla samoobrony. Należy też 
wspomnieć, iż w niespokojnych warunkach panujących w Kuangsi istniała 
większa ilość jednostek zbrojnych różnego typu, utworzonych przeważnie, 
lecz nie wyłącznie, przez obszarników. Obrazoburcza działalność Wielbi­
cieli Boga doprowadziła z czasem do szeregu konfliktów, gdyż zarówno 
obszarnicy, jak i władze ts'ingowskie zaczęli uważać sektę za organizację 
potencjalnie niebezpieczną i wywrotową. Tak więc Fenga dwa razy areszto­
wano: za pierwszym razem zwolniono go, a za drugim uratowano prze­
kupując urzędników pieniędzmi pochodzącymi ze składek zwolenników 
sekty, którzy odstąpili je z własnych skąpych środków. W tym samym 
okresie Hung Siu-czuan spędził nieco czasu w Kantonie, gdzie otrzymał 



dalsze szkolenie w wierze protestanckiej od I. J. Robertsa, amerykańskiego 
misjonarza baptysty. 

W latach 1847—1849 Stowarzyszenie Wielbicieli Boga przekształcało 
się coraz bardziej w ruch o charakterze politycznym. Wielu członków taj­
nych stowarzyszeń, zwłaszcza Triady, usiłowało wstąpić do niego, lecz 
obydwaj, Hung i Feng, żądali, aby wszyscy nowi zwolennicy przyjmowali 
w całości ich poglądy religijne, co było w większości wypadków zbyt 
daleko idącym wymaganiem dla członków Triady. Istniały również dosyć 
istotne rozbieżności polityczne; Triada była zasadniczo organizacją anty-
ts'ingowską, opowiadającą się za restauracją Mingów. Poglądy zaś Hung 
Siu-czüana wówczas szły już dalej; nie skłaniał się do restauracji Mingów, 
lecz do zastąpienia Ts'ingów całkiem nowym rządem i dynastią. Toteż 
ostatecznie tylko niewielu członków Triady wstąpiło wtedy do Stowarzysze­
nia Wielbicieli Boga, aczkolwiek podczas całego wczesnego okresu ruchu 
tajpingowskiego organizacje Triady sprzyjały w znacznym stopniu jego roz­
wojowi, m. in. przez nieustanną walkę i działalność antyrządową. 

Po wyjściu z więzienia Feng Jün-szan udał się do Kuangtungu, aby 
połączyć się z Hung Siu-czüanem; obaj następnie powrócili do Kuangsi 
w 1849 r. Tymczasem pod nieobecność dwóch pierwszych przywódców ruchu 
na czoło pozbawionej kierownictwa wspólnoty Wielbicieli Boga wysunęło 
się szereg nowych osób. Wśród nich dwaj najważniejsi to Jang Siu-cz'ing 
(1817?—1856) i Siao Cz'ao-kuei (?-1852). Obaj przywłaszczyli sobie istotną 
rolę religijną: Jang proklamował się Głosem Boga, a Siao — Głosem Je­
zusa. Obaj twierdzili, iż mieli objawienia, w czasie których otrzymali wska­
zówki bezpośrednio z samego Nieba. Jeżeli — jak wspomniano — nie 
ma wątpliwości co do szczerości przekonań Hung Siu-czüana i Feng Jün-
-szana, to istnieje wiele powodów, aby wątpić w autentyczność poglądów 
i działalności zarówno Janga, jak i Siao. Faktem jest jednak, iż Jang stał 
się teraz najbardziej wpływowym przywódcą Wielbicieli Boga, a później 
udało mu się odsunąć prawie całkowicie w cień Fenga, pierwotnego propa­
gatora i organizatora sekty. Jang Siu-cz'ing był też pochodzenia Hakka 
z Kuangsi i trudnił się węglarstwem oraz pracą przewoźnika. Siao Cz'ao-
-kuei był biednym chłopem z Kuangsi, bliskim przyjacielem i wspólnikiem 
Janga. 

Dwaj inni przyszli przywódcy również wstąpili do sekty w owym 
okresie. Byli to Szy Ta-k'ai (1821 lub 1831 — 1863) oraz Wei Cz'ang-huei 
(?—1859). Szy był również Hakka, pochodzącym z zamożnej rodziny chłop­
skiej, gdy natomiast Wei wywodził się z gentry, lecz narodowości Czuang. 
Owa czwórka, wraz z Hungiem i Fengiem, stanowiła historyczną, główną 
czołówkę kierownictwa ruchu tajpingowskiego. Tworzyli oni nieco swoiste 



bractwo, gdyż mimo silnych egalitarnych tendencji ruchu grupa sześciu wo­
dzów zajmowała od samego początku stanowisko o wiele wyższe od szere­
gowych członków. Pewną rolę we wczesnym okresie odgrywał również 
niejaki Hung Ta-cz'uan (?—1852). Owa postać stała się przyczyną znacz­
nego zamieszania w dziejopisarstwie dotyczącym tajpingów, ponieważ 
niektórzy z wcześniejszych autorów uważali go za głównego przywódcę 
całego ruchu. W istocie rzeczy był on chłopem z Hunanu, również niedo­
szłym uczonym, posiadającym dobrą znajomość spraw wojskowych i bę­
dącym przywódcą jednego ze stowarzyszeń Triady. 

W 1849 r., na tle dalszego wzrostu sekty, jej wzmagających się kon­
fliktów z władzami ts'ingowskimi oraz dojrzewania poglądów, przywódcy 
rozpoczęli szykować swoje plany otwartej insurekcji przeciwko Ts'ingom 
w celu zrealizowania podstawowych zamierzeń ruchu — założenia nowego 
państwa i społeczeństwa zgodnie z ich własną wizją. Periodyzacja ruchu 
tajpingowskiego, ogólnie rzecz biorąc, była następująca. Składa się z dwóch 
zasadniczych okresów: pierwszy — to rozszerzenie ruchu i zwycięskie 
posuwanie się naprzód w latach 1850—1856, a można go podzielić na: 
a) lata 1850—1853, obejmujące marsz na Północ i zdobycie Nankinu, 
oraz b) lata 1853—1856, w których kontynuowano kampanię przeciwko 
Ts'ingom, aż do chwili kryzysu w łonie kierownictwa tajpingów na jesieni 
1856 r.; drugi — to rozkład i upadek ruchu, od jesieni 1856 r. aż do lipca 
1864 r. Ten ostatni można z kolei podzielić na a) lata 1856—1861 — obrona 
przeciwko pierwszym próbom otoczenia państwa tajpingowskiego, oraz 
b) lata 1861 — 1864 — ostateczne okrążenie i klęska ruchu tajpingowskiego. 

OKRES ZWYCIĘSTW. PIERWSZY ETAP (LIPIEC 1850 - MARZEC 1853) 

Zgodnie ze swoimi planami wodzowie tajpingów zaczęli w lipcu 
1850 r. gromadzić wszystkich członków Stowarzyszenia Wielbicieli Boga 
w okolicy wioski Czint'ien, w pobliżu Góry Ostów, celem zakończenia 
swoich przygotowań do rewolucji. Cała zebrana w ten sposób siła liczyła 
prawdopodobnie 20—30 tys. mężczyzn, kobiet i dzieci, w tym tylko 
około 5 tys. mężczyzn zdolnych do noszenia broni. Większość tych, którzy 
skupili się w Czint'ien, to Hakka, lecz grupa obejmowała również innych 
Chińczyków, jak i Czuang. Znaczna większość składała się z biednych chło­
pów, chociaż byli też — jak wspomniano — wśród członków sekty górnicy 
i węglarze. Zgromadzenie się Wielbicieli Boga zwróciło na siebie w należy­
tym czasie uwagę władz ts'ingowskich, lecz wojska rządowe, wysłane w celu 
ich zaatakowania, poniosły szereg dotkliwych porażek. 

Po przeszło sześciu miesiącach lokalnych walk przywódcy ogłosili 



11 stycznia 1851 r. założenie Ta i P'ing Tien Kuo — Niebiańskiego 
Królestwa Wielkiego Pokoju. 

W zależności od kontekstu słowa Ta i P'ing, które pochodzą z klasycz­
nej literatury chińskiej, można przetłumaczyć albo jak zazwyczaj „Wielki 
Pokój", albo też, z równym uzasadnieniem, jako „Wielka Równość" 
czy „Wielki Dobrobyt". W niniejszej pracy użyty został bardziej trady­
cyjny przekład, chociaż pod pewnymi względami następne dwa tłumacze­
nia są, być może, bliższe prawdy w świetle programu tajpingów. Używana 
jest pisownia „tajping" zamiast słusznej „Tai P'ing", gdyż przyjęła się ona 
już, w pewnym stopniu, w piśmiennictwie polskim. W samej nazwie spo­
strzec można osobliwą symbiozę idei chrześcijańskich i konfucjańskich; 
„Królestwo Niebiańskie" ma wyraźne pochodzenie chrześcijańskie, gdy 
natomiast termin „Wielki Pokój" jest ewidentnie pochodzenia konfucjań-
skiego. Nazwa zaś implikowała zamiar przystosowania idei religijnych 
i utopijnych do utworzenia nowego społeczeństwa, w którym wszyscy 
ludzie byliby braćmi. Stanowiło to tym samym odbicie odwiecznych ma­
rzeń chłopskich o społeczeństwie, w którym nie byłoby ani biednych, ani 
bogatych, a sprawiedliwość i równość obejmowałyby wszystkich. W tym 
też sensie tajpingowie mogli wykorzystać — i faktycznie w pełni wykorzy­
stali — rewolucyjny potencjał wczesnego chrześcijaństwa, zwłaszcza przez 
wyłożenie go w sposób fundamentalistyczny. Równocześnie chińskie źródła 
tej utopii cieszyły się starodawnym rodowodem; znajdowały się one m. in. 
w Księdze rytuałów {Li Czi), jednej z pozycji kanonu konfucjańskiego, 
a zwłaszcza we wspaniałym fragmencie o Ta T'ung (Wielkiej Wspólnocie), 
tej wzniosłej wizji Raju Utraconego, i przez to mogły znaleźć łatwiejsze 
zrozumienie i poparcie. 

Podstawowym celem ruchu było jednak obalenie panowania obcej 
dynastii ts'ingowskiej i w miarę rozwoju ów aspekt antymandżurski stał 
się coraz bardziej widoczny, zarówno w teorii, jak i w praktyce. Równo­
cześnie, ponieważ tajpingowie uważali się za posiadaczy jedynej walidnej 
ideologii, stali się oni automatycznie zażartymi przeciwnikami konfucja­
nizmu, a tym samym uczonych-dygnitarzy, głównych jego głosicieli. Ich 
sprzeciw wobec gentry posiadał jednak również aspekt społeczny i poli­
tyczny; społeczny, ponieważ gentry była warstwą obszarniczą; polityczny, 
gdyż stanowiła ostoję władzy mandżurskiej. Nie trzeba dodawać, iż nie­
tolerancja religijna tajpingów była również wymierzona przeciwko bud­
dyzmowi i taoizmowi, ich potencjalnym rywalom w tej dziedzinie. 

Element fanatyzmu religijnego wczesnych tajpingów, tj. pierwotnych 
Wielbicieli Boga, był zjawiskiem niewątpliwym, lecz również i bardzo 
istotnym czynnikiem, który w znacznym stopniu tłumaczy ich wielką bo-



jowość i pierwsze sukcesy. Uważali się oni za Naród Wybrany, a w pewnym 
sensie też nim byli. W organizacji zaś ruchu na tym etapie duch egalitarny 
znalazł również swoje odbicie w założeniu tzw. Świętego (tj. wspólnego) 
Skarbca, do którego wszyscy członkowie sekty przekazali całe swoje mie­
nie oraz w którym składano wszystkie zapasy zdobyte przez siły taj-
pingowskie. Codzienne potrzeby członków — żywność i odzież — miały być 
zaspokajane przez Święty Skarbiec, co też faktycznie realizowano przez 
cały pierwszy okres. Ten element prymitywnego komunizmu był niewątpli­
wie, z wielu powodów, korzystny dla tajpingów i stał się siłą przyciągającą 
wielu biednych. Należy jednak zaznaczyć, iż od samego początku egali­
taryzm owej instytucji został ograniczony tym, iż wodzowie otrzymywali 
większy przydział niż pozostali członkowie. 

Siły zbrojne tajpingów zorganizowane były jako wysoce zdyscyplino­
wane oddziały, a opierały się na wzorze zaczerpniętym prawie w całości 
z Czou Li {Rytuały Czou); owa księga miała później również służyć za 
wzorzec dla utworzenia rządu w Nankinie i dla ustawodawstwa tajpingow-
skiego. Efektywność tej organizacji, wraz z ferworem religijnym tajpingów, 
uczyniła z ich armii groźną, wysoce ideową siłę. W owym czasie dowództwo 
wojsk podzielone zostało też między głównych przywódców ruchu. 

Miejscowe władze ts'ingowskie okazały się całkiem niezdolne do upo­
rania się z tajpingami, a specjalny Komisarz Cesarski, przysłany do Kuangsi, 
też nie mógł osiągnąć powodzenia. Tajpingowie przenieśli wówczas wszyst­
kie swoje siły do miasta Jungan (obecnie Mengszan) w północnym Kuangsi, 
gdzie przebywali od 25 września 1851 do 6 kwietnia 1852 r. Podczas 
pobytu tajpingów w tej miejscowości wojska ts'ingowskie podeszły tu 
i otoczyły ich ze wszystkich stron. W tym czasie dokonano dalszej organi­
zacji państwa tajpingowskiego. Hung Siu-czüan już w marcu 1851 r. ogłosił 
się T'ien Wangiem — Niebiańskim Królem państwa tajpingowskiego. Pod­
jął decyzję nieposługiwania się tytułem cesarza zarówno ze względów reli­
gijnych, gdyż słowo to (ti) występowało w tajpingowskim sformułowaniu 
pojęcia Boga, jak i z powodów politycznych, aby uniknąć wzbudzenia nieza­
dowolenia i rywalizacji innych przywódców. Celem zaspokojenia ambicji 
otrzymali oni również 17 grudnia 1851 r. tytuły wang. Tak więc Jang Siu-
-cz'ing został Wangiem Wschodnim, obejmując równocześnie funkcje 
głównodowodzącego armii; Siao Cz'ao-kuei natomiast Wangiem Zachod­
nim i zastępcą głównodowodzącego; Feng Jün-szan był mianowany Wan­
giem Południowym i generałem dowodzącym wojskami straży przedniej; 
Wei Cz'ang-huei stał się Wangiem Północnym i generałem dowodzącym 
wojskami straży tylnej, gdy natomiast Szy Ta-k'ai otrzymał stanowisko 
Wanga Pomocnika. Słowo wang można przetłumaczyć jako „król" lub 



„książę". W europejskiej literaturze historycznej utarł się zwyczaj nazywa­
nia sześciu wyżej wspomnianych wodzów „królami", przy równoczesnym 
stosowaniu terminu „książę" dla późniejszych przywódców, którzy otrzy­
mali ten sam tytuł. Wydaje się, iż wywołuje się w ten sposób niepotrzebne 
zamieszanie; dlatego też słowo wang zostanie tłumaczone przez cały okres 
tajpingowski jako „król". _ 

Ostatni czterej Wangowie mieli jednak być wszyscy podporządkowani 
Królowi Wschodniemu, gdyż Jang stał się już wówczas najmocniejszą 
osobistością w kierownictwie, głównym organizatorem i strategiem ruchu 
tajpingowskiego. Hung Siu-czüan odsunął się lub został odsunięty od 
aktywnej działalności politycznej, przyjmując tylko rolę założyciela sekty. 
Pozwolono również każdemu z Wangów założyć własny dwór oraz posia­
dać swoich urzędników i zwolenników. Wszystkie te posunięcia były brze­
mienne w jak najgorsze dla przyszłości ruchu skutki; stanowiły one 
również pierwszą oznakę procesu demoralizacji wodzów — i to jeszcze przed 
osiągnięciem przez nich wielkich sukcesów — w którym najistotniejszym 
momentem było oderwanie się kierownictwa od szeregowych członków 
ruchu. 

W kwietniu tajpingowie, którzy liczyli teraz przypuszczalnie około 
40 tys. ludzi, zdecydowali się przełamać oblężenie Junganu. Osiągnęli w tym 
pełne powodzenie, rozbili wojska ts'ingowskie i wymaszerowali na Pół­
noc, aby oblegać Kueilin, ważny ośrodek w północnym Kuangsi. W owym 
właśnie okresie Hung Ta-cz'üan dostał się do niewoli i został później okrut­
nie stracony w Pekinie. Członkowie Triady zaś nadal współpracowali 
z tajpingami. Tajpingowie spędzili cały miesiąc (18 kwiecień — 18 maja 
1852) na nieudanych próbach zdobycia Kueilinu. Główną przyczynę ich 
niepowodzenia stanowił brak właściwego sprzętu; posiadali bardzo nie­
wiele broni palnej i nie mieli prawie wcale artylerii. Tylko niezłomna od­
waga pobudzała ich do wielokrotnego szturmowania silnych murów miasta, 
w którym schroniły się wojska ts'ingowskie, bojąc się spotkania z tajpin­
gami w otwartym polu. 

Po utracie wielu swoich bojowników tajpingowie zaniechali oblężenia 
i zdecydowali się ruszyć w kierunku Hunanu. W tym czasie przestali oni 
już być tylko lokalnym powstaniem w Kuangsi, stając się ogólną insurekcją 
w skali krajowej. Podczas marszu do Hunanu stracili swojego najbardziej 
chyba uzdolnionego i zapewne najskromniejszego z przywódców, Feng 
Jün-szana, gorliwego kaznodzieję ewangelii tajpingów, który został zabity 
pociskiem artyleryjskim. Owo wydarzenie wzmocniło jeszcze bardziej 
pozycję Jang Siu-cz'inga, której teraz nikt już nie był w stanie podważyć. 

Dotarłszy do południowego Hunanu, gdzie dalsze tysiące biednych 



chłopów wstąpiły w ich szeregi, tajpingowie przedarli się, jak potok górski, 
przez olbrzymią prowincję, docierając jeszcze w sierpniu 1852 r. do jej 
stolicy, Cz'angsza. Jeszcze raz usiłowali tu zająć wielkie miasto i znów 
ponieśli porażkę z tych samych powodów co i pod murami Kueiłinu. Oblę­
żenie trwało od 11 września do 30 listopada. W tym czasie znaleziono 
też — dość fortunnie — odpowiednią pieczęć nefrytową, którą uznano za 
symbol potęgi Niebiańskiego Króla. Hung Siu-czüana witano teraz okrzy­
kiem „Wan Sui" (Niech żyje 10 tys. lat), który wówczas wznoszono wy­
łącznie na cześć cesarza. 

Po niepowodzeniu pod Cz'angsza, gdzie zginął drugi z wodzów, Siao 
Cz'ao-kuei, bliski przyjaciel Jang Siu-cz'inga, tajpingowie wyruszyli na 
Północ. Dzięki tchórzostwu i nieudolności generałów ts'ingowskich udało 
się im 13 grudnia zdobyć bez żadnego oporu miasto Joczou w północno-
-wschodnim Hunanie. Znaleźli oni tu olbrzymie składy sprzętu wojskowego, 
datujące się jeszcze z czasów rebelii Wu San-kuei. Za pomocą tych nowych 
zapasów broni, wzmocnieni też pokaźną liczbą rekrutów, tajpingowie 
wkroczyli do Hupei i kontynuując ze zdumiewającą szybkością swój marsz 
naprzód zdobyli stolicę tej prowincji, Wuczang, który pozostał w ich rę­
kach od 12 stycznia do 9 lutego 1853 r. Tajpingowie zdobyli faktycznie 
również dwa miasta, leżące na północnym brzegu Jangtse, naprzeciw Wu-
czangu, tj. Hanjang i Hankou. Owe trzy miasta znane są po chińsku pod 
nazwą Wuhan. Następnie w lutym powstańcy, stanowiący już ogromną 
rzeszę około pół miliona mężczyzn, kobiet i dzieci, zwrócili się ku Wscho­
dowi. Ich flota złożona z przeszło 10 tys. dżonek popłynęła w dół Jangtse, 
armie natomiast maszerowały po obu brzegach Wielkiej Rzeki. Żadna siła 
nie była w stanie zatrzymać tak olbrzymiej lawiny, poruszającej się z szyb­
kością przeciętnie 20 km dziennie. Wojska ts'ingowskie rozpierzchły się 
w panice, by ratować swoje życie. 18 lutego tajpingowie zdobyli Kiukiang 
(Cziucziang), kluczowy ośrodek w północnym Kiangsi, a 24 lutego zajęli 
ważne miasto Anking (Anczing) w Anhuei. 

Licząc już ponad milion ludzi, chociaż ich efektywna siła bojowa 
nie mogła być większa niż 150 tys. żołnierzy, powstańcy 8 marca dotarli 
do bram Nankinu, stolicy założyciela dynastii mingowskiej. Po ostrym 
starciu z garnizonem mandżurskim zdobyli oni 19 marca ów niezmiernie 
istotny ośrodek. Utrzymując nadal swoją fantastyczną szybkość, parli dalej 
na Wschód, aby 30 marca zdobyć Czinkiang na skrzyżowaniu Wielkiego 
Kanału i Jangtse, a następnego dnia Jangczou, niedaleko północnego brzegu. 
W kampanii tej najwybitniejszą cechą armii tajpingowskiej była niesły­
chana mobilność i zdolność manewrowania, które więcej niż wyrównywały 
braki jej uzbrojenia. 



Podczas swojego marszu z Południa tajpingowie prowadzili iście ple-
bejską walkę; wybili większość urzędników ts'ingo\vskich, którzy wpadli 
w ich ręce, oraz wytępili wszystkich Mandżurów, bez względu na stanowi­
sko, wiek lub płeć; często przepędzali, a czasami zabijali obszarników, pa­
lili urzędy i rejestry ziemskie. Dzięki temu wszędzie, gdzie przybyli, biedni 

Pieczęć tajpingów 

chłopi witali ich z radością. Lecz równocześnie tajpingowie nie ustanowili 
na znacznej części terytorium, przez które przeszli, żadnej nowej formy 
władzy administracyjnej, tak że większość tych ziem została dosyć szybko 
ponownie opanowana przez biurokratów ts'ingowskich i miejscową gentry. 

Po zdobyciu Nankinu wodzowie tajpingów, działający na podstawie 
decyzji, którą przypuszczalnie podjęli o wiele wcześniej, zatrzymali się 
w mieście, przekształcając je w stolicę państwa tajpingowskiego. Zmieniono 
też jego nazwę na Tienczing — Niebiańska Stolica. Tajpingowie uczynili 
to w okresie, gdy w rzeczywistości główne siły rządu ts'ingowskiego nie były 
jeszcze pokonane i tym samym Mandżurowie uzyskali sposobność, by 
dojść do siebie po wstrząsach wywołanych swoimi pierwszymi wielkimi 
klęskami. 

Założenie stolicy w Nankinie spowodowało utracenie znacznej części 
impetu przez wojska tajpingowskie. Toteż powyższa decyzja posiadała 
z wielu względów fundamentalne znaczenie. Nankin okazał się Kapuą 
tajpingów; tendencje do demoralizacji, które ujawniły się nawet na pierw­
szym etapie ruchu, uzyskały teraz znacznie większe możliwości rozkwitu. 
Zarówno Niebiański Król, jak i Wschodni Król delektowali się pokazywa-





niem splendoru i przepychu; kazali sobie wybudować wspaniałe pałace, 
w których umieszczono ich liczne haremy. Znaczna część innych przywód­
ców dorównywała im w owej pogoni za doczesną rozkoszą, wykorzystując 
też w tym celu Święty Skarbiec. 

Z pierwotnego rdzenia Wielbicieli Boga pozostało prawdopodobnie 
tylko około 10 tys. wśród wielkiej masy ponad miliona nowych członków 
ruchu. Nazywano ich teraz „starszymi braćmi" i prawie wszyscy oni zaj­
mowali w nowej stolicy wysokie stanowiska w rządzie i w armii. W ten 
sposób zostali też dotknięci, w mniejszym lub większym stopniu, szybko 
szerzącą się demoralizacją, która — wydaje się — towarzyszyła również 
wszystkim wcześniejszym ruchom chłopskim w dziejach Chin. Upojeni po­
wodzeniem początkowych zwycięstw wodzowie tajpingowscy zlekceważyli 
też problem szukania sojuszników dla swojego ruchu, a takie podejście 
przejawiało się zwłaszcza w ich stosunku do tajnych stowarzyszeń, które 
okazywały im pomoc podczas marszu na Północ. Zażądano obecnie od 
nich pełnej akceptacji wiary tajpingowskiej w sposób nawet bardziej ka­
tegoryczny niż poprzednio. 

Aczkolwiek siły ts'ingowskie były całkiem niezdolne do przeciwstawie­
nia się marszowi naprzód armii tajpingów, trzymały się one jej tyłów na 
całej trasie od Kuangsi i teraz, wraz z innymi jednostkami z Północy, przy­
bliżyły się do Nankinu. W niedługim czasie zostały założone dwa duże 
obozy wojsk mandżurskich w pobliżu stolicy tajpingów — Wielki Obóz 
Kiangnan (Cziangnan — na południe od rzeki), niedaleko grobowców min-
gowskich, oraz Wielki Obóz Kiangpei (Cziangpei — na północ od 
rzeki). Obydwa te obozy nękały Nankin w znacznym stopniu i chociaż 
były szereg razy rozbite i rozpędzone przez tajpingów, zostały za każdym 
razem odbudowane. 

OKRES ZWYCIĘSTW. DRUGI ETAP (MARZEC 1853 - WRZESIEŃ 1856) 

Po ustanowieniu się w Nankinie tajpingowie, mimo utraty większości 
terytorium, przez które przeszli, stanowili jednak nadal znaczną potęgę, 
zarówno jako siła militarna, jak i potencjał rewolucyjny. Zajmowane 
przez nich tereny rozciągały się od Joczou do Czinkiangu, sięgając w głąb 
od obydwu brzegów Jangtse na odległość 75 do 150 km. Były to też jedne 
z najbogatszych i najżyźniejszych ziem w całym kraju. W owym okresie 
tajpingowie panowali też całkowicie nad tą częścią Jangtse, która przebie­
gała przez ich terytorium, co miało dla nich kapitalne znaczenie, gdyż 
umożliwiało przewóz dostatecznych zapasów żywności zarówno dla 
stolicy, jak i dla wojsk, których większość stacjonowała wokół niej ze 



względu na wspomnianą obecność obozów ts'ingowskich na północnym 
i południowym brzegu rzeki. 

Impet w znacznej mierze utracono, lecz tajpingowie bynajmniej nie 
wyrzekli się swojego ostatecznego celu, jaki stanowiło całkowite obalenie 
władzy mandżurskiej. Byli też w stanie przedsięwziąć jeszcze poważne wy­
siłki militarne i wysunąć pewne przemyślane koncepcje strategiczne. Uło­
żony wówczas główny plan zakładał dokonanie wielkiego ruchu kleszczo­
wego; miano wysłać dwie ekspedycje, jedną na Północ, drugą na Zachód, 
w wyniku zaś ich powodzenia nastąpiłby podbój Chin Północnych i całej 
górnej doliny Jangtse. Obydwie armie miały zakończyć swoje kampanie 
przez spotkanie się w rejonie Wuhanu. 

Ekspedycja Północna jest lepiej znana, być może dlatego, iż była ona 
bardziej dramatyczna i brzemienna w skutki. Rozpoczęła się w maju 1853 r., 
a dowódcami jej byli Lin Feng-siang (?—1855) oraz Li K'ai-fang (?—1855). 
Obaj byli Czuangami z Kuangsi, a Lin jednym z najzdolniejszych generałów 
tajpingowskich. Armia ich stanowiła jednak stosunkowo małą siłę, liczącą 
prawdopodobnie około 30 tys. żołnierzy. Jej zasadniczym celem było zdo­
bycie Pekinu. Nie jest jasne, dlaczego przywódcy tajpingów nie przydzielili 
większych sił do tak ważnego przedsięwzięcia. Armia wyruszyła w kierunku 
północno-zachodnim przez Anhuei, wkraczając następnie do Honanu. 
Na ogół unikano zajmowania miast, jednak usiłowano zdobyć K'aifeng, 
stolicę Honanu. Próba ta nie powiodła się i spowodowała znaczne straty 
ludzkie. Po przeprawie przez Rzekę Żółtą, co samo w sobie okazało się 
wielce trudne. Ekspedycja Północna poświęciła następnie prawie dwa 
miesiące (7 lipca — 1 września) na bezskuteczne oblężenie miasta Huai-
cz'ing w północno-zachodnim Honanie; w tej trudnej do wytłumaczenia 
akcji stracono zarówno cenny czas, jak i ludzi. Był to najprawdopodobniej 
punkt zwrotny całej kampanii. 

Aczkolwiek liczyła ona już mniej niż 20 tys. żołnierzy, armia wyruszyła 
naprzód do Szansi, a w październiku weszła do Czyli, zbliżając się do 
miasta Paoting, na południowy zachód od Pekinu. W stolicy powstała 
panika; dwór szykował się gwałtownie do ucieczki, natomiast stosunek 
ludności chińskiej wskazywał na to, iż chętnie będzie witać tajpingów. 
Ts'ingowie jednak uzyskali dosyć czasu na to, aby zgromadzić wszystkie 
możliwe siły, o wiele przewyższające liczebnie posuwające się naprzód 
jednostki tajpingowskie. Z niewiadomego powodu zamiast maszerować na 
Pekin tajpingowie wyruszyli dalej na Wschód, docierając 30 października 
do przedmieść Tientsinu. Nie byli jednak w stanie zdobyć tego miasta, 
przede wszystkim ze względu na brak dostatecznej ilości artylerii. Roz­
poczęła się teraz ostra zima północnochińska, a tajpingowie, wszyscy po-



łudniowcy, nie przyzwyczajeni do północnego klimatu i pozbawieni odpo­
wiedniej odzieży, okopali się na zimę w oczekiwaniu dalszych posiłków, 
znosząc niezliczone cierpienia i niedostatki. Ts'ingowie wysłali przeciwko 
nim liczne oddziały jazdy — nadającej się do wykorzystania na Nizinie 
Północnochińskiej — pod dowództwem ich głównego generała, księcia 
mongolskiego plemienia Chorczyn, Senggerinczina (Seng-ko-lin-cz'in 
po chińsku). 

W styczniu 1854 r. przywódcy tajpingów wysłali Ekspedycji Północnej 
posiłki w liczbie 30 do 40 tys. żołnierzy; było to jednak zbyt późno i zbyt 
mało. Wojska te dotarły do północno-zachodniego Szantungu w kwietniu, 
lecz nie zdołały się połączyć z resztkami ekspedycji, same zaś zostały w maju 
otoczone i rozbite. Pierwotną armię podzielono w tym czasie na dwie 
części: jedną pod Lin Feng-siangiem, drugą pod Li K'ai-fangiem. Po całym 
roku przewlekłej, bohaterskiej obrony obydwa te zgrupowania zostały 
zniszczone w marcu i w maju 1855 r., a zarówno Lin, jak i później Li schwy-
ceni i straceni; zachowała się zaledwie garstka żołnierzy, niektórzy z nich 
zdołali połączyć się z powstańcami Nien. 

Ekspedycja Północna stanęła wobec problemów, których nie zdołała 
rozwiązać. Nawiązano bardzo niewiele kontaktów z miejscową ludnością. 
Południowcy nie znali dialektu północnego i nie orientowali się w lokalnych 
warunkach, dlatego też nie zdołali uzyskać tak znacznego poparcia chłop­
stwa, jak to, którym cieszyli się tajpingowie podczas marszu z Kuangsi 
do Jangtse. Nie uczyniono też prawie żadnych starań, aby połączyć się z dzia­
łającymi przeciwko Ts'ingom powstańcami chłopskimi, jak np. oddziałami 
Nien, głównie dlatego, iż Ekspedycja Północna nie przeszła przez te okręgi, 
w których byli oni najaktywniejsi. 

Nien — to ruch chłopski, prowadzony przez stowarzyszenia tajne, któ­
rego działalność rozprzestrzeniła się na Szantung, Honan i Anhuei. Głównym 
zamierzeniem Nien było prowadzenie walki antydynastycznej i chociaż 
ich program społeczny nie szedł — o ile wiadomo — daleko, zdołali oni 
uzyskać kontrolę nad znaczną częścią wspomnianych trzech prowincji. 
Działalność poszczególnych jednostek Nien, które zachowywały pełną 
autonomię, była jednak bardzo mało skoordynowana. Nien posługiwali 
się dużą ilością jazdy, dzięki czemu prowadzili wysoce skuteczne, lotne 
działania wojenne, używając swoich silnie ufortyfikowanych wiosek jako 
baz. Ich połączenie z ruchem tajpingowskim na tym etapie było całkiem 
przypadkowe i luźne, a brak koordynacji i współpracy miał mieć zgubne 
skutki zarówno dla losów Nien, jak i tajpingów. Niemniej jednak Nien 
przedstawiali znaczną siłę, przypuszczalnie liczyli około 100 tys. ludzi 
w 1853 r., a w 1855 r. 200— 300 tys. Należy wspomnieć, iż przez cały okres 



istnienia państwa tajpingowskiego wybuchały liczne inne powstania lokalne 
przeciwko Ts'ingom w różnych częściach kraju. Tajpingowie jednak w mi­
nimalnym tylko stopniu usiłowali wykorzystać te ruchy oraz ustanowić 
z nimi łączność i współpracę. Ruchy te w istocie rzeczy stanowiły pomoc dla 
tajpingów, gdyż odciągały od nich w różnych okresach znaczne siły 
ts'ingowskie. 

Klęska poniesiona przez Ekspedycję Północną miała niezmiernie po­
ważne konsekwencje dla tajpingów, ponieważ dała ona rządowi ts'ingow-
skiemu pierwszą rzeczywistą sposobność, aby otrząsnąć się z poprzednich 
porażek, mimo że — jak się wkrótce okazało — w istocie rzeczy nie sami 
Mandżurowie byli w stanie osiągnąć ostateczne zwycięstwo nad tajpin-
gami, lecz inna siła, mianowicie chińska gentry. 

Ekspedycja Zachodnia też wyruszyła w maju 1853 r., w parę tygodni 
po wymarszu Północnej. Opuszczając główne pozycje tajpingów w Anhuei, 
skierowała się do Kiangsi i Hupei, głównym zaś jej celem było przywróce­
nie utraconej kontroli nad Wuhanem oraz uzyskanie i umocnienie pano­
wania nad górną częścią doliny Jangtse. Istniały trzy szczególnie kluczowe 
pozycje w tych rejonach, których utrzymanie było niezbędne zarówno dla 
samego istnienia państwa tajpingowskiego, jak i dla kontroli nad Jangtse. 
Były to Wuhan, Kiukiang i Anking. Tym też tłumaczy się, dlaczego walki 
o te trzy miasta odzwierciedlają w dużym stopniu istotny sens poszczegól­
nych kampanii. Aczkolwiek Ekspedycja Zachodnia ostatecznie dokonała 
w czerwcu 1854 r. drugiego podboju Wuhanu, udało się jej utrzymać trój­
miasto tylko przez pół roku, straciła je bowiem w październiku w wyniku 
ataków Armii Hunańskiej Tseng Kuo-fana. Armia Hunańska skutecznie 
odbiła wcześniej ataki tajpingów w Hunanie, zwłaszcza na Cz'angsza, 
a w 1854 r. zaczęła również zadawać porażki flocie tajpingowskiej, do­
tychczas panującej całkowicie nad Jangtse. 

Należy obecnie zająć się problemem głównych sił przeciwstawiających 
się tajpingom; nie były to ani chorągwie mandżurskie, ani tym bardziej 
pozbawiona wartości militarnej Armia Zielonej Flagi, lecz nowe jednostki, 
zorganizowane — przy niechętnej aprobacie reżymu ts'ingowskiego — 
przez chińską gentry. Ich prototyp stanowiła Armia Hunańska (często 
zwana w literaturze owego okresu „odważnymi z Hunanu"), założona przez 
Tseng Kuo-fana (1811 — 1872). Tseng pochodził z rodziny obszarniczej 
w Hunanie i był wysokim dygnitarzem w administracji ts'ingowskiej, cie­
szącym się znacznym powodzeniem. Aczkolwiek należał on do grupy 
43 osób ostatecznie desygnowanych do organizowania i dowodzenia jedno­
stkami tego typu, był on niewątpliwie najważniejszy z nich i miał nie­
zmiernie rozległe wpływy. Tseng rozpoczął organizowanie swojej armii 



już w listopadzie 1852 r., lecz wkrótce przekształcił ją tak, iż stała się nie 
tyle miejscowym oddziałem obrony prowadzonym przez gentry, podobnym 
do istniejących w przeszłości, ile rzeczywistą armią prowincjonalną, której 
działalność nie ograniczała się później bynajmniej tylko do rodzimego 
terytorium. 

Mimo że tajpingowie zadali jej wiele porażek — a raz była ona prawie 
całkowicie rozbita — Armia Hunańska stała się główną siłą walczącą 
przeciwko tajpingom w ciągu całej wojny. Tseng Kuo-fan polegał przede 
wszystkim na poparciu hunańskiej gentry; oni tę armię finansowali i sta­
nowili jej korpus oficerski, żołnierzy natomiast rekrutowano przeważnie 
wśród zamożnych chłopów z bardziej odległych i zacofanych okręgów 
górskich. Armia Hunańska opłacana była hojnie, otrzymywała bowiem 
o wiele wyższy żołd niż jakiekolwiek inne jednostki armii ts'ingowskiej. 
Tseng rozbudował tę siłę jako wyłącznie swoją osobistą armię; oficerowie 
i żołnierze mieli być przede wszystkim wierni jemu, a nie rządowi. Wypła­
cał im żołd z wpływów od gentry oraz z funduszów znajdujących się pod 
jego kontrolą, pochodzących m. in. z likinu (liczin — miejscowe tranzytowe 
opłaty celne) zbieranego na obszarach przez niego zarządzanych. Utworze­
nie armii takiego typu miało, abstrahując od jej roli podczas rewolucji 
tajpingowskiej, bardzo daleko idące konsekwencje dla losu samych Chin 
w ciągu całego następnego wieku. 

Wielu autorów przedstawia Tseng Kuo-fana i jemu podobnych jako 
działających w obronie wiary i tradycji konfucjańskiej przeciwko ikono-
klastycznym ideom i działalności tajpingów. Jest to obraz niezmiernie mylny, 
jednostronny i wypaczony. Aczkolwiek nie ma wątpliwości, iż delikatne 
konfucjańskie uczucia Tsenga i innych z jego klasy raziła tajpingowska forma 
chrześcijaństwa — co samo w sobie było odbiciem ksenofobicznego aspektu 
kompleksu Państwa Środka przewagi i wyższości kultury chińskiej — sprawa 
ta nie była bynajmniej ani jedyna, ani najważniejsza. Jest oczywiście 
prawdą, iż obce pochodzenie chrześcijaństwa tajpingowskiego dostarczyło, 
w warunkach wówczas w Chinach panujących, Tsengowi znakomitej 
broni. Lecz o wiele ważniejszy jednak był fakt, iż tajpingowie, zwłaszcza 
na wczesnym etapie swojego ruchu, rozpętali rewolucję agrarną — chociaż 
ograniczoną w swoim zasięgu — przeciwko wszystkim obszarnikom chiń­
skim; łączyła się ona również z ich polityką wywłaszczania majątków wszel­
kich bogaczy. Tak więc chińska gentry organizowała siły zbrojne prze­
ciwko rewolucji tajpingowskiej w obronie swojej renty gruntowej, swojego 
mienia, a czasami i własnej skóry, a nie przewróconych tabliczek w świąty­
niach konfucjańskich, jednocząc się w tym celu z reżymem ts'ingowskim, 
a później również i z mocarstwami obcymi. 



Na podstawie tego, co widać było w dotychczasowym zachowaniu gentry, 
zwłaszcza podczas podboju mandżurskiego, można śmiało założyć, że jeśli­
by jej ziemie i własność pozostawiono nietkniętą, mogłaby się ona była 
pogodzić z panowaniem tajpingów, mimo spraw związanych z ideologią 
i religią. Być może znalazłoby się wielu chętnych do służenia nowemu 
rządowi, gdyż w głębi ich serc mogła zabłysnąć nawet i sympatia do anty-
mandżurskiego programu tajpingów. Jednakże antymandżuryzm połączony 
z rewolucją agrarną i ustanowieniem nowego rządu w Nankinie, w którym 
nie zarezerwowano dla nich specjalnych stanowisk, lecz przeciwnie, zastrze­
żono wszystkie główne pozycje dla elity tajpingowskiej — to wszystko owym 
panom stanowczo do gustu nie przypadało. Tym samym gdy już przeciwsta­
wiali się ruchowi chłopskiemu, nieubłagana logika rozwoju historycznego 
popchnęła ich dalej, do czynów, które były równoznaczne z działaniem 
wbrew interesom własnego kraju, tj. do popierania skorumpowanego i prze­
gniłego obcego reżymu mandżurskiego. 

Ekspedycja Zachodnia faktycznie też zakończyła się niepowodzeniem 
i ostatecznie przekształciła się w długą, ze zmiennymi losami prowadzoną 
walkę między tajpingami a Armią Hunańska. Pod dowództwem Szy Ta-
-k'ai, jednego z sześciu pierwszych wodzów i również jednego z najlepszych 
ich generałów, siły tajpingowskie znów zdołały, po raz trzeci, zdobyć Wuhan 
w kwietniu 1855 r. Tę kluczową pozycję utrzymały aż do grudnia 1856 r., 
kiedy znów ją straciły, tym razem już bezpowrotnie. W sierpniu 1856 r. 
tajpingowie w wyniku mistrzowskiego manewru rozbili doszczętnie zarówno 
Północny, jak i Południowy Obóz w pobliżu Nankinu, które stanowiły ciągłą 
groźbę dla ich stolicy. Podczas całego tego okresu zaniechali oni jednak — 
z nie wyjaśnionych dotąd przyczyn — prowadzenia większych kampanii 
w kierunku wschodnim, tj. zrezygnowali z wdarcia się do Kiangsu i Cze-
kiangu, dwóch najbogatszych prowincji Chin Środkowych, które władze 
ts'ingowskie wykorzystywały jako zasadnicze źródło środków finansowych 
oraz zapasów żywności. Co więcej, zwycięstwa osiągnięte przez tajpingów 
w tym okresie zostały całkowicie przyćmione tragicznym kryzysem, któ­
ry wybuchł w ich własnym obozie. 

KRYZYS WEWNĘTRZNY KIEROWNICTWA TAJPINGÓW 

Korzenie kryzysu 1856 r. sięgają prawdopodobnie samych początków 
ruchu, gdy ustanowiono istnienie specjalnej, uprzywilejowanej grupy 
sześciu przywódców. Już wówczas każdy z wodzów posiadał — jak już 
była mowa — własnych urzędników i zwolenników, a w miarę olbrzymiego 
rozrastania się ruchu otaczał się liczną kliką oddanych sobie ludzi oraz 



podporządkowywał sobie określoną część sił zbrojnych. Jak już wspomnia­
no, dwóch spośród pierwszych przywódców, Feng Jün-szan i Siao Cz'ao-
-kuei, zginęło podczas marszu na Północ. Z czterech pozostałych, Wschodni 
Król skupiał w swoich rękach prawie całą władzę i zachowywał się coraz 
bardziej jako despotyczny i dyktatorski władca całego państwa, panosząc 
się wobec innych wodzów i nie szczędząc im, włącznie z Niebiańskim 
Królem, obelg i poniżeń. Zdolności Jang Siu-cz'inga były niewątpliwe, lecz 
jego bezwzględność i żądza jeszcze większej władzy doprowadzały do coraz 
ostrzejszych starć między nim a pozostałą trójką wodzów. Rywalizacja 
między klikami pochodzącymi z Kuangsi i Kuangtungu oraz konflikty 
między „starszymi braćmi" a „nowymi" stanowiły dodatkowe czynniki 
przyczyniające się do narastania owego kryzysu. 

Istnieje wiele sprzecznych relacji o tym, co naprawdę nastąpiło i kto 
ponosił ostateczną odpowiedzialność za tragiczne wydarzenia jesieni 1856 r. 
w Nankinie. Zasadnicze fakty są następujące. 1 września Jang Siu-cz'ing 
został zamordowany przez wojska Północnego Króla, Wei Cz'ang-huei, 
działające albo z własnej inicjatywy, albo z rozkazu czy aprobaty Niebiań­
skiego Króla, który podejrzewał — i nie bez powodu — Janga o chęć uzur­
powania jego władzy. Być może, iż pierwotnie spisek przewidywał tylko 
zabójstwo samego Wschodniego Króla, lecz ludzie Wei wzięli się do roboty 
z zapałem; wytępiono nie tylko całą rodzinę Janga, lecz również prawie 
20 tys. jego zwolenników. Usłyszawszy o tej rzezi Szy Ta-k'ai powrócił 
z pola walki do Nankinu tylko po to, aby przekonać się, iż Wei Cz'ang-huei 
był obecnie bardziej potężny i arogancki — i o wiele bardziej niebezpiecz­
ny — niż kiedykolwiek Wschodni Król. Szy prędko uciekł w dramatycznych 
okolicznościach ze stolicy i udał się z powrotem do swojej armii. W odpo­
wiedzi na to Północny Król zarządził wymordowanie całej przebywającej 
w Nankinie rodziny Pomocnika Króla, jak też wielu z jego zwolenników. 

Gdy wieść o tych morderstwach doszła do niego, Szy Ta-k'ai zebrał 
swoje oddziały i wyruszył na miasto w celu pomszczenia zbrodni; odrzucił 
jednak podstępne oferty Ts'ingów, aby przeszedł na ich stronę. Ts'ingowie, 
rzecz jasna, wykorzystali sytuację w pełni, atakując pozycje tajpingów na 
wszystkich frontach. Gdy Szy Ta-k'ai wreszcie dotarł do stolicy, przekazano 
mu głowę Wei, który tymczasem został zabity, tak jak i wielu jego ludzi, 
z rozkazu Niebiańskiego Króla; ten ostatni niewątpliwie — po nieustannym 
terrorze przeprowadzonym przez Wei — obawiał się Północnego Króla 
nawet bardziej niż w swoim czasie Jang Siu-cz'inga. Tym samym pozostało 
przy życiu tylko dwóch z pierwszych sześciu wodzów. 

Szy Ta-k'ai pozostał teraz w Nankinie od listopada 1856 aż do czerwca 
1857 r.; w owym okresie piastował stanowisko głównodowodzącego i szefa 



rządu, poprzednio zajmowane przez Wschodniego Króla, gdyż od przybycia 
do Nankinu Niebiański Król wycofał się całkowicie ze spraw rządowych — 
lub został od nich przez Janga odsunięty — i tylko rzadko opuszczał towa­
rzystwo bardzo licznych niewiast swojego haremu. Stan jego umysłu, który 
szczególnie zrównoważony nigdy nie był, uległ teraz dalszemu pogorszeniu. 
Jednak członkowie rodziny Hung Siu-czüana, zwłaszcza jego dwaj starsi 
bracia, nie chcieli dopuścić do tego, aby Pomocnik Król stał się teraz 
rzeczywistą potęgą w Nankinie. Intrygowali też przeciwko niemu bez 
ustanku, w wyniku czego Niebiański Król stawał się coraz bardziej wobec 
niego podejrzliwy. Ostatecznie Szy Ta-k'ai doszedł do wniosku — naj­
prawdopodobniej słusznego — iż życie jego nie jest w stolicy bezpieczne. 
Porzucił ją więc, tym razem na zawsze. Następnie zebrał wokół siebie ol­
brzymią liczbę zwolenników i żołnierzy, ponad 100 tys., i rozpoczął własną 
kampanię przeciwko Ts'ingom. 

W tym miejscu należy doprowadzić do końca opowieść o tragicznych 
losach Szy Ta-k'ai, gdyż opuszczenie przezeń Nankinu było, w istocie rze­
czy, odseparowaniem się od ruchu tajpingowskiego, lub raczej od tego, co 
z niego pozostało. Wydaje się, iż stracił on nadzieję na wznowienie pier­
wotnego rewolucyjnego ducha ruchu. Jego celem było teraz poprowadzenie 
swojej armii do Sycz'uanu, aby ustanowić tam — jak najbardziej zgodnie 
z chińską tradycją historyczną — jako niezależny władca nowego państwa 
Szu. W ciągu następnych lat wędrował ze swoimi wojskami przez wiele 
prowincji Chin Południowych, wygrywając wiele bitew i zawsze skutecznie 
uzupełniając swoje siły, lecz nie zatrzymując się nigdzie na stałe. W 1857 r. 
był w Kiangsi, w 1858 r. w Czekiangu, w 1859 r. w Hunanie. 

W 1862 r., nadal trzymając się swojej pierwotnej koncepcji, wdarł się 
do zachodniego Sycz'uanu z siłami mocno już zredukowanymi. Tutaj nie 
powiodła mu się próba przekroczenia rzeki Ta Tu (którą Chińska Armia 
Czerwona, w zdumiewająco podobnych okolicznościach, przekroczyła 
jednak w 1935 r. podczas Długiego Marszu). Został odcięty i otoczony 
przez znacznie silniejsze wojska ts'ingowskie; po wielu daremnych próbach 
przebicia się poddał się z resztkami swoich żołnierzy. Prawie wszyscy zo­
stali wymordowani, Szy Ta-k'ai zaś i jego syna zawieziono na stracenie do 
Cz'engtu. Przez cały okres swoich niezależnych kampanii Szy Ta-k'ai zdecy­
dowanie podtrzymywał antyts'ingowskie stanowisko i odrzucił wszystkie 
liczne propozycje przejścia na stronę Mandżurów. Jego odejście osłabiło 
państwo tajpingowskie w niebywałym stopniu, gdyż oznaczało zarówno 
utratę najzdolniejszego i najbardziej ulubionego generała, jak i dużej części 
najlepszych wojsk. Ostateczny wynik był przypuszczalnie nawet bardziej 
katastrofalny niż same masakry wrześniowe. 



Po opuszczeniu Nankinu przez Szy Ta-k'ai rząd tajpingowski pozostał 
przez resztę swojego istnienia w rękach krewnych Niebiańskiego Króla. 
Dwaj jego starsi bracia, Hung Żen-fa i Hung Żen-ta, byli obaj nieudolni 
i skorumpowani, a okres ich władzy tylko przysporzył nowych klęsk. Pewne 
zmiany na lepsze nastąpiły później, gdy ster rządów objął Hung Żen-kan. 
Jak wspomniano, był on jednym z pierwszych nawróconych przez Hung 
Siu-czüana i chociaż nie przyłączył się do niego w Kuangsi, pozostał nadal 
wiernym zwolennikiem. Po paru nieudanych późniejszych próbach przedo­
stania się do tajpingów Hung Żen-kan pozostał w Hongkongu, kontynu­
ując tu studia i stając się aktywnym pastorem protestanckim. Wreszcie 
w sierpniu 1859 r. udało mu się dotrzeć do Nankinu, gdzie był entuzjastycz­
nie przyjęty przez Niebiańskiego Króla, który od 1856 r. miał zaufanie 
wyłącznie do członków własnej rodziny i bliskich krewnych. 

Hung Żen-kan został obecnie mianowany Królem Tarczą (Kan Wang) 
i szybko stał się szefem rządu. Jako jedyny z wodzów tajpingowskich posia­
dający nieco wiedzy o reszcie świata usiłował on dokonać reorganizacji 
i wzmocnić rząd; wysunął zarówno program modernizacji, oparty na zrozu­
mieniu rozwoju Zachodu, jak i cały szereg reform społecznych. W reali­
zacji powyższych zamierzeń Hung Żen-kan liczył, nieco naiwnie, na pomoc 
mocarstw obcych, a rachuby te opierały się na jego poprzednich doświad­
czeniach płynących z kontaktów z misjonarzami cudzoziemskimi. Zalecał 
on również odejście od dotychczasowego tradycyjnego podejścia chińskiego 
do innych krajów, tj. uważania wszystkich obcokrajowców za całkowitych 
barbarzyńców. 

Ze względu na warunki panujące w państwie tajpingowskim oraz na 
fakt, iż było ono zbyt zaangażowane w działaniach wojennych, aby móc 
poświęcić poważne wysiłki problematyce społeczno-gospodarczej, program 
modernizacji miał minimalne szanse na urzeczywistnienie. Wpływy Hung 
Żen-kana przetrwały tylko do 1862 r., kiedy Niebiański Król zaczął, z kolei, 
stawać się podejrzliwym wobec mego, w wyniku czego został on odsunięty 
od władzy. Jego położenie i wcześniej nie było szczególnie mocne, gdyż 
nie posiadał prawie żadnej kontroli nad dowódcami sił zbrojnych, którzy 
w owym okresie stali się już całkiem niezależni i zwracali minimalną uwagę 
na zalecenia centralnego rządu tajpingowskiego. 

Lata wpływów i władzy Hung Żen-kana stanowiły jednak ostatnią próbę 
reorganizowania administracji tajpingowskiej, wznowienia pierwotnego 
momentum ruchu, aczkolwiek w nieco innej postaci, zwłaszcza w dziedzinie 
ideologii. W tym zakresie był on zwolennikiem większego zbliżenia kredo 
tajpingów do przyjętych dogmatów chrześcijaństwa protestanckiego, usi­
łując łagodzić niektóre z bardziej irracjonalnych aspektów przekonań 



Niebiańskiego Króla, jak np. głoszoną przezeń Boską Misję zostania 
władcą całego świata. Jednak zagadnienie walki zbrojnej i samego zacho­
wania istnienia państwa w coraz większym stopniu odsuwały w cień pro­
blematykę społeczno-polityczną. W sprawach militarnych rola generałów 
tajpingowskich stawała się coraz ważniejsza, a ponieważ starzy przywódcy 
już nie żyli lub odeszli, wysunęło się obecnie nowe pokolenie wodzów 
wojskowych. 

Dwoma najwybitniejszymi z nowych przywódców militarnych byli 
Li Siu-cz'eng (1824-1864) i Cz'en Jü-cz'eng (1836-1862). Li pochodził 
z rodziny biednych chłopów z Kuangsi; podczas marszu do Jangtse był 
szeregowym żołnierzem, później zaś awansował do wyższych stanowisk 
w armii. Pod koniec 1856 r. był jednym z czołowych generałów i następnie 
miał odegrać niezmiernie istotną a zarazem kontrowersyjną rolę do końca 
istnienia państwa tajpingów. Li był przede wszystkim wojskowym, posia­
dającym duże zdolności taktyczne, a w stopniu o wiele mniejszym polity­
kiem, chociaż został nieuchronnie wciągnięty w zawiłą walkę o władzę 
w kierownictwie tajpingowskim, która bynajmniej nie ustała po tragicz­
nych wydarzeniach jesieni 1856 r. Cz'en również pochodził z biednej rodziny 
chłopskiej, nawet z tej samej wioski co Li; chociaż był jeszcze zbyt młody, 
wstąpił do armii podczas marszu na Północ. Słynął z wielkiej odwagi oso­
bistej i cieszył się uznaniem jako bardzo zdolny generał. Ci dwaj wojskowi 
zostali głównymi dowódcami tajpingowskich sił zbrojnych przez prawie 
cały ostatni okres (chociaż Cz'en zginął już w 1862 r.). Współpraca zaś 
między Li a Cz'en — a było to też charakterystyczne dla całego ruchu taj­
pingowskiego w owym okresie — pozostawiała bardzo dużo do życzenia. 
Po przybyciu do Nankinu i szybkim awansowaniu Hung Żen-kana obaj 
zostali również obdarzeni nowymi stanowiskami i tytułami; Li Siu-cz'eng 
stał się Wiernym Królem (Czung Wang), a Cz'en Jü-cz'eng Odważnym 
Królem (Jing Wang). 



XXVIII. ZMIERZCH PAŃSTWA 
TAJPINGÓW 

PIERWSZY ETAP (GRUDZIEŃ 
1856 - WRZESIEŃ 1861) 

A Ń S T W O tajpingów zostało drastycz-
nie osłabione najpierw potwornymi rzeziami w jesieni 1856 r., a później 
odejściem Szy Ta-k'ai; tym samym przez 1857 r. pozostawało ono na stopie 
obronnej, lecz posiadało jeszcze bardzo znaczne terytorium w środkowym 
obszarze doliny Jangtse. Równocześnie Ts'ingowie mieli do czynienia z za­
gadnieniem ponownej agresji Anglii i Francji. Mimo to jednak w 1858 r. 
rozpoczęto pierwsze kroki usiłując wprowadzić w życie strategiczny plan 
Tseng Kuo-fana i jego Armii Hunańskiej. Głównym jego celem było całko­
wite pozbawienie tajpingów kontroli nad górnym rejonem Jangtse, odcięcie 
Nankinu od żywności z tych terenów i doprowadzenie do jego okrążenia 
i ostatecznego zniszczenia. Tseng uważał — trzeba przyznać, że słusznie — 
iż armia Szy Ta-k'ai ma znaczenie uboczne, i wypowiadał się za skupie­
niem głównych wysiłków i sił ts'ingowskich przeciwko samemu Nanki-
nowi, ponieważ reprezentował on to, co pozostało z głównego trzonu ruchu 
tajpingowskiego. 

W celu realizacji powyższego planu oddziały Tsenga, które poprzednio 
w pełni opanowały Jangtse, pokonując i niszcząc większość floty tajpin-
gowskiej, zdobyły w sierpniu 1858 r. Kiukiang. Nieco wcześniej w tym sa­
mym roku Wielki Obóz Kiangnan, rozbity przez tajpingów w 1856 r., zo­
stał ponownie odbudowany i bezpośrednio zagrażał okolicy. Odtąd główne 
akcje tajpingów poświęcone były próbom obrony swojej stolicy za wszelką 
cenę oraz przecięciu groźnej pętli, którą siły ts'ingowskie powoli zaciskały 
wokoło niej. W tych wysiłkach główną rolę odgrywał Wierny Król. W 1858 r. 
toczyły się walki ze zmiennym powodzeniem i mimo poprzedniego przeła­
mania blokady Nankin w 1859 r. znalazł się znowu w niebezpieczeństwie. 

Wiosną 1860 r. kierownictwo tajpingów opracowało nowy plan stra­
tegiczny, aczkolwiek w owym czasie było już niezmiernie trudno podejmo-



wać jakiekolwiek ogólne koncepcje strategiczne ze względu na coraz większą 
niezależność poszczególnych wodzów wojskowych, którzy wszyscy myśleli 
przede wszystkim kategoriami własnych interesów, tj. swoich armii i obsza­
rów przez siebie rządzonych. Główna myśl nowego planu polegała na tym, 
aby jeszcze raz odzyskać panowanie nad górnym rejonem Jangtse; miano 
wysłać nową Ekspedycję Zachodnią i dokonać wielkiego manewru kleszczo­
wego sił tajpingowskich na północ i południe od Wielkiej Rzeki i osta­
tecznie spotkać się w rejonie Wuhanu, który zamierzano zdobyć po raz 
czwarty. 

Wykonanie powyższego planu poprzedziła mistrzowska dywersja — woj­
ska Li Siu-cz'enga ruszyły na Wschód, wdzierając się do Czekiangu i zdo­
bywając w marcu 1860 r. jego stolicę, Hangczou, którą przez szereg dni oku­
pywały. Zagrożenie bogatych i urodzajnych terenów Wschodu, stanowiących 
główne źródło zapasów dla Ts'ingów, wywołało pożądany skutek, gdyż 
znaczna część wojsk mandżurskich wycofała się z rejonu Nankinu, Armia 
zaś Czung Wanga szybko zawróciła i w maju 1860 r. Wielki Obóz Kiang-
nan został rozbity po raz drugi, a groźba dla Nankinu tym samym usu­
nięta. 

Po tym zwycięstwie siły Wiernego Króla równie prędko pomaszerowały 
znów na Wschód, do Kiangsu, gdzie zdobyły w czerwcu 1860 r. bardzo 
ważny ośrodek handlowo-przemysłowy, słynne miasto Suczou, które miało 
pozostać jego zasadniczą bazą aż do grudnia 1863 r. Następnie zdobyto 
też całe południowe Kiangsu, tym samym więc oddziały tajpingowskie 
ostatecznie zbliżyły się do samego Szanghaju. Nie udało im się jednak 
zdobyć tego miasta, które już wówczas stało się główną bazą dla agresji 
mocarstw obcych przeciwko Chinom i było też miejscem schronienia się 
wielu bogatych Chińczyków z Kiangsu i Czekiangu. Gdy w sierpniu 1860 r. 
siły tajpingów podeszły do miasta, zostały bezpośrednio zaatakowane przez 
wojska brytyjskie i francuskie; była to pierwsza zbrojna interwencja na 
większą skalę w owym okresie. 

Przybycie wojsk tajpingowskich do Kiangsu i Czekiangu wywołało 
panikę wśród gentry i kupców tych dwóch najbogatszych, najurodzaj-
niejszych i najbardziej rozwiniętych pod każdym względem w całym ce­
sarstwie ts'ingowskim prowincji. Przedstawiciele wymienionych warstw 
szukali teraz pomocy u kogokolwiek zdolnego im jej udzielić. Zważywszy, 
iż rząd ts'ingowski nie był w stanie tego dokonać ze względu na fakt, iż 
we wrześniu 1860 r. anglo-francuski korpus ekspedycyjny maszerował na 
Pekin, a cesarz uciekł w październiku do Żeholu, zwrócili się o pomoc do 
obcokrajowców, tych samych, którzy prowadzili kampanię przeciwko 
Chinom na Północy. 



Jesienią 1860 r. tąjpingowie przystąpili do realizacji zasadnicze­
go, wspomnianego wyżej planu strategicznego i druga Ekspedycja 
Zachodnia wyruszyła w drogę. Armie Czung Wanga rozpoczęły długą kam­
panię; zaczynając od Kiangsu podążyły wielkim półkolem przez większość 
północnego Kiangsi, wkraczając następnie na wiosnę 1861 r. do południo­
wego Hupei i docierając do Jangtse na wschód od Wuhanu w maju. Jednak 
koordynacja między siłami Czung Wanga a Jing Wanga, które działały na 
północ od Wielkiej Rzeki i dotarły parę miesięcy wcześniej do obszarów 
na północ od Wuhanu, była niezmiernie słaba, m. in. z powodu tego, iż 
ogólnego kierownictwa owymi kampaniami ze strony Nankinu, praktycznie 
rzecz biorąc, nie było. Tym samym kleszcze się nie zamknęły, tak jak było 
zaplanowane. W rezultacie Li Siu-cz'eng wycofał się ze swoimi oddziałami 
z powrotem do Kiangsu i Czekiangu, które miały pozostać jego główną 
bazą do końca wojny i gdzie udało mu się teraz rozszerzyć jeszcze bardziej 
terytorium znajdujące się pod władzą tajpingów. Różni historycy usiłowali 
przypisać poszczególnym osobom odpowiedzialność za niepowodzenie tej 
wielkiej kampanii; wydaje się to jednak jałową zabawą w generałów, gdy 
siedzi się za biurkiem w miękkim fotelu, i to w sto z górą lat po wydarze­
niach. 

Faktem zaś pozostaje, iż Armia Hunańska uzyskała teraz możność 
wykorzystania w pełni owego niepowodzenia i kontynuowania swojej 
zasadniczej strategii w celu odzyskania obszarów górnej doliny Jangtse. 
Odniosła ona poważny sukces zdobywając 5 września 1861 r. Anking, jeden 
z trzech zasadniczych ośrodków strategicznych na Wielkiej Rzece, który 
był już od maja 1860 r. oblężony przez siły ts'ingowskie pod dowództwem 
Tseng Kuo-cz'uana (1824—1890), młodszego brata Tseng Kuo-fana. Wielu 
historyków uważa, iż utrata Ankingu stanowiła punkt zwrotny w całej 
wojnie, ponieważ od tego czasu państwo tajpingów pozostawało prawie 
wyłącznie w defensywie. 

Należy wspomnieć, iż powyższe wydarzenie zbiegło się niemal dokład­
nie w czasie z anglo-francuskimi działaniami militarnymi przeciwko Ts'in-
gom w Chinach Północnych; nie miały one zresztą istotnego wpływu na 
wojnę prowadzoną przez Mandżurów przeciwko tajpingom. Zwycięstwo 
zaś Anglii i Francji na Północy, którego wynikiem było przyjęcie przez 
rząd ts'ingowski wszystkich ich żądań, doprowadziło również do fundamen­
talnej zmiany w polityce tych dwóch państw wobec ruchu tajpingowskiego. 
Przeszły one teraz do fazy bezpośredniej, całkiem nie zamaskowanej in­
terwencji militarnej na rzecz nowo pokonanych i już naprawdę potulnych 
Mandżurów. Stąd też upadek Ankingu i wydarzenia na Północy stanowiły 
w gruncie rzeczy początek ostatniego etapu istnienia T'ai P'ing T'ien Kuo. 



D R U G I E T A P ( W R Z E S I E Ń 1861 - LIPIEC 1864) 

Lata te były świadkiem przeciągającej się agonii zmierzchu ruchu 
tajpingowskiego, a wraz z nim wszystkich aspiracji, marzeń i nadziei, które 
on początkowo w kraju obudził. Interesujące jest, dlaczego ów końcowy 
etap trwał tak długo. Można by to wytłumaczyć szeregiem przyczyn: taj-
pingowie posiadali jeszcze znaczne siły wojskowe i szereg dowódców o wy­
bitnych zdolnościach, zwłaszcza samego Czung Wanga, oraz — co istotniej­
sze — cieszyli się nadal poparciem ludności, szczególnie w nowo zajętych 
przez nich obszarach Kiangsu i Czekiangu. Większość tutejszej ludności 
o wiele bardziej wolała rządy tajpingów od ts'ingowskich i obawiała się, 
jak samego diabła, perspektywy „pacyfikacji" przez armie mandżurskie, 
osławione z plądrowania i masakrowania ludności cywilnej na obszarach 
tajpingowskich. Zwłaszcza polityka samego Tseng Kuo-fana była dobrze 
znana; nie należało brać do niewoli żadnych tajpingów — wszyscy mieli 
być wytępieni, a szczególnie ludzie z Kuangsi, pierwotny trzon ruchu. 
Jego pogląd oparty był na teorii, iż tylko poprzez masowe wymordowanie 
uczestników uniemożliwi się ponowne powstanie chłopskie. Toteż wszyscy 
„długowłosi buntownicy" — tak Ts'ingowie nazywali tajpingów, którzy 
na samym początku ruchu na znak sprzeciwu przeciwko panowaniu man­
dżurskiemu pozwolili włosom odrosnąć normalnie i nie nosili war­
kocza — mieli się spotkać w najlepszym wypadku z mieczem kata. 

Dowódcom ts'ingowskim udało się — po zwycięstwach w drugiej po­
łowie 1861 r., m. in. zdobycie Ankingu — pokonać większą część armii 
tajpingowskiej w północnym Anhuei, znajdującej się pod komendą Cz'en 
Jü-cz'enga. Sam Jing Wang po wiarołomnej zdradzie został schwycony 
i stracony w maju 1862 r., licząc wszystkiego 26 lat. Umożliwiło to obecnie 
Ts'ingom zwiększenie nacisku na Nankin od północy; równocześnie usiło­
wali oni odzyskać znaczne obszary stracone na rzecz tajpingów w Kiangsu 
i Czekiangu. Owe starania ściśle się wiązały z działalnością dwóch Chińczy­
ków, osławionych ze względu na swoją długoletnią rolę wiernych poplecz­
ników reżymu ts'ingowskiego, którzy w przyszłości stać się mieli czołowymi 
politykami-militarystami. Byli to Li Hung-czang (1823—1901) i Tso Tsung-
- fang (1812-1885). 

Li Hung-czang pochodził z bogatej rodziny gentry w Anhuei i walczył 
przeciwko tajpingom od chwili ich wkroczenia do tej prowincji w 1853 r. 
Był protegowanym Tseng Kuo-fana (jego ojciec był kolegą szkolnym Tsen-
ga) i służył pod nim w latach 1858—1861. W 1861 r. został wysłany do An­
huei, gdzie zorganizował, na tych samych zasadach co Tseng w Hunanie, 
tzw. Armię Huai. Z tym wojskiem wyruszył on następnie w kwietniu 1862 r. 



na statkach angielskich do Szanghaju. Został nieco wcześniej mianowany 
gubernatorem Kiangsu, gdzie miał toczyć walkę przeciwko tajpingom, 
w których posiadaniu znajdował się prawie cały obszar prowincji. 

Sam zaś Szanghaj został jeszcze raz zaatakowany przez oddziały Czung 
Wanga we wczesnych miesiącach 1862 r., lecz bez powodzenia. Li Hung-
-czang odegrał istotną rolę w nawiązaniu współpracy z mocarstwami ob­
cymi, od których otrzymał pomoc finansową i militarną, korzystając również 
z ich bezpośredniej interwencji wojskowej. Bogate kupiectwo chińskie 
w Szanghaju też pospieszyło z udzieleniem mu znacznych funduszy. Za 
pomocą tych środków oraz szczególnie dzięki wykorzystaniu tzw. Wiecz­
nie Zwycięskiej Armii (patrz s. 464), która stanowiła często awangardę 
jego wojsk, Li rozpoczął powoli odzyskiwać większość Kiangsu; punktem 
kulminacyjnym kampanii był upadek Suczou w grudniu 1863 r. Wydarze­
nia związane ze zdobyciem tego miasta rzucają ciekawe światło na charakter 
Li Hung-czanga. W Suczou znajdował się silny garnizon tajpingowski, 
tak że miasto oblegano przeszło cztery miesiące. Ośmiu generałów tajpin-
gowskich wewnątrz miasta zgodziło się je wydać, zaofiarowując również, 
że w tym celu gotowi są zabić głównego dowódcę tajpingów, Mu Wanga. 
Ich oferta została przyjęta, Mu Wang zginął zdradziecko przez nich zamor­
dowany, a miasto się poddało. Następnie ośmiu generałów zaproszono na 
bankiet, gdzie zgodnie z rozkazami Li natychmiast ich uśmiercono. 

Tso Tsung-t'ang pochodził z rodziny gentry w Hunanie. Brał udział 
w walce przeciwko tajpingom przez większą część okresu od 1853 r. i był 
również bliskim współpracownikiem Tseng Kuo-fana. Po kampaniach 
w Kiangsi został mianowany w grudniu 1861 r. dowódcą wszystkich wojsk 
ts'ingowskich w Czekiangu, a później, w styczniu 1862 r., otrzymał nomi­
nację na gubernatora tejże prowincji. Stanął więc w obliczu podobnej 
sytuacji jak Li Hung-czang w Kiangsu, gdyż w jego wypadku też prawie 
cała prowincja była w rękach tajpingów. Tak jak i Li korzystał Tso w znacz­
nym stopniu z pomocy cudzoziemców, przy czym otrzymał jej więcej od 
Francuzów niż od Anglików. Korzystając z tego oparcia zdołał dokonać 
podboju Czekiangu, który zakończył się zdobyciem w marcu 1864 r. Hang-
czou po siedmiomiesięcznym oblężeniu. Tso uczestniczył też w ostatnich 
kampaniach przeciwko tajpingom po upadku Nankinu, wprowadzając 
swoje wojska do Fukienu w 1865 r. Będzie i później o nim mowa, gdyż jego 
wyczyny jako kata mniejszości narodowych w Chinach, zwłaszcza ludności 
mahometańskiej na Północnym Zachodzie (epizod zasługujący na osobne 
omówienie), są szczególnie dobrze znane. 

Tak więc pod koniec 1863 r., mimo dzielnej obrony szeregu izolowanych 
od siebie garnizonów tajpingowskich w wielu miastach Kiangsu i Cze-



kiangu, państwo tajpingowskie zasadniczo utraciło obydwie te prowincje. 
Czung Wang doradzał teraz, aby opuścić stolicę i spróbować przedrzeć 
się z powrotem na Południe w celu wznowienia ruchu tajpingowskiego 
w prowincjach przybrzeżnych — jego pierwotnej siedzibie. Niebiański Król, 
w dalszym ciągu fanatycznie przekonany o swojej boskiej misji i nadal li­
czący na pomoc z Niebios, odmówił nawet przedyskutowania tej sugestii. 
Znaczna część wojsk tajpingowskich dała się zamknąć w Nankinie, okrą­
żonym od lutego 1864 r. całkowicie przez armię Tseng Kuo-cz'üana. Sto­
lica była teraz skazana na zagładę; zapasy żywności nie wystarczały na za­
spokojenie potrzeb armii i ludności cywilnej, chociaż znaczna część tej 
ostatniej została już wcześniej ewakuowana z miasta. 

Ścisłe oblężenie Nankinu rozpoczęło się w maju i wkrótce głód 
szalał w mieście, lecz Niebiański Król nadal odmawiał udzielenia zgody 
na zaplanowane przedarcie się przez wojska oblegające. Hung Siu-czüan 
umarł 1 czerwca. Jego 15-letni syn, Hung Fu, został teraz proklamowany 
nowym władcą. 19 lipca wojska Tsenga wysadziły część niezmiernie silnych 
wałów i wdarły się do miasta. Nastąpiła niebywała rzeź; tajpingowie, nie 
chcąc się poddać, walczyli do ostatniego i ginęli tysiącami. Wojska ts'ingow-
skie wymordowały też pozostałą ludność cywilną i splądrowały całe 
miasto; znalezione zwłoki Niebiańskiego Króla, zostały zbeszczeszczone. 

Części przywódców, w tym Czung Wangowi i Hung Żen-kan, udało 
się zbiec z miasta, zabrawszy ze sobą młodego króla. Szybko się jednak 
rozłączyli; pierwszym, który został schwytany, był Wierny Król. Oddał 
on swojego lepszego konia młodemu władcy, aby umożliwić mu dalszą 
ucieczkę. Rząd ts'ingowski stosował wówczas praktykę zezwalania ważniej­
szym swoim jeńcom na skomponowanie relacji dotyczącej ich działal­
ności, nim zostaną wysłani na spotkanie z katem. Li Siu-cz'eng skorzystał 
z tego zwyczaju; poddany torturom i upokarzającym mękom, zamknięty 
w klatce bambusowej, napisał przez siedem dni (30 lipca — 7 sierpnia) 
w 40 tys. znakach swoją historię Ta i P'ing T'ien Kuo, słynne dzieło, znane 
później jako Autobiografia Czung Wanga. Stanowi ono do dziś jedno 
z głównych źródeł do dziejów ruchu tajpingowskiego, będąc równocześnie, 
tak zresztą jak i autor, przedmiotem wielu ostrych, czasami zażartych kon­
trowersji. Po zakończeniu pisania Czung Wang został przekazany katowi 
na poćwiartowanie. 

Głównym momentem wspomnianych kontrowersji jest zagadnienie, czy 
w swojej relacji Li Siu-cz'eng nie posunął się zbyt daleko w krytyce 
ruchu, któremu poświecił całe swoje życie; czy usiłując uratować się — co 
niewątpliwie czynił, być może dla kontynuowania walki, jak to przedsta­
wia jeden z jego wielbicieli, Lo Er-kang, wielki znawca historii tajpingów — 



nie zdradził sprawy, o którą walczył. W ostatnich latach kontrowersja 
wokół Czung Wanga wiązała się zbyt ściśle z bieżącymi konfliktami poli­
tycznymi w Chinach, aby mogła być należycie wyważoną i rzetelną oceną 
historyczną. Należy zauważyć, iż pewni krytycy, którzy ostatnio potępiali 
Czung Wanga — rzecz jasna z ultrarewolucyjnych pozycji — sami byli 
zbyt młodzi, aby mogli byli uczestniczyć w ruchu rewolucyjnym. Powyższa 
debata nastąpiła po wcześniejszej, dotyczącej autentyczności samego dzieła, 
której obecnie nikt już nie kwestionuje. Pierwsza znana i często używana 
wersja była jednak wydana na podstawie egzemplarza odpowiednio zreda­
gowanego, a raczej sfałszowanego, przez samego Tseng Kuo-fana. 

Młody władca tajpingów i Hung Żen-kan dostali się do niewoli w paź­
dzierniku i spotkał ich ten sam los, co Wiernego Króla. Siły tajpingow-
skie na Południu, liczące jeszcze wiele tysięcy żołnierzy, zostały teraz po­
zbawione prawie wszystkich przywódców. Niemniej jednak kontynuowały 
one swoją walkę w Kiangsi, Czekiangu i Fukienie przeciwko o wiele sil­
niejszym oddziałom ts'ingowskim. Ostatecznie resztki wojsk tajpingowskich 
schroniły się w południowym Kuangtungu, gdzie w lutym 1866 r. zostały 
okrążone i wycięte w pień. Siły tajpingów działające na północ od Jangtse 
były w nieco innym położeniu; szły właśnie na odsiecz Nankinowi, gdy 
doszła do nich wieść o upadku stolicy. Pod dowództwem Lai Wen-kuanga 
przyłączyły się one następnie do sił Nien w Anhuei i Szantungu i razem z nimi 
prowadziły w dalszym ciągu długą i zaciętą walkę przeciwko Ts'ingom, 
która trwała aż do 1868 r. 

Tak więc rewolucja tajpingowska utopiona została w morzu krwi. 
Jej stłumienie przez rząd ts'ingowski spowodowało zniszczenie znacznej 
części Chin Środkowych i Południowych, ruinę setek miast, dewastację 
niektórych najbardziej urodzajnych okręgów kraju oraz śmierć niezli­
czonych milionów Chińczyków. Według najbardziej wiarogodnych ocen 
zginęło od 15 do 20 milionów ludzi. W klęsce tej błędy samych przywódców 
tajpingów w dziedzinie strategii militarnej i politycznej — a zwłaszcza 
ich potworne walki wewnętrzne w 1856 r. — niewątpliwie odegrały 
bardzo istotną rolę. Główna przyczyna przegranej tkwiła jednak nie w tym, 
lecz raczej w zjednoczonej sile wrogów tego wielkiego ruchu chłopskiego — 
despotycznego reżymu ts'ingowskiego, obszarników chińskich i obcych in­
terwentów. Z tych trzech sił najmniej efektywna była sama arystokracja 
i dwór mandżurski. Cały przebieg wojny tajpingowskiej wyraźnie zademon­
strował całkowitą nieudolność, wojskową i polityczną, rządu ts'ingow-
skiego. Jeżeli nie otrzymaliby poparcia, zarówno krajowego, jak i obcego, 
Mandżurowie z całą pewnością zostaliby wyeliminowani z widowni chińskiej 
w połowie XIX w. tak dokładnie i skutecznie, jak Mongołowie w XIV w. 



Lecz tym razem chińskiej gentry nie powiodło się w opanowaniu powsta­
nia chłopskiego, tak jak zawsze udawało się jej to w przeszłości, również 
i na początku okresu mingowskiego. Chłopi posiadali już własną wizję 
nowego ładu społecznego i własną ideologię, bez względu na jej ogranicze­
nia i surowość. Być może stanowiło to odzwierciedlenie faktu, iż teraz 
chińskie społeczeństwo feudalne przeżywało kryzys jeszcze głębszy niż 
kiedykolwiek, m. in. ze względu na „otwarcie Chin", tj. na agresję mocarstw 
obcych. Ideologia tajpingów była zaś, w pewnym stopniu, osobliwym wy­
nikiem penetracji Zachodu. 

Niezdolna więc do wykorzystania chłopów do własnych celów i do 
ewentualnego ustanowienia nowej, lecz tradycyjnej, chińskiej monarchii 
feudalnej, która zabezpieczyłaby wszystkie jej przywileje, polityczne, spo­
łeczne i gospodarcze, chińska gentry chwyciła za broń, aby stłumić ruch 
tajpingowski. Spowodowała przez to nie tylko niezmierzone nieszczęścia 
dla kraju, lecz równocześnie przyczyniła się do zachowania władzy obcych 
panów mandżurskich, tych samych — a faktycznie już o wiele bardziej 
zwyrodniałych — których najlepsi przedstawiciele tej samej gentry trak­
towali w XVII w. jako barbarzyńców, a podbój Chin przez nich uważali 
za klęskę narodową i największe poniżenie. Co więcej, korzystając z pomocy 
mocarstw obcych dla urzeczywistnienia tego celu — jak na to wskazywała 
wyraźnie działalność głównych przedstawicieli chińskiej gentry, Tseng 
Kuo-fana, Li Hung-czanga i Tso Tsung-t'anga — ułatwiła ona dalszą 
penetrację i ujarzmienie Chin przez te mocarstwa i w ten sposób przyczyniła 
się do postawienia kraju w tym nieszczęsnym położeniu, w którym znajdo­
wał się aż do 1949 r. A było to dziełem starannie wykształconych panów, 
chwalących się swoją erudycją i przytaczających przy każdej okazji senten­
cje filozofów neokonfucjańskich. 

Co się tyczy roli interwencji obcej, rozpatrywanej szczegółowo w na­
stępnym rozdziale, jej zasięg i znaczenie były prawdopodobnie prawie tak 
istotne, jak działalność chińskiej gentry. Lecz czym były Chiny dla Za­
chodu? Już nie krajem podziwianym z daleka jako rzekomy wzór oświe­
cenia i cywilizacji, ten zwyczaj został już całkowicie zarzucony; były one 
teraz tylko drugimi potencjalnymi Indiami, krajem do skolonizowania, na­
rodem do pogardzenia i traktowania jako kulisi przez przedstawicieli ponoć 
wyższej cywilizacji. 

PROGRAM SPOŁECZNO-POLITYCZNY TAJPINGÓW 

Po ustanowieniu rządu w Nankinie tajpingowie opublikowali doku­
ment znany jako Ustawa ziemska, posiadający podstawowe znaczenie, gdyż 
w rzeczywistości odzwierciedlał on całą ich wizję nowej organizacji społe-



czeństwa. Przewidywano ponowny podział ziemi w oparciu o dziewięć 
kategorii jej jakości. Chłopi mieli być jej użytkownikami, a wszelkie nad­
wyżki produkcji ponad niezbędne minimum potrzebne na ich utrzymanie 
miały być przekazane do wspólnych spichlerzy i stąd rozdawane wszystkim 
nie zatrudnionym bezpośrednio w produkcji rolnej. W owej teorii pierwiastki 
komunizmu egalitarnego są całkiem widoczne. Jednocześnie całe społeczeń­
stwo miało być zorganizowane na wzór piramidy, a hierarchia ta była w isto­
cie rzeczy identyczna z tą, według której została zbudowana armia tajpin-
gowska. W strukturze tej podstawową jednostkę tworzyłoby pięć rodzin 
pozostających pod nadzorem oficera, łączącego w swojej osobie funkcje 
wojskowe, administracyjne i religijne. Oprócz tego każda rodzina miała 
dostarczać jednego żołnierza. 

Cały system przewidziany w Ustawie ziemskiej był jeszcze jedną utopią; 
zapożyczony został też w dużym stopniu z Czou Li (Rytuały Czou), słynnego 
dzieła klasycznej literatury chińskiej. Jednak jest bardzo wątpliwe, w jakim 
stopniu (jeśli w ogóle) program ten został wprowadzony w życie. Nie ma 
w tej sprawie żadnych świadectw źródłowych, być może i wskutek tego, 
iż Ts'ingowie dokonali po swoim zwycięstwie całkowitego zniszczenia wszy­
stkiego, co pozostało po tajpingach, w tym wszelkich dokumentów i ar­
chiwów. Ponieważ tajpingowie byli nieustannie zajęci swoimi kampaniami 
militarnymi, wydaje się, iż nie posiadali oni dostatecznego czasu na to, aby 
wypracować prawdziwie skuteczną organizację systemu społecznego i ad­
ministracyjnego. Chociaż przywódcy tajpingowscy wykazywali wiele zain­
teresowania szerzeniem swoich poglądów ideologiczno-religijnych, zwra­
cali jednak na ogół o wiele mniej uwagi na sprawy administracyjne i na 
organizowanie swojego państwa, nie przejawiając w tej dziedzinie szcze­
gólnej troski. Prawdopodobnie uważali, że na te sprawy przyjdzie czas 
dopiero po ostatecznym obaleniu Ts'ingów. 

We wczesnym okresie, kiedy można jeszcze stwierdzić istnienie efektyw­
nego rządu centralnego w Nankinie, główne jego formy wywodziły się 
z pierwszych posunięć datujących się z etapu w Kuangsi, kiedy ustanowiono 
hierarchię Wangów oraz biurokrację urzędniczą. Została ona uzupełniona 
w Nankinie przez stworzenie sześciu ministerstw; wydaje się, iż istniały 
one na dworze każdego z królów, ale zupełnie nie wiadomo, jaki był podział 
kompetencji między poszczególnymi królami. Wynika jednak — i to dość 
niezbicie — iż tąjpingowie pod każdym względem trzymali się tradycyjnych 
wzorów monarchii feudalnej, nie będąc zdolni w tej dziedzinie uwolnić 
się od wpływów przeszłości. Tym samym zaistniały też dosyć znaczne i wy­
raźne sprzeczności między programem przewidzianym w Ustawie ziemskiej 
a rzeczywistą praktyką. 



Niemniej jednak we wczesnym okresie panowania tajpingów życie na 
obszarach znajdujących się pod ich stałą władzą było znacznie znośniejsze 
dla chłopów. Nie płacili oni renty obszarnikom (wielu z nich i tak zbiegło 
z terenów tajpingowskich) lub uiszczali mniejszą, a podatki nałożone przez 
rząd tajpingowski były na ogół o wiele lżejsze niż ts'ingowskie. Później, 
w miarę pogarszania się położenia militarnego tajpingów, polityka w tej 
dziedzinie zmieniała się coraz bardziej, gdyż zasadniczą troską tajpingów 
stało się otrzymywanie niezbędnych zapasów dla swoich wojsk i wobec 
tego zwracali mniej uwagi na interesy i dobrobyt chłopów. Należy stwier­
dzić, iż tąjpingowie, jak wykazuje to ich program i praktyka, nie zamierzali 
dokonać reformy rolnej w sensie rozdania ziemi obszarniczej chłopom. 
Potwierdza to również ich stosunek do chińskiej gentry; zasadniczym kry­
terium było tu nie tyle, czy są obszarnikami, lecz sprawy polityczne: czy 
pomagali głównemu wrogowi, rządowi ts'ingowskiemu, czy sprzeciwiali 
się lub nie tajpingom. Z tymi, którzy sprzeciwiali się tajpingom, obchodzono 
się bardzo szorstko; warto wspomnieć przy tym, iż surowość tajpingów, 
a zwłaszcza łatwość, z jaką szafowali wyrokami śmierci przy wszystkich 
możliwych okazjach, szła bardzo daleko i była, być może, w ostatecznym 
rachunku samoniszczycielska. Mimo to formy rządów tajpingów wzięte 
jako całość były niewątpliwie bardziej postępowe niż feudalny reżym 
Ts'ingów. 

Tąjpingowie usiłowali wykorzystać tych z gentry, którzy nie byli ich 
jawnymi przeciwnikami, i nawet włączyć ich do swojej administracji, zwłasz­
cza w późniejszym okresie, na nowo zdobytych obszarach w Kiangsu i Cze-
kiangu. Od samego początku przeprowadzano regularnie egzaminy celem 
przyciągnięcia gentry, chociaż oczywiście zmieniono odpowiednio formę 
i przedmioty, tak aby zawierały one ideologię tajpingowską. Pozostali 
członkowie pierwotnego trzonu tajpingowskiego zachowali w swoich rę­
kach jednak zawsze wszystkie decydujące stanowiska w rządzie i armii 
przez cały okres istnienia państwa tajpingów. Tym samym nie istniała realna 
możliwość przechwycenia władzy przez gentry, jak to było za Mingów. 

Ustanowienie tradycyjnego rządu monarchicznego z hierarchią królów 
oraz biurokracji urzędniczej, którą jeszcze bardziej rozbudowano w póź­
niejszym okresie państwa tajpingów, nawet wtedy, kiedy poważnie zmalały 
obszary pod jego władzą, wydaje się jednym z podstawowych elementów 
ograniczonośd ruchu tajpingowskiego. Było to równocześnie odbiciem 
i przyczyną pogłębiającego się procesu demoralizacji przywódców 
po objęciu władzy i zdobyciu bogatych obszarów w dolinie Jangtse. Najważ­
niejsze jednak konsekwencje tego procesu wypływały niewątpliwie, w osta­
tecznej analizie, z nieograniczonej, absolutnej władzy przywódców. Wysiłki 



pewnych historyków, by udowodnić tzw. demokratyczną i wybieralną istotę 
administracji tajpingowskiej, nie są, niestety, oparte na faktach; nie prze­
widywano więcej możliwości dla udziału ludności w rządzeniu krajem, niż 
istniało w tradycyjnym chińskim społeczeństwie feudalnym i dlatego nie 
podjęto żadnych konsekwentnych kroków, aby podtrzymać — a tym bar­
dziej zwiększyć — poparcie dla sprawy tajpingowskiej, którego początkowo 
ludność udzielna tak chętnie. Powyższy stan rzeczy znalazł wyraz przede 
wszystkim w szybkości, z jaką rozwinęła się zażarta walka o władzę w kie­
rownictwie, zakończona klęską jesieni 1856 r. Po tej katastrofie tajpingowie 
byli jeszcze mniej zdolni — jak wspomniano — do utworzenia efektywnie 
działającej administracji mimo wszelkich starań Hung Żen-kana. Zarazem 
w ostatnim okresie państwa tajpingów rząd centralny w Nankinie posiadał 
coraz mniej wpływów i kontroli nad miejscowymi dowódcami wojskowymi, 
w których rękach znajdowały się faktycznie rządy lokalne. Wszystkie te 
słabości, rzecz jasna, ułatwiały walkę ich wrogów przeciwko tajpingom. 

Ideologia tajpingów była — jak wspomniano — niezmiernie osobliwą 
mieszaniną idei chrześcijaństwa protestanckiego i pierwiastków wywodzą­
cych się z tradycyjnej kultury chińskiej. Tąjpingowie usiłowali przystosować 
te rodzime elementy do swoich celów; tak np. podstawowy podręcznik 
szkolny, tzw. trzymetryczna księga, został przeredagowany tak, aby odpo­
wiadał poglądom chrześcijaństwa tajpingowskiego. Wiadomo również, 
iż po początkowym okresie większej wrogości tajpingowie też wydali ka­
non konfucjański, lecz w postaci odpowiednio przerobionej, zgodnej z ich 
ideami (przychodzi tu na myśl Wang An-szy). Nie zachowały się, niestety, 
żadne z tych dzieł, gdyż wszystkie zostały przez Ts'ingów zniszczone. 
Istnieje jednak znaczna ilość utworów religijnych tajpingów, w tym egzem­
plarze Biblii, wiele rozpraw, hymnów itp. O ile ich polityka wobec konfucja­
nizmu wykazywała tendencję do przystosowania owej ideologii do swoich 
potrzeb, co nie było zresztą rzeczą niewykonalną, to wrogość tajpingów 
wobec buddyzmu i taoizmu nigdy nie osłabła i przez cały czas usiłowali 
oni zniszczyć wszelkie ich przejawy. Zważywszy szeroki zasięg wpływów 
buddyzmu i taoizmu wśród chłopów chińskich, owa obrazoburcza walka 
z tzw. bałwochwalstwem musiała z konieczności przynieść ujemne skutki, 
jeśli chodzi o poparcie chłopstwa. 

Nie jest w rzeczywistości rzeczą prostą zdefiniować ideologię ruchu taj­
pingowskiego, m. in. ze względu na jej eklektyczny charakter. Niektórzy 
współcześni historycy chińscy (np. Fan Wen-lan) uważają, iż była ona wy­
razem subiektywnego socjalizmu chłopskiego. Być może, słowo „utopijne" 
pasowałoby nawet lepiej niż określenie „subiektywne". Nie ma, oczywiście, 
żadnej wątpliwości co do chłopskiego, plebejskiego charakteru ruchu. Czy 



należy zastosować pojęcie „socjalizm" do nie zrealizowanego programu 
i aspiracji tajpingów, wydaje się zagadnieniem wysoce dyskusyjnym. Acz­
kolwiek ruch tajpingowski był świadomym wysiłkiem, aby chociaż wyobra­
zić sobie stworzenie nowego społeczeństwa — i to właśnie odróżniało go od 
wcześniejszych powstań chłopskich — pozostawał on zasadniczo egalitar­
nym ruchem chłopskim, a równocześnie jego wizja przyszłości była 
jeszcze pod wieloma względami zgodna z nawiązywaniem do legendarnego 
Złotego Wieku Antyczności. Tym samym tajpingowie byli jeszcze w dużym 
stopniu więźniami chińskiej tradycji kulturalnej. 

Z drugiej strony ich sinizacja chrześcijaństwa protestanckiego szła 
też tak daleko, iż ostateczny produkt nie posiadał już prawie nic wspól­
nego z wiarą, z której się wywodził. Nie po raz ostatni zresztą taki los spotkał 
doktryny sprowadzone z zagranicy. Aczkolwiek mogą one być przydatne, 
aby sprostać potrzebom chińskiej sytuacji wewnętrznej — a chrześcijań­
stwo protestanckie przy swoim potencjalnie rewolucyjnym i antyfeudalnym 
charakterze było w owym okresie zdolne w pewnym stopniu taką rolę ode­
grać — ulegają one potem takiemu przekształceniu, lub raczej zniekształ­
ceniu, w celu przystosowania ich do specyficznych warunków i sytuacji 
w Chinach, iż nic nie pozostaje z podobieństwa do pierwotnego kredo. 

Całkowita klęska państwa tajpingów doprowadziła również do za­
niknięcia wszelkich śladów ideologii tajpingowskiej w jakiejkolwiek zorga­
nizowanej postaci. Byłoby jednak błędem przypuszczać, jak czyni to szereg 
historyków europejskich i amerykańskich, iż nie istniała żadna ciągłość 
miedzy tajpingami a późniejszymi ruchami rewolucyjnymi w Chinach. 
Nie chodzi tu tylko o dobrze znane sympatie Sun Jat-sena do sprawy taj­
pingowskiej; co istotniejsze, problemy związane z prowadzeniem rewolucji 
chłopskiej, chociaż oczywiście w całkiem odmiennych pod wieloma wzglę­
dami warunkach XX w., nadały ruchowi tajpingowskiemu niezwykłą aktual­
ność. Wiele uderzających podobieństw, jak i rzecz jasna wiele oczywistych 
różnic miedzy Ta i P'ing T'ien Kuo a dziejami chińskiego ruchu rewolucyj­
nego, zarówno podczas długotrwałej walki o władzę w latach 1919—1949, 
jak i w okresie po osiągnięciu zwycięstwa, niewątpliwie zasługuje na 
wnikliwe, rzetelne i poważne badanie. Problematyka ta leży, niestety, poza 
zasięgiem niniejszej pracy; należy jednak rozpatrywać znaczenie ruchu 
tajpingów również i z tego punktu widzenia, niezależnie od miejsca, które 
zajmuje on w chińskim procesie historycznym — jako największy ruch spo­
łeczny w XLX w., druga po największej i przedostatnia rewolucja chłopska 
w dziejach Chin. 



XXIX. MOCARSTWA OBCE A CHINY 
(1842-1864) 

OGÓLNE POŁOŻENIE 
PO PIERWSZEJ WOJNIE 
OPIUMOWEJ CZKOLWIEK zdobycze osiągnięte 
przez mocarstwa obce w wyniku pierwszej wojny opiumowej i potwierdzo­
ne traktatem nankińskim oraz innymi umowami były bardzo znaczne, nie 
uważano ich za wystarczające. Tylko pięć portów zostało otwartych dla 
cudzoziemców, stolica natomiast i cała reszta kraju pozostawały niedo­
stępne dla ich działalności. Stosunki z rządem ts'ingowskim były nadal 
rzekomo uciążliwe, gdyż Mandżurowie nie zmienili swojej polityki w stop­
niu, który cudzoziemcy uznaliby za zadowalający. Celem mocarstw obcych 
było obecnie nie tylko wyegzekwowanie tego wszystkiego, co zostało osiąg­
nięte w pierwszych nierównoprawnych traktatach, lecz również — i to 
stało się też najistotniejsze — zwiększenie możliwości ich dalszej ekspansji 
i penetracji Chin. Zawsze podtrzymywane wizje przekształcenia Chin we 
wspaniały rynek dla towarów europejskich okazały się, jak dotąd, iluzo­
ryczne. Uważano jednak, iż fakt ten wypływał przede wszystkim z istnieją­
cych nadal ograniczeń, a nie z obiektywnych warunków gospodarki chiń­
skiej, co prowadziło z kolei do jeszcze intensywniejszych usiłowań spowodo­
wania doprawdy całkowitego „otwarcia Chin". Zwięźle — traktat nankiń-
ski był tylko wsunięciem stopy między drzwi; chodziło teraz o to, aby 
drzwi siłą otworzyć na oścież. 

Główna rola, zarówno w sformułowaniu polityki dotyczącej powyż­
szych celów, jak i jej urzeczywistnienia przypadała nadal Wielkiej Brytanii. 
Anglicy w dalszym ciągu zajmowali dominującą pozycję w stosunkach 
gospodarczych z Chinami — 2 / 3 handlu było w ich rękach — Anglia zaś 
przeżywała jeszcze etap środkowowiktoriański, który cechowała ciągła 
koniunktura i ekspansywność. W ogólnych zamierzeniach otwarcia całych 
Chin Anglicy wykazywali, już wówczas, szczególne zainteresowanie możli­
wością eksploatacji olbrzymich bogactw doliny Jangtse, uważając — i słu­
sznie — iż stanowić ona będzie niebywale wartościową zdobycz. Należy 



to mieć na uwadze w związku z rozwojem polityki brytyjskiej w stosunku 
do tajpingów. Politycznie Anglicy usilnie zmierzali do nawiązania bezpo­
średnich stosunków dyplomatycznych z rządem ts'ingowskim, wychodząc 
z założenia, iż doprowadziłoby to ostatecznie do zwiększenia ich wpływów 
na ten rząd, a osiągnięcie zaś takiego stanu rzeczy ułatwiłoby z kolei w znacz­
nym stopniu dalszą penetrację kraju. W tych zamierzeniach przykład Turcji 
stał przed oczyma Anglików, a skutki takiej polityki dały w swoim czasie 
jak najlepsze wyniki, oczywiście, w samych Indiach. Jest całkiem możli­
we, iż rozważano już wówczas odpowiednią formę „pośredniego pano­
wania". 

Anglicy też najaktywniej wykorzystywali traktat nankiński, konsulaty 
brytyjskie zostały szybko otwarte we wszystkich pięciu „portach trakta­
towych", Hongkong zaś stanowił doskonałą bazę do kontynuowania ich 
agresji przeciwko Chinom. Wszystko to ułatwiało im przejawianie inicja­
tywy w kształtowaniu polityki mocarstw obcych wobec Chin. Znaczną rolę 
w owym procesie odgrywali Brytyjczycy rezydujący w Chinach, których 
wyczyny często przyczyniały się do zaostrzenia stosunków z władzami 
ts'ingowskimi, nieuchronnie prowadzącego do nowych konfliktów. Jak­
kolwiek niewątpliwie istniały rozbieżności między Anglikami w Chinach 
a samym Londynem, ci pierwsi mieli zawsze pewność, iż ich działalność 
zostanie mimo wszystko w pełni poparta przez rząd brytyjski. Właśnie 
Anglicy w pięciu portach, zarówno urzędnicy, jak i kupcy, dążyli do naj­
pełniejszego wykorzystania pierwszego nierównoprawnego traktatu oraz 
wyśmieli koncepcje konieczności jego szybkiego zrewidowania i rozszerzenia. 

Stany Zjednoczone nadal zajmowały drugą pozycję po Anglii w sto­
sunkach handlowych z Chinami. Dzięki temu, iż Amerykanie byli przede 
wszystkim pochłonięci ekspansją na własnym kontynencie, Stany Zjedno­
czone, ogólnie rzecz biorąc, szły politycznie śladami inicjatyw Anglików, 
aczkolwiek często nieufnie odnosiły się do motywów brytyjskich. Czasami 
jednak Amerykanie występowali z własnymi koncepcjami, zwłaszcza po 
rozpoczęciu ruchu tajpingowskiego. Na ogół byli oni zwolennikami uży­
wania siły w stosunkach z Chinami, lecz woleli, oczywiście, raczej korzystać 
z czyjejś innej siły, szczególnie angielskiej. 

Stosunki handlowe Francji z Chinami w okresie potraktatowym po­
zostawmy nadał prawie bez znaczenia. Rząd Napoleona III był jednak 
wyraźnie zainteresowany w kontynuacji tradycyjnej francuskiej pozy „fidei 
defensor" i odgrywał w dalszym ciągu rolę desygnowanego przez siebie sa­
mego rzecznika katolicyzmu w Azji Wschodniej. W tym okresie również 
zaczęły dojrzewać zamysły Napoleona III utworzenia imperium kolonial­



nego w Azji Wschodniej, których skutki zaważyły później również poważnie 
na losach Chin. 

Położenie Rosji carskiej różniło się istotnie od innych mocarstw obcych 
pod wieloma ważnymi względami. Prawie cały handel rosyjski z Chinami 
szedł drogą lądową, a nie morską; rząd carski, jak dotychczas, nie wyciągnął 
żadnych korzyści z traktatu nankińskiego, szukano więc teraz sposobów, aby 
to nadrobić. O wiele jednak bardziej zasadniczym zagadnieniem była dalsza 
konsolidacja i ekspansja terytorialna na Syberii, którą nadal systematycznie 
prowadzono. Problemy z nimi związane miały dlatego największe znaczenie 
w kształtowaniu polityki rządu carskiego w jego stosunkach z Ts'ingami. 

W całokształcie ekspansji obcej Szanghaj odgrywał już wielką rolę, 
nawet w latach bezpośrednio po zawarciu pierwszych traktatów. Stał się 
szybko główną bazą handlu zagranicznego, wyprzedzając Kanton; nastąpił 
też znaczny wzrost liczby rezydujących tu kupców cudzoziemskich. Wartość 
eksportu z Szanghaju wynosiła w 1846 r. 7 min dol., wzrastając do 23 mln 
w 1853 r. Już w 1852 r. przeszło połowa całego eksportu chińskiego szła 
przez Szanghaj. Handel ten, jako całość, powiększył się wydatnie, a dotyczy­
ło to w szczególności jedwabiu; w 1842 r. wywieziono 12 tys. bel jedwabiu, 
a w 1857 r. — 80 tys. Eksport herbaty również znacznie wzrósł, osiągając 
15 mln funtów w 1855 r., gdy przeciętna roczna w okresie 1858—1860 sta­
nowiła 35 mln. Kupcy cudzoziemscy opłacali ten wzrost za pomocą już 
dobrze wypróbowanych metod przemytu opium na olbrzymią skalę. Liczby 
są następujące: 

1852 r. - 48 600 skrzyń 
1853 r. - 54 574 
1854 r. - 61 523 
1855 r. - 63 354 

Handel opium, w dalszym ciągu nielegalny, rozprzestrzenił się teraz na 
całe wybrzeże, a przemyt prowadzono już bez najmniejszej żenady w biały 
dzień. Hongkong przekształcił się w główną bazę składów opium, z której 
następnie truciznę tę wysyłano do wszystkich „portów traktatowych". 

Kanton posiadał nadal znaczenie gospodarcze, lecz był on jeszcze waż­
niejszy politycznie, ponieważ pozostawał w dalszym ciągu jedynym miejscem 
wyznaczonym przez rząd ts'ingowski do utrzymywania kontaktów z „bar­
barzyńcami zamorskimi"; tym samym gubernator generalny Dwóch 
Kuangów był dalej głównym dostojnikiem ts'ingowskim, obarczonym od­
powiedzialnością za ich „poskromienie". Stanowisko to zajmował do 1848 r. 
Cz'i-jing, który brał udział w zawieraniu wszystkich pierwszych umów. 
Został on wtedy zdymisjonowany, częściowo z powodu tego, że nie potrafił 



poradzić sobie z natręctwem Anglików; na jego miejsce mianowany został 
Su Kuang-czin (1786—1858), który przetrwał aż do 1852 r., kiedy z kolei 
zastąpił go Je Ming-cz'en (1807—1859). Właśnie w tym okresie pojawiło 
się tzw. zagadnienie „wejścia do Kantonu", które stało się źródłem nieustan­
nych tarć między Anglią a rządem ts'ingowskim. Problem polegał na tym, 
iż Anglicy twierdzili, że traktat nankiński dał im prawo wejścia w mury 
miasta Kantonu, a Chińczycy temu zaprzeczali. Z punktu widzenia praw­
nego Anglicy nie mieli zresztą racji, gdyż traktat przyznawał im prawo do 
zajmowania się handlem w obszarze Kantonu, a nie w samym mieście. 
Podobny problem nie powstał w innych „portach traktatowych", główna 
zaś przyczyna jego zaistnienia w Kantonie tkwiła w dużym stopniu w nie­
chętnym wobec obcokrajowców stosunku ludności, wynikającym, oczy­
wiście, z jej przeżyć podczas pierwszej wojny opiumowej. 

W 1847 r. Anglicy zaatakowali forty w pobliżu Kantonu w celu wpro­
wadzenia w życie swojego rzekomego prawa wejścia do miasta. Następnie 
wycofali się po zawarciu umowy, na mocy której mieli to prawo otrzymać 
dwa lata później. Incydent ten stanowił jeden z najwcześniejszych przykła­
dów tej formy dyplomatycznej, która później była najczęściej stosowana — 
tzw. polityki kanonierki. W 1849 r. nowy gubernator Hongkongu i przedsta­
wiciel rządu brytyjskiego George Bonham usiłował dokonać wejścia do 
Kantonu. Ludność przeciwstawiła się ponownie, grożąc przy tej okazji 
przerwaniem wszystkich stosunków handlowych z Anglikami. Tym samym 
próba Bonhama zakończyła się niepowodzeniem. Dygnitarze ts'ingowscy 
zadowoleni byli z tej możliwości powołania się na sprzeciw ludności jako 
na powód niedotrzymania poprzedniej umowy, a nawet sam cesarz „po­
parł" działania Kantończyków. 

Rząd ts'ingowski w owym okresie pamiętał nadal dobrze swoją porażkę 
podczas pierwszej wojny opiumowej, a zarazem nie wykazywał na ogół 
w swojej polityce żadnej chęci odejścia od zasady izolacji, obawiając się, 
iż wszelkie zmiany okażą się zgubne dla przetrwania władzy Mandżurów. 
Miał on nadzieję, iż traktat nankiński i towarzyszące mu inne umowy 
stanowiły ostateczną granicę ustępstw, które — jak się okazało — koniecz­
nie należało udzielić cudzoziemcom; jeśli jakimś sposobem udałoby się je 
zmniejszyć, tym lepiej. Mandżurowie szczególnie wrogo odnosili się do 
usiłowań mocarstw obcych nawiązania bezpośrednich stosunków dyploma­
tycznych; była to w znacznej mierze kwestia „zachowania twarzy", lecz 
nie należy jej bynajmniej nie doceniać. Mandżurowie uważali, iż obecność 
cudzoziemców w Pekinie oznaczać może koniec ich panowania; pamiętali 
zbyt dobrze własne swoje przybycie do stolicy dwieście lat wcześniej. 

Zasadniczo linia działania stosowana przez rząd mandżurski polegała 



18. Cesarstwo Ts'ing pod koniec XIX w. (1893 r.) 



na unikaniu, jeśli było to tylko możliwe, wszelkich kontaktów z cudzoziem­
cami, co można by określić jako doktrynę niekomunikatywności. Było 
w tym wszystkim jednak coś ze strusiej polityki, gdyż opierała się ona w isto­
cie na zasadzie, że „to, czego się nie widzi, nie istnieje". W łonie ts'ingow-
skiej grupy rządzącej istniały co najmniej dwie szkoły myślenia. Jedna skła­
dała się z tych, którzy byli całkowicie wrogo usposobieni do obcokrajow­
ców; do niej należał zarówno sam cesarz, Sien Feng, jak i wielu dostojników, 
takich jak np. Je Ming-cz'en. Druga grupa, nazwana przez niektórych au­
torów chińskich „zachodnią", w której skład wchodził np. Cz'i-jing, uważa­
ła, iż konieczne było prowadzenie polityki ugodowej, która w rzeczywistości 
jednak sprowadzała się do dalszego kapitulowania wobec żądań mocarstw 
obcych. 

T A I P I N G TIEN KUO A MOCARSTWA OBCE 

Rozwój ruchu tąjpingów doprowadził do powstania całkowicie nowej 
sytuacji w stosunkach między mocarstwami obcymi a Chinami; zaznaczyło 
to się ze szczególną wyrazistością po upadku Nankinu, kiedy wydawało 
się, że dni panowania mandżurskiego są policzone. Cudzoziemcy nie po­
siadali prawie żadnych ścisłych danych o tajpingach i tym samym przede 
wszystkim musieli dowiedzieć się, kim są w rzeczywistości owi powstańcy 
oraz, co ważniejsze, jak przedstawiały się szanse osiągnięcia przez nich cał­
kowitego zwycięstwa i jaki będzie ich stosunek do mocarstw obcych: czy 
zechcą honorować umowy narzucone rządowi ts'ingowskiemu, czy też staną 
się przeszkodą do dalszej obcej penetracji Chin lub będą mogli być wykorzy­
stani do jej ułatwienia. Toteż zaczęli wkrótce wysyłać misje rozpoznawcze 
do Nankinu; pierwsi przybyli, jak można było się spodziewać, Anglicy, 
gdyż Bonham wybrał się do Nankinu w kwietniu 1853 r. Francuzi byli 
następni, A. de Bourboulon przyjechał do Nankinu w grudniu 1853 r. 
Amerykański przedstawiciel, R. M. McLane, dotarł do stolicy tajpingów 
w maju 1854 r., a wkrótce w czerwcu 1854 r. nastąpiła druga misja brytyjska, 
gubernatora Hongkongu J. Bowringa. 

Po wstępnych dość luźnych rozważaniach na temat możliwości natych­
miastowej interwencji na rzecz rządu ts'ingowskiego Anglicy obrali, zgodnie 
z oceną sytuacji daną przez Bonhama, politykę „poczekania i zobacze­
nia" oraz ogłosili swoją neutralność wobec konfliktu między tajpingami 
a Mandżurami. Chrześcijańska szata ruchu tajpingowskiego obudziła jednak 
u wielu obcokrajowców nadzieję, iż jego zwycięstwo oznaczałoby „otwarcie 
Chin dla przedsięwzięć religijnych i komercjalnych". Owo łączenie inte­
resów religii i handlu było bardzo charakterystyczne dla ówczesnej men-



talności Zachodu. Niektórzy z Amerykanów w Chinach, a zwłaszcza 
przedstawiciel amerykański H. Marshall, podejrzewali Anglików o zamysł 
wykorzystania tajpingów do swoich własnych celów; na tym tle m. in. wy­
powiadał się za natychmiastową interwencją i zaproponował, aby „ofiaro­
wano rządowi chińskiemu korzystanie z sił wojskowych i morskich Stanów 
Zjednoczonych w akcji przeciwko tajpingom". Jego sugestie nie spotkały się 
jednak z aprobatą w Waszyngtonie i rząd amerykański, w ślad za Anglią, 
ogłosił swoją neutralność. 

Po niepowodzeniu Ekspedycji Północnej tajpingów, gdy ich zwycięstwo 
nie wydawało się już tak pewne, polityka brytyjska poczęła się powoli, 
lecz stale przesuwać na korzyść rządu ts'ingowskiego. W tym czasie 
kupcy angielscy i amerykańscy robili bajeczne interesy na sprzedaży broni — 
prawie zawsze całkowicie bezużytecznej — obydwu stronom zaangażowa­
nym w wojnie. 

Polityka tajpingów była wzruszająco naiwna. W swoim ferworze reli­
gijnym żywili przekonanie, iż cudzoziemcy, a zwłaszcza protestanccy Anglicy 
i Amerykanie, są ich „Braćmi w Chrystusie" i spodziewali się otrzymać 
od nich pomoc oraz pozyskać ich uznanie i współczucie. Równocześnie 
nie przejawiali zbyt wiele inicjatywy, aby nawiązać stosunki z obcokrajow­
cami i otrzymać spodziewaną pomoc. Było dość dużo „Państwa Środka" 
w ich podejściu, a również „Boska Władza" Niebiańskiego Króla nad 
całym światem nie stwarzała szczególnie sprzyjającej płaszczyzny do zbli­
żenia między tajpingami a cudzoziemcami. 

Narastający kryzys polityczny w Europie, przejawiający się w konflikcie 
między Anglią i Francją z jednej a Rosją z drugiej strony, czego ostatecznym 
wynikiem była wojna krymska, miał bardzo istotny wpływ na politykę 
tych krajów wobec Chin, gdyż oznaczał wzrastające, a później już całkowite 
ich zaabsorbowanie sprawami europejskimi. W tej sytuacji polityka „po­
czekania i zobaczenia" okazała się całkiem dogodna i była też utrzy­
mana dłużej, niż prawdopodobnie miałoby to miejsce w innych oko­
licznościach. 

Jednocześnie działalność mocarstw obcych w Szanghaju stanowiła 
swoistą zapowiedź ich rzeczywistych intencji. Chociaż tajpingowie nie 
uczynili żadnych wysiłków w 1853 r., aby zdobyć Kiangsu i Czekiang — 
co sami później określili jako kardynalny błąd — to w Szanghaju wybuchło 
7 września 1853 r. powstanie, prowadzone przez stowarzyszenie Siao Tao 
(Małe Miecze). Było ono odgałęzieniem Triady, a większość jego członków 
składała się z mieszkańców Kuangtungu i Fukienu, którzy stanowili bardzo 
liczną kolonię w Szanghaju. Powstańcy bez trudu zajęli miasto chińskie 
wewnątrz murów, lecz nie wkroczyli do dzielnic obcokrajowców, znajdują­



cych się poza murami. Usiłowali oni nawiązać kontakt z kierownictwem 
tajpingów w Nankinie, lecz próby te nie powiodły się, zwłaszcza że tajpin-
gowie zwracali minimalną uwagę na wydarzenia w Szanghaju. 

Przez dłuższy czas lokalne władze i wojska ts'ingowskie nie były w stanie 
pokonać powstańców, lecz następnie, za zgodą i z poparciem Anglików 
i Amerykanów, miasto zostało okrążone i odcięte. Jednak w interwencji 
przeciwko powstańcom Francuzi mieli odegrać najaktywniejszą rolę. Po 
pertraktacjach między przedstawicielem francuskim de Bourboulon a wła­
dzami ts'ingowskimi oddziały francuskie połączyły się z armią ts'ingowską 
dla przypuszczenia wspólnie ataku na Szanghaj w grudniu 1854 r.; miasto 
zostało ostatecznie zdobyte 17 lutego 1855 r. Upadkowi Szanghaju towarzy­
szyły, jak zwykle, masakra ludności cywilnej i splądrowanie miasta przez 
wojska ts'ingowskie. 

Ówczesna działalność przedstawicieli Anglii i Ameryki w Szanghaju 
miała jednak niewątpliwie o wiele bardziej doniosłe znaczenie z perspek­
tywicznego punktu widzenia. W wyniku istniejącego pełnego zamieszania 
po zajęciu Szanghaju przez powstańców Anglicy i Amerykanie przejęli 
miejscową chińską komorę celną i tym samym założyli podstawy później­
szego utworzenia Cesarskiego Zarządu Ceł Morskich, który miał pozosta­
wać przez z górą 60 lat pod obcą kontrolą. Zarząd ten stał się z czasem nie­
zmiernie ważną instytucją, umożliwiającą daleko idącą ingerencję w sprawy 
finansowe rządu ts'ingowskiego. Zarówno wszystkie przyszłe odszkodo­
wania, które miały być wymuszone na Chinach, jak i pożyczki narzucone 
rządowi ts'ingowskiemu były w dużej mierze zagwarantowane przez dochody 
tegoż urzędu. W czasie walki przeciwko tajpingom szanghajska komora 
celna stała się bardzo istotnym źródłem dochodów dla władz ts'ingow-
skich — służącym do finansowania ich działań militarnych — przekazywa­
nych na ten cel przez kontrolujących ten urząd cudzoziemców. Stanowiło 
to też jedną z najistotniejszych podstaw rozwoju współpracy rządu ts'in-
gowskiego i mocarstw obcych mimo konfliktów na innym tle między nimi 
w tym samym okresie. Mandżurowie bowiem podejrzewali wówczas, iż 
cudzoziemcy zechcą pomóc tajpingom, sami zaś zwracali się do nich o po­
moc przeciwko tajpingom, lecz nie bez zastanawiania się, jaką cenę będą 
musieli za owo poparcie zapłacić. Politykę tę przedstawiali tacy dygnitarze, 
jak Tseng Kuo-fan, oraz biurokraci w Szanghaju, którzy współpracując 
z obcokrajowcami byli już na drodze do przekształcenia się w komprado-
rów Zachodu. 

W tym też okresie założone zostały w Szanghaju podwaliny pod zja­
wisko, które miało stać się dziwaczną, do raka podobną anomalią, tzw. 
Międzynarodowy Settlement oraz Koncesja Francuska, tj. ta część Szang-



haju, którą bezpośrednio opanowali rezydujący tu cudzoziemcy. Spra­
wowali oni tu całkowitą władzę polityczną i militarną, której podlegała też 
ludność chińska zamieszkała na tym terenie, stanowiąca zawsze przytła­
czającą większość, pozbawiona wszelkiego głosu w tym osobliwym „rzą­
dzie" miejskim. 

BEZPOŚREDNIE TŁO DRUGIEJ WOJNY OPIUMOWEJ 

Celem osiągnięcia poprzednio wspomnianych zasadniczych zamierzeń 
politycznych Anglicy, wykorzystując postanowienie zawarte w traktacie 
Wangsia o możności zrewidowania stosunków po upływie dwunastu lat, 
rozpoczęli w 1854 r. starania, by podjąć pertraktacje dotyczące rewizji 
traktatu anglo-chińskiego. Ogłoszone cele tych negocjacji można podsu­
mować w czterech punktach: 1. utworzenie przedstawicielstwa dyploma­
tycznego w Pekinie; 2. otwarcie wnętrza kraju, a w szczególności doliny Jang-
tse, dla handlu zagranicznego; 3. swoboda prowadzenia działalności misjo­
narskiej w całych Chinach; 4. rozszerzenie stosunków handlowych za po­
mocą otwarcia dalszych nowych portów. Pertraktacje rozpoczęto na wiosnę 
1854 r. z Je Ming-cz'enem w Kantonie: utknęły one szybko na martwym 
punkcie, gdyż Je był zdecydowanym i rygorystycznym zwolennikiem poli­
tyki niekomumkatywności. Faktycznie nieco prawdy znajdowało się w jego 
replikach, iż jest zbyt zajęty, aby móc rozmawiać z cudzoziemcami, gdyż Je 
był też jednym z najgorszych katów reżymu ts'ingowskiego. W 1854 r. 
prawie cały Kuangtung znajdował się w rękach powstańców ze stowarzyszeń 
tajnych, posiadających też pewne kontakty z tajpingami, którym niemal 
udało się zdobyć sam Kanton. Je Ming-cz'en odegrał kluczową rolę w stłu­
mieniu owego powstania przez masakry na olbrzymią skalę, wskutek któ-
rych zginęło co najmniej 100 tys. ludzi. 

Anglicy zdecydowali się wówczas na próbę przeprowadzenia rozmów 
gdzie indziej; do J. Bowringa przyłączył się też w tym celu przedstawiciel 
amerykański, R. M. McLane, gdyż stanowisko Stanów Zjednoczonych 
w ogólnych sprawach dotyczących cudzoziemców, a zwłaszcza w kwestii 
rewizji traktatu, było prawie identyczne z pozycją Wielkiej Brytanii. We 
wrześniu ci dwaj przedstawiciele usiłowali wszcząć pertraktacje w Szang­
haju, które nie doprowadziły do żadnych rezultatów. Wobec tego udali 
się do Tientsinu — na okrętach wojennych, zawsze ważki argument — gdzie 
jeszcze raz rozpoczęli negocjacje. Teraz Anglicy starali się szantażować 
Ts'ingów, iż jeśli Mandżurowie nie zgodzą się na warunki proponowane 
przez Wielką Brytanię, zaczną pomagać tajpingom. Nie wywołało to jednak 
wówczas pożądanego skutku, być może dlatego, iż Ts'ingowie zdawali sobie 



sprawę, iż „neutralność" brytyjska była już nieco wątpliwa, zważywszy 
ich współpracę z władzami ts'ingowskimi w Szanghaju. 

Po powrocie z Tientsinu, gdzie znów niczego nie osiągnięto, obaj, 
Bowring i McLane, przekazali swoim rządom sprawozdanie o niepowodze­
niu, zasadniczy zaś ich wniosek sprowadzał się do tego, iż tylko użycie 
siły umożliwi nawiązanie pertraktacji. McLane ujął to następująco: „Z tym 
rządem można zawrzeć stosunki dyplomatyczne tylko przy lufie armaty". 
Wniosek ten nabrał szczególnego znaczenia, gdy zakończyła się wojna krym­
ska, ponieważ teraz siły zbrojne Anglii i Francji mogły być już swobodnie 
wykorzystane do ewentualnych przyszłych działań w Azji Wschodniej; 
obydwa zaś te państwa uznały, iż łączący je sojusz może być jeszcze z tego 
względu przydatny. Do dalszych wystąpień przeciwko Chinom zachęcało 
również wcześniejsze powodzenie „otwarcia" Japonii, w którym Stany 
Zjednoczone odegrały główną rolę przez ekspedycję M. Perry'ego w 1854 r. 

DRUGA WOJNA OPIUMOWA. PIERWSZY AKT (PAŹDZIERNIK 1856 -
- MARZEC 1858). 

Konflikt ten między Anglią i Francją z jednej a Chinami z drugiej 
strony można by uważać za dramat, złożony z czterech aktów: aczkolwiek 
posiadał on również wiele aspektów graniczących z farsą, żaden z nich nie 
był śmieszny z chińskiego punktu widzenia. Osobliwość owego konfliktu 
polegała przede wszystkim na fakcie, iż mimo prowadzenia wojny przeciwko 
rządowi ts'ingowskiemu Anglicy i Francuzi bynajmniej nie dążyli do jego 
upadku ani nie życzyli go sobie. Wręcz przeciwnie, już w samym toku 
działań wojennych zwiększyli swoją pomoc dlań w jego walce przeciwko 
tajpingom. Po zakończeniu wojny przystąpili entuzjastycznie do współpracy 
z Mandżurami, rozpoczynając własną, bezpośrednią interwencję militarną 
przeciwko tajpingom. Zresztą samo istnienie walk wewnętrznych w Chinach 
było też czynnikiem, który wielce ułatwiał ponowną agresję mocarstw 
obcych. 

Sceną pierwszego aktu był Kanton, a głównym incydentem — słynna 
sprawa statku „Arrow", wokoło której wypisano wówczas całe morze 
atramentu. Rzecz przedstawiała się po krótce, jak następuje. Statek należał 
do Chińczyka, miał załogę chińską, lecz zarejestrowany był (chociaż cała 
ta procedura miała wątpliwą wartość) w Hongkongu jako brytyjski i na 
tej podstawie pływał pod banderą angielską. 8 października 1856 r. dwu­
nastu członków chińskiej załogi zaaresztowano w Kantonie w związku 
z podejrzeniem o popełnienie poprzednio piractwa; było to całkiem możliwe, 
gdyż piractwo niebywale panoszyło się na wodach kantońskich. Konsul 



brytyjski w Kantonie, Harry S. Parkes, złożył niezwykle ostry protest; 
flaga brytyjska miała ponoć być znieważona (rzekomo ściągnięto ją z ma­
sztu), prawa brytyjskie naruszone (chociaż udowodniono, iż termin waż­
ności rejestracji wygasł przed incydentem) itp. Po długich pertraktacjach, 
w których wyniku Je Ming-cz'en koniec końców zwrócił Anglikom wszyst­
kich dwunastu marynarzy, których przyjęcia Parkes teraz odmówił, in­
cydent został odpowiednio rozdmuchany do proporcji casus belli przez 
Parkesa i Bowringa, którzy uważali, iż Chińczykom należy dać nauczkę. 
Wojnę, która nastąpiła, można by nazwać wojną Parkesa, lecz była nawet 
bardziej „wojenką" Palmerstona, jako całkiem zgodna z jego teorią, iż 
„takie na półbarbarzyńskie kraje jak Chiny . . . należy besztać mniej więcej 
co dziesięć lat". 

27 października okręty floty brytyjskiej zaczęły ostrzeliwać Kanton, 
częściowo kierując ogień przeciwko rezydencji Je Ming-cz'ena; Anglicy nie 
posiadali na miejscu jeszcze dostatecznych sił do rozpoczęcia kampanii 
zmierzającej do zdobycia miasta. Następnie podjęli szereg lokalnych dzia­
łań wojskowych, m. in. spalili wioskę w pobliżu Kantonu, mszcząc się 
za rzekome tam zabójstwo jednego z ich rodaków (5 grudnia). W odwet 
Chińczycy spalili 14 grudnia faktorie cudzoziemskie w Kantonie; Bry­
tyjczycy z kolei podpalili chińskie faktorie w styczniu. Tak więc za pomocą 
tych „nędznych postępków" (słowa lorda Derby) Anglików przygotowano 
grunt do konfliktu w skali o wiele większej, aby wykorzystać go w celu uzy­
skania tego, do czego usiłowane negocjacje nie były w stanie doprowadzić. 

Polityka Palmerstona wszczęcia wojny z Chinami pod pretekstem in­
cydentu „Arrow", określona przez Elgina jako „zasługująca na najwyższą 
pogardę", spotkała się ze znaczną opozycją w Parlamencie i 3 maja 
1857 r. jego rząd w związku ze sprawą Chin otrzymał wotum nieufności 
(263 do 247 głosów). Palmerston jednak rozwiązał Parlament, wyznaczył 
nowe wybory, które udało mu się wygrać dużą większością 85 miejsc. Dzięki 
temu mógł spokojnie swoją „wojenkę" kontynuować. 

Lord Elgin (syn tego, który wykradł słynne posągi z Partenonu) 
mianowany został Komisarzem Brytyjskim (mimo, a może i z powodu 
wyżej cytowanej jego opinii o wojnie) i wysłany do pertraktowania z rzą­
dem ts'ingowskim, towarzyszyły mu też odpowiednie siły zbrojne. Elgin 
przybył do Kantonu w lipcu 1857 r., jednak wybuch Wielkiego Powstania 
w Indiach w maju 1857 r. spowodował, iż będąc jeszcze w drodze do Chin 
przerzucił tam znaczną część swoich wojsk, a dalsze jednostki przeznaczone 
do Chin też zostały skierowane do Indii. Tym samym pozostały tylko dosyć 
małe siły do użycia przeciwko Chinom. W październiku przyłączył się do 
Elgina w Kantonie przedstawiciel Francji, baron Gros. Francuzi okazywali 



wielką chęć przystąpienia do działań przeciwko rządowi ts'ingowskiemu, 
o wiele większą, niż sobie tego życzyli Anglicy. Głównym motywem, którym 
się posługiwali, było zamordowanie przez miejscowe władze ts'ingowskie 
misjonarza francuskiego Augusta Chapdelaine. Został on zakatowany 
na śmierć w Kuangsi w lutym 1856 r., a Francuzi nie uzyskali od Je Ming-
-cz'ena żądanej przez siebie satysfakcji. Pertraktacje, które rozpoczęto 
z Je Ming-cz'enem, do niczego nie doprowadziły, Anglicy i Francuzi roz­
poczęli więc blokadę morską Kantonu. 

Po przybyciu pewnej, dosyć jeszcze ograniczonej ilości nowych sił so­
jusznicy przedstawili 12 grudnia Je wspólne ultimatum. Główne jego punkty 
dotyczyły żądania wejścia do Kantonu oraz odszkodowania za zniszczenia 
zadane mieniu cudzoziemskiemu. Otrzymaną odpowiedź uznano za nie­
zadowalającą i 28 grudnia Kanton, całkiem nie przygotowany do obrony, 
był przez cały dzień bombardowany, co spowodowało znaczne zniszczenia 
w mieście. Następnego dnia siły sprzymierzeńców, wynoszące nieco po­
niżej 6 tys., zajęły miasto, plądrując przy tym dużą jego część. Kanton 
znalazł się teraz pod okupacją anglo-francuską, która trwać miała trzy lata 
i dziesięć miesięcy. W celu sprawowania rządów w mieście sojusznicy szybko 
przywrócili miejscową administrację ts'ingowską, która pozostała, oczy­
wiście, pod ich ścisłą kontrolą. W styczniu wzięto do niewoli Je Ming-cz'ena; 
wydano go później do Kalkuty, gdzie zmarł w następnym roku. 

Po załatwieniu kwestii kantońskiej ku swojemu zadowoleniu sprzy-
mierzeńcy udali się teraz na Północ dla urzeczywistnienia swoich zasad­
niczych celów. Po wylądowaniu posłów Anglii i Francji w Szanghaju przy­
łączyli się do nich przedstawiciel amerykański W. B. Reed oraz poseł 
rosyjski admirał hrabia J. W. Putiatin. Wielka Brytania i Francja były 
na stopie wojennej z Chinami, aczkolwiek nigdy im wojny nie wypowie­
działy, Stany Zjednoczone i Rosja, zajmowały natomiast dogodną postawę 
rzekomej neutralności. Niemniej jednak nie miały one nic przeciwko temu, 
aby włączyć się do pertraktacji i skorzystać z przemocy, którą posługiwali 
się Anglicy i Francuzi. Nieco wcześniej Anglicy usiłowali skłonić Amery­
kanów, by przystąpili do działań wojennych, lecz nie uzyskali w tym po­
wodzenia. Do Rosjan nie zwrócili się z wielu oczywistych względów, m. in. 
z uwagi na dopiero co zakończoną wojnę krymską. Zarówno Stany Zjedno­
czone, j a k i Rosja były również zainteresowane w niedopuszczeniu do cał­
kowitego upadku rządu ts'ingowskiego i Rosjanie zamierzali m. in. wystąpić 
w roli pośrednika. Obydwa państwa „neutralne" miały też chęć zastosować 
wobec Chin metody, które przyniosły im powodzenie w „otwarciu" Ja­
ponii ; wcześniej — w 1855 r. — Putiatin zawarł pierwszy traktat rosyjsko-
-japoński. 



DRUGI AKT (KWIECIEŃ 1858 - LIPIEC 1858) 

Rozmowy w Szanghaju nie dały żadnych wyników i wszyscy czterej 
posłowie udali się teraz do portu Taku, z eskortą całej floty anglo-francu-
skiej. Wręczono tu 20 kwietnia władzom ts'ingowskim ultimatum stwierdza­
jące, iż negocjacje muszą rozpocząć się w ciągu sześciu dni, gdyż inaczej 
fortyfikacje Taku zostaną zajęte. Po bardzo osobliwych dyskusjach, 
dotyczących adekwatności pełnomocnictw negocjatorów ts'ingowskich, 
w których „neutrałowie" nie brali udziału, sojusznicy ostatecznie zajęli 
20 maja forty Taku. Następnie sprzymierzeńcy posunęli się naprzód w kie­
runku Tientsinu i zagrozili marszem na sam Pekin. Dwór ts'ingowski był 
tym całkowicie przerażony i szybko mianował nowych negocjatorów — 
Kuei-lianga (1785—1862), bardzo wysoko postawionego arystokratę man­
dżurskiego, oraz Mongoła Hua-sza-na (1806—1859). 

Rozmowy rozpoczęły się na początku czerwca, a ich główną cechą było 
ciągłe straszenie i znęcanie się nad przedstawicielami ts'ingowskimi przez 
dwóch młodych angielskich tłumaczy, H. N. Laya i T. Wade'a. Typowy dla 
ich zachowania był słynny incydent dotyczący Cz'i-jinga. Przybył, stary 
i półślepy, aby wziąć udział w pertraktacjach, chcąc odzyskać swoje utra­
cone stanowisko po przekonaniu cesarza, iż był największym specjalistą 
od „poskromienia" barbarzyńców Zachodu. Anglicy najpierw odmówili 
przyjęcia go, później zaś w czasie spotkania ze wszystkimi posłami ts'in-
gowskimi Lay wyciągnął stary memoriał, zdobyty w Kantonie wraz 
z archiwum Je Ming-cz'ena, w którym Cz'i-jing przechwalał się na temat 
metod, jakimi posługiwał się w stosunkach z Anglikami. Lay zmusił Hua-
-sza-na do odczytania memoriału na głos, tym samym powodując, iż 
Cz'i-jing stracił całkowicie twarz. Zhańbiony starzec uciekł z Tientsinu; 
został potem skazany na śmierć za opuszczenie miasta bez pozwolenia, 
cesarz jednak później łaskawie zmienił wyrok, pozwalając mu popełnić 
samobójstwo. 

Te nieco dziwne metody dyplomatyczne Brytyjczyków przyniosły po­
żądany przez nich skutek: negocjatorzy ts'ingowscy zmuszeni byli ustępo­
wać punkt za punktem. Anglicy również posługiwali się, tym razem z więk­
szym efektem, swoim cichym szantażem, iż mogą zdecydować się na po­
pieranie tajpingów. Pertraktacje stały się też przedmiotem wielkiej debaty 
na dworze ts'ingowskim, w której górę wzięła frakcja wypowiadająca się 
za kapitulacją. Frakcję tę tworzyło wielu książąt mandżurskich, pełnych 
obaw o dalsze losy dynastii. 

Dwa państwa „neutralne" pierwsze osiągnęły powodzenie, prawdo­
podobnie dlatego, że Ts'ingowie chcieli doprowadzić do rozbicia jedności 



czterech mocarstw. Putiatin podpisał traktat chińsko-rosyjski 13 czerwca 
1858 r. Traktat ten dotyczył przede wszystkim spraw handlowych, co 
miało jednak też swoją wymowę, gdyż dzięki włączeniu klauzuli naj­
większego uprzywilejowania Rosja carska otrzymała teraz wszystkie 
korzyści wypływające z wcześniejszych umów, z nankińską włącznie. 
Putiatin ofiarował również w zamian rządowi ts'ingowskiemu broń 
i instruktorów do użycia przeciwko tajpingom; broń została faktycznie 
dostarczona w 1862 r. 

Rząd carski jednak prowadził o wiele ważniejsze negocjacje z Mandżu-
rami w prawie tym samym czasie. Kierował nimi M. M. Murawjow, guber­
nator wschodniej Syberii od 1847 r. Energiczny Murawjow, który dokonał 
penetracji i kolonizacji rejonu Amuru, gdy stanowił on jeszcze część ce­
sarstwa ts'ingowskiego, dążył teraz do osiągnięcia korzystnej rewizji trak­
tatu nerczyńskiego, aby zdobyć dla caratu nowe terytorium. Toteż ts'in-
gowski gubernator Heilungkiangu, I-szan (ten sam, który nie był zdolny 
obronić Kantonu), zmuszony był zgodzić się obecnie, nolens Volens, na 
prowadzenie rozmów. Konferencja odbyła się w Aigunie na Amurze; 
rozpoczęła się 11 maja 1858 r., a zakończyła 28 maja podpisaniem traktatu 
aiguńskiego, w którym I-szan zgodził się na wszystkie żądania Murawjowa. 
Tym samym całe terytorium na lewym brzegu Amuru (tj. na północ) uznano 
za rosyjskie, gdy natomiast ziemie prawobrzeżne do miejsca, gdzie rzeka 
Ussuri wpływa do Amuru, za należące do cesarstwa ts'ingowskiego; ob­
szar między Ussuri a Morzem Japońskim miał należeć tymczasowo do 
obydwu państw, aż do określenia jego losów w późniejszym terminie. 
Obecnie zadaniem dyplomacji rosyjskiej było uzyskanie ratyfikacji tego 
traktatu. I-szan za podpisanie go został zdegradowany, Murawjow zaś 
otrzymał tytuł hrabiego „Amurskiego". Wcześniej, w 1851 r., rząd carski 
zawarł też umowę w Kuldży, w której otrzymał prawo handlu w Kuldży 
(główne miasto rejonu Hi) oraz w Tarbagatai (Dżungaria), gdyż był zain­
teresowany również w penetracji tych ziem w obecnym Sinkiangu nale­
żących do Ts'ingów. 

Amerykanie podpisali swój traktat 18 czerwca; zawierał on też posta­
nowienie, które znajdowało się w traktacie rosyjskim, a dotyczyło możli­
wości nawiązania bezpośrednich kontaktów z Pekinem dla utrzymywania 
przyszłych stosunków. Ponieważ obydwie umowy zawierały też klauzule 
największego uprzywilejowania, wszystkie korzyści, o które Brytyjczycy 
nadal negocjowali, miały i tak przypaść Rosji oraz Ameryce. Warto wspo­
mnieć, iż rozmowy amerykańskie były faktycznie prowadzone przez dwóch 
tłumaczy — misjonarzy S. W. Williamsa oraz W. A. P. Martina, którzy 
mieli odegrać znaczną rolę w przyszłej działalności amerykańskiej w Chi-



nach. Williams był w Kantonie redaktorem czasopisma „Chinese Re-
pository", bezcennego źródła dla okresu 1832—1851. Później pozostawał 
w amerykańskiej służbie dyplomatycznej w Chinach oraz stał się autorem 
znanego dużego kompendium The Middle Kingdom, posiadającego w swoim 
czasie wielkie znaczenie. Martin był później przez szereg lat rektorem uczelni, 
założonej przez chińskie ministerstwo spraw zagranicznych, oraz autorem 
nieco osobliwych, lecz ciekawych wspomnień, A Cycle of Cathay. Rola 
negocjatorów amerykańskich omówiona została m. in. przez Dennetta; 
warto przytoczyć jego prawie klasyczny opis: „Poseł amerykański został 
wysłany na drugi koniec świata, aby stać pod drzewem z koszykiem, cze­
kając, kiedy jego wspólnicy na drzewie strząsną na dół owoce. Instrukcje 
polecały mu nawet zaofiarować pośrednictwo w wypadku, gdyby ci na 
drzewie popadli w konflikt z właścicielami sadu". 

Pertraktacje prowadzone przez Anglików natrafiały w dalszym ciągu 
na trudności i straszenie trwało nadal. Głównym źródłem kłopotów było 
żądanie Elgina, aby Ts'ingowie wyrazili zgodę na rezydowanie posłów 
cudzoziemskich w Pekinie. Kategoryczny sprzeciw Mandżurów w tym 
punkcie był przede wszystkim kwestią „zachowania twarzy", lecz miał 
on — jak wspomniano — istotne implikacje wewnętrznopolityczne. Inny 
szkopuł polegał na zagadnieniu otwarcia wnętrza kraju, zwłaszcza dla 
handlu i obecności cudzoziemców. Brytyjczycy ostatecznie uzyskali zwy­
cięstwo w tych punktach, grożąc marszem na Pekin. Traktat podpisano 
nareszcie 26 czerwca; narzucony był, według samego Elgina, „pistoletem 
przy gardle". Charakterystyczne, Elgin również oświadczył, iż „w tym 
wszystkim pozostaję przyjacielem Chin". Francuzi kurtuazyjnie pocze­
kali dzień i podpisali swój traktat 27 czerwca. Opis całokształtu negocjacji 
tientsińskich pióra jednego z obecnych Anglików brzmi, jak następuje: 
„Dwa mocarstwa trzymały Chiny za gardło, gdy natomiast pozostałe 
dwa stały obok, podjudzając je, tak aby wszyscy mogli podzielić się 
łupem". 

Traktaty tientsińskie, następne w kolejności historycznej, a być może 
najważniejsze z całej serii nierównoprawnych umów narzuconych Chi­
nom, osiągnęły jeden z głównych celów wszystkich mocarstw obcych — 
dalsze otwarcie Chin dla penetracji gospodarczej przez państwa kapitali­
styczne. Zostało to zrealizowane przede wszystkim przez dodanie jedenastu 
(włączając i wymienione w dalszych umowach tego okresu) nowych portów 
do spisu „portów traktatowych", które miały być wykorzystane właśnie do 
owego celu. Portami tymi były: 1. Tamsui (Tanszui), północny Taiwan; 
2. Taiwan (Tainan), południowozachodni Taiwan; 3. Kiungczou (Hai-
kou), północna część wyspy Hainan; 4. Suatou (Szant'ou), wschodni Kuang-



tung; 5. Czinkiang (Czencziang), Kiangsu; 6. Kiukang (Cziucziang), An-
huei; 7. Hankou, Hupei; 8. Nankin (5, 6, 7 i 8 — wszystkie na Jangtse); 
9. Tengczou (później wymieniony na Czefu), Szantung; 10. Tientsin; 11. Niu-
czuang (Jingkou), Liaoning (pierwsza pisownia — ówczesna; druga pisow­
nia — współczesna lub obecna nazwa). Rzut oka na mapę wskazuje, jak 
daleko szły te nowe zdobycze, gdyż wzięte razem z pierwotną grupą pięciu 
portów umożliwiały dojście od morza do prawie każdej części Chin oraz — 
co zasługuje na szczególną uwagę — od strony ich aorty, Jangtse, która 
teraz też została udostępniona żegludze obcej, zarówno handlowej, jak 
i wojennej. Równocześnie mocarstwa obce otrzymały zezwolenie na udział 
w chińskiej żegludze przybrzeżnej. 

Cudzoziemcy uzyskali też możność swobodnego poruszania się po całym 
kraju i zezwolenie na prowadzenie wszędzie działalności misjonarskiej; 
ta zaś miała stać się w przyszłości źródłem wręcz niezliczonych zadrażnień 
i konfliktów. Za swoją fatygę Anglicy i Francuzi zażądali i otrzymali od­
szkodowanie w wysokości 4 mln tael dla każdego partnera osobno. Pozo­
stało jeszcze tylko jedno zagadnienie: Sien Feng miał traktaty ratyfikować. 
Sprawę załatwiono w lipcu, grożąc użyciem sił zbrojnych znajdujących 
się jeszcze w Tientsinie — i na tym zakończył się akt drugi. 

INTERLUDIUM (JESIEŃ 1858 - W I O S N A 1859) 

Anglicy przystąpili obecnie do pełnego wyzyskania dogodnej sytuacji 
dla uregulowania szeregu spraw gospodarczych; stały się one przedmiotem 
rozmów prowadzonych w Szanghaju w październiku i można je uważać 
za cześć interludium pomiędzy drugim a trzecim aktem. Wśród głównych 
wyników tych rozmów była legalizacja handlu opium, który stanowił nadal 
największą pozycję w transakcjach brytyjskich. Tym samym wczorajsi 
przemytnicy mogli się teraz od razu przekształcić w odpowiednio szacow­
nych, uczciwych kupców. Równie istotne było definitywne już ustalenie 
wysokości opłat celnych na poziomie 5% ad valorem przy imporcie i eks­
porcie (z wyjątkiem opium, herbaty i jedwabiu, przy których stawka była 
nieco inna). Stanowiło to posunięcie wielkiej wagi, gdyż ułatwiało w przy­
szłości zalanie rynku chińskiego towarami obcymi i redukowało prawie 
do zera możliwości ochrony przeciwko nim. Ochrona taka zaś mogłaby 
pobudzić własny rozwój przemysłowy Chin. Postanowieniem, w dużej 
mierze podobnym w istocie i skutkach, było zniesienie likinu na towary ob­
cego pochodzenia, po wstępnej opłacie podatku w wysokości 2,5%. 

Warunki traktatów tientsińskich okazały się jednak dla rządu ts'ingow-
skiego pigułką niezmiernie trudną do przełknięcia; w szczególności Sien 



Feng sprzeciwiał się gwałtownie postanowieniu dotyczącemu rezydowania 
posłów zagranicznych w Pekinie. Już podczas rozmów w Szanghaju cesarz 
był skłonny ofiarować cudzoziemcom rezygnację z wszelkich ograniczeń 
celnych, jeśli w zamian za tę koncesję gospodarczą odstąpiliby od powyż­
szego postanowienia. Negocjatorom ts'ingowskim nie udało się jednak tej 
propozycji przeprowadzić, lecz otrzymali od Elgina obietnicę, iż punkt 
ten nie będzie uważany za koniecznie obowiązujący. Rząd ts'ingowski li­
czył się teraz z możliwością wznowienia konfliktu i chciał w szczególności 
uniemożliwić powtórzenie się sytuacji, że posłowie mogli pomaszero­
wać z wojskami do Tientsinu, a stąd, bardziej niż prawdopodobnie, do sa­
mego Pekinu. Wydano też odpowiednie rozkazy głównemu generałowi 
Ts'ingów, księciu mongolskiemu Senggerinczinowi, aby dokonał ulepszeń 
w zakresie obrony Chin Północnych i przede wszystkim wzmocnił forty 
Taku. 

Po zakończeniu rozmów w Szanghaju Elgin otrzymał zezwolenie władz 
ts'ingowskich na udanie się wzdłuż Jangtse; odbył sześciotygodniową po­
dróż po Wielkiej Rzece w asyście brytyjskiej eskadry okrętów wojennych 
i dokonał inspekcji nowych portów oraz rozpoznawał pozycje tajpingów. 
Temu ostatniemu jego zajęciu towarzyszyło też ostrzeliwanie baterii taj-
pingowskich przez silniejsze działa okrętów brytyjskich. Charaktery­
stycznie dla tej podróży flota ts'ingowska posuwała się tuż za eskadrą 
brytyjską, wykorzystując jej obecność do atakowania stanowisk taj­
pingów. 

TRZECI AKT (LATO 1859) 

Głównym obecnie problemem, z punktu widzenia Anglików, było do­
konanie wymiany ratyfikacji traktatów tientsińskich w miejscu i w sposób 
odpowiadający ich własnemu uznaniu. Co do miejsca — nalegali ze wszech 
miar na Pekin, tak aby nauczka została dobrze zapamiętana; co do sposo­
bu — zdecydowali, iż należy przymaszerować z odpowiednią, robiącą 
wrażenie eskortą wojskową. Wykonanie tych dwóch postulatów powierzono 
teraz w całości F. Bruce'owi, młodszemu bratu Elgina, który został mia­
nowany nowym posłem brytyjskim w Chinach. Władze ts'ingowskie za­
wiadomiły Anglików, iż nie powinni udać się drogą z Taku do Tientsinu, 
i prosiły ich, aby wylądowali nieco bardziej na północ, w Peit'angu, a stąd 
wyruszyli dalej ze skromną eskortą. Bruce odmówił stosowania się do tych 
propozycji i w towarzystwie nowego posła francuskiego, A. de Bourboulon, 
udał się do Taku wraz z całą flotą anglo-francuską. Tutaj sojusznicy usiło­
wali przemocą przedostać się przez ujście rzeki Pei, mimo iż zostało ono 



Feng sprzeciwiał się gwałtownie postanowieniu dotyczącemu rezydowania 
posłów zagranicznych w Pekinie. Już podczas rozmów w Szanghaju cesarz 
był skłonny ofiarować cudzoziemcom rezygnację z wszelkich ograniczeń 
celnych, jeśli w zamian za tę koncesję gospodarczą odstąpiliby od powyż­
szego postanowienia. Negocjatorom ts'ingowskim nie udało się jednak tej 
propozycji przeprowadzić, lecz otrzymali od Elgina obietnicę, iż punkt 
ten nie będzie uważany za koniecznie obowiązujący. Rząd ts'ingowski li­
czył się teraz z możliwością wznowienia konfliktu i chciał w szczególności 
uniemożliwić powtórzenie się sytuacji, że posłowie mogli pomaszero­
wać z wojskami do Tientsinu, a stąd, bardziej niż prawdopodobnie, do sa­
mego Pekinu. Wydano też odpowiednie rozkazy głównemu generałowi 
Ts'ingów, księciu mongolskiemu Senggerinczinowi, aby dokonał ulepszeń 
w zakresie obrony Chin Północnych i przede wszystkim wzmocnił forty 
Taku. 

Po zakończeniu rozmów w Szanghaju Elgin otrzymał zezwolenie władz 
ts'ingowskich na udanie się wzdłuż Jangtse; odbył sześciotygodniową po­
dróż po Wielkiej Rzece w asyście brytyjskiej eskadry okrętów wojennych 
i dokonał inspekcji nowych portów oraz rozpoznawał pozycje tajpingów. 
Temu ostatniemu jego zajęciu towarzyszyło też ostrzeliwanie baterii taj-
pingowskich przez silniejsze działa okrętów brytyjskich. Charaktery­
stycznie dla tej podróży flota ts'ingowska posuwała się tuż za eskadrą 
brytyjską, wykorzystując jej obecność do atakowania stanowisk taj­
pingów. 

TRZECI AKT (LATO 1859) 

Głównym obecnie problemem, z punktu widzenia Anglików, było do­
konanie wymiany ratyfikacji traktatów tientsińskich w miejscu i w sposób 
odpowiadający ich własnemu uznaniu. Co do miejsca — nalegali ze wszech 
miar na Pekin, tak aby nauczka została dobrze zapamiętana; co do sposo­
bu — zdecydowali, iż należy przymaszerować z odpowiednią, robiącą 
wrażenie eskortą wojskową. Wykonanie tych dwóch postulatów powierzono 
teraz w całości F. Bruce'owi, młodszemu bratu Elgina, który został mia­
nowany nowym posłem brytyjskim w Chinach. Władze ts'ingowskie za­
wiadomiły Anglików, iż nie powinni udać się drogą z Taku do Tientsinu, 
i prosiły ich, aby wylądowali nieco bardziej na północ, w Peit'angu, a stąd 
wyruszyli dalej ze skromną eskortą. Bruce odmówił stosowania się do tych 
propozycji i w towarzystwie nowego posła francuskiego, A. de Bourboulon, 
udał się do Taku wraz z całą flotą anglo-francuską. Tutaj sojusznicy usiło­
wali przemocą przedostać się przez ujście rzeki Pei, mimo iż zostało ono 



w sposób oczywisty zatarasowane, a nowe szańce obronne były wszędzie 
widoczne. 

25 czerwca desant anglo-francuski, złożony z 1100 ludzi, zaatakował 
forty Taku; spotkała go całkowita klęska. Chiński ogień artyleryjski okazał 
się nareszcie — chociaż raz — niezmiernie skuteczny. Zatopiono cztery 
okręty angielskie, a desant wycofał się, straciwszy 434 zabitych i rannych. Mit 
niezwyciężoności ludzi Zachodu został bardzo poważnie podważony. 
Sprzymierzeńcy czym prędzej wycofali się do Szanghaju, gdzie zatrzymali 
się oczekując nowych posiłków. 

Ani Rosjanie, ani Amerykanie nie byli zamieszani w ów epizod. Nowy 
poseł rosyjski, N. P. Ignatjew, zainstalował się już w Pekinie, gdzie 
skutecznie załatwił sprawę wymiany ratyfikacji; teraz zajęty był prowadze-
niem pertraktacji z Su-szunem (1815?—1861), prawdziwą potęgą na dworze 
ts'ingowskim, w celu uzyskania ratyfikacji traktatu aiguńskiego oraz wy­
targowania zgody na dalsze rosyjskie żądania terytorialne, dotyczące za­
gadnienia — traktat ten zostawił je otwarte — losu ziem między Ussuri 
a Morzem Japońskim, których Ts'ingowie zdecydowanie nie chcieli utra­
cić. Ignatjew miał odegrać ważną rolę we wszystkich dalszych stosunkach 
miedzy sojusznikami anglo-francuskimi a rządem pekińskim. Nowy poseł 
amerykański, J. E. Ward, podjął się też, w asyście wspomnianych dwóch 
tłumaczy, podróży do Pekinu; tu jednak problem kotou przyczynił się po­
nownie do zamieszania wszystkiego, tak że wymiana dokumentów ratyfika­
cyjnych ostatecznie odbyła się później, 16 sierpnia, w Peit'angu. 

Aczkolwiek w Anglii nastąpiła nieco wcześniej zmiana rządu — 
krótkotrwały gabinet Derby—Disraeli (luty 1858 — lipiec 1859) nie wniósł 
zresztą zasadniczych zmian do polityki brytyjskiej wobec Chin — Palmer-
ston był już z powrotem na stanowisku premiera w lipcu, aby stanąć wobec 
zagadnienia wyboru dalszego kursu i działań na tle fiaska misji Bruce'a. 
Zważywszy poprzednie jego stanowisko w sprawie incydentu „Arrow", 
nie było trudno przewidzieć, iż nastąpi dalsze użycie przemocy, nowa 
„wojenka". Mimo że serdeczność stosunków między Wielką Brytanią 
a Francją była już na tym etapie poważnie nadwyrężona, uzgodniono 
dalszą wspólną akcję obu państw; prawdopodobnie każdej stronie zależało 
na tym, aby bacznie pilnować drugiej na miejscu. Toteż w marcu 1860 r. 
wystosowano nowe wspólne ultimatum do rządu ts'ingowskiego; w głów-
nych punktach żądano przeprosin za działania w Taku w czerwcu 1859 r., 
wymiany ratyfikacji w Pekinie oraz podwyższenia odszkodowań. Równocześ­
nie przygotowywano nową, większą ekspedycję wojskową, a ci sami dwaj 
posłowie, którzy zawarli traktaty tientsińskie, zostali teraz ponownie 
wysłani do Chin. Scena była przyszykowana do ostatniego aktu. 



CZWARTY AKT (SIERPIEŃ 1860 - LISTOPAD 1860) 

Latem 1860 r. sojusznicy zgromadzili swoje siły dla dokonania nowej 
ekspedycji na Północ; Anglicy mieli ponad 10 tys. żołnierzy (poważna 
część — Hindusi). Francuzi z górą 6 tys. Połączona flota obejmowała po­
nad 70 okrętów wojennych i ponad 140 statków. Posłowie Anglii i Francji, 
Elgin i Gros, wylądowali 1 sierpnia i bez jakichkolwiek prób wszczęcia 
rozmów zarządzili atak na pozycje ts'ingowskie wokoło Taku. Po sto­
sunkowo zaciętych bojach siły sojusznicze opanowały forty Taku w wyniku 
obejścia ich od tyłu i następnie posunęły się dalej, aby zająć Tientsin. Do­
piero wtedy Elgin i Gros wyrazili gotowość rozpoczęcia pertraktacji, a Ts'in-
gowie znów wyznaczyli Kuei-lianga na swojego głównego przedstawiciela. 
Sprzymierzeńcy zażądali teraz, aby Tientsin został dodany do spisu 
„portów traktatowych", aby zapłacono odszkodowanie oraz wyrażono 
zgodę na wejście obydwu posłów do Pekinu wraz z eskortą wojskową. 
Równocześnie odmówili prowadzenia wszelkich dalszych rozmów, oświad­
czając, iż mogą je kontynuować tylko w mieście T'ungczou (20 km na 
wschód od Pekinu). 

Wojska sojusznicze udały się z Tientsinu na pozycje w pobliżu T'ung-
czou i tu w dniach 14—18 września uzgodniono warunki nowej konwencji 
pekińskiej. Zawarte porozumienie zostało jednak pokrzyżowane na skutek 
zaaresztowania przez Ts'ingów części anglo-francuskiej grupy negocja­
cyjnej (26 Anglików, 13 Francuzów). Kryzys ten znakomicie przysłużył 
się sprzymierzeńcom; przystąpili natychmiast do dalszych działań wojen­
nych i 21 września pokonali wojska Senggerinczina przy Palicz'iao (most, 
jak nazwa wskazuje 8 li od Pekinu). Nie byli jednak w stanie posunąć 
się natychmiast w kierunku stolicy, gdyż amunicja została prawie zupełnie 
wyczerpana. Zmuszeni więc byli czekać na świeże zapasy i posiłki 
z Tientsinu. 

Tymczasem na dworze ts'ingowskim zapanowała całkowita panika; 
Sien Feng uznał, iż inspekcyjna podróż po prowincjach stała się w owej 
chwili niezmiernie paląca, tj. uciekł do Żeholu z częścią swojego dworu, 
w tym jego dobranych kompanów. Zostawił w Pekinie młodszego przyrod­
niego brata, I-sina, księcia Kung (1833—1898), by uporał się z najeźdźcami 
anglo-francuskimi. Otrzymawszy posiłki i zapasy, Anglicy i Francuzi 
wyruszyli na Pekin; 6 października dotarli do Jüan Ming Jüan — starego 
Pałacu Letniego, ulubionej rezydencji cesarzy ts'ingowskich, na której 
budowę wyłożyli bajeczne sumy i gdzie nagromadzili niezliczone skarby, 
pochodzące z podatków wyciśniętych w ciągu dwóch wieków z potu i krwi 
chłopów chińskich. Nawet galijska elokwencja dowódcy francuskiego, 



Montaubana, nie była w stanie opisać niebywałego splendoru owej re­
zydencji i jej bogactw. (Notabene otrzymał on później od Napoleona III 
tytuł hrabiego de Palikao (sic!) z racji swojego wielkiego zwycięstwa nad 
Ts'ingami; dziesięć lat później znów zademonstrował swoje wspaniałe uzdol­
nienia wojskowe; został na głowę pobity przez Prusaków i uciekł do 
Anglii.) Przez trzy dni korpus ekspedycyjny plądrował pałace, na ogół 
systematycznie. Anglicy jednak skarżyli się kwaśno, iż Francuzi zdobyli 
więcej, niż im się sprawiedliwie należało. 

W samym Pekinie panował prawie całkowity chaos, ponieważ znaczna 
większość dostojników uciekła albo z cesarzem, albo na własną rękę. 
Sojusznicy zażądali teraz zgody na wejście do stolicy, grożąc w razie odmowy 
jej zbombardowaniem. Za pośrednictwem Ignatjewa I-sin wyraził zgodę 
zarówno na wejście, jak i na prowadzenie dalszych rozmów. Wrota zostały 
otwarte i rozpoczęły się pertraktacje. Wypuszczono też jeńców anglo-
-francuskich z poprzednio wziętej do niewoli grupy negocjacyjnej, lecz 
tylko dziewiętnastu, ponieważ dwudziestu zostało albo zabitych, albo zmar­
ło w warunkach, które panowały wówczas w więzieniach ts'in-
gowskich. Na ten przykład barbarzyństwa Mandżurów Elgin odpowie­
dział czynem, który miał być według niego skierowany wyłącznie prze­
ciwko cesarzowi, zarządził mianowicie całkowite spalenie ponad 200 
budynków kompleksu Pałacu Letniego; wykonały to wojska brytyjskie 
w dniach 18—19 października. Trudno osądzić, czyje barbarzyństwo było 
większe. 

Nie było już teraz doprawdy żadnych przeszkód na drodze do pod­
pisania konwencji pekińskiej. Odbyło się ono 24 października. Elgin wkro­
czył do Pekinu ze zbrojną eskortą, maszerując przez ulice, na których wszę­
dzie były ustawione pikiety wojsk angielskich, udał się do Sali Rytuałów 
w Mieście Zakazanym. Książę Kung podpisał konwencję w imieniu rządu 
ts'ingowskiego, co było jego pierwszym doświadczeniem w stosunkach 
dyplomatycznych z mocarstwami obcymi, których miał mieć tak wiele 
podczas reszty swojej kariery. Główne warunki konwencji były nastę­
pujące: 1. zezwolenie na rezydowanie posłów zagranicznych w Pekinie; 
2. przekształcenie Tientsinu w „port traktatowy"; 3. podwyższenie odszko­
dowania do 8 mln tael dla każdego państwa oraz przyznanie 500 tys. tael 
Anglii i 200 tys. Francji jako specjalnego odszkodowania za zabitych jeń­
ców; wypłata całości miała być zagwarantowana dochodami z opłat 
celnych; 4. oddanie w wieczystą dzierżawę części półwyspu Koulunu (Cziu-
lung — obszar na lądzie naprzeciw Hongkongu); 5. restaurowanie całego 
mienia kościoła katolickiego, skonfiskowanego po 1724 r. (tłumacz francuski 
potajemnie dodał do tekstu chińskiego, lecz nie francuskiego, klauzulę 



o prawie kupowania ziemi i budowania wszędzie w Chinach kościołów); 
6. zezwolenie rządu ts'ingowskiego na emigrację swoich poddanych — punkt 
ten stanowił legalizację tzw. handlu „kulisami". 

Handel taki prowadzili na wielką skalę kupcy cudzoziemscy w Hong­
kongu, a szczególnie w Macao. Polegał on na nielegalnym przemycie z Chin 
robotników, których następnie wysyłano do pracy na plantacjach na Ku­
bie, w kopalniach w Peru i Chile oraz do Kalifornii i Australii. Kontraktowa 
podstawa rekrutacji sprowadzała się w istocie rzeczy do położenia na wpół 
niewolniczego. Zasadniczym celem handlu była pogoń za tanią siłą ro­
boczą; przeszło pół miliona Chińczyków zostało w ten sposób wywiezio­
nych w latach 1840—1880. Warunki transportu, nie mówiąc już o pracy, 
były szczególnie potworne, przypominające całkowicie handel niewolni­
kami afrykańskimi, a śmiertelność niebywale wysoka. 

Francuzi powtórzyli tę samą inscenizację następnego dnia w prawie 
identyczny sposób. Podczas podpisania konwencji dokonano również 
wymiany ratyfikacji traktatów tientsińskich i tym samym wszystkie cele 
sojuszników zostały osiągnięte. Dzięki klauzuli największego uprzywile­
jowania wszystkie korzyści przypadły też Stanom Zjednoczonym i Rosji. 

Rząd carski posiadał jeszcze własne sprawy do załatwienia. Ignatjew 
służył jako pośrednik między Mandżurami a sprzymierzeńcami; przedsta­
wił on teraz rządowi ts'ingowskiemu swoje żądania i po wyjeździe Elgina 
i Grosa podpisał 14 listopada nowy traktat rosyjsko-chiński. Na jego mocy 
Rosja carska uzyskała ratyfikację traktatu aiguńskiego oraz całe terytorium 
między Ussuri a Morzem Japońskim, zamieszkałe wówczas prawie wyłącz­
nie przez plemiona tunguskie, o powierzchni około 163 tys. km 2 , stanowiące 
obecny rejon Primorskij. W tym samym roku został założony Władywostok. 
Rząd rosyjski otrzymał także zezwolenie na otwarcie konsulatów w Urdze 
(Ułan Bator) i w Kaszgarze (Turkiestan Wschodni). 

Wyniki drugiej wojny opiumowej i traktatów, które ją zakończyły, 
stanowiły bardzo ważny krok naprzód w przekształceniu Chin we wspólną 
półkolonię głównych mocarstw. Polityka izolacji poprzednio uprawiana 
przez rząd ts'ingowski, została teraz całkowicie zdruzgotana; na skutek 
swojej porażki Mandżurowie byli już dostatecznie poskromieni i nie tylko 
stali się skłonni do współpracy z mocarstwami obcymi, lecz zmieniali się 
również stopniowo w ich bardzo pożyteczne i pokorne narzędzie, przy 
pomocy którego można było rozciągnąć kontrolę obcą nad Chinami, bez 
wzięcia na siebie kłopotliwego ciężaru bezpośredniego panowania. Faktycz­
nie, Chiny stały wówczas wobec wyraźnej groźby zarówno całkowitej 
utraty niepodległości, jak i podziału ich na kilka kolonii. W istocie rzeczy 
były tylko dwie zasadnicze przyczyny, dla których do tego nie doszło ani 



wówczas, ani później. Pierwsza polegała na coraz większej rywalizacji 
mocarstw obcych, dotyczącej przede wszystkim problemu podziału tak 
olbrzymiego łupu. Ogromne rozmiary Chin były czynnikiem zarówno 
niezmiernie komplikującym tę sprawę, jak i odstraszającym, co w poważ­
nym stopniu wpłynęło na losy tego kraju. Druga przyczyna tkwiła w ciągle 
narastającym sprzeciwie Chińczyków wobec zamierzeń mocarstw obcych 
i losów gotowanych przez nich dla ich kraju, aczkolwiek efektywność tego 
sprzeciwu zaczęła się stawać odczuwalna dopiero od końca XIX w. 

W powyższych działaniach rola Wielkiej Brytanii była w dalszym 
ciągu dominująca. Warto przytoczyć komentarz naocznego świadka amery­
kańskiego dotyczący motywacji wojen prowadzonych przez Anglię prze­
ciwko Chinom w tym okresie. Pisze on: „Okazją w pierwszym wypadku 
dla ciskania gromów przez Anglię było wymuszenie opłaty za zniszczenie 
zakazanego narkotyku; w drugim otrzymanie zadośćuczynienia za zniewagę, 
zawartą w wykonywaniu przez Chiny wymiaru sprawiedliwości wobec 
własnych poddanych; w trzecim, nieporozumienie słowne; w czwartym, 
domaganie się uznania przywileju, którego jej nagocjatorzy zapomnieli 
uzyskać". 

Na początku listopada wojska sojusznicze opuściły Pekin, aby uniknąć 
tamtejszej surowej zimy, i stacjonowały w Tientsinie i Szanghaju, oczeku­
jąc wypłaty odszkodowania. Przygotowywały się do odegrania całkiem no­
wej roli — popleczników i sprzymierzeńców swoich niedawnych wrogów, 
Mandżurów. Kurtyna opadła — sztuka została zakończona; role komiczne 
były w niej podzielone, na ogół dosyć równo, między Europejczyków i Man­
dżurów; role tragiczne zaś przypadły Chińczykom — wówczas i jeszcze 
na wiele lat 

I N T E R W E N C J A O B C A P R Z E C I W K O T'AI P ' I N G T' IEN K U O 

W polityce mocarstw obcych wobec rządu ts'ingowskiego zaszły zasad­
nicze zmiany natychmiast po zawarciu konwencji pekińskiej. Lecz w isto­
cie rzeczy były one już przygotowywane od dawna, gdyż nawet podczas 
prowadzenia wojny przeciwko Mandżurom nie zależało bynajmniej Anglii 
i Francji na doprowadzeniu do zbytniego osłabienia, a tym bardziej upadku 
dynastii- Dla Elgina tajpingowie byli „złośliwą konwulsją", z którą trzeba 
było skończyć. Jego zdaniem, poseł brytyjski w Pekinie będzie mógł służyć 
podtrzymywania panującej dynastii jako „dyplomatyczny protektorat". 

Możliwe, iż w chwili zachłystywania się zwycięstwem w październiku 
kiedy Sien Feng już uciekł do Żeholu, a rząd ts'ingowski prawie nie 
istniał — Anglicy na miejscu bawili się myślą zastąpienia go czymś 



19. Mocarstwa obce a Chiny (do 1906 r.) 



Cz'i Nien Tien (tzw. Świątynia Nieba), Pekin, XV i XIX w. 

innym, być może nawet tajpingami; o to w każdym razie podejrzewali ich 
obecni tam Amerykanie. Jeśli byłoby to nawet prawdą, stanowiło to tylko 
chwilową aberrację, której Londyn nigdy by nie potraktował poważnie 
ani w życie nie wprowadził. Fakt, iż neutralność Anglii w konflikcie 
miedzy Ts'ingami a tajpingami stawała się coraz bardziej sztuczna, po­
twierdzał, iż powyższe myśli nie były zgodne z głównym kierunkiem 
koncepcji brytyjskich. 

O istocie „neutralności" świadczył niezmiernie osobliwy zbieg okolicz­
ności, iż dokładnie w tej samej chwili, kiedy w sierpniu 1860 r. anglo-
-francuski korpus ekspedycyjny atakował forty Taku na Północy, wojska 
brytyjskie i francuskie w Szanghaju, które pozostawiono tam właśnie 
w tym celu, były tegoż samego dnia nie mniej zajęte walką nie, broń Boże, 
z Ts'ingami lecz z tajpingowską armią Czung Wanga, atakującą po raz 
pierwszy tę główną bazę obcą w Chinach. Stanowiło to niezwykle wy-
razistą zapowiedź przyszłych czynów. Od momentu, w którym rząd ts'in-
gowski usankcjonował wszystko, czego od niego zażądano, mocarstwa 
obce trzymały się konsekwentnie polityki udzielania mu jak najdalej 
idącej pomocy przeciwko jego wrogom wewnętrznym, nie wykluczając 
nawet bezpośredniej interwencji swoich sił militarnych. Wszystkie były 
w tym, mimo całej swojej rywalizacji, całkowicie zgodne. Przyczyna była 
oczywista — od Mandżurów miano teraz wyegzekwować spełnienie wszyst-



kich zobowiązań traktatowych, a. mocarstwa obce nie żywiły już żadnej 
wątpliwości, iż uda im się to w pełni osiągnąć. Tym samym cudzoziemcy 
teraz podkreślali „prawowitość" władzy Ts'ingów oraz jej zdolność do 
zachowania „prawa i porządku". 

Jeden dodatkowy, lecz bardzo istotny czynnik zaważył również na po­
wyższych kalkulacjach. Tajpingowie w dalszym ciągu władali wówczas 
nie tylko większością Kiangsu i Czekiangu — obszarem olbrzymim i bo­
gatym — lecz również dużą częścią Jangtse, która teraz została, na mocy 
nowych traktatów, otwarta dla penetracji obcej i gdzie szybko za­
łożono nowe konsulaty brytyjskie (Hankou, Kiukiang i Czinkiang). Tak 
więc tajpingowie stanowili obecnie przeszkodę dla obcej, szczególnie 
brytyjskiej, penetracji owego obszaru. Według Elgina „otwarcie portów 
rzecznych jest uzależnione od stłumienia rebelii", wobec czego należało 
się tajpingów jak najszybciej pozbyć. 

Interwencja obca przeciwko tajpingom w 1860 r. rozpoczęła się nawet 
wcześniej niż akcja przedsięwzięta w sierpniu w Szanghaju. Łączyło się to 
z działalnością poszukującego fortuny awanturnika amerykańskiego 
F. T. Warda. W lipcu Ward zorganizował oddział składający się z mo-
tłochu pochodzenia europejskiego i azjatyckiego znajdującego się w porcie 
szanghajskim, a mający służyć bogatym kupcom owego miasta i dokony­
wać ekspedycji przeciwko tajpingom. Obiecał on wówczas zdobyć, za 
otrzymaną sumę 30 tys. tael, miasto Sungkiang, co też udało mu się przy 
drugiej próbie. Oddział ten miał się stać rdzeniem jednostki, którą później, 
W 1862 r., rząd ts'ingowski nazwał Wiecznie Zwycięską Armią. Nazwa 
ta nie była specjalnie ścisła, gdyż wojska Czung Wanga zadały jej wiele 
poważnych klęsk. Do 1861 r. armia owa stała się mieszaną siłą ts'in-
gowsko-cudzoziemską, liczącą przeciętnie około 5 tys. żołnierzy. Ts'in-
gowie dostarczali żołnierzy, wszyscy zaś oficerowie byli cudzoziemcami, 
przeważnie Amerykanami. 

Na początku władze brytyjskie w Szanghaju krzywo patrzyły na tę 
jednostkę, najprawdopodobniej ze względu na narodowość jej oficerów, 
lecz później udzieliły jej w pełni swojego błogosławieństwa oraz, co o wiele 
ważniejsze, zaopatrzyły w całą niezbędną broń z dużych zapasów brytyj­
skiego korpusu ekspedycyjnego. Najemni zbóje Warda osławili się plądro­
waniem miast chińskich oraz gwałtami dokonanymi na ludności. Owa 
„armia" pozostawała pod komendą „generała", bo taki był stopień ts'ingow-
ski Warda, aż do jego śmierci podczas bitwy z tajpingami we wrześniu 1862 r. 
Majątek 60 tys. funtów, którego dorobił się w tym krótkim czasie, nie na 
wiele mu się przydał. 

W styczniu 1862 r. Wierny Król rozpoczął swoją drugą ofensywę na 



Szanghaj i przy tej okazji interwencja Anglików i Francuzów przybrała 
o wiele większą skalę niż w sierpniu 1860 r. mimo wszystkich zapewnień 
tajpingów o ich przyjaźni dla „Braci w Chrystusie" oraz deklaracji, iż nie 
mają zamiaru przynieść uszczerbku interesom kupców obcych. Siły 
brytyjskie i francuskie pod dowództwem admirała J. Hope'a i admirała 
A. L. Proteta wraz z Wiecznie Zwycięską Armią przyłączyły się teraz 
do wojsk ts'ingowskich w celu wspólnego zaatakowania pozycji tajpingów 
w rejonie Szanghaju. Uczestniczyły one w tej akcji przez resztę 1862 r., 
działając na zasadzie, iż całe terytorium w promieniu 45 km wokół Szang­
haju miało być oczyszczone z powstańców. Oddziały brytyjskie wykorzy­
stywane w tej kampanii były, oczywiście, częścią Korpusu Ekspedycyjnego, 
który wcześniej występował przeciwko Mandżurom na Północy, a został 
zatrzymany w Chinach dla tego nowego celu. Podczas swoich działań 
na obszarze niziny delty Jangtse, przeciętej większą liczbą kanałów, in­
terwenci mieli możność wykorzystania w pełni swojej przewagi technicz­
nej; mimo to nie zawsze im się wiodło i często doznawali porażek z rąk 
armii Czung Wanga. 

Zasięg interwencji w 1862 r. nie ograniczał się bynajmniej do Kiangsu; 
istniał niemniej ważny problem odbicia tajpingom Czekiangu. W owej 
prowincji Brytyjczycy i Francuzi również działali wspólnie, lecz o ile w okrę­
gu Szanghaju Anglicy stanowili dominującą siłę, to w Czekiangu główną 
rolę odgrywali Francuzi. Prawie cała prowincja, włączając w to Hangczou 
i Ningpo, jeden z pierwszych pięciu „portów traktatowych", znajdowała 
się w rękach tajpingów. Wszystkie relacje są zgodne co do tego, iż 
pozostawili oni dzielnicę obcokrajowców w Ningpo w całkowitym spo­
koju. Niemniej jednak sojusznicy podjęli się wypędzenia tajpingów z mia­
sta i w maju 1862 r. jednostki wojska i floty pod komendą A.L. Le Brethon 
de Caligny zaatakowały wspólnie z oddziałami ts'ingowskimi miasto i je 
zajęły. Zorganizowano tu oddział — znany jako „Strzelcy Francuscy", tj. 
żołnierze ts'ingowscy pod dowództwem oficerów francuskich — działający 
podczas dalszego zdobywania Czekiangu, które trwało aż do końca 1863 r. 
i było zawsze wspomagane przez flotę anglo-francuską. 

Po śmierci Warda we wrześniu 1862 r. Wiecznie Zwycięska Armia 
znalazła się pod dowództwem innego awanturnika amerykańskiego, nie­
jakiego H.A. Burgevine'a, który był człowiekiem nieco kłopotliwym, ciągle 
bowiem żądał terminowej wypłaty żołdu dla siebie i swojej jednostki. Opuścił 
on później Mandżurów i przeszedł na stronę tajpingów. Dalsza jego ka­
riera jest charakterystyczna; poddał się Ts'ingom tylko po to, aby 
jeszcze raz przyłączyć się do tajpingów w Fukienie w 1864 r. Dostał się 
wtedy do niewoli ts'ingowskiej i niezwykle szybko zmarł w więzieniu. 



Powstał więc problem znalezienia nowego dowódcy dla Wiecznie Zwy­
cięskiej Armii; rozwiązali go Anglicy, odkomenderowując na to stanowisko 
kapitana Charles G. Gordona, który objął dowództwo w marcu 1863 r. 
Ten „lekko uśmiechnięty Anglik", błędny rycerz, ulubiony przez wiktoriań­
skich budowniczych imperium, został obficie zaopatrzony przez Brytyjczy­
ków w artylerię, statki i pieniądze, a również dostarczono mu innych ofi­
cerów angielskich. Odegrał następnie istotną rolę w prowadzeniu Wiecznie 
Zwycięskiej Armii jako awangardy sił Li Hung-czanga podczas ofensywy 
przeciwko tajpingom w Kiangsu. Gordonowi udało się zdobyć szereg 
ufortyfikowanych miast tajpingów, rozbijając ich mury za pomocą swoich 
doskonalszych dział angielskich. 

Kampania doprowadziła ostatecznie do wzięcia Suczou w grudniu 
1863 r.; potem Gordon przez parę miesięcy dąsał się jak Achilles w na­
miocie. Uraza Gordona wypływała z faktu, iż z powodu Li Hung-czanga 
„stracił twarz", ponieważ on sam osobiście zagwarantował bezpieczeństwo 
ośmiu generałom tajpingowskim, którzy zdradzili Suczou, lecz zostali 
następnie zamordowani przez Li. Właśnie Hart, wówczas już rozpoczy­
nający swoją karierę w Zarządzie Ceł, doprowadził do pogodzenia 
Gordona i Li. Gordon zgodził się powrócić i służyć Ts'ingom; sam widział 
swoją rolę następująco: „Uważam, iż rebelia potrwa sześć miesięcy, jeśli 
zacznę wojować. Jeśli odejdę, może przedłużyć się na sześć lat". Przy­
stąpił później znów do akcji i poprowadził swój oddział do współdziałania 
przy zdobyciu Cz'angczou w maju 1864 r. Następnie, sucie wynagrodzona, 
Wiecznie Zwycięska Armia została prawie w całości rozwiązana, gdyż 
jej użyteczność doszła już do kresu. 

Po utracie pozycji w Kiangsu i Czekiangu położenie tajpingów stało 
się prawie beznadziejne; upadek Nankinu w lipcu 1864 r. był też tego kon­
sekwencją, tak że bezpośrednia pomoc militarna mocarstw obcych stała 
się już zbędna. Zasadniczy więc cel Wielkiej Brytanii i Francji został 
osiągnięty — Ta i P'ing T'ien Kuo zostało rozgromione. Nie istniały 
już żadne poważne przeszkody dla dalszej ekspansji wpływów i penetracji 
Chin przez mocarstwa obce. 



XXX. PROBLEM MODERNIZACJI. 
ROZWÓJ WEWNĘTRZNY CHIN 
(1864-1894) 

RZĄD TSTNGOWSKI PO REWO­
LUCJI TAJPINGOWSKIEJ I PO 
DRUGIEJ WOJNIE OPIUMOWEJ W W Y N I K U zarówno stłumienia ruchu 
tajpingowskiego, jak i równoczesnej porażki z rąk mocarstw obcych podczas 
drugiej wojny opiumowej reżym ts'ingowski uległ istotnym przeobrażeniom, 
które znalazły swoje odbicie w jego polityce w ciągu następnych dziesięcio­
leci. Pokonanie tajpingów przez lokalne armie, prowadzone przez takich 
przedstawicieli chińskiej gentry, jak Tseng Kuo-fan, Li Hung-czang 
i Tso Tsung-t'ang, doprowadziło do zmiany w układzie sił w łonie 
klasy rządzącej Chin. W przeprowadzeniu kontrrewolucji przeciwko taj­
pingom działacze ci znacznie wzmocnili swoją pozycję w stosunku do 
dworu ts'ingowskiego i arystokratów mandżurskich. Chociaż pozostawali 
nadal wierni dynastii Ts'ingów, jako dysponującej najważniejszymi sta­
nowiskami państwowymi, stali się oni bardzo istotnym czynnikiem, z któ­
rym dwór ts'ingowski musiał się teraz w pełni liczyć. Zasadnicze źródło 
siły tych działaczy stanowiły armie, w dużym stopniu prywatne, stwo­
rzone przez nich w toku wojny przeciwko tajpingom. Armie te były 
obecnie najsilniejsze i również najlepiej wyposażone w broń otrzymaną 
od mocarstw obcych. Spośród jednostek tych najważniejsza była Armia 
Huai , znajdująca się pod wpływem Li Hung-czanga. W niej też tkwiło 
główne źródło jego znacznej w przyszłości potęgi. Owa armia stała się też 
ważną wylęgarnią przyszłej kliki militarystów Peijang, która miała odegrać 
pierwszorzędną rolę w XX w. Innym źródłem potęgi był znaczny stopień 
niezależności finansowej od rządu centralnego, wynikający z kontrolo­
wania zasobów ekonomicznych terenów przez nich zarządzanych, zwłasz­
cza doliny Jangtse oraz stołecznej prowincji Czyli. 

Aczkolwiek osobnicy ci nie stali się jeszcze całkiem niezależnymi 
kacykami wojskowymi, bardzo blisko było już do przekształcenia się ich 
w takowych; polityczna zaś i militarna decentralizacja, podkopywająca 
autorytet Pekinu, miała się pogłębiać jeszcze bardziej, gdyż stało się zjawi-



skiem powszechnym, iż gubernatorowie generalni kontrolowali własną ar­
mię, posiadali arsenały itp. Proces ten miał być później również pobudzany 
przez działalność mocarstw obcych oraz poparcie udzielane przez nie po­
szczególnym klikom militarystycznym na obszarach ich penetracji i wpły­
wów. W łonie tej grupy rozwijających się kacyków istniało oczywiście 
wiele rywalizacji oraz walki o władzę i wpływy w Pekinie, co w istocie 
rzeczy ułatwiało Mandżurom utrzymanie panowania. 

Ogólnie rzecz biorąc, istniały dwie główne kliki; pierwszą stanowiła 
Armia Huai, tj. grupa, w której rej wodził Li Hung-czang, będący jej 
najważniejszym i najbardziej wpływowym przedstawicielem przez następne 
30 lat. Drugą była Armia Hunańska, złożona przeważnie z popleczników 
Tseng Kuo-fana, lecz znajdująca się też częściowo pod wpływem Tso Tsung-
-t'anga, rywalizującego czasami z ludźmi Tsenga. Nastąpił nieco zawiły prze­
bieg walki między różnymi przedstawicielami tych grup, lecz jednym z wy­
ników tego procesu było zdobycie znacznie większego znaczenia niż po­
przednio przez dostojników chińskich w porównaniu z arystokratami 
mandżurskimi. I tak w okresie 1861 — 1890 na 44 gubernatorów general­
nych 34 było Chińczykami, na 117 zaś gubernatorów — odpowiednio 
104. Przeszło połowa tych ludzi wywodziła się właśnie z dowodzonych przez 
gentry armii antytajpingowskich. 

Okres ten był też świadkiem złożonej i zażartej walki o władzę w łonie 
samej arystokracji mandżurskiej; datowała się ona już z lat panowania 
Sien Fenga, a jej punkt kulminacyjny nadszedł po jego śmierci w Żeholu 
w sierpniu 1861 r. Owa walka związana była w dużej mierze ze wzrostem 
wpływów i znaczenia Jehonali (właściwe imię — Jehenara, 1835—1908), 
nałożnicy Sien Fenga. Zakończyła się ona objęciem przez nią pełni władzy 
autokratycznej i przekształceniem się w faktycznego władcę reżymu man­
dżurskiego przez resztę życia, tj. prawie do samego końca panowania dy­
nastii Ts'ingów w Chinach. Pozycja Jehonali, energicznej, przebiegłej, 
całkowicie pozbawionej skrupułów, żądnej bogactw i władzy, została 
najpierw wzmocniona tym, iż w 1856 r. stała się matką jedynego syna 
i spadkobiercy Sien Fenga; w wyniku tego podniesiono ją do godności 
cesarzowej. Główna żona i cesarzowa, Tz'u An, kuzynka Jehonali, nie była 
w stanie dorównać jej pod żadnym względem. 

Po śmierci cesarza cała władza w Żeholu zagarnięta została przez jego 
najbliższego kompana, dworzanina Su-szuna, wysokiego dostojnika 
mandżurskiego, znanego z nieograniczonej korupcji i okrucieństwa. Usta­
nowiono regencję, która miała rządzić w imieniu cesarza-dziecka; skła­
dała się ona z ośmiu członków na czele z dwoma książętami rodziny 
cesarskiej, Tsai-juan i Tuan-hua, lecz rzeczywistym inspiratorem i prawdziwą 



potęgą był sam Su-szun. Przeciwko powyższej regencji książęta i dostojnicy 
pozostający w Pekinie szybko zawiązali spisek, w którym główną rolę 
odgrywał książę Kung, w łączności i w zmowie z dwiema cesarzowymi 
w Żeholu. 

W październiku 1861 r., podczas powrotu dworu z Żeholu z trumną 
Sien Fenga, cesarzowym udało się dotrzeć do Pekinu o parę dni wcześniej, 
Jehonala zaś podstępnie przywłaszczyła sobie pieczęć cesarską. Konspira­
cja teraz rozwinęła się dalej; zapewniono sobie poparcie Gwardii Cesar­
skiej, dzięki przede wszystkim współpracy Żung-lu (1836—1903), jednego 
z jej dowódców, bardzo bliskiego przyjaciela Jehonali. Spisek odniósł 
całkowite powodzenie, zaskoczonych regentów zaaresztowano przy wjeź­
dzie do stolicy. Su-szun został ścięty; umierając przeklinał Jehonalę i wy­
rażał żal iż nie kazał jej wcześniej zabić. Dwom książętom pozwolono 
popełnić samobójstwo. Oficjalnie na tronie zasiadł cesarz-dziecko, a okres 
jego panowania nosił nazwę Tung Czy (1862—1875); faktycznie władza 
spoczywała w rękach cesarzowych, z których Uczyła się tylko Tz'u Si (Tz'u 
Si to tytuł zaszczytny przyznany wówczas Jehonali, znaczy „Matczynna 
i Pomyślna". Do końca panowania zdążyła nagromadzić osiem par po­
dobnych tytułów). Książę Kung został mianowany Księciem-Radcą i po­
wierzono mu równocześnie pieczę nad stosunkami z mocarstwami obcymi. 

Narastające ambicje Tz'u Si doprowadziły w 1865 r. do dymisji Kunga. 
Chociaż wkrótce odzyskał większość swoich stanowisk, z wyjątkiem Księ-
da-Radcy, pozycja jego została poważnie podminowana, natomiast potęga 
Tz'u Si wzrastała stale. Politycznie była ona skończoną reakcjonistką, sta­
jąc na czele tej grupy Mandżurów, którzy w dalszym ciągu nie tylko szczerze 
nienawidzili cudzoziemców, lecz równocześnie sprzeciwiali się wprowadze­
niu jakichkolwiek zmian lub innowacji do istniejącego stanu rzeczy. 
Tz'u Si też niezmiernie sprytnie manipulowała zarówno arystokratami man­
dżurskimi, jak i dostojnikami chińskimi, zręcznie wygrywając ich rywali­
zację dla utrzymania i wzmocnienia własnej pozycji. Chciwość jej, żądza 
bogactw, jak i umiłowanie przepychu oraz rozrzutność miały później mieć 
poważne ujemne skutki dla zdolności obrony kraju. Celem nagromadzenia 
jeszcze więcej skarbów zorganizowała ona przy pomocy swoich eunuchów — 
którzy w ciągu jej panowania mieli po raz pierwszy za czasów dynastii 
ts'ingowskiej odegrać znów ważną rolę w rządzie centralnym — system 
łapówek wymuszanych na wszystkich dostojnikach. Dwór pekiński sam 
stał się w ten sposób głównym źródłem korupcji całego reżymu ts'ingow-
skiego. 

Władza Tz'u Si została zagrożona po zgonie jej syna w 1874 r., chociaż 
nie jest wykluczone, iż ona sama przyspieszyła jego śmierć, zważywszy, iż 



po objęciu pełni władzy w 1873 r. nie wykazał on spodziewanej gotowości 
do podporządkowywania się w dalszym ciągu jej rozkazom. T'ung Czy 
był przypuszczalnie nawet bardziej zdegenerowany i rozpustny niż jego 
ojciec, Sien Feng. Podobno sama Tz'u Si zachęcała go przez swoich 
eunuchów do dalszych hulanek. 

Następstwo po zmarłym właśnie cesarzu albo jednego z proponowa­
nych kandydatów, albo możliwość urodzenia spadkobiercy przez ciężarną 
wdowę pozbawiłaby Tz'u Si wszelkich praw do kontrolowania rządu. 
Łamiąc przyjęte obyczaje Ts'ingów dotyczące następstwa tronu, przefor­
sowała naznaczenie na następcę swojego siostrzeńca, syna I-huana, księcia 
Cz'un (też syna Tao Kuanga), adoptując to roczne dziecko jako syna swo­
jego i dawno zmarłego Sien Fenga. Tym samym mogła teraz w dalszym 
ciągu spokojnie rządzić jako regentka przy nowym cesarzu-dziecku, którym 
był nieszczęsny Kuang Su (1875—1908). Fortunne „samobójstwo" wdowy 
T'ung Czy pomogło jeszcze bardziej wyklarować sprawę następstwa. 

Po tych wydarzeniach nie było już na dworze pekińskim nikogo ani 
dostatecznie silnego, ani odważnego, aby zakwestionować autokratyczną 
władzę Tz'u Si i jej faworytów eunuchów, usilnie szpiegujących wszyst­
kich dostojników. Głównym hersztem tych pachołków był osławiony 
Li Lien-jing (zm. 1911), równocześnie organizator cesarskiego łapownictwa; 
jego pozycja na dworze stała się z czasem ważniejsza niż wszystkich mandżur­
skich książąt rodziny cesarskiej. Jest prawdą jednak, iż jeden człowiek 
zaprotestował przeciwko arbitralnym czynom Tz'u Si. W całkowicie 
konfucjańskim stylu cenzor Wu K'o-tu nieco później popełnił samobój­
stwo na grobie T'ung Czy, pozostawiając memoriał wyjaśniający przy­
czyny tego uczynku. W 1881 r. ostatnia możliwa przeszkoda dla absolut­
nej władzy Tz'u Si została usunięta przez śmierć, prawdopodobnie otru­
cie, drugiej cesarzowej, Tz'u An. Taki był dwór władców mandżurskich, 
który miał stawiać czoła wszystkim problemom stojącym przed Chinami, 
m. in. w wyniku dwóch wojen opiumowych. 

Nie tyle wśród arystokratów mandżurskich, ile raczej wśród dostojni-
ków-generałów chińskich, którzy stłumili ruch tajpingowski, należy doszu­
kiwać się sformułowania jakiejkolwiek w ogóle linii polityki w istniejącej 
w Chinach sytuacji. Ogólnie rzecz biorąc, zasadnicza polityka zarówno 
dworu pekińskiego, jak i potężnych chińskich gubernatorów generalnych, 
np. Tseng Kuo-fana i Li Hung-czanga, zmierzała w sprawach wewnętrz­
nych do osiągnięcia całkowitej restauracji status quo ante, tj. do powrotu 
do położenia z lat przed wybuchem rewolucji tajpingowskiej. Dokonawszy 
pomyślnie kontrrewolucji militarnej, ludzie ci chcieli obecnie realizować 
to samo w równie ważnej dziedzinie polityki. Jeśli odrzucimy na bok cały 



żargon neokonfucjański, którym posługiwali się tak obficie i chętnie, ozna­
czało to w istocie rzeczy pełne wznowienie politycznego, gospodarczego 
i społecznego położenia gentry oraz autokratycznego reżymu ts'ingowskie-
go. Prawie całkowita zgodność poglądów co do celowości osiągnięcia tych 
zamierzeń panowała między wszystkimi odłamami klasy rządzącej; stano­
wiły one też główną treść tego procesu, nazywanego czasami „restauracją 
lub regeneracją okresu Tung Czy". 

Istniały zaś rozbieżności, i to czasami bardzo daleko idące, dotyczące 
problemu, czy po doświadczeniach zarówno rewolucji tajpingowskiej, jak 
i drugiej wojny opiumowej należało przedsięwziąć, i w jakim stopniu, mo­
dernizację Chin. Ogólnie rzecz biorąc, znaczna większość uczonych-
-dygnitarzy, Mandżurów i Chińczyków, na czele z samą Tz'u Si, skłaniała 
się do przeciwstawienia się wszelkim innowacjom w jakiejkolwiek dzie­
dzinie. Ignorując w szczególności skutki penetracji mocarstw obcych oraz 
jej możliwe dalsze konsekwencje, grupa ta miała błogą nadzieję na osiąg­
nięcie raz jeszcze, gdyby to tylko mogło się udać, pełnej izolacji Chin. 

Inne zaś były poglądy tzw. grupy „Zachodniej"; składała się ona 
głównie z tych Chińczyków, którzy odegrali kluczową rolę w walce z taj­
pingami, oraz z elementów kompradorskich, które na podstawie swoich 
kontaktów i współpracy z cudzoziemcami przekonały się o wyższości tech­
nologii Zachodu, przede wszystkim w dziedzinie militarnej. Idee tej grupy 
znalazły swoje odbicie m. in. w wypowiedziach jednego z jej głównych 
rzeczników ideologicznych, Feng Kuei-fena (1809—1874), który pod­
kreślał konieczność przyswojenia sobie od Zachodu wyselekcjonowanych 
dziedzin technicznych. Dla dokładnie tych samych, wyżej wspomnianych 
celów, tj. dla zachowania systemu feudalnego, grupa „Zachodnia" chciała 
posłużyć się europejską techniką wojskową, bronią i okrętami, i to 
zarówno dla uniknięcia powtórzenia się takiego zagrożenia władzy, jakim 
była rewolucja tajpingowska, jak i dla stłumienia jeszcze innych bardzo 
znacznych i rozległych insurekcji, trwających nadal w Chinach Północnych, 
Północno-Zachodnich i Południowo-Zachodnich. Wpływy polityczne 
tych dwóch grup były mniej więcej równe, a polityka prowadzona po 
1164 r. stanowiła raczej wypadkową ich stanowiska. 

POLITYKA SAMOUMOCNIENIA" 

Polityka grapy skłonnej do „uczenia się" od Zachodu — prawie wy­
łącznie w sferze militarnej, w sensie nie tylko zakupu sprzętu za granicą, 
lecz usiłowania rozpoczęcia produkcji nowoczesnej broni w samych 
Chinach — nazywana bywa, jej własnym terminem, polityką „samoumoc-



nienia" (tzu cz'iang). Należy jednak wyraźnie podkreślić, iż polityka ta 
nie zakładała jakiegokolwiek planu ogólnego uprzemysłowienia, torowania 
drogi dla rozwoju kapitalizmu oraz dokonania modernizacji rządu i admi­
nistracji w celu uczynienia Chin państwem zdolnym do sprostania efektyw­
nie wielu różnym problemom wynikającym z agresji mocarstw obcych 
i zacofania kraju, co wszystko jednak zrozumieli i przedsięwzięli oligar­
chiczni przywódcy restauracji Meiji w Japonii. Kontrast jest szczególnie 
frapujący, a pytanie, dlaczego zaistniały aż tak wielkie różnice w podejściu 
do tego problemu, należy do najbardziej interesujących w historii nowo­
żytnej Azji Wschodniej, a nawet może i w światowej. Przypuszczalnie 
niektóre z głównych przyczyn były następujące: 

1. Japończycy wykazali o wiele większą świadomość niebezpieczeństwa 
zagrażającego ich egzystencji narodowej, wypływającego z nierównopraw-
nych traktatów i agresji obcej (lecz trzeba tu jeszcze dotrzeć z kolei do 
przyczyny tego zjawiska). Wydaje się, iż samurajowie okazali się pod tym 
względem o wiele bardziej trzeźwi politycznie niż chińscy uczeni-dygni-
tarze. Istnienie narodowej monarchii w Japonii w odróżnieniu od obcej 
dynastii mandżurskiej stanowiło przy tym czynnik niewątpliwie pozytywny. 
Różnice w rozmiarach powierzchni kraju też odegrały rolę, ponieważ ol­
brzymie obszary Chin były faktycznie przez dłuższy czas nie tknięte pene­
tracją obcą i tym samym wielu przedstawicieli gentry zagadnienie to 
w ogóle zignorowało. 

2. Ekonomicznie, aczkolwiek kraj był potencjalnie o wiele uboższy, 
istniało więcej elementów umożliwiających szybki rozwój kapitalizmu 
w Japonii, jak np. silniejsze położenie mieszczaństwa. Równocześnie sam 
fakt ubóstwa japońskiego czynił z tego kraju obiekt mniej atrakcyjny dla 
penetracji Zachodu i główne wysiłki mocarstw obcych skoncentrowane były 
na Chinach. 

3. Mimo że w Japonii również istniała nie mniej wyraźna ksenofobia, 
w Chinach przybierała ona nadal postać kompleksu „Państwa Środka", 
a owo przekonanie o immanentnej wyższości cywilizacji chińskiej stawało 
się coraz mniej walidne w stosunku do ewolucji Zachodu. W Japonii 
zaś cywilizacja, w tak niezmiernie dużym stopniu chińskiego pochodzenia, 
była tym samym zapożyczona; Chińczycy nigdy nie pożyczali — od nich 
pożyczano. Znaczenie tego czynnika przy podejściu do cywilizacji europej­
skiej jest ewidentne. Pod tym względem chińscy uczeni-dygnitarze broniąc 
konfucjanizmu — jego miejsca jako ideologii panującej oraz źródła ich 
egzystencji i kariery — odegrali szczególną rolę. Wprowadzenie nauki 
Zachodu oznaczało zagrożenie ich „misce ryżowej", samemu istnieniu 
potężnej warstwy, żywotnie zainteresowanej w zachowaniu status quo 



pod każdym względem; pozycja jej zaś była dotychczas jeszcze całkiem 
nienaruszona. 

Niemniej jednak ze względu na palące potrzeby wewnętrzne, tj. ko­
nieczność rozwinięcia sił niezbędnych do ostatecznego tłumienia powstań, 
grupa „Zachodnia" zdolna była przedsięwziąć swój program „samoumoc-
nienia"; ułatwił to fakt, iż jej członkowie byli najpierw dowódcami kolej­
nych działań przeciwko poszczególnym insurekcjom, później zaś dostoj­
nikami kontrolującymi kluczowe prowincje w Chinach. Tak np. Tseng 
Kuo-fan przez długi czas aż do śmierci w 1872 r. był gubernatorem general­
nym Liang Kiang (Kiangsu, Anhuei, Kiangsi) z siedzibą w Nankinie, na­
tomiast Li Hung-czang przez 25 lat rezydował w Tientsinie jako guber­
nator generalny stołecznej prowincji Czyli. Właśnie na obszarach znajdują­
cych się pod ich władzą nastąpiło pierwsze poważniejsze wprowadzenie 
zachodnich metod produkcji; były one jednak, należy podkreślić, zasto­
sowane prawie wyłącznie do przemysłu zbrojeniowego. W pewnym sensie 
oznaczało to postęp, wyrażający się w przejściu od sprowadzania broni 
obcej do jej wytwarzania w samych Chinach. Najlepiej znanym przykładem 
była budowa arsenału Kiangnan w Szanghaju, założonego w 1865 r. przez 
Tseng Kuo-fana i Li Hung-czanga; do 1870 r. stał się on całkowicie opera­
tywny — nie tylko produkowano w nim broń, lecz też budowano statki. 
Przy arsenale Kiangnan prowadzono ponadto szkołę języków obcych oraz 
biuro tłumaczeń. Biuro dokonało przekładu znacznej ilości (ponad 200) 
prac zachodnich, dotyczących głównie nauk ścisłych. 

Innym znanym przykładem była stocznia w Mawei (koło Fuczou), 
założona przez Tso Tsung-t'anga w 1866 r. Wypuściła ona 15 statków w la­
tach 1867—1874. Założono tu również szkołę języków obcych, w której 
nauczano angielskiego i francuskiego; jeden z najsłynniejszych i najważniej­
szych później tłumaczy literatury europejskiej, Jen Fu (1853 — 1921), 
był jednym z jej pierwszych uczniów. Gdy arsenał Kiangnan został zbudo­
wany przy udziale inżynierów i sprzętu angielskiego i amerykańskiego, do 
budowy stoczni w Fuczou zatrudniono Francuzów. Było to samo w sobie 
odbiciem stosunków z cudzoziemcami, nawiązanych w okresie wojny prze­
ciwko tajpingom. 

W tym wczesnym okresie nacisk położono przede wszystkim na jedno­
stronny rozwój produkcji zbrojeniowej, niezmiernie kosztownej ze względu 
na bardzo wysokie pensje wypłacane specjalistom obcym oraz na sprowa­
dzanie wielu surowców i materiałów z zagranicy, mimo że można było je 
wszystkie wyprodukować w Chinach. Nieco później uprzemysłowienie to 
zostało rozszerzone, zwłaszcza przez Li Hung-czanga, na inne dziedziny, 
tak aby stworzyć potrzebną, aczkolwiek w dalszym ciągu bardzo ograni-



czoną, infrastrukturę. W 1872 r. założono chińską linię żeglugi morskiej 
(słynną China Merchants' Steam Navigation Co.), która przez pewien 
czas była zdolna konkurować z żeglugą brytyjską. Pierwszą nowoczesną 
kopalnię węgla zbudowano w K'aip'ingu (Hopei) w 1878 r. przede wszystkim 
na potrzeby tejże linii żeglugowej. Pierwszą linię telegraficzną założono 
w 1881 r., także i początki fabryk tekstylnych datują się z lat osiemdzie­
siątych. Pierwsza linia kolejowa w pełni czynna została również zbudowana 
dla kopalni w K'aip'ingu. 

Cała powyższa ewolucja była jednak bardzo ograniczona w swoim za­
sięgu i przebiegała powoli; spotykała się też z nieustannym sprzeciwem ze 
strony konserwatywnej grupy dostojników chińskich i mandżurskich. 
Grupa ta występowała w szczególności przeciwko budowie kolei, częściowo 
z powodu obawy, iż koleje ułatwią obcą penetrację. Potwierdzeniem tego 
jest los pierwszej linii kolejowej, zbudowanej przez Anglików na krótkiej 
trasie Szanghaj—Wusung w 1876 r., a zakupionej przez władze ts'in-
gowskie w 1877 r. i następnie zdemontowanej. Należy jednak zwrócić 
uwagę nie tylko na to, że rozwój przebiegał wolno, lecz również na fakt, 
iż prawie wszystkie przedsiębiorstwa założone w owym okresie, nawet 
z udziałem kapitału prywatnego, pozostawały pod rządową kontrolą 
biurokratyczną, zgodnie z zasadą „oficjalny nadzór i kupiecka eksploa­
tacja". W warunkach panowania ts'ingowskiego oznaczało to, że przedsię­
biorstwa te wykorzystywano jako dalsze źródło korupcji i nepotyzmu oraz 
że nie dokonywano ponownego reinwestowania zysków w celu dal­
szego uprzemysłowienia, wysysając z tych firm wszystko, co się tylko 
dało. 

Li Hung-czang, poważny posiadacz akcji w wielu z nich, sam wodził rej 
w tych poczynaniach; nagromadził olbrzymi majątek — uważany był przez 
wielu za najbogatszego człowieka w Chinach — i wykorzystał firmy po­
zostające pod jego kontrolą jako źródło zysków i łapownictwa dla swojej 
rodziny i licznych popleczników. Sytuacja taka była wielką przeszkodą dla 
niezależnego rozwoju prywatnego przemysłu kapitalistycznego, nie tyle 
z powodu braku kapitałów, gdyż zarówno wielu obszarników było chęt­
nych do inwestowania, jak i kupców chińskich też posiadających znaczne 
zasoby, pochodzące m. in. ze wzrostu handlu zagranicznego, ile dlatego, 
że kontrola biurokratyczna odstręczała ich i zniechęcała od podjęcia dzia­
łalności i inicjatyw. Ten stan rzeczy przepowiadał już wówczas zniekształ­
coną drogę rozwoju biurokratyczno-kapitalistycznego, która miała stać 
się tak charakterystyczną w późniejszym okresie, zwłaszcza podczas pano­
wania Kuomintangu w latach 1927—1949. 

Toteż owa modernizacja, i tak niezmiernie ograniczona w zasięgu, 



pozostawała w znacznym stopniu zjawiskiem marginesowym, a znakomita 
większość gospodarki w dalszym ciągu tkwiła w półfeudalnej i naturalnej 
postaci. Prawdopodobnie ważniejszy był jeszcze fakt, iż zaniechanie reali­
zacji w owym okresie ogólnego programu modernizacji i uprzemysłowienia 
miało mieć zgubne skutki na przyszłość, ponieważ w latach sześćdziesią­
tych i siedemdziesiątych penetracja obca, aczkolwiek oczywiście stale na­
rastająca, nie była jeszcze tak dalece posunięta, aby zająć dominujące po­
łożenie w gospodarce Chin. Później, w miarę wzmocnienia się tej penetracji 
i wzrostu pozycji obcego kapitału, rozwój własnego uprzemysłowienia 
i rodzimego kapitalizmu chińskiego został tym samym znacznie utrudniony, 
jeśli nie wręcz uniemożliwiony. Późniejsze bankructwo lub przejęcie przez 
kapitał obcy znacznej większości przedsiębiorstw założonych w owym okresie 
stanowiło potwierdzenie tego, iż jednostronny, ograniczony charakter po­
lityki „samoumocnienia" skazywał ją na niepowodzenie. Wynikało to 
oczywiście z ogólnej reakcyjnej istoty i polityki całej klasy panującej oraz 
istniejącego ustroju polityczno-gospodarczego w Chinach. Brak należytego 
programu rozwoju gospodarczego był też odbiciem wszystkich od dawna 
wyznawanych poglądów, tj. dyskryminacji kupiectwa, pogardy dla handlu 
itp. 

R E S T A U R A C J A P A N O W A N I A T S ' I N G O W S K I E G O 

Po dokonaniu przy pomocy mocarstw obcych stłumienia ruchu taj-
pingowskiego rząd ts'ingowski zajął się z kolei likwidacją wszystkich innych 
powstań, trwających w różnych częściach kraju. Ów program „pacyfikacji" 
objął w praktyce okres 14 lat, a podczas jego realizacji reżym ts'ingowski 
korzystał z życzliwej, wielostronnej pomocy mocarstw obcych, udzielanej 
dla dokładnie tych samych powodów co w wypadku zwalczania tajpin­
gów. Ludzie mający ten program urzeczywistnić byli też identycznie tymi 
samymi przedstawicielami chińskiej gentry, którzy wcześniej uratowali 
Ts'ingów. Owi „bohaterowie" wojen antytajpingowskich, którzy zdobyli 
swoje ostrogi rycerskie w masakrowaniu niezliczonych dziesiątków tysięcy 
chłopów chińskich, mieli być teraz znów wykorzystani wraz z utworzonymi 
przez nich armiami. 

Najbardziej palącym niebezpieczeństwem dla reżymu mandżurskiego 
był rozwijający się w dalszym ciągu ruch Nien w Chinach Północnych, 
który nie uległ żadnemu osłabieniu po upadku państwa tajpingów. Siły 
Nien, wzmocnione resztkami północnej armii tajpingowskiej, które okazały 
się bardzo pomocne, z powodzeniem odbijały — dzięki swojej mobilnej tak­
tyce, silnym bazom w ufortyfikowanych wioskach oraz nadal szerokiemu 



poparciu ludności — wszystkie ataki wojsk ts'ingowskich. W 1865 r. zdołali 
oni pokonać i zabić głównego generała Ts'ingów, Senggerinczina. Ruch Nien 
wykazywał na tym etapie jeszcze wyraźniej antydynastyczny i antymandżur-
ski charakter. Sam wielce renomowany Tseng Kuo-fan otrzymał rozkaz 
dowodzenia głównymi siłami działającymi przeciwko Nien, lecz mimo 
prowadzenia polityki „spalonej ziemi" nie udało mu się zasadniczo odnieść 
powodzenia. Później wysłano Li Hung-czanga z jego Armią Huai, w pełni 
wyposażoną w sprzęt obcy; początkowo również nie zdołał on uzyskać 
sukcesów. 

Generałowie ts'ingowscy ostatecznie jednak zastosowali czasochłonną 
i kosztowną technikę blokady obszarów zajętych przez Nien, dzięki której 
udało im się ostatecznie odciąć główne siły Nien od ich baz. Zostały 
one potem podzielone na dwie części — wschodnią i zachodnią. Zachodni 
Nien następnie wyruszyli do Szensi z nadzieją połączenia się z powstań­
cami muzułmańskimi; w 1867 r. zagrozili oni nawet samemu Pekinowi, 
lecz ostatecznie zostali otoczeni i wybici przez wojska rządowe pod do­
wództwem Tso Tsung-fanga w 1868 r., a później, w tym samym roku, 
podobny los spotkał i oddziały Wschodnich Nien. 

Od dawna trwające powstanie w Jünnanie też nie uległo osłabieniu; 
była to insurekcja ludności mahometańskiej, stanowiącej zawsze pokaźną 
mniejszość, być może aż do 30% ludności owej prowincji. Powstawała ona 
co najmniej trzy razy w XIX w., zarówno przeciwko uciskowi biurokratów 
ts'ingowskich, jak i innym formom dyskryminacji. Mahometanie zbunto­
wali się jeszcze raz w 1855 r. i stali się panami większości prowincji, będąc 
szczególnie mocni w zachodniej jej części, gdzie założyli własne państwo, zna­
ne jako P'ing-nan Kuo, pod wodzą Tu Wen-siu, ze stolicą w Tali. Insu­
rekcja miała również poważne reperkusje w sąsiednim Kueiczou i Sycz'ua-nie. 

Długo trwające i niczego nie rozstrzygające kampanie generałów 
ts'ingowskich spowodowały dewastację większości Jünnanu. Tu Wen-siu 
bronił się wspaniale, a jego siły okopały się w 53 ufortyfikowanych miastach. 
Mandżurom jednak udało się doprowadzić do rozbicia ruchu i przeciąg­
nięcia części muzułmańskich obszarników na stronę Ts'ingów. Osta­
tecznie cały obszar został podbity, z wyjątkiem Tali; miasto to padło 
w styczniu 1873 r. i wtedy, z charakterystycznym zdradziectwem ts'ingow-
skim, wybito jego całą wielotysięczną ludność mimo poprzednich obietnic 
darowania jej życia. Był to tylko jeden z wielu podobnych epizodów, gdyż 
ogólnie w wyniku „pacyfikacji" ts'ingowskiej z ośmiu milionów ludności 
prowincji tylko trzy przeżyły tę wojnę. 

Położenie narodowości Miao w sąsiednim Kueiczou nie było lepsze niż 
mahometan w Jünnanie. Powstali oni też ponownie przeciwko władzy 



ts'ingowskiej w 1854 r., a ich ruch niewątpliwie ściśle wiązał się z insurekcją 
Jünnańczyków. Istniał tu jednak dodatkowy problem; postępująca koloni­
zacja prowincji dokonywana przez obszarników chińskich doprowadziła 
do tego, że Miao byli nieustannie pozbawiani swojej najlepszej ziemi na 
nizinach. W krótkim czasie Miao opanowali całą prowincję, z wyjątkiem tyl­
ko stolicy Kueijang, a powstanie zostało jeszcze bardziej wzmocnione 
przez obecność na tych terenach w latach 1860—1863 sił Szy Ta-k'ai. Do­
piero po upadku państwa tajpingów Ts'ingowie zdołali skoncentrować 
dostateczne siły w tej prowincji; to samo odnosiło się oczywiście również 
do Jünnanu. Kampanie przeciągały się aż do 1873 r. i tu też posłu­
giwano się podobnymi metodami „stabilizacji". Co najmniej milion Miao 
zginęło, a niektóre źródła twierdzą, iż ocalała tylko 1 / 1 0 ludności. Miao 
teraz stracili całe swoje ziemie na nizinach i mieli do wyboru albo uciec do 
terenów górzystych, albo, jeśli chcieli pozostać, stać się dzierżawcami 
u obszarników duńskich. 

Wielkie powstanie ludności muzułmańskiej Północnego Zachodu, które 
rozpoczęło się w 1862 r., stanowiło, być może, jeszcze większe zagrożenie 
dla panowania ts'ingowskiego. W całym tym okresie największym kosz­
marem dla dworu mandżurskiego była możliwość połączenia się w jedną 
całość insurekcji w poszczególnych częściach Chin. Pod tym względem 
tajpingowie w szczególności, a potem także i Nien, podjęli wysiłki nad na­
wiązaniem kontaktów z mahometanami i przystąpieniem do wspólnych 
z nimi działań; wysiłki te, niestety, przyszły za późno i nie odniosły prawie 
żadnych skutków. Insurekcja, pod wodzą Ma Hua-lunga, rozciągnęła się 
na prawie całe Kansu i większą część północnego Szensi. Problem na tych 
obszarach był skomplikowany wskutek wrogości między ludnością muzuł-
mańską (tylko częściowo chińskiego pochodzenia) a Chińczykami, podnie­
canej zawsze przez władze ts'ingowskie, które doprowadzały do znacznych 
tarć i waśni między tymi dwiema grupami ludności. Dopiero po całkowitym 
stłumieniu ruchu Nien wojska ts'ingowskie mogły wkroczyć do Szensi 
w 1869 r.; były to oddziały Armii Hunańskiej pod dowództwem Tso 
Tsung-fanga. 

Po opanowaniu Szensi za pomocą zwykłych metod stosowanych przez 
Tso, tj. masakrowania prawie całej ludności cywilnej, głównym wydarze­
niem było długie, prawie trzyletnie oblężenie miasta Suczou w Kansu. Osta­
tecznie, dzięki użyciu artylerii europejskiej, tj. dział wyprodukowanych 
przez Kruppa, a sprowadzonych przez Tso Tsung-fanga, miasto zostało 
zdobyte w 1873 r. Całą rodzinę Ma Hua-lunga stracono stosując tzw. metodę 
„krajania", a garnizon perfidnie wycięto w pień. To samo powtórzono 
później, bardziej na zachód, w mieście Hami. Nawet carski generał Kauf-



mann, którego metody i wyczyny w Turkiestanie Zachodnim (i prawdo­
podobnie też na Wileńszczyźnie) nie należały do najłagodniejszych, prze­
rażony był działalnością Tso Tsung-fanga. Dewizą Tso było „najpierw 
spacyfikować, potem ukarać", lecz w jego pojęciu ukaranie równało się 
eksterminacji. W rezultacie wybito 9 / 1 0 ludności muzułmańskiej w Kansu 
i 2 / 3 w Szensi. Północny Zachód nie doszedł do siebie przez wiele dziesię­
cioleci po tych metodach „stabilizacji". Równocześnie Tso, któremu prze­
ważnie towarzyszył jego główny kat, wypowiadał się za całkowitą sinizacją 
mahometan i osiągnął też pewne powodzenie w przeciąganiu części ma-
hometańskiej gentry na stronę Ts'ingów. 

Prawie w tym samym czasie gdy ludność muzułmańska wznieciła po 
wstanie na Północnym Zachodzie, rozszerzyło się ono również na obszar 
Kaszgarii i Dżungarii. W Kaszgarii główna grupa ludnościowa, Ujgurzy, 
również mahometanie, cierpiała niemniej od ucisku biurokratów ts'ingow-
skich i niewątpliwie pod wpływem wydarzeń na Północnym Zachodzie 
rozpoczęła insurekcję w 1864 r. Jej wodzem stał się Jakub Beg, pochodzący 
z Kokandu, gdzie uczestniczył w walkach przeciwko penetracji carskiej 
Turkiestanu Zachodniego. Do 1873 r. Jakub Beg stał się panem całeg. 
basenu Tarim oraz również Urumczi na północ od pasma T'ien Szan 

Problem powstania ujgurskiego i panowania Jakuba Bega na tych 
obszarach dodatkowo był skomplikowany przez politykę Wielkiej Brytanii 
i Rosji. Obydwa te mocarstwa, spoglądając na siebie podejrzliwie, zamie­
rzały wykorzystać sytuację do swoich własnych celów. Obydwa też uznały 
państwo utworzone przez Jakuba Bega; Anglicy wysłali misje D. Forsytha 
do jego stolicy w 1870 i 1873 r. i byli wyraźnie zainteresowani tym, aby 
Kaszgaria stała się państwem buforowym, ochraniającym ich posiadłości 
w Indiach. Przyczynili się też walnie do przyznania Jakubowi Begowi przez 
sułtana tureckiego tytułu emira Kaszgarii oraz przysłania mu oficerów 
tureckich. 

Na całym tym terytorium, zarówno na północ, jak i na południe od 
T'ien Szanu, było bardzo mało ludności chińskiej, a garnizony ts'ingow-
skie zostały przeważnie wybite podczas powstania. Większość mahometan 
pochodzenia chińskiego — Dunganowie w Dżungarii — przyłączyła się 
też do insurekcji; przecież cały ten kraj został podbity dopiero za pano­
wania Cz'ien Lunga. Rząd mandżurski stanął teraz wobec problemu, 
czy należało próbować odzyskania całego tego olbrzymiego obszaru; 
zagadnienie to stało się przedmiotem ostrej debaty na dworze pekińskim. 
Przed ostatecznym stłumieniem powstania muzułmańskiego w Północnym 
Zachodzie taki podbój był i tak nie do zrealizowania, gdyż wszystkie 
drogi wiodące do Turkiestanu znajdowały się w rękach powstańców. 



Głównym rzecznikiem konieczności stłumienia powstania ujgurskiego 
był Tso Tsung-fang, który twierdził, iż Turkiestan potrzebny był dla 
ochrony Mongolii, a Mongolia z kolei niezbędna dla obrony Pekinu. 
Wysunął on ten pogląd przeciwko koncepcjom Li Hung-czanga, wypo­
wiadającego się za skupieniem wysiłków na Chinach właściwych, szcze­
gólnie na prowincjach przybrzeżnych. Ostatecznie grupa zwolenników 
ponownego podboju Turkiestanu Wschodniego wzięła górę. W 1875 r. 
Tso Tsung-fang rozpoczął kampanię, która szybko doprowadziła do opa­
nowania całego terytorium na północ od T'ien Szanu, z wyjątkiem rejonu 
lli, znajdującego się w rękach rosyjskich. Na tę kampanię Tso zaciągnął 
w 1876 r. w bankach Szanghaju pierwszą pożyczkę zagraniczną rządu 
ts'ingowskiego na sumę 10 mln tael. 

Anglicy czynili ciągle próby dyplomatyczne, aby uratować Jakuba 
Bega; poseł brytyjski w Pekinie T. Wade (ten sam, który był tłumaczem 
podczas zawarcia traktatu tientsińskiego) zaproponował, aby pozostawić 
go jako króla Kaszgarii dla rządzenia ośmioma miastami tego obszaru. 
W 1877 r. oddziały Tso Tsung-fanga zajęły jednak Turfan, otwierając 
tym samym drogę na Południe; doprowadziło to do szybkiego upadku 
królestwa Jakuba Bega i jego śmierci w 1878 r., po której nastąpił wkrótce 
podbój całego terytorium na południe od T'ien Szanu. Tso Tsung-t'ang 
zaproponował teraz, aby cały rejon, zarówno Kaszgaria, jak i Dżungaria, 
został zreorganizowany na prowincję chińską; dokonano tego w 1884 r., 
kiedy utworzono Sinkiang (Nowe Dominium). 

Podbój Sinkiangu oznaczał zakończenie działań zmierzających do 
przywrócenia panowania reżymu ts'ingowskiego nad całym obecnym ob­
szarem terytorialnym Chin; koszty tego, szczególnie w życiu i cierpieniach 
ludzkich, były olbrzymie, zwłaszcza jeśli się do nich doda ogromne straty 
wynikające ze stłumienia ruchu tajpingowskiego. Było to najważniejszym — 
a właściwie jedynym — osiągnięciem przywódców restauracji T'ung Czy, 
tak często bezkrytycznie przez wielu historyków europejskich i amerykań­
skich wychwalanych jako wielcy mężowie stanu. 

W tym samym czasie, kiedy zostały przedsięwzięte wyżej opisane dzia­
łania militarne, reżym ts'ingowski również dokonywał odbudowy aparatu 
państwowego i zwrócił nieco uwagi na przywrócenie gospodarki do 
dawnego stanu. Cała działalność w tym zakresie była w zupełności zgodna 
z ogólną polityką powrotu do status quo ante. Tak więc kontynuowano 
system egzaminów, a wiele uwagi poświęcono dalszemu propagowaniu 
ideologu neokonfucjańskiej, jej zaś wykorzystywanie do celów indoktry­
nacji stało się jeszcze wyraźniejsze. Wszystko to ściśle wiązało się ze 
wspomnianymi poprzednio dominującymi poglądami reakcyjnymi znacz-



nej większości klasy panującej. Lecz nawet tzw. grupa „Zachodnia", 
która przyswajała sobie europejską technikę militarną, była niemniej 
niewzruszona w swoich przekonaniach, iż zasadnicze podstawy — poli­
tyczne, społeczne i ideologiczne — systemu feudalnego muszą pozostać 
nietknięte. Znalazło to też wyraz w jej znanej dewizie: „Nauka chińska 
musi stanowić podstawę; nauka zachodnia może być wykorzystana do 
celów praktycznych". 

Zrujnowana gospodarka, zwłaszcza rolnictwo, została ostatecznie od­
budowana, jak już tyle razy w przeszłości, dzięki mozolnie trudzącym się 
chłopom chińskim. Biurokraci ts'ingowscy uczynili jednak wszystko na 
ziemiach ponownie zagospodarowanych, aby sprzyjać obszarnikom. Tym 
samym nastąpił dalszy wzrost wielkich majątków i koncentracji własności 
ziemi, powiększyła się jeszcze bardziej liczba dzierżawców, a kryzys społecz­
ny, tak charakterystyczny dla kraju przed rewolucją tajpingowską, nie 
został w istocie rzeczy załagodzony mimo całego rozlewu krwi. Zupełna 
nieudolność reżymu ts'ingowskiego uwidoczniona była niemożnością upo­
rania się z klęskami żywiołowymi; spowodowało to potworny głód w Chi­
nach Północnych w 1878 r., w wyniku którego zmarło ponad 10 mln ludzi. 
W rzeczywistości myślenie przywódców restauracji T'ung Czy miało pod 
każdym względem charakter jałowy — byli oni kompletnie niezdolni do 
wydobycia kraju z jego krytycznego położenia. Jedyne ich osiągnięcie to 
trzymanie chłopów „na swoim miejscu", m. in. przez ponowne pełne 
zaprowadzenie osławionego systemu odpowiedzialności zbiorowej — pao 
czia. 

Ocena oraz stosunek do przywódców i programu restauracji T'ung 
Czy stały się niezmiernie aktualnym zagadnieniem w dalszej politycznej 
ewolucji Chin aż do 1949 r. Nie dziwi wcale, iż Kuomintang, po zdradzie 
rewolucji 1924—1927, zwrócił się do restauracji T'ung Czy w poszukiwa­
niu modelu politycznego, a także iż ulubionym bohaterem Cziang Kai-
-szeka stał się Tseng Kuo-fan. Tłumaczy to również ostry ferwor polemiczny, 
z którym postępowi historycy chińscy, a zwłaszcza marksiści lub znajdujący 
się pod wpływem idei marksistowskich — stanowiący zresztą znaczną 
większość — potępiali całą działalność „bohaterów" restauracji, słusznie 
widząc w ich reakcyjnym programie jedną z zasadniczych przyczyn utrzy­
mania się zacofania Chin i ich późniejszych tragicznych losów poli­
tycznych. 

Należy jednak stwierdzić, iż już w latach sześćdziesiątych i siedemdzie­
siątych niektórzy Chińczycy zdawali sobie sprawę z problemów stojących 
przed krajem i myśleli kategoriami programu ogólnej modernizacji, która 
faktycznie umożliwiłaby rozwój kapitalizmu w Chinach. Należał do nich 



np. Żung Hung (Jung Wing, 1828—1912), poważny rzecznik moderni­
zacji. Był on pierwszym Chińczykiem, który ukończył studia wyższe za 
granicą (Yale, 1854), posiadał dobrą znajomość Zachodu oraz wypowiadał 
się za środkami niezbędnymi dla przekształcenia kraju. W 1859 r. usiłował 
program swój przedstawić przywódcom tajpingowskim, lecz nie zdołał 
przekonać ich o jego konieczności. Później nawiązał kontakty z grupą 
„Zachodnią" i otrzymał polecenie nabywania sprzętu dla arsenału Kiang-
nan. Jego zasadniczy program również nie spotkał się ze zrozumieniem 
członków tej grupy, ponieważ nie byli oni zainteresowani, a przeciwnie, 
negatywnie ustosunkowani do kapitalistycznej drogi rozwoju. Jung Wing 
również popierał wysyłanie młodzieży chińskiej na studia za granicę; był 
też jednym z kierowników pierwszej grupy studentów wysłanej do Stanów 
Zjednoczonych (było ich 120, 80 z Kuangtungu, wszyscy Chińczycy). 
Program ten został jednak zasabotowany przez reakcyjnych biurokratów 
ts'ingowskich i nie rozwinął się wówczas na większą skalę. Exodus studen­
tów chińskich za granicę, zwłaszcza do Japonii, był zjawiskiem późniejszym, 
rozpoczynającym się na przełomie XIX i XX w. 

Wśród dostojników ts'ingowskich znajdowali się również niektórzy, 
bardzo zresztą nieliczni, uznający konieczność modernizacji, jak np. 
Kuo Sung-tao (1818—1891), pierwszy poseł ts'ingowski wysłany do Wiel­
kiej Brytanii w 1876 r. Uderzył go szczególnie kontrast między Anglią 
a Chinami; ujął to następująco: „Konfucjusz i Mencjusz wprowadzili nas 
w błąd". Nie mniejsze wrażenie zrobiły na nim systematyczne, dobrze za­
planowane metody, którymi posługiwali się Japończycy celem opanowania 
nauki i technologii Zachodu. Kuo Sung-tao był rzecznikiem takich kro­
ków, jak budowa kolei, zastosowanie maszyn itp., co wywoływało 
w stosunku do niego falę zaciekłej nienawiści znacznej większości uczo-
nych-dygnitarzy. Po krótkiej kadencji poselskiej w Londynie wycofał się 
całkowicie z życia politycznego, mimo iż posiadał wcześniej doskonałe 
koneksje z kliką hunańską. 

POLITYKA ZAGRANICZNA RZĄDU TS'INGOWSKIEGO 

Podstawową cechą stosunku wpływowych grup w łonie rządu ts'in-
gowskiego do mocarstw obcych był nadal głęboki brak zaufania, a w wielu 
wypadkach całkowita nienawiść i pogarda. Owe uczucia zostały jednak nieco 
złagodzone odkryciem, iż cudzoziemcy nie zmierzali do obalenia dynastii, 
lecz przeciwnie, zainteresowani byli, z powodów wcześniej wspomnianych, 
w jej zachowaniu. Na tej podstawie powstał swoisty modus vivendi, 
zwłaszcza między grupą „Zachodnią" a mocarstwami obcymi, który został 



szczególnie wzmocniony ich współpracą w stłumieniu ruchu tajpingowskiego, 
prowadzącą do osobliwego ułożenia stosunków, prawie „braterstwa broni". 
Chociaż zarówno grupa „Zachodnia", jak i konserwatywna zdawały sobie 
sprawę z tego, iż apetyty mocarstw obcych były zasadniczo nie do 
zaspokojenia, obie uważały, iż wskutek zastosowania wobec tych mo­
carstw odpowiednio ugodowej polityki uda się, być może, ograniczyć przy­
szły zasięg ich żądań wobec Chin, a równocześnie rząd ts'ingowski będzie 
mógł nadal otrzymać od nich pomoc niezbędną do zachowania swojego 
panowania nad narodem chińskim. Taka była właśnie kwintesencja polityki 
Li Hung-czanga, który pozostając na stanowisku gubernatora general­
nego w Tientsinie przez 25 lat stał się najbardziej wpływową osobistością 
w stosunkach z cudzoziemcami. Jego jamen (urząd, rezydencja) był 
faktycznie w stopniu o wiele większym rzeczywistym ministerstwem spraw 
zagranicznych rządu ts'ingowskiego niż urząd założony w tym celu 
w Pekinie. 

Powyższy urząd był dobrze znanym Tsung-li Jamen (skrót dla Tsung-
-li Ko-kuo Szy-wu Jamen (Ogólny Urząd dla Spraw Innych Państw), 
założonym w 1861 r., na którego czele stało na początku trzech dostojni­
ków mandżurskich: książę Kung, Wen-siang (1816—1876) i Kuei-liang. 
Polityka Tsung-li Jamen była na ogół zgodna z koncepcjami Li Hung-
-czanga, zwłaszcza w jej ugodowym podejściu, często graniczącym z kapi­
tulacją. Byłoby jednak uproszczeniem twierdzić, iż owa grupa nie usiło­
wała również bronić interesów rządu ts'ingowskiego, tak jak je pojmowała. 
Dla tego też celu polegali oni na już mocno wyświechtanej, prastarej chiń­
skiej dewizie „użycia barbarzyńców do walki z barbarzyńcami", tj. 
usiłowali wykorzystać rywalizację mocarstw obcych oraz „nałożyć uzdę" 
barbarzyńcom przez prowadzenie negocjacji. Fakt, iż mieli w tym nie­
zwykle mało powodzenia, to oczywiście inna sprawa. 

Tsung-li Jamen nie był jeszcze rzeczywistym ministerstwem spraw 
zagranicznych w europejskim tego słowa znaczeniu, ale, jeśli o to chodzi, 
to sześć ministerstw też nie stanowiło prawdziwych ministerstw. Kie­
rownicy Tsung-li Jamen zajmowali wszyscy równocześnie inne stanowiska 
w administracji ts'ingowskiej i byli do niego oddelegowani ad hoc w celu 
prowadzenia stosunków z posłami zagranicznymi. Z czasem jednak zorga­
nizowany został zespół stałych urzędników i również uzyskano pewien sto­
pień doświadczenia, m. in. znajomość prawa międzynarodowego, dla 
wykorzystania argumentów cudzoziemców przeciwko nim samym. Roz­
poczęto też śledzenie wydarzeń międzynarodowych w takim zakresie, jaki 
dotyczył spraw i losów Chin. Założono również przy Tsung-li Jamen 
szkołę języków obcych (T'ung-wen Kuan). Początkowo wszyscy studenci 



byli Mandżurami; szkoła miała dostarczyć niezbędnych tłumaczy i przy­
szłych pracowników służby zagranicznej. Na jej czele stał poprzednio 
wspomniany misjonarz amerykański, W. A. P. Martin, a jej program 
nauczania został również później rozszerzony przez objęcie nauk ścisłych. 
Rząd ts'ingowski był, zgodnie z ogólnym swoim podejściem do wszystkiego, 
co obce, niechętny temu, by założyć własne placówki dyplomatyczne za 
granicą. Rozpoczęto to ostatecznie w 1876 r., po czym nastąpiło stopniowe 
rozbudowanie służby dyplomatycznej. 

Dwa inne urzędy posiadały nie mniejsze niż Tsung-li Jamen znaczenie 
dla prowadzenia stosunków z cudzoziemcami. Jeden z nich to Urząd 
Komisarza Handlu na Północy; podlegały mu trzy porty, w tym Tientsin, 
w którym mieściła się jego siedziba. Stanowisko to zajmował też Li 
Hung-czang, łącznie z gubernatorstwem, i tu właśnie tkwiła jedna z przy­
czyn jego wielkich wpływów na politykę zagraniczną. Drugim był Urząd 
Komisarza Handlu na Południu; podlegało mu pięć portów, siedzibą zaś 
był Szanghaj; stanowisko to przeważnie obsadzane było przez gubernatora 
generalnego Liang Kiang. Ponieważ gubernatorstwo znajdowało się zwykle 
w rękach przedstawiciela kliki hunańskiej, tak jak na Północy w posiadaniu 
kliki Huai, sytuacja ta stała się też jednym z najważniejszych źródeł 
rywalizacji między tymi dwiema grupami. 

Jeden aspekt polityki „samoumocnienia" Li Hung-czanga, ściśle zwią­
zany z problemem spraw zagranicznych, dotyczył zagadnienia budowania 
nowoczesnej marynarki wojennej. Zarówno on, jak i jeszcze nawet bardziej 
Tso Tsung-t'ang przywiązywali wielką wagę do tego problemu, widząc 
w stworzeniu floty wojennej czynnik wielce prestiżowy i przydatny do 
przetargów z cudzoziemcami; trudno bowiem byłoby uwierzyć, iż który­
kolwiek z nich myślał poważnie o flocie jako adekwatnym środku obrony 
w wypadku wznowienia agresji mocarstw zachodnich. Tym samym wiele 
wysiłków i znaczne środki skupiono na tej jednej fazie modernizacji. 
Jednak, a było to charakterystyczne dla sposobu myślenia grupy „Zachod­
niej", flota nie powstała w wyniku zrealizowania ogólnego programu 
uprzemysłowienia, które umożliwiłoby stworzenie należytego zaplecza 
gospodarczego dla zbudowania własnej marynarki chińskiej — zakła­
dając, iż znalazłyby się na to środki finansowe — lecz pochodziła z nie­
zmiernie kosztownych zakupów okrętów budowanych za granicą. Stocznie, 
które zostały zbudowane w Chinach przy udziale cudzoziemców, jak np. 
w Fuczou, nie były zdolne do budowania coraz bardziej skomplikowanych 
nowoczesnych okrętów wojennych. 

Wyprzedzając nieco tok historyczny, warto dokończyć w tym miejscu 
narrację o losach tej floty. Głównym zjawiskiem było to, iż siły marynarki 



wojennej organizowane przez Li Hung-czanga były nie mniej podatne na 
korupcję i nieudolność niż przedsiębiorstwa przemysłowe rozwinięte pod 
jego egidą, i to z tych samych powodów. Położenie stało się nawet 
jeszcze gorsze, gdy później, po smutnych doświadczeniach wojny chińsko-
-francuskiej (patrz s. 501), podjęto decyzję zjednoczenia wszystkich sił 
marynarki (do tego momentu dzieliły się one na trzy; jedna na Północy 
pod Li Hung-czangiem; druga na Południu, kontrolowana przez Nankin; 
trzecia w Fuczou). Dokonano tego przez utworzenie Jamenu Floty; książę 
Cz'un, ojciec cesarza, stał nominalnie na jego czele, lecz rzeczywista władza 
spoczywała w rękach Li Hung-czanga, który również dopilnował tego, 
aby wszystkie najlepsze okręty, w sumie 28, zostały umieszczone pod jego 
kontrolą w słynnej flocie Peijang (tj. Północne Morze; nazwa osławionej 
późniejszej kliki militarystów, w której skład wchodzili przeważnie ludzie 
Li Hung-czanga oraz wychowankowie dwóch akademii, wojskowej i mor­
skiej, założonych przez niego w Tientsinie, wywodzi się właśnie z tej 
floty). 

Roczny budżet Jamenu Floty był nawet dosyć znaczny, wynosząc 4 mln 
tael. To co nastąpiło, było jednak całkiem typowe dla warunków panują­
cych na dworze i w rządzie ts'ingowskim. Większość funduszy nie była 
poświęcona na dalszą ekspansję floty lub na ulepszanie jej sprzętu; po 1888 r. 
nie zakupiono więcej okrętów, natomiast Tz'u Si przyswoiła sobie 33 mln 
tael na rozrzutną i wystawną odbudowę I Ho Jüan — obecnego Pałacu 
Letniego. Wyniki zaś tej malwersacji miały wyjść na jaw w niezmiernie 
tragiczny sposób podczas wojny chińsko-japońskiej w 1. 1894—1895; 
słynna łódź marmurowa na sztucznym jeziorze w Pałacu Letnim, potwornie 
szpetna i niebywale kosztowna, a zbudowana za część tych zagarnię­
tych pieniędzy, nie okazała się pożyteczna do odpierania ataków krążow­
ników japońskich. 



XXXI. MOCARSTWA OBCE A CHINY 
(1864-1894) 

POLITYKA „WSPÓŁPRACY" 

P U N K T U widzenia mocarstw ob­
cych zasadniczą koniecznością wynikającą z sytuacji w Chinach po dru­
giej wojnie opiumowej i upadku państwa tajpingów było osiągnięcie nie­
zbędnego stopnia stabilizacji, który umożliwiłby pełne wykorzystanie 
wszystkich nowo nabytych przywilejów, wypływających z traktatów tien-
tsińskich. Polityka popierania rządu ts'ingowskiego, stosowana przez wszyst­
kie mocarstwa, zmierzała przede wszystkim do tego celu; w tym i w ogólnych 
działaniach na terenie Chin prym wodziła w dalszym ciągu Wielka Bry­
tania, nadal zajmująca dominującą pozycję ekonomiczną i polityczną. 
Politykę, jaką posługiwały się w owym okresie mocarstwa obce, mianuje 
się czasami polityką „współpracy"; można to rozumieć w podwójnym 
sensie — jako współpracę mocarstw między sobą oraz jako ich współpracę 
z Mandżurami. 

W pierwszym sensie prawdą było, iż istniejąca między mocarstwami 
rywalizacja nie była tak zaostrzona, jak to się miało stać później; było więc 
jeszcze możliwe posługiwanie się mniej więcej wspólną polityką wobec 
Chin, korzystną w równym stopniu dla wszystkich mocarstw. W drugim 
sensie było też bez wątpienia prawdą, iż dalsze istnienie rządu ts'ingowskie-
go, a nawet jego względne wzmocnienie,, leżało teraz w interesach cudzo­
ziemców, gdyż posłusznie wykonywał on większość, jeśli nie wszystkie 
życzenia i rozkazy mocarstw, będąc też narzędziem, za pomocą którego 
miano wyegzekwować realizację wcześniej wymuszonych koncesji. Pod 
tym względem polityka „współpracy" między mocarstwami przedstawiała 
dodatkową korzyść, gdyż stwarzała sytuację, w której można było 
wywrzeć wspólny nacisk oraz utrzymać pewien stopień wspólnej kontroli 
nad reżymem mandżurskim. Tym samym wszystkie zasadnicze zamierze­
nia mocarstw obcych wobec Chin mogły być teraz urzeczywistniane bez 



ponownego sięgnięcia do środków militarnych na większą skalę, co zawsze 
było kosztowne, nieco ryzykowne, a również często źle widziane przez 
własną ich ludność. 

Powstaje pytanie, czy mocarstwa obce uważały w latach sześćdziesią­
tych i siedemdziesiątych, iż koncesje otrzymane w wyniku drugiej wojny 
opiumowej szły wystarczająco daleko. Faktycznie, były one uznane zarówno 
za dostateczne, jak i za niedostateczne. Dostateczne w tym sensie, iż uwa­
żano, że niezbędny jest pewien okres na to, aby wykorzystać w pełni 
skutecznie wszystko, co zostało osiągnięte, strawić należycie to, co zostało 
połknięte, nadzorować efektywne wprowadzenie w życie przez reżym ts'in-
gowski nowo nabytych praw. Niedostateczne w tym sensie, iż początkowy 
nacisk mocarstw na otwarcie Chin jako rynku handlowego ulegał teraz 
stopniowo zmianie na mające o wiele większe dla cudzoziemców znaczenie 
rozpatrywanie Chin jako niezmiernie ważnego miejsca lokaty kapitału 
eksportowanego oraz źródła bezcennych surowców. 

W związku z tym nowym podejściem zainteresowania szły w kierunku 
nabywania praw do budowy kolei. Było to zagadnienie szczególnie 
istotne, m. in. z uwagi na to, że zasadnicza budowa kolei w Europie i Ame­
ryce została już zakończona, a perspektywy w tej dziedzinie w Chinach wy­
dawały się bajecznie nieograniczone. Liczono na rozpoczęcie eksploatacji bo­
gactw mineralnych, zakładanie fabryk, stanowiących własność obcą i bę­
dących pod nadzorem cudzoziemców itp. Pod tym względem uważano, że 
dotychczasowe koncesje nie szły wystarczająco daleko, aczkolwiek stano­
wiły one niewątpliwie wyśmienitą bazę dla wymuszenia nowych. Rząd 
ts'ingowski był zdecydowanie przeciwny temu nowemu programowi, m. in. 
dlatego, iż obawiał się konsekwencji społecznych rozwoju elementów go­
spodarki kapitalistycznej, chociaż ostatecznie sprzeciw jego nie miał za­
sadniczego znaczenia. 

Zainteresowanie ekspansją gospodarczą w tym nowym kierunku było 
też najprawdopodobniej związane w znacznym stopniu z rozczarowaniem 
dotychczasowymi wynikami, osiągniętymi w rozwoju handlu z Chinami. 
Owo wielkie Eldorado okazało się o wiele mniej obiecujące niż przewidy­
wano na podstawie wizji i wyobraźni podnieconych kupców Zachodu. 
Taki był stan rzeczy, mimo iż otwarcie w 1869 r. Kanału Sueskiego 
skróciło drogę z Europy do Chin o połowę i ułatwiło wzrost nacis­
ku europejskiego. Wskutek samowystarczalności gospodarki chińskiej 
w ogólnej skali, a zwłaszcza na wpół naturalnych warunków gospo­
darczych okręgów wiejskich, Chiny nie stanowiły w dalszym ciągu — 
mimo wdarcia się wyrobów obcych — naprawdę pokaźnego rynku, 
szczególnie dla obcych towarów fabrycznych, które spodziewano się tu 



zbywać. Dane dotyczące handlu z lat 1864—1894 najwyraźniej ilustrują 
ten problem *. 

Rok Import Eksport (w n 

1864 51,3 54,0 
1870 69,3 61,6 
1876 70,2 80,8 
1887 102,2 85,8 
1891 134,0 100,9 
1894 162,1 128,9 

Powyższe dane wykazują też stopniowe, lecz stałe pogarszanie pozycji. 
Chin w bilansie handlowym. Wynikało to oczywiście częściowo z ograni­
czeń narzuconych ich rozwojowi gospodarczemu przez traktaty nierówno-
prawne, a w szczególności przez utratę autonomii celnej. Stawało się to 
coraz bardziej dotkliwe, m. in. w połączeniu ze spadkiem wartości 
srebra, którego odbiciem był wspomniany spadek wartości taela. Tym sa­
mym stawka celna 5% ad valorem z lat sześćdziesiątych równała się pod ko­
niec wieku tylko 2—3%. 

Zagadnienie otwarcia Chin dla dalszej penetracji gospodarczej zgodnej 
z nowymi potrzebami mocarstw obcych mogło być zrealizowane albo 
przez rewizję istniejących traktatów po upływie dziesięciu lat od ich 
zawarcia albo przez dostateczny nacisk na rząd centralny oraz rządy 
prowincjonalne dla otrzymania wszystkich pożądanych obecnie nowych 
koncesji. O ile pierwsza metoda została zastosowana tylko częściowo 
i nie zawsze — jak się później okaże — z pełnym powodzeniem, druga 
była realizowana konsekwentnie i skutecznie przez cały okres. Okazała się 
szczególnie dogodna, gdy zastosowano ją wobec wszechwładnych guberna­
torów generalnych, jak np. Li Hung-czang, posiadających już dobrze za­
służoną renomę współpracy z cudzoziemcami. Jakkolwiek dalszy rozwój 
stosunków ekonomicznych nadal nie dorównywał ekspektacjom, okres 
ten był świadkiem znacznego wzrostu liczby osiedlających się cudzoziemców 
w „portach traktatowych" oraz rozszerzania, zwłaszcza w Szanghaju, enklaw 
obcych na ziemi chińskiej. Stały się one coraz bardziej uprzywilejowanymi 
społecznościami, dominującymi strategicznie nad gospodarką Chin. 

* Liczby dotyczące importu nie obejmują jednak opium, którego wwóz np. w 1870 r. 
wynosił JO tys. skrzyń, o wartości 35 mln tael. Problem rzeczywistego zasięgu wzrostu 
importu i eksportu wykazanego przez przytoczone dane jeszcze dodatkowo komplikuje 
fakt, iż w owym okresie tael tracił stale na wartości. Tak więc tael był wart: w 1872 r. — 
1,60 dol. am.; w 1882 r. - 1,38; w 1892 r. - 1,07 dol. am.; w 1897 r. - 0,72 dol. am. 



Równocześnie podczas dwóch dekad po drugiej wojnie opiumowej 
nastąpiło przygotowanie oraz podjęcie pierwszych kroków w niezmiernie 
doniosłym procesie nadgryzania przygranicznych obszarów olbrzymiego 
imperium Ts'ingów, zwłaszcza na terenach uważanych za państwa wasalne 
Mandżurów, a stanowiące bardzo atrakcyjne, łakome kąski dla mocarstw 
kolonizatorskich. Dotyczyło to w szczególności Azji Południowo-Wschod­
niej, lecz również i obszarów nawet bardziej niezbędnych dla obrony Chin, 
jak Korea. Głównymi posunięciami w tym procesie był zarówno brytyjski 
podbój Burmy oraz ekspansja Francji w Indochinach, jak i japońska aneksja 
wysp Liu Cz'iu oraz pierwsza penetracja Korei. 

W swojej polityce wobec rządu ts'ingowskiego mocarstwa obce nale­
gały nieustannie na normalizację stosunków dyplomatycznych między 
Chinami a resztą świata, uważając, iż ostatecznie odbije się to korzystnie 
na rozszerzeniu wpływów i kontroli obcej. Tak więc Mandżurowie mieli 
się nauczyć właściwego poszanowania prawa międzynarodowego, które, 
zważywszy położenie narzucone Chinom przez nierównoprawne traktaty, 
byłoby z korzyścią przede wszystkim dla mocarstw obcych. W owym pro­
cesie ważną rolę odegrała kontrola obca Cesarskiego Zarządu Ceł Mor­
skich oraz Inspektor Generalny tego urzędu, Robert Hart, który, po prze­
niesieniu głównej siedziby Zarządu do Pekinu, zaczął przejmować funkcje 
głównego doradcy Mandżurów w sprawach zagranicznych. Przykładem 
tego był szczegółowo opracowany memoriał złożony przezeń w 1866 r. 
rządowi ts'ingowskiemu, w którym usiłował nauczyć Mandżurów metod 
właściwego postępowania i procedury w sprawach międzynarodowych. 
Na podstawie też sugestii Harta została wysłana za granicę w tym samym 
roku pierwsza misja ts'ingowska; nie przyniosła ona jednak żadnych 
rezultatów. Nieco osobliwy pomysł mianowania później byłego posła ame­
rykańskiego w Chinach, A. Burlingame'a, po zakończeniu jego kadencji 
w Pekinie, przedstawicielem reżymu ts'ingowskiego oraz powierzenie mu 
misji do głównych mocarstw obcych był też wytworem bujnej wyobraźni 
Harta. 

Misja Burlingame'a wyruszyła w świat w lutym 1868 r.; w skład niej — 
poza nim samym — wchodziło dwóch dostojników ts'ingowskich oraz se­
kretarz angielski i francuski. Pierwszym krajem, do którego misja przybyła, 
były Stany Zjednoczone; tu Burlingame, poniesiony swoim krasomówstwem, 
naszkicował różowiutki obraz, przedstawiający Chiny jako gotowe i chętne 
do przyjęcia wszelkich błogosławieństw, którymi cywilizowany Zachód 
mógł je obdarzyć. Następnie podpisał on umowę z rządem amerykańskim 
(osiem artykułów uzupełniających do traktatu tientsińskiego), do czego 
nie był zresztą przez Mandżurów upoważniony. Najważniejsze postano-



wienie dotyczyło ułatwienia nieograniczonej imigracji Chińczyków do Sta­
nów Zjednoczonych w okresie, kiedy Amerykanie byli tym zainteresowani 
(niedługo potem mieli diametralnie zmienić swoje stanowisko). 

Dzieje imigracji chińskiej do Ameryki stanowią niezwykle ponury i tra­
giczny epizod. Do 1868 r. było już 90—100 tys. Chińczyków w Stanach 
Zjednoczonych, przeważnie w Kalifornii. Kapitaliści amerykańscy byli 
w swoim czasie poważnie zainteresowani w wyzyskaniu tej taniej siły 
roboczej, zwłaszcza przy budowie kolei; tak np. 9 / 1 0 całej 10-tysięcznej 
załogi budującej linię Central Pacific składało się z Chińczyków. Po kry­
zysie 1873 r., kiedy budowa kolei została już ukończona, uznano Chiń­
czyków za zbędnych. Gminy chińskie stały się obiektem brutalnych 
ataków i dyskryminacji rasowej; wielu Chińczyków zostało zamordo­
wanych lub zlinczowanych. W 1882 r. rząd amerykański „zawiesił" 
imigrację chińską, po czym nastąpiły dalsze, jednostronne ograniczenia 
w tej dziedzinie. 

Misja Burlingame'a udała się następnie do Londynu, gdzie rząd 
brytyjski ogłosił typowo mgliste oświadczenie w sprawie swojej polityki 
wobec Chin, twierdząc, iż nie będzie „nieprzyjaznego nacisku" na ten 
kraj, pod warunkiem, że Chiny skrupulatnie wywiążą się ze swoich zobowią­
zań traktatowych. Po pobycie we Francji i innych krajach europejskich 
misja zawędrowała do Rosji, gdzie Burlingame zmarł na zapalenie płuc. 
Reszta misji kontynuowała swoją dziwną podróż, wracając do Chin w paź­
dzierniku 1870 r. Rezultaty równały się prawie zeru. 

Dalszym rozdziałem fazy polityki „współpracy" było usiłowanie ze 
strony Brytyjczyków doprowadzenia w 1868 r. do rewizji traktatów. 
Dążył do tego głównie poseł brytyjski w Pekinie R. Alcock. Warunki, 
które uzgodniono, chociaż rozszerzały przywileje Anglików, nie były zbyt 
negatywne z punktu widzenia rządu ts'ingowskiego, a Tsung-li Jamen czuł 
się dumny z postępów swoich w opanowaniu metod nowoczesnej dyplo­
macji. Konwencja Alcocka, jak to porozumienie zostało nazwane, uważana 
była jednak przez kupców angielskich w Chinach za całkiem niewystarcza­
jącą; w rezultacie nacisku z ich strony rząd brytyjski odmówił jej ratyfikacji, 
co stanowiło dla dygnitarzy ts'ingowskich niezwykłą wprost utratę twarzy, 
gdyż byli oni święcie przekonani, iż negocjacje zostały już pomyślnie za­
kończone. Odmowa przez Anglię ratyfikacji ujawniała w istocie rzeczy całą 
płytkość polityki „współpracy", jak i prawdziwą istotę „sprawiedliwości" 
polityki brytyjskiej wobec Chin. Polityka ta dążyła faktycznie zawsze do 
zachowania dominacji Anglii i w tym też celu popierano „integralność" 
reżymu ts'ingowskiego. Istnieją co prawda podstawy ku temu, aby sądzić, 
iż Brytyjczycy skłonni byliby do przekształcenia Chin w drugie Indie, 



gdyby ich siły nie zostały w owym okresie zaangażowane w znacznym 
stopniu w ekspansji w innych częściach świata, zwłaszcza w Afryce 
i Azji Południowo-Wschodniej. 

INCYDENT TIENTSIŃSKl (1870 r.) 

Koncesje otrzymane dzięki traktatom tientsińskim umożliwiły nie 
tylko dalszą penetrację ekonomiczną Chin, lecz również znaczne rozsze­
rzenie działalności zachodnich misjonarzy, zarówno katolickich, jak i pro­
testanckich. Owa forma działalności cudzoziemskiej była z punktu widzenia 
rządu ts'ingowskiego chyba najbardziej kłopotliwa, ponieważ misjonarze 
niebywale agresywnie domagali się uznawania ich rzekomego prawa do 
propagowania wiary chrześcijańskiej. Ich zachowanie stało się źródłem 
nieustannych konfliktów z miejscowymi i centralnymi władzami ts'ingow-
skimi. W tym wszystkim większość misjonarzy nie omieszkała skwapliwie 
korzystać ze zbrojnej ochrony kanonierek swojego rodzimego państwa. 
Stosunek nawet najbardziej ugodowych Mandżurów był zwięźle ujęty 
w znanym powiedzeniu księcia Kunga do Alcocka w 1869 r.: „Zabierzcie 
swoje opium i swoich misjonarzy, a wtedy będziecie mile widziani". 

Działalność misjonarzy wywoływała znaczną i narastającą wrogość 
prawie wszystkich warstw społeczeństwa chińskiego. Dla gentry i uczonych-
-dygnitarzy byli oni przede wszystkim nosicielami nieortodoksyjnych, wy­
wrotowych idei, uważanych za wrogie w stosunku do doktryn konfucjań-
skich; chłopi traktowali ich jako przedstawicieli agresywnych mocarstw 
obcych, natomiast wygłaszane przez nich kredo było trudne do pojęcia. 
Większość misjonarzy całkiem nietolerancyjnie nastawiała się do wielu 
odwiecznych obyczajów i wierzeń chińskich, przejawiając też arogancję 
w swoim ferworze nawracania. Misjonarze katoliccy nalegali w szczególności 
na zrównanie ich w położeniu z dygnitarzami ts'ingowskimi; np. przyrówny­
wano stanowisko biskupa do gubernatora prowincji itp. Wszystko to ułat­
wiało wrogom misjonarzy szerzenie najbardziej zmyślonych opowieści o ich 
zachowaniu, co łatwo znajdowało posłuch i wiarę wśród szerokich mas lud­
ności. Tym samym poglądy antychrześcijańskie — będące zasadniczo 
antycudzoziemskimi — stawały się coraz bardziej powszechne w tych częś­
ciach Chin, które zostały spenetrowane przez obcokrajowców. 

Wrogość wobec misjonarzy była również bardzo często pobudzana po­
stępowaniem niektórych nawróconych chrześcijan chińskich, wykorzystu­
jących we własnym interesie uprzywilejowane położenie misjonarzy i ko­
ściołów chrześcijańskich, wynikające z nierównoprawnych traktatów i prawa 
eksterytorialności. Dalszym źródłem zadrażnień, a dotyczyło to w szcze­
gólności działalności kościoła katolickiego, była zarówno kwestia restauracji 



mienia o wiele wcześniej skonfiskowanego, jak i nabywanie znacznej ilości 
nowej własności ziemskiej. Silna i nie ukrywana rywalizacja misjonarzy 
protestanckich i katolickich nie przyczyniała się oczywiście do podnie­
sienia prestiżu ruchu misjonarskiego. 

W wyniku tego wszystkiego w różnych częściach Chin miały miejsce 
w latach sześćdziesiątych niezliczone konflikty, których punktem kul­
minacyjnym było niewątpliwie najpoważniejsze wydarzenie w tej dziedzi­
nie — incydent tientsiński w czerwcu 1870 r. Z poszczególnych czynników 
występujących przy jego genezie należy zwrócić uwagę na następujące. 
Ogólnie rzecz biorąc, polityka francuska trzymała się nadal, ze względu 
na bardzo ograniczone w dalszym ciągu zainteresowania gospodarcze, 
Unii podkreślania roli rządu francuskiego jako samowyznaczonego obrońcy 
kościoła i misji katolickich, co miało na celu m. in. powiększenie wpływów 
politycznych. W szczególności zaś Francuzi wywołali wobec siebie silną 
wrogość ludności Tientsinu, spowodowaną przede wszystkim ich za­
chowaniem się podczas sojuszniczej okupacji owego miasta w latach 1860— 
— 1863. Nie pomogli swojej sprawie dalszymi poczynaniami, jak np. bu­
dową katedry katolickiej na miejscu dawnej świątyni konfucjańskiej itp. 
Działalność misjonarzy francuskich w tym mieście wywołała wiele niechęci, 
a niefortunne metody, którymi posługiwały się francuskie siostry zakonne 
w prowadzeniu sierocińca (płacąc za dostarczone dzieci, przyjmując często 
umierające, aby dokonać chrztu in articulo mortis), stały się podstawą 
do szerzenia kłamliwych pogłosek o sierocińcu, iż praktykuje się w nim 
kradzież dzieci i popełnia różne ohydne zbrodnie. 

Sprawy doszły do punktu zapalnego 20 czerwca, kiedy zatrwożeni 
urzędnicy ts'ingowscy zaproponowali konsulowi francuskiemu, iż aby 
położyć kres pogłoskom, jedynym wyjściem z sytuacji będzie inspekcja 
sierocińca. Po osiągnięciu w tej sprawie porozumienia dalsze niewiary­
godne ryzykanckie i pyszałkowate zachowanie się konsula, H. Fontaniera, 
który wdarł się z awanturą do jamenu ts'ingowskiego, a potem, przebijając 
się przez tłum zebrany przed budynkiem strzelił i zabił Chińczyka, spowo­
dowało wybuch rozruchów. W czasie tych wypadków został zabity on 
i jego sekretarz, a później jeszcze zamordowano dwóch księży i dziesięć 
sióstr francuskich, czterech innych Francuzów, trzech Rosjan (wziętych 
mylnie za Francuzów) oraz 30—40 Chińczyków zatrudnionych przez 
Francuzów. Katedra, sierociniec i inne budynki należące do Francuzów 
uległy zniszczeniu. 

Incydent wywołał gniew i oburzenie wszystkich mocarstw obcych; 
zażądano, aby władze ts'ingowskie udzieliły obcokrajowcom w Chinach 
należytej ochrony oraz aby osoby odpowiedzialne za zabójstwa w Tien-



tsinie zostały odpowiednio ukarane. Rząd ts'ingowski wysłał samego Tseng 
Kuo-fana, wówczas gubernatora generalnego Czyli, do zbadania sprawy 
na miejscu; tymczasem okręty wojenne mocarstw zaczęły przybywać do 
Taku. Wybuch w lipcu wojny francusko-pruskiej wpłynął jednak w istot­
nym stopniu na sytuację, gdyż uniemożliwił Francuzom wysłanie korpusu 
ekspedycyjnego, co by bez cienia wątpliwości nastąpiło. Dla uspokojenia 
cudzoziemców władze ts'ingowskie szybko i cynicznie zgodziły się na skaza­
nie na śmierć szesnastu rzekomych uczestników rozruchów; wyroki zostały 
wykonane publicznie, w asyście obcokrajowców. Wypłacono też odszkodo­
wanie w wysokości 250 tys. tael, co ostatecznie sprawę zakończyło. Oprócz 
tego wysłano dostojnika mandżurskiego Cz'ung-hou do Francji dla złoże­
nia formalnych przeprosin. 

WCZESNE STOSUNKI Z JAPONIĄ 

Chociaż „otwarcie" Japonii stworzyło dla niej sytuację prawie tak 
niekorzystną, jak ta, w której znajdowały się Chiny w wyniku dwóch 
wojen opiumowych, to jednak restauracja Meiji w 1868 r. stanowiła 
początek procesu modernizacji tego kraju. Ostatecznym rezultatem było 
szybkie przeobrażenie Japonii w jedno z najbardziej niebezpiecznych 
i agresywnych mocarstw kapitalistycznych, o wyraźnych tendencjach eks-
pansjonistycznych, skierowanych przede wszystkim przeciwko dwóm naj­
bliższym jej sąsiadom — Korei i Chinom. O specyfice rozwoju kapitalizmu 
japońskiego i jej odbiciu na kształtowanie się dalszej polityki zagranicznej 
będzie mowa później. W latach siedemdziesiątych problem polegał jednak 
głównie na uregulowaniu stosunków między Chinami a Japonią w sposób 
odpowiadający zmianom, które zaszły zarówno na świecie, jak i w położeniu 
obu krajów: wcześniejsze założenie o istnieniu bardzo mglistej suzerenności 
chińskiej — zresztą przeważnie nie uznawanej przez Japończyków — na 
pewno nie było już do utrzymania. Inicjatywę wzięli na siebie, ze zrozu­
miałych względów, Japończycy; wysłana przez nich misja uzyskała pod­
pisanie przez Li Hung-czanga traktatu w Tientsinie we wrześniu 1871 r. 
Umowa była zawarta mniej więcej na podstawie równości obu państw; 
Japończycy otrzymali możność prowadzenia działalności gospodarczej 
w Chinach, lecz ich prawa nie szły jednak tak daleko, jak przywileje uzy­
skane przez mocarstwa zachodnie w traktatach nierównoprawnych. Brak 
było też klauzuli największego uprzywilejowania oraz definitywnego przy­
znania jednostronnej eksterytorialności. 

Od samego początkowego etapu nawiązywania nowych stosunków dy­
plomatycznych apetyty terytorialne Japonii były całkiem widoczne, a doty-



czyły w owym okresie w szczególności dwóch obszarów — wysp Liu 
Cz'iu (po japońsku Ryukyu) oraz Taiwanu. Pierwsza wzmianka o wyspach 
Liu Cz'iu została uczyniona podczas wizyty w Chinach w 1873 r. japoń­
skiego ministra spraw zagranicznych Soejima Taneomi; wyspy były 
faktycznie wasalem Chin od czasów mingowskich, lecz stały się później 
równocześnie lennikiem Japonii. Japończycy zmierzali obecnie wyraźnie 
do aneksji tego terytorium. Kwestia ta wiązała się też z zagadnieniem Tai­
wanu, ponieważ nieco wcześniej, w 1871 r., statek z Liu Cz'iu rozbił się na 
wybrzeżu Taiwanu, a jego załogę zabili autochtoni malajskiego pochodze­
nia, zamieszkujący wschodnią część wyspy. Nieudolni dyplomaci ts'ingowscy 
zrzekli się wszelkiej odpowiedzialności za ten incydent, umożliwiając tym 
samym zakwestionowanie prawa rządu pekińskiego do wyspy; co więcej, 
nie odrzucili japońskich pretensji do występowania o odszkodowanie dla 
marynarzy z Liu Cz'iu, w ten sposób przyznając częściowo roszczenia 
Japończyków do suzerenności nad wyspami. 

W związku właśnie z tym incydentem Japończycy wysłali w kwietniu 
1874 r. ekspedycję wojskową na Taiwan, liczącą ponad 3 tys. żołnierzy. 
Rząd ts'ingowski odpowiedział na tę akcję wysłaniem tam własnych wojsk, 
bez rozpoczęcia jednak działań wojennych przeciwko Japończykom. Osta­
tecznie za pośrednictwem posła brytyjskiego w Pekinie, T. Wade'a, konflikt 
został zażegnany przez podpisanie w Pekinie w październiku 1874 r. pro­
tokołu chińsko-japońskiego. Na jego mocy rząd ts'ingowski zgodził się 
na wypłacenie Japonii odszkodowania w wysokości 500 tys. tael (100 tys. 
za marynarzy, 400 tys. za drogi zbudowane przez Japończyków na Tai-
wanie itp.). Japończycy ewakuowali następnie swoje siły z Taiwanu, lecz 
umowa była faktycznie cichym uznaniem japońskich roszczeń do Liu Cz'iu, 
które zostały zaanektowane w 1879 r. i przemienione w prefekturę Oki-
nawa. Po bezskutecznym proteście rząd ts'ingowski uznał istniejący stan 
rzeczy w 1881 r. Znaczenie tej całej sprawy polegało na fakcie, iż stanowiła 
ona pierwszą oznakę tego, że wszystkie wysiłki „samoumocnienia" restau­
racji T'ung Czy były, w istocie rzeczy, daremne. Nie potrafiono skutecznie 
stawić oporu nawet Japończykom i tym samym nieprzygotowanie do obrony 
reżymu ts'ingowskiego zostało w pełni ujawnione. Złożenie zaś okupu Japo­
nii służyło oczywiście tylko zaostrzeniu jej apetytów na przyszłość. 

SPRAWA MARGARYEGO I KONWENCJA CZEFU 

Zarówno służalczy charakter rządu ts'ingowskiego, jak i istota poli­
tyki mocarstw obcych, w tym wypadku Wielkiej Brytanii, zostały również 
uwidocznione przez najistotniejsze w tych latach wydarzenie w stosunkach 



między Chinami a Zachodem — sprawę Margary'ego. W owym okresie 
Anglicy byli też zainteresowani rozszerzaniem swojej sfery wpływów na 
Chiny Południowo-Zachodnie; miało to związek z rozciągnięciem władzy 
brytyjskiej w Burmie — Dolna Burma została zaanektowana w 1862 r., 
Brytyjczycy poszukiwali obecnie najdogodniejszych tras lądowych z Burmy 
do Junnanu w celu zwiększenia penetracji gospodarczej Chin Zachodnich 
i Południowo-Zachodnich, w tym też dla rozwoju handlu opium na tych 
obszarach. Było to główne zadanie specjalnej misji wysłanej jesienią 1874 r. 
z Bhamo na granicę Burmy i Jünnanu; młody, mówiący po chińsku angiel­
ski urzędnik konsularny, A. R. Margary, został oddelegowany z Szang­
haju w celu przyłączenia się do tej misji. Dołączył się do mej w Burmie, 
a następnie wyprzedził ją, lecz został 21 lutego 1875 r. zabity gdzieś na te­
renach przygranicznych; do dziś nie zostało wyjaśnione, przez kogo i w ja­
kich okolicznościach. Nie byłoby niesprawiedliwe przytoczyć tu jego słów 
o sposobie zachowania, który należy stosować wobec Chińczyków, gdyż 
mogły one mieć wpływ na jego los: „Kopniak i parę słów o tym, że jest 
ciemnym chamem, spowodują, iż przeciętny Chińczyk będzie Cię uwiel­
biał". 

Gdy wiadomość o powyższym wydarzeniu dotarła wreszcie 13 marca 
do Pekinu, poseł brytyjski T. Wade zażądał zbadania całego incydentu. 
Potem wykorzystał opóźnienie odpowiedzi czekającego na sprawozdanie 
rządu ts'ingowskiego, aby doprowadzić do załatwienia wszystkich bieżą­
cych spraw, na których uregulowaniu Anglikom zależało. Obejmowały one 
uzyskanie dalszych przywilejów gospodarczych, jak np. zwolnienie od 
podatków likin, głównym zaś celem było dalsze rozszerzenie handlu brytyj­
skiego. Wade czekał już od dwóch lat na jakąś sposobność, a sprawa 
Margary'ego stała się dla niego darem z nieba. Jego metody dyplomatyczne 
były nieco osobliwe; nie tylko rozpuszczał pogłoski o rzekomej możliwości 
wspólnego działania Anglii i Rosji (Anglików w Jünnanie, a Rosjan w Ili), 
lecz również groził Mandżurom najpierw zerwaniem stosunków dyploma­
tycznych między Wielką Brytanią a Chinami, a następnie wojną. Jego 
arogancko-kłótliwe maniery i sposób przemawiania były dygnitarzom ts'in-
gowskim aż zbyt dobrze znane. W tym też czasie oświadczył on jednemu 
ze swoich znajomych: „Będą musieli to przyjąć (tj. jego żądania) albo 
będzie wojna, i ja, Thomas Francis Wade, ją wywołam, z taką samą 
pewnością, jak to, że jest Bóg w niebie!" 

Dla nadania należytej powagi swoim groźbom Wade opuścił Pekin, 
udając się do Szanghaju; rząd ts'ingowski, odpowiednio przerażony wybry­
kami Wade'a (który być może ustatkował się później, gdy stał się pierw­
szym profesorem sinologii w Cambridge) i nadal zaangażowany w owym 



czasie w podbój Turkiestanu Wschodniego, stojąc równocześnie wobec 
problemu rosyjskiej okupacji rejonu Ili, gotów był na szybkie, ugodowe 
pojednanie się z Anglią oraz udzielanie nowych koncesji. Ostatecznie Li 
Hung-czangowi powierzono zadanie prowadzenia negocjacji z Wade'em; 
odbyły się one w mieście Czefu (Szantung), wówczas letnisku nadmorskim, 
gdzie też nastąpiło podpisanie 13 września 1876 r. tzw. konwencji Czefu. 
Anglicy uzyskali uregulowanie sprawy Margary'ego (200 tys. tael odszkodo­
wania) w sposób, który umożliwił zarówno dalszą penetrację Jünnanu, 
jak i rozwój handlu między tą prowincją a Burmą. Umowa przynosiła 
również milczące, lecz wyraźne uznanie przez Ts'ingów podboju Burmy, 
której byli poprzednio suzerenami. Anglia otrzymała również dalsze 
korzyści ekonomiczne. Na mocy klauzuli największego uprzywilejowania 
przypadły one też wszystkim innym mocarstwom. Dalsze cztery porty 
zostały otwarte dla handlu obcego: Iczang (Hupei), Wuhu (Anhuei), Wen-
czou (Czekiang) oraz Pakhoi (Peihai, Kuangtung), a sześć innych miast 
na Jangtse uznano za porty tranzytowe. Tym samym umożliwiono dalszą 
penetrację Sycz'uanu; równocześnie uzgodniono warunki do podjęcia 
„badania" Tybetu. Dokonano też dalszego sprecyzowania eksterytorial­
nych praw osiedli obcych w „portach traktatowych". Konwencja Czefu 
stanowiła, w istocie rzeczy, kontynuację procesu narzucania nierówno-
prawnych umów, rozpoczętego przez traktaty nankińskie i tientsińskie. 
Jednocześnie oznaczała ona zasadniczo zakończenie etapu „współpracy", 
gdyż przy tej okazji ujawniła się wyraźnie wzajemna rywalizacja mocarstw, 
która miała się w przyszłości jeszcze znaczniej pogłębić. 

ZAGADNIENIE ILI 

Rosja carska wykorzystała powstanie antyts'ingowskie ludności Turkies­
tanu Wschodniego dla zajęcia w 1871 r. rejonu Ili, tj. zachodniej części Dżun-
garii, twierdząc, iż później zwróci go Tsingom. Rejon ten posiadał duże zna­
czenie w związku z planami caratu penetracji gospodarczej Chin Zachodnich 
oraz mógł służyć jako bufor dla ochrony ziem Turkiestanu Zachodniego. 
Najprawdopodobniej rząd carski uważał, iż nie będzie musiał dotrzymać 
swojej obietnicy; Ts'ingom udało się jednak stłumić wszystkie powstania 
w Turkiestanie Wschodnim i tym samym wszelkie plany na podział tego 
terytorium albo na sfery wpływów Wielkiej Brytanii i Rosji, albo na ob­
szary pod ich bezpośrednim panowaniem zostały przekreślone. 

W lipcu 1878 r. rząd ts'ingowski poruszył zagadnienie otrzymania z po­
wrotem rejonu Ili; w tym celu poseł ts'ingowski Cz'ung-hou (ten sam, który 
był wysłany wcześniej do Paryża z przeprosinami za incydent tientsiński) 



udał się do Petersburga. Jego zadanie okazało się jednak nie tak łatwe, 
jak by się mogło wydawać; rządowi carskiemu wcale się nie spieszyło od­
dawać Ili i dopiero po dziewięciu miesiącach pertraktacji nastąpiło 15 wrześ­
nia 1879 r. podpisanie traktatu w Liwadii. Warunki traktatu przewidywały 
odstąpienie Rosji większej i bogatszej części zachodniego Ili, w tym zarówno 
doliny Tekes, jak i ważnych strategicznie przełęczy w zachodniej części 
pasma Tien Szan. Rząd carski miał otrzymać również zwiększone przy­
wileje handlowe oraz odszkodowanie w wysokości 5 mln rubli (2,8 mln 
tael) za koszty swojej okupacji. 

Gdy wieść o traktacie doszła do Pekinu, wybuchła burza. Cz'ung-hou 
odwołano w niełasce i zagrożono karą śmierci. Konserwatywna grupa na 
dworze hałaśliwie domagała się wojny z Rosją carską, a pogląd ten był 
podtrzymywany w szczególności przez Tso Tsung-fanga, który uważał, 
iż stanowi ona największe niebezpieczeństwo dla panowania ts'ingow-
skiego ze względu na jej politykę „stopniowego naruszania, cal za calem, 
stopa za stopą, terenów pogranicznych". Podczas tej debaty wysunął się 
też po raz pierwszy na widownię polityczną Pekinu jako rzecznik grupy 
prowojennej Czang Czy-tung (1837—1909), który w przyszłości miał się stać 
jednym z najważniejszych dostojników ts'ingowskich. Ostatecznie przeważy­
ły poglądy Li Hung-czanga, zamierzającego uzyskać pomoc Rosji przeciw­
ko wzrastającej ekspansji Japonii w Korei, i gorączka wojenna osłabła, 

Wzgórze Wan Szou — Pałac Letni, Pekin, XIX w. 



zwłaszcza na tle ruchów carskich sił wojskowych i morskich. Li Hung-czang 
również sprowadził do Chin Gordona, który wypowiadał się wszędzie tak, 
jak się Li tego spodziewał, a więc że rząd ts'ingowski nie miał żadnych 
szans stawiania oporu Rosji, że w razie wojny wojska carskie będą w Pe­
kinie za 60 dni itp. Próby rządu pekińskiego otrzymania poparcia innych 
mocarstw europejskich przeciwko Rosji również zawiodły mimo rywali­
zacji anglo-rosyjskiej. Anglicy byli jednak strwożeni tym, że wojna — 
jak stwierdzał Wade — mogłaby „obalić dynastię, której nie ma czym za­
stąpić". Ten pogląd stanowił właściwie kwintesencję polityki brytyjskiej 
w ciągu całego okresu 1864—1911. 

W tej sytuacji Cz'ung-hou ułaskawiono, a nowy przedstawiciel Tseng 
Czi-tse (1839—1890), syn Tseng Kuo-fana, poseł ts'ingowski w Londynie, 
został wysłany do Rosji. Po jego przybyciu do Petersburga rozpoczęto 
w lipcu 1880 r. nowe negocjacje, gdyż tymczasem rząd ts'ingowski wypo­
wiedział traktat liwadyjski. Ostatecznie 24 lutego 1881 r. podpisano nowy 
traktat w Petersburgu. Na jego mocy Rosja oddała dolinę Tekes oraz prze­
łęcze w T'ien Szan, zatrzymując mniejszą część zachodniego Ili; w zamian 
za to podniesiono odszkodowanie do 9 mln rubli. Rosjanie otrzymali 
prawo do rozszerzenia swojej działalności handlowej w Sinkiangu i Mongolii 
oraz do utworzenia nowych konsulatów na tych obszarach. Ogólnie rzecz 
biorąc, rząd ts'ingowski wyszedł z całej sprawy Ili lepiej, niż się sam tego 
spodziewał; pora na następny etap intensywnej ekspansji caratu w Azji 
Wschodniej miała nastąpić dopiero za dziesięć lat. Poważna jednak część 
ludności wcale nie kwapiła się do powrotu pod rządy mandżurskie i zbiegła 
do sąsiednich terenów pod panowaniem rosyjskim. 

WOJNA CHIŃSKO-FRANCUSKA (1884-1885) 

Stopniowy podbój Indochin przez Francję odgrywał doniosłą rolę 
w procesie nadgryzania obszarów, będących wasalami cesarstwa Ts'ingów; 
doprowadził on również do pierwszego ważniejszego starcia między Chi­
nami a jednym z mocarstw obcych w okresie po traktatach tientsińskich. 
Pierwsze decydujące kroki kolonizatorów francuskich nastąpiły już w latach 
sześćdziesiątych. W wyniku wojny przeciwko Wietnamowi, którą rozpo­
częto w 1858 r. z pomocą Hiszpanii, Francja osiągnęła, na mocy traktatu 
sajgońskiego z września 1862 r., władzę nad częścią Wietnamu Południo­
wego (trzy wschodnie prowincje Kochinchiny — Nam Bo, w tym Sajgon). 
W następnym roku Francuzi zagarnęli resztę Wietnamu Południowego — 
trzy zachodnie prowincje Kochinchiny — a uwaga ich była teraz zwrócona 
na podbój pozostałych części kraju, tj. środkową (nazwaną Annamem w li-



teraturze europejskiej owego okresu, ze stolicą w Hue) oraz północną, 
Tonkin (Tongking) z głównym miastem Hanoi. 

Francuzom szczególnie zależało na rozciągnięciu swojej władzy na Wiet­
nam Północny, gdyż terytorium to graniczyło bezpośrednio z Jünnanem, 
do którego dostęp był też umożliwiony przez Rzekę Czerwoną. Wcześniej 
Francuzi odkryli, iż rzeka Mekong nie mogła być do tego celu wykorzystana, 
gdyż nie nadawała się do żeglugi. Nie ma żadnych wątpliwości, iż jednym 
z głównych celów agresji francuskiej w Indochinach, poza przekształceniem 
całego terytorium w kolonię, było właśnie dążenie do stworzenia bazy dla 
dalszej penetracji Chin Południowo-Zachodnich. Admirał Dupré, guberna­
tor Kochinchiny, pisał w 1873 r.: „Ustanowienie się na bogatych ziemiach, 
graniczących z Chinami, jest sprawą życia lub śmierci dla przyszłości na­
szego panowania na Dalekim Wschodzie". Należy wspomnieć mimo­
chodem, iż wzmagała się na tym ogólnym obszarze rywalizacja między 
Wielką Brytanią a Francją, gdyż oba mocarstwa podążały w tym samym kie­
runku, do Jünnanu, Anglicy z Burmy, a Francuzi z Wietnamu. 

Po wojnie francusko-pruskiej polityka Francji zmierzała m. in. do po­
wetowania swojej klęski i strat poprzez stworzenie imperium kolonialnego. 
Znalazło to też szybkie odbicie w Indochinach; pierwsze próby zajęcia 
rejonu Tonkinu miały miejsce już w 1873 r., kiedy to dwaj francuscy 
awanturnicy, przemytnik-kupiec J. Dupuis oraz oficer marynarki i pisarz 
F. Garnier zdobyli Hanoi w listopadzie tegoż roku. Spowodowało to 
zwrócenie się miejscowych władz wietnamskich o pomoc do Czarnych 
Flag, którzy pokonali Francuzów; Garnier został zabity, a siły fran­
cuskie później wycofano. Czarne Flagi składały się z resztek oddziałów 
armii tajpingowskiej, które zbiegły podczas ostatecznego stłumienia ruchu 
tajpingowskiego do okręgów przygranicznych między Jünnanem a Wiet­
namem Północnym. Założyli tu na wpół niezależne państewka, zacho­
wując swoją organizację militarną. Ich głównym dowódcą był Liu Jung-fu 
(1837-1917). 

W następnym roku udało się jednak Francuzom zmusić słaby rząd 
wietnamski w Hue do podpisania nowego traktatu w Sajgonie (15 marzec 
1874 r.), w którym Francja, uznając „niepodległość" Annamu, ofiarowała 
mu ochronę, otrzymując równocześnie potwierdzenie swojej władzy nad 
Wietnamem Południowym. Celem tego posunięcia było zarówno prze­
kreślenie suzerenności Chin, jak i przekształcenie Annamu w protektorat 
francuski na modłę kambodżańską. Rząd w Hue teraz usilnie prosił Pekin 
o pomoc dla wydostania się z objęcia swoich nowych panów, przysyłając 
zwyczajową daninę w 1874 i 1880 r., lecz rząd ts'ingowski twierdził, iż nie 
był w stanie w owym czasie podtrzymać swojego tradycyjnego stanowiska 



suzerena, aczkolwiek później, w 1881 i 1882 r., złożył Francji w tej sprawie 
parę słabiutkich protestów dyplomatycznych. 

Rozciągnąwszy wpływy na Wietnam Środkowy i rząd w Hué, Francja 
szykowała się teraz do ponownego rozszerzenia swojej agresji w kierunku 
północnym, na Tonkin. W 1881 r. Francuzi zażądali od rządu wietnam­
skiego, aby wypędził oddziały Czarnych Flag z Wietnamu Północnego; 
Wietnamczycy nie kwapili się jednak do tego zadania, wobec czego Fran­
cuzi zdecydowali się uczynić to sami. Tak więc w marcu 1882 r. fran­
cuski korpus ekspedycyjny pod dowództwem H. L. Riviére zajął Hanoi, 
lecz został wkrótce otoczony przez oddziały Czarnych Flag i wojska wiet­
namskie, tak że nie mógł przystąpić do podboju Tonkinu. Owa obecność 
Francuzów w Wietnamie Północnym oznaczała jednak początek zmagań 
między Francuzami z jednej a Wietnamczykami i Chińczykami z drugiej 
strony; ich wynik miał zadecydować o losach Wietnamu na wiele dziesię­
cioleci. 

Aczkolwiek pod koniec 1882 r. Francuzi zadeklarowali w pertraktacjach 
z rządem ts'ingowskim gotowość do wycofania swoich wojsk z Tonkinu 
w zamian za otwarcie granicy Jünnanu dla handlu francuskiego, nowy rząd 
francuski Jules Ferry, znanego rzecznika ekspansji imperialistycznej, 
zdecydował się na skrajną politykę wojenną. 15 maja 1883 r. otrzymał on 
kredyty na organizowanie nowej ekspedycji wojennej do Tonkinu; stano­
wiło to początek dwunastoletniego okresu rzezi ludności wietnamskiej, 
zwanej „pacyfikacją" Tonkinu. Równocześnie zwiększył się zasięg starć 
zbrojnych w Tonkinie i oddziały Czarnych Flag odniosły dalsze powodze­
nia w działaniach przeciwko Francuzom; Rivière zginął sam w owej 
walce. W tej sytuacji nie ogłoszonej wojny w Wietnamie rząd ts'ingowski 
podjął wreszcie decyzję działania i rozkazał swoim wojskom w Jünnanie 
i Kuangsi udać się do granicy wietnamskiej, gdzie miały one stać się ukrytą 
rezerwą dla Czarnych Flag, a również powoli zacząć samemu uczestniczyć 
w walkach przeciwko Francuzom. 

Jak zwykle jednak, polityka rządu pekińskiego była chwiejna i sprzecz­
na. Li Hung-czang, główny rzecznik w sprawach zagranicznych i teraz też 
już niewątpliwie najsilniejsza osoba na chińskiej arenie politycznej, był 
kategorycznie przeciwny wszelkiej polityce, która mogłaby doprowadzić 
do wojny z Francją. Prawdą jest, iż dokładnie w tym samym czasie rząd 
ts'ingowski stawał wobec problemu agresywnych poczynań Japończyków 
w Korei (patrz s. 508). Spodziewał się on również — na tle rywalizacji 
anglo-francuskiej w Azji Południowo-Wschodniej — pomocy ze strony 
Wielkiej Brytanii, lecz nadzieje te okazały się płonne. Jak zawsze, Chiny 
miały do czynienia ze zbyt wielką ilością wrogów równocześnie; rząd usi-



łował zawrzeć ugodowy kompromis z jednym przed zwróceniem się do 
następnego. Dwór pekiński obawiał się już wtedy dalszych konsekwencji 
sytuacji w Wietnamie, chociaż niektórzy członkowie grupy konserwatyw­
nej wypowiadali się za zdecydowaną polityką przeciwko agresji francuskiej. 

Tymczasem Francuzi kontynuowali swoją kampanię militarną w Ton-
kinie; równocześnie, po zbombardowaniu stolicy, narzucili rządowi wiet­
namskiemu nowy traktat, podpisany w Hue 23 sierpnia 1883 r. Na jego 
mocy Wietnam został teraz już oficjalnie uznany za protektorat Francji, 
w której gestii miała spoczywać kontrola stosunków zagranicznych z ob­
cymi krajami, włącznie z Chinami. Było to otwarte wyzwanie wobec Man-
dżurów, a rzucając je Francuzi liczyli na ugodową, w istocie rzeczy kapi-
tulancką, politykę Li Hung-czanga. Traktat usankcjonował również fran­
cuską okupację wojskową Tonkinu i tym samym stworzył sytuację, w któ­
rej dalszy konflikt między Francuzami a oddziałami Czarnych Flag i woj­
skami ts'ingowskimi stał się nieunikniony, jeżeliby nie porzuciły one Wiet­
namczyków i nie wycofały się całkowicie z ich kraju. 

Francuzi wykorzystali swoje sukcesy polityczne do rozpoczęcia no­
wych działań wojennych w delcie Rzeki Czerwonej. Do wiosny 1884 r. 
ofensywa Francuzów odniosła powodzenie, a ich wojska odpychały jed­
nostki wietnamskie i chińskie na północ, do granicy chińskiej, nie biorąc 
przy tym żadnych jeńców (ścinano im głowy), gdy równocześnie francuskie 
okręty wojenne pod komendą admirała A. Courbeta założyły blokadę 
wybrzeża wietnamskiego i groziły rozciągnięciem jej na porty Chin Połu­
dniowych. Wywołało to jeszcze większe obawy dworu pekińskiego, zwłaszcza 
samej Tz'u Si. Wykorzystała ona porażki wojsk ts'ingowskich w Wietnamie 
i ogólnie niebezpieczną sytuację, aby spowodować dymisję księcia Kunga 
ze wszystkich jego stanowisk, włącznie z Tsung-li Jamen, odpłacając mu 
przy tej okazji za zadawnione ku niemu urazy. 

Na tym tle Li Hung-czang uzyskał wyśmienitą sposobność do prowadze­
nia wybranej przez siebie polityki, tj. zawarcia porozumienia z Francją, 
kosztem oczywiście interesów zarówno Wietnamu, jak i Chin. Li przepro­
wadził teraz negocjacje ze znajomym oficerem marynarki francuskiej, 
F. E. Fournierem; wynikiem ich było podpisanie 11 maja 1884 r. 
tzw. konwencji Li—Fournier. Na podstawie tej umowy rząd ts'ingowski 
wyraził zgodę na wycofanie wszystkich swoich wojsk z Wietnamu, w zamian 
za obietnicę Francji niezaatakowania Chin Południowych; jednocześnie 
zobowiązał się on uznać wszystkie traktaty między Wietnamem a Francją, 
tj. zgodzić się na przekształcenie Wietnamu w kolonię francuską. Ts'in-
gowie obiecali też otworzyć Jünnan i Kuangsi dla handlu francuskiego. 
W zamian za to Francuzi wspaniałomyślnie przyrzekli nie żądać odszkodo-



wań. Petraktacje zmierzające do zawarcia permanentnego traktatu miały 
się rozpocząć w ciągu trzech miesięcy. Ogłoszenie tej konwencji wywołało 
znaczny sprzeciw w Chinach, zwłaszcza wśród rywalizującej z Li kliki 
hunańskiej, której przedstawicielem był Tseng Czi-tse. Okazała się ona tak 
silna, iż Li Hung-czang nie mógł się nawet przyznać do tego, że obiecał 
wycofać wojska z Wietnamu do czerwca. 

Powyższe porozumienie zostało storpedowane akcją wojsk francuskich, 
które parły ku granicy Kuangsi, gdzie 23 czerwca zaatakowały w Bacie 
(Peili po chińsku) niektóre oddziały chińskie, nie otrzymawszy jeszcze 
rozkazu ewakuacji Wietnamu. Atak francuski został odparty z pewnymi 
stratami (22 zabitych, 68 rannych). Francuzi chwycili się tego incydentu 
jako doskonałego pretekstu do wymuszenia dalszych koncesji od rządu 
ts'ingowskiego; 12 lipca zażądano natychmiastowego spełnienia warunków 
konwencji Li—Fournier oraz odszkodowań w wysokości 200 mln franków. 
Jeśli żądanie to nie zostałoby przyjęte w ciągu tygodnia, Francuzi zagro­
zili „wzięciem w swoje posiadanie gwarancji materialnych", tj. zaatakowa­
niem chińskich portów, statków itp. Równocześnie Francuzi wydali swojej 
flocie rozkaz przystąpienia do działań przeciwko Chinom; zajęła ona wkrótce 
Wyspy Rybackie (Peskadory). Groźby francuskie okazały się skuteczne. 
Rząd mandżurski był teraz bardziej przerażony niż kiedykolwiek wcześ­
niej ; zgodził się też na wydanie swoim wojskom rozkazu ewakuacji z Wiet­
namu do 16 lipca i rozpoczął nowe negocjacje z Francuzami w Szanghaju, 
targując się o wysokość odszkodowania. 

Francuzi zwiększali tymczasem swój nacisk militarny na Ts'ingów, 
4 sierpnia flota francuska zaatakowała forty Keelung (Czilung) na północ­
nym Taiwanie, lecz nie udało jej się wówczas zdobyć portu. Tym samym 
Francuzi prowadzili faktycznie działania przeciwko Chinom, nie zadając 
sobie trudu wypowiedzenia im wojny. Równocześnie inna część floty 
francuskiej pod komendą admirała Courbeta udała się wcześniej, 13 lipca, 
do portu Fuczou, gdzie została przyjaźnie przyjęta przez miejscowe władze. 
Tu 10 okrętów francuskich, o wiele lepiej uzbrojonych, stało zakotwiczo­
nych przeszło miesiąc w pobliżu okrętów chińskiej floty południowej, 
zbudowanych właśnie w Fuczou. 23 sierpnia okręty francuskie rozpoczęły 
zdradziecko ostrzeliwanie jednostek chińskich. Wynik był taki, jak tego się 
można było spodziewać; 11 okrętów chińskich wraz z około trzema tys. 
ludzi zatopiono w ciągu godziny. Jednocześnie Francuzi zniszczyli arsenał 
i stocznię, zbudowaną przy udziale inżynierów francuskich. 

Nawet Mandżurowie nie mogli ścierpieć powyższej masakry i rząd 
ts'ingowski wreszcie ogłosił istnienie stanu wojny między Chinami a Fran­
cją. Warto wspomnieć mimochodem, że nie przedsięwzięto potem żadnej 



akcji przeciwko setkom misjonarzy francuskich porozrzucanych po całym 
kraju, ani też przeciw dużej liczbie kupców, którzy mogli spokojnie konty­
nuować swoją działalność. Ogłoszenie stanu wojny nie oznaczało jednak, 
iż rząd ts'ingowski miał zamiar prowadzić poważne działania militarne 
przeciwko Francji, aczkolwiek jego pozycja nie przedstawiała się bynajmniej 
niekorzystnie z uwagi na to, iż siły francuskie w Azji Wschodniej były 
całkiem niewystarczające. Li Hung-czang odmówił, charakterystyczne, 
użycia przeciwko Francuzom na Południu floty Peijang — jego dumy 
i radości — w której skład wchodziło dziesięć nowoczesnych okrętów 
wojennych. W rezultacie tego posunięcia Francuzi mogli z powodzeniem 
zastosować blokadę wszystkich portów w Chinach Południowych, a również 
zatrzymać przewóz żywności na północ, co stanowiło, samo w sobie, dosyć 
swoiste użycie prawa międzynarodowego. 

We wrześniu Francuzi wznowili też działania przeciwko Taiwanowi, 
lecz tu, mimo ich ataków na Tamsui, zostali odparci. Nie byli jednak w sta­
nie korzystać z Hongkongu dla otrzymania zapasów, gdyż chińscy robotnicy 
portowi odmówili obsłużenia okrętów francuskich. Francuzi szukali równo­
cześnie sprzymierzeńców do walki z Chinami; usiłowali przekonać Japonię, 
aby ogłosiła wojnę w związku z konfliktem z Chinami na tle Korei. Nie uzy­
skano w tym powodzenia i na ogół sytuacja międzynarodowa nie sprzy­
jała Francji, zwłaszcza z uwagi na bardzo ostre tarcia anglo-francuskie 
w Egipcie. 

Wszędobylski i coraz bardziej wpływowy Hart rozpoczął teraz działanie 
na własną rękę; przez swojego przedstawiciela, J. D. Campbella, zainicjował 
własne pertraktacje z Francuzami w Paryżu w styczniu 1885 r.* Podczas 
tych tajnych rozmów Francuzi kontynuowali swoją ofensywę w Tonkinie; 
w związku z atakiem na pozycje chińskie w Czennankuan doznali 
23 marca dotkliwej porażki od wojsk chińskich pod dowództwem Feng 
Tzu-ts'ai (1818—1913). Był on niesłychanie rzadkim okazem odważnego 
generała ts'ingowskiego; mimo swojego wieku osobiście poprowadził 
wojska do kontrataku. Oddziały francuskie zostały odparte, tracąc przy 
tym, 28 marca 1884 r., pograniczne miasto Langson (Liangszan). 

Wiadomość o tym niepowodzeniu spowodowała upadek 30 marca 
rządu Ferry'ego i zwiększyła gotowość Francuzów do położenia kresu 

* Cesarski Zarząd Ceł został w tym czasie znacznie rozbudowany; w 1885 r. zatrud­
niał on już 600 europejskich (w tym połowa Anglicy) i 2000 chińskich urzędników, a jego 
kontrola nad niezmiernie istotnym sektorem gospodarki chińskiej została znacznie 
wzmocniona. W tym samym roku Hart odmówił przyjęcia oferty rządu brytyjskiego, aby 
stać się jego posłem w Pekinie, gdyż wolał pozostać na swoim stanowisku Inspektora 
Generalnego, które było bez wątpienia ważniejsze. 



wojnie. Rząd ts'ingowski nie był ani zdolny, ani chętny do wykorzystania 
tej dogodnej sytuacji i szybko rozkazał swoim wojskom wycofać się znów 
do Chin. W rezultacie rozmowy paryskie zostały zakończone podpisaniem 
4 kwietnia protokołu, który przewidywał obustronne przerwanie działań 
wojennych oraz prowadzenie pertraktacji w sprawie traktatu pokojowego 
w oparciu o warunki konwencji Li—Fournier. Traktat pokojowy został 
podpisany 9 czerwca w Tientsinie przez Li Hung-czanga i posła fran­
cuskiego J. Patenôtre'a. Zasadniczo pokrywał się z wcześniejszymi kon­
cesjami uczynionymi przez Ts'ingów, lecz również wyrażał zgodę na oddanie 
Francuzom dwóch miast pogranicznych (Langson i Laokai). Tak więc 
rząd pekiński wyrzekł się teraz wszelkich praw suzerennych nad Wiet­
namem, pozostawiając naród wietnamski na łasce swoich nowych władców 
francuskich. Naród ten kontynuował dzielnie walkę zbrojną aż do 1895 r., 
kiedy została ona ostatecznie stłumiona przez terrorystyczne kampanie 
armii francuskiej. Jednocześnie Francja uzyskała możność dokonywania 
dalszej penetracji ekonomicznej i politycznej Chin Południowo-Zachod­
nich. 

Proces ujarzmiania Azji Południowo-Wschodniej przez mocarstwa 
kolonizatorskie uległ teraz jeszcze większemu przyspieszeniu. W 1886 r. 
Anglicy dokonali podboju Górnej Burmy, który został prawie natychmiast 
uznany przez rząd ts'ingowski. W 1893 r. Francja zaanektowała Laos i tym 
samym, z wyjątkiem Syjamu, stanowiącego bufor między posiadłościami 
angielskimi i francuskimi, Azja Południowo-Wschodnia znalazła się pod 
obcym panowaniem. Cała południowo-zachodnia granica lądowa Chin 
stykała się obecnie z terytorium kolonialnym tych dwóch mocarstw, nato­
miast położenie na Północy i Wschodzie, wobec Rosji carskiej i Japonii, 
miało się okazać wcale nie korzystniejsze. Nieudolność i chwiejność poli­
tyki rządu ts'ingowskiego, a w szczególności kapitulanckie tendencje 
Li Hung-czanga, ujawnione w toku wojny chińsko-francuskiej, wykazy­
wały całkowitą niezdatność tego reżymu do obrony kraju, w którym pre­
tendował do rządzenia. Wszystko to jednak wyszło na światło dzienne 
i stało się widoczne dla całego świata dopiero podczas następnego wiel­
kiego konfliktu — wojny chińsko-japońskiej 1894—1895. 



XXXII. WOJNA CHIŃSKO-JAPOŃSKA 
(1894-1895) 

POŁOŻENIE REŻYMU 
TS'INGOWSKlEGO A CZKOLWIEK Chiny nie zostały za-
mieszane w żadną dalszą zawieruchę podczas dziesięciu lat między walką 
z Francją a wojną z Japonią, na widowni wewnętrznej nie nastąpiły istot­
niejsze zmiany; powszechna korupcja, nieudolność rządu i dworu mandżur­
skiego wraz z towarzyszącą temu walką klik o władzę pozostawały w zasa­
dzie nie zmienione. Prawdziwym władcą cesarstwa ts'ingowskiego była 
nadal Tz'u Si; kiedy Kuang Sü osiągnął siedemnasty rok życia w 1886 r. 
i powinien był objąć pełnię władzy, dostojnicy chińscy i arystokraci mandżur­
scy zwrócili się z odpowiednią petycją do cesarzowej, aby udzielała mu w dal­
szym ciągu należytego „kierownictwa politycznego"; tym samym pozostała 
ona oficjalnie regentką aż do 1889 r. W owym roku Tz'u Si wycofała się 
wreszcie formalnie z Pekinu do swojej rezydencji w Pałacu Letnim, chociaż 
nadal bacznie śledziła wszystkie kroki cesarza przy pomocy m. in. swojej 
oddanej siostrzenicy, którą wydała za mąż za Kuang Sü. Czytała wszystkie 
ważniejsze dokumenty państwowe, wyrażała swoją zgodę na wszystkie istot­
niejsze edykty, mianowała wszystkich dostojników, a słudzy jej, eunucho-
wie, nadal entuzjastycznie szpiegowali i radośnie pobierali łapówki. 

Równocześnie jednak ukształtowały się w łonie rządowej czołówki 
w Pekinie dwa zasadnicze ugrupowania. Jedno z nich utworzyło się wokół 
cesarza i składało się prawie wyłącznie z dostojników chińskich, na czele 
z Weng T'ung-ho (1830—1904), wychowawcą cesarza, który pozostał 
wierny swojemu uczniowi, a zajmował obecnie stanowisko ministra finan­
sów. Zasadniczym celem tego ugrupowania było wzmocnienie autorytetu 
cesarza oraz, ostatecznie, wyeliminowanie wpływów i przekreślenie władzy 
Tz'u Si i jej popleczników, tworzących drugą frakcję. Walka tych ugrupowań 
odzwierciedlała też silną rywalizację między prowincjami Północy i Połud­
nia, gdyż większość stronnictwa cesarza pochodziła z bardziej rozwiniętych 
gospodarczo prowincji nad Jangtse. 



Innym czynnikiem w owym konflikcie był zacięty i zadawniony anta­
gonizm między Weng T'ung-ho a Li Hung-czangiem, bez porównania 
najsilniejszym ze wszystkich dostojników ts'ingowskich i na ogół zwolen­
nikiem stronnictwa cesarzowej. W skład tego ugrupowania wchodzili też 
wszyscy książęta i arystokraci mandżurscy oraz większość dostojników 
dworskich. Jednocześnie na prowincji działał szereg nowych potężnych 
gubernatorów generalnych, też Chińczyków, będących w opozycji do Li 
Hung-czanga; najważniejszym z nich stał się Czang Czy-tung, gubernator 
generalny Hukuangu (Hunan i Hupei) w latach 1889-1894 i 1896-1907. 
Na terenach pod jego władzą Czang również zaprowadzał w życie program 
ograniczonego „samoumocnienia", podobnego do przedsięwziętego przez 
Li Hung-czanga, budując bazę przemysłową oraz tworząc własne siły 
zbrojne. Innym był Liu K'un-i (1830—1901), gubernator generalny Liang 
Kiang, który miał odegrać ważną rolę zarówno w okresie wojny chińsko-
-japońskiej, jak i w latach późniejszych. 

Ogólnie rzecz biorąc, mimo różnic między poszczególnymi grupami 
rząd ts'ingowski kontynuował swoją zasadniczą politykę ignorowania 
konieczności zmiany istniejących warunków i przystąpienia do niezbędnego 
minimum modernizacji. Tym samym kontrast z rozwojem Japonii w dobie 
po restauracji Meiji stawał się ostrzejszy z roku na rok. W przededniu 
wojny chińsko-japońskiej główną troską dworu w Pekinie było przygo­
towywanie obchodów nadchodzącego sześćdziesięciolecia Tz'u Si; od 
wszystkich dostojników ściągnięto już jedną czwartą ich poborów na ten 
cel, a zaplanowane zostały też niebywale kosztowne i wyszukane ceremonie. 

ROZWÓJ JAPONII 

W latach po restauracji Meiji Japonia czyniła — jak wspomniano — 
szybkie postępy prawie we wszystkich dziedzinach, a w szczególności w prze­
myśle zbrojeniowym i utworzeniu potencjału militarnego. Specyficzna istota 
rozwoju kapitalizmu japońskiego, wynikająca z rewolucji narzuconej od­
górnie, obejmowała też istnienie wielu pozostałości wcześniejszych stosun­
ków feudalnych, zwłaszcza w rolnictwie i na wsi; ich wynikiem było 
z kolei znaczne zawężenie możliwości rozwoju rynku wewnętrznego, co 
miało istotny wpływ na kształtowanie się zaborczego i ekspansjonistycznego 
charakteru imperializmu japońskiego. Charakter ten pobudzany był też 
pewnym ubóstwem kraju, zwłaszcza pod względem niezbędnych su­
rowców. 

Rząd japoński odgrywał znaczną rolę w rozwoju gospodarczym kraju, 
a równocześnie starannie wzmacniano i podtrzymywano władzę polityczną 



wielkich właścicieli ziemskich oraz nowo kształtującej się klasy kapitali­
stycznej, przeważnie pochodzenia samurajskiego. Aparat państwowy znaj­
dował się całkowicie w rękach przedstawicieli tych warstw, a szczególnie 
doniosłą w nim rolę odgrywali wojskowi. 

„Otwarcie" Japonii, dokonane przez mocarstwa obce, było tylko w mi­
nimalnym stopniu mniej brutalne niż Chin. Wnioski wyciągnięte z tego 
doświadczenia przez japońską klasę panującą były jednak całkiem inne 
niż reżymu ts'ingowskiego. Nacisk, który został położony na moderni­
zację, zmierzał też m. in. do jak najszybszego uwolnienia kraju z sytuacji 
niższości, narzuconej przez mocarstwa obce. Celem było wyzwolenie się 
z zależności od traktatów nierównoprawnych, które oznaczały, tak jak 
w Chinach, m. in. eksterytorialność dla cudzoziemców, utratę autonomii 
celnej (te same 5%) itp. Od 1883 r. Japończycy prowadzili negocjacje z mo­
carstwami zachodnimi, aby uzyskać status państwa równego krajom 
kapitalistycznym Europy i Ameryki; osiągnęli w tym powodzenie i tak 
np. pierwszy równoprawny traktat został podpisany z Wielką Brytanią 
w lipcu 1894 r., w przededniu wojny chińsko-japońskiej. 

Równocześnie jednak rząd japoński zmierzał do narzucenia swoim 
sąsiadom, Korei i Chinom, dokładnie tego samego typu nierównopraw-
nego położenia, przeciwko któremu sam walczył. Japońskie plany ekspansji 
miały tu oczywiście dobrze znaną tradycję historyczną, sięgającą wstecz 
XVI w., tj. agresji japońskiej z okresu Hideyoshi. O pierwszych zaś posu­
nięciach Japonii w latach siedemdziesiątych w sprawie wysp Liu Cz'iu 
i Taiwanu była już mowa. Korea miała stać się obecnie zasadniczym tere­
nem penetracji japońskiej, a także główną sceną konfliktu między Japonią 
a Chinami. 

SYTUACJA W KOREI 

Ogólne warunki w Królestwie Pielgrzymskim pozostawały prawie 
całkiem niezmienione, aż do lat siedemdziesiątych. Korea posiadała wyjąt­
kowo skostniałe społeczeństwo feudalne, z wywierającym szczególny ucisk, 
skorumpowanym i rozdartym przez frakcje dworem królewskim oraz paso­
żytniczą arystokracją. Jej głównie rolnicza gospodarka, wyraźnie też za­
cofana i znajdująca się od wieków w pełnym zastoju, podlegała wpływom 
zewnętrznym, jak np. handlu zagranicznego, w minimalnym stopniu. 
Chłopstwo koreańskie żyło w niebywałej nędzy, w warunkach na wpół 
pańszczyźnianych (patrz ciekawy opis Sieroszewskiego, choć z nieco póź­
niejszego okresu, pt. Korea). Przez dwieście lat Korea pozostawała wa­
salem dynastii Ts'ingów i stanowiła w pewnym sensie odbicie na mniejszą 



skalę tradycyjnej cywilizacji chińskiej na etapie rozkładu. W owej miniatu­
rowej formie ideologia konfucjańska była, być może, jeszcze bardziej 
jałowa i przytłaczająca, gdyż obcego pochodzenia, niż w swoim rodzimym 
kraju. Świadoma polityka izolacji od reszty świata, prowadzona od 
wieków, wypływała częściowo z gorzkich doświadczeń kontaktów z zagra­
nicą, zwłaszcza z inwazji japońskiej końca XVI w. 

Katastrofalne położenie geograficzne — wrót wiodących do Chin 
Północnych — uczyniło z Korei w drugiej połowie XIX w. nowy punkt 
skupiający uwagę i zakusy wszystkich mocarstw zmierzających do zwię­
kszenia swoich wpływów w Azji Wschodniej. Tym samym kwestia 
„otwarcia" Korei stanęła teraz na porządku dnia. Najwcześniejsze próby 
uzyskania tego celu przemocą dokonane zostały przez Francuzów i Amery­
kanów; najważniejszą jednak rolę w tym procesie odegrali niewątpliwie 
Japończycy. Już w 1873 r. rząd japoński rozważał poważnie celowość 
rozpoczęcia wojny przeciwko Korei, a plany były daleko zaawansowane. 
Większość w rządzie jednak ostatecznie wypowiedziała się przeciwko otwar­
tej agresji, wychodząc z założenia, iż siły Japonii nie były jeszcze dostatecz­
nie mocne do tego celu; niemniej jednak pierwsze kroki do penetracji 
Korei zostały wkrótce przedsięwzięte. 

W 1875 r. okręty japońskie zaatakowały wyspę Kanghwa (blisko 
Seulu), niszcząc jej fortyfikacje. Nastąpiła po tym incydencie ekspedycja 
wojskowa, której wynikiem było podpisanie w lutym 1876 r. traktatu Kang­
hwa; oznaczał on otwarcie Korei dla penetracji japońskiej. Trzy porty, 
Pusan, Inczon (Czemulpo) oraz Wonsan, udostępniono dla handlu ja­
pońskiego (z tym że Pusan już faktycznie był otwarty od końca XVI w.). 
W powyższym traktacie Koreę wymieniono jako „niepodległe i suwerenne" 
państwo (aczkolwiek ta interpretacja jest dyskusyjna), co było pomyślane 
przez Japończyków jako zakwestionowanie chińskiej suzerenności, chociaż 
zarówno ts'ingowski, jak i koreański rząd uważał, iż istnieje ona w dalszym 
ciągu. Traktat był ogólnie wzorowany na umowie narzuconej Wietna­
mowi przez Francję w 1874 r. 

Rząd ts'ingowski nie zareagował natychmiast na owo wyzwanie. Póź­
niej jednak Li Hung-czang doradzał rządowi koreańskiemu, aby zasto­
sował odtrutkę polegającą na „użyciu trucizny przeciwko truciźnie", tj. 
nawiązał stosunki dyplomatyczne z innymi państwami. Owa rada była, 
rzecz jasna, odzwierciedleniem ulubionej polityki Li Hung-czanga „wy­
korzystywania barbarzyńców przeciwko barbarzyńcom", grania na sprzecz­
nościach mocarstw, stanowiąc kwintesencję jego całego podejścia do spraw 
zagranicznych. Całkowita bezskuteczność tego miała się ujawnić właśnie 
w nadciągającym konflikcie między Chinami a Japonią. 



W wyniku tej polityki ts'ingowskiej i dalszego nacisku mocarstw 
obcych Korea faktycznie nawiązała stosunki dyplomatyczne z szeregiem 
państw (Stany Zjednoczone — 1882; Wielka Brytania i Niemcy — 1883; 
Rosja i Włochy — 1884; Francja — 1886). Wszystko to doprowadziło 
jednak do znacznego osłabienia suzerenności ts'ingowskiej wobec swojego 
wasala. Gdy niektóre państwa zachowały pozory uznawania owej su­
zerenności przez akredytowanie w Korei swoich posłów w Pekinie, zarówno 
Japończycy, jak i Amerykanie nalegali na otwarcie swoich poselstw 
w Seulu. 

Tradycyjne konflikty o władzę pośród frakcji arystokracji i dworu 
koreańskiego obecnie jeszcze bardziej skomplikowały się wskutek wpły­
wów i intryg mocarstw obcych. Najsilniejszym z tych ugrupowań była 
niezmiernie konserwatywna frakcja, na której czele stał Taewongun (Książę 
Wielkiego Dworu), ojciec króla koreańskiego (który zasiadł na tronie 
w 1864 r. w wieku lat dwunastu), będący regentem w latach 1864—1873. 
Frakcja ta była zazwyczaj prots'ingowska, a w opozycji do niej znajdowało 
się ugrupowanie królowej, pochodzącej z rodu Min, najpotężniejszego w ca­
łej Korei, oraz tzw. grupa „postępowa", prowadzona przez Kim Ok-
-kyuna. Członkowie tej ostatniej znajdowali się pod znacznym wrażeniem 
ewolucji Japonii i cieszyli się też poparciem Japończyków. 

Na tle tych złożonych stosunków i tarć doszło w lipcu 1882 r. do 
rozruchów żołnierzy koreańskich w Seulu, prawie na pewno inspirowanych 
przez Taewonguna, odsuniętego od władzy w 1874 r. przez frakcję Min. 
Doprowadziły one do ataków zarówno na członków grupy Min, jak i na 
Japończyków; poseł japoński musiał się ratować ucieczką na wybrzeże. 
W rezultacie zarówno rząd japoński, jak i ts'ingowski wysłały swoje wojska 
do Korei dla przywrócenia porządku; dowódcy ts'ingowscy porwali 
Taewonguna i zesłali go do Chin, gdzie został zatrzymany przez następne 
trzy lata. Koreańczycy musieli się zgodzić na zapłacenie Japonii odszkodo­
wań, Japończycy zaś stacjonowali teraz wojska w Seulu, rzekomo dla 
ochrony swojego poselstwa, wobec czego Ts'ingowie również pozostawili 
swoje oddziały w Korei. Jednym z ich dowódców był Jüan Szy-k'ai (1859— 
1916), mający odegrać niezmiernie istotną rolę nie tylko w przyszłych 
wydarzeniach w Korei, lecz też w dziejach samych Chin. Ingerencja zaś 
rządu ts'ingowskiego w powyższy incydent wywołała zmianę układu sił 
w polityce koreańskiej; frakcja Min stała się teraz prochińska, nato­
miast grupa „postępowa" pogłębiła swoją kolaborację z Japończykami, 
prowadzącymi intensywnie dalszą penetrację polityczną i ekonomiczną 
Korei. 

W grudniu 1884 r. grupa Kim Ok-kyuna usiłowała dokonać zamachu 



stanu w tradycyjny dla feudalizmu koreańskiego sposób. Wzięto do niewoli 
króla i zamordowano szereg ministrów należących do frakcji Min; 
wszystko to zostało dokonane w ścisłym porozumieniu z posłem japońskim, 
który prawdopodobnie był rzeczywistym autorem i wodzem całego spisku. 
Liczniejsze oddziały ts'ingowskie pod dowództwem Juan Szy-k'ai odpowie­
działy na te wydarzenia zaatakowaniem, łącznie z wojskami koreańskimi, 
rezydencji posła japońskiego, gdzie znajdował się uwięziony król. W ogól­
nym rozgardiaszu władcy koreańskiemu udało się zbiec z niewoli, a Ja­
pończycy w obliczu klęski wycofali się wraz z przywódcami grupy 
„postępowej" na wybrzeże po to tylko, aby miesiąc później powrócić, 
gdy japoński minister spraw zagranicznych, Inoue Kaoru, wylądował ze 
znacznymi siłami zbrojnymi. Koreańczycy znów zmuszeni byli zgodzić 
się na wypłatę odszkodowań i złożenie przeprosin Japończykom. 

Powyższy konflikt omal nie doprowadził do wojny między Chinami 
a Japonią; nie doszła ona do skutku prawdopodobnie tylko dlatego, iż 
rząd japoński nie uważał, że jest dostatecznie przygotowany do wojny 
na tym etapie, aczkolwiek cała sprawa została zainscenizowana przez 
Japończyków,- zamierzających wykorzystać równoczesne zaabsorbowanie 
reżymu ts'ingowskiego konfliktem z Francją w sprawie Wietnamu. Nego­
cjacje, które nastąpiły między rządem ts'ingowskim a japońskim, odbyły 
się w Tientsinie; głównymi przedstawicielami byli Li Hung-czang i Ito 
Hirobumi, jeden z głównych przywódców politycznych okresu restauracji 
Meiji. Zakończyły się one zawarciem 18 kwietnia 1885 r. tzw. konwencji 
Li—Ito. Zgodnie z jej postanowieniami zarówno Chiny, jak i Japonia 
miały wycofać wszystkie swoje siły zbrojne z Korei w ciągu czterech 
miesięcy. W wypadku gdyby jedna ze stron uważała za konieczne 
ponownie wysłać swoje wojska, miała poprzednio zawiadomić drugą 
o takim kroku. Powyższa umowa stanowiła znaczny sukces dla Japonii, 
gdyż w istocie rzeczy oznaczała ona przekształcenie Korei we wspólny pro­
tektorat Japonii i Chin. Ze względu zwłaszcza na ekspansjonistyczną poli­
tykę Japonii, zmierzającą do podboju i ujarzmienia Korei, mimo całej 
ówczesnej powodzi deklaracji o rzekomej trosce Japonii o „niepodległość" 
Korei, traktat 1885 r. był też, w rzeczywistości, bombą zegarową dla 
dalszego konfliktu. 

BEZPOŚREDNIE TŁO WOJNY CHTŃSKO-JAPOŃSKIEJ 

Następne dziewięć lat to okres nieustających intryg i manewro­
wania o władzę i wpływy w Korei między rządem ts'ingowskim a ja­
pońskim. Zasadniczym celem polityki Pekinu było obecnie rzeczywiste 



sprawowanie suzerenności, w stopniu o wiele większym niż dawniej, oraz 
naprawdę skuteczne podporządkowanie Korei Chinom. W wykonywaniu 
tej polityki główną rolę odgrywał Jüan Szy-k'ai, mianowany przez Li 
Hung-czanga ts'ingowskim komisarzem do spraw handlu w Seulu, a bę­
dący w rzeczywistości rezydentem ts'ingowskim w Korei podczas całego 
okresu lat 1885—1894. Aroganckie zachowanie się Jüana, jego ciągłe intrygi 
i mieszanie się do spraw koreańskiej polityki wewnętrznej wywołały bez 
wątpienia wiele zadrażnień i nastrojów antyts'ingowskich wśród koreań­
skiej kasty rządzącej; nawet antyjapońska frakcja Min zaczęła teraz szukać 
oparcia raczej w Rosji lub Stanach Zjednoczonych. 

Polityka ts'ingowska odniosła jednak na ogół sukces w rozszerzaniu 
wpływów rządu pekińskiego, osiągając to przez popieranie najbardziej 
konserwatywnych elementów w Korei; skutkiem tego było zaś z kolei po­
głębienie się kryzysu wewnętrznego w tym kraju oraz umożliwienie 
Japończykom przybierania pozy jedynego rzecznika postępu. Ts'ingowie 
również zwiększyli swoją bezpośrednią kontrolę nad rządem koreańskim, 
m. in. nad jego zarządem ceł i urzędem do spraw zagranicznych. Jednocześ­
nie Chińczycy odnieśli zdumiewający sukces w konkurencji gospodarczej 
z Japończykami; handel chiński zwiększał się stale i do 1892 r. prawie 
dorównał już japońskiemu, chociaż Chińczycy byli pośrednikami, sprze­
dającymi przede wszystkim towary europejskie, gdy Japończycy eksporto­
wali własne wyroby. Japończycy jednak również forsowali ze wszech 
miar swoją penetrację ekonomiczną, w której znaczną rolę odgrywało 
przeszło 10 tys. nowych imigrantów japońskich w Korei. 

Japończycy równocześnie pomnożyli swoje wysiłki zmierzające do pe­
netracji politycznej, pfzede wszystkim przez dalsze udzielanie poparcia 
grupie „postępowej"; nie byli jednak w stanie osłabić w poważniejszym 
stopniu wpływów chińskich, w dużej mierze dlatego, iż nieufność znacznej 
większości Koreańczyków wobec nich była zbyt głęboko zakorzeniona. 
W wyniku powyższego rozwoju sytuacji w Korei stosunki chińsko-japoń-
skie uległy do 1894 r. niebywałemu napięciu. Rząd japoński teraz tylko 
czekał na okazję, aby rozstrzygnąć tzw. problem koreański przy pomocy 
siły zbrojnej, tj. wojny z Chinami; zmierzał on ostatecznie do tego celu 
przez cały ten okres, głównie dla urzeczywistnienia swoich planów ekspansji 
imperialistycznej, lecz również ze względu na szereg powodów wynikają­
cych z sytuacji wewnętrznej w Japonii. Rząd oligarchiczny znajdował się 
w poważnych opałach i uważał, iż rozpoczęcie wojny stanowić będzie też 
wyśmienite rozwiązanie jego problemów politycznych. 

Zabójstwo w dramatycznych okolicznościach w Szanghaju głównego 
projapoóskiego przywódcy grupy „postępowej" Kim Ok-kyuna wy-



wołało niebywałą złość Japończyków, którzy podejrzewali — nie bez ko­
zery — władze ts'ingowskie o współudział w tym morderstwie. Później­
sze barbarzyńskie poćwiartowanie zwłok Kima, po ich odesłaniu do Korei, 
nie załagodziło tych uczuć. O wiele istotniejszą sprawą dla dalszego toku 
wydarzeń było jednak rozpoczęcie w marcu 1894 r. powstania Tonghak 
w Korei. Ruch Tonghak (Wschodnia Nauka) był sektą religijną, która 
powstała w latach sześćdziesiątych; jej poglądy były mieszaniną kon­
fucjanizmu, buddyzmu i taoizmu, okoliczności zaś powstania i ewolucji 
ruchu wykazują niektóre zadziwiające i zastanawiające podobieństwa 
do tajpingów, tak że nie można nawet wykluczyć oddziaływania pewnych 
wpływów chińskich. Kredo Tonghak zasadniczo było zarówno antycudzo-
ziemskie, zwłaszcza antyjapońskie, jak i antyfeudalne, tj. wyrażało sprzeciw 
wobec skorumpowanej biurokracji koreańskiej i klasy obszarniczo-arysto-
kratycznej. W latach dziewięćdziesiątych ruch rozprzestrzenił się w znacznej 
części kraju, zwłaszcza w głównych okręgach rolniczych na południu, gdzie 
znalazł masowe poparcie chłopskie, przyjmując częściowo charakter chłop­
skiej rewolucji agrarnej. Od samego początku rząd koreański był całkiem 
niezdolny uporać się z ruchem, a wojska jego spotkały się z szeregiem 
porażek. 

Japończycy widzieli w powstaniu Tonghak doskonałą okazję do in­
terwencji w Korei; na tym tle też niektórzy autorzy dochodzą do cał­
kiem mylnego wniosku, iż ruch ten był przez nich inspirowany. Byli oni 
teraz nie tylko zainteresowani w wykorzystaniu istniejącej sytuacji, lecz 
również w tym, aby rząd ts'ingowski został w nią także zaplątany, tak aby 
doprowadzić do ostatecznego kryzysu i rozgrywki. Ze względu na swoją 
całkowitą bezradność wobec powstańców rząd seulski faktycznie zwrócił 
się do dworu ts'ingowskiego o pomoc, lecz Pekin wcale się nie kwapił 
z ratowaniem swojego wasala. Li Hung-czang nalegał, aby król koreański 
złożył formalny apel o pomoc; gdy to zostało uczynione, wysłano wreszcie 
1500 żołnierzy ts'ingowskich i zgodnie z konwencją Li—Ito zawiado­
miono o tym Japończyków. Japończycy, którzy i tak w międzyczasie zde­
cydowali się na interwencję, natychmiast wykorzystali to posunięcie do 
wyekspediowania 7 tys. swoich żołnierzy, prosto do stolicy, pozornie dla 
ochrony swojego mienia i poddanych. 

Nawet przed przybyciem wojsk ts'ingowskich i japońskich przywódcy 
Tonghak zgodzili się na zawieszenie broni i faktycznie przerwali dzia­
łalność powstańczą. Tym samym pretekst do obecności wojsk zarówno 
ts'ingowskich, jak i japońskich przestał istnieć. W tej sytuacji rząd 
ts'ingowski zwrócił się teraz do Japonii z propozycją, aby obydwie 
strony dokonały równoczesnej ewakuacji wszystkich swoich sił zbrojnych. 



Japończycy najpierw zwlekali z odpowiedzią, a następnie podnieśli całkiem 
uboczną sprawę rzekomej konieczności odpowiedniego „zreformowania" 
rządu i administracji koreańskiej, proponując, aby Japonia i Chiny podjęły 
się wspólnego działania dla osiągnięcia owego celu. Koncepcja ta została 
z miejsca odrzucona przez rząd pekiński, jako nieuzasadniona ingerencja 
w sprawy wewnętrzne Korei. Podczas pertraktacji Japończycy przysłali 
dodatkowe siły zbrojne do rejonu Seulu, tak że pod koniec czerwca siły 
japońskie wzrosły już do 18 tys, gdy liczebność wojsk ts'ingowskich w Korei 
wynosiła tylko około 3 tys. 

Polityka Li Hung-czanga — a był on wówczas, trzeba jeszcze raz pod­
kreślić z naciskiem, głównym twórcą polityki zagranicznej rządu ts'ingow-
skiego — zmierzała do uniknięcia wojny z Japonią za wszelką cenę; 
tłumaczyło się to prawdopodobnie w dużym stopniu tym, iż on sam 
zdawał sobie sprawę, że wszystkie siły, które stworzył jako gubernator ge­
neralny Czyli podczas 25-letniej kadencji, nie były w stanie równać się 
z Japończykami, gdyż zostały przeżarte na wskroś przez korupcję i łapo­
wnictwo. Dlatego też pokładał on głównie nadzieje zarówno w całym 
okresie przedwojennym, jak i w czasie wojny w pomocy i interwencji 
mocarstw obcych, zwłaszcza Wielkiej Brytanii i Rosji, uważając, iż ich 
interesy zostaną zagrożone przez agresję japońską w dostatecznym stop­
niu, aby zareagowały tak, jak się tego spodziewał i sobie życzył. 

Pod tym względem, mimo gorączkowej aktywności Li Hung-czanga 
w czerwcu i lipcu 1894 r., wszystkie jego plany spaliły na panewce. 
Chociaż Wielkiej Brytanii też zależało na niedopuszczeniu do wojny, 
jej interesy leżały głównie w dolinie Jangtse i tym samym posuwania się 
Japończyków w Korei nie uważano za dostateczną groźbę, zwłaszcza iż 
Japończycy zapewnili Anglików — czego ci zresztą żądali — że okręg 
Szanghaju nie stanie się widownią działań wojennych. Prócz tego Anglicy 
nie byli bynajmniej zainteresowani w tym, aby sami stawiać opór Japonii, 
a zawile rywalizacje mocarstw, zarówno w Europie, jak i w innych częściach 
świata, zwłaszcza w Afryce oraz właśnie w Azji Wschodniej, powodo­
wały, że skoordynowany sprzeciw wobec Japonii ze strony wszystkich za­
angażowanych państw był praktycznie niemożliwy. 

Stany Zjednoczone zajmowały przez prawie cały ten okres stanowisko 
projapońskie i odrzucały wszystkie brytyjskie propozycje przystąpienia do 
wspólnej akcji. Rosja carska była, być może, najbardziej zagrożona agresją 
japońską, ponieważ jej samej zależało na dalszej penetracji Mandżurii 
i Korei; Japończykom udało się jednak zapewnić Rosjan, iż mają zamiar 
respektować niepodległość i integralność Korei. Głęboka nieufność oraz 
rywalizacja między Wielką Brytanią a Rosją stanowiły prawdopodobnie 



najważniejszy czynnik, uniemożliwiający skuteczne wspólne działanie i wy­
kluczający podjęcie na tym etapie interwencji obcej. 

Dwór pekiński, rozbity wewnętrznie, pełen był wahań i przestrachu. 
Grupa skupiona wokół cesarza wypowiadała się za polityką oporu prze­
ciwko Japonii, mając nadzieję, iż przez osiągnięcie w tym powodzenia bę­
dzie mogła doprowadzić do umocnienia położenia cesarza i do osłabienia 
pozycji Tz'u Si i Li Hung-czanga. Na ogół skłaniała się ona do liczenia 
przede wszystkim na pomoc brytyjską. Sam Li Hung-czang do owego 
momentu też polegał na współpracy z Anglikami, obecnie jednak pokła­
dał większe nadzieje w otrzymaniu poparcia rosyjskiego. Obydwie grupy 
miały doznać całkowitego rozczarowania, gdyż w ówczesnej sytuacji mo­
carstwa nie troszczyły się zbytnio o kłopoty dworu ts'ingowskiego, 
a jeszcze mniej oczywiście o los Korei lub Chin. 

Do lipca Japończycy uzyskali całkowicie dominującą pozycję w Seulu 
i zdolni byli sami rozpocząć realizację programu „reform". Mimo wy­
wierania niebywałego nacisku nie udało im się przyciągnąć rządu koreań­
skiego na swoją stronę i zmusić go do wyrażenia zgody na przedstawione 
plany; wobec tego 22 lipca Japończycy otoczyli i zajęli pałac królewski, 
uwięzili króla wraz z jego rodziną, postawili na czele rządu nienawidzącego 
teraz Chińczyków Taewonguna i zawarli przymierze z nowo utworzonym 
reżymem, otrzymując tym samym „oficjalne" błogosławieństwo koreań­
skie dla polityki usunięcia z kraju wszystkich wojsk i przedstawicieli 
ts'ingowskich. 

Juan Szy-k'ai już zdążył był uciec z Seulu, odprowadzony do wy­
brzeża przez eskortę marynarzy brytyjskich. Li Hung-czang dostał wpraw­
dzie w tym samym miesiącu dalsze posiłki — 8 tys. żołnierzy do Phenianu — 
ale trzymał się w dalszym ciągu polityki uniknięcia wojny za wszelką cenę, 
licząc również na to, iż jeśli konflikt jednak nastąpi, cała odpowiedzialność 
za jego wywołanie powinna spaść na Japończyków. Miał nadzieję, iż 
spowoduje to odpowiednie reperkusje międzynarodowe i ułatwi interwencję 
obcą po stronie Mandżurów. 

25 lipca statek transportowy „Kouszing", należący do Anglików, 
a wydzierżawiony przez Li Hung-czanga, przewożący dalsze posiłki 
chińskie (1200 żołnierzy) do Korei, został zatrzymany przez jednostki 
floty japońskiej, a następnie zatopiony. Zginęło przeszło tysiąc osób, a straty 
te zresztą powiększyli Japończycy, strzelając do tonących żołnierzy chiń­
skich. 29 lipca Japończycy napadli na oddziały ts'ingowskie stacjonujące 
w Asan (po chińsku Jaszan, 120 km na południe od Seulu) i rozbili je całko­
wicie. Tym samym Japonia rozpoczęła działania wojenne bez wypowie­
dzenia wojny; bynajmniej nie ostatni raz w jej dziejach. 



WOJNA CHIŃSKO-JAPOŃSKA (SIERPIEŃ 1894 - MARZEC 1895) 

Po wyżej wspomnianych wstępnych atakach japońskich nastąpiło 1 sierp­
nia ostatecznie wzajemne wypowiedzenie wojny przez Japonię i Chiny. 
Działania wojenne okazały się bardzo szybko sprawą całkowicie jedno­
stronną, gdyż kompletna nieudolność ts'ingowskich sił zbrojnych, wynika­
jąca zresztą z samej istoty ustroju społeczno-politycznego panującego w Chi­
nach, została wnet ujawniona, a wojna przeobraziła się w łańcuch prawie 
nieprzerwanych i stosunkowo łatwo osiągniętych zwycięstw japońskich. 
Nie ulega również wątpliwości, iż cała polityka ts'ingowska stałego 
polegania i liczenia na pomoc i interwencję obcą działała demobilizująco 
na samo prowadzenie wojny. 

Japończycy wykorzystali w pełni wyższość taktyczną swojego położe­
nia i po wypędzeniu wojsk ts'ingowskich z rejonu Asan przygotowywali 
się systematycznie do ofensywy z Seulu na północ. Główne siły ts'in-
gowskie, ponad 20 tys., były teraz skoncentrowane w Phenianie. Acz­
kolwiek armia ta posiadała pod dostatkiem sprzętu i amunicji, była 
ona typowo zdezorganizowaną jednostką ts'ingowską, w której każdy 
generał nie zważał na drugiego, lecz troszczył się wyłącznie o własne 
interesy, sprowadzające się przeważnie do malwersacji. O ile początkowo 
wojska ts'ingowskie witane były entuzjastycznie przez ludność koreańską, 
ich karygodne zachowanie (plądrowanie itp.) doprowadziło szybko do ostu­
dzenia tych uczuć. 

Gdy we wrześniu armia japońska, podzielona na trzy kolumny, wy­
ruszyła na Phenian, odniosła szybko zwycięstwo, chociaż pozycje ts'in-
gowskie były mocne i łatwe do obrony. Generałowie ts'ingowscy przodo­
wali w ucieczce do Jalu, a żołnierze wzięli przykład ze swoich dowódców. 
15 września Japończycy zajęli Phenian, a odwrót armii ts'ingowskiej przeo­
braził się w panikę, w czasie której porzuciła ona olbrzymią ilość 
sprzętu. 

Prawie dokładnie w tym samym czasie, gdy Japończycy zdobywali 
Phenian, rozegrana została 19 września, przy ujściu Jalu, najważniejsza 
bitwa morska całej wojny. Tutaj słynna flota Peijang, po eskortowaniu 
transportu wojsk ts'ingowskich do Korei — były to posiłki dla Phenianu, 
rzecz jasna zbyt późno wysłane — spotkała się z eskadrą japońską. Siły 
dwóch flot były prawie równe; 13 okrętów po stronie chińskiej, w tym chluba 
floty — dwa pancerniki zbudowane w Niemczech, pod dowództwem głów­
nego admirała Ting Żu-cz'anga, przeciwko 12 okrętom po stronie ja­
pońskiej. Warto zauważyć, iż wszystkie okręty, po obu stronach, zostały 
zbudowane za granicą. W czterogodzinnej bitwie uległy zatopieniu 4 okręty 



chińskie, a japoński tylko jeden. Stanowiło to wynik zarówno nieudolności 
dowództwa większej części ts'ingowskich okrętów, jak i braku dostatecz­
nych zapasów amunicji z powodu nadużyć; pancerniki np. miały tylko 
po trzy pociski na każde ze swoich dział Kruppa. 

Porażka, chociaż nie była decydująca, przeraziła Li Hung-czanga, 
patrona floty, do tego stopnia, iż zgodnie z jego rozkazami flota unikała 
dalszych spotkań z Japończykami. Po remoncie w Port Arturze została 
zablokowana aż do ostatnich miesięcy wojny w porcie Weihaiwei w Szan­
tungu, biernie oczekując swojej ostatecznej zguby. Tym samym dziesiątki 
milionów tael wydanych za granicą na zakup owego głównego obiektu 
„samoumocnienia" Li Hung-czanga okazały się zmarnowane, a flota 
japońska stała się całkowitym panem wszystkich mórz. Li Hung-czang 
znalazł się teraz pod silnym obstrzałem, prowadzonym przeciwko niemu 
przez stronnictwo cesarza, w wyniku czego pozbawiono go niektórych 
godności; w dalszym ciągu jednak kierował wojną, zarówno pod względem 
wojskowym, jak i dyplomatycznym, mimo że teraz w jeszcze większym 
stopniu nie miał żadnych nadziei co do wyniku działań wojennych i liczył 
wyłącznie na interwencję obcą. 

Po zwycięstwie w Phenianie Japończycy z łatwością wyparli resztki 
wojsk ts'ingowskich z Korei, posuwając się naprzód do granicy na Jalu. 
Tu, na drugim brzegu rzeki, skoncentrowane były nowe, dość znaczne 
(40 tys. liczące) oddziały ts'ingowskie, też obficie zaopatrzone w niezbędny 
sprzęt bojowy. 24 października Japończycy przekroczyli po lodzie Jalu 
bez napotkania oporu i rozbili jednym uderzeniem całą armię ts'ingowską, 
zmuszając ją do ucieczki; zasadniczo powtórzyło się znów dokładnie to 
samo co w Phenianie. 

Dwór ts'ingowski wpadł teraz w jeszcze większą panikę, gdyż wojna 
przeniosła się na terytorium chińskie. Li Hung-czang kontynuował bez­
owocnie wysiłki nad spowodowaniem interwencji obcej. Na początku 
listopada książę Kung, stary, chory i zgorzkniały, został przywrócony po­
nownie na swoje stanowisko w Tsung-li Jamen i usiłował również coś za­
działać, apelując do przedstawicieli mocarstw w Pekinie o pośrednictwo 
w konflikcie i ofiarując uznanie niepodległości Korei oraz zapłacenie 
Japonii kosztów wojny. Jego starania też spełzły na niczym. 

Armia japońska kontynuowała ofensywę, wkraczając do Mandżurii 
Południowej. Specjalne oddziały wylądowały na półwyspie Liaotung i przy­
stąpiły do zaatakowania bardzo silnych pozycji chińskich w dwóch por­
tach: handlowym Talien i wojennym Lüszun (Port Artur). Wiele czasu 
i wysiłków oraz bajeczne sumy poświęcono wcześniej na ufortyfikowanie 
tych portów. Tak więc Talien posiadał sześć fortów, w których umieszczono 



24 nowiutkie działa Kruppa, natomiast Port Artur broniony był przez 
24 forty, umocnione przez 70 dział tej samej produkcji. Wskutek dezercji 
generałów ts'ingowskich i paniki wojska po pierwszym ataku Japończycy 
zdołali 7 listopada zająć Talien nie tracąc ani jednego żołnierza i zdoby­
wając przy tym olbrzymią ilość sprzętu. Następnie okrążyli Port Artur, 
odparli wszystkie próby odsieczy i zdobyli 21 listopada tę wielką bazę 
morską od strony lądowej, tak że masywna obrona od morza okazała 
się całkiem bezużyteczna. Wojska japońskie celebrowały swoje zwycięstwo 
dokonaniem masakry ludności cywilnej portu, mordując przeszło 2 tys. 
osób. 

Po powyższej klęsce rząd ts'ingowski stracił już resztę nadziei, a Tz'u 
Si i w szczególności Li Hung-czang czynili wszystko, aby wojnę jak naj­
prędzej zakończyć. Pod koniec listopada Li Hung-czang wysłał swojego 
emisariusza do Japonii; był to G. Detring, niemiecki kierownik urzędu 
celnego w Tientsinie, który pozostawał już od dwudziestu lat doradcą Li 
w sprawach zagranicznych. Jego misja zakończyła się jednak całkowitym 
niepowodzeniem, gdyż Japończycy odmówili uznania go za należycie upo-
ważnionego negocjatora. Rzeczywistym powodem było oczywiście to, iż 
Japończycy chcieli jeszcze zadać reżymowi ts'ingowskiemu dalsze druzgo­
cące ciosy, aby odnieść naprawdę pełne zwycięstwo. 

Powyższy cel Japonia zrealizowała w styczniu i lutym 1895 r. 20 stycz­
nia dwudziestotysięczny oddział japoński wylądował bez sprzeciwu w Jung-
cz'eng w Szantungu, 45 km na wschód od Weihaiwei, miejsca schronienia 
resztek floty Peijang. Silne fortyfikacje broniące Weihaiwei zostały szybko 
zdobyte, znów od strony lądowej, a port okrążony. Wkrótce Japończycy 
zajmowali już pozycje dogodne do ostrzelania okrętów chińskich, niszcząc 
i zatapiając cztery z nich. W tej sytuacji dowódca floty Ting Żu-cz'ang 
zaproponował, aby pozostałe 11 okrętów przerwało blokadę portu i wy­
płynęło na pełne morze, szukając w ten sposób ocalenia. Propozycje jego 
zostały odrzucone przez większość oficerów ts'ingowskich, obawiających 
się niebezpieczeństw wynikających z jego planu. Ting i jego zastępca po­
pełnili samobójstwo, reszta zaś oficerów 13 lutego poddała się, wydając 
wszystkie okręty i sprzęt, bez uczynienia najmniejszej próby ich zniszczenia 
lub zatopienia. W ten sposób flotę Peijang, ostoję prestiżu i pozycji mili­
tarnej Li Hung-czanga, spotkał ostatecznie haniebny los. 

Wskutek utraty floty Peijang pozycja reżymu ts'ingowskiego, zważywszy 
jego wrodzoną ograniczoność, stała się prawie całkiem beznadziejna z mi­
litarnego punktu widzenia. Prawdą jest, że stronnictwo cesarza chciało 
kontynuować opór wobec Japonii i było w tym popierane przez niektó­
rych najbardziej wpływowych chińskich gubernatorów generalnych, jak 



Czang Czy-tung oraz Liu K'un-i. Prawdą jest też, iż tylko minimalna 
część potencjalnych możliwości Chin została dotychczas wykorzystana 
w wojnie, a prowincje środkowe i południowe faktycznie żadnego udziału 
w niej nie wzięły. Ponieważ jednak najlepiej wyposażone i najbardziej 
nowoczesne jednostki armii ts'ingowskiej zostały już całkowicie rozbite, 
wydawało się, iż nie istniały prawie żadne szanse na poprawienie sytuacji. 

Potwierdził to wkrótce los kolejnej armii, składającej się przeważnie 
z oddziałów Armii Hunańskiej, od dawna rywalizującej z Armią Huai 
Li Hung-czanga. Jej siły zostały wysłane przeciwko Japończykom w Man­
dżurii i mimo że były pokaźne (ponad 60 tys.), posiadały równie wadliwe 
kierownictwo, niedostateczne przygotowanie oraz tak samo były przeżarte 
korupcją jak oddziały Li Hung-czanga. Wkrótce też poniosły one w marcu 
szereg porażek od wojsk japońskich, posuwających się w kierunku granicy 
Czyli i tym samym zagrażających samemu Pekinowi. W ten sposób cel 
Japończyków, polegający na uzyskaniu szybkiego zwycięstwa militarnego, 
aby uniknąć interwencji mocarstw, został w pełni osiągnięty. 

Dalsze próby reżymu ts'ingowskiego nawiązania pertraktacji z Japonią 
nastąpiły w styczniu, kiedy dwóch przedstawicieli ts'ingowskich wysłano 
do Tokio. Byli oni jednak pogardliwie odesłani przez rząd japoński 
pod pretekstem, iż ich pełnomocnictwa do prowadzenia rozmów były nie­
wystarczające. Prócz chęci poniżenia rządu pekińskiego posunięcie to 
było związane z planami kontynuacji ofensywy w Mandżurii i zniszczenia 
floty Peijang. Po dokonaniu zaś tych zamierzeń Japończycy wyrazili na­
reszcie gotowość przyjęcia ts'ingowskiej misji pokojowej, szczególnie że na 
jej czele miał stanąć, sugerowany zresztą przez nich, sam Li Hung-czang. 
Jego pełnomocnictwa nie ulegały wątpliwości, lecz aby upewnić się i uniknąć 
jeszcze jednego afrontu, rząd ts'ingowski przetelegrafował je do Tokio. 

ZAWARCIE POKOJU 

Li Hung-czang przybył 19 marca do portu Shimonoseki w asyście licz­
nej, 135-osobowej świty; rozmowy rozpoczęto w tym mieście dwa dni póź­
niej. Jednym z pierwszych poruszanych zagadnień była sprawa zawieszenia 
broni, ponieważ nadal trwały działania wojenne w Mandżurii. Żądania 
japońskie w związku z tym były tak bezczelnie wygórowane (okupacja 
Tientsinu, Taku itp), iż nawet Li nie był w stanie ich przyjąć. Próba za­
machu na 73-letniego Li Hung-czanga, dokonana 24 marca przez członka 
ultraszowinistycznej organizacji japońskiej „Czarny Smok", zmusiła jednak 
Japończyków do wyrażenia zgody ze względów prestiżowych na częściowy 
rozejm; był on ograniczony do Mandżurii i Chin Północnych, lecz nie 



obejmował Południa, gdzie Japończycy zajęli teraz Wyspy Rybackie. 
Japończycy zgodzili się na rozejm równie z obawy przed interwencją obcą, 
zwłaszcza rosyjską. Ranny Li Hung-czang zdolny był w dalszym ciągu do 
prowadzenia rozmów; stronę japońską reprezentowali premier Ito Hiro-
bumi oraz minister spraw zagranicznych Mutsu Munemitsu. Trudno 
mówić o prawdziwych negocjacjach, ponieważ Japończycy mogli narzucić 
swoje warunki pokojowe i wykorzystali to w pełni. Z wyjątkiem paru dru­
gorzędnych ustępstw w porównaniu z pierwotną wersją ich warunków dele­
gacja ts'ingowska zmuszona była przyjąć wszystkie propozycje japońskie. 

Traktat został podpisany 17 kwietnia, a jego główne postanowienia 
były następujące: 1. uznanie przez Chiny, lecz nie przez Japonię, pełnej 
niepodległości i autonomii Korei; 2. odstąpienie przez Chiny Japonii 
Wysp Rybackich, Taiwanu oraz półwyspu Liaotung w Mandżurii Połud­
niowej; 3. zapłacenie przez Chiny odszkodowań w wysokości 200 mln 
tael; 4. anulowanie wszystkich wcześniejszych umów chińsko-japońskich 
oraz zawarcie w przyszłości nowego traktatu na identycznej podstawie jak 
umowy między Chinami a mocarstwami zachodnimi; 5. otwarcie czterech 
nowych „portów traktatowych" — Szasi (Szaszy, Hupei), Suczou (Kiang­
su), Czungking (Sycz'uan) i Hangczou (Czekiang) — oraz udzielenie prawa 
żeglugi na górnej Jangtse i szeregu innych rzekach; 6. ustalenie, iż nowy 
traktat (który został podpisany 21 lipca 1896 r.) przyzna Japończykom pra­
wo do zajmowania się handlem oraz do prowadzenia przedsiębiorstw prze­
mysłowych w „portach traktatowych", przy zwolnieniu od opodatkowania 
chińskiego. 

Warunki szły niezmiernie daleko; sprawa Taiwanu i Liaotungu w szcze­
gólności oznaczała, iż w grę wchodziła nie tylko utrata państwa wasalnego, 
lecz też terytorium całkowicie chińskiego. Konsekwencje ekonomiczne 
prawa prowadzenia działalności przemysłowej przez cudzoziemców również 
posiadały podstawowe znaczenie, gdyż okazały się one w istocie rzeczy śmier­
telnym ciosem dla gospodarki chińskiej, wynikającym z faworyzowania 
rozwoju przemysłu obcego kosztem rodzimego chińskiego, co jeszcze 
wyraźniej podkreśliło półkolonialną istotę stosunków. Wszystkie te ko­
rzyści przypadały teraz również innym mocarstwom na podstawie klauzuli 
największego uprzywilejowania, co zresztą pokrywało się z zamiarami Japoń­
czyków, chcących uzyskać poparcie mocarstw dla swojej polityki ekspan-
sjonistycznej za pomocą dzielenia się z nimi nowymi przywilejami. 

Pod tym względem rachuby rządu japońskiego były całkiem uzasadnione, 
gdyż udało mu się poprowadzić całą wojnę bez napotkania jakiejkolwiek 
interwencji mocarstw, które nie liczyły się z możliwością tak szybkiego i druz­
gocącego zwycięstwa Japonii lub w ogóle się go nie spodziewały. Zasadni-



cza przyczyna takiego stanu rzeczy tkwiła, jak wspomniano poprzednio, 
w sprzecznościach między mocarstwami, zarówno na Dalekim Wschodzie, 
jak i w skali światowej, uniemożliwiających podjęcie wspólnej akcji. Jest 
też prawdą, iż ekspansja japońska nie była jeszcze na tym etapie uważana 
za zagrożenie bezpośrednich interesów jakiegokolwiek z mocarstw aktyw­
nie działających w Chinach. 

Wielka Brytania dominowała nadal zarówno pod względem ekono­
micznym, jak i wpływów politycznych w Pekinie; główną troską Anglików 
była jednak rywalizacja z Rosją, obejmująca całą Azję, od Pacyfiku do 
Morza Kaspijskiego. W tym kontekście uważali oni Chiny za bufor dla 
ochrony Indii, a również za ewentualnego sprzymierzeńca przeciwko 
Rosji. W toku zaś wojny chińsko-japońskiej nastąpiło wyraźne przesunię­
cie w polityce brytyjskiej w kierunku strony wygrywającej. Zaczęto rozpa­
trywać Japonię jako potencjalnie znacznie bardziej efektywnego sojusz­
nika przeciwko Rosji niż nieudolny reżym ts'ingowski; tym samym też 
została zapewniona przychylna neutralność Anglii wobec agresji japońskiej 
w Chinach. Przedsięwzięto już pierwsze kroki, które miały doprowadzić 
do sojuszu anglo-japońskiego w 1902 r. Jedna z głównych konsekwencji 
tej zmiany polityki brytyjskiej polegała na tym, iż obecnie rząd pekiński 
rozpoczął politykę szukania sojuszu z Rosją. 

Aczkolwiek Rosja i i jej nowy sojusznik, Francja, również na ogół 
spoglądały na ekspansję Japonii w toku wojny z dość dużą dozą spokoju, 
żądanie japońskie otrzymania Liaotungu wywołały obawy, szczególnie 
rosyjskie, iż ambicje nowego rywala o władzę na Dalekim Wschodzie szły 
zbyt daleko, zwłaszcza wobec własnych planów caratu co do ekspansji 
w tym samym rejonie. Były one powiązane m. in. z budową Kolei 
Transsyberyjskiej, która w owym czasie doszła już do Bajkału. Zamiary 
Rosji carskiej dokonania dalszej penetracji w kierunku Mandżurii i Korei 
oraz poszukiwanie na Pacyfiku portu nie zamarzającego były obecnie 
zagrożone przez japońskie roszczenia wobec Liaotungu. Dlatego też rząd 
carski wziął na siebie inicjatywę organizowania interwencji mocarstw za­
chodnich przeciwko temu postanowieniu traktatu Shimonoseki i był 
gotów forsować to zagadnienie, zgodnie z koncepcją S. J. Wittego, ministra 
finansów i głównego twórcy polityki ekspansji Rosji na Dalekim Wscho­
dzie, jeśli konieczne, aż do samej wojny (wspomnienia Wittego zawierają 
wiele ciekawych materiałów dotyczących zarówno tej sprawy, jak i dalszego 
rozwoju polityki rosyjskiej wobec Chin i Japonii. Należy je jednak zestawić 
z innymi źródłami, gdyż ulega on często tendencjom wybielania polityki 
caratu, a zwłaszcza swojej własnej roli). 

W swoich zamierzeniach rząd carski korzystał z pomocy Francji, 



która, aczkolwiek zainteresowana ekspansją w innym rejonie, w Chinach 
Południowo-Zachodnich, była skłonna współpracować z Rosją w tej 
sprawie w celu wzmocnienia nowo powstałego sojuszu francusko-rosyj-
skiego. Trzecim mocarstwem europejskim, które, chętnie przystąpiło do tej 
interwencji, były Niemcy. Mimo iż działalność niemiecka w tych rejonach 
rozpoczęła się dopiero niedawno, Niemcy zdołały już zdobyć tu znaczną 
pozycję gospodarczą i posiadały wielkie ambicje, zmierzające do przyszłej 
ekspansji w Azji Wschodniej kosztem Chin. Jednym z podstawowych ogól­
nych celów niemieckiej polityki zagranicznej — jeszcze wcześniej zresztą 
sformułowanym przez Bismarcka — było zachęcanie Rosji do naporu 
na Wschód w nadziei, iż jeśli będzie ona tym coraz bardziej zaabsorbowana, 
zmniejszą się wydatnie jej wpływy w Europie i podważone zostanie 
znaczenie sojuszu francusko-rosyjskiego. Niemcy również już planowali 
założenie bazy w Chinach w celu dalszej ekspansji i widzieli możliwość 
osiągnięcia tego przez otrzymanie „kompensaty" za ich działalność w spra­
wie Liaotungu. 

Anglicy odmówili udziału w proponowanej interwencji, aby najpraw­
dopodobniej nie zantagonizować zbytnio Japonii oraz dlatego, iż Liaotung 
w rękach Japończyków nie stanowił takiej groźby dla ich własnych inte­
resów, skupionych — jak wspomniano — głównie w dolinie Jangtse. Jedno­
cześnie jednak obawiali się, iż Japończycy mogą posunąć się zbyt daleko, 
przerażała zaś ich w szczególności myśl o możliwości ustanowienia protek­
toratu Japonii nad całymi Chinami. Tym samym nie mieli nic przeciwko 
temu, aby nastąpiło — lecz w wyniku wysiłków innych państw — przy-
krócenie tupetu japońskiego i nie sprzeciwiali się aktywnie szykującej się 
interwencji. Należy dodać, iż działalność Rosji, Francji i Niemiec pobudzana 
była też już od lutego przez rząd pekiński, a zwłaszcza przez samego Li 
Hung-czanga, który doniósł tym państwom o domniemanych już wtedy 
japońskich żądaniach terytorialnych i apelował o pomoc, aby móc się 
im przeciwstawić. 

Po szybkim skoordynowaniu swojej polityki Rosja, Francja i Niemcy zło­
żyły identyczne noty w Tokio 23 kwietnia, zaledwie sześć dni po pod­
pisaniu traktatu w Shimonoseki. W tym démarche trzy mocarstwa „zalecały", 
aby Liaotung został zwrócony Chinom, ponieważ w rękach obcych „będzie 
stanowić ciągłą groźbę dla Pekinu i równocześnie uczyni niepodległość 
Korei iluzoryczną oraz stanie się odtąd stałą przeszkodą dla pokoju 
na Dalekim Wschodzie". Owa ocena strategicznego znaczenia Liaotungu 
była zresztą całkiem słuszna. „Przyjacielskiej radzie" towarzyszyła zaś cał­
kiem niedwuznaczna implikacja, iż w wypadku nieprzyjęcia przez Japonię 
tego zalecenia mocarstwa nie zawahają się przed użyciem przemocy. 



Rząd japoński nie miał innego wyjścia prócz przychylenia się, ponieważ 
jego siły zbrojne były już prawie całkiem wyczerpane działaniami wojennymi 
przeciwko Chinom, a położenie finansowe nie przedstawiało się wiele lepiej. 
Nastąpiły teraz dłuższe przetargi, w których Japończycy zażądali w zamian 
za zwrot Liaotungu olbrzymiego podwyższenia odszkodowań; zagadnienie 
to doprowadziło prawie do rozbicia tymczasowego „trójprzymierza", lecz 
w końcu podwyżkę ustalono na sumę 30 mln tael. Wszystkie zamysły japoń­
skie, aby i tak zatrzymać Liaotung jako gwarancję wypłaty odszkodo­
wania, zostały pokrzyżowane. 

Wymiana dokumentów ratyfikacyjnych traktatu Shimonoseki odbyła 
się w Czefu 8 maja; ze względu na znaczny sprzeciw w kraju rząd 
ts'ingowski rozważał ewentualność odrzucenia umowy, lecz ostatecznie 
musiał się zgodzić na jej ratyfikację. Charakterystyczne było to, iż 
w owej ceremonii asystowało szereg okrętów wojennych mocarstw za­
chodnich, w tym flota rosyjska, składająca się z 17 jednostek. Bardzo 
niedługo trzeba było czekać na to, aby wszystkie trzy mocarstwa biorące 
udział w interwencji przedstawiły rządowi pekińskiemu swój rachunek za ową 
„przysługę". Rząd japoński z drugiej strony ukrył swój gniew i poni­
żenie, aby przygotować się do zemsty, która też nastąpiła dziesięć lat 
później, w postaci wojny rosyjsko-japońskiej. 

Wszystkie inne zdobycze japońskie pozostały jednak nie zakwestiono­
wane; po wcześniejszej okupacji Wysp Rybackich Japończycy przystąpili 
w czerwcu do zajęcia Taiwanu. Jeden z synów Li Hung-czanga towarzyszył 
im dla dokonania tej ceremonii. Japończycy spotkali się jednak ze znacz­
nym oporem chińskiej ludności wyspy. Na początku usiłowano w maju 
stworzyć niepodległą republikę Taiwanu, lecz skazane to było na niepowo­
dzenie, częściowo dlatego, iż ludność postawiła na jej czele dostojników 
ts'ingowskich, w tym i gubernatora, który został mianowany prezyden­
tem, oni zaś byli tylko zainteresowani w ucieczce do Chin kontynentalnych 
wraz z całym swoim mieniem. Na wyspie znajdował się obecnie jednak Liu 
Jung-fu i jego oddział Czarnych Flag. Owa jednostka, licząca co prawda 
tylko dwa bataliony, została wysłana na Taiwan w 1895 r; powiększyła teraz 
znacznie swój stan i stała się główną siłą przeciwstawiającą się okupacji 
japońskiej. Podczas dzielnej i samotnej walki nie otrzymała ona, oczywi­
ście, żadnej pomocy od rządu ts'ingowskiego; Japończycy ostatecznie zdo­
łali zająć całą wyspę, która stała się ich kolonią na dokładnie pół wieku. 

Klęska poniesiona przez reżym ts'ingowski w wojnie chińsko-japoń-
skiej miała niezmiernie daleko idące skutki dla dalszego rozwoju Chin. 
Odzwierciedlała ona całkowite bankructwo polityki częściowej moder­
nizacji, ograniczonej przede wszystkim do dziedziny wojskowej, prowadzo-



nej od 30 lat przez Mandżurów, a zwłaszcza ich głównych chińskich poplecz­
ników — Li Hung-czanga i innych. Owa polityka, która była również ściśle 
powiązana z podporządkowywaniem się mocarstwom obcym, zawiodła 
haniebnie w zabezpieczaniu Chin przed agresją obcą, natomiast kolaboracja 
z mocarstwami, oparta na założeniu, iż będą one zawsze aktywnie zainte­
resowane w utrzymaniu rządu ts'ingowskiego, również nie przyniosła 
oczekiwanych rezultatów, ponieważ mocarstwa okazały się gotowe pozo­
stawić swojego protegowanego jego własnym losom, gdyby ich zasadnicze 
interesy w Chinach nie były zbyt poważnie zagrożone. Fiasko ts'ingow-
skich sił zbrojnych pokazywało też, jak głęboko zakorzeniony był rozkład 
całej struktury ts'ingowskiego aparatu państwowego, jak korupcja i nad­
użycia na wszystkich szczeblach uniemożliwiły podjęcie skutecznej obrony 
kraju. Z punktu widzenia polityki wewnętrznej klęska oznaczała całkowity 
kryzys reżymu ts'ingowskiego, którego samo istnienie znajdowało się teraz 
pod znakiem zapytania. Właśnie na tym tle nastąpiły pierwsze poważne 
próby podjęcia programu reform, których punktem kulminacyjnym był 
słynny epizod „Stu Dni Reform" 1898 r. 

Z punktu widzenia międzynarodowego wynik wojny spowodował znacz­
ne wzmocnienie prestiżu i pozycji Japonii. Była ona teraz w stanie szybko 
wyeliminować pozostałości skutków traktatów nierównoprawnych oraz 
zająć miejsce jednego z głównych uczestników w walce mocarstw imperiali­
stycznych o nowy podział świata, przy wyraźnym zaznaczeniu, iż główna 
jej sfera zainteresowania leżała w Korei oraz w Chinach Północnych 
i Północno-Wschodnich. Mocarstwa zachodnie zostały też zaskoczone szyb­
kością i rozmiarami zwycięstwa japońskiego oraz stopniem nieudolności 
reżymu ts'ingowskiego. Z drugiej strony były one nadal skłonne do udzie­
lania poparcia Mandżurom, w szczególności dla uniknięcia możliwości pro­
tektoratu japońskiego nad całymi Chinami, lecz przewidywały też ewentual­
ność całkowitego rozpadu Chin w wyniku rozbiorów kraju. W tym wypadku 
każde z mocarstw było zainteresowane w jak najszybszym wyznaczeniu 
obszaru zastrzeżonego do jego wyłącznej penetracji i przyszłej aneksji. 
Tym samym powstał tzw. problem chiński, pod wieloma względami 
podobny do „problemu tureckiego" na Bliskim Wschodzie. Problem ten 
posiadał pierwszorzędne znaczenie w stosunkach międzynarodowych okresu 
przed pierwszą wojną światową i miał się przyczynić do wyraźnego pogłę­
bienia rywalizacji mocarstw imperialistycznych na Dalekim Wschodzie. 
Konsekwencje zaś tego procesu dla Chin szły — jak się okaże — bardzo 
daleko; w jego wyniku suwerenność chińska została silnie nadwyrężona, 
a kraj miał się przeobrazić w jeszcze większym stopniu we wspólną 
kolonię wszystkich wielkich mocarstw działających w Azji Wschodniej. 



XXXIII. IMPERIALIZM A CHINY. 
„KRAJANIE ARBUZA" 

OGÓLNE POŁOŻENIE PO WOJ­
NIE CH1NSKO-JAPOŃSKIEJ w SZYSTKIE słabości Chin i reżymu 
ts'ingowskiego zostały w pełni ujawnione w wyniku katastrofalnej klęski 
w wojnie chińsko-japońskiej; doprowadziło to z kolei do nieposkromionego 
wyścigu mocarstw obcych, zmierzającego do wymuszenia na Chinach no­
wych koncesji ekonomicznych i politycznych. Intensywność tego nacisku 
nie miała żadnego precedensu w jakimkolwiek okresie XIX w., a również 
ściśle wiązała się z ogólną istotą ewolucji światowej, z przechodzeniem od 
kapitalizmu do imperializmu. Prawdopodobnie nigdzie indziej nie zostały 
uwidocznione wszystkie zasadnicze cechy i metody imperializmu w sposób 
tak wyraźny i nie zamaskowany, jak w Chinach, które też stały się w ostat­
nich latach XIX w. jednym z najważniejszych punktów skupiających sprzecz­
ności międzynarodowe. W rezultacie wydarzenia w Chinach i polityka wiel­
kich mocarstw wobec nich zostały teraz jeszcze ściślej powiązane z cało­
kształtem polityki światowej, z całym zasięgiem przeplatających się 
i wzajemnie od siebie uzależnionych stosunków międzynarodowych. 

Ten stan rzeczy musiał, z konieczności, mieć jak najbardziej doniosłe 
znaczenie dla dalszej ewolucji losów Chin pod każdym względem. Od tego 
też właśnie okresu datuje się rzeczywisty wzrost kapitalistycznych form go­
spodarki, wynikający głównie ze zwiększonej penetracji obcej; przybrał 
on obecnie poważne proporcje, wpływając w sposób zasadniczy na spo-
łeczno-gospodarczą strukturę kraju. Politycznie zwiększona agresywność 
mocarstw imperialistycznych posiadała nie mniejsze znaczenie, gdyż ważyła 
się w owym czasie przyszłość Państwa Środka, samego jego istnienia jako 
niezależnej, odrębnej jednostki. 

Chiny stanęły zatem w owych latach wobec fundamentalnych proble­
mów: jak ochronić kraj przed losem tylu innych w Azji i Afryce, jak 
zachować swoją niepodległość, już tak mocno nadszarpniętą, jak prze­
ciwstawić się wzrastającej ofensywie imperializmu. Poszukiwanie odpowie-



dzi na te pytania stanowiło kwintesencję historii polityki wewnętrznej 
Chin w owym okresie; znalazło ono swoje odbicie zarówno w rozwoju ruchu 
reformatorskiego i rewolucyjnego, jak i w antycudzoziemskich poczynaniach 
I Ho T'uan. Paląca konieczność walki przeciwko imperializmowi miała się 
stać jedną z czołowych cech chińskiego życia politycznego przez następne 
pół wieku, a jej oddziaływanie na ewolucję ideologiczną i intelektualną po­
siadało wręcz decydujące znaczenie. Bez stałego uwzględniania tego zja­
wiska nie można ująć głównych nurtów kształtujących życie w Chi­
nach XX w. 

Kompletne bankructwo i bezdenna płytkość myśli i koncepcji reżymu 
ts'ingowskiego ujawnione w toku wojny z Japonią zostały jeszcze nawet 
bardziej wydobyte na światło dzienne w latach 1895—1899. Dla naj­
światlejszych umysłów w Chinach stawało się coraz bardziej widoczne, iż 
Mandżurowie byli całkowicie niezdolni do obrony Chin przed groźbą 
zwiększonej agresji imperializmu, iż jedyną ich troską było zachowanie 
swojej władzy, w imię czego byli gotowi kontynuować politykę kapitulacji 
wobec mocarstw, jeśli byłyby one tylko nadal skłonne do dalszych starań 
zmierzających do utrzymania reżymu ts'ingowskiego przy władzy. Tym sa­
mym konieczność zastąpienia rządu mandżurskiego przez rząd zdolny do 
obrony Chin — a jednocześnie do podjęcia niezbędnego przeobrażenia 
kraju, umożliwiającego taką obronę — stawała się powoli coraz bardziej 
oczywista już w tym okresie. Właśnie w tych ostatnich latach XIX w. 
Chiny weszły już bezpośrednio na drogę wiodącą do rewolucji 1911 r. 

PENETRACJA FINANSOWA 

Jednym z najważniejszych następstw wojny chińsko-japońskiej było 
zdecydowane pogorszenie się położenia finansowego rządu ts'ingowskiego. 
Przed wojną zadłużenie Pekinu wobec zagranicy było całkiem nieznaczne; 
w okresie 1864—1894 zaciągnięto pożyczki zagraniczne na sumę wynoszącą 
wszystkiego 40 mln tael. Olbrzymie odszkodowania narzucone przez traktat 
Shimonoseki stworzyły zupełnie nową sytuację; miano wypłacić 230 mln 
tael (30 mln funtów) w ciągu trzech lat, a suma ta nie mogła, w żadnym wy­
padku, być uzyskana z normalnych źródeł, ponieważ roczny dochód rządu 
ts'ingowskiego wynosił tylko 75—80 mln tael. Tym samym Mandżurowie 
nieuchronnie zwrócili się teraz do cudzoziemców o pożyczki, co spowo­
dowało, z kolei niebywale zaciętą walkę mocarstw o to, które miało do­
starczyć potrzebnych funduszy, ponieważ korzyści, zarówno polityczne, 
jak i gospodarcze, wypływające z udzielania pożyczek, były oczywiste. 
W latach 1895— 1899 rząd ts'ingowski pożyczył 370 mln tael i szybko doszedł 



do stanu, w którym prawie całość normalnych jego dochodów szła na 
pokrycie odsetek itp. od tych pożyczek. W owym procesie finansowego 
uzależniania Chin trzy transakcje były najważniejsze i zasługują na od­
rębne omówienie. 

Z członków „trójprzymierza", które spowodowało zwrócenie Liaotungu, 
Rosja i Francja wzięły na siebie inicjatywę w zakresie dostarczenia 
funduszy na pierwszą pożyczkę, ściśle powiązaną z ich planami, zwłaszcza 
rosyjskimi, dalszej penetracji Chin. Pożyczka, udzielona w lipcu 1895 r., 
wynosiła 400 mln franków (prawie 100 mln tael, 15,8 mln funtów), termin 
określony był na 36 lat, a stopa procentowa ustalona na 4. Rosyjskie mi­
nisterstwo finansów (tj. sam Witte) było organizatorem pożyczki, lecz sześć 
banków francuskich subskrybowało 250 mln fr., cztery zaś banki rosyjskie 
resztę, 150 mln fr. Zwrot tej pożyczki miał być zagwarantowany dochodami 
celnymi rządu ts'ingowskiego, a specyficzną cechą tej całej transakcji było 
to, iż rząd carski sam był jej poręczycielem. Dla dalszych transakcji 
z Chinami Witte założył w grudniu tego samego roku Bank Rosyjsko-
-Chiński, w którym 5 / 8 kapitału było francuskich, lecz większościowa 
kontrola nad zarządem rosyjska. W tym pierwszym przedsięwzięciu 
rosyjsko-francuskim istota sojuszu rosyjsko-francuskiego, tj. połączenie 
wpływów i potęgi politycznej Rosji carskiej oraz zasobów finansowych 
Francji, też już wyraźnie się uwidoczniała. 

Zarówno Wielka Brytania, jak i Niemcy zostały pozostawione na uboczu 
przy załatwianiu powyższej pożyczki; wywołało to znaczne niezadowo­
lenie, zwłaszcza w Niemczech, które spodziewały się też otrzymać nagrodę 
za swój udział w interwencji w sprawie Liaotungu. Obydwa te mo­
carstwa rozpoczęły teraz intensywną działalność dyplomatyczną uwień­
czoną powodzeniem, gdyż udzieliły one Mandżurom następnej pożyczki. 
Podpisana ona była 25 marca 1896 r., a finansowana przez Hong Kong 
and Shanghai Bank, największą brytyjską instytucję finansową na Dalekim 
Wschodzie, oraz Deutsch-Asiatische Bank. Suma pożyczki wynosiła 100 
mln tael (16 mln funtów), termin opiewał też na okres 36 lat, lecz stopa pro­
centowa wzrosła już do 5. Warunki wydania pożyczki ustanowiono na 
94 na 100, tzn. iż rząd ts'ingowski otrzymał 94 mln, resztę zainkasowały 
banki jako swoją prowizję. Zwrot pożyczki miał też być gwarantowany 
przez dochody celne rządu pekińskiego. W związku z tym powstało ważne 
zagadnienie, które doprowadziło do znacznych tarć między mocarstwami, 
czy powinna być zachowana brytyjska kontrola nad Cesarskim Zarządem 
Ceł Morskich. Mimo wszelkich wysiłków rosyjsko-francuskich Anglicy 
skutecznie zatrzymali tę kluczową pozycję w swoich rękach, a Hart 
pozostał Inspektorem Generalnym aż do przejścia na emeryturę w 1908 r. 



Aczkolwiek konkurencja Francji i Rosji była niezmiernie silna, po­
wyższe konsorcjum anglo-niemieckie odniosło znów powodzenie — cał­
kiem możliwe, że za pomocą olbrzymich łapówek dla odpowiednich 
dygnitarzy ts'ingowskich — w zawarciu umowy o udzielenie (1 marca 
1898 r.) trzeciej dużej pożyczki rządowi ts'ingowskiemu. Suma była zaś taka 
sama jak przy drugiej, lecz warunki już o wiele gorsze dla Chin. Okres, 
na jaki ją udzielono, wynosił 45 lat, stopa procentowa 4,5, lecz warunki 
emisji — 83 na 100. Pożyczka zaś była tym razem zabezpieczona nie tylko 
dochodami celnymi, lecz też wpływami z monopolu soli i podatku likin 
z szeregu rejonów w dolinie Jangtse. W związku z tą pożyczką Anglicy 
zapewnili sobie dalszą kontrolę nad Cesarskim Zarządem Ceł. Jednakże 
obecnie dochody celne, mimo ich stałego wzrostu, co prawda w dalszym 
ciągu ograniczonego brakiem autonomii celnej, wystarczały już zaledwie 
na pokrycie odsetek. Wyzysk finansowy, wykazany przez powyższe trzy 
pożyczki, był aż taki, iż ich pełny zwrot wymagałby wypłaty sumy przeszło 
dwa razy większej niż efektywna ilość pieniędzy otrzymanych przez rząd 
ts'ingowski. 

EKSPANSJA ROSJI CARSKIEJ 

Rosja carska, inicjatorka interwencji w sprawie Liaotungu, była też 
mocarstwem, które osiągnęło największe sukcesy w realizacji swoich nowych 
planów ekspansji i penetracji imperium Ts'ingów. Zamierzenia rosyjskie 
jak najściślej wiązały się z budową Kolei Transsyberyjskiej oraz jej dalszym 
przedłużeniem. Już w 1895 r. Witte, główny twórca linii transsyberyjskiej 
oraz rzecznik „pokojowej", ekonomicznej penetracji Chin, wysunął myśl 
oraz spowodował zbadanie wszystkich możliwości dalszego rozciągnięcia 
linii przez Mandżurię Północną, co oznaczałoby trasę do Władywostoku 
o przeszło 500 km krótszą i znacznie łatwiejszą niż droga trzymająca się 
Amuru na terytorium rosyjskim. Korzyści dla imperializmu rosyjskiego 
z realizacji takiego planu byłyby też ogromne; doprowadziłoby to do 
znacznego wzmocnienia pozycji Rosji, która by wtedy została doskonale 
przygotowana na wszystkie warianty w przyszłości, włącznie z ewentual­
nością rozbiorów Chin. Budowa linii przez Mandżurię była również 
jednym z elementów „kompensaty" za działalność Rosji w sprawie 
Liaotungu. Problem ściśle wiązał się z ogólnym zagadnieniem ułożenia sto­
sunków chińsko-rosyjskich w okresie po wojnie chińsko-japońskiej, w chwili 
gdy większość dostojników dworu pekińskiego, a zwłaszcza Tz'u Si i Li 
Hung-czang, skłaniała się ku koncepcji zawarcia przymierza z Rosją 
carską. 



Pertraktacje dotyczące sojuszu chińsko-rosyjskiego oraz budowy prze­
dłużenia unii transsyberyjskiej przez Mandżurię były prowadzone w okresie 
kwiecień—czerwiec 1896 r., podczas pobytu Li Hung-czanga w Rosji. 
Same okoliczności jego podróży były bardzo interesujące. Aczkolwiek 
pozycja jego została wielce osłabiona w wyniku fiaska poniesionego pod­
czas wojny chińsko-japońskiej (przestał być m. in. gubernatorem general­
nym Czyli), stanowił on jeszcze potęgę w rządzie ts'ingowskim, z którą 
należało się liczyć. Rosjanie dopilnowali tego, aby został zaproszony na 
koronację cara, która miała nastąpić w Moskwie w maju 1896 r. Tz'u Si 
wyraziła na to zgodę, a Li Hung-czang wyruszył statkiem do Europy ze 
swoją, jak zwykle, olbrzymią świtą. Gdy dotarł do Suezu, Rosjanie oba­
wiali się, iż inne mocarstwa europejskie zechcą pierwsze wszcząć z nim 
pertraktacje, toteż Witte wysłał specjalny statek do Port Saidu oraz emi­
sariusza, księcia J. J. Uchtomskiego, prezesa Banku Rosyjsko-Chińskiego 
i propagatora „pokrewieństwa" Rosji i Azji, dla dopilnowania, aby Li 
został przywieziony prosto do Rosji. Witano go tam z wielkimi cere­
moniami; co jednak chyba ważniejsze, zaofiarowano mu 3 mln rubli za 
pomyślne załatwienie sprawy przedłużenia linii transsyberyjskiej. 

Witte zaprzecza powyższemu w swoich pamiętnikach, twierdząc, iż 
Li Hung-czang nie otrzymał łapówki podczas pobytu w Rosji; formalnie 
ma rację, gdyż wypłacono mu ją później, w Chinach. Twierdzi on też, 
iż przekupił Li tylko raz, w 1898 r., co już nie jest zgodne z prawdą. 
Faktycznie Li otrzymał za swoje zasługi w 1896 r., zgodnie z aprobowanym 
przez Wittego protokołem, jeden milion z obiecanych trzech, wypłacony 
mu w Pekinie w 1897 r. Jego śmierć w 1901 r. zaoszczędziła rządowi 
carskiemu wypłacenie reszty. Założony został wówczas specjalny fundusz, 
w wysokości 10 mln rubli, w celu przekupywania dostojników ts'ingow-
skich. 

Dla wykorzystania bieżącej sytuacji politycznej i uczynienia kwestii 
Kolei Transsyberyjskiej bardziej atrakcyjnej, rząd carski zaofiarował Man-
dżurom zawarcie tajnego 15-letniego sojuszu przeciwko agresji Japonii; 
traktat jednak był sformułowany w taki sposób, iż sojusz wchodził w życie 
tylko wtedy, kiedy sprawy związane z przedłużeniem linii kolejowej zostaną 
przez Pekin zaakceptowane, tj. kontrakt na budowę kolei zawarty. Traktat 
podpisano 3 czerwca 1896 r.; Witte relacjonuje żywo przebieg ceremonii, 
łącznie ze zdumiewającym faktem, że słowa odnoszące się do Japonii, 
wypuszczone z tekstu, dodano w ostatniej chwili. Umowa dotycząca kolei, 
która miała stać się słynną Linią Chińsko-Wschodnią, podpisana została 
8 września 1896 r. przez Bank Rosyjsko-Chiński i posła ts'ingowskiego. 

Gwoli podtrzymania fikcji — zgodnie z prośbą Li Hung-czanga — iż 



linia nie stanowi własności rządu rosyjskiego i nie znajduje się pod jego 
zarządem, Bank Rosyjsko-Chiński, sam całkowicie pod kontrolą rosyj­
skiego Ministerstwa Finansów, założył na cele budowy kolei specjalne 
„prywatne" przedsiębiorstwo, Spółkę Akcyjną Kolei Chińsko-Wschodniej, 
której cały pakiet akcji należał zresztą do Ministerstwa Finansów. Spółka 
ta była formalnie właścicielem linii; po 80 latach kolej miała być zwrócona 
Chinom, aczkolwiek mogła być wykupiona wcześniej, po 36 latach, lecz 
koszty obliczono na sumę też kolosalną, około 700 mln rubli, iż byłoby 
to i tak niewykonalne. Spółka otrzymała również znaczne prawa dodatkowe, 
m. in. do eksploatacji bogactw mineralnych na obszarach przyległych do 
linii kolejowej, jak też stacjonowania własnej straży na tych obszarach, 
podlegających całkowicie jej administracji. 

Budowa linii z zastosowaniem szerokiego toru, używanego tylko przez 
Rosję, rozpoczęła się w 1897 r. i zakończona została w 1903 r.; spowodowała 
duży napływ Rosjan — a także i wielu Polaków — do Mandżurii. 
Zasadnicza linia, o długości 1726 km, prowadziła od Manczuli poprzez 
Harbin do Suifenho; później, po „wydzierżawieniu" przez Rosję Port 
Artura w marcu 1898 r., zbudowano drugi odcinek, łączący Harbin i Port 
Artur, o długości 705 km. Znaczenie Kolei Chińsko-Wschodniej z punktu 
widzenia strategicznego, gospodarczego i politycznego było olbrzymie; 
umożliwiało imperializmowi carskiemu penetrację na wielką skalę nie tylko 
samej Mandżurii, lecz ostatecznie całych Chin Północnych. Sama kolej 
miała stać się przez przeszło pół wieku przedmiotem nieustających rywali­
zacji i tarć na Dalekim Wschodzie. 

Pobyt Li Hung-czanga w Rosji okazał się tym samym niezmiernie 
korzystny dla jego gospodarzy i dla niego osobiście. Przed wyjazdem 
z kraju odwiedził on targi w Niżnym Nowogrodzie; odbyła się tu wyśmie­
nita scena, malowniczo opisana przez Gorkiego. Li Hung-czang, otwarcie 
i bez najmniejszej żenady, wsunął do swojego długiego, powiewnego, 
jedwabnego rękawa olbrzymi szmaragd, chlubę jednego z pawilonów. 
Gospodarze nawet nie drgnęli — Kolej Chińsko-Wschodnia była warta 
o wiele więcej. Później Li Hung-czang udał się do Niemiec, Francji i Wiel­
kiej Brytanii, gdzie go wszędzie fetowano, lecz jego sukcesy były bardziej 
ograniczone. Nie uzyskał w tych trzech krajach żadnych rezultatów w czasie 
oficjalnych rozmów, których celem było otrzymanie zgody na podwyższe­
nie wysokości opłat celnych. 

Powodzeniu Rosji w dokonywaniu penetracji Mandżurii towarzyszyły 
jednocześnie prawie tak samo daleko idące sukcesy w Korei; dzięki pry­
mitywizmowi metod japońskich sytuacja polityczna w owym kraju zmie­
niła się znacznie na korzyść Rosji, zwłaszcza po ucieczce w lutym 1896 r. 



króla koreańskiego od Japończyków i schronieniu się w poselstwie rosyj­
skim. Rząd carski miał teraz możność przysłania doradców finansowych 
i instruktorów wojskowych; zajął też dominującą pozycję w Seulu, którą 
udało mu się utrzymać przez następne dwa lata. Wzmocniło to też, rzecz 
jasna, jeszcze bardziej jego położenie w stosunku do Pekinu. 

Ogólna ekspansja Rosji prawdopodobnie skoordynowana była z dzia­
łalnością jej sojusznika, Francji, która także prowadziła w tym samym 
okresie intensywną akcję dyplomatyczną w Pekinie, wymuszając od rządu 
ts'ingowskiego nowe koncesje i uprawnienia. Niektórzy autorzy twierdzą 
nawet, iż plany Rosji i Francji zmierzały do przyszłego połączenia two­
rzonych przez nie obecnie sfer wpływów, rosyjskich na Północy i Północnym 
Wschodzie, francuskich na Południowym Zachodzie przez posuwanie się 
naprzód w kierunku Chin Środkowych, tj. do doliny Jangtse, uważanej 
przez Anglików do owej chwili za własny, wyłączny rezerwat. W każdym 
razie faktem jest, iż współpraca rosyjsko-francuska, zarówno polityczna, 
jak i finansowa, była czynnikiem niewątpliwym, Anglicy zaś uznali kon­
kurencję tego sojuszu za istotną dla siebie groźbę. 

EKSPANSJA IMPERIALIZMU FRANCUSKIEGO 

Francja kontynuowała kampanię rozszerzenia swoich wpływów w Chi­
nach Południowo-Zachodnich, umożliwioną przede wszystkim przez pod­
bój i kolonizację Wietnamu. Francuzi byli, w istocie rzeczy, pierwszymi 
w stawianiu nowych żądań po wojnie chińsko-japońskiej i udało im się 
też zmusić rząd ts'ingowski do podpisania w czerwcu 1895 r. dwóch nowych 
konwencji. Pierwsza z nich dotyczyła delimitacji granicy chińsko-wietnam-
skiej w sposób korzystny dla Francji; druga udzieliła Francji m. in. prio­
rytetu w otrzymaniu praw do eksploatacji bogactw mineralnych w Jénnanie 
i Dwóch Kuangach oraz ogólnej zgody na przedłużenie linii kolejowych, 
które miały być w przyszłości zbudowane w Wietnamie, na terytorium 
chińskie w tych trzech prowincjach. Przez to posunięcie Francuzi dali 
początek procesowi wyznaczania wydzielonych sfer wpływów oraz otrzy­
mywania wyłącznych praw do dalszej penetracji ekonomicznej; miało to 
stać się cechą specyficzną całego okresu 1895— 1899 oraz pobudzać nie­
zwykle intensywną pod tym względem rywalizację mocarstw. Niektórzy 
autorzy rozróżniają pojęcie „sfery zainteresowań" od „sfery wpływów", 
twierdząc, iż pierwsza z nich szła rzekomo mniej daleko w swoich impli­
kacjach. Nie wydaje się, aby to różnicowanie było uzasadnione; sfera, bez 
względu na powyższe sprecyzowanie, miała stanowić i tak tylko odskocznię 
do całkowitej aneksji. 



Charakterystyczne było to, iż Francuzi szantażowali Ts'ingów groźbą, 
iż w wypadku niepodpisania powyższych konwencji uzgodniona już po­
życzka 400 mln fr. nie zostanie sfinalizowana. Francuzi odnieśli też trzeci 
sukces, otrzymując w marcu 1895 r. pierwszą koncesję na budowę kolei 
na terytorium chińskim. Dotyczyła ona krótkiej Unii, biegnącej od Langson 
w Wietnamie do Lungczou w Kuangsi; jej znaczenia nie można, oczywiście, 
w ogóle porównywać ze sprawą Kolei Chińsko-Wschodniej, którą Rosja­
nie załatwili kilka miesięcy później. Francuzi następnie uzyskali dalszą 
koncesję, tym razem na budowę kolei do Nanningu, stolicy Kuangsi. 
Posunięciu temu towarzyszyło wymuszenie przez nich obietnicy „nieodstą-
pienia" dotyczącej wyspy Hainan, która była równoznaczna z uznaniem 
jej przynależności do francuskiej sfery wpływów. Był to też pierwszy ma­
newr tego typu, skwapliwie i prędko naśladowany przez inne mocarstwa. 

Ogólnie rzecz biorąc, plany Francji w owym okresie były ambitne 
i dalekosiężne. Dążyła ona do przeobrażenia zarówno Jünnanu, jak i Dwóch 
Kuangów we francuską sferę wpływów przy równoczesnych zamiarach 
dokonania dalszej ekspansji w kierunku Sycz'uanu. Jeśliby plany te zostały 
zrealizowane, oznaczałoby to utworzenie bariery między posiadłościami 
brytyjskimi w Burmie a pozycją Anglików w dolinie Jangtse. Właśnie też 
m. in. z tego powodu działalność Francji spotkała się z bardzo silnym 
sprzeciwem brytyjskim, szczególnie ze względu na to, że Anglicy byli w nie 
mniejszym stopniu zainteresowani dokładnie tymi samymi obszarami Po­
łudniowego Zachodu. W lutym 1879 r. Brytyjczycy zażądali i otrzymali, 
jako kompensatę za koncesje udzielone Francuzom, nowe własne prawa, 
m. in. otwarcie Rzeki Zachodniej (Si Kiang) w Kuangtungu dla handlu za­
granicznego. Aczkolwiek obydwa te mocarstwa odniosły powodzenie w roz­
szerzaniu swojej penetracji na Południowym Zachodzie, ich rywalizacja na 
tym terenie uniemożliwiła dokonanie wyraźnej demarkacji na sfery angiel­
ską i francuską. Można by jednak twierdzić, iż wpływy angielskie były 
silniejsze w zachodnim Jünnanie i wschodnim Kuangtungu, francuskie zaś 
we wschodnim Junnanie, zachodnim Kuangtungu oraz Kuangsi. 

Otrzymywanie koncesji na budowę kolei było jednym z najważniejszych 
i na pewno najbardziej intratnych form penetracji imperialistycznej Chin 
w owym okresie; nie tylko udzielano pożyczek na ten cel rządowi ts'ingow-
skiemu, lecz całość wykorzystanego sprzętu była też sprowadzona z zagra­
nicy. Rosja i Francja miały osiągnąć w tej dziedzinie jeszcze jedno istotne 
powodzenie, przy którym znowu skutecznie połączyły się kapitał francus­
ki i nacisk polityczny rosyjski. Dotyczyło ono otrzymania koncesji na 
budowę niezmiernie ważnej linii Pekin — Hankou, posiadającej też klu­
czowe znaczenie strategiczne. Walka między mocarstwami o tę koncesję 



miała charakter niebywale zażarty; koncesja została ostatecznie zdobyta 
po odrzuceniu oferty amerykańskiej przez przedsiębiorstwo belgijskie. Było 
ono jednak tylko figurantem, gdyż w rzeczywistości 80% jego kapitału 
należało do Francuzów, a Bank Rosyjsko-Chiński również odegrał ważną 
rolę w załatwieniu owej transakcji. Pierwsza umowa została podpisana 
w maju 1897 r., sfinalizowana zaś, mimo zaciekłego sprzeciwu angielskiego, 
w czerwcu 1898 r. Uzgodniono też udzielenie pożyczki na sumę 4,5 mln dol. 
na budowę drogi, a przy negocjowaniu umowy przedsiębiorstwo belgijskie 
posłużyło się też dobrze ulokowanymi łapówkami. Tym razem głównym 
odbiorcą był Szeng Suan-huai (1844— 1916), wysoko postawiony dygnitarz 
ts'ingowski, główny współpracownik Li Hung-czanga w dziedzinie gospo­
darczej i dyrektor generalny Kolei Chińskich. Jego „honorarium" wyno­
siło jeden milion tael; drugi milion zawędrował do kieszeni innych biu­
rokratów. 

Anglikom udało się jednak otrzymać szereg innych ważnych koncesji 
kolejowych, m. in. na linię Szanghaj—Nankin, jak i na rozszerzenie linii 
Pekin— Szanhaikuan—Niuczuang. Rosjanie teraz sprzeciwiali się zawzięcie 
tej ostatniej koncepcji. Do listopada 1898 r. ogólna ilość koncesji udzie­
lonych przez rząd ts'ingowski (które jednak bynajmniej nie wszystkie mia­
ły być w przyszłości realizowane) przedstawiała się następująco: 2800 
mil — Anglikom; 1530 mil — Rosjanom; 720 mil — Niemcom; 650 mil — 
Belgom (lecz patrz powyżej); 420 mil — Francuzom; 300 mil — Ame­
rykanom. Rywalizacja anglo-rosyjska w tej dziedzinie została częściowo 
uregulowana umową zawartą 28 kwietnia 1899 r., na podstawie której 
nastąpiła delimitacja dwóch sfer działalności. Obszary na północ od Wiel­
kiego Muru zostały zastrzeżone dla Rosji, całe zaś Chiny na południe od 
niego przyznano Wielkiej Brytanii. Było to faktycznie nie tylko uporządko­
wanie sprawy kolejowej, lecz stanowiło też milczące uznanie wzajemnie 
przez oba mocarstwa ich sfer wpływów. 

NIEMIECKA ANEKSJA KIAOCZOU 

W procesie agresji imperialistycznej przeciwko Chinom Niemcy, nowy 
przybysz w Azji Wschodniej, odegrały is totni rolę. Po udziale w inter­
wencji w sprawie Liaotungu rząd niemiecki również szukał sposobu na 
otrzymanie należytej „kompensaty" za swoją działalność. Już w 1895 r. 
postanowiono zdobyć punkt oparcia na Dalekim Wschodzie, przez co ro­
zumiano nabycie odpowiedniej bazy morskiej w Chinach. Niemcy działali 
na podstawie założenia, iż odbywał się (używając sformułowania Bülowa) 
proces „stopniowego, lecz postępującego rozkładu cesarstwa chińskiego", 



i dążyli ze wszech miar do otrzymania części łupu. Ze zwykłą dokładnością 
zbadano wszystkie możliwości i temat został też podjęty w dyskusjach z Li 
Hung-czangiem podczas jego wizyty w Niemczech w 1896 r., lecz bez 
osiągnięcia żadnych rezultatów. Ostatecznie poprzednio wspomniany 
G. Detring (patrz s. 516) doradził, iż najlepszym wyborem byłaby zatoka 
Kiaoczou (Cziaoczou), ponieważ posiadała ona bogate zaplecze w Szan­
tungu i stanowiła dogodną pozycję strategiczną, dominującą nad całymi 
Chinami Północnymi. Rząd niemiecki podjął zatem decyzję zagarnięcia 
Kiaoczou jako „nadającej się na punkt wyjściowy do ustanowienia nie­
mieckiego terytorium kolonialnego" już notabene 29 listopada 1896 r. 
Zastosowano następnie wiele manewrów dyplomatycznych i wywarto znacz­
ny nacisk na Pekin, aby ten cel zrealizować, lecz bez osiągnięcia pożądanych 
skutków. 

Los uśmiechnął się jednak do rządu niemieckiego; 1 listopada 1897 r. 
dwóch niemieckich misjonarzy katolickich zostało zabitych w Szantungu 
przez bandytów, którzy splądrowali też całą wioskę przez nich zamieszkałą. 
Flota niemiecka, znajdująca się zresztą już od września na wodach chińskich, 
szybko przystąpiła do akcji; cesarz Wilhelm II polecił jej, aby działała, 
„jeśli zajdzie potrzeba, z najbardziej brutalną bezwzględnością". 14 lis­
topada Niemcy zagarnęli port i fortyfikacje Tsingtao; wojska ts'ingowskie 
otrzymały rozkaz nieprzeciwstawiania się temu nowemu wyczynowi otwar­
tej agresji imperialistycznej. Do 20 listopada rząd niemiecki zawiadomił 
Pekin o swoich wstępnych żądaniach; obejmowały one zarówno udzielenie 
Niemcom pierwszeństwa w eksploatacji bogactw mineralnych i budowy ko­
lei w Szantungu, jak i wypłacenia odszkodowania oraz ukaranie osób 
odpowiedzialnych za śmierć misjonarzy. Zasadnicze cele Niemców zostały 
ujawnione dopiero w grudniu, gdy w toku pertraktacji z rządem ts'ingow-
skim zażądano jego zgody na „wydzierżawienie" Kiaoczou. 

W okresie poprzedzającym ostateczną kapitulację Pekinu w tej sprawie 
w marcu 1898 r. reżym ts'ingowski jeszcze raz oparł swoje nadzieje na 
możliwości wykorzystania sprzeczności między mocarstwami dla odrzuce­
nia żądań niemieckich; liczył on w szczególności na poparcie Rosji carskiej 
ze względu na tajne przymierze zawarte w 1896 r. Jeszcze raz jednak na­
dzieje okazały się płonne, gdyż skuteczna działalność dyplomatyczna nie­
miecka oraz pobudzenie apetytów innych mocarstw doprowadziły do tego, 
iż Niemcy były zdolne uzyskać, po długich przetargach, cichą zgodę wszys­
tkich zainteresowanych mocarstw na swoją nową zdobycz. Zgodę Rosji 
otrzymano w zamian za uznanie przez Niemcy rosyjskiej sfery wpływów, 
która miała obejmować Mandżurię, Chiny Północne i Koreę. Anglików, 
którzy nie byli szczególnie przejęci posunięciem Niemców, gdyż uważali, 



iż jest ono skierowane przede wszystkim przeciwko Rosji, zapewniono, iż 
Niemcy nie mają żadnych intencji zagrożenia interesom brytyjskim w doli­
nie Jangtse. Japonię udobruchano obietnicą, iż Niemcy nie będą przeciw­
stawiać się dalszej ekspansji japońskiej w Chinach. Niemcy teraz wysunęły 
roszczenia do przekształcenia całego Szantungu w swoją sferę wpływów, 
natomiast ich ambicje zmierzały też do dalszej penetracji kraju w basenie 
Rzeki Żółtej. 

Końcowy traktat z Pekinem podpisano 5 marca 1898 r.; Niemcy otrzy­
mały na 99 lat „dzierżawę" na Tsingtao i obydwa przylądki przy wejściu 
do zatoki Kiaoczou (obszar o powierzchni 520 km 2 ). Wokoło tego terenu 
została ustanowiona 50 km strefa „neutralna" (7100 km 2 ). Niemcy uzys­
kały również prawo do budowy kolei w Szantungu, wykorzystane później 
do przeprowadzenia Unii Tsingtao—Tsinan (394+59 km). Sprawa dwóch 
misjonarzy została już wcześniej załatwiona w styczniu, a obecnie była 
prawie przez wszystkich zapomniana — poza ich rodzinami. Szczególnie 
drapieżny charakter imperializmu niemieckiego wyszedł na jaw przy tym 
epizodzie, a zwłaszcza w osławionym przemówieniu Wilhelma II o „opan­
cerzonej pięści" wygłoszonym 18 grudnia 1897 r. z okazji odjazdu dalszych 
posiłków niemieckich do Chin i odzwierciedlającym też jego dobrze znane 
poglądy o „żółtym niebezpieczeństwie". 

DALSZA EKSPANSJA ROSJI CARSKIEJ I WIELKIEJ BRYTANII 

Jednym z zasadniczych powodów, dla których rząd carski zgodził się 
na niemiecką okupację Kiaoczou, było to, iż dostarczała ona mu wygodnego 
pretekstu do kontynuowania własnej ekspansji. Przewidziana ona była m. in. 
w planie przedstawionym przez M. N. Murawjowa (1845—1901, wnuk 
Wieszatiela), nowego ministra spraw zagranicznych od 1897 r.; plan ten 
poparty został przez samego cara oraz szereg innych ministrów i odzwier­
ciedlał dążenia najbardziej awanturniczych ugrupowań imperializmu rosyj­
skiego. Jego zamiarem była całkowita aneksja Mandżurii i przekształcenie 
jej w „Żółtą Rosję", jako integralną część cesarstwa rosyjskiego. Mając 
na względzie ten ostateczny cel, zdecydowano obecnie dokonać zajęcia 
Port Artura i Talienu — obu portów nie zamarzających, w odróżnie­
niu od Władywostoku, bezużytecznego przez 4— 5 miesięcy w roku — 
i otrzymać „dzierżawę" na ten obszar, podobną do niemieckiej w Kiaoczou. 

Flota rosyjska przybyła do Port Artura już w grudniu 1897 r., z trans­
portem żołnierzy na jej pokładach, lecz podczas pertraktacji z rządem 
ts'ingowskim nie przystąpiono jeszcze do zajęcia portu. Początkowo dyplo­
maci rosyjscy udawali, iż obecność floty była niezbędna do obrony Chin 



i miała służyć jako pomoc, by zmusić Niemców do ewakuacji Kiaoczou. 
Posunięciu rządu carskiego kategorycznie sprzeciwił się Witte, uważający 
je za szaleństwo, za zdradę niedawno zawartego tajnego przymierza z Chi­
nami oraz za prowokację wobec Japonii, pozbawionej tegoż terytorium 
zaledwie dwa lata wcześniej przez „trójprzymierze", na czele z Rosją car­
ską. Lecz będąc służbistą Witte przełknął swoje obiekcje i dumę osobistą 
i odegrał następnie doniosłą rolę w negocjacjach z Pekinem, wracając do 
metod, którymi skutecznie posługiwał się poprzednio. Zaofiarował i za­
płacił Li Hung-czangowi 500 tys. tael (609 tys. rubli) i zaproponował tę 
samą sumę drugiemu ważnemu dygnitarzowi Tsung-li Jamenu, tj. Czang 
Jin-huan (1837— 1900); ten ostatni był tak pełen obaw, iż otrzymał osta­
tecznie tylko jedną dziesiątą łapówki. 

Na skutki nie trzeba było długo czekać i umowna o „dzierżawie" Port 
Artura i Talienu (nazwanego później Dalnyj przez Wittego) na okres 25 
lat, z możliwością odnowienia, została zawarta 27 marca 1898 r. Na pół­
noc od rejonu wydzierżawionego o wiele większy obszar (3500 km 2) został 
uznany za strefę „neutralną", do której wojska chińskie mogły wejść tylko 
za zgodą władz rosyjskich; całe to terytorium bywa* czasami znane jako 
półwysep Kuantung. Port Artur ogłoszono bazą morską, otwartą tylko 
dla okrętów rosyjskich i chińskich, Talien zaś, aby uniknąć zażaleń innych 
mocarstw, portem otwartym, tak jak Tsingtao. Uzyskano również zezwo­
lenie na przedłużenie linii kolejowej z Harbinu do Port Artura. 

Gratulacje Wilhelma II przekazane Mikołajowi II przy tej okazji były 
charakterystyczne. „My dwaj będziemy dobrą parą wartowników przy wej­
ściu do zatoki Peiczyli (P'ohai)... Ty jesteś teraz, moralnie mówiąc, panem 
Pekinu". Zgoda Niemiec na posunięcie carskie była zapewniona poprzed­
nią aprobatą Rosji na okupację Kiaoczou. Pozytywne ustosunkowanie się 
Japonii zakupiono za cenę osłabienia pozycji Rosji w Korei, m. in. przez 
wycofanie rosyjskich doradców finansowych i wojskowych. Anglia sprze­
ciwiała się zamiarom Rosji i usiłowała, lecz bezskutecznie, posłużyć się 
Niemcami do ich pokrzyżowania. 

Zarówno niemieckie, jak i rosyjskie zagarnięcie terytorium chińskiego 
stanowiło bezpośrednie wyzwanie wobec dominacji Wielkiej Brytanii, na 
które Anglicy szybko zareagowali w celu umocnienia swoich pozycji w Chi­
nach. Już od 1897 r. rząd brytyjski czynił wstępne kroki w kierunku ogól­
nego uregulowania rywalizacji z Rosją, nie tylko w Chinach, lecz też na 
większą skalę. Jednocześnie Anglicy sondowali możność dojścia do poro­
zumienia z Niemcami; nie powiodło im się w obydwu wypadkach, m. in. 
dlatego, iż Rosja i Niemcy dokonały między sobą wymiany informacji do­
tyczącej posunięć angielskich, co bynajmniej nie przyczyniło się do wzrostu 



zaufania wobec polityki brytyjskiej. Koncepcje brytyjskie szły w kierunku 
uznania całych Chin na północ od Rzeki Żółtej za rosyjską sferę wpływów, 
w zamian za uznanie przez Rosję doliny Jangtse za sferę angielską. Było 
jednak jeszcze za wcześnie, aby dojść do porozumienia, wobec czego Angli­
cy przystąpili do łatwiejszego rozwiązania, tj. zmusili reżym ts'ingowski do 
wydania w lutym 1898 r. oświadczenia o „nieodstąpieniu" całej doliny 
Jangtse jeszcze przed zawarciem ostatecznych umów, dotyczących Kiaoczou 
i Port Artura. 

Otrzymawszy w ten sposób uznanie przez Pekin ich własnej sfery wpły­
wów, Anglicy prowadzili jednocześnie politykę zmierzającą do otrzymania 

" „równych możliwości" w sferach wyznaczonych przez inne mocarstwa, aby 
w ten sposób zachować przodującą pozycję. Woleliby, rzecz jasna, w ogóle 
nie uznawać sfer wpływów innych mocarstw, lecz musieli dostosować 
swoją politykę do zmienionych okoliczności. Równocześnie poszli tą sa­
mą drogą „dzierżawienia", tj. faktycznej aneksji terytorium chińskiego, i to 
w dwóch rejonach. Na Północy Wielka Brytania uzyskała „dzierżawę" bazy 
morskiej Weihaiwei, również ze strefą „neutralną" wokoło portu (600 km 2 ). 
Załatwienie tej sprawy wymagało pertraktacji z Niemcami, ponieważ 
Weihaiwei leżał w Szantungu, uważanym przez Niemcy za ich sferę; pro­
blem przeplatał się też z zagadnieniem budowy kolei i rywalizacją niemiecko-
-brytyjską w tej dziedzinie. Przepro­
wadzono również rozmowy z Ja­
pończykami, którzy jeszcze okupo­
wali Weihaiwei jako gwarancję za 
ostatnią ratę odszkodowania. 

Z powyższymi mocarstwami od­
byto konsultację, lecz reżymowi 
ts'ingowskiemu przedstawiono po 
prostu w marcu 1898 r. odpowied­
nie żądania, poparte obecnością 
jednostek floty brytyjskiej. Tym sa­
mym był jeszcze raz zmuszony ska­
pitulować i podpisać 1 lipca umowę 
w sprawie Weihaiwei, ustalającej 
termin „dzierżawy" na „tak długo, 
jak długo Port Artur będzie zajęty 
przez Rosję". Warto wspomnieć, 

Posąg z brązu, Pałac Letni, Pekin — epoka 
Ts'ing (?) 



iż Rosjanie stracili Port Artur w 1905 r., a Brytyjczycy zostali w Weihai­
wei aż do 1930 r. Na Południu Anglia dokonała znacznego zwiększenia 
obszaru swojej kolonii w Hongkongu przez „wydzierżawienie" reszty 
półwyspu Koulun (376 mil 2 w porównaniu z pierwotnymi 29 milami2). 

Inne mocarstwa też ruszyły do boju. W kwietniu 1898 r. Francja uzys­
kała na 99 lat „dzierżawę" obszaru zatoki Kuangczou w zachodnim Kuang-
tungu, deklarację o „nieodstąpieniu" w stosunku do Jünnanu i Dwóch 
Kuang oraz koncesję na budowę kolei do Kunmingu, stolicy Jünnanu. 
W tym samym miesiącu Japonia zmusiła rząd ts'ingowski do wydania 
deklaracji o „nieodstąpieniu" dotyczącej Fukienu, naprzeciw świeżo zdo­
bytego Taiwanu. Mocarstwa obce otrzymały też dalsze koncesje w „por­
tach traktatowych". Ulubionym chwytem w owym okresie było zażądanie 
„kompensaty" za koncesje udzielone innemu mocarstwu, rzekomo w imię 
zachowania równowagi otrzymanych ustępstw. 

Tylko jedno mocarstwo — najsłabsze z imperializmów europejskich — 
Włochy nie uzyskały powodzenia w swojej próbie w marcu 1899 r. otrzy­
mania „dzierżawy" zatoki Sanmen w Czekiangu oraz uznania tej prowincji 
za leżącą w ich sferze wpływów. Rząd pekiński miał już doprawdy dosyć 
wszystkiego, a mógł sobie pozwolić na odrzucenie roszczeń włoskich, gdyż 
wiedział, iż to państwo nie było w stanie spełnić swoich pogróżek przy 
pomocy siły zbrojnej. Lecz w tym momencie kapitulancka polityka Man-
dżurów doszła już do kresu; równocześnie wszystkie ich rachuby, oparte 
na wykorzystywaniu przeciwieństw między mocarstwami, skończyły się 
całkowitym fiaskiem. Mocarstwa uważały reżym pekiński i jego dyplomację 
za czynnik bez znaczenia, lecz nie wynikało z tego bynajmniej, iż życzyły 
sobie jego zniknięcia; przeciwnie, były nadal skłonne do udzielania mu 
minimum poparcia niezbędnego do jego zachowania. Kapitulanctwo zaś 
Mandżurów też nie wypływało wyłącznie z nacisku mocarstw, lecz odzwier­
ciedlało właśnie chęć zatrzymania ich poparcia przez odpowiednią służal­
czość i powiązanie interesów. 

STANY ZJEDNOCZONE I POLITYKA „OTWARTYCH DRZWI" 

Tylko jedno z głównych mocarstw imperialistycznych — Stany Zjedno­
czone — nie uczestniczyło bezpośrednio w „bitwie o koncesje", szalejącej 
w latach 1895-1899. Okres 1860-1895 był świadkiem względnego osła­
bienia amerykańskiej działalności i zainteresowania Chinami. Zasadnicza 
przyczyna tkwiła w zaabsorbowaniu Ameryki jej własnym rozwojem, 
a w szczególności bujnym wzrostem gospodarczym po wojnie domowej. 
Doprowadziło to z kolei do wysunięcia się Stanów Zjednoczonych jako 



największej potęgi przemysłowej na świecie. Zmiany te znalazły też odbicie 
we wznowionej działalności na arenie Chin i tym samym zaznaczył się od 
1895 r. wyraźny wzrost handlu amerykańskiego z Chinami, po okresie 
stagnacji, a nawet spadku. Aczkolwiek Amerykanie byli znacznie opóźnie­
ni w tej dziedzinie, przystąpili entuzjastycznie do pogoni za koncesjami 
kolejowymi i konkurowali zawzięcie z państwami europejskimi. Mimo 
wszystkich swoich wysiłków nie odnieśli jednak wielu sukcesów i byli — 
jak wspomniano — na szarym końcu spisu otrzymanych koncesji. 

Wojna hiszpańsko-amerykańska i wynikająca z niej aneksja przez Stany 
Zjednoczone Filipin, jak i wcześniejsze zagarnięcie Hawajów oznaczały 
nowy etap w amerykańskiej polityce wobec Chin. Stany Zjednoczone sta­
wały się szybko wielką potęgą na Pacyfiku i posiadały obecnie bazy, które 
znacznie ułatwiały dalszą ekspansję na Dalekim Wschodzie, a w szczegól­
ności w Chinach. Siła atrakcyjna rynku i zasobów, materialnych i ludzkich, 
Chin oddziaływała w nie mniejszym stopniu na kapitalistów amerykańskich 
niż na ich rywali europejskich i japońskich, natomiast proces ujarzmienia 
Chin przez inne mocarstwa stawiał rząd amerykański przed koniecznością 
sformułowania polityki, która byłaby zdolna umożliwić ekspansję amerykań­
ską w Chinach w warunkach panujących pod koniec wieku. 

Zadanie powyższe spełniała częściowo tzw. polityka „otwartych drzwi", 
wyłożona pierwotnie w notach rozesłanych 6 września 1899 r. przez Johna 
Haya, sekretarza stanu, do wszystkich głównych mocarstw. Ze względu 
na późniejsze mistyfikacje wokół istoty tej polityki należy ją zbadać nieco 
dokładniej. Noty Haya dotyczyły trzech punktów: życzenia, aby mocarstwa 
nie naruszały w swoich sferach wpływów interesów innych państw, aby 
stawki celne pozostawały na równym poziomie dla wszystkich oraz aby 
nie wprowadzono dyskryminacji handlowej. Żadne sprawy czysto politycz­
ne, jak np. problem integralności terytorialnej itp., nie zostały w tych 
notach poruszone. Większość mocarstw zgodziła się przyjąć amerykański 
punkt widzenia, z zastrzeżeniem jednak, iż owo przyjęcie musiało być jedno­
głośne; odpowiedź rosyjska była na tyle dwuznaczna, iż inne mocarstwa 
mogłyby uznać swoją akceptację za nie wiążącą, gdyby uważały to za 
potrzebne. Hay jednak zdecydował się potraktować wszystkie odpowiedzi, 
łącznie z rosyjską, za pełne wyrażenie zgody na jego poglądy, a nikomu 
nie zależało szczególnie na tym, aby zakwestionować jego interpretację, 
gdyż w istocie rzeczy mocarstwa zwróciły wówczas bardzo mało uwagi na 
ten cały manewr dyplomacji amerykańskiej. 

Pod wieloma względami polityka proklamowana przez Stany Zjedno­
czone zbliżona była do brytyjskiej. Jej fundamentalne założenie polegało 
na całkowitym uznaniu traktatów nierównoprawnych, uważanych za wią-



żące dla Chin, oraz zastosowaniu zasady największego uprzywilejowania 
do nowej sytuacji, wytworzonej przez sfery wpływów i perspektywę roz­
biorów Chin. W tych okolicznościach Amerykanie, tak jak Anglicy, dążyli 
do zapewnienia sobie równych możliwości dla nie skrępowanej ekspansji 
ekonomicznej na całym obszarze Chin, bez względu na ich podział na stre­
fy wpływów, których istnienie rząd amerykański faktycznie uznawał. Nie­
którzy autorzy twierdzą, iż podobieństwo między stanowiskiem amerykań­
skim a brytyjskim nie było bynajmniej rzeczą przypadku, lecz wynikiem 
zarówno brytyjskich wpływów dyplomatycznych, jak i rozwijającej się 
anglo-amerykańskiej współpracy finansowej w wielu dziedzinach gospodar­
czych w Chinach. Główne znaczenie zaś ogłoszenia polityki „otwartych 
drzwi" polegało na tym, iż oznaczało ono całkiem wyraźnie przybycie 
na arenę jeszcze jednego zawodnika w walce o kontrolę nad Chinami, 
i to takiego, którego potęga ekonomiczna zapowiadała, iż jego rola stawać 
się będzie w przyszłości coraz ważniejsza. 

OCENA OGÓLNA 

Wielu historyków wykazuje wprawdzie tendencje do przedstawiania 
działalności danego mocarstwa imperialistycznego jako bardziej agresywnej 
i szkodliwej dla Chin w porównaniu z innymi mocarstwami, ale wybór 
głównego złoczyńcy pada, charakterystyczne, prawie zawsze na państwa 
inne niż narodowość autora. Nie ma jednak żadnej podstawy do dyskry­
minacji tego rodzaju. Wydawało się, iż rozpoczęło się już rozczłonkowanie 
Chin, a wszystkie drapieżne zwierzęta — z wyjątkiem jednego, zbyt dale­
kiego, który jednak już zaznaczył swoje żądania uczestnictwa — zbliżały 
się do zadania ostatecznego ciosu. W istocie, mówiąc słowami Lenina 
z 1900 r., mocarstwa rozpoczęły rozbiór Chin „po kryjomu, jak złodzieje... 
tak jak się okrada trupa" (Dzieła, t. IV, s. 396). Wydarzenia miały jednak 
w bardzo niedługim czasie wykazać, iż Chiny były dalekie od śmierci; 
dogorywała tylko monarchia mandżurska. Gigantyczny naród chiński bu­
dził się — co prawda bardzo powoli — z głębokiego snu. Liliputy nie 
miały już zbyt wiele czasu do podskakiwania ze swoimi powrozami. 

Przewidywany rozbiór Państwa Środka nie urzeczywistnił się. Należy 
podkreślić, iż w literaturze ówczesnej tego okresu prawie nigdzie nie wy­
rażano żadnych wątpliwości, że taki miał być los tego kraju. Wyprzedzając 
nieco narrację, warto już obecnie zastanowić się nad genezą fiaska rozbio­
rów. Pierwszą z zasadniczych przyczyn był narastający sprzeciw narodu 
chińskiego wobec losu szykowanego dlań przez mocarstwa imperialistyczne. 
Jest oczywiście prawdą, iż opór ten na przełomie wieku pozostawał jeszcze 



w znacznym stopniu utajony i raczej potencjalny, a jego pierwsze zewnętrzne 
przejawy, jak np. ruch I Ho T'uan, były w dużej mierze żywiołowe i poz­
bawione wyraźnie sformułowanego programu i świadomego kierownictwa. 
Stanowiło to jednak też tylko odbicie istoty społeczeństwa chińskiego owego 
okresu, aczkolwiek nie należy nie doceniać istniejącego już stopnia świa­
domości narodowej, a zwłaszcza poczucia kulturalnej jedności i odrębności. 
Same zaś rozmiary kraju i ogrom jego ludności stanowiły w dalszym ciągu 
w ówczesnych warunkach czynniki poważnie utrudniające urzeczywist­
nienie zamysłów rozbiorczych. 

Druga zasadnicza przyczyna tkwiła w stale narastającej rywalizacji 
i sprzecznościach między mocarstwami imperialistycznymi, które, praktycz­
nie rzecz biorąc, w istotnym stopniu przekreślały możliwość osiągnięcia 
zgody potrzebnej do realizacji zamierzonych rozbiorów. Nie wykluczały 
one jednak zajęcia wspólnego stanowiska w innych sprawach, jak np. 
w uznaniu za pożyteczne dalszego utrzymania przy władzy reżymu man­
dżurskiego. Tym samym mocarstwa imperialistyczne, nie będąc w stanie 
przystąpić do następnego etapu w procesie dalszego ujarzmiania Chin — 
do rozbiorów, musiały się zadowolić zasadniczo zachowaniem specyficznego 
położenia tego kraju jako półkolonii wszystkich mocarstw. 



XXXIV. RUCH REFORMATORSKI 
(1895-1898) 

TŁO OGÓLNE 

ATASTROFALNY dla Chin wynik woj­
ny chińsko-japońskiej wpłynął nie tylko na pozycję tego kraju w stosunku 
do mocarstw imperialistycznych; jego skutki dla rozwoju wewnętrznego 
miały równe, a na dalszą metę jeszcze większe znaczenie. Zagrożenie samej 
egzystencji Chin i perspektywa nadciągających rozbiorów uczyniły zagadnie­
nie wyboru i wprowadzenia w życie właściwej polityki dla uniknięcia tego 
losu nie przedmiot akademickich rozważań, lecz problem o najbardziej 
aktualnej wymowie i palącej konieczności. Stało się też jasne dla grupy 
wykształconych Chińczyków, zastanawiających się nad tym zagadnieniem, 
iż wszystkie próby „samoumocniania", częściowej i powierzchownej mo­
dernizacji, przedsięwzięte w kraju przez biurokratów typu Li Hung-cząnga, 
skończyły się całkowitym fiaskiem. 

Pasmo porażek poniesionych przez Chiny z rąk mocarstw europejskich 
od czasów pierwszej wojny opiumowej działało już wystarczająco drażnią­
co; spowodowało ono też pierwsze bardziej widoczne oznaki pobudzenia 
świadomości narodowej w toku wojny z Francją. Łatwe zwycięstwo Ja­
pończyków było jednak szczególnie poniżające. W tym wypadku małe 
państwo azjatyckie, nieco pogardliwie traktowane jako były uczeń Chin 
we wszystkich sztukach cywilizacji, zdołało się przeobrazić w zdumiewająco 
krótkim czasie jednego pokolenia i stać się tak poważną, a być może nawet 
większą groźbą dla integralności Chin niż jakiekolwiek z zachodnich mo­
carstw imperialistycznych. Właśnie na tym tle kryzysu politycznego i bez­
spornie już uwidocznionej całkowitej nieudolności reżymu ts'ingowskiego 
ukształtował się ruch społeczny, którego punktem szczytowym miały stać 
się sławne „Sto Dni Reform". 

W ciągu pół wieku, który minął od pierwszej wojny opiumowej, izo­
lacja Chin od reszty świata została już zdruzgotana w pełni; stan całkowitej 
niewiedzy o świecie poza granicami Państwa Środka również nieco ustąpił, 



chociaż w ograniczonym stopniu. Problemy, przed którymi stanął Lin 
Tse-sü — rozpoczęcia działania prawie od niczego, aby zebrać dane o wrogu, 
któremu się przeciwstawiał — zostały częściowo rozwiązane. Do lat dzie­
więćdziesiątych pewna ilość wiedzy o Zachodzie i nowoczesnej Japonii 
była już dostępna dla tych, którzy chcieli z niej korzystać. Sedno zagadnie­
nia tkwiło jednak właśnie w tym, czy należało posłużyć się tą wiedzą; była 
to jedna z najbardziej fundamentalnych spraw. 

Znakomita większość klasy rządzącej Chinami, prawie cała arystokra­
cja mandżurska, jak i gros chińskich uczonych-dygnitarzy, wywodzących 
się z gentry, w dalszym ciągu stała na pozycjach całkowicie reakcyjnych 
i nie widziała potrzeby przyjęcia czegokolwiek z rzeczy, które Zachód 
miał do zaofiarowania w jakiejkolwiek dziedzinie — z ewentualnym wy­
jątkiem technologii militarnej — i tym samym nadal sprzeciwiała się pro­
gramowi konsekwentnej modernizacji kraju, której zaprowadzenie, rzecz 
jasna, implikowało także zreformowanie całej struktury, począwszy od 
ustroju politycznego. Intelektualnie bronili oni owej odmowy rozważania 
zmiany i reform jako pozostającej w zgodzie z ich wiarą w wyższość chiń­
skiego sposobu życia we wszystkich jego aspektach. Pod osłoną dymną 
wszystkich neokonfucjańskich komunałów leżało jednak o wiele bardziej 
podstawowe i przyziemne dążenie do zachowania w stanie nienaruszonym 
całego ustroju feudalnego, z jego korupcją, zgnilizną i nieudolnością, będą­
cego przecież źródłem wszelkiej ich władzy i potęgi. Nieustannie pogar­
szające się położenie Chin wobec wzrastającej agresji mocarstw nie wstrząs­
nęło tymi przekonaniami w dostrzegalnym stopniu. 

Działali jednak — jak wspomniano wcześniej — rzecznicy konsekwen­
tnej, ogólnej modernizacji Chin i reform ją warunkujących. Z pierwszej 
już omawianej grupy jeden, Jung Wing, miał pokazać się ponownie na 
widowni politycznej w latach dziewięćdziesiątych. Innym, który odegrał 
interesującą rolę, był Wang T'ao (1828— 1897), jeden z założycieli nowo­
czesnego dziennikarstwa chińskiego. Wang spędził ponad dziesięć lat 
w Hongkongu, pracując m. in. z J. Legge'em nad jego słynnym tłumaczeniem 
kanonu konfucjańskiego. Przebywał również w Anglii (1867— 1869), a pó­
źniej wrócił do Hongkongu i Szanghaju, gdzie zajmował się wydawnictwem. 
Wang T a o pisał wiele na rozmaite tematy, a jego artykuły o sprawach 
Zachodu, zwłaszcza o Nauce Zachodniej (ogólny termin ówczesny, obej­
mujący właściwie wszystkie dziedziny wiedzy) budziły znaczne zaintere­
sowanie. Wypowiadał się on za wprowadzeniem w życie stopniowego, lecz 
dalekosiężnego programu reform, obejmującego również uprzemysłowie­
nie kraju. Politycznie był zwolennikiem przejścia do monarchii konstytu­
cyjnej na modłę brytyjską. 



Działalność misjonarzy przyczyniła się jednak bodajże najwięcej do 
wspomnianego wzrostu dostępnej wiedzy o świecie. Byli oni m. in. zało­
życielami szeregu dzienników podczas ostatnich dwóch dekad XIX w. 
i wydali też pokaźną liczbę przekładów na chiński prac zachodnich, by­
najmniej nie tylko o tematyce religijnej. Jednym z być może najlepiej zna­
nych misjonarzy owego okresu był Walijczyk, Timothy Richard, posiada­
jący rozległe kontakty z dostojnikami ts'ingowskimi; jego wpływ na uk­
ształtowanie się ruchu reformatorskiego oraz na ewolucję poglądów grupy 
reformatorskiej był też dość znaczny. Niektórzy autorzy jednak spostrze­
gają — i chyba słusznie — iż na ogół prozelicki zapał misjonarzy w dużym 
stopniu przekreślał skutki, które mogli oni osiągnąć przez szerzenie Nauki 
Zachodniej; znaczna większość chińskich uczonych-dygnitarzy w dalszym 
ciągu odnosiła się do nich z wielką nieufnością i niechęcią, widząc w nich 
z tego powodu konkurentów w dziedzinie ideologicznej. 

Na tym tle mała grupa intelektualistów, prawie wszystkich pochodzących 
z gentry, przeciwstawiła się przytłaczającej większości własnej klasy i stała 
się rzecznikiem programu reform i modernizacji, opartego w dużej mierze 
właśnie na dostępnej wiedzy o Nauce Zachodniej. Najwybitniejszym jej 
przedstawicielem był K'ang Ju-wei (1858—1927), do najważniejszych zaś 
jej członków należeli: jego uczeń Liang Cz'i-cz'ao (1873— 1929) oraz T'an 
Sy-t'ung (1865—1898). Nie było bynajmniej rzeczą przypadku, iż większa 
część tej grupy pochodziła z Kuangtungu oraz że Kanton stał się później 
jednym z głównych ośrodków ruchu reformatorskiego. Stanowiło to wyraźne 
odbicie faktu, iż penetracja wpływów Zachodu była najsilniejsza w tym 
rejonie. W wypadku Kuangtungu działał jeszcze jeden dodatkowy czynnik, 
mianowicie z tej prowincji wywodziła się znaczna większość imigracji chiń­
skiej, zwłaszcza do Azji Południowo-Wschodniej, utrzymującej zawsze bar­
dzo ścisłe kontakty z ojczyzną. Jej poglądy były też zawsze, ze zrozumiałych 
względów, bardziej postępowe niż większości rodaków pozostałych w Chi­
nach. 

Kuangtung był też przez cały okres panowania mandżurskiego o wiele 
bardziej, nawet prawie tradycyjnie, antyts'ingowski niż jakakolwiek inna 
część kraju. Początki zaś ukształtowania się rodzimego kapitalizmu chiń­
skiego, w odróżnieniu zarówno od na wpół państwowego typu rozwijanego 
przez niektórych biurokratów ts'ingowskich, jak i działalności kapitalistów 
obcych, też ograniczały się — poza Szanghajem — głównie do rejonu Kan­
tonu. Obecność tych zalążków miała też w pewnym stopniu wpływ na 
program ruchu reformatorskiego. Byłoby jednak całkowitym uproszcze­
niem widzieć przywódców ruchu reformatorskiego po prostu jako rzecz­
ników nowo powstającej chińskiej burżuazji narodowej. Ich bezpośrednie 



połączenie z tą nową fazą rozwoju ekonomicznego nie istniało w żadnej 
postaci. 

Powyższa grupa odegrała najbardziej twórczą i istotną rolę w ruchu 
reformatorskim; jest jednak prawdą, iż część, aczkolwiek bardzo mała, 
dostojników ts'ingowskich też skłaniała się, po doświadczeniach wojny 
1894— 1895, do poszukiwania środków wyjścia z istniejącej krytycznej 
sytuacji. Wśród nich znalazł się również sam Weng T'ung-ho, lecz jego 
stanowisko w tej sprawie, tak jak i jego nielicznych zwolenników, przepla­
tało się z dalszą walką ugrupowań na dworze, tj. frakcji południowej, 
której większość należała do stronnictwa cesarza, oraz północnej, składa­
jącej się przeważnie ze zwolenników cesarzowej wdowy. Z konfliktem tym 
łączyły się też kwestie polityki zagranicznej; stronnictwo Tz'u Si było teraz 
całkowicie prorosyjskie, natomiast stronnictwo Kuang Sü liczyło na pomoc 
Wielkiej Brytanii, a później szukało poparcia nawet u Japończyków. Za­
sadniczy cel Weng T'ung-ho stanowiło nadal wzmocnienie pozycji cesarza 
i państwa, a ponieważ był w istocie rzeczy człowiekiem o zachowawczych 
poglądach, wypowiadał się tylko za stopniowym, bardzo ostrożnym pro­
gramem reformatorskim. 

ISTOTA PROGRAMU REFORMATORSKIEGO 

K'ang Ju-wei, przywódca intelektualny i inspirator ruchu reformator­
skiego, zajmuje doniosłe miejsce zarówno w rozwoju politycznym, jak 
i w dziejach myśli chińskiej. Urodził się w Kuangtungu i pochodził ze zna­
nego rodu gentry, z którego wywodziło się wielu uczonych-dygnitarzy. 
Niebywale utalentowany i wcześnie świetnie zapowiadający się młodzie­
niec, K'ang otrzymał bardzo staranne tradycyjne wykształcenie w litera­
turze klasycznej, którego najważniejszą częścią było sześć lat spędzonych 
u nauczyciela, Czu Tz'u-cz'i (1807— 1882), wybitnego eklektycznego uczo­
nego; natchnął on K'anga wielką, pasją do ksiąg klasycznych, która go 
nigdy zresztą do końca życia nie opuściła. Później K'ang również poświę­
cił czas poważnemu studiowaniu filozofii buddyjskiej. Mimo swoich po­
czątkowych zastrzeżeń poszedł on po utartej i przyjętej drodze zdawania 
egzaminów państwowych na wszystkich szczeblach; do 1895 r. osiągnął 
najwyższy stopień czin szy i cieszył się już znaczną sławą jako ze wszech 
miar wybitny znawca literatury klasycznej, odznaczający się jednak poglą­
dami drastycznie różnymi- od uznawanej ortodoksji. Idee te wyrażał za­
równo w swoich dziełach, jak i w nauczaniu, gdyż wykładał w Kantonie 
od 1891 r.; jego szerokie podejście i postępowe metody nauczania przy­
niosły mu renomę oraz licznych uczniów, z których wielu, tak jak 



Liang Cz'i-cz'ao, miało stać się jego zwolennikami w ruchu reforma­
torskim. 

Nowatorska istota poglądów K'ang Ju-wei została wyrażona po raz 
pierwszy w dziele opublikowanym w 1891 r. pt. Fałszerstwa ksiąg klasycz­
nych dokonane przez Szkołę Sin. Ogłaszając się za zwolennika szkoły Tek­
stu nowoczesnego (patrz s. 108) i posługując się olbrzymią bez wątpienia 
erudycją, K'ang usiłował dowieść, iż wszystkie księgi kanoniczne, na któ­
rych opierał się neokonfucjanizm, były fałszerstwami, popełnionymi dla 
celów politycznych przez Liu Sina podczas panowania Wang Manga. Owa 
teoria, która zresztą jest mylna i której K'ang Ju-wei nie był twórcą, gdyż 
wykorzystał on faktycznie większość argumentów wysuniętych wcześniej 
przez uczonych ze szkoły Tekstu nowoczesnego, miała służyć nie tylko pod­
ważeniu i zdyskredytowaniu ortodoksji neokonfucjańskiej, lecz stać się też 
podstawą dalszego rozwinięcia jego poglądów, dla dokonania reinterpre-
tacji roli i miejsca Konfucjusza w ideologii i dziejach Chin. 

To pierwsze dzieło K'ang Ju-wei, które rozeszło się szeroko, już obu­
rzyło znaczną większość ts'ingowskich uczonych-dygnitarzy i stało się obiek­
tem zaciekłych donosów i prześladowań; w 1894 r. wydano rozkaz spale­
nia jego płyt drukarskich. Następna książka Konfucjusz jako reformator, 
napisana w 1892 r. i dobrze znana jeszcze przed jej wydaniem w 1897 r., 
zrobiła znacznie większą furorę. W pracy tej K'ang rozwinął dalej wspom­
niane poglądy i dokonał pełniejszego wyłożenia swoich idei filozoficznych. 
Przedstawiał Konfucjusza jako „Boskiego Mędrca-Króla", rzeczywistego 
twórcę wszystkich ksiąg kanonicznych; jednym z jego celów było dążenie 
do stworzenia z konfucjanizmu, przezeń interpretowanego, kultu naro­
dowego, zdolnego m. in. do rywalizacji z chrześcijaństwem. 

Ważniejsze jednak było wysunięcie przez K'anga koncepcji, według któ­
rej Konfucjusz sam miał ponoć głosić, iż społeczeństwo ludzkie dokonuje 
stopniowej ewolucji, przechodząc przez Trzy Następstwa i Trzy Wieki. Ten 
pogląd oraz twierdzenie, iż Konfucjusz sam stworzył mit o Złotym Wieku 
Antyczności, aby usankcjonować innowacje przez siebie wprowadzone, słu­
żyły K'ang Ju-wei przede wszystkim do osiągnięcia swojego zasadniczego 
celu — wykazania nieuchronności zmian oraz posługiwania się autoryte­
tem Konfucjusza przy propagowaniu programu reformatorskiego, dając po­
zornie nienaganną ortodoksyjną argumentację dla odparcia ataków na taki 
program ze strony reakcyjnych uczonych-dygnitarzy. Reinterpretacja kon­
fucjanizmu dokonana przez K'ang Ju-wei była niewątpliwie genialnym „tour 
de force", lecz wykazywała równocześnie, iż wpływy ideologii konfucjań-
skiej były jeszcze dostatecznie silne, aby czynić takie podejście koniecznym, 
nawet do celów taktycznych. 



Niektórzy historycy filozofii chińskiej uważają K'ang Ju-wei za ostat­
niego z wybitnych filozofów konfucjańskich. Nie ma prawie wątpliwości, 
iż sam skłaniał się do owego poglądu, gdyż nie cierpiąc zbytnio na skrom­
ność uważał siebie za Wielkiego Mędrca Nowoczesnego, za nowego Kon­
fucjusza. Ile naprawdę pozostało z tradycyjnego konfucjanizmu w poglądach 
K'ang Ju-wei, jest całkiem ciekawym pytaniem. Już w młodości spotkał 
się z Nauką Zachodnią, do której podszedł z zapałem i gotowością, czy­
tając w przekładzie chińskim wszystko, co tylko udało mu się zdobyć. 
W rezultacie jego poglądy stały się czymś w rodzaju syntezy lub raczej 
eklektycznej mieszaniny idei chińskich i europejskich; pierwsze bez wątpie­
nia dominowały, gdy zrozumienie drugich było prawdopodobnie nieco po­
wierzchowne z powodu względnie ograniczonej ilości dostępnego mu ma­
teriału. 

Powyższe uwagi dotyczą szczególnie jego najbardziej interesującego i war­
tościowego dzieła Ta Tung Szu {Księga o Wielkiej Jedności — słowa Ta 
Tung można przełożyć rozmaicie: „Wielka Wspólnota", „Wielka Zgoda", 
„Jeden Świat", „Wielka Wzajemność" itp. Same słowa pochodzą ze słyn­
nego fragmentu księgi Li Czi — por. s. 412). Jakkolwiek nie posiadało ono 
tak bezpośredniego powiązania z ruchem reformatorskim, jak inne jego 
już wymienione dzieła, odzwierciedlało jednak najlepiej idee K'anga, gdyż 
rozpoczął pracę nad nim już w 1884 r. i napisał większość do 1887 r.; 
ostateczną wersję zakończył dopiero w 1902 r., a całość opublikowana zos­
tała dopiero po jego śmierci. Praca była jednak dobrze znana najbliższym 
przyjaciołom i zwolennikom. 

Ta Tung Szu, chociaż niestety mało znane, powinno być zaliczone do 
najbardziej śmiałych i pisanych z dużą wyobraźnią utopii w literaturze 
światowej. Zawarta w tym naprawdę szlachetnym dziele wizja przyszłości 
K'ang Ju-wei jest wspaniała w swoim optymizmie. Jego „Jeden Świat" 
to wolne, bezklasowe, demokratyczne społeczeństwo, w którym wszystkie 
środki produkcji stanowią własność społeczną i gdzie panuje pełne równo­
uprawnienie płci. Znikły już wszystkie narody, zlały się wszystkie rasy, 
a ludzkość posługuje się uniwersalnym językiem. Wszystko jest ułożone 
bardzo szczegółowo w schludnych, systematycznych wzorach, nieco przy­
pominających pole-studnie. Koncepcje K'anga są oryginalne, gdyż idee 
i prace utopistów europejskich nie były mu znane. Tak więc Złoty Wiek, 
najlepsza być może zdobycz całej tradycyjnej myśli chińskiej, został teraz 
umiejscowiony nie tyle w przeszłości, co w przyszłości. We wszystkim tym 
K'ang Ju-wei bierze kanon konfucjański za punkt wyjścia, lecz istnieje 
w tym dziele, jak i zresztą w jego ogólnych poglądach, więcej mohizmu niż 
konfucjanizmu. O wyraźnie postępowej i humanitarnej istocie poglądów 



Wang Jün-ho, Chata na odludziu — epoka Ts'ing (?) 

K'anga świadczy fakt, iż był on jednym z pionierów w przeciwstawieniu 
się barbarzyńskiemu zwyczajowi krępowania stopy, który uczynił nie­
zliczone miliony kobiet chińskich kalekami od czasów sungowskich aż 
do XX w. 

Tyle co do przyszłości. Chodziło o teraźniejszość, na którą K'ang Ju-wei 
i jego zwolennicy przede wszystkim zwracali uwagę, z poczuciem nieby­
wałego napięcia i w duchu posłannictwa. Zasadniczym motywem przewo­
dnim ich myśli było: „Jeśli nie zmienimy się, zginiemy". K'ang twierdził, 
iż „te państwa, które dokonały reformy, stały się mocne, gdy natomiast te, 
które trzymały się przeszłości, zginęły ... obecne trudności Chin wynikają 
z naszego trzymania się kurczowo przestarzałych instytucji, z nieumieję­
tności dokonania zmiany". Jednym z jego zasadniczych zamierzeń było 
uzyskanie wpływu na młodego Kuang Sü, w sposób zresztą przypominający 
Wang An-szy; K'ang uważał, iż w warunkach monarchii absolutystycznej, 
był to jedyny sposób wprowadzenia w życie programu reformatorskiego. 
Wytrwale przestawiał swoje poglądy dworowi i napisał, w różnych okre-



sach, siedem memoriałów adresowanych do cesarza, pierwszy z nich już 
w 1888 r. Wszystkie wcześniejsze jednak nie doszły do cesarza, zatrzymane 
przez dostojników dworskich, przerażonych poglądami K'ang Ju-wei. 

Warunki postawione przez Japończyków w traktacie Shimonoseki wy­
wołały konsternację i oburzenie większości chińskich intelektualistów i po­
budziły ich uczucia patriotyczne. K'ang Ju-wei przebywał w maju 1895 r. 
w Pekinie w celu wzięcia udziału w egzaminach na stopień czin szy; wraz 
ze swoim uczniem Liang Cz'i-cz'ao napisał on wówczas słynną Petycję 
z 10 tys. znaków, skierowaną do cesarza, a popartą przez około 1200 i pod­
pisaną przez przeszło 600 uczonych, obecnych w Pekinie na wspomnianej 
sesji egzaminacyjnej. Zaproponowano w niej odrzucenie ratyfikacji trak­
tatu (co oznaczałoby, w rzeczywistości, kontynuację wojny), przeniesienie 
stolicy do Si-anu oraz zainicjowanie programu zasadniczych reform. Wszys­
tkie reformy, które miały być zaprowadzone w 1898 r., zostały już faktycz­
nie wymienione w tej petycji, stanowiącej też podstawowy dokument ru­
chu reformatorskiego. 

Ze względu na przyjęte obyczaje sam fakt złożenia petycji w tej formie 
był bezprecedensowy. Nie dotarła ona jednak również do cesarza i tylko 
w parę miesięcy później udało się K'ang Ju-wei przedstawić cesarzowi 
Kuang Sü swoje poglądy w memoriale, który był właściwie tylko nieco 
odmienną wersją idei zawartych w petycji. Niemniej jednak siły reakcyjne 
na dworze, tj. Tz'u Si i jej całe otoczenie, były jeszcze zbyt mocne, aby ce­
sarz mógł usiłować ustalić w owym czasie jakąkolwiek własną politykę. 
Kuang Su, człowiek obdarzony pewną inteligencją i posiadający względnie 
duże zasoby wiedzy, miał prawdopodobnie charakter pełen wahań, lecz 
przy tym był bez wątpienia potencjalnie o wiele lepszym władcą niż jego 
bezpośredni poprzednicy. Mimo faktu, iż formalnie panował już od 1889 r., 
wszystkie dźwignie władzy pozostawały nadal całkowicie w rękach cesa­
rzowej wdowy. 

Petycję majową można uznać za faktyczny początek ruchu reformator­
skiego, a jej wpływ na inteligentów chińskich szedł bardzo daleko. Na tym 
właśnie tle poczyniono pierwsze starania o zorganizowanie ruchu; najważ­
niejszym z nich było założenie w sierpniu 1895 r. w Pekinie stowarzyszenia 
Cz'iang Süe Huei (dosłownie Stowarzyszenie Studiowania Wzmacniania — 
faktycznie należałoby „wzmacnianie" oddać jako „Odrodzenie Narodowe", 
„stowarzyszenie studiowania" można przełożyć również dobrze jako „Klub 
Reformy"). Miało ono kilkudziesięciu członków, a jego przywódcami byli 
właśnie K'ang Ju-wei i Liang Cz'i-cz'ao. Powstało też wkrótce odgałęzie­
nie stowarzyszenia w Szanghaju. Klub w Pekinie, popierany w tym okre­
sie również przez niektórych dostojników, m. in. Jüan Szy-k'ai i Czang 



Czy-tunga, rozpoczął wydawanie też własnego pisma, którego redaktorem 
był Liang Cz'i-cz'ao. 

Liang Cz'i-cz'ao był również rodem z Kuangtungu i pochodził z gentry; 
otrzymał staranne wykształcenie w literaturze klasycznej i wykazał już we 
wczesnej młodości wybitne zdolności. Stał się uczniem K'ang Ju-wei w la­
tach 1891—1893. Liang posiadał wielki dar jako pisarz, zwłaszcza publi­
cysta, stając się być może najbardziej wpływową osobą w tej dziedzinie 
aż do 1911 r. W latach do 1898 r. poglądy jego pokrywały się na ogół 
z ideałami K'anga; Liang prawdopodobnie rozwinął je szybciej i dalej, 
aby dojść ostatecznie do całkowitego porzucenia konfucjanizmu. Podobnie 
jak K'ang, pozostawał też pod znacznym wpływem Nauki Zachodniej, tak 
jak była ona przekazywana m. in. przez tłumaczenia i komentarze pióra 
Jen Fu. 

Czang Czy-tung też pozował na zwolennika reform; w 1898 r. wydał 
pod swoim nazwiskiem bardzo znaną i szeroko rozprowadzoną pracę pt. 
Zachęta do nauki. Aczkolwiek podkreślał niezbędność zwiększenia oświaty 
i wypowiadał się za rozwojem gospodarczym, faktycznie sprzeciwiał się 
ideom reformy wysuwanym przez grupę K'ang Ju-wei, podtrzymywał ab­
solutyzm ts'ingowski i sprzyjał wzmocnieniu neokonfucjanizmu. Jego wcze­
śniejsze poparcie reformatorów zmieniło się później na jadowity sprzeciw. 
Gdy Tz'u Si dokonała stłumienia ruchu reformatorskiego, Czang, wieczny 
oportunista, był jednym z pierwszych do złożenia jej gratulacji i namawiał 
ją do podjęcia surowych represji. Co się tyczyło Jüan Szy-k'ai, rzeczywista 
istota jego „postępowości" miała się okazać w pełni podczas okresu Stu 
Dni Reform. 

Pekiński oddział stowarzyszenia reformatorskiego został stosunkowo 
szybko rozwiązany przez reakcyjnych biurokratów stolicy. Oddział w Szang­
haju zdołał jednak kontynuować swoją działalność w innej postaci oraz 
rozpocząć wydawanie pisma „Szy Wu Pao" („Sprawy Bieżące"), które 
istniało aż do 1898 r. i wywierało znaczny wpływ. Właśnie te formy dzia­
łania — organizowanie klubów reformatorskich oraz publicystyka — sta­
nowiły główną treść ruchu reformatorskiego aż do czerwca 1898 r. W ciągu 
trzech lat założono 24 kluby, 18 szkół i 8 wydawnictw, które przyczyniły 
się do rozpowszechnienia poglądów reformatorskich wśród coraz szerszych 
kręgów inteligencji. Jednym z najwcześniejszych było pismo w Tientsinie, 
w którym brał udział Jen Fu. W 1897 r. opublikował on w nim swój słyn­
ny przekład Ewolucji i etyki Huxleya, dzieła, które wywarło olbrzymie wra­
żenie na jego czytelnikach. Jen Fu, który był wielbicielem Spencera, upięk­
szał swoje tłumaczenia, pisane w języku klasycznym z użyciem nawet archai-
zującego stylu, rozbudowanymi komentarzami, w których wykładał własne 



poglądy dotyczące Nauki Zachodniej, a zwłaszcza swoje skłonności do 
socjaldarwinizmu. Przekłady Jen Fu (później tłumaczył również dzieła Mon­
teskiusza, Adama Smitha, J. S. Milla itd.) otwierały okna Chin na myśl 
europejską, a jego wpływy w owych latach były tak znaczne, jak i utalen­
towanych utworów propagandowych Liang Cz'i-cz'ao. Jen Fu, aczkolwiek 
sympatyzował z ogólnymi ideami reform, pozostawał jednak na uboczu 
i nigdy nie stał się aktywnym uczestnikiem ruchu. 

Jedna z najszybciej rozwijających się grup reformatorskich znajdowała 
się w Hunanie, a jej aktywność była w dużej mierze związana z działalnością 
T a n Sy-t'unga, na pewno jednego z najzdolniejszych i najbardziej postę­
powych, a być może i najbardziej urzekających ze wszystkich przywódców 
ruchu reformatorskiego. Tan, rodem z tej prowincji, był synem dostojnika 
ts'ingowskiego. Otrzymał on również tradycyjne wykształcenie, lecz jego 
niezależny duch i ciekawość intelektualna nie skłaniały go do podjęcia 
zwykłej kariery w biurokracji państwowej. Oczytany był szeroko, a jego 
zainteresowanie Nauką Zachodnią sięgało wczesnej młodości. T a n po­
siadał też spekulatywny umysł, był uzdolnionym pisarzem z wyraźną skłon­
nością do rozważań filozoficznych. Jego dzieło Żen Sü {Badanie ludzkości 
lub może lepiej: O humanitaryzmie, w ujęciu Tana słowo żen zatraciło 
swoje pierwotne konfucjańskie znaczenie), napisane w 1896 r., również 
upoważnia go do zajęcia miejsca w dziejach myśli chińskiej. Jest to także 
swoista próba dokonania syntezy buddyzmu, konfucjanizmu, chrześcijań­
stwa i Nauki Zachodniej, osobliwa mieszanina, w której najbardziej no­
woczesne poglądy znajdują się obok wiary w walidność i głębokie znacze­
nie I Czing (Księgi Zmian). Lecz T a n faktycznie odrzucił dużą część ba­
lastu konfucjańskiego, głównie wszystko to, co dotyczyło usankcjonowania 
istniejących stosunków feudalnych, zwłaszcza rodzinnych. 

T a n znalazł się pod wpływem idei K'ang Ju-wei w 1895 r. i odtąd uwa­
żał się za jego zwolennika. Odegrał też kluczową rolę w rozprzestrzenianiu 
poglądów reformatorskich w Hunanie. Przy pomocy szeregu względnie po­
stępowych dostojników, w tym gubernatora Cz'en Pao-czena (1831— 1900) 
założone zostało w 1897 r. Nan Süe Huei (Południowe Stowarzyszenie 
Reformatorskie), które miało skupić wszystkich zwolenników reform w Chi­
nach Południowych i do 1898 r. Uczyło około 1000 członków. Reformatorzy 
równocześnie założyli szkołę — Akademię Zagadnień Współczesnych — 
w której głównym wykładowcą stał się Liang Cz'i-cz'ao. Wydano również 
dziennik, pierwszy w Hunanie, szerzący ich idee. 

W swoich zapatrywaniach T a n Sy-t'ung pozostawał również pod wpły­
wem Wang Fu-czy (patrz s. 372), co znalazło odbicie w jego zdecydowanie 
antymandżurskich poglądach, w odróżnieniu zarówno od K'ang Ju-wei,. 



jak i Liang Cz'i-cz'ao, wypowiadających się za współpracą Mandżurów 
i Chińczyków. Ogólnie rzecz biorąc, Tan definitywnie skłaniał się bardziej 
ku ideom demokratycznym niż inni przywódcy reformatorscy, dochodząc 
też do stanowiska antymonarchicznego. Było charakterystyczne, iż sym­
patyzował z antyts'ingowskimi zamierzeniami tajpingów. Był on także bar­
dziej daleko idącym rzecznikiem konsekwentnego programu reformator­
skiego, całkowitej modernizacji, tj „okcydentalizacji" Chin we wszystkich 
dziedzinach, a zwłaszcza w politycznej. Hunański ruch reformatorski 
stał się obiektem szczególnie zawziętej nienawiści ze strony większości gen-
try tej prowincji, co wykazał też jego późniejszy los. 

Platforma polityczna reformatorów była dość zawężona; ich wizja mo­
dernizacji w tej sferze nie przekraczała granic monarchii konstytucyjnej. 
Pod tym względem, jak i pod wieloma innymi, podstawowym wzorem dla 
grupy K'ang Ju-wei była Japonia w dobie po restauracji Meiji oraz reformy 
Piotra I. K'ang napisał książki o obydwu tych zjawiskach; w 1898 r. za­
prezentował je Kuang Sü, który je uważnie przestudiował. W swoim me­
moriale do cesarza z 29 stycznia 1898 r. K'ang pisał: „Usilnie proszę Jego 
Cesarską Mość, aby przyjął cele Piotra Wielkiego w Rosji za nasze cele 
i wziął restaurację Meiji w Japonii za model naszej reformy. Czas i miejsce 
jej reform nie są odległe, a jej religia i obyczaje są nieco do naszych po­
dobne. Jej powodzenie jest niewątpliwe, można łatwo pójść za jej przy­
kładem". 

W warunkach ts'ingowskiej monarchii absolutystycznej jednak nawet 
taki program był doprawdy wielkim krokiem naprzód i poważnym wyzwa­
niem rzuconym klasie panującej i jej „nienaruszalnym" prawom. Ograni­
czoność programu reformatorskiego przejawiała się też w wybranych spo­
sobach działania; zasadniczym celem było, tak jak na to wskazywał model 
japoński, wprowadzenie wszystkich zmian przez samego władcę przy po­
mocy małej grupy światłych doradców. Tym samym działanie było po­
myślane jako wyłącznie odgórne, a w koncepcji tej krył się też, zważywszy 
układ sił na dworze pekińskim, zamysł dokonania przewrotu pałacowego, 
który całkiem prawdopodobnie również zaprzątał umysły reformatorów. 
Brakowało zaś miejsca w ich planach dla akcji masowej lub uczestnictwa 
ludności na wielką skalę, a z pewnością dla insurekcji chłopskiej na modłę 
tajpingów. Nie było to zapewne rzeczą przypadku. K'ang Ju-wei sam np. 
pochodził z rodziny, która wzięła aktywny udział w walce przeciwko ru­
chowi tajpingowskiemu. Stąd też program reformatorski nie przewidywał 
także wprowadzenia żadnych istotnych zmian do stosunków agrarnych, 
tj. w samej bazie chińskiego społeczeństwa feudalnego. W jego koncepcjach 
ekonomicznych poświęcono jednak dużo uwagi środkom, które ułatwiłyby 



rozwój rodzimego kapitalizmu chińskiego i umożliwiłyby mu konkurencję 
z wpływami i penetracją imperializmu. 

Jednym z zasadniczych celów reformatorów było zapobieżenie nadcią­
gającemu rozczłonkowaniu Chin i ich zniknięciu jako zorganizowanej 
jednostki politycznej. Omawiając ten aspekt K'ang Ju-wei powoływał się 
często na losy takich krajów, jak Indie. Wspominał również szereg razy, 
jak i Liang Cz'i-cz'ao, los Polski, która nie okazała się zdolna dokonać 
na czas odpowiedniej reformy. K'ang napisał specjalną pracę pt. Notatki 
o rozbiorach i upadku Polski, którą przedstawił cesarzowi w lipcu 1898 r. 
We wstępie do niej pisał: „Nie potrafię czytać spokojnie dziejów Polski 
i zmuszony jestem od czasu do czasu przerywać czytanie, gdyż łzy zale­
wają mi oczy. Przeżywałem tragiczny los narodu i króla polskiego i my­
ślałem o przyszłości Chin". Tym samym reformatorzy przeciwstawiali się 
agresji mocarstw imperialistycznych, lecz równocześnie byli zdania, iż Chi­
ny są jeszcze zbyt słabe, aby stawiać czoła tej groźbie wyłącznie przy po­
mocy własnych sił. Dlatego też usiłowali znaleźć sprzymierzeńców wśród 
mocarstw, tj wykorzystać poparcie tych, których uważali za mniej niebez­
piecznych w danej chwili, Wielkiej Brytanii i Japonii, przeciwko temu 
mocarstwu, które uznawali za najgroźniejsze, Rosji carskiej. Jednocześnie 
odnosili się bardzo krytycznie do dotychczasowej polityki ts'ingowskiej 
usiłowania grania na sprzecznościach mocarstw. Sojusz zawarty przez 
Tz'u Si i jej ugrupowanie z Rosją oraz poparcie caratu dla reżymu ts'ing-
owskiego stanowiły oczywiście główny powód tego, że zarówno grupa 
K'ang Ju-wei, jak i stronnictwo cesarza zajęły stanowisko antyrosyjskie. 
Ich nadzieje na uzyskanie poparcia od Anglików i Japończyków okazały 
się jednak, mimo wyrazów pewnego zainteresowania, a nawet rzekomej 
sympatii z ich strony, w momencie kiedy pomoc mogła być rzeczywiście 
potrzebna, daremne i nieco naiwne. Reformatorzy dokonali jednak wiel­
kiego kroku naprzód w przełamaniu kompleksu Państwa Środka i w zro­
zumieniu, iż Chiny były teraz tylko jednym z wielu krajów na świecie 
a w dodatku, otoczonym przez szereg państw o wiele od siebie silniejszych. 

STO DNI REFORM 

Następna faza agresji imperialistycznej przeciwko Chinom — zagarnię­
cie Kiaoczou przez Niemcy oraz Port Artura przez Rosję — przyczyniła 
się właśnie, przez podkreślenie niebezpieczeństwa dla samego istnienia kra­
ju, do nowego przypływu ruchu reformatorskiego. K'ang Ju-wei udał się 
w grudniu 1897 r. do Pekinu i przedstawił cesarzowi następny, piąty z ko­
lei, obszerny memoriał, w którym nawoływał do natychmiastowego wpro-



wadzenia w życie programu reform. Memoriał był w dalszym ciągu zbyt 
śmiały, aby dworzanie odważyli się nawet przekazać go władcy. Jego nas­
tępny, szósty, elaborat został jednak nieco stonowany i niektórzy dostoj­
nicy ze stronnictwa cesarza dopilnowali, aby tym razem doszedł on wreszcie 
do Kuang Sü. 

Najaktywniejsi z reformatorów skupili się obecnie w Pekinie; w kwietniu 
1898 r. zorganizowali oni Pao Kuo Huei (Stowarzyszenie Ratowania Oj­
czyzny), którego działalność szybko rozprzestrzeniła się na inne największe 
miasta. Aczkolwiek ilość członków była stosunkowo ograniczona, a sto­
warzyszenie stało się wkrótce obiektem ataków ze strony reakcyjnych biu­
rokratów, posiadało ono już wszystkie cechy partii politycznej. Szereg 
czołowych reformatorów, w tym K'ang Ju-wei, otrzymało teraz niższe 
stanowiska w administracji i tym samym znalazło się w nieco dogodniej­
szym położeniu, aby starać się przedstawić cesarzowi swoje poglądy. 11 
czerwca Kuang Sü ogłosił swój słynny edykt, w którym proklamował nie­
zbędność szeregu reform. Ten edykt oznaczał początek tzw. Stu Dni Re­
form, jednego z najbardziej dramatycznych i doniosłych epizodów w no­
wożytnych dziejach Chin. 

16 czerwca K'ang Ju-wei został przyjęty po raz pierwszy przez cesarza; 
audiencja trwała całkiem bez precedensu przeszło pięć godzin. Jej wynikiem 
było m. in. to, iż wpływy reformatorów na młodego, 27-letniego władcę 
stały się odtąd dominujące. Cała litania przeszło 60 edyktów przez nich 
przygotowanych, a przez Kuang Sü ogłoszonych, wypływała na świat nie­
przerwanym strumieniem; prawie cały też ich program został w owych 
proklamacjach zawarty. Edykty dotyczyły niemal wszystkich aspektów ts'in-
gowskiego rządu i administracji. Nawoływano do zmiany istniejącego sys­
temu egzaminów (zniesienie „ośmionożnego eseju") oraz ustanowienia no­
wego systemu oświaty wraz z założeniem uniwersytetu w stolicy, opartego 
na równorzędnym korzystaniu z Nauki Zachodniej i ksiąg klasycznych. 
Administracja na szczeblu centralnym miała być zreorganizowana, mnóstwo 
stanowisk synekuralnych zniesionych, bezużyteczne armie chorągwi po­
ważnie zredukowane, a pasożytniczy ich członkowie mandżurscy winni 
otrzymać prawo do zajęcia się pracą. Równocześnie rozwój gospodarczy 
miano pobudzić m. in. przez ustanowienie Ministerstwa Górnictwa i Kolei 
oraz Ministerstwa Rolnictwa, Przemysłu i Handlu. Założono Rządowe 
Biuro Tłumaczeń w celu udostępnienia Nauki Zachodniej. Finanse rządowe 
podlegałyby ścisłej kontroli i rewizji. Miano zorganizować Milicję Naro­
dową oraz przystąpić do przebudowy całego systemu obronnego kraju. 
Wolność stowarzyszenia oraz prasy miała być zapewniona, a prawo zgła­
szania petycji bezpośrednio do cesarza zagwarantowane. 



Aczkolwiek edykty poruszały wiele spraw politycznych, zabrakło czasu 
na sformułowanie podstawowego celu reformatorów — ogłoszenia przez 
cesarza konstytucji i powołania parlamentu, które stanowiłoby inaugurację 
nowej monarchii konstytucyjnej. Ogólnie rzecz biorąc, proklamowanie sze­
regu swobód demokratycznych stanowiło, w szczególności w zestawieniu 
z autokracją ts'ingowską, najwybitniejszą cechę edyktów reformatorskich. 

Cesarz i jego grupa reformatorskich doradców mogli wydawać edykty, 
wprowadzenie ich w życie było jednak całkiem czymś innym. Z wyjątkiem 
Hunanu wszyscy dostojnicy w pozostałych prowincjach wyrażali najwyżej 
gołosłowne poparcie i nie czynili niczego, aby edykty realizować, czekając 
na wynik walki o władzę w Pekinie, gdyż co do jej nieuchronności nie 
mieli żadnych wątpliwości. Cesarz zdawał sobie z tego całkiem dobrze spra­
wę i przeszło 20 edyktów skierowanych było przeciwko sabotującym pro­
gram reformatorski biurokratom. 

Reakcyjne ugrupowanie z Tz'u Si na czele faktycznie rozpoczęło przy­
gotowanie do przeciwdziałania od samego początku okresu Stu Dni. Już 
15 czerwca cesarzowa wdowa zmusiła Kuang Sü, aby zgodził się na dymi­
sjonowanie Weng T'ung-ho, jego najbardziej zaufanego zwolennika wśród 
dostojników Pekinu. Jednocześnie mianowała ona swojego starego fawo­
ryta, Żung-lu, na stanowisko gubernatora generalnego Czyli i głównodo­
wodzącego trzech armii Peijang, stacjonowanych w tej prowincji, a więc 
Armii Kansu, pod dowództwem Tung Fu-sianga (1839—1908), Armii 
„Wu I" pod dowództwem Nie Szy-cz'enga (?—1900) oraz Nowej Armii 
Juan Szy-k'ai. Ta ostatnia była najważniejsza, gdyż stanowiła jedyną jedno­
stkę dobrze zaopatrzoną w nowoczesną broń i wyszkoloną na modłę euro­
pejską. Równocześnie Tz'u Si posiadała w dalszym ciągu całkowitą kontrolę 
nad najwyższym ciałem rządowym, Wielką Radą, gdzie większość członków 
składała się z jej reakcyjnych popleczników, jak np. Mandżurowie Kang-i 
oraz Jü-lu. 

Usiłując obejść powyższych dostojników ze stronnictwa Tz'u Si, Kuang 
Sü mianował czterech młodych reformatorów na stanowiska sekretarzy 
Wielkiej Rady; byli to Jang Żui (1857- 1898), Lin Su (1875- 1898), Liu 
Kuang-ti (1859— 1898) oraz T a n Sy-t'ung, którzy mieli teraz wziąć pracę 
tego ciała w swoje ręce. Przewodnim duchem tej grupy i najśmielszym ze 
wszystkich reformatorów był sam Tan. Należy zwrócić uwagę na istotny 
fakt, iż wszyscy reformatorzy - z jedynym wyjątkiem samego Kuang Sü — 
byli Chińczykami, gdy natomiast ostoją frakcji Tz'u Si byli przeważnie 
dostojnicy mandżurscy. 

Kuang Sü i grupa reformatorów nie byli nieświadomi grożących im 
niebezpieczeństw oraz spisków reakcjonistów. Myślano nawet o przenie-



sieniu stolicy do rejonu w pobliżu Szanghaju, aby oderwać się od reakcyjnego 
środowiska Pekinu; wzmocniłoby to wielce pozycję reformatorów i ich 
„zsinizowanego" cesarza. Wiedzieli oni też — i jak najbardziej słusznie — 
że jedna z ich podstawowych trudności polegała na braku własnej siły 
zbrojnej. Aby temu przeciwdziałać, wypracowano wpierw plan utworzenia 
nowej Gwardii Cesarskiej; potem uważano za stosowne szukać pomocy 
Jüan Szy-k'ai, którego zarówno rzekomo postępowe poglądy, jak i stra­
tegiczna pozycja dowódcy Nowej Armii wydawały się dobrą zapowiedzią 
dla reformatorów. Nagląca potrzeba działania w owej sytuacji była jeszcze 
wyraźniej widoczna, gdy 11 września jeden z cenzorów, namówiony do tego 
przez ugrupowania reakcyjne, złożył memoriał, w którym domagał się za­
aresztowania i stracenia głównych reformatorów — K'ang Ju-wei i Liang 
Cz'i-cz'ao. 

Plan detronizacji Kuang Sü podczas zaprojektowanej na październik 
podróży do Tientsinu był już w istocie rzeczy dalece zaawansowany. Ce­
sarz jednakże też się o nim dowiedział i 14 września zwrócił się do swoich 
reformatorskich doradców, aby znaleźli sposób wybrnięcia z owego kry­
tycznego impasu. Pomysł posłużenia się Jüan Szy-k'ai został teraz uru­
chomiony. 16 września Jüan został przyjęty przez cesarza na audiencji; 
obiecał władcy swojemu całkowite, lojalne poparcie i został z miejsca mia­
nowany wiceministrem do spraw ćwiczenia wojsk. Nikt nie zwrócił jednak 
należytej uwagi na mądry i głęboki sąd o tym człowieku, wydany wcześniej 
przez Weng T'ung-ho, który stwierdził, iż jest on „próżny i nieszczery". 

18 września, zgodnie z zaleceniem cesarza, T a n Sy-t'ung odbył tajne 
spotkanie z Jüan Szy-k'ai i poprosił go, aby użył on swoich sił zbrojnych 
dla dopomożenia cesarzowi przeciwko spiskom reakcjonistów, m. in. przez 
dokonanie zabójstwa Żung-lu i sprowadzenie swojej własnej armii do Pe­
kinu w celu obezwładnienia Tz'u Si i jej frakcji (istnieją dwie, całkowicie 
różniące się relacje dotyczące tego słynnego spotkania; jedna pióra Jüan 
Szy-k'ai oraz druga, bez wątpienia o wiele bliższa prawdy, napisana przez 
Liang Cz'i-cz'ao). Juan Szy-k'ai udał, iż zgadza się w pełni na wyłożoną 
propozycję i obiecał swoją pomoc. Zaraz potem pospieszył do Tientsinu, 
gdzie zdradził cały plan Żung-lu. Ten zaś natychmiast zadepeszował wszys­
tko Tz'u Si i wyruszył bezzwłocznie specjalnym pociągiem do Pekinu z od­
działem wybranych żołnierzy. Cała reakcyjna koteria została teraz zebrana 
przez Tz'u Si w jej rezydencji w Pałacu Letnim i „poprosiła" ją o ponowne 
objęcie steru władzy. 

Wczesnym świtem 21 września Tz'u Si w asyście głównego eunucha 
Li Lien-jinga oraz żołnierzy mandżurskich z Gwardii Cesarskiej udała się 
do Pałacu Cesarskiego w Pekinie, już otoczonego przez oddziały wojska 



wierne Żung-lu. Kuang Su, który nawet nie podejrzewał, iż został zdradzo­
ny, zaaresztowano wraz z tymi z jego otoczenia, którzy pozostali mu wierni. 
Przez większą część życia był potem więziony w małym, odosobnionym 
pawilonie na jeziorze leżącym wewnątrz Miasta Zakazanego. Wydano też 
natychmiast rozkaz aresztowania i stracenia wszystkich przywódców refor­
matorskich. K'ang Ju-wei, który opuścił Pekin o dzień wcześniej, za namową 
zresztą cesarza, zdołał zbiec przy współpracy Anglików; Liang Cz'i-cz'ao 
też uniknął ujęcia dzięki pomocy Japończyków. Pozostali reformatorzy byli 
jednak wkrótce schwytani; T a n Sy-t'ung odmówił ucieczki, aczkolwiek 
miał ku temu sposobność. Wpierw usiłował, lecz bezskutecznie, uratować 
i wydostać cesarza z niewoli; później, z niewzruszonym spokojem, ocze­
kiwał aresztu i pewnej śmierci, oświadczając, iż ponieważ jeszcze nikt krwi 
swojej nie uronił za reformy, bez czego nie ma nadziei dla Chin, chce być 
pierwszym, który to uczyni. 

We wczesnych godzinach rannych 28 września Tan Sy-t'ung i pięciu 
innych — Jang Żui, Lin Sü, Liu Kuang-ti, Jang Szen-siu (1849— 1898, je­
den z cenzorów reformatorskich), K'ang Kuang-żen (1867— 1898, młodszy 
brat Ju-wei) — zostało straconych przez Mandżurów, aby zająć zaszczytne 
miejsce w historii swojej ojczyzny jako Sześciu Szlachetnych Mężów {czün 
tzu) — Męczenników Reformy 1898 r. Wszystkich innych jej uczestników 
w stolicy, którym nie udało się zbiec, także zaaresztowano i skazano na 
ciężkie wyroki więzienia lub zesłania. W ciągu miesiąca wszystkie reformy 
postulowane w edyktach zostały zniesione. Władzę reakcji w pełni odres­
taurowano; Żung-lu, Jüan Szy-k'ai i inni spiskowcy otrzymali należyte wy­
nagrodzenie. 

POKŁOSIE STU DNI 

Ruch reformatorski poniósł klęskę z wielu przyczyn; jedną z najistot­
niejszych stanowił zacięty sprzeciw w stosunku do jego programu ze 
strony znakomitej większości warstwy uczonych-dygnitarzy, których dążenie 
do zachowania istniejącego status quo było bezpośrednio zagrożone jego 
postanowieniami. Liang Cz'i-cz'ao podsumował ten aspekt następująco: 
„Reformatorzy urazili uczucia paru setek członków Akademii Hanlin, paru 
tysięcy czin szy [najwyższy stopień w egzaminach], kilku dziesiątków ty­
sięcy czu żen [drugi stopień] oraz paru milionów siu ts'ai [najniższy stopień] 
i dyplomowanych. Wszyscy ci ludzie zjednoczyli się dla zaatakowania 
reformy". 

Nie chodziło jednak przecież tyle o obolałe uczucia, ile o zagrożenie 
ich „miskom ryżowym", gdyż właśnie to pobudziło sprzeciw tej potężnej, 



wszechwładnej warstwy — istniejącej i przyszłej biurokracji, tj. całego „Estab­
lishment" ts'ingowskiej monarchii absolutystycznej. Mandżurscy arysto­
kraci i dostojnicy byli niemniej przerażeni wyzwaniem wobec ich władzy, 
implikowanym przez program reformatorski, który zresztą uważali za spisek 
Chińczyków, zmierzający do położenia kresu dominacji mandżurskiej mimo 
faktu, iż reformatorzy, w odróżnieniu od ruchu rewolucyjnego, nie dążyli 
do tego, lecz raczej powoływali się na jedność Chińczyków i Mandżurów, 
zgodnie z ich nieco specyficznymi ideami o działaniu w obronie całej 
„żółtej" rasy. 

Słabości grupy reformatorskiej wywodziły się przede wszystkim ze świa­
domie ograniczonego programu, z ich niechęci do skorzystania z szerokiego, 
masowego poparcia, które mogłoby, oczywiście, doprowadzić do ewentu­
alnego pobudzenia ruchu agrarnego. Taka zaś perspektywa była daleka 
od myśli K'ang Ju-wei i jego zwolenników. Usiłując dokonać rewolucji 
odgórnej, reformatorzy nie zdołali też uzyskać powodzenia w przeciągnięciu 
na swoją stronę jakiejkolwiek znaczniejszej części aparatu państwowego lub 
klasy rządzącej i tym samym znaleźli się osamotnieni oraz bezbronni w obli­
czu kontrataków ugrupowania reakcyjnego i narażeni na druzgocącą klęskę. 

Stosunek mocarstw obcych do ruchu reformatorskiego podczas okresu 
Stu Dni był co najmniej dwuznaczny. Na ogół skłaniały się one do prefe­
rowania zachowania status quo, do dalszego utrzymywania kontaktów 
z takimi „mężami stanu", jak Li Hung-czang, chętnymi, jak to świetnie 
określono, do odgrywania takiej roli, jak Porfirio Diaz w Meksyku, tj. 
ochrony ładu wewnętrznego oraz zapewniania i ułatwiania stałej penetracji 
politycznej i ekonomicznej przez mocarstwa obce. Rosji carskiej zależało 
szczególnie na utrzymaniu przy władzy stronnictwa Tz'u Si, które uważała 
— i słusznie — za swojego służalczego klienta. Natomiast Anglicy i Japoń­
czycy posiadali nieco kontaktów z ruchem reformatorskim, które wyko­
rzystaliby dla własnych korzyści w wypadku, gdyby grupie K'ang Ju-wei 
udało się osiągnąć rzeczywistą władzę. Udzielili jej jednak mało realnego 
poparcia, krytykując nieco sarkastycznie pośpiech wykazywany w dzia­
łaniach reformatorów, udzielając pełnego błogosławieństwa przewrotowi 
Tz'u Si — ma się rozumieć po jego powodzeniu. Skuteczne urzeczywistnie­
nie ogólnego programu modernizacji, które doprowadziłyby do prawdzi­
wego wzmocnienia Chin, było oczywiście sprawą jak najbardziej daleką 
od intencji i myśli obcych polityków, której wszyscy przeciwstawialiby się 
zgodnie. 

K'ang Ju-wei i Liang Cz'i-cz'ao schronili się w Japonii, gdzie też kon­
tynuowali przez pewien czas swoją działalność polityczną. Porażka nie 
wywołała zmiany ich stanowiska; K'ang, za którego, głowę Tz'u Si ofia-



rowała cenę 100 tysięcy tael, pozostawał w szczególności niewzruszony 
w popieraniu monarchii konstytucyjnej oraz w przywiązaniu do Kuang Sü 
i sprzeciwiał się głoszonemu przez Sun Jat-sena programowi rewolucyjne­
mu, nawołującemu do obalenia autokracji ts'ingowskiej oraz ustanowienia 
Republiki Chińskiej. Przeciwstawiał się także wszelkim planom ułożenia 
współpracy z Sunem i jego zwolennikami. Wkrótce obaj działacze przy­
stąpili do założenia Pao Huang Huei (Stowarzyszenie Obrony Cesarza), 
które stało się bardzo aktywne wśród emigracji chińskiej, rywalizując, na 
początku całkiem skutecznie, z organizacją Sun Jat-sena Sing Czung Huei 
(Stowarzyszenie Odrodzenia Chin). 

Organizacja K'ang Ju-wei miała m. in. na celu dosłownie ochronę życia 
cesarza, które znajdowało się w bezpośrednim niebezpieczeństwie, gdyż 
ugrupowanie Tz'u Si gotowe było go unicestwić w każdej chwili, gdyby 
nie obawy przed konsekwencjami politycznymi. Prócz tego K'ang nie od­
rzucił myśli przywrócenia Kuang Sü do władzy. Ostatnią akcją o większym 
znaczeniu w tym okresie, przedsięwziętą przez Pao Huang Huei, był plan, 
ułożony i realizowany przez Tang Ts'ai-cz'anga (1867— 1900), przyjaciela 
T a n Sy-tunga, zorganizowania powstania popierającego cesarza w pro­
wincjach doliny Jangtse. Wśród działań przygotowawczych zorganizowano 
w lipcu 1900 r. w Szanghaju zebranie głównych, obecnych w Chinach przy­
wódców reformatorskich. Zwołany został tu parlament; na prezydenta wy­
brano Jung Winga, na wiceprezydenta Jen Fu, Tang Ts'ai-cz'ang zaś 
został mianowany sekretarzem generalnym. Przystąpiono też do organi­
zowania siły zbrojnej, zwanej Armią Niepodległości, oraz do ustalenia 
współpracy ze stowarzyszeniami tajnymi, w szczególności z Ko Lao Huei. 

Nieprzestrzeganie niezbędnych zasad konspiracyjnych doprowadziło do 
ujawnienia planów i ujęcia głównych przywódców ruchu w sierpniu 1900 r. 
Tang Ts'ai-cz'ang i 19 jego towarzyszy zostało potajemnie straconych na 
rozkaz Czang Czy-tunga, który teraz skwapliwie wkradał się znów w łaski 
Tz'u Si. Znaczna liczba, około stu innych członków ruchu reformatorskiego 
w Hupei oraz najwybitniejszych jego przedstawicieli w Hunanie (także 
około stu), została również uśmiercona. Wszyscy byli postępowymi inte­
ligentami, pierwszymi — po Sześciu Męczennikach 1898 r. — w tak nie­
zwykle długim szeregu tych, którzy mieli w ciągu następnego pół wieku 
oddać życie za wyzwolenie swojej ojczyzny. 

Ruch reformatorski poniósł całkowitą klęskę. Niemniej jednak w no­
wożytnej historii Chin posiada niezwykle doniosłe znaczenie, m. in. dzięki 
podjętej przezeń śmiałej krytyce feudalnej autokracji ts'ingowskiej i jego 
walce przeciwko dalszemu ujarzmianiu Chin przez mocarstwa imperialis­
tyczne. Losy tego ruchu dały niezmiernie dużo do myślenia najświatlejszym 



umysłom Chin; ucząc się odeń i wyciągając też wnioski z jego błędów 
i ograniczoności, miały one skupić się wokół Sun Jat-sena i jego rewolu­
cyjnego, republikańskiego programu. Odwaga zaś, poświęcenie i ideowość 
takich przywódców ruchu reformatorskiego, jak T a n Sy-t'ung, stały się 
źródłem natchnienia dla przyszłych pokoleń chińskich rewolucjonistów. 



XXXV. RUCH I HO T'UAN 

T Ł O O G Ó L N E 

O D KONIEC XIX w. Chiny pod pano­
waniem Ts'ingów stanęły w obliczu stale narastającego kryzysu, wypływają­
cego z całego szeregu czynników. Stłumienie ruchu reformatorskiego ozna­
czało przywrócenie do władzy bezdennie reakcyjnego stronnictwa cesarzo­
wej wdowy i postawiło reżym ts'ingowski w wewnętrznopolitycznym impa­
sie. Równocześnie zwiększony nacisk mocarstw imperialistycznych w latach 
po wojnie chińsko-japońskiej wywarł podwójny efekt dalszego podmino-
wywania prestiżu panowania mandżurskiego oraz pobudzania rosnącego 
sprzeciwu ludności chińskiej, zwłaszcza na tych obszarach, gdzie dokony­
wała się najaktywniejsza penetracja obca. Owa opozycja z kolei wzmagała 
się wskutek różnych trudności gospodarczych, z których wiele wynikało 
właśnie z tejże penetracji obcej. Tak np. całe brzemię odszkodowań zostało 
przerzucone na ludność w formie zwiększonych podatków, a rząd faktycznie 
znajdował się u progu bankructwa. Jednocześnie podczas ostatnich trzech 
lat tego stulecia Chiny Północne zostały nawiedzone przez szereg klęsk 
żywiołowych, jak niezmiernie poważny wylew Rzeki Żółtej w 1898 r., który 
doprowadził do masowego głodu. Wszystko to wywoływało szerokie nie­
zadowolenie wśród chłopstwa tych obszarów, w szczególności silne w Szan­
tungu, znanym ze swojej powstańczej przeszłości, w wyniku czego nastąpiło 
spotęgowanie aktywności stowarzyszeń tajnych, tradycyjnej formy buntów 
chłopskich. 

Charakterystyczne dla tego okresu było jednak to, że o ile w przeszłości 
buntownicza działalność chłopów była zawsze przede wszystkim skierowana 
przeciwko władzom oraz gentry na wsi, tym razem w wyniku zwiększania 
agresywnych poczynań mocarstw obcych ruch ludowy wymierzony został 
również przeciwko cudzoziemcom. W ciągu ostatniego dziesięciolecia było 
wiele tego przykładów, jak rozległe antymisjonarskie rozruchy w dolinie 



Jangtse w 1891 r., podobne w Sycz'uanie w 1895 r. i w szeregu innych 
prowincji w 1898 i 1899 r. Ruch antycudzoziemski stanowił zasadniczo 
żywiołową reakcję ludności chińskiej na grabieże mocarstw, patriotyczną 
obronę kraju, stojącego na krawędzi rozbiorów, oraz odbicie rosnącego 
poczucia świadomości narodowej. 

Antycudzoziemski aspekt ówczesnego ruchu chłopskiego przybrał rów­
nież zabarwienie antychrześcijańskie, co też było zjawiskiem nowym. Nic 
ma prawie żadnych wątpliwości, iż dla znakomitej większości chłopów 
Chin Północnych działalność misjonarska stanowiła główną, najprawdopo­
dobniej jedyną formę penetracji obcej, z którą mieli oni bezpośredni kon­
takt; tym samym ogólne oburzenie, spowodowane wtargnięciem imperia­
listów, nie mogło nie przyjąć jednocześnie charakteru antychrześcijańskiego, 
ponieważ chrześcijaństwo i jego rzecznicy zostali w poważnym stopniu 
zdyskredytowani, w mniemaniu znacznej większości Chińczyków, przez 
ścisłe powiązania z mocarstwami oraz ich agresją. Wszystkie wspomniane 
poprzednio negatywne aspekty działalności misjonarskiej, które doprowa­
dziły do incydentu tientsińskiego w 1870 r., istniały w dalszym ciągu, lecz 
w skali o wiele większej, gdyż ich zasięg oraz liczba nawróconych Chiń­
czyków wzrosły znacznie w ciągu ostatnich trzech dekad XIX w. Do 1898 r. 
było w Chinach 4600 misjonarzy — prawie 3900 protestanckich, reszta ka­
tolickich; liczbę Chińczyków chrześcijan szacowano na około 700 tys., 
w tym pół miliona katolików. Tak więc istniały o wiele poważniejsze źródła 
nieustannych tarć między misjonarzami i ich zwolennikami a przytłacza­
jącą niechrześcijańską większością ludności. 

GENEZA I ISTOTA RUCHU I HO T'UAN 

Działalność chińskich stowarzyszeń tajnych była — jak wiadomo — zja­
wiskiem znamiennym w warunkach panujących podczas reżymu ts'ingow-
skiego już od końca XVIII w. Aczkolwiek Mandżurom udało się stłumić 
powstania prowadzone przez te stowarzyszenia, nie byli oni nigdy w stanie 
wyplenić ich całkowicie, zwłaszcza dlatego, iż wywołujące je warunki spo­
łeczne nie uległy żadnej zmianie. Tym samym zarówno formy organizacyjne, 
jak i ideologia dominujące w tych stowarzyszeniach przetrwały w dalszym 
ciągu, chociaż głęboko zakonspirowane, lecz gotowe wypłynąć znów na 
powierzchnię, w chwili kiedy sytuacja stawała się dostatecznie krytyczna. 
A taka też stała się, bez wątpienia, w latach 1897—1899. 

Stowarzyszeniem mającym obecnie odegrać wybitną rolę było I Ho 
Cz'üan (często i niefortunnie tłumaczone dosłownie jako Sprawiedliwe i Zgo­
dne Pięści, lepiej byłoby Stowarzyszenie — lub Bractwo — Sprawiedliwe); 



początki jego sięgały XVIII w. i zdaniem większości badaczy stanowiło 
ono odgałęzienie słynnego Białego Lotosu. Jego działalność rozprzestrze­
niła się też na dokładnie te same tereny co Biały Lotos w przeszłości, a rów­
nież na terytorium stanowiące w swoim czasie główną ostoję ruchu Nien, 
którego I Ho Cz'üan uważało się za spadkobiercę. Ideologia 1 Ho Cz'üan 
była dość typowa dla chińskich stowarzyszeń tajnych, będąc osobliwą mie­
szaniną wierzeń ludowych, przeważnie taoistycznego i buddyjskiego po­
chodzenia (jednocześnie z dużą ilością zabobonów i praktyk magicznych, 
mających ponoć obdarzyć adeptów nienaruszalnością i nieśmiertelnością) 
oraz ćwiczeń fizycznych. Z owych ćwiczeń obejmujących też gimnastykę 
rytmiczną — z których faktycznie pochodzi judo — oraz ze słowa c z ' ü a n 
(pięść) w nazwie organizacji wywodzi się przydomek nadany przez Euro­
pejczyków temu ruchowi — Bokserzy. 

W początkowym etapie swojego rozwoju ruch I Ho Cz'üan, który 
rozprzestrzenił się szeroko, zwłaszcza w Szantungu, był na ogół przy­
bliżony do wcześniejszych ruchów tego typu, o kierunku jednocześnie 
antydynastycznym i antyfeudalnym. Od samego początku jednak — jak 
wspomniano powyżej — przybrał on też charakter antycudzoziemski 
i antychrześcijański. Z upływem czasu owe nowe cechy ruchu stały się 
dominujące, lecz zmiana ta nie nastąpiła bynajmniej spontanicznie, lecz 
była raczej wynikiem działalności szeregu biurokratów ts'ingowskich, 
dążących do wykorzystania antycudzoziemskich aspektów ruchu w celu 
odwrócenia go od atakowania dynastii i skierowania do działania prze­
ciwko obcokrajowcom. 

W swoim składzie społecznym I Ho Cz'üan pozostawał zasadniczo 
ruchem chłopskim, aczkolwiek brały w nim udział niewątpliwie też i inne 
elementy, jak byli żołnierze, biedota miejska, a nawet niektórzy wywo­
dzący się z gentry. Jednostki bojowe składały się niemal wyłącznie z mło­
dzieży wiejskiej, liczącej znacznie poniżej 20 lat, a czasami nie mającej 
więcej niż 12—13 lat. Ciekawym i wyjątkowym zjawiskiem były osobne 
jednostki złożone z dziewcząt. Organizacja wojskowa I Ho Cz'üan na po­
czątkowym etapie — właściwie nawet przez cały czas trwania ruchu — była 
na ogół dosyć prymitywna, a jej broń, przeważnie dzidy i miecze, całkiem 
niewystarczająca. Warto wspomnieć mimochodem, iż podczas tzw. rewo­
lucji kulturalnej 1966— 1968, Czerwonych Gwardzistów uczono, aby uwa­
żali młodzież I Ho Cz'üan za swoich duchowych przodków; Tientsin np. 
był oblepiony kolorowymi plakatami tej właśnie treści. 

Gdy władze ts'ingowskie stanęły wpierw w obliczu ruchu I Ho Cz'üan, 
skłonne były na ogół uważać go za jeszcze jeden z kolejnych ruchów chłop­
skich, który należy uśmierzyć za pomocą zwykłych metod, tj. siłą zbrojną. 



Było to szczególnie prawdą w pierwszym okresie, gdy ruch pod kierownic­
twem swoich pierwotnych przywódców trzymał się programu walki zarówno 
przeciwko dynastii mandżurskiej, jak i cudzoziemcom. Antycudzoziemski 
aspekt ruchu przybrał przede wszystkim na sile w Szantungu, głównej 
arenie działalności I Ho Cz'üan, ponieważ owa prowincja stała się widow­
nią nowej agresji imperialistów niemieckich, których arogancki tupet i bru­
talne zachowanie jeszcze bardziej pobudziło antycudzoziemskie nastroje. 
Znaczna ilość biurokratów ts'ingowskich w tym rejonie była w związku 
z tym prawie tak samo silnie nastawiona antycudzoziemsko, jak i I Ho 
Cz'üan, a dotyczyło to zwłaszcza Jü-siena, członka mandżurskiego rodu 
cesarskiego i gubernatora Szantungu od marca 1899 r. 

W miarę jak I Ho Cz'üan rozszerzało się na prowincji, podpalając 
kościoły, atakując i zabijając Chińczyków chrześcijan, władze ts'ingowskie 
czyniły pewne próby stłumienia ruchu. Do października 1899 r., gdy nastą­
piło starcie między jednostkami I Ho Cz'üan a wojskami ts'ingowskimi 
w mieście P'ingjüan, uwidoczniły się już oznaki istotnej zmiany polityki 
władz ts'ingowskich wobec I Ho Cz'üan w kierunku tolerowania ich dzia­
łalności, a nawet udzielania im poparcia. Niewątpliwie nie podjęto by ta­
kich decyzji bez wiedzy i zgody samego Pekinu. Wyniki tego przesunięcia 
miały mieć pierwszorzędne znaczenie, w szczególności po aresztowaniu 
i straceniu pierwotnych antydynastycznie nastawionych przywódców ru­
chu. Większość pozostałych członków I Ho Cz'üan, całkiem na pewno za 
namową urzędników ts'ingowskich, była teraz gotowa zmienić swoje hasło 
z antydynastycznego na słynne „Fu Ts'ing, Mie Jang!" („Podtrzymać 
Ts'ingów, Unicestwić Cudzoziemców"). Jednak część I Ho Cz'üan, a rów­
nież nadal istniejąca pierwotna organizacja Biały Lotos, pozostały prze­
ciwne Ts'ingom i kontynuowały swoje wysiłki zmierzające do obalenia pa­
nowania Mandżurów. 

W tym też czasie dokonano zmiany nazwy ruchu, której autorem był 
prawdopodobnie sam Jü-sien, z I Ho Cz'üan na I Ho T'uan; słowo t'uan, 
znaczące „jednostka" lub „związek", implikowało w tym wypadku, iż 
organizacja posiadała na wpół oficjalny status, podobny do lokalnej mi­
licji, prawie zawsze dowodzonej przez gentry, której istnienie władze 
ts'ingowskie od czasu do czasu sankcjonowały, tak jak uczyniły to 
teraz od 1898 r. Niemniej jednak owo przesunięcie w polityce nie było 
wcale sprawą aż tak prostą, gdyż z jednej strony wśród grupy rządzącej 
w Pekinie nie było zgodności poglądów co do dalszej polityki wobec 
I Ho T'uan, a z drugiej zagadnienie 1 Ho T'uan i odniesienia do nich 
stało się fundamentalną kwestią w stosunkach między rządem ts'ingow-
skim a mocarstwami. 



RZĄD TSTNGOWSKI. MOCARSTWA OBCE ORAZ I HO T'UAN 

Sytuacja na dworze pekińskim jeszcze bardziej się skomplikowała w ok­
resie po stłumieniu ruchu reformatorskiego wskutek nowych spisków Tz'u 
Si przeciwko cesarzowi. Zaniechawszy swojej pierwotnej koncepcji pozbycia 
się Kuang Sü za pomocą wygodnej choroby, cesarzowa wdowa przyjęła 
teraz plan, którego autorem był prawdopodobnie Żung-lu, mianowania 
następcą tronu niejakiego P'u-czün, syna Tsai-i, księcia Tuan. Dokonano 
tego w styczniu 1900 r., a detronizację Kuang Sü przewidziano na luty 
tego samego roku. 

Wszystkie te plany zostały jednak pokrzyżowane zarówno wskutek sil­
nych protestów Chińczyków w kraju i za granicą (te ostatnie organizowane 
przez K'ang Ju-wei i jego Stowarzyszenie Obrony Cesarza), jak i nieprzy­
chylnego stosunku do sprawy ze strony mocarstw, którym wcale nie za­
leżało na zbytnim umocnieniu potęgi Tz'u Si. Zwiększyło to wydatnie 
zgorzkniałe, antycudzoziemskie nastroje stronnictwa cesarzowej wdowy — 
zawsze jednak istniejące mimo służalczości, a przypominające właśnie urazę 
sługi wobec wymagającego pana — a w szczególności jego najbardziej 
reakcyjnych członków, zwłaszcza Tsai-i, rozczarowanego w swoich nadzie­
jach, iż syn jego wstąpi na Tron Smoka. 

Na tym tle pomysł wykorzystania I Ho Tuan przeciwko cudzoziemcom 
zjednywał sobie coraz więcej zwolenników w Pekinie; niemniej jednak znacz­
na część biurokratów ts'ingowskich twierdziła, iż I Ho Tuan są w zasadzie 
buntownikami, ostatecznie groźbą dla dynastii, i powinni być dlatego stłu­
mieni. Inni, jak Żung-lu, wtedy głównodowodzący Armii Północnych, wa­
hali się i obawiali w ogóle zajęcia jakiegokolwiek stanowiska. W wyniku 
tych różnych tendencji polityka rządu pekińskiego stała się sprzeczna i nie­
zdecydowana przez większą część tego krytycznego okresu. 

Niezmiernie doniosłym czynnikiem w doprowadzeniu do zaostrzenia 
sytuacji, mającym też ostatecznie przyczynić się do otwartej walki między 
mocarstwami a Chinami, był nieustanny nacisk na rząd mandżurski, sto­
sowany przez korpus dyplomatyczny w Pekinie. Od listopada 1899 r. przed­
stawiciele mocarstw ciągle żądali, aby rząd ts'ingowski skończył z ruchem 
I Ho Tuan ze względu na jego antycudzoziemską działalność oraz ukarał 
urzędników, którzy nie zdołali ruchu stłumić. W wyniku tego nacisku nas­
tąpiło np. 7 grudnia odwołanie Jü-siena z Szantungu; na jego miejsce 
został wysłany Jüan Szy-k'ai, otrzymawszy rozkaz uśmierzenia I Ho Tuan . 
Jüan, zawsze szukający drogi do władzy i bogactw, wykorzystał tę sposob­
ność na to, aby wkraść się w łaski obcokrajowców oraz jednocześnie zwięk­
szyć swoją własną potęgę. Po przeniesieniu swoich wojsk do Szantungu — 



a była to obecnie jedyna dobrze wyposażona i wyszkolona armia w całych 
Chinach — zabrał się do zdruzgotania I Ho Tuan, masakrując ich na 
oślep, zadanie niezbyt trudne, zważywszy dysproporcje w sprzęcie i broni. 
Po osiągnięciu tego „zwycięstwa" Jüan powiększył następnie zarówno siły 
swojej własnej armii, jak i majątek osobisty. 

Rozbite resztki I Ho Tuan zbiegły teraz na północ, aby wedrzeć się 
do stołecznej prowincji Czyli, gdzie szybko wzrosły w siły mimo początko­
wego sprzeciwu władz ts'ingowskich. Tym samym problem, jaką politykę 
należało zastosować w stosunku do nich, stanął teraz przed rządem pekiń­
skim w jeszcze ostrzejszej postaci. Aby wykazać swoje niezadowolenie 
z nacisku mocarstw, Tz'u Si znalazła nowe stanowisko dla Jü-siena, wy­
syłając go na gubernatora do Szansi; miał on później być tu bezpośrednio 
odpowiedzialny za zamordowanie dużej liczby bezbronnych cudzoziemców, 
prawie połowy wszystkich tych, którzy zginęli w nadciągającym całopale­
niu. Należy zauważyć jednak, iż mimo rozszerzenia się antychrześcijańskiej 
i antycudzoziemskiej działalności I Ho Tuan wpierw w Szantungu, a później 
w Czyli, tylko jeden cudzoziemiec został zabity do końca maja 1900 r.; 
był to misjonarz anglikański, S. M. Brooks, zamordowany w Szantungu 
pod koniec grudnia 1899 r., i to nie przez I Ho Tuan, lecz przez członków 
innego stowarzyszenia tajnego. Z drugiej strony palenie kościołów, plądro­
wanie i zabijanie Chińczyków chrześcijan miało miejsce prawie wszędzie, 
dokąd przybyły jednostki I Ho Tuan. 

Po śmierci Brooksa i wejściu I Ho Tuan do Czyli mnożyły się stale 
żądania korpusu dyplomatycznego w Pekinie, aby rząd mandżurski roz­
począł działania przeciwko temu ruchowi. 26 stycznia przedstawiciele mo­
carstw skierowali noty do rządu ts'ingowskiego, nalegając, aby uznał on 
członkostwo w I Ho Tuan za zbrodnię i przystąpił niezwłocznie do uśmie­
rzenia ruchu. Dalsze démarches nastąpiły w lutym i marcu, a już 7 marca 
dyplomaci w Pekinie sugerowali swoim rządom, iż odpowiednia manifes­
tacja siły — przysłanie flot do Taku — byłaby niezbędna dla wywarcia na­
leżytego nacisku na Mandżurów. 

Na tle tych nieustannych żądań ze strony mocarstw polityka rządu 
pekińskiego pozostawała w dalszym ciągu — jak poprzednio — chwiejna 
i sprzeczna. Reakcyjna grupa, na której czele stali Tsai-i, Kang-i — rywal 
Żung-lu i najbardziej zaciekły przeciwnik ruchu reformatorskiego wśród 
członków Wielkiej Rady, osławiony główny eunuch Li Lien-jing oraz wście -
kle ksenofobiczny 80-letni Sü T'ung, otwarcie nawoływała do polityki po­
pierania I Ho Tuan w celu wyparcia cudzoziemców, a potem wyelimino­
wania Kuang Sü. Nie podjęto jednak żadnej decyzji do maja, gdy rozpo­
częły się pierwsze większe tarcia między I Ho Tuan a wojskami ts'ingowski-



mi. Walki toczyły się między jednostkami I Ho T'uan a oddziałami armii 
Nie Szy-cz'enga, jedynej, poza armią Jüan Szy-k'ai, posiadającej nieco no­
woczesnej broni, lecz o wiele gorzej wyszkolonej. Doprowadziły one do 
znacznych strat, w szczególności wśród I Ho Tuan, lecz nie przyczyniły 
się bynajmniej do osłabienia ich działalności, która wzrastała, zwłaszcza 
w rejonach Tientsinu, Paotingu i samego Pekinu. Zasięg ich ataków na 
Chińczyków chrześcijan oraz na własność misjonarską zwiększył się też 
znacznie. 

21 maja korpus dyplomatyczny powrócił do swoich żądań natychmiasto­
wego stłumienia ruchu I Ho Tuan; rząd ts'ingowski wahał się jednak je­
szcze bardziej, m. in. ze względu na wzrost sił i rozszerzenie się I Ho Tuan 
w Czyli. I Ho Tuan obecnie napadali na jeden z obiektów ich nienawiści, 
linię kolejową Pekin-Tientsin, przecinając ją po raz pierwszy 27 maja. 
Spowodowało to, iż korpus dyplomatyczny w Pekinie wezwał następnego 
dnia jednostki straży zbrojnej z Tientsinu dla ochrony poselstw i zażądał, 
aby komunikacja kolejowa między tymi dwoma miastami została zacho­
wana. To właśnie posunięcie spowodowało prawdopodobnie, w większym 
stopniu niż jakiekolwiek inne, wywołanie dals2ego konfliktu, gdyż było 
pierwszym z pasma wydarzeń doprowadzających do tej osobliwej wojny. 
Groźby przedstawicieli obcych nie miały, oczywiście, żadnego wpływu na 
I Ho Tuan; znów zaatakowali oni kolej i teraz też pewna liczba cudzo­
ziemców padła ofiarą, gdyż niektórzy inżynierowie (4— 9) zginęli w walce 
przeciwko nim. 

DZIAŁANIA WOJENNE W CHINACH PÓŁNOCNYCH 

Do początku czerwca 1900 r. scena została przygotowana do działań 
wojennych w Chinach Północnych na dużą skalę i o dosyć złożonym cha­
rakterze. Ruch I Ho Tuan, chociaż już używał swojego hasła „Podtrzy­
mać Ts'ingów, unicestwić cudzoziemców", był w dalszym ciągu obiektem 
ataków ze strony wojsk ts'ingowskich, mimo iż jego główny cel stanowiła 
walka z obcokrajowcami. Cudzoziemcy sami zaś przygotowywali się teraz 
do stłumienia I Ho Tuan, lecz cel ten musiał jednak nieuchronnie dopro­
wadzić do zbrojnego najazdu na kraj i ostatecznie do walki także z armią 
ts'ingowską. W takiej sytuacji można by się spodziewać, iż zostanie osią­
gnięta całkowita jedność działania między wojskami ts'ingowskimi a I Ho 
Tuan do walki ze wspólnym wrogiem. W większości wypadków nic po­
dobnego jednak nie nastąpiło; generałowie ts'ingowscy w dalszym ciągu 
walczyli przeciwko I Ho Tuan, w tym samym czasie gdy przeciwstawiali 
się armiom obcym, posuwającym się naprzód na ziemi chińskiej. Stano-



wiło to przede wszystkim odbicie głębokiej i nie zanikającej nieufności 
dygnitarzy ts'ingowskich do chłopskiego ruchu I Ho Tuan, nieufności, 
która, jeśli już o to chodzi, była w pełni odwzajemniona. 

W pierwszych dniach czerwca walki między I Ho Tuan, które to sto­
warzyszenie już miało posiadać na wpół oficjalny status w Czyli, a armią 
Nie Szy-cz'eng zaostrzyły się jeszcze bardziej, za co Nie został skarcony 
przez Tz'u Si. Ówczesne pełne sprzeczności stanowisko rządu ts'ingowskiego 
wyraźnie zobrazował edykt z 6 czerwca, w którym z jednej strony rząd 
brał I Ho Tuan pod swoją ochronę, a z drugiej nawoływał do ich wytę­
pienia, jeśli mieliby się nadal buntować przeciwko dynastii. Tymczasem 
mocarstwa przeszły od słownych żądań i pogróżek do zbrojnej interwencji; 
16 okrętów wojennych z 7 krajów 4 czerwca przybyło do Taku i pierwsze 
desanty wylądowały dwa dni później. Po otrzymaniu wymaganej straży dla 
ochrony poselstw (około 400 oficerów i żołnierzy) dyplomaci w Pekinie 
zażądali teraz dodatkowej pomocy od swoich sił zbrojnych w rejonie 
Taku. 

Wynikiem powyższych żądań było wysłanie ekspedycji wojskowej pod 
dowództwem brytyjskiego wiceadmirała E. H. Seymoura, który opuścił 
Tientsin 11 czerwca, maszerując w kierunku Pekinu wzdłuż linii kolejowej 
z siłą około 2 tys. ludzi (900 Anglików, ponad 200 Niemców, 200 Rosjan, 
200 Francuzów, 200 Japończyków, 120 Austriaków, 100 Włochów). Po­
suwanie się naprzód tej jednostki zostało wkrótce zahamowane atakami 
znacznych oddziałów I Ho Tuan, niszczących równocześnie tory kolejo­
we, zarówno z frontu, jak i na tyłach ekspedycji, która ostatecznie ugrzęzła 
w połowie drogi do Pekinu. Po zdobyciu przez wojska sojusznicze fortów 
Taku (16 czerwiec) wojska ts'ingowskie też otrzymały rozkaz przeciwsta­
wienia się marszowi Seymoura i przyłączyły się do ataków na jego jednostkę. 
Seymour został zmuszony 18 czerwca do odwrotu; w drodze powrotnej 
zdobył olbrzymi arsenał w Siku w pobliżu Tientsinu, po czym jego siły 
przedarły się przez okrążenie dzięki otrzymanej odsieczy i dotarły do Tien­
tsinu, poniósłszy dosyć duże straty (62 zabitych, 238 rannych). Jak Seymour 
sam później oświadczył, gdyby I Ho Tuan posiadali odpowiednią broń, 
jego ekspedycja zostałaby wycięta w pień. Odwaga chłopców ze wsi była 
doprawdy wielka; szturmowali pozycje wojsk Seymoura wielokrotnie, prze­
ciwstawiając swoje dzidy i miecze karabinom maszynowym i artylerii. Ich 
straty były olbrzymie. 

Tymczasem sytuacja w samym Pekinie stawała się coraz bardziej na­
pięta; 11 czerwca radca poselstwa japońskiego Sugijama został zamordo­
wany przez żołnierza ts'ingowskiego, a 13 czerwca liczne jednostki I Ho 
Tuan weszły do stolicy. Nastąpiły natychmiast na wielką skalę napady 



na kościoły, na Chińczyków chrześcijan i na dostojników ts'ingowskich 
oraz zabijanie, plądrowanie i palenie sklepów. Niektórzy autorzy chińscy 
twierdzą, że do I Ho Tuan przyłączył się teraz motłoch, co stanowiło powód 
tego, iż mająca istnieć poprzednio surowa dyscyplina I Ho Tuan rozpadła 
się po ich wejściu do Pekinu. 

Dwór ts'ingowski, który wyraził cichą zgodę na przybycie I Ho Tuan, 
nadal był niezdecydowany w wyborze ostatecznej polityki. 16 czerwca roz­
poczęła się pierwsza dramatyczna debata na dworze w obecności Tz'u Si 
i Kuang Sü, w której uczestniczyli wszyscy najwyżsi dostojnicy. Wszystkie 
poprzednio wspomniane różnice w poglądach zostały tu przedstawione; 
niektórzy obecni nawoływali do wystąpienia przeciwko I Ho Tuan, inni 
przemawiali za poparciem ich i przygotowaniem się do wojny przeciwko 
mocarstwom, uważając ekspedycję Seymoura za przykład agresji tych mo­
carstw. Sama Tz'u Si zupełnie nie wiedziała, co robić. Ostatecznie, następ­
nego dnia, pod wrażeniem sprawozdania, iż cudzoziemcy ponoć przedsta­
wili czteropunktowe żądania, zawierające też postulat odsunięcia jej od 
władzy i przywrócenia Kuang Sü, wypowiedziała się całkowicie za stron­
nikami I Ho Tuan i wojny. Sprawozdanie było fałszerstwem, prawdopo­
dobnie sporządzonym na rozkaz Tsai-i, najbardziej gorącego zwolennika 
I Ho Tuan wśród reakcyjnych arystokratów mandżurskich. 

Decyzja wystąpienia przeciwko mocarstwom znacznie umocniła się wsku­
tek działań obcych sił morskich, które 16 czerwca przedstawiły ultimatum 
z żądaniem poddania się fortów Taku. Owe forty, które otworzyły ogień 
w swojej obronie na godzinę przed wygaśnięciem ultimatum, następnego 
dnia zaatakowano i zdobyto. Niezwłocznie potem cudzoziemcy rozpoczęli 
swój marsz na Tientsin. Wszystko to zostało definitywnie uznane przez 
rząd pekiński za otwartą deklarację wojny mocarstw przeciwko Chinom 
i nie ma prawie wątpliwości, iż działania te miały kluczowe znaczenie w jej 
przyspieszaniu i wywołaniu. Akcja w Taku spowodowała też — jak wspom­
niano — atak wojsk ts'ingowskich na ekspedycję Seymoura. Innym czyn­
nikiem wpływającym na decyzję Tz'u Si był dalszy wzrost sił I Ho Tuan 
w samym Pekinie; liczyli oni teraz już ponad 30 tys. i stanowili poważną, 
potencjalną groźbę dla dworu mandżurskiego. 

Do 19 czerwca, kiedy wieść o Taku doszła do Pekinu, kości zostały 
rzucone; podjęto decyzję o zerwaniu stosunków dyplomatycznych i ogło­
szeniu wojny oraz poproszono korpus dyplomatyczny, aby opuścił sto­
licę i udał się do Tientsinu. Dyplomaci zażądali przedyskutowania tego 
zagadnienia i negocjacje miały się rozpocząć następnego dnia. W tym celu 
poseł niemiecki baron K. von Ketteler udał się 20 czerwca do Tsung-li 
Jamen; po drodze został zastrzelony przez sierżanta ts'ingowskiego z armii 



Tung Fu-sianga. Jednostka ta, złożona przeważnie z mahometan z Kansu, 
słynęła z braku dyscypliny i skłonności do plądrowania; sam Tung zrobił 
karierę w wyniku zdradzenia swoich towarzyszy, powstańców muzułmań­
skich na Północnym Zachodzie, i przejściu na stronę Mandżurów. 

Tego samego dnia rozpoczęło się oblężenie poselstw, a następnego rząd 
ts'ingowski oficjalnie ogłosił deklarację wojny przeciwko wszystkim ośmiu 
mocarstwom — Wielkiej Brytanii, Francji, Rosji, Niemcom, Stanom Zje­
dnoczonym, Japonii, Austro-Węgrom i Włochom — uczestniczącym w in­
terwencji. Sporządzono podobno również edykt, wysłany do wszystkich 
gubernatorów prowincji, żądając wytępienia cudzoziemców. Jego auten­
tyczność jest jednak dyskusyjna, a twierdzi się, iż niektórzy dostojnicy 
dworscy następnie zmienili słowo „zabić" na „ochronić". Faktem jest, iż 
prawie wszystkie ataki na cudzoziemców miały miejsce po 17 czerwca, tj. 
po zajęciu fortów Taku. 

Oblężenie poselstw trwało 55 dni; aczkolwiek jest ono jednym z naj­
liczniej opisanych wydarzeń w historii nowożytnej, było w istocie rzeczy — 
używając trafnych słów Purcella — tylko „drobnym incydentem w rozle­
głych dziejach Chin". Stanowiło również epizod nieco osobliwy. Poselstw 
broniło 409 oficerów i żołnierzy straży, wspomaganej przez 125 ochotni­
ków; ich straty wynosiły 66 zabitych i 151 rannych. Zważywszy siły, któ­
rymi dysponował rząd ts'ingowski w Pekinie — nie licząc nawet I Ho 
Tuan — poselstwa, jak i katedrę katolicką, będącą obiektem osobnego oblę­
żenia, można było zdobyć, jak to określał Hart, też uczestnik tych wydarzeń, 
w ciągu tygodnia lub dnia, zależnie od chęci. Faktycznie tylko niektórzy 
I Ho Tuan i część Armii z Kansu Tung Fu-sianga wzięli udział w ataku. 
Cała niekonsekwentna i sprzeczna istota polityki Mandżurów została je­
szcze raz odzwierciedlona. 

Poselstwa pozostawały pod obstrzałem do 14 lipca, kiedy nastąpiło 
zawieszenie broni trwające do 29 lipca, od tej zaś daty wznowiono ataki, 
które prowadzono w sposób sporadyczny aż do momentu, gdy Pekin został 
zajęty przez nowy Sojuszniczy Korpus Ekspedycyjny. Podczas oblężenia 
większość artylerii znajdującej się w Pekinie, w tym doskonałe nowe działa 
Kruppa, była w rękach przebiegłego Żung-lu i nie została użyta przeciwko 
poselstwom. Rola Żung-lu w owym okresie jest do dziś dyskusyjna, m. in. 
ze względu na zagadnienie wiarygodności istotnego dokumentu, dotyczą­
cego jego działalności, słynnego pamiętnika dygnitarza ts'ingowskiego Czing-
-szana. Niektórzy autorzy uważają pamiętnik za zręczne fałszerstwo, jego 
zaś tłumacz broni autentyczności tego źródła. 

Wszystkie powyższe osobliwe poczynania wykazywały, iż wielu Man-
dżurom, zwłaszcza samej Tz'u Si, wcale nie zależało aż tak bardzo na walce 



z cudzoziemcami; szukali oni teraz sposobu wybrnięcia z kłopotliwego 
położenia, do którego doprowadziła ich własna polityka, a także nacisk 
mocarstw z jednej strony oraz I Ho Tuan z drugiej. Już 1 lipca Tz'u Si 
wystosowała telegraficznie apel do władców Wielkiej Brytanii, Rosji i Ja­
ponii, prosząc o pomoc w wyjściu z impasu. Każda z depesz była odpowied­
nio ułożona, aby wywołać życzliwą reakcję, a jednocześnie stary chwyt 
grania na rywalizacji mocarstw został jeszcze raz, w sposób całkiem przej­
rzysty, zastosowany. Starania te nie dały jednak żadnych skutków. Owe 
ciągłe wahania również odzwierciedlały zarówno sytuację w kraju, jak i wal­
kę frakcji na dworze. Ta ostatnia zaś spowodowała stracenie 28 lipca 
Juan Cz'anga i Sü Czing-cz'enga, dwóch czołowych wśród dostojników 
przeciwników I Ho Tuan. Charakterystycznym momentem było przesła­
nie przez Tz'u Si zapasów żywności oblężonym dyplomatom przy co naj­
mniej dwóch różnych okazjach (20 i 26 lipca). 

Polityka, którą znaczna większość biurokratów ts'ingowskich chciała 
rzeczywiście prowadzić, została uwidoczniona sytuacją w innych częściach 
kraju, gdzie nie znajdowali się pod silnym naciskiem antycudzoziemskiego 
ruchu I Ho Tuan. Tym samym działania wojenne zostały faktycznie ogra­
niczone głównie do Czyli, aczkolwiek I Ho Tuan przedsięwzięli pewną 
akcję również na Północnym Wschodzie, później wykorzystaną przez carat 
jako wyśmienity pretekst dla dokonania okupacji całej Mandżurii. Uzgad­
niając swoją politykę, bardziej niż prawdopodobnie zainspirowaną wytycz­
nymi samego Żung-lu, gubernatorzy generalni Chin Środkowych i Połu­
dniowych — Li Hung-czang w Dwóch Kuang, Liu K'un-i w Liang Kiang, 
Czang Czy-tung w Hukuang, jak i Jüan Szy-k'ai w Szantungu — ogłosili, 
iż ruch I Ho Tuan stanowił w istocie rzeczy miejscowy bunt antydynas-
tyczny, szybko stłumili wszelką działalność antycudzoziemską na obszarach 
pod swoją kontrolą, doszli do porozumienia z przedstawicielami mocarstw 
na swoim terytorium, współpracowali z nimi i obiecali pełną ochronę cu­
dzoziemców i ich mienia w zamian za nieinterwencję ze strony mocarstw. 
Zignorowali również całkowicie „deklarację wojny" ogłoszoną przez rząd 
pekiński oraz jego apele o pomoc wojskową przeciwko Sojuszniczemu 
Korpusowi Ekspedycyjnemu, podobnie jak wcześniej, w czerwcu, puścili 
mimo ucha prośby Tz'u Si o poparcie dla walki z I Ho Tuan w Pekinie. 

Mistrzem w podejmowaniu powyższej polityki był Juan Szy-k'ai, któ­
ry odpowiadał na błagalne apele Pekinu wiernopoddańczymi obietnicami 
posłuszeństwa, po czym wojska jego z największym spokojem pozostawały 
w dalszym ciągu w Szantungu. Pod koniec wojny Juan zdołał osiągnąć 
już najmocniejsze ze wszystkich gubernatorów stanowisko, zwłaszcza w dzie­
dzinie wojskowej. Jeśli chodzi o Czang Czy-tunga, troszczył się on bardziej 



o uśmierzenie przygotowywanego powstania Armii Niepodległości i stra­
cenie jego przywódców. 

Należy zauważyć, iż zarówno owa niefortunna grupa zwolenników ru­
chu reformatorskiego, jak i K'ang Ju-wei i Liang Cz'i-cz'ao ustosunkowali 
się negatywnie do I Ho Tuan, uważając ich za siłę reakcyjną. Takie samo 
było stanowisko stronników Sun Jat-sena; Sun w szczególności uważał, 
iż I Ho Tuan byli całkowicie narzędziem dynastii mandżurskiej, do któ­
rej obalenia już wtedy nawoływał. Lecz działalność inteligentów okazała 
się nieskuteczna w 1898 r., a teraz chłopi, pozbawieni kierownictwa, mieli 
z kolei doznać klęski. Trzeba było jeszcze ćwierć wieku na to, by te dwie 
siły zdołały dokonać efektywnego zjednoczenia w walce o wolność swojego 
kraju; pół wieku na to, by zdobyć zwycięstwo. 

Porażka ekspedycji Seymoura spowodowała poważną zmianę w planach 
mocarstw, które przewidywały wcześniej łatwy, szybki i zwycięski marsz 
na Pekin. Legenda datująca się z lat sześćdziesiątych, iż parę plutonów 
żołnierzy europejskich mogło swobodnie przemaszerować wzdłuż i wszerz 
całych Chin, nieco już wyblakła. Uważano, iż obecnie konieczne będzie 
zmontowanie nowego wielkiego korpusu ekspedycyjnego — sugerowano 60 
tys. lub więcej żołnierzy — dla przypuszczenia ponownego ataku. Kwestia 
dotycząca tego, kto miał uczestniczyć i z jakimi siłami, spowodowała wiel­
ce gorączkową działalność dyplomatyczną między głównymi stolicami, ujaw­
niając przy tym olbrzymią wzajemną nieufność. 

Oficjalnym zamiarem było uratowanie poselstw i chociaż to stanowiło 
też niewątpliwie częściowo prawdę, uważano wówczas, iż wysiłki okażą 
się opóźnione i tym samym cel ten odgrywał faktycznie tylko rolę uboczną. 
Głównym zamierzeniem było zarówno zmiażdżenie 1 Ho Tuan, jak i szybkie 
przywrócenie rządu ts'ingowskiego do jego poprzedniej roli posłusznego 
i potulnego klienta cudzoziemców; mocarstwa faktycznie nie miały prawie 
żadnych wątpliwości iż łatwo uda się tego dokonać, ponieważ nie brały 
poważnie — i słusznie — nowego antycudzoziemskiego nastawienia Tz'u Si 
i jej popleczników. 

Wszystkie sprzeczności, zawsze przejawiające się w działalności mocarstw 
w Chinach, ujawniły się, gdy doszło do przedsięwzięcia wspólnej sprawy 
wojennej; gdyby ich przeciwnicy byli w stanie tę sytuację wykorzystać, 
droga do Pekinu okazałaby się o wiele trudniejsza do przebycia. Nieudol­
ność skorumpowanej do szpiku kości armii ts'ingowskiej pozostawała jed­
nak niezmieniona; generałowie ts'ingowscy woleli nadal walczyć z I Ho 
Tuan lub w wypadku współpracy poświęcać ich przez wysyłanie na samo­
bójcze ataki na pozycje cudzoziemców. Nie byli oni w stanie obronić 
Tientsinu, gdzie koncesje europejskie znajdowały się pod atakiem I Ho 



Tuan od 14 czerwca. Miasto dostało się w ręce mocarstw 14 lipca; duża 
część I Ho Tuan została wybita, natomiast pozostałe wojska ts'ingowskie, 
straciwszy w bojach swojego dowódcę, Nie Szy-cz'enga, ratowały się uciecz­
ką. Inne liczne oddziały ts'ingowskie, stacjonujące w okolicy, nawet nie 
wzięły udziału w walkach. Tientsin w owym czasie posiadał już ponad 
pół miliona ludności oraz wielkie znaczenie gospodarcze. Przeszło jedna 
trzecia miasta legła teraz w ruinach, a ono samo zostało doszczętnie splą­
drowane przez wojska sojusznicze. 

Posługując się Tientsinem jako główną bazą, nowy Sojuszniczy Korpus 
Ekspedycyjny rozpoczął 4 sierpnia marsz na Pekin. Jego siły wynosiły 
około 19 tys. żołnierzy, udział zaś poszczególnych państw był następujący: 
Japonia — 8 tys.; Rosja — 4,5 tys.; Wielka Brytania — 3 tys. (prawie sami 
Hindusi); Stany Zjednoczone — 2,5 tys.; Francja — 800 osób (prawie sami 
Wietnamczycy); Austro-Węgry i Włochy — po 50 osób. Należy zwrócić 
uwagę na fakt, iż Japończycy wykorzystali okazję do przysłania najliczniej­
szego kontyngentu; pod koniec wojny mieli już w Chinach ponad 25 tys. 
żołnierzy. Wynikało to nie tylko z bliskości geograficznej, lecz również 
z planów rządu japońskiego dokonania dalszej ekspansji i z chęci posłu­
żenia się w możliwie największej mierze istniejącą obecnie sposobnością 
dla umocnienia swoich pozycji w Chinach Północnych. To samo doty­
czyło też działań i planów Rosji carskiej, której wojska dopuściły się 
niezliczonych zbrodni podczas zajęcia Mandżurii i stłumienia działających 
tam I Ho Tuan. Tendecje dominujące wówczas w rządzie carskim przed­
stawiał m. in. minister wojny, A. N. Kuropatkin, który chciał wykorzystać 
okazję dla trwałego już zajęcia Chin Północno-Wschodnich w postaci pro­
tektoratu, czegoś według jego sformułowania „podobnego do Buchary". 

Do 14 sierpnia opór wojsk ts'ingowskich i I Ho Tuan został bez więk­
szego trudu przełamany i siły sojuszników pędziły naprzód, współzawodni­
cząc o pierwszeństwo przy wejściu do Pekinu. Nieco walk miało miejsce 
jeszcze w stolicy; potem nastąpiło wiele dni plądrowania, morderstw i gwał­
ceń, w porównaniu z czym spalenie Pałacu Letniego w 1860 r. było nie­
winną dziecięcą igraszką. W ten właśnie sposób nosiciele chrześcijańskiej 
„cywilizacji zachodniej" udowadniali swoją znaczną wyższość kulturalną 
nad dzikimi i zacofanymi poganami Państwa Środka. Trudno ustalić, czyje 
zachowanie było najgorsze; wszystkie relacje są zgodne, iż Japończycy 
zadbali o to, aby nie powtórzyć swoich wyczynów w Port Arturze i byli 
najbardziej zdyscyplinowani i najmniej skłonni do gwałtów, plądrując sys­
tematycznie, lecz nie brutalnie. 

Dopiero po zakończeniu plądrowania Pekinu przybyli Niemcy. Byli 
opóźnieni i nie uczestniczyli w marszu na Pekin, a większość z ich 19 tys. 



żołnierzy przybyła we wrześniu i w październiku pod dowództwem mar­
szałka polnego A. von Waldersee, który został teraz, w wyniku nacisku 
Wilhelma II, mianowany głównodowodzącym wszystkich sił sojuszniczych. 
Niemcy obecnie dopilnowali tego, aby rozkaz ich cesarza o wzbudzeniu 
trwogi wobec imienia Niemiec oraz o niedawaniu pardonu i niebraniu 
jeńców (wszystko zawarte w jego osławionym przemówieniu „mińskim") 
został należycie skrupulatnie i dosłownie wykonany. W licznych ekspedy­
cjach karnych — było ich 45, z czego 35 przeprowadziły wyłącznie wojska 
niemieckie — trwających aż do kwietnia 1901 r. w różnych częściach Chin 
Północnych, Niemcy prześcignęli, ze znacznym powodzeniem, okrucieństwa 
wojsk carskich w Mandżurii i zostali najbardziej ze wszystkich interwentów 
obcych znienawidzeni przez Chińczyków. 

Z wielu współczesnych relacji świadków naocznych, które dotyczyły 
zachowania się wojsk sojuszniczych w Chinach Północnych, najdokładniej­
sze i wiarygodne pochodzą — bo życie nie jest aż tak proste — spod pióra 
Roberta Harta. Pisał on: „Ludzie spod jednej flagi wykazywali swój wstręt 
dla najstarszej z cywilizacji przez rozmyślne zniszczenie wszystkiego, czego 
nie mogli zabrać; ci spod innej głosili ewangelię czystości przez rozstrze­
liwanie wszystkich zanieczyszczających ulice; ci zaś, spod trzeciej, rozpow­
szechniali swoje poglądy o świętości życia rodzinnego przez włamywanie 
się do domów prywatnych i gwałcenie znalezionych tu kobiet i dziewcząt". 
Ludność zaś Pekinu uważała wojska sojusznicze, nadal według Harta, za 
„zgraję bandytów, mordujących, podpalających, gwałcących i rabujących, 
którzy znikną pewnego dnia, tak jak bandyci wcześniej znikali, zostawia­
jąc Chińczyków samych". 

Jak widać z powyższego, osobowość i rola Harta jest nieco bardziej 
złożona, niż wyobrażają to sobie niektórzy współcześni historycy chińscy. 
Potępiają go surowo — i słusznie — za jego rolę w podporządkowywaniu 
rządu ts'ingowskiego oraz za faworyzowanie interesów swojego własnego 
kraju, Wielkiej Brytanii. Jednakże ten niewątpliwie uzdolniony Ulsterczyk 
po wielu dekadach pobytu w Chinach doszedł do czegoś zbliżonego, być 
może, do rozdwojenia jaźni, gdyż poczuł wielki sentyment do tego kraju 
i narodu. Jego książka These From the Land of Sinim, napisana tuż po 
wydarzeniach 1900 r., jest fascynującym dokumentem. Hart uważał I Ho 
Tuan za ruch zasadniczo patriotyczny i przewidywał wyraźnie, iż za pół 
wieku ich duch spowoduje całkowite obalenie panowania imperialistycznego. 
Głęboka wiedza o kraju i ludziach — a opisy Harta są chyba najkorzystniej­
sze ze wszystkich współczesnych — powodowała, że szczególnie trudno mu 
było znieść pyszałkowatą arogancję i kołtuńskie poczucie wyższości innych 
ludzi z Zachodu wobec wszystkiego, co chińskie. 



W samej zaś Europie tylko marksiści, a szczególnie socjaldemokraci 
rosyjscy i niemieccy, ratowali honor prawdziwej cywilizacji zachodniej, 
występując w obronie Chińczyków i potępiając brutalność, zachłanność 
i zbrodnie swoich własnych rządów imperialistycznych. Przykładem tego 
był słynny artykuł Lenina pt. Wojna chińska, opublikowany w pierwszym 
numerze „Iskry" w grudniu 1900 r., w którym analizując antycudzoziemską 
działalność I Ho Tuan pisał: „Tak jest, Chińczycy rzeczywiście nienawi­
dzą Europejczyków, ale jakich Europejczyków i za co? Nie do narodów 
europejskich żywią Chińczycy nienawiść — z nimi nie mieli Chińczycy żad­
nych starć — lecz do europejskich kapitalistów i powolnych im rządów 
europejskich. Czyż Chińczycy mogli nie zapałać nienawiścią do ludzi, 
którzy przyjeżdżali do Chin tylko na żer, którzy wykorzystywali swoją 
wychwalaną cywilizację tylko dla oszustw, grabieży i gwałtu, którzy pro­
wadzili wojny z Chinami po to, aby uzyskać prawo do handlu odurzającym 
lud opium ... którzy swoją politykę grabieży maskowali obłudnie szerzeniem 
chrześcijaństwa?" (Dzieła, t. IV, s. 395). 

NASTĘPSTWA I ROZSTRZYGNIĘCIE 

Wczesnym świtem 15 sierpnia, dzień po wejściu wojsk sojuszniczych 
do Pekinu, Tz'u Si, przebrana za wieśniaczkę, w asyście paru swoich sług 
spośród tych, którzy jeszcze nie zbiegli, uciekła z miasta, udając się na 
Północny Zachód. Zabrała ze sobą swojego więźnia cesarza, obawiając się 
zostawić go w stolicy. Sugestia, żeby on zawarł pokój z mocarstwami, 
kosztowała życie jedynego pozostałego mu przyjaciela, wierną „Nałożni­
cę Perłową", gdyż rozwścieczona Tz'u Si rozkazała niezwłocznie wrzucić 
ją do jednej ze studni w Zakazanym Mieście. Rząd ts'ingowski w istocie 
rzeczy rozsypał się; Żung-lu zbiegł do Paotingu, inni dostojnicy mandżur­
scy — zwłaszcza ci, którzy popierali I Ho Tuan — rozpryśli się w różnych 
kierunkach. Ci spośród nich, którym nie udało się zbiec, popełnili samobój­
stwo, wielu z całymi rodzinami. Panował całkowity chaos. 

Jedna osoba, świetnie znana cudzoziemcom, miała jednak wkrótce 
wrócić do Pekinu, aby uratować to, co by się dało dla swojej władczyni, 
której służył już tyle lat — najbardziej przebiegły i skorumpowany ze 
wszystkich, sam stary Li Hung-czang. Już 11 sierpnia został on mianowany 
głównym przedstawicielem ts'ingowskim do rokowań z mocarstwami; jeśli 
o to chodzi, to Tz'u Si usiłowała ściągnąć go do Pekinu jeszcze wcześniej, 
gdyż w lipcu uczyniła go ponownie gubernatorem generalnym Czyli. Li 
się jednak nie spieszyło; w drodze na Północ tracił naumyślnie czas w Szang­
haju, czekając na wejście wojsk sojuszniczych do Pekinu. Dopiero wtedy 



rozpoczął znów swoją podróż do stolicy, a na ostatnią jej część otrzymał 
eskortę kozacką od Rosjan, chętnie witających swojego dobrze znanego 
i zasłużonego przyjaciela. 

Obecność Li jako negocjatora została zrozumiana — i słusznie — przez 
mocarstwa jako oznaka tego, iż rząd ts'ingowski odzyskał już przytomność 
i gotów był powrócić do swojej poprzedniej roli, gdyż ostatecznie nikt nie 
udzielił więcej koncesji cudzoziemcom niż sam Li. Jego przybycie do stołu 
konferencyjnego oznaczało tym samym, iż Mandżurowie zapłacą wszelką 
cenę, by mocarstwa zgodziły się tylko pozostawić dynastię nadal na tronie, 
nawet jeśli jej prawa miały być jeszcze więcej ograniczone, a suwerenność 
kraju, nad którym panowali, zredukowana prawie do zera. 

Trzeba było jednak prawie całego roku, aby pertraktacje doprowadzić 
do końca. Tymczasem rząd ts'ingowski dokonał całkowitej zmiany frontu 
i wojska jego przyłączyły się teraz do wojsk sojuszniczych we wspólnej 
kampanii przeciwko I Ho Tuan; ci zaś oszukani, zdradzeni i powracający, 
lecz zbyt późno, do swoich celów antydynastycznych, kontynuowali opór 
w różnych częściach Chin Północnych przez większą część następnego roku. 
Owe kampanie „pacyfikacyjne" spowodowały zniszczenie znacznych obsza­
rów na Północy i Północnym Wschodzie — sama prowincja Czyli przeobra­
żona została w „pustynię pozbawioną żywności" — oraz śmierć dziesiątków 
tysięcy Chińczyków, również z głodu podczas okrutnej zimy 1900— 1901 r., 
których zginęło wiele razy więcej niż cudzoziemców zabitych podczas mie­
sięcy letnich 1900 r. (242 osoby). 

Z bezdennym, właściwym sobie cynizmem Tz'u Si zwróciła się teraz 
przeciwko tym z jej wiernych stronników, którzy skompromitowali się 
w oczach cudzoziemców udzielaniem poparcia I Ho Tuan, i dla uspoko­
jenia mocarstw kazała im albo popełnić samobójstwo, albo zarządziła ich 
stracenie. Taki był los np. Jü-siena, którego relacje o własnych morder­
czych wyczynach w Szansi Tz'u Si z przyjemnością wysłuchiwała; lecz 
inni, jak Tsai-i, uniknęli miecza kata lub cudzoziemskiego plutonu egze­
kucyjnego. 

Po wejściu do Pekinu i rozpoczęciu w grudniu 1900 r. pertraktacji z Li 
Hung-czangiem mocarstwa, dążące do narzucenia warunków pokojowych 
całkowicie znów zastraszonym Mandżurom, stanęły w obliczu szeregu prob­
lemów przy wyborze właściwej polityki. Główne sprowadzały się do tego, 
czy dokonać rozbioru kraju pomiędzy zwycięzcami, czy też zachować dy­
nastię ts'ingowską lub zastąpić ją inną, a jeśli utrzymać, to czy władcą ma 
być Tz'u Si czy cesarz. Pierwsza z tych możliwości, aczkolwiek poważnie 
rozpatrywana w ciągu całego roku, była w istocie rzeczy nie do zrealizowa­
nia, a to z dwóch głównych powodów. Po pierwsze, o ile opór I Ho Tuan 



został ostatecznie przełamany, ruch ten ujawnił wielką, utajoną siłę Chiń­
czyków w przeciwstawianiu się agresji obcej i tym samym uczynił perspe­
ktywę rozbiorów nie do pomyślenia, ponieważ pociągnęłaby za sobą nie 
kończącą się walkę przeciwko olbrzymiej rzeszy ludności. W tym też tkwiło 
podstawowe znaczenie ruchu 1 Ho Tuan. Po drugie, rywalizacje mocarstw, 
już uwidocznione podczas marszu na Pekin i o wiele wyraźniejsze w ciągu 
roku, w którym prowadzono pertraktacje, również prawie uniemożliwiały 
jakąkolwiek zgodę co do sposobu dokonania rozbiorów. 

Główne przeciwieństwa imperialistyczne istniały w dalszym ciągu między 
Wielką Brytanią i Rosją carską. Rząd carski, po dokonaniu okupacji 
Mandżurii, powrócił teraz do swojej polityki popierania Tz'u Si i liczył 
na to, iż zdobędzie w Pekinie dominujące wpływy. Zgodnie z tą koncepcją 
wypowiadał się za szybką ewakuacją wszystkich wojsk obcych z Chin 
Północnych — lecz nie swoich własnych z Północnego Wschodu — nawet 
przed wszczęciem pertraktacji z rządem ts'ingowskim. Nastąpiło też już 
pod koniec września wycofanie wojsk rosyjskich z Pekinu, a rząd carski 
rozpoczął negocjacje, ciągnące się przez całą wiosnę 1901 r., w celu za­
warcia umowy z rządem pekińskim, na mocy której Mandżuria zostałaby 
przekształcona w protektorat rosyjski. Mimo wszelkich wysiłków i pomocy 
Li Hung-czanga plany Rosji uległy ostatecznie pokrzyżowaniu przez inne 
mocarstwa. 

Anglicy, którzy latem 1900 r. rozważali zamysł ustanowienia „nieza­
leżnych" rządów chińskich w Chinach Południowych i Środkowych (roz­
poczęto negocjacje w tym celu z antyts'ingowskimi ugrupowaniami chiń­
skimi, zarówno ze zwolennikami K'ang Ju-wei, jak i Sun Jat-sena, a nawet 
z Li Hung-czangiem), zmienili swoje podejście z chwilą zajęcia Pekinu, 
przyjęli postawę przeciwstawiania się rozbiorom i wypowiedzieli się za 
utrzymaniem dynastii mandżurskiej. Jednym z zasadniczych ich motywów 
przy tym była chęć zaszachowania planów rosyjskich. W swoich poczyna­
niach Brytyjczycy mogli liczyć na pomoc Japończyków, zdecydowanie prze­
ciwnych narastającej potędze Rosji na Północnym Wschodzie; tym samym 
droga do sojuszu anglo-japońskiego, który miał być zawarty w 1902 r., 
została jeszcze bardziej utorowana. 

Japończycy ze swojej strony usiłowali zdobyć wpływy wśród dostojni­
ków ts'ingowskich, zmierzając do utworzenia ententy japońsko-chińskiej, 
skierowanej przeciwko wszystkim mocarstwom europejskim. Francja po­
pierała na ogół swoją sojuszniczkę Rosję i skupiała się przede wszystkim 
na rywalizacji z Anglią w Chinach Południowo-Zachodnich, gdy natomiast 
Niemcy usiłowały grać na sprzecznościach anglo-rosyjskich, aby wyciągnąć 
dla siebie najwięcej korzyści. Zawierając umowę w październiku 1900 r. 



z Wielką Brytanią, Niemcy pozornie stanęły po jej stronie; w rzeczywistości 
ich poparcie dla polityki brytyjskiej nie miało dotyczyć Mandżurii i tym 
samym było bardziej wymierzone na hamowanie planów brytyjskich w do­
linie Jangtse. Niemcy, najbardziej mściwe ze wszystkich mocarstw, pono­
siły też odpowiedzialność za zwłokę w rozpoczęciu pertraktacji pokojowych 
w celu zyskania czasu, by ich armia mogła wykazać swoją waleczność — 
po zakończeniu działań wojennych. 

Stany Zjednoczone trzymały się swojej poprzednio ogłoszonej polityki 
„otwartych drzwi", która została rozszerzona przez Haya w jego nocie 
z 3 lipca 1900 r. na popieranie zachowania „terytorialnej integralności" 
Chin. Zasadnicza motywacja owej polityki pozostawała niezmieniona. Uzu­
pełnienie w powyższy sposób ich stanowiska bynajmniej nie przeszkodziło 
Amerykanom w usiłowaniu wydostania od Mandżurów koncesji teryto­
rialnych dla siebie samych; w listopadzie 1900 r. próbowali uzyskać bazę 
morską w Fukien, lecz ich plany zostały pokrzyżowane przez sprzeciw 
Japończyków. Wszystkie mocarstwa były zgodne co do jednego, że należało 
się zemścić na Chińczykach za to, iż ośmielili się im przeciwstawić, że 
należało nałożyć na kraj jak najcięższe odszkodowania oraz zapobiec po­
wtórzeniu się ruchu antycudzoziemskiego. Szybko też podjęto decyzję, iż 
dynastii ts'ingowskiej oraz Tz'u Si pozwoli się na zachowanie formalnej 
władzy, gdyż właśnie tak skorumpowany i przegniły reżym najlepiej od­
powiadał interesom mocarstw. 

Po przeciągnięciu się negocjacji aż do września 1901 r. — co zresztą nie 
było spowodowane bynajmniej oporem Mandżurów, gdyż raz, jak zapewnio­
no ich o tym, że nie stracą władzy, poddali się bez żadnych szemrań wszyst­
kim żądaniom imperialistów, lecz przetargami i tarciami między mocarstwa­
mi — nastąpiło 7 września podpisanie tzw. protokołu końcowego (bokser­
skiego) pomiędzy rządem ts'ingowskim a 11 państwami (osiem mocarstw 
interwencyjnych oraz Hiszpania, Holandia i Belgia). Dwanaście punktów 
tej umowy przewidywało m. in. zapłacenie przez Chiny kolosalnej i mściwej 
kontrybucji w wysokości 450 mln tael w złocie; suma ta z odsetkami (4%) 
doszłaby w ciągu okresu wypłaty (39 lat) faktycznie do 980 mln tael. Wy­
płata tej bajońskiej sumy miała być zagwarantowana dochodami celnymi, 
podatkami z likin oraz wpływami z monopolu soli, wszystkie teraz umiesz­
czone pod kontrolą obcą. Mocarstwa troskliwie pozwoliły na podwyższenie 
stawki celnej do efektywnych 5%, która spadła była, jak wspomniano, do 
poziomu 2—3% — aby zapewnić wystarczające dochody na wypłatę od­
szkodowania. 

Ustalono też prawo do stacjonowania wojsk obcych zarówno w Dziel­
nicy Poselskiej w Pekinie, przekształconej teraz w ekskluzywny i ekstery-



torialny rejon, o krok od Pałacu Cesarskiego, jak i wzdłuż linii kolejowej 
Pekin—Tientsin. (Nie dziwi więc, iż po 1949 r. rząd ChRL dopilnował tego, 
aby prawie wszystkie ambasady obce zostały przeniesione na nowe tereny, 
daleko od centrum miasta). Fortyfikacje Taku miały być zrównane z zie­
mią na zawsze. Rząd ts'ingowski został również zobowiązany do niezwło­
cznego uśmierzenia wszelkich ruchów antycudzoziemskich. Postulowano 
też ukaranie tych dostojników, którzy udzielili poparcia ruchowi I Ho 
Tuan; zażądano oficjalnych przeprosin za zabójstwo von Kettelera 
i Sugijamy. 

Ogólnym efektem owej umowy było dokończenie procesu przeobraże­
nia Chin w półkolonię wszystkich mocarstw imperialistycznych oraz uczy­
nienie z rządu mandżurskiego jeszcze większej marionetki mocarstw, nie­
wiele więcej, jak to trafnie określono, niż urzędu do ściągania długów dla 
cudzoziemców. Lecz reżym ts'ingowski miał nadal cieszyć się poparciem 
obcym dla wykonywania tej funkcji, tak jak i dla dalszego uciskania narodu 
chińskiego. Owo poparcie umożliwiło Mandżurom, a zwłaszcza samej Tz'u 
Si, odzyskanie mocno naruszonej pewności siebie. 

Po ucieczce z Pekinu Tz'u Si udała się do T'aijüanu, stolicy Szansi, 
gdzie przyglądała się z wyraźnym zadowoleniem jamenowi, w którym Jü-
-sien zamordował dużą liczbę misjonarzy. Pod koniec października 1900 r. 
cesarzowa wdowa, wraz ze swoją znacznie powiększoną świtą, gdyż do­
łączyło się do niej już wielu dworzan, którzy też uciekli z Pekinu, usado­
wiła się w Si-an, stolicy Szensi. Tu dwór Tz'u Si stał się ponownie centrum 
rządu ts'ingowskiego, a jej emisariusze grasowali po wszystkich prowin­
cjach bez reszty zajęci zdzieraniem skóry z urzędników i ludności przez 
nakładanie na korzyść cesarzowej wdowy nowych podatków i danin. Wła­
śnie w Si-an Tz'u Si wydała w listopadzie swój pierwszy dekret dotyczący 
ukarania odpowiedzialnych za udzielenie poparcia I Ho Tuan. Co do 
własnej roli, twierdziła, iż została wprowadzona w błąd, że miało to być 
jedyne potknięcie w całej jej karierze politycznej, i przerzuciła całą winę 
na Tsai-i i jego popleczników oraz na I Ho Tuan. 28 stycznia 1901 r. 
nastąpiło tzw. nawrócenie cesarzowej wdowy na idee reformatorskie, któ­
re teraz wyłożyła w specjalnym edykcie. Celem tego manewru było wzbu­
dzenie szacunku do niej u cudzoziemców oraz zamydlenie oczu tym Chiń­
czykom, którzy daliby się przez nią oszukać. 

Po podpisaniu protokołu końcowego Tz'u Si zdecydowała, iż nareszcie 
będzie mogła bezpiecznie wrócić do Pekinu, i zabierając ze sobą całe nowo 
nabyte łupy z prowincji udała się bez pośpiechu w podróż, docierając 
do stolicy 7 stycznia 1902 r. Wykazała przy tym też nową postępowość, 
gdyż ostatnią część trasy przebyła pociągiem. Powracając uśmiechała się 



łaskawie do cudzoziemców przyglądających się temu widowisku i pospie­
szyła do pałacu, aby odkopać swoje umiejętnie ukryte olbrzymie skarby, 
których Niemcy, okupujący Pałac Cesarski, nie byli w stanie znaleźć. Wszyst­
ko zostało zapomniane — panowała ponownie pełna zgoda między Mandżu-
rami a mocarstwami, a każdy miał spełniać rolę mu przypisaną. Lecz — 
jak miała pokazać historia — nie na długo. 



XXXVI. CHINY W PRZEDEDNIU RE­
WOLUCJI 1911 ROKU 

MOCARSTWA A CHINY 

OKONANIE I Ho T'uan oraz warunki 
narzucone Chinom na mocy protokołu końcowego wzmocniły jeszcze bar­
dziej, na określony czas, pozycję mocarstw imperialistycznych w stosunku 
do rządu ts'ingowskiego. Aczkolwiek należało zaniechać, ze wspomnianych 
powodów, planów dokonania rozbiorów kraju, zaistniały obecnie jeszcze 
większe możliwości ekonomicznej penetracji Chin, ułatwionej też przez 
dokonaną w latach 1902— 1903 rewizję umów handlowych. W rezultacie 
w latach 1902— 1914 nastąpił dalszy wzrost inwestycji kapitałów obcych 
w gospodarce chińskiej, który obrazują liczby poniżej przytoczone: 

1902 r. 1914 r. 

Wielka Brytania 260,3 mln dol. amer. 607,5 mln dol. amer. 
(33%) (37,7%) 

Japonia L mln „ 99 219,6 mln „ „ 
(0,1%) (13,6%) 

Stany Zjednoczone 19,7 mln „ 99 49,3 mln „ „ 
(2,5%) (3,1%) 

Rosja 246,5 mln „ 99 269,0 mln „ 
(31,3%) (16,7%) 

Francja 91,1 mln „ 99 171,4 mln „ „ 
(11,6%) (10,7%) 

Niemcy 164,3 mln „ 99 263,6 mln „ ,y 

(20,9%) (16,4%) 
Ogólna suma wszystkich 

krajów 787,9 mln „ 99 1 610,3 mln „ „ 

Kontrola handlu zagranicznego dostała się też w jeszcze większym stop­
niu w ręce cudzoziemców, szczególnie z tego powodu, iż był on w przewa­
żającej mierze finansowany przez obce banki działające w Chinach mimo 



istnienia i rozwoju w tym samym okresie rodzimej chińskiej bankowości. 
Dominujące położenie obcych instytucji finansowych szczególnie uwidocz­
niało się w stosunku do rządu ts'ingowskiego, pozostającego całkowicie 
na łasce finansistów zagranicznych. Mimo nieustannej rywalizacji między 
mocarstwami imperialistycznymi zaznaczały się coraz wyraźniej tendencje 
do wspólnej akcji w prowadzeniu spraw finansowych z Mandżurami; od­
biciem tego było założenie międzynarodowego konsorcjum, w którego skład 
weszły ostatecznie do 1911 r. cztery wielkie mocarstwa — Wielka Brytania, 
Francja, Niemcy i Stany Zjednoczone — posiadające tym samym niemal 
monopol na udzielanie rządowi ts'ingowskiegmu dalszych pożyczek. Przy­
kładem tego była pożyczka na cele reformy walutowej i rozwoju gospodar­
czego, przyznana w wysokości 10 mln funtów przez konsorcjum w kwietniu 
1911 r. 

Główną dziedzinę zainteresowania i penetracji stanowiły jednak usi­
łowania otrzymania dalszych koncesji kolejowych i górniczych oraz udzie­
lenia pożyczek rządowi pekińskiemu na te cele; przykładem tego było 10 
mln dolarów wypłaconych przez Japończyków w kwietniu 1911 r. oraz 
6 mln dolarów — pożyczka kolejowa konsorcjum czterech mocarstw z maja 
tego samego roku. Wszystkie transakcje finansowe tego okresu między 
mocarstwami a rządem mandżurskim stanowiły źródło dalszego pogłębia­
nia się korupcji i nadużyć administracji ts'ingowskiej; dotyczyło to szcze­
gólnie działalności sprzedąjnego Szeng Süan-huai, najbardziej aktywnego 
w tej dziedzinie. Ogólnym zaś skutkiem było podporządkowanie coraz 
pokaźniej szej części gospodarki całego kraju bezpośredniej kontroli cu­
dzoziemców. Tak np. główna huta stali i żelaza w Chinach Środkowych, 
znany kombinat Hanjep'ing, zbudowany za pieniądze chińskie, ostatecz­
nie znalazł się w rękach Japończyków. 

RYWALIZACJA IMPERIALISTYCZNA NA DALEKIM WSCHODZIE 

Aczkolwiek wszystkie mocarstwa imperialistyczne zdołały utworzyć 
wspólny front przeciwko Chinom podczas ruchu I Ho Tuan, już w ciągu na­
stępnego okresu pertraktacji doprowadzających do „protokołu końcowego" 
wszystkie immanentne sprzeczności na Dalekim Wschodzie, skupiające się 
przede wszystkim w Chinach, szybko wyszły na światło dzienne. Wśród 
nich główne miejsce zajmowały trwająca nadal walka między Japonią 
a Rosją carską o panowanie nad Chinami Północno-Wschodnimi i Koreą 
oraz ogólny konflikt Wielkiej Brytanii i Rosji w Azji, w którym kwestia 
Chin posiadała też kluczowe znaczenie. Rosyjska okupacja Mandżurii 
podczas ruchu I Ho Tuan oraz oczywiste próby przekształcenia tego te-



rytorium w nowy protektorat caratu stały się jednym z podstawowych 
przedmiotów zatargu w stosunkach rosyjsko-japońskich, gdyż Japończycy 
uważali zamierzenia rosyjskie za groźbę dla własnych planów ekspansji 
zarówno w Chinach Północnych i Północno-Wschodnich, jak i w Korei, 
gdzie pozycja japońska w zasadzie dominowała już od czasów wojny chiń-
sko-japońskiej. 

Na tym właśnie tle rywalizacji rosyjsko-japońskiej nastąpiły zmiany 
w układzie stosunków międzynarodowych na Dalekim Wschodzie, któ­
rych najważniejszym, szczegółowym elementem było podpisanie 30 stycz­
nia 1902 r. przymierza anglo-japońskiego. Polityka szukania sojuszu z An­
glią stanowiła przedmiot znacznych debat w łonie rządu japońskiego, 
lecz ostatecznie przeważyły poglądy grupy militarystycznej, dążącej do wojny 
z Rosją, a przymierze z Anglią rozważane było jako niezbędny krok w umo­
żliwieniu Japonii podjęcia walki zbrojnej z jej potencjalnie o wiele silniej­
szym sąsiadem północnym. Zawierając ten traktat — samo przez się wy­
darzenie bez precedensu z ich strony, stanowiące koniec „Wspaniałej Izo­
lacji" — Anglicy w istocie rzeczy dali Japończykom carte blanche na wzmo­
cnienie pozycji w. Korei, uznając „wyjątkowy stopień" interesów japońskich 
w owym kraju i równocześnie zapewniając ich, iż Rosja będzie musiała 
stanąć do walki z Japonią osamotniona. 

Polityka rządu carskiego w Mandżurii również ułatwiała agresywne 
plany imperialistów japońskich. Pod naciskiem innych mocarstw Rosja 
wreszcie zawarła 8 kwietnia 1902 r. porozumienie z rządem ts'ingowskim 
dotyczące Mandżurii. Na jego mocy Rosjanie obiecali dokonać ewakuacji 
Północnego Wschodu w trzech 6-miesięcznych etapach, zakończyć cały 
proces w ciągu półtora roku. Chociaż część południowo-zachodniej Man­
dżurii została ewakuowana, obietnicy jako całości nie dotrzymano, dos­
tarczając tym samym rządowi japońskiemu doskonałego pretekstu do uru­
chomienia jego własnych, starannie przygotowanych planów wojennych. 
Rząd carski nie troszczył się zbytnio o możliwość wplątania się w wojnę, 
gdyż czuł się pewien zwycięstwa, a uważał również, iż z punktu widzenia 
sytuacji wewnętrznej może ona być przydatna, gdyż według sformułowania 
Plehwego „dla stłumienia rewolucji konieczna jest zwycięska wojenka". 

Długo ciągnące się pertraktacje rosyjsko-japońskie, dotyczące problemu 
Mandżurii i Korei, zostały przerwane 6 lutego 1904 r. Japonia wypowie­
działa wojnę 10 lutego, lecz — co charakterystyczne — poprzedził ją sku­
teczny atak japoński na Port Artur, w wyniku którego flota carska ponio­
sła poważne straty i została zablokowana w tym porcie. Wojna rosyjsko-
-japońska szybko przeobraziła się w pasmo ciężkich i upokarzających klęsk 
dla samowładztwa rosyjskiego. Po porażce w kwietniu na Jalu nastąpiła 



30 maja utrata Talienu (Dalnyj); długie i zawzięte oblężenie Port Artura 
zakończyło się jego poddaniem 1 stycznia 1905 r., a źle przygotowane i nę­
dznie dowodzone armie rosyjskie zostały wyparte na północ i pokonane, 
najpierw w Liaojangu (29 sierpień — 3 wrzesień 1904 r.), a potem ponownie 
w słynnej wielkiej batalii wokoło Mukdenu (20 luty — 6 marzec 1905 r.). 
Ostatecznym, druzgocącym ciosem była Tsushima, gdzie rosyjska flota 
bałtycka, po opłynięciu prawie pół globu, spotkała się z niemal całkowitą 
zagładą (27—28 maja). 

Rząd carski poniósł kompletną klęskę militarną, lecz jeszcze ważniej­
sze były reperkusje wewnętrzne. Wojna, znienawidzona od samego początku 
przez narody Rosji, wielce pobudziła ruch rewolucyjny w całym kraju; 
wzmacniał się on też coraz bardziej począwszy od lata 1905 r. W związku 
z tym rząd carski skwapliwie szukał sposobu szybkiego zakończenia kon­
fliktu na Dalekim Wschodzie. Japończykom zależało na tym samym, gdyż 
ich zwycięstwa prawie w zupełności wyczerpały ludzkie i materialne za­
soby kraju. Witte, poniżająco usunięty w 1903 r. ze swojego stanowiska 
ministra finansów za sprzeciwianie się polityce rządu carskiego na Dalekim 
Wschodzie, został teraz wysłany do prowadzenia — i na ogół dość skute­
cznie — rokowań, które zakończyły się zawarciem 5 września 1905 r. 
traktatu w Portsmouth. Na jego mocy Rosja m. in. przekazała zarówno 
całą koncesję w Liaotungu (Port Artur i Talien) Japończykom, jak i część 
sieci kolejowej w Mandżurii Południowej od Cz'angczunu do Port Artura. 
Właśnie ta linia kolejowa została zreorganizowana przez Japończyków 
w Spółkę Kolei Południowomandżurskiej, a później przeobrażona w olbrzy­
mi kompleks przemysłowo-militarny, stanowiący podstawowy rdzeń agresji 
i ekspansji imperializmu japońskiego przeciwko Chinom w ciągu następ­
nych 40 lat. 

Nic nie mogło zobrazować w bardziej żywy sposób w pełni zdegra­
dowanej pozycji reżymu ts'ingowskiego i rzeczywistej istoty półkolonialnego 
bytu Chin niż fakt, że wojna rosyjsko-japońska prowadzona była prawie 
wyłącznie na ziemi chińskiej jako walka dwóch mocarstw imperialistycz­
nych m. in. o panowanie nad częścią samych Chin. W grę wchodził los 
trzech prowincji Północnego Wschodu, z ich olbrzymim potencjałem gos­
podarczym i ludnością liczącą już wówczas 15 mln Chińczyków. Rząd 
mandżurski usiłował trzymać się „neutralności" podczas konfliktu szale­
jącego w jego własnej rodzimej ojczyźnie. Natrafił w związku z tym na 
znaczne trudności, w szczególności ze względu na drapieżne poczynania 
Japończyków. Chińska ludność cywilna Północnego Wschodu rzecz jasna 
najwięcej ucierpiała wskutek działań wojennych i zniszczeń kraju. 

Traktat pokojowy przewidywał ewakuację Północnego Wschodu przez 



japońskie i rosyjskie siły zbrojne (lecz nie straż kolejową) i uznanie chiń­
skiej „suwerenności" nad całym terytorium Mandżurii. Rząd ts'ingowski 
w istocie rzeczy był zobowiązany uznać teraz wszystkie zmiany, które 
zaszły, tj. przeniesienie „praw" do Liaotungu itp. Uczynił to też szybko, 
podpisując 22 grudnia 1905 r. nową umowę z Japonią. W rzekomym taj­
nym porozumieniu Mandżurowie mieli się zgodzić, iż nie będą w przyszło­
ści na Północnym Wschodzie budować nowych linii kolejowych, które by 
stanowiły konkurencję dla Kolei Południowomandżurskiej. 

W dosyć krótkim czasie po zakończeniu wojny Rosja i Japonia ure­
gulowały swoje stosunki i pozycje w Mandżurii podpisaniem 30 lipca 1907 r. 
nowego traktatu; tajne klauzule tej umowy przewidywały w rzeczywistości 
podział Północnego Wschodu na dwie strefy wpływów, a owo porozumie­
nie zostało następnie przedłużone i potwierdzone dalszymi tajnymi umo­
wami, zawartymi w 1910 i 1916 r. Rosja uznała ponownie całkowitą kon­
trolę Japonii nad Koreą. Ten nieszczęśliwy kraj był już, w istocie rzeczy, 
kolonią japońską od chwili klęski wojennej Rosji; stał się bezbronną ofiarą 
imperializmu japońskiego, pozostawiony temu losowi przez wszystkie mo­
carstwa, włącznie z tymi, które tak potoczyście i z namaszczeniem zapew­
niały go o swojej przyjaźni i gwarantowały jego „integralność terytorialną". 
Proces japońskiego ujarzmienia Korei — a była to historia o prawie nie­
zrównanej brutalności — zakończył się oficjalnie jej aneksją w 1910 r. Opór 
Koreańczyków był szczególnie silny do 1919 r., a ich walka o odzyskanie 
niepodległości przetrwała w zasadzie przez cały czterdziestoletni okres ja­
pońskiego reżymu kolonialnego. 

Rząd brytyjski, całkiem zadowolony z wyniku wojny rosyjsko-japońskiej, 
pospieszył odnowić przymierze anglo-japońskie jeszcze nawet przed pod­
pisaniem traktatu w Portsmouth. Nowa umowa zawarta została 12 sierp­
nia 1905 r. i nadal była skierowana, tak jak pierwsza, przede wszystkim 
przeciwko Rosji. Uznała ona formalnie prawo Japonii do przekształcenia 
Korei w swoją kolonię. Sojusz ponownie wznowiono 13 lipca 1911 r., lecz 
do tego czasu stracił on swoje ostrze antyrosyjskie, gdyż stałe pogarszanie 
się stosunków anglo-niemieckich doprowadziło tymczasem do ogólnego ure­
gulowania anglo-rosyjskiej rywalizacji w całej Azji na podstawie porozu­
mienia zawartego 31 sierpnia 1907 r. Aczkolwiek dotyczyło ono głównie 
Persji i Afganistanu, odnosiło się również do Chin, zwłaszcza z uwagi na 
fakt, iż położyło kres, w każdym razie oficjalnie, konfliktowi Rosji i Wielkiej 
Brytanii w sprawie Tybetu przez uznanie chińskiej suzerenności nad tym 
krajem. 

Zarówno Wielka Brytania, jak i Rosja były zainteresowane w doko­
naniu penetracji Tybetu, lecz Brytyjczycy, a zwłaszcza sam Curzon, wówczas 



wicekról w Delhi, opanowani obsesją zagrożenia Indii przez Rosję, stali 
się o wiele aktywniejsi. Jednym z wyników tego stanu rzeczy była angielska 
inwazja na Tybet, przedsięwzięta przez ekspedycję pod dowództwem 
F. E. Younghusbanda w latach 1903— 1904, która wsławiła się wymordo­
waniem dużej liczby prawie bezbronnych Tybetańczyków. Zawarcie tzw. 
konwencji w Lhasie doprowadziło do wzmocnienia wpływów angielskich. 

Umowa anglo-rosyjska zawierała zaś również formułę, już prawie ry­
tualną i umieszczoną we wszystkich traktatach owego okresu, o poszano­
waniu „integralności terytorialnej" Chin, tj. faktycznie zachowania ich sta­
tus quo jako półkolonii wszystkich mocarstw. Podobna klauzula znalazła 
się też w traktacie między Japonią a Francją, zawartym 10 czerwca 1907 r.; 
stanowił on faktycznie wzajemne uznanie swoich sfer wpływów w Chinach 
przez te dwa mocarstwa. Umowa miała też służyć poprawie stosunków 
japońsko-rosyjskich, czym Francja była zainteresowana ze względu na 
swoją ogólną politykę zagraniczną. 

Dziesięciolecie po upadku ruchu I Ho T'uan było też świadkiem znaczne­
go wzrostu działalności amerykańskiej na Dalekim Wschodzie w ogóle, 
a w Chinach w szczególności, wypływającego z nowej pozycji Stanów Zje­
dnoczonych jako jednego z wielkich mocarstw na Pacyfiku. Aczkolwiek 
stopień ich penetracji ekonomicznej Chin był w dalszym ciągu stosunkowo 
nieznaczny, nadzieje i aspiracje kapitalistów amerykańskich na powięk­
szenie swojego stanu posiadania w Państwie Środka miały charakter da­
lekosiężny i ambitny, zwłaszcza w dziedzinie budownictwa kolei. W po­
lityce zagranicznej rząd amerykański trzymał się nadal linii sprzyjania eks­
pansji Japonii; odnosiło się to szczególnie do okresu wojny rosyjsko-ja­
pońskiej, lecz zasadniczo kontynuowane było też w następnych latach. 
Tym samym Stany Zjednoczone tak jak Wielka Brytania zgodziły się z cał­
kowitym spokojem ducha na japońskie ujarzmienie Korei, dając temu 
wyraz w umowie Taft— Katsura z 29 lipca 1905 r. (W. H. Taft, sekretarz 
wojny w latach 1904— 1908, później prezydent, 1908— 1912; Katsura Taro, 
generał, polityk i premier). Podtrzymywały koncepcję przymierza anglo-
-japońskiego, będąc faktycznie jego „cichym wspólnikiem", oraz popie­
rały Japonię finansowo i dyplomatycznie. 

Amerykańskie stosunki z Japonią zostały następnie ułożone, mimo ry­
walizacji w Mandżurii, przez zawarcie 30 listopada 1908 r. porozumienia 
Root— Takahira, w którym sformułowania o poszanowaniu zasady „otwar­
tych drzwi" i „terytorialnej integralności Chin" zostały znów powtórzone 
(E. Root, sekretarz stanu w latach 1905—1908; Takahira, baron, amba­
sador japoński w Waszyngtonie). Oznaczało to w rzeczywistości uznanie 
pozycji Japonii w Mandżurii, a jednocześnie krzyżowało ówczesne nadzie­



je rządu ts'ingowskiego na uzyskanie pomocy Stanów Zjednoczonych prze­
ciwko Japończykom. Równocześnie jednak amerykańskie próby penetra­
cji ekonomicznej, właśnie na tym terytorium, nie zostały bynajmniej za­
niechane, w szczególności w okresie tzw. dyplomacji dolarowej. Dotyczyło 
to zwłaszcza znanych planów E. H. Harrimana, magnata kolejowego, zmie­
rzających do uzyskania kontroli nad systemem kolejowym Północnego 
Wschodu albo przez wykupienie mienia japońskiego i rosyjskiego, albo 
zbudowanie linii konkurencyjnych. 

Gdy zamierzenia te spaliły na panewce, rząd Stanów Zjednoczonych 
wysunął swój plan ustanowienia międzynarodowej kontroli nad wszystkimi 
kolejami w Mandżurii, zawarty w słynnym „memorandum o neutralizacji" 
Knoxa z 6 listopada 1909 r. (P. C. Knox, sekretarz stanu w latach 1908— 
—1913). To niezręczne posunięcie, które nie uzyskało poparcia żadnego 
z mocarstw, a spotkało się ze szczególnie silnym sprzeciwem Rosji i Ja­
ponii, skończyło się fiaskiem, a jedynym jego wynikiem było dalsze wzmoc­
nienie współpracy rosyjsko-japońskiej. Niemniej jednak kapitał amerykań­
ski wznawiał swoje wysiłki i ostatecznie, przy pomocy rządu Stanów Zje­
dnoczonych, udało mu się uzyskać wejście do międzynarodowego konsor­
cjum, w którym szereg czołowych banków amerykańskich wzięło teraz udział 
we wspomnianych już wcześniej transakcjach z rządem ts'ingowskim. 

Wymienione wyżej traktaty i porozumienia doprowadziły bez wątpienia 
do pewnej względnej stabilizacji położenia na Dalekim Wschodzie, do zew­
nętrznego chociaż stonowania rywalizacji mocarstw w tym rejonie, przy 
pomocy pewnej klaryfikacji „uprawnień i interesów". Nie były one w stanie 
usunąć, rzecz jasna, i też nie wyeliminowały rzeczywistego źródła rywali­
zacji — dążenia każdego mocarstwa do osiągnięcia największych korzyści 
dla siebie — lecz w pewnej mierze załagodziły ostrość walki. Daleki Wschód, 
a przede wszystkim Chiny, pozostał jednym z głównych punktów skupia­
jących przeciwieństwa imperialistyczne w latach poprzedzających pierwszą 
wojnę światową. Splotły się one jednak jeszcze ściślej — wskutek działania 
mechanizmu sojuszów obejmujących teraz prawie wszystkie mocarstwa — 
z konfliktami w innych częściach świata, które miały się okazać nawet 
ważniejsze w doprowadzeniu do potwornego kataklizmu pierwszej wojny 
światowej niż same rywalizacje na Dalekim Wschodzie. 

ROZWÓJ SPOŁECZNO-GOSPODARCZY 

Aczkolwiek zarówno wzrost obcej penetracji gospodarczej podczas pierw­
szej dekady XX w., jak i ujemne skutki półkolonialnego położenia stano­
wiły niezwykle poważną przeszkodę dla rozwoju rodzimego kapitalizmu 



chińskiego, w odróżnieniu od ewolucji przedsiębiorstw kapitalistycznych, 
należących do cudzoziemców, ten sam okres był jednak świadkiem znacznych 
postępów również i w tej domenie. Wzrastająca ilość chińskiej gentry i kup­
ców wykazywała zainteresowanie w inwestowaniu swoich kapitałów 
w przedsiębiorstwach przemysłowych różnego typu oraz w handlu — za­
miast tradycyjnej lokaty w ziemię — i działało nadal w tej dziedzinie mimo 
konkurencji zagranicznej i wyżej wspomnianych niekorzystnych warunków. 
Odnosiło się to w szczególności do przemysłu lekkiego, co też stanowiło 
zjawisko charakterystyczne dla kraju słabo rozwiniętego. Tak więc nastą­
pił w tych latach znaczny wzrost chińskiego nowoczesnego przemysłu 
tekstylnego, gdy równocześnie szereg innych dziedzin, jak młynarstwo, 
przemysł tytoniowy i zapałczany itp., również rozwijało się pomyślnie. 
Najwybitniejszą, być może, rolę w tych przedsięwzięciach odgrywał znany 
Czang Czien (1853— 1926), uczony pochodzący z gentry, który zbudował 
cały kompleks przemysłowy w swoim rodzimym rejonie w Kiangsu. 

Należy jednak podkreślić, że ta nowa tendencja rozwojowa była bardzo 
ograniczona w swoim zasięgu i nierówna w charakterze. W szczególności 
jej lokalizacja została dalece zawężona, głównie do „portów traktatowych" 
i prowincji przybrzeżnych; wynikało to częściowo z problemu komunikacji, 
gdyż chociaż sieć kolejowa zwiększyła się do około 7,5 tys. km do 1910 r., 
była ona w dalszym ciągu zupełnie nie wystarczająca. Olbrzymie połacie 
kraju, szczególnie większość wnętrza, były w małym stopniu, jeśli w ogóle, 
objęte rozwojem kapitalistycznym. Dominowało tu nadal prawie wyłącznie 
rolnictwo z jego półfeudalnymi stosunkami produkcji i pomaturalną gos­
podarką, na którą eksport niektórych towarów na rynek światowy wpły­
wał raczej tylko marginesowo. Tym samym samowystarczalny charakter 
znacznej większości okręgów wiejskich nie ulegał w dalszym ciągu zasadni­
czej zmianie. 

Byłoby również raczej niesłuszne twierdzić, iż powstał już rzeczywisty 
rynek narodowy; przerażająca nędza ludności okręgów wiejskich stanowiła 
czynnik opóźniający jego ukształtowanie, jak i zresztą rozwój całej gos­
podarki. Prawdą jest, że przywóz niektórych towarów zagranicznych, jak 
tkaniny, oraz wzrost przemysłu lekkiego w samych Chinach doprowadził 
do upadku rzemiosła wiejskiego, lecz zasięg tego zjawiska bywa często 
wyolbrzymiany, gdyż rzemiosło broniło się wytrwale, a o ile w wyniku 
jego upadku nastąpiło niewątpliwie dalsze pogorszenie położenia rodzin 
chłopskich, to jednak ogólny charakter gospodarki wiejskiej nie został jednak 
przez te procesy zasadniczo zmieniony. 

Tym samym jeśli rozwój przemysłu kapitalistycznego równał się zapro­
wadzeniu nowego typu produkcji — jak i powstaniu nowych sił społecz-



nych — nie oznaczało to bynajmniej, iż kraj jako całość wszedł już w etap 
rozwoju kapitalistycznego; wręcz przeciwnie, stare formy gospodarki w dal­
szym ciągu dominowały, a gospodarkę w całości należałoby raczej okre­
ślić jako mieszaną, co z kolei było właśnie charakterystyczne dla jej pół-
kolonialnego położenia. Można by nawet, i zapewne warto, postawić py-

Pałac Letni, Pekin, XIX w. 

tanie, czy i w jakim stopniu Chiny stały się krajem kapitalistycznym w do­
kładnym i pełnym tego słowa znaczeniu w ciągu XX w. Odpowiedź wydaje 
się zdecydowanie negatywna, a w tym też tkwi jeden z fundamentalnych 
kluczy do zrozumienia specyficznych problemów i rozwoju tego kraju. 

Aczkolwiek ograniczony w zasięgu, rozwój kapitalistycznych form gos­
podarczych posiadał szereg skutków, z których najbardziej oczywistym było 
powstanie nowych klas społecznych, zarówno przemysłowej klasy robotni­
czej, jak i chińskiej burżuazji narodowej. Specyficzną cechę ewolucji tych 
dwóch nowych klas stanowił fakt, iż chińska klasa robotnicza wzrastała 
w rozmiarach i znaczeniu szybciej niż burżuazja narodowa, m. in. z prostego 
powodu, że poważna jej część zatrudniona była w obcych przedsiębiorstwach. 
Ten czynnik miał odegrać istotną rolę dopiero w późniejszym okresie — 
w latach dwudziestych. 

Zmiany w strukturze klasowej społeczeństwa chińskiego miały znaleźć, 
rzecz jasna, swoje odbicie również w politycznej ewolucji kraju i charakterze 
walk politycznych, prowadzonych podczas pierwszych dwóch dekad XX w., 



lecz to odbicie nie było jednak bynajmniej takie bezpośrednie i pozornie 
proste, jak chcieliby to przedstawić niektórzy współcześni historycy chińs­
cy. Dla rozwoju politycznego owego okresu dalsza penetracja ideologii 
Zachodu, niebywale różnorodnej w zasięgu i istocie, oraz jej oddziaływanie 
na poglądy inteligencji chińskiej, w dalszym ciągu najważniejszej warstwy 
społecznej w kraju, która miała odegrać przodującą rolę w walce przeciwko 
dynastii mandżurskiej, posiadały nie mniejsze, a być może i większe zna­
czenie. 

Przenikanie ideologii Zachodu, stosunkowo jeszcze ograniczone w ostat­
nich latach XIX w., wzrosło w olbrzymim stopniu w pierwszych dekadach 
XX w. w wyniku m. in. prawie całkowitego załamania się konfucjanizmu, 
co samo w sobie stanowiło odzwierciedlenie kryzysu władzy ts'ingowskiej 
oraz losów kraju. Do czynników bezpośrednio torujących drogę tej po­
wodzi Nauki Zachodniej należały reformy oświatowe, wreszcie zrealizowane 
przez rząd ts'ingowski, w których wyniku powstał dość ograniczony sys­
tem szkolnictwa państwowego przy mniej więcej nowoczesnym programie 
nauczania (do 1910 r. około 57 tys. szkół, 89 tys. nauczycieli, 1 600 tys. 
uczniów, lecz przy liczbie 65 mln dzieci w wieku szkolnym), znaczny wzrost 
liczby szkół, a nawet wyższych uczelni, założonych i prowadzonych przez 
obcokrajowców, oraz, być może najważniejsze, liczna emigracja od 1900 r. 
studentów chińskich na studia zagraniczne. Gdy pewna ich ilość zawędro­
wała do Europy (około 400) i do Stanów Zjednoczonych (około 800), 
znakomita większość studentów chińskich udała się do Japonii. Przyczyny 
tego są całkiem oczywiste — Japonia była krajem najbliższym i najtańszym, 
a język i obyczaje nastręczały mniej trudności. Inny, mniej bezpośredni, 
lecz bardzo aktualny powód tkwił w powodzeniu japońskim osiągniętym 
w dokonaniu modernizacji; był to tym samym przykład do zbadania 
i ewentualnego naśladowania. 

Jeśli w 1898 r. było prawdopodobnie około 100 studentów w Japonii, 
liczba ta wzrosła do 13— 15 tys. w latach 1905— 1907. Większa część stu­
dentów korzystała ze stypendiów rządowych lub prowincjonalnych; by­
najmniej nie wszyscy ukończyli tam studia, a poziom otrzymanego wy­
kształcenia był bardzo różnorodny. Studenci, niemal wszyscy wywodzący się 
z rodzin gentry lub kupieckich, pochodzili z prawie wszystkich prowincji 
Chin i szybko zorganizowali się w kluby i stowarzyszenia prowincjonalne; 
niemniej szybko zaangażowali się w działalność polityczną, przede wszystkim 
antymandżurską. Doprawdy trudno przesadzić znaczenie tej hedżry stu­
dentów chińskich do Japonii dla przyszłej historii politycznej Chin: prawie 
wszyscy czołowi działacze w ciągu następnych dwóch dekad studiowali za 
granicą, a znakomita ich większość właśnie w Japonii. Tu zapoznano się 



z ideologią Zachodu, tu rozpoczęły się wielkie wstępne debaty o przyszłości 
Chin, walki o wpływy oraz o poparcie studentów, prowadzone przez znaj­
dujących się na wygnaniu głównych chińskich przywódców politycznych, 
tu wreszcie powstały pierwsze efektywne chińskie organizacje rewolucyjne. 

RZĄD TS'TNGOWSKI (1901-1911) 

Rząd ts'ingowski pozostawiony przy władzy w Pekinie przez zwycięskie 
mocarstwa w roli dozorcy i poborcy długów zmienił swoją istotę w mini­
malnym — jeśli w ogóle w jakimkolwiek — stopniu. Zdyskredytował się on 
jeszcze bardziej w oczach narodu, do rządzenia którym pretendował, jego 
zaś skorumpowanie pogłębiło się jeszcze więcej. Niemniej jednak Mandżu-
rowie usiłowali przeciągnąć agonię* swojego panowania tak długo, jak tylko 
to możliwe; w tym też leżała główna przyczyna programu tzw. reform, 
zainicjowanych, jak wspomniano, przez samą Tz'u Si. Program ten oparty 
był m. in. na propozycjach przedłożonych w latach 1902—1903 przez 
dwóch spośród najbardziej wpływowych chińskich gubernatorów general­
nych, Czang Czy-tung i Liu K'un-i. Pierwsze posunięcia dotyczyły systemu 
oświaty; „ośmionożny esej" został skasowany w 1901 r., wkrótce potem 
ustanowiono początki państwowego szkolnictwa, system egzaminów osta­
tecznie zniesiono w 1906 r., a zezwolenia na wyjazdy na studia za granicą 
udzielono nieco wcześniej. Zmiany te bynajmniej nie oznaczały, jak wynikało 
z liczb już przytoczonych, dążenia do stworzenia systemu powszechnego 
nauczania. Celem było raczej zapewnienie rządowi dopływu przyszłej kadry 
urzędniczej, wykształconej w sposób, który umożliwiłby jej nieco lepsze 
uporanie się z problemami stojącymi przed rządem i krajem. 

Rosnący w kraju ferment polityczny, a w szczególności wzrastające 
niezadowolenie inteligencji i szybki przypływ działalności rewolucyjnej, zwła­
szcza po 1905 r., co było częściowo wynikiem rozpowszechnienia oświaty 
i dalszego przenikania ideologii Zachodu, również zmusiły Mandżurów 
do rozważania konieczności przedsięwzięcia reform administracji i udzie­
lenia pewnych koncesji politycznych, zmierzających do zachowania władzy. 
Z podjętych środków prawdopodobnie najważniejszym, z punktu widzenia 
skutków dla dalszego rozwoju kraju, były starania rządu ts'ingowskiego 
o dokonanie reorganizacji swojego aparatu wojskowego, prawie całkowicie 
rozbitego, którego nieudolność została też w pełni wykazana podczas okre­
su I Ho T'uan. 

Nie ma prawie żadnej wątpliwości, iż głównym zamierzeniem w tej 
dziedzinie nie było dostarczenie krajowi należytych środków obrony prze­
ciwko przyszłej agresji obcej, lecz utworzenie sił zbrojnych zdolnych do 



podtrzymania walącego się tronu mandżurskiego. Bardzo znaczne sumy, 
zważywszy zwłaszcza na znikome zasoby rządu ts'ingowskiego, zostały 
poświęcone na wyszkolenie, przy pomocy obcokrajowców oraz wyposa­
żenie w nowoczesną broń dużej armii stałej. Wykonanie tego zadania 
zostało powierzone, chociaż nie wyłącznie, Jüan Szy-k'ai. Po śmierci w lis­
topadzie 1901 r. Li Hung-czanga Jüan został mianowany, zgodnie z osta­
tnim zaleceniem Li, na jego miejsce gubernatorem generalnym Czyli. Wraz 
z Żung-lu był on teraz czołowym dostojnikiem w cesarstwie. Po śmierci 
Żung-lu w 1903 r. Jüan połączył swoje siły z być może najbardziej sko­
rumpowanym ze wszystkich książąt mandżurskich, I-k'uangiem, księciem 
Cz'ing, aby w dalszym ciągu wywierać przemożne wpływy. Wykorzystał 
rozbudowanie Nowej Armii (do 1905 r. utworzono sześć nowych dywizji, 
Uczących od 60 do 70 tys. żołnierzy) w najpełniejszym stopniu dla wzmoc­
nienia własnej potęgi, w szczególności przez zabezpieczenie awansu i właści­
we ulokowanie wszystkich swoich protegowanych, wojskowych i cywilnych, 
prowadząc tym samym do dalszego skrystalizowania się osławionej mili-
tarystycznej kliki Peijang (Północne Morze — ta sama nazwa, co floty Li 
Hung-czanga, gdyż też wielu jej członków było jego ludźmi), która miała 
mu dopomóc w dalszym wzniesieniu się do władzy. 

Klika Peijang miała też dostarczyć gros tych właśnie militarystów do 
terroryzowania i ograbiania podzielonego i rozdartego kraju przez 15 lat 
(a faktycznie, w niektórych wypadkach, znacznie dłużej) po rewolucji 1911 r. 
Większość oficerów Juana była wychowankami chińskich akademii woj­
skowych, np. w Tientsinie i w Paotingu, lecz szereg z nich studiowało za 
granicą, znów przeważnie w Japonii. Znaczna większość pochodziła z gen-
try; utrzymywali nadal bliskie kontakty ze swoimi rodzinami na wsi, in­
westując później gwałtem i rabunkiem zdobyty majątek w ziemię. Okre­
ślono ich trafnie jako obszarników z karabinami maszynowymi, a taka 
ich rola społeczna została w pełni uwidoczniona w dalszych dziejach Chin. 

Wzrost potęgi Jüan Szy-k'ai wywoływał znaczne zaniepokojenie i obu­
rzenie zarówno wśród wielu czołowych arystokratów mandżurskich, jak 
i u jego głównego chińskiego rywala, Czang Czy-tunga, który też utworzył 
swoją własną nowoczesną armię. Na tym tle m. in. doszło w 1907 r. do 
przesunięcia obu na inne wysokie stanowiska w Pekinie w celu pozbawie­
nia ich bezpośredniej kontroli nad siłami zbrojnymi. Klika Peijang po­
została jednak na ogół wierna swojemu przywódcy i twórcy. 

Pod koniec 1905 r. Tz'u Si ogłosiła swoją pierwszą obietnicę zapro­
wadzenia konstytucyjnej formy rządów i odpowiednia misja została wysłana 
za granicę dla przestudiowania tego zagadnienia. W następnym roku przy-, 
szły kolejne obietnice powołania Zgromadzenia Narodowego oraz Zgro-



madzeń Prowincjonalnych, o czysto doradczym charakterze. W listopadzie 
1906 r. ogłoszono reorganizację rządu centralnego, która, w istocie rzeczy, 
nie oznaczała wiele więcej niż zmianę nazw już istniejących ministerstw. 
We wszystkich tych poczynaniach Tz'u Si i jej otoczenie grali tylko na 
zwłokę, nie mając zamiaru odstąpić czegokolwiek z realnej władzy poli­
tycznej Mandżurów. Zostało to też w pełni potwierdzone, gdy ogłoszono 
we wrześniu 1908 r. projekt przyszłej konstytucji. Był on przepisany prawie 
w całości z konstytucji japońskiej, z tą różnicą, iż władza cesarza mandżur­
skiego miała być jeszcze znaczniejsza niż władcy japońskiego, a wieczne 
pozostanie Wielkiej Dynastii Ts'ingów na tronie chińskim stanowiło jedno 
z głównych postanowień. Ten wielki dar, ofiarowywany narodowi chiń­
skiemu, miał wejść w życie po 9-letnim okresie przygotowawczym, tj. 
w 1918 r. 

Wkrótce potem nastąpiła śmierć Tz'u Si i Kuang Sü. Według wersji 
oficjalnej cesarz miał umrzeć 14 listopada 1908 r., cesarzowa wdowa nas­
tępnego dnia. Okoliczności śmierci Kuang Sü były jednak niezmiernie po­
dejrzane i stały się przedmiotem wielu domysłów. Bardziej niż prawdo­
podobne — a do tego poglądu skłaniał się później jego następca — Tz'u Si, 
sama poważnie chora i mająca już 74 lata, nie życzyła sobie, aby cesarz 
ją przeżył. Jej słudzy, zarówno Li Lien-jing, jak i Juan Szy-k'ai — zwła­
szcza ten ostatni, gdyż szanse zachowania przezeń głowy w razie odzyska­
nia władzy przez Kuang Sü równały się zeru — byli nie mniej zaintereso­
wani takim rozwiązaniem sprawy. Pozbyto się więc Kuang Sü, który został 
prawdopodobnie otruty na rozkaz jednego z nich lub całej trójki. 

Choroba Tz'u Si nie przeszkodziła jej w przeforsowaniu, jeszcze raz, 
swojego zdania w sprawie następstwa tronu; na dzień przed śmiercią 
Kuang Sü zarządziła, aby tron przypadł jego bratankowi, 2,5-letniemu 
P'u-i; był to syn jego młodszego brata, Tsai-fenga, księcia Cz'un, oraz 
wnuk jej faworyta Żung-lu. Dziecko miało panować jako Süan T'ung 
w ciągu ostatnich trzech lat dynastii Ts'ingów, gdy jego ojciec został re­
gentem i faktycznym władcą cesarstwa*. 

Ten obrót spraw oznaczał jednak koniec potęgi Juan Szy-k'ai; usiło­
wał on też wcześniej zaproponować innego kandydata na tron dla urato-

* P'u-i został następnie, na bardzo krótki okres, restaurowany na tronie w 1917 r. 
(patrz s. 635). Od 1924 r. żył w odosobnieniu w Tientsinie; po podboju Mandżurii przez 
Japończyków w 1931 r. stal się ich marionetką, najpierw jako Głowa Państwa Mandżukuo, 
potem jako cesarz. Wzięty do niewoli przez Armię Radziecką, został repatriowany do 
Chin w 1949 r. Następne 10 lat spędził w więzieniu dla przestępców wojennych. Po „re­
edukacji" został zwolniony w 1959 r. i zaczął pracować jako botanik. Autor niezmiernie 
interesującej autobiografii. Umarł w 1968 r. 



wania swojej skóry. Tsai-feng był, mimo wszystko, bratem Kuang Su 
i chociaż nie spełnił wypowiedzianego na łożu śmierci życzenia cesarza, 
aby Jüan został niezwłocznie stracony za swoją zdradę podczas ruchu re­
formatorskiego w 1898 r., wkrótce ustalono, iż Juan miał ponoć cierpieć 
na schorzenie nogi, uniemożliwiające mu wykonywanie jego czynności, 
i z tego względu otrzymał on łaskawe zezwolenie na udanie się do swoich 
posiadłości na wsi dla podjęcia należytej kuracji. 

Nowy regent okazał się wyjątkowo nieudolnym władcą, kompletnie nie 
mogącym sobie poradzić ze wzrastającą walką frakcji na dworze, zarówno 
między samymi Mandżurami, jak i między Mandżurami a Chińczykami. 
Ten ostatni konflikt stał się już szczególnie ostry w pierwszych latach tego 
wieku; jego zaciętość miała teraz przybrać na sile na tle stale pogarszającego 
się położenia rządu ts'ingowskiego. Na samym początku jednak objęcie 
władzy przez regencję było przychylnie powitane przez dosyć silne ugru­
powanie, przeważnie gentry, zwolenników monarchii konstytucyjnej, któ­
rych nadzieje, iż zostaną przedsięwzięte odpowiednie kroki w tym kierun­
ku, zostały podbudowane ustanowieniem Zgromadzenia Narodowego w paź­
dzierniku 1909 r. oraz Zgromadzeń Prowincjonalnych w październiku 1910 r. 
W obydwu tych ciałach — w Zgromadzeniach Prowincjonalnych, wybra­
nych pośrednio na podstawie niezwykle ograniczonego cenzusu majątko­
wego (5 tys. tael) i wykształcenia (ukończona szkoła średnia) oraz w Zgro­
madzeniu Narodowym, złożonym ze stu delegatów wybranych przez Zgro­
madzenia Prowincjonalne oraz ze stu mianowanych przez rząd — monar­
chiści konstytucyjni tworzyli znaczną większość i wykorzystywali je jako 
arenę dla wysuwania dalszych żądań politycznych. 

W wyniku nacisku zgromadzeń rząd obiecał, iż nowa konstytucja zos­
tanie uchwalona i nowy parlament zwołany w 1913 r., na pięć lat wcześniej, 
niż przewidywano. Usilne domagania się zaprowadzenia gabinetu, odpo­
wiedzialnego przed Zgromadzeniem Narodowym, zostały wreszcie uwzglę­
dnione w kwietniu 1911 r., lecz wybór ministrów był charakterystyczny 
dla rzeczywistych intencji dworu mandżurskiego. Z trzynastu członków ga­
binetu siedmiu było Mandżurów (w tym pięciu książąt z rodziny cesarskiej), 
jeden Mongoł i tylko pięciu Chińczyków. Była to pigułka nie do przełknię­
cia nawet dla najwierniejszych chińskich popleczników dynastii. Równo­
cześnie Tsai-feng usiłował wzmocnić pozycje Ts'ingów przez umieszczenie 
swoich braci, jeszcze bardziej nieudolnych niż on, na kluczowych stano­
wiskach w siłach zbrojnych, posunięcie ułatwione wcześniejszym usunię­
ciem Jüan Szy-k'ai. Wszystkie te środki okazały się jednak wkrótce daremne. 
Mandat Niebios dynastii Ts'ingów wygasł już całkowicie; nastąpiło to 
właściwie już 60 lat wcześniej, podczas rewolucji tajpingowskiej, a Mandżu-



rowie pozostali na tronie w Pekinie przede wszystkim dzięki użyteczności dla 
swoich panów cudzoziemskich. Teraz jednak mocarstwa nie były już zdolne 
ani co więcej, nawet szczególnie chętne do podjęcia jeszcze raz wysiłków 
dla poparcia tej na wskroś dekadenckiej i beznadziejnie nieudolnej kasty 
rządzącej. 

REFORMY A REWOLUCJA 

Po tragicznym upadku ruchu reformatorskiego 1898 r. dwaj jego czo­
łowi wodzowie zbiegli i kontynuowali, jak wspomniano, swoją działalność 
polityczną za granicą. Poglądy K'ang Ju-wei, tak jak ukształtowały się one 
we wcześniejszym okresie, pozostały zasadniczo nie zmienione i nie tknięte 
przez dalszy tok wydarzeń; podtrzymywał on w dalszym ciągu swoją 
wierność dla Kuang Sü oraz przekonanie o słuszności całego swojego prog­
ramu z 1898 r., opierając się na nadziei, iż cesarz ostatecznie przeżyje 
Tz'u Si, odzyska władzę i powróci do platformy ruchu reformatorskiego. 
Tym samym K'ang pozostawał zwolennikiem dynastii ts'ingowskiej i mo­
narchistą, w okresie kiedy rozwój polityczny zmierzał szybko do bardziej 
postępowych idei. Jego poglądy filozoficzne nie uległy też żadnym zmianom. 
Częściowe skłonności K'anga do modernizacji nie ewoluowały dalej, a przy­
wiązanie do swojej wersji konfucjanizmu też pozostawało niewzruszone. 
Historia miała wnet pozostawić go całkiem w tyle, a jego rola polityczna 
stała się stosunkowo szybko znikoma; on sam popadł w prawie całkowite 
zapomnienie, z którego miał wyjść tylko jeszcze raz, i to śmiesznie, a nawet 
żałośnie, podczas farsy restauracji ts'ingowskiej w 1917 r. 

Droga jego młodszego zwolennika, Liang Cz'i-cz'ao, miała się okazać 
jednak inna. Liang dosyć prędko odrzucił prawie całe przywiązanie do 
konfucjanizmu, stając się najwybitniejszym rzecznikiem modernizacji i nie­
wątpliwie najbardziej wpływowym propagatorem Nauki Zachodniej wśród 
inteligencji chińskiej w pierwszej dekadzie XX w. Jego poglądy stanowiły 
jednak dziwaczny, wiecznie zmieniający się galimatias, wywodzący się z nie­
zwykle szerokiego wchłaniania literatury japońskiej i zachodniej, z której 
impresje swoje przekazywał czytelnikom w książkach oraz wielu artykułach, 
zawartych w pismach wydawanych przezeń w Japonii. Politycznie Liang po­
zostawał zasadniczo konserwatystą; aczkolwiek nie będąc kategorycznym 
stronnikiem dynastii ts'ingowskiej, wypowiadał się za wprowadzeniem mo­
narchii konstytucyjnej i stał się zdecydowanym wrogiem rosnącego nurtu 
rewolucyjnego oraz idei republikańskich i demokratycznych, wysuwanych 
przez Sun Jat-sena. 

Na początku czyniono starania, z udziałem zresztą niektórych kół ja-



pońskich, by doprowadzić do współpracy wszystkich ugrupowań chińskich 
na emigracji, działających przeciwko reżymowi Tz'u Si. Ze względu m. in. 
na aroganckie zachowanie K'ang Ju-wei, który nie zamierzał uznać wycho­
wanego na Zachodzie Sun Jat-sena za równego sobie, wysiłki te jednak 
spełzły na niczym. Rozpoczęła się też ostra rywalizacja między reformato­
rami a zwolennikami Sun Jat-sena o wpływy i poparcie wśród emigracji 
chińskiej w Japonii i innych krajach, która zakończyła się tymczasowo, 
dzięki m. in. pozbawionej wszelkich skrupułów taktyce Liang Cz'i-cz'ao, 
zwycięstwem reformatorskiego Stowarzyszenia Obrony Cesarza. 

Należy zauważyć mimochodem, iż wpływ Japończyków na rozwój chiń­
skiej działalności politycznej, włącznie z ruchem rewolucyjnym, był całkiem 
pokaźny. Jego istota miała zaś charakter dość złożony; z jednej strony 
japońskie ugrupowania postępowe i wczesnosocjalistyczne szczerze popie­
rały chiński nurt rewolucyjny, a zwłaszcza samego Sun Jat-sena, lecz 
z drugiej strony rząd japoński również interesował się wielce chińskim ru­
chem rewolucyjnym, lecz dla całkiem innego celu, tj. dla wykorzystania 
go do urzeczywistnienia swoich dalekosiężnych i starannie przygotowywa­
nych planów ekspansji imperialistycznej. 

Niewątpliwie najwybitniejszym przedstawicielem, głównym przywódcą 
i twórcą ideologii nurtu rewolucyjnego wśród inteligencji chińskiej na emi­
gracji był Sun Jat-sen (nazywał się właściwie Sun Wen; jednym z jego 
przydomków był I-sien, którego wymowa kantońska brzmi Jat-sen; często 
nazywany bywał też zgodnie ze swoim pseudonimem Czung-szan). Sun 
urodził się 12 listopada 1866 r. w wiosce w okręgu Siangszan (obecnie 
Czungszan) w południowo-zachodnim Kuangtungu, 56 km od Kantonu, 
w chłopskiej rodzinie ubogich dzierżawców. Rejon, z którego pochodził, 
posiadał bardzo silne tradycje rewolucyjnej walki chłopskiej, a w szcze­
gólności ruchu tajpingowskiego, w którym wielu mieszkańców wzięło udział, 
w tym również i członkowie rodziny Suna. Owe tradycje miały poważny 
wpływ na kształtowanie się poglądów młodego Sun Jat-sena, który już 
we wczesnych latach widział siebie w roli drugiego Hung Siu-cz'üana. Gdy 
miał 12 lat, rodzina wysłała go na Hawaje, aby zaopiekował się nim jego 
brat, Sun Te-czang (starszy o 15 lat), później zamożny hodowca bydła. 
Przez trzy lata młodzieniec uczęszczał do szkoły prowadzonej przez misjo­
narzy anglikańskich, przyswajając sobie podstawy wykształcenia zachod­
niego. Później, po powrocie do Chin, odbył w latach 1886—1892 wyższe 
studia medyczne w Hongkongu, które ukończył z wyróżnieniem. Tym 
samym stał się inteligentem o wykształceniu na wskroś zachodnim. 

Poglądy polityczne Sun Jat-sena ukształtowały się już podczas studiów 
medycznych, gdy stał się rzecznikiem wpierw konieczności modernizacji 



i wyzwolenia Chin, a później, dla osiągnięcia właśnie tych celów, obalenia 
dynastii Ts'ingów. Do czasu wojny chińsko-japońskiej Sun nie wykluczał 
jednak możliwości przeprowadzenia niektórych niezbędnych reform przy 
pomocy istniejącego reżymu; wyłożył on swoje idee i plany w tej dziedzinie 
w memoriale, który przedstawił Li Hung-czangowi latem 1894 r. Nie otrzy­
mał na to żadnej należytej odpowiedzi, a upokarzająca klęska reżymu 
ts'ingowskiego w konflikcie z Japonią przekonała go teraz całkowicie o ko­
nieczności rewolucyjnego działania politycznego przeciwko dynastii man­
dżurskiej. Porzucając zawód lekarski, poświęcił się w pełni temu zadaniu. 
Jego pierwszym staraniem w tym kierunku było zorganizowanie na Ha­
wajach pod koniec 1894 r. Sing Czung Huei (Stowarzyszenie Odrodzenia 
Chin. Liczba członków stowarzyszenia, spośród których nie było niko­
go z gentry, jak i jego wpływy były początkowo całkiem ograniczone, 
główny zaś cel stanowiło zorganizowanie, z bazy w Hongkongu, pow­
stania antyts'ingowskiego w Kuangtungu, przy pomocy również trady­
cyjnie antymandżursko nastawionych stowarzyszeń tajnych, w nadziei 
objęcia nim całego kraju. 

Pierwszą próbę dokonania powstania uczyniono w Kantonie w paździer­
niku 1895 r.; zakończyła się ona całkowitym niepowodzeniem i śmiercią 
niektórych z najbliższych towarzyszy Sun Jat-sena. On sam zdołał zbiec 
do Hongkongu i miał odtąd spędzić następne 16 lat za granicą, jako emi­
grant polityczny, mając wyznaczoną cenę na głowę; tylko raz, w 1907 r., 
udało mu się stanąć na parę dni na swojej rodzinnej ziemi. Lecz właśnie 
w tym długim okresie wygnania, przekształciwszy się w zawodowego re­
wolucjonistę, Sun Jat-sen poświęcił się wytężonej działalności politycznej, 
rozwinął znacznie swoje poglądy, aby ostatecznie wyłonić się jako bezsprzecz­
ny wódz chińskiego ruchu rewolucyjnego. 

Nie mogąc powrócić do ojczyzny, Sun Jat-sen skoncentrował swoją 
działalność na dużych skupiskach emigracji chińskiej, porozrzucanych w wie­
lu częściach Azji Południowo-Wschodniej, na Hawajach i w Stanach Zje­
dnoczonych, a Uczących do 1910 r. blisko dwa i pół miliona osób. W tym 
też środowisku miał on później znaleźć podstawowe poparcie, a rola emi­
gracji chińskiej w rozwoju ruchu rewolucyjnego posiadała wręcz bezcenne 
znaczenie. Z jej łona pochodziła poważna część przywódców ruchu wczes­
nego okresu, ona dostarczyła też funduszów niezbędnych do prowadzenia 
jego działalności. Wskutek życia za granicą emigranci stawali się skłonniejsi 
do przyjmowania poglądów zachodnich i bardziej postępowi od ich ro­
daków w Chinach. Jednocześnie poniżająca sytuacja ich rodzinnego kraju — 
z którym utrzymywali jak najściślejsze i bliskie kontakty — niezdolnego 
obronić ich od dyskryminacji, odczuwanej przede wszystkim, lecz nie wy-



łącznie w Stanach Zjednoczonych, silnie wzmacniały zarówno ich świado­
mość narodową, jak i nastroje antymandżurskie. Znakomita większość 
emigrantów pochodziła z południowych prowincji przybrzeżnych, prze­
ważnie z samego Kuangtungu, jednej z najbardziej rozwiniętych politycznie 
i gospodarczo części Chin, posiadającej najstarsze kontakty z Zachodem. 

Całymi latami Sun Jat-sen wędrował wytrwale od jednego osiedla chiń­
skiego do drugiego, organizując, wykładając, zbierając fundusze, wpajając 
wśród emigrantów coraz większą świadomość fundamentalnych potrzeb 
Chin. Właśnie podczas jednej z jego wczesnych podróży w 1896 r. Mandżu-
rowie, którzy uważali go już wtedy za jednego ze swoich największych 
wrogów, porwali go podczas pobytu w Londynie i uwięzili w poselstwie 
chińskim na Portland Place, zamierzając zawieźć go z powrotem do Chin 
i tam uśmiercić. Z ambasady polskiej przez ulicę Weymouth widać okno 
pokoju, w którym trzymano Suna w niewoli. Uratowany został dzięki in­
terwencji Anglików, zwłaszcza swojego byłego profesora medycyny w Hong­
kongu, Jamesa Cantlie, do którego, za pośrednictwem służącego angiel­
skiego w poselstwie, Sunowi udało się przesłać apel o pomoc. Dzięki owemu 
incydentowi, opisanemu zresztą przez niego samego w obszernej broszurze, 
stał się on głośną osobą na skalę światową. 

Gdy Sun Jat-sen kontynuował swoją działalność na emigracji, ruch 
antyts'ingowski rozszerzał się w okresie po 1 Ho Tuan mimo nieustannych 
i surowych represji mandżurskich. Głównym jego ośrodkiem stał się Szang­
haj, gdzie grupa młodych inteligentów związanych z dziennikiem „Su Pao" 
prowadziła ożywioną rewolucyjną działalność agitacyjną i propagandową. 
Dziennik został zamknięty, a redaktorzy aresztowani, lecz ruch trwał i dal­
sze pisma wychodziły po kolei. Jednym z aresztowanych, który zmarł 
w więzieniu, był młody Tsou Żung (1885— 1905), autor słynnej i wpływowej 
broszury antyts'ingowskiej pt. Armia Rewolucyjna. Działalność rewolu­
cyjna była też prowadzona w wielu prowincjach, jak np. przez Hua Sing 
Huei (Stowarzyszenie Odnowy Chin), które zostało założone w grudniu 
1903 r. przez Huang Singa (1874—1916), syna nauczyciela z Hunanu, 
później jednego z najważniejszych przywódców ruchu rewolucyjnego. Po­
dobną organizacją było Kuang Fu Huei (Stowarzyszenie Restauracji), dzia­
łające w Czekiangu, a prowadzone przez wybitnego uczonego Czang Ping-
-lina (1868—1936). Stowarzyszenie Huang Singa zaplanowało powstanie 
antyts'ingowskie w Hunanie na listopad 1904 r.; spisek wprawdzie nie 
udał się, lecz jego przywódcy, wszyscy młodzi inteligenci, zdołali zbiec. 

O wzroście politycznej aktywności i świadomości narodowej świadczył 
również bojkot towarów amerykańskich, zorganizowany przez studentów 
i kupców na dużą skalę w 1905 r. jako protest przeciwko dyskryminacji 



Chińczyków w Stanach Zjednoczonych. Ośrodkiem owej kampanii, trwa­
jącej od maja do września, był Szanghaj, a rozprzestrzeniła się ona prawie 
na wszystkie inne większe miasta w całym kraju, lecz ostatecznie została 
stłumiona przez władze ts'ingowskie. 

Najbardziej jednak intensywna działalność polityczna w tym okresie 
prowadzona była — jak wspomniano — w środowisku studentów chińskich 
w Japonii. Sun Jat-sen, który w okresach między swoimi podróżami wśród 
chińskiej diaspory mieszkał w latach 1901— 1903 przeważnie w Jokohamie, 
zbliżył się w 1905 r. do środowiska studenckiego w Japonii, ulegającego 
zresztą coraz bardziej wpływowi idei rewolucyjnych. W Japonii też przed­
stawiciele poszczególnych wspomnianych już ugrupowań rewolucyjnych do­
konali w 1905 r. skutecznego zjednoczenia się w nową jednolitą organizację. 
Miało to być słynne Czung Kuo Tung Meng Huei (Zjednoczona Liga 
Chińska), założone pod auspicjami Sun Jat-sena w Tokio w miesiącach 
sierpień—wrzesień przy entuzjastycznej aprobacie i obecności wielu setek 
studentów chińskich. 

Zaplanowane słowo „rewolucyjne" opuszczono z nazwy organizacji ze 
względów konspiracyjnych. Tłumaczeniu tej nazwy przez Suna na angielski 
odpowiada polska Chińskie Zrzeszenie Federalne. Charakterystycznie dla 
planów japońskich, zebranie inauguracyjne Tung Meng Huei odbyło się 
w lokalu należącym do członka stowarzyszenia Czarnego Smoka (tj. rzeki 
Amur), osławionej szowinistycznej i ekspansjonistycznej organizacji. 

Z samego początku Sun Jat-sen, jako najstarszy i najbardziej doświad­
czony rewolucjonista, szanowany ze względu na swoją żarliwość i poświę­
cenie, uznany był za głównego przywódcę Tung Meng Huei i jego też: 
poglądy znalazły odzwierciedlenie w programie nowej organizacji. Sun sfor­
mułował swoje idee, będące w dużej mierze wynikiem jego studiów i kon­
taktów z cywilizacją Zachodu, w znanym San Min Czu I (Trzy Zasady 
Ludu), które dopracowywał do końca, swojego życia. Pokrótce doktryna 
ta była następująca: Pierwszą zasadą był nacjonalizm, który w owym okresie 
oznaczał przede wszystkim walkę przeciwko panowaniu Mandżurów w Chi­
nach. Dopiero później, w latach dwudziestych, zasadę tę zaczęto inter­
pretować w sensie antyimperialistycznym. Drugą zasadę stanowiła demokra­
cja przez którą Sun rozumiał zaprowadzenie republikańskiej i konstytucyj­
nej formy rządów na modłę francuską lub amerykańską, na miejsce ts'ingow-
skiej monarchii absolutystycznej. Trzecią zasadą był „byt Ludu", koncepcja, 
którą sam Sun określał jako socjalizm. Była to, w istocie rzeczy, nieco 
mglista obietnica zajęcia się w przyszłości problematyką społeczną, m. in. 
za pomocą „wyrównania ziemi". Wywodziła się ona z uświadamiania sobie 
przez Suna istnienia tych zagadnień zarówno w Chinach, jak i w szczegól-



ności na Zachodzie, gdzie niezdolność systemu kapitalistycznego do ich 
rozwiązania stała się dla niego oczywista. Połączona też była z poglądem, 
że specyficzny charakter społeczeństwa chińskiego i gospodarki mógłby 
umożliwić uniknięcie problemów nękających Zachód, m. in. przez przesko­
czenie etapu rozwoju kapitalistycznego. 

Z powyższych trzech zasad najprawdopodobniej pierwsza przemawiała 
najsilniej do członków Tung Meng Huei, a główne wysiłki organizacji, 
były skierowane przede wszystkim na dokonanie obalenia reżymu ts'ingow-
skiego. Lecz właśnie program jako całość, natchniony w dużej mierze 
duchem rewolucji francuskiej, oraz nacisk położony na konieczność dzia­
łań rewolucyjnych służyły za podstawę szerokiej akcji propagandowej, wy­
mierzonej m. in. przeciwko konstytucyjno-monarchistycznym poglądom 
Liang Cz'i-cz'ao i jego zwolenników. Ta batalia ideologiczna prowadzona 
była głównie przez prasę Tung Meng Huei, w której najważniejszym orga­
nem był miesięcznik „Min Pao "(„Trybuna Ludu"), wydawany w Japonii 
w latach 1905— 1910 przy współudziale części najzdolniejszych młodych 
zwolenników Sun Jat-sena. Niektórzy z nich mieli później odegrać znaczną, 
a czasami i bardzo różnorodną rolę w życiu politycznym kraju. Dzięki 
tej kampanii poglądy Tung Meng Huei zyskały coraz więcej posłuchu 
wśród studentów, a ostatecznie dzięki nim też w Chinach oraz wśród emi­
gracji chińskiej. 

Powstanie Tung Meng Huei i jego przyszła działalność stanowiły odbicie 
zarówno dalszego wzrostu politycznej i narodowej świadomości inteligencji 
chińskiej, jak i rosnącego wrzenia w samych Chinach. Ten przypływ re­
wolucyjny był jednak zjawiskiem bardziej ogólnym, dotyczącym nie tylko 
Chin, lecz też większości Azji kolonialnej i półkolonialnej, częścią procesu 
zwanego przez Lenina „przebudzeniem się Azji". 

W wypadku Chin dwa wydarzenia posiadały podstawowe znaczenie — 
poza czynnikami wewnętrznymi — w pobudzaniu owego wzrostu aktywno­
ści politycznej, mianowicie wojna rosyjsko-japońska i rewolucja 1905 r. 
w Rosji. Klęska zadana pozornie potężnemu samowładztwu carskiemu przez 
niedawno zmodernizowane, rzekomo konstytucyjne, małe państwo azja­
tyckie, które zaledwie pół wieku wcześniej samo padło ofiarą presji Za­
chodu, zrobiła olbrzymie wrażenie na Wszystkich politycznie myślących 
Chińczykach. Wydobyło to też jeszcze bardziej na jaw różnicę w położeniu 
Chin i Japonii i podkreśliło jeszcze silniej pilność i konieczność podjęcia 
modernizacji Chin. Lecz jakim sposobem miano tego dokonać — w tym 
fundamentalnym punkcie rozbieżności między nurtem reformatorskim a re­
wolucyjnym stawały się teraz coraz większe. Rewolucja 1905 r., aczkolwiek 
ostatecznie nieskuteczna, wskazywała na konieczność prowadzenia rewo-



lucyjnej walki politycznej przeciwko autokracji i w tym sensie wpłynęła 
na poglądy, a również i w pewnej mierze na strategię i taktykę Tung 
Meng Huei i jego przywódców. 

Tung Meng Huei, chociaż liczniejsze niż Sing Czung Huei i inne wcze­
śniejsze ugrupowania, było jednak organizacją wąską; liczba członków 
w latach 1905— 1907 nie przekraczała tysiąca, mimo iż rozprzestrzeniło się 
wśród prawie wszystkich skupisk emigracyjnych, zyskując wiele poparcia, 
a dzięki powracającym studentom stało się też siłą polityczną w samych 
Chinach. Taktyka Tung Meng Huei skłaniała się do koncepcji organizowa­
nia zbrojnych przewrotów, mających raczej służyć jako sygnał i podnieta 
do ogólnonarodowego powstania antymandżurskiego. Sun Jat-sen i jego 
zwolennicy nie zmierzali do zorganizowania ruchu masowego, zdolnego do 
rozkołysania chłopstwa na modłę tajpingowską. Skupiali się zamiast tego 
na przenikaniu do ts'ingowskich sił zbrojnych oraz na wykorzystaniu nadal 
silnych antymandżurskich stowarzyszeń tajnych. 

W autobiografii Sun Jat-sen wspomina o swoich „dziesięciu nieudanych 
próbach rewolucyjnych". Pierwszymi dwiema były wspomniany już spisek 
w Kantonie w 1895 r. oraz próba wszczęcia powstania w Hueiczou w Kuang-
tungu w październiku 1900 r. Dalsze osiem to wszystko przewroty orga­
nizowane przez Tung Meng Huei w latach 1907—1911. Trzecie było 
w Cz'aoczou (Kuangtung) 27 marca 1907 r.; czwarte — około Hueiczou 
(Kuangtung) 2 czerwca 1907 r.; piąte w Cz'inczou i Lienczou (Kuangtung) 
we wrześniu 1907 r.; szóste — w Czennankuan (południowo-zachodnie Ku-
angsi) w grudniu 1907 r., uczestniczył w nim sam Sun; siódme — znów 
Cz'inczou i Lienczou, marzec—kwiecień 1908 r.; ósme — w Hokou (Jün-
nan), kwiecień 1908 r.; dziewiąte — powstanie Nowej Armii w Kantonie 
12 luty 1910 r.; dziesiąte — tzw. powstanie Huang Hua Kang w Kantonie, 
27 kwietnia 1911 r. 

Jak widać z powyższego, wszystkie te próby miały miejsce w południo­
wych i południowo-zachodnich prowincjach granicznych i nie tylko dlatego, 
że ten rejon był tradycyjnie najbardziej rewolucyjny i antymandżurski, 
lecz również dlatego, że był on najbardziej dostępny dla przewozu przez 
Tung Meng Huei broni, zapasów, funduszy i ludzi. Większość tych akcji, 
a zwłaszcza najważniejsza z nich, powstanie w kwietniu 1911 r. w Kantonie, 
prowadzona była przez Huang Singa. Aczkolwiek wszystkie zakończyły się 
porażkami, po których zawsze następowały surowe represje władz ts'ingow-
skich, doprowadziły one jednak do dalszego wzrostu nastrojów rewolucyj­
nych i antymandżurskich, ujawniły całkowitą zgniliznę reżymu ts'ingowskie-
go, jak i względną łatwość, z jaką można by go obalić, gdyby tylko uczynić 
jeszcze jeden, lepiej przygotowany i zorganizowany wysiłek. 



Należy wspomnieć o szeregu innych akcji przeciwko rządowi tslngow-
skiemu w tym okresie, które nie były zorganizowane przez Tung Meng 
Huei. Wśród nich wymienić trzeba powstanie górników w P'ingsiang (Kian-
gsi) w grudniu 1906 r., być może pierwszą większą akcję chińskiej klasy 
robotniczej. Inną było powstanie w Ankingu, prowadzone przez Su Si-lina 
(1873—1907), który dokonał w lipcu 1907 r. zamachu na gubernatora 
Anhuei. W związku z tą akcją jedna z najwcześniejszych rewolucjonistek, 
Cz'iu Czin (1877—1907), członkini Tung Meng Huei i przywódca pod­
ziemnej organizacji rewolucyjnej w Czekiangu, zginęła z rąk siepaczy 
mandżurskich, pierwsza z wielu kobiet, które miały poświęcić swoje życie 
dla rewolucji. W tej akcji oraz w wielu innych przejawiał się też stosunkowo 
silny nurt anarchistyczny, będący w poważnej mierze pod wpływem ro­
syjskim; dokonano dalszych zamachów na dostojników ts'ingowskich, w tym 
bezskuteczną próbę zabójstwa regenta. 

Wszystkie te akcje jako całość stanowiły niezwykle doniosły rozdział 
w dziejach Chin, sagę wielkiej odwagi i poświęcenia. Było to szczególnie 
widoczne przy powstaniu kantońskim w kwietniu 1911 r., największym ze 
wszystkich i najbliższym osiągnięciu powodzenia. Wiele wysiłków włożo­
no w zorganizowanie owego powstania; zebrano znaczne fundusze wśród 
emigracji, przygotowano specjalny oddział „Gotowych na Śmierć", zło­
żony z 800 młodych ludzi, nagromadzono dużą ilość broni itp. Brak 
należytej koordynacji zniweczył jednak szanse sukcesu i powstanie została 
stłumione z wielkimi stratami. Obecnie na Huang Hua Kang (Wzgórze 
Żółtych Kwiatów) w Kantonie stoi pomnik dla uczczenia pamięci „72 Mę­
czenników" (zginęło faktycznie więcej), którzy oddali życie za wolność swo­
jej ojczyzny. A stanowili oni doprawdy sam kwiat Tung Meng Huei. 
W ciągu sześciu miesięcy sprawa, za którą zginęli, miała wreszcie zwycię­
żyć w powstaniu w Wuczangu. 



XXXVII. REWOLUCJA 1911 ROKU 

TŁO BEZPOŚREDNIE 

ŁOŻONE walki, które toczyły się w Chi­
nach w przededniu rewolucji 1911 r., zarówno w łonie dworu i rządu 
ts'ingowskiego, jak i między Mandżurami i ich przeciwnikami chińskimi 
różnych kierunków politycznych, zaostrzyły się jeszcze bardziej na tle za­
gadnienia o istotnych implikacjach politycznych i gospodarczych, nadają­
cego owym konfliktom szczególnie zacięty charakter*. Była to kwestia 
budownictwa kolejowego, która przeplatała się obecnie w sposób nieroz-
wiązalny ze wszystkimi już istniejącymi problemami politycznymi, stoją­
cymi przed krajem. Podstawowym pytaniem było, czy dalsza budowa ko­
lei ma być przedsięwzięta przez rząd centralny — co faktycznie oznaczało, 
że przez mocarstwa obce, gdyż Mandżurowie nie posiadali żadnych środ­
ków finansowych na ten cel i mogliby go realizować tylko za pomocą 
pożyczek zagranicznych — czy też ma być dokonana przez rodzimy kapi­
tał chiński, tj. przez przedstawicieli chińskiej gentry i kupiectwa skłonnych 
do inwestowania w tej dziedzinie. Ci ostatni zrzeszyli się w tym celu, w szcze­
gólności w tych prowincjach, gdzie sprawa była najbardziej aktualna — 
Kuangtung, Hunan, Hupei i Sycz'uan — w stowarzyszenia i spółki, ro­
szczące prawo do rozpoczęcia przedsięwzięć kolejowych i zbierania potrzeb­
nych w związku z tym funduszy. 

Zgromadzenia Prowincjonalne, przedstawiające w tym wypadku inte­
resy zrzeszeń kolejowych, zostały również wciągnięte w ten zatarg, co 
doprowadziło z kolei do zaatakowania przez nie rządu centralnego w tej 
sprawie i posłużyło do dalszego pobudzenia już istniejących tendencji do 

* W literaturze chińskiej iewolucja 1911 r. zwana bywa zwykle Rewolucją „Sin. 
Hai"; jest to nazwa roku cyklicznego w starym kalendarzu chińskim, obejmującym-
okres od 30 stycznia 1911 do 17 lutego 1912 r., tj. te miesiące, podczas których miały 
miejsce główne wydarzenia rewolucji, łącznie z abdykacją Ts'ingów. 



autonomii prowincji i decentralizacji władzy politycznej. Owe działania 
prowincji wywarły znaczny, a w niektórych wypadkach i skuteczny nacisk, 
doprowadzając np. do wykupienia przez rząd pekiński koncesji poprzednio 
udzielonej Amerykanom na budowę linii Hankou—Kanton. Była to jedna 
z dwóch najważniejszych linii, o których losy toczyła się właśnie walka; 
drugą z nich była zaprojektowana linia Hankou—Sycz'uan. 

Wrota świątyni, Cz'engtu, Sycz'uan — epoka Ts'ing (?) 

Na tle tej intensywnej agitacji na prowincji rząd ts'ingowski wysuną, 
w maju 1911 r. swój plan nacjonalizacji kolei. Ten zamysł miał mało współ 
nego z rzeczywistym programem budowy kolei przez rząd centralny w skali 
ogólnokrajowej; był on w zasadzie tworem nowo mianowanego ministra 
komunikacji, osławionego ze swojej sprzedajności Szeng Süan-huai, a głó­
wnym zamierzeniem planu było uzyskanie nowej pożyczki od wspomnia­
nego konsorcjum czterech mocarstw, która sama w sobie stanowiłaby 
istotne nowe źródło łapówek dla Szenga i dworu mandżurskiego. Kontrakty 
na tę pożyczkę (zwaną pożyczką Hukuang) oraz na budowę linii Hankou— 
— Kanton i Hankou — Sycz'uan zostały podpisane 20 maja — jedenaście 
dni po wydaniu edyktu o nacjonalizacji kolei. Oba te pociągnięcia wywo­
łały oburzenie w całym kraju, lecz w szczególności w prowincjach bezpo-



średnio nimi dotkniętych. Potępiano i oskarżano rząd ts'ingowski o wy-
przedawanie kraju mocarstwom, warunki bowiem związane z udzieleniem 
pożyczki faktycznie oznaczały dalsze podporządkowanie gospodarki chiń­
skiej kontroli cudzoziemców. Żądano natychmiastowej dymisji i postawie­
nia pod sąd Szeng Süan-huai. 

Reakcja była szczególnie silna w olbrzymiej, bogatej i tradycyjnie nie­
zależnej prowincji Sycz'uan; tu działalność zrzeszeń w kierunku zbudowa­
nia własnej kolei była dalece zaawansowana, a posunięcie rządowe ozna­
czałoby pokaźne straty dla tych, którzy zainwestowali już w zaprojekto­
wanej budowie. Do początku, sierpnia cała prowincja została poruszona 
przeciwko rządowi; kupcy i studenci organizowali strajki i protesty, roz­
ruchy rozprzestrzeniały się wszędzie, a ludność zaczęła odmawiać płacenia 
podatków. We wrześniu nastąpiły demonstracje w stolicy prowincji, Cz'engtu, 
które zostały brutalnie stłumione przez gubernatora ts'ingowskiego; jedy­
nym wynikiem jego działania było spowodowanie akcji powstańczej w pra­
wie całym Sycz'uanie. Rząd mandżurski stanął w obliczu groźnego kryzysu 
politycznego i rozpoczął mobilizację wojsk w sąsiedniej prowincji Hupei 
z zamiarem wysłania ich do Sycz'uanu dla uśmierzenia rozruchów, prze­
kształcających się w insurekcję na wielką skalę. 

POWSTANIE W WUCZANGU 

Po porażce powstania w Kantonie w kwietniu 1911 r. część przywódców 
Tung Meng Huei, pod kierownictwem jednego z najzdolniejszych, Sung 
Czao-żen (1882— 1913), zdecydowała się zaprzestać polityki organizowania 
powstań w prowincjach przygranicznych Południa i Południowego Zacho­
du i zamiast tego skupić swoje wysiłki na obszarze doliny Jangtse. W tym 
celu powołano w Szanghaju w lipcu 1911 r. specjalny komitet Tung Meng 
Huei. Dokonano już znacznej pracy w tym okręgu, infiltrując jednostki 
wojskowe tu stacjonowane; było to osiągnięciem dwóch organizacji rewo­
lucyjnych, znajdujących się pod wpływem Tung Meng Huei, Zrzeszenia 
Literackiego i Stowarzyszenia Wspólnego Postępu, w których powracający 
z Japonii studenci odgrywali ważną rolę. Szczególnie dużym powodzeniem 
cieszyła się akcja oddziaływania na żołnierzy stacjonowanych w trójmieście 
Wuhan, gdzie być może do 1911 r. jedną trzecią garnizonu w Wuczangu 
stanowili członkowie Zrzeszenia Literackiego. W tych też okolicznościach 
Tung Meng Huei układało teraz swoje plany nowego powstania przeciw­
ko Mandżurom w tym rejonie, przewidzianego na późną jesień 1911 r. 
Znaczny stopień masowego niezadowolenia i wrzenia, którego przykładem 
były szeroko rozpowszechnione bunty ryżowe, a zwłaszcza słynny bunt 



w Cz'angsza w kwietniu 1910 r., również przemawiały za rozpoczęciem 
działań rewolucyjnych przeciwko Ts'ingom na tych terenach. 

Pod wpływem wydarzeń w Sycz'uanie wybuch powstania w Wuhanie 
ustalono na 6 października, lecz z braku należytego przygotowania termin 
przesunięto na 16 tegoż miesiąca. Wszystkie plany zawiodły jednak, gdyż 
9 października przypadkowa eksplozja bomby, przygotowanej przez spis­
kowców w Hankou, doprowadziła do wykrycia ich siedziby głównej i ukry­
tych zapasów broni, do aresztowania i stracenia szeregu przywódców re­
wolucyjnych oraz podobno, co gorsza, do znalezienia przez władze ts'ingow-
skie spisu nazwisk wszystkich osób w wojsku biorących udział w spisku. 
W tej sytuacji mała garstka żołnierzy, członków Zrzeszenia Literackiego, 
prowadzona przez sierżanta sama zdecydowała, chociaż pozbawiona swoich 
przywódców, o wszczęciu powstania, nim będzie za późno. Przyłączyły się 
do niej wkrótce inne jednostki i dzięki m. in. tchórzostwu dowódcy mandżur­
skiego 10 października udało się im zająć cały Wuczang. Hanjang, z jego 
strategicznym arsenałem i dużymi zapasami sprzętu i broni, oraz wielkie, 
zamożne miasto Hankou — oba po północnej stronie Wielkiej Rzeki — 
zostały zajęte przez wojska rewolucyjne 12 października. Na samym po­
czątku pozbawieni kierownictwa żołnierze stanęli wobec zagadnienia zna­
lezienia dowódcy; rozwiązali ten problem przez wyciągnięcie siłą z ukrycia 
doszczętnie przerażonego brygadiera ts'ingowskiego, Li Jüan-hunga (1864— 
1928), zmuszając go do objęcia dowództwa i stanowiska gubernatora 
wojskowego Hupei oraz poparcia rewolucji, tym samym inicjując jego 
barwną karierę, która miała również objąć i fotel prezydenta Republiki 
Chińskiej. 

Powodzenie powstania w Wuczangu stało się przysłowiową iskrą wznie­
cającą pożar w prawie całym kraju; w ciągu następnych dwóch miesięcy 
władza Ts'ingów przestała całkowicie istnieć w większości Chin Południo­
wych i Środkowych. Do końca listopada piętnaście prowincji ogłosiło swo­
ją niezależność od Pekinu, a wszystkie te zmiany zaszły prawie bez bojów 
i z minimalnym rozlewem krwi. Tylko Północny Wschód oraz Czyli 
Honan i Szantung pozostały pod władzą Mandżurów, a ściślej mówiąc, 
pod panowaniem stacjonowanych tu dywizji armii Peijang. W listopadzie 
flota ts'ingowska również przeszła na stronę rewolucji. Na południe od 
Jangtse prawie cała armia ts'ingowska, a szczególnie jednostki nowoczesnej 
Nowej Armii, przyłączyły się do rewolucji. Tylko niektóre oddziały gene­
rała Czang Süna (1854— 1923), zagorzałego poplecznika Mandżurów, trzy­
mały się swoich pozycji w Nankinie; zostały one wkrótce zaatakowane przez 
wojska rewolucyjne z Szanghaju i Czekiangu, które zdobyły Nankin 2 grud­
nia. 



Z militarnego punktu widzenia sytuacja nie była jednak bynajmniej 
prosta, ponieważ dywizje Peijang — bez wątpienia najlepiej wyposażone 
i wyszkolone w całym kraju — pozostawały nadal wierne Pekinowi, a jeszcze 
bardziej swojemu twórcy Juan Szy-k'ai. Rozpoczęły one teraz posuwanie się 
w kierunku południowym z zamiarem zaatakowania głównego ośrodka re­
wolucyjnego w Wuhanie. Pod względem politycznym położenie było też 
wielce złożone. Aczkolwiek Tung Meng Huei w ciągu ostatnich sześciu 
lat występowało w charakterze inicjatora i inspiratora działań rewolucyj­
nych, nie ta organizacja miała obecnie wypłynąć jako główna siła rządząca 
w rewolucyjnym Południu. Nowo ustanowione rządy prowincjonalne zos­
tały w większości wypadków wnet przejęte przez poprzednich zwolenników 
monarchii konstytucyjnej, w tym wielu byłych generałów i dostojników 
ts'ingowskich, przerzucających się teraz na stronę zwycięską i pozujących 
na nowo nawróconych rzeczników Republiki Chińskiej. Równocześnie wła­
dze prowincjonalne były zazdrosne o własne uprawnienia i powolne w jedno­
czeniu się dla wspólnego działania przeciwko rządowi ts'ingowskiemu. 

Tung Meng Huei było samo zbyt słabe, różnorodne i zdezorganizowane, 
aby przeciwstawić się skutecznie tej całej zgrai karierowiczów, poszukują­
cych intratnych stanowisk w nowej administracji. Jego główny przywódca 
był nieobecny w Chinach, albowiem powstanie w Wuczangu zastało Sun 
Jat-sena, nie zdającego sobie z niego sprawy, w Denver (Colorado) pod­
czas kolejnej podróży po środowiskach emigracji chińskiej. Sun szybko 
opuścił Stany Zjednoczone, lecz nie wrócił bezpośrednio do Chin przez 
Pacyfik, udając się zamiast tego do Anglii. Na jego zamierzenia składały się 
co najmniej trzy elementy: uzyskanie pomocy finansowej dla nowego rządu 
rewolucyjnego; uniemożliwienie udzielenia takiejże pomocy Mandżurom; 
zapewnienie neutralności mocarstw, z których Wielka Brytania była w dal­
szym ciągu najważniejsza, wobec konfliktu w Chinach, tj. niedopuszczenie 
do takiej interwencji obcej, jaka okazała się zgubna dla tajpingów. W tym 
wszystkim, o ile nie osiągnął pierwszego celu, uzyskał on jednak — jak 
się później okaże — na ogół powodzenie w dwóch dalszych, aczkolwiek 
tylko tymczasowe i częściowe. 

Upadek władzy ts'ingowskiej na południe od Jangtse doprowadził rząd 
pekiński do stanu całkowitej paniki i chaosu. Regent i jego stronnicy zwró­
cili się teraz o pomoc do jedynego człowieka, którego prestiż i powiązania 
z armią Peijang mogłyby ewentualnie podtrzymać walący się tron Man­
dżurów — Juan Szy-k'ai. Przebywając na swoim „zesłaniu", był on oczy­
wiście świetnie zorientowany we wszystkim, co się działo, dzięki utrzymanym 
nadal licznym kontaktom. 14 października Tsai-feng ogłosił Juana guberna­
torem generalnym Hunanu i Hupei oraz głównodowodzącym wojsk dla 



uśmierzenia „bandytów" w Wuhanie, posunięcie zresztą entuzjastycznie 
powitane przez korpus dyplomatyczny w Pekinie, który wielce poważał Jua­
na za jego poprzednie wyczyny w Szantungu podczas ruchu I Ho T'uan. 

Jüan skonstatował jednak, iż nie wyleczył się jeszcze dostatecznie ze 
swojego schorzenia nogi. Spokojnie czekał na dalsze pogorszenie się po­
łożenia rządu ts'ingowskiego, stawiając żądania, których akceptacja ozna­
czałaby przekazanie pełni władzy, zwłaszcza wojskowej, w jego ręce i umożli­
wiłaby mu trzymanie Mandżurów całkowicie w swojej mocy. Jego chytry 
plan wnet został uwieńczony pełnym powodzeniem. 2 listopada regent przy­
jął wszystkie żądania Juana i mianował go premierem nowo ukształtowa­
nego gabinetu konstytucyjnego, albowiem Ts'ingowie z błyskawiczną wręcz 
szybkością przekształcili swój reżym w nową monarchię konstytucyjną. No­
minacja została zaaprobowana 8 listopada przez Zgromadzenie Narodowe. 

W tych okolicznościach Jüan Szy-k'ai był teraz gotów opuścić swój 
majątek wiejski w Honanie i stanąć na czele armii na Południu, gdzie 
dwóch jego najbliższych protegowanych generałów, Feng Kuo-czang (1859 
— 1919) oraz Tuan Cz'i-żui (1865— 1936), obaj w przyszłości krótkotrwałe 
głowy państwa, dowodziło operacjami przeciwko siłom rewolucyjnym 
w Wuhanie. Jüan przybył z wielką pompą do Pekinu 16 listopada i zagarnął 
szybko wszelkie dźwignie władzy ts'ingowskiego rządu w swoje ręce. W niez­
miernie krótkim czasie zapewnił sobie też całkowitą kontrolę nad wszystkimi 
siłami zbrojnymi na Północy, m. in. przez zarządzenie wymordowania lub 
dymisjonowania wszystkich oficerów podejrzanych o sympatie lub działal­
ność rewolucjyjną. Supremacja kliki Peijang na Północy została tym samym 
w pełni zapewniona. 

Wojska Juana rozpoczęły teraz ofensywę przeciwko pozycjom rewolu­
cjonistów w Wuhanie; skłócony i zdezorganizowany rząd wojskowy, cho­
ciaż wzmocniony przybyciem Huang Singa, który objął stanowisko główno­
dowodzącego, okazał się ostatecznie niezdolny do przeciwstawienia się ata­
kom silniejszych dywizji Peijang. Hankou padło 1 listopada, a próba od­
bicia go w połowie tego miesiąca zawiodła. Później zaś, po zaciętych wal­
kach, rewolucjoniści stracili również 27 listopada Hanjang. Artyleria Peijang 
była teraz w stanie ostrzeliwać pozycje swojego przeciwnika w Wuczangu. 

Doprowadzenie w owym czasie do zwycięstwa nad armią rewolucyjną 
nie leżało jednak w planach Juana, zresztą długa, przewlekła wojna domowa 
byłaby, prawdopodobnie konieczna dla jego osiągnięcia, gdyż armia rewo­
lucyjna wzrastała znacznie dzięki napływowi ochotników, a jeśli wyszko­
lenie miała nadal niewystarczające, to jej duch był w pierwszych miesiącach 
stosunkowo jeszcze wysoki. Jüan wolał szybko zawrzeć rozejm i rozpocząć 
rokowania z rewolucjonistami, wszystko w celu dalszego wzmocnienia 



własnej pozycji wobec obu stron — Mandżurów i rewolucjonistów. Fak­
tycznie od początku grudnia zamarły wszystkie działania wojenne między 
armiami przeciwników. 

W połowie grudnia rozpoczęły się długie i zawiłe pertraktacje w Szang­
haju; rewolucjoniści od samego początku ofiarowywali Juanowi prezyden­
turę przyszłej republiki, jeśli zgodziłby się tylko zdradzić swoich panów 
mandżurskich i doprowadzić do ich obalenia. Juan był skłonny spełnić 
ten postulat, lecz zażądał, by udzielano mu czasu niezbędnego dla przeko­
nania dworu ts'ingowskiego o beznadziejności położenia; chciał równocześnie 
upewnić się, czy prezydentura zapewni mu też tyle władzy, ile jej już w Pe­
kinie posiadał. 

USTANOWIENIE REPUBLIKI 

25 grudnia 1911 r. Sun Jat-sen przybył do Szanghaju. Po drodze zatrzy­
mał się w Hongkongu; tu jeden z jego najbliższych współpracowników, 
Hu Han-min (1886— 1936), wówczas gubernator wojskowy (później znany 
przywódca prawego skrzydła Kuomintangu), usiłował przekonać go, aby 
ustanowił rząd rewolucyjny na Południu, ujawniając w swoich propozycjach 
głęboką nieufność do Jüan Szy-k'ai, odczuwaną przez wielu przywódców 
Tung Meng Huei. Sun jednak odrzucił jego radę. Jego powrót do Szang­
haju, gdzie został przywitany z wielkim entuzjazmem, wprowadzał nowy 
istotny czynnik do już i tak niebywale skomplikowanej sytuacji politycznej. 
Przedstawiciele 15 prowincji, które ogłosiły swoją niezależność od rządu 
ts'ingowskiego, przenieśli, po wielu sprzeczkach między przywódcami w Wu-
czangu i Szanghaju, swoją siedzibę główną do Nankinu. 29 grudnia wybrali 
oni Sun Jat-sena na tymczasowego prezydenta Republiki Chińskiej, któ­
rą proklamowano w Nankinie 1 stycznia 1912 r. — pierwszy dzień pierw­
szego roku republiki, która przyjęła teraz kalendarz gregoriański. Li Jüan-
-hung został wybrany wiceprezydentem; utworzono również rząd tymcza­
sowy, w którym, co charakterystyczne, większość ministrów nie była człon­
kami Tung Meng Huei, lecz składała się z konstytucyjnych monarchistów 
i dawnych dostojników ts'ingowskich. Wszyscy wiceministrowie należeli 
jednak do Tung Meng Huei. Rząd ten w istocie rzeczy był niezmiernie 
słaby, m. in. ze względu na prawie całkowity brak kontroli nad prowincja­
mi. Nowy rząd republikański nawoływał teraz do niezwłocznej abdykacji 
dynastii ts'ingowskiej jako niezbędnego warunku wstępnego zjednoczenia 
podzielonego kraju. 

Już o wiele wcześniej, podczas układania programu Tung Meng Huei, 
Sun Jat-sen sformułował swoje idee co do przyszłej istoty rządu republiki, 



po zwycięstwie rewolucji antyts'ingowskiej. Jego plany przewidywały trzy 
etapy rządów; pierwszy miał być rządem wojskowym, trwającym trzy lata. 
Po nim nastąpiłby tymczasowy rząd konstytucyjny na okres sześciu lat, 
kiedy to przygotowano by stałą konstytucję. Rządy prowizoryczne i woj­
skowe miały zakończyć się po dziewięciu latach, a na ich miejsce weszłyby 
w życie w pełni demokratyczne rządy konstytucyjne, na wzór parlamenta­
ryzmu zachodnioeuropejskiego lub amerykańskiego. 

Do urzeczywistnienia tych planów, a zwłaszcza pierwszego etapu, nie­
zbędna była, oczywiście, zjednoczona i scentralizowana kontrola sił zbroj­
nych całego kraju. Lecz tego właśnie rząd nankiński nigdy nie posiadał; 
jego kontrola nad armiami prowincji, uznających jego władzę, była nie­
zmiernie mglista ze względu na brak jedności i rosnące ambicje zarówno 
nowo upieczonych przywódców rewolucyjnych, jak i byłych oficerów ts'in-
gowskich. Co jeszcze ważniejsze, najsilniejsze siły militarne w kraju znaj­
dowały się nie w jego rękach, lecz Juan Szy-k'ai. Plany Sun Jat-sena były 
tym samym skazane na fiasko od samego początku, a być może jeszcze nawet 
bardziej z powodu skwapliwego dążenia większości polityków w rządzie 
nankińskim do dojścia do najszybszego porozumienia z Juanem w celu 
uniknięcia wojny domowej, rozciągnięcia republiki na cały kraj oraz za­
pobieżenia interwencji obcej. Mając na uwadze właśnie te cele, członkowie 
rządu republikańskiego usilnie przekonywali Suna, aby ogłosił, iż zrezy­
gnuje on niezwłocznie z prezydentury na rzecz Juana, w chwili gdy ten 
będzie gotów dokonać ostatecznego obalenia Mandżurów, pozostających 
już prawie całkiem na jego łasce. 

Pertraktacje między Nankinem i Pekinem kontynuowano w tych nowych 
okolicznościach przy — nie trzeba prawie dodawać — najgłębszej nieufno­
ści każdej strony co do intencji przeciwnika. Obie strony znajdowały się 
też w krytycznym położeniu finansowym, gdyż kraj był zbankrutowany, 
a finansiści zagraniczni nie spieszyli się z nowymi pożyczkami przed na­
leżytym wyklarowaniem się sytuacji politycznej. Gubernatorzy prowincjo­
nalni chwycili się prostej, lecz zgubnej metody wypuszczania olbrzymich 
ilości pieniędzy papierowych, z nieuniknionym skutkiem galopującej inflacji 
i dalszego pogorszenia warunków ogólnych. Rząd nankińsk} z drugiej stro­
ny usiłował uzyskać pożyczki od kapitalistów japońskich na lichwiarskich 
warunkach. 

Juan miał nieco więcej powodzenia w tej dziedzinie; zapewniał Ts'ingów 
o swojej wiernopoddańczej lojalności — w którą mieli wszelkie podstawy 
nie wierzyć — m. in. przez spowodowanie wysłania przez swoich generałów 
Peijang depesz, wyrażających ich poparcie dla monarchii ts'ingowskiej 
(owa metoda prowadzenia polityki za pomocą depesz okólnych stała się 



ulubionym chwytem podczas całego następnego okresu panowania mili-
tarystów). Na tej podstawie Jüanowi udało się wyłudzić od Ts'ingów część 
ich nagromadzonych skarbów, którą wykorzystał m. in. dla opłacenia swo­
ich wojsk. 

Mimo rozpaczliwej sytuacji książęta mandżurscy wcale nie byli skłonni 
do porzucenia resztek swojej władzy; przerażeni zaś byli w szczególności 
tym, co losy mogłyby im przynieść, gdyby dynastia miała zostać obalona 
drogą rewolucyjną. Na tle pełnego braku jedności i nieustannych kłótni 
między samymi Mandżurami Tsai-feng zrezygnował ze stanowiska 6 grud­
nia, a cesarzowa Lung-jü, wdowa po Kuang Sü, stanęła formalnie na czele 
dworu ts'ingowskiego. 16 stycznia dokonano zamachu w Pekinie na Jüan 
Szy-k'ai; chociaż niektórzy z jego straży zostali zabici, on sam wyszedł 
cało. Podniosło to zaufanie Mandżurów do niego i pozwoliło Juanowi 
wywrzeć jeszcze większy nacisk w kierunku, w którym zmierzał, tj. abdy­
kacji cesarza Ts'ingów z tronu. 

Odbyło się teraz szereg konferencji cesarskich przy udziale głównych 
książąt mandżurskich, na których debatowano o dalszych losach Ts'ingów. 
Zabójstwo 26 stycznia Liang-pi, najbardziej zdecydowanego wśród mandżur­
skich przeciwników abdykacji, przeraziło dwór do reszty. W tym momencie 
ci sami generałowie, którzy na początku stycznia zadeklarowali swoją wie­
czną, niewzruszoną wierność monarchii, wystosowali nową depeszę, pro­
klamując tym razem konieczność abdykacji Ts'ingów oraz swoje głębokie 
przywiązanie do ideałów rządu republikańskiego. Ostateczny cios, starannie 
przez Juan Szy-k'ai przygotowywany, został zadany. Komedia była wyśmie­
nicie zagrana — militarystyczna klika Peijang weszła teraz na chińską arenę 
polityczną jako najpotężniejsza, jeśli nie najbardziej decydująca, siła. 

UPADEK DYNASTII TS'INGÓW 

Scena była przyszykowana do ostatecznego aktu — końca 267-letniego 
panowania Mandżurów nad narodem chińskim. Rząd ts'ingowski, oszukany 
i zdradzony przez Jüan Szy-k'ai, człowieka, na którym oparł swoje ostatnie 
nadzieje na przetrwanie, poddał się teraz bez żadnego dalszego oporu. 
12 lutego cesarzowa wdowa Lung-jü w obecności książąt, dostojników 
dworskich i członków gabinetu Juana odczytała, szlochając gorzko, w imie­
niu swoim i P'u-i jego abdykację z tronu. Edykt abdykacyjny był sam w sobie 
wielce osobliwym dokumentem; cesarz uznając, iż większość narodu chiń­
skiego pragnęła republiki, desygnował Jüan Szy-k'ai, jako dostojnika upeł­
nomocnionego przez abdykującego monarchę, do organizowania tymcza­
sowego rządu republikańskiego. Nie dziwi to o tyle, że edykt był napisany 



nie przez Mandżurów, lecz przez Liang Szy-i (1869— 1933), jednego z naj-
chytrzejszych ludzi Juana. Cesarz, jego rodzina i dwór mieli zachować 
w swoim posiadaniu Pałac Cesarski, jak również i cały swój majątek oraz 
przejść teraz na utrzymanie rządu republikańskiego. Warunki te — tzw. 
„artykuły korzystnego traktowania" — stanowiły przedmiot wcześniejszych 
tajnych rokowań między Jüanem a Nankinem. 

Sun Jat-sen celebrował abdykację Ts'ingów z wielką ceremonią; wy­
głosił przemówienie w pobliżu Nankinu przy mauzoleum Czu Jüan-czanga, 
założyciela dynastii mingowskiej, w którym zawiadomił ducha Czu o zwy­
cięstwie nareszcie odniesionym w wypędzeniu Mandżurów. Znakomita 
większość Mandżurów, już prawie kompletnie zsinizowana, po rewolucji 
1911 r. po cichu wtopiła się w ludność chińską. Mieli oni zgłosić swoje 
prawo do własnej odrębności narodowościowej dopiero po 40 latach, kie­
dy powstały, w pierwszym okresie Chin Ludowych, sprzyjające ku temu 
warunki. 

Juan Szy-k'ai dotrzymał, choć raz, swojego słowa, przeprowadzając 
obalenie dynastii ts'ingowskiej i wyłaniając się jako jej rzekomo prawowity 
spadkobierca; zażądał on teraz, aby rząd republikański spełnił swoją część 
porozumienia. Nastąpiło to też niezwłocznie; 13 lutego Sun Jat-sen zre­
zygnował ze stanowiska tymczasowego prezydenta, mając nadzieję, iż w ten 
sposób Republika obejmie cały kraj i otrzyma szybko uznanie międzyna­
rodowe. 15 lutego senat Tymczasowego Rządu Republikańskiego (ciało 
złożone z przedstawicieli prowincji) wybrał Juana na jego miejsce jako 
tymczasowego prezydenta. Zdając sobie sprawę z części chociaż zamysłów 
Juana, Sun zastrzegł sobie spełnienie trzech warunków, które uważał za 
niezbędne, przed przekazaniem całej władzy Jüanowi: aby siedziba rządu 
republikańskiego umieszczona była na stałe w Nankinie (tym samym aby 
Juan przybył na swoją inaugurację do tegoż miasta), aby Jüan obiecał 
szanować Konstytucję Prowizoryczną, której projekt opracowywano właśnie 
w Nankinie, oraz aby Sun pozostał na swoim stanowisku aż do złożenia 
przysięgi przez Juana. 

Cel powyższych warunków był oczywisty — ustanowienie nowego rządu 
republikańskiego odpowiednio daleko od ośrodka potęgi wojskowej Juana 
i byłej biurokracji ts'ingowskiej, będącej nadal znaczną siłą, jak też i od 
nacisku bezpośredniego ze strony pekińskiego korpusu dyplomatycznego. 
Jednak i Juan stosunkowo łatwo przejrzał motywację tego posunięcia 
Suna i mógł je całkowicie pokrzyżować. 18 lutego specjalna delegacja, 
złożona z szeregu najwybitniejszych przywódców Republiki, została wysłana 
z Nankinu do Pekinu, aby przedyskutować te zagadnienia z nowym tym­
czasowym prezydentem, który oświadczył, iż przewidywał znaczne trudno-



ści w wyrażeniu zgody na owe warunki i nie widział możliwości opuszcze­
nia Pekinu. 

Dziwnym zbiegiem okoliczności w parę dni po przybyciu delegacji nan-
kińskiej jedna z dywizji Peijang, stacjonowana w Pekinie — trzecia, znana 
jako najbardziej zdyscyplinowana i przywiązana do Juana ze wszystkich 
jednostek Peijang, pod dowództwem jednego z jego najbardziej zaufanych 
generałów, Ts'ao K'una (1862— 1938), jeszcze jednej przyszłej głowy pań­
stwa — zainscenizowała doskonale zorganizowany bunt, plądrując i pod­
palając, przy zachowaniu pełnego porządku, dużą część centrum Pekinu, 
w tym i rezydencję delegacji nankińskiej, która była zmuszona zbiec ze 
względu na bezpieczeństwo do Dzielnicy Poselskiej. Po tym incydencie 
Juan oświadczył, iż nie mógłby w żadnym wypadku porzucić Stolicy Pół­
nocnej w takich okolicznościach niepokoju i braku stabilizacji, mogących 
nawet spowodować interwencję obcą. Delegaci nankińscy nie mieli już 
nic do powiedzenia. 

12 marca 1912 r. odbyła się inauguracja Juana w Pekinie; tego samego 
dnia jako ostatni swój akt polityczny rząd nankiński przyjął projekt Kons­
tytucji Prowizorycznej. Siedziba rządu została teraz na stałe ustanowiona 
w Pekinie; oficjalne przeniesienie odbyło się 4 kwietnia, a oficjalna rezygnacja 
Suna — 1 tegoż miesiąca. Posunięcie to miał on sam w przyszłości gorzko 
potępiać. Powstał nowy rząd, na którego czele jako premier stanął Tang 
Szao-i (1860—1938), jeden z najzdolniejszych i najbliższych protegowanych 
Juana; był on w swoim czasie członkiem pierwszej grupy Chińczyków 
studiujących za granicą pod kierownictwem Jung Winga. Tang był wcześ­
niej przedstawicielem Juana w rokowaniach z Południem i wstąpił do 
Tung Meng Huei. W nowym gabinecie członkowie Tung Meng Huei 
otrzymali cztery z dziesięciu tek ministerialnych; tak więc pozornie usta­
nowiona została jedność między rewolucjonistami a siłami militarystycz-
nymi i biurokratycznymi, przedstawianymi przez Juan Szy-k'ai. Ale — rzecz 
znamienna — Juan umieścił swoich najbliższych popleczników na trzech 
kluczowych stanowiskach — ministra spraw wewnętrznych, wojska i finan­
sów. Walka o władzę w Republice miała teraz wejść w nowy etap. 

Przejęcie prezydentury przez Juan Szy-k'ai oznaczało w rzeczywistości, 
już w owym czasie, porażkę i niepowodzenie rewolucji 1911 r., chociaż 
nie było to bynajmniej tak oczywiste dla współczesnych świadków tego 
wydarzenia, nawet dla samego Sun Jat-sena. Przyczyny tej klęski tkwiły 
przede wszystkim w słabości ruchu rewolucyjnego, a zwłaszcza samego 
Tung Meng Huei. Aczkolwiek jego program był wystarczający dla doko­
nania obalenia dynastii ts'ingowskiej, nie mógł on sprostać o wiele trudniej­
szym problemom budowy nowego republikańskiego i demokratycznego spo-



łeczeństwa. Taka budowa zakładałaby z konieczności podjęcie olbrzymich 
zadań społeczno-gospodarczych, powiązanych z przeobrażeniem półfeu-
dalnego i półkolonialnego kraju — a kierunek, w którym taka transformacja 
miałaby pójść, był w owym czasie całkiem niejasny — jak i środków po­
litycznych niezbędnych do ich realizacji. Było bardzo mało świadomości — 
jeśli w ogóle taka istniała — tych niebywale złożonych problemów w myśli 
Tung Meng Huei, a nawet w ideologii samego Sun Jat-sena. Przeważnie 
młodzi i niedoświadczeni rewolucjoniści wnet spostrzegli, iż zostali wyma­
newrowani i przechytrzeni z jednej strony przez szukających posad karie­
rowiczów konstytucyjno-monarchistycznych, a z drugiej przez militarysty-
czno-biurokratycznych popleczników Juana. 

Jedną z zasadniczych przyczyn niekorzystnego dla rewolucji położenia, 
będącą sama w sobie odbiciem słabości Tung Meng Huei, było względnie 
ograniczone poparcie dla Republiki ze strony znakomitej większości lud­
ności, zwłaszcza chłopstwa. Chociaż w okresie poprzedzającym rewolucję 
niezadowolenie i wrzenie wśród ludności było powszechne, przekształcając 
się też w początkowym okresie w udzielenie poparcia rewolucjonistom, nie 
zostało ono jednak podchwycone przez Tung Meng Huei i ujęte w formy 
zorganizowane, przydatne do dalszego politycznego wykorzystania. W wy­
niku tego nowe władze republikańskie na prowincji, które dostały się, 
w większości wypadków, w ręce elementów z gentry, szybko przystąpiły 
do uśmierzenia wszelkich prób wszczęcia ruchu chłopskiego, a niektórzy 
przywódcy Tung Meng Huei przyłączyli się do tej polityki. 

Niemniej jednak mimo wszystkich powyższych niedociągnięć rewolucja 
1911 r. miała jedno istotnie wielkie osiągnięcie na swoim koncie — oba­
lenie monarchii absolutystycznej, instytucji politycznej, posiadającej prze­
szło dwa tysiące lat tradycji i prestiżu, podtrzymywanej przez przemożne 
dotychczas wpływy ideologii konfucjańskiej. W tym sensie było to doprawdy 
przełomowe wydarzenie w dziejach Chin. Przynajmniej jedna niezwykle 
istotna przeszkoda na drodze do modernizacji Chin i ich ponownego wy­
łonienia się jako potężnego kraju i państwa została zmieciona na rumo­
wisko przeszłości. 

MOCARSTWA A REWOLUCJA 1911 ROKU 

Aczkolwiek rosnące rozprzężenie i nieudolność rządu ts'ingowskiego 
stawały się coraz bardziej oczywiste dla mocarstw i ich przedstawicieli 
w Pekinie, wybuch rewolucji zaskoczył ich prawie całkowicie, w szczegól­
ności ze względu na fakt, iż skłaniali się zawsze do bagatelizowania, jeśli 
nie wręcz oczerniania, działalności Tung Meng Huei i Sun Jat-sena, któ-



rego uważali w najlepszym wypadku za utopijnego marzyciela. Kiedy 
powstanie w Wuczangu odniosło powodzenie, większość mocarstw prze­
konana była, iż rząd ts'ingowski stłumi ruch rewolucyjny bez szczególnych 
trudności, zwłaszcza jeśli posłuży się w tym celu Juan Szy-k'ai i jego armią 
Peijang. W miarę jednak jak panika i całkowita bezradność Mandżurów 
stawały się widoczne, mocarstwa oczywiście zainteresowane przede wszystkim 
zachowaniem status quo, tj. utrzymaniem wszystkich swoich przywilejów 
gospodarczych i politycznych, rozglądały się szybko za człowiekiem i si­
łami zdolnymi do urzeczywistnienia tego celu. Bez najmniejszego wahania 
— a jednomyślność pekińskiego korpusu dyplomatycznego była pod tym 
względem daleko Idąca — imperialiści widzieli tylko jednego kandydata na 
swojego „Silnego Człowieka", tegoż samego Jüan Szy-k'ai. 

Wydaje się też jasne, że ustanowienie monarchii konstytucyjnej, w któ­
rej cała realna władza spoczywałaby w rękach Juana zamiast zdyskredy­
towanych Mandżurów, była tym rozwiązaniem, za którym wypowiadały 
się wszystkie mocarstwa, nie wyłączając republikańskiej Francji i Stanów 
Zjednoczonych. Mimo wszelkich starań rządu tymczasowego w Nankinie, 
zmierzających do uzyskania uznania Republiki po jej ogłoszeniu w stycz­
niu 1912 r., ani jeden rząd obcy nie powitał przychylnie nowo utworzo­
nego rządu republikańskiego. 

Mocarstwa nie podjęły jednak z szeregu przyczyn bezpośredniej, tj. 
militarnej interwencji w sprawy wewnętrzne Chin w tym okresie. Najważ­
niejsza przyczyna polegała na tym, iż dalszy wzrost rywalizacji między 
mocarstwami przemawiał przeciwko organizowaniu takiej interwencji mo­
gącej równie dobrze przerodzić się w otwarty konflikt między samymi 
imperialistami. Nie oznacza to bynajmniej jednak, iż niektóre z rządów 
imperialistycznych, w szczególności japoński, nie rozważały poważnie moż­
liwości interwencji militarnej po stronie Ts'ingów. Ograniczony zasięg kon­
fliktu zbrojnego między siłami rewolucyjnymi a rządem ts'ingowskim, za­
kończony zresztą rozejmem grudniowym, zmniejszył obawy, iż interesy obce 
zostaną zagrożone wojną domową na wielką skalę, co uczyniłoby konie­
czną, z punktu widzenia mocarstw, niezwłoczną interwencję zbrojną. Na 
samym początku rewolucji konsulowie zagraniczni w Hankou ogłosili swo­
ją neutralność w konflikcie i odegrali istotną rolę, później kontynuowaną 
przez poselstwa w Pekinie, w dopomożeniu do wszczęcia pertraktacji mię­
dzy obu stronami. Celem, rzecz jasna, nie był altruizm, lecz korzyść własna, 
oparta na realistycznej ocenie układu sił obu ugrupowań zaangażowanych 
w konflikcie. Od samego początku mocarstwa stawiały na końcowe zwy­
cięstwo sił „prawa i porządku", reprezentowanych oczywiście przez Juan 
Szy-k'ai, bez względu na to, jaka miałaby być ostateczna forma rządów. 



Niemniej jednak od pierwszych dni rewolucji, a jeśli o to chodzi, to 
również w okresie jej przygotowywania, Sun Jat-sen i Tung Meng Huei 
obawiali się poważnie interwencji mocarstw dla ratowania swoich klientów 
mandżurskich od pełnej zguby. Owa ocena wynikała, rzecz jasna, z doś­
wiadczeń historycznych XIX w., całkiem jeszcze świeżych w ich pamięci. 
Z tego też powodu Tung Meng Huei zarówno w swoim programie, jak 
i działalności dokładało wszelkich starań, aby przekonać mocarstwa, iż 
zwycięski rząd rewolucyjny nie naruszy w najmniejszym stopniu interesów 
obcych, nie poruszy zagadnienia traktatów nierównoprawnych itp. Jedy­
nym punktem podniesionym było żądanie, iż w chwili skutecznego rozpo­
częcia rewolucji mocarstwa powinny wstrzymać się od udzielania rządowi 
ts'ingowskiemu jakiejkolwiek, a zwłaszcza finansowej, pomocy. 

Niezwykle szybki przebieg wydarzeń wiosną 1912 r., bezwolna abdy­
kacja Mandżurów oraz przejęcie prezydentury przez Jüana — wszystko to 
upewniło mocarstwa, że kontrola nad rządem przechodziła w ręce całkiem 
bezpieczne z ich punktu widzenia. Tym samym chociaż odmówili pertrak­
towania lub uznania tymczasowego rządu republikańskiego w Nankinie, 
przedsięwzięto już wszystkie niezbędne kroki do udzielenia tego uznania 
Juanowi oraz — co jeszcze ważniejsze — do zaopatrzenia go w pomoc dos­
tateczną dla dokonania konsolidacji władzy. Równocześnie witano z nie 
tajonym zadowoleniem słabość Tung Meng Huei i jego poddanie się Jua­
nowi. Tak więc neutralność okazała się w istocie rzeczy całkiem jedno­
stronna. W pewnej mierze jednak mocarstwa nie śledziły wydarzeń w Chi­
nach z taką uwagą i troską, jak bez wątpienia miałoby to miejsce nawet 
parę lat wcześniej. Tłumaczyło się to w dużym stopniu dalszym pogor­
szeniem stosunków międzynarodowych i pogłębieniem konfliktu i napięcia 
imperialistycznego w skali światowej oraz pochłonięciem wszystkich wiel­
kich mocarstw, z wyjątkiem Japonii, a także w pewnej mierze Stanów 
Zjednoczonych, kryzysami w innych częściach świata, zwłaszcza w Europie, 
które doprowadzić miały do pierwszej wojny światowej. W porównaniu 
z tym dramat w Chinach wydawał się nieco odsunięty na drugorzędne 
miejsce w polityce światowej, aczkolwiek nie pomniejszało to, w żadnej 
mierze, jego znaczenia z punktu widzenia dziejów samych Chin. 



XXXVIII. CHINY POD PANOWANIEM 
MILITARYSTÓW. DYKTATURA 
JÜAN SZY-KAl 

SYTUACJA POLITYCZNA 
PO OBJĘCIU PREZYDENTURY 
PRZEZ JÜAN SZY-K'AI ZIĘKI słabości sił rewolucyjnych, 
prowadzonych przez Tung Meng Huei, Jüan Szy-k'ai zdołał skutecznie objąć 
najwyższą władzę na warunkach postawionych przez siebie. Sytuacja poli­
tyczna pozostawała jednak zmienna i pogmatwana: główną jej cechą była 
dalsza walka o władzę między siłami przedstawianymi przez Juana — gen-
try, biurokratów i militarystów, przeważnie Chin Północnych — a rzecz­
nikami Republiki, złożonymi w głównej mierze z inteligencji i ugrupowań 
mieszczańskich, przede wszystkim z Chin Południowych i Środkowych. 
Zasadnicza treść tej walki dotyczyła istoty przyszłego rządu nowej Repu­
bliki. Na tym tle nastąpiło też szybkie ukształtowanie stronnictw politycz­
nych, przy pomocy których każda z powyższych sił organizowała swoich 
zwolenników. 

Po różnych zmianach i przesunięciach w przynależności wyłoniły się 
z tego zgiełku dwa zasadnicze ugrupowania polityczne: jednym z nich 
była Partia Postępowa (Czin-pu Tang), drugim nowo zorganizowany Kuo-
mintang (Partia Narodowa). Partia Postępowa stanowiła głównie koterię 
byłych dostojników i wojskowych ts'ingowskich oraz konserwatywnych 
inteligentów, wśród których najistotniejszą rolę odgrywał Liang Cz'i-cz'ao. 
Jej program — jeśli w ogóle posiadała coś zasługującego na tę nazwę — 
polegał przede wszystkim na wzmacnianiu pozycji nowego prezydenta 
i rywalizowaniu o prerogatywy władzy i stanowiska ze swoim głównym 
przeciwnikiem, Kuomintangiem. 

Kuomintang, utworzony w sierpniu 1912 r. i składający się z Tung 
Meng Huei, już mocno rozwodnionego infiltracją porewolucyjnych karie­
rowiczów, oraz z czterech mniejszych grup politycznych, posiadał nieco 
jaśniejszą koncepcję przyszłej struktury rządu i państwa. Głównym jego 
celem był rozwój konstytucyjnych i parlamentarnych form rządzenia, któ­
re służyłyby m. in. jako hamulec dla całkiem widocznych zamiarów rządu 



centralnego, a zwłaszcza samego Jüan Szy-k'ai, objęcia autokratycznej 
władzy. Kuomintang zawęził jednak świadomie swój zasięg działalności do 
ściśle konwencjonalnych form politycznych, organizując się do wyborów 
parlamentarnych, oraz zarzucił wszelkie próby zaktywizowania mas ludo­
wych, które umożliwiłyby mu uzyskanie szerokiego poparcia, zwłaszcza 
wśród chłopstwa. W szczególności koncepcje „wyrównania ziemi", wspom­
niane w pierwotnym programie T'ung Meng Huei, które mogłyby posłużyć 
jako podstawa do reformy rolnej, zostały puszczone w całkowite zapomnie­
nie. Owe zaniechanie wszelkich wysiłków prowadzenia polityki przeobra­
żeń i reform społeczno-gospodarczych miały Kuomintang bardzo drogo 
kosztować, gdyż okazał on się o wiele słabszy od kliki Peijang Jüana, 
mającej na swoje zawołanie gros sił zbrojnych kraju. 

Powyższe stanowisko wiązało się w szczególności z pozycją rządów 
prowincjonalnych, gdyż już w 1912 r. Juan Szy-k'ai przekazał pełnię wła­
dzy w prowincjach w ręce dowódców sił zbrojnych, którzy jako guberna­
torzy wojskowi byli teraz jedynymi rzeczywistymi panami prowincji. Z wy­
jątkiem niektórych prowincji Południa, znakomita większość nowych gu­
bernatorów wojskowych składała się z wiernych Jüanowi ludzi z kliki 
Peijang. Pozycja Kuomintangu została jeszcze bardziej osłabiona faktem, 
iż większość armii rewolucyjnej, rozbudowanej podczas rewolucji 1911 r., 
została teraz zdemobilizowana przez Huang Singa, m. in. ze względu na 
brak środków na jej utrzymanie. 

Wieś w okolicach Cz'engtu 



uważał za niezbędną dla rozwoju gospodarczego i modernizacji Chin. Skąd 
miano wziąć fundusze na ten cel — to było odrębne zagadnienie. Sun 
również przyjął w dobrej wierze zapewnienie Jüana, iż on też sprzyjał 
koncepcji programu reformy rolnej. Huang Sing był nawet bardziej naiwny 
politycznie, uważając, iż należy przekonać Jüana i jego sługi, aby wstąpili 
do Kuomintangu; udało mu się też skłonić Czao Ping-czün, głównego 
policmajstra Jüana, aby wraz z większością swoich ministrów stał się człon­
kiem Kuomintangu. 

Ośmiopunktowe porozumienie, zawarte między Sun Jat-senem i Huang 
Singiem a Jüan Szy-k'ai w owym czasie, stanowiło w istocie rzeczy dalszy 
krok w polityce ustępstw i było być może nawet większym błędem niż 
wcześniejsza rezygnacja z prezydentury przez Suna. Owo tymczasowe po­
rozumienie umożliwiło jednak Kuomintangowi uzyskać zgodę. Jüana, wbrew 
jego inklinacjom, na odbycie zapowiedzianych wyborów do nowego dwu­
izbowego parlamentu. Miały one miejsce w okresie od połowy grudnia 
1912 r. do lutego 1913 r. i prowadzone były jeszcze raz na podstawie nie­
zmiernie ścisłego cenzusu majątkowego i oświatowego; faktycznie uczestni­
czyło w nich dziesięć procent ludności. W tych wyborach Kuomintang umie­
jętnie prowadzony przez wielce utalentowanego i oddanego Sung Czao-żena, 
który zresztą odegrał kluczową rolę w jego powstaniu, osiągnął doskonałe 
wyniki, stając się największą pojedynczą partią polityczną, z całkowitą 
kontrolą nad parlamentem — wszystko ku wielkiemu niepokojowi i zło­
ści Jüan Szy-k'ai. 

Reakcja Jüana na owe zwycięstwo Kuomintangu i potencjalne zagro­
żenie jego planów szybkiego osiągnięcia pełni władzy dyktatorskiej była 
nadzwyczaj jednoznaczna w swojej prostocie. 20 marca 1913 r. Sung Czao-
-żen, niewątpliwy kandydat Kuomintangu na premiera w przyszłym rządzie, 
został zamordowany przez płatnego bandytę na dworcu kolejowym w Szang­
haju. Dosyć prędko wyszło na jaw, iż morderstwo zostało popełnione przez 
zbirów wynajętych przez Czao Ping-czüna, a więc z rozkazu samego Juana. 
Lecz aby zatrzeć ślady zbrodni, morderca został szybko uśmiercony w wię­
zieniu, organizator spisku w Szanghaju zabity przez policję, a wkrótce 
potem sam Czao umarł w niezwykle tajemniczych okolicznościach. Sprawa 
ta ostatecznie ujawniła do reszty rzeczywiste zamierzenia i metody Jüan 
Szy-k'ai; po niej żaden Chińczyk myślący politycznie nie mógł w dalszym 
ciągu żywić jakichkolwiek złudzeń. Kuomintang stanął też obecnie wobec 
zagadnienia: czy podjąć walkę, zmierzającą do obalenia Jüana, czy ocze-
-kiwać biernie swojej całkowitej zagłady i wyeliminowania resztek rządów 
konstytucyjnych. 

Właśnie dokładnie w tym samym czasie mocarstwa pośpieszyły z po­



Od samego początku tych zmagań politycznych było również jasne, 
że Jüan Szy-k'ai korzystał wyraźnie z pełnego poparcia i pomocy wszystkich 
mocarstw, które przez cały czas sprzyjały objęciu przez niego prezyden­
tury w roli „Silnego Człowieka", mogącego zapewnić ten rodzaj „prawa 
i porządku", który zagwarantowałby wszystkie interesy imperializmu obce­
go w Chinach. Ten czynnik poparcia mocarstw miał się okazać niebywale 
cenny dla realizacji planów Juana, zmierzających do ustanowienia całko­
wicie dyktatorskiej władzy. 

W ciągu tylko paru miesięcy stało się jasne, że plany Kuomintangu 
utworzenia rządów parlamentarnych w oparciu o Konstytucję Prowizoryczną, 
wzorowaną w dużej mierze na francuskiej i przewidującą silną władzę 
gabinetu, a względnie słabą prezydenta, uważane były przez Jüan Szy-
-k'ai za poważną przeszkodę, której zamierzał się pozbyć za pomocą 
wszelkich niezbędnych ku temu środków. Metody zaś, którymi Juan miał 
się posłużyć w tym celu, nie odznaczały się szczególną finezją. Był on 
rzecznikiem zasadniczo tylko dwóch środków: albo złota, albo kuli, tj. 
albo usiłował przekupić polityków, zmuszając ich do całkowitego podpo­
rządkowania się jemu, albo też pozbyć się swoich przeciwników przez ich 
wytępienie. 

Starania pierwszego gabinetu podczas prezydentury Jüan Szy-k'ai, zmie­
rzające do zaprowadzenia poszanowania zasad rządów konstytucyjnych, 
zakończyły się dość szybko żałośnie z powodu obstrukcjonistycznej taktyki 
samego Jüana, aczkolwiek na jego czele stawał Tang Szao-i, długoletni 
protegowany prezydenta. Do połowy czerwca 1912 r. Tang, który traktował 
swoje stanowisko i zadania poważnie, podał się oburzony do dymisji. Na 
pewien czas postawiono na jego miejsce zawodowego dyplomatę, Lu Czeng-
-sianga(1871— 1949), lecz już we wrześniu premierem został Czao Ping-czün, 
minister spraw wewnętrznych, jeden z najbardziej niezawodnych i pozba­
wionych skrupułów popleczników Jüana. Tym samym już w pół roku po 
objęciu przez Juana prezydentury zaznaczyły się widoczne rysy na fasadzie 
rządów konstytucyjnych; rzeczywista władza spoczywała całkiem wyraźnie 
w rękach wojska i policji. 

Niemniej jednak przywódcy Kuomintangu mieli jeszcze pewne złudze­
nia co do prawdziwych intencji Jüan Szy-k'ai. Świadczyło o tym np. 
przyjęcie w sierpniu 1912 r. przez Sun Jat-sena i Huang Singa zaproszenia 
na przybycie do Pekinu dla przedyskutowania przyszłości kraju. Przebie­
gły Juan z powodzeniem zamydlił im oczy. Sun przyjął od niego we wrześniu 
nowe stanowisko; miał stać się kierownikiem państwowego budownictwa 
kolejowego. Był to zresztą jeden z ulubionych projektów Suna. Jego ambi­
tne plany przewidywały budowę olbrzymiej sieci 300 tys. km kolei, którą 



częściowa) skłonili byli, i to w różnym stopniu, przygotować się do walki 
zbrojnej. Inicjatywa i tak spoczywała w rękach Juana. W czerwcu zarządził 
on usunięcie ze stanowisk trzech wyżej wspomnianych gubernatorów kuomin-
tangowskich, a wojska Peijang ruszyły, żeby zaatakować Kiangsi, gdzie 
stacjonowały najsilniejsze jednostki kuomintangowskie, 

„DRUGA REWOLUCJA" I JEJ NASTĘPSTWA 

W takich okolicznościach rozpoczął się, skazany w dużej mierze na 
zgubę, opór Kuomintangu wobec agresywnych zamysłów Jüana, zwany 
„Drugą Rewolucją". Aczkolwiek siedem prowincji — Kiangsi, Hunan, Kuan-
gtung, Fukien, Sycz'uan, Anhuei i Kiangsu — wzięło udział w ruchu anty-
jüanowskim, cechowały go od samego początku nieudana koordynacja, 
złe planowanie oraz znaczny brak przekonania wśród wielu z uczestników. 
Wskutek zwężenia programu i działania Kuomintangu w okresie od re­
wolucji 1911 r. nie zdołał on też w tym krytycznym momencie uzyskać 
znaczniejszego poparcia masowego dla swojej walki z Jüan Szy-k'ai. Jego 
położenie finansowe było beznadziejne od pierwszej chwili i nie mógł li­
czyć tym razem na pomoc gentry lub kupiectwa. 

Działania wojenne rozpoczęły się 12 lipca starciami między wojskami 
Juana a oddziałami Li Lie-czüna. Armia Peijang nie miała żadnych trudno­
ści w osiągnięciu szybkiego zwycięstwa, entuzjastycznie oklaskiwanego przez 
mocarstwa, nad swoimi zdezorganizowanymi i rozdzielonymi przeciwni­
kami. Nanczang, stolica Kiangsi, dostał się w jej ręce 18 sierpnia. Nankin 
został 1 września wzięty i splądrowany przez noszące jeszcze warkocze 
wojska Czang Süna, a wiceprezydent Li Jüan-hung aktywnie poparł Juana, 
tłumiąc wszelki opór Kuomintangu w Hupei. Do połowy grudnia siły 
kuomintangowskie zostały całkowicie zmiażdżone, a główni przywódcy 
zbiegli na wygnanie (Sun Jat-sen i Huang Sing udali się do Japonii). W re­
zultacie władza kliki Peijang została teraz rozciągnięta nie tylko na nie­
zmiernie istotny rejon doliny Jangtse, lecz również na szereg prowincji 
południowych, jak Kuangtung, które zawsze stanowiły dotychczas główną 
bazę i źródło poparcia dla Kuomintangu. 

Po osiągnięciu zwycięstwa nad Kuomintangiem w toku „Drugiej 
Rewolucji" Juan Szy-k'ai zachował resztki fasady parlamentarnej na 
dalsze parę miesięcy, ponieważ zależało mu na dokonaniu „legalnego" 
przejęcia pełni władzy, tj. otrzymaniu stanowiska stałego prezydenta. W rea­
lizacji tych planów Juan korzystał w dalszym ciągu z pomocy Partii Postę­
powej, która zgodziła się stworzyć we wrześniu 1913 r. nowy rząd, z pre­
mierem Siung Si-ling (1870—?), byłym członkiem ruchu reformatorskiego 



1898 r. w Hunanie; rząd ten stał się bezwolnym narzędziem do akcepto­
wania wszystkich posunięć Juana. Mimo wszystko sprawa wyborów pre­
zydenta, które odbyły się w październiku, okazała się bardziej kłopotliwa, 
niż Jüan przewidywał; jego policja musiała otoczyć ze wszech stron gmach 
parlamentu, członków trzeba było przekupić albo zastraszyć, aż wreszcie 
przy trzecim głosowaniu Jüan Szy-k'ai został wybrany na prezydenta Re­
publiki. 

Lenin, który śledził losy Rewolucji Chińskiej ze znaczną uwagą i dużą 
sympatią, zauważył wcześniej ze zgryźliwą ironią, że „postępowa i cywi­
lizowana" Europa odnosiła się obojętnie do odrodzenia Chin i nie uznała 
Republiki. Lecz teraz, w chwili kiedy „Silny Człowiek" faworyzowany przez 
mocarstwa objął „legalną" władzę, nastąpiło szybko formalne uznanie Re­
publiki (tylko Stany Zjednoczone udzieliły wcześniej, w maju 1913 r., 
uznania rządowi Jüana). 

Trzeba było jednak zapłacić cenę nawet za to posunięcie. Rewolucja 
1911 r. spowodowała m. in. załamanie się władzy chińskiej zarówno w Ty­
becie, jak i Mongolii Zewnętrznej. Sytuację w Tybecie wykorzystali Anglicy, 
dążący do przekształcenia tego kraju w swoje państwo buforowe. W Mon­
golii Zewnętrznej Rosja carska przystąpiła równie szybko, posługując się 
mongolskim ruchem autonomicznym, do przeobrażenia tego rejonu w pro­
tektorat rosyjski. W zamian za akceptację swojej prezydentury przez te 
dwa mocarstwa Jüan Szy-k'ai zgodził się teraz na uznanie „autonomii" 
obu tych rejonów. 

Po dalszym „zalegalizowaniu" swojego położenia jako władcy Chin 
Jüan uważał, iż mógł teraz odrzucić już wszelkie pozory rządów konsty­
tucyjnych i przystąpił do stłumienia resztek pozostałej w kraju zorganizo­
wanej opozycji. Nie pozwolono parlamentowi zakończyć swojej pracy nad 
projektem Stałej Konstytucja którym się od dawna zajmował. 4 listopada 
1913 r. nastąpiła delegalizacja Kuomintangu: 438 członków partii (132 se­
natorów i 306 przedstawicieli) straciło swoje mandaty w parlamencie. Za 
pomocą tego prostego posunięcia parlament został pozbawiony quorum 
i tym samym możności kontynuowania swojej działalności. Jego formalne 
rozwiązanie nastąpiło 10 stycznia 1914 r., a równocześnie wszystkie Zgro­
madzenia Prowincjonalne zostały też rozpuszczone. Tak więc usunięto wszel­
kie przeszkody: wybrany prezydent mógł się przeobrazić skutecznie w dyk­
tatora kraju, już bez żadnych konstytucyjnych ograniczeń lub hamulców. 

Juan Szy-k'ai uważał jednak, być może częściowo ze względu na od­
dźwięk za granicą, iż dalsze pseudolegalne posunięcia były potrzebne dla 
podbudowania jego dyktatury. Toteż mianował on 26 stycznia 1914 r. 
Radę Polityczną na miejsce rozwiązanego parlamentu, z zadaniem ułoże­



nia naprędce nowej konstytucji. 1 maja 1914 r. ogłoszono nową Umowę 
Konstytucyjną, która przyznała Jüanowi de iure i de facto wszystkie upraw­
nienia pełnego dyktatora. Następnie 28 grudnia 1914 r. uchwalono nowe 
przepisy dotyczące wyboru prezydenta: kadencję ustalono na 10 lat, przy 
nieograniczonej możliwości reelekcji. Tym samym prezydentura Jüana zos­
tała faktycznie zamieniona w dożywotnią dyktaturę, jednocześnie przewi­
dziano procedurę, umożliwiającą mu mianowanie następcy. Brakowało tyl­
ko tytułu cesarskiego, aby nadać należyty blask temu wspaniałemu osiąg­
nięciu. Lecz istota władzy Juana nie tkwiła w tych świstkach papieru, lecz 
w kontroli nad siłami zbrojnymi, w jego wszechobecnej tajnej policji, któ­
ra maskując się pod płaszczykiem Departamentu Sądu Wojskowego szpie­
gowała wszystkich i konsekwentnie uśmiercała wszystkich przeciwników 
jego reżymu, których tylko mogła dostać w swoje ręce. 
- Można byłoby założyć, iż po dojściu do owego szczytu najwyższej po­
tęgi żądza władzy Jüan Szy-k'ai, stanowiąca tak oczywistą jego cechę 
podczas ostatnich dwudziestu lat, została w pełni zaspokojona. Wydaje 
się jednak, iż nie ma granic megalomanii „silnych ludzi", „wybitnych 
jednostek" lub „wielkich wodzów". Jüan łaknął jeszcze tytułu cesarza, 
niewątpliwie podjudzany w tym przez rodzinę oraz schlebiających mu pop­
leczników, widzących w owym posunięciu możliwość dalszego awansu 
i zysków materialnych. Tym samym na jesieni 1914 r. pierwsze oznaki 
przygotowywania restauracji monarchii stały się już dostrzegalne. We wrześ­
niu ogłoszono wznowienie kultu konfucjańskiego, a 23 grudnia prezydent 
Republiki, odziany w szaty o cesarskim kroju, odprawił rytualne ceremonie 
w Świątyni Nieba w Pekinie, będące wyłącznym przywilejem i obowiązkiem 
cesarzy chińskich od przeszło dwóch tysięcy lat. 

WYBUCH PIERWSZEJ WOJNY ŚWIATOWEJ I JEJ WPŁYW NA CHINY 

Sytuacja wytworzona przez wybuch pierwszej wojny światowej miała 
od pierwszej chwili doniosły wpływ na rozwój wydarzeń w Chinach. Jej 
najbardziej widoczny aspekt polegał na zmianie zasięgu oddziaływania mo­
carstw w Chinach: zaabsorbowanie mocarstw europejskich konfliktem było 
niezmiernie korzystne dla imperialistów japońskich, umożliwiając im wy­
warcie olbrzymiego nacisku na całym Dalekim Wschodzie, a w szczegól­
ności w Chinach. Aczkolwiek rząd chiński złożył nieskuteczny i żałosny 
apel, aby działania wojenne nie zostały rozciągnięte na jego terytorium, 
i 6 sierpnia ogłosił swoją neutralność, Japończycy zignorowali to posunięcie 
całkowicie i wykorzystali sposobność do napadu i zdobycia dla siebie po­
siadłości niemieckich w Szantungu. Swoim szybkim działaniem wyprzedzili 



zarówno zamierzenia Niemiec oddania ich Chinom, jak i ewentualność, 
iż rząd chiński sam przystąpiłby do ich zajęcia. 

14 sierpnia rząd japoński przedstawił Niemcom ultimatum, żądając wy­
cofania wszystkich niemieckich sił morskich z Dalekiego Wschodu oraz 
odstąpienia Japonii całego wydzierżawionego rejonu Kiaoczou, „mając na 
uwadze ewentualne przywrócenie tego rejonu Chinom", punkt, o którym 
Japończycy starannie zapomnieli. 23 sierpnia nastąpiło japońskie wypowie­
dzenie wojny Niemcom oraz rozpoczęła się krótka kampania, z symbolicz­
nym udziałem brytyjskim, zakończona 7 listopada 1914 r. poddaniem się 
Tsingtao, głównej bazy niemieckiej. Podczas całej kampanii neutralność 
Chin była oczywiście jawnie naruszona przez Japończyków, ludność zaś 
Szantungu wielce ucierpiała z powodu barbarzyńskiego zachowania się 
soldateski japońskiej. Cała koncesja niemiecka, włącznie z linią kolejową 
Tsingtao — Tsinan, została przejęta przez Japończyków, którzy zdobywa­
jąc w ten sposób kontrolę nad prawie całym Szantungiem uzyskali dodatko­
wą, istotną bazę i mogli przystąpić do urzeczywistnienia celu o wiele bar­
dziej doniosłego — dalszego rozszerzenia swoich wpływów, lub raczej do­
minacji nad całymi Chinami. 

Plany imperializmu japońskiego wobec Chin były już od dawna staran­
nie opracowane: ich ostatnie odzwierciedlenie zawarte zostało w memoriale 
osławionego Stowarzyszenia Czarnego Smoka, przedstawionym rządowi ja­
pońskiemu na jesieni 1914 r. Nakreślony w nim był dokładnie sprecyzowany 
plan ujarzmienia Chin, zakładający m. in. zawarcie przymierza obronnego 
z Chinami, którego tajne klauzule zapewniłyby całkowitą kontrolę gospo­
darczą, militarną i polityczną Japonii nad całym krajem. Uważano, iż 
wojna w Europie stworzyła niebywale korzystną sposobność, która by się 
mogła nie powtórzyć w przyszłości przez całe stulecia, i tym samym, zda­
niem autorów memoriału, świętym obowiązkiem rządu japońskiego było 
przystąpić niezwłocznie do czynu. Właśnie na tym tle nastąpiło przedłożenie 
osławionych 21 Żądań, oddających wiernie idee powyższego dokumentu. 

Notę, zawierającą 21 Żądań, złożył poseł japoński nocą 18 stycznia 
1915 r. bezpośrednio samemu Jüan Szy-k'ai. Napisana była na papie­
rze ze specjalnie wytłoczonymi znakami wodnymi — wyborna subtelność 
— przedstawiającymi karabiny maszynowe i pancerniki. Żądania podzie­
lono na pięć grup. Pierwsza dotyczyła Szantungu: domagano się uznania 
przez Chiny przejęcia przez Japonię Uprawnień Niemiec w tym rejonie 
oraz udzielenie Japończykom dalszych koncesji. Druga odnosiła Się do 
Mandżurii Południowej i wschodniej Mongolii Wewnętrznej: tu Japończycy 
zażądali zarówno przedłużenia ważności swoich koncesji na okres 99 lat, 
jak i dalszego rozszerzenia uprawnień japońskich, zwłaszcza gospodarczych, 



na całym tym obszarze. Trzecia grupa omawiała sprawę niezmiernie waż­
nego kompleksu metalurgicznego Hanjep'ing w dolinie Jangtse, który Ja­
pończycy proponowali przekształcić we wspólne przedsiębiorstwo japońsko-
-chińskie. W czwartej grupie Japończycy zażądali, żeby w celu zachowania 
„terytorialnej integralności" kraju rząd chiński nie udzielał, w przyszłości 
żadnych dalszych koncesji na terytorium wzdłuż wybrzeża chińskiego. 

Lecz powyższe cztery grupy były doprawdy dziecinną igraszką w po­
równaniu z piątą. Tu rzeczywiste zamierzenia imperializmu japońskiego — 
systematycznie i konsekwentnie realizowane przez pół wieku, od 1895 do 
1945 r. — zostały wyłożone z nieposkromionym tupetem, bezwstydną aro­
gancją i żarłoczną chciwością. Japończycy zażądali, aby rząd chiński zgo­
dził się na zatrudnienie „wpływowych" Japończyków jako doradców w dzie­
dzinie politycznej, finansowej i militarnej, aby policja w „ważnych miejs­
cowościach" została poddana wspólnej japońsko-chińskiej kontroli, aby 
broń była zakupywana przede wszystkim w Japonii, a przemysł zbrojenio­
wy wspólnie rozwijany, aby Japonia otrzymała pierwszeństwo na koncesje 
w Fukienie itd. Przyjęcie tej grupy oznaczałoby po prostu przeobrażenie 
Chin w protektorat japoński na modłę Korei, po czym nastąpiłaby nie­
uchronnie, zgodnie z tym wzorem, ich szybka aneksja i pełna kolonizacja. 

Perfidia imperialistów japońskich nie ograniczyła się jednak tylko do 
wysunięcia powyższych żądań. Posiadając pierwszorzędne rozeznanie w sy­
tuacji wewnętrznej Chin, a w szczególności areny politycznej — wywiad 
japoński zawsze w tym celował — Japończycy doskonale zdawali sobie 
sprawę z monarchistycznych ciągotek Jüana. Wydaje się dość pewne, iż 
w tym momencie obiecali mu swoje poparcie dla osiągnięcia tego celu za 
cenę przyjęcia wszystkich żądań japońskich, równocześnie szantażując, że 
w razie odmowy współpracy z nimi zaczną popierać jego pozostających 
na wygnaniu wrogów kuomintangowskich. Niemniej jednak było niezmier­
nie mało zaufania z obu stron: wypływało to ze wzajemnego doświadczenia, 
datującego się jeszcze z okresu, kiedy Juan był rezydentem ts'ingowskim 
w Korei, oraz z faktu, że Japończycy byli skłonni uważać go za narzędzie 
Anglików. 

Mimo że poseł japoński nalegał, przy przedstawieniu żądań Jüanowi, 
na utrzymanie całkowitej tajemnicy, po kilku dniach, jak się zresztą można 
było tego spodziewać, cały Pekin wiedział o tym, co zaszło. Tym samym 
plany Japończyków uzyskania szybkich ustępstw zostały teraz pokrzyżo­
wane przez zaciętą opozycję chińskiej opinii publicznej, przybierającą zu­
pełnie bez precedensu niespodziewane rozmiary. Rozpoczęto wielką kam­
panię prasową i zorganizowano bardzo skuteczny bojkot towarów japoń­
skich. Ten ruch przeciwko agresji japońskiej miał w istocie rzeczy wielkie 



znaczenie dla dalszego rozbudzania świadomości narodowej w Chinach 
oraz ich przyszłego rozwoju politycznego. 

Japończycy wpierw zaprzeczyli temu, iż w ogóle przedstawili jakiekol­
wiek żądania. Potem wydali nową oczyszczoną „oficjalną" wersję, w któ­
rej piąta grupa została opuszczona. Nastąpiły teraz rokowania między Japo­
nią a Jüan Szy-k'ai; Jüan nie sprzyjał ruchowi anty-japońskiemu, nie wyko­
rzystał go i faktycznie uczynił wszystko, aby go stłumić. Rozmowy trwały 
cztery miesiące i ostatecznie Japończycy, zwiększając swój nacisk, m. in. 
przez wysłanie dodatkowych wojsk do Mandżurii i Szantungu, przedsta­
wili 7 maja ultimatum z 48-godzinnym terminem przyjęcia. 9 maja Jüan 
zaakceptował warunki japońskie: dzień ten został niezwłocznie nazwany 
przez patriotycznych Chińczyków „Dniem Narodowego Upokorzenia". 

Jedynym mocarstwem, które mogłoby skutecznie pomóc Chinom w prze­
ciwstawieniu się Japonii, były Stany Zjednoczone, nie zaangażowane jeszcze 
w wojnie światowej; wielu Chińczyków pokładało też swoje nadzieje na 
otrzymanie pomocy amerykańskiej przeciwko agresji japońskiej. Zasadni­
cze stanowisko amerykańskie zostało już jednak zaznaczone wcześniej, je­
sienią 1914 r., w związku ze sprawą Szantungu, kiedy p.o. sekretarza stanu 
R. Lansing ujął problem lapidarnie, twierdząc, iż „byłoby skrajną donki-
szoterią pozwolić na to, aby zagadnienie terytorialnej integralności Chin 
miało wplątać Stany Zjednoczone w trudności międzynarodowe". 

Odrzuciwszy w owym okresie prośbę Chin o pomoc, Amerykanie trzy­
mali się w dalszym ciągu tego samego postępowania w okresie 21 Żądań, 
odżegnywając się od możliwości konfliktu z Japonią. Powtarzając wyświech­
tane frazesy o „Otwartych Drzwiach" i „terytorialnej integralności Chin", 
sekretarz stanu W. J. Bryan uważał też za stosowne stwierdzić w swojej 
nocie z 13 marca 1915 r., iż w wypadku Szantungu, Mandżurii Południowej 
oraz wschodniej Mongolii Wewnętrznej „przyległość terytorialna stwarza 
specjalne stosunki między Japonią a tymi okręgami", wycofując tym samym 
wszelkie obiekcje wobec dalszej ekspansji japońskiej. 

Nowe koncesje, wymuszone przez Japończyków, zostały teraz wcielone 
w szereg traktatów, zawartych w maju i czerwcu 1915 r., gdy natomiast 
piąta grupa pozostała w zawieszeniu, jak miecz Damoklesa, jako „przed­
miot dalszych dyskusji". RESTAURACJA MONARCHII PRZEZ JÜAN SZY-K'AI 

Po poddaniu się żądaniom japońskim Jüan Szy-k'ai, czując się pozornie 
pewny poparcia japońskiego, przystąpił do urzeczywistnienia swojego naj­
większego marzenia — restauracji monarchii. Zainscenizowana została nie-



bywałe starannie wypracowana farsa, trwająca od sierpnia do grudnia 1915 r., 
której głównym celem było wykazanie, że restauracja wypływa wyłącznie 
z głębokiego pragnienia samego narodu chińskiego. Przedstawienie kukieł­
kowe rozpoczęło się w sierpniu utworzeniem tzw. Stowarzyszenia Plano­
wania Pokoju (Cz'ou An Huei), rzekomo niezależnej grupy uczonych zaj­
mujących się dyskusją nad zaletami monarchizmu i republikanizmu. 

Działalność tego stowarzyszenia poprzedziło jednak jeszcze dziwniej­
sze posunięcie. Amerykański profesor F. J. Goodnow przebywał w Chinach 
w latach 1913— 1914, spełniając funkcję doradcy Juana do spraw konstytu­
cyjnych i odegrał istotną rolę w sporządzeniu Umowy Konstytucyjnej. Gdy 
odwiedził ponownie kraj latem 1915 r., poproszono go o przygotowanie 
memoriału o celowości restauracji monarchii. Goodnow chętnie wykonał 
to suto wynagrodzone zadanie, komponując z miejsca napuszony zbiór 
komunałów i popierając swoją tezę zasadniczą twierdzeniem, iż „nie ulega 
żadnej wątpliwości, iż monarchia jest stosowniejsza dla Chin niż republika", 
a także wykazując przy tym odpowiednio jaśniepański i pogardliwy sto­
sunek wobec inteligencji i poziomu politycznego Chińczyków. 

Te okruchy „ekspertyzy zagranicznej" miały teraz służyć jako podstawa 
teoretyczna Stowarzyszenia Planowania Pokoju. Jego głównym organizato­
rem był faktycznie niejaki Jang Tu, oportunistyczny renegat i pieczeniarz 
Jüana, autor wielce osobliwego pamfletu, propagującego poglądy monar-
chistyczne. Powagę Stowarzyszenia miał jednak zapewnić fakt, iż jego oficjal­
nymi założycielami miało być sześć znanych osobistości, w tym trzy aktyw­
ne podczas rewolucji 1911 r. Nazwano ich też ironicznie Sześcioma Szla­
chetnymi Mężami Stowarzyszenia w odróżnieniu od Sześciu Męczenników 
z 1908 r. 

Jesienią 1915 r. projekt restauracji posunął się szybko naprzód. Zajął 
się też sprawą jeden z najbardziej przebiegłych ludzi Juana, Liang Szy-i, 
wówczas minister komunikacji. Kontrola przez niego tego resortu sięgała 
wstecz już kilku lat i pomogła fenomenalnie w powiększeniu osobistego 
majątku. Liang stworzył teraz tzw. Związek Domagających się Restauracji,, 
który zażądał wyboru specjalnego zebrania przedstawicieli z całego kraju, 
mającego się wypowiedzieć na temat przyszłości politycznej państwa. Ze 
zdumiewającą szybkością wybory odbyły się 20 października, a wszystkie 
wyniki zostały podliczone do 20 listopada. Wszyscy 1993 przedstawiciele 
głosowali jednogłośnie za restauracją monarchii, a co nawet dziwniejsze, 
w identycznej petycji złożonej z 45 znaków wszyscy zaproponowali, aby 
nowym cesarzem stał się sam Wielki Prezydent Republiki — Jüan Szy-
-k'ai. 

Na podstawie tego wyrazu woli ludu Rada Polityczna pokornie popro­



siła Juana, aby raczył przyjąć tron. Naturalnie odmówił. Prośbę powtó­
rzono po raz drugi, w ten sam sposób, a wtedy Wielki Człowiek wyraził 
swoją zgodę. Organizatorzy tej farsy uważali, iż byłoby przezorniej nie 
pozostawić żadnych śladów mechanizmu tego unikalnego plebiscytu. Wy­
słano więc z Pekinu do wszystkich stolic prowincji należyte instrukcje, aby 
wszelkie obciążające dokumenty zostały wyselekcjonowane i spalone. Nie­
stety, albo biurokratyczna nieudolność, albo być może chiński szacunek 
dla słowa pisanego doprowadziły do niewykonania tego roztropnego za­
lecenia. Gdy rozpoczął się na Południu ruch antyjüanowski, rewolucjo­
niści znaleźli nienaruszoną kartotekę korespondencji i z wielką radością 
opublikowali wszystkie instrukcje wysłane z Pekinu podczas tej całej ko­
medii. 

Aczkolwiek w trakcie całego swojego życia Jüan okazywał się zręcznym 
i pozbawionym wszelkich skrupułów politykiem, tym razem całkowicie źle 
ocenił sytuację w Chinach. O ile w 1913 r. udało mu się stosunkowo łatwo 
zniweczyć próbę obalenia go, to teraz warunki poważnie się zmieniły. 
Panowanie Jüana, tj. jego brutalnych żołnierzy i policji oraz zdzierczych 
urzędników i poborców podatków, w większości przejętych wprost z admi­
nistracji ts'ingowskiej, okazało się w ciągu tych paru lat bardziej uciążliwe 
i nienawistne dla narodu niż nawet reżym mandżurski. Gdy w 1913 r. 
ludność odnosiła się w dużej mierze obojętnie do walki między Jüanem 
a Kuomintangiem, teraz wobec rosnącej świadomości politycznej opór prze­
ciwko niemu mógł cieszyć się niewątpliwie większym poparciem. 

Prócz tego w dążeniu do osiągnięcia najwyższej władzy osobistej Juan 
zraził sobie większość swoich najbliższych stronników. Konserwatywni po­
litycy Partii Postępowej, którzy dopomogli mu we wzniesieniu się do władzy, 
zostali odrzuceni jako już niepotrzebni; byli oni teraz gotowi połączyć się 
ze swoimi dotychczasowymi rywalami z Kuomintangu w zaciętej opozycji 
wobec restauracji monarchii. Paradoksalnie, ważną rolę odegrał pod tym 
względem Liang Cz'i-cz'ao, będący przeciwnikiem rewolucji i republiki 
przed 1911 r. oraz wiernym zwolennikiem Juana aż do 1915 r. Liang teraz 
napisał, z bezpiecznego schronienia w koncesji obcej w Tientsinie, nieby­
wale ostre i sarkastyczne potępienie ruchu monarchistycznego, odrzu­
cając podobno ofiarowaną mu łapówkę 200 tys. dol., aby nie opubli­
kował swojego ataku. Z tego azylu rozpoczął też spiskować przeciwko 
Jüanowi wraz ze swoimi zwolennikami wśród biurokratów i wojskowych 
należących do Partii Postępowej. 

Jeszcze istotniejszy był fakt, iż poza paroma wyjątkami znakomita więk­
szość popleczników wojskowych Juana z kliki Peijang też była niezado­
wolona z jego planów restauracji monarchii, m. in. dlatego, iż przekreśli-



łyby one możność odziedziczenia po nim schedy „głowy państwa". Nie­
które zaś z posunięć Jüana, jak utworzenie nowych jednostek wojskowych, 
przeważnie z ludzi z jego rodzimego Honanu, stanowiących jego własną 
gwardię pretoriańską, również spowodowało wiele wzajemnej nieufności. 
Tym samym jego dotychczasowi najwierniejsi i najważniejsi pomocnicy, 
Tuan Cz'i-żui i Feng Kuo-czang, odnosili się z wielką rezerwą do planów 
Jüana. Owa utrata lojalnego poparcia militarystów Peijang miała wkrótce 
przynieść zgubne dlań konsekwencje. 

Innym bardzo ważnym czynnikiem, osłabiającym pozycję Jüana, była 
polityka mocarstw wobec jego zamysłu restauracji lub — bardziej precy­
zyjnie — cios zadany mu przez Japończyków, których wpływ na kształto­
wanie się działalności innych mocarstw, zwłaszcza Wielkiej Brytanii i Rosji, 
miał w tym okresie kluczowe znaczenie. Po początkowym zachęceniu Juana 
do realizacji jego zamierzeń, Japończycy od października 1915 r. zaczęli 
odnosić się negatywnie do ruchu monarchistycznego. Oni też spowodowali 
złożenie 28 października pierwszego démarche w tej sprawie przez trzy 
mocarstwa (Japonia, Wielka Brytania, Rosja, a później przyłączyły się Fran­
cja i Włochy), w którym poważnie zakwestionowano celowość dokonania 
restauracji. 

Obłudna dwulicowość i wieczne krętactwo, charakterystyczne dla dy­
plomacji japońskiej, utrudniają w pewnej mierze przeanalizowanie tego 
„volte face", szczególnie ze względu na fakt, że istniały prawie na pewno 
rozbieżności w podejściu i różne stanowiska w łonie samego rządu japoń­
skiego. Wydaje się jednak całkiem prawdopodobne, że Japończycy, prze­
widując ostatecznie niepowodzenie Juana na skutek rosnącego sprzeciwu 
w kraju, chcieli postawić na stronę osiągającą zwycięstwo w przyszłym 
konflikcie, tj. na siły wypowiadające się za zachowaniem ustroju republi­
kańskiego, w nadziei m. in. na zwiększenie tym sposobem swoich wpływów 
politycznych. Taka też taktyka była wyłożona we wspomnianym memoria­
le Stowarzyszenia Czarnego Smoka. Znaczne poparcie udzielone następnie 
przez Japończyków siłom antyjüanowskim w ogranizowaniu walki przeciwko 
prezydentowi przemawia za powyższą hipotezą. 

Stanowisko innych mocarstw było, być może, nieco prostsze: obawiały 
się one możliwego zagrożenia ich interesów w razie gdyby zamysły Juana 
miały spowodować nową rewolucję. 15 grudnia złożone zostało drugie d­­
marche tych samych pięciu mocarstw, już po przyjęciu przez Jüana zapro­
ponowanego tronu. 

Przestrogi mocarstw nie przeszkodziły jednak Jüanowi w przystąpieniu 
do urzeczywistniania swoich zamiarów. Łatwość zwycięstwa w 1913 r., 
dokładność, z jaką zniszczył wszelką opozycję w kraju, oraz zaufanie — 



Świątynia Boga Wszechświata/Pekin XIX w. 

chociaż wkrótce okazało się ono bezpodstawne — do wierności militarystów 
Peijang utwierdzały go w pewności, iż jego zamysł restauracji odniesie 
pełne powodzenie i zostanie potem przyjęty przez wszystkie mocarstwa, 
łącznie z Japonią, jako fakt dokonany. Wydarzenia miały wnet wykazać, 
że ten przebiegły i bezwzględny lis przechytrzył całkowicie. 25 grudnia 1915 r. 
pierwsze grzmoty antyjüanowskiej rewolty odezwały się w dalekim Jün-
nanie: w ciągu sześciu miesięcy monarchia i cały reżym utworzony przez 
Jüana rozsypały się w nicość, powodując też jego własną śmierć. 

UPADEK JÜAN SZY-K'AI 

Aczkolwiek Jüan dopilnował umieszczenia swoich generałów Peijang na 
stanowiskach dowódców sił zbrojnych w prawie wszystkich prowincjach 
Chin, nie uważał za konieczne rozciągnąć kontroli w ten sposób na dwie 
odległe i ubogie prowincje — Jünnan i Kueiczou. W tej południowo-zacho-
dniej części kraju politycy i wojskowi związani z Partią Postępową zacho­
wali pewien stopień niezależności: najważniejszym wśród nich był Ts'ai Ao 
(1881—1916), były uczeń Liang Cz'i-cz'ao, wielce uzdolniony dowódca 
i uczestnik rewolucji 1911 r. Jüan nie dowierzał mu do tego stopnia, że 



sprowadził go do Pekinu i trzymał pod ścisłym nadzorem — ostrożność, 
którą zastosował wobec szeregu osobistości, nie wyłączając wiceprezydenta, 
Li Jüan-hunga. Gdy rozpoczął się ruch oporu wobec restauracji, Ts'ai Ao, 
dzięki mistrzowskiemu podstępowi — doskonale zainscenizowanej rozpuście 
— zdołał uciec z niewoli w Pekinie do Tientsinu, skąd, pozostając w kon­
takcie z Liang Cz'i-cz'ao i innymi antyjüanowskimi spiskowcami, udał się 
z powrotem do Jünnanu. 

Powrót Ts'ai Ao do Jünnanu stał się sygnałem do rozpoczęcia powstania 
przeciwko Jüanowi, zwanego czasami „Trzecią Rewolucją". Pierwotne pla­
ny były śmiałe: Jünnańczycy zażądali niezwłocznego zaniechania restauracji 
monarchii oraz stracenia głównych organizatorów ruchu monarchicznego, 
zamierzając równocześnie dokonać inwazji i zajęcia Sycz'uanu, w nadziei 
wywołania w ten sposób powstania przeciwko Jüanowi we wszystkich pro­
wincjach Chin Południowych i Środkowych. 

Aczkolwiek zawiodły plany zdobycia Sycz'uanu przez zaskoczenie, a siły 
jünnańskie, dowodzone przez Ts'ai Ao, nazwane Armią Ochrony Narodowej, 
napotkały znaczne trudności, gdyż miały do czynienia z o wiele silniejszymi 
jednostkami Peijang, wkrótce uzupełnionymi przez Jüana, insurekcja roz­
przestrzeniała się dosyć szybko na inne części Chin Południowych. W stycz­
niu 1916 r. Kueiczou ogłosił swoją „niezależność" od Pekinu, a Kuangsi 
poszedł w jego ślady w marcu. Nastąpiła teraz niebywale zawiła walka 
o wciągnięcie Kuangtungu do ruchu antyjüanowskiego, zakończona w kwie­
tniu zwycięstwem sił powstańczych. 

Wstąpienie na tron Jüan Szy-k'ai zaprojektowano na 1 stycznia 1916 r.; 
wystawne i drobiazgowe przygotowania zostały już zakończone. Zostało 
ono jednak teraz, ze względu na powstanie w Jünnanie, przesunięte na 
marzec. W miarę rozszerzania się ruchu antyjüanowskiego mocarstwa inter­
weniowały ponownie, składając w marcu trzecie démarche, w którym do­
pytywano się, w jaki sposób zamierza Jüan stłumić rebelię. Było jasne, 
iż w szczególności Japończycy już spisywali Juana na straty. Na tym też 
tle nastąpiło 22 marca odwołanie restauracji monarchii. Po tym posunięciu 
zawarto rozejm w Sycz'uanie, a Jüan starał się teraz dojść do kompromisu 
ze swoimi przeciwnikami na Południu. Próby te okazały się jednak bez­
skuteczne; prowincje południowe, do których przyłączył się w kwietniu 
Czekiang, zrzeszyły się w Radę Wojskową Południa i zażądały natychmiasto­
wej rezygnacji Jüana z wszelkich stanowisk, włącznie z prezydenturą, któ­
rą miał czelność ponownie objąć. 

Tymczasem kluczowe prowincje doliny Jangtse, które pod kierownictwem 
Feng Kuo-czanga zachowały niespokojną neutralność w konflikcie, wyka­
zały swoim postępowaniem, iż Juan nie mógł liczyć na poparcie tego rejonu. 



W tych prowincjach, jak i w Kuangtungu, Kuomintang stał się znów 
aktywny, zajmując swoje miejsce w ruchu antyjüanowskim: niektórzy przy­
wódcy na wygnaniu, w tym Sun Jat-sen, powrócili z Japonii późną wiosną 
1916 r. do Szanghaju, który stał się ponownie główną bazą ich działalności. 

Dni Jüana jako władcy Chin opuszczonego przez coraz większą ilość 
swoich zwolenników były już policzone. Decydujący cios został zadany 
w maju: 22 tego miesiąca Sycz'uan, rządzony przez jednego z jego najbar­
dziej zaufanych ludzi, ogłosił swoją „niezależność", Hunan poszedł jego 
śladami w parę dni później. Jüan Szy-k'ai był już teraz śmiertelnie chory: 
jego śmierć — podobno z powodu uremii, powiązanej z wyczerpaniem ner­
wowym, chociaż niektórzy autorzy twierdzą, że popełnił samobójstwo — 
nastąpiła 6 czerwca, w wieku 56 lat. Z tą chwilą walka przeciwko jego 
panowaniu automatycznie dobiegła końca. Li Jüan-hung przejął stanowisko 
prezydenta, Konstytucja Prowizoryczna 1912r. została, po wstępnych prze­
targach, zrestaurowana, a Rada Wojskowa Południa rozwiązała się. 

Zniknięcie z widowni dziejowej głównego aktora nie oznaczało jednak, 
iż można było teraz rozpocząć, łatwo i od nowa, dalszą budowę Republiki. 
Skutki czteroletniego panowania Jüana miały zaciążyć poważnie na przy­
szłości kraju. Jego władza spowodowała daleko idące skorumpowanie 
chińskiego życia politycznego oraz rozpowszechnienie się militaryzmu na 
ogromną skalę w całym kraju. Nie tylko każda prowincja znajdowała się 
obecnie pod kontrolą militarystów, lecz również w łonie prawie każdej 
z nich mniejsi kacykowie wojskowi współzawodniczyli i zwalczali się wza­
jemnie dla przywileju wyzyskiwania i uciskania ludności oraz korzystania 
z poparcia i pomocy mocarstw imperialistycznych. Plaga militaryzmu sta­
ła się już endemiczna, a historia polityczna Chin podczas następnych dekad 
miała stać się m. in. żałosną kroniką walki o władzę pomiędzy klikami woj­
skowymi. W tych okolicznościach możliwości skutecznego przeciwstawienia 
się Chin agresji obcej, zwłaszcza imperializmu japońskiego, zostały spro­
wadzone prawie do zera. Zostało to też w pełni udowodnione przez roz­
wój w ciągu następnych paru lat, w okresie, w którym stało się jasne dla 
wszystkich politycznie uświadomionych, patriotycznych Chińczyków, iż 
ocalenie kraju jest nieosiągalne bez walki o uwolnienie Chin od ich funda­
mentalnego, dwoistego zła — panowania militarystów i kontroli imperia­
listów. 



XXXIX. RZĄDY MILITARYSTÓW 
PEIJANG 

ZIEDZICTWO po panowaniu Jüan 

ROZWÓJ POLITYCZNY 
PO UPADKU JÜAN SZY-KAI 

Szy-k'ai miało — jak wspomniano — niebywale niefortunne konsekwencje dla 
dalszego rozwoju politycznego Chin. Kraj znajdował się w rzeczywistości 
w rękach militarystów, należących albo do kliki Peijang, albo do grupy po­
łudniowej. Z wyjątkiem sześciu prowincji — Kuangtung, Kuangsi, Jünnan, 
Kueiczou, Sycz'uan i Hunan — Chiny były pod kontrolą militarystów Pei­
jang; rząd zaś centralny w Pekinie pozostawał również w ich rękach, 
konkretnie Tuan Cz'i-żui. Tuan zdążył był już wmanewrować się w silną 
pozycję podczas ostatnich tygodni panowania Jüana i teraz, otrzymawszy 
nominację na premiera od nowego prezydenta, Li Jüan-hunga, przystąpił, 
przy pomocy swoich stronników, takich jak np. brutalny i chciwy Sü 
Szu-czeng, do wzmocnienia swojej kontroli nad rządem pekińskim, oraz, 
co jeszcze ważniejsze, nad siłami zbrojnymi. 

Aczkolwiek Konstytucja Prowizoryczna z 1912 r. została przywrócona, 
a parlament, rozwiązany przez Juana w 1914 r., też zebrał się ponownie 
1 sierpnia 1916 r., militaryści byli jednak w położeniu o wiele lepszym niż 
partie polityczne. Wynikało to nie tylko z samej istoty stronnictw, lecz 
także z faktu, że jedno z głównych ugrupowań politycznych, Partia Po­
stępowa, będąca żarliwym zwolennikiem Juan Szy-k'ai aż do momentu 
restauracji monarchii, teraz z podobną gorliwością poszukiwała okruszyn 
ze stołu Tuan Cz'i-żui. Główny przywódca polityczny tej partii, Liang 
Cz'i-cz'ao, wkradając się w łaski Tuana, przyjął tekę ministerialną w jego 
gabinecie. Liang uważał Tuana za filar, na którym miał się oprzeć kraj; 
filar okazał się jednak całkiem przegniły. Po pewnym czasie, w 1918 r., 
gdy Tuan i jego wojskowe otoczenie skonsolidowali w dostatecznym stop­
niu swoją kontrolę nad rządem, uznali usługi polityków Partii Postępowej 
za zbędne, opierając się zamiast tego na grupie własnych klientów. 

Z drugiej strony Kuomintang, stanowiący nadal najliczniejszą partię 



w parlamencie i sprzeciwiający się, w każdym razie w teorii, panowaniu 
militarystów, był niezmiernie skłócony i zdezorganizowany. Pokaźna jego 
część skłaniała się do współpracy z rządem pekińskim mimo oczywistych 
tendencji autokratycznych Tuana i jego kohorty. Nieco bardziej postępowe 
skrzydło, pozostające pod wpływem Sun Jat-sena, wykazywało więcej nie­
ufności wobec reżymu pekińskiego i domagało się pełnego wznowienia 
parlamentarnej formy rządów. Owa grupa składała się częściowo z byłych 
członków Ko-ming Tang — małej konspiracyjnej i niezbyt skutecznej 
w działaniu Partii Rewolucyjnej, założonej przez Suna w 1914 r. jako in­
strument walki z dyktaturą Jüana. Perspektywa powodzenia poglądów tej 
grupy była jednak dosyć nikła ze względu na systematyczną kampanię 
rozpoczętą przez Tuana przeciwko parlamentowi i słabemu prezydentowi, 
która doprowadziła do zwiększenia walki politycznej w Pekinie i szybkiego 
pogorszenia się sytuacji politycznej na jesieni i zimą 1916 r. 

Aczkolwiek klika Peijang Tuana miała pod swoją kontrolą rząd pekiński 
oraz większość Chin Północnych i Środkowych, zaznaczył się już obecnie pro­
ces rozkładu w jej własnym łonie, który miał doprowadzić ostatecznie do 
jej podziału na dwa zwalczające się wzajemnie ugrupowania. Treścią zaś 
tych zmagań była w zasadzie walka o władzę, o stanowiska i urzędy oraz 
korzyści z nich wypływające. Nastąpiła równocześnie dalsza decentraliza­
cja władzy w kraju, spowodowana m. in. szybkim wzrostem sił prawie 
całkiem niezależnych kacyków militarnych; najwybitniejszym przykładem 
tego zjawiska byli Jen Si-szan (1883- ?) i Czang Tso-lin (1876- 1928). 

Jen Si-szan, chytry i oportunistyczny wojskowy, był w swoim czasie 
członkiem T'ung Meng Huei i uczestnikiem rewolucji 1911 r. Po otrzy­
maniu stanowiska gubernatora wojskowego w swojej rodzimej prowincji 
Szansi uzyskał po upadku Jüana całkowitą nad nią kontrolę, wykorzystu­
jąc jej niełatwo dostępne położenie geograficzne dla skutecznego wyelimi­
nowania wszelkiej ingerencji Pekinu w swojej satrapii. Czang Tso-lin, były 
rozbójnik, a później oficer ts'ingowski, będący na usługach Japończyków 
podczas wojny rosyjsko-japońskiej, zdołał do 1916 r. rozciągnąć swoje pa­
nowanie na najważniejszą prowincję Północnego Wschodu — Fengtien 
(Liaoning), a podczas następnych dwóch lat opanować całą Mandżurię, 
nie bez cichej zgody i poparcia imperialistów japońskich. 

CHINY A PIERWSZA WOJNA ŚWIATOWA 

Zagadnienie możliwości zerwania przez Chiny stosunków z Niemcami 
i przystąpienia do wojny po stronie Ententy stało się od samego początku 
przedmiotem nieustannych intryg politycznych i nacisku. Aliantom zale­



żało na wciągnięciu Chin do konfliktu z szeregu powodów, m. in. dla wy­
korzystania olbrzymiej potencjalnej siły Chin, zwłaszcza ludzkiej, głównie 
roboczej, lecz mogącej się też nadać na mięso armatnie, oraz na wyelimi­
nowaniu interesów i wpływów niemieckich na Dalekim Wschodzie. Wszystkie 
starania aliantów zmierzające w tym kierunku pokrzyżował jednak do 
1917 r. sprzeciw Japonii, albowiem rząd japoński obawiał się m. in., iż 
w razie przekształcenia się Chin w jedno z państw sprzymierzonych Japo­
nia nie byłaby w stanie utrzymać w swoim posiadaniu dawnych koncesji 
i uprawnień niemieckich w Szantungu, zagarniętych w 1914 r. Zawarcie 
tajnych umów w lutym 1917 r. między Japonią a Wielką Brytanią, Francją, 
Rosją i Włochami, na podstawie których mocarstwa te uznały „prawo" 
Japonii do byłych posiadłości niemieckich, doprowadziło do zmiany sta­
nowiska rządu japońskiego, zwłaszcza że w tym czasie spostrzegł on też pew­
ne korzyści, które mogłyby dlań wypłynąć z przystąpienia Chin do wojny. 

Stany Zjednoczone były jednak tym mocarstwem, które wywarło naj­
większy nacisk na Chiny, aby zerwały stosunki dyplomatyczne z Niemcami 
w związku ze sprawą nieograniczonych działań wojennych łodzi podwodnych. 
Zerwanie nastąpiło 14 marca 1917 r., a nakłonienie rządu pekińskiego 
i parlamentu do tego posunięcia nie nastręczyło zbyt wielu trudności. 
Powstało teraz zagadnienie, czy konsekwencją tego kroku miało być wy­
powiedzenie wojny; była to, w istocie rzeczy, sprawa zupełnie odrębna, 
a dążenia w tym kierunku napotkały znaczny sprzeciw chińskiej opinii 
publicznej, o bardzo różnym zabarwieniu, od Sun Jat-sena począwszy, 
a na K'ang Ju-wei skończywszy. Jeśli chodzi o Suna, nie widział on żadnych 
powodów, dla których Chiny miałyby uczestniczyć w całopaleniu w Euro­
pie i nie spostrzegał też żadnych zasadniczych różnic między mocarstwami 
biorącymi w nim udział. 

Klika militarystyczna Tuana z drugiej strony parła jednak — z pełnym 
poparciem państw Ententy oraz przy bezwstydnym nacisku ich przedsta­
wicieli dyplomatycznych w Pekinie — do niezwłocznego przystąpienia do 
wojny wbrew opinii publicznej i opozycji większości parlamentu. Mili-
taryści widzieli w tym posunięciu sposobność do powiększenia własnej po­
tęgi i bogactwa za pomocą rozbudowania sił zbrojnych, które zamierzali 
i tak wykorzystać przede wszystkim do celów wewnętrznych, oraz przez 
otrzymanie nowych pożyczek zagranicznych, które zawędrowały głównie 
do ich własnych kieszeni. Zmierzający do tego celu reżym pekiński był 
teraz w pełni podjudzany przez Japończyków. Liang Cz'i-cz'ao stał się 
także zdecydowanym rzecznikiem wojny; przy swojej nadmiernej ambicji 
i poczuciu wielkości widział siebie w roli Cavoura, rzekomo otrzymującego 
korzyści dla Chin z rąk wdzięcznych, zwycięskich aliantów. 



Sprzeciw parlamentu i prezydenta Li Jüan-hunga nie był jednak łatwy 
do przełamania mimo wszelkich zastosowanych przez Tuan Cz'i-żui środków 
w tym i hałaśliwej konferencji w Pekinie z udziałem większości gubernato­
rów wojskowych z całego kraju (nazwanych teraz tuczün) w kwietniu 
1917 r., żądającej ogłoszenia wojny. Zatarg ten spowodował, że parlament 
kategorycznie odmówił wypowiedzenia wojny Niemcom, doprowadził 
ponadto do dymisjonowania Tuana ze stanowiska premiera przez prezydenta, 
do wycofania się Tuana i jego stronników do Tientsinu, gdzie ustanowili 
się jako niezależny ośrodek władzy, czyli do całkowitego impasu, kryzysu 
politycznego i załamania się rządu centralnego. 

RESTAURACJA MANDŻURSKA 

Aczkolwiek Li Jüan-hung wykazał dosyć hartu i zdecydowania, aby 
zażądać dymisji Tuana, nie posiadał on żadnych własnych sił zbrojnych, 
na których mógłby się oprzeć. W tych okolicznościach zwrócił się o pomoc 
i pośrednictwo do samego Czang Süna, osławionego, reakcyjnego wodza 
niezależnej armii około 30 tys. żołnierzy, przypominających raczej rozbój­
ników. W czerwcu oddziały Czang Süna zajęły Pekin; pod naciskiem tego 
„mediatora" Li był zmuszony 13 czerwca zgodzić się na rozwiązanie parla­
mentu. Scena została tym samym przygotowana dla następnego przedsta­
wienia — absurdalnej restauracji monarchii mandżurskiej, której sprawcą 
był głównie sam Czang Sun. Farsa trwała jednak dość krótko. 

We wczesnych godzinach rannych l lipca 11-letni P'u-i został oderwany 
od swoich zabawek i książek i umieszczony ponownie na tronie, ku swo­
jemu przerażeniu, lecz ku radości niektórych byłych dworzan ts'ingowskich. 
Policja wnet rozkazała, aby stare chorągwie smoka zostały wywieszone na 
całym mieście: szwaczki były mocno zajęte ich szyciem, krawcy zaś nie 
mniej zatrudnieni sporządzaniem nowych lub odświeżaniem starych ts'in-
gowskich szat dworskich. Najbardziej jednak krzątali się fryzjerzy, wyra­
biając nowe, fałszywe warkocze. K'ang Ju-wei, którego rola w spisku była 
całkiem wyraźna, teraz szczęśliwie wypisywał nowe edykty cesarskie swoją 
piękną klasyczną chińszczyzną, uważając, iż z przewrotu wyłoni się jego 
upragniona monarchia konstytucyjna. Li Jüan-hung, odmówiwszy wyso­
kiego stanowiska, zbiegł do poselstwa japońskiego, przesyłając swoje pie­
częcie urzędu wiceprezydentowi Feng Kuo-czangowi i apelując o pomoc 
do świeżo zdymisjonowanego Tuan Cz'i-żui. 

Czang Sun zapomniał jednak o niezbędnej przezorności, polegającej na 
zapewnieniu innych militarystów, iż będzie gotów podzielić się z nimi spra­
wiedliwie i równo władzą i łupem. Wymanewrowany chytrze przez klikę 



Tuana, spostrzegł, iż wszyscy tuczün byli przeciwni jego przewrotowi, cho­
ciaż bez wątpienia wielu z nich, jako byli generałowie ts'ingowscy, to 
sympatycy monarchii. Tuan ogłosił siebie dowódcą Armii Ratowania Re­
publiki, a jego wojska ruszyły na stolicę ze wszech stron. Było nieco walk, 
dużo strzelaniny i paru zabitych. 

Do 12 lipca bańka mydlana prysła: Czang Sün schronił się w poselstwie 
holenderskim, natomiast K'ang Ju-wei zbiegł do Amerykanów. Jego kariera 
polityczna zakończyła się tym razem na zawsze. Żołnierze Czanga spokojnie 
złożyli broń, w zamian za określoną ilość srebra na każdego, po czym pozba­
wieni warkoczy wyruszyli z powrotem do swoich wiosek w Szantungu. 
Młody P'u-i wrócił do lekcji, a jego dworzanie szybko i skutecznie umyli 
ręce z całej afery. Niezaprzeczalnym zwycięzcą w tej całej komedii, która 
miała jednak jedną zaletę — dyskredytowała monarchizm w jeszcze więk­
szym stopniu — był sam Tuan, znów w siodle jako premier, po pozbyciu 
się swoich wrogów politycznych w Pekinie, zarówno parlamentu, jak i pre­
zydenta Li. Stanowisko tego ostatniego objął teraz Feng Kuo-czang; był 
on jednak od dawna rywalem Tuana i tym samym powstało zarzewie no­
wych tarć w łonie kliki Peijang. 

PANOWANIE KLIKI ANFU 

Powodzenie kliki Peijang w incydencie restauracji mandżurskiej ułatwiło 
podjęcie decyzji w sprawie przystąpienia do wojny. 14 sierpnia 1917 r. 
reżym pekiński wypowiedział wojnę państwom centralnym i tym samym 
Chiny stały się oficjalnie stroną wojującą, stowarzyszoną z Ententą. Nie 
nastąpiło jednak aktywne uczestnictwo militarne w konflikcie w Europie. 
Zamiast tego Chiny zostały wykorzystane jako źródło siły roboczej. Do 
końca wojny wysłano do Europy około 200 tys. robotników chińskich, któ­
rzy zatrudnieni byli w transporcie i innych czynnościach za frontem lub 
w fabrykach i kopalniach. Wśród nich znajdowała się dość liczna grupa 
studentów i inteligencji, sięgająca być może 20 tys. Skutki polityczne — 
warto dodać — były całkiem doniosłe; część członków tego korpusu ro­
boczego, zarówno robotnicy, jak i studenci, miała później odegrać ważną 
rolę w chińskim ruchu robotniczym. Niektórzy z nich, wraz z przybyłymi 
po wojnie studentami, stworzyli pierwsze chińskie kółka marksistowskie 
we Francji i stali się założycielami, a potem czołowymi działaczami — w nie­
których wypadkach do dziś — Komunistycznej Partii Chin. 

Skutki zwycięstwa Tuan Cz'i-żui doprowadziły jednak wewnątrz kraju 
do dalszego rozkładu rządu centralnego. Większość parlamentu, a zwłaszcza 
prawie wszyscy kuomintangowcy, uciekła z Pekinu po jego rozwiązaniu, 



udając się na Południe do Szanghaju i Kantonu. W lipcu 1917 r. Sun 
Jat-sen, zabierając ze sobą większość chińskiej floty wojennej, zawsze so­
lidaryzującej się z Kuomintangiem, opuścił Szanghaj i udał się do Kantonu. 
Na początku września ustanowiono tu odrębny rząd wojskowy, który ogłosił 
się jedynym legalnym, z celem podtrzymania i ochronienia Konstytucji Pro­
wizorycznej 1912 r. 3 września Sun został wybrany Wielkim Marszałkiem 
(generalissimus) i szefem rządu. Rzeczywista władza w Kantonie nie spo­
czywała jednak ani w rękach Sun Jat-sena, ani parlamentu, zawsze zwaśnio­
nego, lecz w rękach militarystów południowych. Należeli oni przeważnie 
do tzw. kliki Kuangsi, która panowała nad Kuangtungiem i Kuangsi od 
1916 r. Utworzenie rządu w Kantonie oznaczało teraz wyraźny podział 
Chin na dwie odrębne części; wpływy rządu południowego rozciągały się 
na całe Południe i Południowy Zachód, natomiast reżym pekiński oficjalnie 
sprawował władzę nad resztą kraju, lecz jego efektywność była poważnie 
zredukowana wspomnianym poprzednio wzrostem potęgi prowincjonalnych 
kacyków wojskowych. 

Klika Tuana dążyła do zlikwidowania tego stanu rozbicia przy pomocy 
siły zbrojnej, zamierzając posłużyć się do tego celu podległą jej mocniejszą 
i większą armią. Od października 1917 r. do wiosny 1918 r. toczyły się ze 
zmiennymi losami walki między Północą a Południem o kontrolę nad klu­
czową prowincją Hunan. Jednocześnie zmagania rozprzestrzeniły się też na 
Sycz'uan, gdzie były one jeszcze bardziej skomplikowane przez szereg wojen 
lokalnych między poszczególnymi militarystami i wojskami z innych pro­
wincji, stacjonowanych w Sycz'uanie. 

Ogólnie rzecz biorąc, starania Tuana, żeby rozstrzygnąć konflikt siłą, 
zakończyły się fiaskiem, a kraj został skazany na dalszy brak jedności. 
Prócz tego położenie na Południu nie było o wiele lepsze — jeśli w ogóle 
korzystniejsze — od sytuacji na Północy, albowiem militaryści południowi 
nie różnili się zasadniczo od swoich odpowiedników z kliki Peijang na 
Północy. Toteż do maja 1918 r. Sun Jat-sen został wyrugowany ze stano­
wiska Wielkiego Marszałka i wkrótce, całkowicie zniechęcony i rozgory­
czony, opuścił Kanton, aby osiedlić się w Szanghaju, gdzie poświęcił się 
studiom i pisaniu o fundamentalnych problemach rekonstrukcji kraju. 

Wojna reżymu pekińskiego przeciwko Południu faktycznie przyśpieszyła 
też rozkład starej kliki Peijang: nastąpił teraz jej podział na dwa odrębne 
ugrupowania: klikę Anfu, na czele z Tuan Cz'i-żui i jego poplecznikami, 
oraz frakcję Czyli, której głównymi przywódcami byli prezydent Feng Kuo-
-czang, gubernator wojskowy Czyli Ts'ao K'un oraz wzrastający w zna­
czeniu nowy militarysta Wu P'ei-fu (1878—1939). Istnieją dwie wersje po­
chodzenia słowa „Anfu": według jednej wywodzi się ona z nazwy ulicy 



w Pekinie, gdzie mieścił się tzw. klub Anfu, stworzony przez ludzi Tuana; 
według drugiej powstało ono z nazw dwóch prowincji, będących ostoją 
zwolenników Tuana — Anhuei i Fukien. 

Główną bazą kliki Czyli były prowincje Kiangsu, Hupei i Kiangsi. 
Zarówno Ts'ao K'un, jak i Wu P'ei-fu dowodzili wojskami w działaniach 
przeciwko Południowi, rola zaś Wu była szczególnie istotna i skutecznie 
przezeń wykorzystywana do własnych celów politycznych. Aczkolwiek walka 
między klikami Anfu i Czyli zmierzała zasadniczo do opanowania rządu 
centralnego w Pekinie oraz jego dochodów, stanowiła ona równocześnie 
odbicie rywalizacji mocarstw w Chinach. W miarę upływu czasu, w szcze­
gólności po zakończeniu pierwszej wojny światowej, klika Czyli ściśle się 
związała z interesami brytyjskimi i amerykańskimi, korzystając z ich po­
parcia finansowego i politycznego. Ugrupowanie Anfu natomiast stało się 
już podczas wojny całkowitym narzędziem imperializmu japońskiego. 

Od chwili upadku Juan Szy-k'ai aż do zakończenia wojny światowej 
rząd japoński w dalszym ciągu wykorzystywał w pełni sytuację między­
narodową dla opanowania Chin. Powodzenia osiągnięte w wymuszeniu 
akceptacji 21 Żądań były uzupełniane, systematycznie i konsekwentnie, lecz 
przy zastosowaniu nieco odmiennej, mniej rzucającej się w oczy i tym samym 
bardziej skutecznej taktyki. Opierając się na korupcji reżymu Anfu Japoń­
czycy przystąpili do uzależniania rządu pekińskiego za pomocą szeregu 
pożyczek i tajnych umów, których wynik w całokształcie szedł nawet dalej 
niż 21 Żądań. Pożyczki, zwykle zwane Nishihara (nazwisko osobnika, któ­
ry prowadził te negocjacje) sięgały olbrzymich sum, różnie szacowanych 
na wysokość od 250 do 500 mln jen. W zamian za nie klika Anfu wyprze-
dawała chińskie zasoby surowcowe i przedsiębiorstwa przemysłowe, udzie­
lając Japończykom nowych rozległych uprawnień gospodarczych, nie tylko 
na Północnym Wschodzie, lecz również w innych częściach kraju. Tym sa­
mym kapitaliści japońscy z powodzeniem przekształcili Chiny zarówno 
w zamknięty rynek dla japońskich wyrobów przemysłowych, jak i źródło 
bezcennych surowców, np. rudy żelaznej. 

Aczkolwiek ofensywa imperializmu japońskiego w Chinach w tym okresie 
uległa pewnemu zahamowaniu po wojnie, ze względu zarówno na opór 
chiński, jak i na rywalizację innych mocarstw, doświadczenia owych lat 
posiadały pierwszorzędne znaczenie, albowiem stanowiły one znaczny bo­
dziec dla przyszłego wznowienia ekspansji i agresji japońskiej w latach 
trzydziestych i wszczęcia starań opanowania całego kraju. 

Reżym Tuana posłużył się tym strumieniem złota japońskiego nie tylko 
do własnego wzbogacenia się — chociaż jego członkowie radzili sobie dos­
konale pod tym względem — lecz również do rozbudowania sił zbrojnych, 



potrzebnych na rozszerzenie panowania tej kliki na cały kraj. Przystąpienie 
Chin do wojny stanowiło dogodny pretekst do realizacji tych planów, 
toteż Tuan mianował samego siebie głównym dowódcą tzw. Armii Uczestni­
czenia w Wojnie, którą rzekomo przygotowywano do przyszłego użycia 
w Europie. Na podstawie tajnych porozumień Japończycy pomagali Tuanowi 

" w rozbudowywaniu tej armii, zaopatrując go nie tylko w niezbędną broń, 
lecz przysyłając również swoich oficerów' dla jej wyszkolenia. Byli oni 
tym samym całkiem nieźle zaawansowani w wykonywaniu poważnej części 
programu wyłożonego w piątej grupie 21 Żądań. 

Pogmatwana i nie ustabilizowana sytuacja na Syberii i w Kraju Daleko­
wschodnim, gdzie wojska białogwardzistów, wspomagane przez Ententę, 
odnosiły pewne tymczasowe sukcesy, posłużyła Japończykom także jako 
doskonały pretekst dla umocnienia swojej kontroli nad reżymem pekińskim 
przez zawarcie w maju 1918 r. specjalnych tajnych porozumień co do 
„wspólnej akcji" w przyszłej interwencji antyradzieckiej, w której imperia­
liści japońscy mieli odegrać czołową rolę. Służalczość kliki Anfu wobec 
Japończyków stawała się jednak coraz bardziej oczywista; wieść o powyż­
szych porozumieniach wydostała się na jaw, zwiększając oburzenie chińskiej 
opinii publicznej i doprowadzając do pierwszych zorganizowanych protestów 
studentów chińskich w Pekinie i w Tokio. Owe protesty były tylko zapo­
wiedziami dalszych i o wiele większych, które rok później miały znaleźć 
swoje odbicie w sławnym Ruchu 4 Maja. 

Klika Tuana usiłowała wzmocnić swoją pozycję w Pekinie również za 
pomocą tzw. środków politycznych. W marcu 1918 r. stronnicy Tuan 
Cz'i-żui zrzeszyli się w osławionym klubie Anfu — dobrane towarzystwo 
skorumpowanych politykierów, sprzedajnych biurokratów i nieudolnych 
generałów. W sierpniu tego samego roku reżym doszedł do wniosku, iż 
nadszedł czas na nadanie sobie godności pozorów konstytucyjnych i utwo­
rzył nowy, odpowiednio wyselekcjonowany parlament; był to tzw. parla­
ment Anfu, który rzecz jasna stanowił całkowite narzędzie ugrupowania 
Tuana. Wykorzystano też fakt, że kadencja Feng Kuo-czanga dobiegała 
do końca w październiku 1918 r., aby zastąpić go „neutralnym", starszym 
członkiem kliki Peijang, jakim był Su Szy-cz'ang (1858— 1937), który stał 
się teraz prezydentem. 

W międzyczasie wojna między Północą a Południem wygasła latem 
1918 r. wraz z podbojem Hunanu przez wojska ugrupowania Czyli. Z mo­
mentem zakończenia wojny światowej zwiększył się też znacznie nacisk 
wewnętrzny, aby doprowadzić do zjednoczenia kraju. Obydwie strony zgo­
dziły się w końcu na uczestniczenie w konferencji pokojowej, która trwała 
w Szanghaju od lutego do maja 1919 r. bez osiągnięcia jednak jakichkol-



wiek rezultatów. Konflikt między klikami Anfu i Czyli stawał się jednak 
coraz bardziej zacięty i poczyniono już pierwsze kroki, mające doprowadzić 
do ciężkiej i złożonej wojny Anfu—Czyli w 1920 r., do dalszego niszczenia 
i poniżenia kraju oraz rozpowszechnienia się władzy militarystów. 

CHINY A KONFERENCJA WERSALSKA 

Zakończenie wojny światowej przywitane zostało w Chinach z ulgą, 
a również z wielkimi nadziejami, iż kraj, który miał uczestniczyć w roko­
waniach pokojowych, zdoła osiągnąć ważne dla siebie korzyści oraz po­
prawić znacznie swoje położenie międzynarodowe. Owe nadzieje oparte 
były przede wszystkim na tym, że chińska opinia publiczna zwracała znaczną 
uwagę na wielce reklamowany program Wilsona dotyczący rozwiązania 
wszelkich problemów świata powojennego, a w szczególności na jego 14 
punktów. Opinia chińska, zwłaszcza znakomitej większości inteligencji — 
bynajmniej nie tylko tej wychowanej w Stanach Zjednoczonych — była 
zdecydowanie zdania, iż dyplomacja wilsonowska miała teraz zapoczątko­
wać w stosunkach międzynarodowych nową erę, która mogła być tylko 
błogosławieństwem dla takich krajów, jak Chiny. 

Tym samym Chińczycy spodziewali się — a ich delegacja na paryską 
konferencję pokojową przygotowywała się też starannie w tym duchu — 
że będą mogli poruszyć zagadnienia najbardziej żywotne, odnoszące się 
do położenia ich kraju, tj. uzyskania równoprawnego statusu dla Chin 
przez położenie kresu eksterytorialności, odzyskanie autonomii celnej, 
przekreślenie innych negatywnych dla nich postanowień zawartych w trak­
tatach nierównoprawnych, zniesienie sfer wpływów i wycofanie wojsk obcych 
z terytorium chińskiego oraz w szczególności wyeliminowanie groźby umów 
podpisanych z Japonią w związku z 21 Żądaniami. Przy tym wszystkim 
najbardziej paląca była sprawa Szantungu; tu Chińczycy żądali zwrócenia 
Chinom wszystkich niemieckich uprawnień i koncesji zagarniętych przez 
Japończyków. 

Chińczycy spodziewali się też od Stanów Zjednoczonych uznania i po­
parcia dla swojego stanowiska. Wynikało to nie tylko z programu wilso­
nowskiego, lecz również z tego, iż byli oni w dalszym ciągu skłonni oceniać 
Amerykę inaczej niż pozostałe mocarstwa imperialistyczne. Przecież Stany 
Zjednoczone nie były bezpośrednim uczestnikiem wojen opiumowych, tylko 
pośrednim beneficjantem; przecież Amerykanie — w odróżnieniu od Angli­
ków, Francuzów, Japończyków — nie posiadali własnej sfery wpływów itd., 
itp. Wszystkie te nieco naiwne złudzenia byłyby chociaż częściowo wcześniej 
rozwiane, gdyby Chińczycy baczniej śledzili kurs amerykańskiej polityki 



zagranicznej na Dalekim Wschodzie. Stanowisko amerykańskie w 1915 r. 
było już wymowne: miało ono znaleźć jeszcze silniejszy wyraz w pertrak­
tacjach japońsko-amerykańskich na jesieni 1917 r., które zakończyły się 
2 listopada 1917 r. wymianą not między sekretarzem stanu Lansingiem 
a japońskim ministrem spraw zagranicznych Ishii Kikujiro. 

Powyższe porozumienie potwierdziło ponownie, iż mimo wszystkich 
istniejących elementów niewątpliwej rywalizacji amerykańsko-japońskiej na 
Dalekim Wschodzie Stany Zjednoczone nie były nigdy skłonne do ryzy­
kowania konfliktu z Japonią, a w szczególności jeśli miało chodzić wyłącznie 
lub głównie o interesy Chin. Tym samym znów powtórzono komunały 
o „otwartych drzwiach" i „terytorialnej integralności Chin", osobliwa do­
ktryna „przyległości terytorialnej" została jeszcze raz sformułowana, nawet 
precyzyjniej, w stwierdzeniu, iż ten czynnik „stwarza specjalne stosunki 
między krajami i zatem rząd Stanów Zjednoczonych uznaje, iż Japonia 
posiada specjalne interesy w Chinach, w szczególności w tej części, do któ­
rej przylegają jej posiadłości". Japończycy uważali — i słusznie — owo po­
rozumienie za swoje wielkie zwycięstwo, oznaczające przyznanie im wolnej 
ręki co do dalszej ekspansji w Chinach. Poseł japoński w Pekinie z dużą 
satysfakcją ujawnił je swojemu koledze amerykańskiemu P. Reinschowi, 
którego Departament Stanu nie zawiadomił ani o pertraktacjach, ani o ich 
wyniku. 

Polityka amerykańska, ujawniona przez porozumienie Lansing — Ishii, 
wykazała tym samym nadal trwającą tendencję do ustępstw na rzecz Japonii 
i całkowitą obojętność wobec interesów i roszczeń chińskich, o czym świad­
czyło m. in. to, że nawet nie zadano sobie trudu przekonsultowania sprawy 
uprzednio z rządem chińskim. Porozumienie to nie było jednak, jak utrzy­
muje jeden współczesny, skądinąd uzdolniony historyk chiński, wymierzone 
przeciwko Rosji Radzieckiej: uniesiony ferworem polemicznym nie zauwa­
żył, iż zostało ono zawarte o pięć dni wcześniej niż Rewolucja Październi­
kowa, która jednak wybuchła 7 listopada. Ani Amerykanie, ani Japończycy 
nie byli aż tak dalekowzroczni. 

Na konferencji wersalskiej Japończycy wydobyli na światło dzienne tajne 
traktaty w sprawie Szantungu z Wielką Brytanią, Francją i Włochami 
i zażądali, aby alianci dotrzymali owych wcześniejszych umów. Następnie, 
ku wielkiemu zakłopotaniu delegacji chińskiej — złożonej z przedstawicieli 
obu rządów, pekińskiego i kantońskiego, lecz pod przewodnictwem ministra 
spraw zagranicznych Północy — ujawnili też tajne porozumienie zawarte 
we wrześniu 1918 r. z reżymem Tuana, w którym ten ostatni „chętnie akcep­
tował" zachowanie przez Japończyków uprawnień i koncesji niemieckich 
w Szantungu. 



Obydwa powyższe czynniki ułatwiły decyzję Wielkiej Trójki w tej spra­
wie podjętą 30 kwietnia 1919 r. na korzyść Japonii i wcieloną później do 
traktatu wersalskiego jako artykuły 156—158. Wszystkie inne zagadnienia 
poruszone przez delegację chińską dotyczące równoprawnego statusu Chin 
zostały wcześniej pogardliwie odrzucone jako niezgodne z zasięgiem kom­
petencyjnym konferencji. Rząd chiński stanął obecnie wobec problemu, 
czy w takich okolicznościach powinien podpisać traktat pokojowy; rząd 
sam skłaniał się do jego podpisania, natomiast delegacja, zawsze niezmiernie 
podzielona w zdaniach, ze względu m. in. na swój skład, wahała się co do 
wyboru postępowania. Lecz los tych decyzji miał być określony przede 
wszystkim przez olbrzymią falę oburzenia i protestu, jaka się miała prze­
toczyć teraz po całych Chinach i stać się jedną z zasadniczych części skła­
dowych wielkiego kryzysu politycznego, którego najbardziej wymownym 
odzwierciedleniem stał się Ruch 4 Maja. 



XL. RUCH CZWARTEGO MAJA -
DROGA DO ODNOWY 

TŁO OGÓLNE 

ATA pierwszej wojny światowej wpły­
nęły w doniosły sposób również na dalszy rozwój społeczno-gospodarczy 
Chin. Całkowite zaabsorbowanie mocarstw europejskich konfliktem zmniej­
szyło w poważnym stopniu możność ich działalności gospodarczej w Chi­
nach podczas tych czterech lat, pozostawiając tym samym otwarte pole dla 
ich japońskich i chińskich konkurentów. Wykorzystując tę sposobność za­
równo nowi kapitaliści chińscy, jak i gentry oraz kupcy przystąpili do inwe­
stowania w rozbudowę nowoczesnego przemysłu na większą niż kiedykol­
wiek poprzednio skalę. W rezultacie w ciągu owego czteroletniego okresu 
przemysł lekki, stanowiący własność chińską, rozwinął się znacznie, np. pro­
dukcja tkanin podwoiła się, a chińskie instytucje finansowe także wzmocni­
ły się i rozszerzyły zasięg swoich działań. Rozwój ten jednak zawężał się 
prawie wyłącznie właśnie do przemysłu lekkiego, do wytwarzania ograni­
czonej ilości towarów przeznaczonych głównie na rynek chiński. Nie to­
warzyszył mu jakikolwiek poważniejszy wzrost przemysłu ciężkiego lub 
górnictwa, tj. dziedzin, w których japońska penetracja gospodarcza była 
szczególnie silna. 

Jednym z najistotniejszych skutków tego rozwoju gospodarczego był 
dalszy znaczny wzrost nowoczesnej klasy robotniczej, która w tym samym 
okresie zwiększyła się od jednego do ponad dwóch milionów, włączając 
w to pracowników transportu. Klasa robotnicza rozwijała się — jak już 
wspomniano — szybciej niż chińska burżuazja narodowa. Ten nowo uksz­
tałtowany proletariat stawał wobec nieokiełznanego wyzysku zarówno w ob­
cych, jak i chińskich przedsiębiorstwach i był jeszcze prawie zupełnie nie 
zorganizowany do swojej obrony, nawet w ramach związków zawodowych. 
Co więcej, był on zawsze bardzo łatwy do zastąpienia i ciągle też uzupeł­
niany nieustannym napływem biedoty chłopskiej, uciekającej z okręgów 



Sadzenie ryżu — okolice Wuhanu 

wiejskich, gdzie panoszenie się i zdzierstwa militarystów spowodowały 
dalsze pogorszenie warunków znacznej większości chłopstwa. 

Oprócz powyższych zmian społeczno-gospodarczych, posiadających nie­
wątpliwie wielkie znaczenie, pojawił się jeszcze jeden czynnik, wpływający, 
być może, nawet jeszcze bardziej bezpośrednio na widownię polityczną: 
skutki ewolucji nowoczesnej oświaty. Było to zjawisko względnie nowe, 
sięgające wstecz tylko niewiele ponad dziesięć lat, lecz w jego wyniku utwo­
rzona została grupa społeczna nowej inteligencji, która miała odegrać pierw­
szoplanową rolę w determinowaniu politycznej przyszłości Chin. Właśnie 
ta grupa odzwierciedlała szybki wzrost świadomości narodowej w podno­
szeniu wszystkich bieżących problemów lat 1918—1919, w proteście prze­
ciwko krzywdom świeżo popełnionym wobec Chin, tj. agresji imperializmu 
japońskiego i podeptaniu praw chińskich przez mocarstwa na konferencji 
wersalskiej. 

REWOLUCJA KULTURALNA 

Na tym właśnie tle rozwoju gospodarczego, społecznego i intelektual­
nego nastąpił jeden z najbardziej porywających i dramatycznych ruchów 
w dziejach Chin, który zasługuje na miano Rewolucji Kulturalnej. Owa 
prawdziwa Rewolucja Kulturalna obejmowała z grubsza okres 1915— 1920 
i pokrywała się w dużym stopniu z Ruchem 4 Maja, który można by uwa-



żać za jej wyraz polityczny. Treść polityczna i ideologiczna była zasadniczo 
ta sama: nadal paląca i aktualna, lecz teraz, być może, jeszcze większa 
potrzeba znalezienia dróg wiodących do ocalenia kraju. W tym właśnie 
sensie Rewolucja Kulturalna była integralną częścią Ruchu 4 Maja. Jedno­
cześnie stanowiła ona odzwierciedlenie niebywale intensywnego, twórczego 
fermentu intelektualnego, żarliwości uchwycenia wszystkiego, co nowe, po­
stępowe i obiecujące, przy odrzucaniu wszystkiego, co stare, zachowawcze 
i zaśniedziałe. 

Jednym z podstawowych problemów poruszanych przez Rewolucję Kul­
turalną była kwestia języka i literatury chińskiej, tj. problem, czy dalszy 
rozwój kultury chińskiej byłby możliwy, gdyby miała ona pozostać w oko­
wach języka klasycznego (tak odległego od potocznego, jak mutatis mutan-
dis łacina od włoskiego, a może nawet bardziej) oraz konwencji literackich, 
niemniej przestarzałych, skostniałych i niezrozumiałych dla znakomitej więk­
szości ludności. Problem ten został postawiony z całą ostrością na porządku 
dnia przez grupę wielce utalentowanych intelektualistów, wśród których 
główną rolę odgrywali Cz'en Tu-siu (1879— 1942), wybitny uczony i literat, 
później jeden z dwóch głównych współzałożycieli Komunistycznej Partii 
Chin, oraz Hu Szy (1891—1962), uzdolniony adept filozofii i literatury, 
zwolennik pragmatyzmu J. Deweya. » 

Zasadnicze idee wysunięte przez tych dwóch myślicieli — przy czym Hu 
był inicjatorem, a Cz'en rzeczywistą siłą napędową — zapoczątkowały ra­
dykalne przeobrażenia chińskiego życia kulturalnego, zastąpienie klasycz­
nego języka wen jen potocznym językiem pai hua, jako uznawanym środkiem 
ekspresji we wszystkich domenach literatury, w szerokim tego słowa zro­
zumieniu. Owe idee mogły oczywiście dojrzeć tak szybko i skutecznie dla­
tego, iż natrafiły na podatny grunt i odpowiadały całkowicie potrzebom 
kraju, a ich wprowadzenie w życie stanowiło doniosły i niezbędny krok 
w umożliwieniu przyszłej modernizacji. Idee te były powitane z entuzjaz­
mem przez znakomitą większość studentów i nowej inteligencji i w ciągu 
niezwykle krótkiego okresu paru zaledwie lat ruch reformy językowej prze­
łamał wszelkie opory tradycyjnych uczonych: krok za krokiem mowa po­
toczna zastępowała język klasyczny w oświacie oraz we wszystkich innych 
dziedzinach życia kulturalnego. 

Właśnie wyłom dokonany w reformie językowej umożliwił z kolei roz­
wój nowoczesnej literatury chińskiej, rozpoczynający się dokładnie w tych 
samych latach dzięki posługiwaniu się mową potoczną, co dotychczas ogra­
niczone było tylko do jednego rodzaju literackiego — powieści. Wielu uta­
lentowanych pisarzy miało uczestniczyć w kształtowaniu nowych sposobów 
ekspresji i nowej literatury, która, wzięta jako całość, przybrała wybitnie 



postępowy charakter. Nie ulega jednak żadnej wątpliwości, iż najzdolniej­
szym wśród nich był Lu Sun (prawdziwe nazwisko Czou Szou-żen, 1881 — 
1936), którego nowele miały stać się znane całemu światu. Gorzki, sardo­
niczny sarkazm Lu Süna wymierzony był jak ostry miecz przeciwko wszystkie­
mu w kulturze i obyczajach chińskich, co dekadenckie, ciemne i zacofane, 
przeciwko wszystkiemu, co stanowiło przeszkodę dla postępu kraju. 

Zastosowanie języka potocznego nie tylko ułatwiło wyrażanie nowych 
idei w świeżych formach literackich, lecz doprowadziło też do wielkiego 
wzrostu ilości wydawnictw różnego typu, w tym prasy codziennej i perio­
dyków, oraz do znacznego powiększenia przekładów z języków obcych 
i tym samym do jeszcze szerszego otwarcia okien na świat, do napływu 
pobudzających i orzeźwiających idei. Wszystkie one były gorliwie podchwy­
tywane przez studentów i nową inteligencję i badane przede wszystkim 
przez pryzmat możliwości ich przystosowania do naglących potrzeb kraju, 
do rozwiązywania jego piętrzących się problemów. Lecz najbardziej wpły­
wowe pismo w Chinach owego okresu datuje się z samego początku Re­
wolucji Kulturalnej: była to słynna „Nowa Młodzież" (wpierw nazwana 
„Młodzież"), założona na jesieni 1915 r., której redaktorem naczelnym 
został Cz'en Tu-siu. Jest ona często wymieniana według podtytułu „La 
Jeunesse", wybór zaś tego podtytułu nie był bynajmniej przypadkowy, 
stanowił sam w sobie odzwierciedlenie głębokich wpływów kultury fran­
cuskiej oraz francuskich ideałów rewolucyjnych i demokratycznych, nie 
tylko na samego Cz'ena, lecz również na wielu ludzi jego pokolenia, star­
szego o dwadzieścia lat od studentów, w tym wielu jego własnych, którzy 
mieli wziąć udział w Ruchu 4 Maja. 

W tym właśnie piśmie poruszono po raz pierwszy idee dotyczące reformy 
językowej. Charakterystyczne, że wychodziło ono samo oczywiście na po­
czątku w języku klasycznym, przechodząc na mowę potoczną w 1918 r. 
Lecz co jeszcze ważniejsze, na jego łamach — chociaż bynajmniej nie wy­
łącznie — wyłożono główne argumenty ideologiczne Rewolucji Kulturalnej, 
które docierając do nowej inteligencji oddziaływały w sposób fundamentalny 
na jej światopogląd. Przede wszystkim „Nowa Młodzież" nawoływała do 
całkowitego odrzucenia konfucjanizmu, z jego wieloma różnorodnymi wy­
dźwiękami ginącej i dekadenckiej kultury. Jeżeli Chiny miały osiągnąć 
rzeczywistą modernizację, to ideologia ta musiała być zastąpiona, a na je 
miejsce należało ustawić, jako zasadnicze wytyczne, dwie bliźniacze kon-
cepcje, w słowach Cz'en Tu-siu: „Pana Naukę" i „Pana Demokrację". 
Uważano, iż tylko w ten sposób — przez zastosowanie w pełni sceptycznego 
i ikonoklastycznego podejścia do przeszłości i całej schedy kulturalnej — 
będzie można oczyścić drogę do postępu. 



Jaka była w rzeczywistości treść owej Nowej Nauki i nowych idei, 
które przenikały całą społeczność inteligencką w tych latach? Do rozpo­
częcia pierwszej wojny światowej Nowa Nauka zakładała przyjęcie, w dużej 
mierze niekrytyczne, większości idei Zachodu we wszystkich domenach — 
ideologii, kultury i polityki. W szczególności w tym ostatnim wypadku 
oznaczała ona przyjmowanie burżuazyjnej demokracji parlamentarnej Za­
chodu na wzór dla dokonania politycznego przeobrażenia Chin. Jednakże 
od samego początku pojawił się w związku z tym procesem szereg wyraźnych 
trudności, wynikających z pewnych wrodzonych sprzeczności, które z ko­
lei miały stać się o wiele bardziej widoczne w okresie Ruchu 4 Maja. Po 
pierwsze, było coraz bardziej oczywiste, iż mocarstwa zachodnie uważały 
swoją formę demokracji za przydatną dla siebie samych, a nie jako rzecz 
nadającą się do eksportowania do „pogrążonych w mrokach" ludów Azji 
i Afryki. Co dalej, działalność ludzi z Zachodu, wzięta jako całość, stano­
wiła wciąż rażący kontrast z ideałami, które ich własna ideologia miała 
przedstawiać. Niezwykle mało było braterstwa, równości i wolności w sto­
sunkach między mocarstwami a półkolonialnymi Chinami. Teraz, gdy Nowa 
Nauka coraz obszerniej udostępniła poglądy Zachodu inteligencji chińskiej, 
ten kontrast między ideałami głoszonymi a rzeczywistą praktyką — zwła­
szcza zważywszy nieustanne poparcie udzielane przez mocarstwa najbar­
dziej zacofanym i reakcyjnym siłom w Chinach — nie mógł nie wzbudzić 
wśród myślących Chińczyków wiele krytycyzmu i poważnych dalekosięż­
nych wątpliwości. 

Wszystkie te problemy zostały jeszcze bardziej zaostrzone przez samą 
wojnę światową: ten potworny kataklizm nie mógł być zrozumiany przez 
inteligencję chińską inaczej niż jako zupełne bankructwo tego wszystkiego, 
co miał przedstawiać Zachód. Jeśli Nauka i Demokracja miały doprowa­
dzić tylko do takiego końca, czy mogły one stanowić faktycznie zasady, 
na których należało budować nowe Chiny? U wielu Chińczyków wojna 
światowa wywołała gorzkie rozczarowanie, gdyż widzieli w niej upadek 
cywilizacji Zachodu. Sporo rzeczników tradycyjnego światopoglądu chiń­
skiego, a nawet zwolenników częściowej modernizacji, wykorzystało tę 
okazję do potępienia Zachodu za jego „materializm" oraz wychwalania 
rzekomej wyższości „duchowości" Wschodu, tworząc dychotomię nama­
calnie fałszywą. 

Na tym właśnie tle zamieszania ideologicznego i ożywiającego fermentu 
intelektualnego miały pojawić się na widowni Chin idee marksowskiego 
socjalizmu, tak jak przedstawiała je zwycięska Rewolucja Październikowa, 
aby wpłynąć w sposób niebywale istotny — a ostatecznie decydujący — na 
myślenie inteligencji chińskiej. W nich zawarte były odpowiedzi na wiele 



pytań nurtujących umysły Chińczyków. Wadliwa była nie cywilizacja za­
chodnia jako taka, lecz formy i istota jej kapitalistycznego etapu rozwo­
ju; rozwiązanie problemów całego świata, a więc też Chin, leżało w kie­
runku socjalizmu. 

Owe nowatorskie idee przenikały teraz na w istocie rzeczy całkiem 
dziewicze pole, gdyż marksizm był prawie zupełnie nie znany w Chinach 
przed Rewolucją Październikową. Nawet nazwisko samego Marksa nie 
mogło być znane nikomu poza drobną garstką inteligentów, a marksizm 
jako taki nie wywarł dotychczas żadnego wrażenia na widownię intelektu­
alną Chin, m. in. z prostego powodu, iż żadne z dzieł jego twórców — 
z wyjątkiem paru urywków z Manifestu komunistycznego — nie zostało 
nigdy przełożone na chiński. Prawdą jest, iż niektórzy z Chińczyków stu­
diujących w Japonii zapoznali się pobieżnie z poglądami socjalistycznymi, 
gdyż w tym kraju socjalizm jako ideologia i ruch rozwinął się wcześniej, 
zresztą jako wynik modernizacji; nie zmieniło to jednak zasadniczo powyż­
szego obrazu. Idee socjalistyczne, istniejące w Chinach przed 1917 r., pozba­
wione były jasności i precyzji, co znalazło też swoje odbicie w eklektycznych 
poglądach inteligentów zarówno starszego pokolenia, np. Cz'en Tu-siu, 
jak i studentów. Jeden z uczestników Ruchu 4 Maja opisywał swoje własne 
ówczesne poglądy jako „osobliwą mieszaninę liberalizmu, demokratycznego 
reformizmu i socjalizmu utopijnego". Ten opis można traktować z dużą 
dozą pewności jako dokładną ocenę sceny intelektualnej jako całości. 

Pojawienie się marksizmu-leninizmu na tej scenie było podbudowane 
nie tylko samym zwycięstwem bolszewików, lecz również polityką, którą 
mieli oni zastosować wobec Chin. Już w 1918 r. rząd radziecki ogłosił 
potępienie i wypowiedzenie wszystkich traktatów nierównoprawnych, na­
rzuconych Chinom przez rząd carski, zrezygnował ze wszystkich koncesji 
i uprawnień otrzymanych na ich podstawie, a później zaproponował uło­
żenie stosunków między obydwoma krajami na nowej bazie całkowitej 
równości. Wszystko to stanowiło ostry, rzucający się w oczy kontrast wobec 
polityki, którą w dalszym ciągu mocarstwa zachodnie prowadziły wobec 
Chin, a teraz wyraźnie ujawnionej ponownie na konferencji wersalskiej. 
Kontrast ten był doprawdy wymowny. Odtąd zaczęto uważać, iż Rosjanie 
reprezentują całkiem nową, odmienną ideologię zachodnią, taką, która 
nie była wroga wobec Chin, lecz przeciwnie, wydawała się ofiarować na­
dzieję rokujący klucz do rozwiązywania fundamentalnych problemów kraju. 

Pierwszą oznaką tego, iż szereg czołowych intelektualistów zrozumiało 
to. w ten właśnie sposób, był artykuł napisany już w 1918 r. dla „Nowej 
Młodzieży" przez Li Ta-czao (1888— 1927), w którym witał on zwycięstwo 
rewolucji bolszewickiej. Li, utalentowany profesor nauk politycznych i pi-



sarz, miał stać się wraz z Cz'en Tu-siu jednym z dwóch głównych współ­
założycieli Komunistycznej Partii Chin. Pozostał on aktywnym jej dzia­
łaczem aż do 1927 r., kiedy został aresztowany i zakatowany na śmierć 
w Pekinie na rozkaz Czang Tso-lina. Cz'en Tu-siu, będąc przez pewien 
czas jej sekretarzem generalnym, opuścił KPCh po 1927 r. Został później, 
w 1933 r., aresztowany przez Kuomintang i więziony do 1937 r., zmarł 
w 1942 r. 

W okresie kształtowania się Rewolucji Kulturalnej Pekin — nie zaś 
Szanghaj — był nadal rzeczywistym ośrodkiem kulturalnym kraju, on miał 
też odegrać przodującą rolę w ewolucji Ruchu 4 Maja. Tłumaczyło się 
to również m. in. faktem, iż w Pekinie znajdowała się największa ilość 
uczelni wyższych i tym samym największe skupisko studenckie w całym 
kraju. Innym dodatkowym istotnym czynnikiem była obecność tu najwy­
bitniejszych osobistości związanych z Rewolucją Kulturalną: wielu z nich 
powiązanych było z głównym i najstarszym uniwersytetem w mieście, Peita 
— słynnym Uniwersytetem Pekińskim. 

Pod światłym kierownictwem Ts'ai Jüan-p'ei (1876— 1940), który stał 
się rektorem Peita na początku 1918 r., uniwersytet przekształcił się w główne 
źródło całego ruchu intelektualnego, nie tylko Pekinu, lecz też kraju jako 
całości. Ts'ai, człowiek o głębokim i rzetelnym humanitaryzmie, był jednym 
z najwybitniejszych postępowych działaczy oświatowych i wychowawców 
w Chinach. Stał się jednym z wczesnych członków T'ung Meng Huei, 
potem zaś ministrem oświaty w pierwszym rządzie republikańskim w 1912 r.; 
w swoim światopoglądzie skłaniał się do filozoficznego anarchizmu. On 
właśnie sprowadził do Peita najzdolniejszych ludzi z całego kraju: tak też 
Li Ta-czao stał się dyrektorem biblioteki, Cz'en Tu-siu dziekanem wydziału 
literatury, a Hu Szy profesorem filozofii. Ta właśnie elita intelektualna, 
w której skład wchodziło jeszcze wiele innych niebywale utalentowanych 
osób, miała być inspiratorem Ruchu 4 Maja. 

R U C H C Z W A R T E G O M A J A 

Aczkolwiek termin Ruch 4 Maja używany bywa zwykle jako pojęcie 
szerokie, obejmujące całą ewolucję polityczną i intelektualną w latach 1915— 
1920, sama nazwa wywodzi się z wydarzeń w miesiącach maj—czerwiec 
1919 r., które też same w sobie stanowiły niezmiernie doniosły moment 
przełomowy w dziejach Chin. W zasadzie Ruch 4 Maja był zorganizowaną 
kampanią protestu przeciwko upokarzającemu położeniu Chin — przeciwko 
japońskiej aneksji Szantungu, przeciwko postępowaniu mocarstw zachodnich 
na konferencji wersalskiej oraz przeciwko reakcyjnemu militarystycznemu 



reżymowi pekińskiemu, który godził się i pomagał imperialistycznemu ujarz­
mieniu Chin. Tym samym obiektywnie miał to być pierwszy, niezaprze­
czalnie antyimperialistyczny i antymilitarystyczny ruch w historii nowożytnej 
Chin. W tym właśnie tkwiło jego fundamentalne znaczenie dla ukształto­
wania przyszłych losów kraju. Owa istota ruchu znalazła też wyraźne od­
bicie w jego dwóch głównych hasłach: „Wewnętrznie, wyrzucić zdrajców" 
oraz „Zewnętrznie, walczyć o suwerenność, przeciwstawiać się wielkim 
mocarstwom!" 

Studenci w Pekinie stali się główną przodującą siłą Ruchu 4 Maja. 
Zaplanowali oni demonstrację na 7 maja, „Dzień Upokorzenia Narodowe­
go", trzecią rocznicę przyjęcia 21 Żądań. Okazało się jednak konieczne 
przełożenie jej na wcześniejszy dzień w związku z wyraźną zapowiedzią 
represji ze strony rządu. 4 maja ponad trzy tysiące studentów z 13 uczelni 
pekińskich, a w tym 2 / 3 z Peita, zebrało się ze swoimi transparentami 
i flagami na placu przed wejściem do Miasta Zakazanego — słynnym T'ien 
An-men — wówczas o wiele mniejszym niż dziś. Stąd usiłowali uzyskać 
wejście do niektórych z misji w niedaleko położonej Dzielnicy Poselskiej, 
aby przedstawić swoje protesty w sprawie postanowień wersalskich, lecz 
uniemożliwiono im dokonanie tego. 

Demonstranci udali się wówczas do domu jednego z przywódców kliki 
Anfu, osławionego ze swojej korupcji Ts'ao Żu-lina (1875—?), wówczas mi­
nistra komunikacji, uważanego — i słusznie — przez studentów za jednego 
z trzech głównych projapońskich zdrajców w reżymie pekińskim; dwaj 
inni to: Czang Tsung-siang (1879—?), poseł chiński w Tokio, oraz Lu 
Tsung-jü (1875—?), były poseł w Tokio i teraz dyrektor banku finanso­
wanego przez Japończyków. Ts'ao udało się zbiec przed gniewem studentów, 
lecz dom jego podpalono. Czanga studenci jednak znaleźli i pobili. Lu 
ulotnił się skutecznie. Policja pekińska zjawiła się i zaaresztowała 32 stu­
dentów. Spowodowało to z kolei tylko jeszcze większe poruszenie całego 
środowiska studenckiego w Pekinie, a gdy wieści o wydarzeniach w stolicy 
rozeszły się szybko po kraju, wywołały one niezwłocznie olbrzymi ruch 
poparcia i sympatii we wszystkich większych miastach, a zwłaszcza we 
wszystkich innych uczelniach. Rozwinęła się teraz walka przeciwko rządo­
wi pekińskiemu, związana z żądaniem natychmiastowego uwolnienia aresz­
towanych studentów. Stała się ona w istocie rzeczy walką polityczną lud­
ności przeciwko militarystycznej klice Tuana. Wszystkie opozycyjne ugru­
powania polityczne uczestniczyły w ogólnonarodowym poparciu studentów, 
Sun Jat-sen np. szybko wyraził swoją sympatię dla nich. Tym samym rząd 
został zmuszony wypuścić wszystkich 32 studentów za kaucją. 

Rząd pekiński wkrótce jednak usiłował uśmierzyć ruch studencki, spo-



wodowało to rezygnację ze stanowiska na znak protestu przez Ts'ai Jüan-
-p'ei i wznieciło dalsze oburzenie w kraju. Studenci pekińscy, którzy tymcza­
sem zrzeszyli się skutecznie w Związek Studencki — przykład podchwyco­
ny przez inne miasta — w odpowiedzi na represyjne środki rządu szyko­
wali się do strajku powszechnego, który miałby pozyskać im jeszcze więcej 
masowego poparcia. Jednocześnie rozpoczęli bardzo dobrze zorganizowaną 
kampanię otwartych zebrań oraz propagandę zmierzającą do wyjaśnienia 
ludności celów ich walki, do których dołączyli teraz hasło bojkotu anty-
japońskiego. Strajk powszechny studentów uczelni rozpoczął się w Pekinie 
19 maja: prawie natychmiast przyłączyli się do niego wszyscy uczniowie 
szkół średnich. Wkrótce identyczne strajki ogarnęły Tientsin i Szanghaj: 
w tym ostatnim strajk był szczególnie skuteczny. 

Reżym pekiński kontynuował swoją politykę stłumienia ruchu siłą, 
podjudzany też do tego przez Japończyków, żądających niezwłocznego 
uśmierzenia studentów. W dniach 2— 4 czerwca nastąpiła obława i masowe 
areszty studenckich aktywistów w Pekinie: przeszło 1100 z nich umieszczono 
w zaimprowizowanych więzieniach, tj. przekształconych na ten cel bu­
dynkach uniwersyteckich. Ta rozprawa ze studentami, przeprowadzona 
z wielką brutalnością, wywołała nową falę oburzenia w całym kraju, a zwła­
szcza w Szanghaju. W mieście tym studentom udało się uzyskać doprawdy 
szerokie poparcie całej ludności, zarówno robotników, jak i kupców. Od­
powiedzią też na represje rządowe był słynny strajk powszechny w Szang­
haju z udziałem wszystkich warstw społecznych. Rozpoczął się on 5 czerwca 
i wnet rozciągnął się na całe to olbrzymie miasto: wszelka działalność 
handlowa zanikła, natomiast od 60 do 70 tys. robotników z przeszło stu 
fabryk chińskich i obcych wyszło na ulicę, aby wziąć udział w masowych 
demonstracjach i w pierwszym strajku politycznym w dziejach Chin. Cha­
rakterystyczne, że owa działalność robotników szanghajskich wywołała nie­
zwykle wrogą reakcję kolonii cudzoziemskiej, przeważnie angielskiej, w tym 
mieście. 

Szanghajski strajk powszechny oraz całkiem wyraźnie zarysowująca się 
możliwość, iż podobne akcje nastąpią teraz w szeregu innych miast, zmusił 
reżym pekiński do szybkiego odwrotu. Wydano prędko rozkazy, aby uwol­
nić aresztowanych studentów. Ci jednak odmówili opuszczenia swoich 
więzień, dopóki nie otrzymają należytych przeprosin: kiedy uczyniono 
zadość temu żądaniu — co oczywiście spowodowało całkowitą utratę twa­
rzy przez rząd — studenci wymaszerowali 8 czerwca ze swoich więzień 
w triumfalnym pochodzie, aby odbyć natychmiast zebranie masowe dla 
celebrowania zwycięstwa. Wysunięto niezwłocznie dalsze żądania, doma­
gając się, aby rząd odmówił podpisania traktatu wersalskiego, aby Ts'ai 



Jüan-p'ei został przywrócony na swoje stanowisko, oraz podkreślając 
ponownie wymaganą przez cały czas konieczność zdymisjonowania trzech 
ministrów zdrajców. 

Ponieważ akcje strajkowe, tak jak się rząd tego obawiał, faktycznie 
przerzuciły się na inne miasta, był on zmuszony ustąpić i wobec tych żądań-
9 czerwca usunięto trzech ministrów z rządu; do 12 czerwca zakończyły 
się strajki. Ruch prowadzony przez studentów osiągnął wielkie — chociaż 
oczywiście tylko tymczasowe — zwycięstwo nad reżymem pekińskim. 
Ts'ai Jüan-p'ei powrócił na swoje stanowisko rektora we wrześniu, nato­
miast delegacja chińska w Paryżu, dobrze orientująca się w sytuacji w kraju, 
odmówiła podpisania traktatu pokojowego z Niemcami. Nawet rząd po­
słał jej instrukcję w tym duchu, lecz — co charakterystyczne — została 
ona wysłana później, kiedy już nie miała żadnego znaczenia. 

POKŁOSIE 

Aczkolwiek zwycięstwo osiągnięte w czerwcu 1919 r. wywołało ol­
brzymią radość i uniesienie wśród studentów i inteligencji, wydarzenia 
miały wnet pokazać, iż sukcesy były jednak tylko efemeryczne, iż wrogowie 
postępu — ściśle splecione siły obcego imperializmu i reakcji chińskiej — 
byli w dalszym ciągu niezmiernie potężni. Siły te nie mogły zostać zmiecio­
ne wyłącznie przy pomocy młodzieńczego zapału i demonstracji. Co więcej, 
o ile podczas burzliwych wydarzeń późnej wiosny 1919 r. panowała znacz­
na jedność pośród studentów i inteligencji, okazała się ona wkrótce też 
tylko zjawiskiem czasowym. Intelektualny ferment Rewolucji Kulturalnej, 
chociaż pobudził wielki przypływ nowych koncepcji i idei, nie oznaczał 
w żadnym wypadku, iż podjęte zostały już jasne, precyzyjne decyzje oraz 
wybór ideologii lub środków politycznych, którymi miano by się posłużyć 
w przeobrażeniu Chin i kształtowaniu ich przyszłości. Nastąpiła też wkrótce 
tzw. walka „izmów", w toku której czasowi sprzymierzeńcy Ruchu 4 Maja 
mieli wybrać ostro rozbieżne drogi na przyszłość. 

Trzy zasadnicze nurty stały się widoczne w latach 1919—1921. Pierw­
szy przedstawiała ta grupa rewolucyjnych inteligentów, która teraz wy­
brała marksizm-leninizm za swoją ideologię. Był to światopogląd, który — 
ich zdaniem — dostarczał im wszystkich niezbędnych zasad i wytycznych, 
by urzeczywistnić to, co uważali za podstawowe zadanie stojące przed 
nimi, tj. modernizację i ponowne wyłonienie się Chin jako wielkiego i po­
tężnego kraju — przeznaczenie, zgodnie z ich żarliwym przekonaniem, na­
leżne Chinom ze względu na wspaniałą cywilizację przeszłości i tysiące lat 
kultury. Właśnie marksizm-leninizm ofiarowywał program konsekwentnej 



Uprawa roli w Sycz'uanie 

walki przeciwko imperializmowi i panowaniu militarystycznemu, opartej 
na dokonaniu rewolucji społecznej, na pełnym wykorzystaniu olbrzymiej 
potencjalnej siły mas chińskich — zarówno robotników, jak i chłopów. 
Hołdując ideom tego światopoglądu, owi młodzi inteligenci — sami prze­
ważnie pochodzący z gentry — zerwali z wszelkimi tradycjami swojej kla­
sy oraz światem uczonych chińskich i poszli „w lud", aby stanąć jako pier­
wsi do zorganizowania wpierw robotników, a później chłopów. Właśnie 
przy pomocy tych sił — a w późniejszym okresie przede wszystkim dzięki 
poparciu chłopstwa — zdołali ostatecznie osiągnąć cel, który postawili so­
bie i swojemu krajowi podczas dni Ruchu 4 Maja. Miała to być jednak 
droga długa, ciężka i zawiła: znakomita ich większość poświęciła na niej 
swoje życie. 

Lecz siła przemawiająca marksizmu szła jeszcze dalej. Dostarczał on 
światopoglądu monolitycznego i intelektualnie zadowalającego, który wy­
dawał się zdolny — użyty w twórczy sposób — rozwiązywać pokaźną ilość 
trapiących i dokuczliwych problemów, wypływających zarówno z przeszłości 
Chin, jak i z ich obecnego położenia. Mógł on też udzielić odpowiedzi 
na te problemy w sposób, który rozproszyłby wszelkie uczucie niższości 
i zacofania i dostarczyłby odpowiedniego rozwiązania tych zagadnień przez 
umieszczenie chińskiego rozwoju historycznego w perspektywie światowej, 
w której ostateczny bilans nie wychodziłby zapewne na niekorzyść Chin. 



Czy i w jakim stopniu chińska historiografia marksistowska zdołała przed­
stawić prawdziwy i dokładny obraz przeszłości swojego kraju, stanowi 
niezmiernie interesujący i oczywiście odrębny problem, ze wszech miar 
zasługujący na osobne zbadanie i omówienie. Taki więc kompleks idei 
prowadził rewolucyjnych inteligentów do drobnych kółek marksistowskich 
w głównych miastach Chin, z których ostatecznie miała się wyłonić w lip­
cu 1921 r. Komunistyczna Partia Chin. 

Drugi nurt skupiał szereg intelektualistów, którzy, jak Hu Szy, po 
odegraniu znacznej roli w Rewolucji Kulturalnej i Ruchu 4 Maja zrezy­
gnowali z przeznaczenia swojego życia na działalność polityczną i sprawę 
Rewolucji Chińskiej. Zamiast tego wycofali się w wielu wypadkach do 
wygodnych wież z kości słoniowej akademickiego życia, zajmując się często 
ezoterycznymi problemami, wielce oddalonymi od naglących potrzeb kraju. 

Trzecia grupa, bynajmniej nie odżegnując się od polityki, wybrała 
inną drogę od rewolucyjnej i związała później swoje losy z Kuomintangiem 
w jego przedziwnej ewolucji, prowadzącej do reakcji, ostatecznie do fa­
szyzmu i zupełnego bankructwa. Być może, iż pozostawali w tym, w pewnym 
sensie, wierni tradycyjnej roli uczonych-dygnitarzy, członków i rzeczników 
klasy rządzącej. Dokonawszy takiego wyboru, mogli oni — chociaż przez 
pewien czas — nacieszyć się rozkoszami władzy i bogactwa, dopóki wzno­
wiona agresja imperializmu japońskiego nie zwaliła ich reżymu z łoskotem 
na ich własne głowy. 

Zagadnienia zaś następnego, najnowszego okresu dziejów Chin — walk 
rewolucyjnych Jat dwudziestych i trzydziestych, wielkiej wojny antyjapoń-
skiej, a jeszcze bardziej, końcowego dénouement w latach po drugiej wojnie 
światowej, zakończonego zwycięstwem Rewolucji Chińskiej i założeniem 
ChRL, są tak obszerne, interesujące i istotne, iż każde z nich zasługuje 
na opracowanie co najmniej równie obszerne jak niniejszy tom. Czy nad­
szedł czas na podjęcie takiego zadania — na to pytanie bardzo trudno 
w chwili obecnej jednoznacznie i rzetelnie odpowiedzieć. Ruch 4 Maja 
był tylko zapowiedzią — chociaż niebywale doniosłą — tego właśnie burzli­
wego okresu, w którym miały się decydować losy jednej czwartej ludz­
kości. 



WAŻNIEJSZE WYDARZENIA 
OKRESU 1919-1949 

ROK 1919 

4 maja. Demonstracje studenckie w Pekinie; początek Ruchu 4 maja: 
5—11 czerwca. Strajk powszechny w Szanghaju. 
25 lipca. Deklaracja rządu radzieckiego o polityce wobec Chin. 
Grudzień. Założenie Towarzystwa Studiowania Socjalizmu na Uniwer­

sytecie Pekińskim. 

ROK 1920 

Kwiecień. Przybycie do Chin pierwszych przedstawicieli Międzynaro­
dówki Komunistycznej. 

Maj. Założenie pierwszego kółka marksistowskiego w Szanghaju. 
14 — 18 lipca. Wojna Czyli— Aniu; porażka Tuan Cz'i-żui. 
Sierpień. Założenie w Szanghaju Związku Młodzieży Socjalistycznej. 

Przybycie pierwszej misji radzieckiej do Pekinu. 
30 sierpnia. Rozwiązanie parlamentu Anfu. 
Wrzesień. Powstanie kółek marksistowskich w Pekinie, Cz'angsza i Wu-

hanie. 
30 października. Zajęcie Kantonu przez wojska Cz'en Cziung-minga. 
7 listopada. Pierwsze wydanie czasopism komunistycznych. Powrót Sun 

Jat-sena do Kantonu. Założenie kółek marksistowskich we Francji. 

ROK 1921 

1 stycznia. Strajk kolejarzy na Unii Kanton—Hankou. 
7 kwietnia. Sun Jat-sen wybrany prezydentem w Kantonie. 
1 maja. Pierwsze obchody pierwszomajowe. Zorganizowanie pierwszego 

związku zawodowego kolejarzy. 
Czerwiec. Powstanie Ogólnochińskiego Sekretariatu Związków Zawodo­

wych. 
1 — 5 lipca. I Zjazd Komunistycznej Partii Chin (KPCh)w Szanghaju. 



12 listopada—5 lutego 1922. Konferencja waszyngtońska. » 
Grudzień—maj 1922. Rząd kliki Fengtien w Pekinie. 

ROK 1922 

12 stycznia— 8 marca. Strajk marynarzy w Hongkongu. 
4 lutego. Traktat chińsko-japoński w sprawie Szantungu. 
6 lutego. Deklaracja Dziewięciu Mocarstw w sprawie Chin. 
Kwiecień—maj. Pierwsza wojna Czyli—Fengtien. 
1 maja. I Kongres Związków Zawodowych w Kantonie. 
II czerwca. Li Jüan-hung mianowany prezydentem w Pekinie. 
15 czerwca. Przewrót Cz'en Cziung-minga w Kantonie. 
Lipiec. II Zjazd KPCh w Szanghaju. 
14 sierpnia. Przybycie Sun Jat-sena do Szanghaju. Rozmowy Sun Jat-

-sen—Joffe. 
10 września. Strajk górników w Anjüan (Kiangsi). 

ROK 1923 
1 stycznia. Ogłoszenie nowego programu Kuomintangu (KMT). 
4 — 9 lutego. Strajk kolejarzy na linii Pekin— Hankou. 
7 lutego. Rozstrzelanie demonstrantów-kolejarzy przez wojska Wu 

P'ei-fu. 
9 lutego. Demonstracja studentów w Pekinie w związku z wydarzeniami 

7 lutego. 
23 lutego. Utworzenie nowego rządu w Kantonie przez Sun Jat-sena. 
9 maja. Demonstracje antyimperialistyczne w głównych miastach 
Czerwiec. III Zjazd KPCh w Kantonie. 
2 września. Przybycie delegacji rządu kantońskiego do Moskwy. 
Wrzesień. Przyjazd misji radzieckiej do Pekinu. 
10 października. Objęcie prezydentury w Pekinie prze2 Ts'ao K'una. 

Przybycie doradców radzieckich do Kantonu. 
ROK 1924 

20 stycznia— 1 luty. I Kongres KMT w Kantonie. 
29 marca. Rozstrzelanie demonstrantów studenckich w Pekinie. 
5 maja. Założenie akademii wojskowej w Whampoa. 
31 maja. Nawiązanie stosunków dyplomatycznych ze Związkiem Ra­

dzieckim. 
Wrzesień—październik. Druga wojna Czyli — Fengtien. 
10— 15 października. Przewrót Feng Jü-sianga w Pekinie. 
4 listopada. Wyjazd Sun Jat-sena do Chin Północnych. 
24 listopada. Mianowanie Tuan Cz'i-żui szefem rządu w Pekinie. 
31 grudnia. Przybycie Sun Jat-sena do Pekinu. 



ROK 1925 

11 — 22 stycznia. IV Zjazd KPCh w Szanghaju. 
1-27 lutego. Pierwsza wyprawa przeciwko wojskom Cz'en Cziung-

-minga. 
12 marca. Śmierć Sun Jat-sena. 
1 maja. II Kongres Związków Zawodowych w Kantonie. 
30 maja. Rozstrzelanie demonstrantów w Szanghaju. Początek Ruchu 

30 Maja. 
1 — 6 czerwca. Strajk powszechny w Szanghaju." 
19 czerwca— 10 października 1926. Strajk powszechny w Hongkongu. 
23 czerwca. Rozstrzelanie demonstrantów w Kantonie przez wojska 

anglo-francuskie. 
1 lipca. Ogłoszenie rządu narodowego w Kantonie. 
20 sierpnia. Zabójstwo Liao Czung-k'ai, przywódcy lewego KMT. 
Październik—listopad. Druga wyprawa przeciwko wojskom Cz'en 

Cziung-minga. 
23 listopada, Zorganizowanie prawicowej frakcji KMT (Zachodnie Góry) 
26 listopada. Zajęcie Pekinu przez wojska Feng Jü-sianga. 

ROK 1926 

4 stycznia. II Kongres KMT w Kantonie. 
18 marca. Pierwsze wystąpienie Cziang Kai-szeka przeciwko lewicy 

w Kantonie. 
25 marca. Uznanie rządu kantońskiego przez Hunan. 
20 kwietnia. I Zjazd Związków Chłopskich w Kantonie. 
Maj. Podjęcie decyzji przez KMT o wyprawie północnej. 
9 lipca. Rozpoczęcie wyprawy północnej. 
1 sierpnia — 2 września. Strajk robotników arsenału w Hanjangu. 
7 września. Wkroczenie armii narodowo-rewolucyjnej do Hankou i Han­

jangu. 
10 października. Zdobycie Wuczangu przez armię narodowo-rewolu-

cyjną. 
23 października. Pierwsze powstanie zbrojne robotników Szanghaju. 
7 listopada. Zajęcie Nanczangu przez wojska Cziang Kai-szeka. 
Grudzień. I Zjazd Związków Chłopskich prowincji Hunan. 

ROK 1927 

1 stycznia. Ustanowienie stolicy rządu narodowego w Wuhanie. 
3 stycznia. Przejęcie koncesji brytyjskiej w Hankou. 



22 lutego. Drugie powstanie zbrojne robotników Szanghaju. 
21 marca. Trzecie powstanie zbrojne robotników Szanghaju. 
22 marca. Wkroczenie wojsk Cziang Kai-szeka do Szanghaju. 
24 marca. Zajęcie Nankinu przez Armię Narodowo-Rewolucyjną. „Incy­

dent nankiński". 
12 kwietnia. Kontrrewolucyjny przewrót Cziang Kai-szeka w Szang­

haju; masakra działaczy robotniczych. 
15 kwietnia. Przewrót w Kantonie. 
18 kwietnia. Utworzenie rządu w Nankinie przez Cziang Kai-szeka. 
27 kwietnia— 11 maja. V Zjazd KPCh w Wuhanie. 
28 kwietnia. Zamordowanie Li Ta-czao i 24 innych komunistów przez 

żandarmerię Czang Tso-lina w Pekinie. 
13—21 maja. Bunty generałów KMT przeciwko rządowi w Wuhanie. 
31 maja. Zajęcie Tsingtao przez wojska japońskie. 
Czerwiec. Ofensywa wojska rządu wuhańskiego w prowincji Honan. 
19 czerwca. Przejście Feng Jü-sianga na stronę Cziang Kai-szeka. 
15 lipca. Przejście rządu wuhańskiego na pozycje antykomunistyczne. 
1 sierpnia. Powstanie wojsk rewolucyjnych w Nanczangu; początek dru­

giej rewolucyjnej wojny domowej. 
7 sierpnia. Nadzwyczajna konferencja KC KPCh w Kiukiangu. 
8 września. Powstanie „Zbiorów Jesiennych" w Hunanie. 
Październik. Przybycie jednostek rewolucyjnych do Czingkang 

(Kiangsi). 
7 listopada. Zajęcie Wuhanu przez wojska rządu nankińskiego. 
11—13 grudnia. Komuna Kantońska. 

ROK 1928 

Styczeń. Objęcie władzy w Nankinie przez Cziang Kai-szeka. 
Kwiecień. Połączenie jednostek Mao Tse-tunga i Czu Te w Czingkang. 

Ofensywa wojsk nankińskich przeciwko Czang Tso-lin. 
3—11 maja. „Incydent w Tsinan". 
4 czerwca. Zabójstwo Czang Tso-lina przez Japończyków. 
5 czerwca. Wkroczenie wojsk Jen Si-szana do Pekinu. 
18 czerwca—11 lipca. VI Zjazd KPCh w Moskwie. 
Lipiec. Powstanie w P'ingcziang. 
25 lipca. Uznanie rządu nankińskiego przez Stany Zjednoczone. 
10 października. Ogłoszenie „Statutu Organicznego" przez rząd nankiń­

ski. 
29 grudnia. Uznanie rządu nankińskiego przez władze Północnego 

Wschodu. 



ROK 1929 

Styczeń — luty. Założenie bazy rewolucyjnej w Kiangsi. 
Marzec— lipiec. Wojna rządu Cziang Kai-szeka z militarystami prowin­

cji Kuangsi. 
Marzec. III Kongres KMT. 
Lipiec. Początek zatargu o Kolej Wschodniochińską. 
Sierpień. Założenie bazy rewolucyjnej w Fukienie. Wojna Cziang Kai-

-szeka z Jen Si-szan i Feng Jü-siang. 
Październik—listopad. Wojna Cziang Kai-szeka z Feng Jü-siang. 
Grudzień. Uregulowanie konfliktu w sprawie kolei Wschodniochińskiej. 

ROK 1930 

Maj—wrzesień. Druga wojna Cziang Kai-szeka z Jen Si-szan i Feng 
Jü-siang. 

Czerwiec. Zorganizowanie wojsk rewolucyjnych w Armię Czerwoną. 
2 listopada. Początek pierwszej wyprawy Cziang Kai-szeka przeciwko 

bazom rewolucyjnym. 
27—31 grudnia. Rozgromienie pierwszej wyprawy. 

ROK 1931 

10 marca. Początek drugiej wyprawy. 
5 maja. Uchwalenie konstytucji tymczasowej przez rząd KMT. 
16—30 maja. Porażka drugiej wyprawy. 
Maj. Utworzenie separatystycznego rządu w Kantonie. 
Lipiec— sierpień. Załamanie się trzeciej wyprawy przeciwko bazom re­

wolucyjnym. 
18 września. Początek agresji japońskiej w Mandżurii. 
19 września. Zajęcie Mukdenu i Cz'angcz'unu przez wojska japońskie. 
22 września. Deklaracja KC KPCh w związku z agresją japońską. 
24— 26 września. Antyjapońskie demonstracje w Szanghaju. 
7— 24 listopada. I Zjazd Okręgów Radzieckich w Żuiczinie (Kiangsi). 
14 listopada. IV Kongres KMT. 
10 grudnia. Powołanie Komisji Lyttona. 
17 grudnia. Ostrzelanie demonstrantów antyjapońskich w Nankinie. 

ROK 1932 

7 stycznia. Ogłoszenie polityki „nieuznawania" przez Stimsona. 
28 stycznia—4 marca. Ofensywa japońska w Szanghaju. 
5 lutego. Zajęcie Harbinu przez wojska japońskie. 
3 marca. Powstanie państwa Mandżukuo. 



14 kwietnia. Wypowiedzenie wojny Japonii przez rząd robotniczo-chłop-
ski okręgów radzieckich. 

5 maja. Podpisanie chińsko-japońskiego układu w sprawie Szanghaju. 
16 czerwca—28 lutego 1933. Walka baz rewolucyjnych z czwartą wy­

prawą Cziang Kai-szeka. 
1 sierpnia. Demonstracja antyjapońska w Szanghaju. 
2 października. Opublikowanie raportu komisji Lyttona. 

ROK 1933 

3 stycznia. Zajęcie Szanhaikuanu przez wojska japońskie. 
Styczeń. Przeniesienie się KC KPCh z Szanghaju do Kiangsi. 
21 lutego—marzec. Ofensywa japońska na prowincję Żehol. 
24 lutego. Decyzja Ligi Narodów o nieuznawaniu podbojów japońskich. 
27 marca. Wystąpienie Japonii z Ligi Narodów. 
Maj. Utworzenie armii antyjapońskiej w prowincji Czahar. 
31 maja. Podpisanie umowy chińsko-japońskiej w Tangku. 
Lipiec— sierpień. Działalność armii antyjapońskiej w Czahar. 
2 października. Początek piątej wyprawy. 

20 listopada — 6 stycznia 1934. Powstanie 19 Armii w Fukienie. 

ROK 1934 

22 stycznia— 1 lutego. II Zjazd Okręgów Radzieckich w Żuiczinie. 
15 lipca. Wymarsz na północ kolumny antyjapońskiej Armii Czer­

wonej. 
Sierpień— wrzesień. Początek marszu na Zachód jednostek Armii Czer­

wonej. 

21 października. Rozpoczęcie Długiego Marszu. 

ROK 1935 

6 stycznia. Zdobycie Tsuni (Kueiczou) przez Armię Czerwoną. 
13 stycznia. Konferencja KPCh w Tsuni. 
23 marca. Układ radziecko-japoński w sprawie kolei Wschodniochiń-

skiej. 
9 czerwca. Podpisanie umowy Ho—Umetsu. 
1 sierpnia. Deklaracja KC KPCh w sprawie antyjapońskiego frontu 

jednolitego. 
19 października. Przybycie części Armii Czerwonej do Szensi. 
Listopad. Założenie Związku Studenckiego w Pekinie. 
9—16 grudnia. Demonstracje antyjapońskie studentów pekińskich. 
18 grudnia. Założenie Zrzeszenia Zbawienia Narodowego w Szanghaju. 



25 grudnia. Konferencja KPCh w sprawie antyjapońskiego frontu je­
dnolitego. 

ROK 1936 

Styczeń. Zorganizowanie Zjednoczonej Armii Antyjapońskiej w Man­
dżurii. 

Marzec. Ofensywa Armii Czerwonej w Szansi. 
Czerwiec. Ostateczne połączenie głównych jednostek Armii Czerwonej 

w Szensi. 
25 sierpnia. Ogłoszenie otwartego listu KPCh do KMT w sprawie utwo­

rzenia jednolitego frontu antyjapońskiego. 
4 grudnia. Przybycie Cziang Kai-szeka do Si-anu. 
12 grudnia. „Incydent w Si-an". 
26 grudnia. Zakończenie pertraktacji w Si-an. 

ROK 1937 

Styczeń-luty. Pertraktacje K P C h - K M T . 
Kwiecień. Osiągnięcie porozumienia o przyszłej współpracy KPCh— 

KMT. 
3—7 maja. Krajowa konferencja KPCh. 
7 lipca. Incydent w Lukoucziao; początek wojny chińsko-japońskiej. 
28 lipca. Zajęcie Pekinu przez wojska japońskie. 
29 lipca. Zajęcie Tientsinu. 
13 sierpnia. Atak japoński na Szanghaj. 
21 sierpnia. Podpisanie chińsko-radzieckiego układu o nieagresji. 
22 sierpnia. Przekształcenie Armii Czerwonej w Ósmą Armię. 
25 sierpnia. Uchwalenie przez BP KPCh 10-punktowego Programu Zba­

wienia Narodowego. 
23 września. Deklaracja Cziang Kai-szeka o współpracy z KPCh. 
25 września. Zwycięstwo Ósmej Armii nad wojskami japońskimi pod 

P'ingsingkuan. 
12 października. Zorganizowanie z jednostek partyzanckich Nowej 

Czwartej Armii. 
3—24 listopada. Konferencja brukselska. 
11 listopada. Zdobycie Szanghaju przez armię japońską. 
13 grudnia. Upadek Nankinu. 

ROK 1938 

10 stycznia. Zajęcie Tsingtao przez jednostki japońskie. 
7 kwietnia. Porażka japońska pod Taierczuang. 



Maj—czerwiec. Zdobycie przez Japończyków Amoj, Suczou, K'aifengu 
oraz Ankingu. 

21 października. Upadek Kantonu. 
24 października. Zajęcie Wuhanu. 
18 grudnia. Ucieczka Wang Czing-wei do Japończyków. 
Grudzień—maj 1939. Pierwsze wystąpienia zbrojne KMT przeciwko 

Okręgom Wyzwolonym. 

ROK 1939 

29 marca. Zdobycie Nanczangu przez wojska japońskie. 
Maj. Pierwsze ataki japońskie na granicy mongolsko-mandźurskiej. 
Lipiec— sierpień. Walka armii radzieckiej i mongolskiej z Japończykami 

(Nomohan). 

ROK 1940 

30 marca. Utworzenie przez Japończyków rządu Wang Czing-wei w Nan-
kinie. 

17 lipca. Zamknięcie przez Wielką Brytanię „Drogi Burmańskiej". 
20 sierpnia — 5 grudnia. „Bitwa Stu Pułków"; ofensywa Ósmej Armii 

w Chinach Północnych. 
Październik—marzec 1941. Kolejne wystąpienia KMT przeciwko Okrę­

gom Wyzwolonym. 
30 listopada. Zawarcie umowy między Japonią a rządem Wang Czing-

-wei. 

ROK 1941 

6 stycznia. Atak wojsk KMT na Nową Czwartą Armię. 
8 marca. Rozpoczęcie pertraktacji japońsko-amerykańskich. 
25 marca. Założenie Ligi Demokratycznej. 
1 lipca. Uznanie rządu Wang Czing-wei przez Niemcy i Włochy. 
21 lipca. Wkroczenie japońskich sił zbrojnych do południowego Wiet­

namu. 
Sierpień. Początek ofensywy japońskiej przeciwko Okręgom Wyzwolo­

nym w Chinach Północnych. 
7 grudnia. Pearl Harbour. 
8 grudnia. Wypowiedzenie wojny Japonii, Niemcom i Włochom przez 

rząd KMT. 

25 grudnia. Zdobycie Hongkongu przez jednostki japońskie. 

ROK 1942 

Styczeń—luty. Zwycięstwa Japonii w Azji Południowo-Wschodniej. 
28 stycznia. Uchwała KPCh w sprawie reformy rolnej. 



Luty. Początek kampanii przeszkolenia KPCh. 
Maj. Ofensywa japońska przeciwko Okręgowi Wyzwolonemu w Hopei. 
Czerwiec. Ataki japoński na Okręg Wyzwolony w Szansi. 
Październik— sierpień 1943. Nowe pertraktacje KPCh— KMT. 

ROK 1943 

Styczeń. Zrzeczenie się praw ekstraterytorialności przez Wielką Bry­
tanię i Stany Zjednoczone. 

14— 24 stycznia. Konferencja w Casablance. 
Październik. Rozgromienie ofensywy japońskiej w Chinach Północnych 

przez Ósmą Armię. 
22—26 listopada. Konferencja kairska. 
Grudzień. Rozbicie ofensywy japońskiej przeciwko okręgowi Szansi— 

— Hopei — Czahar. 

ROK 1944 

Kwiecień. Rozpoczęcie nowej ofensywy japońskiej przeciwko wojskom 
KMT w Chinach Środkowych i Południowych. 

2 maja. Wznowienie pertraktacji KPCh—KMT. 
18 czerwca. Zdobycie Cz'angsza przez wojska japońskie. 
Wrzesień. Zajęcie Kueilinu przez Japończyków. 
10 października. Wypowiedzenie się Ligi Demokratycznej za utworze­

niem rządu koalicyjnego. 
Listopad. Początek pierwszego etapu „pośrednictwa" amerykańskiego 

w konflikcie K P C h - K M T . 
11 listopada. Demonstracja antykuomintangowska w Kunmingu. 

ROK 1945 

4— 12 lutego. Konferencja jałtańska. 
5 kwietnia. Unieważnienie przez Związek Radziecki paktu o neutral­

ności z Japonią. 
23 kwietnia—11 czerwca. VII Zjazd KPCh. 
5 - 2 1 maja VI Kongres KMT. 
Maj—lipiec. Ataki wojsk KMT na Okręgi Wyzwolone. 
6 sierpnia. Hiroszima. 
8 sierpnia. Wypowiedzenie wojny Japonii przez Związek Radziecki. 
9 sierpnia. Rozpoczęcie ofensywy wojsk radzieckich na Północnym 

Wschodzie. 
11 sierpnia. Rozpoczęcie ogólnej ofensywy sił zbrojnych Okręgów Wy­

zwolonych. 



14 sierpnia. Podpisanie układu chińsko-radzieckiego o przyjaźni i so­
juszu. 

14 sierpnia. Propozycja KMT wznowienia pertraktacji z KPCh. 
25 sierpnia. Deklaracja KC KPCh o sytuacji bieżącej. 
28 sierpnia. Przybycie Mao Tse-tunga do Czungkingu. 
2 września. Podpisanie kapitulacji japońskiej. 
11—13 września. Zajęcie Wuhanu i Szanghaju przez wojska KMT. 
29 września. Wylądowanie amerykańskiej piechoty morskiej w Taku 

oraz Tientsinie. 
10 października. Podpisanie komunikatu o wynikach pertraktacji KPCh 

- KMT. 
Październik—listopad. Pierwsze ofensywy wojsk KMT przeciwko Okrę­

gom Wyzwolonym. 
15 grudnia. Oświadczenie Trumana o polityce amerykańskiej. 
16—26 grudnia. Konferencja moskiewska. 
20 grudnia. Rozpoczęcie misji Marshalla. 

ROK 1946 

10 stycznia. Podpisanie porozumienia o zaprzestaniu działań wojen­
nych. 

10—31 stycznia. Sesja w Czungkingu Politycznej Konferencji Konsul­
tatywnej. 

25 lutego. Porozumienie KPCh—KMT o reorganizacji sił zbroj­
nych. 

Marzec. Początek ofensywy wojsk KMT w Mandżurii. Wystąpienie 
CKW KMT przeciwko uchwałom PKK. 

14 kwietnia—21 maja. Obrona Syping przez wojska ludowe. 
19—28 kwietnia. Zajęcie Cz'angcz'unu, Harbinu oraz Tsitsiharu przez 

wojska ludowe. 
3 maja. Zakończenie ewakuacji wojsk radzieckich z Północnego Wscho­

du. 
4 maja. Decyzja KPCh o przystąpieniu do reformy rolnej. 
25 maja. Początek nowej ofensywy KMT w Mandżurii. 
7—22 czerwca. Zawieszenie broni w Mandżurii. 
Czerwiec— Lipiec. Początek generalnej ofensywy wojsk KMT przeciwko 

Okręgom Wyzwolonym. 
4 listopada. Zawarcie traktatu o przyjaźni i handlu przez Stany Zjedno­

czone i rząd KMT. 
Grudzień. Początek ruchu studenckiego przeciwko rządowi KMT oraz 

interwencji amerykańskiej. 



ROK 1947 

29 stycznia. Zakończenie „pośrednictwa" amerykańskiego. 
28 lutego. Powstanie przeciwko rządom KMT na Taiwanie. 
19 marca. Zajęcie Jenanu przez wojska KMT. 
Maj—czerwiec; Pierwsza kontrofensywa Armii Ludowo-Wyzwoleńczej 

(ALW) w Mandżurii. 
Lipiec. Początek ogólnej ofensywy ALW. 
10 października. Deklaracja ALW o celach wojny. 
27 października. Rozwiązanie Ligi Demokratycznej przez rząd KMT. 
15 grudnia— 15 marca 1948. Ofensywa ALW w Mandżurii. 
Grudzień. Konferencja KC KPCh w Szensi. 

ROK 1948 

5 stycznia. Ofensywa ALW w Mandżurii. 
Marzec. Ofensywa ALW w Szensi. -
21 kwietnia. Wyzwolenie Jenanu. 
1 maja. Odezwa KPCh w sprawie zwołania Ludowej Politycznej Kon­

ferencji Konsultatywnej. 
12 września — 2 listopada. Kampania Liaosi—Szenjang. 
2 listopada. Wyzwolenie Mukdenu (Szenjang). 
7 listopada — 10 stycznia 1949. Kampania Huaihai. 
5 grudnia — 31 stycznia 1949. Kampania Pekin—Tientsin. 

ROK 1949 

1 stycznia. Hasło KPCh: „Doprowadzić rewolucję do końca". 
Propozycje Cziang Kai-szeka o zawarciu pokoju. 

14 stycznia. Ogłoszenie przez KPCh 8 warunków zawarcia pokoju. 
14 stycznia. Wyzwolenie Tientsinu. 
31 stycznia. Wyzwolenie Pekinu. 
25 marca. Przybycie kierownictwa KPCh do Pekinu. 
21 kwietnia. Przekroczenie Jangtse przez ALW. 
23 kwietnia. Wyzwolenie Nankinu. 
16 maja. Wyzwolenie Wuhanu. 
27 maja. Wyzwolenie Szanghaju. 
21 — 30 września. Sesja Ludowej Politycznej Konferencji Konsultatyw­

nej w Pekinie. 
29 września. Ogłoszenie Programu Ogólnego; utworzenie rządu ludo­

wego. 
1 października. Proklamowanie Chińskiej Republiki Ludowej. 



WSKAZÓWKI BIBLIOGRAFICZNE 

N 
INIEJSZA bibliografia ograniczona 

została wyłącznie do pozycji książkowych, nie obejmuje zaś bogatej literatury 
o Chinach zamieszczonej w czasopismach specjalistycznych. Zawiera ona 
ważniejsze dzieła, lecz tylko w językach europejskich, z których korzys­
tano m. in. przy opracowaniu obecnego tomu. 

Pierwsza część wskazówek dotyczy opracowań ogólnych, omawiających 
całokształt lub większy wycinek dziejów Chin, druga odnosi się do opra­
cowań o poszczególnych aspektach kultury chińskiej. Trzecia zaś omawia 
ważniejsze monografie i ułożona została w porządku chronologicznym, 
odpowiadającym strukturze niniejszego tomu. 
OPRACOWANIA OGÓLNE O HISTORII. 

Dzieła a u t o r ó w chińskich . Wśród pozycji chińskich, które docze­
kały się przekładu na języki europejskie (mamy na myśli oczywiście dzieła 
autorów XX w.), na pierwszym miejscu należy postawić dwa opracowania 
Fan Wen-lana (1893—1969), czołowego badacza i nestora historyków 
ChRL. Są to jego Driewnaja istorija Kitaja (Moskwa 1956) oraz Nowaja 
istorija Kitaja (Moskwa 1955). Aczkolwiek szereg tez przezeń wysuniętych 
był przedmiotem dyskusji, jego poglądy są, ogólnie biorąc, reprezentatywne 
dla historyków chińskich piszących w latach pięćdziesiątych i sześćdzie­
siątych (patrz też „Kwartalnik Historyczny", zeszyt poświęcony historii 
Chin, Warszawa 1956). Do prac o charakterze popularnonaukowym należą 
wydane w ChRL: An Outline History of China (Pekin 1958), Tung Chi-
-ming, A Short History of China — from Earłiest Times to 1840 (Pekin 1965) 
oraz Lin Yi A Short History of China, 1840—1911 (Pekin 1965). Poważną 
pozycją dla dziejów nowożytnych, dotyczącą szczególnie stosunków Chin 
z mocarstwami obcymi, jest dzieło Hu Shenga Imperialism and Chinese 
Politics (Pekin 1955). Dotychczas przekładu na język polski doczekała się 
tylko wspomniana na wstępie książka Szang Jue Dzieje Chin (Warszawa 



1960). Wśród pozycji chińskich napisanych przed 1949 r. wymienić należy 
koniecznie wybitne dzieło dotyczące historii nowożytnej: Li Chien-nung, 
The Political History of China, 1840—1928 (Nowy Jork 1956). Raczej 
curiosum stanowi obecnie jedna z pierwszych prac chińskich, które ukazały 
się w języku europejskim: Li Ung-bing, Outlines of Chinese History (Szang­
haj 1914; Nowy Jork 1967), korzystało z niej jednak wielu autorów euro­
pejskich. 

L i t e r a t u r a europe j ska i amerykańska . Z prac autorów europej­
skich i amerykańskich wymienić należy przede wszystkim wielkie dzieło 
znakomitego niemieckiego historyka sinologa, O. Frankę, Geschichte des 
Chinesischen Reiches (5 tomów, Berlin 1930—1953^ 1965). Jest ono, nie­
stety, nie zakończone i doprowadzone tylko do XIV wieku. Zagadnieniem 
ukształtowania się cywilizacji chińskiej zajmował się słynny sinolog fran­
cuski M. Granet w swojej pracy La Chilisation chinoise (Paryż 1929, nie­
udane tłumaczenie angielskie Londyn 1950). R. Grousset przedstawił w swo­
im dziele Histoire de VExtreme Orient (2 tomy, Paryż 1929) bardzo poży­
teczny zarys całości historii Chin (do końca XVIII w.) ze szczególnym 
uwzględnieniem problematyki narodów ościennych i rozwoju kultury. War­
tościowym elementem tej pracy jest podanie prawie wszędzie znaków chiń­
skich oraz bogata, niestety już przestarzała, bibliografia. Grousset syste­
matycznie odsyłał swojego czytelnika po materiał faktograficzny do książki 
jezuity francuskiego L. Wiegera Textes historiąues; Histoire politiaue de la 
Chine depuis Porigine, jusąWen 1912 (2 tomy, Hien-Hien [Tientsin] 1929). 
Jest to niezmiernie ciekawe dzieło, w którym zestawione zostały teksty 
chińskie zaczerpnięte przeważnie, lecz nie wyłącznie, ze słynnego opraco­
wania Czu Si T'ung Czien Kong Mu (patrz s. 275), z równoległym tłuma­
czeniem francuskim i komentarzami, bardzo różnorodnymi. Grousset był 
także autorem dosyć powierzchownego, choć efektownego szkicu Histoire 
de la Chine (Paryż 1957). Niewątpliwie bardziej pożyteczne jest nieco prze­
starzałe dzieło znanego historyka i bibliografa francuskiego H. Cordiera 
Histoire generale de la Chine et de ses relations avec les pays etrangers 
(4 tomy, Paryż 1920), oparte w dużej mierze na starszych przekładach 
z chińskiego i zawierające dużo materiału zwłaszcza do stosunków Chin 
z mocarstwami obcymi. Z dzieł szkoły francuskiej wybija się jednak na 
pierwsze miejsce przepiękna praca wielkiego erudyty i znawcy starożyt­
ności chińskiej, ofiary Buchenwaldu, H. Maspero La Chine antiąue (Paryż 
1955). W wydaniu pośmiertnym, zaopatrzonym szczęśliwie znakami chiń­
skimi, stanowi ona pozycję sine ąua non do rozważań nad tym okresem, 
aczkolwiek daleko posunięty krytycyzm autora, odzwierciedlający zresztą 



poglądy lat dwudziestych i trzydziestych, nie jest zawsze uzasadniony w świe­
tle późniejszych osiągnięć archeologii. Myśl i koncepcje Maspero można 
znaleźć również w H. Maspero i E. Balazs Histoire et institutions de la 
Chine ancienne (Paryż 1967), gdzie doprowadził narrację do końca Han 
oraz w Melanges posthumes sur les religions et Phistoire de la Chine (3 tomy, 
Paryż 1950). 

Wśród współczesnych badaczy amerykańskich znany historyk J. K. Fair-
bank przedstawił najobszerniejszy w języku angielskim zarys dziejów Chin, 
stanowiący część składową dwóch tomów poświęconych historii Azji 
Wschodniej: E. O. Reischauer i J. K. Fairbank, East Asia; the Great Tradition 
(Boston 1958) oraz J. K. Fairbank, E. O. Reischauer i A. Craig, East Asia; 
the Modern Transformation (Boston 1965). Praca Fairbanka, oparta m. in. 
na bardzo dokładnym wykorzystaniu znacznej większości amerykańskich 
opracowań monograficznych (wielu wśród nich napisanych przez jego byłych 
studentów), stanowi poważne osiągnięcie w dziedzinie syntezy, aczkolwiek 
można mieć szereg istotnych zastrzeżeń co do ujęcia wielu zagadnień, 
zwłaszcza w partiach bardziej pobieżnych, dotyczących XIX i XX w. Pod 
względem objętości powyższemu dziełu prawie dorównuje encyklopedyczna 
praca K. S. Latourette The Chinese— Their History and Culture (Nowy 
Jork 1946, nowe wydanie 1964), pisana w latach trzydziestych,rlecz później 
uzupełniana. Zawiera ona wiele wartościowych danych, zwłaszcza w części 
poświęconej kulturze. Zarówno prace Fairbanka, jak i zwłaszcza Latou­
rette^ zaopatrzone są w cenne wskazówki bibliograficzne. Latourette był 
również autorem A Short History of the Far East (Nowy Jork 1947), w któ­
rej dzieje Chin, w zmniejszonym zakresie w porównaniu z jego podsta­
wowym dziełem, są ustawione na szerszym tle. 

Książka L. C. Goodricha A Short History of the Chinese People (Nowy 
Jork 1943, nowe wydanie 1969) stanowi bardziej zwięzłą, lecz umiejętną 
syntezę, w której na uwagę zasługują szczególnie partie poświęcone roz­
wojowi kultury materialnej. Dzieło autora niemieckiego, od wielu lat 
w Ameryce, W. Eberharda, A History of China (Londyn 1960), stanowi 
również ciekawą próbę syntezy, w której główny akcent położony został 
na ujęcie socjologiczne; do szczególnie udanych części należą rozdziały 
poświęcone okresowi Toba, w którym autor się specjalizuje. Warto przy­
pomnieć w tym miejscu pracę wspomnianego już (patrz s. 454) S. W. Wil-
liamsa The Middle Kingdom (2 tomy, Nowy Jork 1913— 1914, 1965). Owo 
olbrzymie kompendium zawiera bardzo wiele cennych informacji dotyczą­
cych nie tylko historii XIX w., lecz też rozmaitych aspektów życia chińskie­
go. 

Aczkolwiek autorzy angielscy zajmują się problematyką Chin od prze-



szło wieku, wymienić można w chwili obecnej tylko dwie ogólne pozycje 
dotyczące całości dziejów Chin. Praca C. P. Fitzgeralda China, a Short 
Cultural History (Londyn 1954, 1961), ciekawie napisana, poświęca wiele 
uwagi ważniejszym aspektom rozwoju sztuki, w udanym powiązaniu z his­
torią polityczną. Książka M. Loewe'a, Imperial China (Londyn 1966), sta­
nowi interesującą próbę ogólnego socjologicznego ujęcia cywilizacji chiń­
skiej do połowy XIX w., nieco jednak zbyt oderwanego od procesu histo­
rycznego. Tym bardziej może ciekawić zapowiedź na lata siedemdziesiąte 
sześciotomowej historii Chin, przygotowywanej przez Cambridge Uni-
versity Press. 

W literaturze radzieckiej istnieją dwie pozycje współczesne obejmujące 
całość dziejów Chin. Książka L. W. Simonowskiej, G. B. Erenburga 
i M. F. Juriewa, Oczerki istorii Kitaja (Moskwa 1956), jest popularno­
naukowym opracowaniem, przeznaczonym jako lektura pomocnicza dla 
wykładowców licealnych. Rozdziały zaś zawarte w Wsiemirnoj Istorii (10 
tomów, Moskwa 1955— 1965, oraz przekład polski), mogą stanowić pewną, 
aczkolwiek dosyć nierównomierną całość. Powyższe prace nie odzwiercie­
dlają jednak adekwatnie dorobku pisarzy rosyjskich i radzieckich; warto 
zapoznać się z cennym dziełem P. J. Skaczkowa Bibliografija Kitaja (Mos­
kwa 1932, nowe wydanie 1960) oraz z bardzo interesującą nową pozycją 
W. N. Nikiforowa Sowieckije istoriki o problemach Kitaja (Moskwa 1970). 

W literaturze światowej o Chinach istnieje bez porównania więcej prac 
poświęconych dziejom od połowy XIX w., z których poważna część oma­
wia również ogólne stosunki międzynarodowe na Dalekim Wschodzie w tym 
okresie. W literaturze amerykańskiej, specjalizującej się od lat właśnie w tej 
dziedzinie, najwybitniejszą pozycją jest kapitalne dzieło H. B. Morse'a The 
International Relations of the Chinese Empire (3 tomy, Londyn 1910—1918), 
stanowiące, bez względu na szereg usterek i pewną przestarzałość, punkt 
wyjścia badań owego tematu. Praca H. B. Morse i H. F. MacNair Far 
Eastern International Relations (Cambridge Mass. 1931) jest faktycznie skró­
tem większego dzieła Morse'a, obejmującym również okres późniejszy. Bar­
dzo podobnym w układzie i ujęciu jest nieco nowsza praca: H. F. MacNair 
i D. F. Lach, Modern Far Eastern International Relations (Nowy Jork 1951). 
W książce P. H. Clyde'a i B. F. Beersa The Far East (Nowy Jork 1966) 
przedstawiony został m. in. systematyczny wykład historii nowożytnej Chin, 
głównie w oparciu o literaturę amerykańską. Praca N. Peffera The Far East 
(Ann Arbor 1958) stanowi raczej skrypt jego wykładów uniwersyteckich 
i posiada mniejszą wartość, aczkolwiek autor wykazuje nieco zrozumienia 
niektórych negatywnych aspektów „otwarcia Chin". W książce F. H. Mi-
chael i G. E. Taylor, The Far East in the Modern World (Nowy Jork 1964), 



zwięzłe, choć treściwe rozdziały o Chinach zawierają sporo momentów 
dyskusyjnych. Nieco podobna do powyższej jest praca M. E. Cameron, 
T. H. D. Mahoney i G. E. Reynolds China, Japan and the Powers (Nowy 
Jork 1952), chociaż rozdziały o Chinach pióra M. E. Cameron zawierają 
ciekawy materiał zaczerpnięty z jej własnego warsztatu badawczego. Dzie­
ło P. E. Eckela The Far East sińce 1500 (Nowy Jork 1948) stanowi w za­
sadzie podręcznik uniwersytecki, zawierający stosunkowo dużo danych, 
zwłaszcza o stosunkach chińsko-japońskich. Książka H. M. Vinacke A His­
tory of the Far East in Modern Times (Nowy Jork 1950), też nie odbiega 
zbyt wiele od schematu powyższych prac, zawiera jednak nieco więcej 
informacji o okresie pierwszych lat XX w. 

Istnieje również rozbudowana historiografia stosunków chińsko-ame-
rykańskich. Podstawową pozycją jest książka A. W. Griswolda The Far 
Eastern Policy of the United States (New Haven 1938, 1964). Dużo miejsca 
poświęca temu problemowi również S. F. Bemis w swojej A Diplomatic 
History of the United States (Nowy Jork 1950). Pracą opartą na pokaźnej 
ilości materiału źródłowego jest T. Dennetta Americans in Eastern Asia 
(Nowy Jork 1922, 1963). Pożyteczny zarys zawiera również książka F. R. 
Dullesa China and America (Princeton 1946, 1967). Praca zaś Fairbanka 
The United States and China (Cambridge Mass. 1959) jest w istocie rzeczy 
o wiele więcej ciekawym streszczeniem i uogólnieniem poglądów autora 
na historię Chin. Warto jednak zestawić te prace pisarzy amerykańskich 
z dwoma opracowaniami autorów chińskich: Liu Da-njan [Liu Ta-nien] 
Istorija amerykanskoj agriesji w Kitaje (Moskwa 1953) oraz Cin' Ben'-li 
[Cz'in Pen-li] Istorija ekonomiczeskoj agriesji amerikanskogo imperializma 
w Kitaje (Moskwa 1951). 

Wśród dzieł autorów amerykańskich wspomnieć należy o pracy O. E. 
Clubba Twentieth Century China (Nowy Jork 1965). Posiada ona dość du­
że walory wynikające m. in. z faktu, iż autor przebywszy wiele lat w Chinach 
pisze z pewnym wyczuciem swojego tematu; bardziej istotne są jednak 
rozdziały do późniejszych okresów (1919— 1949). Książka zaś G. M. Beck-
manna The Modernization of China and Japan (Nowy Jork 1962) jest ra­
czej dobrze skonstruowaną kompilacją, której główna wartość polega na 
bardzo obszernych notkach bibliograficznych. Całkiem odmienna od wszys­
tkich wyżej wspomnianych dzieł jest praca pisarza amerykańskiego I. Epstei-
na From Opium War to Liberation (Pekin 1956) zamieszkałego od przeszło 
20 lat w Pekinie, autora szeroko znanej i pożytecznej pracy Rewolucja 
w Chinach trwa (tłum. polskie Warszawa 1949). Zawężona objętość nie 
pozwoliła Epsteinowi wykorzystać należycie nagromadzonych przezeń ma­
teriałów i wiedzy. 



Należy również zwrócić uwagę na dwie cenne pozycje źródłowe wydane 
przez autorów amerykańskich. Starszą, lecz zupełnie nieprzestarzałą jest 
redagowana przez H. F. MacNaira Modern Chinese History (Szanghaj 1923). 
Pokaźny tom zawiera teksty zaczerpnięte z rzadkich źródeł współczesnych, 
zaopatrzone komentarzami i narracją, i wykorzystany bywa do dziś przez 
wszystkich badaczy, w tym i chińskich. O ile praca MacNaira oparta by­
ła wyłącznie na materiałach w językach europejskich (chociaż znał on ję­
zyk chiński, będąc przez szereg lat profesorem uniwersytetu w Szanghaju) 
to w książce J. K. Fairbanka i Teng Ssu-yii Chinds Response to the West 
(2 tomy, Cambridge Mass. 1954), umieszczone zostały wyłącznie materia­
ły chińskie, odzwierciedlające skutki penetracji Zachodu na rozwój inte­
lektualny w Chinach. Treściwe wprowadzenia do poszczególnych dokumen­
tów powiększają wartość tej pozycji. 

W literaturze europejskiej pewne znaczenie, lecz ściśle tylko faktogra­
ficzne, posiada jeszcze praca wspomnianego już H. Cordiera Histoire des 
relations de la Chine avec les puissances occidentales 1860—1890 (3 tomy, 
Paryż 1901— 1902, 1966), z którego apologetycznym ujęciem kolonializmu 
doprawdy trudno się zgodzić. Bardzo interesującą zaś pozycję stanowi dzieło 
angielskiego znawcy filozofii i religii chińskiej E. R. Hughesa The Imasion 
of China by the Western World (Londyn 1937), omawiające szczególnie 
wpływy Zachodu na rozwój intelektualny Chin. 

Najistotniejszą ogólną pozycją radziecką dotyczącą nowożytnej 
historii Chin jest najnowsza praca pod redakcją S. L. Tichwinskiego 
Nowaja istorija Kitaja (Moskwa 1972), obejmująca okres od XVII w. 
do 1919 r., oparta na pokaźnej ilości źródeł i pozycji monogra­
ficznych. Wartościową pozycją jest również dzieło pod redakcją 
J. M. Żukowa Mieżdunarodnyje otnoszenija na Dolnem Wostokie (1840— 
1949) (Moskwa 1956). 

Wydaje się również celowe wspomnieć o niektórych pracach wykorzys­
tanych przy opracowaniu niniejszego tomu, a dotyczących krajów ościen­
nych. Przy kontaktach chińsko-japóńskich sięgano do niezwykle cennego 
dzieła słynnego japonisty angielskiego G. Sansoma A History of Japan 
(3 tomy, Londyn 1958, 1961, 1964), doprowadzonego niestety tylko do 
okresu Meiji. Jest to jedna z najlepszych pozycji o Japonii w języku euro­
pejskim. Dzieło zaś Latourette'a History of Japan (Nowy Jork 1959) nie 
tylko blednie w porównaniu z pięknymi tomami Sansoma, ale jest też 
słabsze od książek autora o Chinach, na których się niewątpliwie lepiej 
znał. Do późniejszego okresu, po restauracji Meiji, posługiwano się m. in. 
pożyteczną pracą historyka angielskiego W. G. Beasleya The Modern His­
tory of Japan (Londyn 1963). Bardzo wartościową pozycją, opartą na bo-



gatej literaturze, jest książka C. Yanagi Japan sińce Perry (Nowy Jork 
1949). 

Stosunkom Chin na przestrzeni dziejów z sąsiadującymi na Północy lu­
dami koczowniczymi poświęcił swoje ważne i wpływowe dzieło Inner Asian 
Frontiers of China (Nowy Jork 1940, Boston 1962), znany mongolista 
amerykański O. Lattimore, zajmujący się również przez wiele lat tematyką 
ściśle chińską. Rozmaite swoje rozprawy zebrał on w Studies in Frontier 
History (Oxford 1962). Przy Korei posługiwano się starym, opartym na 
tradycyjnych koreańskich pracach historycznych, lecz nadal użytecznym 
dziełem pisarza amerykańskiego H. B. Hulberta The History of Korea 
(2 tomy, Seul 1905, Londyn 1962). Korzystano też z pracy autora koreań- , 
skiego Li Czen-won Zarys nowożytnej historii Korei (Warszawa 1953, tłum. 
z rosyjskiego przekładu z koreańskiego). Przydała się bardzo z dużym wy­
czuciem napisana praca historyka francuskiego J. Chesneaux Contribution 
a Phistoire de la nation yietnamienne (Paryż 1954, polski przekład Warszawa 
1957). Autor jest nawet w większym stopniu znawcą problematyki chińskiej 
XX wieku. Opracowanie autora amerykańskiego J. Buttingera The Smaller 
Dragon; a Political History of Vietnam (Nowy Jork 1958), doprowadzające 
narrację niestety jedynie do podboju francuskiego, zawiera dużo wartościo­
wego materiału faktograficznego. Przy Tybecie sięgano do nieco kiplin-
gowskiej pracy autora angielskiego H. E. Richardsona Tibet and its History 
(Oxford 1962), zawierającej jednak wiele danych dotyczących polityki bry­
tyjskiej. Bogactwo nieprzebrane materiału zawiera imponujące dzieło nie­
mieckiego tybetologa G. Schulemanna Geschichte der Dalai-lamas (Lipsk 
1958). 

Pod koniec tej części warto wspomnieć, że w większości podstawowych, 
wielkich zbiorowych opracowań historii światowej dzieje Chin zostały z re­
guły potraktowane raczej marginesowo lub całkowicie pominięte. Tak np. 
znana Cambridge Ancient History oraz Cambridge Medieval History, w myśl 
najczystszego europocentryzmu, nie sięgnęły zupełnie do historii Chin. 
W pierwszym wydaniu Cambridge Modern History (1901 — 1910) poświę­
ciła im na 11 dużych tomów jeden 20-stronicowy rozdział, i to prawie 
wyłącznie działalności mocarstw europejskich w Chinach. W New Cambridge 
Modern History (1961 — 1968) sprawa przedstawia się nieco lepiej, choć 
niewątpliwie o proporcjach, nie mówiąc już o ujęciu szeregu zagadnień, 
można by polemizować wiele. Podobnie też wyglądał ten problem w Pro-
pylaen Weltgeschichte (wyd. 1933). Na 10 kolosalnych tomów załatwiono 
sprawę dwoma rozdziałami, jednym liczącym 80 stron, a obejmującym całość 
dziejów Chin aż do końca XIX wieku, drugim na 50 stronach, powtarza­
jącym materiał z XIX w. i kończącym się na 1932 r. W tym wypadku rów-



nież nie chodziło bynajmniej o to, iż brakowało wiadomości — świadczy 
o tym najlepiej wspomniane dzieło O. Frankego — lecz o koncepcję, zgodnie 
z którą historii świata pozaeuropejskiego przypisywano minimalne zna­
czenie. Za to wydanie lat sześćdziesiątych wykazuje już bardziej prawidło­
we podejście; problematyce chińskiej poświęcono o wiele więcej miejsca 
(przeszło 300 stron), dość równomiernie rozmieszczonego chronologicznie 
(t. II, V i X). W Wielkiej historii powszechnej Trzaski, Everta i Michal­
skiego zastosowano również raczej europocentryczny pogląd, umieszczając 
całość historii Chin w tomie I (1935) i odrywając ją tym samym od historii 
światowej. Zwięzły fragment J. Jaworskiego, z konieczności przestarzały, 
oparty został przede wszystkim na pracach szkoły francuskiej (Maspero, 
Grousset i Cordier). 

OPRACOWANIA OGÓLNE O KULTURZE 

Archeologia . Niewątpliwie najpoważniejszą pozycją w tej dziedzinie 
jest wielotomowe dzieło Cheng Te-k'un Archeology in China (3 tomy, 
Cambridge 1959, 1960, 1963), oparte m. in. na sprawozdaniach z prac 
badawczych prowadzonych w ChRL po 1949 r. i doprowadzone dotychczas 
do końca epoki Czou. Wartościowym dziełem jest również Chang Kwang-
-chih The Archeology of Ancient China (New Haven 1963, nowe wydanie 
1968). Praca amerykańskiego badacza H. G. Creela The Birth of China 
(Londyn 1936, Nowy Jork 1961) stanowi popularne podsumowanie osiąg­
nięć lat dwudziestych i trzydziestych. Książka Li Chi The Beginnings of 
Chinese CMlization (Seattle 1957) poświęcona jest badaniom w Anjangu, 
w których autor uczestniczył. Prace angielskiego pisarza W. Watsona 
Archeology in China (Londyn 1960) oraz Early Chilisation in China (Lon­
dyn 1966) są przystępnym wprowadzeniem do tematu. 

Fi lozofia . Religia. Wspaniałe dzieło wybitnego historyka filozofii 
chińskiej Fung [Feng] Yu-lana A History of Chinese Philosophy (2 tomy, 
Princeton 1952, 1953), zostało udostępnione w starannym przekładzie si-
nologa amerykańskiego D. Bodde'a. Sam zaś tłumacz jest autorem m. in. 
krótkiej, lecz treściwej rozprawy China''s Cultural Tradition; What and Whi-
ther (Nowy Jork 1957). Prace Fenga należy jednak zestawić z zarysem na­
pisanym przez jednego z czołowych chińskich filozofów marksistów Hou 
Wai-lu A Short History of Chinese Philosophy (Pekin 1959) oraz z mocno 
schematyczną książką Jan Jung-go (Jang Jung-kuo) Istorija driewniekitaj-



skoj idieologii (Moskwa 1957, tłum. z chińskiego). Wspomnieć należy rów­
nież obszerną pracę badacza radzieckiego L. S. Wasil'jewa KuVty, rieligii, 
tradicyi w Kitaje (Moskwa 1970) oraz istotną książkę F. S. Bykowa Zaroż-
dienije obszczestwienno-politiczeskoj i filosofskoj myśli w Kitaje (Moskwa 
1966). 

Wzmiankowany już L. Wieger opracował Histoire de croyances reli-
gieuses et des opiniom philosophiaues en Chine depuis l'origine jusqu'a nos 
jours (Hien-Hien 1917, tłum. ang. 1927). Jest to bardzo pokaźna pozycja, 
zawierająca wiele tekstów z różnych okresów, zaopatrzonych w swoiste 
komentarze kompilatora. M. Granet zaś był również autorem dwóch cie­
kawych prac: La Pensie chinoise (Paryż 1930, 1968) oraz La Religion des 
Chinois (Paryż 1951). Popularny wykład dziejów myśli chińskiej zawarty 
jest w Creela Chinese Thought from Confucius to Mao Tse-tung (Chicago 
1953). Interesującą i pożyteczną pozycję stanowi K. K. S. Ch'en Budd-
hism in China (Princeton 1964). 

Poważna część podstawowych źródeł w tej dziedzinie doczekała się już 
tłumaczeń na języki europejskie. Jednym z najbardziej znanych przekładów 
kanonu konfucjańskiego został dokonany przez jednego z pierwszych si-
nologów angielskich J. Legge The Chinese Classics (5 tomów, Londyn 
1893—1895, Hongkong 1962). Mimo staromodności języka i ujęcia wersja 
ta, zawierająca także Tso Czuan, jest nadal niebywale pożyteczna. Niemniej-
szą wartość posiada tłumaczenie tegoż podstawowego dzieła wraz z kroniką 
Wiosen i Jesieni dokonane przez jezuitę francuskiego S. Couvreura La 
Chroniąue de la principaute de Lou (3 tomy, Ho-kien-fou 1914, Paryż 1951). 
Zawiera ono tekst chiński oraz transkrypcję i przekład francuski. Couvreur 
był też autorem słynnego słownika języka klasycznego. Znakomity sinolog 
szwedzki B. Karlgren, o którym później też mowa, dokonawszy wiele 
badań nad tekstami, przełożył The Book of Odes (Sztokholm 1950) oraz, 
The Book of Documents (Sztokholm 1950). Piękna wersja tej poprzedniej 
The Book of Songs (Londyn 1937), pochodzi też spod pióra autora angiel­
skiego, A. Waleya, prawdopodobnie najsłynniejszego i najpłodniejszego ze 
wszystkich tłumaczy z chińskiego. Niemniej wartościowy jest jego przekład 
The Analects of Confucius (Londyn 1938) oraz The Way and its Power 
(Tao Te Czing) (Londyn 1934, Nowy Jork 1956), poprzedzony szczególnie 
ciekawym, obszernym wstępem. Warto zestawić tę wersję z rozprawą autora 
radzieckiego Jan Hin-szun Driewniekitajskij filosof Lao-tcy i jego uczenije 
(Moskwa 1950), do której załączony jest także przekład rosyjski. Waley 
był też autorem pracy Three Ways of Thought in Ancient China (Nowy 
Jork 1956), zawierającej przekłady urywków z Czuang Tzu; Mencjusza 
i Han Fei oraz liczne komentarze. Należy tu wspomnieć ponownie o dos-



konałym polskim przekładzie Czuang-tsy (Warszawa 1956), dokonanym 
przez J. Chmielewskiego, W. Jabłońskiego i O. Wojtasiewicza oraz o nowym 
przekładzie rosyjskim, zawierającym również słynne dzieło taoistyczne Lie 
Tzu, pióra L. D. Pozdniejewej, poprzedzonym bardzo istotnym wstępem, 
Ateisty, materialisty, dialektiki Driewniego Kitaja (Moskwa 1967). 

Bardzo pożytecznym dziełem wydanym przez uczonych amerykańskich 
jest praca pod redakcją W. T. de Bary Sources of Chinese Tradition (Nowy 
Jork 1960); zawiera ono przekłady wielu fragmentów dzieł twórców myśli 
chińskiej na przestrzeni dziejów. Można nadmienić, że istnieją tłumaczenia 
na języki europejskie wielu dzieł ważniejszych myślicieli: Mo Ti, Sun Cz'ing, 
Han Fei, Wang Cz'ung itp. Na wzmiankę zasługują różnoiedne eseje na 
tematy rozwoju myśli oraz o poszczególnych postaciach, zawarte w zbio­
rach redagowanych przez amerykańskiego sinologa A. F. Wrighta Studies 
in Chinese Thought (Chicago 1953), The Confucian Persuasion (Stanford 
1960), Confucian Personalities (Stanford 1962) oraz jego własną pracę 
Buddhism in Chinese History (Stanford 1969). 

H i s to r i a i dz ie jopisars two. Aczkolwiek znacznej większości historii 
dynastycznych dotychczas nie przełożono, poza poszczególnymi urywkami, 
na języki europejskie, dwa wielkie dzieła okresu Han zostały udostępnione 
prawie w całości. Nad wspaniałym utworem Sy-ma Cz'iena pracował zna­
komity sinolog fiancuski E. Chavannes wydając pierwsze 47 rozdziałów 
w Les Memoires historiąues de Se-ma Ts'ien (5 tomów, Paryż 1895— 
1905, 1967) zaopatrzonym obfitymi komentarzami i esejami. Przekład sino­
loga amerykańskiego B. Watsona: Ssu-ma Ch'ien, Records of the Grand 
Historian of China (2 tomy, Nowy Jork 1961), powtarza część rozdziałów 
wcześniejszych i zawiera 51 rozdziałów z dalszych partii; jest on niestety 
całkowicie pozbawiony apartu naukowego. Istnieje również tłumaczenie 
rosyjskie Syma Cjan' Izbrannoje (Moskwa 1956). Dzieło Pan Ku zostało 
przełożone przez sinologa amerykańskiego H. H. Dubsa pt. The History 
of the Former Han Dynasty (3 tomy, Baltimore 1938, 1944, 1955), w którym 
opracowane zostały wszystkie roczniki. Rozprawy w pracy Pan Ku doty­
czące spraw ekonomicznych przetłumaczyła N. L. Swann, Food and Money 
in Ancient China (Princeton 1950). 

Dziejopisarstwem chińskim zajął się w swojej interesującej książce ba­
dacz amerykański C. S. Gardner Chinese Traditional Historiography (Cam­
bridge Mass. 1938, 1961). Praca pod redakcją W. G. Beasleya i E. G. Pul-
leyblanka Historians of China and Japan (Oxford 1961) zawiera szereg 
bardzo istotnych esejów poświęconych tej tematyce. Najstarsze zaś dzieła 
omówione zostały szczegółowo też przez B. Watsona w jego Early Chinese 
Literaturę (Nowy Jork 1962). Spod pióra tegoż autora wyszła biografia 



twórcy Szy Czi pt. Ssu-ma CHien, Grand Historian of China (Nowy Jork 
1958). 

L i t e r a t u r a i f i lologia. Praca wybitnego sinologa polskiego W. Ja­
błońskiego Z dziejów literatury chińskiej (Warszawa 1956) stanowi nadal 
bardzo pożyteczne wprowadzenie do tej dziedziny, które można również 
uzupełnić posługiwaniem się wydaną pod jego redakcją Antologią literatury 
chińskiej (Warszawa 1965). Dzieło pani Feng Yuan-chun A Short History 
of Classical Chinese Literaturę (Pekin 1959), niestety zbyt zwięzłe, zawiera 
wiele cennych spostrzeżeń. W świetnej swojej pracy A Brief History of 
Chinese Fiction (Pekin 1959) Lu Sun zajmował się również i rozwojem po­
wieści w okresie Ming oraz Ts'ing. Książka J. J. Y. Liu The Art of Chinese 
Poetry (Londyn 1962) stanowi ciekawy wykład zawiłej dla niefachowca te­
matyki. Warto zasygnalizować dzieło H. A. Gilesa A History of Chinese 
Literaturę (Nowy Jork 1956); jest to jednak praca powierzchowna i anegdo­
tyczna, co może dziwić, zważywszy, że autor był jednym z pierwszych 
znanych sinologów angielskich, na którego koncie figuruje też olbrzymi 
słownik chińsko-angielski i nie mniejszy słownik biograficzny. Lecz lektura 
jego książki China and the Chinese (Nowy Jork 1902) też wskazuje na to, 
jak wielkie postępy dokonała wiedza o Chinach w Europie i Ameryce 
w ciągu ostatnich 70 lat. 

Szereg najważniejszych utworów literatury chińskiej doczekało się już 
przekładu; dotyczy to przede wszystkim prozy. Tak więc znana pisarka 
amerykańska P. Buck przełożyła Szui Hu — Ali Men are Brothers (2 tomy, 
Nowy Jork 1933), skrócone tłumaczenie polskie: Opowieści znad Brzegów 
Rzek (Warszawa 1952). Istnieje też przekład rosyjski Rięcznyje Zawodi 
(2 tomy, Moskwa 1955). San Kuo zostało przełożone przez angielskiego 
pisarza C. H. Brewitt-Taylora The Romance of the Three Kingdoms (2 tomy, 
Szanghaj 1926) oraz wyszło w wersji rosyjskiej Trojecarstwije (2 tomy, 
Moskwa 1954). Czin P'ing Mei wyszło w całości w tłumaczeniu C. Egertona 
The Golden Lotus (4 tomy, Londyn 1939, 1954) oraz w skróconej wersji 
(Nowy Jork 1948), opartej na niemieckim przekładzie F. Kuhna. Sen 
Komnaty Czerwonej istnieje w przekładzie niemieckim F. Kuhna (wer­
sja angielska: The Dream of the Red Chamber, Nowy Jork 1958) oraz po 
rosyjsku Son w Krasnym Tieriemie (2 tomy, Moskwa 1958). Część Podróży 
na Zachód przełożył też A. Waley, The Monkey (Nowy Jork 1956), całość 
zaś ukazała się tylko po rosyjsku: Putieszestwije na Zapad (4 tomy, 
Moskwa 1959). Satyryczne dzieło Wu Czing-tzu w przekładzie angielskim 
brzmi: The Scholars(Pekin 1957), a w rosyjskimNieoficyalnaja istorijaKon-
fucjancjew (Moskwa 1959). 



Utwory Cz'u Juana ukazały się w polskim przekładzie pod redakcją 
W. Jabłońskiego jako K'u Juana Pieśni z Cz'u (Warszawa 1958). Angielska 
wersja, oparta również na tłumaczeniu na współczesny język chiński przez 
Kuo Mo-żo, zawarta jest w Ch'u Yuan Li Sao and other Poems (Pekin 
1953). Z wielu wierszy tłumaczonych przez A. Waleya należy zwrócić uwa­
gę na zbiór Chinese Poems, (Londyn 1961). Doskonała praca, redagowana 
przez C. Bircha, Anthology of Chinese Literaturę (Londyn 1967), zawiera 
przeważnie poezję od najwcześniejszych czasów aż do okresu Sung. Tłu­
maczeniom poezji poświęcił też swoją antologię B. C. Graham Poems of 
the LateT'ang (Londyn 1965). Wiele cennego materiału zamieszczono w pra­
cy redagowanej przez znanego sinologa francuskiego P. Demieville'a Antho-
logie de la poesie chinoise classiąue (Paryż 1962). Niemniej wartościowymi 
pozycjami są wydane pod redakcją N. T. Fiodorenki i Kuo Mo-żo Anto-
logija Kitajskoj Poezii (4 tomy, Moskwa 1957) oraz Kitajskaja literatura; 
Chriestomatija (Moskwa 1959). Wśród wielu opracowań radzieckich warto 
zwrócić uwagę na pracę L. Z. Eidlin Tao Juan'-min i jego stichotworijenija 
(Moskwa 1967). 

O specyficznych cechach języka chińskiego najbardziej przystępnie trak­
tuje krótka rozprawa wspomnianego już B. Karlgrena Sound and Symbol 
in Chinese (Oxford 1923, Hongkong 1962), który jest również autorem 
niezrównanego wielkiego dzieła etymologicznego Grammata Serica (Sztok­
holm 1940, nowe wydanie 1957). Warto tę pozycję, posługującą się nowo­
czesnymi metodami badawczymi, zestawić z niezwykle ciekawym dziełem 
L. Wiegera Chinese Characters (Hsienhsien 1927, tłum. z franc, Pekin 1940), 
opartym przede wszystkim na tradycyjnej etymologii chińskiej. Polski si-
nolog M. J. Kunstler wydał pożyteczną pracę popularnonaukową Pismo 
chińskie (Warszawa 1970). Sinolog angielski R. A. S. Forrest w swoim 
The Chinese Language (Londyn 1967) przedstawił w sposób szczegółowy 
rozwój języka chińskiego do czasów najnowszych na podstawie bogatej 
literatury. Warto w tym miejscu wspomnieć o dwóch najbardziej pożytecz­
nych słownikach nowoczesnych: R. H. Mathewsa Chinese-English Dictio-
nary (Cambridge Mass. 1952 i później) oraz Kitajsko-russkij slowar pod 
redakcją I. M. Oszanina (Moskwa 1959). Ułożone na diametralnie różnych 
zasadach (alfabetyczna i graficzna) uzupełniają się znakomicie pod prawie 
każdym względem. 

Sztuka. Wśród olbrzymiej powodzi dzieł o sztuce chińskiej w litera­
turze europejskiej praca szwedzkiego uczonego O. Sirena Chinese Paint-
ing; Leading Masters and Principles (7 tomów, Londyn 1956) stanowi 
niewątpliwie jedno z najważniejszych osiągnięć. Bardzo wartościowe 



i pięknie ilustrowane jest ogólne opracowanie dwóch autorów angielskich 
L. Sickmana i A. Sopera The Art and Architecture of China (Londyn 
1956), oparte na gruntownym wykorzystaniu literatury. Przydatną po­
zycją jest też książka angielskiego historyka sztuki W. Willettsa Chinese 
Art (2 tomy, Londyn, 1958). Pewne dane można również zaczerpnąć 
z pracy autora amerykańskiego S. E. Lee A History of Far Eastern Art 
(Londyn 1964) oraz z książek angielskiego pisarza M. Sullivana A Short 
History of Chinese Art (Londyn 1967) oraz Birth of Landscape Painting 
in China (Londyn 1962). Warto też zajrzeć do książki O. Kummela Die 
Kunst Chinas, Japans und Koreas (Berlin 1929). Szczególnie cennym dzie­
łem o malarstwie jest rozprawa A. Waleya An Introduction to the Study 
of Chinese Painting (Nowy Jork 1958), aczkolwiek z negowaniem przez 
autora wszelkiej wartości sztuki okresu Ming i Ts'ing trudno się zgodzić. 
Bogactwo zaś materiału o tej dziedzinie można odszukać w dziele niemiec­
kiego historyka sztuki W. Cohna Chinese Painting (Nowy Jork 1950). 

Pożyteczny syntetyczny esej Sullivana znajduje się także w tomie reda­
gowanym przez R. S. Dawsona The Legacy of China (Oxford 1964), za­
wierającym zresztą inne ciekawe rozprawy, m. in. o literaturze. Znacznie 
większy zbiór esejów na cały wachlarz tematów — sztuka, historia, litera­
tura — mieści się w bardzo jednak nierównym tomie zredagowanym 
przez H. F. MacNaira China (Berkeley 1951). 

Na zakończenie tej części szczególną uwagę zwrócić należy na utwór 
stanowiący bez cienia wątpliwości największe osiągnięcie współczesnej 
nauki światowej o Chinach. Jest nim znakomite, z olbrzymim rozmachem 
zaprojektowane, pionierskie dzieło wybitnego uczonego angielskiego J. 
Needhama Science and CMlisation in China. Z zapowiedzianych 7 tomów 
wyszło dotychczas: I. Introductory Orientations (Cambridge 1954), II. 
History of Scientific Thought (1956), III. — Mathematics and the Sciences 
of the Heaven and the Earth (1959), IV (trzy części) — Physics and Physical 
Technology (1962, 1965, 1971). Każdy z nich zawiera niebywałe bogactwo 
przejrzyście ułożonego materiału. Tak np. „Tło Historyczne" w tomie I 
stanowi jedną z najlepszych syntez dziejów Chin, gdy tom II jest w rzeczy­
wistości pierwszorzędną historią filozofii. Wszystkie tomy są wspaniale 
wydane, przy imponującym aparacie naukowym, niezwykle obszernej 
bibliografii dzieł chińskich i obcych, oraz pełnej transkrypcji chińskiej. 

MONOGRAFIE 

Chiny s t a roży tne do końca Okresu Rozbic ia . Przy problemie 
istnienia niewolnictwa w Chinach warto zwrócić uwagę na krótką, ale 
bardzo istotną rozprawę znanego sinologa niemieckiego E. Erkesa Das 



Problem der Sklaverei in China (Berlin 1952). Popularnonaukowa praca 
francuskiego historyka J. Gernet La Chine ancienne (Paryż 1964, przekład 
polski: Chiny Starożytne, Warszawa 1966) obejmująca dzieje aż do upadku 
cesarstwa Cz'in zawiera wiele ciekawych koncepcji. Jej tłumacz, wspomnia­
ny już M. J. Kunstler, kontynuuje narrację historii Chin, w podobnej for­
mie, aż do upadku Wschodnich Han w swoim Pierwsze wieki cesarstwa 
chińskiego (Warszawa 1972). T. Żbikowski w popularnej pracy Konfucjusz 
(Warszawa 1960) przedstawia w sposób przystępny epokę i poglądy słyn­
nego myśliciela. 

Wiele materiału o dyskusjach historyków radzieckich w sprawie sta­
rożytności chińskiej odnaleźć można we wspomnianej już pracy Nikifor owa 
oraz w zbiorze esejów znanego uczonego N. I. Konrada Zapad i Wostok 
(Moskwa 1966, 1972). Najnowszą zaś pozycją w długo istniejącej debacie 
o jednym z aspektów tej problematyki jest książka J. W. Kaczanowskiego 
Rabowladenije, fieodalizm iii azjatskij sposób proizwodstwal (Moskwa 
1971). 

Niezwykle ważną pozycją do okresu Han jest praca C. M. Wilbura 
Slavery in China during the Former Han Dynasty (Chicago 1945), zawie­
rająca również zbiór odnośnych tekstów chińskich. Tego samego okresu 
dotyczy popularna książka M. Loewe Everyday Life in Early Imperial Chi­
na during the Han Period (Londyn 1968). Loewe wydał też źródła do tego 
okresu w swoim Records of Han Administration (2 tomy, Londyn 1967). 
Bardzo istotnym opracowaniem jest dzieło H. Bielenstema The Restoration 
of the Han Dynasty (2 tomy, Sztokholm 1954— 1959). 

W pracy Yang Lien-sheng Studies in Chinese Institutional History 
(Cambridge Mass. 1961) znaleźć można również istotny materiał źródłowy. 
Można także wspomnieć o książce głośnego, byłego marksisty niemieckie­
go, przebywającego od wielu lat w Stanach Zjednoczonych, K. A. Witt-
fogela, Oriental Despotism (New Haven 1957), w której wykłada on swo­
je ulubione koncepcje o społeczeństwie hydraulicznym. O wiele bardziej 
racjonalne podejście do owego problemu jest zawarte w bardzo istotnej 
pracy chińskiego ekonomisty Chi Ch'ao-ting Key Economic Areas in Chi­
nese History (Londyn 1936, 1970), stanowiącej poważny wkład do mark­
sistowskiego ujęcia dziejów Chin. 

Od począ tku T'ang do końca Ming. Wśród dzieł dotyczących 
okresu Tang wymienić należy dwie istotne prace historyków angielskich, 
E. G. Pulleyblanka The Background of the Rebellion of An Lu-shan (Oxford 
1955), oraz D. C. Twitchetta Financial Administration under the T'ang Dy­
nasty (Londyn 1963). Eseje wybitnego specjalisty od historii społeczno-gos-



podarczej, węgierskiego uczonego (zamieszkałego we Francji), E. Balazsa 
zawarte są w Chinese Cinlization and Bureaucracy (New Haven 1968) oraz 
w Political Theory and Administrathe Reality (Londyn 1965). Najnowszą 
z szeregu prac o Wang An-szy jest książka J. T. C. Liu Reform in Sung 
China (Cambridge Mass. 1959). Wspomniany już Gernet wydał wdzięczną 
pracę popularnonaukową La Vie ąuotidienne en Chine a la \eille de l'invasion 
mongole, 1250— 1276 (Paryż 1959, tłum. ang. Londyn 1962). Szereg war­
tościowych esejów o istotnym zagadnieniu można odnaleźć w pracy re­
dagowanej przez J. M. Menzel The Chinese Civil Sernce (Boston 1963). 
Dwom różnym, lecz podobnym zagadnieniom poświęcone zostały poważne, 
na bogatym materiale źródłowym oparte, prace historyków radzieckich 
L. A. Borówkowej Wosstanije Krasnych wojsk w Kitaje (Moskwa 1971) 
oraz doskonała monografia L. W. Simonowskiej Antifieodalnaja bor'ba ki-
tajskich kriestjan w XVII wiekie (Moskwa 1966). Na szczególną uwagę za­
sługuje pięknie wydany i starannie opracowany przekład polski przez S. Ka­
łużyńskiego cennego źródła mongolskiego Tajna historia Mongołów (War­
szawa 1970). 

Panowanie Ts'ing do połowy XIX wieku. Całkowicie niezbędną 
pozycją jest wyjątkowe cenne opracowanie biograficzne pod redakcją 
A. W. Hummela Eminent Chinese of the ChUng Period (2 tomy, Waszyngton 
1943, nowe wyd. 1964). Interesujące ujęcie zagadnienia przedstawił w swojej 
rozprawie wspomniany już F. Michael The Origin of Manchu Rule (Balti­
more 1942, Nowy Jork 1966). Pożyteczną pozycję stanowi też książka 
L. C. Goodricha The Literary Inąuisition of CKien Lung (Baltimore 1953, 
Nowy Jork 1966). Niezwykle ciekawy problem recepcji kultury chińskiej 
w Europie Oświecenia omawia R. S. Dawson w The Chinese Chameleon 
(Londyn 1967). Temu zagadnieniu też poświęcił swoją pracę A. Reichwein 
China and Europę (Nowy Jork 1925, 1968). Pewną ilość materiałów źródło­
wych zawiera książka autorów angielskich J. O. P. Blanda i E. Backhouse'a 
Annals and Memoirs of the Court of Peking (Londyn 1914). Ciekawym jest 
również dziennik Lorda Macartneya, opracowany przez J. L. Cranmer-
-Bynga An Embassy to China (Londyn 1962). Istotnym przyczynkiem jest 
praca M. Greenberga British Trade"and the Opening of China, 1800—1842 
(Londyn 1951, 1969). Wiele materiału zawiera rozprawa W. G. Szcze-
bienkowa Russkokitajskije otnoszenija w XVII w. (Moskwa 1960). Należy 
też wymienić zbiór esejów o istocie władzy Ts'ingów — [Mań'czurskoje 
wladycziestwo w Kitaje (Moskwa 1966). 

Okres wojen op iumowych i rewolucji ta jp ingowskiej . Artykuły 
K. Marksa dotyczące wojen opiumowych zamieszczone zostały w zbiorze 

file:///eille


Marx on China (Londyn 1951). Najobszerniejsze studium w języku euro­
pejskim dotyczące lat 1842— 1854 pochodzi spod pióra wspomnianego już 
J. K. Fairbanka Trade and Diplomacy on the China Coast (Cambridge 
Mass. 1964). Poważną też pozycją jest książka Chang Hsin-pao o Lin Tse-sii 
Commissioner Lin and the Opium War (Cambridge Mass. 1964). Dla prze­
śledzenia działalności brytyjskiej niezbędnym dziełem, opartym na archi­
waliach angielskich jest W. C. Costina Great Britain and China, 1833— 
— 1860 (Oxford 1938, 1968). Zestawić ją można z dwiema pozycjami opar­
tymi na materiałach chińskich: P. C. Kuo A Critical Study of the First 
Anglo-Chinese War (Szanghaj 1935) oraz Shen Wei-tai Chinds Foreign 
Policy 1839—1860 (Nowy Jork 1932). Do dokumentów chińskich sięgnął 
także A. Waley dla opracowania swojej odbiegającej od sztampy książki 
The Opium War through Chinese Eyes (Londyn 1964). Działaniami wojen­
nymi, z punktu widzenia angielskiego, zajął się E. Holt w swojej pracy 
The Opium War in China (Londyn 1964). Zagadnieniem ówczesnych sto­
sunków Pekinu z zagranicą poświęcone są prace Banno Matasaka China 
and the West, 1858—1861 (Cambridge Mass. 1964) oraz E. Swisher China 's 
Management of the American Barbarians (New Haven 1953). Niezwykle 
interesującym źródłem jest książka L. Oliphanta Narrative of the Earl of 
Elgin's Mission to China and Japan (2 tomy, Londyn 1860, 1970). 

Omówienie niezmiernie rozbudowanej literatury o taipingach zawiera 
rozprawa historyka chińskiego, przebywającego od 30 lat w Stanach Zjed­
noczonych, Teng Ssu-yii Historiography of the Taiping Rebellion (Cambridge 
Mass. 1950). Teng jest również autorem książki o ruchu Nien The Nien 
Army and their Guerilla Warfare (Paryż 1960), opartej na materiałach 
źródłowych wydanych w ChRL. Na szczególną uwagę zasługuje poważna 
praca historyka radzieckiego W. P. Iljuszieczkina Kriesfjanskaja wojna 
tajpingow (Moskwa 1967), w której wykorzystał on bogate zbiory źródeł 
opublikowane w ChRL w latach 1949— 1966. Na ich podstawie autor 
wydał Tajpinskoje wosstanije — sbornik dokumientow (Moskwa 1960). Inte­
resującym, niestety przestarzałym już opracowaniem popularnym była roz­
prawa przedwcześnie zmarłego G. S. Kara-Murzy Tajpiny (Moskwa 1950, 
Warszawa 1951). 

Istnieje również szereg współczesnych źródeł o różnorodnej wartości. 
Do najcenniejszych należy książka uczestnika ruchu tajpingowskiego, Angli­
ka A. F. Lindleya, Ti-ping Tien Kwoh, the History of the Ti-ping Revolu-
tion (2 tomy, Londyn 1866, 1969), oraz niezwykle ciekawa praca dwóch 
autorów francuskich J. W. Callery i M. Yvan History of the Insurrection 
in China (tłum. z franc. Londyn 1853). Warto wymienić pracę opartą na 
notatkach Gordona: A. E. Hake, Events in the Taiping Rebellion (Londyn 



1891). Wartościową pozycję stanowi zawierająca materiały tajpingowskie 
książka L. Brine'a The Taeping Rebellion in China (Londyn 1862), a jeszcze 
bardziej istotna książka świadka wydarzeń T. T. Meadowsa The Chinese 
and their Rebellions (Londyn 1856, Stanford 1955). Warto wspomnieć 
relację współczesną autora rosyjskiego K. A. Skaczkowa Pekin w dni 
tajpinskogo wosstanija (Moskwa 1958). Ciekawe materiały źródłowe za­
mieścił J. C. Cheng w swojej książce Chinese Sources for the Taiping Re­
bellion 1850-1864 (Hongkong 1963). 

Ze wspomnianych wydawnictw źródłowych opublikowanych w ChRL 
korzystał także zespół kierowany przez F. Michaela, wydając dwutomowy 
zbiór poprzedzony istotnym, choć dyskusyjnym tomem poświęconym nar­
racji historycznej: F. Michael The Taiping Rebellion, History and Documents 
(Seattle 1966— 1970). Istnieją także studia dotyczące dwóch przywódców 
antytajpingowskich: praca W. J. Haila Tseng Kuo-fan and the Taiping 
Rebellion (New Haven 1927, 1964) oraz książka S. Spectora Li Hung-chang 
and the Huai Army (Seattle 1964). Ważnym tematem zajął się autor chiński, 
od wielu lat w Ameryce, V. Y. C. Shih w swojej pracy The Taiping Ideology 
(Seattle 1967). Na pokaźnym materiale archiwalnym opracował J. S. Gre-
gory swoją książkę Great Britain and the Taipings (Londyn 1969). 

Tylko jedna, o ile nam wiadomo, pozycja chińska została przetłuma­
czona na język europejski; jest nią książka Hua Kan [Kang] Istorija rie-
wolucyonnoj wojny tajpinskogo gosudarstwa (Moskwa 1952). Nie istnieje 
niestety przekład żadnej z prac wspomnianego w niniejszym tomie histo­
ryka Lo Er-kanga. 

La ta 1864— 1894. Poważną, na materiałach źródłowych opartą, acz­
kolwiek metodologicznie na opak postawioną pracą jest dzieło amerykań­
skiej badaczki M. C. Wright The Last Stand of Chinese Conservatism: the 
Tung-Chih Restoration, 1862—1874 (Stanford 1957). Pożyteczne studium 
stanowi książka Chu Wen-djang The Moslem Rebellion in Northwest China 
1862—1878 (Seattle 1966). Inny, również rezydujący w Ameryce autor 
chiński, I. C. Y. Hsii, zajął się problematyką stosunków zagranicznych 
w swoich wartościowych pracach: China's Entry into the Family of Nations 
1858-1881 (Cambridge Mass. 1960) oraz The lii Crisis; a Study of Sino-
-Russian Diplomacy 1878—1881 (Cambridge Mass. 1966). Doskonałym 
opracowaniem jest książka angielskiego historyka E. V. G. Kiernana British 
Diplomacy in China 1880—1895 (Cambridge 1939). Podobną nieco proble­
matyką zajął się badacz amerykański N. A. Pelcovits w swojej pracy Old 
China Hands and the Foreign Office (Nowy Jork 1948). Na uwagę zasłu­
guje istotne opracowanie historyka radzieckiego A. L. Narocznickiego Ko-



lonialnaja politika kapitalisticzeskich dierżaw na DaVnem Wostokie, 1860— 
1895 (Moskwa 1956). 

L a t a l 8 9 5 — 1899. Praca chińskiego autora M. J. Bau The Foreign Rela-
tions of China (Nowy Jork 1922) zawiera szczególnie dużo materiału do 
tego okresu. Pożyteczna jest również jego The Open Door Doctrine in Re-
lation to China (Nowy Jork 1923). Dzieło angielskiego autora P. Josepha 
Foreign Diplomacy in China, 1894—1900 (Londyn 1928), zawierające obfity 
materiał, wymaga krytycznego podejścia. Wśród pozycji autorów radziec­
kich zajmujących się tym okresem warto wymienić G. W. Jefimowa Wniej-
szaja politika Kitaja, 1894—1899 (Moskwa, 1958), A. A. Fursenki Bofba 
za rozdziel Kitaja i amerikanskaja doktrina Otkrytych Dwieriej, 1895—1900 
(Moskwa 1956) oraz S. B. Gorielika Politika S. Sz. A. w Mandżurii 1898— 
1903 (Moskwa 1967). 

Z obfitych materiałów współczesnych dotyczących ruchu I Ho Tuan 
na szczególną uwagę zasługuje książka A. H. Smitha China in Convulsion 
(2 tomy, Nowy Jork, 1901) oraz praca H. C. Thompsona China and the 
Powers (Londyn 1902). Warto jeszcze raz wspomnieć o fascynujących 
esejach samego R. Harta These from the Land of Sinim (Londyn 1901). 
Bogactwo materiału, ale bardzo różnorodnej wartości, można znaleźć w opra­
cowaniu wzmiankowanych już Blanda i Backhouse'a China under theEmpress 
Dowager (Pekin 1939). Najlepszym dotychczas opracowaniem w literaturze 
europejskiej i amerykańskiej jest książka znanego badacza angielskiego V. 
Purcella The Boxer Uprising (Cambridge 1963). Na podstawie źródeł 
opublikowanych w ChRL w latach 1949—1966 przygotowany został 
pod redakcją W. N. Nikiforowa zbiór dokumentów Wosstanije Ichetua-
niej (Moskwa 1968). 

Najpoważniejszą pozycję do dziejów ruchu reformatorskiego, opartą 
na bogatym materiale chińskim, stanowi praca znanego historyka radziec­
kiego S. L. Tichwinskiego Dwiżenije za reformy w Kitaje i Kon Ju-wei 
(Moskwa 1959). Częściowego przekładu słynnego dzieła K'ang Ju-wei 
dokonał L. G. Thompson: Ta Tung Shu — the One World Philosophy of 
Rang Yu-wei (Londyn 1958). O swoim mistrzu i o sobie pisał m. in. Liang 
Cz'i-cz'ao w rozprawie Intellectual Trends in the CKing Period (tłum. z chiń­
skiego Cambridge Mass. 1960). Problematyką tą zajmowała się także 
w swoim opracowaniu M. Cameron, The Reform Movement in China, 
1898—1912 (Stanford 1931). Interesujące studium opracował socjolog ame­
rykański J. K. Levenson Liang CKi-cKao and the Mind of Modern China. 
Zbiór esejów tegoż autora Confucian China and its Modern Fate (3 tomy, 
Londyn 1958— 1965) zawiera, aczkolwiek w formie wywołującej zastrze­
żenia, wiele materiału o historii myśli tego okresu. Wartościowym też 



przyczynkiem jest praca badacza amerykańskiego B. Schwartza o działal­
ności Jen Fu: In Search of Wealth and Power (Cambridge Mass. 1964). 

La ta 1900—1911. Z szeregu biografii Sun Jat-sena najbardziej po­
żyteczne są prace wymienionego już J. Chesneaux Sun Yat-sen (Paryż 
1959) oraz autorki amerykańskiej L. Sharman Sun Yat-sen — his Life and 
Meaning (Nowy Jork 1934). Poważna praca S. L. Tichwinskiego Sun' 
Jat-sen (Moskwa 1964) poświęcona jest przede wszystkim późniejszemu 
okresowi jego życia. 

Dzieła samego Suna zostały wydane w przekładzie rosyjskim Izbran-
nyje Proizwiedienija (Moskwa 1964); większość też ukazała się za jego ży-

. cia po angielsku: tak np. Memoirs of a Chinese Revolutionist (Londyn 
1918), The International Development of China (Nowy Jork 1922) oraz 
San Min Chu I [Trzy Zasady Ludu] (Szanghaj 1932). 

Z prac dotyczących działalności T'ung Meng Huei wymienić należy 
książkę zawierającą obfity materiał, Hsiieh Chun-tu, Huang Hsing and the 
Chinese Revo!ution (Stanford, 1961), oraz wydany pod jego redakcją zbiór 
esejów Revolutionary Leaderś of Modern China (Londyn 1971). Interesujące 
myśli zawiera praca M. Jansena The Japanese and Sun Yat-sen (Cambridge 
Mass. 1955). Pewne dane można znaleźć również w książce poświęconej 
zasadniczo późniejszemu okresowi, Ch'ien Tuan-sheng, The Government 
and Politics of China (Cambridge Mass. 1950). 

Szczególnie cenną pozycję o rewolucji 1911—1913 stanowi książka 
uczestnika, a później wieloletniego czołowego działacza KPCh Wu Yii-
-chang, The Revolution of 1911 (Pekin 1962). Wartościowym, choć nierównym 
źródłem jest książka świadka, J. O. P. Blanda, Recent Events and Present 
Policies in China (Londyn 1912). Przydatne opracowanie stanowi praca 
J. G. Reida The Manchu Abdication and the Powers (Berkeley 1935) oraz 
H. Z. Schiffrina Sun Yat-sen and the Origins of the 1911 Revolution (Nowy 
Jork 1969). Arcyciekawą, chociaż jeszcze bardziej dla okresów późniejszych, 
jest autobiografia ostatniego z władców mandżurskich, Aisin-Gioro Pu-yi, 
From Emperor to Citizen (2 tomy, Pekin 1964— 1965). Tematowi temu 
poświęcony został również zbiór rozpraw autorów radzieckich Sinchajskaja 
riewolucyja w Kitaje (Moskwa 1962). Jeden z nich, J. A. Biełow, rozwinął 
swój artykuł w książce Uczanskoje wosstanije w Kitaje (1911 g.) (Moskwa 
1971). Jest on też autorem wcześniejszego opracowania Riewolucyja 1911— 
1913 w Kitaje (Moskwa 1958). 

Dla stosunków międzynarodowych tych lat szczególną wartość posia­
dają wspomniane już pamiętniki S. J. Wittego pt. Wospominanija (3 tomy, 
Moskwa 1960). Podstawową pracę o polityce carskiej stanowi poważne 



dzieło znanego historyka radzieckiego B. A. Romanowa Oczerki diploma-
ticzeskoj istorii russko-japonskoj wojny, 1895—1907 (Moskwa 1955). Po­
lityce brytyjskiej poświęcił swoje opracowanie badacz angielski A. Lamb, 
Britain and Chinese Central Asia — the Road to Lhasa (Londyn 1960). 
Amerykańską zaś omówił historyk radziecki R. M. Brodski, Amierikan-
skaja ekspansija w siewierowostocznym Kitaje, 1898—1905 (Lwów 1965). 

L a t a 1913—1919. Najlepszą dotychczas biografią Juana jest książka 
J. Ch'ena Yuan Shih-Kai (Londyn 1961). Dużo istotnego materiału do tła 
zawiera praca R. L. Powella The Rise of Chinese Military Power 1895— 
1912 (Princeton 1955). Poseł amerykański P. S. Reinsch nakreślił swoje 
wspomnienia tych lat w An American Diplomat in China (Nowy Jork 1922). 
Materiał współczesnego świadka jest również zawarty w książce dzienni­
karza angielskiego, B. L. P. Weala, The Fight for the Republic in China 
(Nowy Jork 1917). Zagadnieniem 21 Żądań zajął się współczesny autor 
chiński G. Z. Wood The Sino-Japanese Treaties of 1915 (Nowy Jork 1921). 
Interesujący materiał, m. in. o tzw. Drugiej Rewolucji, zawiera praca 
G. T. Yu Party Politics in Republican China; the Kuomintang 1912—1924 
(Nowy Jork 1966). Na ten okres przypada również praca R. M. Brodskiego 
Dalniewostocznaja politika S. Sz. A. nakanunie pierwoj mirowoj wojny (Mos­
kwa 1968). 

Podstawowym opracowaniem o kluczowym zjawisku jest obszerne dzie­
ło Chow Ts'e-tunga The May Fourth Movement (Cambridge Mass. 1960). 
Do tła intelektualnego tego ruchu dużo materiału można znaleźć w nieco 
eklektycznej książce Y. C. Wanga Chinese Intellectuals and the West, 1879— 
1949 (Chapel Hill .1966). Własną interpretację owego okresu i jego 
tendencji przedstawił Hu Szy w The Chinese Renaissance (Chicago 1934). 
Dzieło współczesnego historyka Ho Kan-chih, A History of Modern Chi­
nese Revolution (Pekin 1959), również poświęca uwagę temu ruchowi. 
Wymienić należy też istotną książkę M. Meisnera Li Ta-chao and the 
Origins of Chinese Marxism (Cambridge Mass. 1962). Wreszcie na wzmiankę 
ze wszech miar zasługuje bezcenne źródło do historii ruchu komunistyczne­
go, słynna książka autora amerykańskiego E. Snowa Red Star over China 
(Nowy Jork 1938). 

P r o b l e m a t y k a spo łeczno-gospodarcza . Strukturze społeczeństwa 
chińskiego, zwłaszcza położeniu chłopstwa, poświęcił swoje badania zna­
ny socjolog Fei Hsiao-tung w swoich pracach Earthbound China (Chicago 
1947) oraz China's Gentry (Chicago 1968). Rolę tej warstwy rządzącej 
opisał wszechstronnie Chang Chung-li w The Chinese Gentry (Seattle 1955) 



oraz The Income of the Chinese Gentry (Seattle 1962). Słynny ekonomista 
angielski R. H. Tawney zajął się podstawowym zagadnieniem w swojej 
rozprawie Land and Labour in China (Londyn 1932, 1964). Na jednym 
z aspektów tego problemu skupił się ekonomista radziecki J. Kowalów 
w pracy Arienda i ariendnyje otnoszienija w Kitaje (Moskwa 1947). Przy 
zagadnieniu demografii warto sięgnąć do opracowania Ho Ping-ti Studies 
on the Population of China (Cambridge Mass. 1959). Bardzo cenną pozycją 
jest książka A. Feuerwerkera ChincCs Early Industrialization (Cambridge 
Mass. 1958). Szczególnie wartościowym opracowaniem jest Hou Chi-minga 
Foreign Imestment and Economic Development in China 1840—1937 (Cam­
bridge Mass. 1965). Dane do okresu przed 1919 r. są również zawarte 
w pracy Cheng Yu-kwei Foreign Trade and Industrial Development in China 
(Waszyngton 1956). Pożyteczne jest opracowanie F. H. H. Kinga A Concise 
Economic History of China (Nowy Jork 1969). Jedne z pierwszych, nadal 
zasadnicze, prace wyszły spod pióra amerykańskiego ekonomisty C. F. 
Remera: Foreign Trade of China (Szanghaj 1920, Nowy Jork 1967) 
oraz Foreign Investments in China (Nowy Jork 1933, 1968). Należy się­
gnąć również do poważnego opracowania M. I. Sladkowskiego Oczerki 
razwitija wniesznieekonomiczeskich otnoszenii Kitaja (Moskwa 1953). 





TABLICA DYNASTII 

Epoka Sia XXI(?)--XVHIwp.n.e. (?) 
Dynastia Szang 1766(?) -1122(?) 
Czou 1122(?) -256 lub 221 

1. Zachodni Czou 1122(?) -770 
2. Wschodni Czou 770 -256/221 

a) Okres „Wiosen i Jesieni" 722 -481 
b) Okres „Walczących Królestw" 403 -221 

Cz'in 221--207 
Han (Zachodni) 202 - 8 n. e. 
Sin (Wang Mang) 8 - 2 3 
Han (Wschodni) 25 - 2 2 0 
Epoka Trzech Królestw 220 - 2 8 0 

1. Wei 220 -265 
2. Szu-Han 221 -263 
3. Wu 221 -280 

Tsin (Zachodnie) 265 -316 
Tsin (Wschodnie) 317 -419 
(Państwa w Chinach Północnych w IV i V w. n.e. wykazane są w tablicy na s. 687). 

Okres Dynastii Północnych i Południowych (420—589) 

Dynastie Południowe 
Liu-Sung 
Południowe Cz'i 
Liang 
Cz'en 

Dynastie Północne 

Wei (Północne) 
Wei Wschodnie 
Północne Cz'i 

Sui 
T'ang 

420 - 479 
479-502 
502-557 
557-589 

386-534 
534-550 
550-577 

Wei Zachodnie 
Północne Czou 

535-557 
557-581 

581 (lub 589)-618 
618-907 



Epoka Pięciu Dynastii 907 — 960 Dynastie koczownicze 
1. Liang (Późniejsi) 907—923 w Chinach Północnych 
2. T'ang „ 923-936 Liao (Kitanowie) 916-1125 
3. Tsin „ 936-947 Si Sia 990-1227 
4. Han „ 947-950 Kin 1125-1234 
5. Czou „ 951-960 

Sung (Północna) 960-1126 
Sung (Południowa) 1127-1279 
Juan 1279-1368 
Ming 1368-1644 
Ts'ing 1644-1912 



INDEKS NAZWISK 

W indeksie zastosowano następujące skróty: adm. — admirał, amer. — amerykań­
ski, ang. — angielski, arch. — archeolog, bryt. — brytyjski, ces. — cesarz, dow. — dowód­
ca, dyn. — dynastia, dypl. — dyplomata, ekon. — ekonomista, fl. — floruit, fr. — fran­
cuski, gen. — generał, generalny, gub. — gubernator, hist. — historyk, historyczny, 
jap. — japoński, kor. — koreański, kr. — król, ks. — książę, mai. — malarz, mandż. — 
mandżurski, min. — minister, ming. — mingowski, misj. — misjonarz, mong. — mon­
golski, niem. — niemiecki, płd. — południowy, płn. — północny, pol. — polski, port. — 
portugalski, późn. — późniejszy, przedst. — przedstawiciel, przyw. — przywódca, radz. — 
radziecki, ros. — rosyjski, sin. — sinolog, środ. — środkowy, ts'ing. — ts'ingowski, 
ur. — urodzony, wewn. — wewnętrzny, wł. — włoski, wojsk. — wojskowy, wsch. — 
wschodni, współcz. — współczesny, zach. — zachodni, zagr. — zagraniczny, załóż. — za­
łożyciel, zob. — zobacz, zm. — zmarł. Daty w nawiasach oznaczają okres życia, daty 

bez nawiasów — czas sprawowania władzy lub istnienia. 

Abahai (1592—1643), syn Nurhaczi, wład­
ca Późn. Kin 1626-1636, Tsing 
1636-1643 331, 332 

Ai Ti, ces. dyn. Zach. Han 6 - 1 p. n,e. 107 
Aisin Dżioro, ród panujący u Mandżu-

rów 328, 329 
Akuta (zm. 1123), wódz plemion Dżur-

czenów 243 
Alcock R. (1809-1897), poseł bryt. 489, 

490 
Aleksander VII (Fabio Chigi 1599-1667), 

papież 1655-1667 350 
Amherst lord (1773—1857), szef misji ang. 

w 1816 r. 390 
Amursana (zm. 1757), wódz Dżungarów 

362 
An Lu-szan (zm. 757), gen. wódz rokoszu 

197, 199-202, 206, 209 
de Andrade Fernao (XVI w.), dow. floty 

port. 320 

Apaoczi (872-926), chan Kitanów 223 
Arik-Bóge (XIII w.), brat Kubilaja 261 
Attiret J. D. (1702-1768), mai., jezuita 

fr. 379 

Backłiouse E. (XX w.), tłumacz i autor 
ang. 680, 683 

Bajan (1237-1295), gen. mong. 262 
Bajan (XIV w.), min. mong. 296 
Balazs E. (1905-1963), hist. fr. 214, 668, 

680 
Banno Matasaka, współcz. hist. jap. 681 
de Bary W., współcz. sin. amer. 675 
Bau M. J. (XX w.), hist. chiński 683 
Beasley W. G., współcz. japonista ang. 

671, 675 
Beckmann G. M., współcz. hist. amer. 

670 
Beers P. F., współcz. hist. amer. 669 
Bemis S. F. (XX w.), hist. amer. 670 



Benedykt (XIII w.), mnich pol. z Wrocła­
wia 292 

Białobłocki A. (XVII w.), pol. tłumacz 
misji Gołowina 357 

Bielenstein H., współcz. hist. amer. 679 
Biełow J. A., współcz. hist. radz. 684 
Birch C, współcz. sin. ang. 677 
Bismarck O. von (1815-1898), kanclerz 

niem. 520 
Bland J. O. P. (XX w.), autor ang. 680, 

683, 684 
Bodde D. , współcz. sin. amer. 673 
Bonham S. G. (1803-1863), gub. Hong­

kongu 443, 445 
Borówkowa L. A., współcz. hist. radz. 680 
de Bourboulon A. (XIX w.), przedst. 

i poseł fr. 445, 447, 456 
Bowring J. (1792-1872), gub. Hong­

kongu 445, 448-450 
Boym M. (1612-1659), jezuita pol. 350 
Brewitt-Taylor C. H. (XX w.), sin. ang. 676 
Brine L. (XIX w.), autor ang. 682 
Brodski R. M., współcz. hist. radz. 685 
Brooks S. M. (zm. 1899), misj. ang. 564 
Bruce F. (1814-1867), poseł bryt. 456, 457 
Bryan W. J. (1860-1925), amer. sekretarr 

stanu 1913-1915 625 
Buck P. (1892-1973), pisarka i tłumaczka 

amer. 676 
Budda zob. Gautama 
Bulow B. von (1849-1929), niem. min. 

spraw. zagr. 531 
Burgevine H. A. (1836—1865), awantur­

nik amer. 465 
Burlingame A. (1820—1870), poseł amer. 

488, 489 
Buttinger J., współcz. hist. amer. 672 
Byków F. S., współcz. sin. radz. 674 

Callery J. W. (XIX w.), autor fr. 681 
Cameron M. E., współcz. hist. amer. 670, 

683 
Campbell J. D. (XIX w.), przedst. Harta 

502 
Cantlie J. ( X I X - X X ) w.), lekarz ang. 596 
Castiglione G. (1688—1766), mai., jezuita 

wł. 379 
Cavour C. (1810-1861), polityk wł. 634 

Cezar Juliusz (102-44 p. n. e.) 83 
Chang Chung-li, współcz. socjolog 685 
Chang Hsin-pao, współcz. hist. 681 
Chang Kwang-chih, współcz. arch. 673 
Chapdelaine A. (zm. 1856), misj. fr. 451 
Cheng J. C, współcz. hist. 682 
Cheng Te-k'un, współcz. arch. 673 
Cheng Yu-kwei, współcz. ekon. 686 
Ch'en J. współcz. hist. 685 
Ch'en K. K. S., współcz. hist. 674 
Chesneaux J., współcz. hist. fr. 672, 684 
Chi Ch'ao-ting zob. Czi Cz'ao-ting 
Ch'ien Tuan-sheng (ur. 1899), współcz. 

socjolog 684 
Chmielewski J., współcz. sin. pol. 7, 675 
Chow Ts'e-tung, współcz. hist. 685 
Chu Wen-djang, współcz. hist. 682 
Clubb O. E., współcz. autor amer. 670 
Clyde P. H., współcz. hist. amer. 669 
Cohn W., współcz. niem. hist. malarstwa 

chińskiego 678 
Cordier H. (XIX w.), hist. fr. 276, 671, 673 
Cornwallis Ch. (1738-1805), gen. bryt. 

400 
Cornwallis W. (1744-1819), adm. bryt. 

400 
Costin W. C, współcz. ang. hist. 681 
Couplet P. (1624—1692), pisarz, jezuita fr. 

365 
Courbet A. A. P. (1827-1885), adm. fr. 

500, 501 
Couvreur S. (XIX—XX w.), sin. fr. 674 
Craig A., współcz. koreanista amer. 668 
Cranmer-Byng J. L., współcz. hist. ang. 

680 
Creel H. G, współcz. sin. amer. 673, 674 
Curzon lord (1859-1925), polityk bryt. 

583 
Cushing C. (1800-1879), polityk amer. 

403, 404 
Cyceron (106 — 43 p. n. e.) orator rzymski 

211 
Czang Czien (1853—1926), przemysłowiec, 

polityk 586 
Czang Cz'ien (II w. p. n. e.), emisariusz 

dyn. Han 99, 100, 102 
Czang Cziie (II w. n. e.), przyw. Żółtych 

Turbanów 119, 120 



Czang Czy-tung (1837-1909), gub. gen. 
Hukuangu 496, 505, 517, 547, 548, 
557, 569, 589, 590 

Czang Fei (zm. 221 n. e.), przyjaciel Liu Pei 
140, 339 

Czang Han (zm. 206 p. n. e.), gen. dyn. 
Cz'in 84, 85 

Czang Heng (78—139), astronom, wy­
nalazca, poeta 131 

Czang I (TV w. p. n. e.), polityk 57 
Czang Jin-huan (1838-1900), dypl. ts'ing. 

534 
Czang Kan-li, mai. 279 
Czang Ping-lin (1868—1936), uczony, dzia­

łacz polityczny 596 
Czang Seng-ju (fl. 520 - 560), mai. 169 
Czang Sien-czung (1606—1646), przy w. 

powstańczy 333, 349 
Czang Suan (fl. 712-742), mai. 218 
Czang Sue-cz'eng (1738-1801), hist. 369, 

370 
Czang Sun (1854-1923), wojsk. ts'ing. 

604, 620, 635, 636 
Czang Szy-czie (zm. 1280), dworzanin, 

dow. floty 263 
Czang Ti, ces. dyn. Wsch. Han 7 6 - 8 8 114 
Czang Tsai (1020-1077), filozof 280, 372 
Czang Tso-lin (1873-1928)f rnilitarysta, 

władca Mandżurii 633, 649, 658 
Czang Tsung-siang (1879-?), polityk kliki 

Anfu 650 
Cz'ang (XII lub XI w. p. n. e.), wódz 

Czou, zwany też Wen Wang 35,36,61 
Czao Kao (zm. 207 p. n. e.), główny 

eunuch Cz'in Szy Huang Ti 82, 83, 84 
Czao K'uang-jin (927—976), gen., załóż. 

dyn. Sung, ces. T'ai Tsu od 960 
227, 229, 230, 232 

Czao Meng-fu (1254-1322), mai. 284, 300 
Czao Ping-cziin (zm. 1914), min. spraw 

wewn., premier 617, 618 
Czao Tsung, ces. dyn. Tang 889 - 904 206 
Czen Tsung, ces. dyn. Płn. Sung 998-1022 

232 
Cz'en, dyn. w Chinach Płd. 557-589 

156, 171 
Cz'en Cziung-ming (1875-1935), mili-

tarysta w Kuangtungu 655—657 

Cz'en Ju-cz'eng (1836-1862), gen. tajpin-
gów („Odważny Król") 427, 430, 431 

Cz'en Lin (fl. 1280-1310), mai. 301, 302 
Cz'en Pao-czen (1831 -1900) , gub. Hunanu 

549 
Cz'en Szeng (zm. 209 p. n. e.), przyw. 

powstania przeciwko Cz'inom 84 
Cz'en Tu-siu (1879-1942), pisarz, publi­

cysta, współzałoż. KPCh 645,646,648, 
649 

Czeng, ks. Cz'in zob. Szy Huang Ti 
Czeng Cz'eng-kung (Koxinga) (1624— 

1662), lojalista ming., władca Taiwanu 
320, 350, 351 

Czeng Cz'iao (1104-1162 lub 1108 -1166) , 
hist. 276 

Czeng Czy-lung (1604—1661), kupiec, do­
stojnik 349, 350 

Czeng Ho (1371-1434?), dow. wypraw 
morskich 310 

Czeng Ts'e (Trung Trac) (zm. 42 n. e.), 
przywódczyni powstania narodowego 
w Wietnamie 118 

Cz'eng (XII lub XI w. p. n. e.), następca 
. Wu Wanga 37 

Cz'eng Hao (1031-1085), filozof 279 
Cz'eng I (1032-1108), filozof 279 
Cz'eng Ti, ces. dyn. Zach. Han 3 2 - 7 

p. n. e. 107 
Cń, klan rodziny królewskiej Czou 37 
Cz'i, dyn. Huang Cz'ao, IX w. n. e. 205 
Czi Cz'ao-ting (1904-1963), działacz pań­

stwowy, ekon. 6, 679 
Cz'i Północne, dyn. w Chinach Płn. 550— 

577 154, 156 
Cz'i Południowe, dyn. w Chinach Płd. 

4 7 9 - 502 156, 157 
Cz'i-jing (zm. 1858), Mandżur, członek 

rodu ces. 400, 404, 405, 442, 445, 
452 

Cz'i-szan (zm. 1854), Mandżur, dostojnik 
396-398 

Czia Czing, ces. dyn. Ming 1521 — 1566 
314 

Czia Cz'ing (1760-1820), ces. dyn. Ts'ing 
od 1796 360, 382, 383, 390 

Cziang Kai-szek (ur. 1887), przyw. Kuo-
mintangu 480, 657-661, 665 



Czie (XVIII lub XVII w. p. n. e.), ostatni 
władca dyn. Sia 22 

Cz'ien Lung (1711-1799), ces. dyn. Ts'ing 
1736-1796 358-360, 362-365,375-
378, 382-384, 389, 390, 478 

Cz'ien Siian (fl. 1234-1290), mai. 262,265, 
271 

Cz'in (Ts'in), dyn. 221-206 p. n. e. 66, 
70, 77- 79, 83-86, 88, 90, 93, 97, 
102, 104, 113, 171 

Cz'in Kuei (1090-1155), kanclerz Płd. 
Sung 248, 373 

Cz'in Pen-li, współcz. hist. 670 
Cz'in Tsung, ces. dyn. Płn. Sung 1126— 

1127 245 
Czing-szan (1823-1900), Mandżur, do­

stojnik 568 
Czing Ti, ces. dyn. Ming 1449-1457 314 
Cz'iu Czin (1877-1907), rewolucjonistka 

600 
Cz'iu Jing (1512-1560), mai. 219,324,341 
Czou, dyn. 15, 19, 24, 25, 31, 33, 35-37, 

39-48, 51-53, 57-60f67, 73- 77, 
88, 122, 123, 125, 132, 133, 171, 225, 
673 

Czou, dyn. Wu San-kuei 1673-1678 358 
Czou, jedna z Pięciu Dynastii w Chinach 

Płn. 951-960 225, 227, 230 
Czou, Północne, dyn. w Chinach Płn. 557— 

580 154, 171, 179 
Czou, Wschodnie, drugi okres dyn. Czou 

771-221 p. n. e. 40, 44-47, 58, 59, 
66, 69, 80 

Czou, Zachodnie, pierwszy okres dyn. 
Czou 1122-771 p. n. e. 35, 40-44, 
46, 48, 49, 52 

Czou, ks., (XII w. p. n. e.) zob. Tan 
Czou, ks. (IX w. p. n. e.) 43 
Czou Fan (fl. 780-810) , mai. 218 
Czou Sin, ostatni władca dyn. Szang, 

XII lub XI w. p. n. e. 24, 35, 36, 37 
Czou Tun-i (1017-1073), filozof 279 
Czu I-hai, ks. Lu (1618-1662) 349 
Czu Ju-lang, ks. Kuei (1623 — 1662), ostatni 

władca Mingów Płd. 349, 350, 372 
Czu Ju-sung, ks. Fu, władca Mingów 

w Nankinie 1644-1646 347 
Czu Ju-czien, ks. Tang (1602-1646) 349 

Czu Juan-czang (1328—1398), przyw. pow­
stania chłopskiego, załóż. dyn. Ming, 
ces. Hung Wu od 1368 297-299, 
303, 308, 312, 610 

Czu Si (1130-1200), filozof, główny 
przedst. neokonfucjanizmu 275, 280 
281, 307, 336, 366, 371, 667 

Czu Ta (Pa-ta Szan-żen) (1626-1710?), 
mai. 370, 378 

Czu Te (ur. 1886), głównodowodzący 
Chińskiej Armii Czerwonej 658 

Czu Tz*u-cz'i (1807-1882), uczony 543 
Czu Wen (Czu Cz'uan-czung) (852-912), 
gen., załóż. dyn. Późn. Liang 206, 207, 

222 
Czu-fu Jen (zm. 127 p. n. e.), doradca dwor­

ski 90, 99 
Czu-ko Liang (181—234), strateg, min. 

Liu Pei 140, 339 
Czuan Siu (XXV w. p. n. e. ?), syn Huang 

Ti 19 
Czuang Czou (369?-286?), filozof 68,128, 

165, 674 
Czuang Er, ks. Wen, władca państwa' 

Tsin 6 3 6 - 628 51 
Czuang Tzu zob. Czuang Czou 
Czung Tsung, ces. dyn. T'ang 684— 686, 

705-709 193, 194 
Czung Wang zob. Li Siu-cz'eng 
Cz'u Juan (3437-280? p. n ; e.), poeta 

73, 131, 677 
Cz'uan Tsu-wang (1705-1755), hist. 369 
Cz'ung Czen, ostatni ces. dyn. Ming 

1628-1644 325, 333 
Cz'ung-hou (1826—1893), Mandżur, do­

stojnik 492, 495-497 
Czyngis Chan (1162-1227), Wielki Chan 

Mongołów 255, 257-259, 328, 355 

Dawson R. S., współcz. sin. ang. 678, 
680 

Demieville P., współcz. sin. fr. 370, 677 
Demostenes (384—322 p. n. e.), orator 

ateński 211 
Dennett T. (XX w.), hist. amer. 402, 453, 

670 
Derby lord (1799-1869), premier bryt. 

450, 457 



Detring G. (XIX w.), niem. doradca 
Li Hung-czanga 516, 532 

Dewey J. (1859-1952), filozof amer. 645 
Diaz P. (1830-1915), prezydent Meksyku 

556 
Disraeli B. (1804-1881), premier bryt. 

457 
Dorgon (1621 — 1650), ks. mandż., syn 

Nurhaczi, regent 1643 — 1650 330, 
332, 334, 348, 352 

Dubs H. H., współcz. sin. amer. 675 
Dulles F. R., współcz. hist. amer. 670 
Dupre J. (XIX w.), adm. fr., gub. Kochin-

chiny 498 
Dupuis J. (XIX w.), awanturnik fr. 498 
Dżehangir (1788—1828), przyw. powstania 

Ujgurów 383 

Eberhard, W., współcz. hist. amer. 46, 91, 
141, 312, 668 

Eckel P. E., współcz. hist. amer. 670 
Egerton C, współcz. sin. ang. 676 
Eidlin L. Z., współcz. sin. radz. 617 
Elgin lord, przedst. bryt. w latach 1857— 

1859 450, 454, 456, 458-461 
Elliot Ch. (1801-1875), przedst. ang. 

w Kantonie 391, 393-395, 397, 398 
Elliot G. (XIX w.), adm. bryt. 395 
Epstein I., współcz. autor 670 
Er Szy Huang Ti (zm. 207 p. n. e.), drugi 

władca dyn. Cz'in 82—84 
Erenburg G. B. (1902-1967), hist. radz. 

669 
Erkes E., współcz. sin. niem. 678 
Esen (XV w.), wódz Ojratów 313 

Fa (XII lub XI w. p. n. e.), pierwszy kr. dyn. 
Czou 36, 37, 61, 93, 

Fa Czen (450—515), pisarz, polemista 
antybuddyjski 166 

Fa Sien (IV—V w.), pielgrzym buddyjski 
164 

Fairbank J. K. (ur. 1907), współcz. hist. 
amer. 30, 355, 668, 670, 671, 681 

Fan Cz'ung (I w. n. e.), przyw. Czerwonych 
Brwi 111 

Fan Kuan (fl. 990-1030), mai. 268 
Fan Li (V w. p. n. e.), min. króla Jiie 53 

Fan Wen-cz'eng (1597-1666), kolaborant 
Mandżurów 330 

Fan Wen-lan (1893-1969), hist. 438, 666 
Fanakati Ahmed (XIII w.), min. Kubilaja 

289 
Fang La (XII w.), przyw. powstania chłop­

skiego w Czekiangu 242 
Fei Hsiao-tung, współcz. socjolog 685 
Feng Ju-siang (1882-1948), wojsk. 656, 

658, 659 
Feng Jun-szan (1822—1852), współzałoż. 

ruchu tajpingów („Południowy Król") 
408-410, 413, 414, 424 

Feng Kuei-fen (1809-1874), dostojnik 
ts'ing. 471 

Feng Kuo-czang (1859-1919), milita-
rysta grupy Peijang i prezydent 606, 
628, 630, 635-637, 639 

Feng Tzu-ts'ai (1818-1903), gen. ts'ing. 
502 

Feng Yuan-chiin, współcz. hist. literatury 
klasycznej 676 

Ferry J. (1852-1893), premier fr. 499, 502 
Feuerwerker A., współcz. hist. amer. 686 
Fiodorenko N. T., współcz. sin. radz. 677 
Fitzgerald C. P., współcz. hist. ang. 29, 

70, 309, 320, 669 
Fontanier H. (um. 1870), konsul fr. w Tien-

tsinie 491 
Forrest R. A. S., współcz. sin. ang. 677 
Forsyth T. D. (XIX w.), szef misji ang. do 

Jakuba Bega 478 
Fournier F. E. (XIX w.), oficer mary­

narki fr. 500, 501, 503 
Frankę O. (zm. 1938), hist. niem. 667, 673 
Fu, ks. (XVII w.) 333 
Fu, rodzina królewska państwa Wczesne 

Cz'in, IV w. 147 
Fu Cz'ao, postać legendarna 18 
Fu Czien (zm. 385), władca państwa Wcze­

sne Cz'in 147, 149 
Fu-k'ang-an (zm. 1796), Mandżur, gen. 363 
Fu Si, postać legendarna 18 
Fu Su (zm. 210 p. n. e.), najstarszy syn 

Szy Huang Ti 82, 84 
Fulin (1638 — 1661), syn Abahai, ces. dyn. 

Ts'ing, Szun Czy od 1644 r. 332, 334, 
353 



Fung (Feng) Yu-Ian (ur. 1895), współcz. 
hist. filozofii chińskiej 165, 673 

Fursenko A. A., współcz. hist. radz. 683 

Galdan (1644—1697), chan Dżungarów 
354-357 

Galileusz (Galileo Galilei) (1564-1642), 
wł. astronom, fizyk, filozof 131 

Gardner C. S., współcz. hist. amer. 675 
Garnier F. (1839—1873), oficer marynarki 

fr. 498 
Gaubil A. (zm. 1759), hist., jezuita fr. 365 
Gautama Siakjamuni (ok. 560—ok. 480 

p. n. e.) 161, 164, 211, 215 
Gerbillon J. F. (1654-1707), jezuita fr. 357 
Gernet J., współcz. hist. fr. 679, 680 
Gibbon E. (1737-1794), hist. ang. 151,365 
Giles H. A. (1845-1935), sin. ang. 9, 10, 

676 
Gladstone W. E. (1809-1898), premier 

bryt. 387 
Gołowin F. A. (1650-1706), dypl. ros. 356 
Goodnow F. J. (1859-1930), prawnik 

amer. 626 
Goodrich L. C, współcz. hist. amer. 

163, 183, 668, 680 
Gordon C. G. (1833-1885), wojsk. bryt. 

466, 497 
Gorielik S. B., współcz. hist. radz. 683 
Gorki M. (1868-1936), pisarz ros. 528 
Graham B. C, współcz. sin. ang. 677 
Granet M. (1884-1940), socjolog fr. 83, 

667, 674 
Greenberg M., współcz. hist. ang. 680 
Gregory J. S., współcz. hist. australijski 

682 
Griswold A. W. (XX w.), hist. amer. 776 
Gros baron (1793-1810), przedst. fr. 

w latach 1857-1859 450, 458, 460 
Grousset R. (1885-1952), hist. fr. 83, 

667, 673 
Gujuk, Wielki Chan Mongołów 1246-

1248 292 

Hail W. J. (XX w.) hist. amer. 682 
Hake A. E. (XIX w.), autor ang. 681 
du Halde J. B. (XVIII w.), hist., jezuita fr. 

365 

Han, dyn. 206 p. n. e . - 2 2 0 n. e. 18, 19, 
65, 70, 73, 86, 88, 90 - 95, 102-104, 
107, 108, 112, 114, 122,123, 125, 126, 
128-131, 133-138, 141, 144, 151, 
155,158,164,173,179,181-184,187, 
189, 194, 216,'231, 232, 280, 297, 
303, 306, 328, 675, 679 

Han, Późniejsi, dyn. w Chinach Płn. 946 — 
950 225, 230 

Han, Wschodnia (Późniejsza) dyn., drugi 
okres panowania Hanów 25—220 n. e. 
112-122, 124, 127, 129, 134, 138, 
141, 142, 158, 178, 196, 203, 221 

Han, Zachodnia (Wcześniejsza) dyn., pier­
wszy okres panowania Hanów 206 
p. n. e. - 9 n. e. 87, 89, 94, 96, 99, 
104, 106, 109, 116, 119, 142, 211 

Han Fei (2807-233 p. n. e.), filozof 
65, 71, 76, 674, 675 

Han Jen-huei (X w.), doradca Apaoczi 223 
Han Ju (768 - 824), eseista, poeta 210, 211 
Han Kan (7207-780), mai. 210, 218 
Han Lin-er (XIV w.), syn przyw. Białego 

Lotosu 297 
Harriman E. H. (1848-1909), amer. mag­

nat kolejowy 585 
Hart R. (1835-1911), Inspektor Gene­

ralny Cesarskiego Zarządu Ceł Mors­
kich 385, 466, 488, 502, 525, 568, 572, 
683 

Hay J. (1838-1905), amer. Sekretarz 
Stanu 1898-1905 537, 576 

Henryk VII (1457-1509), kr. ang. 173 
Hideyoshi zob. Toyotomi Hideyoshi 
Ho, ks. Kung (IX w. p. n. e.) 43 
Ho Cz'ii-ping (141-117), gen. 98, 132 
Ho Jing-cz'in (1889—?), wojsk, kuomin-

tangowski 660 
Ho Kan-chih, współcz. hist. 685 
Ho Ping-ti, współcz. socjolog 686 
Ho Po, bóstwo Rzeki Żółtej 33 
Ho-szen (1750-1799), Mandżur, dwo­

rzanin Cz'ien Lunga 10, 359, 360, 382 
Holt E., współcz. autor ang. 681 
Hope J. (1808-1881), adm. ang. 465 
Hou Chi-ming, współcz. ekon. 686 
Hou Wai-lu (ur. 1896), współcz. hist. 

filozofii chińskiej 165, 673 



Hsii, I. C. Y., współcz. hist. 682 
Hsueh Chun-tu, współcz. hist. 684 
Hu Hai, młodszy syn Szy Huang Ti, 

ces. Er Szy Huang Ti 82 
Hu Han-min (1886-1936), działacz Kuo-

mintangu 607, 619 
Hu Sheng, współcz. hist. 666 
Hu Szy (1891 — 1962), pisarz, naukowiec 

645, 649, 654, 685 
Hu Wei-jung (zm. 1380), kanclerz Hung 

Wu 305 
Hua Kan (Hua Kang), współcz. hist. 682 
Hua-sza-na (1806—1859), Mongoł, przed­

stawiciel ts'ing. 452 
Huan ks., władca państwa Cz'i 685—643 

p. n. e. 51 
Huan Ti, ces. dyn. Wsch. Han 147-167 

115 
Huang Cz'ao (zm. 884), przyw. powstania 

chłopskiego 204-206, 297 
Huang Cz'uan (9007- 965), mai. 269 
Huang Kung-wang (1269-1354), mai. 294, 

301 
Huang Sing (1874—1916), przyw. rewo­

lucyjny 596, 599, 606, 616-620 
Huang Ti (Żółty cesarz), postać mityczna; 

tradycyjna data XXV w. p. n. e. 19 
Huang Tsung-si (1610—1695), uczony, hist. 

i filozof 367-369 
Huei Szy (ok. 365-310), filozof 72 
Huei Ti, ces. dyn. Ming 1399-1402 308 
Huei Ti, ces. dyn. Zach. Han 194-188 p. n. 

e. 95, 96 
Huei Tsung (1082-1135), ces. dyn. Płn. 

Sung 1101-1125 242, 245, 247, 269-
271, 297 

Hughes E. R., współcz. sin. ang. 671 
Hulbert H. B. (XX w.), hist. amer. 672 
Hummel A. W. (XX w.), sin. amer. 680 
Hung Cz'eng-cz'ou (1593-1665), kola­

borant Mandżurów 348 
Hung Fu (1849—1864), syn Hung Siu-

-czuana 433 
Hung Siu-czuan (1814—1864), twórca 

ideologii tajpingowskiej, władca pańs­
twa tajpingów („Król Niebiański") 
408-410, 413- 416, 424-427, 433, 
446, 594 

Hung Ta-cz'iian (zm. 1852), przyw. Triady 
411, 414 

Hung Wu, zob. Czu Juan-czang 
Hung Żen-fa (zm. 1864), brat Hung 

Siu-czuana 426 
Hung Żen-kan (1822-1864), przyw. taj­

pingów („Król Tarcza") 408, 426, 427, 
433, 434, 438 

Hung Żen-ta (zm. 1864), brat Hung 
Siu-czuana 426 

Huxley T. H. (1825-1895), uczony ang., 
biolog 548 

I-huan, ks. Cz'un (1840-1891), ojciec 
ces. Kuang Su 470, 484 

I-k'uang, ks. Cz'ing (1838-1916), ary­
stokrata mandż. 590 

I-sin, ks. Kung (1833-1898), brat przy­
rodni ces. Sien Fenga 458, 459, 469, 
482, 490, 500, 515 

I-szan (zm. 1878), Mandżur, członek 
rodu cesarskiego 398, 453 

I Tsung, ces. dyn. T'ang 8 6 0 - 873 204 
Ignatiew N. P. (1832-1908), gen., dypl. 

ros. 457, 459, 460 
Iljuszieczkin W. P., współcz. hist. radz. 681 
Inoue Kaoru (1835—1915), polityk jap., 

min. spraw zagr. 509 
Ishii Kikujiro (1866-1945), dypl. jap., 

min. spraw zagr. 641 
Ito Hirobumi (1841-1909), polityk jap., 

min. spraw zagr., premier 509, 511, 
518 

Jabłoński W. (1901-1957), sin. pol. 7, 
675-677 

Jakub Beg (1820-1878), przyw. powstania 
ujgurskiego 478, 479 

Jan Hin-szun, współcz. sin. radz. 674 
Jang (VI—VII w.), ród możnowładców 

w państwie Płn. Czou, rodzina pa­
nująca dyn. Sui 166 

Jang Czien, gen., załóż. dyn. Sui, ces. Wen 
5 8 9 - 604 156, 171-173 

Jang Czu (IV w. p. n. e.), filozof 64, 
65, 68 

Jang Jung-kuo, współcz. hist. filozofii 
chińskiej 673 



Jang Kuei-fei (zm. 756), ulubienica ces. 
Sflan Tsunga 199, 200, 210 

Jang Siu-cz'ing (18177-1856), przyw. taj-
pingów („Wschodni Król") 412,413-
416, 424 

Jang Sflan-kan (zm. 613), przyw. powstania 
przeciwko Jang Ti 176 

Jang Szen-siu (1849—1898), cenzor, re­
formator 555 

Jang Ti, drugi ces. dyn. Sui 604— 618 
173-177, 190 

Jang Tu (XX w.), polityk, poplecznik Juan 
Szy-k'ai 626 

Jang Zui (1857-1898), reformator 553, 
555 

Jansen M., współcz. hist. amer. 684 
Jao, postać na wpół legendarna (XXIII 

w. p. n. e. ?) 19, 20, 61 
Jaworski J. (XX w.), sin. pol. 673 
Je Ming-cz'en (1807-1859), gubTgen. 

w Kantonie 1852-1858 443, 445, 448, 
450, 452 

Je-lu (X—XIII w.), ród panujący u Ki-
tanów 223 

Je-lii Cz*u-ts'ai (1190-1244), Kitan, dorad­
ca Czyngis Chana i Ogotai 258, 259 

Je-lu Ta-szy (XII w.) załóż, państwa 
Zach. Liao 243 

Jefimow G. W., współcz. hist. radz. 8, 
683 

Jehonala zob. Tz'u Si 
Jen Fu (1853-1921), tłumacz lit. zach. 473, 

548, 549, 557, 684 
Jen Juan (1635-1704), lekarz, uczony 373, 

374 
Jen Li-pen (fl. 6 4 0 - 670), mai. 202, 218 
Jen Si-szan (1883—7), gen., gub. Szansi 

633, 658, 659 
Jen Wen-kuei (fl. 980), mai. 250 
Jerzy III (1760-1820), kr. ang. 383 
Jesugej (Jesukai) (zm. 1167), wódz mong., 

ojciec Czyngis Chana 255 
Jin zob. Szang 
Jing Tsung, ces. dyn. Ming 1436—1449, 

1457-1464 313 
Jing Wang zob. Cz'en Ju-cz'eng 
Jo Fei (1103-1142), gen. 248, 373 
Joseph P. (XX w.), hist. ang. 683 

Ju Wang, kr. Zach. Czou 781-771 p. n. e. 
43 

Ju (XXIII lub XX w.-p. n. e.), załóż. dyn. 
Sia 20 

Ju Cz'ien (zm. 1457), gen., obrońca Pe­
kinu 314 

Jfi-lu (zm. 1900), Mandżur, członek Wiel­
kiej Rady 553 

Jfl-sien (zm. 1901), Mandżur, gub. Szan­
tungu i Szansi 562-564, 574, 577 

Jii-wen (VI w. n. e.), ród panujący w Płn. 
Czou 156, 171 

Juan (VI w.), nazwa dyn. Toba 153 
Juan, dyn. mong. 1280-1366 177, 261, 

263, 273, 275, 283, 284, 286-288, 
290, 292-295, 297-302, 338, 340, 
341, 361, 377, 378 

Juan Cz ;ang (1846—1900), dygnitarz, prze­
ciwnik I Ho T'uan 569 

Juan Szu (1131-1205), hist. 276 
Juan Szy-k'ai (1859-1916), wojsk. ts'ing., 

dyktator 508-510, 513, 547, 548, 
553-555, 563-565, 569, 590-592, 
605-633, 638, 685 

Juan Ti, ces. dyn. Zach. Han 48—33 p. n. e. 
107 

Jun Szou-p'ing (1633-1690), mai. 353,378 
Jung Czeng (1678-1735), ces. dyn. Ts'ing 

od 1723 r. 357, 35& 366, 380 
Jung Lo, ces. dyn. Ming 1403-1424 308, 

310, 312, 344 
Jung Wing zob. Żung Hung 
Juriew M. F., współcz. hist. radz. 669 

Kaczanowski J. W., współcz. autor radz. 
679 

Kaidu (XIII w.), ks. mong. 288 
Kałużyński St., współcz. mongolista pol. 

680 
Kan Jing (kon. I. w. n. e.), emisariusz 

Pan Cz'ao 118 
Kang-i (zm. 1900), Mandżur, członek 

Wielkiej Rady 553, 564 
K'ang Ju-wei (1855-1927), filozof, refor­

mator 542-552, 554-557, 563, 570, 
575, 593, 594, 634-636, 683 

K'ang Kuang-żen (1867-1898), refor­
mator, brat K'ang Ju-wei 555 



K'ang Si (1654-1722), ces. dyn. Ts'ing 
od 1662 10, 352-360, 365, 366, 368, 
375, 377, 378, 380 

Kao Hou, cesarzowa wdowa, regentka 
1085-1093 241 

Kao K'o-kung (1248-1310), mai. 287,301 
Kao O (kon. XVIII w.), pisarz 587 
Kao Tsu lub Kao Ti zob. Liu Pang 
Kao Tsu zob. Li Juan 
Kao Tsung, ces. dyn. T'ang 650-683 

190, 193 
Kao Tsung, ces. dyn. Płd. Sung 1127— 

1162 245 
Kara Kitaj zob. Zachodnie Liao 
Kara-Murza G. S. (1906-1945), hist. 

radz. 681 
Karlgren B. (ur. 1889), uczony szwedzki 

30, 674, 677 
Katsura Taro (1847-1913), gen., premier 

jap. 584 
Kaufmann K. P. (1818-1882), gen. ros. 

477 
Ketteler K. von (zm. 1900), poseł niem. 567, 

577 
Kiernan E. V. G. (XX w.), hist. ang. 682 
Kim Ok-kyun (1851-1894), polityk kor. 

508, 510, 511 
Kin (Czin), dyn. Dżurczenów w Chinach 

Płn. X J J - X i U w. 243, 245, 247-
249, 251, 255-260, 271, 327, 346 

King F. H. H., współcz. ekon. chiński 686 
Knox P. C. (1853-1921), amer. sekretarz 

stanu 1909-1913 585 
Ko Hung (253-339), alchemik 165 
Konfucjusz (K'ung Cz'iu) (5517- 479?), 

filozof 21, 59-66, 69, 73, 74, 94, 
108, 215, 280, 481, 544, 545 

Konrad N. I. (ur. 1891), uczony radz. 679 
Kowalów J., współcz. ekon. radz. 686 
Koxinga zob. Czeng Cz'eng-kung 
Kozłów P. K. (1863-1935), badacz i od­

krywca ros. 133 
„Król Niebiański" zob. Hung Siu-cziian 
Krupp, niem. rodzina fabrykantów broni 

477, 514, 516, 568 
Ku Jen-wu (1613 — 1682), uczony, filozof 

i filolog, lojalista mingowski 367, 
370-372 

Ku K'ai-czy (ok. 344-406), mai. 169 
K'u (XXIV w. p. n. e. ?), wnuk Huang 

Ti 19 
Kuan Han-cz'eng (ok. 1234-1300), dra­

maturg 300 
Kuan Ju (zm. 219), przyjaciel Liu Pei 138, 

339 
Kuan T'ung (fl. 950), mai. 224, 268 
Kuang, ks. zob. Jang Ti 
Kuang Czung (zm. 645 p. n. e.), min. pańs­

twa Cz'i 51 
Kuang Su (1872-1908), ces.'dyn. Ts'ing 

Od 1875 470, 504, 543, 546, 547, 552-
555, 557, 563, 564, 567, 591-593, 
609 

Kuang Wu Ti zob. Liu Siu 
Kubilaj (1239-1294), Wielki Chan Mon­

gołów, załóż. dyn. Juan 261, 284, 
287-289, 291 

Kuei, ks. zob. Czu Ju-lang 
Kuei-liang (1785-1862), Mandżur, dy­

gnitarz 452, 458, 482 
Kuhn R, współcz. sin. niem. 676 
Kumarajiva (344—413), misj. buddyjski 

164 
Kung, ks. zob. I-sin 
Kung P'eng (19187-1970), działaczka 

polityczna 6 
Kung-sun Hung (zm. 121 p. n. e.), pisarz 

konfucjański 95 
Kung-sun Jang (3907—338), min. państwa 

Cz'in; legista 55, 56, 71 
Kung-sun Lung (ok. 320-250 p. n. e.), 

filozof 72 
Kung An-kuo (ok. 154 — 74 p. n. e.), po­

tomek Konfucjusza 108 
Kuo Mo-żo (ur. 1891), pisarz, arch., hist. 

677 
Kuo P. C. (XX w.), hist. 681 
Kuo Si (ok. 1020-1090), mai. 231, 268 
Kuo Siang (zm. 312 n. e.), filozof, neotao-

ista 165 
Kuo Sung-tao (1818-1891), dypl., pisarz 

481 
Kuo Tzu-i (697—781), gen., dostojnik 

200, 202 
Kuo Tzu-tsing (zm. 1355), przyw. pow­

stańców chłopskich 296—298 



Kuo Wei (zm. 953), gen., zaloż. dyn. Czou 
225 

K'uo Cz'ien-czy (zm. 432), jeden z twór­
ców taoizmu religijnego 165 

Kuropatkin A. M. (1848-1925), gen. ros., 
min. wojny 571 

Kflmmel O. (XX w.), niem. hist. sztuki 
678 

Kfinstler M. J., współcz. sin. pol. 677, 679 

Lach D. F., współcz. hist. amer. 669 
de Lagrene Th., przedst. fr. 1845-1846 

405 
Lai Wen-kuang (zm. 1868), dow. wojsk 

taipingów 434 
Lamb A., współcz. hist. ang. 685 
Lansing R. (1864—1928), amer. sekretarz 

stanu 1915-1920 625, 641 
Lao Tzu (VI lub IV w. p. n. e.), filozof 

66, 68, 128, 165 
Latourette K. S., współcz. hist. amer. 668, 

671 
Lattimore O., współcz. mongolista i sin. 

amer. 672 
Lay H. N. (XIX w.), tłumacz bryt. 452 
Le Brethon de Caligny A. E. (zm. 1863), 

wojsk. fr. 465 
Lee S. E., współcz. amer. hist. sztuki 678 
Legge J. (1815-1897), sin. ang. 541, 674 
Leibniz G. W. (1646-1716), filozof niem. 

365 
Lenin W. I. (1870-1924) 538, 573, 598 

621 
Levenson J. K. (XX w.), socjolog amer. 

683 
Li, ród cesarski dyn. T'ang 178-180,184, 

187 
Li Chi, współcz. arch. 673 
Li Chien-nung (XX w.), hist. 667 
Li Czen (ok. 800), mai. 212, 218 
Li Czen-won, współcz. hist. kor. 672 
Li Cz'eng (fl. 9 4 0 - 967), mai. 222, 268 
Li Fang (925-996), encyklopedysta 276 
Li Hung-czang (1823 -1901) , polityk ts'ing. 

431, 432, 435, 466-468, 470, 473, 474, 
476, 479, 482- 484, 487, 492, 495-
497, 499-503, 505, 507, 509-513, 
515-518, 520-522, 526-528, 531, 

532,534, 540, 556,569, 573-575, 590, 
595 

Li Juan (Kao Tsu), pierwszy ces. dyn. 
T'ang 618 - 626 179 

Li Juan-hung (1864-1928), gen. ts'ihg., 
prezydent 604, 607,620, 630-632,636 
656 

Li K'ai-fang (zm. 1855), dow. wojsk. 
tajpingów 419, 420 

Li K'an (1245-1324), mai. 302 
Li K'o-jung (856—908), wódz plemienia 

Szafo 206, 222 
Li Kuang (zm. 119 p. n. e.), gen. dyn. Zach. 

Han 179 
Li Kuang-li (II—I w. p. n. e.), gen. okresu 

ces. Wu Ti 102 
Li Kung (1659-1733), uczony 373, 374 
Li Lie-czun (1882-1946), działacz Kuo-

min tangu 619, 620 
Li Lien-jing (zm. 1911), główny eunuch 

Tz'u Si 470, 554, 564, 591 
Li Lin-fu, kanclerz w latach 736—752 

199 
Li Ling (II—I w. p. n. e.), gen. dyn. Zach. 

Han 130 
Li Lung-czi (658—762), syn Żui Tsunga, 

ces. Siian Tsung 7 1 2 - 756 194, 198-
200, 206 

Li Lung-mien (1040-1106), mai. 241, 269 
Li Po (Li T'ai-po) (701-762), poeta 205, 

209 
Li Siu-cz'eng (1824—1864), gen. taipin­

gów („Wierny Król") 427-434, 463-
465 

Li Sy (zm. 208 p. n. e.), min dyn. Cz'in, 
legista 65, 71, 76, 78, 82, 83 

Li Sy-sun (651-716), mai. 219, 220 
Li Szy-czen (1518—1598), encyklopedysta, 

farmakolog 337 
Li Szy-min (598 — 649), syn Li Juana, 

ces. T'ai Tsung dyn. T'ang od 627 
179-181, 183, 189,190,193, 216 

Li Ta-czao (1888-1927), prof. nauk polit., 
pisarz, współzałoż. KPCh. 648, 649, 
658 

Li Tang (1049-1130?), mai. 254 
Li Ting-kuo (zm. 1662), lojalista ming., 

powstaniec chłopski 349, 350 



Li Ts'un-sii, kr. Tsin, załóż. dyn. Późn. 
T'ang 222, 223 

Li Tzu-cz'eng (1606—1645), przyw. pow­
stania chłopskiego 327,332—335, 347, 
349 

Li Ung-bing (XX w.), hist. 667 
Li Wang, kr. Zach. Czou 878 - 842 p. n. e. 

42, 43 
Liang, ród możnowładców, II w. n. e. 115 
Liang, dyn. w Chinach Płd. 502-556 

156, 157, 160, 164, 169, 217 
Liang Późniejsze, dyn. założona przez Czu 

Wena 9 0 7 - 923 207, 222, 223 
Liang Cz'i-cz'ao (1873—1929), publicysta, 

działacz polityczny 140, 368, 542, 544, 
547-551, 554-556, 570, 593-594, 
598, 615, 627, 629, 630, 632, 634, 683 

Liang K'ai (ok. 1200), mai. 269, 270, 272 
Liang Szy-i (1869-1933), polityk, po­

plecznik Juana 610, 626 
Liang-pi (1877-1912), Mandżur, dwo­

rzanin 609 
Liaodyn. w Chinach Płn. 916-1125 224, 

230-233, 235, 243, 244, 249, 252, 275 
Liao Czung-k'ai (1877-1925), przyw. le­

wego skrzydła Kuomintangu 657 
Lin Feng-siang (zm. 1855), dow. wojsk, 

tajpingów 419, 420 
Lin Su (1875-1898), reformator 553, 555 
Lin Tse-su (1785—1850), pełnomocnik ces. 

do walki z opium 392—398, 403, 541, 
681 

Lin Wei-hsi (zm. 1840), wieśniak 394 
Lin Yi, współcz. hist. 666 
Lindley A. F. (XIX w.), autor ang. 681 
Liu, ród ces. dyn. Han 89,96,108,111-113 
Liu, ród panujący dyn. Liu Sung 420—478 

157 
Liu An, ks. Huainanu (zm. 122 p. n. e.), 

patron taoizmu 128 
Liu Czin (zm. 1510), dworzanin 314 
Liu Czy-czi ( 6 8 2 - 721), hist. 214, 215 
Liu Czy-juan (zm. 950), załóż. dyn. Póź­

niejszych Han 225 
Liu Czy-sie (zm. 1800), przyw. Białego Lo­

tosu 361 
Liu J. J. Y., współcz. autor 676 
Liu J. T. C„ współcz. hist. 680 

Liu Jung-fu (1837-1917), dow. Czarnych 
Flag 498, 521 

Liu Ju, ces. marionetkowego państwa Cz'i, 
1130-1137 247 

Liu Ju (zm. 423), gen., załóż. dyn. Liu Sung 
147 

Liu Juan (zm. 310), kr. Hunów 144, 145 
Liu Kuang-ti (1859-1898), reformator 

553, 555 
Liu K'un-i (1830-1902), gub. gen. Liang 

Kiang 505, 517, 569, 589 
Liu Pang (249-195 p. n. e.), załóż. dyn. 

Han, ces. Kao Tsu 202—195 p. n. e. 
84-90, 93, 95-97, Ul, 125, 297, 
298 

Liu Pei (162— 223), pierwszy władca kró­
lestwa Szu 138, 140, 339 

Liu Siang (79—8 p. n. e.), pisarz, redaktor 
literatury klasycznej 130 

Liu Sie (ok. 465 - 520), krytyk literacki 
170, 215 

Liu Sin (46 p. n. e. — 23 n. e.), syn Liu 
Sianga, pisarz, redaktor literatury 
klasycznej 130, 544 

Liu Siu, możnowładca, załóż. dyn. Wsch. 
Han, ces. Kuang Wu 2 5 - 5 7 111-113 

Liu Sung, dyn. w Ch. Płd. 420-478 156, 
157 

Liu Sung (zm. 1795), przyw. Białego Lotosu 
361 

Liu Suan (zm. 25 n. e.), pretendent do 
tronu 111, 112 

Liu Szeng, (ok. 100 p. n. e.), ks. okresu 
Wsch. Han 132 

Liu Ta-nien, współcz. hist. 670 
Liu Tsung-jflan (773-819), pisarz, eseista 

211 
Liu Ts'ung (zm. 318), syn Liu Juana, 

kr. Hunów 144 
Liwiusz (59 p. n. e. — 17 n. e.), hist. 

rzymski 125 
Lo Er-kang, współcz. hist. 433, 682 
Lo Kuan-czung (ok. 1330—1400), pisarz 

339 
Lobman J., współcz. publicysta pol. 8 
Loewe M., współcz. hist. ang. 669, 679 
Lu Czeng-siang (1871 — 1949), dypl., pre­

mier 617 



Lu Czia (216—176 p. n. e.), szambelan 
dworski Kao Tsu 93, 125, 359 

Lu Cziu-juan (1139-1193), filozof 336 
Lu Siu-fu (zm. 1280), dworzanin 263 
Lu Sun (Czou Szou-żen) (1881-1936), 

pisarz 338, 646, 676 
Lu Tsung-ju (1875-?), polityk kliki Anfu 

650 
Lii, ród dworski, krewni cesarzowej Lii, 

II w. p. n. e. 96, 107 
Lii Czen-jii, współcz. hist. 7 
Lii Hou, cesarzowa wdowa Kao Tsu; 

faktyczna władczyni 194—179 p. n. e 
95, 194 

Lu Pu-wei (zm. 235 p. n. e.), kupiec, 
później min. w państwie Cz'in 76 

Lung-yii, wdowa po ces. Kuang-sii, re-
gentka w 1912 609 

Lytton lord (XX w.), dypl. bryt. 659, 660 

Ma Hua-lung (zm. 1873), przyw. powstania 
ludności mahometańskiej w Chinach 
Płn.-Zach. 477 

Ma Juan (14 p. n. e.—49 n. e.), gen. 118 
Ma Juan (ok. 1190-1224), mai. 253, 271 
Ma Szy-jing (1591-1646), Wielki Se­

kretarz dworu w Nankinie 347—349 
Ma Tuan-lin (ok. 1250-1325), encyklope­

dysta 300 
Macartney lord (1737—1806), szef misji 

ang. w 1793 383, 389, 390, 680 
McLane R. M. (1815-1898) przedst. 

amer. w latach 1854-1856 445, 448, 
449 

MacNair H. F. (XX w.), hist. amer. 669, 
671, 678 

Mahoney T. H. D., współcz. hist. amer. 
670 

de Mailla (XVIII w.), sin., jezuita fr. 
276, 366 

Mangu, Wielki Chan Mongołów 1251 — 
1259 260 

Mao Cz'ang (II w. p. n. e.), pisarz, redaktor 
Księgi pieśni 130 

Mao Tse-tung (ur. 1893), przewodniczący 
KPCh od 1935 658, 664 

Mao Tun lub Mei Tei (II w. p. n. e.), wład­
ca Siung Nu 97 

Margary A. R. (1846-1875), ang. urzęd­
nik konsularny 493—495 

Mark Aureliusz (121 — 180), ces. rzymski 
119 

Marks K. (1818-1883) 648, 680 
Marshall G. C. (1880-1959), wojsk. amer. 

664 
Marshall H. (XIX w.), przedst. amer. 

w 1852 r. 446 
Martin W. A. P. (1827-1916), amer. pisarz 

misj. 453, 483 
Maspero H. (1883-1945), uczony fr. 37, 

158, 667, 668, 673 
Mathews R. H. (XX w.) sin amer. 677 
Meadows T. T. (XIX w.), autor ang. 682 
Meiji (1868—1912), nazwa okresu pano­

wania ces. jap. Mutsuhito 472, 492, 
505, 550, 671 

Meisner M., współcz., hist. amer. 685 
Melbourne lord (1779—1848), premier ang. 

395 
de Mello Coutinho A. (XVI w.), dow. 

port. 320 
Mencjusz (Meng K'o) (3717-289?), filozof 

40, 62, 63-65, 94, 280, 481, 674 
Meng T'ien (zm. 208), gen. dyn. Cz'in 

79, 82 
Menzel J. M., współcz. hist. amer. 680 
Mi Fei (1051-1107), mai. 237, 268, 301 
Michael F., współcz. hist. amer. 669, 680, 

682 
Mikołaj H, ces. ros. 1894-1917 534 
Mili J. S. (1806-1873), filozof i ekon. ang. 

549 
Min, ród możno władco w kor., XIX w. 

508-510 
Ming, dyn. 1368-1644 10, 80, 273, 274, 

289, 297, 299, 300, 302-305, 307, 
309-311, 313-316, 318, 319, 321-
336, 338, 340-347, 350, 354, 361, 
367-370, 375, 377, 407, 410, 437, 676, 
678 

Ming Ti, ces. dyn. Wsch. Han 5 8 - 7 5 114 
Mo Ti (4707-390?), filozof 64, 69, 70, 675 
Montauban Ch. (XIX w.), wojsk. fr. 459 
Monteskiusz (1689-1755), filozof fr. 549 
Morse H. B. (XX w.), hist. amer. 669 
Mu Cz'i (1181-1239 p. n. e.), mai. 272 



Mu Wang, kr. Zach. Czou 9 6 2 - 908 p. n. e. 
42 

Mu Wang (Tan Szao-kuang) (zm. 1863), 
dow. tajpingów w Suczou 432 

Mu Żung, ród panujący plemion Sien Pi, 
V - V U w. 143, 149 

Mu-czang-a (1782—1856), Mandżur, czło­
nek Wielkiej Rady 396 

Murawiow M. M. (1809-1881), ros. gub. 
Syberii wsch. 453 

Murawiow M. N. (1845—1900), ros. min. 
spraw zagr. 533 

Mussolini B. (1883-1945), wódz wł. fa­
szyzmu 71 

Mutsu Munemitsu (1844—1897), jap. min. 
spraw zagr. 518 

Najan (XIII w.), ks. mong. 288 
Napier lord (zm. 1834), przedst. bryt. 391 
Napoleon III, ces. fr., 1852-1870 441, 459 
Narocznicki A. L., współcz. hist. radz. 

682 
Needham J. (ur. 1900), uczony ang., hist. 

nauki chińskiej 66, 73, 128, 175, 251 
260, 678 

Ni Tsan (1301-1374), mai. 295, 301 
Nie Szy-cz'eng (zm. 1900), gen. ts'ing. 

553, 565, 566, 571 
Nikiforów W. N., współcz. hist. radz. 

669, 679, 683 
Ning Wan-wo (zm. 1665), kolaborant Man-

dżurów 330 
Nishihara (XX w.), agent rządu jap. 638 
Nurhaczi (1559—1626), wódz Mandżu-

rów, załóż, państwa mandż. 328—332 

Ogotaj, syn Czyngis Chana, Wielki Chan 
1229-1241 258 

Oliphant L. (XIX w.), autor ang. 681 
Oszanin I. M., współcz. sin. radz. 677 
Ou-jang Siu (1007-1072), hist., poeta 

238,. 277, 278, 340 

Palmerston lord (1784-1865), bryt. min. 
spraw zagr. i premier 395, 400, 450, 
457 

Pan Czao (zm. 116 n. e.), poetka, hist., 
córka Pan Piao 126 

Pan Cz'ao (32-102), gen., syn Pan Piao 
116, 117, 118, 

Pan Ku (32 - 92), hist., syn Pan Piao 
116, 126, 127, 214, 675 

Pan Piao (3—54), hist. ojciec Pan Ku, 
Pan Cz'ao i Pan Czao 126, 127 

P'an Ku, postać legendarna 18 
Pao Czing-jen (III—IV w.), taoista 166 
Pao Sy (zm. 771 p. n. e.), konkubina Ju 

Wanga 43 
Parkes H. S. (1828-1885), konsul bryt. 

w Kantonie 450 
Patenótre J. (1845-1925), poseł fr. 503 
Paweł św. 64 
Peffer N., współcz. hist. amer. 386, 669 
P'ei Czu (VI-VII w.), dworzanin 173 
P'ei Siu (224-271), kartograf 170 
Pelcovits N. A., współcz. hist. amer. 682 
Pelliot P. (1878-1945), sin. i arch. fr. 133 
Pereira T. (1645-1708), jezuita port. 357 
Perestrello R. (XVI w.), wł. żeglarz 320 
Perry M. C. (1794-1858), oficer marynarki 

amer. 449 
Pierwszy Cesarz zob. Szy Huang Ti 
P'ing Wang, pierwszy władca Wschodnich 

Czou 770 - 718 p. n. e. 44 
Piotr I, car ros. 1689-1725 356, 550 
Pires T. (zm. 1522?), emisariusz port. 320 
Piano Carpini G. de (1182-1252), wł. 

mnich franciszkański, wysłannik pa­
pieski 292 

Platon (428 - 348 p. n. e.), filozof grecki 64 
Plehwe W. K. (1846-1904), ros. min. 

spraw. wewn. 581 
Po Czii-i (772-846), poeta 199, 210 
Po Wen-wei (XX w.), działacz Kuomin-

tangu 619 
Polo M. (1254—1324), kupiec, podróżnik 

wenecki 252, 292 
Pottinger H. (1789-1856), przedst. bryt. 

w latach 1841-1842 398 
Powell R. L., współcz. hist. amer. 685 
Pozdniejewa L. D., współcz. sin. radz. 

675 
Protet A. L. (1808-1861), adm. fr. 465 
P'u-czun, syn Tsai-i, mianowany w 1900 r. 

na następcę cesarza 563 
P'u-i (1906-1968), ostatni ces. dyn. Ts'ing, 



Siian T'ung, 1908-1912 591, 609, 635, 
636, 684 

Pulleyblank E. G., współcz. hist. ang. 675, 
679 

Purcell V. (zm. 1965), hist. ang. 568, 683 
Putiatin J. W. (1803-1883), poseł ros. 

w 1856 r. 451, 453 

Reed W. B. (1806-1876), przedst. amer. 
w latach 1856-1858 451 

Reichwein A. (XX w.), autor amer. 680 
Reid J. G., współcz. hist. amer. 684 
Reinsch P. S. (1869-1923), poseł amer. 

w latach 1913-1919 641, 685 1 

Reischauer E. O, współcz. japonista amer. 
668 

Remer C. F. (XX w.) ekon. amer. 686 
Reynolds G. E., współcz. hist. amer. 670 
Ricci M. (1552—1610), misj., jezuita wł. 

321, 322, 366 
Richard T. (1845-1919), misj. bryt. 542 
Richardson H. E., współcz. hist. ang. 672 
Riviere H. L. (1827-1883), wojsk. fr. 499 
Roberts I. J. (1802-1871), misj. amer. 

410 
Romanow B. A. (1889-1957), hist. radz. 

685 
Root E. (1845-1937), amer. sekretarz 

stanu 1905-1908 584 

Sansom G., współcz. japonista ang. 671 
Schiffrin H. Z., współcz. hist. amer. 684 
Schulemann G., współcz. tybetolog niem. 

673 
Schwartz B., współcz. hist. amer. 684 
Senggerinczin (Seng-ko-lin-cz'in) (zm. 

1865), ks. mong., gen. ts'ing 420, 456, 
458, 476 

Seymour E. H. (XX w.), adm. bryt. 566, 
567, 570 

Sharman L., współcz. autorka amer. 684 
Shen Wei-tai (XX w.), hist. 681 
Shin V. Y. C, współcz. hist. 682 
Si K'ang (223-262), filozof neotaista 165 
Si Tsung, ces. dyn. T'ang 874 - 888 206 
Si Wang Mu (X w. p. n. e.), postać na 

wpół legendarna 42 
Sia, dynastia na wpół legendarna XXIII— 

XVIII lub XX—XVI w. p. n. e. 20-
22, 24, 30, 36, 48, 59 

Sia, Zachodnie, dyn. Tangutów w Chinach 
Płn.-Zach. X - X f f l w. 232, 233, 235, 
256, 257 

Sia Kuei (fl. 1180-1230) mai. 257, 271 
Siang Ju (zm. 202 p. n. e.), dow. wojsk., 

przyw. powstania przeciwko CzMonm 
84-86, 125 

Siang Siu (ok. 221-300), filozof, neota-
oista 165 

Siao ks., władca Cz'in 361—337 p. n. e. 56 
Siao Cz'ao-kuei (zm. 1852), przyw. taj-

pingów („Zachodni Król") 410, 413, 
415, 424 

Sickman L. współcz. ang. hist. sztuki chiń-
t skiej 218, 678 

Sie Ho (kon. V. w.), mai., pisarz 169 
Sien Feng (1830-1861), ces. dyn. Ts'ing 

od 1850 407, 445, 455, 458, 461, 468-
470 

Sien Ti, ostatni panujący dyn. Wsch. Han 
191-220 121, 136, 138 

Sieroszewski W. (1858—1945), pisarz pol. 
506 

Simonowskaja L. W. (1902-1973), hist. 
radz. 669, 680 

Sin, dyn. Wang Manga; 9 - 2 3 n. e. 108 
Siren O. (XX w.), szwedzki hist. sztuki 

chińskiej 677 
Siung Si-ling (1870-?), premier 1 9 1 3 -

1914 620 
Siung T'ing-pi (zm. 1625), gen. 325 
Skaczkow K. A. (XIX w.), autor ros. 682 
Skaczkow P. J. (1892-1964), sin. radz. 669 
Sladkowski M. I., współcz. ekon. radz. 686 
Smith A. (1723-1790), ekon. szkocki 549 
Smith A. H. (XX w.), autor amer. 683 
Snow E. (zm. 1971), autor amer. 685 
Soejima Taneomi (1828 — 1905), jap. min. 

spraw. zagr. 493 
Sokrates (470-399 p. n. e.), filozof grecki 

62 
Soper O., współcz. ang. hist. sztuki chiń­

skiej 678 
Spector S., współcz. hist. amer. 682 
Spencer, H. (1820-1903), socjolog ang. 

548 



Srong-btsan sGampo (617— 699), pierwszy 
król Tybetu 190 

Stein A. (1862-1943), arch. ang. 131,133 
Stimson H. (1867—1950), amer. sekretarz 

stanu, 1929-1933 659 
Su Cz'in (TV w. p. n. e.), polityk 57 
Su Szy (Su Tung-p'o) (1036-1101), poeta, 

kaligraf, eseista 278 
Su Tsung, ces. dyn. Tang 756—762 200 
Su-szun (1815?-1861), Mandżur, dwo­

rzanin Sien Fenga 457, 468, 469 
Su Czing-cz'eng (1845—1900), dygnitarz, 

dypl-. przeciwnik I Ho T'uan 569 
Su Kuang-cz'i (1562—1633), min., autor, 

katolik 322 
Su Kuang-czin (1786-1858), gub. gen. 

w Kantonie 1848-1852 443 
Su Si-lin (1873-1907), rewolucjonista 600 
Su Szen (zm. 120 n. e.), filolog 130 
Su Szu-czeng (1880—1925), militarysta kli­

ki Peijang 632 
Su Szy-cz'ang (1858-1937), członek kli­

ki Peijang, prezydent 639 
Su Ta (1329-1385), gen., zdobywca Pe­

kinu 299 
Su T'ung (1819-1900), Wielki Sekretarz 

564 
Suan Je zob. K'ang Si 
Suan Tsang (ok. 599—664), pielgrzym 

buddyjski 212, 339 
Suan Tsung zob. Li Lung-czi 
Silan Tsung, ces. dyn. Tang 847—859 204 
Suan Tung zob. P'u-i 
Suan Wang, kr. Zach. Czou 827—781 

p. n. e. 43 
Sugiyama (zm. 1900), radca poselstwa jap. 

566, 577 
Sui, dyn. 581-618 136, 146, 156, 161, 

171-173, 176-179, 181, 183, 185, 
190, 203, 217 

Sui Zen, postać legendarna 18 
Sullivan M., współcz. ang. hist. sztuki 

chińskiej 678 
Sun Cz'uan (181—252), załóż, królestwa 

Wu 141 
Sun En (zm. 402), przyw. powstania chłop­

skiego 146 
Sun Jat-sen (1866—1925), przyw. rewo­

lucyjny 10, 439, 557, 558, 570, 575, 
593-599, 605, 607, 608, 610-612, 
614, 617- 620, 631, 633, 634, 637, 
650, 655-657, 684 

Sun K'o-wang (zm. 1660), lojalista ming., 
później gen. ts'ing. 349, 350 

Sun Te-czang ( X 1 X - X X w.), starszy brat 
Sun Jat-sena 594 

Sun Wen zob. Sun Jat-sen 
Sun Wu (VI w. p. n. e.), autor dzieła 

o sztuce wojennej 51 
Sun Wu-kung, postać w Si Ju Czi 339 
Sun Cz'ing (2987- 238?), filozof 64, 65, 

71, 76, 675 
Sun Jue (148 - 2 0 9 ) , hist. 127 
Sung, dyn. 960-1279 214, 217, 220, 225, 

227, 229-233, 235, 236, 242-245, 
247,249,251, 255, 259-264,266,268, 
270, 272-276, 278, 281-283, 288, 
293, 299, 303, 306, 315, 378, 677 

Sung, Północni, pierwszy okres dyn. Sung 
960-1126 231, 237, 239, 241, 245, 
247, 250, 251, 264, 268-271, 296, 
338, 340 

Sung, Południowi, drugi okres dyn. Sung 
1177-1279 245, 250-254, 257, 265, 
269,270-272,277,279,283,288, 291, 
293, 315, 336, 341, 344 

Sung Czao-żen (1882-1913), działacz 
Tung Meng Huei i Kuomintangu 603, 
618 

Sung Cz'i (998-1061), hist. 294 
Sung Cziang (XI w.), bohater powieści 

Szui Hu Czuan 338 
Swann, N. L., współcz. sin. amer. 675 
Swisher E., współcz. hist. amer. 681 
Sy-ma, ród możnowładców w państwie 

Wei, następnie rodzina królewska w 
w Tsin Zach. i Wsch. I I I - V w. 138, 
142, 146 

Sy-ma Cz'ien (1457-90?), hist. 19, 22, 43, 
56, 59, 66, 73, 78, 82, 86, 123-127, 
214, 274, 276, 675 

Sy-ma Jen załóż, dyn. Zach. Tsin. ces. 
Wu 265-289 141, 142 

Sy-ma Kuang (1019-1086), hist. 213, 238, 
274-276, 366 

Sy-ma Siang-żu (179-117), poeta 131 



Sy-ma T'an (zm. 110 p. n. e.), astrolog 
dworski, historyk, ojciec Sy-ma Cz'ie-
na 123 

Szang, dyn. XVIII w. ? - X I I w.? 17,19-
22, 24- 37, 40-42, 45, 59, 133 

Szang Jang zob. Kung-sun Jang 
Szang Jue, współcz. hist. 8, 10, 666 
Szang Ti, bóstwo najwyższe u Szangów 

34 
Szao ks. (IX w. p. n. e.) 43 
Szao Jung (1011-1077), filozof 279 
Szcziebienkow W. G., współcz. hist. radz. 

680 
Szen hr. (VIII w. p. n. e.) 43 
Szen Cz'ien-tu (1915-1955), działacz po­

lityczny 6 
Szen Czou (1427-1509), mai. 309, 341 
Szen Nung, postać legendarna 19 
Szen Tsung, ces. dyn. Płn. Sung 1068 — 

1085 213, 239, 241 
Szeng Siian-huai (1844-1916), polityk 

ts'ing 531, 580, 602, 603, 
Szeng Tsu zob. K'ang Si 
Szu, dyn. w okresie Trzech Królestw 
. 221-263 137, 138, 140, 141 

Szu-sun Tung (III-VII p. n. e.), konfu-
. cjanista 93 

Szun (XXIII w. p. n. e.?), postać na wpół 
legendarna 19, 20, 61 

Szun, dyn. Li Tzu-cz'enga 333, 334 
Szun Czy zob. Fulin 
Szy Czing-fang (zm. 942), gen. załóż. 

dyn. Tsin 223 
Szy Huang Ti ( 2 6 0 - 210), pierwszy ces. 

dyn. Cz'in od 221 r. 76, 77, 79, 82, 
83, 97 

Szy K'o-fa (zm. 1645), gen., lojalista ming. 
348 

Szy Lang (1621-1696), adm. ts'ing. 351 
Szy Le (zm. 333), Hun, gen., władca 

Późn. Czao 144, 145 
Szy Nai-an (ok. 1296-1370), pisarz, autor 

Sui Hu Czuan 338, 339 
Szy Sy-ming (zm. 761), gen. An Lu-szana 

200 
Szy Ta-k'ai (1821 lub 1831-1863), przyw. 

i gen. tajpingów („Król Pomocnik") 
410, 413, 423-426, 428, 477 

Ta, markiz (190-140 p. n. e.) 132 
Ta Czi, konkubina ostatniego władcy 

dyn. Szang 36 
Taewongun (1820-1898), tytuł regenta 

kor. Yi Ha-ung 508, 513 
Taft W. H. (1857-1930), sekretarz Woj­

ny J904-1908, prezydent 1908-1912 
584 

Tai Czen (1724-1777), uczony, filozof 374 
Tai Czin (fl. ok. 1450), mai. 341 
Tai Tsu zob. Czao K'uang-jin 
Tai Tsung zob. Li Szy-min 
Tai Tsung, drugi ces. dyn. Płn. Sung 

976-997 230 
Takahira (XX w.), dypl. jap. 584 
Tan, ks. Czou (XII lub XI w. p. n. e.) 

37, 39, 61 
T a n Sy-t'ung (1865-1898), filozof, re-

formator 368, 542, 549, 550, 553-
555, 557, 558 

Tang, dyn. 92, 127, 136, 161, 168, 178-
187, 189-196, 198-217, 219-222, 
229-232,236,237, 251, 264,268,269, 
273, 300, 303, 336, 338, 378 

Tang, Południowe, dyn. w Chinach Płd. 
9 3 7 - 975 225, 228, 268 

Tang, Późniejsi, dyn. w Chinach Płn. 
923 - 936 223 

Tang (XVIII w. p. n. e. ?), załóż. dyn. 
Szang 22, 93 

Tang Jin (1470-1523), mai. 319, 341 
Tang Sien-tsu (ok. 1550-1617), pisarz, 

dramaturg 340 
Tang Szao-i (1860-1938), polityk, pre­

mier J912 611, 617 
Tang Ts'ai-cz'ang (1867-1900), refor­

mator 557 
Tao Kuang (1782-1850), ces. dyn. Ts'ing 

od 1821 383, 392, 395, 398, 400, 470 
Tao Juan-ming (Tao Cz'ien) (3657-427), 

poeta, prozaik 169 
Tao-czi (Szy-t'ao) (1630-1707), mai. 376, 

378 
Tawney R. H. (XX w.), ekon. ang. 686 
Taylor G. E., współcz. hist.. amer. 669 
Te-kuang (zm. 947), syn i następca Apaoczi, 

władca Kitanów 224 
Temudżyn zob. Czyngis Chan 



teng Śsu-yii, współcz. hist. 671, 681 
Teng Ting-czen (1776-1846), gub. gen. 

Dwóch Kuangów 396, 397 
Thompson H. C. (XX w.), autor ang. 683 
Thompson L. G., współcz. sin. ang. 683 
Tichwinski S. L., współcz. hist. radz. 

671, 683, 684 
T'ien, ród możnowładców w państwie Cz'i 

V w. p. n. e., panujący V—III w. 53 
T'ien Wang zob. Hung Siu-cziian 
Timur (1336-1425), władca mong. 311, 

312 
Ting Żu-cz'ang (zm. 1895), adm. ts'ing 

514, 516 
Toba (T'opa), ród panujący w Płn. Wei 

I V - VI w. 143, 147, 149-151, 153-
155, 161, 668 

Toba, ród panujący w państwie Zach. 
Sia XE-XIII w. 233 

Tomasz z Akwinu (1225-1274), wł. teolog 
i filozof 280 

Tou, ród dworski w okresie Zach. Han, 
I w. n. e. 726" 

T'ou Man, (HI w. p. n. e.), twórca państwa 
Siung Nu 97 

Toyotomi Hideyoshi (1536-1598), dyk­
tator jap. 323-325, 506 

Truman H. (1884-1972), prezydent St. 
Zjed., 1945-1952 664 

Tsai-feng, ks. Cz'un (1883-1951), ojciec 
ces. P'u-i, regent 1908-1912 591, 592, 
605, 609 

Tsai-i, ks. Tuan ( X I X - X X w.), arysto­
krata mandż. 563, 564, 567, 574 

Tsai-juan (zm. 1861), ks. mandż. 468 
Ts'ai Ao (1881 — 1916), dow. powstania 

przeciwko Juan Szy-k'ai 629, 630 
Ts'ai Czing (zm. 1126), kanclerz dyn. Płn. 

Sung 241 
ts'ai Juan-p'ei (1876-1940), filozof, oświa­

towiec, działacz T'ung Meng Huei 
649, 651, 652 

Ts'ao, ród panujący w królestwie Wei, 
in w. n. e. 138, 141 

Ts'ao Czan (1715—1763), powieściopisarz 
381 '• 

Ts'ao K'un (1862-1934), gen. kliki Czyli, 
prezydent 611, 637, 638, 656 

fs'ao P'ei (188-226), syn ts'ao Ts'ao, 
władca państwa Wei 138 

Ts'ao Ts'ao (155 - 220), władca państwa 
Wei 138, 156, 339 

Ts'ao Żu-Iin (1875-?), polityk kliki Anfu 
650 

Tseng Czi-tse (1839-1890), dypl. ts'ing., 
syn Tseng Kuo-fana 497, 501 

Tseng Kuo-cz'iian (1824-1860), gen. 
ts'ing., brat Tseng Kuo-fana 430, 433 

Tseng Kuo-fan (1811-1872), polityk i dow. 
ts'ing. 421, 422, 428, 430-432, 435, 
447, 467, 468, 470, 473, 476, 480, 
492 

Tsewang Araptan (1643-1727), chan Dżu-
ngarów 355, 356 

Tsin, dyn., Wschodnie i Zachodnie, 265— 
420 136, 141, 142, 144, 146, 169 

Tsin, państwo rodu Li K'o-junga w Szansi 
I X - X w. 222, 223 

Tsin, jedna z Pięciu Dynastii, 936—947 
223, 225 

Tsin, Wschodnie, dyn. 317-419 146, 147, 
156 ' 

Tsin, Zachodnie, dyn. 265 -317 141, 144 
Ts'ing, ostatnia dyn. ces., 1644-1912 10, 

273, 302, 305, 331, 332, 335, 343-
365, 367-380,383, 386, 390,396, 399, 
405,407, 410, 411, 419-421,424, 425, 
428-431, 434, 436-438, 442, 448, 
452-454, 456-459, 463-468, 470, 
473, 475-478, 488, 495, 497, 500, 
501, 503, 506, 508, 510, 526, 530, 
546, 559, 562, 591, 592, 595, 601, 
604, 606, 608- 610, 613, 676, 678, 
680 

Tso Cz'iu-ming (VI w.? IV w. p. n. e.?), 
autor Tso Czuan 74 

Tso Tsung-fang (1812-1885), gen. ts'ing. 
431, 432, 435,467, 468, 473, 476-479, 
483, 496 

Tsou Jen (ok. 350-270 lub 305-240 
p. n. e.), filozof 73 

Tsou Żung (1885—1905), pisarz, rewolucjo­
nista 596 

Tsu T'i (IV w. n. e.), gen. dyn. Wsch. 
Tsin 146 

Ts'ui Szu (1740-1816), hist. 126 



Tu fu (712-770), poeta 208-210 
Tu Ju (735-812), encyklopedysta 215, 300 
Tu Wen-siu (zm. 1872), przyw. powstania 

ludności mahometańskiej w Junnanie 
476 

Tuan Cz'i-żui (1865—1936), gen., przyw. 
kliki Anfu, premier 606, 628, 632— 
639, 641, 650, 655, 656 

Tuan-hua (zm. 1861), ks. mandż. 468 
Tudorowie, dyn. ang. 173 
Tułuj, syn Czyngis Chana, Wielki Chan 

1227-1229 258 
Tung Chi-ming, współcz. hist. 666 
Tung Cz'i-cz'ang (1555-1636), krytyk 

i mai. 342, 343, 377 
Tung Czo (zm. 192 n. e.), gen. 121, 136 
Tung Czung-szu (1797-104? p. n. e.), pi­

sarz konfucjański 95, 130 
Tung Fu-siang (1839-1908), gen! ts'ing. 

553, 568 
Tung Juan (fl. 9 4 7 - 970), mai. 228, 268 
T'ung Czy (1856-1875), ces. dyn. Ts'ing 

od 1862 469-471, 479, 480, 493, 
Twitchett D. C, współcz. hist. ang. 679 
Tyler J. (1790-1862), prezydent St. Zjed. 

1841-1844 403 
Tzu Jing (zm. 206 p. n. e.), trzeci i ostatni 

władca dyn. Cz'in 84, 85 
Tz'u An (1837—1881), cesarzowa, żona 

Sien Fenga 468, 470 
Tz'u Si (1835—1908), cesarzowa wdowa, 

faktyczna władczyni 1862-1908 194, 
468-471, 484, 500, 504, 505, 513, 
516, 526, 527, 543, 547, 548, 551, 553, 
554, 556, 557, 563, 564, 566-569, 
573-577, 589-591, 593, 594 

Uchtomski J. J. ks. ( X I X - X X w.), 
współpracownik Wittego 527 

Umetsu (XX w.), gen. jap. 660 

Vico G. (1668-1744), filozof, hist. wł. 370 
Vinacke H. M. (XX w.), hist. amer. 670 
Voltaire (1694-1778), filozof fr. 365 

Wade T. F. (1818-1895), przedst. bryt., 
poseł, sin. 9, 10, 452, 479, 493-495, 
497, 

Waldersee A. von (1832-1904), marszałek 
niem. 577 

Waley A. (1889-1966), sin. i japonista 
ang. 66, 208, 209, 269, 299, 336, 674, 
676, 678, 681 

Wan Li, ces. dyn. Ming 1573-1819 
323, 325, 326 

Wan Sy-fung (1638-1702), hist. 368, 369 
Wang, ród możnowładców w okresie dyn. 

Zach. Han 107 
Wang An-szy (1021-1086), reformator, 

poeta, eseista 238-242,277-279,438, 
546, 680 

Wang Czen (zm. 1449), dworzanin 313,314 
Wang Czen-p'eng (fl. 1310-1330), mai. 

298 
Wang Czien (1598-1677), mai. 377 
Wang Czing-wei (1884-1944), polityk 

kuomintangowski 662 
Wang Cz'ung (27—97), filozof, racjona­

lista 128, 129, 166, 215, 373, 675 
Wang Fu-czy (1619-1692), filozof, uczony 

367, 372-373, 549 
Wang Huei (1632-1717), mai. 377, 378 
Wang Jang-ming (1472-1529), filozof 

336, 371, 372 
Wang Juan-cz'i (1642-1715), mai. 377, 

378 
Wang Jiin-ho (XVHI w.?), mai. 546 
Wang Mang, ces. dyn. Sin 9—23 n. e. 

107-112, 116, 240-242, 544 
Wang Meng (1310-1385), mai. 301 
Wang Pi (226-249), filozof 165 
Wang Si-czy (321-379), kaligraf 169 
Wang Sien-czy (zm. 878), przyw. powstania 

chłopskiego 204, 205 
Wang Szy-fu (kon. XIII-pocz. XIV w.), 

dramaturg 300 
Wang Szy-min (1592-1680), mai. 377, 378 
Wang T'ao (1828-1897), dziennikarz, tłu­

macz 541 
Wang Wei (701-761), mai., poeta 196,209 

220 
Wang Y. C, współcz. hist. 685 
Ward F. T. (1831-1862), awanturnik 

amer. 464, 465 
Ward J. E. (1814-1902), przedst. amer. 

w 1860 r. 457 



Wasil'jew L. S., współcz. sin. radz. 674 
Watson B., współcz. sin. amer. 675 
Watson W., współcz. arch. ang. 673 
Weał B. L. P. (XX w.), autor ang. 685 
Weddell J. (XVII w.), żeglarz ang. 321 
Wei, lub Północne Wei, dyn. Toba w Chi­

nach Płn. 386-534 149-151, 153, 
154, 160, 161, 167, 168, 172, 184, 223, 
687 

Wei (zm. 710), cesarzowa, żona Czung 
Tsunga 194 

Wei, dyn. w okresie Trzech Królestw 220— 
265 137, 138, 140, 141 

Wei Wschodnie, dyn. w Chinach Płn. 534— 
550 154 

Wei Zachodnie, dyn. w Chinach Płn. 535 — 
557 154 

Wei Cz'ang-huei (zm. 1856), przyw. taj-
pingów („Północny Król") 410—413, 
424 

Wei Czung-sien (zm. 1627), dworzanin 325 
Wen Cz'eng (VII w.), żona Srong-btsan 

sGam-po 190 -
Wen Czeng-ming (1470-1567), mai. 313, 

341 
Wen-siang (1816—1876), Mandżur, dos­

tojnik 482 
Wen Ti, ces. Zach. Han 179-157 96 
Wen Ti zob. Jang Czien 
Wen T'ien-siang (zm. 1282), dygnitarz 

dyn. 263 
Wen Tung (zm. 1079), mai. 266, 302 
Wen Wang zob. Cz'ang 
Weng T'ung-ho (1830-1904), dygnitarz 

min. 504, 505, 543, 553, 554 
Wieger L. (XIX—XX w.), sin., jezuita fr. 

667, 674, 677 
Wiktoria, królowa ang. 1837-1901 394 
Wilbur C. M., współcz. hist. amer. 91, 

679 
Wilhelm II, ces. niem. 1888-1918 532, 

533, 572 
Willetts W., współcz. ang. hist. sztuki chiń­

skiej 344, 678 
Williams S. W. (1812-1884), misj., autor 

amer. 453, 454, 668 
Wilson W. (1856-1924), prezydent St. 

Zjed. 1912-1920 640 

Witte S. J. (1849-1915), polityk ros., min. 
finansów 519, 525-527, 534, 582, 684 

Wittfogel K. A., współcz. socjolog amer. 
679 

Wojtasiewicz, O., współcz. sin. pol. 7, 675 
Wood G. Z. (XX w.), autor chiński 685 
Wright A. F., współcz. sin. amer. 675 
Wright M. C. (zm. 1970), hist. amer. 682 
Wu, dyn. w okresie Trzech Królestw 221 — 

280 137, 140-142 
Wu, rodzina arystokratyczna w Szantungu, 

II w. n. e. 133 
Wu Czen (1280-1354), mai. 290, 301 
Wu Cz'eng-en (ok. 1500-1582), pisarz 339 
Wu Czing-tzu (1701 — 1754), powieścio-

pisarz 380, 676 
Wu Hou, cesarzowa, wdowa Kao Tsunga, 

założycielka dyn. Czou 690 - 705 193 
194 

Wu Keng (XII lub XI w. p. n. e.), syn 
ostatniego władcy dyn Szang 37 

Wu K'o-tu (1812-1879), cenzor 470 
Wu Kuang (zm. 208 p. n. e.), przyw. 

powstania przeciwko Cz'inom 84 
Wu San-kuei (1612-1678), gen., kolabo­

rant Mandżurów 333—335,347,350— 
353, 356, 415 ' 

Wu Li (1632-1718), mai. 378 
Wu P'ei-fu (1878-1939), militarysta kliki 

Czyli 637, 638, 656 
Wu Tao-tzu (ok. 7 0 0 - 760), mai. 219 
Wu Ti zob. Sy-ma Jen 
Wu Ti,xes. dyn. Wsch. Han 140-87 p. n. e. 

95, 97-99, 102, 103, 106, 107, 124, 
125, 

Wu Ti, ces. dyn. Liang 502-550 160,164, 
169 

Wu Tsung, ces. dyn. Tang 841 — 846 203 
Wu Tzu-su (V w. p. n. e.), dow. armii Wu 

52 
Wu Wang zob. Fa 
Wu Yfi-chang (1878-1967), działacz 

KPCh., autor 684 

Yanaga Chitoshi, współcz. hist. jap. 672 
Yang Lien-sheng, współcz. hist. 679 
Younghusband F. E. (1863-1942), wojsk, 

bryt. 584 



Yu G. T., współcz. hist. 685 
Yvan M. (XIX w.), autor fr. 681 

Żbikowski T., współcz. sin. pol. 679 
Żen An (II w. p. n. e.), przyjaciel Sy-ma 

Cz'iena 124 
Żuan Ta-cz'eng (1587-1646), polityk przy 

dworze nankińskim 347—348 

2ui Tsung, ces. dyn. Tang 685-690, 
710 -712 193, 194 

Żuków J. M., współcz. japonista radz. 671 
Żung Hung (Jung Wing) (1828-1912), 

działacz społeczny 481, 541, 557, 611 
Żung-lu (1836-1903), Mandżur, dostojnik 

10, 469, 553-555, 563, 564, 568, 569, 
573, 590, 591 



INDEKS NAZW GEOGRAFICZNYCH I ETNICZNYCH 

W indeksie zastosowano następujące skróty: jez. — jezioro, m. — miasto, miejsco­
wość, ob. — obecnie, płd. — południowy, płn. — północny, prow. — prowincja, rz. — 
rzeka, środ. — środkowy, zach. — zachodni, zat. — zatoka, zob. — zobacz. Pominięto 

często występujące hasła „Chiny", „Chińczycy". 

Afganistan 164, 583 
Afryka 273, 311, 490, 512, 523, 647 
Aigun, m. (wsch. Heilungkiang) 453 
Ałbazin, forteca ros. na płn. brzegu 

rz. Amur (XVII w.) 356, 357 
Alczuk, rz. (Mandżuria) 243 
Ałtaj 355 
Ameryka zob. Stany Zjednoczone 
Ameryka Łacińska 318 
Amerykanie 392, 402-405, 441, 446, 447, 

451, 453, 457, 463, 464, 489, 507, 508, 
531, 537, 538, 602, 625, 636, 640, 641 

Amoj (Siamen), m. (płd.-zach. Fukien) 
351, 396, 399, 401, 662 

Amur, rz. (Heilungkiang) 223, 332, 356, 
357, 453, 526, 597 

Anglia (Wielka Brytania) 383, 384, 386-
388, 390, 392, 394, 395, 397, 398, 
400- 405, 428, 430, 440, 443, 446-
449,451, 457-459, 461,463,466,478, 
481, 485,489, 493-495, 498,499,506, 
508,512,519,525,528,531-536,541, 
543, 551, 568, 569, 571, 572, 575, 576, 
579, 581, 583, 584, 605, 628, 634, 641, 
662, 663 

Anglicy (Brytyjczycy) 320, 364, 385-387, 
390, 393-401, 403, 432, 440, 441, 
443, 445, 456, 458, 459, 461, 465. 466, 
474, 478, 479, 489, 494, 497, 498,'502, 

512, 513,519,520, 525,526,529-532, 
534-536, 538, 551,555, 556,566, 575, 
581, 583, 596, 621, 624, 640 

Anhuei, prow. 77, 52, 84, 225, 251, 296, 
297, 299, 305, 415,419-421, 431,434, 
455, 473, 495, 600, 619, 620, 638 

Anjang, m. (płn. Honan) 24, 25, 673 
Anjuan, m. (płd. Kiangsi) 656 
Anking (Anczing), m. (płd. Anhuei) 415, 

421, 430, 431, 600, 662 
Annam (Wietnam) 364, 497, 498 
Arabowie 192, 251, 252, 292, 319 
Arabska Zatoka 311 
Argun, rz. (płn. Mongolia Wewnętrzna) 

356, 357 
Asan (Jaszan). m. (środ. Korea) 513, 514 
Asyryjczycy 57 
Atlach, m. (Kirgizja) 197 
Australia 460 
Austriacy 566 
Austro-Węgry 568, 571 
Awarowie (Żou Zan), lud koczowniczy 

w ob. Mongolii, V—VI w. n. e. 151 
Azja 132,191, 250, 273, 311, 350, 364, 384, 

519, 523, 527, 580, 583, 647 
Azja Południowo-Wschodnia 119,191,251, 

291, 311, 361, 388, 488, 490, 499, 503, 
542, 595, 662 

Azja Środkowa 12,100,102,110,116,131, 



133,158,163,164,167,173,176,189, 
190, 192, 197, 202, 212, 230, 232, 235, 
243, 256, 257, 261, 286, 288-290, 
303, 308 

Azja Wschodnia 8, 12, 21, 27, 31, 57, 290, 
292, 320, 321, 366, 404,405, 441, 442, 
449, 472, 497, 502, 507, 512, 520, 522, 
531 

Azja Zachodnia 29, 44,133, 256, 257, 260, 
289, 290, 292 

Bacie (Peili), m. (płn. Wietnam) 501 
Bagdad 289 
Bajkał, jez. (wsch. Syberia) 356, 519 
Baktria (Ta Sia), państwo hellenistyczne, 

m - I I w. p. n. e. 100 
Belgia 576 
Belgowie 531 
Bhamo, m. (płn. Burma) 494 
Bizancjum (Fu Lin) 192 
Bliski Wschód 17, 522 
Borcigan, szczep mong. XIII w. 255 
Brytyjczycy zob. Anglicy 
Buchara 189, 257, 571 
Bułgarzy 250 
Burma 100, 291, 350, 364, 488, 494, 495, 

498, 503, 530 
Burmańczycy 350 

Cambridge 494 
Casablanca 663 
Cathay (Chiny) 261 
Cejlon 164, 191, 310 
Chałcha, Mongołowie wsch. XVII— 

XIX w. 354, 355 
Chanbaligh, mong. nazwa Pekinu w XIII— 

XIV w. 261 
ChRL 14, 577, 654, 665, 666 
Chile 460 
Chorczin, plemię mong. 420 
Chorezm, państwo w Azji Środ. XIII w. 

257 
Choszotowie, plemię mong. XVII— 

XVIII w. 356, 358 
Chotan (Ho-t'ien), m. (płd. Sinkiang) 134 
Czahar, dawna prow., część Mongolii 

Wewnętrznej 660, 663 
Czampa (płd. Wietnam) 176 

Cz'angan (ob. Si-an) 35,89,111,112,132, 
136, 144, 146, 171, 173, 177, 179, 181, 
187, 189, 191, 193, 200, 202, 205, 206, 
209, 211, 219, 344 

Cz'angczou, m. (płd. Kiangsu) 262, 466 
Cz'angcz'un, m. (płn.-zach. Kirin) 582,659, 

664 
Cz'angp'ing, m. (płd.-wsch. Szansi) 57 
Cz'angsza, stolica Hunanu 132, 134, 415, 

421,604, 655, 663 
Czao, państwo w okresie Wsch. Czou 

403-228 p. n. e. 53, 57, 77 
Cz'aoczou, m. (wsch. Kuangtung) 599 
Czap'u, m. (płn.—wsch. Czekiang) 434 
Czefu (Czyfu, ob. Jent'ai), m. (pin. Szang-

tung) 455, 493, 495, 521 
Czekiang, prow. 17, 53,103, 146, 157, 162, 

205, 225, 242, 296, 299, 307, 318, 
320, 341, 349, 351, 361, 399, 423, 425, 
429, 430- 432, 434, 437, 446, 464-
466, 495, 518, 536, 596, 600, 604 

Czengting, m. (zach. Hopei) 252 
Cz'engtu, stolica Sycz'uanu 45, 140, 200, 

236, 267, 425, 602, 603 
Czennankuan (ob. Munankuan), m.- (płd. 

Kuangsi) 502, 599 
Cz'i, państwo w okresie Czou XI w.— 

221 p. n. e. 46, 48, 51, 57, 77 
Cz'iang, plemiona tybetańskie w Chinach 

zach. I - V w. 118, 143 
Cziangtu (ob. Jangczou), m. (zach. Kiang­

su) 174 
Cziao, rz. (płd. Hopei) 175 
Czie, plemię koczownicze w Szansi IV— 

V w. 143 
Czienje, nazwa Nankinu w IV w. 146 
Cz'in (Ts'in), państwo w okresie Wsch. 

Czou 897-221 p. n. e. 44, 48, 49, 
52, 53, 55-57, 59, 71, 74- 77, 82, 86 

Czin Cz'uan, plemiona tybetańskie 
w Sycz'uanie zach., XIX w. 363 

Cz'inczou, m. (płd.-zach. Kuangtung) 599 
Czing, rz. (Szensi i Kansu) 35 
Czingkang, m. (zach. Kiangsi) 658 
Czingszy, nazwa prow. Hopei podczas 

dyn. Ming 305 
Czingteczen, m. (płn.-wsch. Kiangsi) 315 

343, 379 



Cz'inghai (Kokonor), prow. 118, 143, 176, 
358 

Czinkiang (Czencziang), m. (zach. Kiang-
su) 399, 400, 415, 418, 455, 464 

Czinfien, m. (płd.-zach. Kuangsi) 411 
Czouk'outien, m. (środ. Hopei) 11, 12 
Cz'u, państwo w okresie Wsch. Czou 

XI w . - 2 2 3 p. n. e. 37, 48, 51-53, 
55-57, 74, 75, 77, 85, 87, 97 

Cz'uan-pi, m. (płd. Kuangtung) 394, 397 
Cz'uan Żung, plemię w Chinach Płn.-Zach. 

VIII w. p. n. e. 43 
Czuang, narodowość w Chinach Płd.-Zach. 

409-411, 419 
„Czung Kuo" (Państwo Środka) 48 
Czungking, (Cz'ungcz'ing) m. (wsch. Sy-

cz'uan) 261, 518, 664 
Czusan (Czouszan), wyspa w zat. Hang-

czou (Czekiang) 389, 396 
Cz'uanczou, m. (środ.-wsch. Fukien) 320 
Czyli, nazwa prow. Hopei podczas dyn. 

Ts'ing 305, 419, 467, 473, 492, 512, 
517, 527, 553,564-566,569,573,590, 
604, 637 

Daleki Wschód 498, 519, 520, 522, 528, 
531, 537, 580-582, 584,585, 622,623, 
632, 641 

Delhi 584 
Denver (Colorado) 605 
Dunaj 151 
Dunganowie (Tung Kan), ludność maho-

metańska w płn. Sinkiangu 478 
Dua Kuangi (Kuangtung i Kuangsi) 47, 

103, 140, 157, 225, 288, 299, 391, 396, 
401, 442, 529, 530, 536, 569 

Dzielnica Poselska (Pekin) 576, 611, 650 
Dżungaria, część Sinkiangu płn. 358, 362, 

453, 478, 479, 495 
Dżungarowie, plemię eleuckie 354— 356, 

362, 363 
Dżurczenowie 242-245, 247, 249, 250, 

255-257, 259, 284, 293, 327-331 

Egipt 12, 29, 502 
Eleuci, Mongołowie zachodni XVI— 

XIX w. 354, 362 
Europa 7, 9, 21, 31, 44, 91, 98, 119, 131, 

132, 144, 151, 155, 158,161,167, 187, 
213, 250, 256, 257, 260, 266, 274, 290, 
292, 319, 320, 340, 343, 350, 364, 365, 
374, 383-385, 397, 446, 486, 506, 
512, 520, 573, 588, 614, 621, 623, 
634, 636, 639, 676 

Europejczycy 31, 312, 319-321, 359, 364, 
365, 384, 461, 561, 573 

Fancz'eng, m. (płn.-zach. Hupei) 261 
Fei, rz. (płn.-zach. Anhuei) 147 
Fen, rz. (Szansi) 144 
Fengfien, dawna nazwa prow. Liaoning 

633, 656 
Fergana (Ta Juan) 102, 189 
Filipiny 311, 320, 537 
Francja 404, 405, 428, 430, 441, 446, 449-

451, 457-459, 461,466,488,489, 492, 
497-504, 507-509, 519, 520, 525, 
526, 528-530, 536, 540, 568, 571, 
575, 579, 580, 584, 613, 628, 634, 
641,655 

Francuzi 405, 432, 445, ,447, 449-451, 
454, 455, 458, 460, 465, 473, 491, 
492, 497-503, 529-531, 566, 640 

Fuczou, stolica Fukienu 263, 349, 401, 
473, 483, 484, 501 

Fukien, prow. 82, 103, 140, 157, 205, 
225, 288, 299, 307, 318, 320, 349, 351, 
352, 379, 431, 434, 446, 465, 536, 
576, 620, 624, 638, 659, 660 

Fuszun, m. (środ. Liaoning) 330 

Gobi 98 
Gorbica, rz. wsch. Syberii 357 
Góra Ostów zob. Tzuczingszan 
Grecja 11, 53, 131, 135 
Gurkowie 363, 364, 390 

Hainan, wyspa na płd. od Kuangtungu 530 
Hakka (k'o czia), grupa ludnościowa 

w Chinach płd. 408- 411 
Hami, m. (wsch. Sinkiang) 355, 477 
Han, Han zen (Chińczycy) 6, 14, 122 
Han, państwo w okresie Wsch. Czou, 

403-230 p. n. e. 53, 77 
Han, rz. (Szensi i Hupei) 42, 52, 55, 85, 

138, 261 



Hangczou, stolica Czekiangu 174, 248, 271, Hunan, prow. 52, 132, 225, 261, 305, 349, 
272, 429, 432, 465, 518 350, 352, 361, 363, 372, 392, 407, 

Hangczou, zatoka (Czekiang) 399 411, 414, 415, 421, 425, 431, 432, 
Hanjang, m. (płd.-wsch. Hupei) 415, 604, 505, 549, 553, 557, 596, 601, 605, 

606, 657 620, 621, 631, 632, 637, 639, 657, 
Hankou, m. (płd.-wsch. Hupei) 415, 455, 658 

464, 530, 602, 604, 606, 613, 655— Hunowie, plemiona koczownicze, wpierw 
657 zwane Siung Nu 42, 79, 144, 147, 

Hanoi 498, 499 ' 681 
Hao, stolica Zach. Czou (środ. Szensi) Hupei, prow. 24, 296, 299, 305, 335, 361, 

35, 37, 43 392, 415, 421, 430, 455, 495, 505, 518, 
Harbin, m. (Heilungkiang) 528, 534, 659, 557, 601, 603-605, 620, 638 

664 
Hawaje 537, 594, 595 I, plemiona w okresie Czou 42 
Heilungkiang (Heilungcziang), prow. 361, I Ho Jilan, Pałac Letni (Pekin) 484 

453 Iczang, m. (płd.-zach. Hupei) 495 
Heilungkiang zob. Amur Iii, płn.-zach. część Sinkiangu 100, 362, 
Hellas 59 397, 453, 494-497 
Herat, m. (płn.-zach. Afganistan) 257 Inczon (Czemulpo), port (środ. Korea) 
Hindusi 458, 571 507 
Hiszpania 497, 576 Indie 100,115,163,191, 212,252, 257,310, 
Hiszpanie 320 , 384, 385, 387, 388, 390, €99, 401, 441, 
Hokou, m. (płd.-wsch. Jiinnan) 599 450, 489, 519, 551, 584 
Holandia 576 Indochiny 291, 488, 497, 498 
Holendrzy 320, 351, 386 Indyjski Ocean 310 
Honan, prow. 14, 24, 37, 48, 52,111,114, 

202, 247, 248, 296, 299, 333, 361, 382, Jalu, rz. 176, 324, 514, 515, 581 
419, 420, 604, 606, 628, 658, 687 Jangczou, m. (środ.-zach. Kiangsu) 174, 

Hongkong (Siangkang) 397, 398, 401, 175, 177, 348, 415 
441-443, 445, 449, 459, S02, 536, Jangszao, w. (zach. Honan) 14, 15, 17, 20 
541, 594, 595, 607, 656, 657, 662 Jangtse (Wielka Rzeka) 37, 39, 42, 47, 51, 

Hopei, prow. 52, 114, 132, 143, 154, 175, 52, 55, 103, 120, 138, 140-142, 146, 
177, 202, 223, 305, 382, 663, 687 147, 157, 174, 199, 205, 247, 261, 

Huai, rz. (Honan i Anhuei) 37, 52, Ul, 262, 288, 297, 299, 315, 318, 348, 
174, 247, 248, 261, 297 351, 352, 361, 399, 400, 415, 418-

Huaicz'ing, m. (płn.-zach. Honan) 419 421, 427-430, 437, 440, 448, 455, 
Huang Ho (Rzeka Żółta) 11, 14 456, 464, 465, 495, 504, 512, 518, 
Huang Hua Kang, wzgórze w Kantonie 520, 526, 529, 530, 535, 557, 560, 

599, 600 576, 603-605, 620, 624, 630, 665 
Huasien, m. (środ.-płd. Kuangtung) 408, Japonia 9, 51, 103, 162, 173, 190, 191, 

409 215, 217, 251, 291, 307, 308, 319, 323, 
Hue, stolica Annamu 498-500 365, 449, 451, 472, 481, 492, 493, 496, 
Huei, ludność mahometańska w Chinach 502—520, 522, 524, 527, 534, 536, 

płn.-zach. 364 541, 550, 551, 556, 568, 569, 571, 
Hueiczou, m. (płd. Kuangtung) 599 579-581, 583-585, 588, 590, 593-
Hukuang (Hupei i Hunan) 305, 505, 569 595,597,598,603,614,619,620,622-
Humenczai ("The Bogue"), m. (płd. Ku- 625, 628, 629, 631, 634, 640- 642, 

angtung) 398, 401 648, 660, 662, 663 



Japończycy 126, 191, 291, 307, 318-320, 
324, 472, 481, 492, 493, 499, 505, 
507-518, 520, 521, 529, 535, 540, 
543, 547, 551, 555, 556, 566, 571, 575, 
576, 580-582, 585, 591, 594, 622-
625, 628, 630, 634, 638- 641, 650, 
651, 662, 663 

Jawa 164, 311 
Jen-an, m. (phi. Szensi) 665 
Jenczing (Pekin) 249, 257, 258, 261 
Jin, stolica Szangów w płn. Honanie 22,37 
Jin Su, wykopalisko w pobliżu Anjangu 

24, 25 
Jingsien, m. (Szansi) 244 
Joczou, (ob. Jojang), m. (płn.-zach. Hu­

nan) 415, 418 
Jokohama 597 
Juan Ming Juan, dawny Pałac Letni Ts'in-

gów 458 
Jue Czy (Kuszanowie), lud w Azji Środ. 

99, 100 
Jungan (ob. Mengszan), m. (wsch. Kuang­

si) 413, 414 
Jungcz'eng, m. (wsch. Szantung) 516 
Jue, państwo w okresie Czou VI—IV w. 

44, 52, 53 
Junkang, m. (płn. Szansi) 160, 167, 168 
Jiinnan, prow. 100, 103, 193, 198, 261, 

286, 303, 307, 350-352, 476, 477, 
494, 495, 498-500, 529, 530, 536, 
629, 630, 632 

Junnanczycy 477, 630 

K'aifeng, stolica Honanu 222, 224, 225, 
245, 257- 260, 270, 271, 419, 662 

K'aip'ing, m. (płn.-wsch. Hopei) 474 
Kalifornia 460, 489 
Kalkuta 451 
Kambodża 291 
Kanghwa, wyspa i zatoka (środ. Korea) 

507 
Kansu, prow. 39, 79, 98, 118, 143, 168, 

176, 193, 235, 286, 363, 384, 477, 
478, 568, 687 

Kanton (Kuangczou), stolica Kuangtungu 
186, 187, 192, 204, 205, 236, 320, 
321, 349, 364, 383-386, 388, 389, 
391-398, 401, 403-405, 407-409, 

442, 443, 448- 454, 542, 543, 594, 
595, 599, 600, 602, 603, 637, 655-
659, 662 

Kantończycy 201, 443 
Kapua 416 
Karakorum, stolica Mongołów XIII w. 

261 
Kaszgar (Kaszy), m. (płd.-zach. Sinkiang) 

460 
Kaszgaria, płd. część ob. Sinkiangu 478,479 
Katmandu, stolica Nepalu 364 
Keelung (Czilung), port (płn. Taiwan) 

501 
Kerulen, rz. (wsch. M. R. L.) 255 
Kiachta, m. (wsch. Syberia) 357, 384 
Kiangsi, prow. 17, 52, 225, 239, 299, 315, 

379, 415, 421, 425, 430, 432, 434, 
473, 600, 619, 620, 638, 659, 660 

Kiangsu, prow. 52, 84, 157, 204, 225, 251, 
262, 299, 305, 341, 349, 378, 399, 
423, 429- 432, 437, 446, 455, 464-
466, 473, 518, 586, 620, 638 

Kiaoczou (Cziaoczou), zat. (płd.-wsch. 
Szantung) 531-535, 551 

Kijów 289, 292 
Kirgizi 202 
Kirgizja 197 
Kirin (Czilin), prow. 245, 361 
Kitanowie 197, 199, 223-225, 230-232, 

235, 243-245, 249, 255, 256, 259, 
264, 284, 293, 330 

Kiukiang (Cziucziang), m. (płn. Kiangsi) 
415, 421, 428, 455, 464, 658 

Kiungczou (Haikou), m. (płn. Hainan) 454 
Kochinchina (Nam Bo) 497, 498 
Koguryo, królestwo w Korei Płn. I—VII w. 

276-, 190 
Kokand, m. (Uzbekistan) 478 
Kokonor zob. Cz'inghai 
Korea 37, 103, 162, 176, 177, 190, 191, 

232, 251, 291, 323-325, 332, 488, 
492, 496, 499, 502, 506-515, 518-
520, 522, 532, 534, 580, 581, 583, 584, 
624 

Koreańczycy 126, 177, 190, 224, 251, 291, 
323, 325, 508-510, 583 

Koulun (Cziulung), półwysep (płd. Kuang­
tung) 459, 536 



Kraków 357 
Królestwo Piełgrzymskie (Korea) 506 
Królestwo Wyspiarskie (Japonia) 291, 308, 

325 
Kuangczou, zat. (zach. Kuangtung) 536 
Kuangsi, prow. 47, 82, 102, 349, 352, 

407, 409, 410, 413, 414, 418-420, 
424, 427, 431, 436, 451, 499-501, 
530, 599, 630, 632, 637, 659 

Kuangtung, prow. 47, 82; 102, 201, 205, 
211, 349, 351, 352, 394, 399, 402, 
407, 410, 425, 434, 446, 448, 454, 
481, 530,536,542,543,548,594-596, 
599, 601, 620, 630-632, 637 

Kuantung, część półwyspu Liaotung 534 
Kuba 460 
Kueiczou, prow. 103, 204, 303, 351, 363, 

476, 629, 630, 632 
Kueijang, stolica Kueiczou 477 
Kueilin, m. (pm.-wsch. Kuangsi) 350, 414, 

415, 663 
K'ueip'ing, m. (płd.-wsch. Kuangsi) 409 
Kuldża (ob. Ining), m. (płd.-zach. Sinkiang) 

453 
Kunming, stolica Junnanu 536, 663 
Kuszanowie (Jfie Czy), lud panujący 

w Indiach płn.-zach; I—n w. n. e. 
100, 118 

Langson (Liangszan), m. (pin. Wietnam) 
502, 503, 530 

Lant'ien, m. (płd. Szensi) 12 
Laokai, m. (płn. Wietnam) 503 
Laos 503 
Lhasa, stolica Tybetu 356, 584 
Liang Kiang (Anhuei, Kiangsu i Kiangsi) 

473, 483, 505, 569 
Liao, rz. (Liaoning) 176, 328, 330 
Liao, Zachodnie, państwo Kitanów w Azji 

Środ. 1130-1211 243, 257, 286 
Liaojang, m. (Liaoning) 330, 582 
Liaoning, prow. 129, 134, 143, 455, 633 
Liaosi, tereny na zachód od rz. Liao 330, 

331, 665 
Liaotung, półwysep w Mandżurii płd. 

(Liaoning) 53, 303, 328, 330, 333, 515, 
518-521, 525, 526, 531, 582, 583 

Lienczou, m. (zach. Kuangtung) 599 

Linan (ob. Hangczou) 236, 247, 252, 262, 
271 

Lintin (Lingting), wyspa w pobliżu Kan­
tonu 388 

Lintzu, stolica państwa Cz'i (ob. m. płn. 
Szantung) 46 

Liu Cz'iu (Ryukyu), wyspy 176, 488, 493, 
506 

Liwadia, m. 496 
Lo-i zob. Lojang 
Lojang, m. (płn.-zach. Honan) 37, 44, 112, 

114, 120, 121, 132, 136, 144, 153,154, 
168, 172, 174, 175, 177, 187, 200, 
219, 260, 274, 279, 333 

Lolang (Phenian) 103, 133 
Londyn 394, 441, 463, 481, 489, 497 
Lu, państwo w okresie Czou XII w.—429 

p. n. e. 48, 59, 62, 63 
Lukoucziao, m. (środ. Hopei) 661 
Lungczou, m. (płd. Kuangsi) 530 
Lungmen, m. (zach. Honan) 167,168, 191, 

215 
Lungszan, wzgórze (zach. Szantung) 14, 

15, 17, 20, 28 
Liiszun (Port Artur), m. (Liaoning) 515 
Lwów 350 • 

Macao (Aomen) 320, 321, 391, 404, 460 
Macedonia 59 
Maicziszan, m. (wsch. Kansu) 150, 155 
Malaje 311 
Malajski Archipelag 310 
Malakka 320 
Man, plemiona w okresie Czou 42, 52 
Mancz'eng, m. (środ. Hopei) 132 
Manczuli, m. (płn. Mongolia Wewnętrzna) 

528 
Mandżukuo 591, 659 
Mandżuria 14, 39, 79, 97, 176, 197, 223, 

243, 259, 271, 288, 327, 329, 330, 
512, 515, 517-519, 526-528, 532, 
533, 569, 571, 572, 575, 576, 580-
585, 591, 623, 625, 633, 659, 661, 
664, 665 

Mandżurowie 259, 322, 325-335, 346— 
352, 354, 356-358, 360-364, 367, 
370, 372, 376, 378, 379, 381, 383, 
398, 399, 402, 407, 408, 416, 421, 



425, 430, 434, 440, 443, 445, 447-
449, 454, 459-461, 463, 465, 468, 
469, 471, 476, 483, 485, 488, 490, 
494, 500, 501, 513, 522, 524, 525, 
527, 536, 550, 555, 556, 560, 562, 
564, 568, 574, 576-578, 580, 589, 
591, 592, 596, 597, 601, 603-610, 
613, 614 

Massachusetts 403 
Mawangtui, m. koło Cz'angsza (Hunan) 

132-134 
Mawei, m. (wsch. Fukien) 473 
Mekong 498 
Meksyk 556 
Merw (ob. Mary, Turkmenistan) 257 
Miao, narodowość w Chinach Płd. i Płd.-

-Zach. 358, 363, 409, 476, 477 
Miasto Cesarskie 289, 309, 333, 394 
Miasto Zakazane 459, 555, 573, 650 
Min, rz. (zach. Sycz'uan) 45, 267 
Mongolia 133, 189, 258, 261, 307, 357, 

479, 497 
Mongolia Wewnętrzna 329, 332, 623, 625 
Mongolia Zewnętrzna 355, 621 
Mongolska Republika Ludowa 357 
Mongołowie 28, 116, 143, 145, 198, 

243, 249, 250, 255-263, 271, 283, 
284, 286-289, 291-297, 299, 303, 
305, 307, 309, 310, 313, 314, 318,319, 
327, 330, 354, 360, 434, 592 

Mongołowie Wschodni 310, 354 
Mongołowie Zachodni 310, 354, 355, 

358 
Morze Japońskie 453, 457, 460 
Morze Kaspijskie 118, 519 
Morze Południowochińskie 252 
Morze Żółte 251 
Moskwa 292, 527, 656, 658 
Mukden (ob. Szenjang) 582, 659, 665 

Najmanowie, plemię mongolskie 257 
Nan Czao, państwo w Jiinanie VIII w. n. e. 

198, 261 
Nan Jue, państwo w Chinach Płd. ni— 

II p. n. e. 82, 102, 125 
Nanczang, stolica Kiangsi 620, 657, 658, 

662 
Nankin, prow. w okresie Mingów 305 

Nankin, stolica Kiangsu 140, 146, 156, 
171, 297, 299, 305, 306, 309, 315, 
347-349, 351, 400, 411, 415, 416, 
418, 423-433, 438, 445, 447, 455, 
466, 473, 484, 531, 604, 607, 608, 
610, 614, 620, 658, 659, 661, 662, 
665 

Nanning, stolica Kuangsi 530 
Nara, stolica Japonii w VHI w. 191 
Nepal 363, 364,390 
Nerczyńsk, m. (wsch. Syberia) 357, 
Niemcy (narodowość) 531, 532, 534, 566, 

571, 572, 578 
Niemcy (państwo) 508, 514, 520, 525, 528, 

531-535, 568, 572, 575, 576, 579, 
580, 623, 633, 652, 662 . 

Nincz'uang (Jingkou), m. (płd. Liaoning) 
455, 531 

Ningjiian, dawne miasto w prow. Liao­
ning 331 

Ningpo, m. (wsch. Czekiang) 247, 320, 
389, 396, 399, 401, 465 

Ningsia, m. (płn.-wsch. Kansu) 235 
Niszapur, m. (płn.-wsch. Iran) 257 
Nizina, Wielka Północno-chińska 21, 55, 

114, 143, 149, 222, 420 
Niżny Nowogród 528 
Nomohan, m. (MRL) 662 
Nowogród 292 

Ojraci (Mongołowie Zachodni) 313 
Okinawa 493 
Onon, rz. (płn.-wsch. MRL) 255 
Ordos, płaskowyż (płn. Szensi i Mongolia 

Wewnętrzna) 79, 97, 98, 189 

Pa, państwo w okresie Czou, część Sy-
cz'uanu 55, 85 

Pacyfik 12, 33, 519, 537, 584, 605 
Paekcze, królestwo w Korei płd.-zach. 

VII w. 190 
Pakhoi (Peihai), m. (zach.-płd. Kuang­

tung) 495 
Palicz'iao, m. (środ. Hopei) 458 
Pamir 97, 102, 118, 189 
„Państwo Środka" (Chiny) 208, 282, 292, 

308, 365, 397, 422, 446, 472, 523, 
538, 540, 551, 571, 584 



Paoting, m. (środ. Hopei) 419, 565, 573, 
590 

Partowie 118 
Paryż 495, 502, 652 
Pearl Harbor (Hawaje) 662 
Pei, rz. (Hopei) 396, 456 
Peiczyli (P'o-hai), zat. (Hopei) 534 
P'ei, m. (płn.-zach. Kiangsu) 85 
Pekin 10, 11, 53, 200, 223, 233, 286, 289, 

293, 297, 299, 304, 309, 314, 315, 
318, 320-322, 326, 329, 332-334, 
337, 342, 344, 347-352, 357, 377, 
382, 389, 390, 392, 393, 395, 396, 
398, 404, 419, 429, 443, 448, 452-
454, 456-459, 461, 463, 467-469, 
476,479,482,488,489,493,494,496-
498, 502, 504, 505, 508, 509, 511, 
515, 517, 519, 624, 527, 529-535, 
547, 551-554, 562-577, 587, 593, 
604, 606, 608-613, 617, 619, 622, 
624, 627, 630, 632, 634-636, 638, 
639, 641, 649-651, 655-658, 660, 
661, 665 

Persja 191, 257, 292, 311, 583 
Persowie 192, 252, 319 
Peru 460 
Peskadory (Peng Hu), wyspy 351, 501, 

518, 521 
Petersburg 496, 497 
Phenian 103, 133, 176, 177, 513-515 
Pien, rz. (płn. zach. Kiangsu) 174 
P'ingcz'eng (ob. Tafung), m. (płn. Szansi) 

97, 144, 153, 167 
P'ingcziang, m. (płn.-wsch. Hunan) 658 
P'ingjuan, m. (płn.-zach. Szantung) 562 
P'ingsiang, m. (zach. Kiangsi) 600 
Polacy 292, 357, 528 
Polska 7, 292, 551 
Port Artur (Luszun), m. (płd. Liaoning) 

515, 516, 528, 533-536, 551, 571, 
581, 582 

Port Said 527 
Portsmouth (New Hampshire), m. 582, 

583 V 
Portugalczycy 319, 320 
P'ohai, zat. (Hopei) 230 
P'ohai, plemiona w Chinach Płn. XI w. 

230 

Primorski Kraj (wsch. Syberia) 460 
Prusacy 459 
Pusan, port (płd. Korea) 323, 324, 507 

Rejony Zachodnie, państwa w ob. Sink­
iangu 102, 110, 115-118, 134, 158, 
173, 176, 189 

Rosja (carska) 356, 357, 384, 389, 442, 446, 
451,453,460,478,489,495-497, 503, 
508, 510, 512, 519, 520, 525-535, 
550, 551, 556, 568, 569, 571, 575, 
579-585, 598, 619, 621, 628, 634 

Rosja (radziecka) 641 
Rosjanie 356, 451, 457, 491, 494, 497, 512, 

527, 528, 530, 531, 536, 566, 574, 648 
Ruś 260, 292 
Rybackie Wyspy zob. Peskadory 
Rzeka Czerwona (płn. Wietnam) 498, 500 
Rzeka Perłowa (płd. Kuangtung) 388, 

394 
Rzeka Zachodnia (Si Cziang) (Kuangtung, 

Kuangsi) 530 
Rzeka Żółta (Huang Ho) 11, 14, 21, 33, 

55, 79, 110, 118, 120, 174, 257, 288, 
296, 419, 533, 535, 559 

Rzym (Ta Cz'in) 116, 118 

Sajgon 497, 498 
Samarkanda 189, 257 
Sanmen? zat. (środ.-wsch. Czekiang) 536 
Seul 323, 324, 507, 508, 510, 512-514, 

529 
Shimonoseki, m. (Japonia) 517, 519—511, 

524, 547 
Si-an, stolica Szensi (dawny Cz'angan) 

10, 35, 78, 89, 187, 547, 577, 661 
Siangjang, m. (płn.-zach. Hupei) 261, 361 
Siangszan (Czungszan), m. (płd.-zach. 

Kuangtung) 594 
Siaofun, m. (płn. Honan) 18, 19, 24 
Sien Pi, plemiona koczownicze w Płn. 

i Płn.-Wsch. Chinach I - V w. 116, 
143, 149, 223, 687 

Sienjang, stolica państwa Cz'in (środ. Szen­
si) 78, 85 

Siku, m. (wsch. Hopei) 566 
Silla, królestwo w Korei Płd.-Wsch. VII w. 

190 



Sinkiang, prow. 14, 100, 102, 193, 355, 
363, 453, 479, 497 

Siung Nu, plemiona koczownicze w Płn. 
i Płn.-Zach. Chinach U w. p. n. e.— 
I w. n. e. 79, 97-100, 102, 103, 
110, 116, 117, 125, 144, 151 

Stanowe Pasmo (Singan), pasmo górskie 
(wsch. Syberia) 357 

Stany Zjednoczone (Ameryka) 403—405, 
441, 446, 448, 449, 451, 453, 460, 
481, 486, 488, 489, 506, 508, 510, 
512, 536, 537, 568, 571, 576,579, 580, 
584, 585, 588, 595-597, 605, 613, 
614, 619, 621, 625, 634, 640, 641, 
658, 663, 664, 676 

Suczou, m. (zach. Kansu) 477 
Suczou, m. (płd. Kiangsu) 315, 429, 432, 

466, 518, 662 
Suez 486, 527 
Suifenho, m. (płd.-wsch. Heilungkiang) 528 
Sumatra 311 
Sumer 12 
Sung, państwo w okresie Czou XII w.— 

285 p. n. e. 37, 48, 51, 59 
Sungari, rz. (Heilungkiang i Kirin) 223 
Sungkiang (Sungcziang), m. (płd. Kiangsu) 

315, 464 
Swatou (Szant'ou), m. (wsch. Kuangtung) 

454 
Sy, rz. (środ. i płd. Szantung) 174 
Syberia 356, 362, 442, 453, 636 
Sycz'uan, prow. 45, 52, 55, 56, 85, 100, 

113, 120, 133, 138, 140, 157, 200, 
206, 225, 261, 267, 333, 350, 361, 
363, 425, 476, 495, 518, 530, 560, 
601-604, 620, 630 - 632, 637, 653 

Syjam 503 
Syping, m. (płd.-wsch. Kirin) 664 
Szanghaj 399, 401, 407, 429, 432, 442, 

446-449, 451, 452, 455-457, 461, 
463-465, 473, 474, 479, 483, 487, 
494, 501, 510, 512, 531, 541, 542, 
547, 548, 554, 557, 573, 596, 597, 
603, 604, 607, 618, 631, 637, 639, 
649, 651, 655-661, 664, 665 

Szanhaikuan, m. (płn.-wsch. Hopei) 332, 
333, 531, 660 

Szansi, prow. 20, 24, 52, 97, 144, 149, 

153, 167, 177, 179, 206, 217, 222, 
223, 230, 244, 333, 361, 382, 419, 
564, 577, 633, 661, 663, 687 

Szantung, prow. 17, 24, 46, 51, 111, 113, 
114,133, 164, 177, 206, 296, 328, 351, 
382, 420, 434, 455, 495, 515, 516, 
532, 533, 535, 559, 561-564, 569, 
604, 606, 622, 623, 625, 634, 636, 
640, 641, 649, 656, 687 

Szaosing, m. (płn. Czekiang) 349 
Szasi (Szaszy) m. (płd. Hupei) 518 
Szafo, lud turecki, I X - X w. 206, 222, 

223, 225 
Szenjang (Mukden), m. (płn. Liaoning) 

330, 365, 665 
Szensi, prow. 12, 20, 24, 35, 52, 78, 89, 

114, 136, 143, 147, 178, 179, 235, 
248, 326, 327, 332-335, 476-478, 
577, 660, 661, 665, 687 

Szu, państwo w okresie Czou, część Sycz'u-
anu 55, 85 

Ta Tu, rz. (zach. Sycz'uan) 425 
Tai, narodowość w płd.-zach. Chinach 

VIII-XIII w. 198 
Tai, góra (środ.-zach. Szantung) 111, 206 
Taierczuang, m. (płd. Szantung) 661 
Taijuan, stolica Szansi-179, 333, 577 
Taiwan, wyspa 176, 320, 351, 377, 386, 

454, 493, 501, 502, 506, 518, 521, 
536, 665 

Taiwan (Tainan) m. (płd.-zach. Taiwan) 
454 

Taku, port Tientsinu (wsch. Hopei) 396, 
454, 456-458, 463, 492, 517, 564, 
566-568, 577, 664 

Talass, m. i rz. (płn. Kirgizja) 193 
Tali, m. (zach. Jiinnan) 476 
Tali, państwo w Chinach Płd.-Zach. 

XIII w. 261 
Talien (Dalnyj), m. (płd. Liaoning) 515, 

516, 533, 534, 582 
Tamsui (Tamszui) m. (płn. Taiwan) 454, 

502 
Tanguci, plemiona tybetańskie X—XIII w. 

233, 235 
Tangku, m. (wsch. Hopei) 660 
Tarbagatai, m. (płn. Sinkiang) 453 



Tarim, kotlina (płd.-środ. Sinkiang) 102, 
117, 189, 478 

Taszkent 189 
Tatu (Pekin) 261 
Tafung, m. (płn. Szansi) 97, 144, 167 
Tehua, ńh- (środ.-płd. Fukien) 379 
Tekes, rz. (zach. Sinkiang) 496, 497 
Tengczou (ob. Fenglai), m. (płn.-wsch. 

Szantung) 455 
Ti, plemiona w okresie Czou 42 
Ti, plemiona koczownicze, IV—V w. n. e. 

143 
T'ien An Men, plac w Pekinie 650 
T'ien Szan, pasmo górskie w Sinkiangu 

100, 102, 189, 230, 355, 363, 478, 
479, 496, 497 -

T'ien T'ai, pasmo górskie w Czekiangu 
162 

Tienczing (Nankin) 416 
Tientsin (T'ienczin) 389, 390, 396, 419, 

448, 449, 452, 455, 456, 458, 459, 
461, 473, 483, 484, 491, 492, 503, 
509, 516, 517, 548, 554, 561, 565-
567, 570, 571, 577, 590, 591, 627, 
630, 635, 651, 661, 664, 665 

Tinghai, m. na wyspie Czouszan (Czekiang) 
396 

Tokio 219, 517, 520, 597, 639, 650 
Tonkin (Tongking) 498-500, 502 
Torguci, plemię mongolskie XVI— 

XVIII w. 362 
Ts'aiczou, m. (wsch. Honan) 259 
Tsin (Czin), państwo w okresie Czou 

XII w . - 4 0 3 r. p. n. e. 48, 51-53 
Tsinan, stolica Szantungu 17, 533, 623 
Tsingtao, m. (płd.-wsch. Szantung) 532— 

534, 623, 658, 661 
Tsitsihar, m. (zach. Heilungkiang) 664 
Tsun-i, m. (płn.-wsch. Kueiczou) 660 
Tsushima, wyspa (Japonia) 582 
T'u Czue (Turcy) 173 
Tung Hu,- plemiona koczownicze VI— 

III w. p. n. e. 116 
Tung Pei (ob. Mandżuria) 327 
Tungczou, m. (środ. Hopei) 458 
Tunguzi 116, 143 
Tunhuang, m. (płn.-zach. Kansu) 98, 168, 

213, 218 

Turcja 403, 441 
Turcy 102, 151, 173, 206, 223, 286 
Turcy Wschodni, VII -VHI w. 176, 177, 

180, 187, 189 
Turcy Zachodni VIII w. 189 
Turfan, m. (środ.-wsch. Sinkiang) 479 
Turkiestan 478, 479 
Turkiestan Wschodni 102, 243, 355, 362, 

383, 460, 479, 495 
Turkiestan Zachodni 478, 495 
Tybet 190, 261, 355, 356, 363, 364, 495, 

583, 584, 621 
Tybetańczycy 147, 190, 197, 584, 687 
Tzuczingszan, góra (płd.-wsch. Kuangsi) 

409, 411 

Ujgurzy 192, 200, 202, 203, 283, 284, 
363, 478 

Urga (Ułan Bator), stolica Mongolii 
Zewnętrznej i MRL 355, 460 

Urumczi, m. (środ. Sinkiang) 478 
Ussuri, rz. (wsch. Heilungkiang) 453, 457, 

460 

Wangsia (Wanghia), m. (płd. Kuangtung) 
404, 448 

Waszyngton 446, 584 
Wei, państwo w okresie Wsch. Czou 403— 

225 p. n. e. 48, 53, 75, 77 
Wei, rz. (Kansu i Szensi) 35,144,172, 248 
Weihaiwei, m. (płn.-wsch. Szantung) 515, 

516, 535 
Wej, państwo w okresie Czou 1022— 

241 p. n. e. 48, 56 
Wenczou, m. (płd.-wsch. Czekiang) 495 
Wenecja 350' 
Whampoa (Huangp'u), port Kantonu 405, 

656 
Wielka Brytania zob. Anglia 
Wielka Rzeka zob. Jangtse 
Wielki Kanał 174, 289, 310, 400, 415 
Wielki Mur 79, 98, 143, 144, 151, 174, 

232, 318, 332, 342, 348, 531 
Wietnam 53, 82, 102, 118, 140, 173, 232, 

251, 291, 310, 364, 497-501, 503, 
507, 509, 529, 530, 662 

Wietnamczycy 53, 82, 126, 291, 310, 499, 
571 



Władywostok 460, 526, 533 Wuhu, m. (wsch. Anhuei) 495 
Włochy 508, 536, 568, 571, 628, 634, Wusung, m. (płd.-wsch. Kiangsu) 474 

641, 662 Wzgórze Węglowe (Pekin) 309, 333 
Włosi 321, 566 
Wonsan, m. (płn. Korea) 507 Yorktown (Wirginia) 400 
Wrocław 292 
Wu, państwo w okresie Czou VII w . - Zachód (Europa i Ameryka) 102, 365, 

472 p. n. e. 48, 52, 53 380, 383, 384, 397, 426, 435, 446, 
Wu Huan, lud koczowniczy I I - I V w. 452, 456, 471, 472, 481, 488, 494, 541, 

n6 542, 572, 588, 589, 596-598, 647 
Wu Sun, lud w Azji Środ. II w. p. n. e. Związek Radziecki 357, 656, 663 

100, 102 
Wuczang, stolica Hupei 415, 600, 603- Żehol (ob. Cz'engte), m. (płD. Hopei) 389, 

607, 613, 657 429, 458, 461, 468, 469, 660 
Wuhan, trójmiasto - Wuczang, Hankou Żuiczin, m. (płd.-wsch. Kiangsi) 659, 

i Hanjang 415, 419, 421, 423, 429, 660 
430, 603—606, 644, 655, 657, 662, Żung, plemiona w okresie Czou 42 
664, 665 



SPIS ILUSTRACJI 

1. Urna — kultura Jangszao (S. E. Lee, Far Eastern Art, Londyn 1964, s. 33) 15 
2. Trójnożnik — kultura Lungszan (Cheng Te-k'un, Archeology in China, t. I, 

Cambridge 1959, pl. XXX) 17 
, 3. Wazon - kultura Siaofun (ibidem, t. I, pl. XXXIX) 19 
4. Kość do wróżenia — epoka Szang (J. N e e d h a m , Science and CMlization 

in China, t. I, Cambridge 1954, pl. Ul) . 24 
5. Puchar z brązu — epoka Szang (Cheng Te-k'un, op. cit., t. II, Cambridge 

1960, pl. LVI) 25 
6. Puchar z brązu — epoka Szang {Sin Czung-kuo cz'u-tu wen-wu [Odkrycia ar­

cheologiczne w Nowych Chinach], Pekin 1972, pl. 47) . 28 
7. Naczynie sakralne z brązu — epoka Szang ( O . Ktimmel, Die Kunst Chinas, 

Japans und Koreas, Berlin 1929, pl. I) 32 
8. Naczynie sakralne z brązu — epoka Szang (Lee, op. cit., s. 34) 34 
9. Puchar z brązu — epoka Zach. Czou (Cheng Te-k'un, op. cit., t. III, Cambridge 

1963, pl. 17b) 41 
10. Lustro z brązu — epoka Wsch. Czou (Lee, op. cit., s. 69) 49 
11. Naczynie sakralne z brązu — okres „Wojujących Państw" (Cheng Te-k'un, 

op. cit., t. III, pl. 28) 60 
12. Dzwon z brązu — okres „Wojujących Państw" {ibidem, pl. 14) 67 
13. Urna z brązu inkrustowanego złotem — okres „Wojujących Państw" 

{Sin Czung-kuo..., pl. 72) 72 
14. Ozdoba dworska z nefrytu — okres Wsch. Czou lub Zach. Han (zbiory 

autora) 80 
15. Brokat jedwabny — okres Zach. Han, 190—140 r. p. n. e. (Cz'angsza Ma-

-wang-tui i-hao Han mu fa-czue czien-pao [Sprawozdania z wykopaliska grobu 
hanowskiego w Mawangtui,] Cz'angsza 1972, pl. 4) 89 

16. Naczynia z laki — okres Zach. Han, 190—140 r. p. n. e. (ibidem, pl. 8) . . 94 
17. Obraz na jedwabiu — okres Zach. Han, 190—140 r. p. n. e., (ibidem, pl. 2a) 96 
18. Lampa, brąz złocony — okres Zach. Han (Sin Czung-kuo..., pl. 99) . . . 99 
19. Posąg kamienny — okres Zach. Han, 119 p. n. e. (Lee, op. cit., s. 64) . . . 104 
20. Kadzielnica, brąz inkrustowany — okres Zach. Han (Sin Czung-kuo..., 

pl. 98) 109 
21. Statuetka, ceramika — okres Wsch. Han(?) (Wei-ta ti i-szu czuan-t'ung tu 

[Ilustracje do wielkiej spuścizny sztuki], 1.1, Szanghaj 1955, rys. 2/LX) . . . 117 
22. Statuetka z brązu — okres Wsch. Han (Sin Czung-kuo..., pl. 110) . . . 124 
23. Fresk z grobowca w Liaoningu—okres Wsch. Han (Wei-ta..., 1.1, rys. 2/VI) 129 



24. Model domu, ceramika — okres Wsch. Han (Lee, op. cit., s. 58) . . . . 134 
25. Posągi Buddy w Maiczjszan — okres Płn. Wei (Mai-czi-szan szy-k'u 

[Klasztor buddyjski w Maicziszan], Pekin 1954, pl. 12) 150 
26. Bodhisatwowie w Maicziszan — okres Płn. Wei (ibidem, pl. 94) . . . . 155 
27. Posąg Buddy w Junkang — okres Płn. Wei, ok. 480 r. (Kummel , op. cit., 

pl. II) 160 
28. Posążek Buddy, brąz złocony — okres Płn. Wei (Wei-ta..., t. I, ryc. 3/XI) 167 
29. Most kamienny na rzece Cziao, Płd. Hopei, ok. 610 r. (Needham, op. cit., 

t. IV, cz. 3. Cambridge 1971, pl. CCCXLVm) 175 
30. Płaskorzeźba z kamienia — epoka Tang, ok. 649 r. (Kummel, op. cit., s. 52) 180 
31. Artysta nieznany, Dziewczyna z tacą — styl Tang (zbiory autora) . . . . 186 
32. Posąg Buddy w Lungmen — okres Tang, ok. 676 r. (Kummel, op. cit., pl. IV) 191 
33. Parafraza obrazu Wang Wei, Wang Cz'uan — Tang i Juan (W. Cohn, 

Chinese Painting, New York 1950, s. 51) 196 
34. Statuetka z ceramiki — epoka Tang (M. Prodan, The Art of the Tang Potter, 

Londyn 1960, s. 69) 198 
35. Jen Li-pen, Portrety cesarzy — epoka Tang (Wei-ta..., 1.1, ryc. 4/IV) . . . 202 
36. Statuetka z ceramiki — okres Tang (Prodan, op. cit., ryc. 27) . . . 205 
37. Han Kan, Przywiązany koń — epoka Tang (Cohn, op. cit., pl. 24) . . . 210 
38. Li Czen, Portret mnicha indyjskiego Pu-k'ung — epoka Tang (ibidem, pl. 23) 212 
39. Statuetki z ceramiki — epoka Tang (Prodan, op. cit., ryc. 72) 216 
40. Odbitka z płaskorzeźby według obrazu Wu Tao-tzu, Kuanjin, — epoka 

Tang (Cohn, op. cit., s. 49) 219 
41. Li Cz'eng, Krajobraz z jeidicem — okres Pięciu Dynastii (ibidem, s. 65) . . 222 
42. Kuan Tung, Krajobraz — okres Pięciu Dynastii (L. S ickman i A. Soper, 

The Art and Architecture of China, Londyn 1956, pl. 84b) 224 
43. Tung Juan, Krajobraz — okres Płd. Tang (Cohn, op. cit., pl. 42) . . . . 228 
44. Kuo Si, Krajobraz w zimie — epoka Płn. Sung (ibidem, pl. 51) 231 
45. Pagoda Tien-ning-sy, Pekin, X I - X I I w. (Sickman, op. cit., pl. 173a) 233 
46. Mi Fei, Krajobraz — epoka Płn. Sung (ibidem, pl. 91a) 237 
47. Kuan Ju (?), Bambusy — epoka Płn. Sung (zbiory autora) 239 
48. Li Lung-mien, Pięć koni w daninie z Chotan — Płn. Sung (A. Waley, An 

Introduction to the Study of Chinese Painting, Nowy Jork 1958, pl. XXXIH) 241 
49. Pagoda w Jingsien, Szansi, XI w. (Needham, op. cit., t. IV, cz. 3, pl. 

CCCXXXI) 244 
50. Cesarz Huei Tsung, Pięciobarwna papuga — epoka Płn. Sung (Sickman, op. 

cit., pl. 99) 247 
51. Pomnik Jo Fei w Hangczou, Czekiang, XII—XIV w. (fot. autora) . . . . 248 
52. Jen Wen-kuei, Krajobraz — epoka Płn. Sung (zbiory autora) 250 
53. Biblioteka Lung-sing-sy w Czengting, Hopei — okres Liao (Sickman, op. 

cit., pl. 168) 252 
54. Ma Juan, Wędrujący śpiewacy — epoka Płd. Sung (Wei-ta..., t. U, ryc. 7/IV) 253 
55. Li Tang, Bawol i pastuszek — epoka Płn. i Płd. Sung (Cohn, op. cit., s. 71) 254 
56. Sia Kuei, Tysiąc li rzeki Jangtse — epoka Płd. Sung (ibidem, pl. 95) . . . . 257 
57. Wazon, porcelana — epoka Sung (Sin Czung-kuo..., pl. 174) 260 
58. Cz'ien Suan, Owady i lotos — epoka Płd. Sung (Cohn, op. cit., pl. II) . . . . 262 
59. Cz'ien Suan, Rodzina wieśniacza w drodze — epoka Płd. Sung (zbiory 

autora) 265 



60. Most wiszący nad rzeką Min, Cz'engtu, Sycz'uan, XIII w. (fot. autora) 267 
61. Liang K'ai, Portret poety Li Po — epoka Płd. Sung (Sickman, op. cit., pl. 

108b) 269 
62. Liang K'ai, Huei-neng, szósty patriarcha sekty Cz'an — epoka Płd. Sung 

(.ibidem, pl. 108c) 270 
63. Mu Cz'i, Sześć owoców — epoka Płd. Sung (Lee, op. cit., s. 360) 272 
64. Posążek Lohana, ceramika — okres Liao (Sickman, op. cit., pl. 83) . . 275 
65. Artysta nieznany, Życie wiejskie — epoka Płd. Sung (Hua-juan t'o-jing 

[Wybrane skarby malarstwa] t. I, Szanghaj 1955, pl. 5) 277 
66. Czang Kan-li, Majątek wiejski — epoka Płd. Sung (zbiory autora) . . . . 279 
67. Porcelana — epoka Sung (Lee, op. cit., s. 374) 281 
68. Czao Meng-fu, Konie przy wodopoju na jesieni — okres Juan (Wei-ta..., 

t. H, ryc. 8/JH) 284 
69. Kao K'o-kung, Krajobraz po deszczu — okres Juan (Cohn, op. cit., pl. 139) 287 
70. Wu Czen, Krajobraz z dwoma sosnami— okres Juan (Sickman, op. cit., pl. 117) 290 
71. Huang Kung-wang, Krajobraz — okres Juan (ibidem, pl. 115) 294 
72. Ni Tsan, Krajobraz — okres Juan (Cohn, op. cit., pl. 147) 295 
73. Wang Czen-p'eng, Modliszka i kwiaty — okres Juan (zbiory autora) . . . . 298 
74. Cz'en Lin, Kot i motylek — okres Juan (zbiory autora) 301 
75. Wrota „p'ai-lou" — Grobowce Mingów, Pekin, XVI w. (fot. autora) 304 
76. Astrolabium z brązu, Nankin, XVI w. (fot. autora) 306 
77. Szen Czou, Poeta na wzgórzu — epoka Ming (Sickman, op. cit., pl. 133) 309 
78. Posąg wojownika — grobowiec założyciela dyn. Ming, XV w., Nankin (fot. 

autora) 311 
79. Wen Czeng-ming, Pracownia Czen Szang — epoka Ming (Hua-juan..., t. n, 

pl. 12) 313 . 
80. Talerz, porcelana biało-niebieska — epoka Ming, 1522—1567 (zbiory autora) 316 
81. Tang Jin, Uczta w gaju — epoka Ming (zbiory autora) 319 
82. Brama — Grobowce Mingów, Pekin XV-XVT w. (fot. autora) . . . . 321 
83. Cz'iu Jing, Malarz przy pracy — epoka Ming (zbiory autora) 324 
84. Posąg — Grobowce Mingów, Pekin, XV—XVI w. (fot. autora) 326 
85. Artysta nieznany, Daniny z państwa San Fu Czi — epoka Ming (zbiory autora) 328 
86. Artysta nieznany, Daniny z państwa Nu Wang — epoka Ming (zbiory autora) 331 
87. Obelisk - Grobowce Mingów, Pekin, X V - X V I w. (fot. autora) 334 
88. Biała Dagoba nad jeziorem PeiHai, Pekin, XVII w. (fot. autora) 337 
89. Wielki Mur na płd. od Pekinu — epoka Ming (Needham, op. cit., t. IV, 

cz. 3 pl. CCXCH 342 
90. Miasto Zakazane — widok na Tai Ho Men — epoka Ming — Ts'ing (ibidem, 

pl. CCCII) . . . . ' 344 
91. Jun Szou-p'ing, Kwiaty lotosu i ryby — epoka Tsing (Hua-juan..., 1.1, pl. 71) 353 
92. Grobowce Ts'ingów,Szenjang,XVn-XVm w. (fot. autora) 365 
93. Czu Ta, Ptaki — epoka Ts'ing (Hua-juan..., t. DT, pl. 8/6) 370 
94. Szy-t'ao, Krajobraz — epoka Ts'ing (Cohn, op. cit., pl. 222) 376 
95. Wazon z porcelany — epoka Ts'ing, 1723—1735 (Lee, op. cit., s. 458) . . 380 
96. Pieczęć tajpingów (Tai-p'ing Tien kuo ko-ming wen-wu t'u-lu [Ilustracje do 

przedmiotów kultury Tai P'ing Tien Kuo], Szanghaj 1952 s. 3) 416 
97. Cz'i Nien Tien (tzw. Świątynia Nieba), Pekin, XV i XIX w. (fot. autora) . . 463 
98. Wzgórze Wan Szou - Pałac Letni, Pekin, XIX w. (fot. autora) 496 



t 
99. Posąg z brązu, Pałac Letni, Pekin — epoka Ts'ing(?) (fot. autora) . . . . 535 

100. Wang Jiin-ho, Chata na odludziu — epoka Ts'ing (zbiory autora) 546 
101. Pałac Letni, Pekin, XIX w. (fot. autora) 587 
102. Wrota świątyni, Cz'engtu, Sycz'uan — epoka Ts'ing(?) (fot. autora) . . . . 602 
103. Wieś w okolicach Cz'engtu (fot. autora) 616 
104. Świątynia Boga Wszechświata Pekin, XIX w. (fot. autora) 629 
105. Sadzenie ryżu — okolice Wuhanu (fot. autora) 644 
106. Uprawa roli w Sycz'uanie (fot. autora) 653 

Zdjęcia: 1 - 3 , 5 - 2 8 , 3 0 - 4 8 , 50, 5 2 - 5 9 , 6 1 - 7 4 , 77, 7 9 - 8 1 , 83, 85, 86, 91, 9 3 - 9 5 , 
100 wykonała Janina Mierzecka 

SPIS MAP 

1. Chiny w XIX wieku a Europa 13 
2. Kultura Jangszao i Lungszan 16 
3. Szang, XIII w. p. n. e. -. 23 
4. Zachodni Czou, IX w. p. n. e, 38 
5. Wschodni Czou, ok. 600 p. n. e. Okres „Wiosen i Jesieni" 50 
6. Wschodni Czou, ok. 300 p. n. e. Okres „Wojujących Państw" 54 
7. Cesarstwo Cz'in 81 
8. Imperium Han, ok. 100 r. p. n. e 101 
9. Trzy Królestwa, ok. 230 r. n. e 139 

10. Okres Rozbicia, ok. 500 r 152 
11. Cesarstwo Tang, ok. 750 r 188 
12. Pięć Dynastii i Dziesięć Królestw, ok. 955 r 226 
13. Okres Płn. Sung, ok. 1100 r 234 
14. Okres Płd. Sung, ok. 1180 r 246 
15. Panowanie Mongołów, Cesarstwo Kubilaja 285 
16. Imperium Ming, ok. 1600 r 317 
17. Tai P'ing Tien Kuo 417 

18. Cesarstwo 
pod koniec XIX w. (1893 r.) 444 

19. Mocarstwa obce a Chiny (do 1906 r.) 462 



SPIS TREŚCI 

OD AUTORA Str. 5 

I. POCZĄTKI DZIEJÓW. POWSTANIE STAROŻYTNEJ CYWILIZACJI CHIŃSKIEJ 

Dane archeologiczne 11 
Tradycyjna historia chińska 18 
Społeczeństwo okresu Szang 22 
Kultura szangowska . 29 

II. CHINY POD PANOWANIEM DYNASTII CZOU 

Założenie dynastii Zachodnich Czou 35 
Społeczeństwo Czou. Problem wczesnego feudalizmu 39 
Walki z „Barbarzyńcami". Osłabienie władzy królewskiej 42 
Wschodni Czou. Dalsze rozprzestrzenienie się cywilizacji chińskiej . . . . 44 
Walka o władzę 48 

III. KULTURA EPOKI CZOU 

Klasyczna filozofia chińska 58 
Literatura 73 

IV. ZJEDNOCZENIE CHIN PRZEZ PAŃSTWO CZ'IN. USTANOWIENIE SCENTRALIZOWANEJ 
MONARCHII 

Droga Cz'in do imperium 76 
Upadek Cz'in 83 

V. ZACHODNIA DYNASTIA HAN 

Założenie dynastii Han 87 
Społeczeństwo i państwo hanowskie 90 
Wczesny konfucjanizm hanowski 93 
Rozwój polityczny 95 
Ekspansja cesarstwa Hanów 97 

VI. KRYZYS ZACHODNIEJ DYNASTII HAN 

Istota kryzysu społecznego 106 
Upadek Zachodniej dynastii Han 107 
Panowanie Wang Manga 108 



VII. WSCHODNIA DYNASTIA HAN 

Restauracja scentralizowanej monarchii 113 
Rozwój polityczny 114 
Ekspansja terytorialna w epoce Wschodnich Han 116 
Kryzys panowania Wschodnich Han 119 
Upadek Wschodnich Han 120 

VIII. KULTURA EPOKI HAN 

Uwagi wstępne 122 
Dziejopisarstwo 123 
Filozofia 128 
Literatura 129 
Rozwój techniki . 131 
Sztuka 132 

IX. EPOKA ROZBICIA CHIN. TRZY KRÓLESTWA I DYNASTIA TSIN 

Trzy Królestwa . 136 
Zachodnie Tsin 141 
Plemiona koczownicze w Chinach Pónocnych 143. 
Wschodnie Tsin 146 
Chiny Pomocne pod panowaniem koczowników 147 

X. DYNASTIE PÓŁNOCNE I POŁUDNIOWE 

Wzrost potęgi Toba 149 
Upadek cesarstwa Toba 154 
Dynastie Południowe 156 

XI. KULTURA W EPOCE ROZBICIA 

Buddyzm w Chinach 158 
Taoizm 164 
Sztuka buddyjska 166 
Malarstwo, literatura 168 

XII. ZJEDNOCZENIE CESARSTWA PRZEZ DYNASTIĘ SUI 

Założenie imperium Sui 171 
Panowanie Jang Ti 173 

XIII. WCZESNY OKRES DYNASTII T'ANG 

Ustanowienie dynastii 179 
Tangowski system rządzenia 181 
Polityka ekonomiczna i społeczna 184 
Ekspansja imperium . . . I87 
Pierwszy wiek panowania dynastii Tang 193 



XIV. ZANIK I UPADEK DYNASTII T'ANG 

Zmiany w środkowym okresie t'angowskim 195 
Rebelia A n Lu-szana . . . . 199 
Późniejszy okres dynastii Tang 201 
Powstanie Huang Cz'ao i koniec panowania dynastii Tang 204 

XV. LITERATURA I SZTUKA EPOKI TANGOWSKIEJ 

Literatura 208 
Historiografia t'angowska 213 
Rzeźba . . 1 215 
Architektura 217 
Malarstwo 217 

XVI. PIĘĆ DYNASTII I PÓŁNOCNI SUNG 

Pięć dynastii i Dziesięć Królestw ,221 
Założenie dynastii Sung 227 
Stosunki cesarstwa sungowskiego z Liao i Zachodnie Sia 232 
Rozwój gospodarczy i społeczny Północnych Sung 235 
Reformy Wang An-szy 238 

XVII. POŁUDNIOWI SUNG 

Groźba inwazji Dżurczenów 243 
Rozwój państwa Południowych Sung 250 
Wzrost potęgi Mongołów 255 
Mongolski podbój cesarstwa Sung 260 

XVIII. KULTURA SUNGOWSKA 

Miejsce kultury sungowskiej 264 
Malarstwo — Północne Sung 264 
Malarstwo — Południowe Sung 270 
Inne dziedziny sztuki 273 
Dziejopisarstwo i literatura 274 
Filozofia 278 

XIX. PANOWANIE MONGOLSKIE - DYNASTIA JUAN 

Panowanie Mongołów w Chinach 283 
Skutki społeczne i gospodarcze panowania mongolskiego 288 
Kampanie mongolskie w Azji Wschodniej. Chiny a świat 290 
Upadek dynastii Juan 293 
Kultura chińska podczas okresu Jüan 299 

XX. RESTAURACJA MINGOWSKA 

Założenie dynastii Ming 303 
Dalszy rozwój rządów mingowskich 312 



Rozwój społeczno-gospodarczy 314 
Cesarstwo mingowskie a świat 318 

XXI. PÓŹNIEJSZY OKRES DYNASTII MING 

Kryzys władzy mingowskiej 323 
Wzrost potęgi Mandżurów 327 
Upadek dynastii Ming 332 

XXII. KULTURA EPOKI MING 

Uwagi ogólne 336 
Powieść mingowska 338 
Malarstwo 340 
Ceramika. Architektura 343 

XXIII. CHINY POD PANOWANIEM MANDŻURSKIM; WCZESNY I ŚRODKOWY OKRES 
TS'ING 

z łożen ie władzy ts'ingowskiej . . 346 
Cesarstwo ts'ingowskie w XVIII wieku. Początki upadku . . 358 

XXIV. KULTURA WE WCZESNYM I ŚRODKOWYM OKRESIE TSING 

Rozwój intelektualny 367 
Ts'ingowski patronat nad kulturą 375 
Malarstwo 377 
Ceramika 379 
Literatura 380 

XXV. CHINY W PIERWSZYCH DEKADACH XIX WIEKU 

Panowanie mandżurskie w pierwszej połowie XIX wieku . . . . . . . . 382 
Chiny a mocarstwa zachodnie 383 
Zagadnienie opium 386 
Polityka brytyjska wobec Chin 389 

XXVI. PIERWSZA WOJNA OPIUMOWA 

Tło wojny 391 
Działania wojenne "395 
Zakończenie wojny. Traktat nankiński 400 
Inne mocarstwa a Chiny 402 

XXVII. REWOLUCJA TAJPINGOWSKA 

Ogólne położenie Chin w przededniu Rewolucji Tajpingowskiej 406 
Bezpośrednie tło Rewolucji Tajpingowskiej 407 
Okres zwycięstw. Pierwszy etap (lipiec 1850 — marzec 1853) 411 
Okres zwycięstw. Drugi etap (marzec 1853 — wrzesisń 1856) 418 
Kryzys wewnętrzny kierownictwa tajpingów 423 



XXVIII. ZMIERZCH PAŃSTWA TAJPINGÓW 

Pierwszy etap (grudzień 1856 — wrzesień 1861) 428 
Drugi etap (wrzesień 1861 — lipiec 1864) 431 
Program społeczno-polityczny tajpingów 435 

XXIX. MOCARSTWA OBCE A CHINY (1842-1864) 

Ogólne położenie po pierwszej wojnie opiumowej 440 
Tai P'ing T'ien Kuo a mocarstwa obce 445 
Bezpośrednie tło drugiej wojny opiumowej 448 
Druga wojna opiumowa. Pierwszy akt (październik 1856 — marzec 1858) 449 
Drugi akt (kwiecień 1858 - lipiec 1858) 452 
Interludium (jesień 1858 — wiosna 1859) 455 
Trzeci akt (lato 1859) 456 
Czwarty akt (sierpień 1860 - listopad 1860) 458 
Interwencja obca przeciwko Tai P'ing T'ien Kuo 461 

XXX. PROBLEM MODERNIZACJI. ROZWÓJ WEWNĘTRZNY CHIN (1864-1894) 

Rząd ts'ingowski po Rewolucji Tajpingowskiej i drugiej wojnie opiumowej 467 
Polityka „samoumocnienia" 471 
Restauracja panowania ts'ingowskiego 475 
Polityka zagraniczna rządu ts'ingowskiego 481 

XXXI. MOCARSTWA OBCE A CHINY (1864-1894) 

Polityka „współpracy" 485 
Incydent tientsiński (1870 r.) 490 
Wczesne stosunki z Japonią 492 
Sprawa Margary'ego i Konwencja Czefu 493 
Zagadnienie Ili 495 
Wojna chińsko-francuska (1884-1885) 497 

XXXII. WOJNA CHIŃSKO-JAPOŃSKA (1894-1895) 

Położenie reżymu ts'ingowskiego 504 
Rozwój Japonii 505 
Sytuacja w Korei 506 
Bezpośrednie tło wojny chińsko-japońskiej 509 
Wojna chińsko-japońska (sierpień 1894 — marzec 1895) 514 
Zawarcie pokoju 517 

XXXIII. IMPERIALIZM A CHINY. „KRAJANIE ARBUZA" 

Ogólne położenie po wojnie chińsko-japońskiej 523 
Penetracja finansowa 524 
Ekspansja Rosji carskiej 526 
Ekspansja imperializmu francuskiego 529 
Niemiecka aneksja Kiaoczou 531 



Dalsza ekspansja Rosji carskiej i Wielkiej Brytanii 533 
Stany Zjednoczone i polityka „otwartych drzwi" 536 
Ocena ogólna 538 

XXXIV. RUCH REFORMATORSKI ( 1 8 9 5 - 1 9 0 0 ) 

Tło ogólne 540 
Istota programu reformatorskiego 543 
„Sto Dni Reform" 551 
Pokłosie Stu Dni 555 

XXXV. RUCH I HO T'UAN 

Tło ogólne 559 
Geneza i istota ruchu I Ho T'uan 560 
Rząd ts'ingowski, mocarstwa obce oraz I Ho T'uan 563 
Działania wojenne w Chinach Północnych . . . 565 
Następstwa i rozstrzygnięcie 573 

XXXVI. CHINY W PRZEDEDNIU REWOLUCJI 1911 ROKU 

Mocarstwa a Chiny 579 
Rywalizacja imperialistyczna na Dalekim Wschodzie 580 
Rozwój społeczno-gospodarczy. 585 
Rząd ts'ingowski (1901-1911) 589 
Reformy a rewolucja 593 

XXXVII . REWOLUCJA 1911 ROKU 

Tło bezpośrednie -. 601 
Powstanie w Wuczangu 603 
Ustanowienie Republiki 607 
Upadek dynastii Ts'ingów 609 
Mocarstwa a rewolucja 1911 roku 612 

XXXVIII. CHINY POD PANOWANIEM MILITARYSTÓW. DYKTATURA JÜAN SZY-K'AI 

Sytuacja polityczna po objęciu prezydentury przez Juan Szy-k'ai 615 
„Druga Rewolucja" i jej następstwa ' 620 
Wybuch pierwszej wojny światowej i jej wpływ na Chiny 622 
Restauracja monarchii przez Jüan Szy-k'ai 625 
Upadek Jüan Szy-k'ai 629 

XXXIX. RZĄDY MILITARYSTÓW PEIJANG 

Rozwój polityczny po upadku Juan Szy-k'ai 632 
Chiny a pierwsza wojna światowa 633 
Restauracja mandżurska 635 
Panowanie kliki Anfu 636 
Chiny a konferencja wersalska 640 



XL. RUCH CZWARTEGO MAJA - DROGA DO ODNOWY 

Tło ogólne 643 
Rewolucja Kulturalna.- 644 
Ruch Czwartego Maja 649 
Pokłosie . 652 

WAŻNIEJSZE WYDARZENIA OKRESU 1919—1949 655 
WSKAZÓWKI BIBLIOGRAFICZNE 666 
PAŃSTWA ISTNIEJĄCE W CHINACH PÓŁNOCNYCH W IV I V W 687 
TABLICA DYNASTII 688 
INDEKS NAZWISK 690 
INDEKS NAZW GEOGRAFICZNYCH I ETNICZNYCH 710 
SPIS ILUSTRACJI 721 
SPIS MAP 724 


