
W KRĘGU 

CODZIENNOŚCI 

CZŁOWIEK 
ŚREDNIOWIECZA 

Pod redakcją Jacques'a 

Le Goffa 

Przełożyła Maria 

Radożycka-Paoletti 



" 

Niniejsza książka pokazać ma średniowiecznego człowieka, jego 

dziesięć różnych portretów naszkicowanych przez dziesięciu wybit-

nych współczesnych mediewistów. Czy jednak człowiek ten naprawdę 

kiedykolwiek istniał? Czy nie jest on czasem daleką od prawdy 

historycznej abstrakcją? 

Przed półwiekiem Marc Bloch i Lucien Febvre wypracowali definicję 

historii zhumanizowanej — jedynej godnej miana historii — i stanowiło 

to wielkie osiągnięcie. Czy jednak ta ludzka historia jest historią 

człowieka, czy historią ludzi? Na pytanie to Lucien Febvre odpowiedział: 

Człowiek jest miarą historii, jedyną miarą; więcej jeszcze, jest zasadniczą 

racją jej istnienia. Lecz również: Jedynym przedmiotem historii — 

historii, której nie interesuje jakiś niewiadomy człowiek, abstrakcyjny, 

wieczny, w gruncie rzeczy niezmienny i na wieki ciągle taki sam — są 

ludzie postrzegani zawsze jako część społeczności, będący jej członkami; 

ludzie należący do społeczności w ściśle określonej epoce i fazie rozwoju; 

ludzie w swoich różnych funkcjach, wielorakich zajęciach, troskach i 

postawach, które się wzajemnie przenikają, zderzają, przeciwstawiają 

sobie, prowadząc do kompromisowej harmonii, pewnego modus vivendi, 

który nazywa się Życiem
1
. 

1  L. Febvre, Combats pour 1'histoire, Paris 1953, s. 20-21,103. 



Człowiek i ludzie, ludzie w społeczeństwie chrześcijańskiego Za-

chodu, w podstawowych funkcjach (to znaczy w ich zasadniczych 

rysach, lecz również w konkretności społecznego statusu, zawodu i 

zajęcia), rodzaj średniowiecznego dyptyku, który na jednej tablicy 

pokazuje wspaniały rozwój chrześcijaństwa między rokiem tysiącznym 

a wiekiem XIII, a na drugiej — przedstawia ten pełen wrzenia okres 

zwany późnym średniowieczem, gdzie zderzają się zachwiany świat 

przeszłości i świat nowego średniowiecza, renesansu; wreszcie 

konkretni ludzie (w ich warunkach życiowych, z ich wierzeniami i 

zachowaniami) — oto przedmiot niniejszej książki. 

CZŁOWIEK CZY LUDZIE? 

Większość autorów poniższych portretów podkreśla z naciskiem 

różnorodność typów średniowiecznego człowieka, którego opisuje. 

Giovanni Miccoli woli więc mówić raczej o mnichach niż o mnichu. 

Jaka wielka jest różnica między zakonnikami prowansalskimi z IV i V 

wieku (Lerins, Św. Wiktor w Marsylii), biorącymi wzór ze 

wschodniego modelu ojców pustyni, a działającymi od X wieku klu-

niatami; między Irlandczykami VII i VIII wieku a dwunastowiecz-nymi 

cystersami; między świętym Benedyktem a Joachimem z Fiore! 

Pustelnictwo albo apostolat, praca ręczna lub praca umysłowa, służba 

Boża w modlitwie i liturgii albo służba chrześcijaństwu w zakonach 

zbrojnych mniehów-rycerzy, jacy narodzili się w toku krucjat; życie 

eremickie lub życie w konwencie: jakaż mnogość wyborów! A jednak 

ludzie średniowiecza mieli niewątpliwie świadomość istnienia pewnego 

szczególnego typu człowieka, pewnej zbiorowej jednostki — mnicha 

(monachus). Człowiek, który jako jednostka lub zbiorowość izoluje się 

od społeczeństwa, by żyć własnym życiem, w uprzywilejowanych 

stosunkach z Bogiem, albo według jednej z licznych średniowiecznych 

definicji mnicha: Is qui luget, czyli Ten, kto płacze; płacze nad 

własnymi grzechami i nad występkami innych i dzięki życiu 

spędzonemu na modlitwie, medytacji i pokucie, stara się osiągnąć 

zbawienie dla siebie i bliźnich. 

Jacąues Rossiaud, stając przed portretem mieszczanina, zadaje 

sobie pytanie: Cóż mają ze sobą wspólnego żebrak i kupiec, kanonik i 

prostytutka, wszyscy mieszczanie? Mieszkaniec Florencji i Mont- 



brison? Mieszczanin świeżej daty z wczesnego okresu rozwoju miast i 

jego potomek z XV wieku? I natychmiast sugeruje odpowiedź: Jedni i 

drudzy nie mogą się wzajemnie ignorować i razem tworzą to samo 

niewielkie skupisko ludzkie, które narzuca nieznane wsi formy 

społecznego współżycia, swoisty tryb życia, oparty na codziennym 

używaniu pieniądza, a także i konieczność otwarcia się na świat. 

Mieszczanin średniowieczny niewątpliwie istniał, gdyż przeciwstawia 

się go wieśniakowi jako jego antytezę; przeciwstawienie to w 

dzisiejszym świecie jest inne i o wiele bardziej stonowane. 

Christiane Klapisch-Zuber, w obliczu rozmaitych sytuacji kobiet w 

średniowieczu, wybiera jedną drogę, jeden punkt widzenia: kobieta 

konkretnie określona z perspektywy miejsca i funkcji w łonie rodziny. 

A, niezależnie od różnorodności społecznego położenia rodzin, trudna i 

powolna poprawa statusu kobiety w ciągu pięciu stuleci, tym zajmuje 

się niniejsza książka, stała nieustannie w konflikcie z podświadomą 

ideologią średniowiecza, czyniącą z kobiety istotę zwodniczą i 

kusicielkę, najlepszą pomocnicę diabła, wieczną Ewę, której nie zdołała 

odkupić Maryja, istotę uciążliwą dla tego, kto nad nią czuwa, zło 

konieczne dla istnienia i funkcjonowania rodziny, trwania gatunku 

ludzkiego i dla opanowania tego największego niebezpieczeństwa, 

jakim dla chrześcijańskiego mężczyzny był popęd seksualny. 

Wreszcie, cytując ostatni przykład, Enrico Castenuovo zadaje sobie 

pytanie, w jaki sposób od rzymskiego złotnika do architekta, rzeźbiarza, 

projektanta gotyckich witraży, od miniaturzysty średniowiecznych 

rękopisów do Giotta, można prześledzić przejawy kształtowania się 

poczucia własnej tożsamości, zarówno u twórców, jak i w 

społeczeństwie, dla którego i w którym tworzyli, w odniesieniu do tej 

postaci, jaką później, w nowożytnym języku, zwać będziemy artystą. 

CZŁOWIEK ŚREDNIOWIECZA 

Wróćmy jednak do człowieka. Czy sami ludzie średniowiecza znali 

pewną rzeczywistość, którą zwałoby się człowiekiem? Czy w tym 

heterogenicznym społeczeństwie, w jakim żyli, wyodrębniali 



pewien model, pasujący zarówno do króla, jak i do żebraka, do mnicha, 

jak i wędrownego poety, do mieszczanina, jak i do wieśniaka, do 

bogacza i do biedaka i, mówiąc w kategoriach płci, do kobiety, jak i do 

mężczyzny — jeden model, który byłby człowiekiem? 

Odpowiedź jest niewątpliwie twierdząca i trzeba podkreślić, że 

niewiele epok miało, równie silne jak zachodnioeuropejskie średnio-

wiecze chrześcijańskie XIXV wieku, przekonanie o uniwersalnym i 

wiecznym istnieniu pewnego modelu ludzkiego. W tym zdomino-

wanym i dogłębnie przenikniętym przez wiarę społeczeństwie model 

ten był oczywiście wyznaczony przez religię, a przede wszystkim przez 

najwyższą wyrazicielkę wiedzy religijnej — teologię. Jeśli istnieje jakiś 

typ człowieka, którego należałoby wykluczyć z panoramy człowieka 

średniowiecznego, to właśnie tego, kto nie wierzył w świat absolutny; 

typ, jaki w epokach późniejszych zwać się będzie libertynem, 

wolnomyślicielem i ateuszem. Przynajmniej aż do końca XIII wieku, a 

nawet i do końca zajmującej nas epoki, znajdujemy w tekstach tylko 

bardzo wątłe wzmianki o tych, co zaprzeczali istnieniu Boga. A i w 

większości tych nielicznych przypadków żywimy wątpliwości, czy nie 

doszło tu do niewłaściwej lektury źródeł lub przypadkowego wyrwania 

z kontekstu przez tych, którzy cytują słowa owych odizolowanych 

oryginałów; wypaczenia, jakie rodziły się z oratorskiej przesady, z 

gniewnego uniesienia czy — w przypadku jakiegoś średniowiecznego 

intelektualisty — z ideologicznego ferworu. Jeśli ludzie średniowiecza 

często powtarzali werset psałterza — księgi, z której analfabeci uczyli 

się czytać — Mówi głupi w swoim sercu: «Nie ma Boga» (Psalm 

14/13, 1), to ten zwyczajowy cytat był odbierany jako jedno z tych 

tajemniczych i niezrozumiałych wyrażeń właściwych świętemu 

tekstowi. Dla duchownych zaś stanowił on wygodny punkt wyjścia — 

jako wyjątek z Pisma Świętego — do głoszenia dowodów istnienia 

Boga. Jednak niewierzący, który często występuje u innych (żydzi, 

niewierni, poganie), jest tak wątpliwy i tak nieobecny w średniowieczu, 

że nie pojawia się nawet wśród postaci marginesu społecznego, 

pokazanych przez Bronisława Geremka. 

Czym był więc człowiek dla średniowiecznej antropologii chrześ-

cijańskiej? Istotą stworzoną przez Boga. Natura, historia i przyszłe 



losy człowieka dają się poznać przede wszystkim przez lekturę Księgi 

Rodzaju, na początku Starego Testamentu. Szóstego dnia stworzenia 

Bóg stworzył człowieka i niedwuznacznie oddał mu panowanie nad 

naturą — światem roślin i zwierząt, który miał mu zapewnić 

wyżywienie. Człowiek średniowiecza czuje się więc powołany do 

panowania nad zdesakralizowaną naturą, ziemią i zwierzętami. Lecz 

Adam, za poduszczeniem Ewy uległej pokusie węża, czyli zła, popełnił 

grzech. Od tej chwili będą w nim zamieszkiwać dwie istoty, jedna 

stworzona na wzór i podobieństwo Boga i druga, która, popełniwszy 

grzech pierworodny, została wygnana z raju i skazana na cierpienie, 

przejawiające się w pracy ręcznej mężczyzny i bólach porodowych 

kobiety; na wstyd, symbolizowany przez tabu nagości organów 

płciowych; na śmierć. 

W zależności od epoki średniowieczne chrześcijaństwo będzie 

uwypuklać albo pozytywny obraz człowieka, istoty boskiej, stworzonej 

przez Boga na Jego podobieństwo, wyniesionej do współuczestnictwa 

w stworzeniu, gdyż to Adam nadał imiona wszystkim zwierzętom, 

istoty powołanej do odzyskania utraconego z własnej winy raju, albo 

jego obraz negatywny, obraz grzesznika, łatwo ulegającego pokusom, 

zawsze gotowego do wyrzeczenia się Boga, a więc do utracenia raju na 

zawsze, skazanego na śmierć wieczną. 

Ta pesymistyczna wizja słabego, pełnego wad, upokorzonego przed 

Bogiem człowieka przewija się przez całe wieki średnie, lecz silniej 

zaznacza się we wczesnym średniowieczu, w stuleciach od IV do X — 

a nawet jeszcze w stuleciach XI i XII — podczas gdy bardziej 

optymistyczny obraz człowieka, odbicia Boga, zdolnego do kontynu-

owania na ziemi dzieła stworzenia i do osiągnięcia zbawienia, zaczyna 

przeważać w okresie od XII i XIII wieku. 

Interpretacja skazania człowieka na pracę w myśl Księgi Rodzaju 

dominuje w antropologii średniowiecza. Zwalczają się tutaj dwie 

koncepcje pracy-trudu i człowieka przy pracy. Z jednej strony podkreśla 

się charakter przeklęty i pokutny pracy, z drugiej — tkwiące w niej 

możliwości, jako narzędzia odkupienia i zbawienia. Chiara Frugoni 

wskazała w swej analizie rzeźb Wiligelma na fasadzie katedry 

modeńskiej (około 1100 r.) chwilę, w której wczesnośredniowieczna 

pesymistyczna koncepcja człowieka zdaje się ustępować 



miejsca optymistycznemu humanizmowi. Zauważamy mianowicie, że 

obraz zdolnego do pracy twórczej Adama zaczyna przeważać nad 

obrazem Adama przytłoczonego pracą, która jest dla niego karą i 

przekleństwem
2
. 

We wczesnym średniowieczu Hiob był niewątpliwie tą postacią 

biblijną, która najlepiej uosabiała model człowieka. Fascynacja nim 

była tym większa, że komentarz do Księgi Hioba, Moralia in Job 

papieża Grzegorza Wielkiego (590604), należał do najbardziej czyta-

nych dzieł, wykorzystywanych i wysoko cenionych przez duchownych. 

Hiob był człowiekiem, który musiał zaakceptować wolę Bożą bez 

żadnego innego uzasadnienia poza tym, że taka właśnie była wola 

Boga. 

Był w gruncie rzeczy mniejszym grzesznikiem niż jakikolwiek inny 

człowiek: Był to mąż sprawiedliwy, prawy, bogobojny i unikający zła 

(Hiob 1, l)
3
. Przytłoczony próbami, na jakie wystawia go Bóg, przez 

długi czas ich nie rozumie. Dochodzi do wniosku, że życie człowieka 

przemija bez nadziei i jest jak powiew (Hiob 7, 67). Wreszcie powoli 

rezygnuje z własnej dumy, z własnych pragnień: czyż człowiek 

powołany przez Boga jest w stanie się przed Nim usprawiedliwić, czyż 

może okazać się czystym ten, kto zrodził się z kobiety? Przy Nim 

wydają się nieczyste nawet gwiazdy i księżyc. O ileż większą zgnilizną 

jest więc w Jego oczach człowiek, a robakiem syn człowieczy! (Hiob 

25, 46). 

Ikonografia średniowieczna, zarazem kształtująca, jak i od-

zwierciedlająca świat ówczesnych wyobrażeń, z całej historii Hioba zna 

właściwie tylko epizody jego poniżenia przed Bogiem; a ulubiony 

temat pokazuje Hioba pokrytego wrzodami na śmietnisku — malarstwo 

średniowieczne uczyniło z niego ten relikt człowieka, jakim był 

trędowaty. 

Jednakże od końca XIII wieku sztuka zaczyna nam pokazywać 

człowieka o realistycznych cechach możnych tego świata — papieża, 

cesarza, króla, duchownego, rycerza, bogatego mieszczanina — 

2 C. Frugoni, Le lustre ueterotestamentarie e U programma delia facciata (w.) 

Lanfranco e Wiligelmo. II Duomo di Modena, Modena 1984, s. 422-451. 
Cytaty przytaczane są według Biblii Tysiąclecia, wyd. III 1980 (przyp. tłum.). 



pewnych i dumnych z siebie, w całym majestacie powodzenia, naj-

częściej pięknych, a gdy już nie byli urodziwi, ściągali pewne podziwu 

spojrzenia z racji osobistych zalet, tak że mimo brzydoty, wydawali się 

imponujący. 

Natomiast człowiekiem cierpienia stał się już nie człowiek, lecz sam 

Bóg — Jezus Chrystus. Chrześcijaństwo łacińskie dokonało w epoce 

karolińskiej ważnego kroku. Wybrało mianowicie sztukę przedstawień 

figuralnych w przeciwieństwie do niefiguralnej sztuki Żydów i 

muzułmanów oraz grecko-bizantyńskiego ikonoklazmu. Był to akt o 

doniosłym znaczeniu, z którego narodził się średniowieczny 

antropomorfizm chrześcijański
4
. Stosunki między człowiekiem a 

jawiącym się mu Bogiem, którego mógł przedstawiać pod postacią 

ludzką, zostały tym silnie uwarunkowane. Co więcej, jest to Bóg, 

będący jednym w trzech osobach. Choć Duch Święty, symbolicznie 

przedstawiany pod postacią gołębicy, uniknął tego antropo-morfizmu, 

pierwsze dwie osoby Boskie sytuowały się zasadniczo na dwóch 

przeciwstawnych biegunach starości i młodości, królewsko-ści i męki, 

boskości i człowieczeństwa. Od XIIXIII wieku, jak przekonywająco 

pokazali Giovanni Miccoli i Andre Vauchez, Jezus stajp się coraz 

bardziej Chrystusem Męki, Chrystusem Biczowania, Chrystusem 

Obelgi, Chrystusem Ukrzyżowania, Chrystusem Miłosierdzia. Dzięki 

zaskakującemu odwróceniu tematów skazanym na cierpienie 

człowiekiem stał się właśnie Bóg Wcielenia, Chrystus; 

przedstawieniem zaś, które zdobędzie sobie popularność w XV wieku, 

będzie obraz Chrystusa wystawionego na pośmiewisko w purpurowym 

płaszczu i koronie cierniowej, tak jak pokazał go Piłat tłumowi, mówiąc 

— jak podaje Ewangelia Św. Jana — Ecce homo, Oto człowiek. Ten 

człowiek wyjątkowej w dziejach ludzkości chwili staje się obecnie 

symbolicznym przedstawieniem człowieka cierpiącego, upokorzonego, 

lecz boskiego. I jest jedną z tajemnic historii 

— a teologowie przez całe średniowiecze będą się starać to wyjaśnić 

— dlaczego Bóg zgodził się stać człowiekiem i upokorzyć się w osobie 

Chrystusa. Cur Deus homo (Dlaczego Bóg stał się człowiekiem) 

4 F. Boespflug, N. Losky red., Nicee II, 787-1987, Douze siecles d'images reli-

gieuses, Paris 1987. 



— tak zatytułowany został jeden z najpiękniejszych traktatów św. 

Anzelma z Canterbury. 

Jednakże człowiek w średniowiecznej teologii (czy raczej, w pew-

nej perspektywie, mitologii chrześcijańskiej)
5
 nie jest ograniczony do 

istoty postawionej wobec Boga. Jest on wciągnięty w walkę, która 

często przekracza jego siły, a mianowicie w walkę, jaką Szatan, duch 

Zła, prowadzi przeciwko Bogu, przeciwko Dobru. Nie ulega 

wątpliwości, że chrześcijaństwo odrzuciło i potępiło manicheizm. Poza 

pewnymi grupami heretyckimi, jak na przykład katarzy, nie uznawało 

istnienia Boga Dobra i Boga Zła, Boga ducha i Boga materii, ale tylko 

jedynego Boga, dobrego Boga (który mógł być również Bogiem 

okazującym gniew), stojącego znacznie wyżej niż wódz zbuntowanych 

i pokonanych aniołów, Szatan, lecz który dał temu ostatniemu dużą 

władzę nad człowiekiem. Przyjąć lub odrzucić łaskę, jaka może go 

zbawić, ulec lub oprzeć się grzesznej pokusie, która skazałaby go na 

potępienie, należy do człowieka podejmującego decyzje i kierującego 

się wolną wolą. Niezależnie od duchowych pomocników o tym jeszcze 

będzie mowa (Najświętsza Maryja Panna i święci), człowiek jest 

stawką w tej walce, gdzie ścierają się o jego zbawienie lub potępienie 

dwa ponadnaturalne wojska, gotowe w każdej chwili zaatakować go 

lub przyjść mu z pomocą: demony i aniołowie. Stawką jest dusza, którą 

różni średniowieczni autorzy będą przedstawiać jak piłkę w zawziętym 

meczu między anielską a diabelską drużyną. Człowiek średniowieczny 

był również uosobieniem własnej duszy, przedstawianej jako mały 

człowiek, którego św. Michał ważył na wadze sądu pod uważnym 

okiem Szatana, zawsze gotowego do przeważenia szali na stronę Zła, i 

św. Piotra, gotowego do zadziałania na rzecz Dobra. 

Z tej antropologii chrześcijańskiej narodziły się dwie wizje ludz-

kości, które w ciągu wieków średnich rozrosły się do prawdziwej 

koncepcji człowieka. 

Pierwsza wizja to homo uiator, człowiek podróżny, w nieustannej 

wędrówce, jaką jest ziemskie życie — przelotna chwila w jego prze- 

5 J. Cl. Schmitt, Christianisme et Mithologie. Occident medieual et „pensie my-

thiąue", (w:) Dictionnaire des Mythologies, red. Y. Bonnefoy, Paris 1981, t. 1, s. 181--

185. 



znaczeniu — w którego trakcie zmierza, w zależności od swych po-

stępków, ku życiu lub ku śmierci wiecznej. I tak mnich, związany 

przecież ślubami z konkretnym miejscem klauzury, stale przemierza 

różne drogi w pielgrzymce. W XIII wieku bracia zakonów żebraczych 

ze św. Franciszkiem na czele będą równie długo przebywać w swoich 

konwentach, jak in via, w drodze. Człowiek średniowiecza jest w swej 

istocie i z powołania pielgrzymem, a w XII i XIII wieku, w tej 

najwyższej i najbardziej ryzykownej z pielgrzymek — krzyżowcem. 

Jednakże nie włączyliśmy pielgrzyma i krzyżowca do naszej prezentacji 

typów średniowiecznego człowieka. Pierwszego nie włączyliśmy 

dlatego, że choć nie wszyscy chrześcijanie odbyli pielgrzymkę — jedną 

z trzech wielkich pielgrzymek średniowiecznych do Jerozolimy, do 

Rzymu, do Św. Jakuba z Compostelli (a ile przecież było innych 

pielgrzymek do większych i mniejszych miejscowości!), każdy 

człowiek średniowieczny był potencjalnym lub symbolicznym 

pielgrzymem. Natomiast krzyżowcy, mimo że marzenia o krucjacie 

przetrwały aż do końca wieków średnich, stanowili jedynie mniejszość 

— jakkolwiek odegrała ona znaczną rolę 

— i to tylko przez dwa stulecia z całego prezentowanego tu okresu. 
t 

Lecz to powołanie do pielgrzymowania mogło również sprowadzić 
średniowiecznego człowieka na manowce, ponieważ mogło wyrwać go 
z tej stabilności, która stanowiła przecież również gwarancję 
moralności i zbawienia. Pielgrzymowanie mogło wypaczyć się w 
błądzenie i włóczęgostwo. Ciężki los miał w średniowieczu człowiek 
bez rodziny i stałej siedziby, zwłaszcza jeśli był on duchownym! 
Błąkający się klerycy, wędrujący bez celu mnisi stanowią najgorsze 
wcielenie średniowiecznego człowieka. Giovanni Miccoli ich wyłączy, 
Bronisław Geremek zaś zaliczy grupy włóczęgów do ludzi marginesu 
społecznego

6
. 

Drugą koncepcją jest koncepcja człowieka czyniącego pokutę. 

Nawet jeśli nie jest mnichem, pokutnikiem w całym tego słowa zna-

czeniu, nadto nie jest przejęty myślą o pracy jako pokucie, człowiek 

średniowiecza uwarunkowany przez ideę grzechu, która została mu 

wpojona, widzi w pokucie środek zapewnienia sobie zbawienia. 

6 G. B. Ladner, Homo viator: Medieual Ideas on Alienation and Order (w:) Spe-

culum, vol. XLIII (1967), s. 235 hn. 



W dodatku jeśli nie przyłącza się do krańcowych form pokuty, repre-

zentowanych przez samobiczowanie prywatne (jak na przykład w 

przypadku świętego Ludwika, króla Francji) lub publiczne (grupy 

biczowników zwracały uwagę kronikarzy zarówno w 1260 roku, jak i 

w latach 13491350, po pierwszej fali czarnej śmierci), człowiek 

średniowiecza jest zawsze gotów do czynienia jakiejś specjalnej pokuty 

w odpowiedzi na klęskę żywiołową czy jakieś niepokojące wydarzenie. 

Od IV Soboru Laterańskiego w 1215 roku nałożony na każdego 

chrześcijanina obowiązek dokonania przynajmniej raz do roku 

osobistej spowiedzi i odprawienia wiążącej się z nią pokuty zin-

stytucjonalizował i uregulował te praktyki. 

Człowiek ten, któremu dogmat i rzeczywistość średniowiecznego 

chrześcijaństwa starały się nadać uniwersalny, dostrzegalny we 

wszystkich statusach charakter, był postacią złożoną. Przede wszystkim 

składała się na niego konfliktowa jedność duszy i ciała. Jakkolwiek 

silna by była pogarda średniowiecznego chrześcijaństwa dla ciała, tej 

odrażającej powłoki duszy, według wyrażenia Grzegorza Wielkiego, 

człowiek średniowieczny zmuszony jest, nie tylko z racji własnego 

doświadczenia egzystencjalnego, lecz również i ze względu na naukę 

Kościoła, żyć w świadomości związku ciała i duszy. Każda część ciała, 

każdy cielesny rys stanowi symboliczny znak odnoszący się do duszy. 

Zbawienie lub potępienie dokonuje się poprzez duszę i ciało czy raczej 

dusza osiąga przeznaczenie za pośrednictwem ciała. Jak niedawno 

przypomniał Piero Camporesi
7
, dogmat o zmartwychwstaniu ciał, 

«najbardziej zdumiewający rodzaj dogmatu» (Chesterton), wyostrzał 

do najwyższych granic fizyczne odczucia bólu i strachu. Ciało 

świętych, jak pokazuje Andre Vauchez, czyli zwłoki, w których 

zapoczątkowane zostało zmartwychwstanie ciał, rozsiewa słynny 

zapach świętości. 

Jednakże człowiek średniowieczny nie wyczerpuje się w tym 

związku ciała i duszy (corpus/anima). Jest jeszcze wprowadzony 

tchnieniem duch (spiritus), obejmujący szeroki wachlarz znaczeń, od 

pojęć najbardziej zaawansowanej filozofii starożytnej i chrześcijańskiej 

po niemalże materialne znaczenia, jakich nabiera on w języ- 

7 E Camporesi, La casa deWeternita, Milano 1987, s. 84. 



kach ludowych. Wiąże on ludzką myśl z trzecią Osobą Boską Trójcy 

Świętej
8
. Jest również cor, serce, które staje między duszą i duchem i, 

co więcej; przywłaszcza sobie sferę przeżyć wewnętrznych, łącząc się z 

miłością i z coraz szerszą gamą uczuć. Przeciwstawia się ono 

jednocześnie głowie, a jego prestiż rośnie w miarę, jak rozpowszechnia 

się symbolizm krwi, której jest siłą napędową. 

Człowiek zaś, w budowie anatomicznej, w cielesnym organizmie, staje 

się z kolei symbolicznym punktem odniesienia. Od czasów Jana z 

Salisbury, humanisty z Chartres, który tak właśnie go przedstawił w dziele 

Policraticus (1159), ciało ludzkie staje się metaforycznym obrazem 

społeczeństwa; głową jest król (łub papież), a stopy stanowią rzemieślnicy 

i chłopi. Jest to jednocześnie teoria przyjmująca wyjątkowość organizmu 

ludzkiego i solidarność ciała społecznego. W teoriach niektórych szkół 

teologicznych i filozoficznych człowiek stanowił mikrokosmos. W tych 

naturalistycznych koncepcjach, jakie rozwijają się, poczynając od filozofii 

szkoły w Chartres w XII wieku, człowiek odzyskuje pozytywne znaczenie, 

stając się obrazem zminiaturyzowanej natury; oczywiście natury 

stworzonej przez Boga i posłusznej nadanym przez Boga prawom, lecz za 

jej pośrednictwem człowiek odzyska na planie naukowym ' centralne 

znaczenie i pełnię, nieznane, jak się wydaje, wczesnemu średniowieczu. 

Średniowieczne koncepcje człowieka wreszcie widziały go jako 

integralną część społeczeństwa, wykazując w ten sposób, mutatis 

mutandis, punkty styczne ze współczesnymi historykami, a szczególnie 

z tymi, którzy są autorami składających się na niniejszą . książkę 

artykułów. Żaden z nich nie pojął bowiem i nie przedstawił swojego 

modelu człowieka, wyobcowanego ze społeczeństwa, w którym żył. 

Aron Guriewicz, na przykład, zajmując się koncepcją człowieka u 

trzynastowiecznego franciszkańskiego kaznodziei Bertolda z Ratyzbony, 

dopatrzył się u niego idei człowieka, która uznawała jego społeczny 

charakter: człowiek nie jest tylko jednością duszy i ciała, ponieważ ma 

on również funkcję społeczną. Wszyscy historycy, współpracujący przy 

powstaniu niniejszej książki, starali się, tak 

8 Spiritus. IV Colloąuio internazionale del Lessico Intellettuale Europeo, red. M. 

Fattori i M. L. Bianchi, Roma 1984. 



jak i ja sam tego pragnąłem, opisać i pokazać średniowiecznego czło-

wieka w kontekście ekonomiczno-społecznym, w świecie idei i 

wyobrażeń, w którym żył, ponieważ w ten właśnie sposób większość 

historyków pojmuje dzisiaj historię, widząc w niej strukturalny splot 

tych czynników. Ci sami historycy zaś są dziedzicami i twórcami 

dwóch wielkich nurtów badawczych, jakie w naszym stuleciu odnowiły 

historię: po pierwsze historii społecznej i gospodarczej, stanowiącej 

zawsze podstawy wyjaśniania przeszłości, po drugie historii 

mentalności, której fundamentalne znaczenie dla poznania przeszłości 

zostało obecnie w pełni zrozumiane i docenione przez historyków. 

Niniejsza książka prezentuje średniowiecznego człowieka we 

wszystkich aspektach, z tym dotyczącym sfery mentalności włącznie, 

co pozwala wreszcie na racjonalne, jeśli nie naukowe, wypracowanie 

typologii ludzi przeszłości z punktu widzenia społecznego i 

umysłowego. Ta udokumentowana i rozumna analiza człowieka 

średniowiecza, pokazanego w dziesięciu portretach, stała się możliwa 

dzięki temu płodnemu zetknięciu się typologii średniowiecznej i 

nowożytnej, a dokonującemu się we współczesnej historii. Jedynie 

bowiem odwołując się do jednej i do drugiej, historyk może 

przedstawić i zrozumieć ludzi przeszłości w sposób, który uchroniłby 

go od popełnienia anachronizmu, a odpowiadałby pytaniom naszej 

epoki i wymogom postępu wiedzy historycznej. 

TYPY LUDZKIE: OD MODELU DWUDZIELNEGO 

DO SCHEMATU TRÓJFUNKCYJNEGO 

MNICH, RYCERZ, CHŁOP 

Społeczeństwa starają się opisać własne struktury za pomocą 

schematów, które spełniałyby dwa warunki: odpowiadałyby konkretnej 

rzeczywistości społecznej i dałyby tym, co pragną myśleć i rządzić 

tymi społeczeństwami, odpowiednie środki intelektualne. 

Społeczeństwo średniowieczne było bardziej niż jakiekolwiek inne 

społeczeństwem przeciwieństw i, nawet jeśli odrzuciło doktrynę 

manicheizmu, faktycznie praktykowało manicheizm poprzez 

nieustanne przeciwstawianie sobie typów złych i dobrych, mniej lub 

bardziej uznanych, a w każdym razie typów wyższych i niższych. 



I tak chrześcijaństwo średniowieczne często przedstawiało się w 

schemacie dwudzielnym, jako system przeciwstawnych par — 

najogólniejsze i najważniejsze było przeciwstawienie duchowni 

świeccy
9
, naturalne w społeczeństwie zdominowanym przez admi-

nistrowaną przez kler religię. Jednak również władza stanowiła ważną 

linię podziału. We wczesnym średniowieczu wyraziła się ona w 

przeciwstawieniu potens/pauper, możny/biedny, które, poczynając od 

XIII wieku, zostało zastąpione przeciwstawieniem bogaty/biedny. Fakt 

ten odzwierciedla postęp gospodarki pieniężnej i awans bogactwa jako 

źródła czy następstwa władzy. 

Uświadomienie sobie, że społeczeństwo stawało się coraz bardziej 

złożone, skłoniło ludzi średniowiecza do wybierania schematów bar-

dziej rozczłonkowanych niż uproszczony schemat dwudzielny. Mogli 

oni dzięki temu łatwiej wyjaśnić bardziej skomplikowaną sytuację 

społeczną. Jednym z podstawowych schematów był model, który po 

prostu wprowadził jeszcze jedną kategorię pośrednią, stojącą między 

dwiema kategoriami skrajnymi wielkich i małych: maiores, medio-cres, 

minores. Schemat ten okazał się szczególnie przekonywający na 

początku XIII wieku, gdy mieszczanie przedstawiali siebie jako 

mediocres, między arystokracją świecką i duchowną a masą wieśnia-

ków i pozbawionej znaczenia biedoty miejskiej. 

Największym jednak powodzeniem cieszył się wśród duchownych, 

a także i dzisiaj wśród historyków, model trójfunkcyjny, w którym 

Georges Dumezil dopatrzył się podstawowej struktury całej kultury 

indoeuropejskiej. Model ten uznaje trzy funkcje, duchowe i 

instytucjonalne, działające w społeczeństwach, a będące dziedzicami 

tejże kultury, i niezbędne do ich właściwego funkcjonowania: pierwsza 

— funkcja królewska, magiczna i prawna, druga — funkcja siły 

fizycznej i trzecia — funkcja płodności
10

. Nieznany Bib- 

9 J.  Le Goff, Chierico/laico (w:) Encidopedia Einaudi, Torino  1977, t.  2, s. 1066-

1086. 
Bogata bibliografia na ten temat w: G. Dumezil, L'ideologie tripartie des Indo-

Europeens, collection Latomus, 1958. G. Duby, Les trois ordres ou 1'imaginaire du 

feodalisme, Paris 1974 oraz ostatnia praca G. Dumezila na temat trójfunkcyjnego 

modelu na średniowiecznym Zachodzie: A propos des trois ordres (eseje 21-25) (w:) 

Apóllon sonore et autres essais, Paris 1982, s. 205-253. 



lii, schemat ten pojawił się na Zachodzie chrześcijańskim w IXX wieku 

i ustalił się, poczynając od pewnego utworu Adalberona z Laon 

zatytułowanego Carmen ad Rodbertum, regem (Pieśń dla króla Roberta 

[Pobożnego]), napisanego około 1030 r. Adalberon wyróżnia w 

społeczeństwie chrześcijańskim trzy części składowe: orato-res, 

bellatores, laboratores, tych, co się modlą, tych, co walczą i tych, co 

pracują. 

Schemat ten odpowiadał społecznemu pejzażowi początku XI 

wieku. Są to przede wszystkim duchowni, a zwłaszcza mnisi (biskup 

Adalberon kąśliwie przyznaje im potęgę); których zadaniem jest 

modlitwa wiążąca ich ze światem boskim i dzięki temu mają wszelką 

władzę duchową na ziemi. Następnie są wojownicy, a ściślej mówiąc ta 

nowa warstwa społeczna konno walczących żołnierzy, która stanie się 

nową szlachtą, rycerstwo zobowiązane do obrony obu pozostałych 

stanów. Wreszcie jest świat pracy, reprezentowany przede wszystkim 

przez chłopów, ich pierwotnie zróżnicowana sytuacja prawna 

stopniowo się ujednolica, a owocami swej pracy zapewniają 

pozostałym dwóm stanom wyżywienie. Jest to społeczeństwo na pozór 

harmonijne, wzajemnie uzupełniające się, w którym ci, co pracują, 

cieszą się awansem, jeśli nie społecznym, to przynajmniej 

ideologicznym. 

W rzeczywistości jednak ten ideologiczny model bardzo szybko 

dostosuje się do rzeczywistości społecznej, umacniając ją: odniesienie 

modelu trójfunkcyjnego do biblijnego schematu trzech synów Noego 

pozwoli na podporządkowanie stanu trzeciego dwóm pierwszym, tak 

jak Cham, najmniej szanujący ojca, stał się sługą dwóch braci, Sema i 

Jafeta. Model ten więc, na pozór egalitarny, w rzeczywistości umacniał 

nierówność społeczną między trzema poszczególnymi stanami. 

Ten podstawowy schemat posłużył za punkt wyjścia dla trzech 

pierwszych portretów niniejszej książki: mnicha zobrazowanego przez 

Giovanniego Miccoliego, rycerza w opisie Franca Cardiniego oraz 

wieśniaka (i jego pracy) w przedstawieniu Giovanniego Cheru-biniego. 

Giovanni Miccoli uwypukla cechujące średniowiecznych mnichów 

zachodnioeuropejskich pragnienie hegemonii społecznej oraz 



ich elitarną mentalność. Uważają się za jedynych prawdziwych 

spadkobierców pierwotnego Kościoła i oceniają życie ludzi zgodnie I 

własną hierarchią wartości moralnych i zasług, na której szczycie 

stawiają siebie samych. 

Bardziej niż odosobniony i niezależny eremita mnich żyje według 

pewnej reguły i uosabia ideały posłuszeństwa i dyscypliny. Jego 

powołaniem jest szukanie Boga w modlitwie i w samotności, lecz dąży 

on również do osiągnięcia duchowego pokoju. Nie tylko modli się o 

zbawienie bliźnich, ale przede wszystkim dąży do osiągnięcia 

doskonałości i odkupienia. Klasztor staje się zarazem samotną wyspą, 

oazą, lecz także i miastem, miastem świętym. Mnich utrzymuje 

stosunki tak z Bogiem, jak i z diabłem, dla którego stanowi ulubiony 

łup. Wyćwiczony w stawianiu czoła szatańskim podstępom, broni 

innych ludzi przed tym odwiecznym wrogiem. Jest również specjalistą 

od śmierci, dzięki prowadzonym przez klasztory nekrologom, 

stanowiącym łańcuch modlitw za zmarłych. Jest doradcą i pośredni-

kiem, przede wszystkim wielkich tego świata. Również jest człowie-

kiem kultury, strażnikiem spuścizny klasycznej, znawcą lektury i pisma 

dzięki klasztornym skryptoriom {scriptorium), bibliotekom oraz 

pracowniom przepisywania i ozdabiania rękopisów. Łączy w sobie 

wigor intelektualny i uczuciową ekspansywność z umiejętnością 

pisania, która jest w stanie wyrazić i stonować odczucia, nieudolności 

oraz subtelne i sekretne uwagi. Klasztor jest przedsionkiem raju i mnich 

bardziej od innych jest predestynowany na świętego. 

Rycerz, według Franca Cardiniego, żyje w nieustannej huśtawce, 

między aktami przemocy i pokoju, przelewem krwi a Bogiem, aktami 

rabunku a obroną ubogich. Od czasu, gdy staje się bohaterem 

indywidualnej biografii, a mianowicie biografii Gerarda z Aurillac, 

napisanej w X wieku przez opata Odona z Cluny, przemienia się w 

miles Christi, rycerza Chrystusowego. Hiszpańska reconąuista i 

wyprawy krzyżowe otwierają szerokie pole dla jego ducha przygody 

oraz pobożności, a także wyznaczają mu miejsce w świecie fantazji. 

Jest on bohaterem pierwszych wielkich utworów w języku ludowym, 

Pieśni o Rolandzie (Chanson de Roland) i Pieśni o Cydzie (Cantar de 

mio Cid). Tworzy się dla niego i z myślą o nim etykę ry- 



cerską, która oscyluje między wojenną brawurą a rozwagą: Roland jest 

waleczny, lecz 01ivier jest mądry. Rycerz odegrał istotną rolę w 

odkryciu nowożytnej miłości, a jego seksualne zachowania oscylują 

między rozpustnym gwałtem a wyrafinowaniem miłosnych rozkoszy i 

nieosiągalnej miłości. Jest również sprawcą awansu młodych. 

Natchniony wojennym uniesieniem i mistycznym zapałem jest on 

zarazem, jak to określił Vivien, świętym i rzeźnikiem. Chrystianizacja 

dawnych barbarzyńskich rytów przekazywania broni stworzyła bardzo 

ważny dla młodego rycerza obrzęd przejścia — inwestyturę. 

W XII wieku święty Bernard pobłogosławi narodziny nowego 

rycerstwa, a mianowicie mnichów-rycerzy z zakonów krzyżowych. Jak 

mnich, tak i rycerz są bohaterami tej pugna spiritualis, walki przeciwko 

diabłu. Wraz z Parsifalem rycerz staje się mistykiem, a rycerska 

przygoda przemienia się w religijne poszukiwanie Graa-la. Rycerski 

świat wyobrażeń, który przetrwa do czasów Krzysztofa Kolumba, tego 

mistycznego conąuistadora, karmi się strawą mi-tyczno-

folklorystyczną oraz złudnymi obrazami Wschodu; wyraża się w 

polowaniach, w heraldyce, w bestiariach, a przede wszystkim w 

turniejach, wobec których Kościół jest bezsilny, mimo trwającego 

przez całe stulecie zakazu (12151316). Instytucje i kultura rycerska 

stały się jednym z podstawowych sprawców tego procesu cywiliza-

cyjnego, o którym mówi Norbert Elias
11

. 

Giovanni Cherubini pokazuje średniowiecznego chłopa przez 

pryzmat dwóch wielkich krzywych demograficznych, które najpierw na 

początku XIV wieku odnotowują podwojenie się ludności około roku 

tysiącznego, a następnie gwałtowny spadek wskutek zaraz, 

nieurodzajów i wojen, trwających aż do połowy XV stulecia. Pokazuje 

go na tle różnorodnych krajobrazów agrarnych i typów osadnictwa, w 

skupiskach ludzkich lub w odosobnieniu, w znaczonej karczunkami i 

zakładaniem polderów walce z przyrodą. Przedstawia go zajętego 

nieustanną troską o zapewnienie sobie pożywienia, 

samowystarczalności, w codziennej pracy w polu, przy uprawie róż-

nych kultur, a zwłaszcza zbóż. Chłop jest przede wszystkim produ- 

11 N. Elias, Uber den Prozess der Ziuilisation. Soziogenetische und Psychogene-

tische Untersuchungen (2 tomy), Basel 1936. 



centem chleba, w rzeczywistości, w której najważniejszą hierarchią jest 

hierarchia koloru (mniej lub bardziej biały) i jakości spożywanego 

chleba. Jest człowiekiem pracy, nieustannie zagrożonym z powodu 

słabości rolnictwa wobec natury i znikomości zysku. Niekiedy jest 

również człowiekiem wyspecjalizowanych, biednych lub bogatych 

kultur, winnej latorośli, oliwek, kasztanów; umie też korzystać z 

marginalnych zasobów, jak pasterze przez sezonowy wypas owiec czy 

robotnicy leśni. Wieśniaczka jest natomiast przede wszystkim robotnicą 

tekstylną, tkaczką. Chłop, bohater nieżyczliwych mu opisów w 

źródłach, zostanie wyróżniony w urokliwych, artystycznych 

przedstawieniach prac poszczególnych miesięcy
12

. Jest to człowiek, 

który najchętniej żyje na świeżym powietrzu, a w zimie zabija wieprza i 

spożywa go powoli przy domowym ognisku. 

Ze społecznego punktu widzenia chłop stoi między panem a 

wspólnotą wiejską. Zdaniem Cherubiniego, jest on od dawna mie-

szkańcem wsi, od czasów antycznych, a nawet prehistorycznych; 

zdaniem innych zaś proces grupowania się we wsiach miał się upo-

wszechnić dopiero w XI wieku
13

. Ze strony pana ciążą na nim pań-

szczyzny, a następnie czynsz w pieniądzu i różnorodne daniny ściągane 

z niego w obrębie włości feudalnej, a w szczególności obowiązek 

korzystania z młyna jako monopolu pańskiego. Uciemiężony chłop 

angażuje się w walkę społeczną; praktykuje najczęściej pasywny opór, 

choć czasami wybucha w gwałtownych rewoltach. Bardziej niż inni 

stoi w pierwszej linii w walce z dzikimi zwierzętami: wilkami, 

niedźwiedziami, lisami. Jego mentalność znana jest nam głównie za 

pośrednictwem źródeł sądowych, jak na przykład tekstów 

wykorzystanych przez Emmanuela Le Roy Ladurie w książce Mon-

taillou, wioska heretyków (wyd. pol. Warszawa 1988). Źródła literackie 

wyrażają pogardę, a nawet nienawiść w stosunku do wieśniaka; tego 

analfabety, który — jak daje się do zrozumienia — stoi gdzieś 

pomiędzy człowiekiem a zwierzęciem. To on przede wszystkim 

12 C. Frugoni, Chiesa e lavoro agricolo nei testi e nelle immagini dali'eta tardo-

antica aWeta romanica (w:) Medioeuo rurale. Sulle tracce delia ciuilta contadina, 

Bologna 1980, s. 321-341; R Mane, Calendriers et techniqu.es agricoles (France-Ita-

lie XIIe-XIIIe siecles), Paris 1983. 
J. Chapelot, R. Fossier, Le uillage et la maison au Moyen Age, Paris 1980. 

http://techniqu.es/


praktykuje religijność zwaną ludową, którą Kościół ochrzcił mianem 

przesądów. Stanowi on niewątpliwie najbardziej podatny grunt na 

wszelkie wierzenia i obrzędy, które zwykliśmy zwać magicznymi. W 

ten sposób ludność wiejska, będąca przecież zdecydowaną większością 

w tym opartym na posiadaniu ziemi społeczeństwie, jest w oczach 

panującej kultury i ideologii grupą marginalną mimo gorliwości w 

odwiedzaniu wiejskiego kościoła. Skłania to niektórych duchownych 

uczonych do pełnego fantazji wyjaśniania etymologii słowa dzwon 

(campana), które pochodziłoby właśnie od ludzi wsi (campus wł. 

campagna). On zaś odwzajemnia się społeczeństwu za tę pogardę. W 

pewnych dokumentach i w pewnych jego zachowaniach dochodzi do 

głosu niechęć do panów i mieszkańców miast. Żakierie były tylko 

wybuchem zadawnionych żalów i pretensji. 

POMINIĘCI 

Przedstawiając dziesięć różnych typów średniowiecznego czło-

wieka, byliśmy zmuszeni do dokonania wyboru i ograniczenia się do 

najważniejszych, jeśli chcieliśmy uniknąć rozmydlenia w mnogości 

typologicznej. 

Mówiłem już o wykluczeniu pielgrzyma i krzyżowca. Lecz trójka: 

mnich, rycerz, chłop nie przedstawia w sposób wyczerpujący po-

szczególnych kategorii trójfunkcyjnego schematu. Wśród oratores 

opuściliśmy biskupa, ważną figurę, o której będzie jednak mowa przy 

okazji świętości (A. Vauchez), świeckiego księdza, a przede wszystkim 

brata z zakonów żebraczych, które pojawiły się w XIII wieku, 

kaznodziejskiego, czyli dominikanów, oraz minorytów, czyli 

franciszkanów, a także augustianów i karmelitów. Postacie niewąt-

pliwie o wielkim znaczeniu, lecz tylko dla ostatnich stuleci naszego 

okresu, kiedy będziemy często ich spotykać obok świeckich w ciągu 

tych trzech wieków. W świecie bellatores pominęliśmy żołnierza na-

jemnego, walczącego dla zysku, żołnierza zawodowego pojawiającego 

się dopiero pod koniec naszego okresu, który zostanie dostrzeżony 

dopiero wtedy, gdy przekształci się w niezdyscyplinowanego rabusia, 

w napadającego na drogach bandytę, jakiego zobaczymy wśród ludzi 

marginesu społecznego opisanych przez 



(inomka. Ograniczyliśmy wreszcie laboratores do jakościowo i iloś-

ciowo najważniejszej ich grupy, to znaczy chłopów — przedmiot ata-

ków w trójfunkcyjnym modelu w XI i XII wieku. Rzemieślników i 

robotników
14

 odnajdziemy wśród mieszczan Jacąuesa Rossiauda. Może 

najbardziej jaskrawy przypadek tego celowego pominięcia stanowi pan 

feudalny. Ale jakże opisać tę postać, bez zajęcia się tym rozległym 

tematem, jakim jest feudalizm? Ustąpiliśmy więc przed Ogromem 

zadania i ograniczyliśmy się do zwięzłego wspomnienia 0 nim przy 

okazji jego związków z chłopem lub częściowo poprzez jogo funkcję 

wojenną, reprezentowaną przez rycerstwo. Nie zatrzymaliśmy się 

również przy specjalistach od ciała, lekarzach i chirurgach. Nie 

będziemy tu uciekać się do pretekstu, że wielu lekarzy w środowisku 

miejskim było Żydami, a w środowisku wiejskim medycyną zajmowali 

się przede wszystkim dyletanci, im to przypisywano tradycyjne 

kompetencje i szczególne zdolności; staruszki i znachorzy, zielarze 

(znawcy ziół leczniczych) i położne, którzy lokalnie zdobyli pewną 

praktyczną wiedzę. Odsyłamy czytelnika do naukowych i 

inteligentnych prac, które napisali Jole Agrimi i Chia-ra Crisciani, na 

temat miejsca lekarza w społeczeństwie i w ideologii średniowiecznej 

oraz wyobrażeń o związkach zachodzących między duszą a ciałem
15

. 

Marie Christine Puchelle trafnie wskazała, zajmując się osobą 

czternastowiecznego chirurga króla Francji Filipa Pięknego, 

dwuznaczność sytuacji lekarza, sytuującego się gdzieś w pół drogi 

między człowiekiem wiedzy a żyjącym z pracy ręcznej robotnikiem
16

. 

Wśród ludzi marginesu społecznego dwie kategorie wymagałyby z 

pewnością szerszego potraktowania niż to, jakie mógł im poświęcić 

Bronisław Geremek: biedak i heretyk. Jednak podobnie jak w przy-

padku pana feudalnego, rozległość i złożoność problematyki doty- 

14 B. Geremek, Le salariat dans 1'artisanatparisien aux XIIIe-XIVe siecles. Etu-de 

sur le marche de la main d'auvre au Moyen Age, wyd. franc. Paris-La Haye 1968 (wyd. 

pol. Najemna silą robocza w rzemiośle Paryża XIII-XV w., Warszawa 1962). 
J. Agrimi, C. Crisciani, Medicina del corpo e medicina deWanima. Notę sul 

sapere del medico fino aWinizio del secolo XIII, Milano 1978; idem, Malato, medico e 

medicina nel Medioeuo, Torino 1980. 
M. Ch. Pouchelle, Corps et chirurgie a 1'apogee du Moyen Age. Savoir et ima-

ginaire du corps chez Henri de Mondeuille chirurgien de Philippe le Bel, Paris 1983. 



czącej ubóstwa i herezji w średniowieczu zaprowadziłaby nas za 

daleko. Przypomnijmy, że ubóstwo było jednym z najostrzejszych 

realiów społecznych i ideologicznych w wiekach średnich. Istnieje cała 

typologia ubogich, a dobrowolne ubóstwo stanowiło w tej epoce 

przedmiot zawziętych dyskusji. 

Wreszcie, w zajmującej nas epoce, od roku tysiącznego do końca 

XV wieku, herezja w różnych, mniej lub więcej rozpowszechnionych i 

gwałtownych formach, była zjawiskiem chronicznym. Heretyk był 

człowiekiem najbardziej znienawidzonym przez Kościół, ponieważ stał 

on jednocześnie wewnątrz Kościoła i poza nim i zagrażał samym 

podstawom ideologicznym, społecznym i instytucjonalnym 

dominującej religii; podważał wiarę, religijny monopol i autorytet 

Kościoła. 

Również dziecko zostałoby pominięte w niniejszej książce, gdyby 

Christiane Klapisch-Zuber, mówiąc o kobiecie i pokazując ją w jej 

funkcji rodzinnej, nie zajęła się również dzieckiem i stosunkiem 

rodziców do niego. Stosunkiem, który niewątpliwie trzeba oceniać w 

należytych proporcjach, choć jestem przekonany, że Philippe Aries 

miał rację, twierdząc, iż dziecko nie było na średniowiecznym 

Zachodzie istotą cenioną wysoko, co nie przeszkadzało oczywiście 

rodzicom kochać swoje dzieci, lecz przede wszystkim z perspektywy 

przyszłych dorosłych, na które miały one wyrosnąć i to w możliwie jak 

najkrótszym czasie
17

. 

Nie znajdziemy także na tych stronach marynarza, gdyż przez długi 

czas pozostaje postacią marginalną w społeczeństwie, które — poza 

przypadkiem Celtów i Wikingów — boi się morza i potrzeba mu 

będzie wiele czasu, by ten żywioł opanować, wychodząc od pewnych 

ważnych wynalazków XIIIXIV wieku, jak ster na rufie, busola, 

strażnik portowy, a także, o wiele później, mapy. Spotkanie z tymi 

ludźmi, którzy wydali mu się nieuprzejmi i mało religijni, zdumiało 

świętego Ludwika, gdy miał okazję ich poznać, płynąc okrętem na 

krucjatę. Jednakże niewiele wcześniej Jakub z Vitry we wzorach 

17 Ph. Aries, Uenfant et la vie familiale sous VAncien Regime, Paris 1960 (przekład 

pol. Historia dzieciństwa, Gdańsk 1995). 



kazań na użytek różnych stanów świata zamieścił dwa kazania dla ludzi 

morza
18

. 

Powstanie państw narodowych, pod koniec zajmującego nas okresu, 

przyniosło rozwój biurokracji i specjalizację procedury sądowej i 

finansowej i doprowadziło do powstania nowych kategorii ludzi: 

sędziów i ogólnie ludzi w togach oraz urzędników pańskich, 

królewskich i municypalnych. Jednak stoimy tu już u progu nowego 

średniowiecza, zazwyczaj nazywanego Renesansem lub epoką no-

wożytną
19

. 

NOWE TYPY CZŁOWIEKA ZWIĄZANE Z ROZWOJEM 

MIAST: MIESZCZANIN, INTELEKTUALISTA, KUPIEC 

Jednym z najważniejszych aspektów wielkiego postępu, jaki 

dokonał się na Zachodzie po roku tysiącznym, był rozwój miast. 

Osiągnął on swój punkt szczytowy w XIII wieku. Miasto zmieniło 

średniowiecznego człowieka. Zawęziło jego krąg rodzinny, lecz 

poszerzyło sieć wspólnot, w których życiu uczestniczył; postawiło 

rynek i pieniądz w centrum jego trosk materialnych; rozwijało hory-

zonty; stwarzało mu możliwości kształcenia się; otworzyło przed nim 

nowy świat zabawy ludowej. 

Dla Jacąuesa Rossiauda mieszczanin rzeczywiście istniał, lecz był 

więźniem przestrzeni, miejsca, które mogło stać się najlepszym lub 

najgorszym miejscem na świecie, w zależności od zajęcia i men-

talności. Dla szukającego samotności mnicha matką wszystkich wad, 

tronem bezbożności był Babilon. Dla żądnego wiedzy i dyskusji 

kleryka, dla miłującego kościoły i nabożeństwa wiernego najlepszym 

miejscem na świecie była Jerozolima. Mieszczanin był często 

imigrantem świeżej daty, wczorajszym wieśniakiem. Musiał się 

zaadaptować do życia miejskiego, odnaleźć się w nowej kulturze. 

18 M. Mollat, La vie ąuotidienne des gens de mer en Atlantiąue (IXe-XVIe sie-cles), 

Paris 1983. 
Istnieją dwie podstawowe prace na temat późnośredniowiecznej Francji: B. 

Guenee, Tribunaux et gens dejustice dans le bailliage de Senlis a la fin du Moyen Age 

(v. 1360-u. 1550), Paris 1963; E Autrand, Naissance d'un grand corps de l'Etat, les 

gens duparlement de Paris, 1345-1454, Paris 1981. 



Rzadko kiedy, jak mówi niemieckie przysłowie, miejskie powietrze 

rzeczywiście czyniło wolnymi, lecz miasto oferowało całą serię ulg. 

Znalezienie miejsca zamieszkania stanowiło trudny do rozwiązania 

problem, co często zmuszało do dzielenia z innymi własnej siedziby. 

Obok przestrzeni domu istniała jeszcze inna dobrze określona 

przestrzeń: przestrzeń ograniczona murami miejskimi. Mieszczanin był 

człowiekiem żyjącym w obrębie murów. Miasto było prawdziwym 

mrowiskiem ludzkim, które u pewnych ludzi — przykładem może być 

Mediolańczyk Benvesino de la Riva w XIII wieku 

— rodziło prawdziwą lirykę cyfry — wyliczył on z podziwem wszyst-

kie elementy, wszystkie cuda swego miasta. Miasto było również 

środowiskiem zatłoczonym. Stanowiło przede wszystkim ośrodek 

gospodarczy Jego sercem był rynek. Mieszczanin szybko uczył się, że 

zależy od rynku. Ludność miejska była splotem różnych komórek 

— niezbyt licznych rodzinnych grup. Mieszczanin poznał, czym była 

kruchość rodziny. 

Przede wszystkim jednak zdawał sobie sprawę z różnorodności i 

zmiany. W mieście byli wielcy, średni i mali, byli grubi i chudzi, 

olbrzymi i drobni. W nim pieniądz był królem, a panującą mentalnością 

mentalność kupiecka, mentalność zysku. Jeśli w środowisku możnych 

najczęstszym grzechem była pycha, superbia, wada feudalna, tutaj stała 

się nim chciwość, avaritia, wada mieszczańska. W mieście uczono się 

doceniać wartość pracy i czasu, lecz przede wszystkim przyzwyczajano 

się do nieustannych zmian: ciągłego ruchu cen, przekształceń stanów i 

sytuacji społecznych. W tym środowisku człowiek był nieustannie 

wystawiany na przypadkowe zrządzenia fortuny, której koło toczyło się 

bez ustanku. I tak w miastach mnożyły się problemy sumienia. I trzeba 

się było mieć nieustannie na baczności przed gwałtem, gdyż miasto 

zachęcało do przestępstwa. Mieszkańcom miast oferowano jako 

widowisko gwałty fizyczne: wystawienie pod pręgierzem, biczowania, 

egzekucje skazanych. 

W mieście żyło się przede wszystkim wśród sąsiadów i przyjaciół. 

Mieszczanin stanowił część życia swej dzielnicy, grupy domów, ulicy. 

Miejsca kontaktów towarzyskich były liczne: karczma, cmentarz, plac, 

a dla mieszczanek studnia, piekarnia, pralnia. Miesz- 



czanina przyciągała również parafia. Żył w poszerzonym świecie 

prywatnym. 

Jednak czasami sąsiedztwo było ciężarem. Pozostawała mu wów-

Czas na szczęście możliwość poruszania się po mieście, przeniesienia 

lię gdzie indziej, na przykład do innej pobliskiej dzielnicy. 

Mieszczanin był również członkiem jednego lub różnych bractw, 

pokojowych, ochronnych, które przede wszystkim łagodziły i ułatwiały 

śmierć. To do niego zwracała się skutecznie apostolska działalność 

zakonów żebraczych, przejmujących na siebie sprawę jego sumienia i 

zbawienia, i które czasami natrętnie ingerowały w życie domowe, w 

jego interesy i w świat przeżyć wewnętrznych. 

Lecz ogólnie mieszczanin korzystał ze wszystkich możliwości 

integracji, które miasto mu oferowało. 

Mógł wówczas w pełni się cieszyć z pozycji obytego mieszczanina. 

Nabierał właściwej miastu ogłady, którą po 1350 roku zaczęto nazywać 

miejskością lub cywilizacją, ponieważ istniał styl życia właściwy 

światu miejskiemu. Jeśli był człowiekiem majętnym, mógł zażywać 

rozkoszy stołu, stając się w pełni typowym dla średniowiecza wielkim 

spożywcą mięsa. Jeśli nie mógł się oprzeć pokusom ciała, coraz 

bardziej tolerowana prostytucja pozwalała mu je zaspokoić. Jeśli dobrze 

szły interesy, nie musiał się tego wstydzić, gdyż w mieście ceniło się 

pracę i, nawet jeśli potępiało się lichwę, pochwalano uczciwie 

zarobione bogactwa. Jednakże życie w mieście mogło być również 

ciężkie dla robotnika oddanego na pastwę pracodawcy. Swoim synom 

mieszczanin mógł zapewnić lepszą przyszłość dzięki posyłaniu ich do 

szkoły. Dla wszystkich zaś mieszczan miasto było szkołą postępowania 

i życia. Uczyło umiaru, porządku, uprzejmości. Wszystko było w nim 

uregulowane lepiej niż gdzie indziej, a przede wszystkim czas, dzięki 

powolnemu wchodzeniu w użycie w mieście zegara mechanicznego. 

Mieszczanin uczestniczył w roli widza lub aktora w miejskich 

pochodach, w radosnych zabawach, w procesjach, w miejskich 

triumfach. Chory i ubogi miał do dyspozycji szpital. Dla zdrowych był 

śmiech i szyderstwo karnawałów i hałaśliwych zabaw. Dla 

średniowiecznego mieszczanina miasto było przede wszystkim 

świętem. Oto nakreślony przez Jacąuesa Rossiauda, może nieco zbyt 

optymistyczny, obraz średniowiecznego 



mieszczanina. Prawdą jest jednak, że ideologia wieków średnich, 

pomijając pewne środowiska klasztorne, była przychylna miastu. 

Mariateresa Fumagalli Beonio Brocchieri zajęła się, być może, 

najtrudniejszą postacią z tej galerii wzajem uzupełniających się 

średniowiecznych portretów. Wieki średnie nie znały bowiem 

intelektualisty. Nie mówiło się o nim. Jednakże niewątpliwie istniał typ 

człowieka, którego określało się jako pracującego słowem i myślą, nie 

zaś za pomocą rąk. Mógł on mieć różne nazwy: magister (-mistrz), 

doctor, philisophus (filozof), litteratus, a ogólnie był nim ten, kto znał 

łacinę. 

Był on duchownym i cieszył się przywilejami tego stanu, tym 

bardziej że jeśli był członkiem mniejszych zakonów, korzystał z 

przynależności do kleru, bez ciążących na nim obciążeń. Był 

człowiekiem szkoły, przede wszystkim miejskiej. W XII i XIII wieku 

przeniósł się z chylącej się ku upadkowi szkoły katedralnej i pozba-

wionej przywilejów szkoły miejskiej na uniwersytet. Ten ostatni sta-

nowił korporację, a wykładowca był pracownikiem zawodowym. 

Przezwyciężywszy ideologiczną przeszkodę wiedzy bezpłatnej jako 

daru Bożego, mistrz kazał sobie płacić wynagrodzenie ze strony stu-

dentów, miasta czy Kościoła w formie prebendy. 

Był człowiekiem ksiąg (których nie lubił pożyczać) i człowiekiem 

słów, który z naciskiem podkreślał to, co go różniło od pracownika 

fizycznego, odsuwając się od niego i stawiając własną pracę nie-

zmiernie wysoko. Był powołanym, prawdziwym nauczycielem. 

W tym świecie inteligencji postacie wyjątkowe stawały się — niech 

mi się wybaczy ten paradoks — regułą. Mariateresa Fumagalli Beonio 

Brocchieri przypomina niektóre z najwybitniejszych: Św. Anzelm, 

Abelard, Arnold z Brescii, wielcy mistrzowie uniwersyteccy XIII 

wieku, a zwłaszcza Roger Bacon; wskazuje problemy wiedzy 

średniowiecznej oraz odkrycie nowego Arystotelesa. 

Życie intelektualisty nie zawsze było łatwe. Pojawienie się mi-

strzów z zakonów żebraczych na uniwersytecie paryskim wywołało 

poważny kryzys — mistrzowie ci wprowadzali intelektualne nowości, 

bardzo cenieni z tego powodu przez studentów, lecz jako członkowie 

zakonu uchylali się od uczestnictwa w życiu korporacji. Odmawiali na 

przykład strajkowania. Wprowadzenie idei arabskie- 



go filozofa Awerroesa wywołało głęboki kryzys ideologiczny. Czy 

można było przyjąć za Awerroesem doktrynę o podwójnej prawdzie, 

istnienie prawd naukowych sprzecznych z prawdami religii? W 1270 

roku i 1277 list pasterski mało światłego biskupa Paryża, Stefana 

Tempiera, zaatakował paryskich intelektualistów. Ogłoszono 

prawdziwy spis potępionych zdań, który krążył i został narzucony. 

Mistrz Siger z Brabancji, podejrzany o awerroizm, został uwięziony. 

Nasuwa się tu pewne pytanie. Czy Dante był intelektualistą? 

Podobnie jak Mariateresa Fumagalłi Beonio Brocchieri skłaniamy się 

ku pozytywnej odpowiedzi na to pytanie, ponieważ ma on z nim wiele 

wspólnych cech: przerastał swoich współczesnych i nie miał wśród 

nich swojego miejsca, był członkiem korporacji, a mianowicie 

korporacji lekarzy i aptekarzy, wreszcie zajmował się polityką. Pod 

koniec zaś XIII i w XIV wieku polityka stała się nową pasją średnio-

wiecznego intelektualisty, co w ówczesnej rzeczywistości oznaczało 

wybranie między papieżem a cesarzem. Ci niezbyt zadowoleni z 

Kościoła duchowni opowiadali się po stronie cesarza i atakowali 

świecką władzę papieży; przykładem mogą być Ockham i Marsy-liusz 

z Padwy. 

Mariateresa Fumagalli Beonio Brocchieri wyróżnia trzy cechy 

intelektualisty pełnego średniowiecza. Był kosmopolitą, który dzięki 

powszechnemu panowaniu łaciny mógł przenosić się z jednej szkoły do 

drugiej, z jednego uniwersytetu do drugiego. Również był człowiekiem 

niezależnym, wolnym od obowiązków małżeńskich i rodzinnych, jak 

niegdyś napisała Heloiza do Abelarda. Był wreszcie człowiekiem 

autorytetów, imperatywnych tekstów, poczynając od Biblii, lecz nie 

podporządkowywał się im ślepo; umiał je wzajem zestawić i porównać, 

dokonać ich krytyki, pogodzić je z racjonalnym badaniem lub wręcz 

przekładał to ostatnie nad autorytety. 

Intelektualista-mieszczanin musiał wybronić się od oskarżenia, że 

sprzedawał wiedzę, która należała tylko do Boga, podobnie jak 

związany z miastem kupiec musiał oczyścić się z oskarżenia, że 

sprzedawał czas, który również należał tylko do Boga. 

Pozycja kupca była jednak bardziej dwuznaczna niż intelektualisty. 

Towarzyszyła mu bowiem dawna, sięgająca jeszcze starożyt- 



ności nieufność, umacniająca się wraz z chrześcijaństwem (wszak 

Chrystus wyrzucił kupców ze świątyni), choć ekonomicznie, społecznie 

i ideologicznie jego status się poprawił. Od początków wielkiego 

rozwoju gospodarczego na Zachodzie użyteczność kupca została 

uznana; przytoczmy na przykład Anglosasa Aelfrica i jego Colloquium, 

z początku XI wieku. Do przekonania o usługach, które świadczył 

społeczeństwu, dołączyła się świadomość ryzyka, na jakie się narażał, 

jak podkreśla na przykład norweskie Speculum regis z początku XI 

wieku. Ciągle jednak pozostawał pariasem. Bracia z zakonów 

żebraczych zajęli się przywracaniem mu dobrego imienia i 

przywoływali mu na pomoc czyściec, lecz dominikanin Tomasz z 

Akwinu zajął dwuznaczne stanowisko w tej sprawie: handel ma w sobie 

coś, czego należy się wstydzić, napisał ten wybitny myśliciel. Granica 

między kupcem a lichwiarzem była bardzo niewyraźna. Jeśli kupiec w 

wielu miastach włoskich był królem (Genueńczyk, a więc kupiec, mówi 

przysłowie), kupiec włoski, Lom-bardczyk, poza Włochami był 

niechętnie widziany i w całym chrześcijaństwie nakładał się na niego 

obraz znienawidzonego Żyda. 

Pewien anonimowy poemat angielski z początku XIV wieku dobrze 

uwidacznia to, co dzieli tę nową, nie akceptowaną etykę tego, co osz-

czędza od tradycyjnie pochwalanej etyki rozrzutnika czy szafarza. 

Kupiec działał, opierając się na nowej etyce pracy i własności. Urodze-

niu przeciwstawiał talent. Był on selfmade man. W końcu pojawią się 

również święci kupcy, jak na przykład pod koniec XII wieku św. 

Homobonus z Kremony. Kupiec, człowiek wykształcony, przyczyniał 

się do rozwoju nowożytnych języków. Nieprzypadkowo najstarszy 

znany tekst w języku włoskim stanowi fragment rachunków pewnego 

sieneńskiego kupca z 1211 roku. Kupiec był pionierem nauki języków 

obcych, udoskonalania miar i wag, posługiwania się pieniądzem. Był 

człowiekiem pióra: w archiwum kupca z Prato, Francesca di Marco 

Datini, znaleziono sto pięćdziesiąt listów napisanych w interesach. 

Przyczynił się do sukcesu jednostki i do podstawowych elementów 

człowieka, duszy i ciała, dodał dwa nowe elementy: powołanie i czas, 

które stały się własnością jednostki. 



 NA MARGINESIE ŚREDNIOWIECZNEGO 

SPOŁECZEŃSTWA: KOBIETA, ARTYSTA 

I CZŁOWIEK MARGINESU 

W modelu trójfunkcyjnym kobieta nie miała swojego miejsca. Jeśli 

dla średniowiecznego człowieka istniała kategoria kobiet, to jednak 

przez dłuższy czas kobiety nie były określane według kategorii 

zawodowych, lecz przy odwołaniu się do ciała, płci i przynależności do 

określonej grupy społecznej. Kobietę definiowało się jako żonę, wdowę 

lub dziewicę. Padała ofiarą ograniczeń ze strony krewnych i rodziny, co 

przez długi czas uniemożliwiało jej osobistą afirmację jako mającej 

pewną osobowość prawną, moralną i ekonomiczną jednostce. W 

średniowiecznych tekstach, wytworach zdominowanego przez 

mężczyzn społeczeństwa, głos kobiety słyszymy bardzo rzadko i 

najczęściej należy on do najwyższych warstw społecznych. Dzięki 

wszakże niedawnym pracom z dziedziny antropologii społecznej 

Christiane Klapisch-Zuber mogła pokazać kobietę w łonie rodziny. 

Kobieta była podstawowym ogniwem w nawiązywanych między 

arystokratycznymi rodami feudalnymi związkach. Stwarzała okazję 

awansu społecznego dla męża, lecz ogólnie deklasowała się w 

zawiązywanych z tą intencją małżeństwach. Przejście do nowej rodziny 

i przekazanie dóbr, które dokonywało się za jej pośrednictwem, 

powodowało w gruncie rzeczy jej wywłaszczenie, a inflacyjna spirala 

posagów doprowadziła w ciągu średniowiecza do dewaluacji kobiety. 

Jednakże, dzięki Kościołowi, rosnący wymóg wyrażenia zgody przez 

oboje małżonków przy zawieraniu małżeństw stanowił prawdziwą 

rewolucję wzmacniającą status kobiety, podobnie jak nieśmiałe 

pojawienie się — pod presją młodych — małżeństw zawieranych z 

miłości. 

Jednak porządek rodzinny prowadził do opóźniania się wieku 

małżeńskiego mężczyzn. Kobieta wychodziła za mąż bardzo młodo za 

zbliżającego się do trzydziestki mężczyznę, tak że parę dzieliło dziesięć 

lat różnicy. Kobieta została sprowadzona do swego łona, stała się ofiarą 

wielkiej płodności, co sprawiało, że przed czterdziestym rokiem 

połowa jej życia upływała od jednej ciąży do drugiej. Mierną pociechą 

była przyznana jej władza nad domem, którego ośrodek stanowiła 

małżeńska sypialnia. Pani przestrzeni domowej, kobieta, 



była administratorką rodziny. Podporządkowana zadaniom żony, 

zobowiązana do zachowania wierności mężowi i poddana jego władzy, 

znajdowała nikłą pociechę w miłości do dzieci, powierzanych 

najczęściej mamkom w pierwszych latach życia i dziesiątkowanych 

wskutek bardzo dużej śmiertelności. We wczesnym średniowieczu do 

śmierci naturalnej dochodziło jeszcze dzieciobójstwo, które w 

późniejszych stuleciach ustąpiło miejsca porzucaniu niemowląt. W 

późnośredniowiecznym społeczeństwie roiło się od znajd, a kobiety 

pozostawały maszyną podporządkowaną potrzebom rodzinnej 

prokreacji. 

Enrico Castelnuovo wychodzi od pewnego paradoksu: wielkość 

sztuki średniowiecznej i anonimowość większości twórców. Roman-

tyzm widział w tym zanik jednostki na rzecz zbiorowego twórcy, lecz 

była to wizja intelektualistyczna. Trzeba raczej zauważyć, że podobnie 

zresztą jak w starożytności, wczesnośredniowieczny artysta stał między 

pogardą społeczeństwa dla postaci bliskiej kategorii robotników 

fizycznych a pełnym dumy pragnieniem potwierdzenia własnej sławy, 

własnego talentu, przynajmniej w wąskim kręgu zleceniodawców i 

miłośników sztuki, co skłaniało go do umieszczania swego imienia na 

własnych dziełach. Imiona te, spotykane w starożytności, zaniknęły we 

wczesnym średniowieczu. We Włoszech pojawiły się znowu w VIII 

stuleciu. Pierwszą biografię artysty stanowi napisany w VII wieku 

żywot Św. Eligiusza, pióra ucznia Św. Au-doena. Wychwala się w nim 

złotnika, artystę w najwyższym tego słowa znaczeniu ze względu na 

szlachetność materiału, w jakim pracuje. Lecz św. Eligiusz był również 

prałatem, biskupem, doradcą króla Dagoberta I. Czyż sama jego sztuka 

wystarczyłaby do natchnienia biografa? I nawet jeżeli złotnik cieszył 

się pewnym prestiżem, Marc Bloch zwrócił uwagę, że kościoły często 

przetapiały swoje skarby i przedmioty ze złota, nie przypisując żadnej 

wartości dziełu artysty. 

Przed XIV wiekiem nie istniał termin na określenie artysty, po-

dobnie jak nie było słowa na zdefiniowanie intelektualisty. Dzieli on z 

rzemieślnikiem termin artifex, zważywszy na to, że łacińskie słowo ars 

odnosiło się bardziej do techniki i do zawodu niż do dziedziny wiedzy i 

do tej bliżej nie sprecyzowanej dziedziny, którą Zachód 



nazwie później sztuką. W średniowieczu istniała cała hierarchia tych 

anonimowych artystów. Coraz częściej, obok złotnika, na jej liczycie 

stawał architekt. Jednak to dopiero w gotyckiej Francji, w XIII wieku, 

architekt zacznie uważać się za mistrza (magister), .1 także za 

intelektualistę, mistrza kamieni (maitre-es-pierres). Lecz Jeszcze w 

XIV wieku przy budowie katedry mediolańskiej będzie się 

przeciwstawiać wiedzę bez sztuki francuskich architektów sztuce bez 

wiedzy lombardzkich murarzy. 

Częste w XII stuleciu podpisy i wzmianki o artystach (przypo-

mnimy artystów z Modeny, Lanfranca i Wiligelma, i z Parmy, Be-

nedetta Antelamiego), którzy prawdopodobnie korzystali z pewnej 

nobilitacji sztuk mechanicznych obok sztuk wyzwolonych, stały się 

dziwnie rzadsze w XIII wieku, choć prestiż artysty, wsparty nawrotem 

do starożytności, wzrósł zwłaszcza we Włoszech, gdzie komuny 

miejskie sprzyjały gloryfikacji artystów, o których miasta zaczęły 

zabiegać, ponieważ budowle i dzieła sztuki zaspokajały budzące się u 

mieszczan pragnienie prestiżu i piękna. 

I rzeczywiście wypłynięcie artysty w społeczeństwie średnio-

wiecznym opóźniała jedynie dwuznaczność jego statusu, a także i 

powolność procesu, który z pojęć i wrażeń wielkości, porządku i 

bogactwa wykształcał ideę i poczucie piękna. 

KATEGORIE KRAŃCOWE: 

CZŁOWIEK MARGINESU I ŚWIĘTY 

Przejdźmy wreszcie do dwu przeciwstawnych wcieleń średnio-

wiecznego człowieka: człowieka marginesu i świętego. 

W wiekach średnich nie było większej różnorodności niż ta, jaka 

panowała w świecie ludzi marginesu. Jednak wiązało ich w jedną 

kategorię to wyłączenie z uznanej społeczności, z którego powodu 

zostali oni zepchnięci na margines lub nawet poza niego. 

Pierwszym z ludzi marginesu jest wygnaniec. Bronisław Geremek 

przypomina, że we wczesnym średniowieczu wygnanie uważane było 

za karę równoznaczną z karą śmierci. Wykluczenie ze zwyczajnego 

środowiska mogło stać się rodzajem wewnętrznej banicji, 

porównywalnej do klątwy i ekskomuniki; stanowiło wykluczenie 



człowieka z pewnego kraju, z łask sakramentów, pozbawienie go 

codziennych środków służących zbawieniu, postawienie poza sferę 

sacrum i Kościoła. Taki był ekstremalny przypadek przestrzennego 

wyobcowania, wygnanie na wieś, do mających złą sławę dzielnic, a 

pod koniec średniowiecza, do miejskiego getta. Poczynając od XIII 

wieku, pojawiły się archiwa represji, w których odnotowywano 

miejskie przestępstwa, a w XIV i XV wieku we Francji przebaczenia 

udzielane przestępcom, uzasadniane w tzw listach odpuszczających, 

pozwalają na poznanie tego świata ludzi marginesu, którym dana 

została możliwość społecznej reintegracji. Jednak granica między 

światem przestępstwa a światem pracy była bardzo płynna. Człowiek 

marginesu często był pochodną pielgrzymek i wędrówek w 

poszukiwaniu pracy. Poznajemy losy ludzi marginesu — złoczyńców. 

W XIV i XV wieku ludzie marginesu często organizowali się w bandy 

włóczęgów, złodziei, rabusiów, morderców. 

Obok przestępstw również i zła reputacja (infamia) rodziła ludzi 

marginesu. Mogła być ona indywidualna lub zbiorowa, jak w przy-

padku illeciti lub nieuczciwych zawodów, których lista coraz bardziej 

się kurczyła, poczynając od XIII stulecia. Nadal do parających się 

hańbiącym zawodem zaliczani byli ludzie występujący w przed-

stawieniach, jak na przykład żonglerzy (mimo prowokacyjnej postawy 

św. Franciszka, który określał siebie samego jako żonglera Bożego), 

prostytutki (mimo ich etyki zawodowej) oraz lichwiarze (mimo 

czyśćcowej pokuty). 

W tym społeczeństwie, w którym dwuznaczny stosunek do cie-

lesności zaznaczał się z tak wielką ostrością, również człowiek chory i 

kaleki zbliżał się ku kategoriom marginesu społecznego. Otwarte 

wykluczenie ze społeczeństwa dotknęło jednak tylko najniebez-

pieczniejszego, najbardziej gorszącego, najnędzniejszego wśród nich, a 

mianowicie trędowatego, choć za przykładem Jezusa św. Ludwik 

pocałował go i usługiwał mu. 

Skrajne postacie marginesu społecznego, heretyk i Żyd, zostają 

tylko przelotnie wspomniane przez Bronisława Geremka, który zwraca 

uwagę na świadectwa niesławy, jaką były napiętnowane, na ich 

wyśmiewanie w karnawale i na te ważne punkty odniesienia, 



j akie  odróżniały je jednak od średniowiecznego człowieka marginesu: 

stabilność, praca, uznawany status. 

Istniał również człowiek, który uosabiał najwyższą realizację 

człowieka wieków średnich: święty. 

Święty ustanawiał kontakt między niebem a ziemią. Był przede 

wszystkim niezwykłym zmarłym; był, jak to określił Piero Campo-resi, 

świadectwem obojętnego ciała, a jego kult rozwijał się wokół 

cielesnych szczątków, wokół grobu, wokół relikwii. Był również czło-

wiekiem skutecznego pośrednictwa, wsparciem dla Kościoła, przy-

kładem dla wiernych. Był patronem zawodów, miast i wszystkich 

wspólnot, w których żył średniowieczny człowiek, a dzięki noszonemu 

imieniu stawał się indywidualnym patronem ówczesnych mężczyzn i 

kobiet. 

Jednakże świętość średniowiecznego świętego nie była ani 

ponadczasowa, ani wchłonięta przez ciągłość kulturową, jak utrzy-

mywał etnograf Saintyves, widząc w nim tylko kontynuatora staro-

żytnych bogów pogańskich. Święty w początkowym okresie był 

męczennikiem, we wczesnym średniowieczu pozostawał pod wpływem 

wschodniego ascety, później zaś, najczęściej, uosabiał się w możnych: 

biskupie, mnichu, królu, szlachetnie urodzonym. Stał się wyrazem 

przewagi męskości, dorosłości i arystokratyzmu w ideale człowieka 

wieków średnich. W stuleciach następnych, poczynając od XII i XIII, 

zarysował się proces stopniowego przechodzenia od świętości 

funkcyjnej ku świętości pochodzącej z naśladowania Chrystusa. 

Najpierw zawodowy, święty utwierdzał się następnie wśród zwykłych 

ludzi. Wystarczało, w granicach ludzkich możliwości, realizować ideał 

życia apostolskiego i doskonałości ewangelicznej, pójść nagim za 

nagim Chrystusem. Świętość nabrała duchowego charakteru i została 

związana bardziej ze sposobem życia niż z kondycją społeczną, bardziej 

z moralnością niż z cudami. U schyłku wieków średnich coraz większa 

liczba świętych, natchnionych proroków i wizjonerów narzuciła się 

społeczeństwu. Święci, mężczyźni i kobiety, często byli mistykami, 

kaznodziejami, wizjonerami. 

Poczynając od XII stulecia, Kościół poddał kanonizację kontroli, 

jednak to lud pozostał przez całe średniowiecze twórcą świętych. 



CHRONOLOGIA: TRWANIE I PRZEMIANY 

ŚREDNIOWIECZNEGO CZŁOWIEKA 

Zmienia się więc, jak pokazał Andre Vauchez, nawet święty, który 

mógłby się wydawać postacią chrześcijańską o niezmiennych rysach. 

Okres schyłku starożytności i wczesnego średniowiecza był 

najistotniejszy dla uformowania się średniowiecznego człowieka. 

Dlatego Giovanni Miccoli sięgnął do pierwszych wieków chrześci-

jaństwa, pokazując pojawienie się mnicha. Franco Cardini przedstawił 

rycerza, wychodząc od wojowników okresu rzymsko-barbarzyń-skiego. 

A już imperium karolińskie podejmowało pierwsze kroki przeciwko 

włóczęgom, pierwowzorom przyszłego człowieka marginesu 

społecznego. Człowiek wieków średnich — stare, przekształcone przez 

chrześcijaństwo dziedzictwo — sięga swymi korzeniami bardzo daleko. 

Człowiek ten wszakże się zmienia około roku tysiącznego, 

kształtując specjalizację funkcji i waloryzację ludzi świeckich; a 

zwłaszcza w XIII wieku, w którym społeczeństwo staje się złożone; 

gdzie mnożą się różne stany, poszczególne profile coraz bardziej się 

różnicują, a skala wartości, w obrębie coraz szerzej otwartej na świat 

religijności, schodzi coraz bardziej z nieba na ziemię, co nie 

przeszkadza, by człowiek średniowiecza pozostawał głęboko religijny i 

troszczył się o swoje zbawienie, które jednak w coraz mniejszym 

stopniu zasadza się na pogardzie dla świata, a w coraz większym — na 

jego ulepszaniu. 

Człowiek średniowieczny zmienia się wreszcie raz jeszcze w stu-

leciach XIVXV wystawiony na straszliwe próby, dotknięty głębokim 

kryzysem systemu feudalnego, lecz również odnowiony, unowocześ-

niony dzięki nowym strukturom i skali wartości. 

Giovanni Miccoli, idąc śladami mnicha, nie wyszedł poza XIII 

wiek, gdy pierwsze miejsce w świecie posiadających regułę zdobyli 

bracia zakonów żebraczych. Franco Cardini pokazuje klasycznego 

rycerza średniowiecznego, uchwyconego w stuleciach XIV i XV, w 

przesadności rycerskich widowisk, w modzie na zakony rycerskie, w 

zmianach techniki wojennej. Wiek XIV był wiekiem upadku rycerstwa. 



Dla Jacquesa Rossiauda piętnastowieczny mieszczanin staje się 

coraz bardziej citoyen ceremoniel (mieszczanin ceremonii), wciągnięty 

w wir świąt, pochodów, karnawałów. 

Mariateresa Fumagałli Beonio Brocchieri zauważa, jak intelek-

tualista coraz bardziej angażuje się w politykę (Wiklef, Hus, Ger-son), 

idzie w kierunku porzucenia łaciny i wyrażania swoich przekonań 

również poza środowiskiem uniwersytetu: w swoim otoczeniu, w 

akademii, bibliotece, na dworze. Petrarka ucieka z miasta. Przejęty 

melancholią intelektualista średniowieczny ustępuje miej-sca 

intelektualiście-humaniście i intelektualiście nadwornemu. 

Kupiec Arona Guriewicza ulega dominacji majątku, uważa coraz 

bardziej czas za pieniądz, choć i on jest przejęty kupieckim pesymiz-

mem odrodzenia i przechodzi od pełnego feudalizmu do rodzącego się 

kapitalizmu. 

Enrico Castelnuovo jest świadkiem sukcesu i uznania artysty w 

Czyśćcu Dantego, gdzie zostali wymienieni dwaj miniaturzyści, 

Oderisi z Gubbio i Franco Bolognese oraz dwaj malarze, Cimabue i 

Giotto. Sława Giotta rozciągnie się na całą korporację. 

Bronisław Geremek dostrzega gromady włóczęgów, żebraków, 

nędzarzy i złoczyńców zalewających świat chrześcijański odrodzenia i 

epoki nowożytnej. 

NIEKTÓRE OBSESJE CZŁOWIEKA WIEKÓW ŚREDNICH 

Pojęcie człowieka średniowiecznego usprawiedliwia również fakt, 

że system ideologiczny i kulturalny, w którym on funkcjonował i 

zawarty w nim element wyobrażeniowy narzucały większości męż-

czyzn (i kobiet) tych pięciu wieków, duchownych i świeckich, boga-

tych i biednych, silnych i słabych — wspólne struktury myślowe, 

podobne przedmioty wierzeń, fantazji, obsesji. Status społeczny, 

poziom wykształcenia, dziedzictwo kulturowe, strefy geograficzno--

historyczne niewątpliwie wprowadzały różnice w formie i treści tych 

postaw kulturowych i psychologicznych.Wszak tym, co uderza w 

znacznie silniejszym stopniu, jest to, co one miały i wyrażały jako 

wspólne. We współczesnym człowieku zachodniej Europy przetrwały, 

mniej lub bardziej wyraźne, przekształcone w nowe systemy psy- 



chiczne, niektóre z tych zawiłości mentalności i zachowań. Jednak, jeśli 

jest rzeczą normalną, że zachowaliśmy pewne cechy naszego przodka, 

człowieka średniowiecza, przypomnienie jego obsesji pozwala nam 

dostrzec przede wszystkim to, co nas od niego różni. Człowiek 

średniowiecza wydaje się nam egzotyczny. By przywołać do życia jego 

obraz, historyk musi odwołać się do swojego wyczucia przemian i stać 

się historykiem etnografii, by w pełni ocenić jego oryginalność. 

Grzech. Człowiek średniowiecza żyje w obsesji grzechu. Popełnia 

ten grzech, oddając się diabłu, deklarując się zwyciężonym przez 

namiastki grzechu — przywary, które widzi pod symbolicznymi 

postaciami zwierząt, groźnych alegorii uosabiających grzechy główne. 

Liczba ich w XII wieku została ustalona na siedem: pycha, skąpstwo, 

nieumiarkowanie w jedzeniu i piciu, nieczystość, gniew, zazdrość, 

lenistwo. Albo widzi je jako złudne, uwodzicielskie córki diabła, 

wydane za mąż za poszczególne stany społeczeństwa. 

Diabeł ma dziewięć córek, które wydał za mąż: 

symonię — za świeckich duchownych, hipokryzję — 

za mnichów, rabunek — za rycerzy, świętokradztwo 

— za chłopów, fałsz — za urzędników sądowych, 

lichwę — za mieszczan, wystawność — za matrony 

oraz rozpustę, której nie wydał za mąż, lecz podsuwa wszystkim za 

kochankę
20

. 

Widzialne i n i e w i d z i a l n e .  Współczesny człowiek, nawet ten, 

który zasięga porad jasnowidzów i wróżek, wywołuje duchy przy 

kręcącym się stoliku i uczestniczy w czarnych mszach, jest świadom 

wyraźnej granicy między tym, co widzialne, a tym, co nie- 

20 Tekst ten — który zapomina wymienić jedną z córek — jest na okładce flo-

renckiego rękopisu z XIII wieku. (Według Historii Kościoła katolickiego, M. Bana-

szak, t. 2, s. 218, Warszawa 1987, dziewiątą córką jest oszustwo, wydaną za kupców 

— przyp. red.). 



widzialne, między tym, co naturalne, a tym, co ponadnaturalne. 

Jednakże nie było tak w przypadku człowieka wieków średnich. Nie 

tylko to, co widzialne, było dla niego odbiciem tego, co niewidzialne, 

lecz i to, co ponadnaturalne, stale interweniowało w codziennym życiu; 

człowiek średniowiecza był otoczony nieustannymi aparycjami. Nie 

istniała wyraźna granica, a tym bardziej bariera, między naszym 

światem a światem nadnaturalnym. Istnienie czyśćca zostało 

dowiedzione przez różne aparycje, a prowadziły do niego otwory w 

ziemi: sycylijskie kratery lub irlandzkie groty. Swe aparycje czynili 

również zmarli, którzy nie zostali zbawieni, fantazmy pogaństwa i 

folkloru, za poduszczeniem Szatana. Aparycje te budziły grozę, lecz nie 

zdziwienie. 

Świat nadprzyrodzony. Wieczność jest dla średniowiecznego 

człowieka niedaleko. Choć coraz mniej wierzy w bliskość Sądu 

Ostatecznego, jest to możliwość, której nie wyklucza. Piekło i Raj 

mogą nadejść jutro. Święci są już w Raju, a ci, co z pewnością zostali 

potępieni (bardzo liczni), znajdują się już w Piekle. Przestrzenny 

system świata nadprzyrodzonego staje się w wiekach XII i XIII sy-

stemem racjonalnym. Jest on systemem trzech i pięciu miejsc. Trzech 

miejsc podstawowych: Piekła i Raju oraz znajdującej się pomiędzy 

nimi przestrzeni pośredniej i tymczasowej, gdzie splamieni grzechami 

lekkimi lub w stanie nie wypełnionej do końca pokuty zmarli spędzają 

dłuższy lub krótszy czas — Czyściec, który przybiera swą ostateczną 

postać u schyłku XII wieku. Przed powstaniem zmarłych i Sądem 

Ostatecznym Czyściec zaniknie, gdyż jego ostatni mieszkańcy osiągną 

Raj, którego jest przedsionkiem. Przestrzeń nadprzyrodzona obejmuje 

również dwa miejsca pomocnicze: Otchłań patriarchów Jezus opróżnił, 

zstępując do Piekieł w czasie swej ziemskiej śmierci: sprawiedliwi 

Starego Testamentu, lecz nie ochrzczeni, jako że żyli przed Wcieleniem 

Chrystusa, osiągnęli w ten sposób Raj i opustoszałe miejsce ich 

przebywania zostało na zawsze zamknięte. Otchłań dzieci, wreszcie, 

przyjmuje na wieki dzieci zmarłe bez otrzymania chrztu, gdzie nie będą 

doznawać cielesnych kar, lecz również zostaną na zawsze pozbawione 

najwyższej radości płynącej z oglądania i kontemplowania Boga. 
 



Cuda i o r d a l i a .  Wszyscy uznają częste ingerencje Boga, po-

średnie lub bezpośrednie w życie codzienne wbrew naturalnemu 

porządkowi rzeczy. Istnieje cała hierarchia orędowników, najpotęż-

niejsza ze wszystkich, Dziewica Maryja, może uzyskać od Boga każdy 

cud, również i główni święci mają duże wpływy u Boga. Pewni święci, 

a zwłaszcza święci lokalni, są mniej lub bardziej wyspecjalizowani. 

Cuda są wyjątkowo liczne tam, gdzie słabość średniowiecznego 

człowieka jest szczególnie wyraźna: w sferze ciała, gdzie niezliczone 

są cudowne uzdrowienia, w sferze rodzących i dzieci, ulubionych ofiar 

średniowiecznej nieznajomości fizjologii i medycyny. W celu 

ograniczenia wątpliwej działalności rzekomych tauma-turgów Kościół 

od początku XIII wieku dąży do ograniczenia mocy świętych do okresu 

po ich śmierci. Wysiłki te prowadzą do rozkwitu kultu relikwii, których 

dotknięcie może sprawić cud. 

Bóg może również pozwolić na okolicznościowe naruszenie praw 

natury w przypadku sądów, które są Mu bezpośrednio poddane, a w 

szczególności w przypadku dowodów za pośrednictwem wody lub 

ognia. Oskarżony nie umiejący pływać dowodzi swej niewinności, nie 

topiąc się tam, gdzie naturalną siłą rzeczy powinien by się utopić. W 

przypadku dowodów za pośrednictwem ognia niewinnie oskarżony 

może trzymać w ręku kawałek rozpalonego metalu lub przechodzić 

przez płomienie bez poparzenia się. Wyrok Boży może się również 

przejawić w rezultacie szczególnego pojedynku, w którym jedną z 

dwóch stron w walce stanowi oskarżony lub zastępujący go bezpłatnie 

lub za pieniądze przedstawiciel. Kościół na IV Soborze Laterańskim w 

1215 roku zabronił tych ordaliów. Wprowadzone wówczas 

postanowienia stanowiły prawdziwą rewolucję w dziedzinie dowodów 

sądowych; świadectwa ustne i pisane zastąpiły werdykt broni i dowody 

fizyczne. Chrześcijaństwo więc oddaliło trochę człowieka 

średniowiecznego od magicznych wierzeń i praktyk. 

Pamięć. Ludzie średniowiecza są przeważnie analfabetami. Aż do 

XIII wieku taka jest sytuacja większości ludzi świeckich. W tym 

świecie niepiśmiennych słowo nabiera szczególnej mocy. Z kazań 

człowiek średniowiecza czerpie pojęcia, anegdoty, wychowanie mo- 



ralne i religijne. Słowo pisane cieszy się niewątpliwie wielkim sza-

cunkiem, który bierze się z prestiżu Pisma Świętego oraz ludzi pióra, 

kleru, poczynając od mnichów, jak tego dowodzi scriptorium, miejsce 

do pisania, pomieszczenie nieodzowne w każdym klasztorze. Natomiast 

największym środkiem komunikowania się jest słowo mówione, bardzo 

starannie przechowywane. Człowiek średniowieczny jest obdarzony 

doskonałą pamięcią, naturalną lub wyrobioną w wyniku specjalnych 

ćwiczeń. W procesach i sporach świadectwo ludzi starych — ludzi o 

długiej pamięci, w społeczeństwie, w którym dar życia jest krótki, 

cieszy się szczególną wagą. Intelektualiści, prawnicy, kupcy uczą się 

technik ćwiczenia pamięci. Sztuka pamięci zajmuje wybitne miejsce w 

wykształceniu średniowiecznego człowieka
21

. W społeczeństwie, w 

którym przysięga — kontrolowana przez Kościół — jest tak ważna, 

człowiek dotrzymujący danego słowa, a wierność jest potwierdzona 

długą pamięcią, narzędziem dobrej sławy (bona fama), jest 

człowiekiem szanowanym. Chrześcijaństwo ludzi średniowiecza jest 

chrześcijaństwem tradycji, chrześcijaństwem pamięci. Czyż Chrystus w 

Wielki Czwartek nie powiedział swoim uczniom, ustanawiając pod 

koniec wieczerzy sakrament Eucharystii: To czyńcie na moją pamiątkę? 

M e n t a l n o ś ć  symboliczna. Człowiek średniowiecza, podobnie 

jak poeta Baudelaire, żyje w gąszczu symboli. Jak powiedział święty 

Augustyn, świat składa się z signa i res, ze znaków, to znaczy symboli i 

z rzeczy. Res są prawdziwą rzeczywistością, pozostają jednak zakryte; 

człowiek jest w stanie uchwycić tylko znaki. Najważniejsza księga, 

Pismo Święte, zamyka w sobie całą strukturę symboliczną. Każdej 

postaci, każdemu wydarzeniu Starego Testamentu odpowiada postać i 

wydarzenie Nowego Testamentu. Człowiek średniowiecza jest 

nieustannie zajęty odczytywaniem znaków i wzmaga to jego 

uzależnienie od kleru, wykształconego w dziedzinie symboli. 

Symbolizm przewodzi sztuce, a zwłaszcza architekturze, w której 

kościół jest przede wszystkim budowlą symboliczną. Dominuje także w 

świecie polityki, w którym wielkie 

21 E Yates, TheArts of Memory, London 1966. 



znaczenie mają różne symboliczne ceremonie, jak na przykład na-

maszczenie króla, a sztandary, broń i emblematy mają olbrzymią wagę. 

Symbolizm wreszcie króluje w literaturze, gdzie często przybiera 

postać alegorii. 

Cyfry i l i c zb y .  Człowiek średniowiecza jest zauroczony cyfrą. Aż 

do XIII wieku największą fascynację budzą cyfry symboliczne. Trzy 

— cyfra Trójcy Świętej; cztery — cyfra Ewangelistów, rzek raju, 

głównych cnót, kierunków świata; siedem — cyfra religii (siedem 

darów Bożych, siedem sakramentów, siedem grzechów głównych...); 

dziesięć — liczba Dekalogu, przykazań Bożych i kościelnych; 

dwanaście — liczba Apostołów i miesięcy roku itd. Apokalipsa 

odsłania cały świat symbolicznych liczb, w których zakodowane są 

sens i przyszłe losy ludzkości, włącznie z Millenium, tą mityczną, 

wyczekiwaną i budzącą trwogę epoką tysiąca (to znaczy wielu lat), w 

której po doświadczeniach Antychrysta ma nadejść długotrwałe 

królestwo sprawiedliwości i pokoju na ziemi. 

Później zaś, pod naciskiem nowych potrzeb społecznych (rachunki 

kupieckie i pańskie, skarbowość powstających Państw) oraz pod 

wpływem rozpowszechnienia się matematyki (zwłaszcza w wyniku 

przekładów łacińskich Elementów Euklidesa oraz podręczników takich 

jak Liber Abaci pióra Pizańczyka Leonarda Fibo-nacciego z 1202 roku) 

tę fascynację cyfrą zastępuje coraz bardziej liczba precyzyjna, 

naukowo policzalna, przedmiot operacji arytmetycznych. Człowiek 

późnego średniowiecza przejęty jest modą, manią, a nawet pasją 

arytmetyki
22

. Wprowadza to arytmetyczną przesadę nawet do samej 

religii: w testamentach prosi się o setki, tysiące, dziesiątki tysięcy 

mszy; a arytmetyka odpustów i żmudne obliczanie lat Czyśćca, które 

wywołają protest Lutra, złożą się na zjawisko, nazwane przez Jacquesa 

Chiffoleau księgowością świata nadprzyrodzonego
23

. 

22 A. Murray, Reason and Society in the MiddleAges, Oxford 1978. 
J. Chiffoleau, La comptabilite de l'au-dela: les hommes, la mort et la religion 

dans la region d'Avignon a la fin du Moyen Age, Roma 1980. 



Obr a z.y i kol o ry. Analfabetyzm, który ogranicza pole dział an i a  

słowa pisanego, oddaje obrazom tym większą władzę nad zmysłami i 

umysłem średniowiecznego człowieka. Świadom tego Kościół czyni z 

obrazów użytek, by tego człowieka informować i kształtować. 

Dydaktyczny i ideologiczny wydźwięk namalowanego czy 

wyrzeźbionego obrazu przez dłuższy czas będzie przeważać nad jogo 

czysto estetyczną wartością. W języku starofrancuskim rzeźbiarz 

nazywa się imagier (twórca obrazów). System symboliczny, który 

zniekształca formę na rzecz uwydatnienia treści, dominuje aż do XIII 

wieku, gdy zastąpi go nowy system symboliczny oparty na 

naśladowaniu natury i zastosowaniu perspektywy, jaki zwykliśmy zwać 

realizmem. Człowiek wieków średnich przeniósł z nieba na ziemię 

panowanie nad wszechświatem, które otwierało przed nim 

przedstawienie artystyczne. 

Jednak w ciągu tych wszystkich stuleci, a pod koniec wręcz l pewną 

przesadą, człowiek średniowiecza — wizjoner w fizjologicznym i 

nadnaturalnym znaczeniu tego słowa — widzi i porządkuje 

wszechświat i społeczeństwo w kolorach. Kolory są symboliczne i 

odzwierciedlają zmieniającą się skalę wartości. Prymat czerwieni, 

koloru cesarskiego, powoli ustępuje miejsca błękitowi _____ kolorowi 

Dziewicy Maryi i królów Francji. Przeciwstawienie bielczerń nabiera 

niemal od początku ideologicznego charakteru. Człowiek średnio-

wieczny waha się wobec zieleni, koloru dwuznacznego, symbolu 

zwodniczej i niebezpiecznej młodości; rozpoznaje zło w kolorze żółtym 

— barwie oszustwa osób i miejsc. Jednak przede wszystkim 

wielobarwność, pasiastość wskazuje na śmiertelne niebezpieczeństwo. 

Złoto, które jest i nie jest kolorem, symbol najwyższej wartości, 

dominuje nad innymi
24

. 

Sny. Człowiek wizji i myślenia symbolicznego, człowiek żyjący w 

świecie, gdzie nieustannie mieszają się widzialne i niewidzialne, 

naturalne i nadprzyrodzone — człowiek średniowiecza jest wielkim 

marzycielem, lecz Kościół poddał ścisłej kontroli jego oniryczną fan- 

24 M. Pastoureau, Figures et couleurs. Etudes sur la symbolique et la sensibilite 

medievales, Paris 1986 (wyd. Leopard d'or). 



tazję. W starożytności człowiek grecko-rzymski nieustannie śledził i 

interpretował swoje sny i miał do dyspozycji wróżących ze snów, 

uczonych lub ludowych specjalistów. Poczynając od IV wieku, Kościół 

przyjmuje nową teorię o pochodzeniu snów, która rozróżniała sny 

prawdziwe i sny fałszywe i przypisywała im trojakie źródło: Bóg, 

źródło snów dobroczynnych, ciało ludzkie — twórca snów 

podejrzanych, a przede wszystkim diabeł — wielki mistrz snów 

kusicielskich i zgubnych, i wymagał od chrześcijan, by odrzucili sny, 

by zaprzestali poszukiwania ich znaczenia i odsunęli od siebie tę okazję 

do grzechu. Tylko niektóre osoby uprzywilejowane, jak królowie, 

przywódcy, a przede wszystkim mnisi, mogli ciągnąć korzyść ze snów, 

zarówno odnajdując w nich posłania Boże, jak i przezwyciężając dzięki 

nim diabelskie pokusy. Droga ku snom została w ten sposób 

zagrodzona przed człowiekiem wczesnego średniowiecza. Nie wolno 

mu już było dawać wiary snom. Jedynie literatura monastyczna pełna 

była snów, w których udręczona dusza mnicha odsłaniała się w 

dziwnych i pełnych fantazji wizjach. W okresie późniejszym, około 

XIXII wieku, presja snów wzięła górę nad powściągliwością i obawami 

Kościoła. Przyznał on, że dobre lub neutralne sny przeważają nad 

snami diabelskimi i średniowieczny człowiek stał się zauroczonym 

swoimi snami fantastą, gorąco pragnącym je interpretować samemu lub 

przy czyjejś pomocy. To do niego zwraca się i jego wypytuje Freud, 

pisząc swoje Traumdeu-tung
25

. 

OBSESJE SPOŁECZNE I POLITYCZNE: 

HIERARCHIA, WŁADZA, WOLNOŚĆ 

Niezależnie od średniowiecznych schematów, które stały się linią 

przewodnią dla autorów i wydawców niniejszej książki przy wyborze 

profilów średniowiecznego człowieka, ludzie wieków średnich myśleli, 

działali i żyli w obrębie pewnych fundamentalnych wartości, 

odpowiadających woli Bożej i aspiracjom ludzi. 

25 Obszerna bibliografia na ten temat w aktach z międzynarodowego kolokwium 

zorganizowanego przez Tullio Gregory i przez Lessico Intellettuale Europeo, I sogni 

nel Medioeuo, Roma 1985. 



H i e r a r c h i a .  Obowiązkiem średniowiecznego człowieka było 

zostać tam, gdzie Bóg go postawił. Wynoszenie się ponad stan było 

znakiem pychy, a zniżanie się hańbiącym grzechem. Należało sza-

nować ustanowioną przez Boga organizację społeczną, która była 

hierarchiczna. Na wzór niebieskiego społeczeństwa miała ona od-

twarzać drobiazgową hierarchię aniołów i archaniołów, opisywaną w 

dziełach, przełożonych następnie na łacinę, przez pewnego 

wschodniego mnicha z VI wieku, znanego pod imieniem Dionizego 

Areopagity (dla współczesnych historyków Pseudo-Dionizy). Zależnie 

od poziomu kulturalnego, w formie uczonej lub ludowej, 

średniowieczny człowiek czerpał inspirację z Pseudo-Dionizego, 

odnajdując własne miejsce w tej zhierarchizowanej strukturze świata
26

. 

Jednakże również i w tej dziedzinie zaznacza się wyraźna i ważna 

ewolucja, poczynając od XIIXIII wieku: obok hierarchii pionowej 

pojawia się również hierarchia pozioma, a mianowicie hierarchia 

państw tego świata, która u schyłku wieków średnich zostanie ogarnięta 

makabrycznym tańcem. 

Władza. Ze społecznego i politycznego punktu widzenia śred-

niowieczny człowiek powinien być posłuszny swoim zwierzchnikom, 

prałatom, jeśli był duchownym, królowi, panu feudalnemu i władzom 

komunalnym, jeśli był świeckim. Z myślowego punktu widzenia 

powinien być jeszcze wierniejszy autorytetom: autorytetowi 

podstawowemu, to znaczy Biblii, oraz autorytetom, które narzuciło mu 

następnie chrześcijaństwo — Ojcom Kościoła w późnej starożytności, 

mistrzom {magistri) w epoce uniwersytetów, poczynając od XIII 

wieku. Wyższa i abstrakcyjna wartość tej auctoritas, autorytetu 

odziedziczonego po starożytności, narzucała mu się w formach 

wypracowanych przez różne autorytety. Wielką cnotą umysłową i 

społeczną, jakiej wymagano od średniowiecznego człowieka, było 

oparte na religii posłuszeństwo. 

26 R. Roąues, L'uniuers dionisien. Słructure hierarchiąue du monde selon le 

Pseudo-Denys, Paris 1954 (II wyd. 1983). 



Buntownik. Jednakże coraz częściej po roku tysiącznym, a 

zwłaszcza poczynając od XIII stulecia, coraz szersze grono osób nie 

uznawało już bez dyskusji panowania wyższych hierarchii i au-

torytetów. Przez długi czas podstawową formą tej kontestacji i buntu 

była forma religijna, a mianowicie herezja. Następnie, w ramach układu 

feudalnego, pojawi się bunt wasala przeciwko winnemu nadużyć i 

zaniedbań seniorowi, a w ramach systemu uniwersyteckiego, 

kontestacja intelektualna. W końcu przyjdzie również i rewolucja 

społeczna, na wsi i w mieście: strajki, rozruchy, bunty robotników i 

chłopów. Wiek XIV był wielkim stuleciem wystąpień społecznych, 

które objęły Europę od Anglii i Flandrii, po Toskanię i Rzym. Czło-

wiek średniowiecza nauczył się, gdy nadarzała się ku temu okazja, być 

buntownikiem. 

Wo 1 n o ś ć. Wolność jest wielką wartością średniowiecznego 

człowieka. Jest natchnieniem najważniejszych buntów. Paradoksalnie 

to właśnie Kościół pobudza ku temu. Pod hasłem rewindykacji 

wolności Kościoła (Libertas Ecclesiae), Kościół, pod wodzą papiestwa, 

domaga się swej niezależności od świata ludzi świeckich, który 

podporządkował go sobie wraz z wprowadzeniem systemu feudalnego. 

Wolność staje się od połowy XI wieku naczelnym hasłem obozu 

reformy gregoriańskiej. 

Następnie świadomi własnej siły i dążący do obalenia przeszkód, 

jakie utrudniały im swobodny rozwój, zapoczątkowany po roku 

tysiącznym, chłopi i rodzące się mieszczaństwo domagają się i wy-

walczają sobie wolność, czyli najczęściej tak zwane wolności. Wy-

zwalaniu ludności niewolnej na wsi odpowiada nadawanie ulg i 

wolności mieszkańcom miast. Jednak chodzi tu przede wszystkim o 

wolności w liczbie mnogiej, wolności, które są właściwie przywilejami. 

Natomiast w sferze religijnej, intelektualnej, społecznej i poli-

tycznej powoli toruje sobie drogę również nowa idea wolności w licz-

bie pojedynczej, wolności w sensie nowożytnym. 

Człowiek średniowieczny wszakże zawsze będzie stać na granicy 

tej wolności, pojmowanej jako ziemia obiecana, zależnie od prowa-

dzonej, nigdy nie skończonej walki o postęp i reformy. 



ROZDZIAŁ I 

MNISI 

Giovanni Miccoli 



Mnisi i klasztory od dawna przestały być zjawiskiem powszechnym 

dla mieszkańców Europy. Nadal istnieją, lecz nie stanowią już 

codziennych i częstych elementów historycznego pejzażu. Tu i ówdzie 

pozostało po nich tylko imponujące wspomnienie: ukryte w miastach, 

gdzie dawne kościoły opackie zostały zajęte i przeinaczone przez 

nowych celebransów, a olbrzymie konwenty zlikwidowane przez 

ustawy rewolucyjne i przeznaczone na inne cele; porzucone i często 

opuszczone w samotności wsi, niczym wyblakłe i nie zawsze czytelne 

świadectwo dawnego znaczenia i świetności, której wspomnienie i 

racje często poszły w niepamięć. 

Zgorszenie wicehrabiego de Montalembert, który przed ponad stu 

laty ujrzał po raz pierwszy mnisi habit na scenie teatru — „w jednej z 

tych niegodnych parodii, którymi aż nazbyt często u nowoczesnych 

narodów zastępuje się ceremonie religijne" — nie miałoby już z 

pewnością racji bytu. Profanująca satyra pozostaje jednak przecież 

świadectwem żywotności pamięci, dowodzi zdolności powielania 

wzorów i uczuć, jakie dziś wydają się nieodwołalnie wyblakłe i 

odległe. Klasztory i prioraty — kluniaków, cystersów, kartuzów, 

kamedułów, wallombrozjan, którzy w XII wieku, w chwili największej 

ekspansji monastycyzmu, tysiącami zaludniali ziemie Europy, 

zredukowały się do kilkuset na całym świecie. A ich nieliczni 

mieszkańcy stali się postaciami milczącymi i rzadkimi, często nie 

dostrzeganymi nawet przez samych wiernych. Prawie zupełnie zaś 



zaniknęły masy tych nieustannie w ciągu wieków wspominanych przez 

legendy hagiograficzne i kroniki samotników — „pustelników". Żyjąc 

na marginesie zinstytucjonalizowanego świata monastycznego, gdy 

poszły w zapomnienie pierwotne ideały, izolowali się w skalistych i 

puszczańskich samotniach, by niekiedy powracać do ludzi i 

przypominać im nieuchronność śmierci i konieczność nawrócenia. 

Nie była to niespodziewana katastrofa monastycyzmu, lecz po-

wolny upadek, który zaczął się już nazajutrz po jego złotym wieku. I 

wielkie ciosy zadane mu z zewnątrz — reformacja luterańska, która 

doprowadziła do zaniku klasztorów na rozległych obszarach środkowej 

i północnej Europy, oraz likwidowanie poszczególnych konwentów, 

przed, w trakcie i w następstwie gwałtów „Wielkiej Rewolucji" — 

przyśpieszyły i pozornie wynaturzyły ten długotrwały proces. A 

zetknęły się w nim głębokie przemiany społeczne i pewne zasadnicze 

zmiany w sposobie życia i pojmowania obecności chrześcijańskiej w 

świecie, a również zmieniające się wymogi kościelnej polityki Rzymu, 

który umiał postawić w nowych okolicznościach na inne i bardziej 

elastyczne środki interwencji. Proces ten, złożony i skomplikowany, 

nie zniszczył monastycyzmu, lecz poważnie ograniczył jego znaczenie 

w życiu Kościoła i zmienił jego rolę w społeczeństwie i w historii. 

Przemiany społeczne i religijne stanowiły więc tło, na którym ro-

zegrały się dzieje zjawiska, jakie przez wieki, w wybujałej różnorod-

ności form, znaczyło oblicze Europy, tej Europy, która dzięki temu 

uważała się za chrześcijańską i która widziała swoją chrześcijań-skość 

właśnie w tym zjawisku i w stworzonych przez siebie instytucjach. 

Pierwsze podstawowe zagadnienie historyczne tkwi właśnie w tym 

wyjątkowym i decydującym uprzywilejowaniu klasztoru, który miał 

zapewnić ciągłość autentycznego świadectwa chrześcijańskiego w 

dziejach. We własnym przekonaniu, które kształtowało się powoli w 

kulturze monastycznej późnej starożytności i średniowiecza i któremu 

sprzyjało szerokie uznanie społeczne i polityczne, jedynymi 

prawdziwymi chrześcijanami byli mnisi. Był to długotrwały i złożony 

proces gromadzenia doświadczeń, prób, teorii ideologicznych 

wytworów kultury oraz propozycji instytucjonalnych. Cały 



ten bagaż, wielokrotnie przemyśliwany i przystosowywany do trudnej 

społeczno-politycznej rzeczywistości postkarolińskiej Europy, stanowił 

podstawę i punkt odniesienia dla wielkiego monastycznego odrodzenia, 

cechującego środkowe stulecia zachodniego średniowiecza. Między X a 

XII stuleciem proces zredukowania autentycznego przeżycia 

chrześcijańskiego do życia monastycznego osiągnął swój najpełniejszy 

i w pewnym sensie ostateczny wyraz. Jak dokonał się ten tak bardzo 

pomniejszający proces w społeczeństwie, które przecież szczyciło się 

mianem „republiki chrześcijańskiej" (respublica christiana)? I jacy byli 

ci mnisi, główni aktorzy tego procesu, a zarazem ci, którzy z niego 

czerpali korzyści; jakie było ich życie, ich religijność, innymi słowy, 

jaki model chrześcijanina uosabiali i sobą reprezentowali? I jakie byty, 

wreszcie, różnorodne i złożone elementy tej swoistej, jedynie 

częściowo jednolitej mozaiki, jaką był mona-stycyzm w erze swego 

największego rozkwitu? 

Niełatwo jest dać odpowiedź na te pytania. Epoka ta znana jest nam 

prawie wyłącznie poprzez głos mnichów lub pozostającego pod silnym 

wpływem mnichów kleru; czyny i działania pozostałych aktorów 

historii dochodzą do nas w większości za pośrednictwem punktów 

widzenia i kryteriów ocen, ukształtowanych przez kulturę monastyczną. 

I nie chodzi tu o nieznaczne zniekształcenie, gdyż własna świadomość 

monastycyzmu stworzyła schematy przedstawiania samego siebie i 

stała się podstawą do porównywania z innymi i osądzania. Swoista 

duchowość stawiała klasztor poza zwykłą oceną dzieł i czynów 

ludzkich. Tego rodzaju intelektualny i emocjonalny schemat nie był 

wynikiem tylko życiowego, religijnego i mistycznego doświadczenia, 

lecz sprowadzał do własnego obrazu i do własnych religijno-

kulturowych wzorów całą pozostałą rzeczywistość, by służyła w 

pewien sposób uzasadnieniu i egzaltacji wyboru i doświadczenia 

monastycznego; odsłaniał ukryte źródła ideologiczne, polityczne i 

społeczne, tkwiące u jego początków i które stały się siłą napędową i 

treścią historycznego sukcesu. 

Ta istota monastycyzmu wycisnęła głębokie piętno na nowożytnej 

historiografii. To, co stanowi punkt końcowy pewnej kultury duchowej 

i ideologii, której źródła i części składowe powinny zostać odsłonięte i 

wyjaśnione, staje się zbyt często bezdyskusyjnym punk- 



tern wyjścia dla historycznych rekonstrukcji, tchnących triumfalis-

tyczną, pełną namaszczenia przesadą lub statycznym, kontempla-

cyjnym wspomnieniem tego, jak powinno być. Mimo nie kończących 

się badań ze strony historyków i erudytów, długa droga monastycznej 

społeczności dopiero w ciągu ostatnich dziesięcioleci doczekała się 

właściwej i odpowiadającej rzeczywistości prezentacji historycznej. W 

wielu wypadkach tkwi w niej również klucz do zrozumienia przyszłej 

regresji i upadku monastycyzmu, a chyba także znaczenia i przyczyn 

dalszego trwania, choćby tylko w formie marginalnej i ukrytej, w tak 

głęboko zmienionym kontekście społeczno-religij-nym. 

ŹRÓDŁA PÓŹNOANTYCZNE I 

WCZESNOŚREDNIOWIECZNE 

Cenobityczny styl życia sięga swymi korzeniami czasów kazno-

dziejstwa Apostołów. Tak przedstawiała się bowiem w Jerozolimie 

owa mnogość wiernych, opisana w Dziejach Apostolskich w nastę-

pujący sposób: „Jeden duch i jedno serce ożywiały wszystkich wie-

rzących. Żaden nie nazywał swoim tego, co posiadał, ale wszystko 

mieli wspólne... Nikt z nich nie cierpiał niedostatku, bo właściciele pól 

i domów sprzedawali je, a uzyskane ze sprzedaży pieniądze składali u 

stóp Apostołów. Każdemu też rozdzielano według potrzeby" (Dz. Ap. 

4, 32-36). Taki był wówczas cały Kościół, jakimi dziś są tylko 

nieliczni, a których trudno znaleźć nawet w samych klasztorach. 

Jednak po śmierci Apostołów zapał rzeszy wiernych zaczął słabnąć, 

przede wszystkim wśród przechodzących na wiarę Chrystusową 

dalekich i obcych ludów. Apostołowie, licząc się z prymityw -nością 

ich wiary i z silnie zakorzenionymi jeszcze zwyczajami pogańskimi, 

domagali się od nich tylko, by powstrzymali się „od pokarmów 

ofiarowanych bożkom, od krwi, od tego, co uduszone i od nierządu" 

(Dz. Ap. 21, 25). Jednakże swoboda ta, przyznana poganom ze 

względu na słabość świeżej wiary, zaczęła powoli nadgryzać również i 

samą doskonałość Kościoła Jerozolimskiego. I gdy z każdym dniem 

wzrastała liczba nowych wiernych (...), dawna surowość słabła powoli 

nie tylko u prozelitów, lecz także u samych przywód- 



> H " V J I M I M     ! V I J l l l » ! l      t r i f l l . ~ l l  U ( 

ców Kościoła. I tak niektórzy, uważając uczynione poganom ze 

względu na ich słabość ustępstwa za dozwolone także sobie samym, 

uznali, że nie poniosą żadnej szkody, jeśli zachowają własne majątki i 

będą wyznawać jednocześnie wiarę Chrystusową. 

Ci wszakże, posiadający żarliwy jeszcze zapał apostolski, mając w 

pamięci dawną świętość życia, opuszczali miasta i porzucali towa-

rzystwo tych, którzy uznali, że zarówno im samym, jak i całemu 

Kościołowi Bożemu wolno było żyć wygodniejszym życiem, zanied-

bując obowiązki, i osiedlali się poza miastami lub w miejscach od-

osobnionych, praktykując sami z własnej woli zasady, które pamiętali 

jako ustanowione przez Apostołów dla całego Kościoła. Narodziła się 

w ten sposób reguła jako dzieło tych uczniów, którzy uchronili się 

przed złym wpływem innych. Powoli wyobcowani z rzeszy wiernych, 

gdyż nie zawierali małżeństw, żyli z dala od krewnych i od spraw tego 

świata, zaczęli być nazywani monachi, czyli uova-Coycec, z powodu 

surowości życia w samotności i bez rodziny. Od zakładanych przez 

siebie wspólnot zyskali miano cenobitów, a ich cele i miejsce 

zamieszkania zaczęto nazywać klasztorami (cenobia). Był to jedyny i 

najdawniejszy rodzaj mnichów, pierwszy nie tylko ze względu na 

epokę, lecz także ze względu na stan łaski. 

W ten sposób ha początku V wieku Jan Kasjan zsyntetyzował na 

użytek mnichów, mając zamiar ich zorganizować i kształcić w połud-

niowej Galii, pamięć o początkach wspólnot monastycznych, jaką 

zaczerpnął z tradycji dawnych Ojców w czasie długiego pobytu na 

Wschodzie. Ułożył w ten sposób w koherentny system historiogra-

ficzny, który stanowił jednocześnie przydatny mit dydaktyczny, sze-

roko rozpowszechnione już idee i przekonania. Przedstawiały one 

doświadczenie monastyczne jako próbę i pragnienie kontynuacji i 

proponowania wiernym stylu życia i żarliwego wyrzeczenia, jakie 

cechowały pierwszych chrześcijan, a zarazem jako jedyny styl życia, 

który przez swą samą strukturę organizacyjną, odizolowaną od reszty 

społeczeństwa, zapewniał trwanie tego modelu doskonałości, jaki w 

innych warunkach uległby nieuchronnie skażeniu i rozproszeniu 

wskutek samego historycznego sukcesu chrześcijaństwa. Świadomy 

wybór celibatu, ascezy, rezygnacji z wszelkiej osobistej własności, 

która w ten sposób stawała się wspólna, stanowiły zasa- 



dy, jakie w oczach Kasjana były świadectwem tej ciągłości i zapew-

niały jej trwanie. 

I jest oczywiste, że w tego rodzaju rekonstrukcji bardzo silne staje 

się nieuniknione uproszczenie rzeczywistych wydarzeń. Mona-stycyzm 

wschodni IV wieku, jak zresztą i sama gwałtowna i chaotyczna 

ekspansja monastycyzmu na Zachodzie między IV a V wiekiem, były 

w swych korzeniach, przyczynach i cechach o wiele bardziej złożone i 

rozczłonkowane. Tekst Kasjana odpowiadał temu podejmowanemu 

wówczas przedsięwzięciu — które było zaawansowane i zakończyć się 

miało całkowitym sukcesem — a mianowicie przedsięwzięciu 

przechwycenia i wdrożenia w ramy kościelnej organizacji 

chaotycznych i konwulsyjnych form indywidualnego ascetyzmu, form, 

które w Egipcie, podobnie jak w Syrii i w Mezopotamii, 

charakteryzowały ten pierwszy okres rozkwitu anachoretyz-mu. 

Jednocześnie w tekście tym odbija się również pewien etap myśli 

teologiczno-etycznej, w którym tematy i elementy refleksji stoickiej i 

neoplatońskiej uczenie wiązały się z mistycznymi i ascetycznymi 

elementami tradycji chrześcijańskiej. Tworzyły one w formie 

społecznie i intelektualnie arystokratycznej syntezy model życia 

wolnego od trosk i wysiłków tego świata, jak i od „słabości" i „nędzy" 

zwykłych śmiertelników, aby w spokoju kontemplacji całkowicie 

oddawać się poszukiwaniu Boga. 

Stając się nośnikiem tych tematów i doświadczeń na Zachodzie, 

Kasjan nie wykazuje od razu rysów, które można by uznać za szcze-

gólne i specyficzne w porównaniu z Ojcami greckimi IV wieku; ci 

ostatni zresztą ze swej strony, za pośrednictwem licznych przekładów 

łacińskich swoich dzieł, nadal będą zasilać monastyczną kulturę 

zachodniego średniowiecza w środki wyrazu i koncepcje. Jednakże dla 

przyszłego rozwoju monastycyzmu decydująca okaże się świadomość 

własnej wartości, którą dał mu historiograficzny model, stworzony 

przez Kasjana. Teza o wyłącznym posiadaniu przez monastycyzm 

prawdziwie autentycznego chrześcijaństwa i wynikający z niej 

potencjalny protest przeciwko istniejącej rzeczywistości kościelnej 

będą stanowić, obok innych czynników, dwa podstawowe, choć w 

różny sposób ujawniające się elementy tego wyjątkowego rozkwitu 

monastycznego stuleci XI i XII. 



i ■ i c m i i i i u  i v i i ( ' i - ( i i i    mnisi ;K> 

Należy podkreślić również dwa inne jeszcze aspekty opowieści 

Kasjana, gdyż wskazują one na te decyzje życiowe i zachowania, które 

staną się zasadniczymi postawami w przyszłym rozwoju mona-

stycyzmu i w sposobie odnoszenia się mnichów do rzeczywistości 

swoich czasów. Z jednej strony pierwotna i uprzywilejowana forma 

monastycyzmu wyraźnie została utożsamiona przez Kasjana z ży-ciem 

we wspólnocie klasztornej. Zakładało to tworzenie zorganizowanych 

struktur, najczęściej kierujących się pewną regułą (reguła) - a Grzegorz 

z Tours istotnie poświadcza istnienie napisanych przez Kasjana regulae 

dla jego marsylskich fundacji —jak to się już działo na Wschodzie, a 

Augustyn przewidywał dla swego Kościoła w Hipponie; 

przezwyciężało zatem te wszelkie spontaniczne, nieskrępowane formy 

inicjatywy ascetycznej, będące duchem przewodnim niegdysiejszej — 

a częściowo również obecnej — ucieczki „do pustelni". Jednak 

ustanowienie reguł i organizacji pociągało za sobą radykalne zmiany w 

samych postawach myślowych, w zawiązywaniu się i rozwijaniu 

przeżycia monastycznego, ponieważ wprowadzało do niego, jako 

czynnik o podstawowym znaczeniu, kryterium posłuszeństwa i 

dyscypliny. 

Nieskrępowane poszukiwanie Boga, stanowiące dążenie i punkt 

szczytowy eremityzmu, zostało w ten sposób skierowane na tory 

uczonej metody, poddane kierownictwu i kontroli hierarchicznego 

zwierzchnika, a rezygnacja ze świata i walka przeciwko pokusom i 

słabościom nieuchronnie stawały się rezygnacją i porzuceniem własnej 

woli na rzecz woli tegoż zwierzchnika. „Obyczaj prawego życia — 

zauważy ostrożnie dwa wieki później Grzegorz Wielki, choć odnotuje 

prawie na początku swoich Dialogów pewne pojedyncze wyjątki od tej 

fundamentalnej zasady ascetycznego wychowania — chce, by nie 

ośmielił się być zwierzchnikiem ten, kto nie umie być podwładnym, i 

by nie nakazywał posłuszeństwa swoim poddanym ten, kto sam nie 

umie go praktykować w stosunku do swoich zwierzchników: 

„Inicjatywę ascetyczną zastępuje imitowanie asce-zy" (Courtois), a 

wybranie klasztornego stylu życia, jako że jest to indywidualny sposób 

realizowania życia chrześcijańskiego, stanowi zatem potwierdzenie i 

urzeczywistnianie obietnic chrztu — a więc „drugi chrzest", jak będzie 

się je często nazywać; stanie się w pew- 



nym sensie punktem docelowym, stadium, na którym większość 

mnichów może i powinno się zatrzymać, nie podejmując tej nieusta-

jącej, trudnej i samotnej wspinaczki ku Bogu, pozostającej przywilejem 

pewnych postaci wyjątkowych. 

Otworzyła się w ten sposób przed monastycyzmem możliwość 

szerszej ekspansji i rekrutacji, co w pełni potwierdza rozkwit — w 

okresie między V a VI wiekiem — nowych fundacji klasztornych, 

któremu sprzyjały coraz bardziej niepewne warunki życia cywilnego. 

Trudno chyba zaprzeczać, że ówczesny mnich był nie tylko duszą 

poszukującą Boga w modlitwie i samotności, lecz również człowiekiem 

spragnionym bezpieczeństwa i pokoju w tym coraz trudniejszym i 

wrogim mu świecie. Podobne są również motywacje, przyczyniające 

się do powstawania pierwszych wspólnot żeńskich, nawiasem mówiąc 

w warunkach wyraźnego i trwałego podporządkowania na dłuższy czas 

modelowi męskiemu. Konieczność zaproponowania i wypracowania 

precyzyjnych zasad postępowania — to znaczy reguł — była wynikiem 

także tej rzeczywistości oraz związanego z nią powstawania coraz to 

nowych wspólnot i nowych ośrodków monastycznych. Między V a VII 

stuleciem znamy co najmniej 30 tego rodzaju tekstów, stanowiących 

splot powtórzeń, adaptacji, przeróbek i nowych koncepcji, wśród 

których niełatwo się poruszać. Różnorodność ascetycznych kierunków i 

duchowych tradycji, na jakie się powołują, rozmaitość warunków, w 

których realizują się poszczególne fundacje klasztorne, nie powinny 

jednak przesłonić nam pewnych zasadniczych aspektów, stanowiących 

zdecydowany wspólny rdzeń. Istniała bowiem tendencja do 

przekształcenia klasztoru w odrębny, samowystarczalny świat, 

doskonale uregulowany we wszystkich funkcjach — ośrodek modlitwy, 

pracy, a także, co trzeba podkreślić, kultury. 

Należy jednak unikać w tym względzie zarówno przesady, jak i 

uogólnień. Ambitny program dawnego czcigodnego ministra goc-kiego 

królestwa w Italii, Kasjodora, stworzenia we wspólnocie klasztornej w 

Vivarium również ośrodka zachowania i przekazywania kultury 

klasycznej, choćby ograniczonego jedynie do jej odzyskania i 

integracji w ramach tradycji chrześcijańskiej, nie oparł się procesowi 

rozkładu i upadku cywilnych struktur w następstwie 



najazdu Longobardów. Zresztą projekt benedyktyński nie przewidywał, 

przynajmniej początkowo, niczego podobnego i jedynie częścio-wo 

mogło być to realizowane przez przyszłą kulturę monastyczną. Jednak 

już sam fakt, że reguły powszechnie nakładały na mnichów obowiązek 

nauczenia się czytania (przynajmniej do pięćdziesięciu lat, precyzuje w 

sposób znamienny Reguła Magistri, dając równocześnie do 

zrozumienia, że wybieranie klasztornego stylu życia dotyczyło również 

zaawansowanych wiekiem analfabetów), stawia klasztory powyżej 

ogólnie panującego poziomu wykształcenia. Obowiązek ten był ściśle 

związany z życiem religijnym mnicha — reguły zachodniej tradycji 

przeznaczają na ogół od dwóch do trzech godzin na lekturę — i był 

niezbędnym warunkiem meditatio, to znaczy głośnego powtarzania 

wyuczonych na pamięć ustępów biblijnych. Klasztor musiał więc być 

wyposażony w niezbędne ku temu narzędzia — bibliotekę, szkołę, 

scriptorium, co czyniło go w naturalny •sposób miejscem 

ekskluzywnym i kulturalnie uprzywilejowanym. 

Klasztor przedstawiał się więc coraz bardziej jako wyspa na tle 

społeczeństwa, które wolał ignorować, poza wąską sferą, w jakiej 

społeczeństwo to niezbędne było do zaspokojenia duchowych i ma-

terialnych potrzeb mnichów. Brał się stąd obowiązek gościnności oraz 

zorganizowana pomoc dla biednych, a przede wszystkim posiadanie 

mniej lub bardziej rozległych dóbr, by zabezpieczyć codzienny byt i 

zaspokoić potrzeby braci. Jeszcze u Grzegorza z Tours Św. Lupicyn 

przyjmował od króla Burgundów, Chilperyka, tylko owoce ziemi, 

przekonany, że mnisi nie powinni posiadać na własność pól i winnic. 

Natomiast różne inne, mniej więcej współczesne mu reguły życia 

monastycznego ograniczały się na ogół do zalecania, by mnich wyrzekł 

się wszelkiej osobistej własności, co nie oznaczało wykluczenia 

własności wspólnej. 

Rozkwit ośrodków klasztornych zatem i rozkwit reguł mona-

stycznych przypisywano czasami jakiemuś czcigodnemu starożytnemu 

Ojcu — jak reguła Makarego, w rzeczywistości dzieło Porkariusza, 

opata Lerins u schyłku V wieku, czasami zaś powoływano się na jakieś 

nieznane, nie mniej godne szacunku autorytety, jak w przypadku 

Reguła ąuatuor Patrum lub Reguła Magistri. Z około połowy VI wieku 

datuje się Reguła S. Benedicti — tekst, 



który w przeciągu kilku stuleci, dzięki systematycznemu poparciu ze 

strony Rzymu i inicjatywie Karolingów, stanie się dokumentem 

normatywnym znacznej większości domów klasztornych na Zachodzie. 

Przyczyny jego sukcesu wszakże tkwią również i w zdolności 

syntetycznego uporządkowania całości życia klasztornego według 

dobrze sprecyzowanych reguł, przy zachowaniu bardzo zrównowa-

żonych zasad postępowania i przyznaniu opatowi szerokiej władzy 

decyzyjnej, licząc się z różnorodnością charakterów ludzkich i spe-

cyfiką miejsc. Vita S. Benedicti, wprowadzona do II księgi Dialogów 

Grzegorza Wielkiego, przyczyniła się jeszcze do rozpowszechnienia 

reguły, umożliwiając związanie jej z konkretnym doświadczeniem, 

człowiekiem i środowiskiem. 

Należy wreszcie zwrócić uwagę na jeszcze jeden aspekt opowieści 

Kasjana, gdyż był on świadectwem postawy, która stanowiła punkt 

centralny — systematycznie powracający i kwestionowany — 

przeżycia monastycznego, tak jak się ono konkretyzowało w stuleciach 

następnych. Chodzi mianowicie o wyłączne skupienie się tych 

pierwszych „mnichów" na problemie własnej doskonałości i własnego 

zbawienia. Wyraźnie podkreślono to w toku Kasjanowej opowieści. 

Upadek i korupcja w Kościele Jerozolimskim wywołują jako jedyną 

reakcję ucieczkę; jedynym problemem, zajmującym tych pierwszych 

„mnichów", jest troska o zachowanie nieskalanej dawnej dyscypliny i 

uchronienie się przed skażeniem. W innym miejscu Kasjan nazwie 

„diabelskim złudzeniem" pragnienie nawracania innych, które skłania 

do opuszczenia klasztoru; najważniejsza jest własna „poprawność", 

niemożliwa do zrealizowania wśród trosk życia codziennego i 

światowych zajęć, z którymi wiąże się dzieło nawracania i prowadzenia 

innych. 

Punkt widzenia Kasjana i jego rygorystycznie konsekwentne 

rozumowanie są silnie przeniknięte — za pośrednictwem Orygene-sa i 

Ewagriusza — wpływami neoplatońskimi. Nie można narażać na 

szwank oferowanego przez klasztor zbliżenia się do Boga, jeśli się 

myśli o korzyściach i osiągnięciach mniejszej wagi, gdyż dotyczą one 

zawsze istot ludzkich. Chodziło tu nie tylko o doktrynę eklezjolo-

giczną, która możliwość osiągnięcia doskonałości chrześcijańskiej 

ograniczyła do wyboru powołania monastycznego, lecz również 



<> pewną etykę i antropologię, ponieważ w tej perspektywie warunki 

tycia poszczególnych ludzi nieuchronnie tworzyły nienaruszalną i 

niezmienną hierarchię moralności i zasług. I ci, żyjący na niższych 

szczeblach pozycji społecznej, nie zasługiwali w gruncie rzeczy na 

troskę i zainteresowanie ze strony tych, co wznieśli się na wyższy 

poziom. Czy w tej tak arystokratycznej i elitarnej koncepcji docho-

dzi ły  do głosu również świadomość istniejącej rzeczywistości, trud-

ności chrystianizacji i rosnącego kryzysu, który dotykał instytucje 

cywilne i kościelne? Wydaje się to możliwe, a nawet prawdopodobne. 

Działo się to jednak kosztem odizolowania się czy raczej zamknięcia 

przed ludźmi i problemami swoich czasów i prowadziło do 

proklamowania wyższości stanu łaski, wyższości, będącej sztywnym 

przekonaniem o prymacie własnego statusu. 

Te wytyczne Kasjana odnosiły się do rzeczywistości znajdującej się 

ciągle jeszcze w fazie powolnego i niepewnego tworzenia się i miały na 

celu wesprzeć i umocnić świadomość pewnego stylu życia, który ciągle 

jeszcze był niejednolity, w zależności od różnych kierujących nim 

motywacji i pobudek. Stając się częścią integralną monastycznej 

ideologii pełnego średniowiecza — a chodzi tu już o monastycyzm o 

solidnych podstawach i cieszący się niekwestionowanym uznaniem 

społecznym w porównaniu z pierwszymi nieśmiałymi krokami — 

stworzą okazję i staną się środkiem do pełnej poczucia wyższości 

rewindykacji hegemonii społecznej ze strony mnichów, lecz również 

źródłem pełnego sprzeczności i rozdartego stosunku do społeczeństwa i 

do historii. 

Nie był to oczywiście jedyny aspekt spuścizny dojrzewających w 

epoce późnoantycznej doświadczeń religijnych, których zachodni 

monastycyzm był spadkobiercą. Również między IV a V wiekiem, gdy 

rodziły się pierwsze burzliwe eksperymenty anachoreckie i gdy 

pojawiały się pierwsze, szeroko propagowane „modele" monastycznych 

biografii (pierwsza wśród nich Vita S. Antonii Atanazego), zarysowuje 

się związek między postacią mnicha, jego indywidualną „świętością" a 

posiadaniem charyzmatycznej i nadprzyrodzonej siły; związek o 

zasadniczym znaczeniu dla średniowiecznej religii i stosunku między 

klasztorem a społeczeństwem. Formy kultu — pobożności, 

oczekiwania i nadzieje, skoncentrowane wokół grobów 



i sanktuariów męczenników, a także wyznawców wiary, rozszerzają się 

na coraz większe kręgi, obejmując nowych i niedawnych świadków 

oraz „przyjaciół Boga", nowych i odmiennych „atletów wiary". 

Proces rozpowszechniania i rozszerzania się kultu świętych nie 

dotyczył, jak wiadomo, tylko anachoretów i mnichów, ponieważ objął i 

wchłonął również inne postacie, głównie ze świata kościelnego — 

przede wszystkim biskupów — uważane w różnym stopniu za osoby 

charyzmatyczne i czyniące dobro za życia; ze względu na szeroko 

uznawaną świętość zachowywały i pomnażały swą moc również i po 

śmierci. Jednak ze względu na specyfikę monastycznej rzeczywistości, 

ze względu na złożone przyczyny i pobudki, które uczyniły z niej 

wszechobecny żywioł swoich czasów, proces ten doznał radykalnego 

zwrotu. Ze zjawiska religijno-społecznego, które ogniskowało się 

wokół postaci i doświadczeń definitywnie minionych, należących do 

mniej lub bardziej odległej przeszłości i tylko za pośrednictwem 

„relikwii", miejsc i kultowej pamięci nawiązujących łączność ze 

społeczeństwem i obiecujących dobroczynne interwencje, proces ten 

rozszerzył się na osoby i rzeczywistość, która przedłużała, by tak 

powiedzieć, ich fizyczną obecność w teraźniejszości. Działo się to nie 

tylko za pośrednictwem grup uczniów i wspólnot przechowujących 

wspomnienie świętych mistrzów, lecz i poprzez tychże samych 

żyjących ludzi, którzy, dzięki wybraniu drogi życiowej tak odmiennej 

od egzystencji zwykłych ludzi, byli postrzegani i jawili się w całej swej 

zbawczej i odnawiającej sile. 

W procesie kształtowania się kultu świętych to splątanie tematów, 

motywów i koncepcji o odmiennym pochodzeniu i korzeniach, było 

szczególnie złożone — dzieje świętości i jej kultu rozgrywały się na 

różnych poziomach, choć związane z nią sytuacje i oczekiwania miały 

jednolity, wspólny rdzeń. Jednak niezbędne dla zrozumienia warunków 

kształtowania się średniowiecznej ideologii monastycznej zjawiskiem 

było ustalanie się szczególnego — jeśli nie ekskluzywnego, to na 

pewno uprzywilejowanego — stosunku między życiem klasztornym a 

świętością. Jeśli święty był człowiekiem, wyróżniającym się dzięki 

pełni wiary, doskonałości własnego życia chrześcijańskiego, dzięki 

mnogości łask i mocy, jakimi Bóg go obdarzył, to lektura i 

interpretacja życia monastycznego — jedynej 



autentycznej i prawdziwie pełnej formy życia chrześcijańskiego — daje 

do zrozumienia, że to jedynie w jego ramach przejawy świętości mogą 

być jeszcze obecne i aktualne wśród ludzi. 

Trwanie antycznych kultów, miejsc w różny sposób uświęconych 

przez groby, znaki, symbole i przedmioty charyzmatyczne, splata się i 

wzbogaca o nowe miejsca i kulty i przedłuża swe trwanie w rzeczy-

wistości istniejących klasztorów, które nie tylko przechowują grób, 

„relikwie" i pamięć o własnych świętych fundatorach, lecz jedno-

cześnie same stają się ośrodkami życia pełnego świętości. Dla tych, co 

wchodzili z nimi w kontakt i nawiązywali z nimi stosunki, stają się 

źródłem łask, korzyści duchowych, nadziei na ulżenie cierpieniom i na 

zbawienie. Dialogi Grzegorza Wielkiego są w znacznej mierze 

wyłożeniem tych signa i uirtutes ascetów, założycieli wspólnot 

monastycznych i mnichów — w nich objawiała się interweniująca moc 

Boża w dziejach, a tego rodzaju znaki dawały świadectwo świętości i 

doskonałości życia tych jednostek ku zbudowaniu innych. Klasztory 

stawały się miejscami godnymi czci, groźnymi dla profanatorów, a 

stanowiącymi gwarancję modlitw i łask dla dobroczyńców. Dawne 

wezwanie Św. Pawła do służenia pomocą materialną jerozolimskim 

wspólnotom „świętych" (Rz 15, 25-27) przemienia się w bardziej 

aktualne zaangażowanie we wspieranie wspólnot klasztornych przez 

oferty i nadania dóbr jako środki uczestniczenia w pewnej mierze w 

będących ich udziałem łaskach i korzystania z zasług. Kształtuje się w 

ten sposób, dzięki takiemu pośrednictwu, które czyni z klasztoru 

ośrodek modlitwy i ascezy, rodzaj miejsca kompensującego modlitwy i 

pokuty, jakich nie są w stanie odprawiać zwykli ludzie. 

Uprzywilejowany związek między władcami i możnymi a fundacjami 

klasztornymi stanie się czynnikiem decydującym dla ekspansji 

zachodniego monastycyzmu. 

Ten religijny i zbawienny aspekt wspiera i uzasadnia w gruncie 

rzeczy wyjątkowe powodzenie fundacji monastycznych wśród królów i 

możnych (potentes) barbarzyńskiej Europy VI-VII wieku. Niemniej 

cele i motywacje, które przyświecały takim inicjatywom, były 

pogmatwane i złożone nie tylko w oczach niektórych bystrzejszych, 

współczesnych im świadków, lecz prawdopodobnie również w 

kalkulacjach ich bohaterów. W Historia Ecclesiastica gentis Ang- 



lorum Beda wskazuje jako na konsekwencję, a zarazem i świadectwo 

nadejścia czasów pokoju na fakt, że liczni możni, wraz z ludźmi 

wszelkiej kondycji, złożywszy broń, poddawali siebie i swe dzieci 

dyscyplinie monastycznej. „Przyszłość pokaże, jakie będą tego skutki". 

Tymi dość enigmatycznymi słowami zakończył on faktycznie swą 

długą opowieść, wydźwięk jej jednak pozostaje wyraźnie opty-

mistyczny w ogólnej perspektywie zapanowania na ziemi wiary 

chrześcijańskiej i szczęśliwości Królestwa Chrystusowego. Jednakże w 

tym samym czasie, w długim liście do arcybiskupa Yorku, Ekberta, 

Beda wyraża pozornie całkowicie odmienną ocenę rzeczywistości i 

skutków tej monastycznej ekspansji. Była to, jego zdaniem, wielka 

spekulacja, której sprzyjali poprzedni królowie i biskupi. Pod 

pretekstem zakładania klasztorów możni uzyskali od korony rozległe 

ziemie. Następnie zarządzali nimi i samowładnie przekształcali w 

dziedziczne włości, włącznie z klasztorami, zapełnionymi ludźmi w 

sposób bezkrytyczny, a więc ludźmi, których poziom był bardzo niski. 

Beda zaproponuje środki zaradcze, przypominając między innymi 

ciążący na biskupach obowiązek kontrolowania życia klasztorów; 

sprawa ta wówczas wydawała się jeszcze zupełnie naturalna i 

oczywista (gdyby nie dochodziło do ingerencji ze strony możnych), i 

dopiero później stanie się ona bardzo drażliwym problemem dla 

wewnętrznej równowagi instytucji kościelnej. Jednakże godna 

podkreślenia jest przede wszystkim przenikliwość, z jaką Beda 

analizuje ogólny proces rozszerzania się angielskiego monastycyzmu, 

wspierany konkretnym interesem polityczno-społecznym. Poddaje on 

jednak krytyce tylko pewne wynaturzone skutki tego mechanizmu, jego 

zdaniem wymagające podjęcia pewnych odpowiednich środków 

zaradczych. Pozorna sprzeczność z Historią da się zrozumieć, jeśli 

weźmie się pod uwagę różne intencje przyświecające obu dziełom; 

pierwsze, dotyczące działania zamierzonego w krótkim czasie, drugie 

zaś, przedstawiające optymistyczną całościowo wizję przyszłości 

(Vinay). Tego rodzaju rozbieżność sądów będzie zwiastunem postawy, 

jaka przez długi czas będzie cechować kulturę monastyczną. Zostawszy 

mnichem w siódmym roku życia, szeroko partycypując we wszystkich 

korzyściach religijnych, kulturowych i społecznych oferowanych 



przez klasztor i których większość ludzi była pozbawiona, Beda nie 

widział i nie mógł widzieć, że właśnie te cechy klasztornych fundacji 

prowadzą do wypaczeń, których rezultaty sam piętnuje. Z naciskiem 

pochwala wybór ubóstwa przez mnichów, lecz wydaje się, że nie 

dostrzega rzeczywistego, a chciałoby się powiedzieć, pierwotnego 

stanu rzeczy, czyniącego z klasztoru w tym kontekście historycznym 

uprzywilejowany ośrodek bogactwa i władzy. 

Mówić o kulturze intencjonalnej byłoby może przesadą. Pozostaje 

jednak faktem, że ocena samych działań zmienia się w zależności od 

przyświecającego im celu, a w perspektywie monastycznej kryterium 

tej oceny jest szacunek okazywany „mężom Bożym". Nie chodzi tu o 

tchnący łatwizną historiograficzny moralizm, lecz o zrozumienie 

procesów logicznych i strukturalnych, które wytworzyły i tłumaczą 

tego rodzaju paradoksalną sytuację, jaka uczyniła z klasztoru prywatną 

posiadłość świeckich możnych. W Kurze słusznie wskazywał — by 

wyjaśnić rosnące poparcie dla ekspansji monastycznej ze strony książąt 

i królów longobardzkich po ich przejściu na katolicyzm w ciągu VII 

stulecia — na złożony splot czynników polityczno-ekonomicznych, 

które ułatwiły tę sytuację, znajdując jednak w „uniwersalnym 

charakterze" religii swoich czasów element unifikacyjny. Możliwość 

nadania konkretnemu terytorium za pośrednictwem fundacji 

klasztornych mniej prowizorycznej organizacji ekonomicznej i 

administracyjnej łączyła się z korzyściami duchowymi, jakie w ten 

sposób królowie i możni mieli nadzieję uzyskać. 

Był to mechanizm działający, choć w różnych czasach, w całej 

barbarzyńskiej Europie. „Misje" mnichów iryjskich i anglosaskich, 

którzy między końcem VI a VIII wiekiem zalali kontynent, znalazły 

silne lokalne poparcie ze strony władców — przede wszystkim fran-

kijskich — oraz Rzymu. Od Kolumbana do Bonifacego, w okresie 

niewiele przekraczającym półtora stulecia, nastąpił niezwykły wzrost 

liczby klasztorów. Luxeuil (590 r.), Bobbio (613 r.), Saint--Denis (650 

r.), Jumieges (654 r.), San Vincenzo al Volturno (703--708 r.), 

Reichenau (724 r.), Fulda (741 r.), Sankt Gallen (750 r.), by wymienić 

tylko najsławniejsze z nich, nie zapominając przy tym, że klasztory 

liczą się już na setki. 



Ta pierwsza fala rozwoju monastycyzmu osiągnęła punkt szczy-

towy za panowania Karolingów. Za Karola Wielkiego i następców 

zakładanie i posiadanie klasztorów stało się prerogatywą przede 

wszystkim królewską. W wielkich opactwach królewskich lub cesar-

skich zastępy mnichów modliły się za władców i zapewniały ich dzia-

łaniom niebieską protekcję. Troska o zagwarantowanie własnemu 

panowaniu pewnych podstaw kultury wzmocniła dodatkowo fundacje 

monastyczne; dążenie zaś do nadania im solidniejszej i jednolitej 

dyscypliny upowszechniło przyjęcie reguły Św. Benedykta. Stanowiło 

to ostatni wielki wkład wczesnego średniowiecza do przyszłego 

rozkwitu wspólnot zakonnych. Zachodni monastycyzm stał się w epoce 

karolińskiej monastycyzmem w znacznej mierze benedyktyńskim, 

kierującym się — mimo różnorodności zastosowań i interpretacji — 

pewną ściśle określoną logiką organizacyjną i osadniczą. 

Głównym bohaterem akcji organizowania i ujednolicania życia 

klasztornego był Benedykt z Aniany, który już jako dorosły człowiek 

wstąpił do klasztoru w Sainte-Seine pod Dijon po latach służby na 

dworze i w wojsku Karola Wielkiego. Z powodu tego przedsięwzięcia 

został nazwany, nie bez pewnej przesady, drugim założycielem 

zachodniego monastycyzmu. W sytuacji bardzo jeszcze płynnej i 

zróżnicowanej ustanawia, precyzuje, organizuje, uzupełnia i wylicza z 

wielką dokładnością rytuały dnia i wprowadza pewną jednolitość 

(Leclerca). Stałym zamierzeniem Benedykta, jak napisał jego uczeń i 

biograf, Szmaragd Ardon, było stworzenie w obrębie wspólnoty 

profesyjnej jednolitej organizacji życia codziennego (consuetu-do), 

przy zachowaniu tej samej, wspólnej reguły. Jego sukces byłby 

wszakże nie do pomyślenia bez politycznego poparcia i znacznej 

pomocy finansowej, którą przede wszystkim Karol Wielki i Ludwik 

Pobożny okazali fundacjom klasztornym; bez tej iussio imperialis, 

która narzuciła klasztorom Francji i Niemiec przyjęcie norm przed-

stawionych przez Benedykta na synodzie w Akwizgranie w 817 roku 

(Schmitz). 

Powstają wówczas prawdziwe „święte miasta", gdyż wokół 

klasztoru rozwijają się obszerne skupiska typu miejskiego, zorgani-

zowane w dzielnice i bronione przez własne niewielkie oddziały woj- 



nka (milites). Saint-Riąuer w Ponthieu, którego budowa została za-

kończona w 788 roku, skupiało w swym trójkątnym claustrum, 

wytyczonym przez trzy wielkie kościoły, co najmniej 300 mnichów; 

wokół klasztoru zaś rozwinęło się przedmieście liczące około 7000 

mieszkańców, zorganizowanych w różne vici zależnie od zawodu i 

związanych z nim świadczeń w stosunku do klasztoru. Obok uicus 

militum, skupiającego około setki osób, istniał uicus kowali, tkaczy, 

wyprawców skór, szewców, rymarzy, piekarzy, karczmarzy, kupców, 

uprawiających winnice, a nie zabrakło również seruientes per omnia, 

robotników do różnych robót (Hubert). 

Niewątpliwie nie był to odizolowany przypadek. Pewne liczby przez 

swój sam dosadny charakter poświadczają wyraźnie tę wyjątkową 

ekspansję: Lorsch miało 1200 milites do obrony; Anzelm, w ciągu 

wieloletniego pełnienia funkcji opata w Nonantoli, zgromadził wokół 

siebie ponad 1000 mnichów; Lobbes sprawowało jurysdykcję nad 72 

parafiami. Same uroczyste formuły, które, przywołując pełne prestiżu 

wzory — altera Roma, altera Aegyptus — pragnęły określić tę nową 

rzeczywistość klasztorną, są świadectwem wielkiego znaczenia, jakiego 

nabrały wówczas niektóre opactwa. 

Ten wspaniały rozwój wkrótce zostanie przerwany. W wyniku tych 

samych motywacji i przyczyn, które do tego rozkwitu doprowadziły, 

zarysowała się jednak bardzo wyraźnie, w szczytowej chwili rozwoju, 

zmiana związana z silnym rytualizmem wprowadzonym przez 

Benedykta z Aniany; okaże się ona zasadnicza dla samej istoty 

powołania monastycznego. Klasztor nie przestaje być miejscem ascezy 

i indywidualnej pokuty, ucieczki i ochrony przed okrutnymi 

zwyczajami zmilitaryzowanego społeczeństwa, lecz staje się przede 

wszystkim miejscem wspólnej i publicznej modlitwy, potrzebnej 

ludziom i społeczeństwu do przetrwania. Ta prawdziwa twierdza 

modlitwy spełniała więc obecnie funkcję uznawaną za fundamentalną 

dla społecznego dobra: czcić Boga, uzyskiwać Jego łaski i Jego 

przychylność, zwalczać nieustannie obecnego wśród ludzi „odwiecz-

nego wroga". 

Kryzys, który dotknął karolińską konstrukcję polityczną, oraz 

zniszczenia dokonane przez Saracenów, Węgrów i Normanów — 



również wśród klasztorów — naruszyły i załamały w wielu wypadkach 

ciągłość fundacji i zmusiły przyszłe pokolenia do zaczynania od 

początku, przy ogólnym stanie spustoszenia i ruiny. Nie przerwało to 

jednak ciągłości tradycji i intencji, sprzyjających i przyświecających 

zakładaniu klasztorów. W powolnym dziele odbudowy władzy od 

podstaw, które między X a XI wiekiem zmieniło oblicze Europy, 

fundowane zarówno przez biskupów, jak i przez możnych czy królów 

klasztory zajmują miejsce decydujące, zwiększając jeszcze słabość 

struktur cywilnych. W warunkach nikłej władzy centralnej, upadku 

ogólnej roli biskupów, uwikłanych w walki lokalnego możnowładztwa, 

do którego sami należeli, upadku lub ruiny szkół katedralnych, 

stanowiących jeden z najwspanialszych owoców reformy karolińskiej, 

klasztor oferował fascynujący model alternatywny w stosunku do 

panującego powszechnie bałaganu i zachował mimo wszystko zdolność 

kulturalnego rozwoju oraz administracyjnego i gospodarczego 

zorganizowania podległego mu terytorium. Uczyniło to z klasztoru 

uprzywilejowany punkt wyjścia dla powolnej poprawy. Jednakże 

powstały w jej wyniku monastycyzm stanie się monastycyzmem 

nowym, nie tylko bardziej zorganizowanym i spójnym, ale i 

cechującym się nową postawą egzystencjalną, świadomością własnej 

wartości, poczuciem hegemonii i zdolnością działania, głęboko 

różniącym się od tego monastycyzmu, którego w dużej mierze był 

spadkobiercą. 

AUREA SAECULA 

Poczynając od X wieku, zaznacza się zjawisko ożywienia mona-

stycznego — zarówno nowych fundacji, jak i odbudowy starych — 

najpierw bardzo powoli, następnie coraz szybciej, według ustalonego 

już schematu. Przede wszystkim królowie i feudałowie — a nie brak 

również przykładów inicjatywy lub poparcia ze strony biskupów i 

papieży — stawiają na klasztory jako na ośrodki życia religijnego i 

modlitwy, gospodarki rolnej, a także ekspansji i politycznej dominacji 

na danym terytorium. Podejmując i kontynuując na własną rękę dzieło 

zakładania klasztorów, co w epoce karolińskiej stało się prerogatywą 

królewską, władcy wielkich księstw terytorialnych, jakie utworzyły się 

na rumach dawnego Cesarstwa, dają wyraz wy- 



sokości swej rangi, potędze i uzyskanej autonomii. Jednak ta sama 

złożona funkcja klasztornych fundacji — w splocie nakładających się 

na siebie i stojących ze sobą w konflikcie poszczególnych władz i 

kompetencji, w poszukiwaniu nowych przestrzeni i środków 

potwierdzenia własnej pozycji — rodzi również sytuacje i postawy 

krańcowo przeciwne, w których klasztory i dobra klasztorne padają 

ofiarą ataków, rabunków i zniszczeń ze strony panów feudalnych, 

biskupów i milites. 

Było to zjawisko wahadłowe, wynikające ze splotu różnych inte-

resów, jakie ogniskowały się wokół klasztorów, a także z braku silnej 

władzy centralnej, co stwarzało nieustanny klimat napięć i konfliktów. 

O tym szczegółowo donoszą klasztorne kroniki i biografie co najmniej 

przez dwa stulecia. Również ogólna tendencja jest niezaprzeczalnym 

wskaźnikiem wzrostu w długim trwaniu nie zawsze wolnym od 

przeciwieństw, lecz wiodącym zarazem do znajdowania nowych, w 

porównaniu z przeszłością, rozwiązań. Rodzi się powoli świadomość 

stopniowego upadku dyscypliny monastycznej, wynikającego z 

podporządkowania klasztorów miejscowej władzy i interesom. Są to te 

same interesy, dzięki którym często w ogóle istnieje, lecz to one 

zagrażają jego autonomii i zgodnemu z regułą życiu. Dlatego 

stopniowo dojrzewa świadomość potrzeby reform, w duchu po-

twierdzenia pierwotnej i konstytucyjnej wyższości monastycyzmu przy 

jednoczesnych żądaniach całkowitego uniezależnienia klasztorów od 

społeczno-politycznego środowiska, w którym się znajdowały. Dwoma 

wielkimi punktami odniesienia „wolności monastycznej" stają się w ten 

sposób władza królewska lub cesarska z jednej strony, w czym 

nawiązuje się do tradycji karolińskiej, oraz władza papieska z drugiej. 

Chodzi tu jednak o władze, przeżywające w ciągu X wieku fazę 

silnego osłabienia i głębokiego kryzysu; z tego punktu widzenia 

szczególne powoływanie się na nie pierwszych ośrodków zreformo-

wanego monastycyzmu nie pozostało bez wpływu na proces stopnio-

wego wzmacniania tych władz. Pierwsze wyraźne teorie o Kościele, 

jako o jednej wielkiej diecezji Rzymu, wyszły właśnie z kręgu mni-

chów kluniackich. 



Jednak ten „nowy" monastycyzm nie poprzestawał na tym. Ko-

nieczność bronienia się przed ingerencją i ambicjami lokalnych 

możnych rodziła tendencje jednoczenia się i łączenia w większe grupy. 

Klasztory powoli przestają być samoistnymi ośrodkami, podpo-

rządkowanymi władzy poszczególnych biskupów i w różny sposób 

uzależnionymi od feudalnych możnych zarówno świeckich, jak i 

duchownych. Poszczególne klasztory łączą się wokół jednego głów-

nego ośrodka, tworząc wielkie kongregacje, które dążą do uzyskania od 

Rzymu wyjęcia spod władzy lokalnego biskupa. Rodzi się w ten 

sposób monastyczny ruch centralizacyjny — kongregacja przyciąga 

nowe klasztory, a jej rozrost zwraca na nią uwagę i zainteresowanie 

społeczne i przydaje znaczenia w życiu politycznym i religijnym. 

Dobrze znany jest przykład Cluny, założonego w 910 roku przez 

opata Brunona przy poparciu księcia Wilhelma z Akwitanii. Opactwo 

to w ciągu niecałego stulecia stanie się ordo, ecclesia cluniacen-sis, 

obejmując setki klasztorów na całym Zachodzie, od Anglii po Włochy i 

między XI a XII stuleciem będzie najważniejszą i najbardziej 

miarodajną kongregacją religijną chrześcijaństwa. Nie był to jednak 

przypadek odosobniony: od Św. Wiktora w Marsylii do Val-lombrosa, 

od Saint-Benigne w Dijon do Hirsau i Górze, od Camaldo-li do 

Citeaux, długie stulecia ekspansji monastycznej są świadkami 

mnożenia się silnych kongregacji, zgrupowanych wokół jednego 

większego ośrodka, który wywiera wpływ i narzuca zwyczaje nawet 

bardzo odległym rejonom. 

Ta masowa obecność ma głęboki wpływ na społeczność kościelną i 

cywilną, nie tylko oferując własne modele i postawy, lecz również 

liczniej zasilając swoimi ludźmi szeregi hierarchii kościelnej. Na 

sześciu papieży, którzy panowali w ciągu decydującego w walce o 

reformę pięćdziesięciolecia, od Grzegorza VII do Kaliksta II, jedynie 

ten ostatni nie może poszczycić się monastycznym pochodzeniem. 

Episcopari monachos nostros nec novum nec admirabile nobis est, 

zauważa nie bez pewnej dumy Piotr Czcigodny, broniąc wyboru w 

1138 roku mnicha kluniackiego na biskupa Langres przed krytykami ze 

strony Bernarda z Clairvaux. Do tego dołącza potężny wysiłek w 

dziedzinie kultury, mający na celu objęcie i zorganizowanie według 

własnych wzorów całości wspólnotowego życia. Spuścizna 



patrystyczna i wczesnośredniowieczna jest ponownie czytana i 

interpretowana w kategoriach klasztornej hegemonii. Teologia, 

kosmologia, antropologia, etyka i prawo są przekształcane tak, by 

uzasadnić wyższość mnichów w ramach sztywnych układów spo-

łecznych, które dzieliły i porządkowały społeczeństwo. Wrogiemu i 

godnemu pogardy „światu", nieracjonalnej historii tworzącej jeden ciąg 

gwałtów, nędzy i nieszczęść, przeciwstawia się klasztorną cytadelę, 

jedyną naprawdę zdolną nadać temu światu i historii jakiś sens i 

perspektywy na przyszłość, ponieważ stanowi jedyną pełną odpowiedź 

na Chrystusowe wezwanie i zmierza ku osiągnięciu eschatologicznego, 

nadziemskiego celu. 

Hierarchiczny schemat trzech ordines, na które dzieli się społe-

czeństwo — ludzie modlitwy (oratores), ludzie oręża (bellałores), 

ludzie pracy w polu (laboratores) — wypracowany przez kulturę 

kościelną tradycji karolińskiej, zostaje przerobiony w środowisku 

klasztornym i dopasowany do hierarchii zasług, stawiając na jej 

szczycie mnichów. „Chrześcijanie obu płci dobrze wiedzą, że istnieją 

trzy ordines, to znaczy trzy stany. Pierwszym jest stan ludzi świeckich, 

drugim stan duchownych, trzecim stan mnichów. Choć żaden z nich nie 

jest wolny od grzechu, pierwszy jest dobry, drugi — lepszy, a trzeci — 

najdoskonalszy" (PL, 139, c. 463). W taki oto sposób, nawiązując do 

przypowieści Chrystusowej o siewcy i różnej wydajności ziarna (Mt. 

13, 8), Abbon z Fleury, opat w Saint-Benoit-sur--Loire z końca X 

wieku, wyraża myśl o różnym i dokładnie określonym wynagrodzeniu, 

jakie czeka chrześcijan w przyszłym życiu w zależności od ich statusu: 

mnisi dostaną sto, duchowni — sześćdziesiąt, a ludzie świeccy — 

trzydzieści. 

Były to stare i różnie wykorzystywane teorie i podziały, przejęte 

teraz przez kulturę monastyczną, opowiadającą się obecnie wyłącznie 

za taką interpretacją skali wartości. Nie chodzi tu tylko o poważne 

niedocenianie rzeczywistości świeckiej, o prawdziwą pogardę dla 

wszelkiego zaangażowania, które nie miałoby klasztoru za swą pier-

wotną i decydującą siedzibę; o zdecydowane uprzywilejowania ducha 

nad materią, duszy nad ciałem, a więc o tendencyjnie negatywną ocenę 

wszelkiej kondycji ludzkiej, która nie miała czystości, a przynajmniej 

celibatu, za pierwszorzędną zasadę. Nie przypad- 



kiem zresztą — co odzwierciedla postawy i przekonania, odsyłając do 

tajników psychologii — kobieta, w żywotach i kronikach mona-

stycznych, jeśli nie jest kochającą i jasnowidzącą matką jakiegoś 

świętego lub jeśli nie jest mniszką, pokazana jest najczęściej jako 

postać przewrotna i okrutna, istota nieustannie ulegająca zmysłom i 

niepohamowanym uczuciom, skazana na sprowadzanie na złą drogę 

mężczyzn, uwodząc i wabiąc rozkoszami ciała. Ludzie, społeczeństwo i 

historia są analizowani i rozpatrywani wyłącznie z perspektywy 

przyszłych losów niebieskich; życie ziemskie jest pojmowane i 

przedstawiane według sztywnego hierarchicznego schematu, 

uznawanego za właściwy niebu. Jednak przepaść między niebem a 

ziemią byłaby nie do przebycia, gdyby nie ten przedsionek raju, jakim 

dla ludzi staje się w toku dziejów klasztor; zarówno dla tych, którzy do 

niego wstępują, pozwalając im poznać już w ziemskiej egzystencji 

słodycze przyszłego życia, jak i dla pozostających poza klasztorem, 

dając im — dzięki szczególnym stosunkom, jakie mogli nawiązać z 

tymi, co zaznali łaski i zasługi wybrania powołania monastycznego — 

mimo wszystko nadzieję na przyszłe zbawienie. Klasztor jest 

uprzywilejowanym miejscem, gdzie spotykają się ze sobą życie 

ziemskie i życie błogosławione niemalże bez żadnej między nimi 

granicy, zapewniając jego mieszkańcom przejście z jednego do 

drugiego, ponieważ gdzie indziej jest to trudne i niepewne. 

Jednocześnie stanowi także miejsce, gdzie modlitwy jego mieszkańców 

mogą zapewnić wsparcie i pomoc tym, którzy, choć żyją w świecie 

spraw świeckich, zasłużyli na nie swoimi uczynkami. 

Granice te w gruncie rzeczy nie są tak wyraźne. Jak koncentryczne 

kręgi gromadzą się wokół klasztoru, o niejednolitym statusie i na 

różnych poziomach, wszyscy ci, którzy w rozmaity sposób utrzymują z 

nim związki i pozostają w kontakcie. Dla ludzi o niskiej pozycji 

społecznej lub znajdujących się w trudnościach z powodu niepewności 

bytu i utrzymania, jeśli nie ograniczają się do mniej lub bardziej 

okazjonalnego proszenia o wsparcie czy azyl, jedyną drogą pozostaje 

„oddać się" klasztorowi, często oferując mu siebie samych, nędzny 

dobytek lub niewielki kawałek ziemi w zamian za opiekę, pomoc i 

modlitwę. Napływ ten, w którym widoczne motywacje 



natury przede wszystkim materialnej nie powinny przesłaniać zło-

żoności oczekiwań i wyobrażeń, jakie wiązały szerokie kręgi społe-

czeństwa z klasztorem, wywrze pewien wpływ na samą organizację 

Kongregacji monastycznej — wałlombrozjanie, cystersi — wprowa-

dając instytucję konwersów (conuersi). Terminem tym, używanym 

najczęściej w formie przymiotnika, określano pierwotnie mnicha, który 

został nim w wieku dojrzałym — przypadki te stają się coraz rzadsze w 

ciągu X i XI stulecia, gdy nasila się rekrutacja monastyczna z warstwy 

feudalnej —jako przeciwieństwo słowa nutritus, wychowanego w 

klasztorze od dzieciństwa. Nowa instytucja konwersów oznacza 

natomiast niepiśmiennych świeckich, przyjętych na mnichów, lecz nie 

dopuszczonych do chóru, wykonujących najniższe posługi, obok 

pewnego bardzo nikłego udziału w odprawianiu kultu. Jest to w gruncie 

rzeczy kategoria zastępująca dawnych serui z klasztorów kongregacji 

kluniackiej, lecz która odpowiadała jednocześnie zjawisku szerszej i 

społecznie zróżnicowanej rekrutacji do zakonów. Na zjawisko usilnego 

szukania opieki w obrębie klasztoru nakładają się nowe potrzeby 

religijne, odczuwane przez szersze warstwy społeczeństwa. Trudno dziś 

ocenić rzeczywiste rozmiary zjawisk takich, jak na przykład doniesione 

przez Bernolda z Konstancji pod koniec XI wieku przykłady całych 

rodzin, a nawet całych wsi, które pragnęły bardziej rygorystycznego 

życia religijnego i organizowały się w powiązane ze światem 

monastycznym fraternitates. Wprowadzanie pewnych nowych form 

organizacyjnych, jak i form życia, skupia i wyraża istniejące i 

rozpowszechnione głębsze tendencje. Jest to szeroki i dość niejasno 

sprecyzowany obszar ogniskujący się wokół klasztorów i nabierający 

bardziej konkretnych i precyzyjnych kształtów i cech 

charakterystycznych tylko wtedy, gdy wstępuje się na wyższe szczeble 

drabiny społecznej. Formy, w których ramach królowie i wielcy 

feudałowie nawiązują ściślejsze związki z klasztorem, i przyświecające 

im intencje są bardzo przejrzyste. Zwyczaj przywdziewania przez nich 

mniszego habitu przed zbliżającą się śmiercią pokazuje z całą siłą 

pragnienie zapewnienia sobie podwójnej gwarancji w odniesieniu do 

przyszłego pozaziemskiego życia: gwarancji zakonnego habitu i 

pogrzebu oraz gwarancji pośmiertnych modlitw mnichów. Tym samym 

pragnieniom odpo- 



wiadała praktyka nadawania klasztorom dochodów i dóbr, co polecać 

miało donatorów modlitwom mnichów: 

„Szanuj sługi Boże w słowach i uczynkach; szanuj i wspomagaj 
przede wszystkim, w ramach twoich możliwości, mnichów, sługi tego 
Kościoła, panów i naszych braci; jeśli znajdą się w potrzebie, służ im 
twoją pomocą i radą. Chętnie oddaj im dobra, które ja i mój ojciec ofia-
rowaliśmy im dla naszego zbawienia: niech je posiadają w pokoju i zgo-
dzie. Nie próbuj nigdy ich uszczuplać i nie pozwól, by za przyczyną 
twoich poddanych został im uczyniony gwałt. Jeśli postarasz się być ich 
zaufanym poplecznikiem, będą się oni bez ustanku modlić za tobą do 
Boga" (PL, 188, c. 442). 

W taki oto sposób u progu śmierci możny Ansold, pan Maule, po 

awanturniczym, pełnym wojen i podróży życiu, polecał swemu synowi 

mnichów z Saint-Evroult, przed przywdzianiem habitu, by „móc 

zakończyć życie razem z nimi i dostąpić w ten sposób obietnicy, którą 

Bóg dał swoim" (ibid.). Jest to tylko jeden z wielu podobnych 

przypadków, starannie zebranych przez kluniackiego kronikarza 

Oderyka Witalisa. Liczne dokumenty i kroniki poświadczają ten dobrze 

utrwalony i rozpowszechniony wśród ówczesnego możnowładztwa 

obyczaj. Nawiązany w ten sposób specjalny i trwały związek 

braterstwa przechodzi bez przerwy od życia do śmierci. Król Kastylii, 

Alfons, uczynił szczodre nadania dla kongregacji kluniac-kiej 

utneminem regum velprincipum swepriscis seu modernis tem-poribus ei 

comparare possimus. Lista „usług" klasztornych, które sobie w ten 

sposób zdołał zapewnić, jest imponująca; a są to usługi odprawiane 

jednocześnie na jego korzyść i w jego imieniu: pełna recytacja jednego 

psalmu (Exaudiat te Dominus) na tercję, recytacja kolekty Quaesumus, 

omnipotens Deus w czasie „ważniejszej mszy" (missa maior); w Wielki 

Czwartek trzydziestu żebraków zostanie wezwanych do umycia im nóg 

pro eo; w dzień Wielkiejnocy zaś stu ubogich zostanie nakarmionych 

przez camerariusa ciągle pro eo; codziennie ma być mu 

zarezerwowany posiłek przy klasztornym stole, quasi si nobiscum 

epulaturus sederet i utrzymywany jeden mnich dla zbawienia jego 

duszy tam in uita, quam in morte. W kościele dedykowanym świętym 

Piotrowi i Pawłowi, wzniesionym dzię- 



ki jego nadaniom, został mu przyznany jeden z głównych ołtarzy, gdzie 

codziennie odprawiana będzie msza za jego zbawienie. Tego rodząju 

„świadczenia", w których partycypowała również królowa, jego żona, 

zostaną zwielokrotnione po jego śmierci, w postaci mszy w jego 

intencji, modlitw chóralnych, licznych posiłków dla biednych, 

ofiarowaniu mnichom obfitego obiadu w rocznicę śmierci (PL, 159, c. 

945 nn.). 

Jest to niewątpliwie przypadek wyjątkowy, który w swej rozciąg-

łości znajduje niewiele sobie podobnych. Jednak rodzaj związku ist-

niejącego między mnichami a ich dobroczyńcą, który przypadek ten 

wyraźnie uwidacznia, nie był wcale wyjątkowy. Poszczególne uczynki 

spełnione na korzyść lub w imieniu Alfonsa były następnie pojedynczo 

podejmowane i naśladowane przez większych lub mniejszych możnych 

świeckich, którzy dokonywali nadań na rzecz danego klasztoru lub 

opiekowali się nim. Libri uitae, libri memoriales, nekrologi, obituarze, 

libri confraternitatum, libri sepulcrorum dają obszerne świadectwo 

tego udziału w łaskach płynących z modlitwy i miłosierdzia 

monastycznego, udziału, który łączył mnichów różnych opactw i ich 

dobroczyńców. 

Wewnętrzne życie klasztoru i jego rola nabierają w ten sposób 

wobec społeczeństwa charakteru wybitnie kultowego i asystującego; 

część klasztornego dnia, poświęcona modlitwie liturgicznej, coraz 

bardziej się poszerza w sposób szczególnie wyraźny, zwłaszcza w 

kongregacji kluniackiej. Sama rekrutacja monastyczna, odbywająca się 

już przeważnie w wieku dziecięcym, w wyniku upowszechnienia się 

zwyczaju praktykowanego we wczesnym średniowieczu, znajduje 

specyficzne religijne uzasadnienie. Ofiarowanie Bogu przez rodziców 

dziecka, często połączone, w celu zapewnienia mu wykształcenia i 

utrzymania, z przekazaniem klasztorowi pewnych dóbr, gwarantuje im 

tym samym w szczególny sposób przyjazną obecność w „świętym 

kolegium" mnichów uprzywilejowanego pośrednika w modlitwach i 

uzyskiwaniu łask. 

Poręczenie pośmiertne łączy się nierozerwalnie z konkretnymi 

korzyściami już w obecnym życiu. Modlitwom towarzyszy bowiem 

zakres uprawnień; wsparcie i konkretna pomoc, jaką mnisi, dzięki 

znaczeniu i kulturze, swemu prestiżowi i autorytetowi, są w stanie 



dać dobroczyńcom. Wilhelm z Normandii po zdobyciu Anglii oparł się 

na mnichach z założonych i obdarowanych przez siebie klasztorów 

przy odnowie episkopatu królestwa. Również posłużył się zakonnikami 

przy organizowaniu bardzo fachowej i rozważnej administracji dóbr 

korony (por. PL, 159, c. 817D-818A). Hrabia Teo-bald, jeden z 

najpotężniejszych panów feudalnych Francji, zasłynął z racji wielkich 

nadań, jakie uczynił dla rodzącej się kongregacji cysterskiej oraz z 

powodu łączącej go ze św. Bernardem przyjaźni. Jednak, gdy oręż 

króla zwróci się przeciwko niemu i znajdzie się w poważnych 

trudnościach, nie brak będzie ironicznych komentarzy na temat jego 

dawnej szczodrości, z militarnego punktu widzenia zupełnie 

bezużytecznej. Zamiast łuczników i rycerzy miał Teobald mnichów i 

konwersów! Ich modlitwy na niewiele się zdały. Aby go wybawić z 

trudności, zauważył szyderczo pewien biskup, którego realistyczna 

znajomość sztuki rządzenia nauczyła najwyraźniej pewnej dozy 

sceptycyzmu, Bóg powinien był się objawić, pochwycić maczugę i nie 

szczędzić ciosów, lecz, Jak dotąd, nic takiego się nie zdarzyło". W 

apologetycznej i budującej opowieści hagiografa, św. Bernard 

rozwiązuje zaistniałą sytuację, nie tylko dzięki modlitwom, lecz 

również dzięki przedsięwzięciu aktywnej akcji mediacyjnej, która 

pogodzi obie strony i wybawi Teobalda z niebezpieczeństwa (PL, 185, 

c. 328 nn.). Pomijając pobożną przesadę hagiografa, świadectwa 

źródłowe tego rodzaju ingerencji św. Bernarda w różnych konfliktach 

politycznych są dość częste, a same źródła zbyt jednomyślne, byśmy 

mogli je minimalizować. 

Św. Bernard był niewątpliwie postacią wyjątkową, lecz w podobnej 

roli często występowali w ciągu tych dwóch stuleci również inni opaci i 

niektóre klasztory. Nie jest rzeczą przypadku, że właśnie Hugo, wielki 

opat Cluny, siedział w Canossie obok Grzegorza VII jako aktywny 

uczestnik tego aktu udzielenia odpuszczenia win Henrykowi W i 

pogodzenia go z papiestwem; i że to właśnie do niego zwróci się stary, 

prześladowany przez syna i uciekający cesarz o pociechę i wsparcie. Są 

to fakty dobrze znane, podobnie jak odgrywana przez mnichów rola 

doradców, pośredników i aktywnych, choć stojących w cieniu, aktorów 

wielkich wydarzeń swoich czasów. Przytoczmy przykład takich mężów 

jak Romuald, Wilhelm z Yolpia- 



no czy Dezyderiusz z Monte Cassino, jak Wilhelm z Hirsau, Suger I 

Saint-Denis czy Piotr Czcigodny — wybitne postacie świata klasz-

torów, który w rzeczywistości liczył tysiące takich pośredników, 

pozornie mniejszej wagi, lecz działających w tym samym kierunku i z 

tymi samymi intencjami. 

Tego prestiżu, autorytetu i siły decyzji nie da się w pełni zrozumieć, 

jeśli nie weźmie się pod uwagę charyzmatu, którym cieszyły się te 

postacie. Jesteśmy zdania, że nie chodzi tu tylko o aureolę świętości czy 

o otaczającą ich sławę bezinteresownej dyscypliny. Odnosi się 

wrażenie, że silniejsza osobowość, umiejętność introspekcji i analizy, 

zdolność do obiektywnego realizmu w interpretowaniu ludzkich 

przeżyć, wynoszą tych mnichów ponad innych i dowodzą istnienia w 

nich, chciałoby się powiedzieć, niespotykanego u innych 

człowieczeństwa i dojrzałości wewnętrznej. Nie jest to teren łatwy do 

prowadzenia badań i poszukiwań. Ale nie można również ograniczyć 

się tylko do powoływania się na silnie rozwinięte poczucie własnej 

wartości, które cechowało kulturę monastyczną. Brak źródeł, które nie 

pochodziłyby z tego środowiska, niewątpliwie komplikuje sytuację. 

Wiele jednak drugorzędnych wzmianek sugeruje i potwierdza to 

wrażenie, jeśli przeprowadzi się badania historyczne pod kątem 

niekwestionowanego panowania nad słowem, które było ich 

wyłącznym udziałem. Są to liczne nieznaczne elementy, być może 

same w sobie niewielkiej wagi, lecz jako całość dają wymowne świa-

dectwo lotności umysłowej, finezji interpretacji i przenikliwości 

spojrzenia. Pokazują one rzeczywisty wymiar tych postaci, ich sposób 

bycia i działania. Przykładem niech tu będzie bardzo obrazowe 

stwierdzenie, za pomocą którego Hugo z Cluny oczyszcza się przed 

synodem w Reims w 1049 roku z zarzutów o podłe intryganctwo w celu 

uzyskania funkcji opackiej — „Ciało z pewnością jej pragnęło, lecz 

myśl i rozum ją odrzuciły" (PL, 159, c. 865D). O tym samym świadczy 

też gryząca ironia, z jaką w kilku realistycznych zdaniach Suger opisuje 

członków wyniosłego poselstwa cesarskiego, przybyłego do Francji w 

celu pertraktacji z Paschalisem II: ta uderzająca tusza księcia gwelfów, 

wyjątkowo zwalistego i tęgiego, śliska układ-ność biskupa Trewiru, 

specjalisty od uroczystych przemówień, a wszyscy „tak zawadiaccy, że 

wydawali się raczej wysłani, by 



nastraszyć, a nie by prowadzić wyważone pertraktacje" (Vita Lu-dovici 

Grossi regis, IX). Gdzie indziej ten sam Suger, z gorzką i pozbawioną 

złudzeń świadomością co do istniejącej rzeczywistości, komentuje 

okrutne zdrady, cechujące stosunki rodzinne ówczesnych feudałów: 

„Rzadkość wiary sprawia, że częściej odpłaca się złem za dobro niż 

dobrem za zło. To drugie jest boskie, pierwsze zaś nie jest ani boskie, 

ani ludzkie, a jednak tak się postępuje" (ibidem, XVII). Jest wreszcie w 

pewnym liście Piotra Czcigodnego pełne finezji wskazanie tych 

tajemnych zakątków duszy, pozostających w ukryciu nawet dla 

najbliższych przyjaciół (Ep. 54). Jest zrównoważona mądrość Brunona, 

założyciela kartuzów, który uznaje, jak ważne są powaby natury dla 

wypoczynku znużonego medytacją i nocnym czuwaniem umysłu. 

Błyskotliwość intelektualna i emocjonalna żywiołowość idą w parze z 

umiejętnością pisania, zdolną wyrazić subtelne odcienie odczuć, oddać 

błahostki, sformułować zawoalowane, pełne finezji uwagi. Jest to 

aspekt świata monastycznego, który zasługiwałby na systematyczne 

przebadanie, ponieważ — jak wszystko wskazuje — stanowił on jedną 

z podstaw tej hegemonii świata monastycznego nad swymi 

współczesnymi. 

Pośredniczenie, godzenie i napominanie stanowią więc istotę 

obecności monastycznej na scenie politycznej tych czasów, tak jakby 

mnisi pragnęli przedłużyć poza klasztorną wyspę tę rzeczywistość 

pokoju, braterskiej wspólnoty i porządku, będącą jednym z najbardziej 

utęsknionych ideałów. Nie oznacza to oczywiście, że mnisi i klasztory 

nie opowiadały się po jednej ze stron ani też, że ich zaangażowanie w 

wypadki dziejowe ograniczało się do roli bezstronnych arbitrów. Świat 

monastyczny stanowił czynnik zbyt silny i rozczłonkowany, by nie stać 

się ważnym, a często decydującym pionkiem w rozgrywkach o podział 

władzy, podobnie jak świadomość własnej wartości i egzystencjalnego 

i symbolicznego znaczenia własnego stanu była wśród mnichów zbyt 

wysoka, by nie przypisywali sobie prawa proroczego i decydującego 

wyrokowania i osądzania ludzkich uczynków. Zbrodnicze napady na 

życie mnichów i naruszanie dóbr klasztornych przez 

niezdyscyplinowanych, szukających szczęścia milites lub pełnych 

ambicji i pozbawionych skrupułów   feudałów   niezmiennie   były   

oceniane   przez   literaturę 



monastyczną jako owoc ślepej przemocy i diabelskiej nikczemności. 

Postępki te pociągają za sobą zazwyczaj, w relacjach kronik klasz-I 

ornych, spadające na winnego nieszczęścia i kary za sprawą Boga lub 

ludzi. Stają się oni wówczas zbrojnym ramieniem Bożej spra-

wiedliwości. Kamień węgielny religii, uczciwości i sprawiedliwości 

wobec innych — klasztor — stawia siebie samego ponad krzyżującymi 

się i przeciwstawnymi interesami i ambicjami, rozdzielającymi 

chaotyczne i fermentujące społeczeństwo feudalne owych czasów. 

Jednak w rzeczywistości staje się on jednak podstawowym pionkiem i 

środkiem, służącym rodzinnym strategiom, jak organizowanie się w 

koterie i sojusze możnych, jak tworzenie się różnorodnych, 

przeciwstawnych sobie ugrupowań i frontów w ówczesnych wielkich 

konfliktach religijnych i politycznych. Wskazywały one na wzrost 

klasztornego prestiżu i znaczenia, lecz tworzyły również sieć 

zależności; towarzyszyły i sprzyjały monastycznej ekspansji, ale też i 

na niej ciążyły. 

Nie wystarczy jednak zatrzymać się przy tych aspektach i spo-

strzeżeniach, by w pełni poznać miejsce klasztoru w polityczno-reli-

gijnym życiu tych czasów, lub by móc przeniknąć i zrozumieć złożoną 

rzeczywistość ludzką, która znalazła w nim swój wyraz i przestrzeń 

życiową. Nie ma większego wypaczenia niż jednostronna i zawężona 

analiza wielkich zjawisk społecznych. A do takich niewątpliwie zalicza 

się, zwłaszcza między X a XII wiekiem, świat monastyczny. Był to 

świat, który, poczynając od samej rekrutacji, w zdecydowanej 

większości w bardzo młodym wieku (powołania dorosłych, jak 

powiedzieliśmy, wydają się przez większość zajmującego nas okresu 

zjawiskiem wyjątkowym, przynajmniej w środowiskach 

monastycznych rycerskiego pochodzenia), jawi się w kategoriach 

odrębnej drogi życiowej, stanowiąc niemalże osobną, swoistą 

społeczność, pragnącą w pewnym sensie pozostać zamkniętą i 

nieprzeniknioną dla zwykłych, ludzkich przeżyć i doświadczeń. 

Klasztorne powołanie uzasadnia się w kategoriach wybrania dosko-

nałości, przy pełnej świadomości przepaści, jaka dzieli je od reszty 

ludzkości. Jest to proces kształtowania się pewnej elity, świadomej 

odrębności i przekonanej o wykonywaniu decydującego i niezastą-

pionego dla pozaziemskiego życia wszystkich ludzi zadania. Z tej 



racji nie może nie przypisywać sobie, w nieustannym konflikcie z 

pierwotną koncepcją ucieczki i porzucenia świata, wyjątkowości w 

stosunku do innych, pozycji tego, kto ma prawo doradzać i osądzać 

innych, jeśli wręcz nie odgrywać kierowniczej roli w stosunku do 

bieżących wydarzeń. 

Jednak społeczność monastyczna nie składa się tylko z ludzi, którzy 

z racji powołania, wyboru drogi życiowej, a nawet indywidualnego 

bagażu przeżyć i wspomnień, jawią się w kategoriach odrębności i 

przeciwstawności w stosunku do otaczającego świata. Taka 

odmienność i przeciwstawność bowiem wyrażają się i uzewnętrzniają 

w pewnej serii codziennych, przejętych ze zwykłej skali wartości i 

czasu regularnych uczynków i zachowań i składają się na pewien styl 

życia. Rodzą pewne gesty, postawy, gusty i odczucia, ukazujące się 

jako jednolita, spójna całość, wystawiona na oglądanie i na podziwianie 

przez innych, lecz wcale nie przeznaczona — przynajmniej w teorii — 

do rzeczywistego komunikowania i wymiany z otaczającym 

społeczeństwem. Dekompozycja tych elementów, uchwycenie, mimo 

częstej ich wzajemnej sprzeczności, tej trudnej wewnętrznej harmonii, 

która je zespala, otwiera jeszcze jedną drogę badawczą. Umożliwia to 

głębsze poznanie tej społeczności, przy jednoczesnym uchwyceniu 

procesów jej rozwoju i przemian, a także korzeni kryzysu oraz 

przyczyn powolnego, lecz nieuchronnego upadku. Innymi słowy, 

otwiera drogę dla dążenia do lepszego zrozumienia tego, co niezbyt 

szczęśliwie określono w historiografii mianem „tajemnicy 

monastycyzmu" — jeśli słowem „tajemnica" nie chcemy zaznaczyć 

granic naszej wiedzy i oceny, na które nieuchronnie historyk natrafia w 

swej pracy. 

SYSTEM MONASTYCZNY I JEGO KRYZYS 

Powołanie monastyczne cechuje się pragnieniem Boga, kontaktem i 

przedsmakiem spraw wiecznych, rości sobie pretensje do 

uprzywilejowanych stosunków ze światem Absolutu. Jego hasłem jest 

rezygnacja z doczesnego świata, z wszystkiego, co przemijalne oraz 

świadome wybranie „dobrowolnego ubóstwa", jako wyraz se-ąuela 

Christi. Temat całkowitego ofiarowania własnej osoby — jedynego 

daru, jaki można złożyć Chrystusowi, choć jest to dar 



nieporównywalny z niezmiernym ogromem Jego ofiary — stanowi 

trwały element ascetycznej ideologii i służy wsparciu dla najwznioś-

lejszych wyrazów życia chrześcijańskiego. Jednakże jego konkretna 

realizacja zależy od kryteriów i wartości, jakie każdorazowo narzucają 

mu warunki historyczno-kulturowe. „«Tak porzuciliśmy wszystkie 

rzeczy i poszliśmy za Tobą ...» Oto hasło dobrowolnego ubóstwa, które 

dało początek licznym klasztorom i zapełniło mnichami, zaludniło 

pustelnikami puszcze..." (PL, 144, c. 549). Są to słowa Mikołaja z 

Clairvaux, sekretarza św. Bernarda, którymi on zwięźle i w tradycyjny 

sposób streszcza własne motywacje, a dzięki nim wyjaśnia 

monastycyzm i właściwe powołanie. Formuła ta nie wystarczała jednak 

do pokazania i wyjaśnienia każdorazowej kon-kretnej formy; nie brała 

bowiem pod uwagę uwarunkowań społeczno-kulturowych, sprawiając, 

że monastycyzm realizował się w takiej czy innej postaci. Nie 

wyjaśniają i one również procesów akulturacji, które zmuszały go do 

urzeczywistniania tej woli seąuela w zdecydowany sposób i według 

konkretnych kryteriów, ponieważ dokonywała się ona w określonym 

kontekście historycznym i według pewnych nienaruszalnych reguł, 

mających źródła w istniejącej tradycji i funkcjonujących w obrębie 

sztywnych hierarchii społecznych. To „ubóstwo" nic nie miało zatem 

wspólnego z pozbawioną wszelkich środków i dóbr materialnych, 

niepewną i wyzutą z jakiejkolwiek władzy sytuacją ówczesnej biedoty. 

Polegało ono raczej na opuszczeniu świeckiego społeczeństwa i jego 

urządzeń, porzuceniu codzienności i perspektyw, na świadomym 

wybraniu indywidualnej dyscypliny, ascezy i posłuszeństwa, na 

wysunięciu na plan pierwszy szukania Boga w modlitwie i 

kontemplacji, na dążeniu do przywrócenia pewnego porządku i skali 

wartości, zburzonych i podważonych przez grzech i częste zasadzki 

Szatana: „Dalecy od zgiełku sporów, cierpliwie omijają uwodzicielskie 

pokusy demonów. Pilni w studiowaniu Pisma, pierwsi w 

posłuszeństwie, gorliwi w praktykowaniu miłosierdzia, kontemplują w 

przedsionku rozkosze Świętego Miasta" (PL, 144, c. 901). W tej 

perspektywie sprawa nie polega na wyrzeczeniu się narzędzi i środków, 

które oferuje historia i dorobek ludzki, lecz na umiejętności 

posługiwania się nimi pod wyłącznym kątem potwierdzenia i 

osiągnięcia ostatecznego celu. Potęga i bogactwo klasztorów to pełna 

przepychu wielkość kościo- 



łów, wspaniałość kultu liturgicznego, obszerność odpowiednio roz-

mieszczonych i wydzielonych pomieszczeń gościnnych dla przyjęcia 

biednych pielgrzymów, lecz także i dla właściwego ugoszczenia wiel-

kich tego świata. To również setki osób, karczujących ich pola, gdy 

benedyktyńskie wezwanie do pracy ręcznej utożsamione zostało z 

innymi, szlachetniejszymi zajęciami. Wreszcie sama ingerencja 

mnichów w sprawy i spory społeczeństwa kościelnego i świeckiego 

odpowiada tej logice. Nie uważa się więc, by w jakiejkolwiek mierze 

były one sprzeczne z tym zasadniczym ideałem wyrzeczenia się 

doczesnego świata i rezygnacji, jaki stał u źródeł monastycznego 

powołania. Z tego punktu widzenia opactwo, z całą namacalną i 

przytłaczającą fizyczną obecnością kościołów i klasztorów, z zastępami 

zebranych na modlitwie lub nieustannie pochylonych nad stronicami 

Słowa Bożego mnichów, uosabia w dziejach tę ludzką społeczność 

wyrwaną niepokojom i przemocy grzechu, a tworzącą wyspy porządku 

i „rozsądku" w ówczesnym świecie, który bez nich padałby ofiarą 

nieustannej przewrotnej działalności diabła. 

Z Similitudines Anzelma z Bec, skrupulatnie spisanych przez jego 

ucznia Eadmera, przytoczmy jedną „historię", która z niezwykłą siłą 

wyraża to koncentrujące się wewnątrz murów klasztornych 

poszukiwanie pewności i opieki. Jest to historia króla posiadającego 

ziemię, gdzie znajduje się umocniony potężną wieżą i zdolny odpierać 

wszelkie ataki zamek, a wokół niego rozrzucone są liczne, mniej lub 

bardziej solidne domy. Król ten ma silnego wroga. Łatwym łupem jego 

najazdów pada wszystko to, co się znajduje poza grodem, często zaś 

udaje się mu również wedrzeć do samego grodu; zajmuje on wówczas 

słabiej zabezpieczone domy i bierze w niewolę ich mieszkańców. 

Tylko odcięty od wszelkich kontaktów ze światem zewnętrznym i 

głuchy na wszelkie wołania o pomoc zamek opiera się tym atakom i 

zapewnia całkowite i absolutne bezpieczeństwo tym, którzy znaleźli w 

nim schronienie. Morał apologety jest przejrzysty i czytelny: 

„Tym królem jest Bóg, prowadzący nieustanną wojnę z demonem. 
W swoim królestwie ma on chrześcijaństwo, w chrześcijaństwie stan 
mniszy, powyżej tego stanu znajduje się jedynie życie anielskie. W 
chrześcijaństwie jedni są silni cnotą, inni słabi. Jednak w stanie mni- 



szym tak wielka jest siła i bezpieczeństwo, że jeśli ktoś się do niego 

schroni i stawszy się mnichem, wytrwa w tym powołaniu, nie powracając 

do poprzedniego stanu, nigdy diabeł nie zdoła mu zaszkodzić (...). 

Wszystkie te osoby Bóg ma pod swą władzą. Jego wróg, diabeł, ma 

wszakże tak wielką moc, że, nie napotykając oporu, jest w stanie zagarnąć 

wszystkich pogan i Żydów, pozostających poza chrześcijaństwem, strąca 

ich do piekła. Często udaje mu się wtargnąć nawet i wewnątrz 

chrześcijaństwa, pociągając swymi pokusami słabych i opanowując 

zamieszkujące w ich ciałach dusze. Z żalem zmuszony jest jednak odstąpić 

od tych, których znajduje silnych i dobrze bronionych, gdyż nie jest w 

stanie nad nimi zapanować. Nie jest w stanie zaatakować stanu mniszego 

ani zaszkodzić tym, którzy zostali mnichami, chyba żeby powrócili do 

życia świeckiego ciałem, duszą, myślą lub kierowani jakimś uczuciem w 

stosunku do swoich współziomków" (PL, 159, c. 647 nn.). 

Łatwo jest znaleźć w twórczości hagiograficznej i w literaturze 

monastycznej setki przykładów, pozornie sprzecznych z tym przedstawieniem; 

przykładów mnichów nieustannie atakowanych i ciemiężonych przez pokusy 

diabła. Jednak najwyraźniej problem nie na tym polega. Anzelm — podobnie 

jak i inni hagiografowie i pisarze — pragnie przede wszystkim podkreślić ideę 

właściwej stanowi mniszemu niezwyciężoności, a jednocześnie, odwołując się 

do postaci i sytuacji znanych z ówczesnego życia codziennego, wyrazić świa-

domość własnej siły i uprzywilejowanego statusu w stosunku do pozostałych 

śmiertelników. Powołanie monastyczne urzeczywistnia w sposób 

indywidualny, a zarazem najpełniejszy zwrócone do wszystkich ludzi 

wezwanie i ideał; uosabia, we własnym przekonaniu, to co jest w tych 

najskrytszych aspiracjach najbardziej głębokie i autentyczne, nawet jeśli 

często ulega zatarciu lub idzie w zapomnienie, a jednocześnie jest gwarantem 

pozaziemskiego życia dla tych, co za tym powołaniem poszli. 

To powołanie jest niewątpliwie świadectwem wybrania i łaski, biorącej 

początek z niezgłębionej woli Bożej — monastyczne kaznodziejstwo 

podkreśla z naciskiem ten aspekt — i stanowi jednocześnie szczególny stan 

wybrany, jedyną szkołę kształtowania ludzi lepszych, mających do dyspozycji 

środki intelektualne i możliwości rozwoju, które nie są dostępne większości 

innych ludzi. Nieprzypadkowo z siedmiu darów Ducha Świętego najwyższe z 

nich: rozum 



i mądrość, są uważane za wyłączny przywilej życia kontemplacyjnego, 

właściwego właśnie stanowi mniszemu. Pierwszy z nich pozwala 

zrozumieć nauki Boże i bezinteresowność, jakiej wymaga się od dob-

rych uczynków; drugi — czyni powabnym i pełnym słodyczy to, co 

rozum pojął i sprawia, że wyłącznie w umiłowaniu prawości urze-

czywistnia się to, co rozum wskazuje, że należy czynić (PL, 159, c. 

681). Jest to świadomość wyższości własnego statusu intelektualnego i 

moralnego. Uznawana i szanowana wyłącznie w klasztorze, znajduje w 

ówczesnym świecie możliwość pełnej realizacji. U schyłku X wieku o 

Gerberta będą zabiegać królowie, cesarze i papieże, lecz jego kultura 

jest owocem pełnej trudu praktyki i wędrówki po wielkich, jak i 

podupadłych opactwach Zachodu w poszukiwaniu nowych ksiąg i 

nowych mistrzów. Gdy Lanfranc, zostawszy arcybiskupem Canterbury, 

po latach sprawowania funkcji opata w Bec i w opactwie Św. Stefana w 

Caen udaje się do Rzymu, papież Aleksander II powstanie na jego 

powitanie, wywołując tym gestem niemałe zdziwienie u tych, co znali 

reguły rzymskiego ceremoniału: „Jest to honor, jaki jesteśmy mu winni 

niejako arcybiskupowi, lecz jako naszemu mistrzowi w studiach" (PL, 

159, c. 352 nn.). 

Powołanie zakonne jest jednocześnie wybraniem świata kultury i 

wiedzy i stanowi dla synów z rodzin feudalnych jedyną istniejącą 

alternatywę dla zawodu rycerskiego i nie przypadkiem prawie 

wszystkie biografie monastyczne tych stuleci uwypuklają odrazę 

bohatera do ćwiczeń i gwałtów rycerskich i jego nieodparte, auten-

tyczne zamiłowanie do lektury, medytacji i modlitwy. Powołanie do 

świętości idzie w parze z powołaniem do kultury. Jeszcze Kolumban 

mógł odizolować się od świata, by bronić w ten sposób uzyskanej już 

kultury (Vinay), lecz cztery-pięć wieków później, jedynie wstępując do 

klasztoru, można mieć nadzieję i myśleć o zdobyciu jakiejś kultury. 

Nie powinniśmy jednak żywić złudzeń co do idei „powołania". To, 

co dla nielicznych jest świadomym i osobistym wyborem dokonanym 

w wieku dojrzałym, dla większości jest podjęciem drogi życiowej 

zadecydowanej i wybranej przez innych. Jest ono wynikiem powołania, 

by tak powiedzieć, obiektywnego, które klasy rządzące    narzucają    

części    swoich    członków,    dla    zaspokojenia 



zbiorowych, choć pozostających poza zasięgiem większości, potrzeb 

religijno-społecznych. Przeważający wówczas wśród możnych i 

rycerstwa zwyczaj oddawania do klasztoru synów jeszcze w dzie-

ciństwie, by sposobili się do stanu mniszego, odpowiada również 

potrzebie wieloletniego kształcenia się, które w klasztorze znajduje 

stosowne ku temu tradycje i środki. Jest wszakże również wynikiem -

jak już podkreśliliśmy — głębokiego poczucia solidarności, wiążącego 

całą ludzkość z myślą zarówno o jej ziemskiej egzystencji, jak i o jej 

przyszłych losach i które wymaga nieustannego spełniania uznanych za 

niezbędne różnych funkcji i zadań. Ten, kto żyje w klasztorze, wie, że 

ludzie świeccy są mu potrzebni dla zapewnienia wyżywienia, ubrania, 

mieszkania i obrony, wie zatem, że jego życie duchowe (spiritualis 

conuersatio) nie służy tylko jemu samemu, lecz również tym, którzy 

zapewniają mu te supplementa. Podobnie ci, „co zostali przeznaczeni 

do spraw świeckich", muszą być świadomi faktu, że modlitwa „ludzi 

ducha" jest im bardzo potrzebna, by „nie groziło im, pod naporem 

rozkoszy, trosk i rozlicznych niebezpieczeństw doczesnego życia, 

pozbawienie chwały życia wiecznego" (PL, 146, c. 121B-C). 

Jest to religijna i społeczna harmonia, choć tylko pozornie zgodna i 

trwała. Sprzeczności i napięcia, właściwe systemowi, w jakim klasztor 

funkcjonuje, rodzą się wewnątrz klasztoru oraz między klasztorem a 

otaczającą go społecznością. Korzenie tych konfliktów tkwią w 

systemie rekrutacji monastycznej, w klasztornym systemie wychowania 

i kształcenia, w samym, właściwym monastycyzmowi przekonaniu, że 

odizolowany od świata, stanowi królewską drogę wiodącą do 

zbawienia. Jednakże rodzą się one także z faktu, że klasztor 

przypisywał sobie zasługę urzeczywistniania doskonałego życia 

chrześcijańskiego, realizując je jednak w sposób i zgodnie z modelem 

zachowań i stosunków, modelem, który wykształcił się w toku 

długotrwałej i złożonej ewolucji, ta zaś stopniowo ześrodko-wała w 

klasztorze aspiracje i oczekiwania wynikające z innych potrzeb i 

wymogów. 

Dla wielu, jak już powiedzieliśmy, klasztor nie stanowi docelowej 

przystani w wyniku świadomego osobistego wyboru. Przyjęci do 

klasztoru z woli krewnych, mają powoli stać się mnichami, muszą 



uznać nagięcie własnych losów do modelu życiowego, mającego za 

swój jedyny cel zdobycie Absolutu, muszą sami doświadczyć i prze-

zwyciężyć ten pełen bólu i wewnętrznego rozdarcia stan, o którym 

niegdyś pisał św. Kolumban jako o zasadniczym, paradoksalnym 

dramacie człowieka, troszczącego się o swoje zbawienie wieczne: musi 

on nienawidzić to, co ma przed oczyma, nie może mieć natomiast 

żadnego bezpośredniego doświadczenia tego, co powinien ukochać 

{Instructio, III, 3). Między innymi właśnie z tego powodu klasztorna 

pedagogika opiera się w znacznym stopniu na zasadzie wierności i 

nieodwracalności: wierności własnemu stanowi i nieodwracalności 

wybranej drogi. Wierność ta i nieodwracalność oczywiście zakładają, a 

także wymagają zgody i udziału woli jednostki, lecz istnieją w jakiś 

sposób również niezależnie od niej, działają, by tak powiedzieć, w 

sposób obiektywny, związane z przebywaniem wewnątrz klasztoru, 

który w tej perspektywie staje się, sam w sobie, miejscem i okazją do 

zbawienia. 

Bardzo znamienne w tej sprawie są pewne wypowiedzi Piotra 

Czcigodnego, ostatniego wybitnego opata Cluny, przeciwstawiającego 

się zarzutom cystersów, że przyjmuje nowicjuszy bez odbycia 

przewidzianego regułą okresu próby. Nikomu, kto o to prosi, nie można 

odmówić czy opóźnić wejścia na drogę zbawienia, przyjmując postawę 

ostrą i surową, która mogłaby skłonić tychże do pozostania w tym, 

idącym za podszeptami Szatana, świecie. Szybkie przyjmowanie 

nowicjuszy wynika z przekonania, że dobro trzeba dawać również i 

tym, którzy go nie chcą. Często zdarza się bowiem, że po pewnym 

czasie nieliczni, choć poddali się monastycznemu jarzmu, kierowani 

pokusami lub smutkiem, chętnie powróciliby do obrzydliwości świata, 

który niegdyś opuścili, gdyby nie byli świadomi, że nie mogą zmienić 

podjętej decyzji, nie skazując się przy tym na wieczne potępienie: „a 

jeśli czasami zamierzają nawet tak postąpić, jednakże powodowani 

strachem, powracają do własnej owczarni, ponieważ wiedzą, że nie 

mogą dostąpić zbawienia w inny sposób i chcąc nie chcąc, dotrzymują 

złożonych ślubów" (Ep. 28). 

Cystersi krytykowali te koncepcje, podobnie jak i wiele innych 

wymogów kluniackiego życia. Propagując powołania ludzi dorosłych, 

dążyli do przywrócenia wagi aspektom pokuty i pracy, które 



powinny towarzyszyć monastycznemu powołaniu. Jednak również u 

nich — w przekonaniu, że klasztor ma monopol na drogę wiodącą do 

zbawienia — silna była tendencja do przyciągnięcia możliwie naj-

większej liczby ludzi, z uciekaniem się do obietnic i nacisków włącznie 

Troska o zbawienie bliźnich znajduje wyraz w silnej presji 

monastycznej. 

Bernard z Clairvaux był pod wieloma względami postacią wybitni), 

bezkompromisową i skrajną w swej surowości i w porywach, a ciętą w 

języku i konsekwentną, jak niewielu innych, w swym eks-kluzywizmie 

monastycznym i w koncepcji anielskiego życia, które tylko wieloletnie 

doświadczenie rządzenia zdoła nieco zmitygować pod koniec życia. 

Jednakże dzieje „nawrócenia" jego samego i bliskich są bardzo 

znamienne i reprezentatywne dla postaw rozpowszechnionych w 

kulturze monastycznej, choć w tym wypadku posuniętych w pewnym 

stopniu do skrajności. Nie wystarcza mu własny, indywidualny wybór, 

który w wieku około dwudziestu lat pchnął go do Citeaux: nalega, 

wywiera presję i walczy o to, by cała rodzina poszła w jego ślady, 

nakłania ojca, wujów, braci i kuzynów, a również siostry do wstąpienia 

do klasztoru. Jedyną zamężną siostrę, która się wzbraniała, tak długo 

traktuje jako diabelską kusiciel-kę, dopóki nie uda mu się jej przekonać, 

by poddała się jego woli i tak postępowała w stosunku do męża, by 

wymusić na nim zgodę na jej wstąpienie do klasztoru (PL, 185, c. 244 

nn.). Nie było takiego działania, modlitwy czy groźby, do którego by 

się nie uciekł, nie pominął żadnej okazji, by osiągnąć cel. Pobożny 

biograf, choć niewątpliwie przesadnie koloryzuje opowieść, dobrze 

oddaje jednak atmosferę jego porywającego zapału: „matki ukrywały 

synów, żony zamykały przed nim mężów, przyjaciele oddalali 

przyjaciół, ponieważ Duch Święty nadał jego głosowi tak wielką siłę 

cnoty, że rzadko który związek uczuciowy umiał mu się oprzeć" (PL, 

185, c. 235C-D). Podobnie sto lat wcześniej Romuald pragnął dla 

zbawienia bliźnich — jak opowiada Piotr Damiani — „nawrócić i 

przemienić cały świat w jeden erem". 

Niebywała ekspansja monastycyzmu w tych stuleciach niewątpliwie 

była spowodowana — jak już niejednokrotnie podkreślaliśmy — 

również innymi pobudkami i motywacjami. Niektórzy uważni 



i bystrzy współcześni obserwatorzy nie wahali się powiązać tego 

procesu z odczuwaną w XI-XII wieku potrzebą powstrzymania zbyt 

gwałtownego, w stosunku do dostępnych zasobów, wzrostu demo-

graficznego. Uważamy jednak, że nie powinno się nie doceniać tej 

częstej wówczas formy presji i nacisku psychologicznego, wskazując 

na klasztor jako jedyne miejsce, gdzie była możliwa realizacja auten-

tycznego życia chrześcijańskiego; polegała ona na pokucie i odkupie-

niu własnych win i słabości; widziała wyłącznie w klasztorze 

rzeczywistą alternatywę irracjonalnego, pełnego aktów przemocy i 

okrucieństwa społeczeństwa i z tych, co porzucali klasztor, czyniła 

istoty zdesperowane i skazane na wieczne potępienie. 

Niełatwo jest zmierzyć psychiczne i egzystencjalne skutki tych 

kryteriów i koncepcji. Nigdy się nie dowiemy, czy długotrwały we-

wnętrzny kryzys Otlona ze św. Emerana — który posunął się aż do 

zwątpienia w istnienie Boga, tak puste i pozbawione sensu wydawało 

mu się to jego życie, zamknięte od wczesnej młodości w murach 

klasztoru — był wynikiem jego własnego indywidualnego rozwoju, czy 

też raczej stanowi jeden z nielicznych przypadków, gdzie szerzej 

rozpowszechnione przeżycia i problemy dochodzą do głosu w jednej, 

przykładowej relacji. Za tą drugą hipotezą przemawiałaby sama 

decyzja opisania tego ku zbudowaniu i wspomożeniu swoich współ-

braci. 

Również inne fakty wskazują na istnienie poczucia niepokoju i 

zwątpienia, związanych ze złożoną rzeczywistością klasztoru. Ten 

system edukacyjny miał na celu wyłącznie kontemplowanie Boga i 

dogłębne przyswojenie sobie Jego słowa poprzez nieustanną i stale 

powtarzaną lekturę Pisma Świętego (meditatio i ruminatio). W tej 

perspektywie obecność pogańskich autorów starożytnych mogła być 

usprawiedliwiona tylko wymogami literackiego i językowego kształ-

cenia mnichów; nie miała zaś sama w sobie, w tej koncepcji, żadnego 

niezależnego znaczenia. Jednak teoria nie zawsze była zgodna z 

praktyką. Skoncentrowanie w klasztorze różnych możliwości życia 

kulturalnego i jednoczesne przekonanie o nicości wszelkich wartości i 

doświadczeń ludzkich w stosunku do własnego systemu teologicznego 

i duchowego rodziło wątpliwości i ukryte konflikty, których ślady 

sporadycznie wypływają na powierzchnię. Stanowią 



m n i e j  lub bardziej zamaskowane lub mniej czy bardziej wyraźne 

wskaźniki uczuciowych niedoborów, poszukiwania fantastycznej, lecz, 

jednocześnie ludzkiej alternatywy, która mogła znaleźć wyraz w 

owych, przeznaczonych do nauki świeckich, lekturach, robiąc wyłom 

— choćby tylko w zakresie osobistym i indywidualnym — w tym 

zwartym systemie, uznawanym przez świat i na którym, w swoim 

mniemaniu, się opierał. 

Chodzi tu o pozostałą część rzeczywistości, której byli świadomi 

reformatorzy monastyczni. Niewątpliwie nie było dziełem przypadku, 

że kapituła cysterska w 1199 roku uznała za konieczne zarządzić, by 

mnisi, piszący wiersze, byli przenoszeni do innego klasztoru i mogli 

być ponownie przyjęci do macierzystego domu tylko za zgodą kapituły 

generalnej. Ponad sto lat wcześniej w opowieści biografa Hugona z 

Cluny właśnie pewien rękopis Wergiliusza był odpowiedzialny za 

upadek dyscypliny monastycznej w S. Marcel w Chalon--sur-Saóne 

(PL, 159, c. 871 nn.). Otlon, który wydaje się dobrym obserwatorem, 

wstępując do klasztoru, zauważa, że duża część mnichów oddawała się 

wyłącznie lekturze autorów pogańskich (PL, 146, c. 29A). Sam zaś 

przyznaje, że choć postanowił oddawać się wyłącznie lekturze Biblii, 

jednak wybierając miejsce złożenia ślubów zakonnych, upewnił się 

najpierw, czy jest ono wyposażone w dużo dobrych ksiąg (PL, 146. c. 

35A). Katalog biblioteki z Pomposy, z końca XI wieku, którą jego 

przejęty zapałem autor uważa za bogatszą od biblioteki Rzymu, 

odnotowuje z pełną oburzenia dokładnością krytykę, jaką ściągnął na 

siebie ze strony współbraci opat Hieronim za to, że zużył klasztorny 

majątek na zakup dzieł autorów pogańskich. Banalna, choć nie całkiem 

przekonywająca i wyczerpująca jego obrona — w domu bogacza 

powinny się znajdować nie tylko misy złote i srebrne, lecz także i 

gliniane. Hieronim postąpił w ten sposób, by każdy mógł się 

rozkoszować lekturą i ćwiczyć własne umiejętności zależnie od 

zdolności i zasług. Zresztą księgi autorów pogańskich, jeśli czytane są 

w czystej intencji, są budujące: czyż nie dowodzą, że ziemski przepych 

jest nicością? (Mercati). Mimo wszelkiego alegoryzmu, 

zaproponowanego jako kryterium lektury, i asymilatorskiego 

optymizmu kultury monastycznej, niełatwo jest wierzyć, że horyzont, w 

którego ramach czy- 



tano i delektowano się Owidiuszem, zamykał się w granicach, pre-

zentowanych przez anonimowego accessus ad auctores z XII wieku: 

bonorum morum est instructor, malorum nero extirpator, ani też, że 

wspomniane tu oceny stanowiły jedyne kryteria towarzyszące jego 

lekturze. 

Niemożliwość uchwycenia w rzeczywistym wymiarze wewnętrz-

nych niepokojów i niepewności życia monastycznego nie przeszkadza 

nam stwierdzić, że wynikały one przede wszystkim ze sprawowanego 

przez klasztor monopolu kulturalnego. W tym kontekście ideologiczny 

i instytucjonalny splot sytuacji i potrzeb życia religijnego i 

społecznego, zależnie od różnorodnych i złożonych perspektyw 

pobożności, kultury, wykształcenia i potrzeb estetycznych, zaczął 

hamować rekrutację mnichów i ekspansję monastycyzmu, pozbawiając 

go jednego z czynników, które niegdyś stały u podstaw jego sukcesu. 

Niemniej najpoważniejsze rysy, zaznaczające się w systemie 

monastycznym już w okresie jego „złotego wieku", wezmą początek 

właśnie z roszczonej przezeń pretensji do urzeczywistniania w tych 

warunkach i w tej formie ideału doskonałego życia chrześcijańskiego i 

uosabiania historycznej realizacji seąuela Chris-ti. Bogactwo, do 

którego dochodzą klasztory, rodzi ruch reformy monastycznej. 

Nasilenie się aspektów ascetycznych i pokutnych to wysiłek 

zmierzający ku wiernemu przestrzeganiu litery i ducha reguły. Nie 

rezygnuje się jednak z pełnego sprzeczności eksklu-zywizmu, 

towarzyszącego rozwojowi i rozkwitowi monastycyzmu. Podobnie jak 

nienaruszone pozostaje roszczenie do hegemonii społecznej i 

kulturalnej, stanowiące jeden z jego najbardziej jaskrawych aspektów. 

Idea i praktyka „dobrowolnego ubóstwa", wypracowana i 

urzeczywistniana przez benedyktyńskie doświadczenie zakonne, silnie 

wrośnie w panujący system hierarchii społecznej i będzie się domagać 

dla tych pauperes Christi szacunku, prestiżu i uznania, które miary 

stanowić miernik pobożności innych ludzi. Jest w tym wewnętrzna 

logika instytucji, narzucająca — by użyć takiego sformułowania — 

pewną linię rozwoju: kongregacja cysterska, już pół wieku po swoim 

powstaniu dąży do osiągnięcia stylu życia i solidności majątkowej, 

które w chwili swoich narodzin tak surowo zarzucała Cluny. 



Te właśnie aspekty istniejącego monastycyzmu zaczynają wydawać 

się już niewystarczające i nie do przyjęcia w nowej rzeczywis-tcości, w 

warunkach nowych potrzeb religijnych i społecznych, powoli 

krystalizujących się w ciągu tych stuleci. System monastyczny 

eksploduje i rozpada się —jeśli można tak powiedzieć, z pewną 

przesadą, o procesie, który był powolny i stopniowy — pod dwojakim 

wpływem: z jednej strony pod wpływem przemian wewnątrz parnego 

klasztoru, gdzie opierając się na tej samej tradycji duchowej i na tych 

samych tekstach, jakimi od wieków żywiła się ideologia monastyczna, 

poddaje się krytyce życie i osiągnięte rezultaty; z drugiej strony pod 

wpływem nowo odczuwanej potrzeby chrystianizacji całego 

społeczeństwa krytykuje się jego arystokratyczny charakter i elitarne 

zamknięcie. Zaczyna się dostrzegać całą dwuznaczność i 

niewystarczalność postawienia znaku równości między życiem 

apostolskim a życiem monastycznym, stanowiącym nienaruszalną 

podstawę jego ideologii. Piotr Czcigodny, pisząc do Bernarda z Clair-

vaux i pewny, że ten ostatni w pełni podziela jego mniemanie, zapytuje 

się retorycznie: Quis es aliud dicere, omnia quae habes da pauperibus 

et veni seąuere me, nisi esto monachus? (Ep. 28). To wszakże, co dla 

tych mężów było nie podlegającym dyskusji pewnikiem, przestało już 

nim być dla wielu innych. Już sam okres walki o reformę w XI-XII 

wieku w wielu rejonach skłonił i zmusił mnichów do wyjścia z 

klasztoru, do aktywnego kaznodziejstwa, do bezpośredniego udziału w 

duszpasterstwie (cura animarum), co było przecież sprzeczne z 

monastyczną tradycją. 

Te rodzące się w samych klasztorach tendencje spotykają i splatają 

się z potrzebami i naciskiem stopniowo rozwijającego i coraz bardziej 

różnicującego się społeczeństwa. Kler świecki organizuje się i poddaje 

dyscyplinie w sposób, którego nie obejmuje monastyczny model 

perfekcji. Odnowiona potrzeba ewangelicznej autentyczności prowadzi 

do ponownego odkrycia misji głoszenia Ewangelii jako podstawowego 

elementu prawdziwej vita apostolica. Wyrażana przez grupy ludzi 

świeckich potrzeba własnego, aktywniejszego uczestnictwa w życiu 

kościelnym nie znajduje dla siebie miejsca ani możliwości wyrażenia 

się w ramach modelu monastycznego. Rzeczywistość ubóstwa, które 

sam rozwój ekonomiczny coraz bardziej 



zaostrza i pogłębia, zaczyna być odbierana nie tylko w kategoriach 

udzielania pomocy i miłosierdzia, lecz także w kategoriach zbawienia i 

odkupienia, z religijnego i ludzkiego punktu widzenia. Conuer-satio 

inter pauperes, życie w ubóstwie i wśród ubogich, jawi się jako 

najwierniejsze świadectwo ewangeliczne. Punkt szczytowy tego pro-

cesu odnajdziemy w niezwykłym doświadczeniu św. Franciszka i jego 

pierwszych towarzyszy, o nieprzeciętnym znaczeniu dla przyszłego 

rozwoju monastycyzmu, mimo że był to ruch poddany dyscyplinie i 

regule i skierowany na tory bardziej odpowiadające ustalonej 

kościelnej tradycji. 

Jednak właśnie w trwaniu, w różnych formach życia religijnego, tej 

potrzeby zorganizowania ich według jakiejś „reguły", opartej na wzorze 

posłuszeństwa, życia anielskiego, stabilności konwentu, ścisłego 

oddzielenia od reszty ludzi, wspólnoty majątkowej i zdyscyplinowanej 

aseezy, przejawia się wyraźnie głęboki wpływ, jaki tradycja 

monastyczna nadal wywierała na formy i przejawy życia 

chrześcijańskiego w społeczeństwach kultury zachodniej. Choć rola 

mnichów i klasztorów stopniowo maleje i zajmuje w życiu kościelnym 

i społecznym miejsce coraz mniej centralne i dominujące, wy-

pracowana przez nich i ustalona w ciągu wieków ich hegemonii 

ideologia pozostawała spuścizną decydującą, które będzie cechować 

życie chrześcijańskie duchownych, oddziaływała długofalowo, nie 

wyczerpawszy jeszcze wcale całej siły. Usiłować sumarycznie oceniać 

znaczenie i wagę monastycyzmu w powikłanych dziejach chrześci-

jańskiego przeżycia religijnego byłoby ryzykowne, jeśli nie byłoby 

wręcz zarozumialstwem. Faktem jest, że w tych ostatnich dzie-

sięcioleciach coraz wyraźniej dochodzi do głosu tendencja do 

przezwyciężenia tego silnego i zawoalowanego uwarunkowania. 

Prawdopodobnie nie jest też rzeczą przypadku, że tendencji tej 

odpowiadają na innym biegunie dążenia i przedsięwzięcia odnowy 

monastycznej, zmierzające do nadania klasztorowi charakteru 

określonego symbolu profetycznego i eschatologicznego, wolnego 

jednak od wszelkich roszczeń totalizacyjnych czy też stawiania siebie 

za wzór w duchu, który również może się przecież odwołać do 

głębokiego nurtu antycznej tradycji. 



BIBLIOGRAFIA 

Duby G., Les trois ordres ou 1'imaginaire du feodalisme, Paris 1978 (wyd. Gal- 

Umard). 

// inonachesimo e la riforma ecclesiastica (1049-1122), Atti delia IV Settimana 

jnternazionale di studio Mendola 23-29 agosto 1968, Milano 1971 (wyd. Vita 
ti pensiero). 

// inonachesimo neWalto Medioeuo e la formazione delia ciuiltd occidentale, 

(w:) Settimane di studio del Centro italiano di studi suWalto Medioeuo, iy 

Bpoleto 1957. 

I ieclercq J., Uamour des lettres et le desir de Dieu. Initiation aux auteurs mona- 

aliąues du Moyen Age, Paris 1957 (wyd. CERF). 

Theologie de la vie monastiąue. Etudes sur la tradition patristiąue (w:) Theolo- 
flie, 49, Liguge, Vienne 1961 (wyd. Aubier). 

V;iuchez A., La spiritualite du Moyen Age occidental.   VIIf-XIf siecles, 

Vc'udóme 1975 (wyd. Presses Universitaires de France). 

Vinay G., Alto Medioeuo latino. Conuersazioni e no, Napoli 1978 (wyd. Guida). 

Vogue A. de, Les regles monastiąues anciennes (400-700) (w:) Typologie des 

sources du Moyen Age occidental, fasc. 46, Turnhout 1985 (wyd. Brepols). 
 



ROZDZIAŁ II 

WOJOWNIK 
I RYCERZ 

Franco Cardini 



 

Proces, który w ciągu X wieku praktycznie zlikwidował dawny 

podział społeczeństwa chrześcijańskiego na liberi i servi, był niewąt-

pliwie wielką rewolucją. Spowodował zastąpienie tej antycznej 

dychotomii — o wiele starszej, jak wiadomo, niż same cywilizacje 

żydowska, rzymska i germańska, z których Zachód wywodził swe 

korzenie kulturowe — bardziej praktycznym i pełnym znaczenia 

podziałem na milites i rustici. Pociągało to za sobą wyznaczenie 

pewnej precyzyjnej linii podziału już nie pod względem normatyw-no-

instytucjonalnym, lecz z punktu widzenia funkcji społecznych i stylu 

życia; podział na tych (w gruncie rzeczy nielicznych), którzy posiadali 

przywilej noszenia broni i prowadzenia wojny, dzięki temu zwolnieni 

byli najczęściej od danin i świadczeń, oraz tych (znaczna większość 

świeckiego społeczeństwa), od których oczekiwano wzięcia na swe 

barki trudu produkcji dla zaspokojenia własnych, ograniczonych 

zresztą potrzeb oraz znaczniejszych i bardziej wyrafinowanych potrzeb 

tych, co cieszyli się przywilejem życia z owoców ich pracy. 

Świat X stulecia (a także i wcześniej, już około połowy IX wieku) 

jest światem brutalnym i niebezpiecznym; samo przetrwanie jest w nim 

przedmiotem nieustannych zabiegów i codzienną troską. W czasie 

najazdów Wikingowie, Węgrzy i Saraceni plądrują wybrzeża i pustoszą 

wnętrza krajów w całej południowo-wschodniej Europie; dołączą do 

nich, a później po ich ustaniu zastąpią je nieprzerwane walki 

wewnętrzne zaborczej i zawziętej arystokracji, 



schrystianizowanej zaledwie powierzchownie, choć szczycącej się 

wspieranymi przez siebie fundacjami klasztornymi i pyszniącej się 

zagrabionymi gdzie popadło relikwiami, ostentacyjnie pokazywanymi i 

czczonymi niczym przedmioty pełne magicznej mocy. Europa tych 

czasów pokrywa się siecią zamków (niektóre rejony wezmą nawet od 

nich swoją nazwę — przykładem niech tu będzie Kastylia) — 

umocnionych siedzib, w których uciśniona ludność szuka schronienia, 

gdy na zewnątrz szaleje furia barbarzyńców i „tyranów", choć z drugiej 

strony to właśnie niepewne warunki zamkowego życia ponownie 

nauczą ludy Europy praktyki samoobrony i samostanowienia. 

Surowość czasów zdeterminowała zresztą pojawienie się pewnych 

trwałych koncepcji, wynikających z silnie zakorzenionych potrzeb, jak 

na przykład podział społeczeństwa na trzy funkcjonalne poziomy 

oratores, bellatores i laboratores. Modlitwa, prowadzenie wojny i 

praca w polu były uważane, choć każde na innym szczeblu 

przysługującej mu godności, za trzy zasadnicze aspekty cywilizowa-

nego życia, za trzy podstawowe filary świata chrześcijańskiego. 

Wybitne prace Georgesa Dumezila definitywnie potwierdziły, że ten 

trójfunkcyjny podział ma źródła w odległej kulturze indoeuropej-skiej. 

Nas nie interesuje tutaj jednak znalezienie pewnych stałych cech, lecz 

wyodrębnienie cech właściwych średniowieczu. W tym długim okresie 

niepewności między X a XII wiekiem społeczeństwo chrześcijańskie 

(którego najwyższym ideałem nadal był i pozostawał przecież pokój) 

wypracowało teologiczno-etyczną ideologię, służącą sakralizacji 

praktyki militarnej. 

Nasz temat można by zatem zacząć od tego ponurego okresu 

najazdów barbarzyńskich i „anarchii feudalnej" między IX a XI wie-

kiem; oraz od tego słowa, miles, wypierającego stopniowo wszystkie 

inne terminy określające wojownika (sicarius, buccellarius, gladiator), 

dotychczas używane dla wskazania zbrojnych zgromadzonych w 

spójnych drużynach wokół jednego dominus, księcia. Już starożytny 

Tacyt opisał germański comitatus, który we wczesnym średniowieczu 

pozna różnorodne warianty, od frankijskiej trustis do ruskiej drużina. 

Wypracował on powoli własną etykę, opierającą się na odwadze, 

wierności w przyjaźni, przywiązaniu do księcia, uważa- 



nogo nit- tylko za dominus, co za senior, wodza grupy, „starego", od 

którego oczekuje się darów i opieki. To właśnie w obrębie tych Man-

nerbiinde, „męskich związków", przetrwały inicjacyjne rytuały 

przyjmowania tych, którzy zostali uznani za godnych noszenia broni 

To legały one na ciężkich ćwiczeniach siły i znoszenia bólu, zadawaniu 

rytualnych ran i na próbach zręczności, na granicy tego, co Kościół 

mógłby uznać za dozwolone. W przeszłości — i raz jeszcze Tacytowi 

zawdzięczamy naszą wiedzę na ten temat — wszyscy młodzi 

wojownicy lasów i stepów musieli przejść przez tego rodzaju próby. 

Poczynając od VIII wieku, pojawia się tendencja do specjalizacji 

rzemiosła wojennego, a więc i do ogólnej demilitaryzacji rzym-sko-

barbarzyńskich społeczeństw. Spowodowana rosnącym użyciem konia 

w walce oraz zwiększeniem się, również pod względem kosztów, 

wymaganego od wojownika obronnego i ofensywnego ekwipunku, 

czego dowodzą karolińskie Capitularia, tendencja ta spowodowała, że 

tylko elitarne grupy, jakimi stały się zgrupowane wokół książąt 

arystokratycznych związki wojowników, mogły utrzymać dawne 

tradycje. Uroczyste wręczenie broni stało się wręcz punktem 

centralnym rytów, które wprowadzały młodych książąt w świat władzy. 

Takie były podstawy ceremonii, zwyczajowo zwanej „pasowaniem na 

rycerza", która, obok walki na koniu i zewnętrznych znaków 

właściwych tej kondycji społecznej i stylowi życia, przyczyni się do 

wykształcenia klasy rycerskiej. 

Trudniący się rzemiosłem wojennym jest zatem w X-XI wieku 

zazwyczaj członkiem grupy pod wodzą wielkiego arystokraty lub 

powołanej do obrony siedziby tego ostatniego; może za to otrzymać w 

zamian od seniora w posiadanie dobra ziemskie tytułem wasala lub 

broń, konie i odzienie jako rodzaj wynagrodzenia; może mieszkać, jak 

to się działo zazwyczaj, w zamku seniora lub żyć we własnych lub 

wydzielonych mu włościach; jego osobisty status mógł być statusem 

wolnego lub sługi, czyli — w tym drugim przypadku — należącego do 

grupy tak zwanych ministeriales. 

Z czysto militarnego punktu widzenia krytyka historyczna odstąpiła 

obecnie zarówno od teorii ewolucjonistycznych, jak i deter-

ministycznych. Nikt nie podtrzymuje już tezy o rycerstwie konnym, 

które miałoby się „naturalnie" narodzić w ciągu VIII wieku w wyni- 



ku potrzeby stawiania czoła szybkim wypadom hiszpańskich Arabów; 

podobnie jak odstąpiono od tezy, jakoby konne rycerstwo było 

nieuchronnym rezultatem wynalezienia pewnego przedmiotu, a 

mianowicie strzemienia; umożliwiało ono większą stabilność w siodle, 

a więc i rozwój techniki wojennej, polegającej na ataku galopującego 

konnego rycerza, którego potężne uderzenie z trzymaną silnie pod 

pachą kopią miało być zdolne do unicestwienia wszelkiej przeszkody. 

Uwaga historyków stara się obecnie raczej uchwycić rosnący prestiż 

konnego wojownika, dzięki trwaniu wierzeń kultowych związanych z 

tym zwierzęciem w kulturach stepowych, a także pogłębić problem 

zależności istniejącej między rosnącymi kosztami prowadzenia wojny i 

ekwipunku wojennego (sam koń, żelazna broń, kolczuga zwana bruina) 

z jednej strony a wykształcaniem się hierarchii wasalskich zależności, 

przy jednoczesnym powiększaniu się społeczno-ekonomicznego i 

społeczno--prawnego przedziału między uzbrojonymi, a nie noszącymi 

broni — z drugiej. 

Konflikty między wielkimi feudałami, z których każdy posiadał 

zbrojnych popleczników, stały się zjawiskiem codziennym w X-XI 

wieku, to znaczy w tym długim okresie rozdrobnienia władzy centralnej 

i „anarchii feudalnej". W epoce tej zbrojni byli przede wszystkim 

tyranni, praedones, a źródła, zwłaszcza biskupie, coraz częściej 

donoszą o dokonywanych przez nich aktach przemocy w stosunku do 

bezbronnych czy w ogóle do tych wszystkich, określanych przez 

Kościół jako pauperes (kler, wdowy, sieroty i ogólnie wszyscy ci, 

którzy nie byli w stanie się bronić i pozbawieni byli jakiejkolwiek 

formy ochrony). 

To właśnie zwierzchnicy nielicznych biskupstw, a do nich szybko 

przyłączali się niektórzy możni przekonani o słuszności ich programu i 

milites oraz ludzie świeccy niższej kondycji społecznej, cierpiący z 

powodu chroniczności gwałtów i przemocy, które uniemożliwiały 

rozwój wymiany handlowej i życia gospodarczego, zainicjowali pod 

koniec X i na początku XI stulecia ruch „pokoju Bożego": pax i treuga 

Dei. Sanktuaria, przytułki i schroniska, targi, brody i drogi postawione 

zostały pod specjalną ochroną (pax), a dzięki temu ktokolwiek 

dopuściłby się w tych miejscach aktów 



gwałtu, był narażony na ekskomunikę. To samo ochronne zarządzenie 

rozciągnięto również na kategorię ludzi, uważanych z racji swej 

bezbronności za pauperes (znaczenie tego słowa wykraczało znacznie 

poza sferę ściśle ekonomiczną). Proces ten doprowadził w końcu <lo 

ustanowienia określonych dni tygodnia, w których działania wojenne, 

zabronione już przez pax w wybranych miejscach i w sto-Hunku do 

pewnych kategorii ludzi, zostały w ogóle zakazane. Jeśli zabicie 

człowieka zawsze było grzechem śmiertelnym, to treugaDei sprawiała, 

że popełnienie zabójstwa między czwartkiem a niedzielnym 

popołudniem
1
 podlegało wręcz ekskomunice. W ten sposób, bez 

całkowitego zakazu wojny (co byłoby nie do pomyślenia w tym spo-

łeczeństwie zdominowanym przez klasę rycerską), starano się ją jak 

najbardziej ograniczyć i podporządkować potrzebom ogólnej odnowy 

życia gospodarczego i społecznego, a także wymogom reformy 

Kościoła, która dokonywała się właśnie w tej epoce w ramach szer-

szego ruchu zapoczątkowanego przez kongregacje monastyczne 

ośrodkujące się wokół klasztoru w Cluny w Burgundii. Ten ruch 

reformy dążył do osiągnięcia tak zwanej libertas Ecclesiae, to znaczy 

do uwolnienia instytucji kościelnych od przygniatających je poważnych 

obciążeń ze strony władzy świeckiej. 

Z drugiej strony ten program ruchupax i treuga Dei, rozwijający się 

poprzez serię lokalnych synodów, w których uczestniczyli kler, a także 

świeccy danego regionu, nie mógłby się rozszerzać i umacniać 

(podobnie zresztą, jak to miało miejsce na przykład w Italii w 

przypadku ruchów, w tym także i zbrojnych, wspierających program 

kleru reformatorskiego w tak zwanej walce o inwestyturę). Gdyby nie 

udało mu się zmobilizować części rycerstwa, chętnego do narzucenia 

siłą programu pacyfikacji tym tyranni, to nadal by przelewali krew 

chrześcijańską w swych prywatnych wojnach. Dotyczy to również 

możnych, którzy po zaprzysiężeniu paktów pokoju i zaprzestaniu walk 

nadal dopuszczali się aktów przemocy, stając się tak zwanymi 

infractores pacis. Jeśli indywidualna etyka tych milites opierała się na 

zasadach odwagi, wierności dla przywódcy i przywiązania do 

towarzysza broni, to swoista etyka „rycerska" rodzi się 

1 W polskich opracowaniach treuga Dei trwała od środy wieczorem do ponie-

działku rano (przyp. red.). 



z kościelnych kanonów tych pokojowych synodów i zasadza się na 

ideałach służby Kościołowi i najsłabszym,/>auperes, posuniętej aż do 

złożenia ofiary z siebie samego włącznie. W okresie między latami 

siedemdziesiątymi a osiemdziesiątymi XI wieku papież Grzegorz VII, 

stawiając za wzór postacie takie jak miles Erlembaldo Cotta, militarny 

przywódca patarii
2
 mediolańskiej, wypracowywał nową koncepcję tego 

miles sancti Petri, która stanowiła niewątpliwie rozwinięcie, lecz także 

i pewną modyfikację idei miles Christi. To ostatnie wyrażenie, jak 

wiadomo, przez długi czas służyło do określenia męczennika, a 

następnie zostało przeniesione na mnicha, ascetę i każdego, kto 

oddawał się modlitwom i sprawom ducha, prowadząc w samotności 

swego serca pugna spiritualis przeciwko grzechowi. W tym sensie 

pojęcia militia Dei i militia huius saeculi, zaangażowanie się w sprawy 

Boże i oddawanie się sprawom ziemskim, przez długi czas były 

odbierane jako przeciwstawne. Zaangażowany w walkę o reformę i o 

wyzwolenie spod „opieki" świeckich książąt Kościół odczuwał jednak 

potrzebę skupienia wokół siebie wszystkich, z militarnymi włącznie, 

sił, które mogłyby mu być pomocne w realizacji jego nowego 

programu. I tak papież Grzegorz VII nie wahał się surowo napomnieć 

pewnego szlachetnie urodzonego za to, że postanowił porzucić 

świeckie życie i wstąpić do klasztoru. To, co jeszcze do niedawna 

wydawałoby się decyzją świętą i heroiczną, wówczas było odbierane 

jako porzucenie pierwszej linii walki. Rodziła się nowa koncepcja 

miles Christi czy też raczej właśnie sancti Petri, gotowego oddać swój 

miecz w służbę Kościołowi. I prawdopodobnie właśnie wówczas 

pasowanie na rycerza, aż dotąd świecka ceremonia, dokonująca się w 

grupie zawodowo parających się rzemiosłem wojennym, którzy 

świadomie postanawiali przyjąć nowego towarzysza broni, zaczęło 

obejmować również i uznanie religijne ze strony Kościoła. Zresztą już 

od dłuższego czasu (jak tego niezbicie dowodzi źródło takie jak 

moguncki Pontyfikat rzymsko--germański z X wieku) Kościół miał 

zwyczaj błogosławić broń, podobnie jak czynił to z narzędziami pracy i 

przedmiotami codziennego użytku. 

2 Nazwa pochodzi od słowapatee — łachmaniarz. Tym mianem określano ruch 

religijno-społeczny w Mediolanie, będący za reformą Kościoła (przyp. red.). 



Surowy wobec tyranni ipraedones nowy, zreformowany Kościół 

był znamiennie łaskawy dla tych, którzy w świecie ludzi świeckich 

gotowi byli oddać mu w służbę umiejętności wojenne i odwagę. Za 

zwiastuna tej nowej tendencji może być w pewnym stopniu uznane 

dzido hagiograficzne, Vita św. Gerarda z Aurillac, napisane przez 

Pdona, opata Cluny; przed wstąpieniem do klasztoru Gerard prowadził 

bowiem życie rycerza, ale również i w tej roli, według hagio-grafa, 

służył należycie Bogu. Powoli odstępuje się od wyrażonego niegdyś w 

Vita Martini Sulpicjusza Sewera budującego ideału porzucenia broni na 

znak conuersio. Obecnie można było osiągnąć świętość, służąc 

Kościołowi orężem. 

Nie należy sądzić, że ta zmiana postawy wynikała wyłącznie z 

wymogów, jakie doszły do głosu w trakcie ruchu paxDei oraz walki o 

inwestyturę. Zachodnie chrześcijaństwo XI wieku przeżywa okres 

żywiołowej ekspansji. Wyrazem jej są między innymi wyprawy wo-

jenne, podejmowane przez grupy rycerzy lub przez marynarzy miast 

nadmorskich, zwłaszcza Morza Tyrreńskiego, przeciwko islamowi, 

który po okresie niezwykłej ekspansji w stuleciach VII-X przeżywa w 

owym czasie fazę stagnacji w podbojach i kryzysu wewnętrznego. 

Wydaje się więc, że nadchodzi moment chrześcijańskiego odwetu. Od 

VIII stulecia w opanowanej przez islam Hiszpanii przejawia się w 

postaci tak zwanej reconąuisty. Znajduje ona swe podstawy 

ideologiczne w propagowaniu — po części przy poparciu Cluny — 

pielgrzymki do sanktuarium św. Jakuba z Compostelli w Galicji, a 

określone motywacje także i w żądzy przygód i łupów pewnych grup 

rycerskich, przede wszystkim francuskich, którzy ochoczo wstępują na 

służbę chrześcijańskich feudałów Leonu, Kastylii i Aragonii. Na planie 

kultury rezultatem tych napięć i walk jest nie tylko chrześcijańsko-

narodowa epopeja Pieśni o Cydzie (Cantar de mio Cid). Należy tu 

wymienić wiele pieśni epickich i legend, w których wiara 

chrześcijańska i potrzeba cudowności połączone z opowieściami o 

różnych częstych zjawach (apparitiones) i z kultem relikwii i 

sanktuariów, składają się na oryginalne „chrześcijaństwo wojenne", 

wiążące szczyty duchowości chrześcijańskiej ze sławą wojenną. Często 

pokazuje się Najświętszą Pannę i św. Jakuba razem ze „świętymi 

militarnymi" —Jerzym, Teodorem, Merkurym, 



Demetriuszem, Marcinem i innymi —jak pojawiają się w czasie bitwy, 

z białymi sztandarami, zachęcając chrześcijan do walki, odstraszając i 

zmuszając do ucieczki niewiernych. Podobny klimat panuje w pewnych 

utworach narracyjnych, dotyczących podboju Sycylii przez Normanów, 

w źródłach historycznych opowiadających czyny marynarzy pizańskich 

w szturmie na miasto Mahdiję w 1087 roku czy też ćwierć wieku 

później w wyprawie na Baleary lub wreszcie w samym 

najsławniejszym utworze ówczesnej zachodniej epiki rycerskiej, Pieśni 

o Rolandzie (Chanson de Roland). 

Roland, bohater chrześcijański i krewny Karola Wielkiego nie jest 

zupełnie pozbawiony wiarygodności historycznej, choć jest ona bardzo 

słabo poświadczona. Tym, co nas interesuje w tym miejscu, nie jest 

jednak fakt, czy postać o tym imieniu rzeczywiście istniała w kręgu 

Karola Wielkiego, ani też czyjego sława była w jakiś sposób 

uzasadniona czynami, lecz fakt, że jego śmierć w zasadzce w pire-

nejskim wąwozie w Roncevaux dała prawie natychmiast początek 

pewnej tradycji epickiej, która w XI wieku stała się paradygmatem 

męczeństwa za wiarę. Jego ostatnie chwile, opowiedziane w pełnych 

wzruszenia słowach, są śmiercią świętego wasala Boga-seniora; w 

ostatnich słowach palatyn zwraca się z prawdziwą pieśnią miłosną do 

miecza Durendala, którego rękojeść kryła cenne relikwie, a następnie w 

najwyższym geście wierności {fidelitas) ofiaruje prawą rękawicę Bogu, 

wznosząc ją ku niebu. To ostatnie natychmiast się otwiera, by 

umożliwić zstąpienie rzeszy aniołów, przyjęcie bohatera i 

zaprowadzenie go do bram raju. 

Od dziesięcioleci dyskutuje się na temat oryginalności Pieśni o 

Rolandzie, na temat roli poezji epickiej (oraz jej związku z wcześ-

niejszą tradycją wojenną), rzekomo wywodzącej się ze starożytnej, 

pogańskiej tradycji germańskiej. Jednak nie ulega wątpliwości, że 

aniołowie, którzy zstępują do hrabiego Rolanda i prowadzą go do 

nieba, nie są schrystianizowanymi Walkiriami, lecz są niewątpliwie 

aniołami chrześcijańskimi, przyodzianymi w zespół wartości ideolo-

gicznych i odczuć, jaki wprawdzie jeszcze wiele zawdzięcza dawnej 

tradycji wojennej przodków, ale znacznie więcej — eklezjologii, czer-

piącej inspiracje bardziej ze Starego niż z Nowego Testamentu. Wal-

czący Michał z epiki rycerskiej jest biblijnym .„księciem zastępów 



Pana", a chrześcijański Bóg Rolanda, nawet jeśli często określa się go 

w pełen miłości sposób jako „Syna Maryi", w rzeczywistości jest 

przede wszystkim przejmującym trwogą Bogiem Izraela, Dominus 

Deus Sabaoth, Panem walki i zemsty 

W tym punkcie naszych rozważań nasuwa się jedno pytanie: czy 

rzeczywiście to Kościół gregoriański, hierarchiczny i hierokratycz-ny, 

taki, jaki narodził się z reformy XI wieku, „wytworzył" ideały 

rycerskie, modyfikując w zasadniczy sposób dawną etykę feudalno-

militarną, a nawet przeciwstawiając się jej i wypracowując system cnót 

wojennych, oparty na ideałach obrony słabych i męczeństwa za wiarę, 

w przeciwieństwie do dawnej skali wartości zasadzającej się ha 

odwadze i na zawodowo-inicjacyjnej jedności grupy? Teza, jakoby 

chansons de gęste, zarówno z ideologicznego, jak i stylistycznego 

punktu widzenia, zaczerpnęły wiele z formuł liturgicznych i tekstów 

hagiograficznych, a więc byłyby środkami kierowanej przez 

środowiska kościelne propagandy, odegrała w przeszłości dużą rolę 

przy podtrzymaniu tej koncepcji. Obecnie jednak wielu historyków jest 

w tej sprawie wręcz odmiennego zdania; twierdzi mianowicie, że 

chansons de gęste stanowią wyraz starodawnej tradycji. Był on 

prawdopodobnie zweryfikowany i ulepszony między XI a XII wiekiem 

(ewentualnie zaktualizowany w związku z nowym motywem 

przewodnim, jakim stało się poczucie heroizmu religijnego) jako wyraz 

w dużym stopniu niezależnej kultury świeckiej .'Według tej tezy 

prawdopodobnie raczej formuły liturgiczne i literatura hagiogra-Ficzna 

czerpały z tej tradycji ze względu na wielką popularność, w celu 

utorowania sobie drogi i zapewnienia trwałego miejsca w zbiorowej 

wyobraźni i sumieniach. Chodziłoby tu więc nie tyle o chrystianizację 

kultury rycerskiej, ile raczej o militaryzację i hero-izację niektórych 

modeli świadectwa chrześcijańskiego, uznanych za szczególnie łatwe 

do przyjęcia, poruszające i trafiające do serc, a więc za szczególnie 

nadające się na narzędzie propagandy. 

Pieśń o Rolandzie stanowi pierwszy ważny wzór kodyfikacji tego 

ritterliches Tugendsystem, czyli „rycerskiego systemu etycznego". 

Polaryzuje się on wokół dwóch biegunów, prouesse, „męstwo" i sa-

gesse, „mądrość", czyli jest to ten szczególny rodzaj wyostrzonej 

nabytym doświadczeniem przenikliwości, która zwykła się przeja- 



wiać w przezornej rozwadze. Obie te wartości wzajemnie się uzu-

pełniają, a ich harmonijne współistnienie prowadzi do mesure, do 

wysoko cenionego umiarkowania. Człowiek odważny, nie będąc roz-

tropnym, jest szaleńcem; mądry zaś, któremu brak odwagi, staje się 

podły. W rzeczywistości jednak rzadko kiedy rycerz szczycił się obie-

ma tymi podstawowymi cnotami w harmonijnym związku: ten ostatni 

rodził się raczej z braterstwa broni rycerzy, których charaktery 

wzajemnie się uzupełniały; ze swoistego koleżeństwa, gdzie ten, kto 

był przede wszystkim odważny, miał przeciwwagę w tym, kto był 

przede wszystkim roztropny. Krótko mówiąc, rycerz doskonały (i będą 

to z naciskiem podkreślać różne traktaty od reformatora Bonizona z 

Sutri aż po Rajmunda Lulla, teoretyka mistycznej koncepcji rycerstwa), 

bardziej niż jednostka, jest wynikiem realizacji ideału, który zarówno 

Cyceron, jak i św. Bernard oraz Aelred z Rie-vaulx określają jako amor 

socialis i który idzie w parze z notitia con-tubernii: poczuciem 

wspólnoty grupy. Taki był prawdopodobnie najbardziej ukryty, choć 

może i najbardziej oczywisty, sens figurującego na pieczęci zakonu 

templariuszy wizerunku, przedstawiającego dwóch rycerzy na jednym 

koniu. I to właśnie w imię tych ideałów braterskiej solidarności i 

głębokiej przyjaźni pewien czternastowieczny autor, wysławiając cnoty 

rycerskie, wykrzyknie — bez cienia tego estetyzmu, który w 

dziewiętnastym i dwudziestym wieku kazał wypowiedzieć tak wiele 

podobnych zdań — „Jakże słodką rzeczą jest wojna!". 

W tym miejscu trzeba jednak zaznaczyć — właśnie dla udowod-

nienia, jak głęboko „świecki" i jak mało chrześcijański w gruncie 

rzeczy był świat Rolanda — że „młoda i dziarska wojna", „piękna 

wojna", która tak drażniła Marca Blocha, nie jest wcale wymysłem 

jakiegoś dekadenckiego histeryzmu i mody sprzed kilku dziesięcioleci. 

Temat ten niewątpliwie znany był najdawniejszej tradycji epickiej i w 

pewnej specyficznej postaci dochodził do głosu właśnie w 

średniowiecznej kulturze rycerskiej, w odniesieniu do której — mamy 

wrażenie — mądre powiedzenie Erazma, helium dulce inex-pertis, nie 

miało większej wagi. 

Jedną z charakterystycznych cech poezji rycerskiej, jaka powróci 

również w fin' amor trubadurów, jest radość, joie, która zwykle łączy 



nię z młodością. Interpretacja jednostronnie seksualna czy wręcz 

erotyczna tych wartości, kładąc akcent na związek między wiekiem 

młodzieńczym a korzystaniem z rozkoszy życia, byłaby jednak nie-

porozumieniem. W rzeczywistości młodość ściśle jest związana z 

iuvenes, świeżo pasowanymi rycerzami, którzy w dość wichrzy-

Iłelskich grupach błąkają się w poszukiwaniu przygód, często spro-

wadzających się do gwałtów i nadużyć; ta znana z niektórych chan-sons 

de geste radość utożsamia się — bardziej niż ze stanem przyjemnej i 

optymistycznej euforii — z silnym podnieceniem, niekon-I rolowaną 

egzaltacją, bliską wut z germańskiej tradycji pogańskiej; jest to wojenny 

furor, trance, których szamański rodowód został udowodniony. 

Obecność tego rodzaju motywów nie dziwi w takich tekstach jak Raoul 

de Cambrai, ponure dzieje okrutnych zemst. Dość podobny klimat 

panuje również w pod wieloma względami budujących chansons z 

cyklu Wilhelma Orańskiego, rycerza, który wstąpił do klasztoru; a 

nawet w takim poemacie jak Aliscans, opowiadającym męczeństwo 

młodego i nieskażonego bohatera, Viviena, przedstawionego niczym 

święty w logice opowieści, a przecież zarazem jako i straszliwy 

okrutnik w realizmie opisanych wydarzeń. Krótko mówiąc, jeśli 

chansons w wyjątkowy sposób pozwalają nam przeniknąć mentalność 

dworów i jarmarków, rycerstwa i ludzi świeckich niższych warstw 

społecznych, znajdujących przyjemność w opowiadaniu czynów 

rycerskich, to jednak powinniśmy wystrzegać się niewłaściwej 

interpretacji ich niewątpliwie szczerej, a nawet żarliwej pobożności 

chrześcijańskiej, uznając ją za rezultat teologi-zacji ideologii militarnej 

przez Kościół. Nie tylko w wielu epizodach — na przykład w scenach 

wymuszonego chrztu Saracenów — lecz także i w ogóle w ożywiającej 

tę literaturę idei przewodniej. Zaproponowany model chrześcijański jest 

przede wszystkim laicki, często folklorystyczny, a w każdym razie 

wolny od problemów doktrynalnych i nierzadko nawet przesycony 

nastrojami antyklerykalnymi. Wśród nich wybija się z jednej strony ton 

pełen lekceważenia, z drugiej zaś nawrót do pewnej specyficznej 

sakralności rycerskiej profesji, odmiennej, a może nawet lepszej i 

milszej Bogu niż świętość pozostająca w gestii księży. Tego rodzaju 

atmosfera wydaje się dominować w dość częstych scenach, w których 

śmiertelnie ranni 



rycerze spowiadają się i udzielają sobie nawzajem odpuszczenia 

grzechów, a nawet się wzajemnie komunikują, używając liścia ze-

branego na polu bitwy ziela w miejsce świętej hostii. 

Od logiki tej nie uchroniły się nawet chansons z cyklu poświęco-

nego pierwszej krucjacie, w którym dominuje epos tego dokonanego 

między 1096 a 1099 rokiem wyczynu, uważanego — i nie bez racji — 

za bezpośredni i natychmiastowy skutek chrystianizacji rycerstwa. 

Wiemy dziś, że w pierwszej wyprawie krzyżowej (podobnie zresztą jak 

we Francji w sporach związanych z pax Dei, we Włoszech w czasie 

walki o inwestyturę i w Hiszpanii w dziele reconąuis-ty) wzięły udział 

grupy „ubogich rycerzy", o których wspominają tylko chansons. 

Jednakże w stosunku do nich przymiotnik „ubogi" nie powinien być 

rozumiany w sposób ogólnie przyjęty. Nie musiało bowiem wcale 

chodzić o ludzi znajdujących się w biedzie czy też o drobnych 

feudałów, choć rycerze o tej pozycji społeczno-ekono-micznej — 

niekiedy wręcz pozbawieni skromnej świty i posiadający wyłącznie 

konie i własną broń — rzeczywiście często byli spotykani w poezji, jak 

i poświadczonej dokumentami ówczesnej rzeczywistości. Rycerze ci 

zwali siebie „ubogimi", ponieważ, przyjąwszy surowy program 

zreformowanego Kościoła, zrezygnowali ze swoich marzeń o sławie, 

bogactwie i przygodzie, by poświęcić się realizacji tego programu, 

choć w charakterze rycerzy świeckich. Ich powołanie, innymi słowy, 

upodabnia się w swym doświadczeniu do wielu ówczesnych bractw 

ludzi świeckich. Istnieją, naszym zdaniem, podstawy do twierdzenia, że 

nowy klimat, odczuwalny w Kościele nazajutrz po triumfie dość 

złożonej zresztą grupy reformatorów (nazywać reformę XI wieku, jako 

całość, „gregoriańską", jest niedopuszczalnym uproszczeniem), objął 

również wielu członków świata rycerskiego. Jednakże najciekawszy 

pod względem profilu poezji epickiej produkt krucjaty, Conąuete de 

Jerusalem (Pieśń o zdobyciu Jerozolimy), nie wydaje się w 

najmniejszym stopniu dotknięty głębszym duchem reformy. 

Wprowadza nas on w świat zwykłych cudów (aniołowie i święci, 

którzy obok chrześcijan zstępują na pole bitwy); w świat tej typowej 

dla epickich bohaterów stylizowanej i sformalizowanej, a niekiedy i 

gwałtownej uczuciowości — łatwo się oni wzruszają, mdleją z emocji, 

łkają — a zarazem w świat bezlitosnego 



okrucieństwa. W tym przypadku wiemy skądinąd, że zdobyciu 

Świętego Miasta towarzyszyła straszna masakra, w której padli ofiarą 

zarówno muzułmanie, żydzi, jak i wschodni chrześcijanie, ponieważ 

krzyżowcy ich nie rozróżniali. Bohaterem Conąuete, obok Gotfryda z 

Bouillon, jest Tomasz de Marle, który pierwszy wspina się na mury 

miasta, niemalże płynąc na ostrzach włóczni swoich ludzi i nie wzdraga 

się zabijać kobiet. Kieruje nim pobożny zapał i wzrusza się on przed 

Grobem Chrystusa, lecz nie przeszkadza mu to przechowywać 

magicznego talizmanu, mającego mu zapewniać nietykalność w bitwie. 

W rzeczywistości nie wiadomo, czy istotnie Tomasz de Marle wspiął 

się pierwszy na mury Jerozolimy — wyczyn, który następnie będą 

sobie przypisywać legiony prawdziwych i wymyślonych bohaterów. To 

zaś, co nam o nim wiadomo (a szeroko mówi o nim Guibert, opat 

Nogent, kronikarz krucjaty i autor własnej biografii) jako o postaci 

historycznej, przejmuje dreszczem przerażenia. Mamy tu bowiem do 

czynienia z feudałem, przewyższającym w okrucieństwie i 

barbarzyństwie nawet bohatera epiki rycerskiej, Raula z Cambrai. 

Najwyraźniej jego pełen wzruszenia płacz przed Świętym Grobem 

(który może być naprawdę wydarzeniem historycznym i nie ma 

podstaw, by wątpić w jego szczerość) nie stoi z tym w żadnej 

sprzeczności; pod warunkiem wszakże, że się pamięta, iż przy 

odtwarzaniu mentalności i życia uczuciowego XI-XII wieku należy 

wystrzegać się popełniania anachronizmu i o tym, że ludzie ci myśleli 

w sposób odmienny od naszego i wcale nie podzielali naszego poczucia 

koherencji. 

Tomasz de Marle, mimo że był walecznym krzyżowcem, z pew-

nością nie był „ubogim rycerzem" w rodzaju owego Gualtieriego 

zwanego „bez włości", który w czasie pierwszej krucjaty przewodził 

zastępom populares, a nawet może wręcz i złoczyńców; przypominał 

pozbawionego dóbr awanturnika. Stanowił on chyba raczej przykład 

tych członków arystokracji, przekonanych szczerze i prawdziwie o 

słuszności ideałów reformy kościelnej i gotowych poświęcić resztę 

życia w służbie tego nowego ideału. Podobna była prawdopodobnie 

także ta grupa rycerzy i drobnej arystokracji, pochodząca zwłaszcza z 

Burgundii i Szampanii, która pod koniec drugiego dziesięciolecia XII 

wieku zgromadziła się wokół jednego z nich, niejakie- 



rycerze spowiadają się i udzielają sobie nawzajem odpuszczenia 

grzechów, a nawet się wzajemnie komunikują, używając liścia ze-

branego na polu bitwy ziela w miejsce świętej hostii. 

Od logiki tej nie uchroniły się nawet chansons z cyklu poświęco-

nego pierwszej krucjacie, w którym dominuje epos tego dokonanego 

między 1096 a 1099 rokiem wyczynu, uważanego — i nie bez racji — 

za bezpośredni i natychmiastowy skutek chrystianizacji rycerstwa. 

Wiemy dziś, że w pierwszej wyprawie krzyżowej (podobnie zresztą jak 

we Francji w sporach związanych z pax Dei, we Włoszech w czasie 

walki o inwestyturę i w Hiszpanii w dziele reconąuis-ty) wzięły udział 

grupy „ubogich rycerzy", o których wspominają tylko chansons. 

Jednakże w stosunku do nich przymiotnik „ubogi" nie powinien być 

rozumiany w sposób ogólnie przyjęty. Nie musiało bowiem wcale 

chodzić o ludzi znajdujących się w biedzie czy też o drobnych 

feudałów, choć rycerze o tej pozycji społeczno-ekono-micznej — 

niekiedy wręcz pozbawieni skromnej świty i posiadający wyłącznie 

konie i własną broń — rzeczywiście często byli spotykani w poezji, jak 

i poświadczonej dokumentami ówczesnej rzeczywistości. Rycerze ci 

zwali siebie „ubogimi", ponieważ, przyjąwszy surowy program 

zreformowanego Kościoła, zrezygnowali ze swoich marzeń o sławie, 

bogactwie i przygodzie, by poświęcić się realizacji tego programu, 

choć w charakterze rycerzy świeckich. Ich powołanie, innymi słowy, 

upodabnia się w swym doświadczeniu do wielu ówczesnych bractw 

ludzi świeckich. Istnieją, naszym zdaniem, podstawy do twierdzenia, że 

nowy klimat, odczuwalny w Kościele nazajutrz po triumfie dość 

złożonej zresztą grupy reformatorów (nazywać reformę XI wieku, jako 

całość, „gregoriańską", jest niedopuszczalnym uproszczeniem), objął 

również wielu członków świata rycerskiego. Jednakże najciekawszy 

pod względem profilu poezji epickiej produkt krucjaty, Conąuete de 

Jerusalem (Pieśń o zdobyciu Jerozolimy), nie wydaje się w 

najmniejszym stopniu dotknięty głębszym duchem reformy. 

Wprowadza nas on w świat zwykłych cudów (aniołowie i święci, 

którzy obok chrześcijan zstępują na pole bitwy); w świat tej typowej 

dla epickich bohaterów stylizowanej i sformalizowanej, a niekiedy i 

gwałtownej uczuciowości — łatwo się oni wzruszają, mdleją z emocji, 

łkają — a zarazem w świat bezlitosnego 



okrucieństwa. W tym przypadku wiemy skądinąd, że zdobyciu 

Świetego Miasta towarzyszyła straszna masakra, w której padli Ofiarą 

zarówno muzułmanie, żydzi, jak i wschodni chrześcijanie, ponieważ 

krzyżowcy ich nie rozróżniali. Bohaterem Conąuete, obok Gotfryda 

Iryda z Bouillon, jest Tomasz de Marle, który pierwszy wspina się na 

mury miasta, niemalże płynąc na ostrzach włóczni swoich ludzi i nie 

wzdraga się zabijać kobiet. Kieruje nim pobożny zapał i wzrusza się on 

przed Grobem Chrystusa, lecz nie przeszkadza mu to przechowywać 

magicznego talizmanu, mającego mu zapewniać nietykalność w bitwie. 

W rzeczywistości nie wiadomo, czy istotnie Tomasz de Marle wspiął 

się pierwszy na mury Jerozolimy — wyczyn, który następnie będą 

sobie przypisywać legiony prawdziwych i wymyślonych bohaterów. To 

zaś, co nam o nim wiadomo (a szeroko mówi o nim Guibert, opat 

Nogent, kronikarz krucjaty i autor własnej biografii) jako o postaci 

historycznej, przejmuje dreszczem przerażenia. Mamy tu bowiem do 

czynienia z feudałem, przewyższającym w okrucieństwie i 

barbarzyństwie nawet bohatera epiki rycerskiej, Raula z Cambrai. 

Najwyraźniej jego pełen wzruszenia płacz przed Świętym Grobem 

(który może być naprawdę wydarzeniem historycznym i nie ma 

podstaw, by wątpić w jego szczerość) nie stoi z tym w żadnej 

sprzeczności; pod warunkiem wszakże, że się pamięta, iż przy 

odtwarzaniu mentalności i życia uczuciowego XI-XII wieku należy 

wystrzegać się popełniania anachronizmu i o tym, że ludzie ci myśleli 

w sposób odmienny od naszego i wcale nie podzielali naszego poczucia 

koherencji. 

Tomasz de Marle, mimo że był walecznym krzyżowcem, z pew-

nością nie był „ubogim rycerzem" w rodzaju owego Gualtieriego 

zwanego „bez włości", który w czasie pierwszej krucjaty przewodził 

zastępom populares, a nawet może wręcz i złoczyńców; przypominał 

pozbawionego dóbr awanturnika. Stanowił on chyba raczej przykład 

tych członków arystokracji, przekonanych szczerze i prawdziwie o 

słuszności ideałów reformy kościelnej i gotowych poświęcić resztę 

życia w służbie tego nowego ideału. Podobna była prawdopodobnie 

także ta grupa rycerzy i drobnej arystokracji, pochodząca zwłaszcza z 

Burgundii i Szampanii, która pod koniec drugiego dziesięciolecia XII 

wieku zgromadziła się wokół jednego z nich, niejakie- 



go Hugona z Payens. Byli to eks-krzyżowcy i nowo przybyli do Ziemi 

Świętej w jednej z wielu pielgrzymek, które się tam udawały, gdy 

wiadomość o zwycięstwie krucjaty w 1099 roku obiegła Europę. 

Zastawali oni wszędzie w Palestynie nie entuzjazm, lecz bałagan, 

zniszczenie, zaniedbanie. Niepohamowany pogrom miejscowej lud-

ności oraz ucieczka wielu przerażonych, którzy ocaleli, doprowadziły 

do upadku te kwitnące niegdyś ośrodki; z drugiej strony zaś, gdy 

wyczerpał się czynnik zaskoczenia, któremu krucjata w znacznej 

mierze zawdzięczała swój sukces, muzułmanie rozpoczęli reorgani-

zację i przygotowania do walki o odzyskanie utraconych ziem. Piel-

grzymi, po wypełnieniu ślubowania przy Grobie, powracali do 

ojczyzny — któż więc miał zapewniać obronę zdobytym w 1099 roku 

ziemiom? 

Z konieczności zarządzania zdobytymi terytoriami, obrony 

pielgrzymów, niesienia pomocy słabym i chorym, z potrzeby zapew-

nienia „stałej", by tak powiedzieć, mobilizacji, umożliwiającej przed-

sięwzięcia takie jak krucjata, zrodziły się tak zwane zakony 

monastyczno-rycerskie (lub religijno-rycerskie, lub religijno-mili-

tarne). Pod wieloma względami mogą być one uważane za najbardziej 

oryginalny produkt tej wypracowanej w „ligach pokoju" etyki, a także 

pragnienia reformatorów kościelnych podporządkowania rycerstwa 

swoim programom. Pod wieloma innymi względami jednak wykraczają 

one znacznie poza te ramy, gdyż stanowią pełną i całkowitą conuersio 

części europejskiej społeczności rycerskiej w służbie kościelnego 

powołania. Nie jest to już więc tylko sprawa podporządkowania i celu, 

lecz sprawa samoidentyfikacji. Różnica ta jest istotna: Grzegorz VII, 

który, choć mówił o militia sancti Petri, nie patrzyłby chyba 

przychylnym okiem na tak skrajne i na swój sposób ekstremalne 

rozwiązanie. 

Związek między wolnymi i prawdopodobnie spontanicznymi 

bractwami „ubogich rycerzy" z okresu „lig pokoju" oraz walki o 

inwestyturę a zakonami religijno-militarnymi nie ulega wątpliwości już 

od samej chwili powstania zrzeszenia założonego przez Hugona z 

Payens. Wydaje się, że on sam, jak i jego naśladowcy przyjęli 

pierwotnie nazwę pauperes milites Christi, oddając się obronie Grobu 

Świętego i pielgrzymów. Jednakże na synodzie w Troyes 



w 1128 roku, gdy reguła bractwa została formalnie zaakceptowana, 

przekształciło się ono z fraternitas w prawdziwą religio, to znaczy w 

zakon. Ponieważ tymczasem król jerozolimski Baldwin II oddał tym 

rycerzom pewne zabudowania usytuowane w obrębie Haram asz-

Szarif, w pobliżu dwóch meczetów: Kopuła na Skale i al-Aksa
3 

(I)■///plum Domini i Świątynia Salomona), zakon przyjął nazwę 

templariuszy i zachował ją aż do roku 1312, gdy został rozwiązany 

przez papieża Klemensa V Stało się to w następstwie wielu skandali, w 

które zakon ten został wplątany, a przede wszystkim — jak się wydaje 

— z racji olbrzymich zgromadzonych przez siebie bogactw, Htając się 

przedmiotem zakusów Filipa TV, króla Francji. 

Zakon templariuszy był tylko jednym z wielu zakonów religijno-

militarnych założonych w ciągu XII wieku w Ziemi Świętej i na Pół-

wyspie Iberyjskim, a później również w północno-wschodniej Europie 

(gdzie będą miały za zadanie prowadzenie podboju i kolonizacji ludów 

słowiańskich i bałtyckich). Rozprzestrzeniły się one w całej Europie z 

powodu ich początkowego sukcesu, licznych nadań w pieniądzach i 

ziemiach, którymi się wyróżniały, a także masowego wstępowania w 

ich szeregi członków arystokracji rycerskiej, przyciąganych sławą 

surowego trybu życia i ascetycznej odwagi. Pogłoski o chciwości, 

gwałtach i korupcji, jakie w późniejszych czasach miały krążyć wokół 

niektórych z tych zakonów, a w których niełatwo jest odróżnić prawdę 

historyczną od tendencyjnej propagandy przeciwników politycznych, w 

niczym nie umniejszają pierwotnego znaczenia tego zjawiska. 

Wśród tych zakonów przypomnieć należy zakon szpitalny (a więc 

taki, którego zadaniem było przede wszystkim przyjmowanie i 

goszczenie pielgrzymów) Św. Jana Jałmużnika. Od XIV wieku 

dochodzą nowe nazwy z powodu przenoszenia głównej siedziby: „ro-

dyjski", a od XVI wieku — „maltański", który zasłynie ze swej floty. 

Należy wspomnieć także Zakon Najświętszej Maryi Panny zwany 

3 W zachodniej części starej Jerozolimy, na wyniosłym tarasie o nazwie Moria, na 

terenie okręgu kultowego zwanego Haram asz-Szarif znajdowała się Świątynia 

Salomona. Najwyższym miejscem tego tarasu jest skała, na której Abraham miał 

składać ofiarę. Nad skałą wzniesiono kopułę — Kubbat as-Sachra (Kopuła na Skale). 

Obok jest meczet al-Aksa i on był siedzibą templariuszy (przyp. red.). 



„teutońskim", gdyż mogli wstępować do niego jedynie rycerze 

pochodzenia niemieckiego. Oba te zakony zostały założone w Ziemi 

Świętej. W Hiszpanii natomiast zostały powołane z wyraźnym zada-

niem goszczenia i obrony udających się do Santiago pielgrzymów oraz 

prowadzenia walki z Maurami zakony takie jak zakon z Santiago, 

Calatrava i Alcantara; w Portugalii — zakon z Montesa i z Aviz; w 

północno-wschodniej Europie, gdzie szybko osiedlił się Zakon 

Teutoński, powstał zakon militia Christi (w Kurlandii), zwany 

Zakonem Kawalerów Mieczowych od przyjętego herbu (szkarłatny 

miecz w formie krzyża na srebrnym polu). 

Na temat problemu zakonów religijno-rycerskich napisano całe 

biblioteki, lecz nie wszystkie prace są równie wartościowe. W sprawie 

genezy ich powołania utrzymywano, jakoby wywodziło się ono z 

muzułmańskich ribat, rodzaju mistyczno-wojennych fortec, jakich 

wiele było na chrześcijańsko-muzułmańskim pograniczu Półwyspu 

Iberyjskiego. Nie ulega wątpliwości, że w okresie krucjat i recon-ąuisty 

dochodziło do licznych kontaktów i wzajemnego oddziaływania 

między chrześcijanami a muzułmanami, choć ciągle jeszcze dyskutuje 

się nad jego naturą i natężeniem. W każdym razie nie można pominąć 

pewnego podobieństwa typologicznego, które wcale nie musi być 

skutkiem tego wzajemnego oddziaływania (także dlatego, że 

chrześcijaństwu nieznana jest idea dżihad, „świętej wojny"). Jednakże 

faktem jest, że żywe w XI wieku doświadczenie tworzenia 

stowarzyszeń ludzi świeckich oraz praktyczne potrzeby obrony, 

zarówno w Ziemi Świętej, jak i w Hiszpanii, mogą same i w sposób 

przekonywający wyjaśnić powstanie tych nowych bractw, osadzonych 

na podwalinach ówczesnej tradycji monastycznej, lecz jednocześnie 

rewolucyjnie nowatorskich. W gruncie rzeczy bowiem stałą cechą 

wszystkich chrześcijańskich zakonów religijnych było zdecydowane 

odrzucenie wojny i wszelkiego z nią kompromisu; zakony religijno-

militarne natomiast (do których przyjmowani byli duchowni i świeccy, 

ci ostatni podzieleni na rycerzy i servientes) z konieczności przewidują 

dla wstępujących do nich kategorii ludzi świeckich ślub prowadzenia 

walki — obok zwyczajowych dla całej tradycji monastycznej ślubów 

czystości, posłuszeństwa i osobistego ubóstwa. Templariusze 

przyjmowali na mocy specjalnego przepisu 



również rycerzy żonatych. Zakony te ponadto, między innymi tem-

plariusze i joannici, miały ponadnarodową, inną od pozostałych 

structurę i podlegały bezpośrednio Stolicy Apostolskiej, co czyniło z, 

nich prawdziwe „państwo w państwie" i co w przyszłości miało stać się 

źródłem poważnych problemów. 

Faktem jest jednak, że przynajmniej na początku zakony rycerskie 

wydawały się idealnym wcieleniem „rycerstwa Bożego", tej mililia 

Christi przeciwstawionej militia saeculi, której asceci i kościelni 

rygoryści przy każdej okazji zarzucali uprawianie przemocy jako celu 

samego w sobie, pustotę, pełen próżności kult sławy oraz pogoń za 

przyjemnościami, choć czasem nie przepuszczano tej okazji w 

polemice z najwierniejszymi poplecznikami Grzegorza VII, 

oskarżanego, nie bez racji, że bardziej troszczył się o wykorzystanie 

rycerstwa do celów walki politycznej niż o jego głębsze schrystiani-

zowanie. 

Non militia, sed malina. Ta szydercza gra słów odzwierciedla 

kąśliwe mistrzostwo językowe ascetów, powraca — kilka lat po syno-

dzie w Troyes, który zatwierdził zakon templariuszy — pod piórem 

tego, kto był inspiratorem i protektorem tych ostatnich: św. Bernarda z 

Clairvaux. Wuj ze strony matki św. Bernarda należał do pierwszych 

towarzyszy Hugona z Payens. W pełnym poetyckiej siły traktacie — 

zwłaszcza w tych ustępach, gdzie Bernard przywołuje Miejsca Święte, 

których sam nigdy nie widział na własne oczy, lecz znał je i ukochał 

dzięki Pismu Świętemu. W traktacie zatytułowanym Liber ad milites 

Terapii de laude novae militiae święty przedstawia idealny model 

nowego rycerstwa, złożonego z mni-chów-rycerzy; rycerstwa 

obojętnego na sprawy doczesnego świata, całkowicie oddanego sprawie 

wojny z niewiernymi i pełnej miłości obrony chrześcijan. Militia 

saeculi, mówi Bernard, jest nie tylko bezbożna z powodu zabiegania o 

doczesne dobra oraz z racji szaleńczego oddawania się bratobójczym 

walkom w łonie chrześcijan, lecz także brak jej owej męskości, której 

wymaga się od rycerza, gdyż wyróżnia się przez swą troskę o 

wyszukaną fryzurę i strój. Słowa stanowiące satyrę na pięknego 

świeckiego rycerza — a więc piętnujące i potępiające tę właśnie 

kulturę, jaka rozpowszechniała się na ówczesnych dworach — są 

bardzo surowe: świecki rycerz o wydęli- 



kaconych dłoniach w żelaznych rękawicach, o pięknych, wypachnio-

nych włosach pod snycerskim hełmem, w długiej aż do kostek żelaznej 

kolczudze, którą zaczyna się okrywać (zgodnie z przyjętym 

prawdopodobnie ze Wschodu obyczajem), pełnymi przepychu szatami 

z kolorowego lub pikowanego jedwabiu, z wielką, pięknie malowaną 

tarczą w kształcie migdału, galopuje przez ukwiecone łąki ku 

wiecznemu potępieniu. Templariusz jest we wszystkim jego przeci-

wieństwem. Nie pielęgnuje włosów, gdyż ma je krótko zgolone na znak 

pokuty i by łatwiej przywdziać hełm; nie troszczy się o to, by mieć 

gładkie i jędrne policzki, lecz zapuszcza nie pielęgnowany zarost 

(zgodnie z żywym na Wschodzie obyczajem, który jeszcze nie przyjął 

się na Zachodzie); nie nosi kolorowych szat ani ozdobnej broni, 

ponieważ reguła wyraźnie mu zabrania złoceń i ozdób; poluje tylko na 

dzikie zwierzęta, gdyż w tego rodzaju zapasach — oprócz 

symbolicznego znaczeniapugna spiritualis, w ówczesnym myśleniu 

alegorycznym dzikie zwierzęta często stanowiły bowiem symbol de-

mona — nabiera przydatnej na wojnie wprawy; jest on straszny niczym 

lew dla wrogów, dla niewiernych, a łagodny jak baranek dla 

chrześcijan. Templariusz jest mnichem, a przecież zabija: jest to 

smutną prawdą, przyznaje (trochę zakłopotany?) opat z Clairvaux, 

daleki oczywiście od zanegowania niewiernym prawa do życia; jed-

nakże, kontynuuje Bernard, zwalczanie pogan przy użyciu broni 

okazuje się konieczne dla obrony chrześcijan i zapobieżenia niespra-

wiedliwości. Bardziej niż zwalczać wroga jako istotę ludzką, templa-

riusz musi stawiać czoło złu we wszelkiej postaci, a poganin jest 

niewątpliwie w pewnym stopniu nosicielem zła; jego śmierć jest więc 

„zabiciem zła" bardziej niż zabiciem człowieka. 

Jeśli więc Bernard usprawiedliwiał, a nawet wychwalał instytucję 

mnichów-rycerzy, nie uzasadniał tym jednak wcale istnienia rycerstwa 

jako takiego ani też nie snuł planów jego całkowitego 

schrystianizowania. Wręcz przeciwnie, proponując koncepcję prze-

miany bellatores w oratores czy też wręcz zarysowując śmiałą, a 

nawet w pewnym sensie paradoksalną koncepcję samej wojny, poj-

mowanej w kategoriach modlitwy i przeżycia ascetycznego, wyraził on 

w stosunku do zawodu rycerskiego, rozumianego jako fakt egzys-

tencjalny i „styl życia", całkowite potępienie. 



Nie oznacza to jednak, że jego świadectwo było odbierane w tym 

duchu ani też, że tego rodzaju historyczne znaczenie należy mu 

przypisać. Faktem jest, że pisma Bernarda z Clairvaux, także i pod 

względem stylistycznym, oraz jego mistyczno-ascetyczna nauka 

wywarły silny wpływ i posłużyły za wzór dla tworzącej się kultury i 

poezji „dworskiej", i że jego kult dla Najświętszej Maryi Panny stał się 

wzorem w kształtowaniu się rycerskiej idei bezinteresownej służbyżby 

damie, która jawiła się jako wyższa i nieosiągalna. Prawdą jest, że Erie 

Kohler i Georges Duby nauczyli nas, by wychodzić poza luny form 

literackich w poszukiwaniu kryjącej się za nimi rzeczywistości 

społecznej, a formy te były metaforycznymi wykładnikami; niemniej 

jednak prawdą jest również, że tego rodzaju służba damie okazywała 

się w rzeczywistości o wiele mniej duchowa i bezintere-Howna, niż to 

może się wydawać z dosłownej lektury i że rozszyfrowanie powstałych 

w tym środowisku utworów poetyckich oraz ktyjącego się za nimi 

systemu ideologicznego wykazało, jak silnym czy wręcz ciężkim 

erotyzmem były przesycone. Nie przeszkadzało to jednak, by nauki 

tego wybitnego cysterskiego mistyka i jego fascynująca postać 

dominowały w XII stuleciu i przyczyniły się — obok innych 

czynników, jak na przykład przejęty z poezji Owidiusza wzór — do 

powstania spójnego systemu intelektualnej kultury dworskiej. 

Wyjaśnia to pozorny paradoks, tkwiący w fakcie, że choć św. Ber-

nard całkowicie potępił świeckie rycerstwo jako styl życia, ono samo 

jednak, pośrednio lub bezpośrednio, odwoływało się do jego autorytetu 

i do pism, szukając w nich elementów dla uzasadnienia własnego, 

wypracowanego przez epikę i traktaty systemu wyobrażeniowego. 

Poczynając od XII, a częściowo i w XIII wieku, wyraźnie za-

uważamy podejmowanie przez świeckich autorów, lub w pismach 

przeznaczonych dla świeckich, tematów o charakterze mistyczno--

sakralnym. Tymczasem ceremonie pasowania na rycerza, mimo 

pewnych idących w tym kierunku wysiłków, nigdy nie nabiorą cha-

rakteru właściwego sakramentowi i nigdy nie staną się ceremonią ściśle 

kościelną, obowiązkowo odprawianą przez czy w obecności 

duchownych (choć pod koniec XIII wieku pontyfikał Wilhelma 

Duranda dawał liturgiczną systematyzację tego rytuału). Będą one 



jednak coraz bardziej upodabniać się do sakramentów, zwłaszcza do 

chrztu. W anonimowym źródle z początku XIII wieku, które pierwotnie 

powstało w Ziemi Świętej okresu krucjat, zatytułowanym Ordene de 

cheualerie, którego bohaterem jest krzyżowiec Hugo z Tyberiady, sam 

Saladyn pokazany jest jako gorąco pragnący przyjęcia do „zakonu 

rycerskiego". Hugo odziewa go w białą tunikę i szkarłatną chlamidę, 

wkłada mu brązowe buty i zwyczajowy pas, a pięty jego zdobi 

pozłacanymi ostrogami; zapoznaje go z tajnikami oczyszczającej 

kąpieli i krzepiącego snu (Raj czeka na tych, którzy się tak oczyścili); 

wzbrania się jedynie przed udzieleniem mu colee, alapa militaris, 

uderzenia wymierzonego prawą ręką w kark pasowanego, co 

najwyraźniej uważane było za akt zasadniczej wagi przy nadawaniu 

godności {caracter) rycerskiej. Dlaczego to pominięcie? Hugo z 

Tyberiady jest więźniem Saladyna — wyjaśnia się — i nie godzi się mu 

uderzać tego, kto czasowo jest jego seniorem. Jednak w rzeczywistości 

powód był, być może, inny: Saladyn, mimo iż był bardziej szczodry, 

szlachetniejszy i waleczniejszy od innych mężczyzn (i, jako taki, miał 

wszystkie przymioty niezbędne ku temu, by stać się rycerzem), nie był 

jednak chrześcijaninem. W tym nowym chrzcie, jakim stało się 

pasowanie na rycerza, odmówiono mu więc rytu, który był decydujący 

i podstawowy. To nie pierwszy raz chrześcijańskie rycerstwo ubolewa 

z powodu religijnej przepaści, jaka dzieli je od muzułmańskich 

bohaterów. Już w Conquete de Jerusa-lem mówi się o walecznym 

wojowniku pogańskim Cornumarancie: „Gdyby wierzył on w Boga, 

nikt nie dorównałby mu dzielnością". Faktem jest jednak, że w tym 

alegorycznym gatunku literackim, który natychmiast zdominuje 

twórczość rycerską, każda szata, każda broń, każdy gest staje się 

symbolem cnót i zalet chrześcijańskich. Miecz staje się mieczem ducha, 

hełm — wiarą i tak dalej, modelem zaś do tego wszystkiego staje się 

arma lucis ze słynnego listu św. Pawła. 

Ta etyczno-alegoryczna interpretacja zawodu rycerskiego i jego 

broni będzie się cieszyć długotrwałym powodzeniem. Odnajdziemy ją 

później w traktacie Rajmunda Lulla, zatytułowanym Librę de l'orde de 

cauayleria, który stać się miał Iwre de chevet całej szlachty 

europejskiej, także i nowożytnej, zwłaszcza po wydaniu go drukiem 



w XV wieku przez Caxtona. Odnajdziemy ją również jeszcze u Ber-

nardyna ze Sieny, u Katarzyny z Bolonii, u Ignacego Loyoli, u Tereny 

z Avila, u Benedykta z Canfełd, u Lorenza Scupoliego. Jest to Ir.ulycja 

pełna dwuznaczności, gdyż z jednej strony prowadzi do obiektywnej 

dewaluacji przeżycia wojennego, uznanego za czystą nU^oriępugna 

spiritualis, lecz z drugiej strony nadaje broni i walce głębokie wartości 

duchowe. 

Mistyczna wizja świeckiego rycerstwa dojdzie do głosu również w 

innym źródle, ciągle z początku XIII wieku, prawdopodobnie dziele 

mnicha cysterskiego lub przynajmniej powstałym z inspiracji cys-

terskiej, a mianowicie w La ąueste del Graal. Wątki w tym dziele 

przejęte z opowieści Parsifal Chretiena z Troyes, z ostatniego 

ćwierćwiecza poprzedniego stulecia, na bazie legendy arturiańskiej i 

oparte na mistyczno-folklorystycznym dziedzictwie pochodzenia 

celtyckiego (nie bez znaczących motywów, prawdopodobnie arab-sko-

perskiego pochodzenia, co stało się za pośrednictwem Hiszpanii lub 

Ziemi Świętej, jak zauważył Pierre Gallais). Otóż wspomniane wątki 

ujęte zostały w kategoriach ascetycznych, gdzie tajemnicza obecność 

Graala — raz jako kielicha czy wazy posiadającej magiczną moc, 

innym razem jako pełnego tajemnej siły kamienia — odczytywana jest 

zgodnie z kluczem symbolizmu eucharystycznego. 

Jeśli rycerz z epickich chansons odznaczał się przede wszystkim 

zapałem wojennym i wiarą chrześcijańską oraz uosabiał ideał epoki 

reconąuisty i krucjat, to rycerz powieści arturiańskiej — podobnie jak i 

dworskiej poezji prowansalskiej — jest postacią charakterologicznie o 

wiele bardziej złożoną. I nieprzypadkowo zajmowali się nim nie tylko 

historycy i filologowie, lecz także antropologowie i psychoanalitycy. 

Obok scen walki (raczej pojedynków niż bitew) i polowań, w 

opowieściach tych dominuje napięcie erotyczne i psychiczne, związane 

ze zdobywaniem damy, a przez to — i z potwierdzeniem własnej 

wartości. Rycerz nadal jest bohaterem czynów wojennych, lecz staje się 

przede wszystkim człowiekiem szukającym tożsamości i świadomości, 

które jednakże mu się wymykają. Jego przeżycia wyrażają się w 

formach auenture i ąueste: niespokojny i samotny, zmuszony do 

przemierzania sennego krajobrazu puszcz i wrzosowisk, pokonujący 

jedną próbę po drugiej — a próby te 



w gruncie rzeczy mają wyraźny charakter inicjacyjny — ten „błędny 

rycerz" zbyt długo uważany był za postać wyłącznie literacką, 

ponadczasową, nieprawdopodobną również jako model do naślado-

wania i nie stanowiącą odzwierciedlenia żadnej istniejącej rzeczy-

wistości. 

Nie jest to zgodne z prawdą. Nowe metody interpretacji tekstów 

literackich i badań przeszłości postawiły nas również w stosunku do 

zjawisk tego rodzaju w obliczu nowych faktów. Psychoanaliza, se-

miologia i antropologia kulturowa razem wzięte zachęciły badaczy do 

przyjrzenia się pod innym kątem tym „nieprawdopodobnym" tekstom 

arturiańskim. Socjolog literatury, jak Erie Kohler, oraz historyk, jak 

Georges Duby, nauczyli nas uchwycenia poza fantazjami i fikcjami 

literackimi — fantazje i fikcje, które jednak pozostają w stałym 

związku z rzeczywistością — tego, co można by określić jako 

konkretne formy przygody. 

Przygoda rycerska niewątpliwie przepełniona jest wróżkami i 

smokami, potworami, zaczarowanymi zamkami i ogrodami, karłami i 

gigantami. Jednak bardziej niż o wytwory fantazji chodzi tu o 

metafory. 

Przygoda była zdarzeniem prawdziwym. Georges Duby pokazał, 

jak między XI a XIII wiekiem aktywny element tej nielicznej arys-

tokracji europejskiej — przede wszystkim francuskiej, lecz pod 

wpływem francuskiego modelu również anglo-romańskiej, niemieckiej, 

hiszpańskiej i włoskiej — składał się z iuvenes. Innymi słowy, ze 

świeżo „pasowanych" rycerzy, którzy dopiero niedawno otrzymali broń 

w trakcie ceremonii obłóczyn i w mniej lub bardziej licznych grupach 

włóczyli się poza swoim normalnym środowiskiem w poszukiwaniu 

realizacji swoich marzeń. Było to przede wszystkim urzeczywistnienie 

konkretnych i nie zawsze możliwych do osiągnięcia ideałów stabilizacji 

i prestiżu społecznego. Optymalnym celem ich dążeń było dobre 

małżeństwo, najlepiej z damą, której pozycja społeczna i majątkowa 

przewyższała ich własne położenie. Za wyrafinowaną maską tej 

Fin'Amour, uczenie wyłożonej w tekstach takich jak na przykład 

sławny traktat De Amore pióra Andrea Cap-pellano z przełomu XII i 

XIII stulecia, kryje się to usilne pragnienie stabilizacji i społecznego 

prestiżu. Innymi słowy, nie powinno się 



 dyskutować nad problemem, czy miłość dworska była istotnie mis-I 

jrczną sublimacją erotyki, czy też ukrytym wyrazem przesadnego, 

posuniętego aż do granic rozpusty, zmysłowego i seksualnego 

przeżycia. Punkt ciężkości przesuwa się raczej na stwierdzenie, że 

Kultura ta jest podporządkowana mentalności egzogamicznej i po-

trzebie potwierdzenia własnej pozycji społeczno-kulturowej. Pięk-tia, 

zimna i nieosiągalna feudalna dama jest metaforą o wiele bardziej 

przystępnej dziedziczki, którą można zdobyć, wykazując się odwagą i 

zaletami. 

Paradoksalnie rodzi się z tego dziwny kontrast między zawodowym, 

niemal graniczącym z powołaniem, wymiarem bycia rycerzem z jednej 

strony a egzystencjalną znikomością rycerskiej kondycji (kończącą się 

wraz z założeniem rodziny) — z drugiej. Wieki XII i XIII zwykło się 

określać jako punkt szczytowy średniowiecznego konnego rycerstwa, 

stanowiący niewątpliwie swego rodzaju okres jego triumfu. Wydawać 

się może, że poeci, autorzy traktatów, a nawet teologowie i 

hagiografowie nie piszą o niczym innym; poeci i malarze nieustannie 

pokazują pełne blasku i wspaniałości sceny ceremonii pasowania na 

rycerza; przedstawiciele wielkiej arystokracji, a nawet królowie 

porzucają zaszczytne tytuły, by przybrać zwyczajnie godność rycerza 

— zauważamy to w przypadku wszystkich wybitnych ówczesnych 

monarchów, od Ryszarda Lwie Serce po św. Ludwika. O tytule tym 

zresztą gorąco marzą wschodzące grupy społeczne, nowobogaccy ze 

społeczności przede wszystkim miejskiej, „nowi ludzie". W niedługim 

czasie zobaczymy, jak powstające monarchie feudalne starały się 

przeszkodzić temu rozpowszechnianiu się oznak i zwyczajów 

rycerskich. Z tym zresztą nieuchronnie wiązała się ich stopniowa 

obiektywna wulgaryzacja i utrata wartości. Utrudnienia te obchodzone 

były w taki czy inny sposób przez pragnące tych wyróżnień grupy 

społeczne. Choć zdolne do wytworzenia własnych instytucji 

politycznych i nowatorskiego stawiania czoła wymogom życia 

społeczno-ekonomicznego, były zawzięcie przywiązane do tradycji i 

wykazywały bardzo mało niezależności, gdy chodziło o wypracowanie 

własnej kultury. 

Rycerska przygoda — pomijając perspektywy matrymonialne — 

stanowiła w swej istocie poszukiwanie nowych źródeł bogactwa 

r 



i możliwości zatrudnienia: płatna służba wojskowa — rozpowszech-

niona już poczynając od XII wieku, a w gruncie rzeczy nawet i 

wcześniej, bo przecież rycerze normańscy, którzy w XI wieku rozlali 

się po południowych Włoszech w kierunku Apulii i Bizancjum, zwykli 

byli przecież oddawać swe zbrojne ramię w służbę temu, kto im lepiej 

płacił, z samym konstantynopolitańskim basileusem włącznie, rozliczne 

kampanie wojenne w Hiszpanii lub, przede wszystkim między XIII a 

XV wiekiem, w północno-wschodniej Europie przeciwko pogańskim 

Bałtom i Słowianom, a także oczywiście i sama krucjata, która, według 

Adolfa Waasa, doprowadziła do narodzenia się prawdziwej 

Ritterfrómmigkeit, to znaczy charakterystycznej dla rycerstwapietos 

religijnej. Wyrażała się ona właśnie w licznych pieśniach o wyprawie 

na krucjatę, napisanych przez poetów będących jednocześnie feudałami 

i rycerzami: Hartmanna von Aue, Friedricha von Hausen, Walthera von 

der Vogelweide, Tybalda z Szampanii, Conona z Bethune i innych. 

Utożsamienie służby Najwyższemu z służbą silnemu, szczodremu, 

wspaniałemu seniorowi; służba Najświętszej Maryi Pannie pojęta jako 

służba niebieskiej Damie, poszukiwanie ojczyzny niebieskiej poprzez 

pielgrzymkę do Jerozolimy; gotowość do poniesienia męczeńskiej 

śmierci, lecz także i wierność towarzyszom broni, i pełne uczciwości 

uznanie dla godnego chwały i honoru wroga (stąd właśnie wzięła się 

zachodnia sława Saladyna, upamiętniona później przez Lessinga) — 

stanowią zasadnicze elementy świadomości krucjatowo-rycerskiej, 

właściwej „świeckiemu" rycerstwu. Nie zdołała wywrzeć wpływu 

specyficzna duchowość zakonów rycerskich, choć wzięły one przecież 

początek z doświadczenia krucjat. Rycerskie pragnienie przygód w 

dalekiej ziemi — amors de terra lonhdana, jak się wyraził trubadur 

Jaufre Rudel, zakochany, zgodnie z tradycją, w pewnej franko-

libańskiej dziedziczce feudalnej, której nigdy nie widział — wyrażało 

się w niepohamowanym pociągu do tajemnic i cudów tego Wschodu, 

znacznie wykraczającego już poza Jerozolimę i Ziemię Świętą. 

Odrodzenie kulturalne XII wieku, wraz z licznymi tekstami greckimi, 

arabskimi i hebrajskimi, jakie zaczęły już krążyć po Europie, nawet 

jeśli w złych czy mało wiernych przekładach (a w Hiszpanii pojawiają 

się nawet pierwsze próby tłumaczenia wersji Koranu), rozbudzały zain-

teresowania i fantazje o tym Wschodzie, stanowiącym wprawdzie 



■ lągle — jak już powiedzieliśmy — „horyzont oniryczny", który 

Itczyna być widoczny także i w opisach niewątpliwie bajecznych, lecz 

nie pozbawionych już pewnych rzeczywistych elementów. Daleka 

Azja, z którą nawiązuje się kontakt po okresie krucjat, to Azja (IfOgich 

przypraw, przybywających z Indii karawanami, jedwabnym 

H/.lakiem", a także drogą wiodącą przez Ocean Indyjski (ciągłe jeszcze 

zamkniętą dla mieszkańców Zachodu). Jednakże jest to również Azja 

okresu legend, związanych zresztą z przyprawami, o których mówiono, 

że pochodziły z Ziemskiego Raju (stamtąd wypływały, według 

ówczesnej kosmografii, wielkie rzeki owych partes infide-liiim: 

Ganges, Tygrys, Eufrat i Nil). Niezmierzone, zamieszkane przez 

potwory i pełne skarbów terytoria, a następnie znajdujący się gdzieś u 

kresu najdalszego Wschodu Ziemski Raj — oto jak wyobrażano sobie 

geografię Azji, powracającą w licznych wersjach „opowieści o 

Aleksandrze" lub w pewnych ciekawych pismach, jak List Księdza 

Jana (bajecznego chrześcijańskiego władcy niezliczonych ludów, za 

którymi kryją się rzeczywiście istniejące wspólnoty chrześcijańsko-

nestoriańskie, rozrzucone od Persji po Chiny), zaadresowany raz do 

papieża, raz do różnych cesarzy. Opisuje się w nim nieprzebrane 

bogactwa tajemniczego królestwa, przemierzanego przez długi czas 

przez trzynasto- i czternastowiecznych podróżników z Marco Polo na 

czele. 

Rycerskie pieśni i opowieści pozostają pod silnym wpływem tej 

fascynującej Azji i popularyzują w szerszych kręgach legendy o Raju 

na Ziemi, o królestwie Księdza Jana, o kraju Amazonek, o tajnym i 

strasznym imperium Starca z Gór, przywódcy sekty asasynów. Fas-

cynacja dalekimi krainami i ich obyczajami, zjawisko, które tak silnie 

odbije się na kulturze europejskiej XVIII-XX wieku. Zrodzi ono modę 

na egzotykę —jak już to ostatnio niejednokrotnie zostało podkreślone 

— służącą podbojom kolonialnym i mającą swoje korzenie właśnie w 

średniowiecznej literaturze rycerskiej. Zapożyczała ona swą treść ze 

starożytnych dzieł geograficznych oraz z mentalności okresu krucjat 

(graniczyła z duchem misjonarskim, choć pod innymi względami była 

mu bardzo daleka i obca), ale zarazem wcale nie była głucha na liczne 

opowieści i świadectwa podróżników, a także i samych misjonarzy. Tę 

spuściznę rycerskiej i krucjatowej przygody 



odziedziczy epoka wielkich odkryć geograficznych i zamorskich pod-

róży — Henryk Żeglarz, Krzysztof Kolumb i liczni conąuistadores, 

którzy uczynią sobie z niej alibi dla gwałtów i grabieży, lecz pozostaną 

jej na swój sposób wierni. 

Przygodę przeżywano jednakże również w codziennym życiu, bez 

odwoływania się do wojen i krucjat. Stanowiły ją polowania, zwłaszcza 

na wielkie i szlachetne zwierzęta europejskich puszcz — jelenie, dziki 

oraz niedźwiedzie (z ich symbolicznym znaczeniem w heraldyce i z 

mityczno-folklorystycznym podtekstem), które pojawiają się w 

alegoriach bestiariów i opowieści hagiograficznych. Polowania odbijają 

się częstym echem w epice rycerskiej, gdzie nabierają charakteru 

doświadczenia inicjacyjnego. Przede wszystkim jednak turniej, który z 

jednej strony był charakterystycznym sportem wyczynowym, a z 

drugiej — przygotowywał do nabrania wprawy wojennej; a w 

pierwszym rzędzie stanowił jednak pełną znaczenia teatralizację funkcji 

społecznych i reprezentacyjnych arystokracji. 

Trudno dziś powiedzieć, kiedy narodziła się praktyka starć dwóch 

grup rycerzy w zamkniętym polu, zwana hastiludium (od typowego 

starcia uzbrojonych w ciężkie drewniane kopie rycerzy, których 

zasadniczym celem było zrzucenie przeciwnika z siodła) lub conflictus 

gallicus (jak go nazywają źródła anglo-normańskie, jako że praktyka ta 

najwyraźniej dostała się na Wyspy Brytyjskie z Francji); ani też od 

kiedy właściwemu turniejowi zaczęła towarzyszyć „karuzela", czyli 

seria pojedynków par rycerzy, bardziej uporządkowana i mniej krwawa 

niż melee, „mieszanina", stanowiąca zazwyczaj rys charakterystyczny 

turnieju. Z czysto typologicznego punktu widzenia można dość łatwo 

przypuszczać, że turnieje narodziły się już wcześniej jako forma 

ćwiczeń wojennych, fakt zaś, że rozgrywały się w zamkniętym polu — 

a karuzela wręcz między pojedynczymi „mistrzami" — upodabniał je 

do „sądu Bożego", do pojedynku sądowego. Z drugiej strony faktem 

jest jednak, że moda na turniej, nieznana aż do końca XI, a nawet do 

początku XII stulecia, zdaje się dopiero wówczas raptownie wybuchać. 

Nieznany najstarszym chansons turniej wypełnia późniejszą literaturę 

rycerską, z opisami wznoszonych końskimi kopytami tumanów kurzu, 

okrzy- 



ki iw uczestników, nawoływań publiczności, dominujących nad 

wszystkim zawołań heroldów, szczęku zderzającej się broni i wzlatu-

jących ku niebu, połamanych na kawałki kopii. Poczynając od tej 

opoki, zaczyna się gwałtownie rozpowszechniać symbolika heral-

dyczna, co niewątpliwie spowodowane było potrzebą łatwiejszego 

rozróżnienia poszczególnych bohaterów starcia. I to śmierć w turnieju, 

a nie w bitwie, dziesiątkowała całe pokolenia rycerzy — co 

przyczyniało się do zapobiegania rozdrobnieniu dziedzictw, a więc do 

utrzymania nienaruszonych dóbr rodowych i znaczenia rodów. Rycerze 

w starciu wojennym nie usiłowali bowiem zabić, lecz wziąć w niewolę 

przeciwnika, aby uzyskać potem za niego okup. Podczas gdy 

śmiertelne wypadki w czasie turnieju czy karuzeli musiały być bardzo 

rozpowszechnione, jak i przypadki ciężkiego kalectwa spowodowane 

fatalnym upadkiem z puszczonego galopem konia, gdy rycerz padał 

pod ciężarem żelaznej zbroi. 

Długo toczyły się dyskusje historyków na temat tych „wojennych 

zabaw": czy rzeczywiście służyły przygotowaniu militarnemu? Nie 

należy nie doceniać tej sprawy, jako że stanowi część innego szerszego 

problemu, a mianowicie, czy wojsko X-XIII wieku, w którym jazda 

rycerska stanowiła wybraną grupę, a nawet właściwie trzon wojska, 

jako że wszyscy inni (piesi, saperzy, przydzieleni do obsługi machin 

oblężniczych i pierwszych dział) byli raczej kategorią służebną, znało 

wartość taktyki i strategii? Czy też te ostatnie weszły w modę dopiero 

pod wpływem kontaktów z bizantyńskim i muzułmańskim Wschodem 

(który ze swej strony zachował i uaktualnił grecko-rzymską sztukę 

wojenną), a zwłaszcza na przełomie XIII i XIV wieku, gdy na przykład 

zaczęło krążyć w Europie, również i w przekładach nie pozbawionych 

wartości literackiej, De re milita-ri
4
 Wegecjusza (Jan z Meung i 

Christine de Pizan przetłumaczą je na przykład na francuski pod 

tytułem Art de cheuelarie)? Niewątpliwie to dopiero wieki XIV i XV 

staną się wielką erą traktatów tak-tyczno-strategicznych, dla których 

okazję stwarzały często plany nowej krucjaty. W ten właśnie sposób 

powstały podręczniki Bene- 

4 Prawidłowy tytuł Epitoma rei militaris libri IV, autor żyjący w IV wieku — 

Flawiusz Wegecjusz Renatus. Natomiast jeśli chodzi o De re militari, jest to dzieło 

Katona Starszego, z którego czerpał Wegecjusz (przyp. red.). 



detto Zaccaria, Pierre'a Dubois, Marina Sanuda Starszego. Nie znaczy 

to jednak, że rycerzom nie znane były dotychczas sprawy taktyki czy 

problemy strategii i że ograniczali się oni do frontalnego ataku w 

elementarnych formacjach „płotu" czy „klina", sprowadzając starcie 

militarne wyłącznie do sprawy siły fizycznej i opanowania konnej 

jazdy. Prawdą jest, że jeśli skoncentrujemy się na teoretycznych 

wyrażeniach, łatwo będzie doszukać się w chansons bogactwa 

heroicznych maksym, zgodnie z którymi jakiekolwiek uciekanie się do 

podstępu czy fortelu jest stawiane na równi z nieuczciwością, zdradą. 

Także i późniejsi kronikarze — a nawet przede wszystkim oni, jeśli 

weźmiemy pod uwagę wielkiego Froissarta, pieśniarza „jesieni 

rycerstwa" z czasów wojny stuletniej — lubują się w przedstawianiu 

przykładów waleczności, pojętej jako czyste i nieugięte poszukiwanie 

starcia. Mówi się, że pod Nicopolis w 1396 roku kwiat europejskiego 

rycerstwa został dzięki temu zgładzony lub pojmany w niewolę przez 

Turków. Ci ostatni walczyli na swój sposób, to znaczy za pomocą 

szybkich wypadów konnych łuczników i ruchliwych lekkich formacji, 

jakie otwierały się przed ciężkimi oddziałami pokrytych od stóp do 

głów żelazem chrześcijan, by później połączyć się za ich plecami i 

zamknąć w pułapce. Jednak w XIV wieku — powrócimy jeszcze do tej 

sprawy — jazda przeżywa okres ponownego umocnienia jako 

wyróżnik społeczny oraz okres kryzysu jako siła militarna. Gdy 

przyjrzymy się rzeczywistości stuleci, w których przeżywała ona okres 

rozkwitu, zdajemy sobie sprawę, że konnym rycerzom wcale nie były 

obce ruses de guerre, i w tym znaczeniu turniej stanowił prawdziwą 

bitwę (chcieliśmy napisać „symulowaną", lecz w świetle pewnych 

opisów zadajemy sobie pytanie, w jakim stopniu była ona naprawdę 

udawana), również mógł być prawdziwą okazją do ćwiczeń wojennych. 

Jest bowiem faktem, wbrew rozpowszechnionemu później 

romantycznemu wyobrażeniu, że turniej nie zawsze odbywał się przy 

udziale tylko samych rycerzy; wręcz przeciwnie, zazwyczaj mieli oni, 

niekiedy nawet licznych, pomocników pieszych. Co zaś się tyczy 

„zamkniętego pola", to niekiedy obejmowało ono obszerne terytorium 

z łąkami, lasami, polami i dotykało nawet czasem pewnych 

zamieszkanych osad. Jednym słowem, nie stanowiło wąskiego, dobrze 

wytyczonego placu, lecz prawdziwe pole bitwy. 



Rycerze i trubadurzy, heroldzi i żonglerzy, będąc zwolennikami I 

uiiiieju,  wysławiali go jako szkołę odwagi i lojalności. Przedstawiali 

(turniej również jako zwierciadło cnót chrześcijańskich, usiłując go 

pokazać jako ćwiczenia przygotowawcze do krucjaty lub jako okazję, w 

czasie której można było dojść do porozumienia w sprawie tego rodzaju 

zamorskiej wyprawy. Rzeczywiście bowiem zdarzało się, że w czasie 

lub na zakończenie turnieju wielu rycerzy składało ślub wyprawy na 

wojnę przeciw niewiernym. Tego rodzaju śluby (czasami podyktowane 

pobożnością, czasami względami natury erotycznej lub czystym 

pragnieniem okazania waleczności) drogie były rycerskiej tradycji. 

Kościół jednak przez długi czas był surowy w stosunku do turniejów. 

Innocenty II potępił w roku 1130 „nienawistne jarmarki i targowiska 

zwane wulgarnie turniejami, na których mają zwyczaj zbierać się 

rycerze, by dawać pokaz siły i odwagi", więc w czasie, gdy moda na 

turniej objęła już cały Zachód, opanowaną przez krzyżowców Ziemię 

Świętą, a nawet pozostający w kontakcie z tymi ostatnimi świat 

bizantyński i muzułmański. Potępienie to powtórzone zostało przez 

Sobór Laterański z 1139 roku: poległym w turnieju zaprzeczono prawa 

pochówku w poświęconej ziemi (lecz zakony religijno-militarne, 

wykorzystując swą znaczną autonomię, jako że podlegały bezpośrednio 

Stolicy Apostolskiej, obchodziły ten przepis i zgadzały się na grzebanie 

poległych w turnieju w obrębie własnych cmentarzy). Kaznodzieje i 

autorzy traktatów teologiczno--moralnych i żywotów świętych na 

wyścigi mnożyli wystąpienia przeciwko rozrywkom wojennym, a także 

rozpuszczali straszliwe pogłoski. Pisano na przykład, że w miejscu, w 

którym odbył się szczególnie krwawy turniej, widziano później diabły, 

ścierające się w powietrzu w swym własnym turnieju, przy straszliwych 

okrzykach radości; różne demony, tym razem pod postacią kruków i 

sępów, miały się pojawić na innym placu turniejowym niewątpliwie w 

poszukiwaniu dusz do porwania i jak drapieżne ptaki wyrywały kawałki 

ciała ze zwłok poległych. Innym razem zaś pewien zabity rycerz, 

powróciwszy tajemniczo do życia na parę chwil, powstać miał z 

katafalku i opowiedzieć w kilku słowach straszliwy pośmiertny los 

tych, którzy lubowali się w tych okrutnych zawodach. Jakub z Vitry w 

XIII wieku wykazywał po kolei, jak w turnieju popełnia się wszystkie 

siedem grzechów głównych: pychę, gdyż tego rodzaju 



rywalizacja bierze się z niezmierzonego pragnienia sławy i wyróżnień; 

gniew, gdyż starcie, mimo że podyktowane regułami zabawy, w fatalny 

sposób rodziło nienawiść i pragnienie zemsty; lenistwo, jako że 

pokonani w turnieju łatwo poddawali się wyczerpaniu i zniechęceniu; 

chciwość, zważywszy na to, że walczono z myślą o łupie w postaci 

broni i koni powalonych przeciwników oraz o bogatych, czekających 

na zwycięzców nagrodach; obżarstwo, gdyż uroczystościom tym 

towarzyszyły zazwyczaj wielkie uczty; wreszcie rozpustę
5
, gdyż 

uczestnicy turnieju ścierali się z sobą, by przypodobać się damom, 

których „kolor" lub inne znaki (wstążka, szarfa) nosili w walce na wzór 

kity na hełmie lub sztandaru. 

Demonstrowany w trakcie turnieju dowód miłości, razem z na-

malowanym na tarczy, okryciu i czapraku konia herbem, stanowiły 

charakterystyczne znaki wyróżniające biorącego udział w tych za-

pasach rycerza. Również napięcie erotyczne, niekiedy bardzo silne, 

było zasadniczą cechą tej rycerskiej rozrywki. Pozwala to zrozumieć, 

że Kościół, przeciwstawiając się jej, proponował program etyczny i 

społeczny o wiele głębszy i złożony, niż moglibyśmy przypuszczać, 

gdybyśmy ograniczyli się do zubażającej interpretacji tych zakazów 

jedynie jako kościelnej polityki, zmierzającej do ograniczenia prze-

mocy i rozlewu krwi wśród braci w Chrystusie. Kroniki wspominają 

czasami o nie kończących się nienawiściach zrodzonych na turnieju, a 

także o turniejach, stwarzających doskonałe alibi dla dokonania zemsty 

na jakimś przeciwniku. Rywalizacja w miłości stanowiła 

prawdopodobnie jedną ze zwykłych pobudek, etologowie zaś wykazali, 

że właśnie pragnienie popisania się siłą w obecności samic i po-

twierdzenie prawa dorosłego samca do cieszenia się nimi leżą u 

podstaw zjawiska, nieprzypadkowo nazywanego „turniejami zwierząt". 

Pewna anegdota, którą przytoczymy tu pokrótce, dobrze 

5 Autor niedokładnie streszcza słowa biskupa Akry, Jakuba z Vitry. Jest rzeczą 

wiadomą, iż jest siedem grzechów głównych. Natomiast dla p. E Cardini jest ich sześć. 

Gdzieś zapodziała się „zazdrość". Oczywiście Jakub z Vitry w jednym z dwóch kazań 

poświęconych templariuszom wymienia wszystkie siedem. Por. Analecta nouissima 

Spicilegium Solesmensis, t. II, Tusculana, Jakub z Vitry (de Vitriaco). Sermo XXXVIII, 

s. 405, Melville M. Dzieje templariuszy, Warszawa 1991, s. 183 (przyp. red.). 



pokazuje, jaki poziom owo napięcie erotyczne mogło osiągać. Dama 

lobowiązuje rycerza — na zasadzie „zobowiązującego daru", drogie* 

>.•(» literaturze rycerskiej oraz folklorowi. Prosi więc swego bohatera 

0 /.łożenie jej daru, ale nie wyjaśnia jakiego; gdy wyraża on zgodę, 

wyjawia mu treść złożonej obietnicy. Zazwyczaj jest to jakaś trudna ilu 

przebycia próba, np. szczególne zachowanie się w czasie turnieju. 

/.ii.imy taki typowy przypadek, wokół którego obraca się opowieść 

Lancelot ou le chevalier a la charrette Chretiena de Troyes, gdzie 

(luicwra wymaga od Lancelota, by udawał tchórza w pojedynku. W 

naszym przypadku dama żąda od rycerza, by nosił w czasie liirnieju, 

zamiast ciężkiej zbroi, jedynie jej koszulę. Po spełnieniu tego 

pragnienia odwzajemnia się rycerzowi, zjawiając się po zawodach na 

przyjęciu ubrana tylko w tę samą koszulę, splamioną krwią bohatera. 

Nie trzeba wcale odwoływać się do Freuda, by uchwycić wyraźny, 

silny erotyczno-seksualny podtekst całego wydarzenia. 

Faktem jest jednak, że turniej zakorzenił się głęboko w kulturze 

arystokratycznej — a także mieszczańskiej i ludowej, gdzie niezliczone 

są przykłady imitacji i parodii zawodów rycerskich — iw trybie życia 

wiodącej klasy społecznej. Pewien trzynastowieczny poemat opowiada 

czyny tego, kto dzięki zajmującej książce Geor-gesa Duby, stał się 

dzisiaj najsławniejszym średniowiecznym „uczestnikiem turniejów", a 

mianowicie Williama Marshalla, który został nawet regentem Anglii za 

małoletniego króla Henryka III i zmarł w wieku ponad 

siedemdziesięciu lat (ponad osiemdziesięciu, jak sam mawiał) w 1219 

roku. Przypadek Williama Marshalla był niewątpliwie wyjątkowy, 

pokazuje jednak dobrze, jak idąc od turnieju do turnieju, od dworu do 

dworu, od zwycięstwa do zwycięstwa, od nagrody do nagrody, od 

pokrewieństwa do pokrewieństwa, iuuenis mógł się wzbogacić, a 

ewentualnie również i założyć rodzinę. Szczególna i paradoksalna 

sytuacja, sytuacja rycerza: raz pasowany stawał się rycerzem na 

zawsze, trochę tak jak kapłan. Ceremonia pasowania na rycerza 

wprawdzie nie zakładała żadnego charakteru sakramentalnego, lecz 

robiła wszystko, w bardziej uroczystych przypadkach, by formalnie się 

do niego upodobnić. Jednakże nie zabraknie teoretyków, gotowych 

twierdzić, iż rycerz był swego 



rodzaju świeckim „kapłanem", powołanym do służby Bogu i panu 

feudalnemu — a następnie, wraz z utrwaleniem się monarchii abso-

lutnych, królowi — oraz damie. Jak już powiedzieliśmy, sami królowie 

znajdowali upodobanie w tym, by uważano ich przede wszystkim za 

rycerzy. Z drugiej strony jednak prawdziwa kariera rycerska jest bardzo 

szybka, a nawet zdecydowanie krótka, i zbiega się z okresem grupy 

iuvenes i tej przygody, której najpowszechniejszą konkretną formą, a 

zarazem najpełniejszym środkiem wyrazu był chyba właśnie turniej. 

Jeśli potem przychylny los pozwoli na zawarcie dobrego małżeństwa, 

piękny rycerz chętnie odkłada pas, miecz i złocone ostrogi — 

przywdziewając je wyjątkowo w uroczyste dni — i oddaje się 

zarządzaniu własnym oraz otrzymanym od małżonki majątkiem. 

Obok surowych głosów potępienia ze strony Kościoła również 

zarządzenia książąt przyczyniły się, jeśli nie do zarzucenia turniejów, to 

przynajmniej do ograniczenia ich agresywności i zagrożenia dla życia. 

Być może w tym kierunku oddziałało również cięższe uzbrojenie 

rycerskie, które weszło w użycie, poczynając od XIII wieku z 

powodów, jakie wyłożymy dalej, choć nie jest pewne, czy całkowicie 

pokryty żelaznymi płytkami rycerz (to znaczy uzbrojeniem, 

udoskonalanym w ciągu XV stulecia) ryzykował zrobienie sobie 

większej krzywdy, spadając z konia, niż rycerz odziany tylko w długą, 

lekką kolczugę z żelaznych oczek, jaka była w użyciu między XI a XIII 

wiekiem. Różne rozporządzenia starały się raczej na wszystkie sposoby 

zapobiec zaognianiu się uczuć nienawiści czy zemsty w trakcie tych 

zawodów zmierzających do opanowania sztuki rycerskiej. Dołączają do 

nich stopniowe ograniczenia użycia broni a out-rance (prawdziwej 

broni ostrej), która zaczyna być zastępowana na turnieju bronią a 

plaisance, kurtuazyjną, to znaczy mieczami o przytępionym ostrzu, 

kopiami, które zamiast spiczastego końca miały zakończenie w 

kształcie korony, kuli, półkuli lub było starannie owijane. Taka broń 

mogła uderzyć w tarczę przeciwnika i ewentualnie zrzucić go z siodła, 

lecz nie była w stanie ugodzić go i zranić. Jednak to przede wszystkim 

stopniowe zastępowanie (nigdy jednak nie było całkowite) melee 

karuzelą — parami ścierających się z sobą rycerzy — doprowadziło do 

ograniczenia ciężkich upadków. W karu- 



z<>li bowiem wszystko odbywało się w sposób bardziej uporządkowa-

ny, uregulowany i spokojniejszy niż w „mieszaninie" ścierających II- ze 

sobą rycerzy. 

Ponieważ turnieje zaczęły stanowić istotną część społecznego tycia 

arystokracji, Kościołowi coraz trudniej było podtrzymać zakazy, 

zwłaszcza gdy zawody stawały się coraz mniej niebezpieczne i /, mniej 

lub bardziej udawanych bitew przekształcały się stopniowo w zabawy i 

widowiska. Ze swej strony rycerze podkreślali to, co w ich przekonaniu 

całkowicie godziło wiarę z praktyką turniejową: zawody mogły służyć, 

jak powiedzieliśmy, propagandzie religijnej i zaczynały się zazwyczaj 

nabożeństwem (co oznacza, że sam kler, z różnych powodów, nie był 

zbyt gorliwy w przestrzeganiu kościelnych zakazów). Szybko pojawiła 

się również antypropaganda w stosunku do legend i przybywających na 

turnieje demonów i tym podobnych. Słynna jest pewna wzruszająca 

opowieść o tym, co można by nazwać jednym z najpiękniejszych 

zbiorów legend religijnych XIII wieku, a mianowicie z Dialogus 

miraculorum Cezarego z Heis-terbachu. Pewien rycerz udaje się z 

towarzyszami na turniej i przejeżdżając drogą obok poświęconej 

Najświętszej Maryi Pannie kaplicy, nie umie się oprzeć pragnieniu 

złożenia hołdu. Pogrążony w modlitwie nie zwraca uwagi na mijający 

czas. Zasmucony przyjedzie na turniej ze znacznym opóźnieniem i 

zastanie tam wszystkich uczestników świętujących jego czyny. Podczas 

gdy on modlił się do Dziewicy, Ona, przybrawszy jego postać, broń i 

znaki, stanęła za niego do walki w turnieju i odniosła zwycięstwo. 

Gdy w 1316 roku papież Jan XXII zniósł kościelne zakazy w sto-

sunku do turniejów, te ostatnie dawno już przeważyły nad religijnym 

rygoryzmem. Stały się zresztą już czymś zupełnie innym, niż były w 

przeszłości. Również konna jazda XIV wieku nie była już, pod 

względem struktur społecznych i wpływu na ówczesne życie Europy, tą 

samą, co rycerstwo dwóch poprzednich stuleci. Do tej sprawy jednak 

jeszcze powrócimy. 

Przypomnijmy jeszcze, że turniej zrodził również pewne gatunki 

literackie. Przede wszystkim całą serię prawdziwych wierszowanych 

opisów, w których wyspecjalizowali się swoiści poeci i sędziowie tych 

zawodów, zwani „heroldami", dobrze znający zasady gry 



i umiejący rozróżnić znaki poszczególnych uczestników turnieju. Do 

najsłynniejszych utworów należy Le tournoi de Chauuency, napisany 

przez Jacques'a Bretela dla upamiętnienia długiej uroczystości, jaka 

odbyła się w 1258 roku w Chauvency: dwa całe dni poświęcono 

„karuzelom", a następnie był dzień wielkiego turnieju. Tego rodzaju 

teksty są nie kończącą się serią opisów walk i szczegółowym wylicze-

niem kolorów i figur heraldycznych, co w naszym odczuciu wydaje się 

monotonne i nudne, lecz w XIII wieku budziło zainteresowanie i 

entuzjazm. 

Inny ważny gatunek literacki stanowiły utwory oparte na „rao-

ralizacji" turnieju, dając jego opis alegoryczny. Powiedzieliśmy już, że 

idea pugna spiritualis stanęła u podstaw chrześcijańskiego uza-

sadnienia rycerstwa i że Bernard z Clairvaux nie wahał się określić jako 

„unicestwianie zła" zabijanie niewiernych w walce. Podobnie 

romańskie portale i kapitele pełne są alegorycznych przedstawień walki 

między cnotami a wadami, pokazanymi jako przeciwstawne sobie 

szeregi ścierających się rycerzy lub jako, odpowiednio, zastępy rycerzy 

i potworów. Tego rodzaju interpretacja i wyobrażenie turnieju były 

bardzo kuszące, gdyż stwarzały możliwości nie kończących się 

alegorii, których przedmiotem mogli stawać się sami walczący, a także 

ich szaty, kolory, znaki, zadane lub otrzymane rany. Przyjrzyjmy się 

poematowi Le tournoiement d'Antechrist Hugona de Mćry. Chrystus 

ma na tarczy szkarłatny krzyż i zawiązany znak Maryi; stacza 

pojedynek z Szatanem, który nosi jako swój znak skrawek tuniki 

Prozerpiny (w innym tekście demon jest „rycerzem smoka" i ma smoka 

za znak heraldyczny); u boku Chrystusa walczą archaniołowie, cnoty 

główne i teologiczne, lecz również cnoty specyficznie rycerskie: 

Prouesse (męstwo), Largesse (szczodrość), Cour-toisie (dworność), 

Debonnairete (pobożność) i po tej samej stronie wstępują na pole bitwy 

rycerze Okrągłego Stołu. 

Tego rodzaju alegoryczne wyobrażenia, które przywykliśmy czytać 

czy oglądać na obrazach, były prawdopodobnie również czasem 

pokazywane w formie widowisk teatralnych. Turniej doskonale 

nadawał się na przedstawienie; był nim zresztą częściowo z racji swej 

natury, nie tylko dlatego że stanowił udawaną bitwę. Filip z Novary 

opisuje turniej rycerzy, przebranych za bohaterów z cyklu 



lii uriańskiego, odbyty na Cyprze w 1223 roku w czasie uroczystości 

pasowania na rycerza młodzieńca z rodu Ibelinów, baronów-krzy-

lowców z Bejrutu. Rycerz Ulrich von Liehtenstein stał się sławny I 

powodu odbytych po Europie dwóch podróży, znanych jako Venus-

fuhrt. i Arturfahrt, w których trakcie — w 1227 roku, a następnie w 

1240 roku — przebrany najpierw za Wenus, a następnie za króla 

Artura, odwiedzał zamki i miasta, wyzywając na pojedynek każdego, 

kto chciałby się z nim zmierzyć w turnieju. W późniejszej epoce 

pojawią się prawdziwe przedstawienia teatralne. Przypomnijmy nie tyle 

przypadek z 1490 roku, gdy dwa zastępy bolońskich rycerzy — jedni 

odziani w błękit na cześć Mądrości, drudzy w zieleń na cześć Fortuny 

— zmierzyły się w starciu, które można by nazwać humanistyczną 

wersją pugna spiritualis — a raczej były to prawdziwe syntetyczne 

przedstawienia teatralne i turniejowe, które we Włoszech zwane były 

tornei a soggetto (turnieje z tematem), we Francji — pas d'armes, a w 

Hiszpanii —pasos honrosos. Najsławniejsze przykłady tych widowisk 

znane są z Francji z czasów wojny stuletniej lub w postaci tak zwanych 

cavallerie z Ferrary z początku XVI wieku. Wymyślano w nich pewien, 

na razie jeszcze dość prosty, wątek: zamek, który należało atakować lub 

bronić; wieża, most lub fontanna, których należało strzec; dziewczę, 

które trzeba było uratować. Ten zwięzły temat literacki stwarzał okazję 

do rozlicznych pojedynków, w których mierzyli się rycerze, odziani w 

zależności od potrzeb założenia scenicznego. W miarę upływu czasu 

widowiska te zaczęły ograniczać się do dworów, lecz między XIII a 

XV wiekiem odbywały się również w miastach, w obecności ludowej 

publiczności, której podobały się one nie mniej niż turnieje groteskowe 

i paro-dystyczne, organizowane przez mieszczan lub nawet przez 

złoczyńców i ludzi marginesu. Inne kompozycje poetyckie mówią o 

turniejach ptaków, turniejach duchownych przeciw rycerzom, braci 

zakonnych przeciwko mniszkom i tak dalej; w sferze folkloru zaś 

szybko stanie się sławny turniej końca zimy między karnawałem a 

Wielkim Postem; Sabadino degli Arienti opowiedział nam jego 

zabawną wersję. Nie brakło również i „turniejów dam" — poetycko--

muzycznych kompozycji; na ich bazie organizowano tańce. 



W XV wieku łatwo jest dostrzec związek między alegorią, teatrem i 

zawodami militarnymi w dodatkowych pismach pióra Renę 

Andegaweńskiego, księcia Lotaryngii i nominalnego króla Neapolu. 

Pierwsze z nich, zatytułowane Liure des Tournois (Księga turniejów), 

stanowi, być może, najpełniejszy i najszerszy teoretyczno-opi-sowy i 

normatywny traktat z zakresu wiedzy o turniejach, jaki kiedykolwiek 

został napisany (ważne są ustępy poświęcone odzieniu, znakom, 

„uprzejmej", często niemetalowej broni: z gotowanej skóry — 

obronnej, z drewna — atakującej). Drugie pismo, Liure de Coeur 

d'Amour epris (Księga serca owładniętego miłością), opowiada 

natomiast w formie powieści rycerskiej powikłane, związane z 

zakochaniem się wydarzenia i w formie podróży, pojedynków i 

inicjacyjnych prób pokazuje poszczególne fazy zalecania się i związku 

erotycznego. 

Jednakże opisując zjawisko, które z ledwie zamaskowanej bitwy 

staje się dworską zabawą widowiskową, wskazaliśmy jednocześnie, 

jaka była droga rozwojowa kultury rycerskiej XII-XVI stulecia, a 

jednocześnie proces utraty konkretnych wartości militarnych i 

społecznych, z którym ci wyróżnieni rycerską godnością musieli się 

pogodzić. 

To, że rycerstwo dało początek późnośredniowiecznej warstwie 

szlacheckiej, było słynną tezą Marca Blocha, odrzuconą lub ograni-

czoną następnie przez całą szkołę mediewistyczną, zwłaszcza nie-

miecką, a ostatnio ponownie podjętą i docenioną, jak tego dowodzi 

mistrzowski esej Giovanniego Tabacco. Nie ulega wątpliwości, że gdy 

tylko godność rycerska -•- do której dochodziło się poprzez ceremonię 

pasowania — zaczęła nabierać charakteru ważnego czynnika 

społecznego i kulturowego, a rycerstwo zatem, z luźnego braterstwa 

zorganizowanych w zgromadzone wokół wodza grupy zbrojnych, 

przekształcało się w instytucję, władcy feudalnej Europy zaczęli 

interweniować w ten proces w celu zahamowania pasowań na zasadzie 

kooptacji, a także uregulowania wstępu do tej skądinąd złożonej 

społeczności wyróżnionych przez cingulum militare. Pierwsze, z całą 

pewnością znane nam tego rodzaju restrykcyjne rozporządzenia (które 

mamy zwyczaj określać niemieckim terminem Abschliessunge — 

zamknięcie) pochodzą z Anglii, normańskiej 



Sycylii oraz Niemiec epoki Hohenstaufów. Jesteśmy więc w pełni K11 

wieku, lecz mamy wyraźne ślady źródłowe, że w pewnych regio-n.ich 

Europy były one starsze. W praktyce zaczęto negować prawo do 

noszenia rycerskiego pasa i ostróg tym, którzy nie mieli w rodzili le, 

wśród bezpośrednich przodków, jakiegoś rycerza. Choć godność 

rycerska nigdy nie została sama w sobie uznana za dziedziczną, jed-

nakże dziedzicznymi stały się rekwizyty niezbędne do jej osiągnięcia, 

więc i przywileje związane z rycerskim statusem, a także i ciążące na 

nim obowiązki. Na dłuższą metę te ostatnie okazały się o wiele cięższe 

od pierwszych, tym bardziej że ceremonia pasowania na rycerza — gdy 

nie skorzystało się z okazji w przeddzień bitwy lub w dzień nazajutrz 

po bitwie, lub z przejazdu księcia przez daną miejscowość (w tych 

bowiem okolicznościach dokonywano pośpiesznych pasowań) — 

połączona nadto z kąpielą, czuwaniem przy broni, darami (przede 

wszystkim szatami) i ucztą, którą świeżo pasowany rycerz musiał 

wydać dla przybyłych na uroczystość, była ekonomicznie ciężka do 

zniesienia. Wyjaśnia to, dlaczego w ciągu XIII wieku liczni, mający do 

tego prawo, rezygnowali z dostąpienia godności rycerskiej, pozostając 

— zwłaszcza w Anglii — sąuires, damoise, paziami czy giermkami, a 

więc w randze stojącej za rycerzem, zajmowanej przez tych, którzy 

mieli nadzieję pewnego dnia przywdziać złocone ostrogi, lecz 

zważywszy na koszty, jakie to za sobą pociągało, woleli pozostać 

ubiegającymi się przez całe życie. Jest faktem dobrze znanym, że 

sąuire na ziemi brytyjskiej stał się typowym przedstawicielem 

drobniejszej szlachty. 

Jednocześnie stopniowo zaczęły się pojawiać (pomijając ogólny 

termin miles, jednoczący wszystkich członków tej kategorii, która 

idealistycznie miała być ponadnarodowym braterstwem broni, 

związany ze znakami i tradycją obłóczyn) różnice regionalne i na-

rodowe rycerstwa, jakie przy istniejącej tendencji dziedziczenia 

znajdowały swój swoisty ideologiczno-kulturowy wyraz w heraldyce. 

Potrzebie zapewnienia odnowy społecznej, zwłaszcza w czasach o tak 

silnej ruchliwości społeczno-gospodarczej, jak stulecia XIII--Xiy 

odpowiadały we Francji specjalne lettres d'anoblissement (listy 

nobilitacyjne). Uchylały one zarządzenia restrykcyjne i pozwalały 

ludności skromnego pochodzenia na dostąpienie godności rycerskiej 



i przyjęcie herbu. Były to dwa zasadnicze znaki przynależności do tej 

grupy społecznej, która zaczęła zarysowywać się jako warstwa 

szlachecka. Również w miastach północnych i środkowych Włoch, 

gdzie pod koniec XIII wieku godność rycerska uważana była przez 

różne rządy „pospólstwa", według wyrażenia przedsiębiorców i 

kupców, za jedną z cech wyróżniających środowiska „magnackie", 

które należało wykluczyć od udziału we władzy, szybko stała się 

ambicją tychże samych „nowych ludzi". Lubili oni zresztą lokować swe 

kapitały w zamkach i ziemi oraz naśladować szlachecki styl życia na 

wzór arystokratów francuskich czy niemieckich (lub samej arystokracji 

feudalnej Półwyspu Apenińskiego). Szybko pasują się oni na „rycerzy 

ludu", a w 1378 roku we Florencji ciompi (łachmaniarze), czyli 

zatrudnieni w przemyśle tekstylnym robotnicy najemni, przypisywać 

sobie nawet będą prawo dokonywania tego królewskiego aktu 

mianowania rycerzy. Godność rycerska zresztą była warunkiem 

stawianym ubiegającym się o pewne wysokie funkcje, jak na przykład 

burmistrza czy kapitana ludu, w miastach nie będących ich miastem 

rodzinnym. 

W miarę upływu czasu termin „rycerz" nie wydaje się już wy-

starczający dla wskazania posiadającego godność rycerską. Walka na 

koniu praktykowana była bowiem również niezależnie od tej godności, 

tak że stopniowo zaczęto odczuwać potrzebę odróżnienia na przykład 

zwykłych milites od milites wyekwipowanych (to znaczy tych, którzy 

byli pasowani na rycerzy) lub, jak określano ich później, od eąuites 

aurati — termin przełożony następnie przez włoskie źródła na język 

ludowy jako caualieri a spron d'oro (rycerze o złotych ostrogach). 

Stanowiło to wszakże tylko wyróżnik społeczny i posiadaczom tego 

tytułu wcale nie spieszno było dosiąść konia. Zazwyczaj w 

rzeczywistości tworzenia się wojska miejskiego, pańskiego lub 

najemnego, prawne posiadanie godności rycerskiej dawało ze swej 

strony prawo do wyższego wynagrodzenia za najemną służbę, lecz do 

niczego lub prawie do niczego innego. I oczywiście liczne musiały być 

nadużycia. 

W późnym średniowieczu konna jazda ciągle jeszcze uważana była 

za trzon wojska. W zależności od swej rangi rycerze uważali się za 

„chorążych" (to znaczy trzymających chorągiew, symbol sprawo- 



wanty przez nich jurysdykcji na swoich ziemiach, a więc przewodzą-

(ycli pewnej grupie zbrojnych) lub za „bakałarzy"; termin ten w języku 

francuskim tłumaczono jako odpowiednik bas cheualier (niższego 

rycerza). W rzeczywistości przedział między „wysoką" a „niską" 

szlachtą był już bardzo znaczny i, pomijając liczną grupę i >gób 

skromnego pochodzenia wyniesionych wolą królewską do stanu 

rycerskiego, stawało się wyraźnie widoczne, że rycerstwo, w róż-

norodnych formach, zaczęło tworzyć warstwę niższą, a niekiedy wręcz 

najniższą, przeżywającej kryzys arystokracji. Następowało to z chwilą, 

gdy podstawy jej znaczenia, ziemia i broń, przestały być ważne w tych 

czasach, zdominowanych przez coraz bardziej centra-lizacyjne 

programy monarchii (we Włoszech państw regionalnych), które z 

feudalnych zmierzały w kierunku absolutnych i przez gospodarkę 

monetarną, znajdującą się w rękach kupców, bankierów i 

przedsiębiorców, którzy choć lubili rycerski przepych i związane z nim 

przywileje cywilne oraz znaki heraldyczne, z pewnością jednak nie 

mieli najmniejszego zamiaru uczynić z tego podstaw egzystencji i tym 

mniej jeszcze osobiście stawać do walki. 

We Francji jednakże ci niżsi rycerze, posiadający feuda, które 

często ledwie wystarczały na wyekwipowanie jednego tylko zbrojnego 

(tzw. feuda „tarczowe"), znaleźli na długi czas pole dla na swoisty 

sposób dochodowej działalności, jaką była wojna stuletnia. W Niem-

czech rycerstwo wolne czy też nie (ministeriales), zawsze pozostawało 

rygorystycznie odseparowane od wysokiej arystokracji i które system 

zw. Heerschild przykuł do roli niższej szlachty, znajdowało środki 

utrzymania w niekiedy bardzo biednej ziemi i pocieszało się 

uczestniczeniem w turniejach. Stały się one prawdziwą instytucją, lecz 

nazbyt często ubodzy i zadłużeni rycerze z konieczności przemieniali 

się w rabusiów (Raubritter), na niekorzyść przede wszystkim bogatych 

kupców, pogardliwie nazywanych „workami pieprzu". Ci ostatni ze 

swej strony organizowali w odwecie karne wyprawy przeciwko 

zamkom lub najmowali innych rycerzy, podobnie przyciśniętych 

potrzebą, jak ich koledzy rabusie, do tego stopnia, że posuwali się aż do 

zdradzenia własnej rangi („handlarze krwią", jak ich nazywano) i 

zajęcia się polowaniem na żyjących poza prawem, niezależnie od tego, 

czy ci ostatni nosili pas rycerski i pozłacane 



ostrogi. Wyjaśnia to, dlaczego tak często ci zdesperowani i wyniośli 

rycerze, których jedyną umiejętnością była wojna, zaciągali się do 

najemnego wojska. Jak wykazał Mario del Treppo, były to stowarzy-

szenia o kupieckiej strukturze, zachowujące jakiś zwulgaryzowany i 

znikczemniały ślad dawnych cnót rycerskich. 

Podobny dramat przeżywało rycerstwo hiszpańskie. Ci pełni dumy 

hidalgos nigdy nie zaakceptowali, w przeciwieństwie do sobie 

podobnych w innych regionach Europy, przekształcenia się w mniej 

lub lepiej prosperujących rolników, uznając za godne własnej pozycji 

wyłącznie życie z miecza. Po zakończeniu, przypieczętowanego mał-

żeństwem „królów katolickich" Ferdynanda Aragońskiego i Izabeli 

Kastylijskiej, długiego okresu zaburzeń i walk wewnętrznych, jaki 

nastąpił po okresie reconąuisty, wielu z tych hidalgos wstąpiło do 

pieszych oddziałów, słynnych terrcios, z których słusznie tak bardzo 

będzie dumny cesarz Karol V, albo też spróbowało szczęścia w za-

morskiej przygodzie, łącząc echo kosmograficznych legend średnio-

wiecznych (Azję utożsamiano przez dłuższy czas, jak wiadomo, z 

Nowym Światem, opisywano w nich Ziemski Raj, Fontannę Młodości i 

królestwo Amazonek) ze znaczoną mordami i rabunkami 

rzeczywistością czynów conąuistadores. Również i to stanowiło jedną 

z konkretnych form przygody, podobnie jak późniejsze wojny indyjskie 

dla młodych, romantycznych oficerów Korony Brytyjskiej, 

przeżywających dziewiętnastowieczny revival rycerstwa. 

W tej historii pełnej nieporozumień i sprzeczności, jaką są dzieje 

rycerstwa, należy zwrócić uwagę na fakt, że arystokratyczna kultura 

średniowieczna pełna była rycerskich wartości i fermentu (Thomas 

Malory był w stanie w piętnastowiecznej Anglii napisać dzieło, które, 

przed mistrzowskimi utworami Ariosta i Cervantesa, uznane zostanie 

za największy utwór późnej literatury rycerskiej, a poświęcony śmierci 

króla Artura i kresowi pełnych chwały rycerskich obyczajów). Jednak 

właściwe rycerstwo zredukowane zostało do dość wątłej postaci — do 

zewnętrznego blichtru, jaki można było kupić i sprzedać, lub do 

narzędzia awansu społecznego czy wreszcie do bezładnej grupy 

pyszniących się swoją rangą, lecz zubożałych rycerzy, próbujących w 

nieustannych wysiłkach wiązać koniec z końcem. W XVI-XVII wieku 

jedynym wyjątkiem stanie się drobne 



i ycerstwo polskie, szlachta, której na planie społecznym pomogła /.i 

równo nieustabilizowana sytuacja jej kraju (co wymagało wojska), |ak i 

„rewolucja cen" na Zachodzie, znacznie zwiększająca dochody •/, 

płodów ziemi, której szlachta polska pozostała wierna. 

Władcy rodzących się scentralizowanych monarchii europejskich 

zareagowali na ten kryzys rycerstwa w dwojaki sposób. Po pierwsze, 

dążyli do stopniowego ograniczenia faktycznego znaczenia oraz są-

dowych i społeczno-politycznych przywilejów niższej (a tam gdzie byli 

w stanie to zrobić, również i wyższej) szlachty, w długotrwałym i nie 

pozbawionym okresów stagnacji, a nawet chwilowych nawrotów do 

stanu poprzedniego (słynna „refeudalizacja" epoki prenowo-żytnej), 

procesie, który jednak w gruncie rzeczy był dość spójny. Po drugie, 

stworzyli dla rycerstwa, by tym silniej związać je z sobą, całą serię 

„nadwornych zakonów", wzorowanych na zakonach religijno--

militarnych i na ich modelach oferowanych przez literaturę rycerską 

(najbardziej typowym był oczywiście Okrągły Stół), cha-

rakteryzujących się wystawnymi i oddziałującymi na wyobraźnię 

ceremoniami, zbytkownymi znakami, pełnymi przepychu szatami, lecz 

pozbawionymi wszelkiego innego, poza ściśle dworskim, znaczenia. 

Zakony te, św. Jerzego lub Łaźni w Anglii, Gwiazdy we Francji, Okrętu 

w andegaweńskim królestwie Neapolu, Półksiężyca w Lotaryngii, 

Złotego Runa w Burgundii, a następnie również w habsburskiej Austrii 

i Hiszpanii i inne, są bezpośrednimi przodkami nowożytnych rycerskich 

tytułów honorowych z ich systemem odznaczeń. Zakony te kierowały 

się wewnętrznym kodeksem, który do wiary chrześcijańskiej i służby 

damie (stałe elementy w „laickiej" mitologii rycerskiej) dołączał 

wierność królowi; w tym sensie odegrały one niemałą rolę przy 

przejściu na stronę monarchii, w krajach ancien regime'u, części 

szlachty, która aż do pełnego XV wieku wcale nie stanowiła stojącego 

po stronie tronu czy rządzącej dynastii monolitycznego bloku. 

Podstawową przyczyną „upadku" rycerstwa i jego częściowej 

demilitaryzacji między XIII a XVI wiekiem była jednak zasadnicza 

zmiana techniki wojennej. Pierwsze zwiastuny tego procesu pochodzą 

już z XII stulecia, wraz z wprowadzeniem na polach bitew i przy 

oblężeniach kuszy — broni, jaka w swej przenośnej postaci wywo- 



dziła się ze stepów Azji i którą Kościół przez długi czas uważał za 

niedozwoloną ze względu na zabójczą siłę rażenia. Mimo że Kościół 

zakazywał jej używania w konfliktach między chrześcijanami, kusza 

jednak ustaliła się, a razem z nią również i angielski long bow (długi 

łuk), cechujący się długim zasięgiem i wielką szybkością strzelania 

(dwie zalety, których nie miała strzała wyrzucona przez kuszę). Te dwa 

typy broni zmusiły rycerzy do znacznego opancerzenia się przez 

dodanie do kolczugi z żelaznych oczek (która w ciągu XI-XII wieku 

przekształcała się z koszuli w rodzaj pokrywającego całe ciało 

kombinezonu) odpowiednio uformowanych żelaznych płytek dla 

ochrony miejsc krytycznych: szyi, piersi, pleców, łokci, nadgarstków i 

kolan. Ta wzmocniona ochrona ciała sprawiała, że stawała się zbędna 

tarcza, zawadzająca zresztą w trakcie natarcia, gdy rycerz zajęty 

trzymaniem ciężkiej kopii pod prawą pachą potrzebował wolnej lewej 

ręki do kierowania koniem. Zaznacza się więc tendencja do porzucenia 

tarczy (choć pozostaje ona ważna jako miejsce do noszenia herbu), 

która z wielkiej o formie „migdału", będącej w użyciu w XI-XII wieku, 

w XIII wieku przekształciła się w mniejszą, trójkątną. Nadal miała się 

zmieniać, przyjmując pełne fantazji, dekoracyjne kształty, lecz 

pozbawiona funkcjonalnego znaczenia w starciu na polu bitwy lub w 

turnieju, została z nich stopniowo wyeliminowana. Ten powolny proces 

doprowadził w XV wieku do uzbrojenia złożonego w całości z 

„płytek". Okryty od stóp do głów żelazem, rzucony do bitwy rycerz 

stawał się pociskiem nie do powstrzymania, lecz wystarczyło go 

otoczyć i zrzucić z siodła, by stał się bezbronnym rakiem, zdanym na 

łaskę pieszych plebejuszy. Zdarzało się to nazbyt często, aż do słynnej 

„bitwy ostróg", to znaczy do bitwy pod Courtrai w 1302 roku, w której 

mieszczańscy piechurzy dali rycerstwu twardą i pamiętną nauczkę. 

Wiek XIV był stuleciem klęsk rycerstwa, zmuszanego często — jak na 

przykład pod Crecy — do zejścia z siodła, odłamania dolnej części 

kopii i odpierania ataków wroga w ten defensywny sposób, niczym 

rodzaj ciężkiej piechoty. Z drugiej strony obciążenie uzbrojeniem, 

pomijając szybki i gwałtowny wzrost jego kosztów, uniemożliwiało 

rycerzom dłuższe przebywanie w siodle i zmuszało ich do wybierania 

ras konia coraz silniejszych i odporniejszych, lecz mniej szybkich, co 

wystawiało konnego jeźdźca  na pociski  wroga  przez  czas  dłuższy  

aniżeli 



w poprzedniej epoce. Dla przeciwwagi zmuszało to do skrócenia 

odległości i czasu wejścia w kontakt z wrogiem, lecz gdy po drugiej 

■tronie znalazł się zwarty szereg łuczników i kuszników, chronio-nyeh 

wielkimi, prostokątnymi tarczami, zwanymi pawężami, atak konnej 

jazdy okazywał się bezskuteczny lub obracał się wręcz w porażkę. Ta 

sama sytuacja powtarzała się również, gdy puszczony galopem rycerz 

musiał zatrzymać się przed gąszczem długich pik komunalnej lub 

później najemnej piechoty (zarówno Szwajcarzy, jak i landsknechci 

południowych Niemiec sławni byli ze swej umiejętności walczenia w 

zwartych oddziałach pikinierów). Pozostawały rycerstwu wystawność, 

turnieje, wyzwania na „szczególną walkę", lecz prawdziwa wojna na 

przełomie średniowiecza i ery nowożytnej była już czymś zupełnie 

innym. Broń palna, poczynając od XIV wieku, zadała ostateczny cios 

wojennej funkcjonalności i moralnemu prestiżowi konnego rycerza. 

Ariosto nazwie rusznicę „przeklętą, odrażającą machiną", wyrażając w 

tych słowach łabędzi śpiew średniowiecznego rycerstwa, lecz bohater 

jej ostatniego pokolenia, szlachetny i mężny Baiard, musiał polec 

właśnie od wystrzału z falkonetu (rodzaj lekkiego działka) i ta jego 

śmierć staje się symboliczna. 

Czy piękna rycerska przygoda zginęła w gąszczu pik, w dymie 

bombard, między umocnionymi fortecami a tyranią szesnastowiecz-

nych władców absolutnych? Tak i nie. Niewątpliwie konny rycerz 

przeżywa od początku XVI wieku okres długotrwałego upadku, lecz 

odżyje on w stuleciu następnym, w postaci lansjera, dragona i konnego 

strzelca, pomijając zapożyczonych ze stepów huzarów i ułanów. 

Harcowanie na koniu, pancerz i pistolet ponownie przywróciły 

konnemu żołnierzowi miejsce na polach bitew Europy. Co się zaś tyczy 

odznaczeń i tytułów rycerskich, ich urok i prestiż miał trwać jeszcze 

długo, prawie do naszych czasów i miały one zasilić bogatą i często 

bardzo piękną mitologię i literaturę, która stanowiła ważny głos w 

kulturowej panoramie Europy. Jeszcze w czasach Marii Antoniny czy 

też marszałka Radetzkiego ubolewać się będzie nad kresem rycerstwa, a 

Eugeniusza Sabaudzkiego czy Ludwika Bawarskiego uważać się będzie 

za każdym razem za „ostatnich" rycerzy. A jednak w kolejnych 

legendach, w kolejnych zdobieniach i wyobra- 



żeniach, urok rycerskiej cywilizacji powraca we współczesnym świecie, 

dopasowując się nawet do świata kowbojów, science-fiction czy historyjek 

rysunkowych. 

Rycerstwo umierało już w chwili swych narodzin. Ledwie powstałe 

opłakuje już ciało poległego w Roncevaux Rolanda. Opłakuje przy tym 

bohatera poległego dawno temu, jeśli weźmiemy pod uwagę, że historyczny 

Roland żył w VIII wieku, a chansons pochodzą dopiero z XI stulecia. „Wielka 

szlachetność" cechuje zawsze „dawnych rycerzy". Jest to jedna z reguł gry. 

Mitologia rycerska stanowi bowiem część rozumienia historii, nieustannie 

odwołując się do tematu mundus senescens i współczesnego zepsucia, przeciw 

któremu przywołuje się rycerza bez trwogi i skazy. Oczekiwanie takiego 

rycerza wypływa z głębokiej soteriologicznej potrzeby, i nie przypadkiem 

najnowszymi badaczami mitu o św. Jerzym są psychoanalitycy. Jednak 

jednocześnie i w kategoriach już nie psychoanalizy, ale konkretnej 

rzeczywistości historycznej, instytucja rycerstwa i kultura, które w okresie 

między XI a XVIII stuleciem, a może nawet i później, złożyły się na 

znaczenie tego zjawiska, okazały się jedną z najżywotniejszych sił 

napędowych w procesie indywidualizacji i zdobywania własnej tożsamości 

przez zachodniego człowieka. Mamy tu na myśli proces, nazwany przez 

Norberta Eliasa procesem cywilizacyjnym. Jest to fakt dużej wagi, którego nie 

można nie uznawać i którego nawet my, współcześni, nie możemy w żaden 

sposób się wyprzeć. 

WSKAZÓWKI BIBLIOGRAFICZNE 

Brak ogólnej historii rycerstwa, której napisanie nie jest, być może, wcale moż-
liwe. Pewną całościową ideę daje M. Keen, Chiualry, New Haven-London 1984 
(wyd. Yale University Press). Sprawa pasowania na rycerza omówiona została 
w dwóch dziełach J. Floriego, Uideologie du glaiue oraz Uessor de la chevalerie, 

Geneve 1983 i 1986 (wyd. Droz). Na temat turniejów odsyłamy do pracy J. Fle-
ckenstein (red.), Das ritterliche Turnier im Mittelalter, Góttingen 1985 (wyd. 
Vandenhoeck und Ruprecht). Poczucie rycerskiej przygody zostało zarysowane 
w M. Del Treppo, / mercanti całalani e 1'espansione delia Corona d'Aragona 
nel secolo XIV, Napoli 1972; G. Duby, Guglielmo U Maresciallo. Uawentura del 
caualiere, Roma-Bari 1985 (wyd. Laterza); E. Kohler, Ideał und Wirklichkeit in 

der hófischen Epik, Tiibingen 1970 (wyd. Max Niemeyer); G. Tabacco, Su 



n i iiu 11i\ (• caualleria nel Medioeuo. Un ritorno a Marc Bloch? (w:) AA. W, Studi i/; 

r.loria medievale e moderna per Ernesto Sestan, t. I (Firenze 1980), s. 31-35 (wyd. 

Olschki). Ńa temat wojny w średniowieczu doskonały punkt wyjścia stanowi praca Ph. 

Contamine, La guerre au moyen-age, Paris 1980 (wyd. PUF) (wyd. pol.: Wojna w 

średniowieczu, Warszawa). 
 



ROZDZJAŁ III 

CHŁOP I 
ŻYCIE NA WSI 

Giovanni Cherubini 



 

Bardzo trudno jest mówić o wieśniaku i życiu wsi w całej Europie 

na przestrzeni ostatnich dwóch czy trzech stuleci średniowiecza, 

niełatwo też wyczerpać ten temat w wąskich ramach szkicu. W życiu 

wieśniaków, a nawet i w samych warunkach środowiska naturalnego 

występowały bowiem rozliczne różnice między jednym a drugim 

krańcem kontynentu. Mimo że zdecydowana większość chłopów 

należała do klasy drobnych producentów, producentów „pierwotnych i 

podstawowych" (odróżniających się z jednej strony od plemiennych 

zbieraczy i koczowniczych pasterzy, a z drugiej — od najemnych 

robotników i rolników — kapitalistów czy kolekty-wistów), obraz 

człowieka pól zmieniał się w zależności od regionu. Trzeba również 

zaznaczyć, że sam geograficzny zasięg Europy łacińskiej, do której 

ogranicza się nasze studium, zmienia się w miarę upływu czasu. W XIII 

wieku powiększył się on o prawie cały Półwysep Iberyjski wskutek 

wymuszonego odwrotu islamu, a już wcześniej łacińskie 

chrześcijaństwo odzyskało Sycylię. W środku Europy i nad Bałtykiem 

świat łaciński, wzdłuż granic, które nie wszędzie jeszcze były dobrze 

określone, stykał się z chrześcijaństwem grecko-prawosławnym lub z 

ludami jeszcze pogańskimi, chrystianizowanymi na siłę właśnie w 

zajmującym nas okresie przez zakon krzyżacki. Poza Europą w 

dzisiejszym rozumieniu pozostawała cała obecna Rosja oraz obszary 

Cesarstwa Bizantyńskiego. To ostatnie związane było zresztą z 

chrześcijaństwem łacińskim dzięki efemerycznemu cesarstwu, 

utworzonemu przez zachodnich 



krzyżowców w latach 1204-1261 w następstwie czwartej krucjaty. 

Zaznaczmy jednakże, że w toku naszego studium nawiążemy jeszcze i 

do tej niełacińskiej Europy. 

Inne trudności w wyłonieniu wspólnych cech osobowości oraz 

pracy europejskiego wieśniaka sprawia wielka różnorodność środowisk 

geograficznych, gleby, klimatu, zaludnienia, zaawansowania rozwoju 

rolnictwa w różnych regionach Europy, co przy ogólnie niskim 

poziomie średniowiecznych metod uprawy znacznie silniej niż dzisiaj 

oddziaływało na działalność rolniczą i życie człowieka. 

Z punktu widzenia eksploatacji rolniczej Europę ze względu na 

ukształtowanie terenu można z grubsza podzielić na dwie części, z 

których oczywiście wyłączona jest, z powodu nieprzyjaznego klimatu, 

spora część Norwegii, Szwecji, Finlandii i północnej Rosji (w jej 

europejskiej części). Pierwszy z tych uprawnych obszarów obejmuje 

większość Hiszpanii, południowo-wschodnią Francję, znaczną część 

Włoch, Grecję i leżący na południe od Karpat Półwysep Bałkański. 

Obszar ten sytuuje się powyżej 500 metrów nad poziomem morza i, z 

wyjątkiem Niziny Padańskiej oraz zlewiska Dunaju, obejmuje rozległe 

tereny górzyste. Drugi obszar rozciąga się na północ od pierwszego, 

poczynając od południowej Anglii przez zachodnie wybrzeża Francji 

po Ural i Kaukaz, obejmując niziny i płaskowyże rzadko tylko 

wznoszące się ponad 200 metrów. Opady w ciągu roku występują tu 

rozmaicie. Bardziej równomierne są w części zachodniej i środkowej 

wielkiej Niziny Europejskiej, bardziej nieregularne zaś w kręgu 

śródziemnomorskim i do tego skoncentrowane przede wszystkim 

jesienią i na wiosnę, czasami z gwałtownymi i przynoszącymi 

rolnictwu szkodę ulewami późnego lata. Jeśli idzie o ukształtowanie 

terenu, produkcja rolnicza okazywała się niemożliwa powyżej pewnej 

wysokości, w górach pierwszej strefy. Co się zaś tyczy gleby, to ziemie 

nizin środkowej i zachodniej Europy oraz czarnoziem Rusi były 

oczywiście znacznie żyźniejsze niż lekkie gleby strefy 

śródziemnomorskiej. Należy jednak podkreślić, że niektóre gleby strefy 

nizinnej, potencjalnie bardzo wydajne, jak na przykład we Włoszech 

najniższa część Niziny Padańskiej, Val-dichiana i Maremma, nie były 

wówczas uprawiane ze względu na swój bagnisty charakter. 



Jeszcze inne trudności pojawiają się, gdy bierze się pod uwagę 

Itopień bogactwa czy, jak kto woli, ubóstwa źródeł, które umożliwia-

łyby poznanie gęstości zaludnienia, różne formy zasiedlania czy 

wreszcie tendencje demograficzne w ciągu stuleci. 

Z drugiej strony, znaczenie rolnictwa, istnienie puszcz i nieużytków, 

stałego, półkoczowniczego i wędrownego pasterstwa nie przed-

ulawiały się w jednakowy sposób w poszczególnych regionach. W 

niektórych przypadkach kolonizacja rolnicza była wyłącznie lub w 

znacznej mierze kolonizacją wewnętrzną. Kiedy indziej, jak w 

przypadku niemieckiego osadnictwa na ziemiach słowiańskich czy 

chrześcijańskiego podboju południowej części Półwyspu Iberyjskiego, 

łączyła się z penetracją polityczną i ją wspierała. W jeszcze innych 

przypadkach wychodziła z rejonów starego osadnictwa, takich jak 

wybrzeża niektórych norweskich fiordów czy niziny południowej 

Szwecji, rozpoczynając proces zasiedlania ziem położonych wyżej, 

bezludnych i jeszcze pokrytych lasem. Nie wszędzie produkcja rolna i 

praca wieśniaka mogły utrzymać liczną ludność miejską. W pewnych 

regionach wreszcie, jak na Sycylii czy w Hiszpanii, na 

germanizowanych ziemiach słowiańskich, żyli obok siebie chłopi o 

odmiennym pochodzeniu etnicznym, przy czym konsekwencje tego 

stanu rzeczy dla sytuacji ludzi wsi nie zawsze są dla nas jasne. 

Wiele często oryginalnych hipotez i wniosków, wyciągniętych na 

podstawie nielicznych danych, jakie mamy do dyspozycji, doprowa-

dziło historyków do stwierdzenia, że Europa jako całość przeżyła swój 

demograficzny szczyt po kilku stuleciach powolnego, lecz stałego 

wzrostu zaludnienia mniej więcej w pierwszych dekadach XIV wieku. 

Wielka zaraza z lat 1347-1350, której zwiastuny pojawiły się już 

wcześniej, a następnie różne kolejne katastrofy, zredukują na półmetku 

XV stulecia ludność Europy do połowy lub do dwóch trzecich w 

stosunku do sytuacji z początku XIV wieku. Następnie zarysuje się 

ponownie słaba tendencja wzrostowa. Według niektórych szacunków, 

w chwili szczytowej Europa jako całość nie miała przekraczać 73 

milionów mieszkańców (choć inni historycy uważają tę liczbę za 

przesadzoną, przynajmniej w pewnych rejonach, ze względu na 

możliwości produkcyjne rolnictwa) i 50 milionów około poło- 



wy XV wieku. Pośrednim świadectwem wzrostu ludności Europy, 

poczynając od X czy XI stulecia, jest przede wszystkim wzrost liczby 

ludności miejskiej i liczby miast, kurczenie się puszcz, bagien i nie-

użytków, a rozszerzanie się ziem uprawnych, przesiedlanie się poje-

dynczych chłopów, grup rodzin i całych wspólnot na nowe tereny i 

związane z tym zakładanie wsi i budowa kościołów oraz proces coraz 

większego przyrostu domów i rodzin. Historycy, wykorzystując 

zazwyczaj dość jasny w tej sprawie materiał źródłowy, zdołali już 

zgromadzić wiele dowodów przede wszystkim tego, co w sposób bar-

dziej bezpośredni dotyczy życia wsi, to znaczy zjawiska opanowywania 

nowych ziem. Liczne ślady tej heroicznej walki chłopa z wszechmocną 

przyrodą, w przedsięwzięciach zarówno indywidualnych, jak i 

koordynowanych przez panów feudalnych, przez klasztory i przez 

miasta (ten ostatni przypadek zachodził przede wszystkim we 

Włoszech, w dolinie padańskiej), zachowały się w samych nazwach 

europejskich miejscowości: villenove, bourgs w prowincjach 

zachodniej Francji, abergements — we wschodniej Francji (zwłaszcza 

w Burgundii), bastides — w południowo-zachod-niej, osiedla, których 

nazwy pochodzą od imienia osoby z końcówką -berg, -feld, -dorf, -

rode, -reuth w krajach języka niemieckiego. Największy sukces o wiele 

trudniejszej walki, prowadzonej z wodą, morzem i bagnami, stanowiło 

założenie polderów Flandrii i Zelandii, lecz z falami morza walczyli z 

powodzeniem również chłopi angielscy z Fens, Bretończycy i 

mieszkańcy Poitou, podobnie jak chłopi włoscy okolic nadpadańskich i 

innych, pomniejszych regionów wewnętrznych — z bagniskami i 

wylewami rzek. 

Spadek demograficzny natomiast niósł za sobą przedkładanie 

pasterstwa nad pracę w polu, porzucanie drugorzędnych i mniej wy-

dajnych ziem uprawnych i zanikanie całych wsi. Zjawiska te jednak nie 

występowały wszędzie z jednakowym nasileniem ani też nie wszędzie 

wpływały tak samo na gospodarkę rolną i formy osadnictwa. 

Niezależnie od wahań demograficznych Europa późnego śred-

niowiecza jako całość, choć wyodrębniły się w niej rejony o silnej 

obecności miejskiej, jak Flandria, północno-środkowa Toskania czy 

Basen Paryski, zasadniczo nadal wyróżniała się społecznością wiejską, 

w której dziewięć dziesiątych ludności utrzymywało się z pracy 



w polu i żyło wśród pól. Ludność wiejska była rozmieszczona bardzo u 

II-równomiernie, w zależności od regionu. Obszary te bowiem różniły 

się między sobą nie tylko pod względem gęstości zaludnienia 

(przytoczmy na przykład gęsto zasiedloną Ile de France obok tery-

11>riów Europy Wschodniej, Norwegii czy Islandii), ale także nierów-

ni imierne było zaludnienie tego samego regionu czy terenów z nim 

wysiadujących. Zależało to od zmieniających się warunków środowis-

kowych czy możliwości wykorzystania ziem pod uprawę. 

Te głębokie różnice widoczne są w szacunkach ludnościowych 

zaproponowanych w odniesieniu do podstawowych stref geograficz-

nych Europy przez jednego z największych specjalistów w dziedzinie 

demografii historycznej. Europa Południowa (Grecja, Bałkany, 

Włochy, Półwysep Iberyjski) miałaby liczyć, według tych, 

niewątpliwie przybliżonych szacunków, 25 milionów mieszkańców w 

1340 i 19 milionów w roku 1450; Europa Zachodnia i Środkowa 

(Francja, Niderlandy, Wyspy Brytyjskie, Niemcy, kraje skandynaw-

skie) — 35,5 miliona w 1340 i 22,5 miliona w 1450 roku, cała Europa 

Wschodnia — 13 milionów w 1340 i 9,5 miliona w 1450 roku. Liczby 

te wyraźnie wskazują na niezwykle rzadkie zaludnienie w tej trzeciej 

strefie kontynentu europejskiego, gdzie ludność całej Rusi nie 

przekraczałaby 6 milionów, a rozległego kompleksu polsko-litewskiego 

— 2 milionów. Również i w obrębie Europy Środkowo-Za-chodniej i 

Południowej istniały niewątpliwie znaczne różnice zaludnienia. W tych 

dwu wziętych pod uwagę latach [tj. 1340 oraz 1450 r. — przyp. red.] 

10 milionów, a następnie 7,5 miliona mieszkańców Włoch stanowiło 

ludność znacznie gęstszą niż 9, a następnie 7 milionów 

zamieszkujących cały Półwysep Iberyjski. Francja i Niderlandy 

odpowiednio z 19 i 12 milionami mieszkańców stanowiły niewątpliwie 

obszar gęściej zaludniony niż cały teren niemiecko--skandynawski z 

przypisywanymi mu 11,5 i 7,5 milionami, w którego obrębie przede 

wszystkim kraje skandynawskie stanowiły terytorium o rzadkim 

zaludnieniu. Stosunek ludności wiejskiej do miejskiej nie był ponadto 

wszędzie jednakowy. Choć wszystkie miasta po trochu gościły w 

obrębie swych murów pewną, mniejszą lub większą, lecz na ogół dość 

znaczną liczbę właścicieli ziemskich, nie wszystkie przyjmowały 

jednak prawdziwych mieszkańców wsi. Jed- 



nak wieśniacy byli często w miastach mniejszych i słabiej rozwinię-

tych, jak na przykład w niektórych ośrodkach południowych Włoch, 

natomiast w zasadzie nie znały ich wielkie ośrodki manufaktur i 

handlu, jak Florencja, Piza, Siena czy Gandawa. Ludność wiejska żyła 

przeważnie w pozbawionych fortyfikacji wsiach lub wręcz przeciwnie, 

w ośrodkach otoczonych murami obronnymi albo umocnieniami, skąd 

rano udawała się do pracy na okolicznych polach, do zbierania owoców 

lasu, pasienia bydła, na polowanie czy połów ryb. Nie brak było 

również i ludności rozsianej, choć nie zawsze należącej do tego samego 

środowiska czy grupy gospodarczo-społecznej. Były to odizolowane 

siedziby pionierów akcji kolonizacyjnej, ludzi podejmujących się 

pojedynczo karczunków czy też siedziby połowni-ków spotykane w 

pewnych rejonach środkowych Włoch. Wbrew temu, co sądzono 

dawniej, wiejskie rodziny były w większości rodzinami 

jednokomórkowymi lub rodzinami jednokomórkowymi poszerzonymi, 

to znaczy składającymi się z dwojga rodziców, jednego, dwojga lub 

trojga dzieci oraz dziadków, podczas gdy rodziny „szerokie" zdają się 

należeć do rzadkości. W każdym razie wiejska rodzina jest zazwyczaj 

tym liczniejsza, im lepsze są jej warunki materialne, im rozleglejsza jest 

ziemia, którą ma do dyspozycji, im liczebniejsze jest jej bydło, 

zwłaszcza służące do pracy w polu. 

Ci europejscy chłopi działali w silnie zróżnicowanych krajobrazach 

agrarnych, podobnie jak różne były prace rolnicze, którym musieli się 

oddawać w ciągu roku. Strefy górskie, od Pirenejów do Masywu 

Centralnego, od Alp do Apeninów i Bałkanów, stanowiły zasadniczo 

obszary o względnie skromnych terenach nadających się do uprawy 

zbóż w stosunku do rozległych lasów i łąk. Pewne obszary położone 

niżej, mało zaludnione, bagniste i malaryczne, jak Maremma oraz 

niektóre rejony Sardynii, byty pod pewnymi względami podobne do 

wspomnianej wyżej strefy gór. Inne obszary, jak Meseta, środek 

Sycylii i rozległe tereny środkowej Europy odznaczały się masową 

uprawą zbóż. Gdzie indziej, na przykład na toskańskich wzgórzach i w 

innych rejonach północno-środkowych Włoch, ustaliła się właśnie w 

schyłkowych stuleciach średniowiecza intensywna polikultura zbóż, 

winnej latorośli i drzew owocowych. Na pewnych obszarach, 

zwłaszcza śródziemnomorskich, ugrunto- 



w.ily się natomiast monokultury drzewiaste lub przynajmniej kultury 

przeważające i znamienne, takie jak oliwka w rejonie Sewilli czy 

Apulii, na wybrzeżach włoskich jezior prealpejskich i w pewnych 

częściach Ligurii, jak winna latorośl w „ogrodach" Złotej Misy
1 

(słaba i 

nieznaczna była tu jeszcze uprawa owoców cytrusowych) i wokół 

licznych wsi Kalabrii i Kampanii. Niektóre krajobrazy, jak na przykład 

obszary wokół Walencji, Sewilli i Palermo, zachowały jeszcze ślad 

uczonej arabskiej techniki rolnej, zwłaszcza w dziedzinie systemów 

irygacyjnych. Gdzie indziej, tam gdzie warunki klimatyczne 

uniemożliwiały uprawę oliwek, a w każdym razie powyżej pewnej 

szerokości geograficznej, rozpowszechniła się uprawa orzechów, które 

dostarczały nie tylko cennych owoców na susz (oprócz nich jedzono 

suszone figi), lecz z których można było również uzyskać olej 

spożywczy, służący także do oświetlania. Liczne obszary rolnicze, nie 

tylko górskie, nosiły wreszcie wyraźne piętno zachwiania równowagi 

na rzecz wędrownego pasterstwa, jak w Prowansji, nad Mesetą, w 

Apulii i nad toskańsko-lacjańską Maremmą. 

System upraw dyktował oczywiście rytm i czas prac polowych. 

Wszędzie jednak naczelną i podstawową troską chłopa było zapew-

nienie swojej rodzinie, jak i osobom ewentualnie mającym prawa do 

uprawianej przez niego ziemi lub do jej płodów (pan feudalny, miejski 

właściciel, lokalny Kościół), produkcji zbożowej, która wszędzie 

stanowiła podstawę ludzkiego pożywienia, zwłaszcza w niższych 

warstwach społecznych. Podstawę, lecz wcale nie dla wszystkich 

jednakową, ponieważ właśnie jakość spożywanego chleba (chleb biały, 

chleb mieszany, chleb ze zbóż podrzędniejszych gatunków, jak orkisz 

czy nawet sorgo) wyznaczała podstawową hierarchię społeczną. Ta 

uciążliwa pogoń za chlebem, dostrzegalna od krańca do krańca 

kontynentu, rodziła jako elementarny, niepohamowany impuls dążenie 

do samowystarczalności. Było ono typowe dla wszystkich wspólnot 

wiejskich i nieobce nawet właścicielom miejskim, jak i wyższym 

warstwom społecznym. W pewnym stopniu pragnienie to obejmowało 

również i inne podstawowe produkty rolne, a przede wszystkim wino. 

Słabość rolnictwa wobec kaprysów przyrody i ciąg- 

Conca d'Oro, przenośna nazwa Sycylii (przyp. tłum.). 



le wisząca nad nim groźba nieurodzaju, w połączeniu z trudnościami 

transportowania produktów rolnych na dalszą odległość, wyjaśniają 

zasadnicze przyczyny tej autarkicznej postawy. Nie oznacza to jednak, 

że płody rolne w ogóle nie były przewożone z jednego regionu do 

drugiego. Nieco dalej będzie jeszcze mowa o winie, a tytułem 

przykładu przypomnijmy, że zboże sycylijskie było niemal regularnie 

„importowane" do silniej zurbanizowanych regionów środkowych i 

północnych Włoch. Trzeba jednak zaznaczyć, że choć uprawa zbóż, od 

chwili orki aż do siewu, żniw i młócki, wymagała wielkiego nakładu 

chłopskiej pracy i zabiegów, nie wszędzie były one jednakowe, gdyż 

zależały co najmniej od czterech czynników: systemu płodozmianu, 

rodzaju używanego pługa, bydła roboczego, wydajności gleby. 

Możemy dodać do nich jeszcze jeden czynnik, który niestety nie został 

odpowiednio zbadany w odniesieniu do całego rolnictwa europejskiego, 

a wiążący się zarówno z jakością gleby, jak i z osiągniętym poziomem 

techniki i praktyki rolniczej. Chodzi mianowicie o liczbę orek przy 

przygotowywaniu ziemi pod siew. Wydajność, według dzisiejszych 

kryteriów wszędzie bardzo niska (ziarno rodziło w Europie 

prawdopodobnie średnio nie więcej niż cztery z jednego, przy 

szczytowej wydajności siedem-osiem z jednego i najniższej wydajności 

dwa-trzy z jednego), była ogółem mniejsza na lekkich glebach 

śródziemnomorskich w porównaniu z głębokimi i zwartymi ziemiami 

Europy Zachodniej i Środkowej — oraz na terenach górzystych w 

porównaniu z nizinami. Nie wszyscy chłopi ponadto mogli sobie 

zapewnić zaprzęg zwierząt roboczych do ciągnięcia pługa (nie brak 

było przypadków użycia konia, jednak typowym zwierzęciem 

przeznaczonym do tej pracy była jedna lub, w przypadku gleb 

cięższych, kilka par wołów) z jednakową łatwością i na jednakowych 

warunkach, gdy pożyczali go od innych. Znamienne jest, że w 

społecznościach wiejskich posiadanie jednej lub kilku par zwierząt 

roboczych często stawało się decydującym czynnikiem stratyfikacji 

społecznej. Chłopi uprawiający głębsze i bardziej zwarte gleby 

Zachodniej i Środkowej Europy posługiwali się ponadto cięższym i 

bardziej udoskonalonym pługiem z przednim zawieszeniem na kołach, 

krojem i odkładnicą, urządzeniami, które rozpowszechniły się we 

wczesnym średniowieczu. Chłopi włoscy na południe od Apeninów 

oraz chłopi wszystkich suchych rejonów Morza Śródziemne- 



/,(i nadal posługiwali się dawnym pługiem z symetrycznym lemie-

Bzem, który jedynie otwierał ziemię, lecz nie odwracał skiby. W in-

nych rejonach, jak środkowa Sycylia czy Sardynia, przetrwał wreszcie 

prymitywny pług w kształcie gwoździa, być może tylko z końcówką 

umocnioną żelazem. Również i system płodozmianu odróżniał Europę, 

którą można by nazwać wilgotną i o głębokich ziemiach, od Europy 

suchej i o glebach lekkich. Ta ostatnia znała jedynie przeplatanie ugoru 

i oziminy, podczas gdy ta pierwsza przeplatała oziminę, zboża 

wiosenne i rośliny strączkowe oraz ugór, pozostawiając odłogiem 

jedynie jedną trzecią ziemi. 

Co do prac poświęconych zbiórce zboża, żniwa wszędzie odbywały 

się za pomocą małego sierpa, może nie zawsze, jak twierdzono w 

przeszłości, lecz niewątpliwie często ząbkowanego („piłowanie 

zboża"). Jak pokazują zresztą wspaniałe artystyczne przedstawienia 

miesięcy, znane z licznych kościołów europejskiego Zachodu, kłosy 

ścinano wysoko, by pozostawić na polu, po przejściu po nim 

poszukujących zagubionych kłosów zbieraczy, zarówno pewną 

skromną paszę dla bydła, jak i podstawowy materiał do użyźnienia 

gleby. Gdy na polach nie było upraw drzewiastych, ścierniska w końcu 

często palono, razem z wybujałymi na nich trawami, uzyskując w ten 

sposób użyźniający glebę popiół. Cykle miesięcy pozwalają również 

zauważyć, co zostało już dowiedzione, że niezależnie od schematów i 

tradycji artyści przywiązywali wagę do rzeczywistych warunków 

środowiskowych i klimatycznych i przedstawiali sceny żniw w coraz 

późniejszej porze roku kalendarzowego, w miarę jak oddalamy się od 

Morza Śródziemnego. Te same cykle, a także inne przedstawienia 

artystyczne, przede wszystkim malarskie, oraz pewne bardziej 

szczegółowe źródła pokazują, że przy młóceniu chłop, często pracując 

w parze lub grupach, posługiwał się cepem. W krajach położonych 

bardziej na południe, gdzie klimat umożliwiał pracę na wolnym 

powietrzu, tratowano kłosy kopytami wołów i koni, a w pewnych 

rejonach śródziemnomorskich — mułów. Co się zaś tyczy mielenia 

zboża, poza pewnymi, niezbyt zresztą dobrze udokumentowanymi, 

wyjątkowymi przypadkami ręcznego mielenia w domu, chłop oddawał 

zboże specjaliście, to znaczy młynarzowi, który wykorzystywał w 

młynie energię wodną (młyn wodny stanowił jedy- 



ny albo dominujący typ młyna prawie w całej Europie w ostatnich 

stuleciach średniowiecza) lub siłę wiatru w rejonach ubogich w wodę, 

ale o silnych wiatrach. 

Jeśli idzie o prace przy uprawie drzew i krzewów owocowych, 

ograniczymy się jedynie do przypomnienia zajęć związanych z winną 

latoroślą. Najpierw dlatego, że jej uprawa zaczynała się rozpo-

wszechniać po trochu na wszystkich glebach, przy przezwyciężaniu 

trudności związanych z wysokością i klimatem. Wiadomo, że w 

pewnym okresie winna latorośl przekroczyła nawet kanał La Manche, 

docierając do Anglii, a uprawę jej zarzucono tam, jak się zdaje, dopiero 

w wyniku pogorszenia się klimatu między XIII a XIV wiekiem. Nie 

bez znaczenia w jej popularyzacji był również fakt, że prace polowe, 

jakich wymagała uprawa, rozkładały się równomiernie we wszystkich 

porach roku. Ważne było także, że wino stanowiło, obok chleba, 

zasadniczy składnik pożywienia (w niektórych regionach zastępowany 

piwem lub jabłecznikiem), a ponadto było produktem powszechnie 

znanym, choćby tylko ze względu na swe funkcje liturgiczne i wreszcie 

dlatego, że właśnie poszukiwanie win wysokiej klasy (z wynikającą 

stąd pobudką do uprawy gatunkowych odmian winnej latorośli) 

stanowiło w zajmujących nas stuleciach jeden z czynników 

wyróżniających klasy wyższe i to nie tylko miejskie. Dobrze znany jest 

w tym względzie popyt na likierowe wina z kontynentalnego południa 

Włoch i Korsyki w miastach środkowych i północnych Włoch, a także i 

poza Włochami, oraz zapotrzebowanie na wina z Bordeaux w Anglii i 

Niderlandach. Równie znany jest rozwój uprawy winnej latorośli w 

dolinie Rodanu, Saony, Sekwany, Mozeli i Renu, spowodowany 

rosnącym popytem zewnętrznym z jednej strony a łatwością transportu 

rzecznego — z drugiej. Oprócz samych prac przy zakładaniu i 

rozszerzaniu winnicy, które zresztą wcale nie byty pracami 

jednorazowymi, choćby z powodu wielokrotnych zniszczeń w 

następstwie wojen z towarzyszącymi im pożarami osiedli i plonów, 

uprawa winnej latorośli wymagała systematycznego przycinania, 

pielenia, nawożenia, przerzedzania pędów, przygotowywania naczyń 

na wino, zbioru i wstępnej obróbki. Prace te były wykonywane przede 

wszystkim przez dorosłych mężczyzn, lecz w radosnej chwili 

winobrania uczestniczy- 



ly również kobiety i młodzież. Nic podobnego nie miało miejsca przy 

uprawie takich roślin jak oliwka, która przecież, w okresie zbioru i 

wytłaczania, nadawała specyficzny charakter niektórym wiejskim 

osiedlom i ośrodkom miejskim okolic Bari i Salento. Jedynie w rejo-

nach uprawy kasztanów zdarzało się, że dominująca w gospodarce 

wiejskiej roślina nadawała tak wyraźny ton życiu wspólnot, zwłaszcza 

w dniach i miesiącach zbioru oraz następującego po nim gorączkowego 

poszukiwania przez wiejską biedotę zgubionych owoców, pasienia 

świń, które wyjadały resztki, suszenia kasztanów, ich mielenia i 

przechowywania mączki w znajdujących się w domach skrzyniach. 

Na zakończenie tej części, poświęconej roli, jaką uprawa i użyt-

kowanie poszczególnych produktów odgrywały w życiu chłopa, warto 

zaznaczyć, że choć troska o samowystarczalność stanowiła, jak 

powiedzieliśmy, zasadniczą zachętę do pracy, nie brak było też, a z 

czasem stawały się one coraz liczniejsze, i innych, zupełnie od-

miennych uwarunkowań i bodźców. Był nim przede wszystkim popyt 

na artykuły spożywcze w gęściej zaludnionych okolicach lub na 

wyroby „przemysłowe" miejskich manufaktur. W odniesieniu do tego 

pierwszego czynnika wysunięto hipotezę, że zainteresowanie Korony i 

grupy baronów doprowadziło, na przykład na Sycylii, do granic 

niemożliwości zbożowe zdolności produkcyjne wyspy, co miało 

negatywne konsekwencje dla warunków życia ludności wiejskiej. Jeśli 

zaś idzie o drugi aspekt, przypomnijmy, że produkcja wełny w miastach 

włoskich, i nie tylko, stała się bodźcem do uprawy różnych roślin 

barwiących, takich jak urzet i marzanka, i przyczyniła się —jak się 

wydaje — w okresie upadku demograficznego, od połowy XIV do 

połowy XV wieku, do rozwoju wędrownej hodowli owiec, którą 

ułatwiło w wielu rejonach zmniejszenie się równowagi pomiędzy 

ilością płodów rolnych a liczbą ludności. Udział rodzin wiejskich w 

wymianie rynkowej wydaje się jednak ogółem dość niewielki. Bardziej 

niż dostawcami artykułów żywnościowych pierwszej potrzeby, jak 

zboże i wino, które były raczej przedmiotem sprzedaży ze strony panów 

feudalnych, instytucji kościelnych i większych właścicieli miejskich, 

chłopi byli dostawcami, zarówno na wiejskich, jak i na miejskich 

targach, wyrobów drobiowych i produktów domowej ho- 



dowli, świeżych i suszonych owoców, sera i mleka, owoców leśnych, 

drobnych wyrobów rzemieślniczych. 

Zupełnie inaczej niż chłopów i chłopów-pasterzy, posiadających 

stałe siedziby, przedstawiał się rok wędrownych pasterzy. Zamiesz-

kując w lecie, przeważnie od maja do września, w prowizorycznych 

górskich chałupach, przenosili się jesienią, przed nadejściem pierw-

szych chłodów, razem ze swymi stadami i niosącymi dobytek klaczami 

na położone niżej cieplejsze tereny. Dorośli byli często wspomagani 

przez młodszych pasterzy, a czasami przez dzieci. Wyrabianie sera, 

doglądanie owiec, a zwłaszcza jagniąt, strzyżenie owiec, obrona stada 

przed wilkami (przy nieocenionej pomocy wielkich psów w żelaznych 

obrożach), znajomość rzek i dróg, uważne pilnowanie, by bydło nie 

weszło na tereny uprawne, stanowiły najważniejsze elementy życia 

pasterza. Koczowniczy tryb życia uzależniał zresztą pasterza, bardziej 

niż osiadłych chłopów, od różnych warunków środowiskowych i 

społecznych, często wzbogacając jego psychikę i praktyczną wiedzę w 

samotności otwartych pól. Ogólnie niska była natomiast liczba 

hodowanego przez osiadłych chłopów bydła, głównie dlatego, że w 

bardziej rozwiniętych regionach, jak na przykład okolice miast 

toskańskich czy północnych Włoch, wszystkie poprzednio nieuprawne, 

a zbiorowo użytkowane ziemie uległy prywatyzacji i zostały oddane 

pod uprawę. Wskutek tego została ograniczona swoboda wypasu na 

tych terenach. W innych rejonach natomiast dominacja panów 

feudalnych nad gminami wiejskimi wyrażała się również w 

pierwszeństwie korzystania pańskiego bydła z pastwisk i nieużytków. 

W hodowli chłopskiej przeważały raczej nie krowy, a owce, świnie i 

kozy, na co zdaje się zresztą wskazywać, przynajmniej w wielu 

regionach Europy Południowej, skład pożywienia, jaki możemy poznać 

dzięki wykopaliskom archeologicznym. Ten wspólny substrat 

wykazywał zresztą odmienności lokalne i regionalne; koza okazuje się 

mianowicie bardziej typowa dla suchych obszarów Europy 

Południowej, podczas gdy wieprz bardziej rozpowszechniony w 

Europie Środkowej. Nie brak było wreszcie wsi, jak na przykład we 

Włoszech w okolicach Parmy, Reggio Emilia i Piacenzy, w których 

wilgotne i bogate nizinne pastwiska dały początek, już pod koniec 

średniowiecza, prawdziwej hodowli krów 



mlecznych i związanej z nią, już wówczas wysoko cenionej, produkcji 

serowarskiej. 

Jeszcze inne było życie robotników leśnych, często zresztą będą-

cych również drobnymi posiadaczami lub drobnymi posiadaczami-- 

hodowcami. Ich prace, polegające przede wszystkim na ścinaniu drzew 

i wyrabianiu węgla drzewnego (a przypuszczać można, że zajęcia te, 

jak to miało miejsce później, stanowiły dwie odrębne specjalizacje), 

były uwarunkowane nieuchronną sezonowością, która wykluczała 

miesiące zimowe. Trzeba wreszcie zaznaczyć, że cały świat wiejski 

zajmował się pracami ręcznymi, które nie ograniczały się tylko do zajęć 

ściśle rolniczych, lecz obejmowały, zwłaszcza w martwych miesiącach 

zimy, również i drobne zajęcia rzemieślnicze, jak wyplatanie koszy, 

produkcję i reperację narzędzi. Wieśniaczki zajmowały się również 

przędzeniem i tkaniem na potrzeby rodziny, a w niektórych, 

pozostających pod silniejszym wpływem gospodarki kupieckiej wsiach 

— przędzeniem na zamówienie miejskich sukienników. Do rodzinnego 

bilansu włączali się już bardzo wcześnie wszyscy jej członkowie. 

Zajęciem często powierzanym dzieciom było prowadzanie bydła na 

pastwisko, lecz jeśli poważnie zachwiała się równowaga między 

dochodami z ziemi a liczebnością rodziny, starano się temu zaradzić na 

różne sposoby, posyłając niekiedy już w bardzo młodym wieku córki 

na służbę w rodzinach miejskich czy też synów do terminu u jakiegoś 

rzemieślnika, wreszcie zatrudniając żony jako piastunki dzieci 

bogatszych mieszczan lub znajd porzuconych pod przytułkiem. 

Wszystkie te zjawiska są dobrze udokumentowane, a także dokładnie 

zbadane, oparte na różnorodnych źródłach z kilku włoskich miast. 

W znacznej część kontynentu występował w zimie szczególnie 

podniecający czas uboju wieprza, przedstawiony raz jeszcze w owych 

cyklach miesięcy, które udokumentowują dogłębne przesiąknięcie 

duchowości chrześcijańskiej posmakiem wiejskiego życia. 

Powtarzalność i monotonię chłopskiej egzystencji urozmaicały jedynie 

chwile życia społecznego, w postaci uczestnictwa we mszy, udawania 

się w niedzielę do wiejskiej karczmy (rodzaj „antykościoła" czy 

„kościoła diabelskiego", wielokrotnie i nadaremnie potępianego przez 

synody i kaznodziejów), brania udziału w jarmarkach, wy- 



praw do młyna czy do kowala, który w tych ostatnich stuleciach 

średniowiecza był obecny, można powiedzieć, we wszystkich osiedlach 

wiejskich, z chwilą gdy użycie żelaza, choć pozostawało ono nadal 

metalem „drogocennym" (niewielki jest zasób chłopskich narzędzi), 

znacznie rozpowszechniło się na wsi. Do tych dość zwyczajnych 

okoliczności dochodziły chwile wyjątkowe, jak przypadające w roku 

wielkie święta kościelne, święto patrona miejscowego kościoła czy 

jeszcze inne, wręcz nadzwyczajne wydarzenia, jak na przykład wesela. 

Wszystkie te okazje oznaczały przede wszystkim przerwanie 

normalnego trybu życia w tym, co dotyczyło pożywienia i odzienia, z 

okazywaniem, gdy było to możliwe, wiejskiego przepychu i 

organizowaniem wielkich uczt, które stanowiły nieuchronnie 

przeciwwagę dla marności codziennego pożywienia. 

Jednostka mająca własne odrębne życie, odróżniające ją od rze-

mieślników i mieszczan; członek rodziny, która stanowiła dla niego 

pierwszą, najbardziej podstawową komórkę społeczną; członek parafii, 

która od chwili narodzin wpisywała go do wspólnoty chrześcijańskiej, 

niezależnie od stopnia rzeczywistej znajomości religijnego posłania, 

jakie zdoła on osiągnąć w wieku dojrzałym — chłop był również 

członkiem lokalnej wspólnoty wiejskiej. Ta ostatnia rzeczywistość, 

mimo niekiedy znacznych różnic międzyregionalnych i czasowych, 

upodabniała do siebie wieśniaków całej Europy, choć nie brak było, jak 

powiedzieliśmy, przypadków chłopów żyjących samotnie (co zresztą 

nie oznacza, iż byli oni pozbawieni wszelkich więzów ze wspólnotami 

wiejskimi, z których się wywodzili), a coraz liczniejsi, w następstwie 

samego rozwoju gospodarczego, stawali się ludzie wyobcowani, 

włóczędzy, żebracy, złoczyńcy i wywodzący się z chłopstwa 

przestępcy. Na gminę wiejską nakładała się w całej Europie władza 

pana świeckiego lub kościelnego, posiadacza rozległych ziem lub 

małego, miejscowego zwierzchnika, obdarzonego szeroką władzą lub 

też mającego prawo do niewielkich danin i świadczeń. W stosunkach ze 

wspólnotą i panem, w związkach i konfliktach między panem i 

wspólnotą wyczerpywała się znaczna część społecznego i politycznego 

życia wieśniaka. Król i wyżsi seniorzy wydawali się często figurami 

odległymi, choć wcale nie pozbawionymi uroku i siły przymusu. W 

tym tradycyjnym świecie zaczęły jednak dochodzić do 



i;losu w niektórych rejonach Europy pewne nowości, które wywarły 

wpływ na materialne i duchowe życie społeczności wiejskiej. Dotyczy 

to przede wszystkim tych włoskich regionów, gdzie rozwijały się 

komuny. Tam właśnie, w tych schyłkowych stuleciach średniowiecza, 

jesteśmy świadkami znacznego zmniejszenia się roli wiejskiego pana, a 

przynajmniej politycznej, administracyjnej, sądowej, wojskowej i 

gospodarczej reorganizacji tych terytoriów ze strony władz miejskich i 

silnej penetracji wsi przez właścicieli miejskich, ze związanym z tym 

równie silnym wywłaszczaniem chłopów, a także wynikającym stąd 

głębokim kryzysem licznych gmin wiejskich. 

Nie brak było także na terenach włoskich wsi nie poddanych 

żadnemu panu, a zatem i gmin wiejskich, cieszących się szczególną 

autonomią. Tak było w tych wszystkich miejscowościach włoskiego 

Południa, które określone zostały jako dobra „państwowe", czyli 

królewskie, innymi słowy, zależne bezpośrednio od Korony. Ich liczba 

zmieniała się w ciągu zajmującego nas okresu i choć uważały się one za 

obejmujące pas okolicznej ziemi ośrodki miejskie, gospodarczy 

charakter tych miast nie wykluczał, że zamieszkiwali w nich prawdziwi 

chłopi. Wydaje się również, że istniały jeszcze w Europie regiony 

peryferyjne i specyficzne, jak na przykład Islandia, gdzie mieszkańcy 

należeli do silnych gmin wiejskich, które nie były jeszcze, czy też były 

nie całkiem, podporządkowane prawdziwym panom feudalnym. Warto 

wreszcie zaznaczyć, że w obrębie włości senioral-nej nie wszyscy 

mieszkańcy znajdowali się wobec pana w tym samym położeniu. 

Zwłaszcza w tym, co dotyczy posiadania ziemi, mogło się zdarzyć, że 

inaczej niż w zwykłym systemie posiadania ziemi przez chłopa, co 

mamy zamiar opisać, niektórzy mieszkańcy mieli również ziemie 

wolne od danin i świadczeń. Najpowszechniejsza w Europie 

pozostawała jednak wieś poddana jednemu lub kilku panom. W 

osadach tych ziemie były schematycznie podzielone na trzy wielkie 

części: pierwsza, bezpośrednio użytkowana przez miejscowego pana, 

druga — rodzinne działy chłopskie, formalnie czy faktycznie 

dziedziczne, trzecia, złożona z lasów i terenów nieupraw-nych, do 

zbiorowego użytku. Uprawę własnej części (pars dominica, włoskie 

dominico) pan zapewniał sobie dzięki pracy swoich sług albo, mniej lub 

bardziej okazjonalnie, robotników najemnych, bądź 



wreszcie dzięki pracy użytkujących jego ziemię chłopów, którzy 

musieli stawić się do pracy, czasem nawet z zaprzęgiem wołów, w 

określonych dniach tygodnia. Te dni pracy na polu pańskim ogólnie 

ulegają redukcji w ciągu XII wieku. Zanikają one wówczas we Francji 

na południe od Loary i Burgundii, na armorykańskim Zachodzie, w 

środkowych i północnych Włoszech, a z pewnym opóźnieniem — jak 

się zdaje — w Anglii, gdzie pozostały o wiele żywot-niejsze. W 

następnym stuleciu trwał nadal proces zmniejszania się tych świadczeń, 

lecz w niektórych rejonach nigdy całkowicie nie zaniknęły, jak na 

przykład w wielu włościach pańskich na południu Włoch. W zamian za 

zniesienie lub ograniczenie pańszczyzny chłopi musieli się zgodzić na 

płacenie panom pewnej sumy w pieniądzu lub w płodach rolnych, które 

oddawali mu za otrzymane w użytkowanie ziemie. Również wypas 

bydła na terenach nieuprawnych, zbiór drewna i owoców leśnych 

stanowiły źródło konfliktów między panem a chłopem, przy czym 

często zaznacza się tendencja ze strony pana do zawłaszczania sobie ich 

części lub do przyznania sobie pierwszeństwa w użytkowaniu ich przez 

własne bydło. Tak samo przepisy dotyczące polowań sprawiały, że 

chłopi byli coraz bardziej odsuwani od użytkowania pewnej części 

darów przyrody na rzecz suwerenów i posiadaczy. Trzeba jednak 

przyznać, że z połowów i polowań chłopi uzyskiwali ważną część 

pożywienia lub osiągali możliwość zarobku, zachowując de iure, lub 

przynajmniej de facto, udział w tym tradycyjnie wiejskim zajęciu. 

Panowie czerpali z ziemi jeszcze innego rodzaju zyski, stale rosnące 

właśnie w zajmujących nas stuleciach ze względu na ogólnie większą 

dynamikę gospodarczo-społeczną, obejmującą również obrót ziemią. 

Do sum, które pan pobierał za dożywotnie „wydzierżawienie" chłopom 

ziemi, coraz częściej dołączały się opłaty, których domagał się od nich 

za prawo handlowania — przynajmniej w obrębie wspólnoty wiejskiej, 

a niekiedy również i poza nią— całością lub częścią użytkowanych 

terenów. W każdym razie to prawdopodobnie wcale nie ze świadczeń 

związanych z uprawianą przez chłopów ziemią pan czerpał największe 

dochody. Tam gdzie administracja dobrami ze strony panów była 

staranniej przemyślana, o wiele ważniejsze były dochody uzyskiwane z 

uprawy domeny pańskiej, 



choć ogólnie wszędzie, przynajmniej przed okresem kryzysu demo-

graficznego, pojawiła się tendencja do redukcji tej domeny, dzięki 

wydzierżawianiu coraz większej jej części chłopom, w następstwie 

również i owej presji demograficznej, i głodu ziemi, o czym była już 

mowa. Tendencja ta doprowadziła pewną grupę panów do prze-

kształcenia się po prostu w poborców danin i rent. 

Jeden ze znaczniejszych pańskich dochodów stanowiły ponadto 

różne monopole, jak monopol przemysłowego użytkowania wód, który 

ponownie zdołali sobie zapewnić i do którego dołączały, przynajmniej 

w niektórych okolicach, monopol na piekarnię i karczmę. Pan miał 

również wyłączne prawo zakładania młynów wodnych i utrzymywania 

maszyn sukienniczych; dzięki temu pobierał opłaty lub część mąki za 

mielenie, zarówno gdy użytkował bezpośrednio młyn, osadzając w nim 

swego sługę, jak i w przypadku wydzierżawienia młyna osobie trzeciej. 

Niektóre europejskie kroniki opisują prowadzoną przez panów walkę z 

podporządkowanymi im gminami, aby zmusić wszystkie chłopskie 

rodziny do zaprzestania ręcznego mielenia ziarna w domu na żarnach i 

do korzystania z młyna zwanego „banalnym" (od słowa banno = prawo 

rozkazywania, przymusu i karania). Bywało, że po to, by uczynić ten 

przymus bardziej „wymownym" — jak na przykład w przypadku 

pewnego słynnego opactwa w okolicach Londynu — posuwano się 

nawet do wybrukowania kawałkami zniszczonych żaren rozmównicy 

klasztoru, by chłopi mieli to stale w pamięci, gdy przychodzili składać 

daniny lub prosić o audiencję. Stosunki między panem a chłopem 

opierały się bowiem nie tyle na czysto gospodarczym uzależnieniu tego 

ostatniego od właściciela ziemskiego, któremu część chłopów mogła się 

opierać, wykorzystując jego zapotrzebowanie na konieczną do uprawy 

ziemi siłę roboczą, ile na uzależnieniu natury politycznej. Panu 

przysługiwała bowiem, w mniejszym lub większym zakresie, władza 

wojskowa, terytorialna i sądowa. Każdy lokalny pan sądził 

mieszkańców wsi, przynajmniej w sprawach dotyczących niższego 

wymiaru sprawiedliwości, podczas gdy wyższe sądownictwo czy 

„sądownictwo krwi" przysługiwało wielkim możnowładcom lub kró-

lom. Jednak nie brak było w Europie przypadków, kiedy to miejscowi 

panowie mogli również skazywać na śmierć lub na kary cielesne, 



co na przykład często się zdarzało w środkowych i północnych Wło-

szech z racji chronicznej nieobecności władzy cesarskiej lub gdy wła-

dze miejskie nie zdołały jeszcze ustalić swego zwierzchnictwa nad 

okolicznymi ziemiami, lub też wreszcie, jak to miało miejsce w XV 

wieku na południu Italii, gdy w konflikcie między monarchią a baro-

nami ci ostatni zdołali przyjąć znaczną część władzy politycznej. 

Sprawowanie wymiaru sprawiedliwości oznaczało oczywiście, oprócz 

władzy nad ludnością wsi, również i pobieranie opłat przez pana; a 

funkcja lokalnego przywódcy wojskowego, rozporządzającego 

mniejszą lub większą grupą zbrojnych zarówno w wojnach z innymi 

panami, jak i stanowiących część większego wojska wspierającego 

wielkich baronów lub króla, umacniała jego dominującą pozycję. 

Należałoby tylko może zbadać w konkretnych przypadkach i w 

poszczególnych rejonach, jaki był rzeczywisty udział chłopów w 

funkcji militarnej ich pana, czy i w jakim stopniu finansowali wyprawy 

wojenne i brali w nich udział, a w jakim stopniu ta wojenna profesja na 

szczeblu lokalnym zarezerwowana była dla szczególnej grupy ludzi, 

być może obdarzonych, przynajmniej w niektórych przypadkach, 

tytułem „rycerzy". Wojna bowiem, ze względu na oddalenie, choćby 

nawet na parę dni, mężczyzn od wsi lub, co gorsza, ze względu na 

szkody i zniszczenia, które niosła ze sobą, gdy wieś stawała się 

przedmiotem ataku, a także ze względu na kradzież bydła, niewątpliwie 

nie była przez chłopów mile widziana. Nie wykluczało to jednak, że 

podobnie jak resztę społeczeństwa, również i społeczność chłopską 

cechowała ta sama skłonność do gwałtu, która nie wykluczała użycia 

noża, krwawych bójek także i między prywatnymi osobami oraz serii 

zemst. Spostrzeżenie to odnosi się w szczególności do wspólnot 

marginalnych, żyjących w kontakcie z bardziej nieubłaganą przyrodą, 

usytuowanych zazwyczaj na pograniczu, jak na przykład gminy 

północnych Apeninów. Niechęć do wojny zatem, lecz jednocześnie 

mentalność i zachowanie, którym nieobce były akty gwałtu i przemocy, 

odzwierciedlają złożoność stosunku chłopa do broni i wojny, czego nie 

można sprowadzać wyłącznie do analizy czynników polityczno-

instytucjonalnych. Z drugiej strony zaś, w tej funkcji militarnej panów 

oraz w ich profesji ludzi oręża, chłopi doceniali przede wszystkim jej 

aspekt obronny i protekcyjny. „Uzamkowienie", czyli ufortyfikowanie 

wsi i mniejszych 



|uż istniejących osiedli lub zakładanie nowych, otoczonych murami 

ońrodków (ćo zostało dowiedzione i zbadane na przykład w jedena-|to- 

i dwunastowiecznych Włoszech), razem ze związkiem o charakterze 

hierarchiczno-polityczno-terytorialnym, który ten proces na wsi 

zapoczątkował, było niewątpliwie odbierane przez chłopów przede 

wszystkim jako możliwość obrony i schronienia przed zewnętrznym 

niebezpieczeństwem, zagrażającym jego osobie, rodzinie, plonom, 

dobytkowi, bydłu. Tę funkcję obronną spełniały zresztą lokalnie 

potężne mury opactw i odosobnionych zameczków niektórych 

baronów, podobnie jak i mury miejskie w przypadku chłopów 

mieszkających w miastach lub tych, którzy uprawiali podmiejskie 

grunty. 

Wiejska wspólnota była w zasadzie starsza od włości senioralnej, 

czasami o wiele stuleci, gdyż wieś, jak to zostało wykazane w wielu 

regionach śródziemnomorskich, sięgała swymi początkami epoki 

rzymskiej lub wręcz prehistorycznej. Na tego rodzaju wspólnoty 

dopiero w ciągu średniowiecza, a czasem nawet dopiero w jego środ-

kowych i schyłkowych stuleciach, nałożyły się stopniowo nowe prawa i 

roszczenia ze strony świeckich i kościelnych potentatów. Inne wsie i 

wspólnoty rozwinęły się wokół dawnych rzymskich villa, to znaczy 

późnoantycznych latyfundiów, które następnie przeszły stopniowo w 

ręce germańskich najeźdźców i arystokracji frankij-skiej, ze 

związanymi z tym powolnymi i stopniowymi przemianami osobistego 

statusu dawnych niewolników, sposobu zarządzania ziemią, prawami 

posiadaczy uillae, które w coraz większym stopniu, z czystego i 

zwykłego prawa własności, przechodziły w sprawowanie 

zwierzchności nad ludźmi. Jeszcze inne wsie i wspólnoty powstały 

ponadto, zwłaszcza w czasie wielkiego przyrostu demograficznego w 

stuleciach XI i XII, na terenach leśnych, pustkowiach i nieużytkach, 

nadanych opactwom przez wielkich możnych lub władców. Jeszcze 

inne wsie, wreszcie, już w chwili powstania przechodziły pod władzę 

pańską, często jednak lżejszą w porównaniu z położeniem pierwotnych 

wspólnot, na przykład wówczas, gdy grupy niemieckich chłopów 

zaczęły kolonizować słowiańskie ziemie na wschód od Łaby. Na 

ziemiach tych, które zaznały również zjawiska kolonizacji wewnętrznej 

i gdzie nastąpiło znaczne zmniejszenie 



obszarów leśnych na korzyść ziem uprawnych, poczynając od X11 wieku 

i osiągając w XIII wieku punkt szczytowy, zaznaczył się silny napływ 

osadników niemieckich, którzy dotarli aż do Transylwanii,   ! dzięki 

poparciu książąt, biskupów, zakonów religijno-rycerskich, jak na 

przykład zakon krzyżacki. 

Gdy twierdzimy, że wspólnota wiejska była w zasadzie starsza od 

włości senioralnej — bardziej niż do konkretnych i bogatych źródeł 

dokumentalnych odwołujemy się do logicznych wniosków, dotyczących 

konieczności zorganizowania wiejskiego życia przez mieszkań- I ców 

wsi, do nielicznych, wyrywkowych, wczesnośredniowiecznych 

świadectw źródłowych, do tego, co wiadomo nam o epoce starożytnej. W 

źródłach pisanych wspólnota wiejska pojawia się dopiero I w ostatnich 

wiekach średniowiecza w różnych częściach Europy, a tylko w 

niektórych przypadkach, już poczynając od XI wieku, dzięki setkom 

„kart wolności", „kart zwolnień", ulg, consuetudines, Weistumer, 

„statutów", które udaje się wspólnotom wydrzeć panom, zmuszając ich 

do spisania powinności chłopskich, własnych obowiązków i zawartych 

umów. Te świadectwa pisane dowodzą raczej powrotu pisma w sprawach 

dotyczących wspólnoty wiejskiej niż samych narodzin tej ostatniej. 

Niczego nie ujmując politycznemu, a nie tylko czysto formalnemu 

znaczeniu tych faktów, trzeba jednak zaznaczyć, że już wcześniej chłopi 

musieli zorganizować jakieś przy- j najmniej minimalne formy 

współżycia i współpracy w obrębie wsi, a nawet między kilkoma wsiami, 

w sprawach takich jak wydzielanie pastwisk na nieużytkach i na ziemiach 

uprawnych, użytkowanie wody, organizacja orki, zasiewu i zbioru, jakaś 

podstawowa ochrona ludzi, bydła i zbiorów przed szkodami, walka i 

obrona przed dzikimi zwierzętami, takimi jak wilk, niedźwiedź i lis. 

Trudno przypuszczać, żeby, zwłaszcza przy prymitywizmie ówczesnych 

warunków administracyjnych, wszystko zdane zostało w sposób 

przypadkowy na łaskę stosunków między chłopami (którzy w żadnym 

razie nie występowaliby pojedynczo, lecz jako lokalna wspólnota) a 

urzędnikami wielkiego posiadacza, opactwa czy pana. 

Te stosunki między panem a lokalną wspólnotą komplikuje jednak 

fakt, również w zajmujących nas stuleciach, zarówno z punktu 

widzenia ówczesnych ludzi, jak i dzisiejszych badaczy, że, podobnie 



juk jeden opat, biskup czy baron mógł być panem kilku wsi, istniały 

również wsie podzielone między kilku panów. 

Jeśli ze względu na te wszystkie, wskazane wyżej przyczyny, nie-|1 

»'dna była lokalna współpraca między wspólnotą wiejską a panem 

(można nawet sądzić, że pełny rozwój włości senioralnej stanowił 

bodziec do rozwoju życia samej wspólnoty wiejskiej, przyczyniając Kę 

do wykształcenia świadomości u chłopów, zarówno indywidualnej, jak 

i zbiorowej), równie nieuchronny był także konflikt interesów. Chłop 

mógł wyrzucać panu, zależnie od okoliczności, wiele rzeczy, jak: 

przesadne zajmowanie się wojną, zachłanność urzędników, 

niesprawiedliwe wyroki i różnego rodzaju osobiste i pieniężne, nie-

znane wcześniej, nałożone ciężary. Jako takie odbierano pragnienie 

narzucenia chłopom monopolu mielenia ziarna w pańskim wodnym 

młynie oraz tak zwaną tallia (porównywalna, na wyższym szczeblu 

drabiny społecznej, z „pomocą", jaką wasal musiał świadczyć senio-

rowi), która stanowiła opłatę pieniężną, arbitralnie — przynajmniej 

początkowo — ustaloną przez pana, w zamian za świadczoną przezeń 

opiekę. Konflikt ten przybierał najczęściej formę cichego oporu lub 

zmowy, lecz od czasu do czasu wybuchał również w postaci otwartych 

buntów ludności wiejskiej, a gdy dotyczył wspólnego interesu chłopów 

i gdy znajdował zdolniejszych lokalnych przywódców, także i w 

postaci regionalnych i ponadregionalnych powstań. Najpełniejszym 

wyrazem tej nieuchronnie konfliktowej natury społeczeństwa feudalno-

wiejskiego (M. Bloch napisał nawet, że rewolta chłopska była w tym 

społeczeństwie równie naturalna jak strajk w kapitalizmie), w 

zajmującym nas okresie, choć stanowiły one przejaw o wiele bardziej 

złożonego fermentu społecznego, którego nie można zredukować 

wyłącznie do niezadowolenia ludności wiejskiej, były we Francji w 

1358 roku żakierie (jacąueries), a w Anglii w 1381 roku wielki bunt 

chłopski, w czasie którego powstańcy nie tylko zdołali opanować 

Londyn, lecz także przez pewien czas trzymali w swych rękach 

młodego władcę. 

Punkty sporne między panem a chłopami dotyczyły, w zależności 

od poszczególnych wypadków, od środowiska geograficznego, od róż-

nego stopnia rozwoju struktur feudalnych i większej lub mniejszej 

obecności wyższej władzy, prawnego statusu osób, prawnego statu- 



su ziemi, użytkowania ziem nieuprawnych, wymiaru sprawiedliwości, 

monopoli pańskich, arbitralności czy prawomocności pewnych 

pańskich rozporządzeń. Statuty, karty wolności i spisane umowy 

zajmują się więc przede wszystkim tymi problemami, dodając czasami 

również i inne sprawy, dotyczące porządku i spokoju życia na wsi, jak 

ochrona pól uprawnych, ochrona roślin, sianokosy, ochrona 

przeciwpożarowa. Choć w tej dziedzinie różnice w obrębie kontynentu 

europejskiego były olbrzymie, poczynając już od samej ilości i jakości 

dokumentacji źródłowej, pewność w tym, co uważano za należne panu, 

oraz walka z tym, co stanowiło i co uważano za nowo narzucone 

obciążenia, stanowiły wspólny trzon. Ustalenie się tallia i dążenia, jeśli 

nie do obalenia, to przynajmniej do ograniczenia pańskiego monopolu 

młyna, stanowiły dwa najważniejsze aspekty tej postawy. Jest to bardzo 

wyraźne przede wszystkim w przypadku młyna — dzięki aktom umów, 

na mocy których zbuntowane przeciw własnym panom wspólnoty 

wiejskie środkowych Włoch poddawały się zwierzchnictwu 

sąsiedniego miasta, które zaspokajało ich żądania, oddając im w 

wyłączny zarząd ziemie nie-uprawne, zezwalając na wykupienie danin i 

świadczeń, a także przekazując wspólnocie wiejskiej monopol młyna. 

Powszechną aspiracją gmin było także uzyskiwanie od pana coraz 

większej wolności osobistej drogą wykupu lub zniesienia dni 

obowiązkowej pracy na ziemiach pańskich, zmniejszenia danin i rent, 

większej swobody wyboru małżonka. Do dążenia do większej wolności 

osobistej dołączało, a nawet w pewnym stopniu nieodzownie ją 

uzupełniało, żądanie większej swobody rozporządzania ziemią, czyli 

uzyskania szerszych praw do jej sprzedaży, kupna i przekazywania w 

spadku. Mniej udokumentowane — a również i w tym przypadku w 

środkowych i północnych Włoszech świadectwa źródłowe tego procesu 

są najliczniejsze — jest natomiast dążenie gmin wiejskich do 

ograniczenia, a przynajmniej do poddania własnej kontroli, prerogatyw 

pańskich w dziedzinie sądowej, a nawet ogólniej — w dziedzinie 

politycznej. Już same sukcesy chłopów w tym, co dotyczyło większej 

wolności osobistej i szerszego prawa dysponowania ziemią, osiągnięte 

między innymi także i dlatego, że późnośredniowieczny chłop był w 

stanie zaoszczędzić pewne 



 uimy pieniędzy dzięki sprzedaży swych produktów w rozwiniętych |u/, 

miastach oraz na rozwijających się jarmarkach wiejskich, wprowadzały 

wewnątrz wspólnoty rosnące zróżnicowanie społeczne. Proces ten, 

dobrze poświadczony źródłowo w całej Europie, choć nie ws/ędzie 

jednakowo zaawansowany, wynikał z wielu różnych specyficznych 

czynników, jak wypełnianie przez chłopa pewnej powierzonej mu 

przez pana funkcji (tego rodzaju dobrze udokumen-I owane przypadki 

stwarzały możliwości mniej lub bardziej uczciwego dorobienia się) lub 

praktykowanie lichwy. Zjawiska te występowały ze szczególnym 

natężeniem zazwyczaj tam, gdzie bliski był ośrodek miejski, a interesy 

i polityka mieszczan — bardziej wyraźna. Te grupy wiejskiej burżuazji, 

czasami różniącej się od resz-ly mieszkańców wsi również stylem 

życia, ponieważ parały się w pewnym stopniu rzemiosłem i handlem, a 

przede wszystkim tym, że przygotowywały swych synów do profesji 

księdza, a nawet notariusza, nie zajmowały wszędzie jednakowego 

stanowiska w stosunku do miasta. W niektórych przypadkach wolały 

przenosić się do miasta, w innych zachowywały dominującą pozycję w 

rodzinnej wsi. Rola, jaką w tej podstawowej ewolucji włości 

senioralnej i społeczności wiejskiej odegrał kryzys demograficzny, 

ciągle jeszcze stanowi przedmiot dyskusji historyków. Jego skutki 

mogły oczywiście być różne w zależności od regionu Europy, lecz 

bardziej niż czynniki demograficzne zaważyły tu niewątpliwie czynniki 

takie, jak świadoma, konkretna, administracyjno-gospodarcza polityka 

władców, panów feudalnych i miast. Tendencja do osłabiania władzy 

pana feudalnego, do ograniczania domeny pańskiej, do stopniowego 

uzyskiwania wolności osobistej przez chłopów i do społecznego 

różnicowania się ludności wiejskiej nadal trwać będzie na Zachodzie. 

W Anglii i we Francji wielu panów feudalnych, także i z powodu 

zmniejszenia się dochodów, oddawało w całości w dzierżawę włości 

senioralne. W Hiszpanii i w południowych Włoszech, gdzie królowie i 

panowie nie mieli przeciwwagi w silnej klasie mieszczańskiej, 

utrwaliły się natomiast silne latyfundia. We wschodnich Niemczech 

spadek demograficzny umożliwił panom przejęcie porzuconych ziem 

chłopskich i utworzenie rozległych posiadłości, wprowadzając — 

również i dzięki słabości monarchii — swego rodzaju nowe prawo 



feudalne i obciążając chłopów nowymi świadczeniami w postaci pracy 

na pańskich ziemiach. Poprawa sytuacji demograficznej pod koniec XV 

wieku przyniosła jednak również umocnienie pozycji pana feudalnego. 

Wydaje się, że proces ten miał miejsce nawet w środkowych i 

północnych Włoszech, stanowiących przecież w okresie poprzednim 

rejon najbardziej zaawansowanego rozwoju gospodarczego i 

społecznego na kontynencie europejskim. W Anglii zaznaczył się 

przede wszystkim w postaci tzw. enclosures. Pan przywłaszczał sobie 

otwarte pola wspólnoty wiejskiej, na których chłopi tradycyjnie 

uprawiali zboże, oraz ziemie wspólnego użytkowania, gdzie od wieków 

chłopi zwykli paść bydło, i wraz ze swymi ziemiami przekształcał je w 

wielkie pastwiska i wydzierżawiał handlarzowi wełny i bydła pod 

hodowlę owiec. Jeśli w Anglii, jak będzie się później mówić, „owce 

zjadły ludzi", również i gdzie indziej, już wcześniej i w ścisłym 

związku z upadkiem demograficznym, rozwinięta została ze strony 

państw na szerszą skalę wędrowna hodowla owiec i utworzone zostały 

w tym celu specjalne instytucje, jak hiszpańska Mesta, skład owiec 

(Dogana delie pecore) w Apulii, skład pastwisk (Dogana dei paschi) w 

gminie Sieny w południowej Toskanii, skład owiec {Dogana delie 

pecore) w sąsiednim państwie papieskim. 

Na zakończenie należałoby jeszcze przyjrzeć się temu, co myśleli 

ludzie wsi, jakie byty ich uczucia i dążenia, lecz szczupłość i tenden-

cyjność źródeł uniemożliwiają nam to przedsięwzięcie. Pomijając 

bardzo rzadkie wyjątki, chłopi nie pozostawili bowiem bezpośrednich 

świadectw o sobie, podczas gdy świadectwa innych klas społecznych 

— kleru, szlachty, kupców, rzemieślników — przedstawiają nam ich 

często w wypaczonej lub przynajmniej nieobiektywnej pośredniej 

postaci. Jednakże, czerpiąc po trochu z różnych źródeł, zwłaszcza że 

pod koniec średniowiecza stają się coraz liczniejsze i coraz bardziej 

różnorodne, jesteśmy w stanie czegoś na ten temat się dowiedzieć. 

Przypomnijmy dla przykładu, że postacie chłopów, czasami z 

charakterystycznymi dla nich gestami i słowami, znajdujemy w 

różnorodnych rejestrach sądowych świeckich i duchownych. Wśród 

tych ostatnich szczególnie wymowne są akta pewnego śledztwa 

biskupiego, dotyczącego małej wioski w Pirenejach, w której 



jeszcze na początku XIV wieku przetrwała herezja katarska. Akta te 

dowodzą, że choć protokół sądowy stanowi fakt wyjątkowy i niezwy-

kły w stosunku do codziennego życia, może on odsłonić bogaty świat 

materialny, jak i życie duchowe. W odniesieniu do tej wioski, jej 

mieszkańców, panów, proboszcza i jej wędrownych pasterzy, możemy 

poznać nie tylko warunki gospodarcze, przekonania religijne, sposób 

odżywiania, strukturę i koncepcję rodziny, lecz także znacznie trudniej 

uchwytne i o wiele słabiej udokumentowane problemy, takie jak 

miłość, wzajemne stosunki między mężczyznami a kobietami, ogólna 

koncepcja świata. 

Obszerny i dający się wyraźnie wyodrębnić nurt w literaturze 

europejskiej stanowiła satyra antychłopska. Niezależnie od wariantów, 

uwarunkowanych przez środowisko, autorów i odbiorców (na przykład 

w środowisku czysto feudalnym jednym z wysuwanych pod adresem 

chłopa zarzutów jest tchórzostwo, podczas gdy w środowisku 

mieszczańskim, jak na przykład w czternasto-piętnasto-wiecznej 

Toskanii, gdzie zaznaczył się konflikt między posiadaczami a 

połownikami i polemika chłopska przeciwko uważanemu przez nich za 

niesprawiedliwe dzieleniu plonów na połowę, utrwalił się pod adresem 

chłopa zarzut okradania właścicieli ziemi), satyra często podkreśla, 

obok brudu, ubogiego odzienia, prostactwa w odżywianiu, również 

pewien rodzaj chłopskiego zezwierzęcenia, które czasami zdaje się go 

stawiać niemal na poziomie pośrednim między zwierzętami a ludźmi. 

Wskazane już przez nas wyżej źródła oraz uważna lektura tejże satyry 

dowodzą, wręcz przeciwnie, że chłop europejski, mimo różnego 

poziomu cywilizacyjnego w zależności od regionu oraz mimo 

rzeczywistego i powszechnego uzależnienia od ciężkich warunków 

życiowych, niedoborów wyżywienia, powtarzalności pracy, codziennej 

walki o przeżycie, wielkich klęsk nawracających nieurodzajów i 

epidemii, chorób, niebezpieczeństw wojny — co ograniczało świat jego 

odczuć i myślenia — wcale nie był pozbawionym ideałów, 

bezrozumnym bydlęciem. Należy przy tym zaznaczyć, że analfabetyzm 

środowisk wiejskich, choć powszechny, znał jednak pewne wyjątki, 

zwłaszcza na terenach gospodarczo lepiej rozwiniętych i pozostających 

pod silnym wpływem miast, jak pewne rejony Toskanii, gdzie 

niektórzy bogatsi wieśniacy, niektórzy drobni właś- 



ciciele, dzięki jakimś elementarnym, otrzymanym prawdopodobnie od 

miejscowego księdza naukom, umieli dość mozolnie pisać lub 

przynajmniej czytać. Ta praca kleru parafialnego nie ograniczała się 

zresztą tylko do ziem bardziej zaawansowanych gospodarczo. Znamy 

również, przynajmniej w środkowych i północnych Włoszech 

przypadki, że niektóre wspólnoty wiejskie, prawdopodobnie większe i 

zamieszkane przez zalążek wiejskiego mieszczaństwa, zatrudniały za 

opłatą nauczyciela, z którego nauk mogli korzystać również i rdzenni 

chłopi. Rozpowszechniony zwyczaj, czy zmuszanie ludności wiejskiej 

do zamknięcia się w ograniczonym horyzoncie wsi, nie wykluczał 

jednak całkowicie nabywania doświadczeń i umysłowego otwarcia, 

wynikających z kontaktów z sąsiednim miastem, z uczestnictwa w 

pielgrzymce, przynajmniej do jakiegoś pobliskiego ośrodka kultu, z 

wędrówki w poszukiwaniu pracy (w całej Europie znane jest na 

przykład zjawisko czasowego zatrudniania chłopów jako 

niewykwalifikowanych robotników na budowie), z sezonowych 

migracji, nie zawsze ograniczających się tylko do przemieszczania się 

pasterzy z ziem o ubogim rolnictwie, jak na przykład okolice 

Apeninów. Natomiast szerszy problem poznania świadomości i 

mentalności chłopskiej wydaje się ściśle związany z problemem 

poznania religijności ludowej oraz związków między światem wiej-

skim, hierarchią kościelną, a także i sektami heretyckimi. Wiadomo 

obecnie na ten temat, i to w odniesieniu do całego kontynentu, że liczne 

wierzenia chłopskie sięgały swymi początkami epoki przed-

chrześcijańskiej i tradycji niechrześcijańskiej. Kościół, przede 

wszystkim na poziomie parafialnym, był zmuszony do przejęcia wielu 

rytów przebłagalnych, praktyk animistycznych, form magii sym-

patycznej. Sam proboszcz w niektórych wypadkach uciekał się do 

praktyk magicznych, nie wzbudzając najmniejszego oburzenia w 

prostodusznych parafianach, którzy odbierali ten fakt jako jeden z 

przejawów jego sakralnej funkcji. Wiele z tych kościelnych ustępstw 

wobec mentalności wieśniaczej dotyczyło rytów związanych z 

powtarzającym się cyklem produkcji rolnej, a stosunek chłopa do 

świętych był otwarcie kontraktualistyczny, to znaczy zgodny z typową 

dla myślenia magicznego zasadą do ut des, i polegał na składaniu im 

ofiar, aby zapewnić sobie obfite plony, przychylność nieba, zdrowie dla 

ludzi i zwierząt. Przywiązanie chłopa do Kościo- 



la, u zwłaszcza do swego wiejskiego kościółka, było jednak na ogół 

głębokie. Wiejski kościół nie stanowił tylko miejsca modlitwy, lecz l>y 

I niemal sercem wspólnoty, co uwidacznia już samo jego fizyczne 

forowanie (niekiedy wspólnie z wieżami i budynkami pańskimi) u. u I 

chatami mieszkańców wsi. W kościele, na dziedzińcu kościelnym lub 

na cmentarzu odbywały się zebrania wspólnoty, przynajmniej dopóty, 

dopóki nie zostało zbudowane specjalne służące temu celowi 

pomieszczenie. W kościele proboszcz ogłaszał różne sprawy ważne dla 

wszystkich, w kościele znajdowały schronienie osoby i dobra w 

chwilach zagrożenia, w kościele odbywały się różne święta, nie zawsze 

i nie tylko o charakterze religijnym. Kościół z przyległym cmentarzem 

zapewniał trwanie pamięci zbiorowej u miejscowej wspólnoty. 

Kościelne dzwony
2
, których nazwę fantazyjna trzynastowieczna 

etymologia wywodziła a rusticis qui habitant in campo, ąui nesciant 

iudicare horas nisiper campanas (od ludzi wsi, którzy mieszkają na 

polu i umieją rozpoznać godziny od bicia dzwonów), nie tylko 

wzywały na modlitwę, lecz również wybijały godziny dnia, ponieważ 

chłopi nie znali jeszcze nowego „czasu kupca". Służyły także do 

odpędzania burzy, a niekiedy i wilków, dawały znać o pożarze, 

ostrzegały o zagrożeniu wojennym. Podobnie jak uczestnictwo w 

cywilnym życiu wspólnoty, również i udział w życiu parafii stanowił 

— by tak rzec — polityczną edukację chłopa. Obserwował on 

zachowanie proboszcza, uczył się współpracy w dbaniu o budynek 

kościelny, sprzęty i przedmioty kultowe. Wspólnota wiejska tworzyła w 

tym celu specjalne, różnie nazywane w różnych okolicach organy 

(opera, fabbrica, luminaria, maramma)
3
; a w niektórych 

miejscowościach, właśnie u schyłku średniowiecza, czasami za spe-

cjalną zachętą zakonów żebraczych, mieszkańcy zakładali.bractwa 

modlitewne, pokutne i charytatywne. 

2 Łac. campanae (przyp. tłum.). 
Q 

Opera = średniowieczna instytucja pomocy społecznej; fabbrica = osobisty 

udział w budowie obiektów publicznych lub kultowych albo specjalny podatek na ten 

cel; luminaria = średniowieczny podatek na oświetlenie kościoła lub ołtarza patrona; 

maramma = na średniowiecznej Sycylii nazwa instytucji, zajmującej się budową i 

utrzymaniem obiektów publicznych (przyp. tłum.). 



Konkretnemu wyrażaniu chłopskich ideałów i roszczeń polityczno-

społecznych służyły nie pogańskie, lecz chrześcijańskie elementy 

religijne, zarówno ortodoksyjne, jak i nieprawowierne. Chłopi dobrze 

rozumieli nie tylko pociechę, jaką dawały sakramenty, lecz także i 

historyczny przykład pierwotnego Kościoła, którego przywódcy 

wydawali się wszystkim klasom poddanym o wiele bliżsi niż współ-

cześni opaci i biskupi, w niczym, poza może bardziej rozważną, a więc 

bardziej wymagającą administracją, nie różniący się od panów 

świeckich. Mimo tego spostrzeżenia nie zawsze jednak jasno rysuje się 

związek między niezadowoleniem chłopów a herezjami 

ewangelicznymi, także i dlatego, że tego rodzaju herezje często wiązały 

się ze wschodnim dualizmem lub z aspiracjami millenarystycznymi, 

które bardziej pociągały wyzbytą ze wszystkiego biedotę miejską niż 

chłopów, będących przecież posiadaczami „przedsiębiorstw" 

rolniczych, nawet jeśli były one niewielkie. Należy przy tym 

zaznaczyć, że dla środowisk chłopskich złoty wiek w świecie 

wyobrażeń tkwił gdzieś w odległej przeszłości, nie zaś w bliżej nie-

określonej i niemożliwej do bliższego sprecyzowania przyszłości. Z 

tego powodu świat chłopskich odczuć wiązał się z powszechnym 

przekonaniem, iż w toku dziejów rzeczywistość staje się coraz gorsza i 

zmierza ku upadkowi. Ukryty lub jawny konflikt między panami a 

chłopami nabierał w oczach tych ostatnich, przy odwołaniu się do 

ideologii chrześcijańskiej, charakteru walki o wolność. Spośród wielu 

innych przytoczmy, jako typowe, następujące zdanie: „Domagamy się, 

by wszyscy słudzy zostali uwolnieni, z chwilą gdy Bóg, przelewając 

własną krew, uczynił wszystkich wolnymi". Jak powiedzieliśmy, te 

dążenia do wolności wyraziły się konkretnie w żądaniu 

swobodniejszego dysponowania ziemią, zmniejszenia ciążących na 

ludziach i dobrach świadczeń oraz spisywania umów między panami a 

wspólnotami wiejskimi. 

Jeśli antagonizm chłopski w stosunku do innych warstw społecz-

nych stanowi zarazem i źródło, i przejaw ich, choćby tylko elemen-

tarnej, świadomości politycznej, to do tej niechęci do panów dołącza, 

w różnych okresach i nasileniu, w zależności od rejonu Europy, nie-

chęć do mieszczan i w ogóle do społeczności mieszczańskiej. 



Odnośnie do tego drugiego aspektu najliczniejsze świadectwa przynoszą 

raz jeszcze środkowe i północne Włochy, gdzie obecność licznych i dużych 

miast, rozkwit rządów komunalnych, które przekształciły się następnie w 

miejskie signorie, lecz pod wieloma względami pozostały dziedzictwem 

tychże rządów komunalnych, powstanie i ustalenie się szerokiej gamy warstw 

mieszczańskich sprawiły, że związki między miastem a wsią były szczególne, 

a stosunki między chłopami a mieszczanami bardzo napięte. O ile mieszczanie 

byli całkowicie pewni, że pod maską uniżoności i pozornego spokoju chłop 

często jest rozjątrzony i pełen zawiści i nienawiści (wcale zresztą nie 

brakowało przypadków zbiorowych czy jednostkowych buntów, które jednak 

rzadsze były w rejonach połownictwa ze względu na wspomniany już wyżej 

kryzys wspólnoty wiejskiej), o tyle chłopi ze swej strony zarzucali miastom 

przede wszystkim fiskalizm, ich niekorzystną dla wsi politykę żywnościową, 

pełną pogardy postawę mieszczan wobec mieszkańców wsi, miejskim 

posiadaczom ziemskim zaś w szczególności — nieczułość na biedę i trud 

wieśniaczy 

WSKAZÓWKI BIBLIOGRAFICZNE 

Aby pogłębić znajomość sytuacji chłopa i pracy na wsi, należałoby napierw sko-
rzystać z prac syntetycznych na temat gospodarki i społeczności wiejskiej w 
Europie. Najważniejsze z nich zostały przetłumaczone na język włoski i różnią 
się w swych założeniach. Różnym autorom zawdzięczamy tom Uagricoltu-ra e 
la societk rurale nel Medioeuo (tom I dzieła: Storia economica Cambridge), 
Torino 1976, który obejmuje całą Europę w toku całego średniowiecza. Podsta-

wowe znaczenie, choć zasadniczo pomija Włochy, ma znane dzieło G. Duby'ego, 
Ueconomia rurale neWEuropa medievale, Bari 1966 (i liczne inne wydania). 
Bardzo użyteczna ze względu na bogactwo informacji o życiu wsi, jest praca: 
R. Grand, R. Delatouche, Storia agraria del Medioeuo, Milano 1968 (praca ta 
ma charakter opisowy i zasadniczo ogranicza się do terytorium Francji). Bar-
dzo cenną syntezę, ze względu na zawarte w niej koncepcje, dane liczbowe i 

przebadanie stosunku między ludnością a zasobami, stanowi tom: B. H. Sli-
cher Van Bath, Storia agraria deWEuropa occidentale (509-1850), Torino 1972, 
której szeroki okres pozwala na lepsze usytuowanie w czasie również i zajmu-
jących nas stuleci. Historii agrarnej średniowiecznych Włoch poświęcona jest 
natomiast nasza praca zatytuowana: Ultalia rurale del basso Medioevo, Ro-
ma-Bari 1984 (wyd. Laterza). 



Sytuacją chłopa średniowiecznego zajmuje się dzieło: R. Fossier, Paysans 

d'OccidentXJe-XTfi siecles, Paris 1984 (wyd. PUF), bogate w sugestie i hipotezy, choć 

niewiele miejsca poświęca ono rzeczywistości włoskiej. Bardzo użyteczną pracą, dla 

poznania położenia, aspiracji i walk klasowych chłopów nie tylko angielskich, jest 

książka: R. H. Hilton, The English Paesantry in the LaterMid-dle Ages, Oxford 1975 

(wyd. Clarendon Press). Polecamy również dzieło: W Romer, / contadini nel 

Medioeuo, Roma-Bari 1987 (wyd. Laterza). Zaznaczone w naszym tekście problemy 

demograficzne mogą zostać pogłębione na podstawie pracy. J. C. Russell, La 

popolazione europea dal 500 al 1500 (w:) Storia economica d'Europa, red. C. M. 

Cipolla, t. I: II Medioeuo, Torino 1979 (wyd. Utet), ss. 13-54. Życie wsi w cyklach 

miesięcy z katedr średniowiecznych przebadane zostało przez P Mane, Calendriers et 

techniąues agricoles (France--Italie Xf-XIIf siecles), Paris 1983 (wyd. Le Sycomore). 

Odnośnie do ówczesnej koncepcji czasu należy zapoznać się przede wszystkim z 

pierwszym esejem tomu: J. Le Goff, Tempo delia Chiesa e tempo del mercante. E altri 

saggi sul lauoro e la cultura nel Medioeuo, Torino 1977 (wyd. Einaudi). Na temat 

wiejskiej religijności odsyłamy do bogatego w wyniki i hipotezy tomu: A. J. Gurie-

wicz, Contadini e santi. Probierni delia cultura popolare nel Medioeuo, Torino 1986 

(wyd. Einaudi). Co do hiszpańskiej Mesta, należy zapoznać się z książką: J. Klein, La 

Mesta. Estudio de la historia economica espańola 1273-1836, Mad-rid 1979 (pierwsze 

wyd. 1936). Wspomniana w tekście wieś w Pirenejach została przestudiowana w E. Le 

Roy Ladurie, Storia di un paese: Montaillou. Un uillaggio occitanico durante 

l'inquisizione (1294-1324), Milano 1977 (wyd. Riz-zoli) (wyd. pol.: Montaillou, wioska 

heretyków 1294-1324, Warszawa 1988). 

  



ROZDZIAŁ IV 

MIESZCZANIN 

I ŻYCIE 

W MIEŚCIE 

Jacąues Rossiaud 



 

Pod koniec XII stulecia Richard Devize, mnich z Winchester, w 

następujących słowach opisuje londyńczyków i miasto: „Miasto to 

zupełnie mi się nie podoba. Mieszkają w nim osoby najróżniejszego 

pokroju, które pochodzą ze wszelkich możliwych krajów, a każda rasa 

przynosi własne przywary i obyczaje. Nie można w tym mieście żyć, 

nie splamiwszy się jakimś występkiem. Każda dzielnica obfituje w 

odrażające sprośności (...). Im ktoś nikczemniejszy, tym większym 

cieszy się poważaniem. Nie mieszajcie się z gawiedzią w zajazdach 

(...). Niezliczeni bowiem są w mieście pasożyci. Aktorzy, błaźni, znie-

wieściali młodzieńcy, ciemnoskórzy, pochlebcy, efebi, pederaści, śpie-

wające i tańczące dziewczęta, szarlatani, wyspecjalizowane w tańcu 

brzucha baletnice, czarownicy, ludzie trudniący się wyłudzaniem 

pieniędzy, lunatycy, magowie, aktorzy mimiczni, żebracy — oto osoby 

zapełniające domy. Dlatego, jeśli nie chcecie obcować ze złoczyńcami, 

nie mieszkajcie w Londynie. Nie mówię nic złego o ludziach 

wykształconych, o duchownych i o Żydach. Uważam jednakże, że 

żyjąc wśród szubrawców, również i oni stają się mniej doskonali niż w 

jakimkolwiek innym miejscu". 

Współczesny mnichowi Richardowi William Fitz Stephen jest zu-

pełnie odmiennego zdania: „Ze wszystkich szlachetnych miast świata 

Londyn, tron królestwa Anglii, słynie w całym świecie ze swej 

wspaniałości, bogactwa, handlu i dumnie podnosi głowę ku niebu. 

Niebo mu błogosławi. Jego zdrowy klimat, pobożność, silne i rozległe 

fortyfikacje, dogodne położenie, sława, którą cieszą się mieszkań- 



cy, bogaty strój kobiet — wszystko wychodzi mu na korzyść (...). 

Mieszkańcy Londynu są powszechnie szanowani z racji wyrafino-

wanych manier i obyczajów oraz wyszukanych potraw. Inne miasta 

mają mieszczan, Londyn zaś zamieszkują baroni. Złożona między nimi 

przysięga wystarcza do zażegnania sporu. Kobiety Londynu dorównują 

Sabinkom..."
1
. 

Oto więc mieszczanin, który w oczach jednego mieszka w Babi-

lonie, a drugiego — w Jerozolimie. Dawne, lecz skrystalizowane w 

ciągu dwóch wieków gwałtownej i nie kontrolowanej urbanizacji 

wyobrażenia wyraźnie pokazują, że miasto stanowiło ośrodek o swo-

istej społeczności ludzkiej, potępianej przez jednych, wychwalanej 

przez innych. Nie zatrzymamy się tutaj przy faktach dobrze znanych. 

Około 1250 roku sieć miejska przedindustrialnej Europy jest już, poza 

pewnymi wyjątkami, ustalona. Naszym zdaniem, rezultaty tej 

urbanizacji pozostają dość skromne: jeden moloch, Paryż, z ponad stu 

tysiącami mieszkańców, dobre pół tuzina metropolii, wszystkie włoskie 

z wyjątkiem Gandawy, liczących ponad pięćdziesiąt tysięcy 

mieszkańców; sześćdziesiąt lub siedemdziesiąt miast z ponad 

dziesięcioma tysiącami mieszkańców i około setki liczących ponad 

tysiąc mieszkańców, nierównomiernie rozrzuconych w bardziej lub 

mniej zagęszczonych zgrupowaniach. W rejonach intensywniejszej 

urbanizacji jeden mieszkaniec na trzech jest mieszczaninem, w innych 

—jeden na dziesięciu. 

Jednak nie na tym polega ich najistotniejsze znaczenie i to co 

najmniej z dwóch powodów. Po pierwsze: miasta, cmentarzyska świata 

wiejskiego, zużywają w niebywały sposób materiał ludzki, szybko 

zresztą zastępowany nowym. Po drugie, rola miast znacznie przekracza 

spoistość demograficzną. Powstają w nich bowiem szkoły, osiedlają się 

żebracy, książęta zakładają swe stolice, różnicuje się rzemiosło, a ich 

rynek stale się poszerza, dzięki czemu miejski horyzont coraz bardziej 

się wydłuża. Miasto jest ośrodkiem rozwoju złożonej społeczności, 

która dostosowuje się do panującego systemu feudalnego i jego 

ideologii, lecz zarazem wypracowuje własne hierarchie. 

1 Oba te teksty cytuje M. Th. Lorcin, Societe et cadre de vie en France, Angleter-

re etBourgogne (1050-1250), wyd. SEDES, Paris 1975, s. 318. 



Nasuwają się zatem nieuchronnie trzy pytania: cóż mają z sobą 

wspólnego żebrak i mieszczanin, kanonik i prostytutka, wszyscy 

mieszczanie? Mieszkaniec Florencji i Montbrison? Mieszczanin 

świeżej daty z wczesnego okresu rozwoju miast i jego potomek /. XV 

wieku? 

Choć różny jest ich status społeczny i mentalność, kanonik, siłą 

rzeczy, musi się zetknąć z prostytutką, żebrakiem, mieszczaninem, -

ledni i drudzy nie mogą się wzajemnie ignorować i razem tworzą to 

samo niewielkie skupisko ludzkie, które narzuca im nieznane wsi formy 

społecznego współżycia i swoisty tryb życia, oparty na codziennym 

używaniu pieniądza, a także i konieczność otwarcia się na świat. 

Zauważył to już około 1230 roku biskup Paryża, Wilhelm z Owernii. 

Nie należy jednak z drugiej strony popadać w przesadę, ulegając 

staremu jak cała historia miast mitowi, wyolbrzymiającemu zalety 

miejskiego życia, przeciwstawiając je wiejskiej inercji. Wieśniaka i 

mieszczanina dzieli wyłącznie różnica kultury. 

Lecz czy ta kultura miejska jest taka sama we Florencji i w 

Montbrison, w Sienie i w Saint-Flour? Jest to sprawa natężenia, nie zaś 

samej istoty tej kultury. Różne jest słownictwo (ale nie zawsze). 

Przypomnijmy rody z Metz, które tak samo jak Sieneńczy-cy i 

Florentczycy mają swoje letnie „komitywy" (brigate), lecz język 

pozostaje ten sam. Nie istnieje miejska forteca, „miasto nie jest 

 uważane za coś odizolowanego" (E Braudel), jest ono bowiem 

wkomponowane w sieć związków (religijnych, kupieckich, 

rzemieślniczych itp.), dzięki którym rozpowszechniają się 

pochodzące z metropolii modele. Jednym słowem, choć nie istnieje 

jeden „system miejski", to z pewnością kształtuje się mieszczański 

Zachód. Przynależący do niego ludzie są w jakimś sensie z sobą 

spokrewnieni, stanowią swoisty klan, który ma swoich bogatych i 

biednych, jednak od początku ma świadomość swego rodzaju 

wspólnoty krwi. 

Wreszcie ostatni problem. Kultura mieszczańska, ta często pre-

tensjonalna świadomość zajęć i stylu życia, rozwijała się w ciągu kilku 

stuleci. Każda epoka historyczna miała więc swój typ mieszczanina. Z 

drugiej strony w większości przypadków nie było rodowitych 

mieszkańców, lecz przybysze w młodym wieku. Spróbujemy zatem 

prześledzić jednocześnie te dwa okresy —jeden krótki, drugi 

I 



długotrwały — akulturacji, czyli tego trudnego przyswajania sobie 

miejskiej kultury, przy czym położymy nacisk na podstawowe formy 

współżycia społecznego, gdyż to one właśnie są twórcami ideologii i 

mitów, by przytoczyć słowa wybitnego znawcy miejskiego życia, 

franciszkanina brata Paulina (1314 r.): „naucz go umiejętności życia 

wśród wielu". 

POBIEŻNE SPOJRZENIE NA ZMIENIAJĄCY SIĘ ŚWIAT 

Gdy około 1150 roku chłop przekraczał bramy miasta, by szukać 

tam pracy, a może i osiedlić się w nim na stałe, niewątpliwie był 

świadom wejścia do odmiennego „świata, chronionego własnymi 

przywilejami" (E Braudel), podobnie zresztą, jak i dwa stulecia później. 

I nie dlatego że według starego niemieckiego powiedzenia, 

wyniesionego niewiele wcześniej do rangi prawdy uniwersalnej, 

„miejskie powietrze czyni wolnymi". Około 1200 roku Lille nie 

przyjmowało ani bastardów, ani odstępców. Bolonia i Asyż nakładały 

na niewolnych cięższe podatki, a wszędzie pan miał do dyspozycji rok 

na odzyskanie zbiegłego człowieka, w wielu zaś wiejskich mias-

teczkach stosunki osobiste nie różniły się od tych, które panowały w 

mieście. Jest jednak faktem, że prestiżowe Stadtgerichte (statuty 

miejskie) pełne były złudnych i rzeczywistych przywilejów: wolność 

była przede wszystkim tym stopniowo zgromadzonym zbiorem praw i 

zwyczajów, wymuszonych, zdobytych, wynegocjowanych, uzyskanych 

drogą ugody lub wywalczonych siłą; była czymś znacznie większym 

niż tylko przywileje karty swobód czy prawa. Prawo znaczyło coś tylko 

wtedy, gdy stała za nim siła wspólnoty, zdolnej zagwarantować jego 

poszanowanie. Atutami miast były pieniądze, znaczna liczba 

mieszkańców i osławiona solidarność. Dawne zawołanie „komuny" 

zachowało w Pikardii czy we Flandrii jeszcze około 1300 roku wielkie 

emocjonalne znaczenie. Dlatego wolności miejskie miały o wiele 

większą siłę niż wiejskie. 

Mieszkańcy miast, a głównie kupcy, uzyskiwali wszędzie wolność 

niezbędną do prowadzenia działalności gospodarczej. Poczynając od 

końca XII wieku, uciążliwe i upokarzające zwyczaje zostały już w 

wielu miejscach sprowadzone do stanu antycznego przeżytku. Prawo 

miejskie nakładało się na inne konkurujące z nim systemy 



prawne (na bany [banni], na które miasto było podzielone), a nawet i w 

przypadkach, gdy sądownictwo pozostawało całkowicie w rękach pana 

feudalnego, wykonywany (przez powołane przez najwybitniejszych 

mieszkańców sądy) wymiar sprawiedliwości dążył do ujednolicenia 

położenia osób i dóbr. Ludzie interesu cieszyli się więc wolnym od 

paraliżujących formalizmów prawem; mogli nieskrępowanie 

rekrutować potrzebną im do warsztatów siłę roboczą, kontrolować 

miary i wagi, targi i jarmarki, regulować zatrudnianie pracowników i 

poszczególne zawody, skutecznie interweniować na rzecz 

współobywateli, którzy padli ofiarą kradzieży czy arbitralnej 

konfiskaty mienia. 

Przywilej tej zbiorowej solidarności zarezerwowany był jednakże 

tylko dla tych, którzy posiadali trudne do uzyskania miejskie oby-

watelstwo. I tak akt przyjęcia zakładał obecność wprowadzającego, 

często przekraczający rok okres zamieszkania w mieście, wykonywanie 

pewnego zawodu lub nabycie nieruchomości. Niełatwo było wejść w 

szeregi mieszczaństwa i większość pozbawionych dóbr materialnych 

mieszkańców nie była w stanie przekroczyć tej granicy, która dzieliła 

ich od zazdrośnie strzeżącej swych przywilejów mniejszości. Jednakże 

już sam fakt dłuższego zamieszkiwania w mieście dawał — niezależnie 

od nadziei na znalezienie pewnej pracy i na awans społeczny — 

również pewną podstawową korzyść: przede wszystkim życie w 

warunkach względnego bezpieczeństwa, pod ochroną murów, zdolnych 

powstrzymać konnych żołnierzy i rabusiów, a ponadto ratunek przed 

głodem, gdyż miasto posiadało rezerwy, kapitały i siłę niezbędną do 

zapewnienia zaopatrzenia w zboże. Życie w mieście dawało wreszcie 

nadzieję na przeżycie nawet w okresach bezrobocia i nędzy dzięki 

darmowemu rozdawnictwu żywności, dzięki owocom rabunków, potęgi 

i miłosierdzia — tych trzech silnych miejskimi murami sióstr. 

Choć miasto zaczynało się „od granicy peryferii, jak dom zaczyna 

się od bramy ogrodu" (A. Lombard Jourdan), mury miejskie niewąt-

pliwie stanowiły granicę, która w decydujący sposób rozdzielała te 

dwie przestrzenie. Na Zachodzie — z wyjątkiem Anglii — każde 

miasto otoczone było murami. Symbol osiągniętej jedności lub dzieło 

księcia — mury miejskie stanowiły znak identyfikacyjny miasta. 



A sami mieszczanie? „Zamknięci w obrębie murów chłopi", stwierdza 

pogardliwie zaniepokojona miejską ekspansją niemiecka szlachta. 

Każde miasto, ze względów politycznych i militarnych jest zamknięte, 

a w miarę rozwoju coraz bardziej powiększa mury obronne (np. 

Gandawa poszerzyła swój obszar pięciokrotnie między 1150 a 1300 

rokiem, a Florencja — trzykrotnie), a jeśli o tym nie pomyślało, 

zmuszała je do tego wojna, jak na przykład w królestwie Francji około 

1350 roku. 

Otaczający miasto, murowany pierścień stanowił znaczny wydatek 

(od 100 do 150 000 liwrów w przypadku czternastowiecznego Reims) i 

przedmiot dumy miasta, lecz zarazem pochłaniał wielkie sumy 

pieniędzy i ciążył swą obecnością na całym życiu miejskim. Dzielił 

stałą ludność miasta na sektory do straży i obrony odcinka murów i 

bram, odmierzał codzienny upływ czasu, gdyż bramy miejskie 

zamykały się wraz z zapadnięciem zmroku, sakralizował to, co się 

znajdowało w jego obrębie, lecz przede wszystkim organizował w 

nowy sposób przestrzeń i nadawał krajobrazowi swoisty charakter. 

Nie znaczy to, że po przekroczeniu bram miejskich wchodziło się w 

świat diametralnie odmienny. Pobliskie wsie zdominowane były przez 

miejskie posiadłości i kapitały i usiane mieszczańskimi rezydencjami; 

chłopi regularnie udawali się na miejski targ, spotykali tutaj coraz 

liczniejszych w miastach rolników, przemierzali ogrody i winnice intra 

muros, podobnie jak we własnej wsi napotykali na miejskich drogach 

hodowany w cieniu murów drób i świnie. Pewna różnica jednak 

istniała, a mianowicie różnica wielkości. Rolnicze miasto było większe 

od dużej wsi, a produkcja rolna nie była zajęciem 

zachodnioeuropejskiego miasta. Ziemia w dwunastowiecznym 

Mediolanie kosztowała trzydzieści sześć razy więcej niż w pobliskich 

wsiach, a spekulowanie nią było podstawą bogacenia się wielu rodzin 

mieszczańskich Gandawy, Genui czy Pizy. Niezwykłe skoncentrowanie 

ludności na niewielkim obszarze posłużyło jako natchnienie dla liryki 

liczb jak u Bonvicina de la Riva i właśnie to demograficzne 

zagęszczenie, zwłaszcza w miastach śródziemnomorskich, 

zdeterminowało miejski krajobraz i zabudowę. Stanowiły ją wieża 

katedralna, liczne dzwonnice, wieże domostw arystokratów 



i M-iśnione jeden przy drugim i coraz wyższe domy, przynajmniej w 

dzielnicach centralnych (w Paryżu, Florencji, Genui czy Sienie Cztero- 

czy pięciopiętrowe domy nie należały do rzadkości). 

Ten nieustannie zmieniający się dzięki ekspansji lub, przeciwni-, 

zniszczeniom krajobraz jest w większości przypadków trudny <l<> 

sprecyzowania i pozbawiony wyraźnej perspektywy. Wewnętrzne 

podziały, zagmatwana sieć uliczek, podwórzy i zaułków czynią % 

miasta, w oczach nowych przybyszów, świat dziwny i fascynujący, i 

żeby go zrozumieć, trzeba go długo zgłębiać i nigdy nie pojmie się go 

całkowicie... 

Mieszkać w mieście, będąc biednym, oznacza przede wszystkim 

zajmować we dwoje lub we troje usytuowaną na górze jedną izbę — 

pozbawioną światła norę lub wychodzące na tylne podwórze poddasze; 

zamieszkać w gospodzie, jeśli miało się do dyspozycji trochę pie-

niędzy; mieszkać w jednej lub dwu izbach, jeśli miało się rodzinę, lecz 

zawsze, korzystając wspólnie z innymi z kuchni i studni. Rzemieślnik 

mieszkał we własnym domu, gdzie znajdowało się jego ognisko 

rodzinne, piwnice i spichlerz, ale razem ze służbą i czeladnikami. 

Trzeba więc było się przyzwyczaić, z wyjątkiem nielicznej 

mniejszości, do życia wśród sąsiadów różnej kondycji i różnych 

zawodów. 

Być mieszczaninem oznaczało również dla dwóch trzecich miesz-

kańców uzależnienie od rynku przez cały lub część roku — od zakupu 

chleba, wina i czegoś do chleba. Wszyscy zaś musieli znosić 

negatywne strony życia w obrębie murów, jak czasami brak wody 

pitnej, gdy studnie były niezdatne do użytku, życie wśród odpadków, 

ponieważ wraz z nastaniem trudnych czasów wiele bram zamurowano, 

a zgromadzone odpadki stawały się źródłem infekcji i epidemii. 

Władze municypalne mogły odizolować chorych na trąd w 

usytuowanych poza murami miejskimi szpitalach, mogły wydawać 

zarządzenia sanitarne, lecz absolutnie nie były w stanie skutecznie 

walczyć z zarazą, która w sprzyjających warunkach klimatycznych 

szerzyła się w błyskawicznym tempie w dzielnicach centralnych i na 

uprzemysłowionych przedmieściach. 

W tej przestrzeni intensywnych kontaktów międzyludzkich i tłumu 

zaraza była również czynnikiem psychologicznym — przez 



całe miesiące, a nawet lata, przy okazji oblężenia, wojny czy zarazy, 

miasto zamykało się w sobie, wyczulone na krążące pogłoski, wy-

olbrzymiające obawy, które szerzyły się równie błyskawicznie jak 

choroby. „Strachy", „emocje", zbiorowe okrucieństwa często brały 

początek z tego poczucia klaustrofobii, z tego przerażenia ogarnia-

jącego tłum, zawsze przecież gotowy, z drugiej strony, do wyrażenia 

spontanicznej radości czy żalu na wieść o zawarciu pokoju czy o 

śmierci króla. Pierwotną cechą wszelkiej kultury miejskiej było 

nauczyć się żyć w skupisku ludzkim, a przede wszystkim nauczyć się 

akceptować ludzi o odmiennych obyczajach i języku. 

Nie ulega wątpliwości, że wieś w znacznym stopniu zasiliła tę 

ekspansję miast. Na początku prawdopodobnie udawali się do miast (w 

okolicach Amiens, Macon, Tuluzy, Florencji itd.) ludzie zamożni, 

przyciągnięci miejskimi wolnościami i możliwością awansu spo-

łecznego. Działo się tak na wsi florenckiej jeszcze na początku XIII 

wieku, gdy bogate rodziny dawały innym przykład osiągniętego w 

mieście sukcesu. Była to migrująca mniejszość, jaką spotykamy w 

każdym miejscu i w każdej epoce. 

Jednak nie ulega również wątpliwości, że poczynając od XII wieku, 

tych zamożniejszych przesiedleńców poprzedzali, czy też szli za nimi, 

uciekinierzy, biedota i żebracy, którzy wskutek miejskiej ekspansji 

stawali się coraz liczniejsi. Miejskie warsztaty wchłaniały nadmiar 

ludności wiejskiej, synów podzielonych gospodarstw rolnych lub też, 

jak w okolicach Pizy, Beaucaire czy Saint-Gilles, chłopów 

zrujnowanych przez miejski rynek i wskutek zajęcia terenów 

uprawnych na pastwiska. Im aktywniejszy był ośrodek miejski, tym 

dalej sięgała strefa oddziaływania miasta, obejmując coraz dalsze wsie, 

a które nawet w okresie rozkwitu miejskiego osadnictwa pozostawały 

nadal wrośnięte w swój rejon. Około 1300 roku Arles pozostawało 

miastem prowansalskim, Amiens — pikardyjskim, a Lyon — 

francusko-prowansalskim. Jedynie wielkie metropolie handlowe, 

polityczne lub uniwersyteckie liczyły więcej cudzoziemców, lecz 

wszędzie rzeczywista liczba nowych przybyszów znacznie 

przewyższała miejscową ludność (w niektórych parafiach Pizy około 

1260 roku imigranci stanowili od 50 do 66 procent). 



Te dwa zjawiska: poszerzenie się strefy migracyjnej i zachwianie 

mwnowagi na rzecz nowo przybyłych, zaznaczyły się jeszcze silniej po 

klęskach, które przyniósł długi wiek XIV Około 1450 roku do 

Florencji, podobnie jak do miast doliny Rodanu, ludność napływała I 

bardzo daleka i procent obcych przybyszów stale wzrastał, n względna 

dewaluacja wynagrodzenia w rolnictwie powiększała w.szędzie ten 

strumień szukających stabilizacji biedaków (w tym także i kobiet). Nie 

zawsze — daleko było do tego — imigranci mieli poważne problemy 

asymilacji; zależało to od ich liczebności i pochodzenia, a małe miasta, 

nawet w okresie najsilniejszej ekspansji, zawsze były w stanie 

kontrolować bez zbytnich trudności to odnawianie się ludności. Nowi 

przybysze mówili tym samym językiem i mieli podobne obyczaje. 

Inaczej przedstawiała się sytuacja, gdy liczba ludności napływowej 

osiągała rocznie tysiące osób. We Florencji około 1450 roku większość 

tych nowych mieszkańców stanowili Piemontczycy i ludność 

zaalpejska; w Awinionie około 1370 roku ludzie pochodzący z całego 

Zachodu modlili się obok siebie w tych samych parafiach; w Dijon 

mieszkali obok siebie przybysze z Fran-che Comte, Pikardii, Burgundii 

i Nadrenii. Wszyscy na długo zachowywali własne obyczaje, więzy 

pokrewieństwa, wzajemne poczucie solidarności i utrzymywali 

kontakty ze swoimi rodzinnymi stronami... 

W oczach władz miejskich, jak i bogatszej i bardziej ustabilizo-

wanej części miejskiej społeczności, ci nowi przybysze stanowili 

zarazem konieczność i zagrożenie. Przedsiębiorcy i sprzedawcy ar-

tykułów spożywczych byli zainteresowani otwarciem się miasta, lecz w 

rzemiośle najmniejsza nawet recesja przyczyniała się do odradzania 

dawnych wrogości, niechęci i dystansu w stosunku do tych mieszczan 

świeżej daty. Pieniądz niewątpliwie ułatwiał integrację, lecz nie był w 

stanie rozwiązać wszystkich problemów. Nawet dysponując takim 

samym majątkiem, imigrant nie miał tej sieci kontaktów ani tych 

samych możliwości zatrudnienia, przyjęcia do cechu, udziału w życiu 

publicznym, jakim cieszyli się rodzimi mieszczanie, którzy na wszelkie 

sposoby tworzyli przed nim prawne i praktyczne utrudnienia. 



Według Dantego, ten „odór krwiożerczych imigrantów" i „ludzki 

bezład" prowadzą do moralnego upadku Florencji. E Wlani wy- ' śmiewa 

tych chłopów, którzy zaledwie odszedłszy od pługa, domagają się dla 

siebie funkcji i godności. Wcale nie inaczej wyraża się w dwa stulecia 

później mieszkaniec Lyonu, Symphorien Champier, uważając ludność 

napływową za mało inteligentną, za źródło zła i nieładu. 

Z tego właśnie powodu należący do tej gens nova kupcy wymyślali 

bajecznych, antycznych przodków dla swoich domus (jak w przypadku 

G. Morelliego, mimo jego pozornej ostrożności), podczas gdy 

kronikarze wyjaśniali wewnętrzne konflikty współegzy-stencją wrogich 

sobie ras ludzkich, które zamieszkiwały w mieście. Przemiany 

spowodowane tymi wyjazdami i przyjazdami, to nieustanne i niekiedy 

znaczne mieszanie się ludności wywierało silny wpływ na psychikę 

mieszczanina, zarówno członka dawnego rodu, jak i świeżo 

osiedlonego, choć wpływ ten był silniejszy w przypadku tego 

ostatniego, pozbawionego związków pokrewieństwa. 

Nie oznacza to, że wielkie rodziny były w mieście nieznane lub też, 

że świadomość przynależności rodowej w mieście przedwcześnie 

zaniknęła. Wręcz przeciwnie, ród dominuje w społecznym i poli-

tycznym życiu miast śródziemnomorskich przynajmniej aż do XIV 

wieku, a w stuleciach XI i XII wzmocnił swe znaczenie, odrodził 

pamięć genealogiczną, wzmocnił kontrolę nad patrymonium, walczył o 

przekazywanie pierworodnemu domus magna oraz przywództwa nad 

grupą. We Florencji, Metz, Reims, Valenciennes i Verdun władza 

utożsamiła się z rodem; „rodzina tworzy władzę, jak władza tworzy 

rodzinę" (H. Bresc). Zagrożone lub osłabione rody doprowadziły do 

powstania wielkich sztucznych grup pokrewieństwa, zjednoczonych 

pod tym samym imieniem totemicznym. 

Nawet gdy nie mieszkają pod tym samym dachem, spokrewnione 

rodziny dzielą całą serię wspólnych trosk (majątek, małżeństwa, 

codzienna lub sezonowa wzajemna pomoc). W badaniach nad po-

szczególnymi rodzinami nie powinno się zapominać o łączących je 

związkach, które mogły być bardzo silne nawet wśród mniej ważnych 

rodzin. Faktem jest jednak, że wielkie rody są nieliczne, że większość 

biedniejszych mieszkańców pozbawiona jest świadomości 



przynależenia do danego rodu czy rodziny i nigdy nie zazna tak dro-

giego moralistom wspólnego współżycia w szerokiej rodzinie. Wszę-

dzie zaznacza się tendencja do rozproszenia. 

Ogół ludności miejskiej składa się z niewielkich komórek, z grup 

rodzinnych, liczących niewielu członków. Rodzina miejska jest mniej 

liczna niż wiejska, a sama jej struktura sprawia, że jest ona •slaba, 

przynajmniej w średnich i niskich warstwach społeczeństwa. Nieliczni 

tylko ojcowie są w stanie wydać za mąż córki w bardzo młodym wieku, 

bo między 12 a 15 rokiem życia. Średni wiek zamąż-pójścia podnosi 

się do 16-18 lat (we Florencji i Sienie ok. 1450 r.), do 20-21 lat (w 

Dijon ok. 1450) i alarmującemu głosowi św. Bernardyna ze Sieny 

(według którego w 1425 roku w Mediolanie było 20 000 dziewcząt w 

wieku do zamążpójścia), odpowiada zaniepokojenie konsulów z Rodez 

w 1450 roku (60 ponad dwudziestoletnich dziewcząt, jeszcze 

niezamężnych z powodu ubóstwa, na 265 rodzin). Wiemy również, że 

mężczyźni żenili się bardzo późno: w wieku ponad 30 lat w Toskanii, 

około 25 lat w Tours i w Dijon, i to w czasach, w których poziom życia 

i nadzieje na awans społeczny sprawiały, że założenie rodziny było 

sprawą łatwiejszą niż jedno czy dwa stulecia wcześniej. Małżeństwo, 

zarówno na wsi, jak i w mieście, było więc kosztownym „społecznym 

ukoronowaniem" (P. Toubert) długo trwającej młodości. To opóźnianie 

się wieku małżeńskiego budziło zaniepokojenie znakomitych 

obywateli, którzy widzieli w nim zalążek haniebnych grzechów i 

zdawali się nie widzieć, że był to dla uboższych jedyny sposób 

uchronienia się od nędzy. Ten strukturalny aspekt rodzin 

mieszczańskich, dostrzegalny już w dwuna-stowiecznej Genui 

(rzemieślnicy żenili się dopiero po śmierci rodziców), pociągał za sobą 

inny, a mianowicie częste przypadki zrywania małżeństw. Średnia 

trwałość małżeństwa w Wenecji między 1350 a 1400 rokiem wynosiła 

wśród szlachetnie urodzonych szesnaście lat, a wśród ludzi niskiego 

pochodzenia — zaledwie dwanaście. Dojrzały wiek i zerwania 

małżeństw w połączeniu ze zmniejszającą się płodnością kobiet, 

śmiertelnością dzieci, szczególnie silną wśród warstw uboższych, z 

częstym praktykowaniem aborcji (w Dijon faktycznie dozwolonej do 

trzeciego miesiąca) i praktykami antykoncepcyjnymi, niewątpliwie 

zaawansowanymi w miastach włoskich, lecz 



prawie nieznanymi lub rzadkimi w miastach francuskich, tłumaczą 

małą liczbę dzieci, podczas gdy znaczna różnica wieku między mężem 

a żoną sprawiała, że wdowa była w mieście postacią o wiele częstszą 

niż na wsi. 

Małżeństwo często jednak wśród skromniejszych rzemieślników i 

robotników było rezultatem osobistego wyboru ze względu na brak 

majątku i władzy ojcowskiej. Miejska rodzina okazuje się zatem bar-

dziej elastyczna, słabsza, a także mniej trwała niż wiejska. Również i 

„braterstwa" (fraterne), rzadsze niż na wsi i w większości wypadków 

zawierane na określony czas, łatwo ulegały rozwiązaniu na życzenie 

jednej ze stron. Skład rodu, tak wyraźny na wsi, rozpadał się na drobne 

kawałki w obrębie miejskich murów, a sztuczna rodzina była w 

niższych warstwach społecznych kontraktowa i krótkotrwała. 

Mieszczanie mieli bardzo silną świadomość kruchości związków 

rodzinnych; ubolewali nad dzielącym krewnych dystansem, wywo-

łanym działalnością gospodarczą, stylem życia, a czasem miejscem 

zamieszkania i sporami. Stanowi to jedną z przyczyn fascynacji 

szlachtą. Średni mieszczanin marzy o rodowej solidarności, o 

aktywnych i wspaniałomyślnych związkach pokrewieństwa. Dają temu 

wyraz wszyscy autorzy fabliaux: gdy znajdujesz się w potrzebie, 

kuzyni pokazują ci drzwi. Miasto, z racji gospodarki, środowiska i 

etyki, wywiera zatem destrukcyjny wpływ na związki rodzinne. Szerzą 

się epidemie, osłabia się solidarność, czyhają zło i niemoral-ność, 

władza głowy rodziny jest zagrożona. Mieszczanin, często pozbawiony 

przodków i dóbr, nie bardzo może liczyć na swych „spokrewnionych 

przyjaciół". Ta strukturalna słabość była rezultatem nie tylko dużej 

liczby ludzi „bez nazwiska i bez rodziny", lecz także samej natury 

miejskiego bogactwa, które opierało się na pieniądzu. 

Byłoby śmieszne i daremne usiłować pokazać w kilku zdaniach 

olbrzymią różnorodność miejskich zajęć i społeczeństw. Jest rzeczą 

dobrze znaną, że w obrębie miejskich murów żyli obok siebie, w 

zmiennych proporcjach kanonicy i studenci, szlachetnie urodzeni i 

robotnicy winnic, patrycjusze i proletariat, kupcy hurtownicy i 

handlarze starzyzną, wysoko wykwalifikowani rzemieślnicy i prości 

robotnicy, sytuujący się w zależności od indywidualnych losów 



i /biegu okoliczności między światem pracy a żebractwem. Wiadomo 

również, że plebs był liczniejszy od przedsiębiorców i że patry-cjuszy 

można było policzyć na palcach jednej ręki. Przytoczmy jeden 

przykład: około 1300 roku Saint-Omer liczyło od 5 do 10 rycerzy, 300 

bogaczy, 300 posiadaczy i ogółem 10 000 rodzin, z których od 2500 

do 3000 stanowili biedni (A. Derville). Różnice statusów, pochodze-

niu, stanu społecznego, czyli, krótko mówiąc, różnice jakościowe, 

wprowadzały podziały społeczne i nakładały się na podziały ma-

jątkowe. Nie przeszkadzało to zresztą, by miejski model społeczny był 

mieszczański i by podstawowe kryterium zróżnicowania społecznego 

stanowił pieniądz. Mieszkaniec miasta dzieli otaczającą go masę ludzką 

na grandi i medi, grassi i magri, grossi i minuti
2
, określa miejsce 

jednostki w hierarchii w zależności od jej dochodów i majątku. 

Specjaliści od miejskich podatków zajmują się bardziej produktem 

kapitału niż jego naturą. Oznacza to, że poza pewnymi wyjątkami 

(Żydzi lub cudzoziemcy) warunki materialne biorą zawsze górę nad 

statusem społecznym, decydują o szacunku lub pogardzie i, mimo 

okresowych zahamowań, pieniądz pozwala na przejście od 

rzemieślniczego warsztatu do świata interesu, na wymuszenie przyjęcia 

do Hanzy, do rynku, grona bogatych, a wreszcie nawet i do szeregów 

„patrycjatu". 

Miejskie zajęcia mogą być bardzo różne (i coraz bardziej się róż-

nicują), lecz dominuje wśród nich mentalność kupiecka, która 

kształtuje wrażliwość i zachowania. Jak podkreślił R. Lopez, wielu 

rzemieślników było jednocześnie kupcami part-time; pracujący za 

zapłatę rzemieślnik sprzedaje swe umiejętności, posiadacz nieru-

chomości sprzedaje pokój lub samą ziemię, prawnik — wiedzę, pro-

fesor — kulturę, robotnik — siłę fizyczną, sztukmistrz — zręczność, 

prostytutka — ciało. Ich ministeria, ich zajęcia, są uszeregowane w 

system wzajemnej wymiany, którą jedni (teologowie) nazywają 

wspólnym dobrem, a drudzy (mieszczanie) towarem, według słusznej 

ceny ustalanej dzień po dniu w pieniądzu na rynku lub w miejscu 

rekrutacji. 

Na wielkich i małych, grubych i chudych, wielkich i drobnych (przyp. tłum.). 

I 



Pieniądz jest bowiem krwią miasta, jego życiodajnym płynem (L. 

K. Little) i podstawą organizacyjną. Gdy mieszczanin pojawia się w 

jakiejś chanson de gestes, w fabliaux lub w przysłowiu, jest on zawsze 

kupcem — najbardziej oczywistym przedstawicielem brzęczącej 

monety. Kler, jeśli nie oskarża go o uprawianie lichwy, wypomina mu 

to przywiązanie do pieniądza, tę jego auaritia. 

Mieszczańskie bogactwa zachowują prawie zawsze część swego 

pierwotnego charakteru, a mianowicie ruchomość. Łatwe do ukrycia 

lub do ostentacyjnego pokazywania, złożone ze sztabek złota, cennych 

naczyń, a później także i z form kredytu i kontraktu (zakłady, pożyczki 

wojenne, depozyty bankowe), bogactwa te są naprawdę dynamiczne i 

żywe. Nawet i mimo sukcesu pozostają względnie elastyczne: domy, 

warsztaty, stragany, usytuowane w po-bliżu miasta ziemie łatwo jest 

sprzedać. Co zaś się tyczy patrycjuszy, posiadaczy włości senioralnych 

i herbów, nigdy nie staną się oni kategorią, która żyje z samych tylko 

dochodów od posiadanego majątku. Jeszcze w XIV wieku często 

zajmują się wymianą walut, pobierają opłaty za przejazd i prawo 

wjazdu oraz ściągają podatki, jak na przykład rycerze z Arles, Marsylii 

czy Pizy, którzy w XII wieku zbudowali swoje fortuny, 

przywłaszczywszy sobie związane z solą, zbożem czy tkaninami prawa 

podatkowe. 

Liberalna historiografia, zafascynowana krążeniem pieniądza, 

doskonałością technik handlowych i olbrzymimi możliwościami sto-

jącymi otworem przed inicjatywą prywatną, chętnie dopatrywała się w 

każdym mieszkańcu włoskiej czy flamandzkiej metropolii bohatera 

handlowego sukcesu. Nie należy dać się zwieść tej pozłacanej 

legendzie. Niewielu było tych, którzy gotowi byli wystawić na ryzyko 

swe szczupłe oszczędności w zamorskich wyprawach, a także, oddając 

się lichwie, zbawienie własnej duszy. Każdy mieszczanin, chcąc nie 

chcąc, był jednak czuły na dobre gospodarowanie pieniądzem, na 

przesunięcia kapitałów, na wydarzenia, które bezpośrednio dotykały 

rynku zaopatrzenia i zbytu; Pizańczycy, Genueńczycy — ponieważ 

zależeli od romańskiego, sycylijskiego lub rodańskiego zboża; 

flamandzcy tkacze i sukiennicy — ponieważ bali się bezrobocia, gdy 

przerywał się napływ angielskiej wełny; paryscy i lyońscy 



robotnicy około 1430 roku — gdyż zawarty z Burgundiąpokój oznaczał 

dla nich łatwiejsze życie... 

Świeżo osiadły w mieście, wyobcowany wiejski emigrant odkrywał 

więc świat o szerokich horyzontach, który szybko zmuszał go do 

refleksji nad wartością pracy i czasu. W tym ośrodku nowej gospodarki 

— na rynku lub w miejscu rekrutacji — uczył się on, że ceny pele się 

zmieniają, podobnie jak mody i warunki. 

Fasady dwunastowiecznych katedr często dekorował starodawny 

temat koła fortuny, które nieustannie prowadzi społeczeństwo i 

jednostki do powodzenia lub ruiny. Obraz ten stanowił ostrzeżenie, 

wywoływał niepokój (bogatych) i budził nadzieje (biednych); i do-

skonale oddawał to, czym ten typowo miejski ferment szokował 

zwolenników tradycyjnych wartości: nieustanne zmienianie się stanu i 

położenia ludzi. 

Kroniki, opowieści i pieśni pełne są parweniuszy (paruenus), ludzi 

zaczynających od niczego, którzy dzięki lichwie, handlowi czy pracy 

ręcznej doszli do szczytów władzy. Exempla. Nawet w naj-

szczęśliwszym okresie rozwoju, pierwotnym warunkiem fortuny było 

posiadanie, od samego początku, pieniędzy i wiemy dziś, że wielu 

dwunastowiecznych kupców-patrycjuszy było synami osób bogatych 

(urzędników publicznych lub rycerzy) i że wielu „nowobogackich" 

było po prostu przybyłymi z innego miasta bogaczami. „Opowieści te 

jednak zawierają ziarno prawdy; wielcy kupcy genueńscy około 1200 

roku czterokrotnie zwiększyli swoje kapitały w ciągu pięciu lat, a w 

piętnastowiecznej Wenecji dochody z handlu z dalekimi krajami 

przynosiły zyski do 40 procent. Dojście do wielkiego bogactwa mogło 

więc być niezwykle szybkie; równie szybka mogła być ruina. Adam z 

Halle w Jeu de la feuillee pokazuje nowych bogaczy z Arras, lecz 

jednocześnie ubolewa nad upadkiem Thomasa de Bourrianne, 

zmuszonego do porzucenia handlu tkaninami i stania się zwykłym 

handlarzem piwa. Głośne bankructwa są tak samo liczne jak i wielkie 

sukcesy; „powodzenie jest dziełem przypadku", napisze około 1430 

roku Bourjeois de Paris, a w nowym florenckim katastrze roiło się od 

wielkich nazwisk ludzi popadłych w ruinę... 

Przez długi czas „starodawne rody", patrycjusze, przedsiębiorcy, 

handlarze  żywnością, juryści  zmieniają  się  lub  wspólnie  stają 



u szczytów władzy i w radach miejskich. Podczas gdy szeregi pospól-

stwa (popolo minuto) stale rosną, powiększając się o upokorzonych 

biedaków, niekiedy upadłych bogaczy, częściej zaś wywodzących się z 

grona płatnych robotników, wystawianych przez stałe bezrobocie na 

niepewność losu. Pełnemu przepychu bogactwu odpowiadała zatem 

straszliwa nędza, która wydawała się skandaliczna tylko wtedy, gdy jej 

ofiarą padała ludność miasta. Los innych nikogo nie wzruszał. Czyż 

tłum żebraków nie jest wskaźnikiem bogactwa miasta? Dzieląca 

bogatych i biednych przepaść może czasami się zmniejszyć, jak na 

przykład między 1350 a 1450 rokiem, lecz zawsze pozostaje ona 

ogromna, nawet i wtedy, gdy wstrząsające położeniem ludzi procesy 

ulegają zahamowaniu. 

Jednak przemiany społeczne nie są jedynym zjawiskiem, któremu 

mieszczanin zmuszony jest stawić czoło. Jak podkreślili L. K. Little i J. 

Le Goff, specjalizacja pracy rodzi w mieście specyficzne, nieznane wsi 

problemy. Jednostki oddają się silnie zróżnicowanym zajęciom i często 

stają przed problemem wyboru (wystarczy przypomnieć nieustanne 

przystosowywanie się gospodarki do zmieniających się warunków 

przemysłowych i handlowych między 1200 a 1500 rokiem), a więc i 

przed problemem moralnym. Zycie miejskie zmusza zatem do 

uświadomienia sobie wartości pracy, zarobku, pożyczki, bogactwa i 

biedy. Konieczność długotrwałego celibatu młodych, istnienie 

sprzedajnych kobiet i obecność dużej liczby kleryków podawały w 

wątpliwość nieprzystosowaną do nowych warunków życia moralność 

seksualną. Całe pokolenia intelektualistów zastanawiały się nad tymi 

niepokojącymi problemami, szukając na nie odpowiedzi. 

Społeczeństwo posiadało bowiem środki samokrytyki: dialektyka i 

scholastyka zmuszały jednostkę do wysiłku i przyzwyczajały ją do 

nieustannego podawania wszystkiego w wątpliwość, łączyły 

inteligencję z praktyką dyskutowania i przyuczały do różnorodności 

opinii, wymiany poglądów i doświadczeń, wciągając w nie 

jednocześnie duchownych, kupców i robotników fizycznych. Naj-

ważniejsze ośrodki studiów zamykają się stopniowo w sobie i prze-

kształcają w tradycyjne uniwersytety. Sytuacja ta trwała przez czas 

dostatecznie długi, by zmodyfikować wiele postaw myślowych. Istniało 

zresztą wiele miejsc kontestowania i intelektualnej czy morał- 



Hej konfrontacji. Dokonywało się to przy pulpicie kaznodziejów z 

zakonów żebraczych, wytykających błędy słuchaczom; na placu, gdzie 

kształtowała się opinia publiczna; w karczmie, na scenie .świeckiego 

teatru, w grupach młodzieży uważającej się za „opozycję" w stosunku 

do ludzi, którzy osiągnęli już pewną ustabilizowaną pozycję. Autor 

Enfances Vivien wprowadza na scenę mieszczańskiego syna nie 

mogącego już zrozumieć mentalności ojca, a Christine de Pisań 

opowiada, mówiąc o Paryżu swoich czasów, że młode i starsze 

pokolenie wzajemnie nie mogło się znieść. 

Kontestacja ta wyrażała się czasami w ośmieszaniu, w karnawa-

łowych obrzędach, w demonstracyjnych aktach (Franciszek z Asyżu 

publicznie zrzucił swój płaszcz) i dołączała do napięć, wywoływanych 

niesprawiedliwościami handlu, rywalizacją między poszczególnymi 

klanami i rodzinami. Zjawiska te czyniły z miasta świat nieustannych 

konfliktów, przyczyniały się powoli do powstania nowej kultury, 

budząc równocześnie niepokój i rodząc przemoc. 

Dzieje zachodnioeuropejskich miast usiane były epizodami gwał-

tów, trwogi i powstań, których stawką był honor rodziny, udział w 

radzie miejskiej lub warunki pracy. Walki te stawiają przeciw sobie 

różnych „magnatów", a także tych ostatnich i „pospólstwo". We 

Włoszech przeciwstawiają sobie prawdziwe, zdominowane przez klany 

stronnictwa, a w wielkich miastach flamandzkich przemieniają się w 

prawdziwe wojny klasowe, pełne masakr, zesłań na wygnanie i 

zniszczeń. Liczne, szczególnie między 1250 a 1330 rokiem, walki 

prowadzą do zniszczenia dawnych bogaczy i do poszerzenia oligarchii. 

Druga fala zaburzeń, w których bardzo wyraźne było zabarwienie 

społeczne (ciompi w Sienie i Florencji, maillotins w Paryżu i inne), 

wstrząśnie światem mieszczańskim w XIV wieku. Porażka biedoty 

miejskiej (popolino) nie położy kresu napięciom, jakie tu i ówdzie 

doprowadzą do efemerycznych wybuchów terroru. Stale będą się one 

wyrażać w formie ukrytej, „zatomizowanej" wojny, którą w źródłach 

trudno jest odróżnić od zwykłego chuligaństwa. Rzucane w nocy w 

okna właściciela kamienie, brutalne pobicie wierzyciela, bójki między 

konkurującymi ze sobą grupami zawodowymi łatwo uznawane były 

przez sędziów za przypadki zwykłego gwałtu. 

I 



Innymi słowy, większość mieszczan, choć przeżyła długie i trudne 

okresy napięć, choć udało się jej uniknąć okrucieństw powstań i 

represji, musiała jednak niemal codziennie stawiać czoło atmosferze 

gwałtu i przemocy. Czy trzeba mnożyć tu przykłady? We Florencji, 

Wenecji, w Paryżu, w Lille, w Dijon, w Awinionie, w Tours czy w 

Foix archiwa sądowe ujawniają zaskakująco dużą liczbę popełnionych 

z zimną krwią aktów zemsty, indywidualnych lub grupowych utarczek 

i bójek, które kończyły się ciosami noża lub żelaznego pręta. Często 

dochodziło do zbiorowych gwałtów, które na zawsze znaczyły los 

nieszczęsnych, wyrwanych wśród nocy z ich mieszkań i pobitych 

dziewcząt. 

Te akty gwałtu i przemocy popełniane były najczęściej przez 

młodych, ale często także przez dorosłych, wywodzących się z niż-

szych warstw społecznych, którzy w niczym nie odróżniali się od 

dobrych obywateli. „Miasto zachęca do przestępstwa", pisze nie bez 

racji B. Chevalier. W istocie w miastach doliny Loary pod koniec XIV 

wieku przestępstwa wydają się dwa razy częstsze niż w otaczających je 

wsiach, a we wsiach niziny liońskiej kary za gwałty są zdecydowanie 

rzadsze niż w Lyonie czy Awinionie. 

Wino —jako że częstym zarzutem jest pijaństwo — wszystkiego 

nie tłumaczy, podobnie jak nie wyjaśnia tego samo posiadanie broni, 

którą, mimo municypalnych zakazów, każdy nosi przy sobie. Przykład 

idzie z góry. W Reims, na początku XIV wieku, wymiar spra-

wiedliwości nie był w stanie przeszkodzić wielkim rodom w rozwią-

zywaniu sporów przy użyciu broni. Prawem dozwolone akty gwałtu 

(egzekucje kary śmierci, tortury, przemarsze przez miasto i tak dalej) 

oferowane są ludności jako widowiska, a domowa moralność 

rozwiązuje problemy we własnym kręgu. Nie żywi się zresztą więk-

szego zaufania do wymiaru sprawiedliwości, którego więcej się oba-

wiano niż szanowano i który był nieskuteczny i kosztowny. Urażona 

jednostka ucieka się więc natychmiast do gwałtu, aby uratować swój 

honor. To właśnie w imię honoru, który, ich zdaniem, miał zostać 

podeptany, młodzieńcy mszczą się na dziewczętach. Podobnie jak 

przemoc, honor jest w miastach zjawiskiem powszechnym, a także 

wysoko cenioną wartością (możnych miejskich nazywa się nawet 

„pełnymi honoru" — onoreuoli). Nie ma szacunku bez honoru, nie 



mii honoru bez władzy. Pieniądz i przyjaźnie bogacza wzmacniają jego 

honor, a pozbawiony środków materialnych robotnik uważa •iwoją 

dobrą reputację za największy kapitał. Dlatego właśnie w Lille czy w 

Awinionie w bójkach najczęściej ścierają się sobie równi. EJlice, place, 

wszystkie miejsca publiczne stają się scenerią, na której można zyskać 

lub utracić honor. W karczmach, stanowiących punkt Hpotkań osób z 

różnych dzielnic, dobrze jest przestrzegać rady prządek z Euangiles des 

ąuenouilles: „dwaj przyjaciele, wspólnie spożywający posiłek, nie 

powinni pić równocześnie, lecz jeden po drugim, by móc sobie przyjść 

z pomocą w razie potrzeby". 

Codzienne gwałty wzmagały poczucie niepokoju i choć władze 

miejskie czasami je potępiały, to tak naprawdę nie starały się ich 

wykorzenić (za przykład może posłużyć zarówno Wenecja, jak i Dijon). 

W niższych warstwach społecznych strach dołączał do wielu innych 

trosk, do obaw, że zostaną pozostawieni swemu własnemu losowi przy 

kompletnej obojętności innych. Przykładem może być Signora Povertk, 

„Pani Bieda", którą Jan z Meung opisuje okrytą starym workiem, 

„trzymającą się z dala od innych (...), skuloną w jakimś kącie niczym 

zabiedzony pies", smutną i pełną wstydu, której nikt nie kocha. 

Upicino de Canistris, autor dzieła o sławnych czynach Pawii (Liber 

de laudibus civitatis ticinensis, 1330 r.), wyjaśnia, że w tym liczącym 

około 50 000 mieszkańców mieście „wszyscy się znają, a gdy ktoś pyta 

o adres, uzyskuje go natychmiast, nawet jeśli dana osoba mieszka na 

drugim krańcu miasta, mieszkańcy miasta spotykają się bowiem dwa 

razy dziennie czy to w podwórzu ratusza, czy na placu w pobliżu 

katedry...". 

Jest to wyidealizowany obraz Pawii, ponieważ nie ulega wątpli-

wości, że w czasach Upicina mieszkańcy tego miasta na pewno już się 

wszyscy nie znali. Marzył on o mieście idealnym, które zginęło w toku 

postępów urbanizacji XII i XIII wieku. Tylko starcy, majores, mogli 

zbierać się dwa razy dziennie na placu. Pozostali mieszczanie musieli 

przede wszystkim stworzyć sobie własny świat, „odbudować" własną 

wieś, znaleźć przyjaciół, a może nawet i krewnych, we własnej 

dzielnicy i z sąsiadami. 

\ 



198 Człowiek średniowieczu 

WŚRÓD SĄSIADÓW I PRZYJACIÓŁ 

Gdy jest się w dobrych stosunkach z sąsiadami, nie żyje się wśród 

obcych, stwierdza Paolo z Certaldo, a liończyk Francois Garin zgadza 

się z nim i mówi, że sąsiedzi są przyjaciółmi i powinni jako tacy 

postępować. 

Średniowieczna zabudowa miejska sprzyjała i ułatwiała życie 

dzielnicy. W miastach, często wieloośrodkowych, dawne grody za-

chowywały odrębność, a czasem nawet i własne obyczaje i przywileje. 

Aglomeracje rodzin szlacheckich dzieliły terytorium miejskie na mniej 

lub bardziej zamknięte w sobie przestrzenie. W pełnych wież 

dzielnicach skupiały się domy przynależące do tego samego rodu, 

zośrodkowane wokół jednego pałacu, jednej loggi, dworu i kościoła i 

zamieszkiwali w nich krewni prawdziwi i dokooptowani, klientela i 

służba. 

Również i imigranci osiedlali się w tych samych parafiach, a to z 

różnych powodów. Najpierw dlatego, że znalezienie domu i zdobycie 

prawa wykonywania zawodu było bardzo trudne. Także wybór miejsca 

zamieszkania w mieście był uwarunkowany w dużym stopniu 

związkami przyjaźni czy pokrewieństwa, ponieważ ci nowi mie-

szczanie odczuwali potrzebę rozmawiania w domu czy na ulicy z 

osobami mówiącymi tym samym co inni językiem... Tak więc dawni 

wiejscy sąsiedzi stawali się sąsiadami również w mieście. Te 

dominujące cechy etniczne dzielnic zauważamy zarówno we Florencji, 

jak i w Lyonie, w Paryżu, jak i w miastach kastylijskich (gdzie są 

szczególnie silne i czasami narzucone przez władze) i często pokrywają 

się ze skupiskami przedstawicieli zawodów, co, w przypadku pewnych 

profesji, było bardzo częste (rzeźnictwo, wyprawianie skór, a 

zwłaszcza barwienie). 

O organizacji wewnętrznej dzielnicy decydowały początkowo 

wymogi obrony, a następnie bezpieczeństwa publicznego. To one 

sprzyjały nabieraniu przez nią charakteru odizolowanej wysepki 

(cuareel w Reims, moulon w Langwedocji, gache w Prowansji), którą 

mogła stanowić dana ulica czy grupa skoncentrowanych wokół jednego 

lub kilku podwórzy domów. Taki był charakter życia sąsiedzkiego, z 

mniej lub bardziej wyraźnymi granicami, z jego 



•Jm:quoH lioHHiaud  Mitwzcmnii) i życic w mieście 199 

nśrodkiem politycznym, ze świętymi patronami, z jego krajobrazem i z 

własnym kolorytem. 

Dla świeżo osiadłego w mieście przybysza dzielnica ta stanowiła 

znajomą, łatwą do ogarnięcia przestrzeń, w której punktami odniesienia 

były nieformalne miejsca kontaktów międzyludzkich: karczma, gdzie 

zbierali się mężczyźni, cmentarz, gdzie bawiły się bądź tańczyły dzieci 

i młodzież; placyki, te prawdziwe wiejskie place, na których dość 

swobodnie dyskutowano o sprawach miasta; studnie i piekarnia, gdzie 

zbierały się kobiety. 

Wśród mieszkańców tej samej dzielnicy, spotykających się tysiąc 

razy dziennie, których rozpoznawało się po głosie czy po wyglądzie, 

każdy czuł się u siebie. Blisko domu, przynajmniej we Francji, mniej 

kontrolowano własne słowa czy gesty, a większość czasu spędzano na 

ulicy — która przede wszystkim, zanim stała się miejscem publicznym, 

należała do mieszkańców, jako nieodzowne przedłużenie ich domu 

mieszkalnego czy warsztatu. Dzieci bawią się na niej dość bezpiecznie, 

mogą po niej przechadzać się dziewczęta, również i te w wieku 

zamążpójścia (we Włoszech mogły tylko przyglądać się życiu ulicy z 

okna pokoju), a w Dijon w okresie wiosenno-letnim kobiety różnej 

kondycji i w różnym wieku przędły na kołowrotku, siedząc przed . 

domem i omawiając sąsiedzkie wydarzenia. Nie wzbraniano im 

podnoszenia oczu i przywoływania mężczyzn po imieniu. Ci ostatni w 

upalne dni częstowali przyjaciół przed domem winem lub zbierali się w 

piwnicy przy beczkach (w Awinionie, podobnie jak i w Toskanii, gdzie 

lokale te były otwarte dla wszystkich), podczas gdy kobiety z szerszego 

sąsiedztwa niemal codziennie zajęte były czymś w tym czy innym 

domu, przy przygotowującej się narzeczonej, przy szykującej się do 

ślubu pannie młodej, przy rodzącej, przy zmarłym, przy którym 

czuwano przed uroczystym pogrzebem. 

W Dijon, w przeddzień świąt, JPemoiselle Marie, żona miesz-

czanina Pierre'a Damy'ego udawała się wraz z sąsiadkami do łaźni 

parafialnych, czasami w towarzystwie mężów, z których jeden był 

sprzedawcą wina, a drugi — murarzem (1460 r.). Bogacze zaś lubili 

urządzać wesołe hulanki. Rodzina Berbisey udawała się na obiad do 

rodziny Molesmes razem z innymi „dobrymi" rodzinami z parafii 



200 ('złowiek średniowieo I 

św. Jana; a około 1370 roku we Florencji, jak opowiada Franco Sac-

chetti, rodziny Bardich i Rossich nie gardziły stołem sąsiada, złotnika. 

W zimie drobniejsze mieszczaństwo zbierało się na nocnych 

czuwaniach. Tam spotykali się, od Burgundii po Bretanię, mężczyźni, 

kobiety, dziewczęta, plotkarze i robotnicy w jednym, nadającym się do 

tego domu, czy też specjalnie na tę okazję wzniesionym baraku, czy 

wreszcie — najczęściej — w kościele, w którym parafianie czuli się 

jak u siebie w domu. Robotnicy i młodzież chętniej chodzili do 

gospody, gdzie oddawali się piciu, śpiewom i grom (w szulerni), a 

potem udawali się na nocne wyprawy, polując na dziewczęta czy 

rywalizujące bandy w innej dzielnicy. 

W przypadku nieszczęśliwego zdarzenia, bardziej gwałtownej 

sprzeczki małżeńskiej, wezwania o pomoc — sąsiedzi byli natychmiast 

gotowi wmieszać się, pogodzić i przyjść z pomocą. Były to małe 

wydarzenia tego sąsiedzkiego światka pełnego „codziennych, 

wzajemnych świadczeń", prowadzących do łagodnej integracji mło-

dych i nowo przybyłych, a także budziły zadowolenie wypoczywają-

cych na ławkach i wygłaszających sentencje starców. Działo się tak w 

środowisku dobrych sąsiadów, ale sąsiedztwo nie zawsze odznaczało 

się tym pociągającym, tak chętnie opiewanym przez pisarzy i 

moralistów obliczem. Jednakże również i w mniej uprzywilejowanych 

dzielnicach (pomijając rejony skrajnej nędzy) więź sąsiedzka 

odgrywała rolę o podstawowym znaczeniu. Umacniała poczucie toż-

samości, a czasami nawet je tworzyła, przyjmowała przybywającego z 

zewnątrz praktykanta czy robotnika, nazywając go tylko po imieniu i 

nadając mu szybko jakieś, często pochodzące od rodzinnej 

miejscowości, przezwisko, które później przekształcało się w patro-

nimiczne nazwisko umożliwiające młodemu wejście w komitywę ze 

zgraną, połączoną hałaśliwą zabawą, grupą. I to sąsiedztwo właśnie 

sankcjonowało małżeński status pary imigrantów, uprawomocniało ich 

związek, nawet jeśli nie został on zawarty przed księdzem (przypadki 

znane z Włoch), przy akompaniamencie pełnych zgiełku ceremonii, 

towarzyszących weselnemu orszakowi i nocy poślubnej. Sąsiedztwo 

przyzwalało na powtórny ślub w zamian za rozdanie pieniędzy 

stowarzyszeniom wdów i bractwom młodzieżowym lub też je 

sankcjonowało grubiańską, poranną wrzawą. Czasem wymię- 



IM C |U(IH ItoHHiaud MicHzczanin i życic iv mieście 201 

i lało cudzoziemcowi winnemu porwania należącej do parafii dziew-< 

/yny karę pieniężną, uznawało żyjących w konkubinacie pod wa-

runkiem, że nie uwłaczali dobrym obyczajom. Tolerowało również 

pwego rodzaju prywatne burdele, jeśli nie zakłócały bójkami spokoj-

nego życia w dzielnicy lub nie zagrażały występkami jego zdrowiu. I 

Y/.ytoczmy jeden tylko przykład. W Awinionie, gdzie—jak pokazał •I. 

Chiffoleau — system sądowy był bardzo surowy, urzędnicy świeckich 

sądów mieli prawo wstępu do prywatnych domów mieszczań-Hkich w 

celu skontrolowania, czy dochodziło tam do nierządu, cudzołóstwa, czy 

konkubinatu. Rodziło to „nadużycia". Papież Paweł II zadecydował w 

1465 roku, że tego rodzaju interwencje mogły mieć miejsce tylko 

wtedy, gdy formalnie prosili o nie na piśmie przyjaciele, krewni i 

sąsiedzi tych domniemanych winowajców. Ustępstwo to nie było 

niczym niezwykłym. Papież sankcjonował jedynie istniejącą sytuację, 

podobną do sytuacji w wielu innych miastach, u należącym do danych 

grup terytorialnych mężczyznom przyznawano w ten sposób prawo 

określania własnych obyczajów społecznych. 

To wreszcie sąsiadom przypadał aż do XIV wieku obowiązek 

przejęcia ciała zmarłego w celu odprowadzenia go na cmentarz 

parafialny. Źródła rzadko kiedy pozwalają nam poznać rzeczywiste 

rozmiary różnorodnych związków społecznych wewnątrz dzielnicy czy 

parafii, lecz wydaje się, że były one zawsze wyjątkowo różnorodne i 

intensywne. W Lyonie przewoźnicy i najemni robotnicy z dzielnicy 

Saint-Vincent w czterech piątych przypadków żenili się z dziewczętami 

z własnej parafii (krótko po 1500 r.). W piętnasto-wiecznej Florencji 

większość małżeństw była zawierana w obrębie bractwa czy dzielnicy 

(gonfalone), a nawet i ci mężczyźni, którzy ze względu na sytuację 

ekonomiczną czy ambicje polityczne „wychodzili" poza dzielnicę, 

wybierali na rodziców chrzestnych swoich dzieci sąsiadów i przyjaciół. 

Pochówek we własnej parafii zdecydowanie przeważał, zwłaszcza 

wśród ludu, nad atrakcyjnością cmentarzy zakonów żebraczych i nikt w 

ostatniej woli nie zapominał o radzie kościelnej (J. Chiffoleau, B. 

Chevalier). 

Tę spójność systematycznie umacniały („apoteoza poszerzonej 

prywatności", by użyć wyrażenia Ch. de La Ronciere) uroczystości, 



202 Człowiek średnioiriec u 

przede wszystkim rodzinne: chrzty, wesela, pogrzeby. Były bardzo 

wystawne w przypadku wpływowych rodzin, takich jak Badouche czy 

Gournay w Metz, czy Rucellai we Florencji. Zaproszeni goście liczyli 

się na setki, a nawet tysiące, ale uprzywilejowane miejsce i stół w 

pobliżu loggi zarezerwowane były dla sąsiadów. Liczba gości była 

mniejsza, gdy ucztę urządzały osoby z ludu, lecz robotnicy i grajkowie 

stanowili zawsze asystę bohatera dnia, dziecka, pana młodego czy 

zmarłego. Na uroczystościach karnawałowych czy też święta wiosny 

sąsiedzi wspólnie przygotowywali wozy i kostiumy, a przy okazji 

odpustu, po uroczystej mszy i kazaniu, rodziny zbierały się w 

udekorowanej zielonymi gałązkami dzielnicy, na uczcie przy udziale 

„pary królewskiej" i jej synów. Krewni, przyjaciele i sąsiedzi stanowili 

w tym dniu jedność i nikt się nie sprzeciwiał królom święta. 

Prawdziwa pobożność polegała na przestrzeganiu świeckich i re-

ligijnych wspólnych obrzędów, a za rozkwitem własnych rytów po-

szczególnych grup terytorialnych kryły się przekonania, obawy i 

nadzieje. Prawdziwy katolik powinien być przede wszystkim wierny 

zbiorowym obyczajom, dobry ksiądz zaś powinien skrupulatnie 

przestrzegać rytów parafialnych. Święta — te wielkie liturgie 

sąsiedzkiej żarliwości religijnej — podtrzymywały dobrosąsiedzkie 

stosunki i czyniły pewne, nie zawsze (aż nazbyt często!) demokra-

tycznie ustalone normy łatwiejszymi do zniesienia. Dzielnice miały 

swoich przywódców, patrycjuszy czy lokalnych wybitnych obywateli, 

często również i braterstwo wzajemnej pomocy (związek, jałmużna, 

miłosierdzie itd.), które często także sprawowało kontrolę i niekiedy 

wykluczało ze zbiorowości. 

J. Heers dostarcza cennych przykładów: Vicinia sancti Donati w 

Genui skupiała około połowy XV wieku mieszkańców okolic Porta 

Soprana. Do społeczności tej mieli prawo należeć wyłącznie sąsiedzi; 

gdy jeden z nich przenosił się gdzie indziej i opuszczał dzielnicę, zo-

stawał z niej natychmiast wykluczony Nowo przybyły, by zostać do 

niej przyjętym, musiał uzyskać przychylny głos trzech czwartych 

współmieszkańców. Można więc przypuszczać, że przynależność do 

uicinia była koniecznością dla głów rodziny, lecz drakońskie warunki, 

które regulowały przyjęcie do niej, stały się potężnym narzę- 



.Iiic(|ucs Rossiaud Mieszczanin i życie w mieście 203 

cl/.u-m normalizacji i przymusu; można również przypuszczać, że nie 

przyjętemu do vicinia sąsiadowi nie pozostawało nic lepszego, niż 

wcześniej czy później opuścić dzielnicę. W najlepszym wypadku był 

mi bowiem pozbawiony zbiorowej solidarności, miłosierdzia i 

uczestnictwa w duchowych korzyściach parafii. Musiał więc pukać <lo 

wielu drzwi i zwracać się do wielu należących do parafii bractw, 

których zwierzchnicy skupiali w swych rękach władzę tym większą, że 

byli jednocześnie pośrednikami. Reprezentowali bowiem zarazem 

sąsiadów w radach miejskich, a także władze miejskie w swojej 

dzielnicy; mogli zachowywać się jak przyjaciele (ograniczać podatki, 

wyłączać z obowiązku straży itp.) lub jak ciemiężyciele (zgłaszając 

podejrzanych), mogli wzmocnić lub osłabić sąsiedzką spójność. Samo 

zaś istnienie bractw dzielnicowych (pomijając bractwa parafialne, które 

brały początek z innego rodzaju wspólnych obowiązków) dowodzi, iż 

dobre współżycie sąsiedzkie nie było zjawiskiem naturalnym. Podobnie 

jak każda wspólnota ludzka, również i sąsiedztwo znało obok okresów 

spokoju okresy niepokojów i burz. Klęski żywiołowe zmuszały do 

nieustannego odbudowywania, a kruchość więzi sąsiedzkiej była 

spowodowana nie tylko epidemiami zarazy, lecz także i słabością 

wewnętrzną. W Dijon, na przedmieściach, w przypadku nocnych 

napadów, w czterech piątych wypadków sąsiedzi nie interweniowali ze 

strachu, a w Wenecji cudzołóstwo i gwałt najczęściej zdarzały się na 

terenie dzielnicy (R. Ruggiero). 

Dla niektórych wreszcie „satysfakcja z przynależności" do grupy 

sąsiedzkiej (M. Marineau) miała swe strony negatywne: ograniczała 

pragnienie niezależności. Mieszczanin Menagier de Paris pragnie żyć 

spokojnie u siebie w domu, z żoną, bez mieszania się w sprawy innych, 

lecz, choć według ogólnie rozpowszechnionego w XIII wieku 

powiedzenia „każdy jest królem w swoim domu", nieliczni tylko mogli 

cieszyć się przywilejem tej królewskości. Franco Sacchetti odsłania 

nam machinacje pewnego mężczyzny, rozjątrzającego spory w łonie 

sąsiadującej pary, od której dzieliła go tylko cienka ścianka: „wąskie 

uliczki przyczyniają się do rozpowszechnienia podglądaczy (...) i nic 

ważnego nie może na dłużej umknąć uwadze niedyskretnych sąsiadów" 

(Ch. de La Ronciere). 



204 Człowiek średniowieott 

Renard le Nouel pokazuje brzuchatego mieszczanina, „bogateg< > 

pod każdym względem", który posiadał na wsi dwór, gdzie mógł 

oddychać lepszym niż w mieście powietrzem. Zanieczyszczenie 

miejskiego powietrza? Człowiek w mieście niewątpliwie musiał bronić 

swej prywatności. Sezonowe migracje mieszczan do ich spichlerzy czy 

gospodarstw rolnych niewątpliwie były uwarunkowane różnorodnymi 

potrzebami natury gospodarczej, sanitarnej i klimatycznej (we 

Włoszech), lecz także i potrzebą odizolowania się i rozrywki. To 

właśnie w swych wiejskich domach bogaci mieszczanie znajdowali 

czas na wycieczki, rozmyślania i lekturę. Poczynając od XIII wieku, 

miejskie powietrze zaczęło ciążyć. Już na początku XIV wieku 

Bourgeois de Valenciennes wyrzeka przeciwko obowiązkowym 

spotkaniom, które nie odpowiadały ani jego mentalności, ani 

obyczajom. Nikt, biedny czy bogaty, nie był zwolniony od uczestni-

czenia w uczcie i od wzięcia udziału w plebejskich tańcach. 

W Walencji w 1440 roku rzemieślnicy skarżyli się przed sądem na 

obrzędy, do których zmuszali ich płatni robotnicy z rejonu Porta 

Tordeon z okazji wesela lub powtórnego ślubu. Skarżyli się na bru-

talność i nieprzyzwoitość tych zabaw. Te należące do klas średnich 

osoby niechętne były endogamii, a zwyczaje wspólnoty ciążyły im. 

Dążenie do spokrewniania się z rodzinami tej samej kondycji społe-

cznej skłaniało najważniejsze osobistości do szukania krewnych poza 

swoją dzielnicą, a czasami nawet i poza własnym miastem. Podczas 

gdy jego ojciec wybrał sąsiadów za mężów dla córek, Flo-rentczyk 

Łapo di Giovanni Niccolini daje wyraz pragnieniu wyrwania się z 

dzielnicy; żaden mężczyzna z jego rodziny nie żeni się w dzielnicy 

Santa Croce, lecz tego rodzaju związki kojarzone są przeważnie z 

rodzinami z dzielnicy Santa Maria Novella na drugim krańcu miasta 

(Ch. Klapisch-Zuber). Również i wśród pospólstwa (popolo minuto) 

endogamia jest mniej rozpowszechniona wśród tych, którzy posiadali 

jakąkolwiek własność, niż wśród właściwego proletariatu (S. K. Cohn). 

Pomieszanie przez ludzi pióra i moralistów pojęć pokrewieństwa, 

przyjaźni i sąsiedztwa wskazuje, że dla wielu był to trudny do 

osiągnięcia ideał. Dlatego właśnie obrzędy karnawałowe obarczały 

najbardziej wpływowego sąsiada najwyższą odpowiedzialnością za 



■ftoąuea Roasiaud Mieszczanin i życie w mieście 205 

ul rzymanie pokoju między rodzinami, a jeśli uchylał się od zadania, 

przemieniały go w żałosnego bohatera przejażdżki na grzbiecie osła; w 

len sposób chciano uczynić z sąsiedztwa obowiązek przyjaźni. 

Jednak, i jest to niezmiernie ważne, dzielnica nie była całym 

światem; nie można było spędzić życia tylko wśród sąsiadów, nawet 

jeśli byli oni przyjaciółmi. Codzienne potrzeby zmuszały mieszczanina, 

który dysponował jakimiś skromnymi nawet środkami, do udania się na 

ulice, gdzie handlowano towarami luksusowymi, do kupienia ładnego 

kawałka mięsa w wielkim sklepie rzeźniczym, do skosztowania 

wybornego wina w sławnej gospodzie. Paryżanin przejdzie się po 

Grand Pont, mieszczanin Arras czy Sieny — po placu. Ciągle się tam 

coś dzieje, a wszyscy, nawet jeśli nie chodzą regularnie na niedzielną 

mszę, udają się od czasu do czasu do kościoła któregoś z zakonów 

żebraczych, by się tam spotkać, popatrzeć na unoszącego poświęconą 

hostię księdza czy posłuchać kazania. 

Wymogi pracy jednak w największym stopniu zmuszają do nie-

ustannego poruszania się po mieście. Miejsce pracy i życie rodzinne 

wcale nie są nierozłączne, jak zdają się sugerować pewne tradycyjne 

wzorce. We Florencji większość wynajmujących warsztaty rzemieśl-

ników mieszka na innej ulicy, a czasem wręcz w innej dzielnicy. W 

Paryżu biedniejsi urzędnicy sądowi czy zaczynający karierę pro-

kuratorzy nie mogą sobie pozwolić na opłacenie izby czy mieszkania w 

pobliżu Chatelet czy Palais, a wiadomo również, że proletariusze „o 

niebieskich paznokciach" flamandzkich ośrodków produkcji tekstylnej 

zamieszkiwali często na przedmieściach, gdyż panowie miasta nie 

chcieli, by pozostawali oni w obrębie miejskich murów po zakończeniu 

dnia pracy. 

Również i ci kupcy i rzemieślnicy, mający swe warsztaty blisko 

domu, zmuszeni byli udawać się na targ czy też przedkładać swe 

wyroby municypalnym inspektorom. Jeszcze inni zaś chodzili od 

warsztatu do warsztatu z zastępem swoich robotników i przyuczających 

się do zawodu czeladników. Najbiedniejsi wreszcie udawali się 

codziennie na plac, gdzie odbywała się rekrutacja do pracy i błąkali się 

od jednego do drugiego chwilowego zajęcia, nigdy nie osiągając 

stabilniejszej pozycji. Brak stabilizacji był więc wspólnym losem całej 

masy biedoty i skromniejszego pospólstwa (w Paryżu, jak i Ar- 



206 Człowiek średniowiecza 

les czy Pizie). Uciążliwa bieda rozbijała poczucie lokalnej solidarności 

w chwili, gdy mogłoby się ono ukształtować; nieznane jej było dobre 

sąsiedzkie współżycie. 

Wspólnie z przyjaciółmi stawiać czoło niebezpieczeństwom życia w 

mieście, bronić własnego chleba, życia, dobrej śmierci — takie były 

zasadnicze powody, które skłaniały wszystkich do wstąpienia do 

jakiegoś bractwa. Kryzys i klęski żywiołowe późnego średniowiecza 

sprawiły, że te pobudki stawały się jeszcze silniejsze. Dlatego właśnie 

ruch bractw przekształci między 1250 a 1500 rokiem strukturę 

zachodnioeuropejskich miast. 

Przez pewien czas jedynie najpotężniejsi mieszczanie mogli do-

stąpić uznania swoich cechów i gildii i prowadzić w ich obrębie do-

statnie życie, ciesząc się podziałem odpowiedzialności i korzystając z 

wzajemnej protekcji, której odmawiali innym. Plebejskie bractwa 

wydawały się im niebezpiecznymi ogniskami rebelii czy heretyckiej 

dewiacji. Przynależący do cechów i artes, raz doszedłszy do władzy, 

przez długi czas zachowali tę postawę w stosunku do biedoty i jeszcze 

około 1400 roku, we Florencji czy Strasburgu, poddane ścisłej kontroli 

bractwa zawodowe musiały integrować się w ramach poszczególnych 

artes czy cechów — podstaw miejskiej organizacji społeczno-

politycznej . 

Jednak po opanowaniu miast zakony żebracze bardzo szybko zdały 

sobie sprawę z płynących z tych niewielkich, dobrowolnych związków 

korzyści. Odnosiły się do nich przychylnie i popierały ich tworzenie, 

podobnie jak i gminy, nieco spóźnione, które odkryły ich użyteczność i 

poza chwilami społeczno-politycznych napięć ogólnie były im 

przychylne. 

Jeszcze dość nieliczne około 1300 roku bractwa zaczęły się zatem 

szybko mnożyć. W ciągu dwóch stuleci doliczyć się już można ponad 

stu bractw w Awinionie, około sześćdziesięciu w Bordeaux i siedem-

dziesięciu pięciu we Florencji. Około 1500 roku we Francji miasta 

średniej wielkości miały około trzydziestu bractw (np. Arles, Aix czy 

Vienne), a każdy z tych związków liczył od kilkudziesięciu do kilkuset 

członków. Przeważająca część dorosłej męskiej społeczności — a i 

młodzież miała swoje opactwa — została w ten sposób poddana 

organizacji. 



■luuquoH KoHHiuud Mieszczanin i życie w mieście 207 

Niewątpliwie nie chodziło tu o zjawisko specyficznie miejskie, lecz 

we wsiach, nawet i tych, które silniej odczuwały wpływ miast (jak na 

przykład w Toskanii), bractwa, przy zachowaniu właściwych proporcji, 

nigdy nie były równie liczne. Chłop nie miał ponadto do dyspozycji tak 

szerokich możliwości wyboru, jakie po 1450 roku stały otworem przed 

miłującym stowarzyszenia mieszczaninem. Pobożne lub pokutne, 

zawodowe lub cywilne, rozrywkowe lub szpitalne, militarne lub 

ludyczne, bractwa pokrywają swą siecią całą przestrzeń miejską, 

nakładając się na siebie i tworząc pewną strukturę. Głowa każdej 

rodziny przynależy do dwóch, trzech, sześciu, a nawet dziesięciu tego 

rodzaju stowarzyszeń. W kręgach bogatych i średnich zwielokrotniona 

przynależność staje się regułą. Drobni mieszczanie są bardziej 

oszczędni — by zostać przyjętym, trzeba było zapłacić — tym 

silniejsze jest wówczas ich przywiązanie do wybranej grupy, która jest 

dla nich źródłem ludzkiego ciepła, a niekiedy prawdopodobnie także i 

awansu społecznego. 

Bractwo jednoczyło bowiem ludzi różnego pochodzenia etnicznego, 

przybyszów z innych dzielnic; poszerzało zatem środowisko społeczne 

swych członków. Samo zaś bractwo zawodowe miało swój trzeci stan 

(właściciele i robotnicy stanowią dwa pierwsze) krewnych i przyjaciół, 

którzy płacili niższą składkę, lecz mieli prawo do wspólnych modlitw i 

uczt. 

Nowy członek nawiązywał w ten sposób przyjaźnie z obcymi, nie 

narażając przy tym na szwank honoru. Wszyscy w czasie ceremonii 

przyjmowania do bractwa składali uroczystą przysięgę na Ewangelię, 

zobowiązując się do przestrzegania pokoju i do powstrzymania się od 

wymawiania słów i popełniania czynów, mogących siać niezgodę i 

ściągnąć na całe stowarzyszenie zemstę boską lub ludzką. Utrzymanie 

pokoju i wzajemnej przyjaźni było naczelnym zadaniem przywódców 

— bailów (łac. baiulus), przeorów, kapitanów itp. — którzy oddalali 

pijanych, zawadiaków i szukających sprzeczki, rozstrzygali powstałe 

wśród członków bractwa spory i wykluczali z niego buntowników. 

Wstąpienie do bractwa zobowiązywało zatem do przestrzegania 

dobrowolnie przyjętych reguł. Tego rodzaju praktyka społecznego 

życia była niezwykle ważna przede wszystkim w przypadku 

stowarzyszeń młodzieżowych — brygad czy opactw, li- 



208 Człowiek średniowiecza 

cznych zwłaszcza w XV wieku. Skupiały młodzież w różnym wieku i 

różnej kondycji, a w ich obrębie struktury hierarchiczne, patriar-chalne 

i ideologiczne były prawdopodobnie dość luźne — robotnik mógł 

zostać tu wybrany na przeora lub jego zastępcę, a organizowane przez 

te stowarzyszenia demonstracje, z ich umiarkowaną gwałtownością, 

dawały swobodny upust spontanicznej radości. 

Obok roli pacyfikacyjnej bractwa odgrywały również rolę protek-

cyjną, a to w dwojaki sposób: pod względem materialnym wspólna 

kasa pozwalała na wspomożenie znajdujących się w potrzebie człon-

ków przez udzielenie im nisko oprocentowanych pożyczek, które 

oczywiście musiały być spłacone; na znalezienie im miejsca w szpitalu, 

niekiedy zarządzanym przez samo bractwo. W społeczeństwie, w 

którym polecenia i osobiste związki odgrywały podstawową rolę, 

bractwo zapewniało wsparcie dzięki nowej sieci protekcji oraz speł-

niało funkcję mediatora, interweniując u władz na rzecz swoich 

członków tym skuteczniej, że municypalizacja świadczeń społecznych 

rezerwowała podstawowe zapasy dla miejskiej biedoty, przykładając 

dużą wagę do miejskiego systemu jałmużny i przekształcając szpitale 

w przejęte przez mieszczan domy opieki. 

Stowarzyszenia cechowała również swoista wertykalna solidarność 

duchowa. Miały one swoich naturalnych adwokatów w członkach 

niebieskiej hierarchii — świętych patronach, a jeśli msze i modlitwy za 

współbraci przyczyniały się do zbawienia dusz zmarłych członków, ci 

ostatni odgrywali w czyśćcu rolę wstawienników. Ten system 

duchowej asekuracji umożliwiał dobrą śmierć przy pomocy przywódcy 

bractwa i współczłonków, którzy czynili łatwiejszym to „wielkie 

przejście", odwiedzali chorych, zachęcali do spowiedzi, odprowadzali 

przykrytych cennym sztandarem bractwa zmarłych, a niekiedy 

przyjmowali ciało we własnych kaplicach. 

Kaplice najczęściej znajdowały się w kościołach zakonów że-

braczych. W 1329 roku we Florencji kościoły, które przyjmowały 

bractwa laudesi, wcale nie były kościołami parafialnymi, a w pięt-

nastowiecznym Awinionie 55 na 295 kaplic znajdowało się w kościo-

łach czterech zakonów żebraczych. Te miejsca zebrań i modlitwy nie 

utożsamiały się więc wcale z solidarnością dzielnicową, lecz, wręcz 

przeciwnie, odróżniały się od niej. Obecnie zakonnicy uważali już 



JtCąUSS Rossiaud Mieszczanin i życic w mieście 209 

Oflłe miasto za swą parafię i dewaluowali wagę tradycyjnych związ-

ków pokrewieństwa i sąsiedztwa. 

Specjaliści od śmierci, o których udział w kondukcie pogrzebowym 

wszyscy w XIV i XV wieku usilnie zabiegali — zakony żebracze 

dawały mieszczaninowi, a przede wszystkim członkowi bractwa, 

szerszą i bardziej otwartą wizję miasta. Wspierały i umacniały one 

ogólnomiejskie dążenia większych bractw i opactw, które nie uznawały 

wewnętrznych podziałów i granic oraz bractw o charakterze 

zawodowym, pragnących dla siebie monopolu i raz do roku, w czasie 

uroczystych procesji, obejmowały teren całego miasta. 

Rola bractwa nie ograniczała się jednak do dania swoim członkom 

nowej świadomości terytorialnej; otwierało ono przed nimi bramy 

miasta. Nie należy jednak tej roli przeceniać: skromny członek bractwa 

nie mógł żywić złudzeń, że zasiądzie kiedyś w radzie miejskiej. 

Ważniejsze miasto francuskie, włoskie czy niemieckie miasto--państwo 

miały tę samą wspólną cechę natury politycznej: władze miejskie 

wyznaczały wąską grupę ludzi, mających prawo wybierania tychże 

władz miejskich, które w razie potrzeby nie liczyły się z wolą ludu. 

Wyszukany system kooptacji zapewniał wszędzie utrzymanie oligarchii 

wieku, kondycji społecznej i powodzenia życiowego. 

Bractwo stanowiło jednak gminę w miniaturze, w której rytuał 

wyboru władz i rządzenia powielał lub służył inspiracją (jak w za-

chodniej Francji) dla obrzędów municypalnych. Znak „republiki" 

powtarzał się na księgach, na świecach i w miejscach zebrań; świeckie i 

religijne oddawanie czci splatało się ze sobą (we Włoszech i w 

Cesarstwie) lub się wzajemnie uzupełniało (we Francji). Bractwo, ten 

miejski mikrokosmos, stanowiło według metaforycznego wyobrażenia, 

jakie zdobi statut florenckiego stowarzyszenia św. Dominika (1478 r.), 

„pagórek, który wspiera górę". Częste odnawianie zarządu — co kilka 

miesięcy lub raz do roku i kolegialność, a więc i wynikająca z tego 

szeroka dystrybucja władzy, dawały większości członków możliwość 

sprawowania jakiejś funkcji, poczucia się odpowiedzialnym. Krótko 

mówiąc, przynależący do jakiegoś bractwa mieszczanin czuł się w 

grupie obywatelem lub mógł się nim poczuć. 



210 Człowiek średniowieoti 

Niewątpliwie świadomość hierarchii nie zanikła w bractwach 

całkowicie, podobnie jak i poczucie porządku społecznego. Przywód-

cami bractw zostawały osoby w podeszłym wieku, a w bractwach 

zawodowych robotnicy nie mieli prawa decydowania, lecz mimo 

wszystko piętnastowieczne bractwa upowszechniały poczucie rów-

ności. Obrzędy tych bractw, podobnie jak i stowarzyszeń handlowych, 

gildii, pierwszych stowarzyszeń gminnych i mniej lub bardziej tajnych 

umów między robotnikami, wyznaczały najważniejsze miejsce złożeniu 

wzajemnej przysięgi, która zobowiązywała sobie równych w stosunku 

do pewnej zbiorowości. Zasady organizacyjne tej ostatniej niwelowały 

różnice między członkami; czyniły z dorocznej uczty zasadniczy 

element liturgii: „należeć do bractwa" oznaczało przede wszystkim 

wziąć udział w następującej po mszy i procesji biesiadzie, na której 

często odbywało się poświęcenie podstawowych pokarmów. Na 

ucztach tych potrawy nie były rozdawane klienteli, jak na ucztach 

patrycjuszy, lecz były podzielone między współbraci, zasługujących na 

miejsce przy stole i którzy siedzieli jeden obok drugiego i 

przywdziewali jednakowy szalik, kapelusz czy nawet cały ubiór, znak 

statusu i symbol równości. 

Innymi słowy, w tym społecznie zhierarchizowanym mieście jed-

nostka niejednokrotnie była powoływana do wzajemnego zaprzysię-

żenia przyjaźni z równymi sobie osobami lub z osobami, które do tej 

równości pretendowały. Mimo szybkiego zhierarchizowania we-

wnętrznego bractw społeczny dynamizm okresowo jednoczył dobro-

wolnych członków, którzy przez pewien czas wierzyli w swą równość. 

Z tego właśnie powodu powstania miejskie nie zawsze były tylko 

zwykłymi rozruchami; przeciwnie, nie czekając na nadejście 

szczęśliwości pierwotnej wspólnoty, złotego wieku czy tysiąclecia, 

wielu (jak komuna miejska Damme w 1280 r., ciompi w Sienie czy we 

Florencji w latach 70. XIV wieku i inni) pragnęło już teraz żyć w 

rzeczywistym, sprawiedliwszym mieście. Toteż przede wszystkim 

dzięki bractwom powstania w miastach były, w ostatecznym rozra-

chunku, tak rzadkie. Sieć społecznych kontaktów w mieście włączała 

jednostkę jednocześnie w obręb pewnego terytorium, w łańcuch 

solidarności z osobami, które nie były sobie równe, i w układy z sobie 

równymi. Związki te maskowały zasadnicze sprzeczności, łago- 



.Iii('(|iics RoHsiaud Mieszczanin i. życie w mieście 211 

dzily napięcia, hamowały silniejsze naciski, wypracowywały i broniły 

wreszcie pewnych wartości moralnych i stylu życia, innymi słowy 

pewnej kultury, jaka stopniowo upowszechniała się w warstwach 

średnich i niskich. To właśnie przede wszystkim dzięki bractwom 

mieszczanin uczył się dobrze żyć, zanim nauczył się dobrze umierać. 

MIESZCZANIN A CEREMONIAŁ 

Krótko po 1550 roku w języku pojawiły się słowa „ogłada" i „cy-

wilizacja". Używane początkowo przez ludzi wykształconych odniosły 

wielki sukces i zaczęły już dość wyraźnie (gdyż znał je już biskup 

Wilhelm z Owernii) oznaczać właściwą światu miejskiemu kulturę 

życia, zespół postaw myślowych, które na przestrzeni kilku wieków 

stopniowo uwolniły się od śladów „wiejskości", choć nie porzuciły 

jeszcze tradycyjnych wartości. Nawet Florentczycy zmuszeni byli 

importować swój etos jak wełnę czy zgrzebny jedwab. Wyrafinowana 

mieszczańskość nie była z pewnością powszechnym dobrem; miasto 

nie było w stanie ogładzić prymitywizmu wszystkich ludzi, jacy 

przekraczali jego bramy, umiało jednak nadać większości mieszkańców 

„zunifikowaną i unifikującą wizję świata" (B. Chevalier). Przyczyniały 

się do tego miejskie obrzędy, sakralny teatr i skierowane do mas 

kazania, podobnie jak i życie bractw, lecz, prawdę mówiąc, miejska 

ogłada rodziła się z porzucenia zachowań bezlitośnie wytykanych przez 

rygorystycznych kaznodziejów. Przyjrzyjmy się razem z nimi 

najbardziej jaskrawym przejawom tego „umiłowania świata"; mają one 

bowiem istotne znaczenie. 

Wszyscy autorzy fabliaux i pieśni podkreślają z naciskiem jedną 

wielką pasję mieszczańską: najeść się do syta; jest w tym tylko nie-

wielka doza przesady. Miasto jest uprzywilejowanym miejscem kon-

sumpcji żywności, zarówno pod względem ilości, jak i pod względem 

jakości i różnorodności. Chleb jest smaczny. Niemalże wszędzie pie-

karze wypiekają trzy rodzaje chleba, różniącego się typem mąki i 

sposobem przesiewania. Biedak spożywa chleb czarny zawierający 

otręby; bogacz — chleb z czystej pszenicy lub delikatnej mąki, lecz 

poczynając od około 1400 roku biały chleb zaczął być dostępny nawet i 

dla ubogich robotników, a czarny chleb dawało się bydłu i zwierzętom 

na zakończenie posiłku. 



212 Człowiek średniowiecza 

Jednak, co ważniejsze, od XIV wieku chleb zaczął stanowić coraz 

mniejszą pozycję w wydatkach na żywność (około 30%). W środo-

wisku toskańskich mieszczan wyśmiewa się tych, co jedzą chleb razem 

z makaronem; nie marzy się już o żywności pierwszej potrzeby, lecz o 

mięsie i rybach. Mieszczanie zdecydowanie bowiem wolą mięso, 

zarówno ze względu na potrzeby żywieniowe, jak i na smak, a wymogi 

przemysłu tekstylnego poważnie zaciążyły na obyczajach 

żywieniowych. Mieszkaniec Frankfurtu nad Odrą spożywał rocznie w 

pierwszych latach XIV stulecia ponad sto kilogramów rzeźnego mięsa, 

mieszkaniec Carpentras zaś ze swoimi 26 kilogramami mimo wszystko 

zdecydowanie przewyższa potomka z XIX wieku. Gdy bydło 

przybywało z daleka, rzeźnicy tuczyli je na wynajętych pod miastem 

pastwiskach. Ponieważ chłopi zachowywali dla siebie starsze sztuki 

bydła, jakość mięsa na wsi była gorsza, wiejskie rzeźnie zaś otwarte 

były dość nieregularnie. Ta różnica w odżywianiu jest jeszcze 

wyraźniejsza w czasie 160 „chudych" dni roku, gdy nieznane na wsi 

sklepy rybne pełne są ryb morskich i słodkowodnych. 

Nie ulega wątpliwości, że istniały w mieście znaczne różnice w 

sposobach odżywiania się. Najemny robotnik, jeśli nie dostawał 

wyżywienia w miejscu pracy lub przy pańskim stole (jak robotnik czy 

czeladnik), zadowalał się w porze obiadowej chlebem z serem i cebulą, 

podczas gdy jego wieczorny posiłek, podobnie jak i wieczerza 

skromniejszego rzemieślnika, składał się z zupy, w której pływał długo 

gotowany kawałek mięsa; pieczyste pojawia się tylko w dni świąteczne. 

W kręgach zamożnych spożywało się dwa razy dziennie gotowane i 

pieczone mięso, podawano je razem z sosami i pasztetami, tym 

pikantniejszymi, im bardziej przyprawy z racji ceny były poza 

zasięgiem biedniejszych. Jakość ryby — pstrąg, węgorz, minóg czy 

jesiotr — stanowiła o jakości wielkopostnego posiłku, podobnie jak 

pieczony kapłon czy udziec — posiłku mięsnego. 

Mieszczanin poświęcał posiłkom wiele troski; zależał od nich honor 

rodziny. Zawodowi mistrzowie rożna i garnka (nie było miasta bez 

cukierników, paszteciarzy i specjalistów od opiekania mięs, kucharzy i 

hotelarzy) przygotowywali od czasu do czasu miejskie biesiady, uczty 

weselne i bankiety bractw. Dobra kuchnia stawała się niekiedy 

elementem sławy danego miasta: ławnicy z Amiens za 



Jacques Rossiaud Mitaictanin i życic w mieście 213 

pomocą cotygodniowych kontroli dbali o to, by handlarze sprzedawali 

„dobre mięso, dobre potrawy i pasztety" i by ciasta z kremem sławnego 

Gilles'a Castela zachowały zawsze ten sam stopień delikatności. Franco 

Sacchetti nie poświęca miejsca opisom smakowitych dań, w 

przeciwieństwie do Sieneńczyka Serminiego, lecz ochota do 

opowiadania nachodzi go właśnie przy jedzeniu. Autorzy fabliaux nie 

bez racji utrzymywali więc, że duch mieszczanina wyżywał się przy 

posiłku w karczmie lub zażywał odpoczynku przy biesiadnym stole, w 

domu lub czasem w łaźni, w towarzystwie kobiet. 

W czasach Sacchettiego mieszczańscy ojcowie uważali prostytutki 

za podwójnie użyteczne: przyczyniały się do ograniczenia gwałtów, 

chroniąc honor dziewic i żon, a ponadto stawiały tamę — aspekt nie 

mniej ważny od poprzedniego — miłosnemu szaleństwu. Sądzono, że 

banalizacja stosunków seksualnych zmniejszała błądzenie sercem — 

podstawowe zagrożenie rodzinnego autorytetu. 

Lecz „sprzedajne kobiety" były potępiane i nierząd był uważany za 

jeden z największych grzechów. W fabliaux dziewczynie lekkich 

obyczajów odmawiano prawa założenia rodziny (M. T. Lorcin), a w 

XIII i XIV wieku burdele były jeszcze zamykane na noc przez cały 

okres Wielkiego Postu, miasta zaś, które administrowały publiczną 

prostytucją, należały jeszcze do rzadkości. Po 1350 roku restrykcje te 

uległy złagodzeniu, znak na odzieniu zrobił się dyskretniejszy lub 

wręcz zaniknął, władze municypalne zinstytucjonalizowały prostytucję. 

Około 1400 roku w Wenecji, we Florencji, a nieco później w miastach 

francuskich, władze uczyniły z prostytucji element całokształtu 

miejskiego życia i narzędzie zdrowia psychicznego. I działo się to za 

przyzwoleniem kleru parafialnego. 

W drugiej połowie XIII wieku najbardziej przewidujący teologowie 

znacznie złagodzili surową ocenę zwykłego nierządu, a po 1300 roku 

autorzy traktatów czy podręczników dla spowiedników wydają się go 

umieszczać gdzieś na pograniczu grzechu powszedniego. Kler, już 

przez sam fakt zadawania sobie pytań dotyczących prawomocności 

zarobku, jakości pracy, a więc i taryf prostytutek, wprowadzał do 

sprzedajnej miłości elementy miary i racjonalizmu. Na przełomie XIV i 

XV wieku bardziej nowatorskie poglądy wzięły górę nad panu- 



2M Człowiek średniowiecza 

jącą ortodoksją. Moraliści zaczęli nauczać, że cielesna zmysłowość 

była rzeczą naturalną, że należało ją przeżywać w łonie małżeństwa, 

lecz zważywszy na fakt, iż zalecali oni późniejsze małżeństwa, jako 

wynik refleksji i rad krewnych; zważywszy także na to, iż z rosnącym 

zaangażowaniem potępiali grzechy przeciwko naturze, w ostatecznym 

rozrachunku zezwalali niezamężnym na uprawianie nierządu z 

prostytutkami, pod warunkiem że zaprzestaną tego po zawarciu 

małżeństwa. 

Nie należy się więc dziwić, że święty Bernardyn ze Sieny nie 

wspomina ani słowem o niedawno otwartych czy powiększonych 

sieneńskich czy florenckich burdelach; że brat Ryszard z Paryża nic nie 

mówi o prostytucji; że młodzieńcy sami lub grupami pod przewodem 

przeorów bractw cieszyli się z bonne carriere wśród wybuchów 

radości... Ojcowie dawali synom pieniądze na dziewczęta i na wino. 

Jednak rozkwit prostytucji, zorganizowanej przede wszystkim z 

myślą o młodych, nie daje się wyjaśnić samą tylko klientelą. Żonaci 

biedacy chodzą do burdelu; zamożni mają łaźnie, które oferują zarazem 

rozkosze kąpieli, stołu i łoża. Ten sam zdrowy i wolny od niepokojów 

seksualizm dochodzi do głosu również w obyczajach cechów, w 

piosenkach, w szatach, w zabawach mimicznych, na miniaturach. 

J. Le Goff wykazał niedawno, jak koncepcja czyśćca zatriumfowała 

na planie doktrynalnym na przełomie XII i XIII wieku. To przejściowe 

miejsce otworzyło nadzieję dla wielu grzeszników, którzy, czy to z 

powodu swoich grzechów, czy to z racji niskiego pochodzenia, nie 

mieli wcześniej większych szans na uniknięcie piekła. Akt skruchy na 

łożu śmierci pozwalał na uratowanie się od wiecznego potępienia i na 

wejście do miejsca cierpienia, ale też i nadziei. Dobra śmierć, czyli 

osiągnięcie zbawienia dzięki czyśćcowi, pozwalała zatem na przyjemne 

życie. Zapewnienie sobie „dobrej śmierci" wymagało pieniędzy, lecz 

intensyfikacja sieci duchowej pomocy i „demokratyzacja" mszy 

sprawiły, że „dobra śmierć" znalazła się w zasięgu wszystkich. 

Nowe struktury pozaziemskiego świata, jak i nowe struktury życia 

społecznego wśród członków danego bractwa, wzmacniały zatem 

przywiązanie mieszczan do własnego stylu życia. Stanowiły 



Jacguss Rossiaud Mieszczanin i ycie w mieście 215 

wynagrodzenie za pracę, wychwalaną przez zakony żebracze razem I 

pracowitym życiem i sprawiedliwym podziałem dóbr. Niejeden 

apokaliptyczny kaznodzieja potępiał nowy Babilon i wznosił stosy, na 

których palono przedmioty próżności. Jednak po wygaśnięciu ognia 

potępienia te szły w zapomnienie, a rzemieślnicy i kupcy bez wstydu 

powracali do swych zajęć i przyjemności. 

Jeszcze w połowie XII wieku w niespokojnych miastach niejeden 

kupiec, bojąc się o własne zbawienie, porzucał dobra i starał się 

odkupić winy, żyjąc wśród ubogich. Zarzut lichwy ciążył na tych, 

którzy posiadali pieniądze; podejrzliwie odnoszono się do tych, którzy 

praktykowali prawo lub nauczali za pieniądze; z pogardą odnoszono się 

do wielu zajęć rzemieślniczych. Dla zwolenników tradycyjnej 

moralności pieniądz był narzędziem diabelskim, miasto — córką Kaina, 

a praca — zwyczajną pokutą. Zaledwie pięćdziesiąt lat później ten 

rodzaj moralności ulega kompletnemu zanikowi. 

Kremoński kupiec, Homobonus, przez całe życie pomagał biednym, 

co nie przeszkadzało mu jednak nieustannie pracować zarobkowo. 

Krótko po 1200 roku
3
 został kanonizowany jako kupiec i jego statua 

szybko stanęła obok posągu Najświętszej Maryi Panny, przy głównym 

wejściu katedry. Święty Franciszek zaś stał się, jak donosi arcybiskup 

Pizy w 1261 roku, patronem kupców... 

Kremona miała również świętego rzemieślnika, a ściślej mówiąc 

złotnika, który własnoręcznie wycyzelował olbrzymi, umieszczony w 

katedrze srebrny krzyż. Również i inni, mniej wybitni ludzie pracy 

ofiarowywali Bogu część swego trudu, umieszczali na witrażach 

kościołów, a później na ołtarzach brackich kaplic wizerunki świętych 

patronów oraz narzędzi pracy. Poczynając od XIII wieku, wyobrażenia 

rozlicznych miejskich zawodów zaczęły zdobić budynki sakralne i 

pomniki świeckie, na przykład na portalu kościoła św. Marka w 

Wenecji, w dolnej części florenckiej dzwonnicy, na sieneńskim ratuszu. 

Świętego patrona danej profesji przedstawia się czasem w scenerii 

warsztatu, arcydzieła rzemiosła zaś były czasami 

3 Według dostępnych źródeł Homobonus został kanonizowany w 1199 roku. Por. 

Dictionnaire d'hagiographie, Paris 1925. Encyklopedia hagiograficzna., Warszawa 

1947. Wimmer O., Handbuch der Namen und Heiligen, Munchen 1959 (przyp. red.). 



21 (i Cntowish średniowiecza 

wystawiane w bramach katedr, a wytwory pracy pokazywano tłumom 

w czasie procesji. Postacie kupców, stolarzy czy murarzy pojawiają się 

w sakralnych i świeckich przedstawieniach teatralnych, przemawiając 

językiem i wykonując właściwe danej profesji gesty. 

W teologicznej refleksji (zwłaszcza w Paryżu wokół Piotra Kantora) 

ludzie pracy starali się przede wszystkim uzasadnić istnienie 

wszystkich tych zawodów, które służyły wspólnemu dobru. Dzięki 

temu zapewniły sobie rację bytu w miejskiej przestrzeni różnego 

rodzaju rzemiosła uważane w przeszłości za poniżające, podczas gdy 

powstała teologia moralna, dostosowana do trudności i niebezpie-

czeństw związanych z poszczególnymi zawodami. Niewątpliwie ta 

usprawiedliwiająca etyka dotyczyła przede wszystkim grup dominu-

jących i nadal pogardzało się w środowiskach zamożnych i intelek-

tualnych ludźmi żyjącymi z pracy ręcznej i pracującymi fizycznie. „Ja 

nie trudnię się pracą ręczną" — woła Rutebeuf, lecz najważniejszy jest 

fakt, że praca przestała zamykać drogę do zbawienia i że rzemieślnicy i 

kupcy zyskali świadomość własnej godności i roli społecznej. W 

mieście moralna bariera oddzielała tych, którzy działali dla dobra 

respublica, od pozostałych. Kardynał Robert de Courson zaproponował 

nawet, by wykluczono nierobów z zarządu miejskiego; Dante 

wyznaczył najbardziej haniebne miejsce w zaświatach żyjącym miernie 

i bezczynnie; liończyk Francois Garin wychwalał aktywne życie; 

zdaniem zaś Paola z Certaldo lepszy jest daremny trud od próżnego 

lenistwa. Dlaczegóż należałoby trzymać kapitały bezowocnie? Nic, 

nawet i rzeczy święte nie są w mieście bezczynne: nawet ciała 

świętych, przy których zatrzymywano się w cieniu krypt, wychodzą z 

kościołów w chwilach zagrożenia i w dni świąteczne i uczestniczą w 

obronie miasta na równi z murami. 

Stąd brały się gwałtowne ataki kleru przeciwko lichwiarzom — tym 

nierobom, którzy zarabiali pieniądze i porastali w majątek, nic nie 

robiąc. Z tego rodziła się wrogość całej warstwy średniej w stosunku 

do dawnych klas społecznych, niechęć piętnastowiecznych mieszczan 

francuskich do przeznaczania córek na oddające się modlitwie 

dziewice, coraz bardziej otwarta nieufność w stosunku do żebractwa, 

zwłaszcza dobrowolnego, świadome pragnienie odróżnienia się od 

szlachcica przez zajmowanie się — mimo równej po- 



Jacąues Rossiaud Miii o anin i życie w mieście 217 

zycji materialnej — nadal handlem, interesami bankowymi lub 

waloryzowaniem własnego urzędu; wreszcie troska o nieroztrwo-aienie 

majątku, którym pogardzali obecnie jedynie głupcy i millena-ryści. 

W 1260 roku w Augsburgu Albert Wielki wygłasza pochwałę 

miasta solidnego i silnego dzięki swoim bogaczom. To oni sami w 

ciężkich chwilach są w stanie zapewnić miastu ochronę, dając broń i 

żywność masom pracującym, które bez nich nie mogłyby przetrwać. 

Niewątpliwie nie wszystkie sposoby bogacenia się były uważane za 

możliwe do przyjęcia, lecz obecnie wychwalano bogaczy i bogactwo, 

podczas gdy przymykano trochę oko na prowadzące do niego środki. 

Dzięki kazuistyce ryzyka i straty zaczęto uważać lichwę tylko za grzech 

powszedni (jak na przykład we Florencji około 1340 roku). Paolo z 

Certaldo twierdzi, że umiejętność zarabiania pieniędzy jest rzeczą 

piękną i wielką sztuką, a dominikanin Giovan-ni Dominici krótko przed 

1400 rokiem dodaje, że jest ona również łaską Bożą. Bogactwo nie 

tylko jest usprawiedliwione, lecz staje się środkiem umożliwiającym 

rozwój, praktykowanie cnoty i osiągnięcie zbawienia. Ludowi 

kaznodzieje potępiają jedynie jego ekscesy, palą damskie kapelusze i 

krytykują luksusowe stroje, lecz pokazują apostolskie społeczeństwo 

uczciwych rzemieślników o mieszczańskim poziomie życia i 

przedstawiają Maryję Dziewicę jako panią domu przyjmującą swych 

przyjaciół w dostatniej siedzibie. 

Mieszczanin nie musi więc już ukrywać bogactwa; może je pokazać 

z drobiazgową dokładnością na ofiarowanej świętemu patronowi 

retabulum, może ostentacyjnie dać mu wyraz na fasadzie domu, może 

je wreszcie wystawić na pokaz całemu miastu. Niszczone niekiedy 

przez zbuntowaną biedotę bogactwo jest eksponowane w czasie 

obrzędów na obrazach podczas świąt, np. w procesji Św. Jana 

Chrzciciela we Florencji, św. Marii Formosy w Wenecji, w czasie 

parad karnawałowych czy majowych w Metz. Bogactwo jest cnotą 

społeczną, jak i osobistą; nie powinno zatem być marnotrawione. 

Należy okazywać szczodrość, lecz z umiarem. Każdy mieszczanin 

szybko uczy się mierzyć własne dochody i wydatki, swój czas, słowa i 

gesty. Stanowi to jedną z zasad wychowania, a wykształcenie często na 

to pozwala. 



218 ('złowiek średniowiecz^ 

„Posyłaj synów do szkoły, do dobrze przygotowanego mistrza", 

zaleca Francois Garin, nie po to, by czytali zachęcające do marzeń, czy 

co gorsza, do miłości książki i opowieści, lecz po prostu po to, by 

nauczyli się dobrze liczyć i zapoznali się ze złotem i pieniądzem. 

Troska ta, znana już dwunastowiecznym kupcom, była zatem troską 

bardzo praktyczną, lecz niemniej jednak troską w owych czasach 

rewolucyjną, ponieważ przyczyniła się do powstania na Zachodzie, jak 

podkreślił już H. Pirenne w 1929 roku, pierwszych od czasów 

starożytności szkół świeckich. Nie oznacza to, że szkoły kościelne 

pozostawały nieczułe na miejskie potrzeby — w Laon zachował się 

dwunastowieczny rękopis, który zajmuje się osiemdziesięcioma bardzo 

praktycznymi problemami z dziedziny miar i pieniądza. Nie zajmowały 

w nich one jednak naczelnego miejsca. Dużo czasu poświęcano w nich 

śpiewowi oraz rozmowom po łacinie. 

Zakładane przez gminy miejskie lub osoby prywatne szkoły ele-

mentarne, odpowiadające potrzebom synów kupieckich i rzemieśl-

niczych, mnożyły się na całym Zachodzie, lecz najwcześniej we 

Flandrii i we Włoszech. Uzupełniały je, przynajmniej w metropoliach 

miejskich, szkoły arytmetyczne — prawdziwe instytuty techniczne. 

Organizacja szkolnictwa była jednak przez całe średniowiecze często 

niewystarczająca; słaba wobec kościelnych nacisków i konkurencji 

prywatnych nauczycieli, a także ze względu na nie ustabilizowaną 

sytuację mistrzów i bardzo nieregularne uczęszczanie uczniów, którzy 

— nawet w takim mieście jak Florencja — chodzili z warsztatu do 

szkoły i ze szkoły do warsztatu. Jednak te niedomogi nie powinny 

przesłaniać faktu o podstawowym znaczeniu, a mianowicie, że 

mieszczanie byli w stanie dać swoim synom, w szkole, w domu czy u 

notariusza, wykształcenie potrzebne do załatwiania spraw i interesów 

prywatnych, a w razie potrzeby, również i do wzięcia udziału w 

sprawach publicznych. Jaki procent obywateli miał dostęp do świata 

słowa pisanego? Nigdy się tego nie dowiemy z całą pewnością, lecz 

szkolnictwo nadało miejskiej społeczności swoisty charakter, 

przekazało w jej ręce olbrzymią władzę i wywarło wpływ we 

wszystkich dziedzinach życia kulturalnego i uroczystościach. Ściślej 

mówiąc, wszystkie szkoły miejskie przyjęły język ludowy, 

proponowały lektury o charakterze praktycznym, 



.lii('(|UCH KoH.siiUid  MicK.-cdiiin i życic w mieście 219 

wypracowały charakter pisma, które nie dbało o elegancję, lecz miało 

być szybkie i czytelne. Świadczy o tym tzw. pismo kupieckie, roz-

powszechniające się w miastach toskańskich na początku XIV wieku, 

podobnie jak drobne pisma notarialne. Czasami, jak np. w Brugii w 

1370 roku, szkoły proponowały nawet kursy języków obcych, a przede 

wszystkim uczyły rachunków. W prywatnej i gminnej księgowości 

rzadko zdarzają się błędy i wszędzie umiano posługiwać się liczbami, 

nawet jeśli nie osiągano w tym mistrzostwa toskańskich czy weneckich 

rachmistrzów. 

Widoczne u miejskich kronikarzy zamiłowanie do rachunków, do 

obliczania wszystkiego zdradza nawyk liczenia i poetykę cyfry, 

widoczną w początkowym okresie, lecz powoli ustępującą miejsca 

wzmożonemu po klęskach XIV stulecia dążeniu do precyzyjności. 

Tendencja ta znajduje wyraz zarówno w ocenianiu potęgi danego 

miasta, jak i w kronikach rodzinnych (Florentczyk Łapo di Giovan-ni 

Niccolini podaje np. w bardzo dokładny sposób rachunek dni, które 

jego matka spędziła w rodzinnym domu: 67 lat, 2 miesiące i 26 dni). 

Tego rodzaju wykształcenie wywarło silne piętno na mieszczańskiej 

mentalności, przekształcając zarówno działalność kontroli społecznej i 

sprawiedliwości, jak i wizję zaświatów i praktykę religijną. Wszystko 

jest racjonalne w mieście kupieckim; mieszczanin powinien 

postępować w sposób rozsądny, po dokonaniu obliczeń i logicznych 

dedukcji. Jednak rozum, zdolność rozumienia przeszłości, analizowania 

teraźniejszości i przewidywania przyszłości, pociągały również za sobą 

potrzebę uporządkowania świata, a więc mierzenia czasu. 

„Nazywane są dzwonami (campanae) od chłopów, którzy mieszkają 

na polu (campus) i nie umieją inaczej obliczać godzin niż za pomocą 

dzwonów", wyjaśnia Jean de Garland na początku XIII wieku. Nie 

oznacza to, że mieszczanie byli już przyzwyczajeni do mechanicznych 

czy automatycznych zegarów, lecz co najmniej od dwóch generacji 

posiadali własne dzwony, umieszczone na wieży kościelnej lub 

dzwonnicy. Ich bicie odmierzało czas pracy, oznajmiało otwarcie lub 

zamknięcie bram, nakazywało wygaszenie świateł czy wzywało na 

posiedzenie rady; krótko mówiąc, miejskie dzwony odmierzały rytm 

czasu świeckiego, prywatnego i municypalnego. 



220 Człowiek śradniowiec U 

Po roku 1300 dzwony odgrywały już tylko rolę wspomagającą 

zegary, których tarcze, wyposażone następnie w ruchome wskazówki, 

wskazywały wszędzie tę samą godzinę i ogłaszały ją za pomocą 

uderzeń lub wygrywanej przez ich mechanizmy melodii. Astrono-

miczne zegary zaś — te niezwykłe przyrządy — wskazywały naj-

właściwszą chwilę do modlenia się do świętych, podjęcia podróży czy 

zorganizowania powszechnej procesji. Mimo niepewności, przerw i 

zaniedbań ze strony osób oddelegowanych do konserwacji zegarów, 

mimo specyficzności czasu poszczególnych miast, zegar stanowił 

podstawowy element społecznego życia. Dzięki mechanicznie wybi-

janym godzinom przedsiębiorca mógł kontrolować czas pracy, któremu 

robotnicy szybko będą przeciwni. Kler zaś i książęta dostrzegli w 

zegarze narzędzie poddania tłumów pewnej dyscyplinie. „Maszyna, 

która tak precyzyjnie oddziela od siebie dwanaście godzin dnia, uczy 

przestrzegania sprawiedliwości i prawa", głosi niewiele po 1500 roku 

napis nad zegarem paryskiego ratusza. W 1481 roku kanonicy 

miejskiego kościoła Saint-Nizier w Lyonie, starając się o zegar, napisali 

do konsulów, że „gdyby był taki zegar, kupcy liczniej przybywaliby na 

jarmarki, a mieszczanie znaleźliby w nim wielką pociechę, radość i 

szczęście i pragnęliby prowadzić życie bardziej uporządkowane". 

Pozwalając na dokładniejsze uregulowanie pory posiłków, modlitwy i 

rozrywki, na dokładne przeżywanie godzin Męki, zegar stanowił 

element miejskiej ratio, stał się miarą działań i zachowania. 

Największa wartość miejskiej moralności, uczciwość obyczajów, 

przejawia się natychmiast w zachowaniu i w działaniach. Wszyscy 

autorzy miejskich pieśni czy utworów pochwalnych podkreślają z 

naciskiem „cywilizację" współobywateli. Mieszkańcy Moguncji 

odznaczają się w Guillaume de Dole nienaganną uprzejmością, 

mediolańskie kobiety, według Bomdcina, mają królewski chód, 

Pawijczycy zaś, zdaniem Upicina, okazują wielką uprzejmość i ser-

deczność we wzajemnych kontaktach — towarzyscy i dobrze wycho-

wani wstają z miejsca, gdy ktoś wchodzi do komnaty. Miejski kodeks 

honorowy stanowił przeciwieństwo zawsze pozbawionego harmonii 

obrazu biedaków i nędzarzy. 



.IMC(|IICK RoHKiaud Mieszczanin i życie w mieście 221 

Miasto stawało się pod tym względem wspaniałą szkołą postę-

powania, lecz pamiętać należy, że jego mieszkańcy często posługiwali 

się dwoma językami. Każda grupa społeczno-zawodowa miała swój 

własny kodeks i choć formalizm właściwy był wszystkim środowis-

kom, przyjmowała ona zarazem pewien język wspólny, a służąca za 

przykład „cywilizacja" wielkich promieniowała lub ulegała zniszcze-

niu, mieszała się z regułami poszczególnych grup lub się na nie 

nakładała. Rodzinne wychowanie miało oczywiście zasadnicze zna-

czenie, podkreślają to wszyscy autorzy wspomnień (ricordi). W 

utrzymywaniu karności mieli swój udział również współczłonkowie 

bractw, kaznodzieje, aktorzy misteriów, malarze i władze miejskie. 

Panowanie nad sobą nie było tylko sprawą zabawy i 

patrycjuszowskiego tańca, lecz wynikało ze związanych z pracą 

obowiązków, było sprawą policji na jarmarkach czy placach publicz-

nych. 

„Cywilizacja" nie polegała na zwykłej imitacji. Przyswojenie sobie 

pewnego kodeksu postępowania nigdzie nie było wyżej cenione niż w 

mieście. Zależał od niego honor, a niekiedy nawet i życie. Pozwolić 

sobie na niewłaściwe zachowanie w pobliżu poświęconego miejsca 

mogło być niebezpieczne, podobnie jak zbyt głośne wyrażanie swojego 

bólu w czasie zarazy czy szkodzenie dobremu imieniu współbraci 

podczas procesji. Z drugiej strony nie istniała również 

niesformalizowana szczerość ani „niecywilizowana" religijność. Ten 

swoisty savoir-vivre nie dotyczył tylko ludzi tego świata, lecz regu-

lował również stosunek do świętych i do Boga. Bóg został w ten spo-

sób zdany na łaskę zachowania wiernych, ich stylu życia (Francesco da 

Barberino porównuje tych, którzy nie umieją się zachować przy stole, 

do tych, którzy niestosownie się zachowują w czasie komunii), ich 

sposobu okazywania szacunku osobom wpływowym... (R. Trex-ler). 

Mieszczanin uczył się więc jeść z umiarem, bez zbytniego przy tym 

hałasowania, nabierać sobie potrawy, wchodzić do kościoła, zbliżać się 

do ołtarza, zwracać się do obcych w zależności od ich pochodzenia, 

nadać właściwy ton swemu głosowi w czasie modlitwy, nie 

uzewnętrzniać bólu i rozpaczy, stosownie zachowywać się przed 

świętym obrazem, na rynku czy na placu publicznym. Uczył się 



222 Człowiek Średniowiecza 

przede wszystkim wyrażać swe uczucia, przyjaźń i miłość, zachowy-

wać się uprzejmie, ponieważ miejska uprzejmość różniła się od 

uprzejmości dworskiej. Szczyt „cywilizacji" osiągało się w domach 

patrycjatu, a panowie z Metzu umieli wprowadzić elementy żartu do 

sporów, tańczyć przy akompaniamencie fletu, lecz i asystować aktom 

przemocy, gdy odbywały się one na placu publicznym. W innych 

warstwach społecznych formy grzeczności były tym ważniejsze, że — 

jak powiedzieliśmy — małżeństwo stanowiło często podyktowany 

względami osobistej polityki akt świadomego wyboru. Nawiązane 

przed zawarciem związku małżeńskiego kontakty towarzyskie 

pozwalały poznać fizyczne i moralne zalety przyszłej towarzyszki 

życia, a odwiedziny, serenady i tańce umacniały tę postępującą 

wzajemną znajomość. 

Pełne radości życia bractwa i inne przyjacielskie grupy przyczy-

niały się do rytualizacji tych związków i do uwolnienia ich od gwał-

towności, do wyrażania teatralnego sposobu bycia i zachowania. 

Udawało się im to tylko częściowo i w uprzejmości miejskiego robot-

nika łączyły się elementy brutalności i grzeczności, co czasami ozna-

czało koniec spontanicznie dzielonych przyjemności. Pod koniec XV 

wieku miłość była uważana za zło jeszcze gorsze od ospy, chorobę 

szerzoną także przez „uczciwe kurtyzany". 

Powściągliwość, porządek i uprzejmość — mieszczanie przyzwy-

czajali się powoli i nierównomiernie do życia według tych zasad 

miejskiej grzeczności, dzięki pewnym obrzędom, które zmuszały ich 

do życia w pokoju, do opanowania porywczości czy własnego strachu, 

do wyzbycia się przesady, do wyrażenia przynależności i posłu-

szeństwa. 

Śmiech i sprzeczki łączyły się z powagą miejskich procesji w nie-

odłączną i nieodzowną jedność. W grudniu, w czasie karnawału, i w 

maju szaleństwo i powaga razem kroczyły w czasie ustalonych, 

pozornie żywiołowych świąt, podczas których jednak spontaniczność 

uczestników krępowana była przepisami bractw. Mieszczanin mógł 

jednak wielokrotnie w ciągu roku dać swobodny upust swej radości, 

wyżyć się za młodu w wesołych zabawach, gestykulować do woli pod 

swoim kapturem razem z kompanami, muzykantami i miejscowymi 

kobieciarzami. Mógł śmiać się do rozpuku ze znanych 



•IMC(|UOM RoHHiaud Mieszczanin i życie w mieście 223 

wesołków, którzy z kijem w ręku recytowali ze scen najlepsze ustępy 

todzących się na placu, w szkole czy na dworze, satyrycznych poezji 

czy antystrof, mógł wyżyć się w groteskowej wywrotowej sprawied-

liwości, gdyż w cieniu karnawału można było się zatracić w zgiełku 

antymuzyki i nacieszyć się suwerenną władzą satyrycznego, wymie-

rzonego przeciw możnym i hipokrytom sprzeciwu. 

Zdarzało mu się wprawdzie rywalizować z inną dzielnicą, jak na 

przykład o utrzymanie mostu w Wenecji czy mostu nad Rodanem w 

Beaucaire, lecz w ogólnej atmosferze radości i przy udziale wszystkich 

mieszczan. Niekiedy łączy się szaleństwo i epickie marzenia. Na 

przykład w stroju łucznika mieszczanin zajmował niczyją przestrzeń 

poza murami, oddawał się tam przyjemnościom polowania i strzelania 

do celu (jak w przypadku owej młodzieży, pod przewodem „króla", o 

której wspomina Galbert z Brugii, lub, później, jak w 

przypadkuyeomenlyoungmen angielskich miast i wsi, pod przewodem 

majowego bohatera, Robin Hooda), by następnie maszerować w 

porządku i świętować uczciwe zdobycze razem z niedawnymi ofiarami, 

zmuszanymi do picia wina, za które później one same miały płacić. 

Ciągle w formie rytualnych obrzędów mieszczanin — zarówno 

młody, jak i w podeszłym wieku — mógł dać upust swym emocjom 

przed świętym taumaturgiem, który godzinami pobudzał tłumy do 

śmiechu lub do płaczu (jak aktorzy misteriów), łączył trywialne opo-

wieści z przerażającymi scenami, wytykał wyzyskiwaczy ludu, roz-

pustnych duchownych czy kobiecą złośliwość, lecz jednocześnie uczył 

posłuszeństwa wobec ojca, pana czy sędziego. 

Te odradzające i oczyszczające rytuały sprzyjały jednomyślności i 

zgodzie, łączyły się razem w jedną miejską religię, której liturgia 

rozgrywała się wzdłuż głównych ulic, prowadząc od drzwi wybranych 

domów na rynek czy do ratusza, gdzie odbywała się ceremonia. 

Urzędnicy szybko zrozumieli, że polityka prestiżu stanowiła do-

skonałe narzędzie sprawowania władzy. Najpotężniejsze gildie 

wznosiły we Flandrii czy w Artois wspaniałe hale targowe z górują-

cymi nad nimi wieżami. Po zwycięstwach pospólstwa we Włoszech, po 

zwycięstwie cechów w Alzacji, zaczęły się pojawiać w miastach 

pałace, które miały stanowić siedziby nowych instytucji komunał- 



224 Człowiek średniowieon 

nych. Budowle te górowały (we Włoszech) nad rycerskimi wieżami i 

głosiły miejską chwałę, dominując nad powoli zabudowywaną szerszą 

przestrzenią. Ambicje te pojawiły się o wiele później również i w 

miastach francuskich, gdzie często dzwonnica kolegiaty służyła za 

wieżę pozbawionemu tejże miastu, a kościół jednego z zakonów 

żebraczych — za miejsce zebrań. 

Budowle miejskie, nawet jeśli nie zawsze, to dość często, nie mie-

ściły się w środku topograficznym, stanowiły ośrodek przestrzeni 

społecznej, historycznej czy sakralnej, którą uświetniała praktyka 

teatralna i ceremonialna. Ta, w gruncie rzeczy kręta, prowadząca do 

katedry czy ratusza, ulica stawała się dzięki wystawnym obrzędom 

wspaniałą arterią, a wznoszące się ponad nią loggie i portyki domów 

przemieniały się w majestatyczną demonstrację zbiorowej potęgi. 

Gromadziły się tu i stąd wychodziły procesje i pochody. Łatwo 

znajdowały w nich miejsce narracyjne lub symboliczne, dramatyczne 

akcesoria: procesja stanowiła zasadniczą strukturę miejskiego święta. 

Za jej krzyżami, pod patronatem świętych, męska społeczność miasta 

przed przyglądającym się ludem demonstrowała swą siłę, a dzięki 

pochodowi — tej długiej narracyjnej figurze, jasno wyrażającej 

polityczne zasady, które dopiero znacznie później pojawiły się w 

teoretycznych traktatach, hierarchia godności stawała się natychmiast 

jasna i przejrzysta dla widzów. Jeśli czasami pierwszeństwo w 

pochodzie rodziło konflikty, zachodziły one wewnątrz systemu 

ceremonialnego, nigdy zaś na zewnątrz. Żadne święto weneckie, żaden 

florencki święty Jan Chrzciciel, żaden Schwoertag w Strasburgu nie 

stał się okazją do rozruchów czy zaburzeń. Mieszczanie wiedzieli, że 

ich okresowe gromadne uroczystości (13 powszechnych procesji w 

Brugii, 16 wielkich rocznych procesji w Wenecji, a nawet najmniejsze 

miasteczko urządzało ich wiele, a wśród nich procesja Bożego Ciała, 

która wszędzie przekształciła się w procesję miejską) były niezbędne 

do utrzymania jedności wspólnoty. Liturgiczny nastrój, w jakim 

odbywały się procesje, uświęcał hierarchiczny porządek. Każdy ze 

swoim znakiem znał w nim swoje miejsce, wyznaczone przez 

zarządzenia municypalne. Pochód ostentacyjnie wyrażał jedność władz 

terytorialnych czy jedność bractwa, sku- 



.IHC(|UOH KoHHiiuid Mieszczanin i życie w mieście 225 

l>ionego wokół urzędnika, wykraczał poza dawne wewnątrzmiejskie 

granice, a w tym świątecznym scenariuszu repertorium tradycji ludowej 

mieszało się z intencjami uczonej elity. 

Procesja miała swoją celowość i sugestywność — dowodzą tego 

relikwiarze i triumfy. Przypominała ona, że jedność mieszczan pod 

przewodem urzędników i krzyży położyła kres jakiejś pladze, od-

straszyła wroga, odniosła zwycięstwo. Innymi słowy procesja, ze 

swoim porządkiem, z symbolicznymi stacjami, ze śpiewami, z całym 

scenariuszem, wyrażała najistotniejsze idee miejskiej teologii, 

komunikowała uczestnikom, iż miasto jest dobrem, że jest ono — 

według metafory Wilhelma z Owernii — wspólnym tworem wolnych i 

zjednoczonych obywateli, którzy żyją we wspaniałej oprawie dzięki 

wzajemnej zgodzie. Miasto, miejsce materialnej i społecznej harmonii, 

ostatecznie triumfuje —jak tego naucza historia — nad niepokojami i 

wrogami. Miasto unicestwia potwory — jak donoszą legendy, rozsiewa 

pokój — jak to ilustrują freski municypalnych budowli. Starsze od 

samego Rzymu, czasami zburzone, lecz zawsze odbudowane, miasto 

odradza się niezniszczalne, a dzięki opiekuńczej władzy, dzięki własnej 

cnocie czy zaletom mieszkańców jawi się ono piękne, święte i dostojne, 

żywe w mimicznych przedstawieniach lub statyczne, wyrzeźbione w 

kamieniu, jak na przykład w Pizie czy dwa stulecia później w Tuluzie. 

Wszystko zdaje się wskazywać, że znaczenie mieszczan pozosta-

wało aż do XVI wieku skutecznym narzędziem ludowego poparcia dla 

miejskich wartości, a czas święta był zarazem czasem miłosierdzia. 

Wygnańcy korzystali z tego klimatu odpuszczenia, a obdarzeni fantazją 

książęta rozdawali żetony, które dawały prawo do jałmużny. Urzędnicy 

umieli wynagradzać tłum. Wino lało się strumieniami. W święcie brała 

udział biedota, jeśli nie została przepędzona przed rozpoczęciem 

zabaw. Wszystko zaś odbywało się w uroczystym, udekorowanym 

kwietnymi dywanami, baldachimami i zasłonami miejskim tle. 

Zegnamy średniowiecznego mieszczanina tym świątecznym 

obrazem. W którymś z miast szesnastowiecznej Europy patrzy on — 

rzemieślnik być może, dlaczegóż by nie? — ze środka procesji na ludzi, 

którzy choć paradują razem z mieszczanami, za urzędnikami 



226 (Izłowieh średniowieCMd 

królewskimi lub książęcymi sługami, wybiegają myślami czy ambi-

cjami daleko poza miasto. Niektórzy żyją bardziej w wiejskim dworze 

niż w obrębie miejskich murów, inni wznoszą pełne przepychu 

domostwa, które odwracają się plecami do ulicy; izolują się oni w swej 

wspaniałości i nie łączy ich już z sobie równymi niegdysiejsza 

zażyłość. 

Sam wyśmiewa dążące ku katedrze wiejskie krzyże, zabawia się w 

pasterza w swej wiejskiej posiadłości i jest twardy w stosunku do sobie 

podległych lub do świeżo osiadłych w mieście prostaków, podobnie jak 

najwybitniejsi obywatele miasta w stosunku do niego trzydzieści lat 

wcześniej. Ustabilizowany, żyjący skromnie, lecz mogący najeść się do 

syta, nie bojący się już biedy dzięki kręgowi przyjaciół i współbraci, 

bogobojny, jednak nie lękający się śmierci — zapłacił przecież należną 

kwotę — żyje spokojnie w obrębie murów miejskich; czasami jest 

pierwszym ze swej wsi, który osiedlił się w mieście. Niewiele go 

obchodzi, że możni podnoszą głos lub że wysiedla się biedaków, gdyż 

grozi zaraza. Trzydzieści lat miejskiego życia i przezwyciężonych 

trudności daje mu poczucie spokojnego sumienia. Wierzy w miasto. 

Oto jego udział we wspólnym dobru, owoc czterech wieków sukcesów. 

Oto jego siła, a także siła sąsiadów, kupców. Posłał synów na ulice 

świata... 

BIBLIOGRAFIA 

Chevalier B., Les bonnes villes de France, Paris 1982. 

Cohn Samuel Kline, The Laboring Classes in Renaissance Florence, New 

York-Londoń 1980. 

Histoire de la familie, red. A. Burguiere, Chr. Klapisch-Zuber, M. Segalen, Fr. 

Zonabend, Paris 1986. 

Histoire de la France urbaine, red. G. Duby, T. II: La ville medieuale des Caro-

lingiens a la Renaissance, red. J. Le Goff, Paris 1980. 

Histoire de la vieprivee, red. Ph. Aries i G. Duby, t. II: De 1'Europe feodale a la 

Renaissance, red. G. Duby, Paris 1985 (wyd. polskie: Historia życia prywatnego, 

t. II: Od Europy feudalnej do renesansu, Wrocław 1998). 

Le Goff J., Pour un autre Moyen Age, Paris 1977; id., Uimaginaire medieval, 

Paris 1985 (wyd. polskie: Świat średniowiecznej wyobraźni, Warszawa 1997); 



Jacąues Rossiaud Mieszczanin i tycie w mieście 227 

|d,, IM bourse et la vie. Economie et religion au Moyen Age, Paris 1986 (wyd. 
polskie: Sakiewka i życie. Gospodarka i religia w średniowieczu, Gdańsk 1995). 

I ii Ule Lester K., Religious Poverty and the Profit Economic in Medieual Europę, 

New York 1978. 

Muir E., Civic Ritual in Renaissance Venice, Princeton (N.J.) 1981. 

Rossiaud J., La prostituzione nel Medioeuo, Roma-Bari 1984 (wyd. polskie: 

Prostytucja w średniowieczu, Warszawa 1997). 

Trexler R. C, Public Life in Renaissance Florence, New York 1982. 

Weissman Ronald E E., Ritual Brotherhood in Renaissance Florence, New York 
1982. 



ROZDZIAŁ V 

INTELEKTUALISTA 

Mańateresa Fumagalli Beonio Brocchień 



 

1. Ktoś urodzony między rokiem tysiącznym a 1400 zrozumiałby 

terminy: kobieta (mulier), rycerz (miles), mieszczanin (urbanus), 

kupiec (mercator), ubogi (pauper), lecz nie zrozumiałby pojęcia „in-

telektualista" (intellectualis) w odniesieniu do człowieka. Dla tych, 

którzy uczęszczali do szkół, człowiek był istotą racjonalną (animal 

rationale) i niestety śmiertelną (mortale), lecz była to wywodząca się 

od Arystotelesa definicja odnosząca się do całego gatunku ludzkiego. 

Przymiotnik „intelektualny" natomiast towarzyszył różnym 

rzeczownikom, z pewnymi znaczeniowymi wariantami. „Substancją 

intelektualną" (przeciwstawioną „substancji materialnej") był duch lub 

dusza; „poznanie intelektualne" (przeciwstawione „poznaniu 

zmysłowemu") stanowiło ten rodzaj poznania, które wykraczało poza 

poznanie zmysłowe i starało się poznać formę. Arystotelicy mówili 

również o „rozkoszy intelektualnej" (zastrzeżonej tylko dla wybranych i 

dobrze odróżnianej od „rozkoszy zmysłowej"), o „cnocie 

intelektualnej" (różnej od cnoty „moralnej"), zgodnie z antyczną analizą 

Etyki nikomachejskiej. 

Czy ten wstęp ma jakiś znaczący związek z tematem „Intelektualista 

w wiekach średnich"? Niewątpliwie tak. Współczesny termin 

„intelektualista", który określa nie przymiot, lecz pewną kategorię osób, 

wejdzie w użycie znacznie później, we Francji, pod koniec XIX wieku 

wraz z Manifeste des intellectuels (w którym grupa intelektualistów 

dawała wyraz swej solidarności z Zolą w „sprawie Dreyfusa"). Ten, 

stosunkowo niedawny, termin doskonale nadaje się dla 



232 Człowiek średniowiecza 

naszych potrzeb; czyli do wyodrębnienia grupy ludzi, którzy w wie-

kach średnich „parali się słowem i myślą", nie żyli zaś z dochodów z 

ziemi ani też nie byli zmuszeni „pracować przy użyciu rąk" i którzy, w 

różnej mierze, świadomi byli tej własnej „odmienności" od pozostałych 

kategorii ludzkich. 

Termin „intelektualista" nadaje się również do określenia pewnej 

grupy „ludzi średniowiecza" ze względu na fakt, że zawiera dobrze 

odczuwalny, choć pozostający w podtekście, pozytywny odcień 

związany z przymiotnikiem „intelektualny". Był on w owych czasach 

używany w odniesieniu do cnoty, poznania czy przyjemności. We 

wszystkich cytowanych kontekstach rzecz określona jako „inte-

lektualna" jawi się bowiem jako rzecz doskonalsza i przewyższająca 

swoje przeciwieństwo, wskazując na wartość zdecydowanie pozy-

tywną. Szacunek i ocena samych siebie przez średniowiecznych 

intelektualistów ma wspólną cechę zawartą w poglądzie, że ich dzia-

łalność czy profesja w stosunku do pozostałych zawodów i zajęć ma w 

ich przekonaniu pewną szczególną wyższość (choć często kwestio-

nowaną przez innych). Wydaje się więc, że z naszego współczesnego 

punktu widzenia mamy pełne prawo mówić o „średniowiecznym 

intelektualiście", analiza typologiczna zaś dostarczy, jak sądzimy, 

dalszych ku temu argumentów. 

Człowiek średniowiecza używał niewątpliwie innych terminów dla 

określenia tych, których my nazywamy intelektualistami. Przytoczymy 

je tutaj, gdyż one same wskazują na różne typy ówczesnego 

intelektualisty. Mistrz i profesor stanowią terminy identyczne w swym 

znaczeniu i zasadniczo oznaczają osoby wykształcone, które oddają się 

nauczaniu. Rzecz ciekawa, że podczas gdy słowo magister wskazuje 

zawsze na pewną, nie podlegającą dyskusji wzniosłość moralną i 

godność, termin professor często zawiera w sobie jakiś odcień ironii, 

przywodząc na myśl pychę i zarozumialstwo pewnych osobistości, 

które „zbytnio ufają własnej wiedzy". Takie negatywne zabarwienie 

spotkamy na przykład u Abelarda, gdy mówi o „profesorach 

dialektyki", i u Jana z Salisbury, zakłopotanego i pełnego ironii wobec 

ich „gadatliwości". 

Eruditus oraz doctus są terminami bardziej neutralnymi i określają 

tego, kto odbył studia i czerpał swą wiedzę z książek. Termin 



M:irint,oresa Fumagalli Beonio Brocchieri Intelektualista 233 

„filozof jest w jakimś sensie mniej znaczący; pewien subtelny podtekst 

świeckości w porównaniu z tymi, którzy oddawali się studiom 

przeważnie pagina sacra, sprawia, że używa się go dość rzadko. Fi-

lozofami pozostają przede wszystkim starożytni, choć niektóre oso-

bistości późniejszej epoki z całą świadomością przypisują sobie ten 

tytuł; i tak Abelard określa siebie samego mianem „filozofa świata", a 

dopiero na drugim miejscu „filozofa Bożego"; Siger i jego towarzysze 

awerroiści nazywają siebie filozofami, przy pewnym konkretnym 

pojmowaniu tego terminu. Niektórzy z tych uczonych uważają się za 

uiri scientifici (Bradwardine w XIV wieku); liczni nazywają siebie 

samych speculativi, to znaczy oddający się najwznioślejszej, według 

poglądów platońsko-arystotelesowskich, działalności ludzkiej, a 

wszyscy uznają się za litterati i tak są nazywani. 

Litterati stanowią najszerszą, a więc siłą rzeczy najmniej precyzyjną 

kategorię. Byli nimi wszyscy ci, którzy umieli pisać i czytać, poruszali 

się w świecie słowa (mowa ustna lub pisana, kazanie, lekcja czy traktat) 

i stanowili w tych stuleciach szczupłą mniejszość w porównaniu z 

wielką masą illiterati (zwanych również idioti, sim-plices czy rudes). 

Również illiteratus było słowem o szerokim znaczeniu i obejmowało 

zarówno nie umiejących ani czytać, ani pisać (dziś zwiemy ich 

analfabetami), jak i tych, którzy nie znali łaciny — języka w całym tego 

słowa znaczeniu, lub też tych, którzy znali ją słabo (jak angielscy 

lordowie w XIV wieku), czyli nie umieli pisać, lecz trochę ją rozumieli. 

Jedna rzecz nie ulega wątpliwości: litteratus był niemal zawsze — 

zwłaszcza w pierwszych stuleciach po roku tysiącznym — duchownym 

{clericus), a więc przez dłuższy czas pojęcia te pokrywały się ze sobą. 

Izydor z Sewilli (VII wiek) podał precyzyjną definicję z niejasną 

informacją („klerykiem jest ten, kto oddaje się pobożnemu życiu i 

poszukiwaniu moralnej doskonałości"). Po roku tysiącznym, w miarę 

upływu stuleci, oto już w wieku XIII Jakub z Viterbo zauważy 

znacząco: „niesłusznie czasami każdy litteratus zwany jest duchownym 

{clericus), tylko dlatego że duchowni powinni być wykształceni". W 

sto lat później Konrad z Megenbergu, opisując system szkolny, nazywa 

„klerykiem" każdego członka aparatu szkolnego, bez rozróżnienia 

poziomu studiów czy wydziału. Mimo 



2U Człowiek średniowiecza 

tych oscylacji, czy raczej mimo specyficznego procesu laicyzacji tej 

postaci, klerycy (clerici) okazują się łatwą do wyodrębnienia grupą, a 

także siłą, która w ówczesnym społeczeństwie przewodziła zarówno 

organizacji, jak i kontestacji. 

Dla naszych rozważań może okazać się pomocne wyróżnienie 

intelektualisty silnego i słabego — dwóch skrajnych postaw, między 

którymi sytuuje się cała różnorodna galeria profesji zwanych nie bez 

racji intelektualnymi. „Silnym" intelektualistą zwać będziemy tego, kto 

nie tylko para się działalnością umysłową, lecz zajmuje się również 

przekazywaniem innym swojej zdolności poszukiwania, wraz ze 

swoimi narzędziami, swoją drogą rozwojową, swoimi, dobrze 

sprecyzowanymi celami. Jest rzeczą naturalną, że będzie nim przede 

wszystkim nauczyciel, czyli mistrz (magister) ówczesnej szkoły. 

Pojęcie „słabego" intelektualisty odnosi się natomiast do ludzi, którzy 

posługują się swą inteligencją i zdolnością słowa, często zmieniając 

charakter i kontekst swej działalności, w sposób zdradzający pewną 

obojętność w stosunku do celów własnej pracy. Byli oni dyplomatami, 

jurystami, biskupami, pisarzami z wolnej stopy, wychowawcami, w 

rodzaju Jana z Salisbury czy Wincentego z Beauvais. Dostrzegamy u 

nich mniejszą świadomość własnej „inności", wynikającą właśnie z 

faktu, że nie byli mistrzami zainteresowanymi przekazywaniem 

uczniom narzędzi swej pracy, niczym rzemieślnicy w warsztatach. 

Ponieważ jednak intelektualistę w pełnym i utartym znaczeniu 

spotykamy już u początków naszej analizy i w nieprzypadkowo 

określonym kontekście miasta i szkoły, wydaje się nam słuszne zacząć 

naszą historię od pokazania Europy i jej wielkich przemian po roku 

tysiącznym. 

2. Przebudzenie się życia miejskiego, tendencja przeciwna tej, 

która, poczynając od trzeciego stulecia naszej ery, dominowała na 

Zachodzie, było niewątpliwie procesem powolnym. Zarysował się on w 

wieku XII w sposób tak wyraźny, że nie tylko nowożytni historycy 

patrzący z perspektywy lat, lecz także i współcześni byli w stanie go 

odczuć i powitać z pewnością z uczuciami mieszanymi (zadowolenie, 

duma, obawa), lecz zawsze jako fakt niezaprzeczalny. 



Marialcrcwi Kunui^i i l l i  Hoonio Brocchieri Intelektualista 235 

W jedenastowiecznej Europie ośrodki miejskie były jeszcze nie-

liczne i słabe, a inicjatywa życia kulturalnego spoczywała w rękach 

opactw i niewielu kościołów katedralnych, zdolnych do prowadzenia 

zorganizowanego nauczania. Na tle tego, dostrzegalnego jeszcze w 

owym stuleciu, niedostatku jawią się jako wzorcowe dwie równoległe 

kariery — Lanfranca z Pawii i wybitnego Anzelma z Aosty. Lanfranc, 

który urodził się krótko po roku tysiącznym, studiował prawo i sztuki 

wyzwolone w Bolonii i założył szkołę w Avranches we Francji. Po 

wstąpieniu do klasztoru w Bec w Normandii kierował tamtejszą szkołą, 

która zyskała sobie znaczną sławę w ówczesnym świecie kultury (tutaj 

studiował prawo przyszły wybitny kanonista Iwo z Chartres). W 1070 

roku Lanfranc został arcybiskupem Can-terbury, gdzie zmarł 

dwadzieścia lat później. Chętnie przytaczamy przykład tej świetnej 

kariery, tak typowo średniowiecznej i tak dziwnej dla nas 

współczesnych; kariery międzynarodowej, rozwijającej się w rejonach 

o dość różnych językach mówionych, w czasach gdy kontakty i 

komunikacja nie były jeszcze ani łatwe, ani rozwinięte. Jednak język 

łaciński i instytucje monastyczne stwarzały, jak przypuszczamy, tę 

środowiskową jednolitość, niezbędną dla człowieka intelektu, który był 

również organizatorem. 

Zacytujmy ten fragment z Lanfranca: „choć przedmiot dyskusji 

może zostać lepiej wyjaśniony za pomocą reguł sztuki logicznej, jak 

długo mogę, staram się ukrywać reguły logiczne, gdy chodzi o twier-

dzenia wiary, ponieważ nie chciałbym sprawiać wrażenia, iż bardziej 

ufam tej sztuce niż prawdom i autorytetowi Świętych Ojców...". W 

postawie tej, którą niesprawiedliwie byłoby określać tylko jako 

ostrożną, możemy doszukać się, obok pierwszych nieśmiałych 

zwiastunów zasadniczej wiary w logikę, żywego i głębokiego sub-

stratu ideologii monastycznej. Również pod względem teoretycznego 

założenia różni się ona od kultury, która się wkrótce pojawi, a 

mianowicie od kultury szkoły miejskiej. Podczas gdy problemem tej 

ostatniej będzie certificare ftdem, mnisi są bardziej zaangażowani w 

clarificare fidem. 

Trudno się jednak oprzeć wrażeniu, że sama w sobie zajmująca, 

kariera Lanfranca zapowiada bardziej znaną i prestiżową karierę 

Anzelma z Aosty. Anzelm zostanie w 1063 roku priorem, a w 1078 



236 Człowiek średniowiecza 

roku opatem ufundowanego przez normańskiego rycerza Herluina 

klasztoru w Bec. To on, jako arcybiskup, znajdzie się w 1093 roku w 

Canterbury, w samym środku walki o inwestyturę między królem 

angielskim Henrykiem Beauclerkiem a papieżem rzymskim Pas-

chalisem II. Trudno byłoby określić Anzelma jako intelektualistę. W 

jego osobie pogodna atmosfera klasztoru i duch medytacji przeważają 

nad poszukiwaniami naukowymi. Jednak iloma cechami „człowieka 

intelektu" odznaczał się ten święty, mnich i biskup! Na pierwszym 

miejscu wymieńmy potrzebę znalezienia w wierze zrozumienia 

(intelligentia); następnie potrzebę przekazania swoim mnichom, 

współbraciom, a zarazem uczniom, narzędzia wiedzy, które 

niewątpliwie było natury intelektualnej i kulturowej; ponadto również 

formę jednego z jego największych dzieł, Monologion, napisanego w 

postaci disputatio; wreszcie intelektualną uczciwość w dążeniu do 

zajmującej i naukowej konfrontacji, w rodzaju konfrontacji z głupcem 

z Proslogion. 

Wiara jednak jest sprawą indywidualną i nieprzekazywalną — z 

tym charakterem medytacji anzelmiańskiej związana jest najistotniejsza 

cecha jego nauczania, które odróżnia go od nauczycieli wówczas 

powstających szkół miejskich. W spokoju i ciszy klasztoru Anzelm 

przekazuje wiedzę uczniom, będącym jednocześnie współbraćmi. 

Między nauczycielem a wychowankiem nieobecny jest jeszcze ten 

handlowy stosunek, jaki występuje poza klasztorem, „rzeczywisty" 

związek między tym, kto daje, a tym, kto otrzymuje. Poszukiwania 

Anzelma w dużym stopniu przypominają jeszcze modlitwę — jest to 

przykład wewnętrznej medytacji, która następnie jest przekazywana na 

piśmie współbraciom. 

Roscelinjest niewiele młodszy od Anzelma, lecz jego stosunek do 

uczniów (nauczał on w Compiegne, Tours i Loches) prawdopodobnie 

był zupełnie inny, jak zdają się na to wskazywać nieliczne posiadane 

przez nas informacje na ten temat. Roscelinowi, biskupowi Soissons, a 

następnie arcybiskupowi Reims, nauczycielowi miejskiemu, nie znany 

był ten stosunek bliskości i przyjaźni, nawet wobec swego 

najwybitniejszego ucznia, Abelarda. Dowiadujemy się tego z pewnego, 

dość oschłego i obojętnego listu; Abelard był tylko 



MnrinlrroKii Kumagalli lluonin Brocchieri Intelektualista 237 

zwykłym i prawdopodobnie niezbyt lubianym, płacącym za naukę 

uczniem. 

Szkoła katedralna w Tours była właśnie jedną z tych placówek, 

które pod koniec XI wieku dawały pozytywne świadectwo aktywności 

francuskiego episkopatu. W porównaniu z prawie nieobecnymi na tym 

polu Niemcami i jeszcze słabo pod tym względem rozwiniętymi 

krainami Włoch, szkoły w Laon, Reims, Chartres, Orleanie, Tours i 

Paryżu przedstawiały się zupełnie inaczej, czemu sprzyjał zapewniony 

przez Kapetyngów okres pokoju i nadzwyczajny rozwój gospodarczy 

„słodkich krajów Galii". Każdy z tych ośrodków słynął ze studiów w 

jakiejś szczególnej dyscyplinie. Do Laon udawano się na studia 

teologiczne (choć czasami odchodziło się stąd rozczarowanym, jak w 

przypadku niespokojnego ducha, Abelarda); w Chartres uczono się z 

komentarzy do physica, czyli połączenia filozofii naturalnej zpagina 

sacra; w Orleanie studiowano poetów, w Paryżu — retorykę, 

dialektykę i teologię. 

Struktura i życie miast opierało się już na specjalizacji i podziale 

pracy, a nauczanie stawało się jednym z tych zajęć, na równi z zaję-

ciami rzemieślniczymi czy handlowymi. Jego precyzyjne zdefiniowanie 

stawało się więc konieczne i osiągnięto je poprzez uregulowanie zadań, 

zysków i stref, w których ramach działalność ta mogła być 

wykonywana, oraz rytmu i rozkładu zajęć nauczyciela i ucznia. Na 

przykład — w czasie jednego z pierwszych pobytów w Paryżu Abelard, 

by uniknąć dalszych querelles, naucza na wzgórzu świętej Genowefy 

(dokąd powróci po wielu latach jako człowiek dojrzały, sławny i 

nieszczęśliwy), które usytuowane było już poza jurysdykcją scholastyka 

(scholasticus). Ten ostatni upoważniony był z ramienia biskupa do 

przyznawania licentia docendi (wprawdzie bezpłatnie, lecz na 

podstawie uznanych za niezbędne rekwizytów). 

W tym zmieniającym się wraz z powstawaniem coraz nowszych 

ośrodków kontekście, w warunkach nowego definiowania społecznego 

i prawnego statusu mistrzów i studentów, lecz również i w warunkach 

rosnącego usztywniania się struktur, narodzi się uniwersytet. 

Pierwszym faktem dyscyplinarnym w tym procesie rozwojowym jest 

decyzja Soboru Laterańskiego (1179 r.), ustana- 



■A-M Człowiek średniowiec 4 

wiająca, iż każda kapituła katedralna ma obowiązek utrzymywania 

szkoły. W ślad za nią w różnych ośrodkach pójdą inne „dokumenty", 

wywierające wpływ na rozwój tej nowej instytucji. W niektórych z nich 

przejawiało się pragnienie Kościoła, by zachować monopol w tej 

dziedzinie; w innych dochodził do głosu opór nauczycieli oraz 

uczniów. Rodziło to napięcia. Gdy w 1200 roku papież i król Francji 

zawarli porozumienie, zrównując studenta i kleryka, ustały rozruchy, 

które poprzednio zbroczyły krwią ulice i karczmy położone między 

kościołem Saint-Germain-des-Pres a Sekwaną. Jak to często bywa, te 

organizacyjne „dokumenty" i ustawy położyły jednak kres 

dynamizmowi i spontaniczności procesu i w przyszłości niektórzy, 

zdając sobie z tego sprawę, będą żałować tego pierwszego żywioło-

wego i pełnego entuzjazmu okresu. Pięćdziesiąt lat później kanclerz 

Filip z Greve napisze: „Kiedyś, gdy każdy mistrz nauczał na własną 

rękę i nieznana była nawet sama nazwa uniwersytetu (...), panowało 

umiłowanie wiedzy. Dzisiaj (...) wykłady stary się rzadkością, a 

nauczanie sprowadza się do nielicznych chwil, a skradziony lekcjom 

czas spędza się na próżnych dyskusjach...". 

Jeśli przyjrzymy się doktrynalnemu kontekstowi, w którym od 

połowy XII do XIII wieku działa nasz intelektualista, zauważymy, że 

środowisko zewnętrzne jest bardzo zróżnicowane w zależności od 

ośrodka i ze względu na różne władze polityczne, z którymi szkoła 

musi się liczyć (król Francji w Paryżu, cesarz w Bolonii, papiestwo 

wszędzie), podczas gdy rozwój doktrynalny jest bardziej równomierny 

i wykazuje bardziej jednolitą tendencję rozwojową na różnych 

uniwersytetach. Wywiera to bezpośredni wpływ na sprecyzowanie się 

modelu mistrza i jego kompetencji. 

Różne dziedziny nauczania zorganizowane są zgodnie z dawnym 

systemem siedmiu sztuk wyzwolonych: Triuium (gramatyka, logika i 

retoryka) oraz Quadrivium (arytmetyka, geometria, muzyka i ast-

ronomia). Ta „droga do wiedzy" uważana była za przygotowawczą, 

zanim dostąpi się najwyższej dziedziny wiedzy ludzkiej, a mianowicie 

doktryny zbawienia duszy, czyli teologii. Jednakże stosunek do tej 

ostatniej nigdy nie był tak linearny, jak przedstawia to klasyczna 

koncepcja domina (teologia) i ancillae (inne dziedziny wiedzy). W 

każdym razie, choć studiowanie i nauczanie teologii uważane 



MiinnUMCHn Kumngiilli liconio Broechieri Intelektualista 239 

hylo za cel i ukoronowanie wiedzy i kariery intelektualisty, w rze-

czywistości — i niekiedy już bardzo wcześnie — przynależne do kur-

sów przygotowawczych dyscypliny (poszczególne sztuki wyzwolone, 

medycyna i prawo) wyszły poza obręb nauczania propedeutycznego i 

usamodzielniły się. Poszerzenie i „wyzwolenie" tych dziedzin nau-

czania nastąpiło pod naciskiem dwu czynników: z jednej strony, 

wzbogaciła się treść poszczególnych dyscyplin trivium i quadrivium 

wraz z poszerzeniem się ich bazy źródłowej; z drugiej zaś, sama 

„siedmiodzielna" struktura rozpadła się na nowe dziedziny badawcze. 

3. U zarania tej epoki, w pierwszej połowie XII wieku, Abelard ma 

wszelkie cechy „silnego" intelektualisty. Pewna jego deklaracja, 

zawarta w autobiografii zatytułowanej Historia calamitatum mea-rum 

(Historia moich niedoli) — zaznaczmy przy okazji, że również sam fakt 

napisania własnej biografii był wówczas zjawiskiem jeśli nie 

wyjątkowym, to na pewno niezwykle rzadkim — staje się symboliczna. 

Brzmi ona następująco: „skrajna bieda, w której żyłem, skłoniła mnie 

do otwarcia szkoły (...) i tak, uciekając do jedynej znanej mi profesji, 

zamiast z pracy rąk, żyłem z pracy słowa". Abelard ma tu na myśli swą 

pracę w założonej w pobliżu Troyes szkole Pa-rakleta, gdzie nauczał 

dwóch, najbardziej sobie bliskich, dyscyplin: logiki i teologii. 

Ten uparty Bretończyk bardzo szybko zdobył sobie sławę. Re-

zygnując z praw pierworodnego, a wraz z nimi i z kariery rycerskiej, 

oddał się z wielką, choć już wówczas polemiczną, pasją studiowaniu 

logiki, którą za Augustynem zwał „nauką nauk". Przykładowe dla 

badań nad postacią intelektualisty w XII wieku — epoce „odrodzenia" 

— są początki kariery Abelarda, choć są one w pewnym stopniu 

wyjątkowe ze względu na właściwą mu nieustępliwość, 

bezkompromisowość i oryginalność w poglądach. Znajdujemy się więc 

w tej szczęśliwej sytuacji, że możemy przyjrzeć się nie tylko konkretnej 

postaci, lecz również i pewnemu typowi intelektualisty. Jak już 

zaznaczyliśmy, język jego autobiografii jest militarny; pragnie on 

„zdobyć szturmem cytadelę studiów, Paryż", przygotowuje się do 

nieustannych oblężeń szkół i katedr, przemyśliwuje 



24U Człowiek AredniowiecM 

i wprowadza w życie „różne strategie", a wychodząc z Melun i Cor-

beil, stopniowo przybliża się do upragnionego celu — „Nowych Aten". 

Lecz, o ile język opowiadania często jest mową rycerza, o tyło 

postępowanie, jak dowiadujemy się z cytowanego zdania dotyczącego 

szkoły Parakleta, jest raczej godne kupca. Jak ten ostatni sprzedawał 

swój czas (dobrze znane są spory, które poprzedziły uznanie etyki 

kupieckiej), tak mistrz wystawiał na sprzedaż swą wiedzę. Ponieważ 

czas i wiedza były darami Boga czy wręcz Jego własnością, miejski 

mistrz musiał więc walczyć o to, by zapewnić szacunek swemu 

nauczaniu, które budziło nieufność jako doktryna, wykładana bez 

milczącej i wzniosłej gwarancji instytucji monastycznych. 

Wiele wydarzeń w dramatycznym życiu Abelarda może stanowić 

przykłady tych rysów charakteru, jakie uznaliśmy za cechujące 

„pełnowymiarowego" intelektualistę. Przytoczmy niektóre z nich. 

Przede wszystkim zmysł i talent krytyczny, które dochodziły do głosu 

w różnych dziedzinach, poczynając od słynnego „sporu o uniwer-salia" 

z sędziwym mistrzem Wilhelmem z Champeaux, aż po krytykę tekstu, 

która czasami narażała go na prawdziwe ataki (jak na przykład ze 

strony mnichów opactwa Saint-Denis, w sprawie tożsamości ich 

patrona). Częściej jednak prowadziła go do mistrzowskiej analizy, jak 

na przykład w prologu dzieła Sic et non, gdzie przedstawił zasady 

interpretowania „rozbieżności". Ta sama metoda pozwalała mu na 

dostrzeżenie subtelnego, lecz dość istotnego punktu stycznego między 

chrześcijaninem a filozofem w Dialogus, ostatnim ze swoich dzieł. 

Do zmysłu krytycznego dodajmy jeszcze nieustanne zaangażowanie 

się w sprawę nauczania i komunikowania innym własnych idei i lektur. 

Przytoczmy tu tylko jeden, lecz bardzo znamienny przykład. Chory, 

zmęczony i rozczarowany Abelard, zgodnie ze świadectwem opata 

Piotra Czcigodnego, przebywając w Cluny, „nadał nauczał, pisał i 

dyktował". Postępował w ten sposób zarówno w młodzieńczych, 

szczęśliwych latach w Paryżu, jak i w tych pełnych trudności, 

gorączkowych latach w Paraklecie. Abelard jednak odznaczał się 

jeszcze jednym przymiotem, właściwym intelektualiście z 

prawdziwego zdarzenia — we wszystkich dziedzinach i okresach 

nauczania bardziej mu leżała na sercu metoda badawcza niż 

 

 



Mnnnl.ercsn KumuKulli Broniu Brocdiieri  Inleleklualixla 241 

Hiun przedmiot badań, teoretyczny przebieg analizy — niż konkretny 

temat tejże analizy. Odznaczał się wielką wiarą w metodę badawczą 

(która była racjonalna, a w teologii analogiczna), podobnie jak 

Hwiadomością niemożności odkrycia prawdy, „lecz tylko jej cienia, jej 

prawdopodobieństwa"; „we wszystkich rzeczach, które wykładam, nie 

roszczę sobie pretensji do ustalenia prawdy, lecz tylko do przed-

stawienia moich poglądów". 

Jedne cechy łączą, inne zaś różnią Abelarda od Jana z Salisbury, 

którego można by określić jako intelektualistę „słabego" czy „nie-

pełnego". Łączy ich wielkie wzajemne przywiązanie oraz wywarty 

przez Abelarda znaczny wpływ ideologiczny i językowy, jaki dostrze-

gamy w dziełach sceptycznego Anglika. Jednakże w drugiej połowie 

XII w. dokonała się wielka przemiana w życiu umysłowym średnio-

wiecza — biblioteka ówczesnego „uczonego" poszerzyła się bowiem o 

„ponownie odkrytego Arystotelesa" (za pośrednictwem przekładów 

najpierw z arabskiego, następnie z greki), a na Zachód zaczęły również 

napływać dzieła nauki i filozofii arabskiej. Można już przewidzieć 

przyszłe losy nauki (i związane z tym problemy) w wyniku 

imponującego procesu przyswajania sobie nowej wiedzy i związanych z 

tym przemian. Sam Paryż, który w 1136 roku odwiedził „spragniony 

wiedzy" student Jan, nie był już miastem, jakie znał dwudziestoletni 

Abelard. Sieć szkół zacieśniła się przy „klasztorze", na Ile i na lewym 

brzegu (nauczali tu Adam z Petit Pont, Abelard na wzgórzu św. 

Genowefy oraz wiktoryni w swoim opactwie). W szkole, do której 

uczęszczał Jan, studiowały różne osobistości in spe: Otto z Freising, 

Arnold z Brescii, wielu przyszłych biskupów, a nawet jeden przyszły 

papież, Roland Bandinelli. Życie polityczne wciągnęło naszego 

Anglika. Krótki ponowny powrót do „Aten Północy" okazał się 

wielkim rozczarowaniem. Jego wypowiedź jest znamienna: „Zaznałem 

radości spotkania z dawnymi przyjaciółmi i współucz-niami, nadal 

zajmującymi się studiowaniem logiki (...) oraz porównania wzajemnych 

postępów (...), lecz szybko stwierdziłem, że nawet o krok nie posunęli 

się naprzód". 

Czy mowa tu o tych samych osobach, o których Jan wspomina w 

innym miejscu, jako o „profesorach, którzy pogardzają miłośnikiem 

filozofii i marnie się odpłacają za oddanie" temu dyletantowi, 



242 Człowiek óredniowiei I 

jakim był on sam? Wyraźna jest w każdym razie przepaść dzieląc^ 

intelektualistę nauczającego oraz tego, który po studiach oddaje sil 

rzeczywistemu życiu i działalności politycznej. Mimo „przywiązania" 

ocena Jana jest surowa i dobrze odzwierciedla jego zniechęcenie do 

kultury, która wydaje mu się złożona głównie ze słów, z 

niesprawdzalnych analiz i z abstrakcji. Jan z Salisbury, sekretarz 

Tomasza Becketa i świadek dramatycznych wydarzeń, znajdował 

niewiele czasu na kultywowanie swoich umiłowanych litterae, kul-

turowego ideału pozostającego pod wpływem myśli Cycerona. Wbrew 

sobie samemu silnie zaangażował się w sprawy kurii i polityki. Wyższy 

i jednoczący cel jego „podwójnej egzystencji" odnajdujemy w idei 

„służby", która nadaje sens codziennej działalności polityka (czasami 

upokarzającej, jak wyznaje sam Jan) i wynosi ją do rangi filozoficznej 

refleksji. Cycerońskie otium dla tego tak uzdolnionego ucznia, który 

nigdy nie został mistrzem, równoznaczne było ze spokojem, szukanym 

przez innych w zaciszu klasztoru. 

Zanim opuścimy XII stulecie, poświęcimy jeszcze parę słów, a 

właściwie postawimy kilka pytań odnośnie do innej ówczesnej oso-

bistości, skazanej na pozostanie w cieniu, gdyż niewiele o niej wiemy, 

a mianowicie Arnoldowi z Brescii. Również i on był uczniem 

Abelarda, a Jan z Salisbury daje szerokie świadectwo jego uczciwości 

badawczej. Arnold intelektualistą? Źródła niewiele mówią o jego 

nauczaniu na wzgórzu Św. Genowefy, trudno więc jest nam wyjść w 

tym względzie poza przypuszczenia. Z pewnością był to „człowiek, 

poruszający problemy bliskie życiu chrześcijańskiemu, lecz; 

nieprzyjemne dla tych, którzy wiedli życie chrześcijańskie tylko z 

nazwy". Trudno oddzielić jego działalność reformatorską od nauczania 

ubogich studentów, „z którymi razem żebrał, by przeżyć". 

4. Wybitni mistrzowie uniwersyteccy XIII stulecia często byli 

uważani za celebransów kultury, bardziej krzewicieli kultu niż 

wojowniczych intelektualistów i nieustępliwych ludzi czynu, obok 

myślicieli, jakimi rzeczywiście byli. 

Dużo wiemy o trzynasto- i czternastowiecznych uniwersytetach, 

lecz nie tyle, ile byśmy chcieli. Dostatecznie dużo jednak, by określić je 

jako środowiska pracy ambiwalentne i pełne sprzeczności, co 



MiiriaLcrcHi] Kumugtilli li ...... lio lirocchieri Intelektualista 243 

zresztą prawdopodobnie wcale nie szkodziło działalności mistrzów. Warto 

przypomnieć „czasowy" charakter korporacji uniwersyteckich, które 

wzorowały się na stowarzyszeniach rzemieślników, lecz zasadniczo się od 

nich różniły, gdyż studenci przynależeli tylko przez określony czas do 

korporacji i pochodzili z najróżniejszych stron Europy (by się porozumieć, te 

różne nationes zmuszone były posługiwać się łaciną). 

Wśród poruszających się w tym środowisku postaci być może jedną z 

najbardziej świadomych tego, co nazwaliśmy „odmiennością intelektualną", 

był Bonawentura z Bagnoreggio, przywódca konserwatywnego skrzydła 

teologów, przeciwstawiającego się zarówno mistrzom wydziału sztuk, jak i 

Tomaszowi. Mimo że słowo „filozof oznaczało wówczas Arystotelesa, którego 

Bonawentura uważał za niebezpiecznego dla kultury chrześcijańskiej, 

przyznawał on jednak, że poszukiwania intelektualne, filozoficzne i naukowe 

są potrzebne (naturalnie w stopniu, w którym dawały się one „zredukować" do 

prawdy teologicznej). Odpowiadając na niektóre pytania odnośnie do pracy 

franciszkanów, stwierdził on: 

„Gdybyśmy musieli żyć wyłącznie z pracy ręcznej, bylibyśmy do tego 

stopnia nią zajęci, że nie moglibyśmy ani troszczyć się o sprawy bliźnich, 

ani godnie odprawiać nabożeństw, ani nawet tak swobodnie oddawać się 

modlitwie (...). W istocie, poza chorymi, wszyscy pracujemy: jedni 

studiują, by nauczać wiernych, inni odprawiają nabożeństwa i głoszą 

chwałę Bożą, jeszcze inni zbierają jałmużnę dla utrzymania wszystkich 

braci, jeszcze inni, wreszcie, wykonują z dobrowolnym posłuszeństwem 

prace domowe...". 

Ciekawe i znamienne jest stanowisko, jakie zajął Bonawentura w drażliwej 

sprawie, nurtującej intelektualistów wszystkich epok, a mianowicie, czy należy 

pożyczać książki? Z nie pozbawioną przebiegłości pedanterią zauważa on: 

„Ponieważ nie znane są nam sekrety ludzkiego serca, byłoby aktem 

nierozwagi oceniać z góry negatywnie to, co niekiedy mogło być uczy-

nione z najlepszymi intencjami i bez żadnej winy (...). Tak więc niepo-

życzanie   własnych   pism   może   być   zarówno   uczynkiem   godnym 



244 Człowiek średniowim i 

potępienia, jak i nienagannym (...). Jest oznaką rozwagi niepożyczunii 

dzieł, z których się często i stale korzysta, ponieważ od nikogo nie moż na 

wymagać, by dał innym rzeczy jemu niezbędne ze szkodą dla siebie 

samego. Niepożyczanie ksiąg nie jest również godne potępienia wówczas, 

gdy ktoś często, choć nie stale, korzysta z własnej księgi i nie może się bez 

niej obejść przez dłuższy czas. Zdarza się bowiem, że liczni są bardzo 

natrętni w proszeniu, lecz powolni w zwracaniu (...). Czasem ten, kto 

pożyczył księgę, przekazuje ją, nie pytając właściciela o zgodę, 

następnemu, a ten z kolei jeszcze innemu, tak że w końcu właściciel już 

nie wie, do kogo ma się zwrócić o zwrot książki. Łańcuch pożyczeń tak 

bardzo się od niego oddala, że nikt nie odpowiada już osobiście za poży-

czony tom". 

Przeciwstawienie pracy ręcznej pracy umysłowej powraca na stronach 

pism wielkiego współczesnego Bonawenturze, a mianowicie Tomasza z 

Akwinu. Również on, i to dwukrotnie, był mistrzem w Paryżu. Należy 

pamiętać, że „praca za pomocą inteligencji" oznacza dla Tomasza, członka 

zakonu dominikanów, przede wszystkim „nauczanie i kaznodziejstwo". Pewne 

jego uwagi odnośnie do różnicy między tymi dwoma rodzajami pracy i 

rządzącej nimi domyślnej hierarchii mogą być użyteczne dla naszych 

rozważań o intelektualiście i jego miejscu w społeczeństwie: 

„Wiele osób zdobywa środki do życia w inny sposób niż dzięki pracy 

ręcznej i wcale nie muszą oni zarabiać za pomocą własnych rąk; w 

przeciwnym razie wszyscy ludzie bogaci, zarówno duchowni, jak i 

świeccy, którzy nie pracują rękami, żyliby w stanie potępienia, a przecież 

twierdzenie takie jest absurdem". 

Tomasz zauważa również, że: 

„niekiedy lepiej jest pracować za pomocą rąk, a kiedy indziej nie. Gdy 

bowiem praca ręczna nie odciąga od jakiegoś bardziej użytecznego zaję-

cia, słuszniej jest pracować za pomocą rąk (...). Gdy jednak praca ręczna 

uniemożliwia wykonywanie jakiegoś bardziej użytecznego zajęcia, lepiej 

jest powstrzymać się od niej, jak wynika z glossy do Łukasza, IX, w 

ustępie o „niegrzebaniu zmarłych" (...) i jak dowodzi przykład apostołów, 

którzy przestawali pracować, gdy nadarzała się im okazja do 



MariatoreBa Fumagulli Ifconio Urocchieri Intelektualista 245 

nauczania. Praca ręczna stanowi niewątpliwie dla współczesnych kaz-

nodziejów przeszkodę znacznie większą niż dla apostołów, którym 

umiejętność głoszenia nauk dana została z natchnienia. Współcześni 

kaznodzieje zaś muszą przygotowywać się do głoszenia kazań poprzez 

nieustanne studiowanie (...). Dla niektórych oddawanie się lekturze, gdy 

nauczają w szkołach lub uczą się, jak czynią duchowni i świeccy 

mistrzowie, jest obowiązkiem służącym dobru ogółu (...). Podobnie jak dla 

niektórych jest zadaniem społecznym oddawanie się Słowu Bożemu, 

poprzez publiczne nauczanie ludu (...). Ci, którzy oddają się tym ducho-

wym zajęciom jako obowiązkowi społecznemu, słusznie przyjmują 

otrzymywany od wiernych w zamian za pracę pokarm, gdyż służą oni 

wspólnemu dobru". 

W pismach Bonawentury i Tomasza widoczna jest, mimo ostrożności w 

wypowiedziach, świadomość dystansu, jaki dzieli te dwa ludzkie zajęcia. W 

rzeczywistości chodzi o dwie grupy ludzi: tych, którzy pracują, i tych, którzy 

oddają się studiom. Przedział ten podkreślany był przez erudytów, 

reprezentujących szeroką gamę punktów widzenia; od najbardziej 

jednoznacznej i pogardliwej Wilhelma z Conches, który już w XII wieku 

określał epitetem „kuchty" każdego, kto nie miał możliwości kształcenia się, 

po Alberta Wielkiego, nazywającego „bezrozumnymi zwierzętami" tych, 

którzy nie potrafili niczego pojąć; od Rogera Bacona (także jego!), który 

mówił o ven-tosaplebs, po wyrozumiałą pobłażliwość Bartłomieja Anglika, 

który utrzymywał, że pisze również i dla rudes ac simplices. Zasadniczym 

przekonaniem jest jednak to, które z grubiańską drwiną wyrażone zostało przez 

studentów w Carmina Burana: „Niepiśmienny, na sztuki głuchy i niemy, jest 

niczym zwierzę". Uzasadnienie teoretyczne tej postawy tkwi w przymiotniku 

„racjonalny", co stanowi niezbędny element akceptowanej przez wszystkich 

definicji człowieka, definicji, która wyrażając jego odmienność w stosunku do 

innych gatunków zwierząt, wymagała, by różnica ta była uwypuklana. 

Tomaszowi zawdzięczamy koncepcję intelektualną o wielkim 

historycznym znaczeniu, analizę godną mistrza, który jednakże dobrze zdaje 

sobie sprawę z istniejącego poza szkołą rzeczywistego świata. Jego wiara w 

rozum i w arystotelesowską wizję wiedzy skłoniła go do paradoksalnego 

ukształtowania teologii (która była domi- 



246 (',.lim<ifl; srcttniowifc u 

na, czyli królową nauk) na wzór struktury, jaką Arystoteles wskazywał 

za typową dla wiedzy w ogóle. Było to rozumowanie rygorystyczne, 

oparte na jednoznacznych zasadach, które, wychodząc od stwierdzeń 

oczywistych, dochodziło do wniosków poszerzających poznanie. Ta na 

pierwszy rzut oka teoretyczna i scholastyczna operacja stanowiła 

jednakże część szerszej i bardziej „realnej" koncepcji dotyczącej całego 

społeczeństwa. Stwierdzenie, że teologia jest nauką (czy prawie 

nauką), oznaczało uznanie możliwości wykładania jej również tym, 

którzy nie wierzyli w sacra pagina. Można więc było żywić nadzieję 

na nawrócenie niewiernych (przede wszystkim rywali „zza miedzy" — 

muzułmanów) za pomocą metod rozumowych. 

Gorący jest historyczny klimat i uniwersytecki kontekst, w którym 

obraca się Tomasz. Zakony żebracze nie narodziły się na 

uniwersytetach, lecz zdominowały je, okazując tylko częściową soli-

darność w stosunku do wykształconej już korporacji. Stąd brał się ich 

opór wobec buntów, odmowa pobierania wynagrodzenia, większe 

poszanowanie dla władz zakonnych niż dla decyzji uniwersytetu. 

Wszystkie te zarzuty zawarte zostały w pewnym napisanym w 1254 

roku liście, w którym mistrzowie „świeccy" (czyli nie należący do 

zakonu dominikanów i franciszkanów) wskazywali, jak bardzo 

niebezpieczne dla uniwersytetu konsekwencje miał wzrost liczby 

mistrzów „regularnych" (to znaczy podporządkowanych jakiejś regule). 

Sytuacja zaostrzyła się do tego stopnia, że mimo pojednawczych prób 

kompromisu, którym przewodził również sam papież, mistrzowie 

„świeccy" odmówili podporządkowania się decyzjom i zostali obłożeni 

ekskomuniką. Działalność uniwersytetu została zablokowana na kilka 

lat. 

W tym klimacie instytucjonalnych i kulturalnych sporów działał 

również Roger Bacon, pod wieloma względami dość daleki Toma-

szowi. Ostrze jego polemiki zwrócone było co prawda przeciwko 

franciszkaninowi Aleksandrowi z Hales i Albertowi Wielkiemu, 

współbratu i mistrzowi Tomasza. Krytykował on ich surowo za 

„nieznajomość filozofii naturalnej oraz dlatego, że ich dzieła pełne są 

niezliczonych kłamstw i głupstw". Nie były to oskarżenia podyktowane 

akademicką zawiścią. Trudno jest znaleźć w średniowieczu 



MariuLuruuu Kumu^tilli H .... lio Hmcciiieri  Intelektualista 247 

jaśniejszą i bardziej praktyczną koncepcję społecznej funkcji „wiedzy 

chrześcijańskiej". „Rzeczpospolita wiernych" była dla Bacona jednym 

organizmem i jednolitym społeczeństwem w nieustannej, również i 

przestrzennej, ekspansji, „aż do chwili, gdy nawrócą się Grecy i 

Tatarzy, a Saraceni zostaną zniszczeni". W utopii Rogera Bacona 

powraca zatem z nową siłą idea jednolitego ukierunkowania władzy i 

wiedzy, wyznaczonego przez papieża, który realizuje plany Boże. 

Jednak w tej, tak tradycyjnej koncepcji silnie uderzają nowe elementy. 

Są to: prymat wiedzy, która będzie w stanie wprowadzić również nową 

moralność i zmniejszyć stan zepsucia, znajomość języków, niezbędna 

do ponownego prześledzenia drogi Bożego objawienia wiedzy 

(najpierw ludowi hebrajskiemu, następnie filozofom greckim i 

arabskim), centralizm matematyki przeciwstawionej logice (wydaje mu 

się ona „krucha i niejasna"), ważność scientia expe-rimentalis, która 

„dowodzi pewnych rzeczy, nie odwołując się do argumentów słownych 

i bez której nie można również osiągnąć filozoficznej doskonałości". 

Ten samotny i prześladowany intelektualista wykazywał, w 

przeciwieństwie do wielu swych współczesnych, żywe zainteresowanie 

dla świata rzeczy i ludzi. Uważał za ważne, by „wspólnota wiernych 

miała przewodnictwo również i w sprawach ziemskich, użytecznych dla 

ludzi (...), umożliwiających im zachowanie zdrowia, długie życie i 

utrzymanie dóbr materialnych". Snuł marzenia o szybszych pojazdach, 

długotrwałym przechowywaniu żywności, zwiększeniu produkcji 

rolnej, często zaskakująco przewidując przyszłość. 

Bonawentura i Tomasz, dwaj uznani przez Kościół święci, oraz 

Bacon, prześladowany zakonnik, stanowią trzy przykłady trzy-

nastowiecznej „inteligencji". Łączy ich świadomość wykonywania 

pracy innej niż ta, z jakiej żyje większość ludzi. Dzieli ich różnorod-

ność koncepcji przekształcania rzeczywistości (religijnej, politycznej, 

kulturowej), które opierają przede wszystkim na sile poznania i słowa. 

Jako „silni" intelektualiści, wszyscy oni pragnęli przekazywać własne 

teorie innym. Bacon, snując plany o (nigdy nie zrealizowanej) 

encyklopedii, marzył o rozpowszechnieniu swych idei na szerszą skalę, 

niż na to pozwalały wykłady uniwersyteckie. 



248 Człowiek Arcdniowiacta 

5. W 1255 roku dzieła Arystotelesa oficjalnie weszły na wydział 

sztuk w Paryżu. Niewiele później studiowanie komentarzy Araba 

Awerroesa zapoczątkowało nowy i w oczach wielu podejrzany proces 

w problematyce filozofii chrześcijańskiej. Zadziałały tu zasadniczo 

dwa czynniki: po pierwsze, przekształcenie wydziału sztuk z 

przygotowawczego, na którym uczono metody dialektycznej (nie-

zbędnej dla dalszych studiów filozofii i prawa), w wydział faktycznie 

niezależny, zajmujący się badaniami filozoficznymi (i co ważniejsze, w 

wydział coraz bardziej świadomy tej swojej naukowej niezależności), 

po drugie zaś, sam charakter systemu awerroistycznego, który jawił się 

jako obcy tradycji chrześcijańskiej pochodzenia augustyńskiego. 

To właśnie w ramach tego systemu awerroistycznego znaleziono 

bodźce do określenia nowego ideału intelektualisty, którego profil 

teoretyczny i funkcja w praktyce nauczania stały w jaskrawej 

sprzeczności z tradycyjnym obrazem mistrza (a także z koncepcją 

trzech wybitnych wspomnianych wyżej myślicieli). 

Na czym polega ta najważniejsza różnica? Naszym zdaniem, na 

pewnym swoistym poczuciu własnej tożsamości zawodowej. Siger z 

Brabantu, Boecjusz z Dacji (również i my zwać ich będziemy 

„awerroistami", choć termin ten jest dyskusyjny) starają się po raz 

pierwszy pogodzić ideał filozofa z codzienną działalnością zawodową 

na wydziale sztuk. Siger napisze: „Zadanie filozofa polega na wykła-

daniu nauki Arystotelesa, nie zaś na poprawianiu czy ukrywaniu jego 

myśli, nawet gdy kontrastują one z prawdą [teologiczną]". To proste 

stwierdzenie pokazuje bardzo wyraźnie (i w sposób bardzo 

nowoczesny, to znaczy bliski naszemu punktowi widzenia) różnice 

celów zawodowych i badawczych. Tego rodzaju koncepcja nie mogła 

być przyjęta przez tych, którzy podzielali tradycyjną ideę kultury 

chrześcijańskiej jako jednolitej całości. 

Konflikt ten stanie się widoczny z chwilą aktu potępienia z 1277 

roku, gdy liczne powstałe w łonie wydziału sztuk i bliskie arysto-

telesowsko-awerroistycznym teoriom koncepcje (jak na przykład 

wieczność świata czy jedność rozumu ludzkiego) zostały ocenzuro-

wane przez biskupa Tempiera. Zaatakowano kierunek, który miał 

swych zwolenników nawet na wydziale teologicznym i nie uchronił 



Miuini.oiv.sn Kumagalli Uoonio Brocchieri Intelektualista 249 

llę od tego nawet sam Tomasz z Akwinu. Jednak wszystko to nale-

żałoby bardziej do dziejów myśli ludzkiej niż do historii intelektualisty, 

gdyby nie fakt, że wśród potępionych tez spotykamy i takie 

stwierdzenia: „nie istnieje wspanialszy styl życia jak oddawanie się 

filozofii" lub „prawdziwie mądrymi na tym świecie są tylko filozofo-

wie". 

Z refleksji nad arystotelesowską Etyką nikomachejską rodzi się 

nowy typ człowieka: „znajduje on przyjemność w filozoficznej re-

fleksji, a przyjemność ta jest tym większa, im szlachetniejszy jest 

przedmiot rozważań. Dlatego filozof prowadzi życie pełne szczęś-

liwości". Tylko filozof jest naprawdę człowiekiem szlachetnym: 

„zgodnie z doskonałością natury ludzkiej filozofowie, kontemplujący 

prawdę, są szlachetniejsi od królów i książąt". Opozycja tradycjo-

nalistów i większości przeciw temu nowemu typowi profesora, który 

„w poznaniu prawdy znajdował prawdziwe źródło radości", była bardzo 

silna. Ludzie tego pokroju wydawali się dziwni i niebezpieczni. Słowa 

Jakuba z Douai przepełnione są goryczą: „Wielu sądzi, iż filozofowie, 

oddający się studiowaniu i kontemplowaniu filozofii, są ludźmi 

niegodziwymi, niewiernymi i nie szanującymi praw, a więc słusznie 

należy usunąć ich ze społeczeństwa — tak twierdzą. Z tej to przyczyny 

wszystkich tych, którzy oddają się studiowaniu i filozoficznej refleksji, 

szkaluje się i podejrzewa". 

„Prawdziwe szczęście osiąga się przez kontemplację prawdy" — 

według dantejskiego Convivio, w czysto „awerroistycznym" stylu — 

oto cel filozofii. Dante daleki był jednak od podzielania metafizycz-

nych tez tego kierunku. Czy możemy odnaleźć u Dantego te charak-

terystyczne cechy, które uznaliśmy za najistotniejsze w definicji 

intelektualisty? 

Pod wieloma względami wybitna postać Dantego jawi się nam jako 

intelektualista, którego przyjęliśmy uważać za „słabego", czyli za 

człowieka prowadzącego działalność umysłową poza terenem 

przeznaczonej ku temu instytucji i poza środowiskiem, w którym obok 

swych idei mógłby przekazywać również narzędzia swej pracy (jak 

czynił mistrz w szkole). Był stale i boleśnie świadom faktu (co jest dla 

nas bardzo znaczące) działania poza swoją „naturalną siedzibą", 

znajdowania się „na zewnątrz", „nie na swoim miejscu", 

http://miuini.oiv.sn/


250 ('złowiek średniowieoti 

gdzie nie było możliwe pełne wyrażenie własnych koncepcji intelek 

tualnych: 

„potem, jakąż mieli radość obywatele przepięknej i przesławnej córy 

Rzymu, Florencji, wyrzucając mnie poza jej słodkie łono (...); przemie-

rzyłem, niczym żebrzący pielgrzym, niemal wszystkie strony, gdzie mówi 

się tym językiem (...). Zaprawdę byłem kawałkiem drzewa bez żagla i bez 

steru, niesionym do różnych portów i brzegów przez wichurę, którą 

rodziła dotkliwa nędza". 

Ten aspekt postaci Dantego jako „słabego" intelektualisty wyraża się 

również w fakcie, że wstąpił on do korporacji lekarzy i aptekarzy. Udział w 

życiu politycznym, który u intelektualisty dokonywał się naturaliter poprzez 

jego działalność wykładowcy, był dlań możliwy tylko dzięki 

konwencjonalnemu aktowi wstąpienia do jakiegoś zasadniczo obcego mu 

stowarzyszenia. 

Intelektualiści i polityka — oto problem narzucający się w naszej dalszej 

refleksji. Pamiętać trzeba jednak, że „zajmowanie się polityką" dla 

średniowiecznego intelektualisty oznaczało najczęściej dokonanie wyboru 

między dwoma najwyższymi stopniami władzy: papiestwem i cesarstwem. 

6. Jeden z najwybitniejszych intelektualistów XIV wieku, Anglik Wilhelm 

Ockham, nigdy nie został mistrzem {magister). Kształcił się we 

franciszkańskim konwencie w Oxfordzie, gdzie następnie osiągnął stopień 

bakałarza — pierwszy stopień w uniwersyteckiej karierze. Napisał, jak to było 

w zwyczaju, komentarz do Sentencji Piotra Lombarda. Gdy w 1324 roku 

został wezwany do stolicy papieskiej w Awinionie, aby wytłumaczyć się z 

pewnych, zawartych w tym komentarzu tez, był już autorem wybitnych dzieł z 

dziedziny logiki, które umacniały i porządkowały powstałą w XII wieku dok-

trynę nominalistyczną. Naturalnie nie to było przedmiotem oskarżeń, gdyż 

logika stanowiła dyscyplinę sztuk i jako taka nie dotyczyła bezpośrednio 

spraw wiary i dyscypliny religijnej. Trudno jednak oprzeć się wrażeniu, że 

istniał głęboki wewnętrzny związek między dwiema dziedzinami wiedzy, 

którym Ockham poświęcił całe życie. Nominalizm doprowadził go bowiem do 

odejścia od koncepcji res 



MnriiiloroHU Fumutfulli lioonio Broechieri  IntdakluaUsla 251 

uniwersalnych, ogólnych struktur, warunkujących również Boży plan 

stworzenia. U Ockhama powraca ponownie Bóg Wszechmogący, 

Stworzyciel działający nie według pewnych ustalonych planów, lecz 

zgodnie ze Swą wolą, absolutną i wolną. Koncepcja ta, sięgająca 

korzeniami również i franciszkańskiego mistycyzmu i indywidualizmu, 

przewija się we wszystkich dziełach angielskiego filozofa. Pisma 

polityczne należą do drugiego okresu jego życia, po ucieczce z 

Awinionu u boku cesarza Ludwika Bawarskiego, najpierw do Włoch, a 

następnie do Bawarii. Dominuje w nich ideał Kościoła jako 

„kongregacji wiernych", pozbawionego władzy politycznej i bogactw, 

kierującego się tylko wartościami ewangelicznymi. Stronice te 

niewątpliwie mogą być odczytane również jako rewindykacja 

autonomii cesarstwa. 

Władza świecka dotyczy, zdaniem Ockhama, osób i dóbr ziemskich 

i jej, w pewnym sensie negatywnym, celem jest utrzymanie 

bezkonfliktowego stanu między jednostkami — w tym celu ucieka się 

ona do prewencyjnych i represyjnych środków natury politycznej i 

fizycznej. W wizji tej nie ma miejsca na jakąkolwiek polityczną ide-

alizację państwa. Dlatego ucieczka Ockhama z Awinionu w całej 

rozciągłości potwierdziła jego polityczne zaangażowanie, ale na pewno 

nie w sprawy cesarskie. Religijna utopia, ubogi Kościół, papież nie jako 

władca, lecz jako ojciec wiernych, stanowiły natomiast dominujące 

wątki myśli tego wybitnego franciszkanina, który opierając się na 

Piśmie Świętym, dowodził, że „Cesarstwo nie pochodzi od Papiestwa" i 

że „wszelkie argumenty, uzasadniające uzależnienie władzy cywilnej 

od papieża, są sofizmatami". 

Teologia i polityczne zaangażowanie wyraziły się w zajęciu 

wyraźnego i świadomego stanowiska: „przeciwko papieżowi (chodzi o 

Jana XXII) «zwróciłem twarz twardą jak kamień» (Iz 50,7) tak, że jak 

długo będę miał ręce, papier, kałamarz i atrament, nic nie będzie w 

stanie mnie odwieść od surowego krytykowania jego błędów; ani 

rzucane na mnie kłamstwa i oszczerstwa, ani jakiekolwiek prześla-

dowania, które mogłyby dotknąć moje ciało, lecz nie moją osobę; ani 

wielka liczba zwolenników papieża...". Swój List do braci zakończył 

natomiast w następujący sposób: „Sądzę, że w ostatnich latach 

przyczyniłem się do zmiany obyczajów moich współczesnych o wiele 



252 Człowiek średniowiii 

bardziej, niż gdybym prowadził z nimi przez całe lata rozmowę n ten 

sam temat (...). Jest to czas próby, kiedy przekonania wielu staj się 

widoczne". Możemy dodać, że był to również czas dokonywani 

wyboru i że intelektualista Ockham był tego w pełni świadomy. 

Jan Wiklef— oto przykład intelektualisty, który kilkadziesiąt la 

później wybrał, podobnie jak Ockham, bardzo niewygodny rodzaj 

politycznego zaangażowania. Warto prześledzić karierę tego profesora 

logiki i teologii w Oxfordzie, który w 1372 roku oddał się w służbę 

Korony angielskiej. Porzucił uprawiany dotychczas gatunek literacki i 

w dwóch wielkich dziełach o władzy (boskiej i cywilnej) 

podtrzymywał tezę o suwerenności władzy cywilnej wobec Kościoła, 

stając w gruncie rzeczy po stronie swego panującego. Zrozumiałe jest 

więc, że papież, potępiając w bulli oba te teksty, powołał się na 

podobieństwo między nimi a „przewrotnymi tezami Marsyliusza z 

Padwy". W niedługim czasie Wiklef rozpoczął również praktyczną 

działalność reformatorską, organizując grupę „ubogich księży", 

rozpowszechniającą w języku angielskim koncepcje (napisane przez 

mistrza po łacinie) na temat „ubóstwa Chrystusa i Jego Kościoła". 

Powstanie z 1381 roku sprawiło, że Wiklef wydał się podejrzany także 

w oczach świeckich posiadaczy, którzy poprzednio popierali go w 

walce z papiestwem. Program „ubogich księży" nie podobał się lordom. 

Uznali go za zbyt podobny do programu buntowników. Ostatnie lata 

życia spędził Wiklef, podejrzany i wyobcowany, w samotności, lecz 

cicha protekcja uniwersytetu oksfordzkiego chroniła go przed 

ostrzejszymi prześladowaniami. 

Jest to kariera wzorcowa jednego z niewielu średniowiecznych 

myślicieli, których poglądy są nam znane z większym prawdopodo-

bieństwem, ponieważ zasadnicze tezy filozoficznej teorii Wiklefa 

bardzo szybko zaczęto odnosić do istniejącej rzeczywistości. Filozo-

ficzny realizm prowadził go do koncepcji „Kościoła niewidzialnego" 

(w przeciwieństwie do widzialnego i skorumpowanego Kościoła 

rzymskiego); a analiza władzy Bożej (jedynej prawdziwie kompletnej i 

„pełnej" władzy) posłużyła jako „punkt odniesienia" do zbadania 

różnych typów władzy ludzkiej. I w wyniku logicznej i zarazem 

teologicznej dedukcji Wiklef doszedł do znamiennego wniosku, że 

jedynym słusznym rodzajem ludzkiej władzy jest ta, która najbar- 



yiiiriiiloroHii Kunuigulli Ikionio Brocchieri Intelektualista ^51! 

dziej upodabnia się do boskiej, realizując się poprzez „uczestnictwo w 

dobrach", czyli stan wspólnoty. Ukoronowaniem całego procesu było 

przyłączenie się tego mistrza logiki do powstania chłopów, którzy 

śpiewali: Gdy Ewa przędła, Adam ziemię rył, Kto wtedy jaśnie-panem 

był? 

Wiklef był zresztą przekonany o nieuchronności przejścia od teorii 

do praktyki politycznej i o konieczności oparcia wszelkiej analizy, w 

tym również i analizy współczesnego mu świata, na rygorystycznych 

zasadach i podstawach myślenia filozoficznego: „Moja analiza jest 

przekonywająca również i dla zwykłych polityków, gdyż zasady 

poznania władzy Bożej oraz posiadania są słuszne również w odnie-

sieniu do świata stworzeń". Mimo to, jak to rzadko tylko ma miejsce w 

przypadku scholastycznych teorii, Wiklef, zatroskany o skuteczność 

swych twierdzeń, nie zaniedbuje także retorycznej perswazji: „Jakież są 

powody, by utrzymywać tłustego prałata w doczesnym zbytku i pysze, 

by obdarowywać go pięknymi końmi, eleganckimi siodłami i ozdobną 

uprzężą, która podzwania w czasie jazdy, oraz jaskrawymi szatami; 

jakież są powody, powtarzam, by jednocześnie biedacy cierpieli zimno 

i głód?". 

Rok powstania chłopskiego był zarazem rokiem wystawnego wesela 

królewskiego. Król Anglii, Ryszard II, poślubił Annę czeską i na ślub 

ten przybyło wielu studiujących w Oxfordzie Czechów. Po powrocie do 

ojczyzny przywieźli oni ze sobą teksty i idee Wiklefa. Pod koniec 

stulecia Hus naniósł własnoręcznie entuzjastyczne uwagi w rękopisie 

dzieła De dominio, a Hieronim z Pragi uznał inne dzieło Anglika, 

Dialogus, za „podstawę wszelkiego poznania". 

Społeczna i kulturalna sytuacja Czech na początku XV wieku, kiedy 

działali Hus i Hieronim, cechowała się silnymi napięciami. Po roku 

1378, roku schizmy, zarysowały się głębokie podziały. Podczas gdy 

król i ludność czeska zajmowali stanowisko neutralne w tym sporze 

między papieżami i popierali kardynałów — zwolenników reformy 

Kościoła, arcybiskup i ludność niemiecka opowiedzieli się po stronie 

papieża rzymskiego Grzegorza XII. Konflikt ten był intensywnie 

przeżywany również i w łonie uniwersytetu, podzielonego na nationes, 

wśród których narodowość niemiecka, choć wtedy stanowiła 

mniejszość, ciągle była silna. Do tego dodać trzeba patos, 



254 Człowiek średniowiaośt 

z jakim praskie mieszczaństwo przeżywało przepełnione tendencjami 

radykalnej odnowy praktyki religijne — ośrodkiem tego ruchu stanie 

się „kaplica betlejemska" i poczynając od 1402 roku Hus, zostawszy jej 

rektorem, będzie w niej codziennie głosił kazania. 

Również dla Husa, jak i dla Wiklefa, faktem o niemałym znaczeniu 

w działalności umysłowej było przejście na język narodowy (w tym 

wypadku czeski), co stało się symbolem świadomej opozycji 

społecznej (przeciw bogatym), politycznej (przeciw Niemcom) i re-

ligijnej (przeciw Kościołowi rzymskiemu). Osiąga w nim pełnię 

rozwoju intelektualista, który w burzliwym klimacie późnego śred-

niowiecza wybiera drogę politycznego zaangażowania i opowiada się 

po stronie opozycji i reformy, wbrew tradycji. Wiklef i Hus świadomie 

odrzucili łacinę —język, który określał ich i wyróżniał jako inte-

lektualistów. Przetłumaczenie tekstu Biblii i nauczanie w języku 

ludowym podyktowane było u nich obu pragnieniem „zmiany ist-

niejącego stanu rzeczy", nie zaś tylko chęcią dotarcia do szerszych 

rzesz słuchaczy. 

Praskie wypadki potoczyły się błyskawicznie, gdy wybuchł tam 

ruch reformy, mieszając żądania odnowy religijnej, odrzucenia hie-

rarchii kościelnej (a zwłaszcza przeciwstawienia duchowni — świeccy) 

i gwałtowną krytykę zbytku jako niesprawiedliwości społecznej. W tej 

atmosferze również Hus wysuwa swe doktrynalne postulaty i broni 

prawa uniwersytetu do korzystania także z tekstów napisanych przez 

heretyków (za takiego został uznany Wiklef, którego dzieła miały 

zostać spalone). Arcybiskup obłożył miasto Pragę inter-dyktem, lecz 

król Wacław nie pozwolił na wprowadzenie go w życie. Hus bronił 

wówczas praw króla za pomocą argumentacji, zaczerpniętej z dzieł 

oxfordzkiego mistrza. Król —jak twierdzi Hus —jest narzędziem Boga 

i jako taki sprawuje władzę, której celem jest obrona sprawiedliwych i 

zwalczanie niegodziwych, do jakiegokolwiek należeliby stanu — 

świeckich czy duchownych. Działanie króla Wacława jest więc 

pokazane jako podyktowane słusznym celem i umotywowane 

„wyższą", niepolityczną jakością jego postępowania, podczas gdy 

arcybiskup uniemożliwia kapłanom spełnianie ich misji apostolskiej. 

Reforma Kościoła powinna się dokonać, zdaniem 



MnrinUiroHii Kumagalli Iłoonio Hmuohiori  liUdeltlualista 255 

11 asa, podobnie jak i Wiklefa, za pośrednictwem świętej władzy kró-

lów, wynikającej z biblijnego tekstu Księgi Królewskiej. 

W przeddzień spalenia na stosie Hus napisał „do wszystkich 

wiernych Czechów": „Musicie wiedzieć, że sobór, który mnie potępił, 

nie wysłuchał ani nie przeczytał żadnej z moich ksiąg po czesku; I 

nawet gdyby wysłuchał, nie zrozumiałby ich, ponieważ na soborze 

obecni byli tylko Włosi, Anglicy, Francuzi, Hiszpanie i Niemcy...". Nie 

tylko załamał się dotychczasowy wyznacznik średniowiecznego 

intelektualisty, język łaciński, lecz decyzja pisania i nauczania w języku 

narodowym stała się znakiem dokonania wyboru obozu społecznego i 

politycznego. 

Europa jednak ciągle jeszcze miała jedną wielką wspólną scenerię, 

nawet mimo wybuchu otwartych już napięć — echo nauk z praskiej 

kaplicy i zwróconych do chłopów wykładów Wiklefa dało się słyszeć 

nawet na uniwersytecie paryskim. Na kanclerzu Gersonie spoczęło 

zadanie zebrania, rozważenia i ocenienia różnych wypowiedzi oraz 

opinii — zadanie to stało w niezgodzie z jego osobistym, mistycznym i 

kontemplacyjnym usposobieniem, lecz oddał mu się z wielkim 

zaangażowaniem, kierowany zobowiązującą ideą „służby". Polityczno-

kulturalny projekt Jana Gersona dążył do odrodzenia uniwersytetu 

paryskiego, pragnąc przywrócić mu blask i prymat XIII stulecia. 

Napisał do studentów kolegium nawarskie-go: „idziemy utartą drogą 

(tritum iter), która jest najodpowiedniejsza, powolna, wyważona i 

daleka od skrajności, błędów i skandali". Wydaje się to jego największą 

troską. Przesłuchując Hieronima z Pragi, zauważa: „Hieronimie, gdy 

byłeś w Paryżu, uważałeś się za anioła, silnego i potężnego własną 

elokwencją, lecz zakłóciłeś życie uniwersytetu, podtrzymując błędne 

tezy...". 

Można zrozumieć, że bardziej niż swoboda badań naukowych leżał 

mu na sercu jako rektorowi — w tej epoce wielkich, sporów 

kulturalnych — wewnętrzny spokój na uniwersytecie, który wydawał 

się mu zagrożony przez polemiczne nasilenie, jakie naukowym 

doktrynom nadawano z zewnątrz, spoza uniwersytetu, wśród ludzi nie 

przygotowanych naukowo. „Jeśli dane twierdzenie ma błędne, 

skandaliczne i obraźliwe dla pobożnych uszu znaczenie, słusznie 



256 Człowiek śrcilniuwioctn 

może zostać potępione, nawet gdyby z gramatycznego czy logicznego 

punktu widzenia zawierało sens uznany za prawdziwy". 

Byłoby jednak niesprawiedliwością nie przypomnieć, że ten bardzo 

ostrożny administrator był również wybitnym intelektualistą. Jego 

teorie w dziedzinie filozofii i teologii wcale nie szły zwyczajowo utartą 

drogą. Zalecał studentom teologii lekturę Duranda z San Porziano, 

dominikanina, który przeciwstawił się „drodze" świętego Tomasza, 

wzbudzając ostre krytyki i działania cenzury. Uważał realizm 

(najbardziej „oficjalna" tradycja filozoficzna) za źródło wszelkich 

ruchów heretyckich, których przywódców, Wiklefa i Husa, sam zresztą 

potępiał; opierał się na Etyce Arystotelesa, by twierdzić, że życie 

kontemplacyjne jest szlachetniejsze nawet od najbardziej cnotliwego 

życia praktycznego. 

Wiklef, Hus i Gerson to trzy wybitne postacie intelektualistów, 

zaangażowanych w przewodzenie (w najczystszym „średniowiecznym" 

stylu) zarówno opozycji i projektom reformy, jak i organizacji oraz 

zachowaniu społeczeństwa. Siłą rzeczy (przede wszystkim ze względu 

na utożsamianie Kościoła ze społeczeństwem chrześcijańskim) 

średniowieczny intelektualista często uważał za naturalne i słuszne 

zaangażowanie w działalność, która mieściła się w kolektywnym 

wymiarze. Jednak zobojętnienie na wiele ideałów, upadek 

uniwersalizmu, kryzys zaufania w rolę rozumu jako narzędzia 

praktycznego i politycznego powoli podkopały te przekonania. 

Niewątpliwie znacznie trudniej jest naszkicować wspólny i jed-

nolity profil intelektualisty-humanisty i wskazać jego jedną, do-

minującą, podzielaną przez większość cechę. Przejście od 

intelektualisty „średniowiecznego" do intelektualisty „nowego" wydaje 

się dokonywać poprzez rozpad dotychczasowego typu intelektualisty. 

7. Środowisko historyczne, w jakim działa ten, kto żyje, „pracując 

myślą i słowem", coraz bardziej się różnicuje. Rozmaite sygnały tego 

procesu dochodzą ze świata uniwersyteckiego: polityczno-naro-dowe 

zaangażowanie niektórych ośrodków uniwersyteckich (Praga, jak 

pokazaliśmy, lub Paryż, który stanął po stronie Anglii w wojnie 

stuletniej, zajmując się procesem Joanny D'Arc); funkcjonalność 



MniiiilcicHii  KuiiKitfilli Iłoonio Itrouchiori Intelektualista 257 

polityczna uniwersytetów włoskich, dostarczających komunom do-

radców i administratorów, lecz również ich finansowe uzależnienie od 

miasta, które prawie zawsze zastrzegało sobie prawo kontrolowania 

rekrutacji opłacanych przez siebie profesorów. Tworzy się warstwa 

(niemalże dziedziczna) wielkich profesorów, którzy w najbardziej 

prestiżowych uniwersytetach bogacą się dzięki płaconej im przez 

miasto pensji, honorariom studentów i procentowi od udzielanych 

biedniejszym uczniom pożyczek, osiągając w wielu przypadkach 

świetną sytuację finansową. Z drugiej strony także społeczność 

studencka przekształca się coraz bardziej w społeczno-gospodarczą 

elitę. 

Od samego zarania uniwersytetów ostrze krytyki tych magistri było 

zwrócone w dwóch kierunkach: ku dołowi przeciwko rustici czy 

plebejuszom oraz ku górze, pod adresem warstwy posiadaczy ziem-

skich, czyli szlachty. W pierwszym przypadku narzędziem walki była 

słowna pogarda, w drugim zaś — wypracowanie koncepcji cno-ta-

szlachetność. Przytoczmy dwa przykłady. Wilhelm z Owernii pisze w 

XIII wieku: „P1 eb s ze względu na swą wielką liczebność i nikły 

intelekt żyje niczym bezrozumne zwierzęta (...) skłonny jest do 

popełniania rabunków i zabójstw podobnie jak wilki (...). Ludzie 

mądrzy natomiast panują nad swymi uczuciami i po mistrzowsku robią 

użytek z wolnej woli". Wniosek: określenie „człowiek rozumny" pasuje 

wyłącznie do grupy uczonych. Co się zaś tyczy krytyk zwróconych ku 

górze, idziemy od barwnych stwierdzeń Jana z Me-ung („Uczeni są o 

wiele szlachetniejsi niż ci, którzy spędzają życie, polując na zające, 

dbając o odziedziczone posiadłości i gnojowiska") do obszernych 

traktatów Dantego czy Salutatiego. 

Ta dwustronna polemika miała rację bytu, jak długo uczeni mogli 

być utożsamiani prawie wyłącznie z mistrzami, czyli z tymi, którzy 

przekazywali wiedzę innym, lecz pod koniec XIV wieku sytuacja staje 

się bardziej płynna i problematyczna. Intelektualna panorama coraz 

bardziej się różnicuje; pojawia się nowa warstwa intelektualistów, 

złożona również z włoskich jurystów i notariuszy, obok których 

pojawiają się nowe postacie — artystów. Przykładem może być droga 

życiowa Durera. Po podróżach do Włoch, gdzie uczęszczał na dyskusje  

humanistów,  przemienia  się  ze  złotnika i  rzemieślnika 



258 Człowiek średniowiecn 

w intelektualistę, pisząc traktaty i ilustrując książki zaprzyjaźnionych 

pisarzy (z czego czyniła mu zarzuty — znamienne! — żona, która 

nakłaniała go, „by powrócił do warsztatu i nie mieszał się z ludźmi 

wyższymi od siebie"). 

Coluccio Salutati był jurystą, następnie notariuszem, a w końcu 

kanclerzem w Todi i we Florencji. Samo życie wytyczyło mu koncep-

cję, przewijającą się w jego pismach: „myślowa spekulacja nie jest 

ostatecznym celem człowieka" oraz: 

„należy przedkładać życie aktywne nad życie spekulatywne, które tak było 
wychwalane. (...) Czyż naprawdę mógłbym nazwać mądrym tego, kto 
poznał rzeczy niebiańskie i boskie, w stopniu, w jakim może to zrobić ludzki 
umysł, lecz nie jest w stanie sam się utrzymać? Kto nigdy nie przysłużył się 
przyjaciołom, rodzinie, krewnym, ojczyźnie? Ja zaś zaprawdę odważnie 
powiem i otwarcie wyznam, że chętnie i bez zawiści czy gniewu pozostawię 
tobie i temu, kto wznosi ku niebu czystą spekulację, wszystkie inne praw-
dy, byleby mi pozostawiono poznanie spraw ludzkich". 

Polemika z arystotelesowskim ideałem spekulatywnego szczęścia 

każe mu zawołać: „Nie sądź (...), że ucieczka od tłumu, unikanie 

widoku rzeczy pięknych, zamknięcie się w klasztorze czy odosobnienie 

się w pustelni są drogami wiodącymi do doskonałości". 

W ocenie minionej epoki tylko nieliczni spośród pokazanych przez 

nas wyżej intelektualistów wydają mu się „godni" — wśród nich 

Abelard, a zwłaszcza Jan z Sałisbury, którego dzieło polityczne 

Policraticus znał i cenił. Znamienne, że chodzi tu zawsze o autorów 

żyjących przed erą uniwersytetów, miłośników klasyków i ludzi za-

angażowanych. 

Uniwersytety niziny padańskiej stają się ośrodkami promieniowania 

nowej kultury humanistycznej. Żyjący w środowisku florenckim 

Rzymianin Lorenzo Valla swe najważniejsze dzieła redaguje w 

Piacenzy i w Pawii, gdzie był profesorem. Liczne jego teorie różnią się, 

a nawet wręcz przeciwstawiają panującej w wiekach średnich i na 

średniowiecznych uniwersytetach tradycji intelektualnej. Jest to przede 

wszystkim owo odrodzenie epikurejskie, które dochodzi do głosu w 

napisanym w Pawii De voluptate, rewindykacja dążeń i osiągnięć 

ludzkich skierowana przeciwko ascetycznej moralności, 



Mnniiloresa Fumagalli Boonio Brocchieri Intelektualista 259 

która stała się bezpłodnym moralizmem. Dominują tezy o ziemskiej 

.szczęśliwości i koncepcje cnót, pojętych jako słuszny i wyważony 

dobór przyjemności: „sztuki, nie tylko te wyzwolone, dążą do zaspo-

kojenia koniecznych potrzeb i starają się uczynić życie piękniejszym i 

przyjemniejszym, podobnie jak rolnictwo, architektura, sztuka tkania, 

malowania, pokrywania purpurą, rzeźbienia, budowy okrętów". Z 

tematem tym ściśle wiąże się niechęć do „wiedzy, która ogłupia", 

usiłując na próżno zgłębić nieosiągalne boskie tajemnice; do 

metafizyki, podsycającej czysto abstrakcyjne dyskusje; do jałowej 

logiki ostatnich dyskusji nominalistów, która Valli wydaje się bez-

użyteczna, oderwana od wszelkiego związku z rzeczywistym życiem, 

pozbawiona właściwej gramatyce konkretności i właściwej retoryce 

skuteczności. Tematy te tylko pozornie wydają się typowe dla polemiki 

filozoficznej czy uczonej. Jednak w rzeczywistości służą kształtowaniu 

się nowego profilu człowieka kultury, profesora, pragnącego związać 

szkołę z życiem i codzienną działalnością ludzką. 

Obok świeckich intelektualistów, jakimi byli Salutati i Valla, ist-

nieje „grupa kościelna" wybitnych humanistów: Eneasz Sylwiusz 

Piccolomini, sekretarz papieża Kaliksta III, biskup Triestu i Sieny, a 

następnie kardynał i papież; Marsilio Ficino, który został księdzem w 

wieku czterdziestu lat; Angelo Poliziano, którego Wawrzyniec ł 

Wspaniały zaproponował do kardynalskiego kapelusza. W 

rzeczywistości bowiem związki między Kościołem a kulturą 

humanistyczną były ściślejsze i bardziej złożone, niżby się to mogło 

wydawać na pierwszy rzut oka. Instytucja kościelna odczuwana była 

przez wielu intelektualistów jako organizacja bardzo potężna, a jed-

nocześnie, paradoksalnie, jako protektor dość tolerancyjny (zwłaszcza 

w tym, co dotyczyło życia prywatnego). 

Wspomnieliśmy już o różnicowaniu się środowiska intelektualnego 

pod koniec XIV wieku. Obok uniwersytetów nowe centra zaczną się 

stawać ośrodkami kultury: kółko i akademia, następnie biblioteka, a 

przede wszystkim dwór książęcy. Wraz z centralizacją władzy na 

dworze intelektualista traci kontakt z życiem politycznym i z szerszym 

środowiskiem społecznym. Nieprzypadkowo łacina, zarzucona już na 

rzecz języka ludowego, powraca jako język literacki, który wyraźnie 

odróżnia się od języka codziennego. 



260 Człowiek średniowieo •> 

Dworski intelektualista cieszył się większą wolnością niż paryski 

profesor uniwersytecki, wystawiony na ryzyko potępienia swych tez 

(jak Siger, Boecjusz z Dacji, jak Durand z San Porziano...), lecz czyż 

brał on udział w dyskusjach bardzo podobnych do starć politycznych, 

w których zwycięzca nie był z góry przesądzony? Jesteśmy zdania, że 

nie. W XV wieku szybka i wyraźna ewolucja sprowadzała definicję wol-

ności coraz bardziej do sfery prywatnej, ograniczonej do rodziny 

iotium. Goszczący na dworach książęcych Gonzagów, Maletestów, 

Medicich, Rucellajów intelektualista nie musiał już dokonywać dras-

tycznego wyboru między obozem reformy czy obozem zachowawczym, 

papieżem czy cesarzem, cesarzem czy władcą... Zrodziło to bardzo 

szybko typowe dla ery nowożytnej zjawisko rozdwojenia intelektualis-

ty, „podwójnej osoby", publicznej i prywatnej. Pierwsza popiera, często 

słabo, nigdy zaś z zaangażowaniem, racje władzy; druga, sceptyczna, 

szuka ucieczki w wewnętrznej refleksji i melancholii. 

8. To ostatnie pojęcie ma wieloletnią tradycję. Arystoteles wynosił 

melancholię do rangi właściwej geniuszowi „heroicznej" postawy, 

Ojcowie chrześcijańscy zaś uważali ją za jednego z największych 

wrogów duszy. Melancholia rodzić miała lenistwo, „małoduszność", 

czyli krótkowzroczność w ocenach, niespokojne i zgubne błądzenie 

fantazji, próżne gadulstwo lub jego przeciwieństwo, zamknięcie się w 

milczeniu. Tomasz z Akwinu dobrze podsumowuje osąd tej nie-

bezpiecznej postawy: prowadzi ona człowieka do „prawdziwej de-

speracji", przekonuje go, że zbawienie duszy jest nieosiągalne, a nawet, 

co gorsza, bezużyteczne. 

Na stronicach Petrarki melancholia nabiera innego zabarwienia. 

Jest to postawa nowa, łącząca depresję ze „swoistym rozkoszowaniem 

się cierpieniem" i z poszukiwaniem samotności. Jest to sposób bycia i 

odczuwania, który podejmuje pewne postawy średniowiecznego 

intelektualisty, lecz dodaje do nich nowe, typowe dla nowożytnego 

filozofa i literata: 

„Wstaję o północy i wychodzę z domu o świcie, a jednak na wsi czuję 
się jak u siebie, studiuję, myślę, czytam, piszę (...). Tutaj, w tej ciasnej 
dolince, zbierani wokół siebie wszystkich moich przyjaciół, obecnych 
i przeszłych, ze wszystkich stron i wszystkich czasów (nie tylko tych, 



Miirin(,en\sii Kimingiilli Beonio Urocchieri Intelektualista 261 

z którymi przyjaźniłem się osobiście, lecz również i tych, którzy odeszli 

wiele stuleci przede mną i których poznałem dzięki studiom literackim) 

(...): bardziej spragniony rozmowy z nimi niż z ludźmi, którzy łudzą się, że 

żyją tylko dlatego, iż oddychając zimnym powietrzem zauważają, że ich 

oddech zostawia po sobie jakiś zjełczary ślad. Tak oto błądzę sobie, wolny 

i spokojny...". 

Miasto czy wieś? Zaangażowanie w życie polityczne i w pracę czy 

samotne studiowanie, pogodne i zazdrośnie strzeżone otiuml To jaskrawe 

przeciwieństwo, które w wiekach średnich różniło intelektualistów nie tyle w 

odniesieniu do uwarunkowań historycznych i działalności, ile raczej — do 

modeli kulturowych. Przytoczmy zapalczywe wezwania Petrarki: 

„Porzućmy miasto, by już nigdy do niego nie wrócić. (...) Trzeba 

wykorzenić przyczyny trosk i spalić za sobą mosty. (...) Pospieszmy się, 

pozostawmy miasto kupcom i adwokatom, pośrednikom, lichwiarzom i 

notariuszom, medykom, balwierzom, rzeźnikom, kucharzom, wytwórcom 

kiełbas, kowalom, skarbnikom (...), muzykantom, szarlatanom, 

architektom, stręczycielom, złodziejom i strajkującym, którzy żyją z nosem 

wystawionym na wiatr wiejący od rynku: jest to jedyne znane im 

szczęście". 

I dodaje z wyższością: „Nie są oni naszego pokroju". 

Dla Petrarki, podobnie jak dwa stulecia wcześniej dla mnicha, św. 

Bernarda z Clairvaux, miasto pozostaje zepsutym Babilonem. Co więcej, 

odwrót od stanowisk i ocen dotyczących godności pracy ręcznej stawiają go w 

dramatycznej izolacji od współczesnych sobie profesji i zajęć ludzkich. 

Wydaje się, że poszły w zapomnienie słowa Hugona od świętego Wiktora, 

określającego architekturę, sztukę żeglowania, tkactwo i inne „sztuki 

mechaniczne", jako „czwartą część filozofii", gdyż „ta działalność ludzka, 

która przynosi nam ulgę w naszej śmiertelnej kondycji (...), zawiera w sobie 

wyważoną mądrość". 

Wybór życia miejskiego znalazł natomiast uzasadnienie natury religijnej, 

lecz zgodne z rzeczywistym rozwojem w XIII wieku, u Bonawentury: „Na wsi 

mieszkańcy są tak rozproszeni, że trudno 



2(i2 Człowiek średniowiecMt 

jest ich wszystkich zwołać na kazanie. (...) W miastach natomiast, 

gdzie żywności jest pod dostatkiem, gromadzi się i razem żyje wielu 

ludzi, można więc słusznie przypuszczać, że zbierze się tutaj większe 

plony". 

Franciszkanin Eiximenis, działający w XIV wieku w Walencji jako 

doradca króla, żywo wyraża to, co stało się już postawą dominującą: 

„gdy wkracza się do miasta, spotyka się ludzi, nastrój się poprawia i 

można wesoło spacerować. (...) Miasto jest wspaniałym miejscem, 

gdzie człowiek może wyzbyć się swej ciemnoty. W mieście trudno jest 

być smutnym, a smutek przecież wyjaławia kości i unicestwia życie". I 

dalej: „W licznie zamieszkanych i dobrze zarządzanych miastach 

człowiek znaleźć może wiele powodów do radości; żyje bezpiecznie, 

lepiej zaspokaja swe potrzeby materialne, spotyka innych ludzi i 

rozmawia z nimi". 

W stanowisku intelektualisty wobec innego dość żywego i dys-

kutowanego tematu, a mianowicie małżeństwa i rodziny, zauważamy 

natomiast ciągłość tradycji. W XII wieku rozpowszechnia się 

prawdziwa antymałżeńska postawa, która podejmuje argumentację 

świętego Hieronima (Contra Iouinianum). Interesującego świadectwa 

dostarczają stronice pióra pewnej kobiety-intelektualistki, Heloizy, 

kochanki, a później żony filozofa Abelarda. Zostaną one opatrzone 

pochwalnym komentarzem przez samego Petrarkę, który dwa wieki 

później był gorliwym czytelnikiem Abelardowej autobiografii. W 

przytoczonych przez Heloizę licznych argumentach przeciwko 

małżeństwu można dostrzec różne tendencje. Po pierwsze, wpływ 

klasycznego filozoficznego repertorium, które opisuje małżeństwo jako 

kwintesencję życia zmysłowego, jako nagromadzenie codziennych 

dokuczliwych trosk, potrzeb materialnych, a więc takie, które fatalnie 

oddala od idealnego królestwa filozofii. Po drugie, „racje świętych", 

przedstawiających małżeństwo jako środek zaradczy przeciw żądzy 

cielesnej, który łatwo jednak sprowadzić może na złą drogę, jakiej stara 

się zapobiec. Po trzecie wreszcie — tę subtelną i głęboką niechęć w 

stosunku do instytucji, która niczego nie może wnieść do miłości 

prawdziwej i „bezinteresownej". W tym ostatnim aspekcie uwidacznia 

się wpływ dzieła Cycerona De amici-tia i podziela go zarówno 

twórczość goliardów, jak i literatura dwór- 



MariateroHu Kumutfulli Iłtionio l i iocchien   Intelektualista 263 

ska („niech nikt się nie waży używać słowa miłość do określenia 

uczucia, które wiąże małżeństwo"). Jak już wiemy, jest to pogląd 

złożony i wieloraki, podzielany przez większość. Jedni uwypuklali 

przyczyny ascetyczno-religijne, inni zaś argumenty wyraźnie natury 

moralnej, lecz niewątpliwie trudno było okazywać entuzjazm i 

usprawiedliwiać instytucję tak bardzo zdyskredytowaną filozoficznie. 

Również i Siger z Brabantu, „awerroista" wydziału sztuk, zadaje 

sobie pytanie, Jaki stan jest bardziej odpowiedni dla filozofa: dziewiczy 

czy zamężny" i odpowiada, że „filozof dążyć powinien do życia w 

warunkach jak najmniej utrudniających poszukiwanie prawdy"; wydaje 

się, że małżeństwo wprowadza „zbyt wiele doczesnych trosk" i 

niewątpliwie należy je odradzać tym, którzy oddają się poszukiwaniu 

„rozkoszy intelektualnej". 

Z naszej współczesnej perspektywy postać średniowiecznego 

intelektualisty jawi się w pewnym stopniu jako przyćmiona i zubożona 

ze względu na jego stosunek do „autorytetów" (auctoritates). Należy 

jednak pamiętać, że przytłaczające i zobowiązujące znaczenie słowa 

„autorytet" wypłynęło dopiero w świecie nowożytnym. Dla 

średniowiecznych uczonych auctoritates to byli autorzy, teksty i zbiory 

ksiąg, nad którymi pracowali. Była to biblioteka dwojaka, a mianowicie 

biblioteka świętych i biblioteka filozofów. Nadto ta ostatnia, jak 

błyskotliwie zauważył jeden z badaczy XII stulecia, składała się z 

autorów, którzy „za życia nigdy ze sobą nie byli w zgodzie i trudno 

byłoby znaleźć wśród nich dwie podobne opinie". Z jednej strony, 

mamy do czynienia z ogromną produkcją komentarzy i glos do Platona, 

Arystotelesa, Ewangelistów, lecz również i do współczesnych pisarzy, 

którzy szybko stali się nowymi „autorytetami" (na przykład Piotr 

Lombard); z drugiej zaś — z różnorodnością komentarzy, 

wielorakością zajmowanych stanowisk, z niekiedy bardzo zawziętymi 

dyskusjami, z silnymi kontrastami, dającymi świadectwo konkretnej, 

często indywidualnej i niekiedy bardzo odważnej pracy. Dowodem tej 

świadomości i zmysłu krytycznego niech będą wypowiedzi, które 

pragniemy zacytować na zakończenie tych stronic, poświęconych 

średniowiecznemu intelektualiście. 



264 Człowiek średn iowiecza 

Adelard z Bath w pierwszym dziesięcioleciu XII wieku potępiał „wadę 

dzisiejszego pokolenia, które uważa za możliwe do przyjęcia tylko odkrycia 

poczynione przez starożytnych i przez innych" i dodawał: „dobrze wiem, jaki 

los czeka tego, kto uczy prawdy; dlatego, wykładając pewną teorię, 

przedstawiam ją jako pochodzącą od moich arabskich mistrzów...". Iść za 

auctoritas, a nie za ratio, jest w jego oczach „oddaniem się najbardziej 

bezrozumnej naiwności i wpadnięciem w niebezpieczną pułapkę". Albert 

Wielki, wybitny mistrz dominikański, ostrzegał: ,Jeśli ktoś wierzy, że 

Arystoteles był bogiem, musi wierzyć, że nigdy się on nie pomylił. Lecz jeśli 

uważa się go za człowieka, nie ulega wątpliwości, że podobnie jak my, mógł 

się mylić". Siger, godząc się z nim w tym względzie, zauważył: 

„sam tylko autorytet nie wystarcza dla udowodnienia prawdziwości tej 

tezy. Ci, którzy ją podtrzymywali, kierowali się jakimiś powodami. Lecz 

my jesteśmy ludźmi, takimi samymi, jak oni. Dlaczego więc nie mieli-

byśmy się oddawać rozumowym poszukiwaniom, podobnie jak oni?". 

BIBLIOGRAFIA 

Bianchi L., La felicita intellettuale come professione. A Parigi nel XIII secolo 

(w:) Riuista di Filosofia, t. 78 (1987). 

Dionisotti C, Chierici e laici (w:) Geografia e storia delia letteratura italiana, 

Torino 1977 (wyd. Einaudi). 

Le Goff J., Gli intellettuali nel Medioeuo, Milano 1979 (wyd. Mondadori), wyd. 

polskie: Inteligencja w wiekach średnich, Warszawa 1966. 

Murray A., Ragione e societa nel Medioevo, Roma 1986 (wyd. Editori Riuniti). 

Smalley B., The Becket Conflict and the Schools. A Study of Intellectuals in 

Politics, Oxford 1973 (wyd. Blackwell). 

Verger J., Le uniuersita del Medioeuo, Bologna 1982 (wyd. II Mulino). 



ROZDZIAŁ VI 

ARTYSTA 

Enrico Castelnuovo 

 



Kto zbudował Teby o siedmiu bramach? To słynne pytanie Brechta 

przeciwstawia anonimowość wielu, którzy w cieniu tworzą historię, 

sławie nielicznych, przedstawianych jako bohaterów. I chciałoby się 

postawić to pytanie w odniesieniu do wielu średniowiecznych artystów. 

Kto zaprojektował mozaiki w San Vitale, kto namalował freski w 

Castelseprio, kto wyrzeźbił kluniackie kapitele, kto zbudował katedrę w 

Chartres? 

Dzieła sztuki odgrywają ogromną rolę, gdy pragniemy sobie 

wyobrazić, zrozumieć średniowiecze i jeden obraz tej epoki narzuca się 

nam ze szczególną siłą, dzięki zachowanym zabytkom, kronikom, 

dokumentom. Bardziej niż inne, epoka ta wydaje się nam naznaczona 

białą szatą kościołów, rojących się od rzeźb, mozaik, kolorowych 

witraży, lśniących wyrobów złotniczych, barwnych ksiąg 

iluminowanych, rzeźb z kości słoniowej, wielkich brązowych drzwi, 

emalii, fresków, kobierców, haftów, tkanin i szat o mieniących się 

kolorach i oryginalnych wzorach, malowanych tablic o złotym tle... 

Jednak mimo tej obfitości i różnorodności dzieł sztuki, które wzbudzają 

nasz podziw i podniecają wyobraźnię, jesteśmy w stanie wymienić 

tylko nieliczne imiona artystów, a co więcej, są to imiona odizolowane, 

związane z jednym tylko dziełem. Nawet twórca tak wybitnego zabytku 

jak kaplica akwizgrańska, kamień milowy w dziejach średniowiecznej 

architektury, pozostaje zwodniczy i nieuchwytny. Kim był Odo z 

Metzu? Jak go określić, do jakiej grupy zaliczyć? 



268 Czl.owk'k śmlniowiir n 

Egocentryzm, pogoń za sławą i próżność nowożytnych artystów 

były swego czasu wytykane, przeciwstawiane poświęceniu i skrom-

ności — cnotom średniowiecznego artysty, nie szukającego innej na-

grody niż niebiańskiej i wolnemu od pragnienia sławy. Artysty 

pokornego i szczęśliwego w swej anonimowości, pragnącego tylko 

uczestnictwa w tym wielkim wspólnym dziele gloryfikacji wiary. 

Ten sposób widzenia stanowi owoc pewnej kultury romantycznej, 

lecz obraz ten w niewielkim stopniu odpowiada prawdzie. Mimo że 

wiele dzieł jest anonimowych, zachowały się liczne imiona i podpisy 

średniowiecznych artystów, a także i świadectwa, które o nich mówią i 

pozwalają nam zrozumieć, jak bardzo rzeczywistość była odmienna od 

tego, co nazbyt często było opisywane. Jak pokorze przeciwstawiało 

się poczucie dumy. Jak bardzo pragnienie sławy przeciwstawiało się 

anonimowości. Jednakże — co zbija nas z tropu — niewątpliwe 

poczucie własnej wartości średniowiecznych artystów nie wykluczało 

powszechnej i dobrze udokumentowanej postawy pokory, podobnie jak 

sława niektórych nie wykluczała anonimowości całej masy 

pozostałych. Pod wieloma względami postawy średniowiecznych 

artystów wydają się nam odległe zarówno od postaw ich 

poprzedników, jak i ich następców. Tak jakby przestrzeń, w której się 

poruszali i dawali wyraz swej niezwykłej i niedoścignionej zdolności 

twórczej, była zupełnie odmienna niż obszar działania innych artystów 

z wcześniejszej i późniejszej epoki. 

Jak zatem pracowali średniowieczni artyści? Jaka była ich rola, jaką 

mieli świadomość własnej działalności, jak oceniali ich współcześni, 

jak byli oni przedstawiani, jakie miejsce zajmowali w społeczeństwie? 

Aby dać odpowiedź na te pytania, postaramy się przede wszystkim 

porównać ich sytuację z sytuacją kolegów w epoce poprzedniej, a 

mianowicie w starożytności klasycznej. Jedynie zestawiając te dwie 

rzeczywistości, będziemy w stanie stwierdzić, czy, kiedy, jak i jakiego 

rodzaju zmiana dokonała się w statusie artystów, w ich sposobie 

działania, w ulubionych technikach, w ich stosunkach ze 

zleceniodawcami i z odbiorcami, w opinii, jaką mieli o nich 

współcześni, w przypisywanych ich dziełom funkcjach. 

Trudno będzie, poza pewnymi pojedynczymi przypadkami, dać 

precyzyjne odpowiedzi na te pytania. Historycy nie wyrobili sobie 



Knrico (laHtulnuoyo Artysta 269 

jeszcze zgodnego poglądu na temat statusu artysty w starożytności, a 

zwłaszcza czy i w jakim stopniu różnił się od rzemieślnika; na temat 

jego roli społecznej, położenia ekonomicznego i panującej o nim opinii. 

W jakim stopniu artysta cieszył się powszechnym uznaniem, a w jakiej 

mierze natomiast był uważany za banausos, czyli osobę o niższym i 

podrzędnym statusie? Znamy wiele podpisów artystów z tego okresu, 

lecz jakie znaczenie miały, na przykład, podpisy ceramików? Czy były 

one świadectwem artystycznej dumy, czy też stanowiły raczej znak 

fabryczny, rodzaj copyright? 

Liczne źródła starożytne przekazują imiona artystów, dokonując ich 

hierarchicznej selekcji i wypowiadając się w stosunku do niektórych z 

nich w sposób szczególnie pełen podziwu. Jak należy więc rozumieć 

słynne zdanie Plutarcha w Żywocie Peryklesa, jakoby „nigdy aż do 

dzisiaj przed Zeusem olimpijskim i argońską Herą nie narodziło się w 

szlachetnym i utalentowanym młodzieńcu pragnienie stania się 

Fidiaszem czy Poliktetem"? Zawód artysty był zatem pogardzany czy 

ceniony? A może to tylko jego dzieła mogły być przedmiotem podziwu, 

który jednak nie obejmował ani twórcy, ani jego profesji? 

Archeologowie i badacze epoki starożytnej od dawna dyskutują nad 

tym problemem i choć nie dochodzą do zgody w tej sprawie, jednak 

wyjaśniają całą serię danych i problemów. Staje się jasne, że trudno 

będzie osiągnąć zadowalającą definicję, przekonywającą dla różnych 

miejsc i czasów, dla całego tego długiego okresu, który obejmujemy 

mianem starożytności klasycznej. Pracujący w V wieku w Atenach 

artysta żył w sytuacji zupełnie innej niż jego kolega, który działał w IV 

wieku na dworze Aleksandra, by nie wspomnieć o różnicach 

istniejących między złożoną sytuacją epoki helleńskiej a rzymskiej i o 

sprzecznych stanowiskach na ten temat, jakie zarysowują się w 

źródłach, w zależności od pozycji społecznej, kulturalnej i politycznej 

ich autorów. 

Jeśli nie mamy pewności w sprawie sytuacji artystów w świecie 

klasycznym, tym mniej jej mamy w odniesieniu do średniowiecza. 

Przede wszystkim dlatego, że za tą powszechnie przyjętą etykietką 

kryje się całe, wewnętrznie silnie zróżnicowane tysiąclecie, lecz także i 

dlatego, że w dziedzinie tej badania są o wiele mniej zaawansowane niż 

w przypadku starożytności. 



270 Człowiek śrcrfiiioiriee-ti 

Kryzys świata antycznego przyniósł gwałtowną przemianę struktur 

świata artystycznego i sytuacji jego członków, przetaso-wując karty, 

przekształcając funkcje i zmieniając postawy. Zniknęli bogaci, 

wyrafinowani kolekcjonerzy. Produkcja artystyczna zmniejszyła się, a 

nawet zupełnie zanikła w niektórych dotychczas ważnych ośrodkach 

artystycznych, podczas gdy nadal trwała, choć znacznie zredukowana, 

w innych. Zmienili się zleceniodawcy i typologia. Głębokim 

przemianom uległy funkcje i koncepcje dzieła sztuki. Wyobrażenia 

figuralne wzbudzały niekiedy poważne podejrzenia i wrogość, jako 

tradycyjnie związane ze światem i kulturą pogan, a więc jako możliwe 

nośniki bałwochwalstwa. Sztuka coraz bardziej przechodziła na usługi 

Kościoła, jego misji, programu odkupienia i zbawienia, aż zaczęła 

wręcz być uważana za substytut lektury dla niepiśmiennych. Papież 

Grzegorz Wielki napisze w 600 roku do biskupa Marsylii: „Zaprawdę, 

tym, czym jest pismo dla tych, którzy umieją czytać, malarstwo jest dla 

oglądających je analfabetów, ponieważ dzięki niemu mogą czytać ci, 

co nie znają liter. Obrazy stanowią więc przede wszystkim lekcję dla 

ludu". 

W zasadzie znane w świecie klasycznym piętno niższości w sto-

sunku do trudniących się pracą ręczną, a nie umysłową, nadal stanowiło 

element dyskryminujący przez wiele stuleci średniowiecza. 

Wyczuwamy to w tychże słowach papieża Grzegorza, który uważa 

malarstwo za substytut słowa pisanego, dobry dla tych, co nie umieją 

czytać. Jeśli lektura jest zajęciem o wiele wyższym i szlachetniejszym 

niż oglądanie namalowanych scen, to z tego wynika, że ci, co piszą, są 

o wiele bardziej godni szacunku niż ci, co malują. 

Usystematyzowanie przez Marcjana Capellę i Kasjodora starożytnej 

metody pedagogicznej, która uprzywilejowywała zebrane w triuium i 

quadrivium sztuki wyzwolone, w porównaniu z uważaną za służebną 

pracą ręczną, uwarunkuje na wiele stuleci położenie artysty — 

trudniącego się pracą ręczną, przynajmniej aż do czasu, gdy w ciągu 

XII stulecia zaznaczy się kryzys dawnych struktur kulturowych pod 

naciskiem gwałtownego rozwoju miast i związanych z tym przemian 

społecznych i myślowych. 

Z drugiej strony apologia twórczości artystycznej znajdzie 

oddźwięk w średniowieczu. Funkcjonuje w III wieku w Enneadach 



Kocico < '. •i.". li' liui(ivo  Arl\'::l<: 271 

1'lotyna, w których wychwala on Fidiasza za to, że pokazał Zeusa nie 

według norm i zwyczajów widzialnej rzeczywistości, lecz tak „jak sam 

Bóg objawiłby się, gdyby chciał się pokazać naszym oczom", 

przyznając w ten sposób artyście uprzywilejowaną zdolność dostąpienia 

do pewnej rzeczywistości, wykraczającej poza świat poznawalny 

zmysłami. Mimo że narzucona przez podział sztuk hierarchia będzie 

miała długotrwałe konsekwencje, wpływ plotynizmu, który czasami 

dochodził do głosu w kulturze średniowiecznej, wnosił, choć w 

zawoalowany sposób, pewne szczególne uznanie dla twórczości 

artystycznej. 

W średniowiecznych źródłach nie znajdujemy terminu dla okreś-

lenia tych, których dziś zwiemy artystami. Artifices byli powszechnie 

nazywani rzemieślnicy, a wraz z nimi również i artyści: Obiit 

Berengarius huius matris ecclesiae artifex bonus, odnotowuje około 

1050 roku, bez żadnego innego uściślenia, księga zgonów z katedry w 

Chartres i na próżno zapytywać będziemy, w jakiej dziedzinie sztuki się 

wyróżnił (prawdopodobnie był architektem, kierującym odbudową 

katedry po pożarze w 1020 roku). Co zaś do spotykanego czasami 

terminu artista, oznacza osobę studiującą lub praktykującą sztuki 

wyzwolone. Dopiero pod koniec XIII wieku w kronice Salim-bena
1
 

zacznie oznaczać osobę o pewnej szczególnej umiejętności technicznej. 

W obrębie działalności artystycznej zaznaczają się wyraźnie hie-

rarchiczne różnice. Najwyżej ceniony był architekt, w którego pracy 

dostrzegano pewien wymiar projektowy (a więc myślowy) oraz orga-

nizacyjny. Pojęcie, jakie ma się w średniowieczu o architekcie, jest 

bardzo różne. Odziedziczony po starożytności obraz architekta, 

uważanego za twórcę projektu i organizatora prac budowlanych, 

przetrwa aż do epoki karolińskiej. Dla Izydora z Sewilli z początku VII 

wieku, autora encyklopedii najbardziej rozpowszechnionej w 

średniowieczu, aż do chwili, gdy wyparły ją w XIII wieku summy 

(summae) scholastyczne, architekt stanowi połączenie murarza 

(caementarius) i twórcy projektu, a definicję tę przejmie w epoce 

karolińskiej Hraban Maur. W tym poglądzie na działalność archi- 

1 Salimbene da Parma właściwie Adamo di Ognibe (1221-1287) (przyp. red.). 



272 Człowiek średniowiea, i 

tekta dostrzegamy jeszcze pewne dziedzictwo witruwiańskie, lecz w 

przyszłości postać ta utożsamiona zostanie z osobą budowniczego i 

aspekt praktyczny na długi czas weźmie górę nad stroną teoretycz-no-

projektową. 

Znamiennego świadectwa o przypisywanych architektowi umie-

jętnościach i znajomości technicznych tajników dostarcza zdumie-

wająca anegdota, opowiedziana przez Orderyka Witalisa w napisanej 

około 1135 roku Historia Ecclesiastica. Według tej opowieści pewien 

architekt imieniem Lanfred, o którym mówiono, „że sława jego 

geniuszu przewyższała sławę jakiegokolwiek innego artysty, który w 

owych czasach działał we Francji", miał zostać ścięty po zbudowaniu 

wieży zamku w Ivry w Normandii, by nigdy nie mógł zbudować 

niczego podobnego gdzie indziej. Inna opowieść zawarta w Gęsta 

opatów z Saint-Trond jest bardzo znacząca w tym, co dotyczy nowej 

świadomości własnej pracy, jaką zaczyna odczuwać architekt. Pewien 

sławny latomus miał odpowiedzieć krytykującemu jego propozycję 

opatowi: „Jeśli nie podoba się to, co wam dobrze zaprojektowałem, 

lepiej byście poszukali sobie innego architekta". Wyraźnie zaznacza się 

różnica pozycji między architektem-cza-rownikiem u Orderyka 

Witalisa a wyniosłym rozmówcą opata z Saint-Trond. 

Bardzo ważna, jak zobaczymy, była pozycja złotników, obrabiają-

cych drogocenny surowiec, oraz mistrzów witrażystów, którzy posiedli 

tę bardzo trudną sztukę. W źródłach znajdujemy pochwały pewnych 

malarzy, poszukiwanych we Włoszech ze względu na umiejętności, jak 

ów Johannes, którego Otton III wezwał do Akwizgranu, oraz 

Lombardczyk Nivardus, bardzo wprawny malarz, powołany do pracy w 

klasztorze we Fleury (Saint-Benoit-sur-Loire) przez opata Gauzlinusa, 

nieślubnego syna Hugona Kapeta, a także hojnego fundatora. Granice 

między poszczególnymi technikami nie były zresztą nie do przebycia i 

źródła bardzo często mówią o działających na różnych polach artystach. 

Podstawowymi źródłami, jakie mamy do dyspozycji, by poznać 

średniowiecznych artystów oraz opinię, jaką cieszyli się oni w oczach 

współczesnych, są kroniki klasztorne i biskupie, księgi zgonów opactw 

i katedr, listy biskupów i opatów. Wiele imion artys- 



Knrico < !UHŁU1IIUOVO Artysta 273 

tów zostało nam przekazanych tą drogą. Imiona innych zaś, lecz w 

znacznie mniejszym zakresie zwłaszcza w pierwszym stadium, możemy 

poznać dzięki umieszczonym na samych dziełach sztuki podpisom i 

inskrypcjom. Dołączą do nich później inne świadectwa jak akty 

płatności, kontrakty i statuty korporacji. 

Na początku XIV stulecia w Toskanii artysta pojawi się również 

jako bohater literacki i wymieniany będzie po imieniu przez poetów i 

pisarzy. Jest to jednak zjawisko wyjątkowe i jeszcze epizodyczne, 

ograniczone początkowo prawie wyłącznie do pewnego konkretnego 

środowiska kulturalnego. 

Pierwszym spostrzeżeniem, jakie można uczynić dla wczesnego 

średniowiecza, jest zanik podpisów artystów (jeśli wykluczymy pod-

pisy bijących monety, lecz w tym wypadku stanowiły one raczej środek 

uwierzytelniający). Nieprzypadkowo podpisy artystów częstsze są w tej 

epoce tylko w Italii, gdzie w większym stopniu przetrwały dawne 

tradycje. W 712 roku pewien Ursus Magister ze swymi uczniami 

Juwentynem i Juwianem „podpisał się na cyborium w kościele San 

Giorgio w Valpolicella", podczas gdy inskrypcja z podobnym imieniem 

(Ursus magister fecii) została umieszczona na frontalnej części ołtarza 

opactwa w Ferentillo koło Terni. Możemy ją datować dzięki wzmiance 

o zleceniodawcy imieniem Hildericus Dagileopa, prawdopodobnie 

Hilderyk książę Spoleto w 739 roku. Artysta przedstawił tu samego 

siebie obok zleceniodawcy w sposób schematyczny i uproszczony, 

trzymając w ręku młotek i dłuto. Fakt, że oba podpisy opatrzone 

tytułem magister pochodzą z terenów znajdujących się pod 

panowaniem Longobardów, jest bardzo znamienny. W 643 roku dwa 

artykuły z edyktu króla Rotariego ustalały normy wykonywania 

zawodu architekta w obrębie państwa Longobardów. Później 

memoratorium de mercedibus commacinorum wspomina o 

zhierarchizowanych grupach mistrzów commacinorum (pochodzenie 

tego terminu jest dyskusyjne i wcale nie jest pewne, czy wskazuje na 

pochodzenie geograficzne, jak późniejsze określenie magistri antelami, 

czy też raczej na typ narzędzia — cum machina), których „ekipy" 

złożone z rozmaitych osób, uczniów, pomocników, różnego rodzaju 

współpracowników, kierowane były właśnie przez owych magistri. 



274 Człowiek średniowieo I 

Najstarszą średniowieczną biografią artysty jest żywot świętego 

Eligiusza, wybitnego złotnika i menniczego z Limoges, który był 

ważną osobistością na dworze merowińskim, by zostać w końcu 

biskupem Noyon i świętym. Biografa specjalnie nie interesowała 

działalność artystyczna Eligiusza, ponieważ stanowiła jedną z cech jego 

osobowości i historii — w oczach hagiografa — znacznie waż-

niejszych. Jest to więc bardziej niż biografia artysty żywot świętego, 

który — obok wykonywania innych zajęć — był również artystą. 

Biograf entuzjastycznie wysławia jego niezwykłe umiejętności w 

praktykowaniu złotnictwa i innych sztuk (aurifex peritissimus atque in 

omni fabricandi arte doctissimus), pobożność i miłosierdzie, zażyłość z 

monarchami, a także i wygląd zewnętrzny, dłonie o długich 

arystokratycznych palcach, noszone przez niego drogocenne szaty... 

Odnosimy wrażenie, że w wizerunku tym pragnie przede wszystkim 

podkreślić wysoki status społeczny świętego obok jego zdolności 

artystycznych i głębokiej religijności oraz, choć w sposób 

zawoalowany, ideę wyższości pracy umysłowej nad ręczną. Żywot 

opowiada mianowicie, że Eligiusz w czasie pracy trzymał przed oczami 

otwartą księgę, a więc wykonywał pracę podwójną: ręczną dla ludzi, 

umysłową dla Boga (manus usibus hominum, men-tem usui mancipabat 

divino). 

Wysoki status społeczny średniowiecznego złotnika znajduje po-

twierdzenie na złotym ołtarzu z kościoła Sant Ambrogio w Mediolanie 

(ok. 840 r.). Jego twórca, Vuolvinus magister phaber, podpisał dzieło i 

przedstawił samego siebie, jako ukoronowanego przez świętego 

Ambrożego, w sposób podobny, w jaki pokazany jest — również 

ukoronowany przez świętego — fundator, arcybiskup Angilbert II. 

Pełna znaczenia różnica dzieli jednak oba wyobrażenia. Podczas gdy 

fundator, Angilbertus Dominus, został przedstawiony z głową 

zwieńczoną kwadratowym nimbem, w chwili gdy przyklęka przed 

świętym, ofiarowując mu ołtarz, Vuolvinus, bez nimbu i z pustymi 

rękami, klęczy przed świętym w sposób znacznie bardziej uniżony. 

Podpis, przedstawienie samego siebie i ta prawie zasugerowana 

równość z fundatorem stanowią elementy bardzo znaczące, które 

zdradzają wysoki społeczny status złotnika i jego dzieła. W średnio-

wieczu stosunek między artystą a fundatorem był stosunkiem nie- 



Knrico (!UHI(>1IIUOVO Artysta 275 

równym; hierarchia społeczna, możliwości finansowe, a często również 

i kultura zlecającego dzieło sztuki zaniżają, jeśli wręcz nie uni-

cestwiają, pozycję artysty. Ars auro gemmisąueprior. Prior omnibus 

autor. Sztuka wyższa jest niż złoto i drogocenne kamienie, lecz 

wszystkich przewyższa fundator — napomina inskrypcja z pewnej 

emalii, przedstawiającej Henryka z Blois, biskupa Winchester (ok. 

1150 r.). 

Innym złotnikiem o znacznym prestiżu był Adelelmus, o którym 

opowiada napisane w ostatnich latach X wieku kazanie, przedsta-

wiające wizję Roberta, opata z Mozac, i budowę katedry w Cler-mont. 

Ta ostatnia została zaprojektowana właśnie przez Adelelma, szlachetnie 

urodzonego duchownego, utalentowanego w obrabianiu kamienia i 

złota, bardzo sławnego i tak zdolnego, że żaden artysta z przeszłości nie 

mógł równać się z nim w biegłości (Nam similem ei, multis retroactis 

temporibus, in auro et lapide omniąue artificio neąuimus assimilare). 

Był on także twórcą słynnego posągu-relik-wiarza Maryi Dziewicy z 

Clermont, który stał się wzorem dla odradzającej się rzeźby. Duchowny 

Adelelmus był, podobnie jak święty Eligiusz, kościelnym artystą i tak 

było również w przypadku innej wybitnej postaci z X wieku, świętego 

Dunstana, mnicha, reformatora i człowieka interesu, biegłego w 

śpiewie i w grze na harfie, rzeźbiarza, złotnika i brązownika (in cera, 

ligno, vel ossa sculpenti et in auro, argento vel aere fabricando), 

malarza i kaligrafa, który w chwili śmierci zajmował tron arcybiskupi 

w Canterbury. 

Przez stulecia złotnictwo stanowiło wiodącą dziedzinę sztuki 

średniowiecznej; technikę, w której mierzyli się najwybitniejsi artyści i 

wykonywane były dzieła najważniejsze i nowatorskie, i gdzie 

podejmowano się najbardziej śmiałych eksperymentów. Duży prestiż, 

wysoka cena i rzadkość obrabianego materiału stanowiły wyzwanie dla 

artysty, ale często (w pewnych trzynastowiecznych tekstach Sugera, 

opata z Saint-Denis, i w tekście Anglika Mateusza Parisa) powraca w 

źródłach dawny topos owidiuszowy: materiom superabat opus — 

dzieło artysty przewyższa wartość materiału. W sprawie tej stanowiska 

nie były jednak wolne od sprzeczności. Na ottońskim krzyżu z 

mogunckiej katedry inskrypcja precyzowała, że do jego wykonania 

zużyte zostało sześćset funtów złota, a na ufun- 



276 Człowiek średniowieo I 

dowanym w 1148 roku przez Wibalda opata w Stavelot ołtarzu świę-

tego Remakliusza skrupulatnie wylicza się koszt srebra, złota i całego 

dzieła. Jakikolwiek by był prestiż artysty, często zdarzało się, żo w 

potrzebie dzieło było przetopione w celu uzyskania cennego kruszcu i 

że w pewnym sensie niestety było ono formą czasowej tezauryzacji. 

Wyroby złotnicze stanowiły jednak równocześnie najwyższy hołd — 

ze względu na wysiłek finansowy, jakiego wymagały, lecz również na 

swój wspaniały wygląd i na niezliczone aluzje biblijne, których się w 

nim można było doczytać — hołd, jaki fundator mógł złożyć Bogu, 

Dziewicy, świętemu patronowi i właśnie z racji na tę swą niezwykłą 

wagę, wymagało ono udziału najwybitniejszych artystów. 

Rozwojowi wielkich ośrodków handlowych w rejonie Mozy na 

początku XII wieku towarzyszył rozkwit działalności artystycznej. 

Znalazł on wyraz w sztuce obrabiania metali i w złotnictwie. Jego 

bohaterowie niejednokrotnie sprawowali ważne funkcje publiczne i 

dochodzili do wysokich stanowisk. Renier z Huy, twórca brązowej 

chrzcielnicy w kościele Saint-Barthelemy w Liege — zabytku nie-

zwykłej wagi zarówno ze względu na swą ikonografię (pokazuje ona 

opisane w Biblii „morze z brązu", nawiązując do tematów nowo-

testamentalnych), jakinaswój przedwczesny (1118 r.), dojrzały kla-

sycyzm — zaliczał się do miejskiego patrycjatu i prawdopodobnie był 

urzędnikiem biskupa Liege. Były to jednocześnie lata, kiedy złotnicy 

stawali się bohaterami niezwykłych legend, jak na przykład zawarta w 

napisanych około 1126 roku Gęsta sanctii Servatii legenda relikwiarza 

— głowy świętego Serwacego, wykonanego na zamówienie cesarza 

Henryka III. Dzieło wzbudziło gniew wybitnego zleceniodawcy, który 

wtrącił do więzienia twórców, ponieważ wykonane z drogocennych 

kamieni oczy świętego sprawiały wrażenie, jakby miał zeza. W nocy 

święty ukazał się cesarzowi, pokazując mu oczy i potwierdzając, że 

ręce artystów pokazały go takim, jakim Bóg go stworzył. W 

następstwie tego cudownego wydarzenia uwolnieni zostali z więzienia 

dwaj złotnicy, którzy umieli przedstawić ludzkie ciało, tak jak Bóg je 

ukształtował — i w tym tkwi bardzo znamienny, złożony im hołd. 



Enrioo ('aitel ..... ivo Artysta 277 

Mozańscy złotnicy cieszyli się szczególną sławą. Suger z Saint--

Denis, jeden z najwybitniejszych i najbardziej światłych średnio-

wiecznych fundatorów, wezwał sześciu czy siedmiu mozańskich 

złotników, by pracowali w opactwie, które on około 1140 roku częś-

ciowo przebudował i bogato wyposażył w nowe zdobienia: witraże, 

wyroby złotnicze, rzeźby, drzwi z brązu. Suger, mimo że szeroko 

wylicza poszczególne dzieła sztuki, opisuje ich wygląd i program 

ikonograficzny, wymienia niezwykłe i przebogate wyroby złotnicze, 

mieniące się witraże, pełną światła architekturę, nie wspomina imienia 

żadnego artysty i upamiętnia wyłącznie własne imię, które powtarza się 

na wszystkich umieszczonych na witrażach, drzwiach i złotych 

przedmiotach inskrypcjach, jakie dokładnie przytacza. 

W tym samym czasie, gdy Suger okazuje tak mało poszanowania 

dla osobowości artystów, a przede wszystkim zupełnie nie zależy mu na 

przekazaniu ich imion historii, posiadamy inne swoiste świadectwo, 

które przedstawia szczególnie silną więź, jaka łączyła niekiedy złotnika 

i zleceniodawcę dzieła. Są to listy wymieniane w 1148 roku między 

opatem Wibaldem ze Stavelot a pewnym złotnikiem, którego imię 

zaczynało się od litery G., prawdopodobnie wybitnym God-frydem z 

Huy, zwanym również Godfrydem z Claire. 

Biskup pisze: „Ludzie zajmujący się twoją sztuką często mają 

zwyczaj nie dotrzymywać słowa, ponieważ przyjmują więcej prac, niż 

są w stanie wykonać. Chciwość jest źródłem wszelkiego zła, lecz twój 

wspaniały talent, twe pracowite i zręczne dłonie wolne są od 

wszelkiego podejrzenia o fałsz. Niech zaufanie towarzyszy twej sztuce, 

niech prawda towarzyszy twemu dziełu. (...) Dlaczego więc ten list? Po 

prostu dlatego, byś oddał się z wyłączną troską pracom, które ci 

zleciliśmy, odrzucając wszelkie inne zajęcia, jakie mogłyby cię od nich 

odrywać, aż do czasu ich ukończenia. Wiedz zatem, że jesteśmy pewni 

tego, czego pragniemy i że chcemy tego bez opóźnień. «Dwa razy daje, 

kto szybko daje» napisał Seneka w traktacie De Beneficiis. W 

przyszłości obiecujemy szerzej napisać ci w sprawie prowadzenia 

domu, zarządzania i dbania o twoją rodzinę i kierowania żoną. Żegnaj". 

Złotnik odpowiada: „Z radością i posłuszeństwem przyjąłem na-

pomnienia,  podyktowane  twą wielką życzliwością i mądrością. 



278 Człowiek średniowitom 

Zasługują one na uwagę z mojej strony, zarówno ze względu na 

słuszność nalegań, jak i na prestiż tego, kto mi je przysłał. Zapisałem je 

więc dobrze w pamięci i przyjąłem do wiadomości fakt, że zaufanie ma 

znaczyć moją sztukę, a prawda ma cechować dzieło, moje obietnice zaś 

mają być ukoronowane skutkiem. Jednakże, ten kto obiecuje, nie 

zawsze jest w stanie dotrzymać obietnic, zwłaszcza gdy ten, któremu 

została złożona obietnica, uniemożliwia lub opóźnia jej spełnienie. 

Zatem, jeśli, jak mówisz, szybko wyrabiasz sobie koncepcję tego, 

czego pragniesz, i chcesz tego bez zwłoki, pośpiesz się ze swej strony, 

abym mógł natychmiast przystąpić do zleconej przez ciebie pracy. 

Ponieważ ja zawsze spiesznie przystępuję do pracy, jeśli potrzeba nie 

stawia przeszkód na mojej drodze. Moja torba jest pusta i nikt z tych, 

którym służyłem, mi nie płaci. (...) A więc (...) wspomóż mnie w moich 

trudnościach, zaradź im, daj szybko, aby dwa razy dać, a ja bez 

ustanku, wiernie i całkowicie oddam się swojej pracy. Żegnaj". 

I list kończy się aluzyjnym i ironicznym postscriptum: „Zważ na to, 

ile czasu upływa od początku maja od święta świętej Małgorzaty i od 

tego święta do świętego Lamberta. Sapienti sat dictum est!" (co można 

by przetłumaczyć następująco: „Mądrej głowie, dość dwie słowie"). 

Ta wymiana listów pokazuje stosunki, jakie łączyły tego sławnego 

dwunastowiecznego złotnika ze swoim zleceniodawcą, daje 

świadectwo jego trudności finansowych i chwiejnej pozycji ekono-

micznej, lecz jednocześnie jego wyrafinowanej kultury literackiej, 

ironii i retorycznego mistrzostwa, z jakim odpowiada na napomnienia 

potężnego opata. Zachowanie, które wydaje się odpowiadać postaci 

Godfryda z Huy, wymienionego w dniu śmierci w księdze zmarłych 

opactwa w Neufmoutier — był tam jego kanonikiem honorowym — 

jako vir in aurifabricatura suo tempore nulli secun-dus, autor 

przesławnych dzieł i ofiarodawca drogocennego relikwiarza dla tego 

opactwa. Idzi z Orval, trzynastowieczny biograf biskupów Liege, 

szeroko rozpisuje się na temat jego zdolności, zasług, podróży i dzieł: 

Godefroid (...) maistre d'orfeivrie, li miedre et li plus expers et subtils 

ouvriers que on sawist en monde a cheljour, et qui auoit cherchiez toute 

regions... (Godfryda [...] mistrza złotnic- 



Enrioo < laitelnuovo Artytta 'AT.) 

twa, najlepszego, najbardziej doświadczonego i uzdolnionego rze-

mieślnika, jakiego aż do dnia dzisiejszego znał świat i którego pragnęły 

wszystkie kraje...). 

Obok złotników szczególne miejsce zajmują również specjaliści od 

wytapiania i obróbki metali. Żywot Gauzlina, opata Fleury, wspomina, 

jako działającego w opactwie i autora ważnych dzieł, niejakiego „Ro-

dulfusa biegłego we wszelkiej sztuce wytapiania metali", nazywając go 

drugim Besaleelem. Imię tego mitycznego twórcy Arki Przymierza, o 

którym Księga Wyjścia (31, 2; 35, 30) mówi jako o umiejącym obra-

biać przy Bożej pomocy złoto, srebro, brąz, marmur, drogocenne 

kamienie i wszelkiego rodzaju drewno, zostało również użyte już w 

czasach Karola Wielkiego do określenia Eginharda, który zajmował się 

cesarskimi budowlami i w przyszłości zostanie ono niejednokrotnie 

przywołane do określenia trudniących się różnymi technikami artystów. 

Nie można nawet wykluczyć, że za cudowną, przypisywaną pewnym 

artystom przez średniowieczne źródła poliwalencją kryje się w istocie 

przekształcony w topos model biblijny. 

Często wymienia się imiona, a niekiedy i portrety twórców wielkich 

drzwi z brązu — tych niezwykłych przedsięwzięć, które były 

podziwiane przez całe średniowiecze. Na drzwiach kościoła San Zeno 

w Weronie został pokazany, bez podania imienia, ich twórca przy 

pracy; a na wykonanych przez saskich rzemieślników drzwiach katedry 

świętej Zofii w Nowogrodzie przedstawieni są: odlewający brąz Reąuin 

z wagą do ważenia metali, młody Waimuth, trzymający w obcęgach 

tygiel z płynnym metalem, oraz trzeci mistrz, Abraham, z tyglem w 

jednej, a młotem w drugiej ręce. 

Znamy również imiona i portrety pewnej liczby miniaturzystów 

epoki romańskiej. Niektórzy z nich własnoręcznie się podpisali, a 

czasami — bardzo rzadko — namalowali również własny wizerunek; o 

innych mówią współczesne im źródła. Jednak miejsce najważniejsze, o 

najwyższym społecznym prestiżu, przysługiwało w obrębie scriptorium 

kopiście~(scripfor). Znane są nam ich liczne imiona i wizerunki. Ich 

praca uważana była za ważniejszą i bardziej intelektualną niż ręczna 

praca malarza; przepisywali Słowo Boże, pisma świętych i mieli udział 

w światłości Słowa. Pewien kodeks z Cambridge zawiera stronicę, 

stanowiącą apogeum skryby, a mia- 



280 Człowiek średniówko I 

nowicie wspaniały portret mnicha Eadwina, siedzącego przy swym 

pulpicie i pogrążonego w pracy. Wizerunek otacza inskrypcja, która 

zwraca się do czytelnika, prezentując Eadwina i jego dzieło, to jest 

napisane słowa. Scriptor ten uważa się za księcia kopistów o nie-

śmiertelnej sławie i zachęca czytelnika do uważnego przeczytania słów 

inskrypcji, aby odkryć, jak się nazywał. Słowa te głoszą, że sława 

utrzyma na zawsze przy życiu Eadwina, przedstawionego na 

wizerunku. Jego finezja jest świadectwem piękna tego tomu, o którego 

przyjęcie prosi się Boga. Forma tej wzniosłej pochwały każe nam 

przypuszczać, iż chodzi tu nie tyle o portret Eadwina za życia, ile 

raczej o pośmiertny hołd, jaki scripłorium w Canterbury złożyło 

swemu najsławniejszemu i najzdolniejszemu kopiście. 

Do jednych z pierwszych autoportretów miniaturzystów należy 

wizerunek, na którym w pewnym tekście świętego Hieronima u 

schyłku XI wieku przedstawił siebie samego mnich Hugo (Oxford, 

Bodl. Ms 717) z piórem i skrobaczką, zgodnie ze schematycznym 

przedstawianiem skryby, lecz określając siebie jako miniaturzystę 

dzieła. Był on prawdopodobnie mnichem w ważnym normandzkim 

opactwie w Jumieges, w innym rękopisie (Paris, B. Nat.) odnajdujemy 

jego wizerunek z podpisem Hugo leuita. Inny autoportret „mi-

niaturzysty" z tej samej epoki stanowi przedstawienie Roberta 

Benjamina, który pokazał siebie samego na klęczkach i podpisał się w 

jednym z inicjałów komentarza do Psalmów św. Augustyna z Bib-

lioteki Katedralnej w Durham (Ms B ii 13). Mała scena rodzajowa 

umieszczona na ostatniej stronie rękopisu Państwa Bożego świętego 

Augustyna z biblioteki kapitulnej w Pradze, skopiowanego około 1140 

roku, wprowadza nas natomiast do intymnego świata pracowni 

kopistów. Na podtrzymywanym przez lwa pulpicie leży księga. 

Naprzeciw pulpitu, na imponującym tronie, siedzi odziana we wspa-

niałe długie szaty (tunika o zdobionych brzegach i chlamida) postać, 

którą podpis określa mianem Hildeberta. Pokazany on jest jako scriptor 

— kopista. Ma jedno pióro za uchem, na pulpicie zaś leżą inne pióra, 

dwa rogi z atramentem i farbą oraz skrobaczka. Wyobrażenie to celowo 

przypomina portret ewangelisty, do którego nawiązują tron i 

podtrzymujący pulpit lew, jak w wyobrażeniach świętego Marka. 

Poniżej na niskim stołku siedzi pomocnik, Everwinus, malu- 



Knrico < !u«tx;liui<iv<i Artysta 281 

jacy liściasty ornament na pergaminowej stronicy. Obok, na nakrytym 

do posiłku stole harcuje mysz, która właśnie strąciła z niego pieczonego 

kurczaka i miskę. Szykuje się do porwania dużego kawałka sera. 

Oderwany od pracy Hildebertus odwraca się rozgniewany z wysoko 

uniesioną ręką, by rzucić gąbką w mysz. Rozłożona na pulpicie księga 

przytacza pełen irytacji okrzyk: „Niech cię Bóg skarze, wstrętna myszo, 

że tyle razy mnie rozgniewałaś!". Tego samego Hildeberta, w tym 

wypadku podpisanego jako H pictor, w towarzystwie Everwinusa, 

odnajdziemy również na miniaturze innego kodeksu, tak zwanego 

Horologium z Ołomuńca, zbioru różnych tekstów, znajdującego się 

obecnie w Bibliotece Królewskiej w Sztokholmie. W dolnej części 

stronicy, pod wielką miniaturą, przedstawiającą świętego Grzegorza 

wśród tłumu różnych postaci, Hildebertus pokazał siebie samego w 

trakcie malowania rozwiniętego zwoju, nad którym z drugiej strony 

pracuje mnich-skryba, podczas gdy stojący poniżej uczeń podaje 

pojemniki z farbami. 

Zdarzało się, że scriptor był jednocześnie miniaturzystą lub że 

miniaturzysta zajmował się również innymi technikami. Podpis Sa-

wala, mnicha z Saint-Amand, powtarza się w aż sześciu rękopisach, 

które wyszły z klasztornego scriptorium około 1160-1170 roku i taki 

sam podpis (Sawalo monachus fecit) spotykany również na 

wyrzeźbionej w kości słoniowej rękojeści małego noża, znajdującego 

się obecnie w muzeum w Lille. Mistrzostwo w różnych technikach, 

wychwalane w źródłach w przypadku wielu średniowiecznych 

artystów, nie było więc tylko czerpiącym inspirację z biblijnego mo-

delu Bezaleela toposem. 

Traktat De diuersis artibus, napisany pod pseudonimem Teofila 

przez mnicha-artystę Rogera, działającego w jakimś niemieckim 

klasztorze na początku XII wieku, może Rogera z Helmarshausen, 

mnicha żyjącego około 1100 roku, mistrza w różnych technikach 

obróbki metali, którego dzieła zachowały się do dzisiaj, pozwala nam 

zajrzeć do pracowni dwunastowiecznego artysty, poznać opinię, jaką 

miał on o pracy i o swojej roli społecznej. Traktat odsłania również 

świat przeżyć religijnych artysty, rozumienie darów Ducha Świętego i 

entuzjazm wobec własnej pracy. Pozwala nam na poznanie jego 



•zm (' łowiek średniowita 

gustów estetycznych, kultury technicznej i literackiej oraz jego za 

wodowych sekretów i metod. 

Dzieło Teofila dzieli się na trzy księgi, z których pierwsza dotyczy 

malarstwa, jego technik i materiałów, a także obejmuje dyscypliny od 

miniatury do malarstwa ściennego i malarstwa na drewnianej desce. 

Druga poświęcona jest szkłu, sposobom obrabiania i zastosowaniom od 

sprzętów codziennego użytku po witraże; trzecia zaś dotyczy 

obrabiania metali. Jest to najdłuższa część traktatu, opisuje obróbkę 

żelaza, miedzi, srebra i złota, różne stosowane przy tym techniki oraz 

wyrabiane przedmioty. Na zakończenie poświęca trochę miejsca 

emalii, rzeźbie w kości, w tym kości słoniowej, oraz obróbce 

drogocennych kamieni. 

Nie jest to zbiór receptur, w odróżnieniu od innych średnio-

wiecznych tekstów technicznych w rodzaju De coloribus et artibus 

romanorum Herakliusza, Mappae clavicula i innych traktatów 

poświęconych malarstwu i kolorom, lecz rodzaj autobiografii, w której 

autor opowiada o swej pracy, o planach, o swej wierze i przekonaniach, 

w sposób bardzo osobisty, przejmujący, zaangażowany. Traktat ten 

pozwala przyjrzeć się z bliska wszechstronnemu przygotowaniu i 

umiejętnościom, które pozwalały romańskiemu artyście na 

realizowanie swego talentu w różnych dziedzinach sztuki i razem z 

listem złotnika G. do opata Stavelot świadczy o wysokim poziomie 

kultury literackiej, jakim niekiedy odznaczał się dwuna-stowieczny 

artysta. 

Hierarchiczny system sztuk zaczął tymczasem przeżywać kryzys, 

jak pokazują Didascalion Hugona od Świętego Wiktora, dzieła 

Honoriusza z Autun, Polycraticus Jana z Salisbury. Sztuki mecha-

niczne, mimo iż powtarzają się twierdzenia o ich niższości, zaczynają 

znajdować swe miejsce, choć Hugo od Świętego Wiktora, który je 

opisuje, uważa je jednak jeszcze za dobre dla plebei et ignobilium filii. 

Bardziej zaawansowana pod tym względem jest sytuacja we Włoszech, 

gdzie, jak stwierdzi Otton z Freising, biograf Fryderyka Barbarossy, 

osoby zajmujące się sztukami mechanicznymi (ta plaga!) mogły 

dochodzić do wysokich stanowisk wojskowych i cywilnych. W tym 

właśnie czasie, szczególnie we Włoszech, spotykamy dużą liczbę 

podpisów artystów. 



Kmiec i  < !ii,st>lmi<>v<> Artysta  

Powyższe, niewolne od sprzeczności świadectwu źródłowe rodzą 

liczne pytania. Pierwsze dotyczy sprawy pozycji artysty: wolny Oiy 

niewolny, duchowny czy świecki; drugie dotyczy sprawy wybitnych 

osobistości, biskupów, arcybiskupów, opatów, bezpośrednio para 

jących się, nie tylko jako zleceniodawcy, twórczością artystyczną; 

trzecie dotyka sprawy hierarchii technik artystycznych i wszech 

stronności artystów w różnych dziedzinach; czwarte wreszcie dotyczy 

pierwszych biografii artystów i odbioru ich dzieł. 

Zacznijmy od osoby samego artysty. Wśród ludzi sztuki widzimy 

duchownych, którzy zrobili wspaniałe kariery, jak święty Eligiusz czy 

święty Dunstan, czy też słynny włoski malarz Johannes, wezwany na 

dwór Ottona III i mianowany biskupem. Nie brak w miastach i ludzi 

świeckich (kapitularz Karola Łysego z 846 roku potwierdza przywileje 

paryskich złotników), na dworach (na dworze Karola Łysego w 862 

roku pracowało dwóch świeckich mistrzów witraży, żonatych i 

dzieciatych, Baldricus i Ragerulfus), lecz również i w klasztorach. Plan 

klasztoru Sankt Gallen z IX wieku pokazuje, że dwa budynki w obrębie 

murów klasztornych były przeznaczone na mieszkania dla świeckich 

artystów i rzemieślników, a rodzaj spisu familiae ecclesiae opactwa w 

Korbei przytacza liczbę i kategorie pracujących w opactwie ludzi 

świeckich, złotników, mistrzów odlewania metali, pergamenarii itd. 

Jeden z największych artystów epoki karolińskiej, złotnik Vuolvinus, 

sądząc po odzieniu, w jakim przedstawił siebie samego na ołtarzu 

świętego Ambrożego, był prawdopodobnie człowiekiem świeckim. 

Zresztą granica między dwomu stanami była bardzo płynna i zdarzało 

się, że pracujący dla klan torów czy stolic biskupich świecki artysta 

zostawał honorowy ni kanonikiem, jak w przypadku witrażysty, 

pracującego dla biskupa Godfryda z Auxerre w XI wieku, Godfryda z 

Huy w XII wieku czy owego Daniela pauper uitri tractor etfere laicus, 

który około polowy tego stulecia objął funkcję opata Ramsey Abbey, a 

następnie- ZOH IJ I I  mianowany opatem w Saint- Benet-at-Holme i 

prawie udało mii tlę, przy poparciu króla, zostać arcybiskupem 

Canterbury. Prze/ długi czas, aż do końca XI wieku, wielu artystów, o 

których zachowało się jakieś szczególniejsze świadectwo, było 

duchownymi, lecz stanowi to również konsekwencję świadomie 

dokonanej przez źródła, kroniki 



284 Człowiek średniowieczu 

klasztorne lub biskupie, selekcji. Sytuacja ta zmienia się w każdym 

razie wraz z gwałtownym rozwojem miast od końca XI wieku. 

Pewien szczególny dokument z tego okresu informuje nas o pozycji 

społecznej i wynagrodzeniu artysty. Chodzi mianowicie o umowę 

między opatem Saint-Aubin w Angers, Girardem, a pewnym Fulkiem, 

pictoris arte imbutus, który zobowiązał się do ozdobienia całego 

klasztoru, odtwarzając wskazane mu tematy, oraz do wykonania 

witraży. W zamian Fulko miał uzyskać godność brata konwer-sa w 

klasztorze i wolnego człowieka opata. Opactwo zaś odda mu w lenno 

winnicę i dom, pod warunkiem że zachowa on je do końca życia, a po 

jego śmierci dobra te powrócą do klasztoru, chyba żeby Fulko miał 

syna, kontynuującego ojcowską sztukę, który nadal służyłby opactwu 

Saint-Aubin. 

Zaproponowane Fulkowi warunki nie wydają się szczególnie hojne. 

Jednak uzgodniony rodzaj wynagrodzenia pozwalał na związanie 

artysty na całe życie z danym ośrodkiem, co nie było rzadkością w tej 

epoce. Pewien dokument z 1095 roku, a więc niemalże współczesny 

poprzedniemu, potwierdza posiadanie przez biskupa Grenoble winnicy, 

oddanej niegdyś przodkom ofiarodawcy, zatrudnionym przez biskupa 

jako murarze przy budowie kościołów. Lepsze traktowanie obiecane 

zostało Lombardczykowi Rajmundowi, który zobowiązał się wobec 

biskupa Urgel doprowadzić do końca w ciągu siedmiu lat budowę 

kościoła Najświętszej Maryi Panny i, jako osobiste wynagrodzenie, 

otrzymać miał dożywotnią rentę równą prebendzie kanonika. Po 

siedmiu latach, jeśli dzieło zostanie zakończone, Rajmund będzie mógł 

zrobić to, co zechce, z zyskanymi w tym przedsięwzięciu pieniędzmi i 

sławą. Jednak Rajmund żył prawie całe stulecie później od Fulka 

(jesteśmy w 1175 roku), był bardzo cenionym mistrzem, umiał wznieść 

kościół i miał do pomocy grupę pięciu swych rodaków. 

Nie ulega wątpliwości, że artyści niekiedy zarabiali tak wiele, że 

sami z kolei stawali się ofiarodawcami dzieł sztuki. W ciągu XII stu-

lecia spotykamy artystów-fundatorów drogocennych dzieł dla klasz-

torów, jak na przykład Godfryd z Huy, który ofiaruje kościołowi w 

Neufmoustier bezcenny relikwiarz, zawierający relikwię świętego Jana 

Chrzciciela, daną mu przez biskupa Sidona. Natomiast Gher- 



Knrirn (!asl.cliui(iv(i  Arlyxla 28f. 

lacus, twórca witraży, około połowy XII wieku ofiarowuje opactwu 

premonstratensów w Arnstein nad rzeką Lahn wspaniałe okno 

przedstawiające dzieje Mojżesza. W dolnym poziomie tego dzieła, w 

jednym z najpiękniejszych średniowiecznych autoportretów, przedstawi 

siebie samego z pędzelkiem w ręku, zajętego malowaniem. Biegnąca 

wokół inskrypcja prosi Boga: Rex regum clare Gher-laco propiciare 

(Najjaśniejszy Królu królów, bądź przychylny Gherlakowi). 

Problem artystów duchownych ściśle się wiąże z problemem bis-

kupów, opatów i innych osobistości z wyższych kręgów kościelnych. 

Byli oni nie tylko fundatorami i zleceniodawcami, lecz czynnie i bez-

pośrednio działali na polu twórczości artystycznej. Źródła nie są w tej 

sprawie jasne, gdyż różne spotykane w nich formuły, jak fecit, 

accomplevit i tym podobne, oznaczać mogły zarówno artystę, jak i 

fundatora, podobnie jak i terminy aedificator, fabricator czy nawet 

architectus. Nicolaus Pevsner wykazał, że osoba twórcy w tak nie-

wielkim stopniu interesowała ludzi średniowiecza, że nie uważali oni 

nawet za konieczne wprowadzenie terminologicznego rozróżnienia 

między zleceniodawcą a artystą. Źródła jednak nie pozwalają wątpić w 

istnienie wybitnych duchownych, którzy osobiście — a chciałoby się 

powiedzieć również zawodowo — oddawali się działalności 

artystycznej. Najsłynniejszy przypadek stanowi biskup Hil-desheim z 

początku XI wieku, Bernwardus. Jego umiejętności na polu zarówno 

sztuk wyzwolonych, jak i sztuk mechanicznych, podkreślane są już w 

pierwszym rozdziale biografii: „i jakkolwiek jego umysł przejęty był 

żarliwym zapałem dla wszelkich sztuk wyzwolonych, oddawał się 

również studiowaniu tych mniejszej wagi sztuk, zwanych 

mechanicznymi. Zabłysnął najpierw na polu sztuki pisarskiej, lecz 

praktykował również malarstwo, techniki kowalskie i sztukę obrabiania 

metalu". Różne umiejętności biskupa podkreślane są w biografii 

napisanej przez Tangmara, dziekana kapituły w Hildesheim oraz 

rektora szkoły katedralnej, który był niegdyś mistrzem Bernwarda. 

Tangmar opisuje jego biegłość w rzeźbieniu drogocennych kamieni i 

kryształu górskiego, w cyzelowaniu przedmiotów ze złota, szkatułek, 

relikwiarzy, kielichów, opraw kodeksów; z naciskiem podkreśla talenty 

malarza, budowniczego i architekta. 



286 Człowiek Aredniowiwi a 

Jego imię powtarza się na pewnej liczbie dzieł sztuki, a przede 

wszystkim na wspaniałych brązowych drzwiach z Hildesheim. Obok 

napisanej przez Tangmara biografii posiadamy również pewne pisma 

autobiograficzne samego Bernwarda, dość zajmujące dla poznania jego 

intencji. Interesował się tak głęboko i żywo twórczością artystyczną, że 

można przypuszczać, iż nie ograniczył się tylko do udzielania 

wskazówek pracującym dla niego artystom, lecz w wielu przypadkach 

brał czynny udział w ich pracy. Znamy również i biografie niektórych 

innych dostojników kościelnych podkreślających ich osobiste 

zaangażowanie na polu działalności artystycznej. Na początku XI 

wieku, a więc w czasach biskupa Bernwarda, opat Ekkehard IV z Sankt 

Gallen w historii tego opactwa pokazuje pokrótce postać Tuotilla, 

mnicha z IX wieku. Podkreśla jego niezliczone cnoty, które sprawiły, 

że cesarz bardzo żałował, iż tego rodzaju człowiek został mnichem: 

uroda i piękny wygląd zewnętrzny, atletyczna sylwetka, dźwięczny i 

wymowny sposób wyrażania się, znajomość muzyki, wykształcenie, 

zdolności językowe. Zostawszy nauczycielem przebywających w 

klasztorze szlachetnie urodzonych młodzieńców, zajmował się przede 

wszystkim twórczością artystyczną: malarstwem, rzeźbą w kości 

słoniowej, złotnictwem. Był autorem wielu cennych przedmiotów dla 

katedry w Konstancji — ołtarzy, puszek-relikwiarzy oraz wysadzanego 

drogimi kamieniami złotego krzyża. Dla własnego opactwa wyrzeźbił 

zachwycającą tablicę
2
 z kości słoniowej (zachowaną do dnia 

dzisiejszego), dla Św. Kastora w Moguncji — drogocenne 

antependium; dla Metzu — figurę Matki Bożej z Dzieciątkiem; przy 

pracy miała mu się cudownie ukazać sama Najświętsza Maryja Panna, 

służąc za model i przewodniczkę. 

Inną artystyczną biografią jest biografia malarza Jana (Johannes) 

wezwanego z Włoch, skąd pochodził, przez Ottona III, aby ozdobił 

malowidłami kaplicę pałacową w Akwizgranie. Vita biskupa Liege, 

Balderyka, napisana około 1050 roku, a więc pięćdziesiąt lat później, 

zachęca czytelnika do obejrzenia wykonanych przez tego malarza 

malowideł, choć nieco uszkodzonych przez czas, i wymienia 

2 Chodzi tu o tablicę z przedstawieniem Maiestas Domini (przyp. red.). 



Knrico (;uHl(!lnuovo Arlysla 287 

inne, wykonane w Liege, gdzie artysta ten pragnął zostać pochowany. 

Wspomniany żywot donosi również, że cesarz, by wynagrodzić go za 

zasługi, mianował go biskupem pewnej włoskiej stolicy, której biskup 

właśnie zmarł, lecz Jan zrezygnował z tej godności. Wolał wieść życie z 

dala od swej ojczyzny, na dworze, gdzie zaczął być uważany za 

człowieka cesarskiej familia i był przez władcę traktowany po 

przyjacielsku, niż uchybić zasadzie celibatu, będąc zmuszonym do 

poślubienia córki księcia regionu, gdzie miał zostać biskupem. 

Biografią, poświadczającą działalność pewnego biskupa na polu 

architektury, jest żywot Benona z Osnabriick (ok. 1028-1084), nad-

zorcy przedsięwzięć budowlanych cesarzy Henryka III i Henryka IV 

Według opowieści biografa Benon, architectus praecipuus caementa-

riae operis solertissimus erat dispositor (pierwszy wśród architektów 

był również wybitnym budowniczym), zajmował się, zarówno w fazie 

projektowania, jak i w fazie techniczno-konstrukcyjnej, kierowaniem 

budową katedry w Spirze oraz ważnymi przedsięwzięciami 

budowlanymi w Goslarze i w Hildesheim, gdzie był proboszczem 

katedry. 

Na początku XII stulecia we Włoszech zaczyna sobie torować drogę 

nowa postawa w stosunku do artysty. W Pizie i w Modenie pochwalne 

inskrypcje na murach nowych katedr sławią i składają hołd pracującym 

przy nich artystom. W Modenie, umieszczony na płycie pamiątkowej w 

absydzie, podyktowany przez Aimona, mistrza szkoły katedralnej, napis 

upamiętnia wzniesienie tej budowli. Inskrypcja ta sławi lśniący od 

marmurów kościół, w którym spoczywa ciało świętego Geminiana, oraz 

chwali jego architekta, Lanfranca, słynącego ze swych umiejętności, 

wykształcenia i talentu — twórcę, księcia, rektora i mistrza tego dzieła 

{Est operis princeps huius rec-torąue magister). Lanfranc został 

również uhonorowany i w relacji o translacji ciała świętego Geminiana 

— współczesnego mu źródła, opisującego pierwsze stadia budowy. 

Podkreśla się w nim długotrwałe poszukiwania odpowiedniego 

architekta, potrafiącego zaprojektować tego rodzaju bazylikę i 

pokierować jej budową (tanti operis designator, talis structure 

edificator) i uwypukla niezwykłe umiejętności Lanfranca, godnego 

podziwu artysty i nadzwyczajnego bu- 



288 Człowiek ŃredniowiecM 

downiczego (mirabilis artifex, mirificus edificator). Lanfranc przed-

stawiony został również na towarzyszących i ilustrujących tekst mi-

niaturach, gdy wydaje polecenia kopiącym ziemię robotnikom, 

pomocnikom, murarzom (operarii, artifices) i gdy uczestniczy w 

najuroczystszych chwilach i wydarzeniach w towarzystwie biskupa i 

księżnej Matyldy. Długie szaty, kapelusz, rózga w ręku, odosobniona 

pozycja, postawa tego, kto wydaje rozkazy, wyróżniają jego postać na 

tle innych wyobrażeń, które ilustrują pierwsze etapy budowy. 

Miniatury te pochodzą jednak dopiero z pierwszej połowy XIII wieku i 

nie jest pewne, że powielają wcześniejsze obrazy. Przeciwnie, wydaje 

się prawdopodobne, że wyrażony na nich obraz Lanfranca odpowiada 

trzynastowiecznej wizji architekta. 

Na fasadzie tegoż kościoła inna tablica, również mająca na celu 

upamiętnienie jego ufundowania, podaje w dolnym poziomie imię 

rzeźbiarza Wiligełma i wyróżnia go spośród innych: Inter scultores 

ąuanto sis dignus onore claret scultura nunc Wiligelme tua (Jakże 

jesteś godzien zaszczytów wśród rzeźbiarzy, pokazuje to teraz twoja, 

Wiligelmie, rzeźba). Imiona pracujących przy tej nowej katedrze 

artystów figurują zatem w jej dwu najważniejszych częściach: absydzie 

i fasadzie. 

Grób pierwszego architekta katedry w Pizie, Buscheta, znajduje się 

na widocznym miejscu w jej fasadzie, w formie antycznego sarkofagu 

zwieńczonego wykutą w kamieniu pochwalną inskrypcją, której wersy 

ukazują Buscheta górującego nad mitologicznym Odysem, ponieważ 

jego talent służył budowaniu, a nie zaś, jak w przypadku greckiego 

bohatera, zniszczeniu; a także nad Dedalem, który na Krecie zbudował 

ciemny labirynt, podczas gdy wzniesiona przez Buscheta świątynia jest 

jasna i wspaniała: Non habet ezemplum niveo de marmore templum 

(nie ma sobie podobnego kościół z białego jak śnieg marmuru). 

Porównanie architekta do Dedala nie jest pomysłem nowym; już w 

epoce karolińskiej został zaprojektowany labirynt w opactwie Sankt 

Gallen i pewne źródło, mówiąc o pracującym w tym opactwie w 

czasach Ludwika Pobożnego architekcie, stwierdza: quid est 

Winihardus nisi ipse Daedalus ? Lecz pizańska inskrypcja stwierdza 

wręcz wyższość architekta katedry nad mitologicznym bohaterem. 

Umiejętności techniczne i talent Buscheta 



Kurico Cnnt.olnuovo Artysta 289 

zostały uwypuklone dzięki pokazaniu najistotniejszych epizodów 

budowy: urządzeń, które umożliwiły dziesięciu dziewczętom prze-

mieszczenie ciężarów, jakie na próżno usiłowało przesunąć tysiąc 

wołów; transportu morskiego i odzyskania olbrzymich kolumn z 

okrętu, który zatonął. 

Grób Buscheta znajduje się na fasadzie katedry, a ponieważ dzi-

siejsza nie jest pierwotną, Buschetowską, wynika z tego, że został on 

przeniesiony z pierwotnej i wmontowany w nową budowlę. Fakt ten 

świadczy o świadomym pragnieniu utrzymania pamięci o wybitnym 

architekcie. Na tej samej fasadzie figuruje również imię tego, kto 

kontynuował prace w katedrze, powiększając ją i wznosząc nową część 

przednią, włącznie z ową nową fasadą. Jego wyjątkowe przymioty 

zostały podkreślone w następująco brzmiącej inskrypcji: Hoc opus 

eximium tam mirum tam pretiosum Rainaldusprudens operator et ipse 

magister constituit mirę sollerter et ingeniose (To znakomite dzieło, tak 

wspaniałe, jak i bezcenne, wzniósł Rainaldus, mistrz i rozważny 

budowniczy, w sposób godny podziwu, sprawny i pełen talentu). 

Pod wychwalającym Eainalda napisem biegnie błagalna inskrypcja i 

obramowuje marmurową intarsję, na której trzymająca w ręku krzyż 

postać została przedstawiona między dwoma niezwykłymi zwierzętami: 

De ore leonis libera me domine et a cornibus unicor-nium humilitatem 

meam (Wyzwól mnie, Panie, z paszczy lwa i chroń moją pokorę od 

rogów jednorożca), i rozumieć ją trzeba jako formułę apotropaiczną, 

jako modlitwę tegoż prudens operator et ipse magister. Piza i Modena 

stanowią zatem miejsca wyjątkowo uprzywilejowane z punktu widzenia 

studiów nad społecznym statusem artysty na początku XII wieku. Nie 

przypadkiem chodzi tu o dwie ważne komuny miejskie. Rozwój 

podpisów artystów pozostawał bowiem w ścisłym związku z wielkimi 

przedsięwzięciami artystycznymi i budowlanymi miast. Fakt 

zapewnienia sobie najlepszych artystów i wzniesienia przy ich udziale 

jak najwspanialszych budowli służył wiecznej chwale zbiorowości 

ludzkiej i świadczył o prestiżu danego miasta. Społeczna pozycja i rola 

artysty znacznie wzrosła dzięki związkowi z tym nowym, zbiorowym 

fundatorem--zleceniodawcą. 



290 Człowiek śrcdiiiowic-c u 

Inskrypcje z podpisami artystów stają się bardzo liczne w ciągu XII 

wieku, przede wszystkim we Włoszech, lecz również we Francji i w 

Niemczech, choć o odmiennym znaczeniu i charakterze. 

We Włoszech to przede wszystkim architekci, kamieniarze i 

rzeźbiarze podpisują własne dzieła. Monumentalna inskrypcja zdobi 

fasadę katedry w Foligno, upamiętniając, że w 1133 roku, za biskupa 

Marka, katedra została odnowiona przez kamieniarza Atto-na 

(lathomus), człowieka ważnego, magnus vir i chomarcus (Extitit vir 

magnus lathomus Acto chomarcus ąuos [biskup Marek i kamieniarz 

Atto] Christus saluet, benedicat, adiuuet. Amen). Ten sam Atto składa 

swój podpis na fasadzie kościoła San Piętro w Bovara, niedaleko 

Foligno, stwierdzając, że zbudował własnoręcznie (Sua dextra) kościół 

i wykonał rozetę {Atto sua dextra templum fecit atąue fenes-tram cui 

deus eternam uitam tribuat atąue supernam). Przypadek Attonajest 

szczególnie interesujący, jako że chodzi tutaj o kamieniarza, będącego 

wybitną osobistością miejską (magnus vir... chomarcus), który 

stwierdza, że własnoręcznie, nie tylko w formie projektowania, 

przyłożył się do budowy kościoła (sua dextra templum fecit). 

Rozróżnienie między funkcjami pomysłodawcy, kierownika robót, 

kamieniarza i rzeźbiarza, jest już widoczne w inskrypcjach mo-

deńskich i pizańskich w odniesieniu do Lanfranca (w inskrypcji: operis 

princeps huius rectorąue magister, w kronice operis designa-tor, 

structure edificator, a także mirabilis artifex, mirificus edifica-tor) oraz 

Rainalda (prudens operator et ipse magister), co pozwala na bliższe 

poznanie podziału prac i organizacji robót. Istnieją architekci 

wykonujący projekt i kierujący pracami, istnieją budowniczowie, 

którzy są również zdolnymi kamieniarzami i osobiście zajmują się 

obróbką kamienia (imponujące mury katedry w Foligno stanowią 

przedmiot dumy Attona), będący jednocześnie mistrzami murarskimi i 

stolarzami; istnieją artyści, którzy są przede wszystkim rzeźbiarzami i 

jako tacy składają swe podpisy, jednak czasami osobiście i 

bezpośrednio uczestniczą w budowie. W zależności od przypadku 

kładzie się akcent na ten czy inny aspekt ich pracy. 

W dwunastowiecznych Włoszech pojawia się obok architekta 

również postać rzeźbiarza. Rzeźbiarzem jest Wiligelmus, a także 



Kiiricu Cimlolnuoyo Artysta 291 

rzeźbiarzem jest Niccolo. Ten ostatni zaprasza z portalu z zodiakiem 

opactwa San Michele delia Chiusa przybywających wiernych, by 

podziwiali wyrzeźbione przez niego zawiłe ornamenty roślinne, wśród 

których kryją się zwierzęta i potwory {flores cum beluis co-mixti 

cernitis) i by zastanowili się nad sensem jego dzieła (hoc opus intendat 

quisquis bonus exit et intrat), oglądając przedstawienia i czytając 

inskrypcje (...vos legite versus quos descripsit Nicolaus). Pewna 

inskrypcja w katedrze w Ferrarze potwierdza mistrzostwo tego artysty i 

prosi o wieczną chwałę dla niego {artificem gnarum qui sculpserit haec 

Nicolaum hic concurrentes laudent per secula gentes). 

Natomiast Wilhelm z Toskanii na wyrzeźbionej między 1159 a 1162 

rokiem ambonie dla katedry w Pizie — która następnie zostanie 

wysłana do Cagliari, gdy Jan Pizańczyk wyrzeźbi półtora wieku później 

nową ambonę — głosi, że przewyższa w tej sztuce swoich 

współczesnych (prestantior in arte modernis). Również i jego grób, 

podobnie jak grób Buscheta, został umieszczony na fasadzie katedry, 

gdzie pewna zachowana do dnia dzisiejszego inskrypcja upamiętnia 

jego pierwotne miejsce („grób mistrza Wilhelma, który wykonał 

ambonę katedry"). W rejonie Pizy, Lukki i Pistoi zwyczaj umieszczania 

przez artystę podpisu upowszechnia się i rozszerza przez całe stulecie. 

Wielokrotnie podpisał swe dzieła, w sposób wyszukany i 

klasycyzujący, Biduin (Hoc opus quod cernis Biduinus docteperfe-cit 

— dzieło to uczenie wykonał Biduin — na architrawie Kościoła San 

Cassiano w Settimo); Gruamonte wraz z bratem Adeodatem podpisał 

się jako Magister bonus na architrawie kościoła SanfAndrea w Pistoi; 

jako in arte peritus określa siebie samego Robert na chrzcielnicy w 

kościele San Frediano w Lukce; Guidetto zaś umieszcza swój podpis na 

fasadzie katedry w tym mieście; w Mediolanie architekt Anzelm 

Dedalus alter oraz rzeźbiarz Girar-dus pollice docto, umieszczają, z 

powyższymi klasycyzującymi ozdobnymi komentarzami, swe imiona 

na bramie zwanej Porta Romana, odbudowanej po zniszczeniach 

Barbarossy. 

W porównaniu z sytuacją na Półwyspie Apenińskim podpisy 

rzeźbiarzy i architektów są poza Włochami między XI a XII stuleciem 

znacznie rzadsze. Niejaki Umbertus umieszcza swój podpis na 



292 Człowiek średniowiecti 

jednym z kapiteli tejże wieży, co do której opat Gauzlinus pragnął, by 

stała się wzorem dla całej Galii i był on prawdopodobnie jednym z 

artystów, których opat sprowadził do Fleury. W epoce późniejszej, pod 

koniec XI wieku, Bernardus Gelduinus — prawdopodobnie rzeźbiarz w 

kości słoniowej lub złotnik, który pracował również i w marmurze, 

materiale szlachetniejszym i wyżej cenionym od kamienia — podpisał 

się na płycie największego ołtarza w kościele Saint-Sernin w Tuluzie. 

Jedno z najwspanialszych arcydzieł sztuki romańskiej we Francji, a 

mianowicie przedstawiający Sąd Ostateczny tympanon katedry w 

Autun, nosi podpis Gisleberta, któremu ze względów stylistycznych 

przypisuje się także większość zdobiących wnętrze kościoła kapiteli. 

Również w Autun mnich Marcin w wyszukany sposób podpisuje się na 

grobie świętego Łazarza, podczas gdy niejaki Brunus pozostawia swe 

imię w Saint-Gilles, pewien Gi-labertus nazywa siebie samego w 

Tuluzie vir non incertus, a pewien Robert podpisuje się na pięknych 

kapitelach kościoła Notre-Dame--du-Port w Clermont. Wyliczanie to 

można by kontynuować, lecz z drugiej strony nie znajdujemy żadnego 

imienia artysty na niektórych z najpiękniejszych zabytków sztuki 

romańskiej we Francji, jak klasztor i portal w Moissac, portale w 

Souillac, w Conąues, Vezelay itd., tak jakby sytuacja rzeźbiarza we 

Francji była, w tym, co się tyczy jego roli, zupełnie inna niż we 

Włoszech. I z pewnością nie jest sprawą przypadku, że, jak zobaczymy 

dalej, imiona rzeźbiarzy znikną zupełnie z wielkich katedr gotyckich. 

Liczne są podpisy romańskich rzeźbiarzy również i w Niemczech. 

W Goslarze na zachowanej fasadzie katedry pewna inskrypcja głosi, iż 

Hartmannus statuam fecit basisąue figurom. We wschodnim chórze 

katedry w Wormacji na jednej z płaskorzeźb znajduje się podpis Otto 

me fecit, a w krypcie katedry we Freising pojawia się imię 

Liuptprechta. Bardziej osobliwa jest ikonografia i inskrypcja z 

tympanonu kościoła w Larrelt, we wschodniej Fryzji, w marchii 

przygranicznej i ziemi misyjnej. Środek tympanonu zajmuje 

przedstawienie fundatora, księdza Ippona, oraz budowniczego 

Meinharda. Pojawia się również imię rzeźbiarza Menulfa, autora 

płaskorzeźby. Inskrypcja stwierdza: Ippo non parcus fuit / Artifici mihi 

largus (Ippo nie był skąpy, lecz szczodry w stosunku do mnie, 



Knrico Caalclnuoyo Artysta 293 

artysty). Przedstawienie w tympanonie tej osobliwej trójki, wbrew 

tradycyjnym ikonograficznym schematom, umieszczającym zazwyczaj 

w tympanonie figurę świętego, tłumaczy się peryferyjnością tej 

fundacji. Podobne przedstawienie nie byłoby możliwe w miejscu, gdzie 

tradycje i kontrola były znacznie silniejsze. 

W ciągu XII wieku, w nierównomierny sposób, lecz wykazując 

tendencję do stopniowego upowszechniania się, pojawiają się znowu w 

całej Europie imiona i podpisy rzeźbiarzy, świadczące o ponownym 

nabraniu znaczenia przez rzeźbę monumentalną i precyzowaniu się roli 

rzeźbiarza. Ten ogólny proces będzie się rozwijać niejednolicie. We 

Włoszech wykształci się i nabierze znaczenia typ rzeźbiarza-architekta, 

we Francji natomiast będzie przeważać i dominować postać architekta. 

Pod koniec XII wieku działał we Włoszech wybitny rzeźbiarz 

należący do grupy tzw. Magistri Antelami, lombardzkich kamieniarzy, 

pochodzących z Val d'Intelvi. Na przedstawiającej Zdjęcie z krzyża 

płycie z katedry w Parmie (1178 r.) podpisuje się on imieniem 

Benedykt {Antelami dictus sculptor fuit hic Benedictus). Jednak, choć 

określa on siebie jako rzeźbiarza, Benedykt Antelami był wybitnym, 

utalentowanym i otwartym na nowe idee architektem, twórcą między 

innymi baptysterium w. Parmie. Był on pierwszym gotyckim artystą we 

Włoszech. Ta dwojaka działalność artystyczna była wspólna wielu 

ówczesnym artystom, którzy nazywali siebie rzeźbiarzami, lecz umieli 

również pokierować pracami budowlanymi na dużą skalę, jak na 

przykład budową katedry. Przytoczmy przykłady Niccoló w Ferrarze, 

Benedykta Antelamiego, Mikołaja i Jana Pizańczyków i innych (bardzo 

liczne są przykłady z XIV stulecia). Fakt, że przede wszystkim 

nazywali siebie rzeźbiarzami i nimi byli, świadczy o prestiżu, jakim 

cieszyła się ta technika artystyczna, której ścisły związek z kulturą 

klasyczną był w Italii silnie odczuwany, i wskazuje na koncepcję 

architektury, w której niezwykle ważny był aspekt plastyczno-

dekoracyjny. Inaczej miały się rzeczy gdzie indziej. 

W ciągu XIII wieku we Francji postać architekta nabiera coraz 

większego znaczenia. Jego funkcja na placu budowy zdecydowanie 

odróżnia się od kamieniarza czy murarza; projektuje on budynek 

m 



294 Człowiek średniowieo I 

i koordynuje działalność różnych grup wykonawców oraz różnych 

artystów, rzeźbiarzy, malarzy, mistrzów witraży, złotników, kowali, 

stolarzy i innych. W pewnym kazaniu Mikołaja z Biard (1261 r.) 

pokazany jest na placu budowy, w rękawiczkach, z rózgą w ręku, gdy 

wskazuje kamieniarzowi, w jaki sposób ma przyciąć kamień i choć nie 

pracuje fizycznie przy budowie, pobiera wyższe wynagrodzenie. To 

zachowanie, uznane za naganne przez dominikańskiego kaznodzieję, 

który bierze je za pretekst, by krytykować pewnych współczesnych 

prałatów, jest w rzeczywistości znakiem nowoczesności i 

zaawansowanego podziału pracy. Poczynając od pierwszych 

dziesięcioleci XIII wieku, znane są liczne imiona architektów, którzy 

kierowali wielkimi gotyckimi przedsięwzięciami budowlanymi: Robert 

z Luzarches, a później Tomasz z Courmont i Renault z Courmont w 

Amiens, Jan i Piotr Deschamps w Clermont, Fer-rand, Jan łe Loup, Jan 

z Orbais, Gaucher z Reims, Bernard z Sois-sons w Reims, Walter i 

Piotr z Varmfroy i Mikołaj z Chaumes w Meaux i w Sens, Jan i Piotr z 

Chelles, Piotr, Odo i Raul z Mont-reuil, Jan Ravy i Jan le Bouteiller w 

Paryżu (przy Notre-Dame, Saint-Denis i Sainte-Chapelle), Jan z Andely 

w Rouen. Ich imiona umieszczane były teraz na budowlach (na 

południowym transepcie katedry Notre-Dame w Paryżu, na przykład, 

pewna inskrypcja przypomina, że budowa tej części katedry została 

rozpoczęta w lutym 1257 roku przez mistrza Jana z Chelles), czasami 

przypominane w nagrobnych epigramach, w meandrach wyrysowanych 

na kościelnych posadzkach labiryntów. Labirynt — dom Dedala, 

mitycznego przodka tego zawodu — został przedstawiony w katedrach 

w Amiens i w Reims, z umieszczonymi w rogach i środku postaciami 

różnych architektów, którzy zmieniali się przy kierowaniu pracami 

budowlanymi. Wiązanie imienia architekta z imieniem Dedala ma 

miejsce już na początku XII wieku w inskrypcji na grobie Buscheta w 

katedrze w Pizie, wizerunek labiryntu zaś bardzo wcześnie pojawia się 

na portyku katedry San Martino w Luce, co skłania nas do 

przypuszczenia, że Włochy odegrały pewną znaczniejszą rolę w tym 

względzie. Przedstawienia i inskrypcje na grobach gloryfikują postać 

architekta — Wilhelm na swym nagrobku w chórze kościoła Saint-

Etienne w Caen nazwany został petrarum summus in arte; Piotr z 

Montereuil, architekt kościoła opactwa 



Enrioo CaatslnuoYO Artysto 295 

Saint-Denis, Saint-Germain-des-Pres oraz Saint-Chapelle w Paryżu 

został określony na kamiennej płycie swego nagrobka z 1267 roku w 

kaplicy Najświętszej Dziewicy w Saint-Germain-des-Pres jako doctor 

lathomorum, co świadomie stawiało go na równi z mistrzem 

uniwersytetu. Przypuszczać można, że chciał, za pomocą własnych 

środków wyrazu, przeciwstawić się prowadzonej wówczas przez scho-

lastykę ofensywie przeciw sztukom mechanicznym. Hugo Libergier, 

architekt dziś zniszczonego kościoła Sainte-Nicaise w Reims, przed-

stawiony na płycie nagrobka, przyodziany jest w wystawną szatę, 

przypominającą akademicką togę i trzyma w ręku model zbudowanego 

kościoła. Przywilej ten zarezerwowany był w dotychczasowej 

ikonografii tylko dla fundatorów. Nowy, widowiskowy charakter 

architektury francuskiego gotyku stanowił wielką przynętę i francuscy 

architekci byli poszukiwani w całej Europie — Wilhelm z Sens dość 

wcześnie (już 1178 r.) zaczął w nowym stylu budowę chóru katedry w 

Canterbury; Stefan z Bonneuil wezwany został w 1287 roku z Paryża 

do Szwecji, by pracować tam przy budowie katedry w Uppsali; 

odbudowa w „sztuce francuskiej", czyli według zasad stylu gotyckiego, 

kościoła w Wimpfen, w Tal na granicy Schwarzwaldu, została 

powierzona około 1270 roku pewnemu peritissimo architectoriae artis 

latomo, przybyłemu z Paryża; a około połowy tego stulecia Villard z 

Honnecourt udał się na Węgry. Po tym ostatnim zachował się zbiór 

wzorów, gdzie obok szkiców planów elewacji, perspektyw i 

szczegółów budowli, od Meaux do Laon, Reims i Lozanny, znajdują się 

rysunki rzeźb, dawnych budowli, maszyn. Tematyczna różnorodność 

szkiców Villarda potwierdza, że kierujący wielkim trzynastowiecznym 

placem budowy we Francji architekt koordynował i zarządzał pracami 

różnych specjalistów, wydając każdemu z nich dyspozycje i 

wskazówki, podsuwając pomysły. Możliwe, że to właśnie dlatego nie 

znajdujemy w XIII wieku we Francji żadnego podpisu rzeźbiarza, choć 

były one liczne w stuleciu poprzednim, oraz tylko jeden podpis mistrza 

witraży, owego Klemensa z Chartres, który umieścił swe imię na 

jednym z okien katedry w Rouen. Możliwe, że niektórzy kierownicy 

wielkich gotyckich budów byli głównie rzeźbiarzami, jak Gaucher z 

Reims, budowniczy katedry w Reims w latach 1247-1255, który — jak 

zostało to nam przekazane — ouvra aux voussures et portaux (pracował 

przy sklepieniach 



296 Człowiek średniowitam 

i bramach), a więc prawdopodobnie wykonał wiele rzeźb na porta lach 

i archiwoltach; jak być może również Stefan z Bonneuil wezwany do 

Uppsali, by ouver de taille de pierre (pracować przy obróbce 

kamienia). Można by powiedzieć, że w XIII wieku jedynymi artystami, 

którzy obok architektów zachowali we Francji prawo do własnego 

imienia, byli złotnicy, bardzo poszukiwani w całej Europie, a nawet i 

dalej, jeśli przypomnimy sobie przygodę Stefana Bouche-ra, który, 

udawszy się — podobnie jak Villard z Honnecourt — na Węgry, dostał 

się do niewoli tatarskiej, i w Chinach został złotnikiem wielkiego 

chana, jak opowiada Wilhelm z Rubruku w swej relacji z 

dalekowschodniej podróży. 

Na francuskim dworze, a także i na tych dworach, które szły za jego 

przykładem, zauważamy pod koniec XIII i na początku XIV wieku 

nowe i wyjątkowe zjawisko — nobilitacje artystów. Spostrzeżenie to 

opiera się na razie na bardzo niewielu danych i potrzebne są szersze 

badania, by objąć rzeczywisty zasięg tego zjawiska. Faktem jest, że w 

1270 roku Filip Piękny przyznaje nadwornemu złotnikowi Raulowi 

tytuł szlachecki, w 1289 roku zaś imię Piotra z Agincourt, działającego 

na dworze Andegawenów w Neapolu architekta, pojawia się w pewnym 

dokumencie opatrzone tytułem miles. Jeśli nie mamy tu do czynienia z 

homonimem, być może stało się ono również udziałem Szymona 

Martiniego w czasie jego pobytu w Neapolu. Chcielibyśmy wiedzieć, 

czy artyści, którzy weszli do familii władcy, byli wynagradzani i 

nobilitowani z racji swej sztuki, czy też chodziło tu o szczególne 

przypadki, w jakich szlachectwo nadawane było bardziej 

funkcjonariuszowi niż artyście. Z całą pewnością możemy powiedzieć, 

że we Francji, w Anglii i w Neapolu wraz z rozwojem i reorganizacją 

dworu królewskiego coraz częściej pojawia się nowa osobistość, a 

mianowicie nadworny artysta. Jest to niewątpliwie droga wiodąca ku 

nowej pozycji społecznej, nowemu uznaniu artysty. Ta sytuacja 

najwyraźniej, najsilniej i w sposób rokujący widoki na przyszłość 

zaznaczy się we Włoszech i pozwoli Albrechtowi Diirerowi zawołać w 

czasie pobytu w Wenecji: Hier bin ich ein Herr (Tutaj jestem panem). 

W porównaniu z Francją sytuacja we Włoszech przedstawia się 

zupełnie inaczej. Nie istnieje tutaj jeden dominujący ośrodek jak 



Enrioo Caitelnuovo Artysta 297 

Paryż; wręcz przeciwnie, poszczególne miasta komunalne, osiągając 

szczyt potęgi ekonomicznej, tworzą ogólny klimat żywego i niepo-

skromionego policentryzmu. Jednocześnie zaś nieznana tu jest 

absolutna supremacja architekta, która cechuje sytuację artysty we 

Francji. 

Rozwija się i rozszerza twórczość malarska, przede wszystkim w 

miastach Toskanii. Jej ważnymi ośrodkami są Piza, Lukka, Florencja, 

Siena, Arezzo i Pistoia. Znamy też bardzo wiele nazwisk malarzy, jak 

Giunta Pisano, Bonawentura Berlinghieri, Coppo z Marcovaldo, 

Meliore, Guido z Sieny, Margarito z Arezzo, Manfre-dino z Pistoi, by 

wymienić tylko niektórych, gdyż mamy również dokumenty i 

świadectwa o działalności wielu innych. Tutaj zachowały się pierwsze 

kontrakty na wykonanie dzieł malarskich, jak na przykład na Madonnę 

Rucellai Duccia, lub kontrakty dotyczące działalności Coppa z 

Marcovaldo w Pistoi. Zamówienia papieży i kardynałów ściągają 

artystów do Rzymu, miasta, które w ostatnich dziesięcioleciach XIII 

wieku przeżywało rodzaj swoistego babiego lata. Przy dekoracji 

bazyliki świętego Franciszka w Asyżu pracowali artyści z różnych 

stron, a dwory południowych Włoch, najpierw szwabski dwór 

Fryderyka II, a następnie dwór Andegawe-nów w Neapolu, również 

ściągały i skupiały artystów. 

Nawet i w tej dynamicznej, policentrycznej sytuacji, tym, kto w 

najbardziej świadomy i znaczący sposób pozwala nam poznać, jakie 

były te nowe ambicje artysty i jakie miał on poczucie własnej 

tożsamości i własnej pracy, był raz jeszcze pewien rzeźbiarz — Jan 

Pizańczyk (Giovanni Pisano). Jest to jedno z najwybitniejszych imion 

sztuki średniowiecznej, a zarazem przypadek skrajny; artysta, który 

miał ogromną świadomość ważności własnego dzieła, bezmierną dumę 

i nie wahał się z tego powodu wejść w konflikt i zerwać ze swymi 

zleceniodawcami; artysta, który swą postawą zdawał się chcieć zerwać 

pęta i ograniczenia, jakie krępowały i gnębiły średniowiecznego twórcę. 

Do dramatycznych napięć między nim a zleceniodawcami doszło w 

Sienie, gdzie porzucił swą funkcję głównego budowniczego katedry, 

opuszczając nagle miasto, a także, choć w sposób mniej drastyczny,  w 

Pizie.  Niezależnie jednak od jego postępowania,  duma 



298 Człowiek średniowieotŁ 

i poczucie własnej wartości tego artysty dochodzą do głosu również w 

inskrypcjach, jakie pozostawił na swych dziełach. Na ambonio w 

kościele SanfAndrea w Pistoi jednocześnie z podkreśleniem swoich 

związków rodzinnych zaznacza własną wyższość i wbrew wszelkiemu 

zwyczajowi, w imię pewnej nieznanej jeszcze wówczas strategii, uważa 

się za lepszego od ojca: „Wyrzeźbił Jan, który nigdy nie wykonał dzieł 

marnych (qui res non egit inanes), zrodzony z Mikołaja, lecz 

posiadający większe umiejętności (Nicoli natus scientia meliore 

beatus), przewyższa w uczoności wszystko to, co dotychczas widziano 

(doctum super omnia visa)". Postawa zupełnie odmienna od pewnego 

Tina z Camaino, który około dwudziestu lat później w inskrypcji na 

wykonanym w katedrze florenckiej dla biskupa Orsa nagrobku napisze, 

iż nie chce, by zwano go mistrzem, dopóki żyje jego ojciec, 

Crescentino (Hunc pro patre genitivo decet inclinari / ut magister Mo 

vivo nolit apellari). 

W dwóch inskrypcjach z ambony w pizańskiej katedrze Jan 

pozostawia potomnym dramatyczną autobiografię. W pierwszej z nich 

wyraża swe przekonania na temat sztuki i zdolności twórczych, które 

uważa za dar Boży {Laudo deum verum per ąuem sunt optima rerum I 

Qui dedit has puras kominem formare figuras). Tworząc wspaniałe 

dzieła w różnych technikach i materiałach (scul-pens in petra, ligno, 

auro splendida) i nie umiejąc, nawet choćby chciał, rzeźbić dzieł 

brzydkich (tetra sculpere nescisset vel turpia si voluisset), pokazuje on, 

w jak wielkim stopniu został wyróżniony tym darem Bożym (Criste 

miserere / cui talia donafuere). Wielu jest rzeźbiarzy, lecz wśród nich 

wszystkich to właśnie jemu przypadają zaszczyty i chwała za 

wykonanie przewspaniafych dzieł i różnych posągów: Plures 

sculptores: remanet sibi laudes honores. I Claras sculpturas fecit 

variasque figuras. / Quisquis miraris tunc recto iure probaris. 

W drugiej inskrypcji Jan rozwija rodzaj apologii, przypominając 

niesłuszne krytyki, które musiał znosić. Na początku wskazuje samo 

dzieło, jego kosmogoniczne znaczenie i jego autora — Circuit hic 

omnes mundipartesąue Johannes: Jan wpisał tu rzeki i części świata są 

nimi rzeźby Ewangelistów i Cnót podtrzymujące kazalnicę, 

alegorycznie utożsamione z rzekami raju i częściami świata. Dzieło 



Knrico ( !UHLO1IUIOVO Artynta 209 

i twórca są nierozdzielnie związani, a przypomnienie włożonego weń 

trudu i własnych doświadczeń (plurima temptando gratis dis-cenda, 

parando I queque labore gravi) nadaje inskrypcji apologetycz-ny 

akcent biograficzny, zwłaszcza tam, gdzie mówi o stawianych mu 

zarzutach, rzucanych na niego kalumniach i o swej niewielkiej prze-

zorności {non bene cavi). Na zakończenie, z wyzwaniem dla oszczer-

ców i krytyków, potwierdza własną absolutną wyższość: Se probat 

indignum reprobans diademate dignum I Sit hunc quem reprobat se 

reprobando probat (Okazuje się niegodnym ten, kto krytykuje tego, kto 

godny jest korony; ten, kto czyni zarzuty, dowodzi tylko, że sam jest 

godny zarzutów). 

Dzieła, postępowanie i dramatyczne wyznania Jana Pizańczyka 

zwiastują i zapowiadają, a nawet ukazują już właściwie odczucia artysty 

renesansowego. Na razie pozostał on jednak odizolowanym 

przypadkiem, bez żadnych bezpośrednich konsekwencji. Droga, która 

pozwoli sztukom plastycznym wyjść z ich ciągle jeszcze podrzędnej 

pozycji, będzie inna, a mianowicie taka, którą moglibyśmy określić jako 

przymierze artystów z intelektualistami, ludźmi pióra, z tymi, którzy 

byli strażnikami i prawodawcami na tym uprzywilejowanym polu, do 

jakiego przez wieki dostęp mieli tylko uprawiający sztuki wyzwolone. 

Uniwersytecki tytuł doctor, umieszczony na grobie Piotra z 

Montreuil, został już użyty w odniesieniu do artysty, a mianowicie do 

niejakiego Solsternusa, który w 1207 roku zaprojektował wielką 

mozaikę na fasadzie katedry w Spoleto i został nazwany Doctor Sol-

sternus — hac summus in arte modernus. Epitety takie jak doctus i 

doctissimus znajdujemy, jak pokazaliśmy, w ciągu XII i XIII stulecia 

jako odnoszące się do rzeźbiarzy i kamieniarzy — wyrażenia takie jak 

„uczony kciuk" rzeźbiarza Gerarda w Mediolanie, „uczona dłoń" 

Mikołaja Pizańczyka, stanowią zwroty retoryczne, za których pomocą 

artyści starali się wyjść z getta sztuk mechanicznych. Prawdziwy 

przełom w tej sytuacji odzwierciedla passus z Dantego, gdzie w 

jedenastej pieśni „Czyśćca" wymienia się imiona dwóch miniatu-

rzystów, Oderisiego z Gubbio i Franca Bolońskiego (Franco Bolo-

gnese), oraz dwóch malarzy, Cimabuego i Giotta, porównując ich do 

literatów. Fakt, że imiona pisarzy i malarzy znalazły się obok siebie 



300 Człowiek śred/iiowicc n 

w tym samym kontekście, był niezmiernie ważny, podobnie jak fakt, że 

imiona te znalazły się w tekście, który miał się cieszyć szybkim i 

bardzo szerokim sukcesem, jakim była Boska komedia. Częściowo 

wyzwolenie się artystów z podrzędnej sytuacji, w jakiej stawiał ich 

związek ze sztukami mechanicznymi, przeżywa bowiem wówczas swój 

ważny moment dziejowy i znajduje w kulturze florenckiej możliwości 

urzeczywistnienia. Z jednej strony oddziaływał ciężar słów Dantego, z 

drugiej — wpływ głęboko nowatorskiej sztuki Giotta. Wokół tego 

ostatniego szybko rozciągnie się sieć solidarności i podziwu. Sposób, w 

jaki jego imię i dzieła opisywane są we współczesnych mu 

świadectwach, jest wskaźnikiem jego niezwykłej sławy. W 1312 roku 

pewien testament wspomina krucyfiks z Santa Maria Novella, 

namalowany przez znakomitego malarza Giotta di Bondone. W1313 

roku bardzo zainteresowany malarstwem literat, Francesco da 

Barberino, zacytuje Zawiść, postać na cokole Kaplicy Scroveg-nich. W 

1330 roku znajdujemy o nim wzmianki, gdy pracuje w Neapolu, jako 

bliski królowi, jako protopictor, protomagister, a gdy trzy lata przed 

śmiercią wzywa się go z powrotem do Florencji, stwierdza się 

uroczyście, że nigdzie nie można znaleźć nikogo zdolniejszego od 

mistrza Giotta florenckiego i dzięki osiedleniu się w tym mieście jego 

wiedza i nauczanie przyniosą korzyść wielu, a Florencja zyska na swej 

piękności. Florencja wezwała go wówczas, by powierzyć mu funkcję 

miejskiego architekta, co oznacza, że z jednej strony było to najwyższe 

stanowisko, jakie władze miejskie mogły mu ofiarować, a z drugiej 

świadczy o uznaniu, iż jego umiejętności projektowania i zmysł 

plastyczny mogły znaleźć wyraz w różnych dziedzinach. 

Słynny passus Dantego był rozwijany, podejmowany i różnie 

interpretowany przez komentatorów Komedii, a nie brakło również i 

tych, którzy dziwili się, że poeta zacytował postacie tak niskiej kon-

dycji. W ciągu tego stulecia jednak literaci zawładną postacią Giotta i 

uczynią z niego równego sobie artystę, przynależącego do pewnej elity 

i do tej elity się zaliczającego. W jednym z opowiadań Dekame-rona, 

mającym za swego bohatera Giotta, Boccaccio stwierdza, że „on to 

bowiem sztukę, setki lat krzywdzoną przez tych, którzy więcej dbali o 

przypodobanie się oczom nieukształconych widzów niż umysłowi ludzi 

światłych, z upadku podniósł i nowym blaskiem oto- 



Knriw) (!HHU>IIHIOV(I Artysta :«)1 

czył. Słusznie nazywano go przeto jednym z promieni chwały 

świetlanej Florencji"
3
. Petrarka, przekazując w testamencie w 1370 

roku obraz Giotta pewnemu możnemu padewskiemu, zauważa, że jego 

piękna nie są w stanie pojąć prostacy, lecz że zdumiewa ono mistrzów 

(cuius pulchritudinem ignoranti non intelligunt, magistri autem 

stupent). 

To dyskryminujące rozróżnienie między uczonymi a prostakami, 

jakie dokonuje się w stosunku do publiczności i jakie zachodzi na polu 

odbioru, posłuży przede wszystkim jako kryterium oceny. Za jego 

pośrednictwem sztuki plastyczne przybliżą się do godności sztuk 

wyzwolonych, dzięki wieloletniemu wysiłkowi samolegitymi-zacji 

artystów, którzy w swych podpisach podkreślali wykształcony, uczony i 

nie mechaniczny, lecz intelektualny charakter swej pracy. Petrarka 

postawi na równi imiona Wergiliusza i Szymona Martinie-go. W 

wergiliańskiej alegorii, którą kazał Szymonowi namalować na pierwszej 

stronie szczęśliwie odnalezionego kodeksu Wergiliusza, podkreśla, że 

Mantua wydała Wergiliusza qui talia carmina finxit, a Siena Szymona 

digito qui taliapinxit. Choć gra słów finxit \pinxit oraz wzmianka o 

dziele wykonanym za pomocą palców nawiązuje dyskretnie do 

dawnego rozróżnienia, faktem o zasadniczym znaczeniu jest jednak 

postawienie ich na równi. Pod koniec tego stulecia Filip Wlani zaliczy 

Giotta i innych florenckich malarzy do grona wybitnych mężów miasta, 

„gdyż słusznie wielu sądzi, że niektórzy malarze wcale nie ustępują 

talentem tym, którzy są mistrzami sztuk wyzwolonych". Postawienie 

ich obok intelektualistów, to znaczy tych, którzy zajmowali się 

sztukami z definicji wyzwolonymi, będzie miało doniosłe znaczenie i 

doprowadzi Florencję do wczesnego poszerzenia pola działalności 

artystycznej i do nabrania przez tę ostatnią bardziej złożonej, 

nowożytnej struktury. 

i     , ,WM ..,.'. ■■-•''■■■ /> ■  '•;•.- ;i() '•;■),\ . 

3 Por. Boccaccio G., Dekameron, tłum. E. Boye, Warszawa 1974, t. II, s. 24 (przyp. red.). 

/pinxit


302 Człowiek średnioienr; 

BIBLIOGRAFIA 

AA.W, Bauwerk und Bildwerk im Hochmittelalter (pod red. K. Clausbcrg), Giessen 

1981. 

AA. W, Lanfranco e Wiligelmo. II Duomo di Modena, Modena 1984. 

Ariistes, artisans et producłion artistiaue au Moyen-Age, Actes du Colloąue do Rennes 

1983, Paris 1987. 

Binding G., Nussbaum N., Der mittelalterliche Baubetrieb nórdlich der Alpen in 

zeitgenossischen Darstellungen, Darmstadt 1978. 

Camesasca E., Artisti in bottega, Milano 1966. 

Claussen P C, Magistri Doctissimi Romani. Corpus Cosmatorum, 1987. 

Du Colombier P, Les chantiers des cathedrales, Paris 1953 (II wyd. Paris 1973). 

Gimpel J., Les Batisseurs des Cathedrales, Paris 1958. 

Huth H., Kilnstler und Werkstatt der Spatgotik, Augsburg 1923. 

Knoop D, Jones G. P, The Medieual Mason, Manchester 1933 (III wyd. 1967). 

Larner J., The Artist and the Intellectual in 14th Century Italy (w:) «History», LIV 

(1969), ss. 13 nn. 

Legner A. (red.), Ornamenta Ecclesiae. Kunst und Kilnstler der Romantik, Koln 

1985,1.1. 

Martindale A., The Rise ofthe Artist in the Middle Ages and Early Renaissance, 

London 1972. 

Middeldorf Kosegarten A., The Origins ofthe Artistic Competition in Italy (w:) Lorenzo 

Ghiberti nel suo tempo, Firenze 1980,1.1, ss. 167 nn. 

Mortet V., Deschamps E, Recueuil de textes relatifs a 1'histoire de l'architecture et a la 

condition des architects en France au Moyen-Age, XI-XIII siecle, Paris 1911. 

Pevsner N., The Term „Architect" in the Middle Ages (w:) «Speculum», 1942, s. 549. 

Stein H., Les architects des cathedrales gotiąues, Paris 1929. 

Warnke M., Bau und Uberbau. Soziologie der mittelalterlichen Architektur nach des 

Schriftąuellen, Frankfurt 1976. 

Wentzel H., Glasmaler undMaler im Mittelalter (w:) «Zeitschrift fur Kunstwis-

senschaft», III (1949), s. 53 nn. 

Wyłie Egbert V.,The Medieval Artist at Work, Princeton 1967. 



ROZDZIAŁ VII 

KUPIEC 

Aron J. Gurkwicz 

 



 

Droga, jaką między XI a XV wiekiem przebył średniowieczny 

kupiec, odzwierciedla niezwykłej wagi przemiany, które w tej epoce 

dokonały się w dziedzinie gospodarczej, społecznej i kulturalnej. Z 

czynnika ważnego, choć raczej o drugorzędnym znaczeniu, jakim był 

kupiec na początku wieków średnich w tym przeważnie wiejskim 

społeczeństwie, stawał się on stopniowo postacią pierwszoplanową, 

nośnikiem nowych idei, które podważyły tradycyjne podstawy 

feudalizmu. Tu zajmiemy się jednak nie tyle działalnością gospodarczą 

kupca, ile nim samym jako typem ludzkim. Kupiecka mentalność pod 

wieloma względami odróżniała się w dość zasadniczy sposób od 

mentalności rycerzy, kleru i chłopów. Obraz świata, który stopniowo 

kształtował się w środowisku kupieckim, w miarę jak ono się rozwijało, 

kontrastował z wizją świata innych grup i klas feudalnego 

społeczeństwa. Wykonywany zawód i styl życia ludzi interesu sprzyjały 

tworzeniu się nowych postaw etycznych i odmiennego typu 

zachowania. 

1. Mimo że na początku XI wieku, w Europie, zdecydowana 

większość ludności żyła na wsi, miasta, podobnie jak i sama warstwa 

kupiecka, nie tylko istniały, lecz rola tej ostatniej nie była pozbawiona 

znaczenia. Władcy, arystokracja świecka i duchowna, częściowo 

również i szersze warstwy społeczeństwa potrzebowały różnego 

rodzaju artykułów i towarów, które nie mogły być wytwarzane na 

miejscu. Musiały być zatem sprowadzane z innych, niekiedy bardzo 

dalekich krajów. Drogą morską lub lądową często były przywożone 



306 Człowiek średniowieo I 

przez kupców nie tylko luksusowe tkaniny i szaty, drogocenni* 

naczynia i inne rzadkie towary, które zaspokajały prestiżowe potrzeby 

rządzącej elity. Nierzadko były to przedmioty codziennego użytku. 

Morza południowej i północnej Europy, wielkie rzeki, a gdzieniegdzie 

również i odziedziczone po Rzymianach drogi wykorzystywano jako 

szlaki handlowe. 

Kupiec wczesnego średniowiecza był postacią zasadniczo odmienną 

od tego, jaki żył w połowie lub u schyłku tej epoki. Za przykład mogą 

tu posłużyć kupcy, którzy działali w północnej Europie w epoce 

wikingów. Wiking był wojownikiem, zdobywcą, rabusiem, śmiałym 

żeglarzem i kolonizatorem. Mieszkańcy Francji i Anglii, dawnej Rusi i 

basenu Morza Śródziemnego ucierpieli wskutek najazdów tych 

przybywających ze Skandynawii wojowników. Tam gdzie się 

pojawiały ich oddziały, płonęły wsie i miasta, klasztory popadały w 

ruinę, ginęli ludzie i zwierzęta. Wikingowie zgarniali bogate łupy, nie 

wyłączając skarbców kościołów oraz niewolników. Europa zanosiła 

modły do Boga z prośbą o ochronę przed ich najazdami. Nie należy 

jednak zapominać, że wyprawy wikingów ściśle wiązały się z handlem. 

Nierzadko podróż Norwega czy Szweda do pogranicznego kraju była 

przedsięwzięciem o mieszanym charakterze. Przywoził ze sobą pewne 

towary — artykuły łowieckie lub wyroby rzemieślnicze — i wymieniał 

je na przedmioty codziennego użytku. Wśród licznych znalezisk ery 

wikingów archeologowie napotkali, obok broni, również wagi z 

ciężarkami, którymi posługiwali się skandynawscy żeglarze. 

Niewątpliwie nie wszystkie liczne, odkryte na północy, skarby 

srebrnych i złotych monet stanowiły rezultat rabunków. Część 

pieniędzy pochodziła z pokojowej wymiany kupieckiej. Ale, jak 

dowiadujemy się z islandzkich sag, podróż handlowa Skandynawa 

często kończyła się napadem na miejscowych mieszkańców i to, czego 

nie zdołał zyskać drogą wymiany, przejmował przy użyciu siły. Handel 

i rabunek szły w parze. 

Również i nie zamieszani w rozbój i rabunek kupcy wczesnego 

średniowiecza musieli odznaczać się swoistą walecznością. Udawali 

się bowiem ze swoimi karawanami do dalekich krajów, podróżowali 

wśród obcych ludów i plemion, narażając się na różnego rodzaju nie-

bezpieczeństwa. Napotykali oni rabusiów i podobnych do nich lokal- 



A I O I I  J. Ganowicz Kupiec 307 

nych panów, którzy przybywającym dawali się we znaki, zagarniali ich 

dobra, nakładali wysokie cła lub wręcz zawłaszczali sobie ich towary i 

zyski. Kupcy cierpieli uciążliwości podróży na morzu z powodu burz, 

na lądzie z racji nieprzejezdnych dróg. Dochód uzyskany za rzadkie 

towary bywał niekiedy bardzo wysoki, lecz związane z tym ryzyko 

wcale nie było mniejsze. W colloąuium angielskiego pisarza i opata 

Aelfrika (z początku XI wieku), opisującego różnego rodzaju zawody, 

wymienieni są obok mnicha, rolnika, pasterza, tkacza, wytwórcy soli, 

rybaka, łowcy, kowala również i kupcy. W usta kupca właśnie włożone 

zostały następujące słowa: „służę pożytkiem królowi, szlachetnie 

urodzonemu, bogatemu i całemu ludowi. Wchodzę z moim towarem na 

pokład okrętu, płynę aż do zamorskich lądów, sprzedaję mój towar i 

zakupuję cenne przedmioty, których nie ma w moim kraju. Przewożę 

je, narażając się na wielkie niebezpieczeństwa, czasami padam ofiarą 

katastrofy morskiej, tracąc przy tym wielkie dobra i ledwie uchodząc z 

życiem". Kupiec przewozi cenne szaty i tkaniny, drogocenne kamienie i 

złoto, wino i oliwę, kość słoniową, żelazo i inne metale, szkło i wiele 

innych artykułów. Rozmówca zapytuje go: „Czy sprzedajesz te rzeczy 

po tej samej cenie, za jaką je kupiłeś? Nie. W przeciwnym razie cóż by 

mi przynosił mój trud? To, co kupiłem, sprzedaję po wyższej cenie, aby 

osiągnąć z tego zysk i móc utrzymać żonę i dzieci". 

Jednakże w ocenie Aelfrika najważniejsza dla społeczeństwa była 

praca rolnika, który dostarczał wszystkim pożywienia. „Myśl 

ekonomiczna" wczesnego średniowiecza nie wykraczała poza zakres 

wyznaczony przez gospodarkę naturalną. Podobnie teoretycy 

kształtującego się społeczeństwa feudalnego, przedstawiając je jako 

trójdzielny system z monarchą na czele, wymieniają jedynie ducho-

wieństwo („ci, którzy się modlą"), rycerzy („ci, którzy walczą") i 

chłopów („ci, którzy pracują na roli"). Ludność miejska, rzemieślnicy i 

kupcy umykają ich uwadze. Nie dlatego oczywiście, żeby ich rola była 

zupełnie pozbawiona znaczenia, lecz dlatego że w jedenasto-, dwunasto 

wiecznym, zdominowanym przez tradycję społeczeństwie dawne 

schematy pojęciowe zachowywały do tego stopnia swą żywotność, że 

pozwalały na ignorowanie dynamicznej i różnorodnej konkretnej 

rzeczywistości. Jeśli dla dobrego funkcjonowania orga- 



308 Człowiek średniowieom 

nizmu społecznego praca chłopa była równie niezbędna jak nu>d litwy 

mnichów i księży oraz wojenne wyczyny rycerzy, zajęcia miejskie, a 

zwłaszcza handel, pozostawały wątpliwe i podejrzane z punktu 

widzenia panującej etyki. Nieufność wieśniaków i pogardliwa pycha 

szlachetnie urodzonych w stosunku do kupca znajdowały na planie 

ideologicznym wsparcie i uzasadnienie w nauczaniu Kościoła. 

Stosunek średniowiecznego społeczeństwa do kupca był szcze-

gólnie pełen sprzeczności. Trudno się było bowiem bez niego obyć. 

Pouczenia dawane przez ojca synowi w speculum regale, opisujące 

różne warstwy i kategorie społeczne Norwegii z perspektywy wy-

kształconego Norwega z pierwszego trzydziestolecia XIII wieku, 

zaczynają się od przedstawienia działalności kupca. „Mąż, który 

wybiera zawód kupca — mówi ojciec — naraża swe życie na liczne 

niebezpieczeństwa, zarówno na morzu, jak i na ziemiach pogan czy 

obcych ludów. Musi być nieustannie przezorny, tam gdzie się znajduje, 

na morzu musi umieć podejmować szybkie decyzje i wykazywać 

wielką odwagę. Gdy zaś dotrze do miejscowości handlowej lub 

jakiegokolwiek innego miejsca, musi okazać się osobą dobrze wycho-

waną i przyjemną w obejściu, by zdobyć sobie powszechną sympatię". 

Trzeba starannie poznać obyczaje miejsc, w których się handluje, a 

przede wszystkim należy dobrze znać prawo handlowe. Aby odnieść 

sukces w interesach, kupiec musi znać języki obce, a zwłaszcza łacinę i 

francuski, ponieważ są one najbardziej rozpowszechnione. Kupiec-

żeglarz musi umieć się orientować według gwiazd, przebiegu słońca w 

ciągu doby, a także rozróżniać strony świata. „Nie przepuść ani jednego 

dnia bez nauczenia się czegoś dla ciebie użytecznego (...) i jeśli 

rzeczywiście pragniesz zdobyć sobie reputację człowieka roztropnego, 

musisz stale się uczyć". Kupiec musi zachowywać postawę spokojną i 

powściągliwą, „lecz, gdy okoliczności zmuszają do starcia się z 

przeciwnikiem, nie śpiesz się, by opuścić to miejsce; po dokładnym 

rozważeniu wszystkiego działaj, mając pewność". Szczególną 

ostrożność należy zachować przy wyborze wspólników w handlu. 

„Część zysku należy zawsze oddać Bogu i Najświętszej Dziewicy 

Maryi, a także świętym, do których zwykłeś się zwracać o pomoc". 



Anin J, ( Hi ricwicz   Kupiec 1109 

Stosując się do tych wszystkich porad, można się wzbogacić. Autor 

Speculum regale, uznając wielkie ryzyko, z jakim związany jest 

zamorski handel, zaleca młodemu kupcowi: „Gdy zauważysz, że w 

wyniku podróży handlowych twoje bogactwa naprawdę znacznie 

wzrosły, najlepiej jest wyłączyć z interesów dwie trzecie kapitałów i 

zainwestować je w solidną posiadłość ziemską, gdyż ten rodzaj dóbr 

wydaje się pewniejszy zarówno dla samego ich posiadacza, jak i dla 

jego potomków". 

Rzecz ciekawa, że podobną radę spotykamy w Norwegii — kraju, 

w którym brakowało przestrzeni dla rolnictwa. Ze zjawiskiem in-

westowania w posiadłości rolne kapitałów, owoców działalności ku-

pieckiej, spotykamy się również w innych krajach kontynentu 

europejskiego, od Niemiec po Włochy. Handel jest ważny, lecz wiążą-

ce się z nim różnego rodzaju niebezpieczeństwa oraz towarzyszące 

temu zawodowi społeczne i gospodarcze ryzyko skłaniają kupców do 

zainteresowania się pewniejszą dziedziną, a mianowicie własnością 

ziemską. 

Z drugiej strony, społeczny prestiż kupców był raczej niewielki. 

Bogaty kupiec wzbudzał zawiść i niechęć, jego zaś uczciwość i su-

mienność wydawały się bardzo podejrzane. Zasadniczo kupiec po-

zostawał, by użyć wyrażenia pewnego współczesnego historyka, 

„pariasem" wczesnośredniowiecznego społeczeństwa. Jakie jest 

bowiem usprawiedliwienie jego zysku? Zakupuje on towar po pewnej 

cenie i sprzedaje go po cenie znacznie wyższej. Kryją się w tym 

możliwości oszustwa i niegodziwego zysku. Teologowie chętnie 

przypominają słowa: „Zawód kupca nie jest Bogu miły". Zdaniem 

Ojców Kościoła, rzadko kiedy akt kupna-sprzedaży wolny jest od 

grzechu. W spisach zawodów uznawanych za „nieuczciwe" czy „nie-

czyste" — listy te sporządzane były przez teologów — prawie zawsze 

pojawia się handel. Odrzucając świat doczesny, dewaluując go w 

stosunku do świata niebieskiego, kler nie mógł nie potępiać handlu — 

zajęcia, którego celem było osiągnięcie zysku. 

Takie było stanowisko Kościoła przynajmniej do czasu, gdy w 

większym niż poprzednio stopniu musiał wziąć pod uwagę zmieniającą 

się rzeczywistość. Zmiana ta stała się odczuwalna w XIII wieku. Czyż 

fakt, że w swoich wysiłkach narzucenia i umocnienia 



310 Człowiek średniowiea 1 

własnej doktryny etyczno-religijnej Kościół był teraz zmuszony 

przesunąć punkt ciężkości ze wsi do miast, nie jest znamienny? Nowe 

zakony żebracze, franciszkanów i dominikanów, skupiały się przede 

wszystkim w miastach, a ich nauczanie, choć nie pomijało innych 

warstw społecznych, zaczęło się zwracać przede wszystkim do ludności 

miejskiej. Ponieważ — według określenia pewnego przedstawiciela 

Kościoła — właśnie w mieście koncentrują się masy ludności, do 

miasta przyciągani są również mieszkańcy wsi i miasto — jest to 

argument zasadniczy — stanowi szczególnie żyzny teren dla herezji, 

którą tu właśnie trzeba wykorzeniać. Także i w tym okresie stosunek 

do zawodu kupieckiego był w gruncie rzeczy pełen sprzeczności. 

Mimo że Kościół uznawał ważność handlu dla funkcjonowania 

organizmu społecznego, mimo że od czasu do czasu otaczał handel 

opieką, a nawet czerpał z niego zyski, zachowywał jednocześnie w 

stosunku do niego wszystkie swoje uprzedzenia. „Handel ma w sobie 

coś wstydliwego", napisał Tomasz z Akwinu, który przecież w pełni 

uznawał jego niezbędność dla społeczeństwa. 

Ten pełen sprzeczności średniowieczny stosunek do kupca do-

chodzi bardzo wyraźnie do głosu w kazaniach braci żebrzących. Nie 

zapominajmy, że założyciel zakonu franciszkanów pochodził z rodziny 

bogatych kupców-sukienników. Przejęty ideałami ewangelicznego 

ubóstwa Franciszek z Asyżu wyrzekł się rodzinnego majątku, zerwał z 

rodziną i zorganizował swoich zwolenników we wspólnotę, która 

szybko przekształciła się w zakon. W obliczu rosnącego nieza-

dowolenia mas ludowych wobec bogactw Kościoła, rycerstwa i wyż-

szych warstw mieszczaństwa — niezadowolenia, które rodziło herezję 

— Kościół uznał za właściwe wziąć pod opiekę braci żebrzących i 

wcielić ten ruch do swojej oficjalnej struktury. Pragnął, by ci „nadzy 

szli za nagim Chrystusem" pod Jego egidą, a nie śladem ruchów 

heretyckich. Nauki głoszone przez te nowe zakony stawiały bogaczy 

przed poważnym moralnym dylematem. Królestwo niebieskie miało 

być otwarte dla tych, którzy wyrzekli się dóbr ziemskich, a zachłanność 

— źródło bogactw — stała się jednym z najcięższych grzechów 

śmiertelnych. Kaznodzieje nie ustawali w rzucaniu gromów na głowy 

chciwych i bogatych. 



Anin .). (iunrwir/,  KupitC 31 I 

2. Szczególne oburzenie budzili ci, którzy trudnili się pożyczaniem 

pieniędzy na procent. Do tego sposobu pomnażania kapitału uciekali się 

najczęściej kupcy. Zamiast dalekich, wiążących się z niemałym 

ryzykiem podróży handlowych (lub obok nich), liczni bogaci kupcy 

woleli pożyczać pieniądze tym, którzy znaleźli się w potrzebie. 

Potrzebowali ich natomiast wszyscy: od władców po rycerzy, od 

drobnych handlarzy po rzemieślników i chłopów. Pisarze chrześci-

jańscy zawsze potępiali lichwę, grożąc lichwiarzom piekłem na tamtym 

świecie. W 1179 roku Kościół oficjalnie zabronił chrześcijanom 

uprawiania lichwy. Zakazy te tłumaczą w pewnym stopniu rolę, jaką 

odegrali Żydzi w życiu gospodarczym Zachodu. Jako niewierni mogli 

oni trudnić się działalnością, która w praktyce okazywała się niezbędna, 

lecz była zdecydowanie potępiana przez Kościół jako zajęcie 

niechrześcijańskie. Mimo to również i wielu chrześcijan trudniło się 

lichwą. 

W kaznodziejstwie XIII wieku oraz stuleci następnych zawarta jest 

stanowcza krytyka społeczna. Wychodząc od zasad etyki chrześ-

cijańskiej, bracia bezlitośnie piętnują tych, którzy się do nich nie 

stosują, a więc praktycznie wszystkich: władców, rycerzy, mieszczan, 

chłopów, a nawet i sam kler — nikt nie jest bez grzechu. Najostrzejsze 

krytyki padają jednak pod adresem lichwiarzy. W exemplach, to znaczy 

w krótkich anegdotach, które — przytaczane w kazaniach, a 

zaczerpnięte z folkloru i z dawniejszej literatury — zawierały budujące 

pouczenia, lichwiarz był przedstawiony jako moralny potwór. Exempla 

o lichwiarzach poruszają ciągle tę samą strunę: lichwiarz jest wrogiem 

Boga, natury i człowieka. Bracia gwałtownie atakowali niesłusznie 

zarobiony pieniądz, złożony w tej samej skrzynce obok jałmużniczych 

oboli. Podczas morskiej podróży pewna małpa, wspiąwszy się na maszt 

okrętu z zabraną lichwiarzowi torbą, obwąchuje monety i wrzuca do 

morza te, które zgromadził dzięki lichwie. Sąd nad duszą lichwiarza 

odbywa się w chwili śmierci i straszliwe demony ściągają jego duszę 

bezpośrednio do piekła, wkładając mu równocześnie do ust rozżarzone 

monety. Lichwiarz jest najwierniejszym sługą diabła, który 

niezwłocznie staje przy jego duszy, nie dając nieszczęsnemu żadnej 

szansy na odkupienie popełnionych win czy na uzyskanie zgładzenia 

grzechów przez modlitwę. 



312 (! łowisk średniowiiaM 

Przypomnijmy sceny piekielnych tortur, jakie cierpią lichwiarze w 

dantejskim Piekle. Nic nie może uratować żyjącego z procentów 

„finansisty", jak tylko całkowite rozdanie niesprawiedliwie nagro-

madzonych bogactw tym, których za życia wykorzystywał. Żadne 

częściowe wynagrodzenie win nie może go uratować. 

Lichwiarz budzi odrazę w oczach Boga i ludzi, przede wszystkim 

dlatego że nie istnieje żaden inny grzech, który byłby popełniany 

równie często. Cudzołożnicy, rozpustnicy, zabójcy, krzywoprzysięzcy, 

bluźniercy w pewnej chwili zaprzestają popełniania grzechów, podczas 

gdy zyski lichwiarza nieprzerwanie rosną. Jego działalność zakłóca 

normalny rytm pracy i wypoczynku. Lichwa niszczy więź między 

człowiekiem a jego pracą, gdyż nawet wtedy, gdy lichwiarz je, śpi czy 

słucha kazania, jego zyski stale rosną. Bóg nakazał człowiekowi 

zdobywać chleb codzienny w pocie czoła, lichwiarz zaś bogaci się, nie 

pracując. Handlując oczekiwaniem na pieniądze, czyli czasem, kradnie 

on to, co stanowi własność wszystkich stworzeń, a mianowicie czas. 

Ten, kto sprzedaje światło dnia i spokój nocy, nie powinien posiadać 

tego, co sprzedał, czyli światłości i odpoczynku wiecznego. 

Ciężar przekleństwa wiszącego nad duszą lichwiarza jest tak wielki, 

że na pogrzebie jednego z nich sąsiedzi nie byli w stanie unieść jego 

ciała. Księża odmawiali grzebania tych wyzyskiwaczy w poświęconej 

ziemi, a gdy wywożono zwłoki lichwiarza na ośle, wyrzucano je poza 

miasto na śmietnisko pod szubienicą. W pewnym exemplum bogaty 

lichwiarz w chwili śmierci stara się przekupić własną duszę, by nie 

opuszczała jego ciała, obiecując jej srebro i złoto, lecz gdy mu się to 

nie udaje, oburzony sam posyła ją do piekła. Lichwiarze, którzy mają 

świadomość grzesznego charakteru własnej profesji, nawiedzani są 

niekiedy przez straszliwe wizje. Jeden z nich, gdy wypoczywał w 

łóżku, ujrzał nagle siebie samego na Sądzie Ostatecznym i usłyszał 

wyrok, który wydawał go w ręce diabłów. Po przebudzeniu się, w 

ataku obłędu wybiegł przed dom, odmawiając wyrażenia skruchy i 

odkupienia win. Lecz oto na rzece pojawił się okręt, płynący bardzo 

szybko pod prąd, bez żeglarza. Lichwiarz zaczął krzyczeć, a że okręt 

ten pełen był diabłów, ci natychmiast pochwycili go i uprowadzili. 



Aion J,Guriewioi Kupitc Dlii 

Lichwa budziła ogromne oburzenie kaznodziejów. Jak wyjaśnić ten 

oskarżycielski zapał? Dlaczego właśnie w kazaniach musiano 

nieustannie powracać do sprawy lichwy? Wątpliwe, by kwestia ta 

ograniczała się do samych tylko motywów natury doktrynalnej. Należy 

raczej przypuszczać, że krytyczna argumentacja teologów, którzy 

nauczali o grzeszności lichwy, wypływała — jako pewien rodzaj 

naukowego uzasadnienia — z nienawiści, jaką słuchacze kaznodziejów 

żywili w stosunku do lichwiarzy. Wydaje się mało prawdopodobne, by 

wszystkie, przepełniające kazania, historie o lichwiarzach, pochodziły 

od autorów tych ezemplów. Czyż nie rodziły się one, przynajmniej 

częściowo, z opinii publicznej? W niektórych exemplach wyraźnie 

dochodzi do głosu wrogość mieszkańców miasta wobec tych, którzy 

pożyczają pieniądze na procent. Pewien ksiądz, pragnąc wykazać, że 

lichwa jest zawodem tak haniebnym, iż nikt nie chce się do niego 

publicznie przyznać, powiedział podczas kazania: „Pragnę udzielić 

wam odpuszczenia grzechów w zależności od zajęcia i zawodu każdego 

z was. Niech powstaną kowale". Kowale wstali z ławek i otrzymali 

odpuszczenie grzechów. Po nich odpuszczeniem grzechów objęci 

zostali również i inni rzemieślnicy. Wreszcie kaznodzieja zawołał: 

„Niech powstaną lichwiarze, a otrzymają odpuszczenie". Choć było ich 

więcej niż przedstawicieli innych zawodów, nikt się nie podniósł, a 

wszyscy oni pokurczyli się i pochowali na swych miejscach. Wśród 

powszechnych wybuchów śmiechu lichwiarze oddalili się pełni wstydu. 

Zdemaskowanie lichwiarza często jest opisywane w exemplach jako 

wydarzenie ważne w życiu miasta, jako publiczny skandal. I tak, 

podczas ceremonii ślubnej w Dijon w 1240 roku, pewien lichwiarz padł 

martwy u wrót kościoła. Spadła mu bowiem na głowę i ją roztrzaskała, 

kamienna torba lichwiarza, przedstawionego na zachodnim portalu 

świątyni; w miejscu tym zazwyczaj umieszczano scenę Sądu 

Ostatecznego. 

Nienawiść do lichwiarzy była nieprzejednana. Pewien kronikarz z 

pierwszej połowy XIII wieku, Mateusz z Paryża, pisał o Lombard-

czykach (tak nazywano w krajach na północ od Alp bankierów i 

lichwiarzy włoskich): „Lombardczycy, wielcy spryciarze (...) są 

zdrajcami i oszustami (...). Pożerają nie tylko ludzi i zwierzęta 



814 Człowiek Aredniowiei  a 

domowe, lecz także młyny, zamki, posiadłości ziemskie, łąki, zarośla i 

lasy (...). W jednej dłoni trzymają kartkę papieru, a w drugiej pióro, i za 

ich pomocą wyzyskują miejscową ludność i napełniają swoje lor by jej 

srebrem (...). Bogacą się na potrzebie innych i są niczym wilki, które 

pożerają ludzi". Prześladowania i pogromy włoskich lichwiarzy na 

Zachodzie, zwłaszcza we Francji w ostatniej ćwierci XIII i w XIV 

wieku, były zjawiskiem równie częstym i rozpowszechnionym jak 

pogromy Żydów, z tą różnicą, że te ostatnie uzasadniane były, obok 

nienawiści do bogatych lichwiarzy odmiennej wiary, również 

argumentami natury religijnej. Zresztą w Kronice Strasburga (koniec 

XIV-początek XV wieku) czytamy: „Gdyby Żydzi byli biedni, a 

panowie nie byli u nich zadłużeni, nie palono by ich". 

Lichwa skazuje na potępienie nie tylko dusze samych wyzyski-

waczy, lecz także i ich dzieci, jeśli odziedziczyły one niesłusznie 

zdobyte bogactwa i nie odkupiły win ojców. Pewien mąż miał nastę-

pującą wizję: z brzucha gorzejącego wśród piekielnych płomieni 

mężczyzny wyrasta wielkie drzewo, na którego gałęziach wiszą ludzie, 

pochłaniani przez ogień. Cóż to znaczy? Znajdujący się na dole 

mężczyzna jest ojcem wszystkich tych pokoleń, które wzbogaciły się 

dzięki lichwie, a jego potomkowie cierpią męki, gdyż poszli w ślady 

ojca. Pewien ksiądz głosił na kazaniu: „Nie módlcie się za duszę 

mojego ojca, który był lichwiarzem i nie chciał zwrócić zgro-

madzonych dzięki lichwie bogactw. Niech będzie przeklęta jego dusza 

i niech na wieki cierpi piekielne męki, by nigdy nie mogła ujrzeć 

Bożego oblicza ani uwolnić się ze szponów diabelskich". 

W tym zhierarchizowanym, podzielonym na różne warstwy spo-

łeczeństwie przywiązywano wielką wagę przede wszystkim do szla-

chetności urodzenia i do związanej z nim rycerskiej odwagi. 

Mieszczanin, nawet jeśli był bogatym kupcem, spotykał się z pogardą 

ze strony rycerstwa. Nie oczekiwano od niego rycerskich cnót. W 

oczach rycerzy i szlachetnie urodzonych dam był on łotrem i 

prostakiem. Niemniej jednak miejscy bogacze, kupcy i lichwiarze 

starali się dzięki majątkowi osiągnąć wysoką pozycję społeczną. 

Opowiedziana przez trzynastowiecznego francuskiego kaznodzieję 

anegdota pokazuje, jak nowobogaccy nieszlacheckiego pochodzenia 

zdobywali sobie szacunek bliźnich. Jakiś, pokryty parchami, mło- 



Aron .J. (iuriowicz Kupiec 815 

dzieniec dotarł, żebrząc, do pewnego miasta, gdzie zaczął być znany 

pod przydomkiem „parszywego". W miarę jednak jak się dzięki lichwie 

bogacił, jego społeczny prestiż stale wzrastał. Najpierw zaczęto go 

nazywać Martinus Scabiosus, następnie Domnus Martinus, a gdy został 

jednym z najbogatszych mieszkańców miasta, stał się dominus 

Martinus, by wreszcie być tytułowanym meus dominus Martinus. Po 

francusku tytuły te brzmiały: maitre, seigneur, Mon-seigneur. W 

exemplum ten społeczny awans lichwiarza kończy się oczywiście jego 

upadkiem do piekła. 

Chciwość uchodzi za najbardziej odrażającą z wad. „Możesz 

otrzymać krzyż od papieża, przemierzyć morza, walczyć z poganami, 

zdobyć Święty Grób i umrzeć w Bożej sprawie, a nawet zostać 

pochowany w Świętym Grobie — zwraca się niemiecki franciszkanin 

Bertold z Ratyzbony do pewnego, wstrząśniętego kazaniem lichwiarza 

— a i tak mimo całej twej świętości dusza twoja jest zgubiona". Nic 

bowiem nie może uratować lichwiarza, jak tylko całkowite 

wynagrodzenie, co do ostatniego grosza, wyrządzonych przez niego 

krzywd. 

Stanowisko Kościoła w stosunku do lichwy pozostało negatywne 

również w stuleciach następnych, choć biskup Florencji, Antonino, w 

swoich traktatach teoretycznych poczynił pewne ustępstwa na rzecz 

działalności finansowej, która w miastach włoskich XIV i XV wieku 

osiągnęła szczyt swego rozwoju. W kazaniach Bernardyna ze Sieny 

pokazany został jednak wstrząsający obraz potępienia lichwiarza przez 

wszystkich świętych i w zasadzie przez cały wszechświat: „wszyscy 

święci, błogosławieni i aniołowie wołają w raju: «do piekła, niech idzie 

do piekła»; niebiosa wołają wraz ze swymi gwiazdami: «do ognia, 

niech idzie do ognia!»; planety wołają: «w głąb piekieł, w głąb 

piekieł!» Natomiast powstałe przeciwko niemu żywioły wołają: «na 

męki, niech idzie na męki!» A dom, w którym leży umierający 

[lichwiarz], nie przestaje wraz z murami i belkami upominać się o kary 

dla niego". 

Kazania i potępienie zawodu lichwiarzy nie były jednak w stanie 

położyć kresu ich działalności, mimo że ci ostatni uciekali się do róż-

nych wybiegów, by uniknąć publicznego potępienia. Z drugiej strony 

jednak błędem byłoby sądzić, że oskarżenia te nie odnosiły żadnego 



316 Człowiek środniowwcat 

skutku — ich wpływ był przede wszystkim psychologiczno-spo I <■<•/. 

ny. Świadomość sprzeczności między zyskowną praktyką ekona 

miczną a jej niezmiernie niską oceną moralną musiała prowadzić do 

głębokiej ambiwalencji w życiu duchowym lichwiarza, przynajmniej 

jak długo żywa była jego pobożność. 

Etyka gromadzenia pieniędzy wchodziła w konflikt nie tylko z 

doktryną religijną, lecz była wyraźnie sprzeczna również z podsta-

wowymi zasadami życiowymi arystokracji. W oczach tej ostatniej 

ostentacyjne i otwarte wydawanie bogactw i publiczna rozrzutność 

stanowiły cnotę. Wydawanie pieniędzy, których nie uważano za rze-

czywiste dochody, było oznaką szlachetnego urodzenia i związanej z 

nim szczodrości. Kupiec natomiast powinien być oszczędny i gos-

podarny, powinien gromadzić pieniądze i rozsądnie je wydawać, licząc 

na zysk. W połowie XIV wieku w Anglii został skomponowany 

anonimowy poemat, zatytułowany Nowa dysputa między Zachłannym a 

Rozrzutnym. Pierwszy uosabia kupca, jurystę; drugi jest wcieleniem 

rycerza, arystokraty. Zachłanny, który raduje się oglądaniem 

nagromadzonych bogactw, wygłasza pochwały na cześć tego, kto 

niewiele wydaje. On sam umie żyć oszczędnie i robić interesy. 

Lekkomyślność i ekstrawagancja Rozrzutnika, które przejawiają się w 

ubiorach, w jedzeniu i w piciu, są dla niego niepojęte i wywołują jego 

zgorszenie. Lista potraw podawanych na uczcie w domu Rozrzutnika 

staje się prawdziwym traktatem kulinarnym. Osoby, które, nie mając 

ani grosza, zakupują cenne futra i tkaniny oraz inne kosztowne artykuły 

luksusowe, wzbudzają nieufność i niechęć Zachłannego. Zarzuca on 

próżniakowi, że nie dba o uprawę swych ziem i że wyprzedaje swe 

narzędzia pracy, by opłacić sobie wojenne przygody czy łowieckie 

rozrywki. Obżarstwo i pijaństwo są przyczyną roztrwonienia 

dziedzicznych posiadłości ziemskich. Bezskutecznie wzywa on 

Rozrzutnika, by ograniczył wydatki, by miał się na baczności przed 

bankructwem i by przyuczył członków swej rodziny do pracy. 

Interpretacja Zachłannego jest następująca: to „pycha" skłania 

Rozrzutnego do trwonienia dóbr. 

Ze swej strony Rozrzutnik zarzuca Zachłannemu, że zgromadzone 

przez niego skarby nikomu nie służą. „Czemu służą te bogactwa, jeśli 

się ich nie wydaje? Jedna część rdzewieje, druga butwieje lub 



Ai-on J, Guriewicz Kupiec 317 

pada łupem szczurów". Wzywa on Zachłannego, by w imię Chrystusa 

przestał napełniać swe skrzynie i rozdał biednym część swego srebra. 

Rozrzutnik z naciskiem podkreśla pustotę gromadzonych bogactw i 

mówi o złu, jakie mogą one spowodować: im człowiek bogatszy, tym 

staje się podlejszy. Czyż nie lepsze jest życie krótkie, lecz szczęśliwe? 

Dyskusja między Rozrzutnikiem a Zachłannym, wniesiona przed 

sąd króla Anglii, pozostaje nie rozstrzygnięta. Rozrzutnik i Zachłanny 

są nie tyle przedstawicielami ściśle określonych grup społecznych, ile 

uosobieniem dwóch różnych stylów życia i dwóch przeciwstawnych 

skali wartości. Nie mamy jednak wątpliwości, po której stronie w tym 

sporze szukać należy kupca. 

3. Jak już wspomnieliśmy, pisarze kościelni XI i XII wieku, opi-

sując społeczeństwo, posługiwali się trójfunkcyjnym modelem 

„modlących się-walczących-pracujących na roli". Jednakże w XIII 

stuleciu ten archaizujący schemat stanął już w jaskrawej sprzeczności z 

rzeczywistością społeczną. W kazaniach zakonów żebraczych 

dostrzegamy uznanie różnorodności zawodów i warstw ludności. 

Porzucenie panującej poprzednio koncepcji struktury społecznej było 

związane przede wszystkim z rozwojem mieszczaństwa, a zwłaszcza 

warstwy kupieckiej. Najważniejszą i najciekawszą próbę ujęcia w nowy 

sposób złożoności i wielorakości społecznego systemu dał wspomniany 

już Bertold z Ratyzbony. 

Uważał on poszczególne kategorie i warstwy za sposób odzwier-

ciedlenia hierarchii niebieskiej, która stanowi podstawę i uzasadnienie 

ziemskiej organizacji społecznej. Opisanym niegdyś przez Pseudo-

Dionizego dziewięciu chórom anielskim odpowiadało dziewięć 

szeregów, obejmujących grupy ludzi świadczące różne usługi. Jak 

niższe chóry anielskie usługują wyższym, tak niższe szeregi ludzkie 

podporządkowane są wyższym. Podobnie jak w hierarchii anielskiej 

istnieją trzy przewyższające wszystkie inne chóry, również i wśród 

ludzi trzy szeregi wyniesione są ponad pozostałe, ponieważ sam 

Chrystus wybrał je, by inni byli im posłuszni. Tymi trzema szeregami 

są duchowieństwo z papieżem na czele, mnisi oraz świeccy sędziowie, 

obejmujący cesarza, królów, książąt, hrabiów i wszyst- 



818 Człowiek średnimi'/,;   a 

kich świeckich panów. Pierwsze dwa szeregi troszczą się o dusze 

chrześcijan, trzeci zaś — o ich ziemski dobrobyt, otaczając opieką 

również wdowy i sieroty. 

Jakie jest te pozostałe sześć szeregów, których przedstawiciele 

powinni spełniać swoje obowiązki i wiernie służyć wyższym szere-

gom? Zauważmy przede wszystkim, że opisując je, kaznodzieja prze-

staje widzieć je hierarchicznie; zostają one postawione jeden obok 

drugiego, na jednym poziomie. Hierarchia, która ma swój sens w 

świecie niebieskim, traci w jego oczach wszelkie znaczenie w świecie 

ludzkim, który w kazaniu jest równoznaczny ze światem miejskim. Do 

pierwszego z tych szeregów czy „chórów" wchodzą ci, którzy 

wytwarzają ubrania i buty. Rzemieślnicy, którzy pracują żelaznymi 

narzędziami (złotnicy, bijący monety, kowale, stolarze, murarze), 

tworzą drugi „chór". Trzeci „chór" stanowią kupcy. Przewożą oni 

towary z jednego królestwa do drugiego, przemierzają morza, 

sprowadzają jedną rzecz z Węgier, a inną z Francji. Czwarty „chór" 

(czyli czwartą funkcję) stanowią sprzedawcy żywności i napojów, 

którzy zaopatrują ludność w niezbędne artykuły. Piątym są chłopi, a 

szóstym — lekarze. Oto dziewięć „chórów". I podobnie jak dziesiąty 

„chór" aniołów odstąpił od Boga, by oddać się Szatanowi, tak dziesiąty 

„chór" ludzki obejmuje mimów i aktorów, których całe życie służy złu i 

skazuje ich dusze na wieczne potępienie. Łatwo poznać, że określając 

poszczególne kategorie, Bertold zaczerpnął różnorodność zawodów 

przede wszystkim z miast: rzemieślnicy, wielcy kupcy, drobni 

handlarze. Niemiecki kaznodzieja zwracał się do wszystkich kategorii 

mieszczan, jak również do chłopów, napominając ich, by pracowali i 

służyli uczciwie i bez oszustw. Rozróżnienie między wielkimi 

kupcami, zajmującymi się handlem dalekosiężnym, a drobnymi 

handlarzami jest typowe dla średniowiecznego miasta. Uwaga Bertolda 

skupia się jednak na zajęciach miejskich i mimo że rzuca on 

nieustannie słowa potępienia pod adresem „chciwych" i bogatych, 

jednak w pełni usprawiedliwia istnienie handlu i kupców. Są oni 

niezbędni dla właściwego funkcjonowania całego społeczeństwa i ich 

zawód jest uważany za pochodzące od Stwórcy powołanie, podobnie 

jak zawód rolnika, sędziego czy mnicha. Uczci- 



A ton,). Gurłewicz Kupiec 319 

wy handel — oto ideał Bertolda z Ratyzbony, podobnie jak i innych 

trzynastowiecznych kaznodziejów. 

Skoncentrowanie się myśli „socjologicznej" tego franciszkańskiego 

zakonnika na ludności miejskiej ujawnia się nie tylko w opisie struktury 

społecznej. Równie interesująca jest jego interpretacja ewangelicznej 

przypowieści o powierzonych przez Pana swoim sługom „talentach". W 

kazaniu tym widać wyraźnie, jak rzeczywistość zmusza kaznodzieję do 

wprowadzenia nowej treści do tradycyjnej formy egzegezy świętego 

tekstu. Czym są te libry czy „talenty", które zostały dane człowiekowi 

przez Stwórcę? Pierwszym „talentem" jest sama nasza „osoba", którą 

Bóg stworzył na swój wzór i podobieństwo i uszlachetnił ją, dając jej 

wolną wolę. Drugim „talentem" jest „twoje zajęcie, do którego Bóg cię 

powołał, wyznaczając każdemu człowiekowi jego służbę". 

Społeczeństwo składa się z ludzi wykonujących wyznaczone im funkcje 

społeczne, a każda z tych funkcji, wielka czy mała, jest ważna i 

konieczna dla istnienia całości. Zauważmy, że podczas gdy stary 

trójfunkcyjny model przewidywał anonimowe, pojmowane jako 

zbiorowość „rzędy" (ordines), Bertold z Ratyzbony odwoływał się do 

wypełniających poszczególne zadania jednostek. Punkt wyjścia w jego 

rozważaniach stanowi osoba, nie zaś warstwa społeczna. Poszczególne 

funkcje rozdzielone są w sposób mądry, zgodnie z wolą Bożą, i nikt nie 

może porzucić własnych obowiązków i przejść z jednego do innego 

„rzędu" społecznego. Istnieją jednak pewne zajęcia, które nie są 

„funkcjami", czyli wyznaczonymi przez Boga powołaniami. Są nimi 

lichwa, paskarstwo, oszustwo i kradzież. W tym miejscu Bertold 

potępia handlarzy, którzy sprzedają wodę jako wino, „powietrze jako 

chleb", fałszują piwo i wosk oraz używają fałszywych miar i wag. Tak 

więc, jeśli pierwszym darem Bożym dla człowieka jest sama jego 

osoba, drugim jest właśnie funkcja społeczna jednostki, jej klasowe i 

zawodowe powołanie. W koncepcji Bertolda człowiek stanowi 

społecznie określoną osobowość, której przymioty pozostają w ścisłym 

związku z jego przynależnością do danej klasy, do danej warstwy, do 

danej grupy społecznej. W miejsce nawoływań do ascetycznej bierności 

czy porzucenia tego świata franciszkański kaznodzieja z naciskiem pod- 



320 ('ziowick średniowiecza 

kreślą konieczność społecznie użytecznej działalności jako podstawy 

istnienia społeczeństwa. 

Trzecią librą czy „talentem", powierzonym człowiekowi przez 

Boga jest dany mu na okres życia czas, a Bóg zażąda od nas rozra-

chunku, jaki zrobiliśmy z niego użytek. Czas został nam dany na pracę 

i nie należy spędzać go bezużytecznie. Będziemy musieli odpowiedzieć 

za jego zmarnowanie. Trzeba go wykorzystać dla własnego zbawienia, 

a nie po to, by pomnażać niepokoje tego świata. 

Czwartym „talentem" danym człowiekowi przez Boga są dobra 

ziemskie. Należy z nich roztropnie korzystać i uczciwie nimi gos-

podarować. Własnością jest to, co zdobywa się w sposób zgodny z 

prawem, uczciwą pracą. Rzucane przez Bertolda pod adresem „za-

chłannych", „złodziei" i „oszustów" gromy spowodowane są nie tyle 

nierównym podziałem dóbr, ile ich złym użytkowaniem. Bóg bowiem 

stworzył wystarczającą ilość dóbr, by wszyscy mogli się wyżywić. 

Nierówność w ich posiadaniu oraz istnienie bogatych i biednych 

schodzą na dalszy plan w obliczu absolutnej równości wszystkich ludzi 

przed Stwórcą. Wszystko od Niego pochodzi i na końcu do Niego 

powróci. Kaznodzieja nie uznaje więc pełnego, całkowitego prawa do 

własności. Dobra powierzone są przez Boga ich posiadaczom, 

podobnie jak osoba, czas i funkcja społeczna. Są oni tylko zarządcami 

swoich bogactw i będą musieli zdać sprawę ze zrobionego z nich 

użytku. 

Piątym darem (librą) wreszcie jest miłość bliźniego, którego należy 

kochać jak samego siebie. I wkrótce zobaczymy, w jaki sposób. 

Pięcioma powierzonymi człowiekowi darami, stanowiącymi pod-

stawowe wartości, z których użytku trzeba będzie zdać sprawę przed 

Najwyższym, są więc: osoba, powołanie społeczne, czas życia, dobra 

ziemskie i stosunki z innymi ludźmi. A dusza? Nie wspomina się o 

niej, lecz w tej koncepcji kaznodziei jest ona widoczna jako ukryte 

jądro, ku któremu zbiegają się wszystkie wymienione wyżej dary 

Stwórcy. Jednak najistotniejsze jest co innego. W koncepcyjnym 

łańcuchu jedno z ogniw kazania stanowi „służba", która jest 

nieodłączną cechą człowieka jako osoby. Osoba ludzka nie ogranicza 

się do jedności duszy i ciała, ponieważ obejmuje również społeczną 

funkcję człowieka. Przeto w bardzo logiczny sposób trzecim darem 



Arnu J. Guriewioz Kupiec 321 

Stwórcy staje się czas ludzkiego życia. Niewątpliwie w kazaniu tym 

czas nie jest zupełnie zeświecczony; nie przekształcił się jeszcze cał-

kowicie z „czasu Kościoła" w „czas kupców", jest on czasem Boga, 

przed którym człowiek będzie musiał zdać sprawę, w jaki sposób ten 

dany mu czas spożytkował. Okres ziemskiego życia, czas zbawienia, 

nie stał się jeszcze w oczach kaznodziei niezależną wartością doczesną; 

stanowi on element życia pozagrobowego i wyraźnie traci na wartości, 

gdy mowa jest o wieczności. Niemniej jednak fakt, że w kazaniu „O 

pięciu talentach" czas zostaje zaliczony do grona najważniejszych 

wartości życia ludzkiego jako warunek spełniania własnej służby, czyli 

społecznego powołania, jest bardzo znamienny i pełen znaczenia. Czas 

zostaje uznany za nieodłączny parametr osoby. 

Najwidoczniej dla kaznodziejów, którzy należeli do zakonów że-

braczych i prowadzili swą działalność w bliskim kontakcie ze środo-

wiskiem mieszczańskim, czas zaczął nabierać nowej wartości i choć, 

podobnie jak poprzednio, ujmowali oni tę wartość w kategoriach 

teologicznych, już sam fakt związania czasu życia ludzkiego z poję-

ciami osoby ludzkiej i społecznego powołania jest dość symptoma-

tyczny. Można przypuszczać, że wysokie cenienie sobie czasu, 

podobnie jak i przynależności do korporacji, naturalne w środowiskach 

kupiecko-rzemieślniczych miast wczesnego średniowiecza, wywarło 

swój wpływ na kaznodziejstwo, które przesuwało zarówno pojęcie 

czasu, jak i wykonywanego zawodu oraz bogactwa na płaszczyznę 

moralno-religijną. 

Jest bardzo znamienne, że zwracając się do wiernych mieszczań-

skich, Bertold z Ratyzbony nie mógł już mówić o bogactwie w tonach 

wyłącznie negatywnych, jak to zwykli robić kaznodzieje poprzedniego 

okresu. Dobra materialne służą zaspokajaniu potrzeb człowieka i jego 

rodziny. Niewątpliwie trzeba pomagać biednym i nieszczęśliwym, 

spełniać dobre uczynki, lecz nie zapominać o sobie samych. Bertold w 

różnych kazaniach wielokrotnie podejmuje temat nierównego podziału 

bogactw: jedni mają ich bardzo dużo, inni niewiele lub wcale. Jakie 

jednak praktyczne wnioski wypływają z tego stwierdzenia? Czy 

posiadający liczne szaty bogacz powinien się nimi podzielić z ubogimi? 

Pytanie to zadaje kaznodziei jeden 



322 Człowiek Arcdiiiowioc u 

z jego wyimaginowanych rozmówców i słyszy w odpowiedzi: „Tak, 

mam piękną szatę i nie dam ci jej; lecz pragnę, byś miał nie mniej nil 

ja, a nawet więcej niż ja. Miłość bliźniego polega na pragnieniu dla 

niego tego samego, czego się pragnie dla siebie. Pożądasz dla siebio 

Królestwa Bożego, pożądaj go również i dla niego". W czasach Ben 

tolda doktryna, według której ten, kto ma dwie koszule, powinien się 

nimi podzielić z biednymi, była już uważana za herezję. W świa-

domości kupców i mieszczan bogactwo tak ściśle wiązało się z osobą, z 

jej społeczną „funkcją", z jej przeznaczeniem, że „miłość bliźniego" 

nabrała znacznie bledszego i mniej wyraźnego niż dawniej charakteru. 

Czyż można wątpić, że w tym przewartościowaniu cech chrześci-

jańskich dochodzi do głosu ukryty wpływ nowej etyki pracy i włas-

ności, która ukształtowała się w miastach? Ideały kaznodziei, 

prowadzącego swą działalność przede wszystkim w środowisku 

miejskim, zdecydowanie się różnią od tradycyjnych ideałów mona-

stycznych. W kazaniu o „talentach" jesteśmy świadkami niewątpliwej 

sprzeczności, świadkami swoistej więzi łączącej tradycyjną, 

teocentryczną wizję świata i stopniowo kształtującą się w świadomości 

społecznej mieszczan taką jego wizję, w której ośrodku stoi człowiek 

ze swymi aspiracjami i ziemskimi zainteresowaniami. Nowy, rodzący 

się obraz świata nie neguje roli Stwórcy i w tym sensie jest również 

teologiczny, lecz zawiera w sobie nowe możliwości. Bertold z 

Ratyzbony nie mógł nie wyczuwać tych wychodzących ze środowiska 

mieszczan i kupców nowych impulsów. Należy przy tym pamiętać, że 

miasta południowych Niemiec, gdzie kaznodzieja prowadził swą 

działalność (Augsburg, Ratyzbona i inne), stanowiły w XIII wieku 

wielkie ośrodki handlowe z silną warstwą bogatych kupców. 

W okresie tym chrześcijaństwo, według wyrażenia pewnego 

współczesnego mediewisty, z „religii duchownych" staje się „religią 

mas". Jako teolog i kaznodzieja Bertold z Ratyzbony pozostawał 

wierny duchowi średniowiecznego chrześcijaństwa. Jednak w sposób 

nieuchwytny dla współczesnych sam ów duch się zmieniał, przesuwały 

się punkty ciężkości i do „starych dzbanów" zaczęło napływać „nowe 

wino". Zmiany te stają się bardziej odczuwalne 



Aron .). Guriewioz Kupiec 323 

w XIV wieku, lecz ich zwiastuny i przesłanki można dostrzec już u tego 

niemieckiego kaznodziei z połowy XIII stulecia. Rozwijane przez niego 

idee dawały etyczno-religijny wyraz nadziei i aspiracji tych grup 

ludzkich, które nie potrafiły ich jeszcze wyrazić w niezależny sposób. 

Fakt, że znajdowały one jego kazaniach teologiczne uzasadnienie, 

nadawał im szczególną siłę i znaczenie. Doczesne zainteresowania i 

materialne troski uzyskiwały w ten sposób wyższą sankcję, zostawały 

wyniesione do rangi wykonywania nakazów Bożych. Człowiek, który 

zaczynał nabierać własnej świadomości, uważał siebie samego, swe 

społeczne i zawodowe powołanie, swe dobra i swój czas za dary Boże, 

za libry czy „talenty", które trzeba zwrócić Stwórcy przechowane i 

pomnożone. Nie umiał on jeszcze znaleźć uzasadnienia w sobie samym, 

lecz jego poddanie się Stwórcy stanowiło źródło i uzasadnienie 

przekonania o absolutnym wymiarze posiadanych przezeń wartości. 

Broniąc tych wartości, jednostka brała osobisty, bezpośredni udział w 

uniwersalnej walce najwyższego Dobra z metafizycznym Złem. 

Zarówno w swej działalności kaznodziejskiej, jak i w podręczni-

kach dla spowiedników oraz w sumach teologicznych, teologowie, 

bracia z zakonów żebraczych, przyczynili się w niemałym stopniu do 

etyczno-religijnego uzasadnienia handlu i kupców. 

4. Wiek XIII i pierwsze trzydziestolecie XIV stulecia są okresem 

rozkwitu warstwy kupieckiej. W wielu miastach Europy kupiecka elita, 

skupiająca w swych rękach ogromne bogactwa, tworzyła warstwę 

rządzącą tego środowiska, patrycjat, który wywierał decydujący wpływ 

na politykę miasta. Ci przedsiębiorcy i kupcy, choć stanowili 

nieznaczny procent ludności miejskiej, skupiali w swych rękach całą 

władzę w mieście. Zapełniali rady miejskie, prowadzili korzystną dla 

siebie politykę podatkową, kontrolowali wymiar sprawiedliwości i 

lokalne ustawodawstwo. Na ich łaskę zdane były masy najemnych 

robotników, sług, drobnych rzemieślników i handlarzy. We Florencji ta 

kupiecka oligarchia była nazywana w wymowny sposób popolo grasso 

(tłusty lud), któremu przeciwstawiany byłpopolo minuto (chudy lud). 

Według pewnego włoskiego kronikarza „ludem" (populus) jest „część 

społeczeństwa, która żyje ze sprzedaży"; tych 



324 Człowiek .średniowiecza 

zaś, „którzy żyją z pracy własnych rąk, nie uważa się za lud". Pewien 

niemiecki kronikarz, opisując powstanie w Moguncji, określa ten plebs 

jako „niosące zarazę masy" (pestilens multitudo), jako „niebezpieczny 

tłum". 

Szlacheckość rycerza opierała się przede wszystkim na jego po-

chodzeniu. W pewnych przypadkach również i kupiec mógł powo-

ływać się na swoich pracowitych i szczęśliwych przodków czy 

rodziców (wśród kupców zdarzali się również ludzie pochodzenia 

arystokratycznego), lecz zazwyczaj musiał on liczyć wyłącznie na 

własną przedsiębiorczość. Lubecki kupiec, Bertold Ruzenberg, nie bez 

dumy pisał w swym testamencie (1364 r.), że niczego nie odziedziczył 

po rodzicach i że wszystkie bogactwa zdobył sam, własną ciężką pracą. 

W duchu epoki kupiec, któremu się powiodło, skłonny był oczywiście 

przypisywać pomnożenie swoich bogactw błogosławieństwu Bożemu. 

Nie pochodzenie, lecz zdolności i ich inteligentny użytek stanowiły 

podstawową cnotę kupca. Kupiec to self-made man. 

Lecz kim był ten nowobogacki, który wcisnął się między patry-

cjuszy? Wiadomo, że wyzysk chłopów przez szlacheckich właścicieli 

ziemskich bywał czasami ogromny i że panowie często traktowali 

swoich poddanych ze źle ukrywaną pogardą, a nawet z nienawiścią, 

odmawiając im wszelkiej godności ludzkiej. Jednakże w stosunkach 

feudalnych obecny był element osobisty — były to stosunki między-

ludzkie o charakterze osobistym, nie zaś bezosobowe i anonimowe. 

Czy stosunki między zajmującymi się handlem i przemysłem boga-

czami a drobnymi, zależnymi od nich wytwórcami były zorganizowane 

według tego samego feudalnego modelu? Na pytanie to trzeba dać 

odpowiedź przeczącą. Drobny lud, rzemieślnicy, plebs, przed-

proletariacki element średniowiecznego miasta stawali się przed-

miotem niepohamowanego i bezwstydnego wyzysku. W sferze 

rolnictwa już sama struktura stosunków senioralnych zakładała pewien 

patriarchalizm; w mieście średniowiecznym wykluczała to pogoń za 

brzęczącą monetą. 

Przyjrzyjmy się pod tym względem jednej tylko, lecz bardzo cha-

rakterystycznej postaci, a mianowicie sukiennikowi flamandzkiemu 

Jehanowi Boinebroke'owi, zmarłemu około 1286 roku. Nie istniał 



Arnu J, (i i i i i c w l c z  Kupiec 325 

środek, do którego by się nie uciekał ten patrycjusz z Douai, by 

pomnożyć swoje zyski. Wykorzystywani przez niego bezlitośnie drobni 

rzemieślnicy i robotnicy stanowili w jego oczach tylko narzędzia zysku. 

Odzierając ich z dobytku i doprowadzając do ruiny, Boi-nebroke 

upokarzał ich na wszelkie sposoby i znieważał, nie uznając w nich 

żadnej godności ludzkiej i wykorzystując ich całkowitą od siebie 

zależność. Historyk, który przebadał archiwum Boinebroke'a, opisuje 

go w następujący sposób: był to człowiek pieniądza, którego jedynym 

celem w życiu było bogacenie się. Temu celowi podporządkował 

wszystkie swoje myśli, słowa i czyny. Niemoralność i cynizm środków, 

do których się uciekał, z oszustwem, kradzieżą i szantażem włącznie, 

zupełnie go nie przejmowały. Przyświecającą mu zasadą było nie 

zwracać długów i przywłaszczać sobie to, co do niego nie należało. 

Osoby i okoliczności zupełnie go przy tym nie interesowały. 

Boinebroke postępował jak nieposkromiony tyran, jak prawdziwy 

„przemysłowiec-bandyta" — dochodzi do wniosku badacz, 

podkreślając, że w tej ocenie nie ma żadnej przesady. Niemniej jednak 

ten kupiec-sukiennik nie mógł nie zdawać sobie sprawy, że jego duszę 

czeka na tamtym świecie kara i zgodnie z postanowieniami testamentu 

jego spadkobiercy wypłacili odszkodowanie tym, których on ograbił za 

życia. 

Nie chcielibyśmy przesadnie uogólniać, lecz sądząc z wybuchów 

nienawiści, które w XIII i XIV wieku wstrząsnęły zachodnioeuropej-

skimi miastami, Boinebroke nie stanowił wyjątku. Równie nie zna-

jącym miary wyzyskiwaczem był Bertran Mornewech, biedak, który 

wzbogacił się z niesłychaną szybkością i został członkiem rady 

miejskiej w Lubece. Zmarł w tym samym roku co Boinebroke i wdowa 

po nim została wierzycielką wielu zamożnych rodzin. 

Postacią wyjątkową był natomiast Godrich von Finchale, pewien 

kupiec żyjący na przełomie XI i XII wieku; wyjątkową oczywiście nie 

w sensie, że z dobrego handlarza stał się w krótkim czasie wielkim 

kupcem, który przemierzał Bałtyk we wszystkich kierunkach i czerpał 

wielkie zyski z handlu rzadkimi towarami, lecz dlatego, że ten 

nowobogacki po zgromadzeniu wielkiej fortuny pod koniec życia 

porzucił lukratywny handel, oddając się życiu religijnemu dla zba-

wienia własnej duszy i po śmierci został uznany za świętego. Zresztą 



326 Człowiek średn iowieoM 

również i on nie stanowił wyjątku. Wiele lat później uznany za świę-

tego kupiec Homobonus z Kremony, który zajmował się handlem aż do 

kresu swoich dni, został świętym dzięki swemu testamentowi. W 1360 

roku sieneński kupiec Giovanni Colombini, porzuciwszy świat 

interesów, założył zakon żebraczy jezuatów. Przychodzi tu na myśl 

bohater pierwszego opowiadania z pierwszego dnia Dekamero-nu, 

Ciappelletto z Prato, znany krzywoprzysięzca i bluźnierca, który na 

łożu śmierci za pomocą fałszywej spowiedzi wprowadził w błąd 

zakonnika i w taki sposób po śmierci ogłoszono go świętym. 

Należy jednak pamiętać, że Ciappelletto, z poczucia solidarności z 

florenckimi lichwiarzami, przed śmiercią obciążył swą duszę jeszcze 

jednym grzechem... 

Ci „nowi ludzie", którzy ujawnili się dzięki działalności handlowej i 

finansowej, wyróżniali się za sprawą swej aktywności, przed-

siębiorczości, bystrości, a także dzięki bezczelności, egoizmowi i 

bardzo swobodnemu stanowisku w stosunku do wszelkich daw-

niejszych, patriarchalnych norm i zasad. Samo posiadanie ruchomego 

majątku nie zapewniało jeszcze jednak szacunku i prestiżu w 

feudalnym społeczeństwie. Przytoczmy pewien charakterystyczny 

przykład, by zrozumieć pogardę, z jaką szlachetnie urodzeni odnosili 

się do zamożnej mieszczańskiej elity. Gdy w pewnym niemieckim 

mieście członek rady miejskiej pozwolił sobie na krytyczne uwagi pod 

adresem pewnego wpływowego rycerza, ten ostatni zawołał: „Nawet 

choć panowie i wieprze przebywają pod tym samym dachem, nadal nie 

mają ze sobą nic wspólnego". Podobnie gdy pewien mieszczanin z 

Ravensburga usiłował w liście „zwracać się na ty" do rycerza, tak jak 

ten ostatni czynił to w stosunku do niego, rycerz wskazał przynależne 

mu miejsce, przypominając mu swoją starodawną szlacheckość, 

podczas gdy jego korespondent był tylko „mieszczaninem" i kupcem. 

Niech idzie do piwiarni i niech się dowiaduje o przybywające z 

Aleksandrii czy Barcelony towary, lecz niech nie śmie dowodzić swego 

pochodzenia! We Włoszech granica między szlachtą a patrycjatem jeśli 

nie zatarła się, to przynajmniej uległa podważeniu, podczas gdy w 

Niemczech jeszcze tak się nie stało. 

Zrozumiałe jest zatem, że miejski patrycjat dążył do zmniejszenia 

barier klasowych, które dzieliły go od arystokracji. Przed częścią 



Amn .1. Guriewiez Kupiec 327 

kupców możliwości awansu otwierały się dzięki zakupowi rozległych 

posiadłości ziemskich i dzięki mieszanym małżeństwom. Często 

zubożali rycerze, pragnąc poprawić swą sytuację finansową, zawierali 

małżeństwa z córkami zamożnych kupców. Niektórym mieszczanom 

udawało się nawet uzyskać godność rycerską. Charakterystyczne dla 

kupców-patrycjuszy jest dążenie do życia w luksusie. By umocnić 

własny prestiż i wywrzeć wrażenie na społeczeństwie, wznosili oni 

sobie kamienne domy i otoczone wieżami pałace. Późnogotyckie 

siedziby południowoniemieckich patrycjuszy i renesansowe pałace 

włoskich kupców mogły wzbudzić zazdrość arystokracji. W oknach 

patrycjuszowskich domów pojawiają się szyby, komnaty są pięknie 

umeblowane, ściany zdobią kobierce. Za przykładem szlachty kupcy 

oddają się polowaniom — „sportowi szlachetnie urodzonych". 

Rywalizują z arystokracją w szatach i ozdobach, a nawet i w obrzędach 

pogrzebowych, które urządzają z wielkim przepychem. Na grobowcach 

wznoszą wystawne pomniki: patrycjatowi spieszno jest uwiecznić 

własną chwałę. Niektórzy popadają w przesadę. W pochodzącym z 

1415 roku inwentarzu kosztów, związanych z weselem pewnego 

patrycjusza z Pistoi, zostały dokładnie wyliczone wszystkie wydatki, 

które obejmowały opłacenie świty ośmiu konnych paziów, zakup 

sześciu okrytych futrem i srebrem szat dla narzeczonej, skrzyń 

drogocennych kamieni, bielizny pościelowej itd. Wszystko to 

kosztowało prawdziwą fortunę — prawie sześćset florenów. 

Z kupiecką i handlową elitą liczyła się również władza królewska, 

która potrzebowała politycznego i finansowego poparcia z ich strony. 

Niektórzy cieszący się największym sukcesem kupcy pozostawali w 

bardzo zażyłych stosunkach z dworem królewskim. Bankier Jakub 

Coeur, „pierwszy magnat finansowy Europy" (ok. 1395-1456), który 

inwestował swoje kapitały we wszelkie możliwe lukratywne operacje, a 

sieć jego interesów obejmowała całą Europę, został skarbnikiem i 

ministrem króla Francji, Karola VII, i uczestniczył w przeprowadzaniu 

reform państwowych oraz w wojennej i dyplomatycznej polityce 

Francji. Bezprecedensowa kariera i upadek Coeura, który popadłszy w 

niełaskę, musiał ratować się ucieczką   i   zmarł   na   wygnaniu,   

wywarły   niezatarte   wrażenie   na 



328 Człowiek 6redniowitott& 

współczesnych, tak że po śmierci tego królewskiego kupca Francois 

Villon wyrażał swe wątpliwości co do miejsca zarezerwowanego dla 

duszy Coeura w zaświatach. 

Życie Jakuba Coeura pełne jest przygód i zdarzeń. Podobne jest 

również życie kupca nieporównywalnie skromniejszego, nieco star-

szego od Coeura, Buonacorso Pittiego (1354-1430). Brał on aktywny 

udział w sprawach publicznych Florencji i, uważając się za równego 

najwyższej arystokracji, uczestniczył w wojnach i intrygach 

politycznych, mieszał się w walki stronnictw swego rodzinnego miasta. 

W poszukiwaniu „szczęścia" Pitti podróżował z Florencji do Nicei, z 

Awinionu do Hagi i Brukseli, z Augsburga do Zagrzebia; wyjeżdżał w 

misjach dyplomatycznych do Londynu, Paryża, na dwór cesarza 

Świętego Cesarstwa Rzymskiego, zajmował wysokie stanowiska w 

Republice Florenckiej. Pitti, przewidujący kupiec, lecz również i 

zapalony gracz w kości, który raz przegrywa, raz wygrywa duże sumy 

pieniędzy, zawsze je skrupulatnie odnotowując, był miłośnikiem 

przygód, człowiekiem interesu oraz literatem. Pozostawił po sobie 

wspomnienia w postaci „kroniki", bogatej w wiadomości na temat 

wydarzeń swego pełnego przygód życia, członków swej rodziny oraz 

bliższych i dalszych krewnych, na temat pojedynków i intryg, których 

był uczestnikiem, oraz starć politycznych, których był przypadkowym 

świadkiem. 

W żadnej innej części Europy warstwa kupiecka nie osiągnęła tak 

wielkiej potęgi gospodarczej i politycznej jak w miastach włoskich. 

Nigdzie indziej tak znaczny procent społeczeństwa nie trudnił się 

działalnością kupiecką. Pewien podróżnik, który odwiedził Wenecję na 

krótko przed „czarną śmiercią" z 1348 roku, doszedł do następującego 

wniosku: „wszyscy mieszkańcy są kupcami". O Genueńczykach 

mówiono: „Genueńczyk, a więc kupiec". Opinie te są słuszne w tym 

sensie, że właśnie wielka warstwa kupiecka nadawała ton całemu 

społeczeństwu, politycznemu i gospodarczemu życiu tych włoskich 

miast. Zawód kupca doczekał się we Włoszech moralnej rehabilitacji i 

Jakub z Varazzo, biskup Genui i autor słynnej Złotej legendy (podobnie 

zresztą jak i Federigo Visconti, biskup Pizy), porównywał nawet do 

kupca samego Chrystusa; przybywa On na okręcie Krzyża, by dać 

ludziom możliwość zamiany przemija- 



AronJ, Guriswioz Kupiec 329 

jących dóbr ziemskich na wieczne. Bogactwo nie ma już negatywnego 

znaczenia, gdyż — jak twierdzi Jakub z Varazzo — bogaci byli 

zarówno biblijni patriarchowie, jak i sam Chrystus. 

W wieku XIII i w następnych stuleciach niemało kupców podej-

mowało się dalekich i niebezpiecznych morskich podróży. Wystarczy 

przypomnieć słynnego Marco Polo. W 1291 roku genueńscy bracia 

Vivaldi udali się w podróż, w którą — według słów kogoś z im współ-

czesnych — „nikt wcześniej nie odważył się wybrać". Wyruszyli oni na 

zachód, poza Gibraltar, by odkryć bajecznie bogate Indie, czy to na 

zachodnich wodach Atlantyku, czy to żeglując wokół Afryki — w 

każdym razie nie mieli żadnych prekursorów ani punktów odniesienia, 

które mogłyby im posłużyć za przewodnika. To Indie, Chiny, kraje 

Afryki, Bliski Wschód przyciągały tych śmiałych odkrywców i 

podróżnych, którzy łączyli pogoń za zyskiem z poznawczą ciekawością 

i duchem przygody. Kupiec łatwo przemienia się w korsarza. 

Przypomnijmy czwartą opowieść czwartego dnia Dekameronu: padłszy 

sam ofiarą rabunku, pewien kupiec oddaje się piractwu i powraca do 

rodzinnego kraju wzbogacony. W podróże handlowe kupcy wyjeżdżali 

uzbrojeni, a w 1344 roku w Genui zostało wydane prawo, które 

zabraniało kupcom wypływania bez uzbrojenia poza Sycylię i Majorkę. 

Podejmujący dalekie podróże w poszukiwaniu towarów i narażający 

na niebezpieczeństwo własne bogactwa, a nawet życie, kupiec staje się 

bohaterem różnych opowieści. Podkreślając lukratywny charakter 

zawodu kupca, autorzy tych tekstów zwracają równocześnie uwagę na 

cechujące go zalety: zręczność, przedsiębiorczość, odwaga, umiłowanie 

niebezpieczeństw. Według Opowieści kupieckich (Le dit des 

Marcheants) zasługują oni na wielki szacunek, gdyż świadczone przez 

nich usługi ważne są zarówno dla Kościoła, jak i dla klasy rycerskiej 

oraz dla całego społeczeństwa. Przywożą rzadkie towary i podróżują z 

kraju do kraju, z dzielnicy do dzielnicy, stawiając czoło różnym 

niebezpieczeństwom. W opowieściach tych, jak i w innych źródłach, z 

reguły przeciwstawia się kupców innym bogatym mieszczanom: ci 

ostatni prowadzą spokojne życie, podczas gdy kupcy są niespokojnymi, 

błądzącymi duchami. Pewien podeszły już wiekiem paryżanin, który 

pod koniec XIV wieku napisał księgę 



330 Człowiek średniowiacm 

zaleceń dla swej młodej żony, radzi jej, jeśliby została wdową i wyszła 

ponownie za mąż za kupca, aby dbała o wygody swego męża, gdyż jest 

on zmuszony do podróżowania w deszcz, burzę i w śnieżycę, 

doświadczając wszelkich uciążliwości podróży. Nasz autor nie 

omieszkał nawet przypomnieć jej, by oczyściła komnatę i łoże z 

pcheł... 

Kupiec musiał umieć stawiać czoło niebezpieczeństwu: stanowiło 

ono nieodłączną część jego profesji i skutkiem tego świadomość ryzyka 

i zagrożenia nigdy go nie opuszczała. Niebezpieczeństwo kryło się w 

dalekich podróżach, zwłaszcza morskich. Groziło zatonięcie okrętu, 

napady piratów lub po prostu kupców-konkurentów. 

Niebezpieczeństwo kryło się również w zakłóceniach rynku. Źródłem 

niebezpieczeństw były także różnego rodzaju osoby, z jakimi kupiec 

miał styczność. Z tego właśnie powodu w zapiskach i napomnieniach, 

które wyszły spod pióra kupców-pisarzy, przewijają się liczne 

ostrzeżenia pod adresem partnerów handlowych, współobywateli, 

przyjaciół, a nawet krewnych. Kupcowi zaleca się, by stale się miał na 

baczności. Pewien bogacz z Prato, Francesco Datini, napominał na 

starość swego współpracownika: „Jesteś młody, lecz gdy osiągniesz 

mój wiek i gdy będziesz miał do czynienia z tyloma ludźmi, z iloma ja 

miałem, zrozumiesz, że każdy człowiek już sam w sobie stanowi 

zagrożenie i że już samo pertraktowanie z nim kryje w sobie ryzyko". 

Według słów pewnego kupca z Kilonii, życie upłynęło mu na trudach, 

niebezpieczeństwach i troskach. Powstawanie kompanii handlowych, 

które zamierzały partycypować w ewentualnych stratach kupca-

właściciela kapitału handlowego z jednej strony i kupca-żeglarza — z 

drugiej, spowodowane było w znacznej mierze świadomością stale 

grożącego niebezpieczeństwa: pierwszy ryzykował pieniądze i towary, 

drugi — życie i skromniejsze środki, które inwestował w 

przedsięwzięcie — np. wenecka colleganza, genueńska commenda, 

północnoniemieckie Widerlegunge. Stopniowo jednak dominujący typ 

wielkiego kupca zaczyna ulegać przemianie. Z przemierzającego szlaki 

morskie i lądowe, wystawionego na wszelakie niebezpieczeństwa 

przedsiębiorcy staje się on kupcem, który załatwia interesy głównie za 

pośrednictwem agentów i korę- 



Aron J. Guriawioz Kupiec :wi 

spondencji. Przemiana ta wywrze dalekosiężny wpływ na cały model 

kupca, jego psychikę i kulturę. 

5. Jak dotąd poznaliśmy tylko słowa tych, którzy, nie będąc kup-

cami, wyrażali opinie o ludziach interesu, zajmujących się handlem i 

lichwą. Jest to zresztą zupełnie zrozumiałe, z chwilą gdy przez dłuższy 

czas umiejętność czytania i pisania pozostawała przywilejem, jeśli nie 

monopolem, kleru. Począwszy od XIII wieku, sytuacja ta wszędzie, od 

Flandrii po Włochy, zaczyna się zmieniać. Działalność handlowa 

wymagała odpowiedniego przygotowania, ze zdobyciem pewnego 

wykształcenia włącznie. Kupcowi-analfabecie trudno byłoby z 

powodzeniem prowadzić interesy. W miastach, nie tylko dużych, lecz 

również i względnie niewielkich, pojawiają się szkoły świeckie, w 

których synowie zamożnych mieszczan uczą się czytać, pisać i liczyć. 

Podczas gdy w szkołach kościelnych studiowano święte teksty, a 

arytmetyka służyła przede wszystkim do obliczania kalendarza, to w 

nowej szkole miejskiej zdobywana wiedza podporządkowana była 

przede wszystkim celom praktycznym. W następstwie tego stanu rzeczy 

zmieniły się również metody nauczania. Punkt ciężkości przesunął się z 

klasycznych dziedzin wiedzy na nauki stosowane. Potrzeby warstwy 

kupieckiej przyczyniły się do przejścia od cyfr rzymskich na 

odpowiedniejsze, z punktu widzenia handlowej księgowości, cyfry 

arabskie oraz do wprowadzenia zera. Stopniowo kształtuje się 

„mentalność arytmetyczna" (według wyrażenia pewnego 

współczesnego historyka), z jej zacięciem i zamiłowaniem do 

rachunków i do precyzji, co nie było równie wyraźne we 

wcześniejszym okresie wieków średnich. Arytmetyka rozwijała się nie 

tylko w pracowniach ludzi nauki czy w kancelariach skarbu kró-

lewskiego, lecz również w biurach kupców; pewien dwunastowiecz-ny 

satyryk przemienia żartobliwie to słowo w aerismetica, to znaczy 

„sztuka pieniądza". W testamencie weneckiego kupca z 1420 roku 

czytamy zalecenie, aby jego synowie uczęszczali na kurs rachunków, 

„by nauczyć się handlu". Tego rodzaju „podręczniki do rachunków", 

czyli wprowadzenie do księgowości handlowej — niekiedy rymowane, 

co miało ułatwić naukę — zaczynają być układane, poczynając od XIII 

wieku. Kupiec i bankier Gkwanni Yillani, florencki kronikarz 



332 Człowiek średniowiee I 

z pierwszej połowy XIV wieku, pierwszy autor, który wykazał za-

interesowanie dla statystyki, doliczył się w swoim mieście od ośmiu do 

dziesięciu tysięcy studentów, uczęszczających do szkół miejskich, w 

których uczono matematyki. W Londynie specjalny statut zobo-

wiązywał przysposabiających się do zawodu złotnika, aby uczęszczali 

do szkoły. W miejskich szkołach uczono łaciny, lecz listy i dokumenty 

często już były redagowane w języku ludowym. Najstarszym znanym 

tekstem w języku włoskim jest fragment rachunków kupieckich ze 

Sieny (1211 r.). Zmiana kroju pisma, przejście w ciągu XII i XIII 

wieku od „minuskuły karolińskiej" do „kursywy", było bezpośrednio 

związane z rozwojem korespondencji w interesach, zwłaszcza 

handlowych. 

Synowie ludzi interesu chętnie uczęszczali na uniwersytety. Rada 

miejska w Hamburgu ustanowiła stypendia przy uniwersytecie w 

Rostocku dla synów mieszczańskich. Osiemnastu młodzieńców 

należących do trzech pokoleń rodziny członka rady miejskiej w 

pewnym małym północnoniemieckim miasteczku uczęszczało na 

uniwersytet. Niewątpliwie nie wszyscy synowie kupców po uzyskaniu 

wyższego wykształcenia wracali do zawodu ojców. Niektórzy 

zostawali duchownymi, lekarzami, jurystami. W 1360 roku syn 

liońskiego handlarza suknem uzyskał stopień doktora prawa rzym-

skiego. Inni, zostawszy członkami rad miejskich lub burmistrzami, nie 

porzucali handlu. Prawie połowa członków niektórych niemieckich rad 

miejskich miała wykształcenie uniwersyteckie. 

Wielką wagę przywiązywano do nauki języków obcych. Synowie 

włoskich kupców uczyli się angielskiego i niemieckiego; należący do 

Hanzy Niemcy uczyli się również rosyjskiego, który był im potrzebny 

do prowadzenia lukratywnych interesów w Nowogrodzie, oraz 

estońskiego, by móc porozumiewać się ze swymi partnerami na oka-

lających Bałtyk ziemiach. Na użytek kupców były tworzone słowniki i 

rozmówki, z podręcznikami do nauki języków wschodnich włącznie. 

Najczęściej używanymi w komunikacji międzynarodowej językami był 

włoski (w basenie Morza Śródziemnego) i środkowo--dolnoniemiecki 

(w krajach nadbałtyckich). 

Książka, której posiadanie było niegdyś monopolem duchownych, 

pojawia się w domu kupca i bogatego mieszczanina. I choć aż 



Anin J, (Itiricwic/, Kupiec 333 

do końca wieków średnich książki nie były w tym środowisku szeroko 

rozpowszechnione i pozostawały raczej przedmiotami luksusowymi, 

jednakże na przykład na Sycylii, na sto dwadzieścia trzy znane 

historykom czternasto- i piętnastowieczne biblioteki, ponad sto 

znajdowało się w posiadaniu mieszczan. Jakie księgi składały się na 

bibliotekę kupca? Były to przede wszystkim żywoty świętych, Biblia, 

Psałterz, lecz również dzieła Boecjusza, Cycerona, poetów rzymskich, 

Boska komedia, a nawet i Boccaccio. Poważnymi bibliotekami — 

według ówczesnej miary — dysponowały już wówczas niemieckie rady 

miejskie. 

W księgach rachunkowych kupiec zaznaczał, obok wydatków i 

dochodów, również najróżniejsze uwagi o, jego zdaniem, godnych 

odnotowania wydarzeniach. Jego horyzont znacznie się poszerzył, nie 

tylko w następstwie poznawania innych miast i krajów, lecz także 

wskutek wykształcenia. Obserwując europejskie i wschodnie rynki, 

poznawał jednocześnie obyczaje i instytucje różnych ludów i umiał je 

porównać z historią i kulturą własnego miasta czy państwa. 

Pojawiły się również praktyczne podręczniki działalności hand-

lowej, w których wyliczano towary, miary i wagi, wskazywano kursy 

walut, cła graniczne, a nawet i sposoby obejścia władz, które ściągały z 

kupców podatki; podawano w nich opisy dróg handlowych, wzory 

rachunków i kalendarzy oraz porady dotyczące wyrabiania różnorakich 

artykułów. Nie abstrakcyjna i gardząca dniem codziennym wiedza 

scholastyczna, lecz informacje na temat konkretnych, praktycznych i 

wymierzalnych spraw stały w centrum zainteresowań autorów tych 

przewodników dla kupców i przedsiębiorców. 

Człowiek interesu prowadził szeroką korespondencję. Pisał listy 

sam lub dyktował je sekretarzowi. Umiejętność czytania i pisania była 

podstawowym warunkiem sukcesu w interesach. Okręty, wypływając z 

towarem, zazwyczaj przewoziły również korespondencję handlową. W 

archiwum wspomnianego już wielkiego kupca z Prato Franceska 

Datiniego (zmarł w 1410 roku) zachowało się ponad 150 tysięcy listów 

w interesach. Florentczyk Paolo z Certaldo, autor powstałego w latach 

sześćdziesiątych XIV wieku zbioru zaleceń, w którym nabożne 

pouczenia przeplatają się z poradami o czysto 



334 Człowiek średniowieo << 

praktycznym charakterze, przypisuje wielką wagę korespondencji 

handlowej. Gdy tylko otrzymasz list — poucza on — przeczytaj go i w 

razie konieczności zadbaj, by niezwłocznie wysłano kuriera, jeśli list 

ten dotyczy kupna i sprzedaży. Nie doręczaj jednak listów, które 

zostały ci przekazane przez innych ludzi, dopóki nie zadbasz o własne 

interesy; mogą one bowiem zawierać szkodliwe dla ciebie informacje, 

toteż nie powinieneś oddawać przysług innym, gdy dbasz o własne 

interesy. 

U Paola z Certaldo etyka kupiecka znajduje niezwykle precyzyjny 

wyraz. Trzeba umieć zarobić pieniądze, lecz, co ważniejsze, trzeba 

umieć je właściwie i rozsądnie wydawać —jak zauważył pewien 

badacz. W jego dziele kluczowe słowa to „miłujący pracę", „pracowi-

ty", „wytrwały", „skrzętny". Paolo z Certaldo przedkłada zdobyte 

własnym wysiłkiem bogactwo nad odziedziczone. Podobnie jak inni 

kupcy, którzy pisali w XIV wieku, był on religijny. Lecz jaka to była 

religijność? Piekło grozi nieprzezornym, a ponieważ nie można nie bać 

się śmierci, trzeba być na nią stale przygotowanym, to znaczy 

utrzymywać swoje sprawy w nienagannym porządku i przed 

opuszczeniem tego świata rozliczyć się z Bogiem i ze wspólnikami. W 

przekonaniu Paola z Certaldo dług wobec Boga stoi dokładnie na równi 

ze wszystkimi innymi zobowiązaniami kupca. Niewątpliwie uwadze 

tego kupca-pisarza nie umknęły sprzeczności między wymogami 

codziennego życia a ideałami religijno-etycznymi i oscyluje on między 

tymi dwoma biegunami, nie dramatyzując jednak problemu i 

rozwiązując go milcząco na korzyść kupieckiego sumienia. 

Nie dziwi fakt, że w środowisku kupców pojawiają się autorzy 

„rodzinnych kronik". Ciągle jeszcze nie jest pewne, czy kroniki te 

powstawały pod wpływem dzieł historycznych, często redagowanych 

(zwłaszcza we Florencji) przez autorów kupieckiego pochodzenia, i 

dawały wyraz zainteresowaniom „ludzi interesu" dla spraw 

gospodarczych, statystyki i faktograficznej dokładności, czy też 

„wielka historia" rozwijała się równolegle do „małej" historii 

kupieckich rodzin. W każdym razie jesteśmy tu świadkami jednolitego 

nurtu życia umysłowego w wielkich miastach europejskich, 

związanego z rozwojem świadomości jednostkowej i zbiorowej u 

najbardziej aktywnej, zamożnej i rozwiniętej części ich społecz- 



Aron J, Guriewicz Kupiec 335 

ności, a mianowicie ludzi interesu. Najważniejsze jest to, że te „kroniki 

rodzinne" zawierały wiadomości dotyczące narodzin, ślubów i zgonów 

członków rodziny, korzystnych transakcji handlowych i wyboru na 

wysokie urzędy miejskie, podawały również informacje o czysto 

historycznym charakterze. Wymowny jest tytuł jednej z nich: Libro di 

Giouenco Bastari di tutti i suoi fatti, creditori, debi-tori e ricordanze 

notabili (Księga Giovenca Bastariego o wszystkich jego 

przypadłościach, wierzycielach, dłużnikach i ważnych wydarzeniach). 

Interesy kupców-pisarzy często bezpośrednio zależały od koniunktury 

politycznej i wybuchających w mieście czy w kraju rozruchów. 

Zapiskom wspomnianego już Bonaccorsa Pittiego, które prowadził 

aż do ostatniego dnia swojego życia, niezupełnie odpowiada nazwa 

„kroniki rodzinnej", gdyż uwaga jego notatek koncentruje się 

nieustannie na jego własnej osobie. Stanowią one raczej autobiografię i 

egoistyczne , ja" Pittiego przemawia do nas z każdej strony jego 

wspomnień. 

Osobowość i zasadnicze wartości życiowe włoskiego kupca z końca 

XrV i początku XV wieku wyraźnie dochodzą do głosu również we 

Wspomnieniach (Ricordi) Giovanniego di Pagolo Morellego (1371-

1444). Obejmują one okres od 1393 do 1421 roku. Ten potomek 

sukienników i farbiarzy nie należał do najwybitniejszych rodzin 

florenckiej oligarchii ani nie posiadał wielkich bogactw. Średni kupiec 

dzięki własnej pracowitości i oszczędności zdołał zgromadzić pewien 

majątek. W swych nie przeznaczonych dla szerszego kręgu czytelników 

pamiętnikach wyłożył dość otwarcie zasady życiowe, które 

niewątpliwie były również zasadami wielu jego rodaków i klasowych 

współbraci. 

W odróżnieniu od Pittiego, obracającego się w samym środku 

florenckich i europejskich wydarzeń politycznych i biorącego udział w 

najbardziej nieoczekiwanych intrygach, Morelli był człowiekiem 

niezmiernie ostrożnym i przezornym. Uczy, jak się wzbogacić, unikając 

ryzyka i nie goniąc za zyskiem, jeśli wydawałoby się to niebezpieczne. 

W tym sensie Morelli stanowi może najbardziej reprezentatywny 

przykład późnośredniowiecznego środowiska kupieckiego, z wiernością 

zasadzie „umiarkowania". Patriotyzm Mo- 



336 Człowiek średniowiecza 

rellego schodzi na drugi plan, ustępując miejsca miłości do domu i 

rodziny. Jego Wspomnienia pełne są porad w rodzaju: staraj się ukryć 

przed miastem wielkość dochodów, by uniknąć płaceniu podatków, i 

staraj się na wszelkie sposoby pokazać, że posiadasz tylko połowę tego, 

co rzeczywiście masz (przypomina się tutaj bohater opowiadania 

Franca Sacchettiego, udający bankruta, by nie płacić podatków); bądź 

przyjacielem tych, co stoją u władzy i wstępuj zawsze do silniejszego 

stronnictwa; nie ufaj nikomu, ani sługom, ani krewnym, ani 

przyjaciołom, ponieważ ludzie są pełni wad i skłonni do oszustwa i 

zdrady; gdy chodzi o twoje pieniądze czy o jakieś inne dobra 

materialne, żaden krewny czy przyjaciel nie zajmie się tym lepiej od 

ciebie samego; jeśli jesteś bogaty, zadowól się kupieniem sobie 

przyjaciół za pieniądze, z chwilą gdy nie możesz ich zdobyć w inny 

sposób. Morelli poucza, jak należy odmawiać pożyczek i rękojmi, jak 

postępować, by krewni się nie objadali w twoim domu i jak trzymać na 

oku służbę. Lichwa nie jest w jego oczach godna potępienia ze względu 

na złą sławę, jaką może zyskać sobie lichwiarz. Egoistyczna moralność 

wyzyskiwacza rysuje się pod piórem Morellego niezwykle wyraziście. 

W jego pojęciu dobro równoznaczne jest z użytecznością, cnota z 

zyskiem, a zło — ze stratą. Badający te Wspomnienia, historyk 

podkreśla, że Morelli nie wie, ile dzieci ma jego synowa, lecz dokład-

nie pamięta wielkość jej wiana. 

Podobnie jak kupcy epoki nowożytnej, Morelli przywiązuje wielką 

wagę do rygorystycznie prowadzonej księgowości. Jednocześnie nie 

ogranicza wiedzy do samych tylko doświadczeń praktycznych. Obok 

rachunkowości i gramatyki dobrze jest znać Wergiliusza i Boecjusza, 

Senekę i Cycerona, Arystotelesa i Dantego, by nie wspomnieć o Piśmie 

Świętym. Użyteczne jest podróżowanie i poznawanie świata. Ten 

kupiec-indywidualista, który postawił na szczycie swego systemu 

wartości sztukę bogacenia się, był jednocześnie współczesny 

szerokiemu ruchowi kulturalnemu, wobec którego nie pozostał 

obojętny. Sprzyjał rozwojowi umiejętności niezbędnych dla 

działalności przedsiębiorcy handlowego, a kultura dostarczała mu 

również przyjemności duchowych. Prawdę mówiąc, Morelli przykłada 

również i do tej sfery kupiecką miarkę: „Czytając 



Aron J. ( i u r i ewi o z  Kupiec 837 

Wergiliusza — pisze on — będziesz mógł przebywać w jego towa-

rzystwie tak długo, jak długo wyda ci się stosowne, a on (...) będzie cię 

uczył, nie żądając w zamian żadnej zapłaty w pieniądzu czy innej". 

Pobożność Morellego godzi Boga i pogoń za pieniądzem. Jak pod-

kreśla, jego ojciec nie tracił ani minuty, nieustannie zabiegając, by 

zasłużyć sobie na miłość Stwórcy, a jednocześnie pozyskać sobie 

przyjaźń osób dobrych, wpływowych i bogatych. Bóg wspomaga 

mądrych, a oni zaś sami sobie pomagają. Morelli utożsamia pomyślnie 

prowadzony handel ze służeniem Bogu. Również i pod tym względem, 

raz jeszcze nie jest on wcale oryginalny. W jakże wielu dokumentach, 

formalizujących dokonywane transakcje handlowe, znajdujemy 

wezwania do Stwórcy, Matki Bożej i Świętych? „W imię Pana naszego 

Jezusa Chrystusa i Najświętszej Dziewicy Maryi i wszystkich świętych 

w raju, niech nam Oni zapewnią dobra i zdrowie, na morzu i na lądzie, 

niech pomnażają nasze dzieci i bogactwa, a nasze dusze i ciała będą 

zbawione!". W księgach rachunkowych kupców i towarzystw 

handlowych zapisywano szczególne „rachunki Pana Boga". 

Zaznaczano tu sumy, jakie kupcy ofiarowywali na biednych i na 

instytucje dobroczynne, by uchronić swe dusze od niemiłych kon-

sekwencji w zaświatach. Traktowano Boga jak członka kompanii 

handlowej i przeznaczona Mu kwota zależała od wysokości uzyskanego 

przez tę kompanię handlową zysku. W ten sposób Bóg był bez-

pośrednio zainteresowany zapewnieniem przedsiębiorcom jak 

największego dochodu! Całkiem racjonalny sposób nakłaniania Boga, 

by dał posłuch modlitwom kupców i bankierów. Jak słusznie zauważa 

pewien badacz, pobożność kupców była przesycona duchem 

handlowym w ten sam sposób, w jaki pogoń za dobrami ziemskimi była 

przez nich pojmowana jako służba Boża. Uczciwe prowadzenie 

interesów handlowych nie tylko nie przeszkadza, lecz wręcz ułatwia 

zbawienie duszy. Takie było w każdym razie przekonanie autora 

pewnej inskrypcji na zbudowanej w XV wieku siedzibie kompanii 

handlowej w Walencji: kupiec, który nie grzeszy językiem, dochowuje 

złożonych bliźniemu przysiąg i nie pożycza pieniędzy na lichwiarski 

procent, „wzbogaci się i zasłuży na życie 



338 Człowiek średniowiei I 

wieczne". Na pieczęciach angielskich kupców znajdujemy molla w 

rodzaju: „Prawica Boga wywyższyła mnie", „O Boże, pomóż temu 

lepszemu człowiekowi!". W testamentach wymieniają swe majątki, 

„dane im przez Boga". 

Powróćmy do Giovanniego di Pagolo Morellego. Podobnie jak 

wielu mu współczesnych, był głębokim pesymistą. Ludzie są z natury 

źli, życie jest ciężkie, los jest okrutny, a obecnie bardziej niż kie-

dykolwiek indziej. Ówcześni włoscy kupcy dopatrywali się „złotego 

wieku" gdzieś w przeszłości. We współczesnym im społeczeństwie i w 

interesach panować miały oszustwo i nieuczciwość. Badacz 

Wspomnień mówi o „handlowym pesymizmie" Morellego: liczy on nie 

tyle na zysk i wzbogacenie się, ile na zachowanie tego, co posiada. W 

tej sytuacji jedynym schronieniem staje się rodzina. Kupiec ten 

pojmuje życie jako dramat, jako nieustanną i bezlitosną walkę. 

Pesymizm Morellego jest dość charakterystyczny dla wizji świata ludzi 

Odrodzenia. W przeciwieństwie do uporczywie utrzymującego się 

poglądu o renesansowym optymizmie i wierze we wszechmoc 

człowieka, który po raz pierwszy w tej epoce miał odkryć świat prze-

żyć wewnętrznych i świat, w jakim żył, dzisiaj coraz silniej i z coraz 

głębszym uzasadnieniem dochodzi do głosu odmienny punkt widzenia. 

Ludzie Odrodzenia, którzy z bliska zetknęli się ze śmiercią i 

przeciwnościami losu, wcale nie byli przepełnieni nastrojami radości i 

wesołości. Świadomość niestałości i kruchość ludzkiego życia, 

przygnębiająca wizja człowieczej natury są często dostrzegalne u wielu 

humanistów, a także i u kupców-pisarzy w rodzaju Giovan-niego 

Morellego. 

„Kupiecka epopeja" Morellego powstała w okresie złożonego 

kryzysu gospodarczo-społecznego, jaki dotknął Włochy około połowy 

XV stulecia. Na tle kryzysu rozwijało się włoskie Odrodzenie. 

Kupiecki utylitaryzm przedstawiciela popolo grasso i humanizm dzieli 

ogromny dystans. Humaniści byli zamknięci w sztucznym kręgu 

kultury, podczas gdy kupcy żyli zainteresowaniami wyłącznie 

ziemskimi. Świat idealnych wartości tych pierwszych niewiele miał 

punktów stycznych z wyłącznie praktyczno-interesownym światem 

drugich. Kultura ukształtowana przez poetów i myślicieli jest bardzo 

odległa od cywilizacji stworzonej przy aktywnym udziale ludzi 



Aron J. ( Iu r i i ' wi i ' 7   Kupiec 389 

interesu. A jednak między tymi, tak odmiennymi, a nawet przeciw-

stawnymi światami istniał pewien związek. I nie chodzi tu wcale o fakt, 

że niemało humanistów uczestniczyło w bankowych czy handlowych 

operacjach. Czyż stworzona przez humanistów wizja świata nie była w 

gruncie rzeczy wysublimowanym i przekształconym na język sztuki i 

literatury wyrazem wymogów tegoż właśnie mieszczaństwa, które w 

swoich intymnych wynurzeniach odsłaniało własną nagość, pokazując 

siebie samych w sposób zupełnie inny, nie wyidealizowany czy 

utopijny, lecz bardzo ziemski i prozaiczny? Na obrazach i portretach 

pędzla włoskich i flamandzkich mistrzów bogaci kupcy jawią się nam 

jako mężowie uroczyści, eleganccy i pobożni, hojni donatorzy, 

założyciele szpitali i mecenasi dekoracji kościołów i innych budynków 

publicznych, podczas gdy w prywatnych wspomnieniach i „kronikach 

rodzinnych" odsłaniają swój bezlitosny egoizm i cyniczną postawę 

wyzyskiwacza w stosunku do współobywateli miasta i partnerów 

transakcji handlowych. Człowiek interesu epoki Odrodzenia łączył w 

sobie obie te natury. Łączył on kulturę z handlem, religijność z 

racjonalizmem, pobożność z nie-moralnością. Uwalniając politykę od 

moralności, człowiek ten naprawdę był „makiawelijczykiem przed 

Machiavellim". Starał się on uporządkować stosunki między 

moralnością a religią w taki sposób, by wiara w Boga nie stanowiła 

specjalnej przeszkody w jego niezbyt czystych przedsięwzięciach. 

Co prawda, nie zawsze mu się to udawało i strach przed ogniem 

piekieł skłaniał niejednego kupca i bankiera, choć w ostatnich chwilach 

życia, do oddania własnych bogactw biednym i Kościołowi. Dobrze 

znana z traktatów filozoficznych i sztuki Odrodzenia „melancholia" nie 

jest sentymentalnym smutkiem, lecz — jak poucza lektura zwłaszcza 

„kronik rodzinnych" i testamentów kupców — jest ona o wiele 

dotkliwszym i nieuleczalnym strachem przed wiecznym potępieniem; 

obawą, która wypływała z niewiary w możliwość osiągnięcia 

zbawienia. Pod koniec zajmującego nas okresu „melancholia" staje się 

szeroko używanym wyrażeniem do określenia dominujących w kręgach 

kupieckich nastrojów. Uczeni określają epokę Odrodzenia jako „złoty 

wiek melancholii" i podkreślają, że słowo „desperacja", rzadko 

spotykane w tekstach epoki poprzedniej, staje 



340 Człowiek Aivdniowu>\  a 

się bardzo częste w utworach renesansowych. „Nieczyste sumienie" 

człowieka interesu, strach przed zmiennością ludzkiego losu, wy o I 

brzymiony obawami przed pośmiertną karą, są zwiastunami indy-

widualizmu i towarzyszą jego rozwojowi. 

Troska o zbawienie duszy nie stanowiła jednak dla średniowiecz-

nych kupców przeszkody w handlowaniu z wrogami chrześcijaństwa, a 

mianowicie z muzułmanami. Włoscy czy hiszpańscy kupcy łatwo 

łamali zakaz sprzedaży broni Arabom i Turkom. Handel 

chrześcijańskimi niewolnikami przynosił bajeczne zyski, a Petrarka 

przygnębiony mówił o „brudnej hołocie" niewolników, która zapełniała 

weneckie uliczki i profanowała to wspaniałe miasto. 

Czy fakty te miałyby świadczyć o tym, że pogoń za zyskiem nie 

stawiała kupca i bankiera w trudnej sytuacji moralnego konfliktu? 

Liczne potępienia operacji lichwiarskich skłoniły władze Florencji do 

ograniczenia dozwolonego procentu; uważano za lichwiarski zysk, 

który przekraczał 15-20 procent. Władze Konstancji zabroniły 

mieszczanom pobierać za pożyczki zyski przekraczające 11 procent. 

Testamenty wielu ludzi interesu ujawniają dręczące ich wyrzuty su-

mienia i strach przed pośmiertną karą; rezygnują często ze znacznej 

części swych dóbr na rzecz ubogich. Francesco Datini oddawał się na 

starość pokucie i postom, odbywał pielgrzymki i wreszcie oddał prawie 

cały swój olbrzymi majątek (75 tysięcy florenów) na cele dobroczynne, 

co zresztą nie uwolniło go od poczucia winy i „melancholii". Niektórzy 

z dożów weneckich porzucili urzędy z pobudek religijnych, znamy też 

bogaczy, którzy zamknąwszy swe sklepy, wycofali się do klasztoru. 

Oczywiście nie wszyscy kupcy w jednakowym stopniu odczuwali 

te utrudnienia w swej niepohamowanej pogoni za zyskiem. Zauwa-

żono, że zwłaszcza Włosi bardziej niż hanzeaci starali się znaleźć 

sposoby ominięcia kościelnych zakazów parania się lichwą. 

Średniowiecze zapożyczyło od starożytności ideę Fortuny — 

nieustannie obracającego kołem ślepego losu, który raz wynosi, a raz 

zrzuca w dół czepiających się go, szukających szczęścia ludzi. W 

średniowiecznym społeczeństwie obraz ten do nikogo nie pasował 

lepiej niż do kupca. Słowo „fortuna" miało dwa znaczenia: jedno 

szczęśliwego losu, powodzenia, i drugie — pieniędzy i bogactwa. 



Amn J, Guriewioi Kupiec :MI 

I nieprzypadkowo. Nigdy nie opuszczające kupca poczucie niebez-

pieczeństwa wiązało się z ideą losu, który drwi sobie z człowieka. 

Średniowieczna koncepcja losu, który samowolnie rozporządził 

ludzkimi sukcesami i klęskami, narzucała się ze szczególną silą w 

przypadku kupców, którzy zaznawali zarówno raptownych wzbogaceń, 

jak i jeszcze gwałtowniejszych upadków (przypomnijmy bankructwa 

największych florenckich kompanii bankowych, Bard ich i Peruzzich), 

jak i renesansowych myślicieli. Oczywiście nie była to już starożytna 

Fortuna, lecz siła Bożego przypadku. Pewien augH-burgski kupiec 

pisał, że Bóg dał jego przodkom „łaskę, powodzenie i zysk" (gnad, 

gliick, gwin). Jednak w warunkach narastającego kryzysu pojęcie 

„fortuny" nabiera coraz bardziej jednostronnego znaczenia, a 

mianowicie znaczenia niszczycielskiej, złowrogiej, niosącej śmiertelne 

niebezpieczeństwo siły, znaczenia przeciwnego losu. 

Kupcy potrzebowali więc świętego opiekuna, który chroniłby ich 

przed niepewnością losu. Znaleźli go w osobie Mikołaja z Miry, świę-

tego patrona handlu i żeglugi. Od końca XI wieku jego relikwie znaj-

dowały się w Bari, przyciągając tłumy pielgrzymów. Następnie kupcy 

weneccy zaczęli twierdzić, jakoby prawdziwe relikwie świętego 

Mikołaja znajdowały się w ich mieście. Konkurencja handlowa miała w 

ten sposób swoje przedłużenie również i w kulcie świętego. Lecz 

święty Mikołaj czczony był jako patron kupców również w północnej 

części Europy, w całym basenie Morza Bałtyckiego. Zauważono, że 

wraz z zaostrzeniem się poczucia niepewności gospodarczej wzmogła 

się wśród włoskich mieszczan potrzeba nadawania własnym dzieciom 

imion świętych, którzy mieli je strzec przed przeciwnościami losu. 

Dość często zaczęto nadawać imiona świętych również i okrętom 

handlowym, co miało stanowić swoiste „zabezpieczenie" przed 

katastrofą morską i zatonięciem. 

W związku z mniej korzystną koniunkturą handlową część kupców, 

pragnąc uniknąć ryzyka związanego z dalekosiężnym handlem, 

przechodzi na bardziej bezpieczny system inwestowania pieniądza. 

Czyż dzieje weneckiej rodziny Barbarigo nie mogą tu posłużyć za 

przykład? Już kupiec Andrzej Starszy pod koniec życia wolał kupować 

ziemię. Natomiast jego syn Niccoló nakazał w testamencie 



842 Człowiek średniowieczu 

synowi Andrzejowi Młodszemu, by w ogóle nie inwestował pieniędzy 

w handel. Podobnie Matteo Palmieri, autor dzieła Della vita civile (O 

życiu miejskim — 1438-1439), choć pochwala handel, wyżej stawia 

jednak zajęcia rolnicze, które zapewniają spokojne życie. 

Rezygnacja z handlu na rzecz finansów lub własności ziemskiej 

odsunęła włoskich ludzi interesu od uczestnictwa w przedsięwzięciach 

na Oceanie Atlantyckim. Odkrycia geograficzne z przełomu XV i XVI 

wieku łączą się z gospodarczym upadkiem Włoch, które znalazły się 

daleko od nowych wielkich szlaków handlowych. 

Zmniejszenie się aktywności gospodarczej, olbrzymi spadek liczby 

ludności w następstwie Wielkiej Zarazy z 1348-1349 roku (odbieranej 

przez ówczesnych jako przejaw gniewu Bożego za grzechy ludzi) 

doprowadziły do głębokiego kryzysu psychologiczno-społecz-nego i 

moralnego, który dotknął również i warstwę kupców. Śmierć staje się 

bliską znajomą i stałą groźbą. Zabawne historyjki opowiedziane w 

Dekameronie, tej „kupieckiej epopei", nie mogłyby zostać właściwie 

zrozumiane, gdyby zostały wyrwane z kontekstu, w którym umieścił je 

Boccaccio. Złowróżbny obraz, jaki otwiera pierwszy dzień 

Dekameronu, obraz ogólnego spowodowanego zarazą zniszczenia i 

ludzkiego zdziczenia, rozkładu wszelkich związków międzyludzkich z 

rodzinnymi włącznie, stwarza tło dla dalszej narracji. Szczególne 

wydarzenia i frywolne historyjki, w które obfituje to dzieło, 

opowiedziane są na tle szalejącej straszliwej zarazy, przed którą 

dziesięcioro młodzieńców i dziewcząt uciekło z Florencji. Opowiadane 

przez nich historie stanowią tylko artystycznie przetworzoną jedną 

stronę rzeczywistości, lecz nie należy zapominać o tej przerażającej 

drugiej stronie, która jest stale obecna zarówno w narracji Boccaccia, 

jak i w świadomości jego współczesnych i czytelników, a którą można 

by określić jako triumf śmierci. We wstępie do swoich noweli Franco 

Sacchetti otwarcie przyznaje, że ludzie pragną słuchać historii, które 

sprawiałyby im przyjemność i przynosiły pociechę wśród tak licznych 

klęsk, zarazy i śmierci. By zrozumieć, jak silnie ludzie Odrodzenia byli 

przejęci obsesją śmierci i następującej po niej kary, wystarczy 

przypomnieć dzieło przyjaciela Boc- 



Anin .1. (iuriiiwio/.   KupilC 343 

caccia, sukiennika Angela Toriniego, poświęcone opisowi klęsk i 

kruchości ludzkiej egzystencji. 

W masowych pokutach, w falach frenetycznej pobożności i fana-

tyzmu z towarzyszącymi im publicznymi procesjami biczowników, 

jakie nagle rozlały się po całej Europie w tym okresie Jesieni śred-

niowiecza", brała również udział i elita miejskiej społeczności. Nie-

kiedy skłaniała się ona także i ku herezji, choć udział i rola warstwy 

kupieckiej w tych ruchach nie są jasne. Z drugiej strony, bogata 

burżuazja nieodmiennie stawała się przedmiotem nienawiści ze strony 

wyzyskiwanej przez siebie biedoty. Wystarczy przypomnieć powstanie 

ciompich we Florencji (1378 r.), które odznaczało się już wszystkimi 

cechami walki klasowej proletariatu przeciw burżuazji. Wiek później 

Florencja, zaledwie wyzwolona od tyranii Medyceuszy, stała się 

widownią skierowanych przeciwko bogatym i klerowi ataków ze strony 

reformatora i apostoła ascetyzmu, Savonaroli. Jego ideałem było miasto 

przemienione w gigantyczny klasztor, w którym nie byłoby miejsca na 

luksusy, bogactwa i lichwę, ale też i na świecką sztukę i literaturę. Lecz 

były to skrajne przypadki przejawów nienawiści w stosunku do 

bogatych. W zasadzie średniowieczny ideał w dziedzinie handlu 

znajdował raczej swe wcielenia w skromnej produkcji zwróconej ku 

określonemu, ograniczonemu rynkowi oraz w umiarkowanej wymianie 

handlowej, która odpowiadałaby wymogom „godziwej ceny" i 

„umiarkowanego zysku". Ten ostatni nie powinien znacznie 

przekraczać poniesionych przez kupca strat i potrzeb jego rodziny. 

Niemniej jednak tego rodzaju ideały stały w jaskrawej sprzeczności z 

rzeczywistością. Kupiecka religijność splatała się z żądzą zysku, z 

pragnieniem posiadania bogactw, i temu pragnieniu, w ostatecznym 

rozrachunku, była podporządkowana cała kupiecka etyka. 

Przytoczyliśmy już wyżej słowa z kazania pewnego księdza, który 

napominał parafian, by nie modlili się za duszę ojca, jeśli był on 

lichwiarzem, a więc zasłużył na wieczne potępienie. Słowa te są 

przytoczone w pewnym budującym exemplum i nie ulega wątpliwości, 

że zostały wymyślone. Jednak był to wytwór fantazji, który dawał 

jedynie wyraz rzeczywistej praktyce. W testamencie florenckiego 

kupca, Simone di Rinieri Peruzziego na przykład, znajdujemy 



344 Człowiek średniowieotĘ 

niemal dosłownie to samo ojcowskie przekleństwo, z tą różnicą, że 

zwrócone jest ono nie przez syna pod adresem ojca, lecz przez ojcu pod 

adresem syna: „Niech mój syn będzie przeklęty na wieki, przeze mnie i 

przez Boga! Niech tak się stanie! Jeśli przeżyje on moją śmierć i ja nie 

będę mógł go właściwie ukarać, niech spadną na niego wielkie kary 

Boże, jako na niewiernego i zdrajcę". Jaki był powód tego straszliwego 

gniewu ojcowskiego, który pewien badacz nie bez racji uznał za 

najbardziej wstrząsające przekleństwo, jakie kiedykolwiek napisano w 

średniowieczu? Syn wyniósł z ojcowskiego domu garść srebrnych 

monet! 

Błędem byłoby jednak wnioskować na podstawie tego rodzaju 

faktów, że rodzina kupiecka była pozbawiona solidnych podstaw 

uczuciowych. Wręcz przeciwnie, to właśnie w tym środowisku zaczyna 

kształtować się nowożytna rodzina. Wykonywany przez głowę rodziny 

zawód jest zawodem całej rodziny i przechodzi dziedzicznie z ojca na 

syna. Właśnie w tych rodzinach, w następstwie uznania władzy ojca, 

ośrodkiem komórki rodzinnej staje się dziecko — kontynuator 

ojcowskiej profesji. Rodzina jest podstawowym elementem 

strukturalnym w organizacji wielkiego handlu i kredytu, a kompanie 

handlowe, które zdominują życie gospodarcze XIV i XV wieku, są 

przede wszystkim spółkami rodzinnymi. Rodziny miejskich możnych 

dziedziczą najwyższe urzędy w radzie miejskiej. Na przykład w 

Kolonii w XIII i XIV wieku rodzina Overstolz 25 razy sprawowała 

urząd burmistrza. „Kroniki rodzinne" stanowią jedno z najważniejszych 

świadectw tej wysoko rozwiniętej „świadomości rodzinnej". 

Upamiętnia się w nich zasługi rodziny, czci się w nich rodzinny honor. 

Tego rodzaju kroniki spisywane są również i w miastach niemieckich 

(Norymberga, Augsburg, Frankfurt). W dziełach tych losy rodziny i 

jednostki, miasta i państwa, przeszłość i teraźniejszość są przeżywane z 

żywą świadomością historyczną. Traktat Albertiego O rodzinie (Della 

famiglia — 1432--1441) stanowi tylko jeden z licznych przykładów 

tego rosnącego zainteresowania dla życia rodzinnego, tej konsolidacji 

sił dośrodko-wych wewnątrz rodziny. Czy jest rzeczywiście dziełem 

przypadku, że pod koniec średniowiecza również i w malarstwie 

religijnym częstsze stają się przedstawiania scen z życia rodzinnego? 

W tym 



Arom J. Guritwioi Kupiic 345 

samym czasie w malarstwie wnętrze domu staje się coraz bardziej tłem 

przedstawienia, a ognisko domowe staje się ośrodkiem uwagi. 

Mieszczańska rodzina stanowi przedmiot grupowych portretów, które 

ustalają się w ówczesnej sztuce. Portret rodziny wewnątrz domu jest 

tematem nowym. W swych aspiracjach upamiętnienia siebie samych 

kupcy i bankierzy zlecają własne portrety, a artyści przedstawiają ich w 

konkretnych sytuacjach wnętrza domu, sklepu, z żonami i dziećmi. 

6. Działalność ludzi interesu, która potrzebowała dla siebie nowego 

systemu wartości i sprzyjała jego powstaniu, wcale nie od razu zdobyła 

sobie uznanie w literaturze. Dante patrzył na kupców z góry, zimno, z 

arystokratyczną pogardą; Petrarka po prostu ich nie zauważał. Miejskie 

życie handlowe znajduje natomiast niepohamowane ujście w 

nowelistyce włoskiej XIV i XV wieku. Znany badacz historii literatury 

włoskiej nie bez racji określa Dekameron jako „prawdziwą odyseję 

handlu". W miejsce dawnego nosiciela heroicznej idei — rycerza, 

wojownika — pojawia się bohater nowy — przedsiębiorczy i 

energiczny kupiec, „prawdziwy pionier późnego średniowiecza". Ci 

„rycerze handlu" zakładali podstawy nowego świata i Boccaccio 

pierwszy oddał im należny literacki hołd. 

Krążenie pieniądza zmieniło tradycyjną mentalność średniowieczną, 

która wcale nie była bliska temu, torującemu sobie teraz drogę, 

kupieckiemu podejściu do człowieka. W piętnastowiecznych Włoszech 

i Francji modne już były wyrażenia w rodzaju: „człowiek, który wart 

jest wielu tysięcy florenów (franków)". Kupiecki sposób myślenia, 

skłonność ku ocenianiu najróżniejszych stron życia przez pryzmat 

kalkulacji i zysku wszędzie dochodzą do głosu. W księdze rachunkowej 

Wenecjanina Jacopa Loredana znajdujemy następującą uwagę: „Doża 

Foscari jest mi dłużnikiem za śmierć mojego ojca i mojego stryja". Po 

pozbyciu się przeciwnika i jego syna kupiec w odpowiedniej kolumnie 

odnotowuje z satysfakcją: „dług spłaco-ny". 

Kalkulacja i interes przenikają również do sfery nadprzyrodzonej. 

W XIII stuleciu w katolickiej geografii zaświatów ustaliło się nowe 

królestwo: Czyściec. Jeśli w poprzednim okresie średniowie- 



346 Człowiek średniowitc o 

cza wierzono, że duszy ludzkiej przeznaczony był (natychmiast po 

Sądzie Ostatecznym) albo Raj, albo — perspektywa nieporównywalnie 

prawdopodobniejsza — Piekło, obecnie otwierała się przed nią 

możliwość nowa, a mianowicie wejście do nieba po zniesieniu dłuż-

szych lub krótszych, czyśćcowych cierpień. By skrócić czas przeby-

wania w ogniu czyśćcowym, odprawiano msze żałobne, dokonywano 

szczodrych ofiar na rzecz Kościoła, wspomagano biednych. W czter-

nasto- i piętnastowiecznych testamentach bogaci posiadacze polecają, 

żeby zaraz po ich śmierci wykonawcy testamentalni i spadkobiercy 

kazali odprawić dużą liczbę mszy (setki i tysiące), by ich dusze jak 

najszybciej zostały wybawione z czyśćcowych udręk i dopuszczone do 

Raju. Autorzy testamentów starają się w obsesyjny sposób wywrzeć 

swoistą presję przez zamówienie możliwie największej liczby mszy. 

Strach przed pośmiertnymi cierpieniami stanowi jedną z przyczyn 

rozpowszechnienia się pod koniec średniowiecza praktyki spisywania 

testamentów. Utrwala się idea o proporcjonalności między „dobrymi 

uczynkami" na ziemi a pośmiertną za nie zapłatą. Bogacz, kupiec 

starają się zapewnić sobie, w miarę możliwości, jak najwygodniejszą 

pozycję również i w zaświatach. 

Nowa wizja świata znajduje wyraz także w malarstwie, gdzie 

triumfuje perspektywa linearna, która odpowiada kształtowi prze-

strzeni, zorganizowanej z punktu widzenia jednostki. W nowym 

malarstwie perspektywicznym punktem wyjścia jest pozycja ogląda-

jącego, którego spojrzenie aktywnie przenika w przestrzeń głębszą, 

wielowymiarową, przede wszystkim przestrzeń miejską. 

Potrzebom kupców-żeglarzy odpowiadały tak zwane portulany — 

przewodniki i opisy portów i szlaków morskich — oraz mapy Europy i 

świata. To właśnie czternasto- i piętnastowieczne podróże i wyprawy 

doprowadziły do rozwoju kartografii, do bardziej racjonalnego 

opanowania przestrzeni. 

Udawanie się na targi, wykorzystywanie sprzyjającej koniunktury, 

by zyskownie poprowadzić operacje handlowe i finansowe i odnieść 

korzyści na spekulacji — wszystko to wymagało przywiązywania 

dużego znaczenia do czasu. Według wyrażenia pewnego 

współczesnego historyka, kupiec myślał w kategoriach dni, nie zaś 

wieków. Jest procesem całkiem naturalnym, że wraz z reorganizacją 



Anin J, (iuricwir/,  Kupiec 347 

przestrzeni dokonała się również przemiana w odczuwaniu czasu. Jak 

zauważyliśmy, czas historyczny przeniknął do „Kronik rodzinnych". 

Norymberski kupiec i patrycjusz, Ullmann Stromer, właśnie pod koniec 

XIV wieku pisze historię swej rodziny, zaczynając od wspomnienia 

przodka-rycerza, mającego żyć na początku XIII stulecia. Portret, który 

wówczas ustala się w malarstwie, wyraża pragnienie utrwalenia i 

uwiecznienia pewnej określonej chwili z życia jednostki. „Czas 

kupców" głosi zdecydowanie własną autonomię w stosunku do „czasu 

Kościoła"; ten ostatni zaczyna tracić swą władzę nad kontrolowaniem 

czasu. Ludziom interesu przestaje odpowiadać kalendarz kościelny z 

jego ruchomymi świętami i początkiem roku, który oscylował między 

22 marca a 25 kwietnia; potrzebna im jest forma podziału czasu 

odpowiadająca bardziej dokładnym, świeckim kalkulacjom i w związku 

z tą ich potrzebą początek roku zostaje ustalony na święto obrzezania 

Chrystusa: pierwszy stycznia. 

Jednak kupcy potrzebowali również jednolitego i dokładnego 

odmierzania krótkich odcinków czasu, a więc i zegarów, których tarcze 

byłyby podzielone na równe części. Wynalezione na początku XIII 

wieku zegary mechaniczne pojawiają się na wieżach miejskich 

ratuszów i katedr: w 1300 roku w Paryżu, w 1309 roku w Mediolanie, 

w 1314 roku w Caen, w 1325 roku we Florencji, między 1326 a 1335 

rokiem w Londynie, w 1344 roku w Padwie, w 1354 roku w Strasburgu 

i w Genui, w 1356 roku w Bolonii, w 1359 roku w Sienie, w 1362 roku 

w Ferrarze... Obecnie dni podzielone są na 24 godziny, wyznaczane 

biciem zegara lub, jak w Strasburgu, pianiem mechanicznego koguta. 

Ten nowy wynalazek dawał wiele praktycznych korzyści, lecz przede 

wszystkim odmierzał przemijanie czasu w służbie obywateli miasta, 

patrycjatu, władz świeckich. W XV wieku pojawiają się mechaniczne 

zegarki prywatnego użytku. Miejsce mało precyzyjnego, przybliżonego 

czasu średniowiecznego, czasu świętego, związanego z liturgią, 

zajmuje czas zeświecczony i wymie-rzalny, podzielony na równej 

długości odcinki. Czas „teologiczny" ustępuje miejsca czasowi 

„technologicznemu". Pojawia się wyraźniejsze poczucie przemijającego 

czasu. Genueńscy notariusze, reda- 



348 Człowiek ŚredniowitOM 

gując dokumenty, zaczynają zaznaczać nie tylko dzień, lecz także i 

godzinę ich sporządzenia. 

Przywiązuje się obecnie większą wagę do wartości czasu i jeśli 

poprzednio był on uważany za dobro Boże (tak należy interpretować 

słowa św. Bernarda: „Nie ma nic cenniejszego nad czas"), obecnie jest 

odbierany jako patrymonium jednostki ludzkiej. W tych warunkach 

okazywało się użyteczne odwołanie się do słów Seneki: „Nic tak 

całkowicie do nas nie należy jak czas; wszystkie inne rzeczy są nam 

obce, jedynie czas jest nasz". „Istnieją trzy rzeczy, które człowiek może 

określić jako przynależne do niego" — pisze Leon Battis-ta Alberti — 

są one mu dane przez naturę i „są z nim nierozdzielnie związane". 

Pierwszą z nich jest dusza, drugą jest „narzędzie duszy", czyli ciało. 

Trzecią jest „rzecz najcenniejsza. Bardziej ona do mnie należy niż moje 

ręce czy moje oczy (...), jest nią czas". I dodaje: „Wszystko to, co 

stracimy, może zostać odzyskane, z wyjątkiem czasu". Wspomniany 

już wyżej, podeszły wiekiem paryski mieszczanin, autor księgi zaleceń 

dla swej młodej żony, napominają, że w zaświatach każdy będzie 

musiał odpowiedzieć za zmarnowany czas. Podobnie Giannozzo 

Manetti, członek florenckich władz miejskich, podkreśla, że u kresu 

życia każdy człowiek będzie musiał zdać sprawę z tego, jak 

spożytkował dany mu przez Boga czas; co więcej, Bóg zażąda od 

każdego zdania sprawy nie tylko z lat i miesięcy, lecz również z 

poszczególnych dni, godzin i chwil. Jest to pogląd humanisty. Oto zaś 

opinia Francesca Datiniego, przedsiębiorcy i bankiera: „ten przewyższa 

innych, kto lepiej umie spożytkować czas". Przyjaciel Boccaccia, Paoło 

z Certaldo, w swojej Księdze dobrych obyczajów {Libro de buoni 

costumi) opisuje chwile, jego zdaniem, najbardziej odpowiednie na 

zakup czy sprzedaż różnych produktów. Raj i piekło współżyją w jego 

dziele razem z cenami zboża, oliwy i wina; wieczność — z okresami 

rocznego cyklu handlowego. Wiek później pewien wenecki kupiec 

ponownie odnotowuje, w jakich miesiącach roku wzrasta 

zapotrzebowanie na pieniądz, a więc, kiedy można go zainwestować z 

największym zyskiem: w Genui we wrześniu, styczniu i kwietniu, gdy 

okręty wypływają na morza, w Walencji w lipcu i sierpniu, po zbiórce 

zboża; w Montpellier zaś potrzeba pieniądza największa jest w okresie 

targów, które odbywają się trzy razy 



Amn .). (Jiiricwuz Kupiec 349 

w roku... Kalkulując własne zasoby i sposoby ich pomnożenia, kupiec 

nieustannie obserwuje kalendarz. Czas to pieniądz! 

Oczywiście „czas kupców" nie jest tym samym, co „czas huma-

nistów" i ludzie interesu szanowali czas z powodów nieporównywalnie 

bardziej prozaicznych niż poeci czy filozofowie. Lecz duch, który 

przenika wypowiedzi jednych i drugich o czasie, jest w ostatecznym 

rozrachunku identyczny. Czas staje się subiektywny, „humanizuje się" i 

potrzeba „uczynienia go własnym", posiadanie go daje się odczuć w 

równym stopniu zarówno u ludzi interesu, jak i u uczonych, poetów i 

artystów, wysoko ceniących czas z perspektywy zdobywanej mądrości, 

by „dzień po dniu stawać się tym, kim się nie było dzień wcześniej". 

Ludzie interesu Florencji i innych miast włoskich stanowili pod-

stawową bazę społeczną humanizmu. Ich mecenat, ich zlecenia, obok 

zamówień papieży, tyranów i innych arystokratycznych możnych, 

zapewniały materialne podstawy artystycznej działalności architektów, 

rzeźbiarzy i malarzy, którzy wznosili katedry i pałace, zdobili je 

freskami i posągami. W swym pragnieniu naśladowania arystokracji i 

upodobnienia się do niej miejscy bogacze nie szczędzili pieniędzy, by 

gloryfikować własne miasto, a wraz z nim siebie samych. Partycypacja 

w życiu artystycznym wzmacniała ich społeczny prestiż i przyczyniła 

się do znacznego poszerzenia horyzontów duchowych. Stworzony 

przez renesansowych mistrzów mitologizujący, utopijny świat kultury 

wywarł swój wpływ na codzienne życie kupców i przedsiębiorców i je 

uszlachetnił. Umiejąc liczyć i gromadzić pieniądze, ludzie ci potrafili 

również hojnie je wydawać, by kultywować wokół siebie świat 

wysokich wartości duchowych. Wykształcenie kupca nie ograniczało 

się do zaspokojenia ściśle utylitarnych potrzeb; znajdował on osobistą 

przyjemność w oglądaniu dzieł sztuki i czytaniu literatury pięknej. 

Stosunki łączące ludzi interesu, artystów i poetów układały się bardzo 

różnie, od uwielbienia po wykorzystywanie artystów na równi z 

najemnymi robotnikami, jako podobnych wszelkim innym żyjącym z 

pracy ręcznej rzemieślnikom. Nie mogli oni jednak nie uznać, że sztuka 

wprowadzała do ich praktycznego życia element odświętności i oży-

wienia, nadawała mu wyższy sens. Nowe spojrzenie na przyrodę, 



350 Człowiek średniowieem 

umiejętność jej wewnętrznego przeżywania, perspektywiczne 

postrzeganie przestrzeni i umiłowanie rzeczywistego szczegółu, głę-

boko zmienione poczucie czasu i rozumienie historii, „zhumanizo 

wanie" chrześcijaństwa, wreszcie nowe, wysokie cenienie jednostki 

ludzkiej — wszystko to odpowiadało bardziej racjonalnej wizji świata i 

głębokim potrzebom nowej klasy społecznej: protoburżuazji. Kupiecką 

praktykę i twórczą działalność renesansowych geniuszy dzieliła 

nieprzebyta przepaść, podobnie jak różne było u humanistów i ludzi 

interesu rozumienie idei jednostki, wartości i cnoty. Lecz i jedni, i 

drudzy współdziałali przy tworzeniu wspólnego dzieła, brali udział w 

tworzeniu nowego świata. 

Sytuacja ludzi interesu w średniowiecznym społeczeństwie była 

wyjątkowo pełna sprzeczności. Pożyczając pieniądze arystokracji i 

władcom (których niewypłacalność czy niechęć do płacenia często były 

przyczyną bankructwa wielkich banków), zakupując posiadłości 

ziemskie, wiążąc się małżeństwami z rodzinami rycerskimi i ubiegając 

się o szlacheckie tytuły i herby, kupiecki patrycjat zapuścił głęboko 

korzenie w feudalnym społeczeństwie, stając się jego nieodłączną i 

podstawową częścią. Rzemiosło i handel, miasto i finanse stanowiły 

organiczne elementy rozwiniętego feudalizmu. Jednocześnie pieniądz 

podważał tradycyjne podstawy panowania arystokracji ziemskiej i 

wojennej, prowadził do zubożenia rzemieślników i chłopów. W 

zakładanych przez kupców wielkich przedsiębiorstwach pracowali 

najemni robotnicy. Pieniądz, który wyrósł na potężną siłę społeczną, 

wielki handel międzynarodowy, kierujący kupcami duch zysku stary 

się pod koniec średniowiecza zwiastunami nowego porządku 

gospodarczo-społecznego, a mianowicie kapitalizmu. 

Jakkolwiek wielki kupiec usiłował „zakorzenić się" w feudalnej 

strukturze, zaadaptować się do niej, był on jednak z psychologiczno--

społecznego punktu widzenia przeciwieństwem pana feudalnego. Był 

rycerzem zysku, który narażał się na niebezpieczeństwo nie na polu 

bitwy, lecz w swoim przedsiębiorstwie, w swoim biurze, na 

handlowym okręcie czy w banku. Cnotom wojennym i impulsywnej 

przesadzie arystokracji przeciwstawiał rozsądną kalkulację i zdolność 

przewidywania, nieracjonalności — racjonalność. W środo- 



Aron J, (kiriewicz Kupiec 35] 

wisku ludzi interesu wykształca się nowy typ pobożności, w para-

doksalny sposób łącząc wiarę w Boga i strach przed pośmiertną karą z 

kupieckim podejściem do „dobrych uczynków", za które spodziewali 

się, wyrażającego się w dobrobycie materialnym, wynagro dzenia — 

zapłaty. 

Jeśli pod koniec wieków średnich Europa oderwała się od innych 

cywilizacji świata, umiejąc odstąpić od tradycjonalizmu i archaizmu i 

zapoczątkowała swą światową ekspansję, w końcu radykalnie 

zmieniając oblicze naszej planety i inicjując nowy etap w dziejach 

świata, wśród tych, którzy najbardziej przyczynili się do urzeczy-

wistnienia tej niezwykłej i bezprecedensowej w dziejach przemiany, 

wymienić trzeba przede wszystkim kupców. 

BIBLIOGRAFIA 

Bec   Ch.,  Les  marchands  ecriuains.   Affaires  et  humanisme   a  Florencc, 
1375-1434, Paris-LA Haye 1967. 

Le Goff L., La Bourse et la vie, Paris 1986 (wyd. polskie: Sakiewka i życie. 

Gospodarka i religia w średniowieczu, Gdańsk 1995). 

Le Goff L., Marchands et banąuiers du Moyen Age, Paris 1956. 

Le Goff L., The Usurer and Purgatory, w: The Dawn of Modern Banking, New 
Haven and London 1979, s. 25-52. 

Kedar B. Z.,Merchants in Crisis. Genoese and Venetrian Men ofAffairs and I lir 
Fourteenth-Century Depression, New Haven and London 1976. 

Maschke E., La mentalite des marchands europeens au Moyen Age, w: „RevUt 
d'histoire economiąue et sociale", t. XLII, nr 4,1964, s. 457-84. 

Mercanti scrittori, Ricordi nella Firenze tra Medioevo e Rinascimento (pod red. 

Vittore Branca), Milano 1976. 

Renouard L, Les hommes d'affaires italiens du Moyen Age, Paris 1949. 

Sapori A., Le marchand italien au Moyen Age, Paris 1952. 



ROZDZIAŁ VIII 

KOBIETA I 
RODZINA 

Christiane Klapisch-Zuber 



 

 ; ł 
 

 



 

Na granicy omawianej epoki, około XI stulecia, trójdzielny sche-

mat, który zdominował koncepcję społeczeństwa chrześcijańskiego, nie 

przyznał kobietom żadnego szczególnego w nim miejsca. Zhie-

rarchizował on ordines czy conditiones — rycerze, duchowni, chłopi — 

lecz owa piramida, w której ci, którzy się modlą, rywalizują o pierwsze 

miejsce z tymi, którzy walczą lub sprawują wymiar sprawiedliwości, 

nie przewidywała „stanu kobiecego". 

Jednakże ludzie wieków średnich przez dłuższy czas pojmowali 

„kobiety" jako pewną kategorię — lecz dopiero w późniejszym okresie 

zostały wprowadzone rozróżnienia w zależności od pozycji społecznej i 

wykonywanego zawodu, nadające różne odcienie proponowanym im 

modelom postępowania. Zanim została chłopką, kasztelanką czy 

świętą, „kobieta" była definiowana przede wszystkim ze względu na 

swe ciało, płeć i na stosunki rodzinne. Czy chodziło o małżonki, 

wdowy, czy też o dziewice, ich stosunek do jednego lub do grupy 

mężczyzn determinował ich osobowość prawną i codzienną etykę. 

W niniejszym eseju nie zamierzamy zatem pokazywać galerii 

portretów różnorakich postaci kobiecych, jakie w ciągu tej połowy 

tysiąclecia wyróżniły się na społecznej scenie. Postaramy się raczej 

usytuować kobiety w wyznaczonych im przez współczesnych ramach, 

kobiety skrępowane więzami, które narzucały im pokrewieństwo   i  

rodzina,   ograniczając  osobowość  prawną,   moralną 



356 Człowiek Ńrcdiiioicicc-ii 

i gospodarczą. Skupiając się zatem przede wszystkim na kontekścll 

rodzinnym, niniejsza praca postara się ukazać stosunki międzj obiema 

płciami, tam gdzie wyraźniej uwidaczniają się one w co* dziennym 

życiu, a mianowicie w podziale zadań i obowiązków domowych, w 

których znajdują wyraz cele i nadzieje komórki rodzinnej i grupy 

krewnych. 

Można by zgłosić zastrzeżenie, że tego rodzaju perspektywa 

badawcza przyjmuje redukcyjny punkt widzenia, na którym zbyt silnie 

zaciążyły najpierw ciemnota i średniowieczne przesądy, a następnie 

teorie dawnych i współczesnych mediewistów! Czyż kobieta-

strażniczka ogniska domowego nie przywodzi na myśl arbitralnej, 

silnie ugruntowanej tradycji, która od stuleci uwięziła kobiety w ciasnej 

atmosferze domu, w sferze działalności pozbawionej znaczenia? Można 

by się obawiać, że rezygnując ze świetnych przykładów kobiet, 

wyróżniających się dzięki kulturze monastycznej, dziedzicznym 

funkcjom feudalnym, książęcemu urodzeniu, wybitnemu życiu 

duchowemu czy mistycznemu, skazuje się kobietę jeszcze bardziej na 

pozostanie w sferze ciała i natury. Na zepchnięcie jej w szarzyznę 

codziennego życia, do zajęć domowych i macierzyńskich, które nie 

stanowiły ani źródła chwały, ani zawodu — krótko mówiąc, na 

przyjęcie wobec niej pełnej współczucia postawy, która pominęłaby 

wiele faktów, przyczyniając się w gruncie rzeczy do podtrzymania 

pomniejszającej wizji „kobiecego stanu". 

Związane z tego rodzaju próbą ryzyko jest oczywiste. Postaramy się 

zatem najpierw pokazać Czytelnikowi rodzinę w kontekście związków 

pokrewieństwa wykraczającego poza środowisko domowe. W 

rzeczywistości bowiem życie kobiet nie ograniczało się do tej wąskiej 

sfery bezpośrednio ich dotyczących nakazów i zaleceń. Obejmowało 

jednak sferę szerszą i bardziej płynną, w której stosunki międzyludzkie 

opierały się nie tylko na związkach krwi i małżeństwie, lecz były 

również związkami przyjaźni, współpracy gospodarczej czy wspólnych 

celów politycznych. Nie przedstawimy tu ich inwentarza. Jednakże 

wkład antropologii społecznej wzbogacił gamę problemów, metod i 

koncepcji, jakie mają dziś do dyspozycji historycy rodziny i sytuacji 

kobiety — dziedzin tradycyjnie zaliczanych do historii prawa. Studia te 

pozwoliły im na rozpoczęcie badań 



Christiane KlupiHch-Zubor Kobiela i rodzina 357 

nad strukturami i perspektywami pokrewieństwa i na nową interpretację 

roli wywieranej przez kobiety w różnych epokach. Zaczniemy zatem od 

pokazania, jakie miejsce zajmowały kobiety wśród krewnych i w 

związkach powinowactwa. 

Następnie postaramy się pokazać nadzieje i obawy, jakie budziły w 

mężczyznach należące do rodziny kobiety, a oprzemy się w tym na 

różnorodnym i często trudnym do interpretacji materiale, który w 

odniesieniu do tych jeszcze niejasnych stuleci zdołali zebrać historycy 

społeczeństwa. Sporadycznych i niepewnych informacji dostarcza 

demografia historyczna, odnawiając jednak nasz pogląd odnośnie do, 

na przykład, praktyki seksualnej i małżeńskiej, stosunków między 

mężczyzną a kobietą oraz stosunków międzypokolenio-wych, 

ówczesnej opinii na temat życia intymnego i kobiety godnej szacunku. 

Obraz ten, dla dawniejszych epok, ogranicza się z konieczności do 

informacji pochodzących ze źródeł represyjnych czy normatywnych, 

podczas gdy dla późnego średniowiecza wzbogaca się o znacznie 

szerszą gamę dokumentów natury administracyjnej, sądowej czy 

prywatno-rodzinnej. 

Niemniej jednak jedynie nieliczne z tych źródeł przedstawienia 

kobiety i rodziny oddają głos bezpośrednio zainteresowanej. Odbicie 

codziennych radości i trosk, przyjemności i wewnątrzrodzinnych 

niesnasek dochodzi do nas, zabarwione współczuciem, złośliwością czy 

wręcz otwartą wrogością, znacznie częściej za pośrednictwem 

mężczyzn niż kobiet. Do tego pierwszego, zasadniczego ograniczenia 

informacji źródłowej dołącza ponadto drugie, które odnosi się do 

wszelkich badań nad dziejami rodziny i kobiety. Wszystko, co wiemy 

na ten temat, przekazane jest i częściowo wypaczone przez źródła 

pochodzące z wyższych klas społecznych, a mianowicie klasy rycer-

skiej w dawniejszej epoce i klasy mieszczańskiej u schyłku średnio-

wiecza. Rycerska kurtuazja zaś, a później mieszczańska satyra, 

podobnie jak literatura wczesnośredniowiecznych duchownych i 

zadawane przez nich pokuty, w równym stopniu cechują się banałem w 

przedstawianiu zachowań i uczuć. Nie możemy więc żywić zbytniej 

pewności co do rzeczywistości, jaką będziemy w stanie na ich 

podstawie odtworzyć. Nasze spostrzeżenia są niewątpliwie uzależnione 

od pozycji społecznej, kultury i płci naszych informatorów. 



858 ('złowiek śrtdniowiecM 

W średniowieczu zapoczątkowane małżeństwem związki mię-

dzyludzkie oznaczały przede wszystkim zawarcie „pokoju". Kończąc 

proces rywalizacji, a niekiedy również i otwartej wojny między 

rodzinami, małżeństwo wprowadzało i umacniało pokój. Oddanie 

kobiety rodowi, z którym zawierało się zgodę, czyniło z małżonki 

centralny punkt porozumienia. Kobiecie — gwarantce i narzędziu 

zawierania ugody — wyznaczało się rolę, która wykraczała poza jej 

indywidualny los i osobiste aspiracje. 

Silniej może niż obowiązki w stosunku do męża narzucało się jej 

obowiązek utrzymania porozumienia między dwiema grupami ro-

dzinnymi przez unikanie wszelkich postępków, mogących zostać 

uznane za niewłaściwe; działanie na rzecz przedłużenia rodu, do 

którego weszła, dając mu potomków; zapewnienie nowemu rodowi 

wiernego użytku ze swego ciała i wniesionych dóbr. I dopiero w toku 

powolnej, zrodzonej w środowiskach kościelnych refleksji nad pod-

stawami związku małżeńskiego, do której dołączyły również głębokie 

przemiany gospodarcze i społeczne, w tej serii przymusów znajdzie się 

wreszcie miejsce na obraz pary małżeńskiej, a w łonie tejże pary 

skonkretyzuje się figura „dobrej żony". 

Liczne są przykłady małżeństw, które przy pomocy kobiet wpro-

wadzały lub odnawiały związki przyjaźni między dwoma rodami. Tego 

rodzaju związki małżeńskie byty poszukiwane przede wszystkim przez 

samych władców chrześcijańskich. Król Francji, Henryk I, w XI wieku 

poszukał sobie żony aż w dalekim Księstwie Kijowskim, na Rusi. G. 

Duby pokazał również, w nieco niższej warstwie społecznej, wszystkie 

dyplomatyczne warianty tej koncepcji zadzierzgniętego poprzez 

wymianę kobiet pokrewieństwa, szeroko praktykowane przez rody 

feudalne XI i XII wieku, zależnie od własnych ambicji terytorialnych i 

planów politycznych. 

Na jeszcze niższym szczeblu społecznej drabiny, w środowiskach 

patrycjatu miejskiego XIII-XIV wieku, odwieczne nienawiści i wie-

loletnie zemsty w ten sam sposób dobiegały końca; w postaci wido-

wiskowej wymiany kobiet, podczas gdy, odwrotnie, wojny, i nie tylko 

prywatne, wybuchały czasami, gdy taki związek małżeński się roz-

padał. Około roku 1300 we Florencji stronnictwo białych skrystali-

zowało się wokół związku małżeńskiego zawartego w 1288 roku 



Christian* Klapiich Zuber Kobieta i rodzina 359 

między członkiem rodziny Cerchich i kobietą z rodu Adimarich. 

Związek ten położył kres dawnej wrogości, podczas gdy nieporozu-

mienia między przywódcą czarnych i jego pierwszą żoną, wywodzącą 

się właśnie z rodu Cerchich, a następnie jego powtórne małżeństwo z 

kuzynką, bogatą dziedziczką z przeciwnego stronnictwa, wznieciło 

konflikty i wojnę domową. Kilka lat później, w 1312 roku, inny 

Florentczyk, Giotto Peruzzi, odnotował w swej Księdze tajemnej (Libro 

segreto) kwoty, które każdy członek jego rodu miał wpłacić jako wkład 

na olbrzymie wiano, jakie jego córka miała wnieść rodzinie Adimarich 

— wrogiej rodzinie, z którą ród Peruz-zich zawarł właśnie uroczysty 

pokój, „w obecności przyjaciół obu stron na Piazza dei Priori". 

Również i w tym przypadku kobieta, niczym przemieszczana na 

rodzinnej szachownicy figura, stawała się gwarantką dotrzymania 

układu — była symbolem pokoju, tego wielkiego średniowiecznego 

ideału. Szeroko opisywana w kronikach i źródłach dokumentalnych, ta 

strategia małżeństw rzadko kiedy stawała się jednak przedmiotem dzieł 

teoretycznych, poza literaturą powstałą z inspiracji kleru, która wyszła 

spod jego pióra. Literatura ta brała przeważnie za punkt wyjścia 

stwierdzenia świętego Augustyna. Łączył on obowiązek zawierania 

małżeństw z osobami, z jakimi nie ma się związków pokrewieństwa, 

czyli zakaz ezogamii, z koniecznością oparcia jedności społecznej i 

wszelkich związków społecznych na wzajemnej miłości (caritas), którą 

powinny żywić względem siebie dwie osoby połączone związkiem 

małżeńskim. Solidarność związków krwi groziła natomiast konfliktami 

między różnymi, zbyt zamkniętymi w sobie klanami rodzinnymi. 

Choć teza ta nie przeszkadzała istniejącym rodzinnym praktykom, 

gdy odpowiadały one potrzebom pokoju i harmonii społecznej, Kościół 

powoływał się na nią dla uzasadnienia swych nieustannie powtarzanych 

między VI a początkiem XIII wieku zakazów małżeństw między 

krewnymi. Postawa ta stanowiła wyzwanie dla jednego z najsilniej 

odczuwanych obowiązków wobec rodu, a mianowicie obowiązku 

zachowania dla potomków zdobytego przez przodków majątku. 

Świeccy posiadacze szybko zapominali więc o istniejących związkach 

pokrewieństwa, nawet gdy chodziło o połą- 



360 Człowiek żralnioiricc u 

czenie swoich dzieci, jeśli wymagały tego rodzinne interesy, mimo żo 

ludzie Kościoła określali planowany związek jako kazirodczy. 

Dążenie do pokoju i jego następstwo — konieczność wymiany 

kobiet — nie były więc jednakowo oceniane przez ludzi Kościoła i 

przez świeckie społeczeństwo. Podczas gdy pierwsi wykluczali 

wszelkie związki małżeńskie między zbyt bliskimi krewnymi, dla 

drugich pokrewieństwo stanowiło często wręcz zachętę do popierania 

tego rodzaju związku. Do konfliktu między tymi dwiema postawami 

dochodzi pod koniec XI wieku, przy okazji małżeństw królów i książąt. 

Z czasem Kościół zmniejszył swe wymagania. W1215 roku IV Sobór 

Laterański ograniczył zakaz ezogamii z siódmego do czwartego stopnia 

pokrewieństwa. Wolno więc było teraz ożenić się z krewną czwartego 

rzędu. W zamian jednak nawet najniższy rangą chrześcijanin nie mógł 

już udawać, że nie zna swoich związków pokrewieństwa. Kościół 

wprowadził bowiem nową instytucję ułatwiającą mu sprawowanie 

kontroli nad legalnością związków małżeńskich, ustanawiając 

zapowiedzi, które powinny odbyć się wcześniej, aby mieć pewność, że 

słabo poinformowani narzeczeni nie ryzykują „kazirodztwa". 

Małżeństwo, obok obietnicy i zobowiązania do pokoju, angażowało 

również status i honor rodzin. Zarówno rodzina oddająca kobietę, jak i 

ta, która ją przyjmowała, uważnie oceniały prestiż i korzyści materialne 

uzyskiwane w wyniku tego związku. Tym, co nas tu najbardziej 

interesuje, jest fakt, że oddana za żonę kobieta stawała się jednocześnie 

przedmiotem dwojakiego przemieszczenia: przemieszczenia 

poziomego, które przenosiło ją od siebie do domu męża, i 

przemieszczenia pionowego, w górę lub w dół, czyli do rodziny 

zajmującej odpowiednio wyższy lub niższy szczebel drabiny spo-

łecznej. Wykazano, że strategia zawierania małżeństw w klasie 

rycerskiej XI i XII wieku lub wśród arystokracji miejskiej i wyższego 

mieszczaństwa XIV i XV wieku skłaniała ojców do wybierania na 

synowe najczęściej kobiet wyższego pochodzenia społecznego. 

Znaczna część, a może nawet i większość kobiet, ulegała w ten sposób 

deklasacji w wyniku małżeństwa z niższym od siebie pod względem 

urodzenia i pozycji społecznej mężczyzną, któremu obowiązane były 

jednakże okazywać posłuszeństwo. 



Christiana Klapiioh Zuber Kobieta i rodzina 361 

Temat kłótliwej i zgorzkniałej żony, nieustannie wytykającej 

mężowi jego niższe urodzenie, jest częsty w średniowiecznej literaturze, 

podobnie jak temat strachu mężczyzny przed takim uzbrojonym w 

herby i genealogię „smokiem". Boccaccio przedstawił w Corbaccio jej 

doskonałą karykaturę w postaci wdowy, która ponownie wyszła za mąż 

i wychwala bez ustanku „szlachetność i wspaniałość swoich", jakby 

pochodziła „z domu szlachetnego" czy „z rodu królewskiego". W tym 

samym czasie Paolo da Certałdo zalecał, by w powtórnym małżeństwie 

brać za żonę kobietę, „która nie byłaby lepiej urodzona niż pierwsza, 

tak by nie mogła ci powiedzieć: «Godzi się mi więcej niż jej, gdyż 

pochodzę z lepszego domu i mam bardziej zaszczytnych krewnych»". 

Przejście kobiety z jednego do drugiego rodu oznaczało nie tylko jej 

fizyczne przemieszczenie, lecz również przesunięcie majątkowe. Honor 

rodziny wymagał, by ta „wymiana" odbywała się w dwóch kierunkach. 

Małżeństwo, niezależnie od środowiska, epoki i obowiązującego 

systemu prawnego, jeśli miało cieszyć się społecznym uznaniem, 

wymagało, by jednocześnie z przekazaniem kobiety pewne dobra, 

choćby nawet niewielkie, zostały „dane" przez jedną grupę rodzinną 

drugiej. We wczesnym średniowieczu dobra te dawane były przez męża 

czy jego rodzinę rodzinie kobiety jako „wynagrodzenie" za stratę, której 

ta doznawała, tracąc jedną ze swych córek. W epoce następnej dobra te 

dawane były samej kobiecie. Jednocześnie wnosiła do domu męża 

dobra ruchome i nieruchome, pewne sumy pieniężne, które „dawała" 

małżonkowi lub pozostawały jej własnością. Miały one jej zapewnić 

utrzymanie w wypadku śmierci męża. Najistotniejsze znaczenie tego 

rodzaju wymiany dóbr i świadczeń tkwiło jednak w czym innym. Miały 

one mianowicie silniej związać obie rodziny, biorące udział w 

wymianie darów. Te ostatnie zaś, dobrze przemyślane, dawały wyraz 

uczuciom przyjaźni, lecz jednocześnie podkreślały położenie społeczne. 

Poczynając od XII wieku, wnoszone przez kobietę wiano coraz 

bardziej rosło i nabierało większej wartości w porównaniu z darem 

mężowskim i wkładem męża. Niektóre z tych ostatnich zostały również 

zlikwidowane przez władze, jak na przykład pochodzenia fran-

kijskiego genueńska tertia (było to prawo wdowy do jednej trzeciej 



362 Człowiek src(/nii)ii'u-r- a 

dóbr męża), obalona w 1143 roku. W rękopisie kroniki donoszącej o 

tym fakcie skryba narysował dwie żalące się kobiety! Wiano stało się, 

zwłaszcza w krajach, które przejęły zasady prawa rzymskiego, 

najważniejszym elementem tej wymiany darów, wokół którego 

ogniskował się cały system prawny małżeńskich stosunków mająt-

kowych w późnym średniowieczu. Choć nie usunęło ono całkowicie 

dawnych darów mężowskich, wiano zajęło jednak teraz pozycję cen-

tralną. Ewolucja ta dokonała się w XIV i XV stuleciu, gdy w połu-

dniowej Francji, we Włoszech, a w końcu także i w Hiszpanii, kobieta 

zamężna zaczęła być klasyfikowana w zależności od danego jej przez 

rodzinę wiana. W krajach północnych dar mężowski przetrwał aż do 

czasów nowożytnych. Dodajmy, że w obu przypadkach kobieta w 

zasadzie traciła prawo swobodnego dysponowania dobrami 

wnoszonymi, a także i tymi, które zostały jej „dane" przez męża, 

natomiast w epoce wcześniejszej mogła swobodnie z nich korzystać, 

gdy zostawała wdową, a często również i za życia małżonka. Obecnie 

mąż zarządzał tymi dobrami i korzystał z dochodów, a po jego śmierci 

wdowa posiadała je tylko w użytkowaniu i nie mogła przekazywać ich 

wszystkich w dowolny sposób w testamencie. 

Przyczyny tego „wywłaszczenia" na szkodę kobiety były bardzo 

złożone. Często podaje się jako powód fakt, że feudalizacja stosunku 

do ziemi wykluczała kobiety z przekazywania dóbr, zamków i lenn. W 

środowiskach miejskich, które żyły z handlu i rzemiosła, korporacyjne 

zamknięcie się poszczególnych profesji rezerwowało wykonywanie 

zawodu i związaną z tym odpowiedzialność dla osób płci męskiej. Fakt 

wyposażenia kobiety w wiano ułatwiał wykluczenie jej z praw do 

dziedziczenia właściwego majątku ojcowskiego. Kobiety rezygnowały 

z niego na rzecz braci, a po wyjściu za mąż traciły faktyczną kontrolę 

nad dobrami, teoretycznie będącymi ich własnością. Mimo różnych 

odmian regionalnych i zwyczajowych ogólna tendencja szła wszędzie 

w tym samym kierunku — u schyłku średniowiecza kobieta była w 

znacznie mniejszym stopniu panią majątku, a w tym nawet swych 

własnych dóbr, niż to miało miejsce w dawniejszych epokach. 

Zmniejszenie się roli ekonomicznej kobiety i jej możliwości za-

rządzania własnym majątkiem nieuchronnie doprowadziło do bar- 

__ .................. ^■ ■■ ■^ - .........................................................................................................> 



Christiana Klapiich Zuber Kobieta i rodzina 363 

dziej pogardliwej oceny jej „wartości". Mizoginia, która dochodzi 

wyraźnie do głosu w tak wielu tekstach trzech ostatnich stuleci 

średniowiecza, miała niewątpliwie również inne przyczyny niż spadek 

gospodarczej i prawnej pozycji kobiet. Jedną z nich był na przykład 

instynktowny strach duchownych wobec zakazanej płci. Jednakże 

przyczyna i skutek tego nieprzyjaznego klimatu: fakt uniemożliwienia 

kobiecie swobodnego dysponowania zapisanymi na nią dobrami, a 

nawet ograniczenia majątku, który mogła otrzymać w spadku — 

przyczynił się do rozpowszechnienia wrogich jej stereotypów i do 

rozszerzenia się konwencjonalnych, w zasadzie nieufnych i 

negatywnych przekonań i postaw. 

W większej części zurbanizowanej Europy rodziny dały się 

wciągnąć u schyłku wieków średnich w prawdziwą inflacyjną spiralę 

wian — źródło nowej dyskryminacji ze strony mężczyzn. Dante 

pierwszy z żalem wspomina „dawne dobre czasy", gdy „ojciec nie bał 

się wieści o narodzinach córki, gdy nie marnowano czasu i wiana, a 

wraz z nimi szanowano umiar". Rodziny ulegały wspomnianej wyżej 

modzie, za którą winiły zresztą kobiecą próżność i chciwość. Wiano 

oraz inne związane z małżeństwem świadczenia pozwalały im bowiem 

na zademonstrowanie i potwierdzenie własnej pozycji społecznej i na 

uzyskanie uznania tego statusu w oczach zbiorowości. Krótko mówiąc, 

wzmacniały i chroniły rodzinny „honor". Z punktu widzenia kobiet 

oddawanych wraz z wianem mężom, którzy często nie byli w stanie 

niczego im ofiarować w zamian, ewolucja ta oznaczała — w 

kategoriach handlowych — że wydanie córki za mąż bardzo drogo 

kosztowało. Ta bezowocna inwestycja zaczęła być widziana przez 

mężczyzn z rodziny niemiłym okiem, ponieważ to oni mieli obowiązek 

zadbać o przyszłość. Przy każdym związku małżeńskim wchodził w grę 

honor rodziny. Jednak bez przesady można by powiedzieć, że zajęci 

obroną honoru mężczyźni kazali płacić za to kobietom wysoką cenę. 

Honor ten zresztą nie polegał wyłącznie na pozycji majątkowej i 

znaczeniu danego rodu. Równie ważny był tutaj aspekt seksualny. 

Zależał on także od postępowania kobiety w dziedzinie, w której ten 

związek powinowactwa się urzeczywistniał. Gdy z jednej strony 

ustaliła się zasada dziedziczenia w linii męskiej, z drugiej — po- 



364 Człowiek iredniowiec " 

dejmowano również dyskusje nad przejętymi od starożytności teoriami 

medycznymi na temat czynnego lub biernego udziału kobiety w 

poczęciu. W przekonaniu wielu „krew" ojcowska miała się zacho-

wywać w nienaruszonym stanie w zapłodnionej kobiecie, której rola 

ograniczała się tylko do umożliwienia dziecku rozwoju i dojrzewania. 

Każdy „dobry ród" obawiał się, by poza jego wiedzą nie splamiła go 

obca krew. Zrodzeni poza małżeństwem synowie mężczyzny nie-

wątpliwie komplikowali delikatny mechanizm dziedziczenia, ale łatwo 

ich było zidentyfikować. Nieślubne dzieci żony były tym bardziej 

niebezpieczne, że ich matka starała się ukryć swój występek, i że 

przychodziły na świat w wyniku oszustwa, a jeśli udało się im przeżyć, 

uważano je za owoc podwójnej hańby, ponieważ narodziły się z 

grzechu cielesnego i ze zdrady żony w stosunku do rodziny, do której 

weszła. Wierność seksualna kobiet stanowiła centralny punkt 

rodzinnych zaleceń. Ich ciało powinno być nieustannie strzeżone, by 

uniknąć oszukańczych występków, mogących zaszkodzić dobrej krwi 

rodu. 

Postawione w niełatwej sytuacji często nierównych związków za-

mężne kobiety były obowiązane okazywać lojalność i oddanie intere-

som obu rodzin, które spokrewniły się za ich pośrednictwem. Tego 

rodzaju wymogi mogły czasem stanąć w konflikcie z obowiązkiem 

miłości i posłuszeństwa w stosunku do męża, gdyż zaczęły w tej 

dziedzinie wywierać swój wpływ również idee, które odnośnie do aktu 

małżeńskiego wypracowywali stopniowo ludzie Kościoła. Pod koniec 

zajmującej nas epoki zmiana świadomości ludzi świeckich w tym 

względzie naruszała zasadę posłuszeństwa własnemu rodowi. 

Dopóki była dziewczyną, od kobiety wymagano bezwzględnego 

posłuszeństwa wobec ojca, brata czy opiekuna. Później musiała zre-

zygnować ze swych osobistych aspiracji, by zaakceptować mężczyznę, 

którego jej wyznaczono. Jak już pokazaliśmy, Kościół ingerował w to, 

odradzając małżeństwa kuzynów, a od końca XI wieku z naciskiem 

zaczął podkreślać również konieczność pełnej i rzeczywistej zgody 

obojga młodych małżonków, a także konieczność zaprzestania 

zawierania małżeństw w wieku, w którym ich zgoda nie miałaby 



Christiam Klapiich Zuber Kobieta i rodzina 365 

żadnej wartości. Dla Kościoła założenie nowej rodziny mogło mieć 

miejsce wyłącznie przy poszanowaniu wolności zawierających mał-

żeństwo stron. W pierwszym rzędzie byli to przyszli małżonkowie, a 

nie rody. Ta, przynajmniej teoretyczna, zmiana opinii, stanowiła w 

gruncie rzeczy prawdziwą rewolucję. Przyznawała ona bowiem 

kobiecie równą mężowi pozycję w udzielanym przez Kościół sakra-

mencie małżeństwa. Przyjrzyjmy się jednak praktycznym skutkom tej 

przemiany. 

Zwyczaj przywłaszczania sobie kobiety drogą gwałtu, bardzo roz-

powszechniony we wczesnym średniowieczu, stał się znacznie rzadszy 

pod koniec tej epoki i nie spotykał się już z uznaniem społeczno-

religijnym. Jednakże porwanie kobiety, często praktykowane dla 

wymuszenia zgody rodzin, a także milczenie kobiety, interpretowane 

przez najwybitniejszych teologów jako pełne skromności wyrażanie 

zgody, powstrzymują nas przed zbyt optymistyczną oceną rzeczywistej 

sytuacji, w której kobiety miałyby uzyskać pewien głos w sprawie 

małżeństwa. Jeszcze w czasach rozkwitu Renesansu teksty źródłowe 

przepełnione są dość ponurymi opowieściami o dziewczętach 

oddawanych wbrew ich woli mężowi łub do klasztoru. Nawet 

wprowadzone czy przystosowane przez Kościół obrzędy mające 

gwarantować wolność wyrażenia zgody, bywały czasami wypaczane 

dla własnych celów. 

Między XI a XIV wiekiem obrządek małżeństwa zośrodkował się 

wokół kilku zasadniczych elementów tego czasami krótkiego, a cza-

sami bardzo długiego procesu, który prowadził do powstania nowej 

pary małżeńskiej. W Normandii na przykład ściśle prywatna przez całe 

wczesne średniowiecze tradycyjna ceremonia przekazania dziewczyny 

przez ojca czy opiekuna mężowi została przez Kościół wzbogacona o 

pewne dodatkowe obrzędy i zaczęła odbywać się w przedsionku 

kościoła parafialnego. Ksiądz przyjmował tam narzeczonych, którzy 

wyrażali przed nim swą obopólną zgodę. Publiczny charakter miejsca, 

udział świadków, także w osobie księdza, uroczysta ceremonia — 

niewątpliwie nadawały nieznane wcześniej znaczenie głosowi kobiety. 

Głos ten jednak nie wszędzie i nie we wszystkich środowiskach mógł 

się wyrazić w tak sprzyjających warunkach. Ceremonia ta na przykład 

wśród możnych włoskich 



;!(><; Człowiek średniowiecza 

jeszcze w XVI wieku odbywała się tylko w rodzinnym gronie i w 

obecności jednego tylko notariusza. Ze względu zaś na formalizm, 

który towarzyszył religijnemu obrzędowi wyrażenia zgody, Kościół 

miał ograniczone możliwości wywierania praktycznego wpływu w 

dziedzinie, w której rodziny walczyły zawzięcie o zachowanie swej 

swobody działania i kontroli. Potrzebne będą stulecia kazań, by 

utorowało sobie drogę wewnętrzne przekonanie, że związek małżeński 

powinien nie tylko być zawierany bez żadnej presji zewnętrznej, lecz 

również powinien opierać się na wzajemnym pociągu i skłonności. 

Jednakże cele, jakie Kościół wyznaczał małżeństwu, nie pozwalały 

mu w pełni pozytywnie przyjmować teorii o uczuciowych i 

zmysłowych podstawach małżeństwa. „Lepiej jest się ożenić, niż 

gorzeć", powiedział święty Paweł, usprawiedliwiając małżeństwo, choć 

uznając je jednocześnie tylko za „mniejsze zło". Albowiem w 

przekonaniu średniowiecznego kleryka gorzeć w małżeństwie było 

rzeczą niewiele tylko lepszą od zaspokajania żądzy cielesnych poza 

tymże związkiem. Jedynie troska o zrodzenie dzieci i zapewnienie 

prawowitego potomstwa mogła usprawiedliwiać ten niższy stan. Z 

drugiej strony koncepcja sakramentu małżeństwa skłaniała jednak 

Kościół do uznania za prawomocny, a więc nierozerwalny, związek 

oparty na rzeczywistej zgodzie współmałżonków, wyrażonej w 

obecności świadków. Zdecydowanie cielesne cele i swoiste związane z 

małżeństwem obrzędy podważały jednak formy, które Kościół starał się 

temu związkowi nadać. Publicznie wyrażona obietnica małżeństwa, 

przypieczętowana kielichem wina, przepołowionym owocem lub 

wymianą niewielkich podarunków ofiarowywanych sobie przez 

młodych narzeczonych, stanowiły zobowiązanie do małżeństwa, 

uznawane za równoważne z religijnymi zaręczynami, jakie zaczęły się 

ustalać. Procesy wszczęte przed trybunałami biskupimi, którym 

podlegała jurysdykcja w tej dziedzinie, świadczą o szczerości wielu 

tych zakochanych, którzy wzajemnie się sobie oddawali za 

pośrednictwem obrzędów ludowego związku i często żyli w tym 

związku, nie uświęcając go żadnym innym sakramentem. Procesy te 

dają również świadectwo faktu, iż niektórzy wykorzystywali te 

obrzędy, by ożenić między sobą dzieci, czasami przy zupełnym za- 



(.!hrinl inne Kln|)iHch-/ulKM' Kobiela i rodzina 367 

skoczeniu tych ostatnich. Kler, który potępiał cielesne porywy, lecz w 

równym stopniu czuł odrazę do nadużywania władzy rodzinnej, znalazł 

się w pułapce. Często musiał bowiem uprawomocnić tego rodzaju 

rytualne związki, mimo że krytykował kierujące nimi pobudki. 

Dwuznaczność religijnego stanowiska zostanie wyjaśniona dopiero w 

XVI wieku przez Sobór Trydencki. Zbliży on pozycje Kościoła do 

pozycji rodziny, kładąc kres względnemu liberalizmowi, który 

charakteryzował praktykę rytualnych związków u schyłku 

średniowiecza. 

Należy więc silnie podkreślić rewolucyjny charakter, jaki zarówno 

w stosunkach rodzinnych, jak i w stosunkach między przedstawicielami 

obu płci miał wymóg wyrażenia zgody, w tym również i przez kobietę. 

Jednakże, jak zdecydowanie podkreślił Renę Nelli, to przecież nie 

duchowni wymyślili małżeństwo z miłości. Choć śmielsi, skorzy do 

inicjatywy młodzieńcy byli niewątpliwie w stanie wymusić 

poszanowanie własnych pragnień za pomocą świadomie użytych słów i 

gestów (cielesna namiętność, której tak bardzo obawiali się duchowni, 

zdołała po cichu wśliznąć się niemalże do formuł ślubnych), faktem jest 

jednak, że nieufność wobec sfery seksualnej uniemożliwiała 

duchownym uznanie wszystkich konsekwencji swej doktryny o 

podstawach sakramentu małżeństwa. 

Czyżby, jak niedawno stwierdził antropolog Jack Goody, Kościół 

pragnął, by było zawierane jak najmniej małżeństw, niezbędnych, jak 

powiedzieliśmy, do zapewnienia przetrwania gatunku ludzkiego aż do 

kresu dziejów i by małżeństwa te pozostawały jak najmniej płodne, by 

zwielokrotnić okazje, w których dobra zainteresowanych przypadłyby 

jemu samemu? Te godne Machiavellego projekty umacniały w 

duchownych strach przed seksualizmem i ciałem kobiety i sprawiały, że 

mnożyli oni przeszkody w toku życia małżeńskiego. Uważali się za 

sędziów praktyk seksualnych również i w ramach związku 

małżeńskiego; za jedynych, którzy mogli uprawomocnić życie 

seksualne. Jednak czy świeckich łatwo było przekonać? 

Jak wykazał J.-L. Flandrin, już od wczesnego średniowiecza ludzie 

Kościoła ustalili swoisty, w teorii bardzo ograniczony, kalendarz dni, w 

których małżonkom wolno było współżyć, nie wzbudzając   zastrzeżeń   

Kościoła.   Sprawdzenie  jednakże   rzeczywistego 



368 Człowiek śmlniowiwza 

zasięgu tych zakazów, znanych nam przede wszystkim za pośrednic-

twem represyjnej literatury penitencjarnej, przewidującej pokutę za 

wszelkie możliwe wykroczenia przeciw tym zakazom, jest zupełnie 

inną sprawą. W późniejszych stuleciach, które nas tu zajmują, napo-

mnienia spowiedników mniej pedantycznie zwracały uwagę na 

zakazane dni, lecz pozostawały bardzo czujne w sprawie dozwolonych 

praktyk, pozycji i chwil małżeńskiej miłości. Przynajmniej raz w roku, 

poczynając od XIII stulecia, wierny obowiązany był wyznać 

spowiednikowi swe wykroczenia w tej dziedzinie. Sędzią odchyleń 

osób zamężnych miał być zatem człowiek nieżonaty, któremu przy tym 

od XI wieku reformatorzy gregoriańscy nie przestawali przypominać 

jego własnego ślubu wstrzemięźliwości i czystości seksualnej — a więc 

człowiek, który miał na zawsze zrezygnować z założenia rodziny i z 

wszelkiej cielesnej rozkoszy. Jednakże utrzymujący konkubiny i 

potomstwo księża byli jeszcze liczni w XIII wieku. Lamentations de 

Mahieu, dzieło pewnego księdza z Boulogne, którego Sobór w Lyonie 

w 1274 roku zmusił do dokonania wyboru między żoną a prebendą, 

daje wyraz przeżywanego przez kler wewnętrznego rozdarcia między 

świeckimi pragnieniami a obowiązkami duchownego statusu. Nie ulega 

wątpliwości, że obecność tak wielu żyjących w związku z kobietą 

duchownych (nie mówiąc już o księżach zręcznych w uwodzeniu 

swych pięknych parafianek; archetypem jest tu proboszcz z Montaillou) 

skłaniała również i świeckich do oceniania cum grano salis i do 

traktowania na wesoło i z przymrużeniem oka, jak w fabliaux i w 

opowiadaniach, własnych wyczynów na śliskim polu seksualnej i 

małżeńskiej moralności. 

Wśród świeckich porządek życia rodzinnego akceptował praktyki 

inicjacyjne i pierwsze doświadczenia seksualne, które później wydadzą 

się pokoleniom duchownych i „naukowych" obserwatorów wyzwaniem 

dla zdrowego rozsądku. Jak to możliwe, że tak surowe w sprawie 

małżeństwa i w sprawie „ustatkowania się" własnych dzieci rodziny 

zezwalały na bardzo daleko posunięte formy miłosnych zalotów? Że 

młody wasal, gdy przyuczał się do użycia broni u swego seniora, 

poznawał również tajniki miłosnych rozkoszy i cierpień u zamkowej 

damy? Że dziewczyna z dworskich romansów w zagubionym w 

puszczy domu dawała gościnę utrudzonemu ryce- 



Christiana Klapiech Zuber Kobieta i rodzina 369 

rzowi, przyjmowała go do swego łoża i oddawała mu ciało we 

wszystkich grach miłosnych „z wyjątkiem jednej"? Że w wielu miej-

scach pary młodych wieśniaków dzieliły to samo legowisko w zaciszu 

stajni, bez żadnej, wynikającej z tego ciąży? We wszystkich tych 

poddanych samokontroli miłosnych związkach to właśnie kobiety 

przewodziły grze seksualnej, wyznaczając granicę między marzeniem, 

pragnieniem i posiadaniem, której nie wolno było przekroczyć. Faktem 

jest również, że rodziny tolerowały te przygody, wcale nie będące tylko 

fikcją literacką, co zmusza nas do pewnego zrelaty-wizowania naszej 

oceny ich małżeńskich strategii. Nie wykluczały one bowiem ani 

popędu, ani inicjacji, ani też miłosnych igraszek, jak długo w gruncie 

rzeczy grupa rodzinna zachowywała ostateczną kontrolę nad 

zainwestowaniem ciała i majątku kobiety w innej rodzinie. Całą resztę 

w gruncie rzeczy uważano za sprawę księży i poetów. 

Zrodzenie godnych potomków — takie było wielkie zadanie, ja-

kiemu musiały sprostać rodziny w czasach, gdy śmierć była nieubła-

ganym i codziennym gościem. Sercem średniowiecznego domu była 

komnata sypialna, w której kobieta żyła, pracowała, poczynała i rodziła 

dzieci i w której umierała. Bardzo niewiele wiemy o biologicznym 

życiu zamężnej kobiety, o skutkach, jakie miały dla jej ciała i 

postępowania wyznaczone jej funkcje. Źródła są w tym względzie 

niejednolite, rozproszone i często wzajemnie sprzeczne. Wszędzie 

jednak widać, że jej rola zapewnienia rodowi potomstwa wzbudzała 

najostrzejsze dyskusje, stanowiła przedmiot najsilniejszej cenzury, 

największych zabiegów i pochwał. 

Kluczem, który wprowadzał ją w tę rolę, było więc małżeństwo. We 

wczesnym średniowieczu prawa barbarzyńskie i statuty synodalne, 

opowiadania hagiograficzne i różne opisy sprawiają wrażenie, że wiek i 

dojrzałość młodych były mniej więcej jednakowe przy zawiązywaniu 

pierwszego związku małżeńskiego. Wyjątek stanowiła niewątpliwie 

arystokracja, w której dziewczęta były wydawane za mąż już w bardzo 

młodym wieku. W środkowym okresie średniowiecza zaznaczył się 

niewątpliwie przewrót w tej dziedzinie. Jak Europa długa i szeroka 

młodziutkie dziewczęta były wydawane za znacznie starszych od siebie 

mężczyzn. We Flandrii czy w Anglii, we 



370 Człowiek średniowiecza 

Włoszech, we Francji około 1200 roku arystokracja i miejski patry-cjat 

wydawał za mąż córki zaledwie po osiągnięciu przez nie wieku 

dojrzewania. Wiek ten waha się między dwunastym a trzynastym 

rokiem życia — wiek, który zgodnie z prawem kanonicznym pozwalał 

na zawarcie związku małżeńskiego lub na złożenie ślubów zakonnych 

— i często powraca na stronicach żywotów świętych kobiet, które 

wywodzą się co prawda w większości z „dobrych rodzin". O wiele 

rzadsze są przed XIV wiekiem informacje dotyczące małżeństw w 

klasach wiejskich i miejskiego plebsu. Naszym zdaniem, również i w 

tych klasach wiek dziewcząt w chwili ich pierwszego za-mążpójścia 

rzadko kiedy przekraczał siedemnaście lat, mimo demograficznej 

presji, która skłaniała do pewnego opóźniania małżeństw. 

Od końca XII wieku mężczyźni ze swej strony dawali się „złapać w 

sidła małżeństwa" w wieku starszym niż w epoce poprzedniej. 

Potomkowie klasy rycerskiej dawali tego przykład, odkładając mał-

żeństwo na czas, gdy objęli jakieś lenno lub gdy znaleźli jakąś 

dziedziczkę, która pozwoliłaby im na ustabilizowanie się. Podobnie — 

jak w poprzednim przypadku — rzadkie są niestety informacje na temat 

zwyczajów obowiązujących wśród innych klas społecznych przed XIV 

wiekiem. Jednakże gatunek literacki fabliauz, poczynając już od XIII 

stulecia, często szydził z małżeństw między osobami o dużej różnicy 

wieku, które łączyły zniedołężniałego starca i młodziutkie dziewczę. 

Więcej informacji mamy z okresu po „czarnej śmierci", z drugiej 

połowy XIV i z XV wieku. Częstsze spisy ludności, które choć rzadko 

tylko odznaczają się bogactwem i jednolitością florenckich katastrów 

XV stulecia, pozwalają jednakże na zorientowanie się, jaki był 

przeciętny wiek zawierania małżeństw. Kobiety średnio wychodziły za 

mąż poniżej osiemnastego roku życia, przy czym wśród chłopów i 

miejskiego plebsu zaznacza się tendencja do podniesienia tego wieku o 

rok czy dwa, a wśród bogatszych warstw społeczeństwa — do 

przyśpieszenia go do około piętnastu lat. Lektura rodzinnych dzien-

ników i pamiętników, przede wszystkim toskańskich, pozwala wreszcie 

na pewniejsze stwierdzenie wieku małżeńskiego kobiet. Wśród 

florenckiego mieszczaństwa między 1340 a 1530 rokiem wyszło za 

mąż około 136 młodych kobiet przy przeciętnym wieku 



Ch ri s l i nn r  Klupiwh /uhor Kobieta i rodzina 371 

17,2 lat. W tym długim okresie wahania w tym względzie były bardzo 

niewielkie, choć zauważa się tendencję do pewnego opóźniania ślubu. 

Około 1500 roku florenckie kobiety średnio wychodziły za mąż o rok 

później w porównaniu z sytuacją przed XV wiekiem. Ta ogólna 

stabilizacja jednakże zaznacza się wyraźniej niż późniejsza tendencja 

do podnoszenia się wieku małżeńskiego. 

Podobne badania w odniesieniu do równie licznej grupy młodych 

mężczyzn z tej samej klasy mieszczaństwa kupieckiego pokazują, że 

pierwsze małżeństwo zawierali oni w wieku średnio powyżej dwu-

dziestu siedmiu lat. Wiek ten ulegał większym wahaniom niż wiek 

dziewcząt. Obniżył się on, na przykład, po okresie zwiększonej 

śmiertelności, a w ostatnim trzydziestoleciu XV wieku wykazywał 

przeciwstawną tendencję niż w przypadku kobiet. W każdym razie 

pozostaje faktem, że niemal stale przewyższał o dobre dziesięć lat wiek 

kobiet. 

Zbliżający się do trzydziestki, dorosły mężczyzna wprowadzał 

zatem do swego domu młodziutką dziewczynę. Ta późnośrednio-

wieczna małżeńska asymetria ciekawie przypomina obyczaje rzymskie 

epoki klasycznej. Czyż zatem należy się dziwić, że w 

późnośredniowiecznej literaturze moralizatorskiej i w traktatach o 

prowadzeniu domu powracały napomnienia, które czerpały inspirację 

bezpośrednio z Polityki Arystotelesa czy z Ekonomika Kseno-fonta? 

Racjonalizując zwyczaje swego środowiska i czasów, ludzie w rodzaju 

L. B. Albertiego w Libri delia famiglia {Księgi rodziny) wynosili 

rzeczywistość do rangi modelu. Mężczyzna powinien poczekać do 

osiągnięcia pełni wieku dojrzałego, by się ożenić, a kobieta, 

przeciwnie, powinna zostać oddana mężowi jako młode „dziewczę", by 

nie uległa zepsuciu w oczekiwaniu na małżeństwo, „gdyż [kobiety] 

nabierają złych nawyków, gdy nie mają tego, czego wymaga natura". 

Niektórzy ubolewali z powodu tej ewolucji, którą uważali za nowość 

skłaniającą współczesnych do wydawania córek za mąż w coraz 

młodszym wieku. Wszyscy jednakże zgadzali się, że dla utrzymania 

autorytetu w rodzinie i dla zrodzenia zdrowych dzieci lepiej jest, by 

mężczyzna opóźnił wiek ożenku. Starszy wiek zawierania małżeństw 

— który będzie będzie charakteryzować zachodnioeuropejską 

społeczność również i w epoce nowożytnej — 



372 Człowiek średniowiec U 

wydaje się zatem między XIII a XV wiekiem zwyczajem, a zarazem i 

normą, dotyczącą tylko męskiej części społeczeństwa. 

Nieobecny prawie procent pierwszych urodzin we florenckich 

rodzinach przed ósmym miesiącem po zawarciu małżeństwa wskazuje 

na rygorystyczną kontrolę sprawowaną ze strony rodziny nad tymi 

bardzo młodymi dziewczętami, które często poznawały narzeczonego 

dopiero w dniu, gdy miały przyjąć od niego ślubny pierścionek. Z 

drugiej strony jednak dość duży przedział czasu między zawarciem 

małżeństwa a urodzeniem pierwszego dziecka wskazuje, że dziewczęta 

te często jeszcze nie osiągnęły dojrzałości fizjologicznej, niezbędnej do 

zajścia w ciążę. Nie przeszkadzało to jednak mężom w 

natychmiastowym podejmowaniu z nimi współżycia małżeńskiego. Po 

urodzeniu pierwszego dziecka kolejne ciąże i narodziny następowały 

po sobie w przyśpieszonym tempie. I tak, w wieku dwudziestu 

dziewięciu lat, w 1461 roku, pewna mieszczanka z Arras została 

wdową po urodzeniu dwanaściorga dzieci w ciągu trzynastu lat 

małżeństwa. Nie było w tym nic nadzwyczajnego. Między XIV a XV 

wiekiem dość rzadkie jeszcze francuskie dzienniki rodzinne i bardzo 

liczne pamiętniki włoskie przynoszą niezliczone świadectwa tej 

wielkiej płodności, którą odznaczały się kobiety, przynajmniej z 

bogatych środowisk miejskich. Florencka kobieta z dobrej rodziny, 

jeśli wyszła za mąż w wieku siedemnastu lat i nie straciła męża przed 

okresem menopauzy, miała duże szanse wydania na świat średnio 

dziesięciorga dzieci przed osiągnięciem trzydziestego siódmego roku 

życia, czyli o jedno dziecko więcej w porównaniu z francuskimi 

wieśniaczkami epoki nowożytnej, wychodzącymi za mąż siedem czy 

dziesięć lat później niż włoskie mieszczki. Systematyczne bardzo 

wczesne wydawanie za mąż córek miało zatem wyraźne skutki w 

dziedzinie płodności i liczby narodzin. Obniżając wiek małżeński, 

rodziny mniej lub bardziej świadomie starały się zrównoważyć straszne 

spustoszenia spowodowane wysoką śmiertelnością w tej epoce. 

Nadzieje te były jednak bardzo płonne, gdyż nawet w dostatnich 

rodzinach mieszczan jednego z najbogatszych miast Europy liczne 

związki małżeńskie przedwcześnie się kończyły, a liczba urodzonych 

dzieci była niższa od dziesięciu, jak to miało miejsce w rodzinach 



Chriitiane Klapisch Zuber Koln vi u i rodzina 37,'! 

długowiecznych. Ogólnie rzecz biorąc, florenckie pary małżeńskie, dotknięte 

czy też nie przedwczesną śmiercią jednego z małżonków, wydawały na świat 

przeciętnie siedmioro dzieci. Liczba ta jest nadal duża, lecz, jak zobaczymy, 

potomstwo to szybko ulegało zdziesiątkowaniu i nieliczni tylko przeżywali 

własnych rodziców. 

Na razie jednak zaznaczmy, że ciąże zajmowały połowę życia zamężnych 

kobiet przed osiągnięciem czterdziestego roku życia. W pewnych 

znamienitych rodzinach z francuskiego rejonu Limoges, dobrze znanych z 

dzienników, przerwa między kolejnymi porodami trwała średnio dwadzieścia 

jeden miesięcy. Taka była również średnia florencka obliczona na przykładzie 

700 przypadków narodzin w zamożnych rodzinach. Spada ona nawet poniżej 

osiemnastu miesięcy, jeśli odliczymy wyjątkowe przerwy spowodowane 

nieobecnością męża z powodu interesów, lub jeśli weźmiemy pod uwagę tylko 

te pary, które żyły razem przez cały okres naturalnej płodności. W przypadku 

Florencji, jak i Limoges, poczęcia następowały po sobie znacznie szybciej niż 

dwa czy trzy stulecia później. Praktycznie oznacza to, że okres ciąży 

zakończony porodem i okresem połogu stanowił normalny stan kobiety przez 

dziewięć na osiemnaście miesięcy. 

Inną konsekwencją tego stanu rzeczy był fakt, że przez połowę życia 

małżeńskiego para, teoretycznie, nie powinna ze sobą współżyć, by nie 

uszkodzić płodu, przynajmniej od chwili, gdy odczuwało się jego ruchy. 

Nieposzanowanie tego zakazu było wprawdzie uważane od czasów Alberta 

Wielkiego — około połowy XIII wieku — za grzech powszedni, w każdym 

razie było jednak za grzech uważane. Jeśli matka karmiła, para małżeńska 

również powinna była w zasadzie powstrzymać się od współżycia, gdyż 

narodziny nowego dziecka groziły skróceniem okresu karmienia i wystawiały 

na niebezpieczeństwo życie poprzedniego dziecka. Czy nasze francuskie i 

włoskie pary małżeńskie przestrzegały jeszcze tych zwyczajowych zakazów? 

Trudno jest to ocenić. Współcześni przywoływali niekiedy dawne tabu, które 

wydawały się ciągle jeszcze aktualne, lecz dotyczyły przede wszystkim 

niebezpieczeństwa stosunków seksualnych w okresie menstruacji. Wybitny 

kaznodzieja Bernardyn ze Sieny, a także kupiec Paolo z Certaldo zgodnie 

przypominają, jeden kobie- 



374 Człowiek średniowiai fl 

tom, a drugi mężczyznom, że jeśliby się „poczęło dziecko w tym 

okresie, to narodzi się ono potworne lub trędowate, chore lub pokryte 

strupami" i że „nigdy dziecko spłodzone w tym okresie nie rodzi się 

bez wyraźnego i poważnego uszczerbku". Plama ta jest hańbą dla ojca, 

który nie uszanował zakazu i „mógł również sobie samemu poważnie 

zaszkodzić...". 

Poszanowanie religijnych zakazów jest bardziej wyraźne i bardziej 

wymierne w tym, co dotyczy przestrzegania „okresów zakazanych", to 

znaczy Adwentu i Wielkiego Postu, kiedy to Kościół zabraniał 

zawierania małżeństw i zalecał, nie czyniąc z tego obowiązku, 

wstrzemięźliwość płciową. Łatwo jest wywnioskować rzeczywisty 

skutek tych zakazów na podstawie liczby zawieranych małżeństw i 

poczęć. I rzeczywiście, zarówno w rejonie Limoges, jak i w Toskanii, 

zauważamy znaczący spadek małżeństw w grudniu i w marcu oraz 

zmniejszenie się liczby poczęć w okresie Wielkiego Postu. 

Przynajmniej więc mieszkańcy miast — żyzny teren działalności 

kaznodziejów — dawali posłuch zaleceniom Kościoła. 

Nasze przykłady par małżeńskich, zarówno francuskich, jak i 

toskańskich, świadczą również o tym, że nie starały się one unikać 

poczęć, uciekając się do różnych środków antykoncepcyjnych — 

aborcyjnych pozycji, maści, prezerwatyw, uroków — do których, 

według świadectwa ich klientów i sędziów, uciekały się prostytutki 

oraz kobiety oskarżane o magię i czary. Wszystkie sobory od wczes-

nego średniowiecza aż do XII wieku nieustannie ponawiały zakazy i 

kary, które miały uderzać w postępki zmierzające do uniknięcia lub 

usunięcia ciąży. Poczynając od XIII wieku, znajomość arabskich 

traktatów medycznych i moda na Owidiusza upowszechniły, być może, 

w pewnych środowiskach praktyki antykoncepcyjne. W każdym razie 

dyskusje na ten temat skłoniły teologów do pewnego złagodzenia 

stanowiska. Niektórzy nie zakazywali już współżycia parom 

bezpłodnym lub uznawali coitus reseruatus. Para małżeńska mogła 

więc szukać we współżyciu przyjemności, a nie tylko prokrea-cji. Inni 

przestali utożsamiać antykoncepcję z dzieciobójstwem. W każdym 

razie, aż do końca omawianego okresu kaznodzieje z całą siłą 

podkreślali grzech śmiertelny współżycia seksualnego „przeciw 

naturze", które przeciwne było „formie małżeństwa". Bernardyn 



(IhriHLiuno KlupiHch Zuber Kobitta i rodtina 878 

wyjaśniał, zwracając się do swoich słuchaczek: „Posłuchajcie! Zawsze, 

gdy ludzie łączą się ze sobą w sposób, w jaki nie może dojść do 

poczęcia, popełniają grzech śmiertelny. Czy powiedziałem wam to 

jasno? Kto tak czyni, gorzej czyni, niż gdyby zrobił to z własną matką 

we właściwy sposób. (...) A zatem, kobieto, naucz się tego dzisiaj i 

zapamiętaj to sobie: jeśli twój mąż zażąda od ciebie czegoś, co byłoby 

grzechem przeciw naturze, nigdy mu na to nie pozwól". Jedynym 

przypadkiem więc, gdy kobieta może i powinna złamać swój obowią-

zek posłuszeństwa mężowi, nawet ryzykując życie, była sytuacja, gdy 

mąż zmuszał ją do stosunku cielesnego w pozycji, która „łamie Boży 

porządek", „przemienia kobietę w zwierzę czy w mężczyznę" i 

uniemożliwia jej poczęcie. 

Sodomiczne czy inne „przeciwne naturze" praktyki małżonków 

chrześcijańskich były zwalczane przez tych kierowników sumień, gdyż 

przypisywali im oni cele antykoncepcyjne. Nie wydaje się jednak, by 

tego rodzaju praktyki wywarły większy wpływ na płodność 

ówczesnych par! Średnie przerwy między kolejnymi porodami 

utrzymywały się stale jednakowo aż do przedostatniego dziecka, co 

dowodzi, że małżonkowie nie uchylali się raczej, za pomocą różnych 

sztuczek, od obowiązku prokreacji. Prawdą jest, że bogaci mieszkańcy 

z rejonu Limoges i florenccy kupcy mieli środki materialne 

pozwalające na wychowanie licznego potomstwa. Również i z tego 

powodu trudno nam jest uogólniać, wychodząc od ich przykładu, 

odnośnie do ogólnej sytuacji różnych rejonów i środowisk społecznych 

średniowiecznej Europy. 

Istnieje całkowicie naturalny i uznany sposób zwolnienia tempa 

narodzin — pozwolić, by matka karmiła niemowlę. Jednakże w 

schyłkowych stuleciach średniowiecza karmicielka, postać dobrze 

znana z chansons de gestes i z dworskich romansów, przestała być 

przywilejem arystokracji. By znowu odwołać się do przykładu Flo-

rencji, tamtejsze rodziny patrycjuszowskie w XrV wieku gościły 

zazwyczaj karmicielkę i w następnym stuleciu w całym średnim 

mieszczaństwie upowszechnił się zwyczaj korzystania z usług wiejskiej 

kobiety — karmicielki. Miało to dwojaki skutek. Ubogie kobiety, które 

przez długi czas karmiły swe dziecko, gdy to ostatnie umierało, 

oddawały swój pokarm za zapłatą. Zyskiwały w ten spo- 



1)76 Człowiek Arvdnii)wi(T."ii 

sób nie tylko zarobek, lecz również możliwość oddalenia terminu 

kolejnego porodu. Natomiast rodziny bogate, rodziny posiadaczy, 

które, przeciwnie, szczyciły się licznym potomstwem i płodnością 

swych kobiet, mogły dzięki temu skrócić okres między porodami, a 

więc zwiększyć liczbę dzieci. Zresztą to właśnie w łonie najbogatszych 

rodzin obserwuje się w piętnastowiecznej Toskanii najliczniejszy 

procent dzieci. Łoże biedaka było wówczas mniej płodne niż łoże 

możnych. 

Pełen porodów płodny okres wydanej za mąż przed osiemnastym 

rokiem życia kobiety kończy się, jak powiedzieliśmy, jakieś dwa-

dzieścia lat później. Jednakże z tych wszystkich wydanych na świat 

dzieci nieliczne przebywają razem z nią pod ojcowskim dachem. 

Średniowieczne macierzyństwo przedstawiało się w formie linii 

przerywanej. Matki oddawały mamkom swoje dzieci zaraz po chrzcie i 

odzyskiwały je dopiero, jeśli dziecko to wyżyło, półtora roku lub dwa 

lata później. Tymczasem niektóre ze starszych dzieci padały ofiarą 

jakiejś choroby lub epidemii zarazy, okresowo dziesiątkującej ludność. 

W ten sposób liczne potomstwo — dziesięcioro, piętnaścio-ro dzieci — 

pozostawało w gruncie rzeczy czysto teoretyczne. Stanowi ono twór 

dokonanej przez historyków demografii rekonstrukcji! W codziennym 

wirze narodzin i śmierci w domach późnego średniowiecza 

pozostawało przy życiu, jak tego dowodzą spisy ludności, średnio nieco 

powyżej dwojga dzieci, natomiast włączane przez ojca i matkę do 

testamentu potomstwo rzadko kiedy przekraczało ten wątły bilans. 

Dzienniki rodzinne pozwalają na stwierdzenie, że w klasie 

kupieckiej co najmniej jedna czwarta małych, oddanych mamkom 

Florentczyków umierała u karmicielki. Inne dane są jeszcze 

smutniejsze: 45 procent dzieci urodzonych w tych zamożnych rodzi-

nach nie osiągało dwudziestego roku życia. Śmierć stale groziła więc 

nowo narodzonemu życiu i trzymała się również niedaleko od rodzącej 

matki. Wprawdzie śmiertelność kobiet przy porodzie prawdopodobnie 

była rzadsza, niż się sądzi, jednakże poród stanowił nawet dla bogatych 

kobiet zagrożenie życia. Co trzecia florencka żona umierała wcześniej 

niż mąż, najczęściej przy porodzie lub w wyniku powikłań 

poporodowych. Dodajmy do nich kobiety, które 



(!lii-iH(Jun« KlnpiHch-Zuber Kobieta i rodzina 377 

przez lata będą cierpieć na mai delia matricha (bóle macicy), jak w 

1312 roku diagnozuje pewien mąż, którego nieszczęsna małżonka 

wydała na świat piętnaścioro dzieci w ciągu dwudziestu trzech lat. 

Przeciętnie, w tych dobrze sytuowanych rodzinach, co siódma lub co 

ósma kobieta padała ofiarą działalności prokreacyjnej. I najczęściej 

pociągało to za sobą również śmierć niemowlęcia. 

Trud ciąży i porodów dawał zatem kobiecie tylko 50 procent szans, 

że dziecko dożyje wieku dorosłego. Rozumiemy zatem to poczucie 

chrześcijańskiego pogodzenia się z losem, za którym chronili się 

tracący kolejne dzieci rodzice, a które zbyt pochopnie skłonni jesteśmy 

uznawać za nieczułość. Niewątpliwie odsyłanie świeżo urodzonych 

niemowląt do dalekiej niańki nie sprzyjało rozbudzaniu macierzyńskich 

uczuć czy ojcowskiego zainteresowania. Wiadomość o śmierci 

niemowlęcia nie rozrywała wówczas sieci związków uczuciowych, 

tworzących się w wyniku codziennego uczestnictwa w rozwoju 

dziecka, czego dowodem bywa, czasami bardzo przejmująca, rozpacz 

ojca po śmierci żyjącego razem z nim w domu dziecka. Jakże nie 

wierzyć w szczerość ojca zmarłej w 1509 roku trzyletniej dziewczynki, 

Falchetty Rinuccini, który napisał: „Pewien jestem, że uleciała do 

nieba" i modlił się, by „ta najsłodsza gołąbeczka święta modliła się za 

nas do dobrego Boga i Jego najsłodszej Matki"? Jakże nie dać wiary 

rozpaczy Giovanniego Morellego, gdy w 1406 roku zmarł jego 

dziesięcioletni syn: „Nigdy bym nie pomyślał, że odejście ode mnie 

wspomnianego syna, którego Bóg przeniósł do innego życia, było i jest 

dla mnie tak ciężkim ciosem"? Jednakże nawet najbardziej 

konwencjonalne i oschłe formuły, oznajmiające śmierć oddanego 

niańce niemowlęcia, nie są w stanie całkowicie ukryć głębokiego 

rozczarowania i frustracji, które często przeżywali owi rodzice, 

przynajmniej w ich chęci zapewnienia trwania nazwisku i rodzinie. 

„Spodobało się Bogu zawezwać do siebie tego Lucha dnia 11 sierpnia 

1390 roku, po otrzymaniu Jego błogosławieństwa i mojego etc", głosi 

modlitwa żałobna pewnego ojca, a inna jest jej podobna: „14 dnia 

wspomnianego miesiąca i roku przyniosła go zmarłego mamka z Pian 

di Ripoli: myśleliśmy, że go utopiła. Pochowaliśmy go u świętego 

Jakuba między fosami: Niech Bóg błogosławi jemu i innym naszym 

zmarłym...". 



:!78 Człowiek średniowiec a 

Poza tymi uprzywilejowanymi środowiskami, umiejącymi wyrazić 

własne nadzieje i cierpienia, rzadkie są bezpośrednie świadectwa na 

temat stosunków między rodzicami i dziećmi. W znacznej części 

społeczeństwa matki same karmiły niemowlęta, lecz liczne są również i 

te, które nędza, choroba czy publiczne potępienie zmuszały do dość 

szybkiego porzucenia własnego dziecka. W jaki sposób jednak przed 

schyłkiem średniowiecza można odróżnić porzucenie od 

dzieciobójstwa? Historycy dyskutowali przez dłuższy czas nad ist-

nieniem zróżnicowanych praktyk dzieciobójstwa, zjawiska, za pomocą 

którego na rozległych obszarach karolińskiej Europy miano jakoby 

dokonywać selekcji, uznanych za niechciane, dzieci płci żeńskiej. 

Usiłowano w ten sposób wyjaśnić zaobserwowany brak równowagi 

między grupami obu płci. Później, u szczytu średniowiecza, problem 

dzieciobójstwa i porzucania dzieci, często mylony ze sobą przez 

cenzorów, jest bardzo słabo udokumentowany. Mamy pewne 

świadectwa obu tych zjawisk i od XIII wieku przytułki niektórych 

miast otrzymały nowe zadanie położenia kresu dzieciobójstwu — 

grzechowi tym cięższemu, że uniemożliwiał on na wieki zmarłemu, nie 

ochrzczonemu dziecku wejście do raju. Instytucje te przyjmowały więc 

obok ubogich, pielgrzymów i rodzących kobiet również sieroty i 

znajdy. Jednak to dopiero u schyłku średniowiecza, za pośrednictwem 

szpitalnych archiwów, spisów ludności i pierwszych zrębów stanu 

cywilnego, można poznać rozmiary i następstwa porzucania niemowląt. 

Choć zjawisko porzucania noworodków nigdy nie osiągnęło roz-

miarów znanych epoce nowożytnej, wydaje się, przynajmniej w 

miastach, bardzo rozpowszechnione. Przyczyniały się do tego ciąże 

wolnych i niewolnych służących, a także bieda, stała lub związana z 

chwilowym brakiem środków utrzymania. Nędzarze często zostawiali 

swoje pełnoprawne dzieci w przytułkach, żywiąc niekiedy nadzieje, że 

w przyszłości będą mogli je odebrać i że przytułek skuteczniej od nich 

samych będzie w stanie uchronić je od śmierci. Jednakże poziom 

śmiertelności w tych pierwszych wyspecjalizowanych przytułkach, jak 

na przykład Szpital Niewiniątek (degli Innocenti) we Florencji, był 

bardzo wysoki. Porzucenie dziecka niewątpliwie oznaczało 

zwiększenie prawdopodobieństwa jego przedwczesnej 



Clirislinno KlnpiHcIi /.ulni   Kobieta i rodzina 379 

śmierci; innymi słowy było to odsunięte w czasie dzieciobójstwo, w 

którym zdając na Boga i na miłosierne dusze sprawę ziemskiego 

zdrowia małego, rodzice mieli nadzieję na pewne przedłużenie mu 

życia i zapewnienie żywota wiecznego. Wśród tych „podrzutków" 

liczniejsze były niemowlęta płci żeńskiej. Istniała pewna dyskrymi-

nacja, która już od chwili urodzin dawała przewagę chłopcom. Trudno 

jednak zrozumieć podświadome, nie wyjaśnione w załączonym do 

niemowlęcia bileciku powody, skłaniające matkę czy rodziców do 

uprzywilejowywania chłopców. 

Jeśli niechciane narodziny skłaniały wielu rodziców do rezygno-

wania z wychowawczych obowiązków, to konieczność karmienia 

niemowlęcia wystawiała na próbę rodzicielskie poczucie odpowie-

dzialności w stosunku do nowo narodzonych. Jak powiedzieliśmy, 

doktorzy Kościoła zachęcali rodziców do wstrzemięźliwości płciowej 

w okresie karmienia. To nawoływanie do ostrożności i umiarkowania 

zwracało uparcie uwagę rodziców na los potomstwa i powoli 

przygotowywało rodziny do przyjmowania z mniejszym fatalizmem 

losu ich dzieci. Kler zwracał również uwagę na inny jeszcze aspekt 

rodzicielskiej odpowiedzialności. Niezwykle zawzięcie walczył, po-

czynając od XV wieku, z „ciemiężeniem" niemowląt, często ulegają-

cych uduszeniu w łożu rodziców lub mamki. Powtarzając z uporem 

rodzicom, że są oni wówczas winni zaniedbania, a nawet podejrzani o 

premedytację, księża i spowiednicy zdołali najwyraźniej rozbudzić 

wśród ludzi świeckich, którzy często przyjmowali te wypadki po-

błażliwie i jako naturalne, świadomą troskę o to, by niemowlę przeżyło. 

Krótko mówiąc, pod koniec średniowiecza obserwujemy powolne 

dojrzewanie i nabieranie świadomości w tym względzie, co umożliwi, 

znacznie później, pierwsze rzeczywiste praktyki antykoncepcyjne. 

Paradoks tkwi w fakcie, że u źródeł rozbudzenia poczucia rodzicielskiej 

odpowiedzialności, które od XVII wieku skłoni rodziców do robienia 

większych przerw między kolejnymi porodami, leżało bezwzględne 

poszanowanie życia. Było ono głoszone przez najbardziej gorliwych 

przeciwników wszelkich praktyk uniemożliwiających przyjście dziecka 

na świat. 



380 Człowiek średniowiec-a 

Wśród licznych zaleceń i zakazów seksualnych, mających wziąć w 

karby stosunki między mężczyznami i kobietami nawet w ramach 

małżeństwa, pary te pod koniec średniowiecza liczyły się przede 

wszystkim z nawoływaniem do umiaru, zalecanego od końca 

starożytności również przez „autorytety" medyczne tym, którzy 

pragnęli zdrowego i licznego potomstwa. Nie oznacza to jednak, że 

wszystkie małżeństwa były podyktowane rozsądkiem i że wszelki 

czynnik uczuciowy był w „życiu rodzinnym" nieobecny. Jednak ideał 

dobrego małżeństwa, jaki starała się przez ostatnie trzy wieki 

średniowiecza narzucić literatura moralizatorska i satyryczna, ubolewał 

nad przesadnymi zapałami i porównywanymi do obżarstwa 

niepohamowanymi żądzami, które miały jakoby zakłócać wewnętrzną 

harmonię narządów. „Używaj sobie umiarkowanie z nią [twoją żoną] i 

nigdy nie pozwól sobie na ustępstwa" — taką radę daje pewien 

Florentczyk synom, dzięki czemu mieliby oni uchronić się od 

„[zaszkodzenia] żołądkowi i nerkom", od wydania na świat samych 

tylko córek lub „mizernych" synów, od życia „w znużeniu i we wsty-

dzie, w melancholii i smutku". 

Właściwe „korzystanie" z żony wymagało, by nieustannie mieć się 

na baczności przed jej żądaniami. Jej ciało, tak konieczne dla 

przetrwania rodu, podporządkowane jest bowiem zbyt niestałej naturze. 

Źle zarządzane przez właściwy kobietom niepełny rozum, ciało to 

wymaga, by jego pan, czyli mąż, ostrożnie i regularnie zaspokajał jego 

apetyty. Mąż ten jednak nie powinien dać się ponieść zmysłom — w 

przeciwnym razie straciłby autorytet... 

Autorytet — oto inne kluczowe słowo, dominujące w męskiej wizji 

wewnątrzmałżeńskich stosunków; jedyne słowo, które zostało nam 

bezpośrednio przekazane. Pierwsze ze stworzeń, najbliższe oryginałowi 

odzwierciedlenie Boga, silniejsza i doskonalsza natura — mężczyzna 

— powinien panować nad kobietą. Ten natrętnie powtarzający się 

temat znalazł zastosowanie w zamkniętych ramach życia rodzinnego. 

Uzasadniał on, przy uznaniu podporządkowania kobiety mężczyźnie, 

wynikający z tego podział zadań. Mężczyzna miał „naturalną" władzę 

nad żoną. Słabość i podrzędność kobiecej natury — teoretyczne 

podstawy refleksji licznych, poczynając od XIII wieku, traktatów — 

sprawiały, że od starożytności dziedzina, 



ChriHliuiH! Kln|.)iHch Zuber Kobieta i rodzina 881 

w której kobiety mogły dysponować pewną autonomią, była bardzo 

ograniczona. 

Dziedzinę tę stanowił przede wszystkim dom, przestrzeń jedno-

cześnie chroniona i zamknięta, w domu zaś — pewne bardziej intymne 

jego części, jak wspomniana już wyżej komnata sypialna, pokój do 

pracy, kuchnia, która czasami była usytuowana oddzielnie i w 

niektórych regionach znajdowała się na szczycie lub obok domu. 

Wprowadzenie tu świeżo zaślubionej żony pociągało za sobą zawsze 

pewne obrzędy, które sankcjonowały jej przyjęcie, lecz również odci-

nały ją od świata zewnętrznego. Z racji na swą kruchość i słabość 

kobieta wymagała stałej opieki i kontroli. Jej wyjścia na zewnątrz 

powinny być ograniczone i sprawdzone: kościół, pralnia, publiczna 

piekarnia czy fontanna. Miejsca te mogły się różnić w zależności od jej 

pozycji społecznej, lecz były dokładnie wyznaczone. Miejsca te 

wzbudzały jednocześnie ciekawość i obawy mężczyzn, gdyż mieli oni 

wrażenie, że padające tam słowa wymykają się spod ich kontroli. 

Świadczą o tym takie teksty, jak Evangile des ąuenouilles, w której 

swobodnie dochodzi do głosu napawająca strachem mądrość zebranych 

razem kum, lub jak Quinze joies de mariage, gdy przytaczają przestrach 

i dezaprobatę mężów wobec gwarnej paplaniny kobiet towarzyszących 

rodzącej lub wyruszających razem na pielgrzymkę, a zawsze 

spiskujących na ich nieszczęście. 

Rozpowszechnionym męskim ideałem było zatem trzymanie i 

zatrudnianie żony w domu. Wynikał z tego rodzaj wyznaczonych jej 

zajęć. Podczas gdy mężowie, „ci, którzy zarabiają", mają zdobywać 

poza domem dobra i bogactwa, stereotypy średniowiecznej literatury o 

zarządzaniu domem przypisują ich towarzyszkom troskę o zachowanie i 

przetwarzanie gromadzonych przez mężczyzn produktów na użytek i 

potrzeby rodziny. Codzienne zarządzanie zapasami, kontrola i 

planowanie ich użytkowania, przygotowywanie do spożycia — oto 

zajęcia, w których mogą się wykazać przypisywane kobietom talenty, 

gdy są właściwie ukierunkowane dzięki ich uległości i rozwadze. Dobra 

żona, kobieta zapobiegliwa, uległa i rozważna, umie zarządzać 

dobrami, które dzięki działalności mężczyzny napływają do domu z 

zewnątrz. 



382 Człowiek średniowiecza 

Zasadnicze ogniwa właściwego funkcjonowania społecznego me-

chanizmu — kobiety, właściwie spełniającej swe funkcje — zapew-

niają zatem harmonijną asymilację wytworów męskiej produkcji. 

Jakiekolwiek marnotrawstwo z ich strony działa na szkodę całego 

organizmu społecznego i całości wymiany. Tak więc ustawy przeciw 

zbytkowi dbają o zachowanie porządku społecznego, często występują 

przeciw kobiecej rozrzutności. Próżność, zachłanność i zbytek są 

biorącymi się z wynaturzenia pragnień grzechami, ale które właściwie 

kierowane przez kobiety życie domowe powinno regulować i 

ograniczać. 

Familia jest również zbiorowiskiem osób i żona powinna dbać o nie 

oraz sprawować nad nimi kontrolę, wyznaczając rytm zajęć i 

obowiązków. Na pierwszym miejscu jest to mąż, który, powracając 

zmęczony związanymi z jego pozadomowym życiem troskami, spo-

dziewa się znaleźć w cieple ogniska domowego wypoczynek i przy-

jemności ciepłej kąpieli, zastawionego stołu i gotowego łoża. Następnie 

zaś służba, gdy rodzina jest dość zamożna, by takową utrzymywać. 

Małżonka jest obowiązana nią kierować i karać, gdy swoim 

postępowaniem może ona zaszkodzić interesowi rodziny — krótko 

mówiąc, ma skłonić służbę do współpracy dla dobra domu. Wreszcie 

dzieci, których najwcześniejsze wychowanie spoczywa niewątpliwie w 

rękach żon. Wychowanie to znajduje znacznie większą pożywkę w 

dawanym przez nie przykładzie i ich miłosierdziu niż w pragnieniu 

przygotowania potomstwa do podstaw czytania. Zadaniem żony było 

zapewnienie zgodnego współżycia wszystkich tych osób o różnych 

potrzebach. Ona jest panią rodzinnego i domowego porządku i 

harmonii. 

I rzeczywiście, pokój życia rodzinnego powinien uczynić z domu 

odbicie harmonii świata, gdyby... gdyby natura kobieca, wbrew na-

kładanym wędzidłom, wbrew skierowanym do niej kazaniom, nie 

zakłócała podstępnie tego, co było jej zadaniem podtrzymywać. Ko-

biety są bowiem w dużym stopniu fałszywe, niestałe i zwodnicze i 

„wszelkie wielkie dyshonory, hańby, grzechy i wydatki dzieją się z 

powodu kobiet. Przez nie rodzą się wielkie nienawiści i upadają 

wielkie przyjaźnie". Te obsesyjnie powtarzane męskie zarzuty rodziły 

się z poczucia nieustannego wpadania w zastawione przez nie 



ChrinUuno KlupiHch Zuber Kobiela i rodzina 383 

sidła. Ich gadulstwo wypełnia gwarem dom i sprawia, że domowe 

tajemnice wydostają się na zewnątrz. Ich kłótliwość, wspomagana 

przez szaloną i egocentryczną rozrzutność, jest zdolna rozproszyć 

wśród codziennych błahostek nawet najsolidniejszy męski umysł. 

Wszystkie te krytyki pod adresem kobiet rodziły się z głębokiego 

poczucia niepowodzenia w zestawieniu z tak upragnionymi przez 

ówczesnych mężczyzn złudzeniami o domowej stabilności i autory-

tecie. 

Niesubordynacja kobiet jest zresztą nie tylko przedmiotem krytyki 

ze strony mężów, lecz także spotyka się z potępieniem społecznym. 

Zakłócenie normalnego porządku rzeczy, zbyt jaskrawe nieposzanowa-

nie naturalnej władzy mogły zostać poddane symbolicznemu, wymie-

rzonemu przez społeczność osądowi i karze. Od początku XIV wieku 

pierwsze wzmianki o hałaśliwych obrzędach przynoszą świadectwo tej 

społecznej kontroli nad zawieraniem małżeństw. Powtórne związki 

wdów czy w ogóle wielokrotne związki tej samej osoby ściągały gniew 

młodych w stosunku do par uznawanych za niewłaściwie dobrane czy 

nieumiarkowane. W całej Europie to przede wszystkim obrzęd jazdy na 

oślim grzbiecie miał karać zbyt jaskrawe odwrócenie ról małżeńskich. 

Jeśli kobieta panowała nad mężem, biła go i wodziła za nos, małżonek 

lub ten, kto odgrywał jego rolę, musiał za karę przejechać przez wieś 

posadzony tyłem na tym ośmieszonym wierzchowcu, trzymając go za 

ogon. Niesubordynacja kobiet zagrażała porządkowi świata i rodziła 

tego rodzaju obrzędy, a oczyszczenie dokonywało się za pośrednictwem 

drwiny. Nie istniała sfera prywatna, w której poszczególne jednostki 

regulowałyby swe konflikty, nie musząc Uczyć się z ingerencją 

zewnętrznych cenzorów. 

Natomiast brak uległości czy dwulicowość synów nie wywoływały 

tego rodzaju ingerencji ze strony społeczności. Syn kwestionujący 

ojcowską władzę stanowił raczej przedmiot tragedii niż drwiny i taka 

sytuacja wymagała narady z „przyjaciółmi" i krewnymi, bez dawania 

prawa wtrącania się w sprawy rodziny, nieodłącznie związane ze 

sprawami dziedziczenia. Te poświęcone międzypokoleniowym 

konfliktom fabliaux cechuje wydźwięk znacznie bardziej ponury i 

zdecydowanie odmienny od słodkich, okrutnych czy rozpustnych 

historyjek, opowiadających o tym, jak kobieta okrywa 



384 Człowiek iircd.niowiec a 

śmiesznością mężczyznę. Ojcu, który zbyt szybko wyzbywa się na 

rzecz dzieci swych dóbr, a więc i władzy, bajkopisarz powtarza, /,<• 

„nie należy żywić do nich zbytniego zaufania, ponieważ dzieci nie 

znają litości", lub że „syn tak długo jest pokorny, poddany i uległy 

ojcu, jak długo ojciec dzierży władzę nad domem i majątkiem. Gdy 

ojciec odda synowi władzę zarządzania swoimi dobrami, ten ostatni 

wyrasta ponad niego, nienawidzi go, a dzień, w którym ojciec umrze i 

nie będzie go już miał przed sobą, wydaje mu się odległy niemal o 

tysiąc lat". 

Pokazany powyżej obraz dotyczy przede wszystkim ideału i niepo-

kojów „gospodarza" mieszczańskiego. Jednakże od góry do dołu drabi-

ny społecznej kobiety wcale nie były tak całkiem zamknięte w domu i 

uległe małżonkowi, jak życzyliby sobie tego mężowie czy też teoretycy 

„świętego gospodarstwa domowego". Wieśniaczki ciężko pracowały w 

polu, a żony rzemieślników w warsztatach mężów, często przejmując je 

po ich śmierci. Również w rycerskich czy mieszczańskich domach żony i 

córki nie miały czasu na próżnowanie. 

Na zakończenie pragniemy jeszcze podkreślić pewien ważny aspekt 

tej kobiecej działalności. Wychowawcy podkreślają ważność zajęć 

przy użyciu igły czy wrzeciona, które stale powinny wypełniać czas 

kobiety, gdy jest wolna od innych czynności. Prace te miały na celu 

unieruchomienie kobiecego ciała, przytępienie toku myśli, 

uniemożliwiając oddawanie się godzącemu w jej własny i rodzinny 

honor fantazjowaniu. Od najwcześniejszych lat kobiety nieustannie 

oddawały się przędzeniu, tkaniu, szyciu i haftowaniu, a im wyższe było 

ich pochodzenie, im większy honor rodziny, tym mniej wydzielało im 

się czasu na zabawy, rozrywki i tańce. Dlatego także dziewczęta z 

rodzin szlacheckich zajmowały ręce i tłumiły niebezpieczne myśli 

haftowaniem delikatnych ornatów i ołtarzowych obrusów, a swą nie 

kończącą się pracą miary uzyskiwać skrócenie lat czyśćcowej pokuty. 

Dla uzasadnienia tych zajęć mówiło się, że ojciec ma obowiązek 

zapewnić im umiejętność, która umożliwiłaby im przeżycie, gdyby 

wpadły w biedę. Jednak największą dostrzegalną w tych tekstach 

troską była chęć zneutralizowania niestałej i kruchej kobiecej natury 

przez zmuszanie do tej nie kończącej się pracy. Według Francesca da 

Barberino, który na początku XIV wie- 



Christiane Klapisch-Zubor Kobieta i rodzina 385 

ku napisał rodzaj traktatu o wychowaniu kobiet, córka „rycerza 

herbowego, szlachetnego sędziego, medyka czy innego szlachetnego 

mężczyzny, a o której honor zwykli dbać zarówno oni, jak i starożytni", 

powinna nauczyć się „robić torby, szyć lub prząść (...) tak, by później, 

gdy będzie w domu swego męża, nie nachodziła jej melancholia i by 

nie oddawała się lenistwu, a robiła przy tym coś użytecznego". 

Ta nieustanna działalność tekstylna miała również pewną funkcję 

gospodarczą. Zaspokajała mianowicie potrzeby domowej konsumpcji, a 

czasem również zapewniała dodatkowy, zewnętrzny dochód. Wiele 

biednych rodzin starało się uzupełnić swój wątły bilans wytworami 

pracy kobiet lub wynagrodzeniem otrzymywanym przez kobiety za 

przędzenie. Jak stwierdza niejeden toskański piętnastowieczny 

podatnik, „dzięki kądzieli kobieta" pozwala przeżyć jednemu, a „z 

przędzy [swych] dziewcząt" żyje inny. 

Wiele kobiet, zwłaszcza przed kryzysem XIV wieku, oddawało się 

poza domem jakiejś działalności zarobkowej. Dla większości z nich 

konieczność pracy wynikała bezpośrednio z małżeńskiego statusu lub z 

utraty rodzinnej opieki. By zgromadzić sobie wiano i ślubne 

wyposażenie, dziewczęta z biednych rodzin niekiedy udawały się na 

służbę, czasem jeszcze jako dzieci, częściej jednak w starszym wieku. 

Zasadniczą grupę kobiet pracujących stanowiły jednak przede 

wszystkim wdowy, którym często groziła samotność i nędza. Również i 

w dobrze sytuowanych klasach średniowiecznego społeczeństwa 

wdowieństwo groziło kobietom szybką deklasacją, gdyż wpadały w 

biedę, jeśli nie były w stanie wyegzekwować od spadkobierców męża 

poszanowania swoich praw. Krewni bowiem, wcale niejako ostatni, 

chętni byli do ogołacania wdów i sierot. „Znalazłam się sama bez 

żadnego przyjaciela", żali się w słynnym dokumencie Christine de 

Pisań, pierwsza kobieta żyjąca ze swego pióra, zostawszy w wieku 

dwudziestu pięciu lat wdową z trojgiem dzieci. Idąc za jej przykładem, 

średniowieczne romanse często opowiadają o smutnych losach 

samotnych kobiet, które muszą przetrwać w najtrudniejszych 

sytuacjach, ale są również pokazane jako umiejące poradzić sobie w 

trudnościach. 



386 Człowiek średniowin t 

Kobiety pozbawione rodziny stały poza „naturalnym" miejscem, 

wyznaczonym słabej płci w średniowiecznym społeczeństwie. Były one tym 

bardziej bezbronne, że miały splamioną reputację. Osamotnione wdowy, 

kobiety ubogie, które przędzeniem zarabiały na życio, służące, żyjące poza 

obrębem religijnej instytucji pustelnice — podejrzewano o złe prowadzenie się 

i łatwo oskarżano o prostytucję. Kobiety bez rodziny, które w XI wieku poszły 

za świętymi mężami w rodzaju Roberta z Arbrissel, założyciela „mieszanego" 

klasztoru, zarządzanego przez pewną niewiastę, w XIV stuleciu przyłączały 

się do grup biczowników lub tworzyły zrzeszenia osób, które ze względu na 

status matrymonialny, styl życia, a czasami i niezależność ekonomiczną 

znajdowały się na marginesie. 

Nieufność, z jaką odnoszono się do pracy poza domem, do zbyt 

niezależnego manifestowania własnej wiary i do błąkania się kobiet, wyraźnie 

świadczy o tym, że późnośredniowieczne społeczeństwo z trudem godziło się 

z myślą o „kobiecym stanie" poza małżeńskim schematem. Niewątpliwie para 

małżeńska zyskała w tym czasie pewną autonomię w stosunku do grupy 

krewnych. Jednak cnoty i wady, uchybienia i postępowanie kobiet były oce-

niane z perspektywy rodziny, dla której para małżeńska stanowiła fundament. 

Kobiety pozostawały trybem podporządkowanym mechanizmowi prokreacji. 

Podporządkowanie to jednak, choć nigdy nie było kwestionowane, coraz 

częściej było wyjaśniane, uzasadniane, krótko mówiąc, dyskutowane. 

Przestało już być sprawą całkiem oczywistą. 

BIBLIOGRAFIA 

De Matteis M.C. (red.), Idee sulla donna nel Medioeuo. Fonii e aspełłi giuridici, 
antropologici, religiosi, sociali e letterari delia condizione femminile, Bologna 

1981 (wyd. Patron editore). 

Duby G., Rycerz kobieta i ksiądz, Warszawa 1986 (przeł. H. Geremek). 

Flandrin J.-L., Un temps pour embrasser. Aux origines de la morale sexuelle 
occidentale (Vf-Xf siecles), Paris 1983. 

Goody J., Famiglia e matrimonio in Europa, Milano 1984. 

Herlihy D., Medieual households, Cambridge (Mass.) 1985 (wyd. Harvard Uni- 

versity Press). 



('liiiMl.inm- KlnpiNcli /ulicr Kobieta i rodzina 387 

Histoire de la familie, red. A. Burguiere, Ch. Klapisch-Zuber, M. Segalen i E Zo- 

nabend, T. I, Paris 1986 (A. Colin). 

Nelli R., L'erotique des troubadours, Paris 1963. 

Vetere B., Renzi P (red.), Profili di donnę, mito, immagine, realtafra medioeuo 

ed eta contemporanea, Galatina 1986 (wyd. Congedo editore). 

'<, 



 ROZDZIAŁ IX 

ŚWIĘTY 

Andre Vauchez 



Jednym ze szczególnych zadań historyka jest zdemaskowanie 

rzekomych ciągłości, które, przynajmniej domyślnie, zdaje się suge-

rować język. Za pomocą tych samych słów określa on bowiem różne, w 

zależności od epok, realia, co grozi nam utraceniem poczucia przemian. 

To ostrożne stanowisko narzuca się nam przede wszystkim w 

dziedzinie religii, zwłaszcza gdy ma się do czynienia z katolicyzmem, 

chętnie podkreślającym stałość swych podstawowych wierzeń i 

instytucji w toku dziejów. I tak czasami sądzimy, że wiemy, kim był 

biskup w starożytności czy ksiądz w średniowieczu, mając w pamięci 

osoby, sprawujące dzisiaj te funkcje w Kościele. Jednak tego rodzaju 

rozumowanie łatwo trąci anachronizmem, gdyż zbieżność terminów 

słownych przesłania przemiany, jakie w niektórych wypadkach mogły 

być nawet znaczne. 

Problem ten ze szczególną siłą nasuwa się w przypadku świętych. 

Sama bowiem natura źródeł, na jakich zwykliśmy się opierać, badając 

to zjawisko, zwiększa jeszcze właściwe wszelkim badaniom 

historycznym ryzyko zniekształcenia i spłaszczenia rzeczywistości. 

Żywoty świętych i zbiory cudów (miracula) pragną dopasować sługę 

Bożego do istniejących wzorów, z których każdy odpowiada pewnej 

uznanej kategorii doskonałości chrześcijańskiej — jak męczennicy, 

dziewice, wyznawcy itp. — i ponad nimi, do postaci Chrystusa. Każdy 

godny tego miana święty lub święta starał się bowiem za życia, jeśli nie 

utożsamiać się z postacią Chrystusa, to przynajmniej jak najbardziej 

upodobnić się do tego absolutnego ideału. Dlatego nie 

_ 



392 Człowiek średniowitc << 

należy się dziwić, że wszyscy oni są do siebie podobni i że przypi-

sywane im cuda podobne są do cudów opisanych w Ewangelii, od 

rozmnożenia chleba po wskrzeszanie umarłych. Wychodząc od ży-

wotów, których ściśle określonym celem było zamazanie indywidu-

alnych rysów poszczególnych jednostek i przekształcenie ich życia we 

fragmenty wieczności, trudno wyobrazić sobie, jaka była konkretna 

egzystencja tych bohaterów, sprowadzana często do serii stereotypów. 

Hagiografia zatem, a wraz z nią pewien nurt historiografii, 

przedstawiały świętych nie tylko jako istoty wyjątkowe, lecz przede 

wszystkim jako powielające się postacie, w których życiu jedynym 

zmieniającym się elementem były ramy czasowo-prze-strzenne, w 

jakich działali. Samo życie zaś jawiło się niczym rodzaj schematycznej 

scenerii, służący do uwypuklenia doskonałości bohatera czy bohaterki. 

Pod koniec ubiegłego stulecia, jako reakcja na te koncepcje, które 

kładąc nacisk na ponadczasowy charakter świętości, pozbawiały ją 

wszelkiego historycznego wymiaru, pojawił się nowy krytyczny nurt, 

który we Francji znalazł swego głównego przedstawiciela w osobie P. 

Saintyvesa i zaczął, przeciwnie, uważać świętych chrześcijańskich za 

bezpośrednich następców bóstw pogańskich. Opierając się na 

przypadkach ciągłości kultu w miejscach uważanych za święte już w 

starożytności (źródła, skały lub lasy), autor ten utrzymywał, że pod 

patyną chrześcijaństwa przetrwały aż do późnego średniowiecza dawne 

gallorzymskie kulty półbogów i geniuszy uosabiających siły natury. 

Choć pewne zjawiska pozornie zdają się potwierdzać tę hipotezę, 

jednak i ta, podobnie jak poprzednia, interpretacja popełnia ten sam 

błąd wyizolowania świętego z historycznego kontekstu, czyniąc z jego 

kultu zwykły parawan, za którym miały trwać obrzędy z innej epoki. 

Utożsamianie zaś kultu świętych z samym tylko procesem przetrwania 

dawnych rytów sprowadza nieuchronnie to zjawisko do rangi przesądu 

— pojęcia ogólnikowego, które w żadnym wypadku nie jest w stanie 

wyjaśnić miejsca, jakie kult tych sług Bożych zajmował w świecie 

średniowiecznej religijności. Wizja ta ponadto, pod płaszczykiem 

mitologii czy etnologii porównawczej, prowadzi do zlekceważenia 

bardzo głębokich prze- 



Andre Ymirlir/, Święty 898 

mian, jakich chrześcijaństwo dokonało w dziedzinie stosunków między 

człowiekiem a naturą. Niszcząc święte lasy i zastępując kult ruczajów i 

źródeł kultem świętych, Kościół już od schyłku starożytności 

zaangażował się w długotrwałe przedsięwzięcie, mające na celu 

antropomorfizację otaczającego świata i podporządkowanie przyrody 

człowiekowi. Święci odegrali ważną rolę w tym procesie. Naukowe i 

obiektywne podjęcie problemu kultu świętych musi więc nieuchronnie 

oznaczać podkreślenie tego zasadniczego aspektu ich funkcjonowania, 

który zbyt długo był pomijany. 

MIEJSCE ŚWIĘTEGO W ŚREDNIOWIECZNYM 

CHRZEŚCIJAŃSTWIE: DZIEDZICTWO STAROŻYTNOŚCI 
I WCZESNEGO ŚREDNIOWIECZA 

Kult świętych nie był tworem średniowiecza, choć w tej epoce 

bardzo się rozwinął. Dla właściwego zrozumienia tego zasadniczego 

aspektu późniejszego życia religijnego trzeba więc nawiązać do 

spuścizny pierwszych stuleci chrześcijaństwa. 

Męczennicy —pośrednicy i patroni 

Kult świętych rozwinął się bowiem z kultu męczenników, którzy 

przez pewien czas byli jedynymi czczonymi przez chrześcijan świętymi 

i którzy zachowają w Kościele znaczny prestiż nawet wówczas, gdy 

ustalą się inne modele świętości. Mimo pewnych powierzchownych 

analogii nie mieli oni nic wspólnego z greckimi czy rzymskimi 

bohaterami. W starożytności klasycznej śmierć stanowiła bowiem 

nieprzekraczalną granicę między ludźmi a bogami. Natomiast z 

perspektywy chrześcijaństwa męczennicy, właśnie dlatego że ponosili 

śmierć jako istoty ludzkie, idąc za Chrystusem i wiernie przestrzegając 

Jego posłannictwa, uzyskiwali dostęp do chwały raju i życia 

wiecznego. Święty był człowiekiem, za którego pośrednictwem 

zostawał nawiązywany kontakt między niebem a ziemią. Święto 

upamiętniało jego narodziny w Bogu, ponad śmiercią, i było ono 

świętem chrześcijańskim w całym tego słowa znaczeniu, gdyż 

odnawiało zbawczą ofiarę jedynego Pośrednika. W ten sposób kult. 

męczenników — daleki od stanowienia praktyki o drugorzędnym 

znaczeniu czy też ustępstwa chrześcijańskiej  elity wobec mas 



394 Człowiek śradniowieott 

pogańskich dla łatwiejszego ich nawrócenia — swymi korzeniami 

sięgał tego, co w chrześcijaństwie było najbardziej autentyczne i 

najbardziej oryginalne w stosunku do innych, konkurujących z nim 

religii. 

Nie oznacza to jednak, że chrześcijaństwo wymyśliło wszystko ex 

nihilo w tej dziedzinie. W epoce późnego antyku istniało bowiem dość 

szeroko rozpowszechnione wierzenie w istnienie duchów opiekuńczych 

jednostki: demonów, dobrych bóstw, aniołów itp. Przenosząc na osoby 

ludzkie, to znaczy na świętych, typ stosunków, które poprzednie 

pokolenia utrzymywały z tymi bezcielesnymi istotami. Wybitni biskupi 

IV stulecia, jak Paulin z Noli czy Ambroży z Mediolanu, 

zaproponowali wiernym i gminom chrześcijańskim, by przyjęli za 

orędowników tych ludzi (mężczyzn i kobiety), którzy dzięki heroicznej 

wierze zyskali sobie w samym Bogu osobistego opiekuna. Kult 

męczenników zaczął się „demokratyzować" za pośrednictwem 

świętego patrona, działającego na podobnych zasadach jak związek 

klienteli: lojalność ze strony protegowanego, „przyjaźń" i obowiązek 

opieki ze strony patrona w stosunku do tych, którzy mu się polecili. W 

tym zagrożonym rozpadem społeczeństwie jednostki żyły w stałej 

groźbie utraty własnej tożsamości i wolności. Natomiast święci zdawali 

się przywracać nadzieję i stwarzać perspektywy zbawienia w 

codziennym życiu. 

Do najbardziej dyskusyjnych stwierdzeń angielskiego historyka P 

Browna na temat początków kultu męczenników należy hipoteza, 

według której kult ten miał się najpierw zorganizować na planie pry-

watnym, by następnie zostać przejętym przez przywódców lokalnych 

kościołów, zaniepokojonych tymi rodzinnymi kultami, kwitnącymi 

wokół grobów, co mogło stanowić zagrożenie dla jedności 

chrześcijańskiej wspólnoty. W rzeczywistości jednak archeologia 

rzadko tylko pozwala nam na poznanie starszych form kultu, wy-

przedzających jego pierwsze znane świadectwa, które są zawsze natury 

liturgicznej. Niemniej jednak nie ulega wątpliwości, że biskupi odegrali 

ważną rolę w rozpowszechnianiu kultu męczenników, wyznaczyli mu 

zasadniczo kościelną funkcję i przejęli nad nim kontrolę. Tym 

tłumaczy się zarówno naruszenie rzymskich katakumb przez papieża 

Damazego, jak i inuentio relikwii świętych Gerwazego 



Andro Ymichcz  Sirirly :i»r> 

i Protazego w Mediolanie w 385 roku i ich natychmiastowe zawłasz-

czenie przez Ambrożego na rzecz Kościoła episkopalnego. Stając się 

niebiańskim patronem (patronus) katedry i miasta, święty wzmacniał 

prestiż swego przedstawiciela, a bardzo szybko również i następcy w 

doczesnym świecie, czyli biskupa. Coraz bardziej uroczysto oddawanie 

czci, której przedmiotem stawały się relikwie, przy okazji 

odmierzanych kalendarzem świąt, stwarzały miastom okazję do 

zademonstrowania swej jedności i do integracji grup marginalnych, 

chłopów czy cudzoziemców. Za pośrednictwem procesji zawiązywała 

się sieć nowych związków między miastem a suburbia, gdzie znajdo-

wały się cmentarze oraz martyria — małe sanktuaria, w których były 

przechowywane relikwie męczenników. Dzięki tej silnie rozwijającej 

się liturgii znajdujące w niej swoje ważne miejsce kobiety wychodzą z 

odosobnienia, podczas gdy biedota, by oddać się w opiekę świętemu, a 

później wejść do jego familia, zrywa swe tradycyjne związki klienteli, 

szczątkowe od końca IV wieku. Również możni mieli tu swoje miejsce 

— poczynając od tej epoki aż do końca wieków średnich, jednym z 

obowiązków osób dzierżących władzę w społeczeństwie 

chrześcijańskim było wznoszenie kościołów, mogących gościć szczątki 

sług Bożych, przenoszone stopniowo z grobu do ołtarza. 

Prestiż ascetyzmu: fascynacja Wschodem 

Podczas gdy Zachód po zakończeniu prześladowań przechodził, co 

było logiczne, od kultu męczenników do kultu biskupów, którzy byli 

jego strażnikami i organizatorami, na Wschodzie rozwój szedł innymi 

torami i wywarł następnie głęboki wpływ na całe chrześcijaństwo. W 

następującej po Konstantynie epoce pojawili się tu bowiem, obok 

męczenników, święci nowego typu, a mianowicie wyznawcy wiary, jak 

na przykład Atanazy (zmarły w 371 roku), który uczynił z Kościoła 

aleksandryjskiego ostrze walki przeciw herezji ariańskiej, przede 

wszystkim zaś asceci, którzy w oddaleniu od świata zaczęli szukać 

doskonałości, niemożliwej do osiągnięcia w ramach powierzchownie 

schrystianizowanego i głęboko obcego duchowi Ewangelii 

społeczeństwa. Eremici z egipskiej pustyni, spośród których 

najsławniejsi to święty Antoni (zmarły w 356 roku), 



396 Człowiek średniowiecza 

bohater Tebaidy, oraz tkwiący na swych kolumnach syryjscy słupni-cy, 

uosabiają, poczynając od IV wieku, ideał świętości, który miała czekać 

świetna przyszłość. Był to mianowicie ideał człowieka całkowicie 

oddanego Bogu (vir Dei), który porzucał uznane wartości swoich 

czasów (władzę, bogactwo, pieniądze, życie miejskie), by przebywać w 

samotności i prowadzić życie wyłącznie religijne, to znaczy oddane 

pokucie i umartwieniom. To w warunkach pustyni ten sługa Boży, jak 

odmalowują go nam najstarsze teksty hagio-graficzne, np. Vitae 

patrum, zyskiwał, opierając się różnorodnym, zewsząd nachodzącym 

go pokusom, szczególne łaski, które wykorzystywał następnie dla 

dobra całej ludzkości. Bardzo szybko, mimo wszelakich wysiłków, 

zmierzających do unicestwienia własnego charyzmatu, osoby te 

zdobywały wielką sławę ze względu na wyjątkowe, praktykowane 

przez siebie umartwienia. Porzuciwszy świat kultury na rzecz świata 

natury, żywili się prawie wyłącznie ziołami i surowymi dzikimi 

owocami oraz nie okazywali żadnej dbałości o własne ciało. 

Dochodząc do granic ludzkiej wytrzymałości w dziedzinie odżywiania, 

snu, a w przypadku słupników również i harmonii ruchu, stawali się w 

oczach swych współczesnych postaciami niezwykłymi. Jednak w 

odróżnieniu od innych, żyjących na marginesie jednostek, do których 

upodabniali się pod pewnymi względami, wytrwałość w modlitwie i 

bliskość obcowania z Bogiem nie tylko chroniła ich przed 

szaleństwem, lecz także w oczach podziwiających ich ludzi zapewniała 

im niezwykły prestiż — słuszne wynagrodzenie za pełne wyrzeczeń 

życie. 

Ta wschodnia koncepcja świętości bardzo szybko przeniknęła na 

łaciński Zachód i tu się rozpowszechniła. Za pośrednictwem Hilarego z 

Poitiers i akwitańskich przyjaciół świętego Hieronima, do których 

przyłączyli się następnie Kasjan z Marsylii i prowansalscy mnisi z 

Lerins, ten napływający z Egiptu i Syrii nurt ascetyczny zaczął 

przenikać na Zachód już w drugiej połowie IV wieku i spotkał się tam 

z dużym zainteresowaniem, czego świadectwem jest najważniejsze 

dzieło hagiograficzne tej epoki, Vita Martini (Żywot świętego Marcina 

z Tours, zmarłego w 397 roku), napisane na początku V stulecia przez 

Sulpicjusza Sewera. Dzieło to miało wywrzeć znaczny wpływ na 

przyszłą średniowieczną hagiografię. 



Amlrc Yaiiclic/, Święty 397 

Sulpicjusz Sewer starał się bowiem odmalować swego bohatera jako 

zachodniego świętego Antoniego. Triumfuje ideał doskonałości 

gallorzymskiego ascety, jako — według stwierdzenia Paulina z Noli 

(Ep. 2,12) — „nie zbroczonego krwią męczennika". Podobnie jak 

samotnicy egipskiej pustyni, również i ten panoński oficer został 

wprowadzony w tajniki ascezy dzięki pewnemu „opatowi", w tym 

przypadku Hilaremu z Poitiers, i zapoczątkował w Liguge 

doświadczanie ascetyzmu klasztornego. Zostawszy w 371 roku bis-

kupem Tours, zaangażował się w energiczną walkę ze wszystkimi 

przejawami zła: z herezją ariańską, z pogaństwem wsi, z lokalnym 

kultem fałszywych męczenników; jego akcję misjonarską wspomagały 

liczne cuda. Właśnie w tym punkcie Vita Martini znacząco różni się od 

swoich wschodnich modeli — święty Marcin prowadził „żywot 

mieszany", jako że był on jednocześnie miłującym samotność mnichem 

oraz zaangażowanym w dzieło ewangelizacji apostołem. Wreszcie, w 

odróżnieniu od wschodniej hagiografii, której bohaterowie rzadko 

kiedy byli księżmi, Sulpicjusz Sewer podkreśla kapłański wymiar 

swego bohatera. Klasztor założony przez niego nad brzegiem Loary, w 

Marmoutier, wydał wielu biskupów. Ideał świętości na Zachodzie miał 

więc od samego początku instytucjona-lno-kościelny wymiar, który 

odróżniał go od ideału wschodniego, gdzie — poza jakimś wybitnym 

prałatem — duchownych nie uważano za postaci charyzmatyczne. 

Święci — obrońcy ludu i fundatorzy kościołów 

Od końca V wieku otoczone aureolą świętości miejsca i osoby 

przestają być jednakowe w obu częściach dawnego Cesarstwa Rzym-

skiego, a ich rozwój idzie już dwoma różnymi torami. Podczas gdy na 

Wschodzie prestiż świętości cesarza i głowy ludu chrześcijańskiego 

wzrastał równolegle z prestiżem eremitów i mnichów, na zalanym 

najazdami barbarzyńców i podzielonym na liczne barbarzyńskie 

królestwa Zachodzie biskupi — strażnicy relikwii i obrońcy miast — 

byli uważani za centralne postacie w życiu Kościoła. Zarówno święty 

Leon w Rzymie, jak święty Aignan w Orleanie czy święty Dezyderiusz 

w Cahors — przywódca lokalnego Kościoła stawał się już za życia 

pierwszoplanową postacią na scenie politycznej, 



398 Człowiek średniowicc a 

społecznej i religijnej, a po śmierci w naturalny sposób nadal pozo-

stawał nieodzownym punktem odniesienia, za którego pośrednictwem 

miasto wyrażało swe poczucie jedności i swe pragnienie pozostania 

określoną zbiorowością. Czas męczenników już przeminął, a epoka 

pustelników typu wschodniego na Zachodzie stanowiła jedynie modę 

literacką. Już wkrótce samotni pokutnicy i ubodzy przestaną być mile 

widziani przez zhierarchizowany Kościół, który uznawał 

praktykowanie ascezy jedynie w ramach monastycyzmu 

cenobitycznego. 

Podczas gdy w późnej starożytności święty szedł drogą vita pas-

siva, szukając doskonałości poprzez wyrzeczenie się doczesnego 

świata, na wczesnośredniowiecznym Zachodzie wybiją się przede 

wszystkim postacie przywódców religijnych i założycieli Kościołów 

silnie zaangażowanych w aktywne życie. W epoce tej bowiem Kościół 

stał się czynnikiem napędowym społeczeństwa, zwłaszcza w miastach, 

gdzie dobrzy biskupi wyróżniali się zapałem w obronie mieszkańców 

przeciwko arbitralnym decyzjom króla i jego urzędników. 

Przedstawiciel Boga w świeckim i okrutnym społeczeństwie, święty 

biskup owych czasów jawił się przede wszystkim jako człowiek 

aktywnego i skutecznego miłosierdzia. Wspomagając słabych, wałcząc 

z uciskiem i pogwałceniem praw, stawał się dla ludności cywilnej 

ostatnim środkiem ratunku przeciw samowoli i nie wahał się grozić 

karą Bożą możnym tego świata. Proces ten wyraził się między innymi 

w powstaniu instytucji prawa azylu w kościołach — oazach wolności, 

gdzie uciekający znajdowali schronienie pod opieką relikwii 

szczególnie czczonego sługi Bożego. Ewolucji tej sprzyjał również fakt 

przejęcia przez Kościół funkcji, które w nowoczesnym języku można 

by nazwać służbami socjalnymi, jak przytułki (xeno-dochia) i szpitale, 

domy dla podrzutków, listy — czy spisy — biednych, których powinna 

wspierać lokalna społeczność. Lecz polem działania, na którym 

najczęściej dochodziło do ingerencji świętych, była pomoc jeńcom, 

często traktowanym jak niewolnicy. Święci tacy jak Cezary z Arles czy 

German z Paryża sprzedawali swe cenne naczynia i ozdoby kościelne, 

by wykupywać więźniów, a ten aspekt miłosierdzia stanowił 

prawdopodobnie jeden z elementów fama sanctitatis, którą bardzo 

szybko zaczęli się cieszyć. Nie odnosiło się 



Andre Yiiuclic/,  Święty 399 

to tylko do jeńców wojennych. Żywot Dezyderiusza z Cahors (t 655 r.) 

pokazuje nam tego świętego, jak otwiera bramy więzień, nie czyniąc 

rozróżnienia między winnymi i niewinnymi, przyjmując na siebie 

obowiązek społecznej reintegracji uwolnionych przez siebie osób, 

udzielając im chrztu, jeśli nie byli ochrzczeni, i rozdzielając ich 

pomiędzy poddane sobie kościoły i klasztory. Niektórzy misjonarze, jak 

święty Amand (t 670 r.), oddawali się kształceniu wyzwolonych 

niewolników, aby uczynić z nich przyszłych księży i mnichów. 

Niewątpliwie w tym samym czasie opaci i biskupi zaliczali się do 

największych posiadaczy niewolników (servi), lecz nie dostrzegano 

wówczas żadnej sprzeczności między tymi dwiema postawami. 

Choć święty stanowił wówczas oparcie dla wydziedziczonych i 

tych, którzy padali ofiarą niesprawiedliwości, nie stawał się jednak — 

poza kilkoma wyjątkami silnie polityzujących męczenników jak święty 

Leodegariusz z Autun (f 678 r.) — przeciwnikiem władzy świeckiej. 

Wręcz przeciwnie. Jedną z charakterystycznych cech tej epoki jest 

symbioza, jaka ustaliła się między kierowniczymi kręgami kościelnymi 

i świeckimi. Używa się nawet czasami terminu „ha-giokracja" dla 

zdefiniowania okresu od końca VI do końca VIII wieku, tak bardzo 

osoby świętych były w tym czasie powiązane — niekiedy wręcz ściśle 

— z władzą polityczną. Za przykład posłużyć mogą święty Eligiusz we 

Francji czy rzymski Grzegorz Wielki, który zajął miejsce słabnącej 

władzy cesarskiej i przejął w swe ręce obronę i zarządzanie miastem. 

Był to niewątpliwie przypadek krańcowy i na północ od Alp sytuacja 

przedstawiała się inaczej — to nie tyle przedstawiciele Kościoła 

dochodzili do władzy świeckiej, ile arystokracja frankijska, anglosaska 

czy germańska przejmowała w swe ręce kontrolę nad Kościołem, choć 

pomagała mu w rozszerzaniu się w regionach wiejskich, które 

dotychczas pozostawały poza zasięgiem jego wpływów, i aktywnie 

popierała dzieło chrystianizacji, prowadzonej wśród pogańskich jeszcze 

ludów germańskich przez misjonarzy w rodzaju świętego Bonifacego w 

Turyngii czy świętego Korbiniana z Freislingu w Bawarii. 

Najważniejszym skutkiem tej ścisłej współpracy między ducho-

wieństwem  a  kręgami  rządzącymi  było, jak  słusznie  wykazał 



400 Człowiek średniowiecza 

K. Bosi, religijne uzasadnienie wyjątkowej pozycji społecznej arysto-

kracji w stosunku do reszty ludności, zarówno wolnej, jak i niewol-nej. 

Utrwalone wówczas przekonanie, że święty musi się wywodzić z 

arystokracji i że dobrze urodzony ma więcej niż ktokolwiek inny szans 

na zostanie świętym, nie było — przynajmniej na początku — 

narzuconą przez klasy panujące czy przez Kościół ideologiczną nad-

budową. Rodziło się ono ze wspólnego późnoantycznemu chrześci-

jaństwu i germańskiemu pogaństwu, podzielanego zarówno przez 

rządzących, jak i przez poddanych przekonania, że duchową i moralną 

doskonałość rzadko tylko można osiągnąć poza obrębem szlachetnego 

rodu. Stąd ten ścisły związek, który faktycznie ustalił się w zajmującej 

nas epoce i stał się trudnym do podważenia hagiogra-ficznym 

stereotypem — między świętością, władzą i szlachetnym urodzeniem. 

Pierwszym skutkiem ustalenia się idei tego Adelheilige — świętego 

arystokraty — było zamknięcie przed ludźmi niższego pochodzenia 

królewskich dróg wiodących ku świętości, jakimi były wówczas 

godność biskupia i opacka. Przez dłuższy czas ludzie niskiego 

pochodzenia — ta anonimowa masa sług, którzy w przekonaniu 

arystokracji byli bezmyślni i bezwolni — mogli dostąpić chwały ołta-

rzy, wyłącznie zostając pustelnikami, co przed XI wiekiem było na 

Zachodzie mało rozpowszechnione. W tym społeczeństwie, gdzie 

ubóstwo i skrajna asceza zostały zepchnięte na margines, sługami 

Bożymi, o których pozostawało pośmiertne wspomnienie, stawali się 

przede wszystkim fundatorzy kościołów czy klasztorów, gdyż 

wdzięczność księży i mnichów wyrażała się w spisaniu ich Vitae lub w 

ustanowieniu kultu. Arystokratyczne rodziny same zresztą pobudzały to 

oddawanie czci, rozdając relikwie swych najwybitniejszych 

przedstawicieli. Postępowali tak na przykład Karolingowie w stosunku 

do swego przodka, świętego Arnulfa, biskupa Metzu (f 640 r.), lub w 

stosunku do świętej Gertrudy z Nivelles (f 659 r.), córki ma-jordomusa 

Pepina z Landen, i świętej Itty, siostry świętej Beggi. W postaciach 

tych, zarówno w przypadku mężczyzn, jak i kobiet, oraz w ich 

biografiach, dochodziła do głosu nowa koncepcja świętości, łączącej 

szlachetne urodzenie, sprawowanie władzy i posiadanie często 

znacznych bogactw, oddanych w służbę szerzenia wiary chrzęści- 



Andre Vnuchi>z Święty 401 

jańskiej. Czasami, zwłaszcza w przypadku mężczyzn, dołączała do tego 

uroda fizyczna, ujmujący styl bycia i dyplomacja w stosunkach z 

ludźmi. Daleko odeszliśmy od ascetycznego ideału V wieku, a jeszcze 

dalej — od świętych pierwszych wieków chrześcijaństwa. 

Ogólnie więc Zachód odziedziczył po wczesnym średniowieczu 

wiele myślowych postaw wobec świętości, które tylko częściowo i 

bardzo powoli będą podważane w ciągu kolejnych stuleci. Do tych 

zasadniczych cech należała zdecydowana przewaga mężczyzn (90 

procent ówczesnych świętych było płci męskiej) oraz dorosłych (wiek 

dziecięcy nie wzbudzał wówczas żadnego specjalnego zainte-

resowania), a przede wszystkim ścisła zależność między arystokra-

tycznym pochodzeniem a religijną i moralną doskonałością. 

OD ŚWIĘTOŚCI FUNKCYJNEJ DO NAŚLADOWANIA 

CHRYSTUSA 

Święci królowie i anielscy mnisi (stulecia X i XI) 

W tym zupełnie szczególnym kontekście religijnym — odbiciu 

kształtującej się społeczności arystokratycznej i ścisłego związku 

między władzą a Kościołem, które cechowały epokę karolińską i 

postkarolińską — pojawili się pierwsi święci królowie. Kilku z nich 

znało już wczesne średniowiecze; byli to król Burgundów, święty 

Zygmunt (t 523 r.), który po odrzuceniu arianizmu ufundował opactwo 

Saint-Maurice-dAgaune w rejonie Valais, czy święty Edmund (t 839 r.), 

król Wschodniej Anglii, zabity przez Duńczyków i uznany następnie za 

męczennika poległego za wiarę chrześcijańską. Jednakże poza tymi 

kilkoma szczególnymi przypadkami prestiż świętości chrześcijańskiej 

nie interesował zbytnio władców dopóty, dopóki mogli oni liczyć na 

przetrwanie przekonania o ich świętości w wierzeniach pogańskich czy 

łączących się z pewnymi atrybutami rodów dzierżących władzę (długie 

włosy u Merowingów) praktykach magicznych. Natomiast nowe 

dynastie, które wyłoniły się w Europie między VIII a X wiekiem — 

Karolingowie, Ottonowie, Kapetyn-gowie itd. — szukały poparcia 

Kościoła dla uprawomocnienia swej władzy. W tym celu odnowiły one 

tradycje imperium chrześcijańskiego, które przetrwały w Bizancjum, i 

uzupełniły je obrzędami namaszczenia i koronacji, wprowadzonymi w 

Hiszpanii, kiedy wła- 



402 Człowiek średniowiea I 

dzę objęli królowie wizygoccy. Dzięki otrzymywanej sakrze król 

odróżniał się od reszty świeckiej arystokracji i przechodził do rzędlj 

oratores, stając się swego rodzaju „zewnętrznym biskupem", które* go 

działania Kościół starał się ukierunkowywać i umoralniać. Wokół 

funkcji królewskiej rozwinęła się, zarówno w Anglii, jak i na konty-

nencie, cała ideologia rex justus, pozostająca pod silnym wpływem 

Starego Testamentu. Jej najbardziej skończony wyraz daje Viła 

Kapetynga Roberta Pobożnego (t 1031 r.), napisana przez mnicha 

Helgauda z Fleury, który, pominąwszy milczeniem powikłane i mało 

budujące pożycie małżeńskie tego władcy, położył akcent na litur-

giczny aspekt króla-kapłana. Choć nie zyskał miana świętego, Robert 

jawi się w tym tekście jako cieszący się zasłużoną sławą 

uprzywilejowany pośrednik między ludźmi a Bogiem, który dał mu 

moc cudownego leczenia skrofułów dotknięciem królewskiej dłoni. 

Zapoczątkował on w ten sposób we Francji tradycję królów-tau-

maturgów, tak znakomicie zbadaną i opisaną przez Marca Blocha. 

W tym samym czasie, w peryferyjnych, świeżo schrystianizowa-

nych krajach chrześcijańskiego Zachodu proces, w toku którego władza 

królewska nabierała sakralnego charakteru, przybrał formę uświęcania 

osoby niektórych władców. Działo się tak zwłaszcza w przypadku tych, 

którzy ponieśli nagłą śmierć w tragicznych okolicznościach, jak zmarły 

929 roku w Czechach święty Wacław, zamordowany na rozkaz matki i 

brata, czy święty Olaf w Norwegii, poległy w 1030 roku w bitwie po 

Stiklestad. Trudno jest odróżnić to, co w tym kulcie, jakim te postacie 

szybko były otaczane, przynależało do sakralnej sfery pogańskiej, od 

tego, co stanowiło wkład Kościoła. Olaf na przykład był ostatnim 

potomkiem z dynastii Ynglingów, szczycącej się boskim 

pochodzeniem, lecz był on jednocześnie głównym twórcą 

chrystianizacji Norwegii. W każdym razie duchowieństwo pokazało go 

jako męczennika, który przez tragiczną śmierć i następujące po niej 

cuda połączył się z Chrystusem. Zostanie on następnie narodowym 

patronem kraju, w którym pod koniec wieków średnich będzie 

uważany za rex perpetuus. Obok Szwecji i Danii, gdzie aż do końca 

XIII wieku spotykamy wiele podobnych przypadków, trzeba wymienić 

przede wszystkim Węgry, gdzie dynastia potomków Arpada po 

przejściu na chrześcijaństwo zachowała 



Andró Yauehcz Swi<;ly A(Y.] 

sakralny prestiż, którym cieszyła się za czasów pogańskich. W 1083 

roku Kościół uznał za świętego króla Stefana (t 1038 r.), który ochrzcił 

swój lud, oraz jego syna Henryka (Imre, zmarłego w 1031 roku); nieco 

później dołączył do nich król Władysław (f 1095 r.). W Anglii kult 

anglosaskiego króla Edwarda Wyznawcy (t 1066 r.) osiągnął rozmiary 

kultu narodowego, poczynając od XII wieku, gdy Plantageneci, za 

przykładem władców francuskich, dążyli do przeniesienia na angielski 

grunt idei sakralnej i taumaturgicznej władzy królewskiej. Również i w 

środkowych rejonach chrześcijańskiego Zachodu, gdzie typ świętego 

króla pozostał wyjątkiem, jesteśmy świadkami mniej lub bardziej 

udanych prób stworzenia aury świętości wokół postaci niektórych 

władczyń, jak królowa Matylda (f 968 roku), żona Henryka I, na której 

cześć w epoce Ottonów zostały spisane dwie kolejne Vitae w Saksonii, 

lub jak cesarzowa Adelajda (t 999 r.), wdowa po Ottonie I, 

kanonizowana przez Urbana II w 1097 roku. Zrodzone z potrzeby 

samouwielbienia dla własnego rodu ze strony znajdujących się u 

szczytu władzy dynastii w połączeniu z wdzięcznością mnichów i 

mniszek, którzy gorąco pragnęli odwdzięczyć się swoim dobroczyńcom 

— kulty te stanowiły twór społeczeństwa, w którym Kościół zgadzał się 

na uświęcenie królewskich przodków, by uprawomocnić swą pozycję i 

wzmocnić władzę centralną, w wielu wypadkach zagrożoną rozwojem i 

umacnianiem się feudalizmu. 

W tej samej epoce, kiedy to chętnie aprobowano ten bardzo świecki 

typ świętości, w kręgach duchownych rozwinął się inny model sługi 

Bożego, który uprzywilejowywał profesję monastyczną i czynił z 

klasztoru przedsionek raju. Koncepcje te nie były nowe, lecz zyskały 

sobie rzeczywiste znaczenie, gdy monastycyzm benedyktyński, 

wstrząsany silnym duchowym fermentem, podjął dzieło własnej 

reformy. Odnowa ta dokonywała się drogą przywrócenia obowiązku 

przestrzegania reguły, zwłaszcza w dziedzinie liturgii, oraz gloryfikacji 

cnoty czystości, uważanej za centralny punkt chrześcijańskiej 

doskonałości. Mnisi jako zbiorowość są święci, gdyż modlą się i 

przestrzegają czystości. Ten styl życia upodabniał ich do aniołów i 

silnie kontrastował z niezbyt budującymi obyczajami świeckiego 

duchowieństwa, zyskując sobie uznanie wiernych. Praw- 



404 Człowiek średniowiecza 

dziwy rycerz Chrystusa (miles Christi), mnich, zdaniem Odona z 

Cluny, poprzez wyrzeczenie się dóbr, przemocy i życia seksualnego, 

realizował tajemnicę miłości i dzięki swej ofierze umożliwiał 

zbawienie grzesznej ludzkości. Klasztor — przedsionek Królestwa 

Bożego na ziemi — stanowił uprzywilejowane miejsce, umożliwiające 

osiągnięcie świętości i nieprzypadkowo wielcy opaci kluniaccy, 

podobnie jak później święty Bernard, starali się przyciągnąć do 

własnego klasztoru wszystkich tych, zarówno duchownych, jak i 

świeckich, w których dostrzegali wybitne zalety ludzkie i religijne. 

Czasem działało to na niekorzyść papieży i biskupów, będących 

świadkami ucieczki najlepszych chrześcijan do klasztoru z doczesnego 

świata, w którym przecież Kościół bardzo ich potrzebował. 

W tym duchowym, silnie zdominowanym przez benedyktyński 

cenobityzm klimacie postaciami, jakie w największym stopniu przy-

ciągały uwagę współczesnych, byli naturalnie zakonni reformatorzy, 

jak Gerard z Brogne (f 959 r.), który odnowił znajdujący się w tejże 

miejscowości w krainie Hainaut klasztor; jak błogosławiony Jan z 

Górze (f 974 r.) w Lotaryngii; a przede wszystkim jak wybitni opaci 

Cluny, święty Odylon (f 1048 r.) i święty Hugo (t 1108 r.); pod ich 

rządami burgundzka kongregacja osiągnęła swe apogeum. Lecz, by 

wyrobić sobie właściwą opinię o rzeczywistym promieniowaniu tego 

ideału świętości monastycznej, należy pamiętać, obok tych pierw-

szoplanowych postaci, o dziesiątkach osób — mężczyzn i, w mniej-

szym stopniu, kobiet — które dzięki swemu bogatemu życiu 

duchowemu wywarły wpływ na losy poszczególnych opactw i klasz-

torów. Należy również podkreślić niezwykły wpryw monastycznego 

ideału na wszystkie inne dziedziny życia chrześcijańskiego, od biskupa 

i księdza po ludzi świeckich, co dobrze ukazuje przykład świętego 

Gerarda z Aurillac (t 909 r.), owerniackiego hrabiego, którego biograf 

Odon z Cluny odmalowuje jako zagubionego w świeckim świecie 

mnicha. 

Jednym z najważniejszych czynników niezwykłego miru, jakim 

cieszył się model monastyczny u zarania epoki feudalnej, był fakt, że 

odpowiadał on w pełni ówczesnej idei świętości. Stanowiła ona 

bowiem w oczach ówczesnych ludzi sprawę „ludzi profesji", „specja-

listów" od życia religijnego. Czyż następcy świętego Benedykta nie 



A n d i r  YniiHii'/, Święty l()f, 

byli jedynymi, którzy stale postępowali jak duchowni, w odróżnie-niu 

od zwykłych wiernych, a nawet i od świeckich księży, czyniących to w 

sposób mniej lub bardziej epizodyczny? Czyż ofiara eucharystyczna i 

modlitwy, które ofiarowywali za zbawienie dusz, nie płynęły w dzień i 

w nocy do tronu Bożego? Masy wiernych, mając przed sobą z góry 

zamkniętą drogę do świętości, przenosiły więc na mnichów zadanie 

zapewnienia tej funkcji pośredniczenia między niebem a ziemią, bez 

czego — w oczach ówczesnych ludzi — żadna społecz ność nie 

mogłaby przetrwać. 

Naśladowanie Chrystusa: 

życie apostolskie i ewangeliczna doskonałość (stulecia XII i XIII) 

Od końca XI wieku styl życia tradycyjnych benedyktynów stal się 

przedmiotem ostrej krytyki i najbardziej wymagające umysły zaczęły 

szukać innych dróg prowadzących do świętości, przede wszystkim w 

eremityzmie, który przeżywał wówczas okres rozkwitu. Nie tylko 

odpowiadał on potrzebie zróżnicowania doświadczeń religijnych, 

całkiem naturalnej w społeczeństwie, które, wychodząc z długiego 

okresu zamknięcia w sobie, doświadczało gwałtownego rozwoju 

demograficznego, gospodarczego i kulturalnego. W rzeczywistości 

bowiem sam charakter świętości uległ również wówczas zmianie. 

Przestała ona mianowicie być owocem kontemplacji nieskończonej 

tajemnicy zupełnie różnego od człowieka i prawie nieosiągalnego 

Boga, by stać się naśladowaniem Chrystusa, tego „widzialnego obrazu 

niewidzialnego Boga", za którym iść trzeba wiernie, by pewnego dnia 

dostąpić błogosławionego życia wiecznego. Przemiana ta, związana z 

odkryciem indywidualnego wewnętrznego przeżycia duchowego, miała 

bardzo głębokie następstwa w sferze życia religijnego. Choć 

monastycyzm w XII wieku nadal pozostawał najlepszą drogą wiodącą 

do osiągnięcia doskonałości, odczuł jednak wpływ tego nowego 

klimatu i starał się lepiej odpowiedzieć na nowe aspiracje religijne swej 

epoki. Kluniatom zarzucano przede wszystkim zaniedbanie — z 

powodu wyolbrzymienia aspektu liturgicznego i eschatologicznego w 

życiu duchowym — sprawy pracy i apostolatu. Powracając, wraz z 

założeniem Citeaux, do wiernego przestrzegania ducha i litery reguły 

świętego Benedykta, święty Bernard uważał mnicha przede wszystkim 

za pokutnika, 

r> 



406 Człowiek średniowitaa 

który porzuca doczesny świat, by opłakiwać własne grzechy. Nie 

chodziło tu tylko o nawrót do surowego trybu życia w obliczu rze-

czywistych czy domniemanych odstępstw od reguły w postępowaniu 

Cluny. W duchowości nowych zakonów monastycznych i kanonic-

kich, powstających na początku XII stulecia, asceza była tylko punktem 

wyjściowym procesu, który pozwalał zakonnikom na osiągnięcie w 

poszczególnych etapach — siedmiu stopniach miłości — stanu 

deifikacji, jaki według opata z Clairvaux stanowił najwyższy kres 

wędrówki duszy ku Bogu. 

Trwanie instytucjonalnych form monastycyzmu i monastycznej 

ideologii nie powinno przesłaniać nam głębokości przemian, jakie 

dokonały się w tej epoce. Jeśli zaznaczył się wówczas na Zachodzie 

poważny wzrost liczby świętych, to nie tylko dlatego, że mężczyźni i 

kobiety XII i XIII wieku byli bardziej niż poprzednie pokolenia żądni 

doskonałości. Tyle że poprzednio można było zostać świętym jedynie 

w ramach pewnego ordo, przede wszystkim ordo monasti-cus, który 

sam w sobie posiadał wartość uświęcającą, albo spełniając w 

nienaganny sposób obowiązki własnego urzędu — lecz dotyczyło to 

wyłącznie królów, królowych i sprawujących władzę. Natomiast 

kształtująca się oto nowa mentalność kładła nacisk na konieczność 

osobistego zaangażowania jednostki. Cystersi czy premonstratensi nie 

przyjmowali do swoich klasztorów dzieci ani oblatów, lecz tylko 

„nawróconych", to znaczy dorosłych, którzy dobrowolnie wybrali 

drogę naśladowania Chrystusa (seąuela Christi). Świętość stawała się 

więc przede wszystkim przedsięwzięciem indywidualnym i wewnętrzną 

potrzebą, odczuwaną w różny sposób w zależności od miejsca i od 

człowieka, jednak zawsze wynikała z pobudek miłości. 

Konsekwencje tego nowego przeżywania duchowego były bardzo 

ważne. „Pójść nago za nagim Chrystusem" — według sformułowania, 

będącego natchnieniem dla ówczesnych wędrownych kaznodziejów jak 

Jan Gwalbert we Włoszech (t 1073 r.) czy Robert z Arbrissel we 

Francji (f 1116 r.) — oznaczało w rzeczywistości życie w wyrzeczeniu 

i ascezie, poświęcenie się służbie ubogim i trędowatym, nawracanie na 

słuszną drogę prostytutek. Dobrowolni ubodzy byli wychwalani pod 

niebiosy. Grzegorz VII, ze szczególnej perspektywy interesów 

Kościoła, podkreślał ponadto ujemny charakter wła- 



Andre V;IIICIH'/.  Sivirly 107 

dzy świeckiej, wytykając cesarzom i królom ich mało chrześcijańskie 

postępowanie. Choć liczni duchowni dalecy byli od jego skrajności, 

władza świecka wyszła z walki o inwestyturę zdesakralizowana, a 

jedynymi uznawanymi przez Kościół za świętych władcami byli teraz 

wyłącznie ci, którzy jak święty Ludwik (f 1270 r.), wspierali jego 

działalność, dając jednocześnie przykład osobistego miłosierdzia i 

moralności. Kres świętości funkcyjnej poświadcza również fakt, że 

dokonana w 1166 roku przez antypapieża, na wniosek Fryderyka 

Barbarossy, kanonizacja Karola Wielkiego, nigdy nie została 

zatwierdzona przez Kościół rzymski. 

Ta ewolucja, idąca w kierunku rosnącego uduchowienia pojęcia 

świętości, zaznaczyła się również w rozwoju procedury kanonizacyjnej, 

która zaczęła przyznawać papieżowi jako najwyższej instytucji 

wyłączne prawo decydowania w tej dziedzinie. Na początku XIII wieku 

proces ten dobiegł końca. Nie chodziło tu wyłącznie o zwycięstwo 

rzymskiej centralizacji ani też o sprawę dyscypliny kościelnej. 

Poddaniu spraw kanonizacyjnych Stolicy Apostolskiej towarzyszyło 

bowiem wprowadzenie kontroli nad cnotami i cudami tych sług 

Bożych, uważnie rozpatrywanymi w ramach procesu kanonizacyjnego 

przez kurię, po wysłuchaniu świadectw tych, którzy znali ich osobiście i 

cieszyli się ich wstawiennictwem. Odtąd będą istnieć na Zachodzie 

dwie kategorie świętych: ci, którzy uznani i zatwierdzeni jako święci 

przez papieża staną się przedmiotem kultu liturgicznego, oraz ci, którzy 

będą musieli się zadowolić tylko lokalnym kultem. 

Na początku XIII stulecia Kościół rzymski zaczął propagować nowy 

typ świętości apostolskiej i ewangelicznej, oparty na ideale seąuela 

Christi, jak tego dowodzą kanonizacje świętego Franciszka z Asyżu i 

świętego Dominika, założycieli odpowiednio zakonu Braci Mniejszych 

i Zakonu Kaznodziejskiego oraz zwolennicy ideału ubóstwa i 

żebrzącego trybu życia. Tego rodzaju aspiracje obejmowały jednak, w 

zależności od rejonu Europy, różnorodne modele. Na północ od Alp 

istniejący od wczesnego średniowiecza ścisły związek między 

arystokratycznym urodzeniem, władzą i świętością pozostawał wciąż 

bardzo silny, istniała także niemal doskonała zbieżność między 

hierarchiami ziemskimi a niebiańskimi. Niewątpliwie w tej epoce 

wynoszono na ołtarze coraz większą liczbę osób świeckich, 

r 



408 Człowiek średniowiecza 

mężczyzn i kobiet, lecz byli to najczęściej królowie jak święty Ludwik, 

cesarzowe jak święta Kunegunda, żona Henryka II, kanonizowana w 

1200 roku, księżniczki jak święta Elżbieta Turyńska' (t 1231 r.), córka 

króla Węgier Andrzeja II, czy polska księżna, święta Jadwiga (t 1243 

r.). Nawet wtedy, gdy propagowane przez zakony żebracze religijne 

ideały pokory i ubóstwa zyskały już zdecydowaną przewagę, dawne 

przekonanie nadal działało na korzyść arystokracji i rekrutacja nowych 

świętych pozostawała, ze społecznego punktu widzenia, zdecydowanie 

elitarna, tak że ówcześni hagiografowie z tej części Europy będą się 

starać zawsze przypisać szlachetne urodzenie nawet sługom Bożym 

niepewnego i nieznanego pochodzenia. W tej samej epoce powstała 

zupełnie inna sytuacja w krajach śródziemnomorskich, przede 

wszystkim we Włoszech, gdzie liczba świętych wywodzących się z klas 

rządzących była proporcjonalnie znacznie niższa. Święci biskupi, liczni 

w XIII wieku we Francji i w Anglii, stopniowo opuścili krąg ludzi, 

wśród których południowoeuropejska opinia publiczna szukała swoich 

bohaterów. Vox populi nie wybierał bowiem mężczyzn i kobiet, którzy 

odznaczyli się dzięki sprawowanej funkcji czy wybitnemu 

pochodzeniu, lecz prawie wyłącznie tych, którzy wyróżnili się swymi, 

poniesionymi dla miłości Boga i bliźniego wyrzeczeniami. Poza 

pewnymi wyjątkami przestano już także uprzywilejowywać nagłą 

śmierć w tragicznych okolicznościach. Dla uzyskania opinii świętości 

liczyły się przede wszystkim ofiary i cierpienia, dobrowolnie 

przyjmowane i znoszone przez sługi Boże. Śródziemnomorski ideał 

świętości zaczął być utożsamiany z opartym na ubóstwie i wyrzeczeniu 

stylem życia i modelem postępowania. Były to ideały ascezy 

połączonej z naśladowaniem Chrystusa, pragnące możliwie najbardziej 

upodobnić człowieka do Chrystusa, „który nie miał gdzie złożyć swej 

głowy", i zbliżyć go do pełnej cierpienia Ofiary Kalwarii. Święty 

Franciszek (t 1226 r.), „biedaczyna z Asyżu", który w Alwernii 

otrzymał styg-maty, niewątpliwie najdalej posunął ideał aktualizacji 

ewangelicznego posłania w doczesnym życiu, do tego stopnia, że miał 

na swym ciele znaki Męki Pańskiej. Zycie świętego Franciszka stanowi 

naj- 

W Polsce jest znana jako Elżbieta Węgierska (przyp. red.). 



Andrc'> Ymidioz Święty 409 

pełniejszy wyraz tej nowej koncepcji świętości — rezultatu przeżycia 

wewnętrznego i miłości, która doszukiwała się obrazu Boga we 

wszystkich ludziach, a przede wszystkim w tych najbardziej „cier-

piących prześladowanie". 

W krajach śródziemnomorskich to bezpośrednie postrzeganie 

świętości jako utożsamienia z miłującym i cierpiącym Chrystusem 

obejmowało różnorodne kategorie ludzkie: eremitów i pustelników, 

wędrujących w poszukiwaniu Boga i umierających w drodze piel-

grzymów, założycieli przytułków i szpitali, dobroczyńców na rzecz 

ubogich, jak na przykład święty Homobonus z Kremony (t 1197 r.), 

pierwszy świecki święty nieszlacheckiego pochodzenia, który został 

kanonizowany (w 1199 r.)
2
. Dzięki uczynkom miłosierdzia wielu 

świeckich skromnego czy mieszczańskiego pochodzenia dostąpiło 

wówczas zaszczytu lokalnego kultu. Również i w krajach na północ i 

na zachód od Alp, gdzie modele arystokratyczne zachowały zdecy-

dowaną przewagę, istota przeżywanego przez świętych doświadczenia 

religijnego doznała, w porównaniu z epoką poprzednią, znacznej 

przemiany. Porównanie dwóch postaci świętych księżniczek, jednej z 

XI, a drugiej z XIII wieku, pozwala dostrzec ewolucję, jaka się w tym 

czasie dokonała. Gdy pewien mnich imieniem Turgot pisał około 1105 

roku Vita świętej Małgorzaty, królowej Szkocji (t 1093 r.), starał się 

wykazać, że zasłużyła sobie na oddawanie czci dzięki wzorowemu 

postępowaniu jako żona, matka i władczyni. Wychwalał ją za dawane 

mężowi i dzieciom dobre rady, przy jednoczesnym wspieraniu ludzi 

Kościoła. W niecałe półtora wieku później święta Elżbieta (t 1231 r.), 

żona landgrafa Turyngii Ludwika IV, zyskała sławę w całych 

Niemczech, a wkrótce również i poza nimi, ze względu na swoje 

miłosierdzie. Pomijając arystokratyczne pochodzenie, po dokładnej 

analizie ich biografii stwierdzamy, że obie te kobiety niewiele miały ze 

sobą wspólnego. Węgierska księżniczka nie zakładała kościołów i 

klasztorów, ale szpitale dla ubogich. Zanim została wdową, wiodła 

tylko pozornie królewski tryb życia, ponieważ gdy brała udział w 

ucztach, nic nie jadła, a resztki z tych posiłków rozdawała ubogim. Ku 

wielkiemu zgorszeniu otoczenia 

2 Por. s. 215 (przyp. red.). 



410 Człowiek śrerfiiiowircja 

odmawiała nawet skosztowania potraw pochodzących z miejscowości, 

gdzie władza senioralna była sprawowana w niesprawiedliwy sposób. 

Po śmierci męża nie zaznała spokoju, dopóki nie opuściła rodzinnego 

zamku w Wartburgu i swych dzieci, aby dzielić życie z chorymi i 

trędowatymi, którym rozdała cary swój majątek, wykonując ponadto aż 

do swojej śmierci wszelkie przy nich posługi. Uwidacznia się więc 

tutaj bardzo wyraźnie proces uwewnętrznienia świętości, opierającej 

się już — niezależnie od różnic społecznych — na dostrzeżeniu 

ludzkiej strony Chrystusa i na pragnieniu naśladowania Go. 

Natchnione słowo: mistycy, prorocy i kaznodzieje (stulecia XIV i XV) 

Pod koniec XIII wieku nurt ewangeliczny, który kilka dziesięcioleci 

wcześniej znalazł wyraz w powstaniu zakonów żebraczych, stanął w 

obliczu konfliktu z Kościołem, czego świadectwem był bunt 

duchowości franciszkańskiej przeciw papiestwu. To ostatnie przyjęło 

bowiem postawę dystansu w stosunku do ideału, który zaczął wydawać 

się podejrzany, a pewne jego wątki zostały podjęte przez różne ruchy 

heretyckie, jak ruch Fra Dolcino, czy przez innych, pojedynczych 

kontestatorów. Wraz z przeniesieniem papiestwa do Awinionu nasilił 

się ponadto proces klerykalizacji Kościoła i jego przekształcania się w 

aparat władzy. Jesteśmy wówczas świadkami pojawiania się nowych 

form świętości, na marginesie instytucji kościelnej, która w coraz 

mniejszym stopniu umiała zaspokajać religijne potrzeby wiernych. W 

tym kontekście sytuuje się wybuch mistycyzmu, który w drugiej 

połowie XIII wieku rozkwitł w Niemczech, we Flandrii i Włoszech, a 

następnie, około 1300 roku, objął całe chrześcijaństwo, oraz rozwój 

profetyzmu, którego wpływ był coraz większy, zwłaszcza po kryzysach 

w następstwie Wielkiej Schizmy z 1378 r. 

Niewątpliwie ważnym aspektem tego ruchu był fakt, że istotne 

miejsce zajmowały w nim kobiety, zwłaszcza świeckie. Wykluczone ze 

służby słowa Bożego w łonie Kościoła, zawładnęły one tym ruchem, 

uważając się za wybrane przez Boga. Choć uznawały nad sobą 

kierownictwo spowiedników i przewodników duchowych, często od-

wracały na własną korzyść ten stosunek podporządkowania, prze- 



Andre Vi iu r l i cx  $wit,'ly Ą\\ 

mieniając tych ostatnich w swoich sekretarzy i rzeczników. Pierwszych 

przykładów tej profetycznej świętości kobiecej dostarczają Małgorzata 

z Cortony (t 1297 r.), Klara z Montefalco (t 1308 r.) oraz Angela z 

Foligno (f 1309 r.). Rzecz znamienna, że żadna z nich nie została 

kanonizowana w średniowieczu, choć cieszyły się one, zarówno za 

życia, jak i po śmierci, wielkim duchowym prestiżem, w stopniu, w 

jakim kontynuowały na innej płaszczyźnie podstawowe intuicje 

franciszkanizmu. W każdym razie to dopiero w czasie procesu 

kanonizacyjnego świętej Klary z Montefalco, w Umbrii, wizje i 

zjawiska paramistyczne po raz pierwszy zostały wzięte pod uwagę 

przez Kościół rzymski, który poddał je swoistemu badaniu. Fakt, że 

sprawa nie zakończyła się szczęśliwie, wynikał — pomijając różne 

powody, związane z tym konkretnym przypadkiem — z nieufności 

kleru w stosunku do pewnej grupy kobiet. Głosiły one możliwość 

osiągnięcia już na tej ziemi unii z Bogiem za pośrednictwem osobistego 

aktu woli i miłości. Groziły przez to wywłaszczeniem Kościoła z jego 

funkcji niezbędnego pośrednika między ludźmi a niebem. Proroczy 

aspekt świętości kobiecej nasilił się w ciągu XrV wieku, o czym 

świadczy przykład świętej Brygidy szwedzkiej (t 1373 r.), która od 1343 

roku mówiła o objawieniach, dotyczących konieczności powrotu 

papiestwa do Rzymu, reformy Kościoła i nawracania niewiernych. 

Także święta Katarzyna ze Sieny (f 1380 r.) z wielkim zaangażowaniem 

i wytrwałością dążyła do tych samych celów. 

Choć zróżnicowane pod względem uczuciowym i kulturalnym, 

kobiety te — a także wiele innych, mniej znanych, cieszących się tylko 

lokalnym kultem — szfy tą samą drogą; nie usiłowały się zwracać 

bezpośrednio do ludu, lecz starały się doprowadzić do odgórnego 

podjęcia reform. Wynikał stąd społeczno-elitarny charakter ich dzia-

łalności, która przybierała postać ustnych lub pisemnych orędzi do 

papieży, władców, możnych tego świata. W większości przypadków 

wizjonerki nie podawały w wątpliwość istniejących instytucji, choć 

krytykowały ich braki, lecz, wręcz przeciwnie, starały się nakłonić je do 

wypełniania obowiązków. Niech papież nie daje się wciągnąć w 

problemy polityczne i zabiegi o doczesną władzę! Niech król Francji 

zawsze pamięta o swej świętej misji, nie ulegając podszeptom zrych 

doradców! Za pośrednictwem natchnionego słowa 



412 Człowiek śrethiiowiec <i 

dochodził do głosu duch ewangeliczny, który nie znajdując już dla 

siebie miejsca w ramach kościelnych czy społecznych struktur, starał 

się działać, atakując szczyty ziemskiej hierarchii. Wszystkie te święte 

spodziewały się, że ich zwrócone do papieży i władców wezwania 

doprowadzą do zjednoczenia sił osłabionego wewnętrznymi 

konfliktami chrześcijaństwa i do duchowego odrodzenia, które po-

zwoliłoby wreszcie na podjęcie reformy Kościoła. Reformę taką po-

wszechnie uznawano za konieczną, jednak jej przeprowadzenie 

wydawało się w oczach ludzi niemożliwe. Dla narzucenia swych opinii 

te niebiańskie posłanniczki dysponowały tylko dwoma środkami: 

groźbą gniewu Boga, rozjątrzonego grzechami ludzi i zdradą kleru, 

oraz odwołaniem się do pełnej miłosierdzia, nieskończonej Miłości 

ofiarowanego Baranka, który przelał swą krew dla zbawienia ludzi. 

Posługiwały się nimi z różnym skutkiem, lecz nie ulega wątpliwości, 

że w ówczesnym, rozwijającym się i sekularyzującym chrześcijaństwie 

odegrały niezwykle ważną rolę świadków przeżycia duchowego, co 

przysporzyło im znacznego prestiżu. 

Dla Kościoła zezwolenie, by świętość rozwijała się na jego margi-

nesie, a nawet czasami wbrew niemu samemu, gdy krytykowała jego 

braki, stanowiło poważną groźbę. Od końca XIV, a zwłaszcza w XV 

wieku, jesteśmy zatem świadkami pewnego odzyskiwania opinii 

publicznej przez najbardziej dynamicznych przedstawicieli kleru na 

tym samym terenie, na jakim działali prorocy i wizjonerzy. Dzieje się 

to za pomocą słowa, które stało się podstawową wartością w spo-

łeczeństwie, gdzie masy zdobywały sobie coraz większe znaczenie, 

lecz w dużym stopniu były wykluczone ze świata pisma i lektury. Jeśli 

przyjrzymy się portretom najważniejszych świętych schyłku 

średniowiecza, nie może nie uderzyć nas miejsce, jakie zajmują wśród 

nich wybitni ówcześni kaznodzieje: Wincenty Ferrier (t 1419 r.), 

Bernardyn ze Sieny (t 1444 r.), Jan z Capestrano (f 1456 r.), Jakub z 

Marche (t 1476 r.) itd., wszyscy wywodzący się z zakonów żebraczych 

i związani z ruchem obserwancji, który przywrócił tym zakonom 

pierwotną spójność po czternastowiecznych kryzysach. Niewątpliwie 

nie było to zupełną nowością i już w XIII w. Kościół kanonizował 

wybitnych kaznodziejów, jak święty Antoni Padewski z zakonu Braci 

Mniejszych i święty Piotr Męczennik z zakonu domi- 



Andre Yn i i c l icz  Swir/y u:; 

nikanów. Jednak w XV wieku zjawisko to przyjęło nieznane dotąd 

rozmiary. Na całym Zachodzie, poza kilkoma eremitami, jedynymi 

duchownymi, którzy zdobyli sobie entuzjazm mas, byli, poświęcający 

swe życie i siły służbie słowa, kaznodzieje. Przemierzając całą Europę 

od Aragonu po Bretanię, od Włoch po Polskę i Chorwację, duchowni ci 

zdecydowanie odróżniali się od reszty kleru, do którego wierni 

dotychczas przywykli. Przenosili się z miasta do miasta i żyli w 

ubóstwie, dawali się jednak poznać kręgom słuchaczy, gdyż często 

poświęcali im cały cykl kazań (na przykład przez cały okres Wielkiego 

Postu). Pozwalało to im na zapoznanie się z problemami tego czy 

innego miasta i jego mieszkańców. Wystąpienia ich, bardziej niż 

kazania, przypominają wielkie, dobrze zorganizowane spektakle, 

prawdziwe wydarzenia czy wiece, w których byli oni zarazem orga-

nizatorami i gwiazdorami. Przemawiali zazwyczaj na otwartym 

powietrzu, z wysokości drewnianej, specjalnie w tym celu wzniesionej 

trybuny i towarzyszyli im spowiednicy, mający władzę odpuszczania 

grzechów, również dotychczas zastrzeżoną dla biskupów czy dla 

papieża, oraz czasami tłumy pokutników — świeżo nawróconych, 

odbywających w ten sposób rodzaj przebłagalnej pielgrzymki — 

oddających się biczowaniu czy pobożnym praktykom, zanim mówca 

zabrał głos. Kaznodzieja poruszał zazwyczaj wielkie prawdy zbawienia, 

bardziej jednak z moralnego niż dogmatycznego punktu widzenia. 

Kierowany pragnieniem dotarcia i poruszenia szerokich mas słuchaczy, 

starał się przede wszystkim rozbudzić u wiernych świadomość 

własnych grzechów oraz żal za nie. W razie powodzenia kaznodzieja 

wymagał widzialnych znaków duchowej odnowy, która się dokonała za 

jego pośrednictwem. Stąd jego misja często kończyła się paleniem na 

stosie gier hazardowych i zbytkownych ozdób kobiecych. Jednak 

kierujące tymi świętymi pragnienie nawracania wychodziło poza 

osobistą moralność. Świadomi faktu, że w świecie, w którym żyli, 

chrześcijańskie posłanie tylko powierzchownie wywarło swój wpływ na 

panujące obyczaje, starali się wprowadzać Ewangelię do życia 

społecznego. Nie wzbraniali się zatem działać jako pacyfikatorzy, 

godząc skłócone z sobą rodziny lub wrogie sobie klany oraz starając się 

zaradzić cierpieniom biednych i ludzi marginesu. W następstwie ich 

kazań zakładano przytułki dla chorych, a zwłaszcza lombardy do walki 

z lichwiarstwem. By nadać tym ini- 



414 Człowiek średniowiecza 

cjatywom trwały charakter, ci słudzy Boży odwoływali się często do 

władz publicznych, doprowadzając do zatwierdzenia przez gminy 

miejskie nowych, bardziej zgodnych z etyką chrześcijańską regula-

minów czy statutów wymierzonych zwłaszcza przeciw przesadnemu 

zbytkowi bogatych i pewnym niedozwolonym handlowym i finanso-

wym praktykom mieszczaństwa. U zarania ery nowożytnej świętość 

chrześcijańska podejmowała więc ponownie tradycję działalności 

społecznej i dobroczynnej wczesnego średniowiecza, zepchniętą przez 

kilka stuleci na dalszy plan przez ideały monastyczne i czysto 

duchowe. 

By wyrobić sobie właściwy pogląd na temat późnośredniowiecz-

nych modeli świętości, nie można jednak ograniczać się tylko do 

postaci, które dostąpiły zaszczytu kanonizacji, gdyż w owych czasach 

istniała znaczna rozbieżność w tej sprawie między hierarchią kościelną 

a wiernymi. Papiestwo skłaniało się ku zarezerwowaniu chwały ołtarzy 

dla wąskiej grupy starannie wybranych świętych, których kult nie 

zawsze spotykał się ze spodziewanym sukcesem. Lud natomiast 

spontanicznie skłonny był oddawać cześć mężczyznom i kobietom, a 

nawet dzieciom, których najważniejszą zasługą była niesprawiedliwa, 

tragiczna śmierć. Wśród tych „niewinnych świętych" szczególne 

miejsce zajmują rzekomi „męczennicy" Żydów, szczególnie liczni w 

Anglii i w świecie germańskim, jak młody Werner z Bacharach (t 1287 

r.), bardzo popularny w XIV i XV wieku w dolinie Eenu, a nawet w 

Niderlandach, lub Szymon z Trydentu (f 1475 r.), którego kult, szeroko 

rozpowszechniony w krajach alpejskich i w północnych Włoszech, 

głęboko podzielił duchowieństwo. Zasadniczo Kościół rzymski 

przeciwstawiał się wówczas wszelkim formom świętości, wynikającej 

z rozlewu krwi. Jednakże zaniedbał również postacie, cieszące się 

wielką popularnością wśród ludu, jak święci pielgrzymi czy 

uzdrowiciele, których najsławniejszym pierwowzorem był wówczas 

święty Roch, wzywany od połowy XV wieku przeciw zarazie. Podczas 

gdy wszędzie wznoszono kościoły i kaplice, ku czci tego świętego o 

ciągle jeszcze — aż do dnia dzisiejszego — niezbyt dobrze znanym 

życiorysie, dopiero w XVII stuleciu papiestwo usankcjonowało jego 

kult z kanonicznego punktu widzenia. Stanowi to potwierdzenie faktu, 

że pod koniec średnio- 



AIKII-I ■ Vauoheai 

Święty 

u:, 

wiecza, mimo rosnącej kontroli sprawowanej przez kler w tej dzie-

dzinie, lud zachował przywilej tworzenia świętych. 

FUNKCJE ŚWIĘTYCH W ŚREDNIOWIECZNYM 

CHRZEŚCIJAŃSTWIE 

Wybitny zmarły 

Dla większości ludzi średniowiecza, zwłaszcza przed XIII wiekiem, 

święty był przede wszystkim wybitnym zmarłym. Jego biografia nie 

była dokładnie znana, lecz wiedziano, że za życia znosił 

prześladowania i cierpienia z miłości do Chrystusa. Stąd rodziła się w 

rozwoju kultów i legend podstawowa ważność ciała — jedynego 

punktu stycznego między sługą Bożym a czczącymi go wiernymi. To 

właśnie nad ciałem pastwili się oprawcy, a niekiedy i sami święci. 

Rozczłonkowane, umęczone wskutek okrucieństwa pogan lub auto-

destrukcyjnego ascetycznego zapału, ciało świętego po śmierci 

tajemniczo odzyskiwało jedność — znak Bożej łaski. W średniowieczu 

świętość była przede wszystkim językiem ciała, sprawą „niena-

ruszonego ciała", by przytoczyć udane określenie E Camporesiego. 

Znamienne w tym względzie są postanowienia synodu w Poitiers z 

1387 roku, uznające za konieczne podjęcie pewnych kroków „przeciw 

łatwowierności ludu, który, za poduszczeniem niektórych niewiernych, 

ma zwyczaj adorować znalezione w nienaruszonym stanie ciała 

zmarłych i otaczać je czcią, jakby chodziło o świętych". Nawet dla 

ówczesnych duchownych zachowane w dobrym stanie po śmierci ciało 

stanowiło kryterium — konieczne, lecz nie wystarczające — by można 

było przypisać człowiekowi tytuł sługi Bożego. Obok właściwości 

nierozkładania się i wydzielania pięknego zapachu zwłoki świętych 

odznaczały się jeszcze tą cudowną cechą, podobnie jak sama 

poświęcona hostia, że mogły być podzielone, niczego przy tym nie 

tracąc ze skutecznej siły, to znaczy z nadanej im przez Boga w chwili 

błogosławionej śmierci niezwykłej mocy. Takie były, na płaszczyźnie 

mentalności ludowej, zasadnicze podstawy kultu relikwii — cząstek 

tego poświęconego i rozczłonkowanego ciała, które na wzór Chrystusa 

nie przestawało jednak być źródłem życia i obietnicą odnowienia. 

Tylko w tym kontekście można zrozumieć ważność translacji i 

kradzieży relikwii w życiu religijnym 



416 Człowiek średniowiecza 

średniowiecza. Przez długi czas z tych przemieszczeń czy przeniesień, 

którym często towarzyszyły oszustwa, a nawet akty przemocy, brano 

pod uwagę tylko najbardziej malownicze aspekty. W rzeczywistości 

zajmowały one pierwszoplanowe miejsce w ówczesnym życiu 

społecznym. Posiadanie ciała świętego — możliwie jak największej 

liczby ciał — było niezbędną koniecznością zarówno dla społeczności 

świeckich, jak i duchownych. Sami święci byli tego świadomi i często 

wybierali na miejsca własnej śmierci albo miejsca, w których się 

urodzili, albo też te, co do których sądzili, że obecność ich szczątków 

mogła tam później wywierać dobroczynny wpływ. 

I tak włoski pustelnik Jan Bono (t 1249 r.), który spędził znaczną 

część życia pod Ceseną w Romanii, przeczuwając zbliżającą się śmierć, 

powrócił do swego rodzinnego miasta, Mantui, zarówno z powodu 

przywiązania do swej ojczystej ziemi, jak i po to, by przez 

dobroczynny wpływ swoich relikwii zwalczać po śmierci heretyków, 

którzy wówczas mocno się tam jeszcze trzymali. W tym samym duchu 

średniowieczne legendy pełne są opowieści o tym, jak szczątki 

świętego, stając się nagle niezwykle ciężkie, stawiały zdecydowany 

opór próbom przeniesienia ich w inne miejsce, gdy sam święty tego 

sobie nie życzył. W gruncie rzeczy jedynym prawdziwym kryterium w 

tej dziedzinie był sukces lub niepowodzenie — translacja relikwii lub 

ich kradzież zawsze mogły zostać usprawiedliwione, niezależnie od 

pierwotnych intencji sług Bożych, przez stwierdzenie, że ci, którzy je 

uprzednio posiadali, przechowywali je w niegodnym miejscu i nie 

oddawali im należytej czci. W tym wypadku przeniesienie ich w inne 

miejsce było tylko okazaniem pobożności, bardziej godnym pochwały 

niż potępienia. Nawet gdy w XIII wieku papiestwo w osobie 

Innocentego III oświadczyło, że „fałsz pod płaszczykiem świętości nie 

będzie tolerowany" i usiłowało wprowadzić minimum dyscypliny w tej 

dziedzinie, rezultaty dalekie były od spodziewanych; wierni byli 

bowiem głęboko przekonani, że nie pozostawiając własnemu losowi 

relikwii świętych, których, ich zdaniem, nie czczono w należyty 

sposób, dokonują aktów pobożności. Zbyt mało precyzyjne było 

pojęcie, które usprawiedliwiało różne próby zawładnięcia relikwiami w 

uczciwy, jak i nieuczciwy sposób. 



Andre Vuuehoz Święty 117 

Koncepcje te były tym silniejsze, że sięgały korzeniami kultury 

ludowej, której zniekształcone, choć aktualne echo odnajdujemy w 

hagiografii, a zwłaszcza w pewnych żywotach świętych z XII i XIII 

wieku napisanych w języku ludowym. Sługa Boży, mężczyzna czy 

kobieta, jest w nich pokazany jako niezmienny w czasie bohater, 

odznaczający się już od początku wszelką doskonałością i nieustannie 

obdarzany łaską Bożą. Spędzone wśród ludzi łata służyły tylko temu, 

by mógł on dać się poznać jako święty dzięki okazaniu swoich cnót i 

swej mocy uzdrowicielskiej. Znamienne, że autorzy tych tekstów 

wybierali i wychwalali postacie odległe w czasie i przestrzeni, kładąc 

nacisk na to, co było niezwykłe, a nawet nieludzkie w ich życiu. 

Wychodząc naprzeciw oczekiwaniom swych odbiorców, autorzy starali 

się bowiem przedstawiać postacie, których nie przestawało się 

podziwiać, lecz które trudno było naśladować, gdyż ich doskonałość 

tkwiła w wyrzeczeniu. Przedstawiony w tej literaturze święty pozbawia 

się tego wszystkiego, czym inni ludzie się cieszą; praktykuje bowiem 

posuniętą do przesadnych rozmiarów czystość i ascezę, żyje w cielesnej 

nagości i umartwieniu. Archetypem świętości na poziomie ludowym 

pozostaje więc pustelnik, człowiek umartwień i wyrzeczeń. Do 

nieosiągalnej doskonałości świętego masy ludowe mają stosunek 

„konsumpcyjny" — oczekuje się od sługi Bożego, że z uzyskanych 

dzięki jego ofierze łask będzie korzystać cała cierpiąca i grzeszna 

ludzkość. Jest on przede wszystkim uważany za orędownika, 

otaczającego swą opieką wszystkich tych, którzy go wzywają. 

Duchowni, co najmniej aż do XIII wieku, podzielali to przekonanie i 

spisywali żywoty świętych i zbiory cudów w celu rozsławiania tego czy 

innego sanktuarium i utwierdzania mas w ich wierze. 

Zbawienie osiągalne 

Poczynając od XII wieku — a we Włoszech nawet i od XI — w 

związku ze zmianami kulturalnymi i religijnymi na ówczesnym 

Zachodzie, model świętości zaczyna ulegać powolnej, lecz głębokiej 

przemianie. Obok kultu relikwii, na który moda będzie trwać 

nieprzerwanie aż do czasów Reformacji, jesteśmy równocześnie 

świadkami rozwoju  różnych form  czci oddawanej  mężczyznom 



418 Człowiek śradniowiea ia 

i kobietom, którym, ze względu na ich życie, opinia publiczna spon-

tanicznie przyznawała tytuł świętych. Nie zadowalano się już od-

dawaniem czci wybitnym lub tajemniczym wstawiennikom, których 

życie upłynęło w odległych stuleciach i tajemniczych krainach. Lud, 

zwłaszcza w regionach śródziemnomorskich, okazuje obecnie coraz 

większe zainteresowanie dla postaci znanych i niedawnych. Święty 

przestaje być ograniczony do obdarzonego niezwykłymi przywilejami 

ciała, lecz staje się przede wszystkim żywym człowiekiem. Bardziej niż 

do kultu męczenników, ześrodkowanego wokół śmierci sługi Bożego, 

ta nowa koncepcja nawiązuje do tradycji świętego Antoniego, ojców 

pustyni oraz do pokutnic od Marii Magdaleny do Taidy i Pelagii, silnie 

oddziałujących na dusze wiernych w świecie bizantyńskim i 

wschodniochrześcijańskim. Nie dziwi więc fakt, że po roku tysiącznym 

Zachód uznaje za świętych wielu eremitów, jak święty Romuald czy 

święty Jan Gwalbert we Włoszech, a także wielu ascetów i 

nawróconych, których surowy tryb życia zwracał uwagę wiernych. 

Święty za życia dawał się poznać przede wszystkim przez fakt, że 

opanował w sobie naturę ludzką; uzyskiwał on w zamian nadzwyczajną 

władzę nad siłami przyrody i nad zwierzętami. I tak eremici potrafią 

spowodować wytryśnięcie źródła obok swojej celi i zakwitnięcie 

wsadzonego w ziemię kawałka drewna. Przechodzą przez ogień, nie 

odnosząc oparzeń, i zwykłym gestem potrafią uciszyć ptaki, jeśli swym 

śpiewem zakłócają odprawiane nabożeństwo. U podstaw tej idei 

odnajdujemy wspólny wielu religiom (a zwłaszcza islamowi) trzon 

antropologiczny, w zasadzie pozbawiony wszelkiej konotacji moralnej 

czy przykładowości, gdzie związek z chrześcijaństwem jest 

zapewniony w hagiografii tylko dzięki utożsamieniu ascetycznych 

umartwień sługi Bożego z cierpieniami Chrystusa. Wcale nie jest 

pewne, czy ten związek był odczuwany spontanicznie przez tłumy, 

które napływały, by dotknąć i zobaczyć świętego. Wielki sukces model 

ten zawdzięczał przede wszystkim swojej skuteczności. Oddając swą 

nadprzyrodzoną moc na usługi ludzi, a zwłaszcza tych najbardziej 

dotkniętych przez los, chorych i uwięzionych, święty jawi się przede 

wszystkim jako człowiek udanego pośrednictwa. Z pomocą 

egzorcyzmów odpędza demony i przywraca żyjącym na 



Andre Vtmclii</, Śicii;ly 419 

marginesie i wyrzutkom ich dawne miejsce w społeczeństwie. Dzięki 

szacunkowi, którym się cieszy, i strachowi, który wzbudza, przerywa 

łańcuchy zemst, godzi wrogów, zaprowadza zgodę tam, gdzie panuje 

nienawiść i rozbicie. Lecz uznanie go tylko za biegłego pośrednika, 

który dzięki swej dyplomatycznej zręczności uśmierza spory, 

oznaczałoby pomniejszenie znaczenia jego funkcji. W istocie jego 

autorytet ma bowiem swe źródło zarazem w stylu życia, jak i w 

odmienności w stosunku do tych, którzy odwołują się do jego 

interwencji. Pochodzący często ze społecznej i kulturalnej elity, ci 

słudzy Boży już tym samym różnili się od zwykłej ludności. Asceza 

ponadto, czyniąc ich „nadludzkimi", jeszcze bardziej ich od niej 

oddalała. Zrywając wszelkie rodzinne i ekonomiczne więzy, łączące ich 

ze światem doczesnym, wyrzekając się towarzystwa kobiet, które 

mogłyby przyczynić się do nadania im konkretnego społecznego 

wymiaru, jawili się oni w ostatecznym rozrachunku jako jedyne 

naprawdę wolne i niezależne istoty w społeczeństwie, sparaliżowanym 

wewnętrznymi napięciami i sprzecznościami. Nie dziwi więc fakt, że 

często stawali się ostatnią podporą w razie wielkich trudności lub 

poważnego kryzysu. Ludzie wiary, którzy postawili całe swe życie na 

jedną kartę, już przez samą swą obecność koili strach i zaspokajali 

nurtującą zwracających się do nich osób potrzebę pewności. To właśnie 

na tej płaszczyźnie ujawnia się religijny wymiar świętości. Od sług 

Bożych oczekiwano, by wykorzystywali zgromadzoną w sobie 

nadprzyrodzoną siłę na rzecz przywrócenia naturalnych stosunków 

między ludźmi oraz między tymi ostatnimi a naturą, tam gdzie 

nadszarpnęła je działalność diabła. Z pomocą cudu zaburzony grzechem 

porządek świata zostawał przywrócony, gdyż u źródeł zła niemal 

zawsze znajdowała się jakaś wina, którą przenikliwość duchowa 

świętych umiała rozpoznać i uwypuklić. Gdy grzech ten był zbyt silnie 

zakorzeniony, święci zadowalali się tylko przewidywaniem i 

zapowiadaniem klęsk, które niechybnie w końcu musiał spowodować. 

Sługa Boży stawał się więc nieroz-dzielnie zarazem taumaturgiem i 

prorokiem. 

Święci, zarówno za życia, jak i po śmierci, stanowili więc dla 

wiernych sferę sacrum powszechnie dostępną i niezależną od wszel-

kiego pośrednictwa kleru, gdyż, by czerpać korzyści z ich cnót, wy- 



420 Człowiek Amhuowiw u 

starczyło udać się do nich za życia lub odwiedzić ich grób, gdy odeszli 

już z tego świata. Niebawem — a w każdym razie już od XIII wieku — 

nie trzeba będzie nawet udawać się do jakiegoś sanktuarium, by zostać 

wysłuchanym. Zwykła inwokacja połączona ze ślubem, który 

obejmował złożenie obietnicy, miała już wystarczyć do nawiązania 

więzi między wiernym a jego niebiańskim protektorem, więzi 

pozwalającej temu pierwszemu na korzystanie z wstawiennictwa 

drugiego. W przypadku odwoływania się do świętych żyjących, jak to 

się działo coraz częściej w krajach śródziemnomorskich, istniało 

ryzyko, że ingerencja sługi Bożego w życie wiernych posunie się dalej 

niż zaspokojenie zwracanych ku niemu próśb o uzdrowienie i opiekę. 

Wierni w zasadzie wzbraniali się przed ześliznięciem się na ten teren. 

Pokazuje to relacja pewnego notariusza, który odwiedził świętego 

Piotra z Morrone (przyszły papież Celestyn V, zmarły 1294 r.) w jego 

pustelni w Abruzzo. „Zajmijmy się tym, po-cośmy przyszli" 

odpowiedział oschle eremicie, który wiedząc, że ma do czynienia z 

niepoprawnym rozpustnikiem, zaczął udzielać mu napomnień 

dotyczących całego życia. W oczach zwracającego się z prośbą 

wiernego zadaniem świętego było uzdrawianie, nie zaś nawracanie. 

Lecz dla jego rozmówcy tkwiąca w nim taumaturgiczna moc była 

darem Bożym, a nie osobistym przywilejem. Starał się więc uzależnić 

udzielenie proszonej łaski od porzucenia przez swego rozmówcę 

pewnych, moralnie niegodnych, zachowań. Dzięki tym kontaktom 

zaczął się więc zarysowywać duszpasterski aspekt świętości, który 

rozwinął się w ostatnich stuleciach wieków średnich. 

Wsparcie dla Kościoła i przykład dla wiernych 

Od chwili gdy zachodnia społeczność chrześcijańska zdała sobie 

sprawę, że święci nie są tylko sprawcami cudów czy też decydującymi 

o powodzeniu tego czy innego sanktuarium relikwiami, lecz, według 

wyrażenia świętego Tomasza, „świątyniami i organami Ducha 

Świętego", oddawana im cześć i kult nabrały nowego znaczenia, które 

nie wyparło poprzednich znaczeń, lecz dołączyło do nich. Jednym z 

najważniejszych źródeł w tym względzie jest bulla kanonizacyjna 

świętego Dominika z 1234 r. Papież Grzegorz IX dokonuje w niej w 

istocie przeglądu różnych kategorii następujących po sobie 



Andre Vauohex Święty -121 

od zarania chrześcijaństwa sług Bożych. Zaczyna od przypomnienia 

męczenników, „za których sprawą Kościół znacznie się powiększył o 

licznych synów żyjących pod niebem narodów". Ponieważ zaś „za-

rozumiałość szła krok w krok za zwiększaniem się liczby wiernych oraz 

za grzechem wolności", Bóg powołał świętego Benedykta i jego 

uczniów, których zastępy „przywróciły, za pośrednictwem pełnej łaski, 

żyjącej razem szczęśliwej wspólnoty, dobro wspólnego życia, które 

zatraciło się z powodu bardzo dużej liczby (wiernych)". W miarę 

upływu czasu jednak pierwotny monastycyzm benedyktyński utracił 

swe cnoty i Bóg, „jakby chcąc odnowić swe zmęczone wojsko", 

ustanowił zakon cystersów i kongregację z Fiore, które przywróciły w 

całej swej czystości chwałę Bożą. „Lecz nie wystarczyło to do 

zatrzymania postępów zła, tak że w «jedenastej godzinie», gdy dzień 

już zbliżał się ku wieczorowi (...), Bóg natchnął duszę świętego 

Dominika i dał mu siłę i łaskę kaznodziejstwa. Na jego widok zadrżała 

cała sekta heretyków, a cały Kościół wiernych uniósł się radością". 

Mimo pewnej, właściwej tego rodzaju papieskim dokumentom 

przesady, tekst ten zawiera bardzo ważne informacje na temat roli 

świętych w życiu Kościoła. Zauważmy najpierw, że dla tego papieża, 

który osobiście znał św. Franciszka i Św. Dominika, najważniejszy 

przejaw świętości tego ostatniego tkwi w fakcie założenia ruchu 

religijnego. W jego pojęciu zakon kaznodziejski wyraża tę samą miłość 

chrześcijańską świętego Dominika, urzeczywistnioną w czasie i 

przestrzeni. W mniejszym stopniu podkreśla on więc osobiste zalety 

świętych Benedykta, Bernarda i Dominika niż skuteczność i historyczne 

konsekwencje ich działania. 

Ta świadomość doceniania przez Kościół wartości świętości istniała 

już od czasów pierwszych chrześcijan, lecz tylko w perspektywie tego 

czy innego konkretnego Kościoła, którego dany męczennik czy biskup 

stawał się po śmierci uznanym patronem. W XIII wieku chodzi już o 

Kościół powszechny, pod bezpośrednim kierownictwem Wikariusza 

Chrystusowego, który niedawno zastrzegł sobie prawo kanonizowania. 

Dla Kościoła pojawienie się w jego łonie nowych świętych, w czasach 

gdy wielu utrzymywało, że uchybił on realizacji swej misji i wolało 

pójść za nauką katarskich Doskonałych lub wal-deńskich  

kaznodziejów,   stanowiło  ważny czynnik umacniający. 



422 Człowiek średnio win- u 

Papiestwo zajęło się więc rozszerzaniem na całym Zachodzie kultu 

nowych męczenników, jak święty Tomasz Becket (t 1170 r.), arcybis-

kup Canterbury zamordowany w katedrze przez siepaczy króla 

Henryka II, jak święty Piotr Męczennik, dominikański inkwizytor 

zabity w 1252 roku pod Mediolanem w czasie wykonywania swoich 

funkcji, a także jak święty Franciszek z Asyżu (t 1226 r.), którego 

biograf Tomasz z Celano nie zawahał się nazwać „nowym ewange-

listą". W życiu tego ostatniego świętego liczni chrześcijanie, zarówno 

świeccy, jak i duchowni, dopatrywali się bowiem nadejścia „nowych 

czasów" — wyrażenie to oznaczało zarazem najaktualniejszą 

teraźniejszość oraz dokonanie się dziejów świata. W oczach 

współczesnych bowiem Biedaczyna z Asyżu, podobnie zresztą jak i 

święty Dominik, jawił się niejako zwykłe wsparcie kościelnych in-

stytucji, lecz jako reformator, a nawet i coś więcej — odnowiciel 

dawnej świętości chrześcijańskiej, która wiążąc się z posłaniem 

ewangelicznym, zapoczątkowała nowy i ostatni etap w historii zba-

wienia. Niektórzy zaś w łonie zakonu Braci Mniejszych nie wahali się 

nazywać drugim Chrystusem (alter Christus) tego, kto w Alwernii 

otrzymał stygmaty. Na ogół świętych uważano wówczas za jednostki, 

których nadejście „we właściwym momencie" odegrało opatrznościową 

rolę w życiu Kościoła i nieprzypadkowo średniowieczna ikonografia 

zaczęła lubować się następnie w przedstawianiu tematu wizji papieża 

Innocentego III, który miał we śnie ujrzeć duchownego (w zależności 

od przypadku, świętego Franciszka lub świętego Dominika), który sam 

jeden, własnymi tylko siłami podtrzymywał chylącą się ku ruinie 

bazylikę laterańską. Również hagiografia odczuła następstwa tej nowej 

koncepcji świętości, choć późno i bardzo powoli. Nowocześniejszy nurt 

hagiograficzny starał się bowiem teraz wyrazić ideę, według której 

każdy święty miał swą misję historyczną, polegającą na zrozumieniu i 

zaspokojeniu pewnych wymogów swoich czasów z punktu widzenia 

wieczności i poprzez własne doświadczenie Chrystusa. Takie było na 

przykład zasadnicze znaczenie franciszkańskiego ubóstwa, które w 

obliczu pychy i chciwości nowego świata — świata miast i gospodarki 

handlowej — potwierdzało najistotniejszą wartość daru i wyrzeczenia. 

Ta nowa hagiografia, rozwijająca się od XIII wieku, której pierwowzór 

stanowiła Vita mistycznej beginki Marii z Oignies (t 1213 r.), dzieło 



Aiulii- Vauoh»* Święty 428 

Jakuba z Vitry, a także pierwsze biografie świętego Franciszka, kładły 

akcent raczej na życie tych sług Bożych niż na ich cuda. Idea, że byli 

oni postaciami możliwymi do naśladowania, zaczęła powoli przeważać 

nad pełnym bojaźni podziwem cechującym dotychczasowe stosunki 

pomiędzy wiernymi a niebiańskimi opiekunami, o których 

wstawiennictwo zabiegali. Dając te teksty do dyspozycji klerowi, a za 

jego pośrednictwem także i wiernym, biografowie starali się przekazać 

im środki dostąpienia do świętości poprzez naśladowanie, w miarę 

swoich możliwości, tych wzniosłych wzorów. Kierowani tym samym 

duchem najwierniejsi towarzysze świętego Franciszka, dowiedziawszy 

się, że władze zakonu Braci Mniejszych pragną zredagować zbiór 

cudów przypisywanych pośmiertnie założycielowi, napisali w 1245 

roku do Kapituły Generalnej w Greccio list z protestem przeciw temu 

zamiarowi, stanowczo stwierdzając, że „cuda nie tworzą świętości, lecz 

tylko o niej świadczą". Jest w tym dążenie, choć nie wszystkie jego 

rezultaty stały się od razu widoczne, by wyprowadzić świętych ze sfery 

magicznej i umieścić ich w sercu życia Kościoła i ludzi. 

Specjalni opiekunowie 

Idee te nie trafiały jednak do wszystkich wiernych. U schyłku 

średniowiecza dla większości z nich święci byli bliskimi pomocnikami, 

z którymi czuli się związani więzami typu uczuciowego, często 

wynikłymi z rzeczywistej czy domniemanej przynależności do tej 

samej wspólnoty zawodowej, etnicznej lub politycznej. Już od zarania 

chrześcijaństwa bowiem idea szczególnego patronatu ze strony sługi 

Bożego nad miejscem, w którym znajdowały się jego relikwie, cieszyła 

się wielkim powodzeniem. 

Niebawem każde miasto biskupie, poczynając od Rzymu z jego 

Piotrem i Pawłem, miało swojego sanctus proprius, uznanego strażnika 

swych murów i mieszkańców. Po męczennikach w roli tej bardzo 

często występowali święci biskupi; ci przywódcy lokalnych kościołów, 

obrońcy miast i protektorzy ubogich stawali się po śmierci, w naturalny 

sposób, uprzywilejowanymi miejscowymi orędownikami, za 

pośrednictwem swych relikwii. 



424 Człowiek śrcdniowinc a 

Od XIII wieku ta potrzeba posiadania patrona stawała się coraz 

silniejsza, obejmując różne grupy ludzi świeckich. Nawet najmniejsze 

miasteczko, najskromniejsze bractwo pragnęło teraz mieć własnego 

patrona. Tendencja ta dochodziła do głosu ze szczególną siłą w takich 

regionach jak Włochy komun miejskich oraz południowe Niemcy, 

gdzie lokalny partykularyzm i miejski patriotyzm były szczególnie 

rozwinięte. Potrzeba patrona była nie mniej żywa również i w 

peryferyjnych regionach chrześcijaństwa, w mniejszym niż inne kraje 

stopniu zaopatrzonych w świętych i ich relikwie. Autor Vita świętego 

Mikołaja, biskupa Linkóping w Szwecji (f 1391 r.), pisze zatem 

znamiennie w 1414 roku: „Choć nie możemy uroczyście obchodzić 

święta wszystkich świętych, słusznym jest, by każdy region, każde 

miasto czy parafia czciła w szczególny sposób własnego patrona (...). 

Francja otacza kultem Dionizego, Anglia — Tomasza, Szwecja — 

Zygfryda. A również i my, w naszej diecezji w Linkóping, powinniśmy 

czcić naszego ojca Mikołaja i nie szczędzić zabiegów o jego 

kanonizację". 

Gorączkowe poszukiwanie patrona przez jednostki oraz grupy 

ludzkie doprowadziło wówczas do rozwoju dwóch szczególnych form 

pobożności: kultu miejskiego i kultu dynastycznego. Pierwszy rozwijał 

się zwłaszcza w tych rejonach Europy, w których miasta cieszyły się 

rzeczywistą autonomią polityczną; drugi zaś w krajach o tradycji 

monarchicznej, gdzie wytworzyło się już silne poczucie więzi 

narodowej. Przykład patrona Norymbergi, świętego Sebalda, dobrze 

pokazuje formy i naturę pobożności miejskiej. Był to nieznanego 

pochodzenia eremita, który działał w tym rejonie w połowie XI wieku, 

w czasie założenia miasta przez cesarza Henryka III. Po śmierci jego 

ciało zostało złożone w pewnej kapliczce w tym nowo powstałym 

ośrodku, a następnie przeniesione do kościoła, gdzie kupcy i 

rzemieślnicy przybywali, by oddawać mu cześć. Nie cieszył się on 

wówczas jeszcze żadnym oficjalnym kultem — Norymberga nie była 

siedzibą biskupstwa i zwyczajnie obchodziła święta diecezji 

bamberskiej, na której terenie się znajdowała. Lecz w XIII wieku, jak 

dobrze wykazał A. Borst, Sebald wyszedł z ukrycia i zaczął być 

utożsamiany z wolnością i rozwojem miasta, którego przywileje 

zatwierdził w 1219 roku cesarz Fryderyk II. Władze miejskie podjęły 



Andre Ymiclir/,  Święty !•:, 

się budowy na cześć tego świętego wielkiego kościoła, który zosta I 

poświęcony w 1273 roku. Święto świętego Sebalda, przypadające 19 

sierpnia, zaczęło teraz być corocznie uroczyście obchodzone, u od 1256 

roku uzyskało odpust. Lecz nie dajmy się zwieść pozorom -nie chodziło 

tu o pobożność ludową, lecz o religijność polityczną, związaną z 

miejskim patrycjatem, który uważał świętego Sebalda za obrońcę 

wielkości i niepodległości miasta. Dają temu wyraz pierwsze, 

skomponowane około 1280 roku po łacinie przez służących gminie 

miejskiej duchownych, pieśni na jego cześć — największym, 

przypisywanym temu słudze Bożemu cudem był rozwój Norymber-gi, 

która ze zwykłego osiedla, jakim była w chwili jego śmierci, stalą się 

dzięki niemu jednym z najbogatszych i najpotężniejszych miast 

germańskiego świata. Późniejsze źródła uczyniły z Sebalda szlachcica, 

który porzucił zamki i krewnych, by żyć w biedzie i w ukryciu; a 

następnie syna króla Danii, który przybył tutaj, by umrzeć w spokoju. 

Dopiero po 1350 roku, gdy rzemieślnicy uzyskali dostęp do zarządu 

miastem, św. Sebald stał się świętym ludowym. Podobnie, jak to miało 

miejsce w jedenasto- i dwunastowiecznym Mediolanie w przypadku 

kultu świętego Ambrożego, nowe klasy społeczne, które stawiały czoło 

dawnym warstwom rządzącym, chętnie przyjmowały bowiem barwy 

miejscowego świętego patrona, by okazać w ten sposób wolę obrony 

prawdziwych interesów miasta i zakamuflować nowatorski charakter 

swoich żądań pod płaszczykiem odwołania się do tradycyjnych 

orędowników. Z tych powodów kult świętego Sebalda, który rozwinął 

się znacznie pod koniec XIV wieku, posłużył nowym klasom 

rządzącym do uprawomocnienia planów dopuszczenia do spraw 

publicznych szerszej grupy mieszczan. Poświęcony mu kościół został 

powiększony i zaczęto przedstawiać tego świętego na witrażach i 

posągach, podczas gdy poprzednio nie miał żadnej własnej ikonografii. 

Jego Vita została przełożona na niemiecki, imię Sebald stało się bardzo 

rozpowszechnione w Norymberdze, a na początku XV wieku jego 

wizerunek zaczął zdobić miejskie monety. Kultowi temu brak było 

tylko oficjalnego uznania ze strony kleru, który dotychczas patrzył na 

niego niechętnym okiem, odmawiając —jak się wydaje — przyznania 

temu świętemu rzeczywistego kultu liturgicznego. Jednak w 1425 roku 

magistrat Norymbergi uzyskał wreszcie u papieża Marcina V 

kanonizację jej bohatera, który dosta- 



426 ('złowiek śradniowiaoM 

pił w ten sposób pełni chwały. Było to jednak wyjątkowe ukoronowa-

nie procesu; miejskie komuny włoskie, w których często tego rodzaju 

kulty odnosiły się do postaci z niezbyt dalekiej przeszłości, jak na 

przykład błogosławiony Henryk z Bolzano (t 1315 r.) w Treviso, 

wielokrotnie, ale daremnie, starały się uzyskać od Kościoła rzymskiego 

kanonizację swych nowych świętych patronów. Kościół prawie zawsze 

odmawiał, lecz to nie przeszkadzało, by oddawano tym świętym 

publicznie cześć, jako uznanym opiekunom, tak silne było bowiem 

przekonanie sfer rządzących, że wstawiennictwo świętego patrona 

zapewni miastu dostatni byt i zgodę wśród jego mieszkańców. 

Podobną postawę zauważamy również w krajach, gdzie przeważał 

kult dynastyczny, zarezerwowany dla świętych, których pośmiertne 

losy były w jakiś sposób związane z losami rodziny panującej. W miarę 

bowiem, jak kształtowało się coraz silniejsze, ześrodkowane wokół idei 

monarchicznej poczucie świadomości narodowej, święty patron 

rodziny królewskiej stawał się stopniowo patronem całego narodu. Od 

XIII stulecia święty Dionizy, którego szczątki czczone były w 

położonym niedaleko od Paryża opactwie, cieszącym się zawsze 

protekcją ze strony Kapetyngów, stał się symbolem Francji i dziwnie 

jakoś nie wyparł go później święty Ludwik. Wojna stuletnia, 

zaogniając międzypaństwowe rywalizacje, przyśpieszyła ten proces. 

Anglia identyfikowała się ze świętym Jerzym, Burgundia — ze 

świętym Andrzejem, Wenecja zaś już od dłuższego czasu utożsamiała 

się ze świętym Markiem i jego lwem. Przykłady te można by mnożyć 

— ograniczymy się do Skandynawii, gdzie norweska świadomość 

narodowa ogniskowała się wokół kultu świętego Olafa i gdzie 

monarchia szwedzka zdołała upowszechnić kult dwu-nastowiecznego 

władcy, świętego Eryka, zdradziecko zamordowanego przez rywala, 

lecz którego cnoty chrześcijańskie wcale nie były oczywiste. Tym się 

tłumaczy zdecydowaną wrogość świętej Brygidy wobec tego kultu. 

Święci stali się w ten sposób swego rodzaju narodowymi bóstwami 

eponimicznymi. 

Różnie można by oceniać rozkwit miejskich i dynastycznych kul-

tów, który cechował schyłek średniowiecza. Pewna grupa wiernych 

dopatrywała się w tym już wówczas zmierzchu uniwersalizmu 



Andre V.'iiicluv.  .'wnWr 127 

chrześcijańskiego. 1 tak, pewien florencki humanista, Franco Sacchetti, 

już pod koniec XIV stulecia krytykował ciasny prowincjo-nalizm, który 

w jego czasach decydował o wyborze nowych niebiańskich patronów, 

obawiając się —jak twierdził — by wszyscy ci nowi święci nie wyparli 

wiary w dawnych. W tym samym duchu niektórzy pragnący reformy 

teologowie, jak Niemiec Henryk z Langcn stein lub Francuz Jan 

Gerson, na próżno zabiegali, by sobór w Konstancji (1415 r.) 

wprowadził w tym względzie ostrzejszą i \r.\v dziej restrykcyjną 

dyscyplinę. Mikołaj z Clemanges zaś napłsd traktat Traite contrę 

1'introduction de fetes nouuelles (Traktat przeciwko wprowadzaniu 

nowych świąt), którego tytuł mówi sam za siebie. Krytykowano 

wynaturzenie swych współczesnych, którzy zapominali o wybitnych 

postaciach kościelnego kalendarza — ewangelistach, apostołach, 

pierwszych męczennikach — rozdrabniając się na mniejsze kulty, 

odnoszące się często do bardzo wątpliwych świętych. 

Oceniając to zjawisko z perspektywy czasu, przyznajemy, że kry-

tyki te nie były pozbawione racji, choć powinny być nieco stonowane. 

Niewątpliwie pod koniec średniowiecza kult świętych stanowił tak 

nieodłączną część życia społecznego, że stał się jego zasadniczym 

elementem, co groziło mu banalizacją. Lecz czyż to nie właśnie ten 

powikłany splot sfery sacrum iprofanum, sfery politycznej i religijnej w 

obrębie życia miejskiego i życia bractw pozwolił mu przetrwać i 

rozwinąć się w tych stuleciach we Włoszech, we Francji oraz na 

Półwyspie Iberyjskim? Na północ od Alp zaś, gdzie utrzymały się 

bardziej liturgiczne i tradycyjne formy, i tam, gdzie uzyskała przewagę 

reforma protestancka, nie miała ona żadnych trudności z 

przekreśleniem tych wierzeń i praktyk, w których szesnasto-wieczne 

mieszczaństwo dopatrywało się tylko podsycanych przez kler, dla 

podtrzymania swej władzy nad masami, przesądów. 

Jakąkolwiek opinię, w ostatecznym rozrachunku, można by sobie 

wyrobić o miejscu i roli świętych w średniowiecznym społeczeństwie, 

pamiętać należy, że — według trafnego sformułowania Roberta Hertza, 

użytego przy okazji badań nad alpejskimi pielgrzymkami do S. Bessę w 

Val d'Aosta — w tym oddawanym świętym kulcie wyraziła się w ciągu 

wieków „wiara, jaką ten nieznany lud 

/r./v


428 Człowiek średniowiec 10 

żywił w stosunku do siebie i do swego ideału, jego pragnienie trwa nia i 

przezwyciężenia własnej słabości oraz wrogości ludzi i rzeczy". A że 

niektórym średniowiecznym świętym nadal oddaje się cześć i wzywa się ich 

nawet w naszych czasach, dzieje się tak niewątpliwie dlatego, że kolejne 

pokolenia potrafiły uznać, iż ich poprzednicy złożyli w tym kulcie to, co było 

w nich najlepsze, odzwierciedlając w nim swe kolejne koncepcje ludzkiej 

doskonałości. 

BIBLIOGRAFIA 

Beissel St., Die Verehrung der Heiligen und ihrer Reliąuien in Deutschland 

wdhrend der zweiten Halfte des Mittelalters, Freiburg in B. 1892. 

Bekker-Nielsen H. (red.), Hagiography and Medieual Literaturę, Odense 1981. 

Boesch-Gajano S., Agiografia medieuale, Bologna 1976. 

Boesch-Gajano S., Sebastiani L. (red.), Culto dei santi, istituzioni e classi socia- 

li in etk preindustriale, L'Aquila 1984. 

Bosi K., Der Adelheilige. Idealtypus und Wirklichkeit, Gesellschaft und Kultur 
im merowingerzeitlichen Bayern des VII. und VIII. Jahrhunderts (w:) Specu- 
lum historiae. Festschrift J. Spórl, Freiburg 1965, s. 167-187. 

Boureau A., La Legendę Doree. Le systhme narratifde Jacąues de Voragine (rn. 

1298), Paris 1984. 

Brown E, II culto dei santi. L'origine e la diffusione di una nuova religiosith, 

Torino 1983. 

Brown E, Society and the Holy in Late Antiąuity, London 1982. 

Capitani O. (red.), Temi e probierni nella mistica femminile trecentesca, Todi 

1983. 

Cazelles B., Le corps de saintete d'apres Jehan Bouche d'Or, Jehan Paulus et 

ąueląues Vies des XLf et XIIf siecles, Geneve 1982. 

Cerulli E., Morghen R.   (red.), Agiografia neWOccidente cristiano,  secoli 

XIII-XV, Roma 1981. 

ChadwickN. K., The Age of'the Saints in the Early Celtic Church, London 1961. 

Christian W A., Apparitions in Late Medieval and Renaissance Spain, Frince- 

ton 1981. 

Corbet L., Les saints ottoniens, Sigmaringen 1986. 

Dalarun J., Uimpossible saintete. La vie retrouvee de Robert dArbrissel 

(v. 1045-1116), fondateurde Fontevraud, Faris 1985. 

Dufourcą A., La christianisation des foules. Etude sur la fin du paganisme et 

sur les origines du culte des saints, Paris 1906. 



Andre Ynuclic/, Święty l-l 

Folz R., Les sainls wis du Moyen Age en Occident, Bruxelles 1984. 

Gauthier M. M., Les routes de la foi. Reliqu.es et reliauaires de Jerusalem a Compostelle, 

Freiburg 1983. 

Gelis J., De la mort a la vie: les «sanctuaires a repit» (w:)  «Ethnologie francaise», II 

(1981), ss. 211-24. 

Gelis J., Redon O. (red.), Les miracles miroirs du corps, Paris 1983. 

Golinelli E, Culto dei santi e vita cittadina a Reggio Emilia (sec. IX-XII), Mode-na 1980. 

Goodich M., Vita Perfecta: The Ideał of Sainthood in the Thirteenth Century, Stuttgart 

1982. 

Graus E, Volk, Herrscher und Heiliger im Reich der Merowinger. Studien zur 

Hagiographie der Merowingerzeit, Praga 1965. 

Heinzelmann M., Translationsberichte und andere Quellen des Reliąuienkul-tes, 

Turnhout 1979. 

Jones Ch. W, Nicholas ofMyra, Bari and Manhattan, Chicago 1978. 

Kedar B. Z., Noms de saints et mentalite populaire a Genes au XTVe siecle (w:) «Le 

Moyen Age» 73 (1967), ss. 431-46. 

Kieckefer R., Unąuiet Souls: Fourteenth Century Saints and their Religious Milieu, 

Chicago 1984. 

Leonardi C, Menestó E. (red.), Santa Chiara da Montefalco e U suo tempo, Peru-gia-

Firenze 1984. 

Manselli R., S. Francesco d'Assisi, Roma 1980. 

Orselli A., La citta altomedievale e U suo santo patrono: (ancora una volta) U 

«campione» pauese, Roma 1979. 

Passarelli G. (red.), II santo patrono nella citta medieuale: U culto di S. Valenti- 

no nella storia di Terni, Roma 1982. 

Pantlagean E., Riche P (red.), Hagiographie, cultures et societes, IS^-KII6 sie- 

cles, Paris 1981. 

Peyer H. C, Stadt und Stadtpatron im mitteralterlichen Italien, Zurich 1981. 

Philippart G., Les Legendiers latins et autres manuscrits hagiographiąues, Turnhout 

1977. 

Picasso G. (red.), Una santa tutta Romana. Saggi e ricerche nel VI centenario di 

Francesca Bussi dei Ponziani (1384-1984), Monte 01iveto Maggiore 1984. 

Poulain J. C, Les saints dans la vie religieuse au Moyen Age (w:) Les religions 

populaires, red. B. Lacroix i L. Boglioni, Quebec 1972, ss. 65-74. 

Poulain J. C, L'ideal de saintete dans VAquitaine carolingienne d'apres les sources 

hagiographiąues (750-950), Quebec 1975. 

http://reliqu.es/


430 Człowiek iredniowiti a 

Rezeau E, Les prieres aux saints en francais a la fin du Moyen Age, 2 łomy, 
Geneve 1982 i 1983. 

Rusconi R. (red.), II movimento religioso femminile in Umbria nei secoli 
XIII-XIV, Firenze 1984. 

Saintyves E., Essais de mythologie chretienne: les saints successeurs des dieux, 

Faris 1907. 

Schmitt J. C. (red.), Les Saints et les Stars: le texte hagiographiąue dans la 
culture populaire, Paris 1983. 

Schmitt J.  C, La fabriąue des saints  (w:)  „Annales E.S.C.", 35  (1984), 

s. 286-300. 

Siebert H., Beitrage zur Vorreformatischen Heiligen- und Reliquienverehrung, 

Freiburg in B. 1907. 

Sigal E A., L'homme et le miracle dans la France medieuale (XZe-XZie siecle), 

Paris 1985. 

Sorelli E, La santita imitabile: „Leggenda di Maria da Venezia" di Tommaso da 

Siena, Venezia 1984. 

Sumption J., Pilgrimage. An Image of Medieual Religion, London 1975. 

Vauchez A., La saintete en Occident aux derniers siecles du Moyen Age d'apres 

les proces de canonisation, Roma 1981; id., Religion et societe dans l'Occident 

medieual, Torino 1981; Id., Santita (w:) Enciclopedia Einaudi, T. XII, Torino 

1981, s. 441-53. 

Ward B., Miracles and the Medieual Mind:  Theory, Record and Euent, 

1000-1215, Philadelphia 1982. 

Weinstein D., Bell R., Saints and Society, 1000-1700, Chicago 1982. 

Wilson St. (red.), Saints and their Cults. Studies in Religious Sociology, Folk- 

lore and History, Cambridge 1983. 

i*' 
 



ROZDZIAŁ X 

CZŁOWIEK 
MARGINESU 

Bronisław Geremek 



Człowiek marginesu nie pojawia się explicite w źródłach do dzie-

jów średniowiecznej świadomości społecznej. Nie występuje w pis-

mach, które dokonują analizy podziałów społecznych epoki wczesnego 

średniowiecza, nie ma go w utworach prezentujących „stany tego 

świata", jest nieobecny w późnośredniowiecznym obrazie „tańca 

śmierci", w którym kostucha organizuje defiladę grup i kategorii 

społeczeństwa tego czasu. A jednak jest on obecny w życiu 

społeczeństw średniowiecznych jako rezultat jednostkowej lub 

grupowej negacji panującego porządku, przyjętych zasad współżycia, 

obowiązujących norm i nakazów. Powstaje w ten sposób pewien stan 

społeczny an sich, który jest wprawdzie słabo powiązany wewnętrznie, 

ale jest postrzegany przez społeczeństwo jako odmienny. Paleta tej 

odmienności jest bogata zarówno z punktu widzenia zestawu czynności 

czy też kategorii, które z braku innego słowa można nazwać 

zawodowymi, jak i co do skali separacji w stosunku do społeczeństwa 

porządku. Człowieka marginesu ukazuje zarówno średniowieczna 

literatura, jak i sztuka tej epoki, przeciwko niemu zwraca się 

piśmiennictwo religijno-moralne, jak też ustawodawstwo państwowe, 

kościelne czy miejskie; nieobecny w archiwach świadomości 

społecznej, jest „nadobecny" w archiwach sądowych i policyjnych. 

W ciągu średniowiecznego millennium zmieniły się struktury 

organizacji społecznej, modele gospodarowania, sposoby rządzenia 

ludźmi — przy czym rytm tych przemian był różny w poszczegól- 



434 Człowiek średniowiaon 

nych strefach rozwojowych kontynentu europejskiego — a wrajj z tymi 

zmianami nowy kształt przybierało zjawisko marginesowoś-ci. 

Rezygnując ze szczegółowego przedstawienia konkretnych form, jakie 

marginesowość społeczna przyjmowała w różnych okresach i różnych 

obszarach w średniowiecznej cywilizacji europejskiej, zarysujemy tu 

podstawowe płaszczyzny, w których dokonywały się procesy 

wyobcowania i ekskluzji ze społeczeństw, próbując także określić 

zmienne czasowe określające dynamikę procesów marginalizacji. W 

ten sposób wyłania się z wolna obraz psychologiczny i społeczny ludzi 

marginesu. 

Izydor z Sewilli w swoim traktacie etymologicznym rozważa 

znaczenie jednego z kluczowych pojęć średniowiecznej margineso-

wości, a mianowicie exsilium i wyprowadza je z extra solum: wygnanie 

oznacza bycie poza gruntem, poza własną ziemią, poza granicami 

ojczystego terytorium. Oczywiste jest, że w pojęciu tym tkwi przekaz 

wykraczający znacznie poza wyobraźnię geograficzną. Określa on 

horyzont socjokulturowy ludzi w społeczeństwie tradycyjnym. 

Kondycją naturalną jest przebywanie na terytorium ojczystym, gdzie 

groby przodków budują kontynuacyjny ciąg trwania oraz bytowanie w 

kręgu wspólnoty sąsiedzkiej, uformowanej przez więzi pokrewieństwa 

oraz osadnictwa. Społeczeństwa średniowieczne były dalekie od 

przestrzennej stabilności, wielkie fale migracji i kolonizacji nowych 

terenów co pewien czas wciągają w ruch ogromne masy ludzi, a 

procesy urbanizacyjne i towarzyszący rozwojowi miast deficyt 

demograficzny powodują ustawiczny przepływ ludności ze wsi do 

miast czy z mniejszych miast do większych, wreszcie w wielu 

wypadkach wędrowanie z miejsca na miejsce stanowi część składową 

procesu socjalizacji czy też apprentissage zawodowego (wędrówki 

rycerzy, czeladników rzemieślniczych, scholarów, zakonników...). 

Mimo to jednak w wyobraźni społecznej ludzi średniowiecza 

pozytywnie wartościowana jest stabilność osadnicza, długotrwałe 

zakorzenienie na tym samym miejscu i w tej samej wspólnocie ludzi, 

bo poczucie porządku i społecznego bezpieczeństwa zasadza się na 

więziach krwi i sąsiedztwa. 

Przeciwstawienie swojskość/obcość funkcjonują jednak w uwik-

łaniu  ideologicznym  wysoce  ambiwalentnym,  gdyż   obcość jest 



Broniulnw (IcrcincU Człowiek marginesu 435 

w nauczaniu wczesnochrześcijańskim wartościowana zarówno po-

zytywnie, jak i negatywnie. W Grzegorza Wielkiego Moraliach, ko-

mentarzu do Księgi Hioba, jako obcy traktowany jest nie kto inny jak 

upadły anioł (Quis vero alienus nisi apostata angelus vocatur?), obcy 

występują jako złe duchy, ale też w tym samym traktacie naucza 

Grzegorz, w ślad za Pismem Św., że chrześcijanin jest na ziemi tylko 

wędrowcem i pielgrzymem w drodze do swej właściwej — i. e. 

niebiańskiej — ojczyzny. W literaturze patrystycznej ten motyw 

wyobcowania chrześcijanina w stosunku do doczesnej ojczyzny jest 

szeroko obecny i był zresztą podnietą do praktyki życia ascetycznego, 

którego istotnym elementem było właśnie porzucenie ojczyzny. Tę 

samą ambiwalencję wartościowania obcych i obcość odnajduje się 

zresztą w tradycyjnych postawach i obyczajach, które zapewniają 

obcemu przybyszowi gościnność i pomoc, a jednocześnie wyrażają 

fundamentalny strach przed obcym. 

Chociaż podróżny zdaje się najpełniej realizować właściwą kon-

dycję chrześcijanina, który jest uiator w życiu doczesnym, to przecież 

jednak w samej podróży tkwi pewien element marginalizacji, albo 

przynajmniej niebezpieczeństwo marginalizacji. Oto człowiek opuszcza 

swe naturalne środowisko: wystawia się na niebezpieczeństwa drogi, 

stosunki z nieznanymi ludźmi, niespodzianki przyrody. Błędny rycerz 

Yvain z opowieści Chretien de Troyes błąka się: 

Par montaingnes et par valees Et 

par forez longues et lees Par leus 

estranges et sauvages Et passa 

mainz felons passages Et maint 

peril et maint destroit 

(Yvain, w. 763-767) 

Te groźby towarzyszyły nie tylko rycerskiej przygodzie, ale każdej 

podróży, z którą związane było opuszczenie przestrzeni swojej — to 

znaczy ustabilizowanej i bezpiecznej. Wytyczanie sieci dróg i za-

pewnianie różnymi środkami opieki nad ich bezpieczeństwem miało 

rozszerzać przestrzeń zorganizowaną i dokonywać oswajania terenów 

poza strukturami osadniczymi. Rozmieszczenie różnego rodzą- 



436 Człowiek średniowiec a 

ju hospicjów oraz także oberż i tawern przy szlakach komunikacyjnych 

służyło temu samemu celowi. Jednocześnie zaś w samej organizacji 

podróży starano się zapewniać kontynuację dotychczasowych więzi 

społecznych — a więc towarzystwo krewnych, znajomych czy służby 

w trakcie podróży, łączenie się w grupy wspólnie podróżujące, 

organizowanie karawan kupieckich. Marginalizacyjne-go charakteru 

podróży, a zwłaszcza dłuższego wędrowania te środki nie mogły 

usunąć, ale powodowały jego społeczne ograniczenie: podlegali temu 

procesowi tylko ci, którzy z wędrowania czynili tryb życia, którzy 

uciekali od zorganizowanego życia społecznego, lub też którzy 

wykluczani byli ze wspólnoty. 

Tej ostatniej grupie warto poświęcić nieco uwagi już przy ryso-

waniu ogólnych konturów środowiska marginesu społecznego, bo zdają 

się oni najpełniej odpowiadać pojęciu ludzi marginesu. Chodzi o 

banitów: tych, których decyzja wspólnoty, nakaz prawa lub wyrok sądu 

pozbawia prawa przechowywania w granicach określonego terytorium 

lub też stawia w ogóle poza prawem. Banicja występowała w różnych 

formach w prawie rzymskim i w różny sposób była interpretowana — 

wystarczy spojrzeć na zestawienie poglądów jurystów, jakie znajduje 

się w justyniańskich Digestach. Zakres wygnania określany był w 

różny sposób; mogło to być wygnanie z określonego terytorium, 

zesłanie do ściśle określonego miejsca lub też deportacja na wyspę 

(insulae uinculum). O ile te dwie ostatnie formy mieszczą się w 

kategoriach „długiego trwania" tradycji penitencjarnej, o tyle forma 

pierwsza, uważana za historycznie dawniejszą, oznaczająca zakaz 

pobytu w mieście czy też terytorium, miała szczególne konsekwencje. 

Zakaz „wody i ognia" (interdictio aquae et ignis), tj. dobrodziejstw 

osiedlania lub gościnności, symbolizowanych przez możność 

zaspokojenia pragnienia i ogrzania się, nie przeszkadzał wszakże w 

osiedlaniu się w innym miejscu i prowadzeniu tam normalnego życia. 

Na terenie objętym interdyktem banita wystawiony był na groźbę 

śmierci. Interpretacja tej kary jest jednak trudna; zawierało się w niej 

swego rodzaju prawo do bezkarności pod warunkiem opuszczenia 

miejsca, a jednocześnie tkwi w niej element społecznej ekskluzji i 

wyzucia jednostki z wszelkich praw naturalnych. Niejednoznaczność i 

niejasność instytucji banicji 



IłroniRlnw < icrctuok ('/łtiwwk niargirUBU 487 

na gruncie prawa rzymskiego może świadczyć o jej uwikłaniu w trudno 

poddającą się badaniu historycznemu dawną tradycjo: należałoby 

rozważyć problematykę tabu w śródziemnomorskim kręgu 

cywilizacyjnym. 

W „prawach barbarzyńskich" i we wczesnośredniowiecznym 

zwyczaju prawnym banicja jawi się z dużą ostrością jako ekskluzju. 

Zastępuje ona ofiarę życia, która mogłaby stanowić rekompensato w 

naruszeniu sakralnego porządku. Banicja jest więc wykluczeniom z 

prawa do pokoju, wyzuciem człowieka z naturalnych praw, pozba-

wieniem kondycji ludzkiej. Lex Salica (55, 2) orzeka, że banita war gus 

sit. Oznacza to, że ma być traktowany jak wilk, a wiór odpędzany od 

ludzkich zbiorowości, a zabicie go stanowi uprawniony środek obrony. 

Ale jest także w tym zapisie prawa zwyczajowo)^ > pewna konstatacja, 

ta mianowicie, że człowiek poza więziami społecznymi i poza 

„ojczyzną", zdany na życie w nie oswojonym środowisku naturalnym i 

poddany zasadom życia w puszczy i na pustkowiu, staje się wilkiem 

czy też człowiekiem-wilkiem: wilkołaki z baśni mają swój 

odpowiednik w człowieku aspołecznym, który naruszył zasady życia 

społecznego i znalazł się poza jego ramami. 

Analogicznie do kary banicji prawo kościelne stosowało karę in-

terdyktu i ekskomuniki, na mocy której jednostki i grupy ludzkie były 

wykluczane z Kościoła i ze wspólnoty chrześcijaństwa. Liturgiczna 

oprawa klątwy kościelnej jak też jej dramatycznie spiętrzona struktura 

słowna nadawały wymiar grozy tej sankcji kościelnej. Niezależnie od 

tego, że do instrumentu tego Kościół uciekał sio w sytuacjach 

szczególnych i raczej dla wywarcia presji w momentach zagrożenia 

interesów Kościoła, to wygnanie ze wspólnoty wiary i uczestnictwa w 

sakramentach, wykluczenie z przestrzeni sakralnej kościołów i miejsc 

świętych, jak też z wszelkich oficjów (dopiero Grzegorz IX w XIII w. 

sformalizował rozróżnienie między excommu-nicatio minor oraz 

excommunicatio maior, tylko w tym drugim wypadku przewidując 

pełne wykluczenie ze wspólnoty chrześcijańskiej) zapowiadało 

najpełniejszą marginalizację. Chrześcijański etnocentryzm spychał na 

margines społeczeństw europejskich ludzi innej religii, ale ci mieli 

oparcie we własnych wspólnotach religijnych i więziach etnicznych, 

podczas gdy ekskomunika dokonywała 



438 Człowiek średniowiec a 

— przynajmniej teoretycznie, bo w praktyce efekt jej zależał od 

sytuacji społecznej obłożonego karą i był stosunkowo łatwo odwra-

calny — izolacji jednostki, wyłączając ją nie tylko z doczesnych więzi 

wspólnotowych (nawet z rodziną ekskomunikowanego wszelkie 

kontakty były zakazane), ale także z nadziei zbawienia. 

Banicję i ekskomunikę traktujemy tu nie w ich aspekcie insty-

tucjonalnym, ale jako procesy obrazujące modelową sytuację margi-

nalizacyjną. W ciągu średniowiecza obie te kary podlegały daleko 

idącej ewolucji, w toku której poddane one zostały konwencjonaliza-cji 

i ich pierwotna siła ekskluzyjna uległa zatarciu. Wypadnie jeszcze do 

tego powrócić, podejmując morfologię społeczną tego zjawiska. 

Interesuje nas tu kondycja banity jako człowieka żyjącego odmiennie 

niż społeczeństwo zorganizowane. Ekskluzja dokonywała się niejako 

rezultat kary, ale via facti, przez sam tryb życia, który powodował 

działania represyjne. Edykt Hilperyka z 574 r. określał złoczyńców 

jako złych ludzi, którzy czynią złe rzeczy, nie są osiadli w żadnym 

miejscu, nie posiadają żadnego mienia, które można by obłożyć karami 

za ich przewinienia, i włóczą się po lasach. W tym ma swoje znaczenie 

brak majątku, który można szerzej rozumieć w sensie braku 

określonych źródeł dochodu (na to właśnie zwracają uwagę definicje 

prawne w późnym średniowieczu). Pozostałe oba elementy dotyczą 

jednak właśnie braku stabilizacji. W kapitularzach Karola Wielkiego 

niejednokrotnie odnajduje się tę nieufność i niechęć wobec włóczęgów 

i wędrowców. Obejmuje ona nawet pielgrzymów, bo — czytamy w 

Admonitio generalis in synodo Aąuensi a. 789 edita — lepiej, żeby ten, 

kto popełnił jakieś ciężkie przewinienie pozostał w jednym i tym 

samym miejscu, pracując, służąc i pokutując, a nie wędrował w 

pokutniczym stroju, głosząc, że w ten sposób chce zmazać swą winę. 

Kościół w późniejszych wiekach podejmuje znaczny wysiłek nadania 

pielgrzymom struktur organizacyjnych, dążąc do zapewnienia stabilitas 

inperegrinatione, a więc do uczynienia pielgrzymek elementem 

stabilnego ładu. 

Promowanie stabilności w tym społeczeństwie, którego podsta-

wowe struktury formowały się w warunkach ogromnych migracji, 

czyniących nomadyzm szeroko rozpowszechnionym trybem życia, 

było zjawiskiem zrozumiałym. Niezależnie od zmian w stopniu 



BroniuJuw Geremek Ctiowitk marginesu 489 

mobilności, jakie następuje w toku średniowiecza, owo skojarzenie 

ruchliwości przestrzennej z poczuciem zagrożenia ładu społecznego 

utrzymuje się jako rys stały. Wyraźniej natomiast zarysowuje się 

społeczna delimitacja tych negatywnych skojarzeń; dotyczą one przede 

wszystkim warstw ludowych. Ale na pewno nie wyłącznie, bo błędny 

rycerz budzi nie tylko podziw, wędrowny handlarz traktowany jest jak 

włóczęga, a wędrujących mnichów wpadających w nawyk włóczęgi 

reguły monastyczne jednoznacznie potępiają jako gyro-vagi. 

Mobilność przestrzenna sama w sobie nie jest, rzecz oczywista, 

równoznaczna z życiem aspołecznym. Można ją traktować jako 

przejście z terenów zasiedlonych ku terenom nie zagospodarowanym 

czy też nie oswojonym przez człowieka. W toku podróży przebywa się 

takie tereny, w migracjach zaś czy wędrówkach pędzi się tam życie. W 

wyobraźni średniowiecznej owe pustkowia i dzikie tereny leśne 

odgrywały rolę ogromną, budziły strach, stanowiły naturalne 

zaprzeczenie życia społecznego. Przeciwstawienie stabil-

ność/mobilność traci na ostrości, bo przecież zdarzały się jednostki, 

które na owych terenach dzikich osiedlały się, ale ta stabilizacja nie 

zmieniała faktu, że ich tryb życia był postrzegany jako aspołeczny. Na 

tych terenach panowały siły demoniczne, co potęgowało ostrość 

separacji, ale też ku tym terenom kierowali się ci, którzy szukali 

zbawienia w ucieczce od ludzi. Świętość krzyżowała się z panowaniem 

zła. 

Pojęcie marginesu, wyrastające z metaforyki przestrzennej, w 

średniowieczu w rzeczy samej dotyczy bezpośrednio przestrzeni. 

Postrzegana jest ona w ramach dychotomii „wewnątrz" i „na zewnątrz", 

czy też centrum i peryferiów, w której tkwi sąd wartościujący: 

pierwszemu członowi tej dychotomii przypisuje się wszelkie cechy 

pozytywne. Ten obraz przestrzennego rozróżnienia nakłada się na 

organizację społeczną, oddzielając od „centrum", tj. społeczeństwa 

zorganizowanego w rodzinnych i grupowych solidarnoś-ciach, wszelkie 

„marginesy", tj. wykluczonych, złoczyńców, kontestatorów i 

heretyków, dewiantów. Tę dychotomiczną świadomość można 

dostrzegać w skali największej: ojkumeny, rodzaju ludzkiego, świata 

chrześcijańskiego. Wówczas w sferze „odmiennoś- 



440 Człowiek Ki-edniowUr a 

ci" znajdą się monstra, dzicy ludzie, poganie i innowiercy. Chociaż ta 

wielka skala jest obecna w świadomości średniowiecznej i poświad-

czona jest w piśmiennictwie tej epoki, to jednak znaczenie zasadnicze 

ma „odmienność", która mogła być sprowadzona do struktur lokalnych 

i rzeczywistości życia codziennego: naruszanie norm prawnych i 

etycznych, zwyczajów i wzorców, podstawowych wartości prowadziło 

do marginalizacji społecznej. Niekiedy szła w parze z marginalizacją 

przestrzenną (wygnanie z miast czy wsi, obszary infamii i wydzielone 

dzielnice w mieście), ale rzeczą ważniejszą jest właśnie relatywność 

separacji: granice były elastyczne, trwały kontakty między grupami i 

jednostkami poddającymi się obowiązującym normom moralnym i 

zasadom społecznym a tymi, którzy je łamali. 

W dokumentacji historycznej ludzie marginesu pozostawiają 

niewiele śladów: nie zawierają wszak kontaktów, nie dziedziczą, nie są 

bohaterami wielkich wydarzeń trafiających na karty kronik. Jawią się 

oni przede wszystkim w świetle archiwów represji, a zatem w obrazie 

odbitym, w którym jawi się nie tylko sprawiedliwość społeczeństwa 

zorganizowanego, ale także jego strach i nienawiść. Przesłanie 

informacyjne tego obrazu dotyczy przede wszystkim samego 

społeczeństwa, a dopiero w dalszym planie tych, którzy byli 

przedmiotem represji. Informacje dotyczą najczęściej samej normy 

prawnej, rzadziej — ludzi. Dla wielu stuleci średniowiecza wypada się 

ograniczyć do wiedzy o tym, co prawo zwyczajowe kazało karać i jak 

grupy społeczne realizowały te nakazy Rzecz się dokonywała zatem 

wewnątrz społeczności lokalnych, których decyzje margina-lizacyjne 

mogły mieć charakter stygmatyżujący (w postaci napiętnowania), co 

występowało jednak rzadko, lub też bezpośrednio wykluczający, co 

oznaczało wygnanie z osady lub wspólnoty. Nie pozostawiało to 

śladów pisanych, wykonywanie zwyczaju obywało się bowiem bez 

pisma i dokumentu. Nawet wówczas, gdy już upowszechniły się 

procedury sądowe i rozpoczęto prowadzenie rejestrów sądowych, 

znaczna część sporów była rozstrzygana poza drogą sądową, nie 

wytwarzając żadnych zapisów. Od XII w. formują się w Europie 

średniowiecznej archiwa represji, a w późnym średniowieczu  stają się 

już  zjawiskiem powszechnym.  Dostarczają 



Bronisław (iciiMuck Criowith marginesu 441 

zarówno ogólnych obrazów przestępczość średniowiecznej, jak wize-

runków egzystencjalnych ludzi marginesu. 

Ale te obrazy ogólne wcale nie stwarzają wrażenia ostrej separacji 

zachowań promowanych i zachowań karalnych. Zazwyczaj przeważają 

w nich różnego rodzaju sprzeczki i bójki. Działania gwałtowne zdają 

się stanowić swoistą strukturę życia codziennego tej epoki — zwłaszcza 

w odniesieniu do skupisk miejskich. W Antwerpii w drugiej połowie 

XIV w. spraw dotyczących różnych form przemocy fizycznej było 

trzykrotnie więcej niż kradzieży. Rejestry miejskie Gandawy w XIV w. 

także ukazują powszechność bójek i przemocy fizycznej w życiu 

miejskim, przy czym dzieją się one w środowisku elity społecznej i 

zdają się stanowić sposób życia młodych pokoleń. W Brescii w 

początku XV w. niemal połowę wyroków wydanych przez podesta i 

przez giudice dei malefici dotyczy bójek, zranień, słownych wymysłów 

(ingiuHe), kradzieży zaś dotyczy zaledwie 2% wyroków. Archiwa 

sądowe są bardziej skąpe w odniesieniu do sytuacji na wsi, ale w tych 

wypadkach, gdy historykom udało się uzyskać obraz zbiorczy zjawiska 

przestępczości wiejskiej (Barbara Hanawalt dla czternastowiecznej 

Anglii zebrała ponad 20 000 spraw kryminalnych), to i wówczas 

okazuje się, że owe działania przestępcze stanowią zjawisko 

wewnętrzne życia społecznego, rodzaj zajęcia pobocznego, albo też 

chwilowe, okazjonalne odstępstwo od trybu życia regularnego i 

ustabilizowanego. Jeżeli w wypadku przestępstw pospolitych, 

zwłaszcza kradzieży żywności i drobnych przedmiotów, wyraźny jest 

związek z ruchem cen (w okresie głodu 1315-1317 r. liczba przestępstw 

notowanych w Anglii rośnie ponad trzykrotnie w stosunku do lat 

poprzednich), to jednak nie należy sądzić, że działania przestępcze 

charakteryzują przede wszystkim środowiska ludowe. Klientelę 

rejestrów sądowych — zarówno w kręgu sprawców, jak i w kręgu ofiar 

— stanowią bardzo często ludzie z kleru i z klas szlacheckich. 

Angielski historyk R. H. Hilton pisze nawet, że członkowie rodzin 

szlacheckich występują w rejestrach sądowych Anglii końca XIII w. tak 

często w stosunku do swej liczby, że naruszenie porządku jawi się 

niemal jako stałe zajęcie tej klasy. 



442 Człowiek iimtini.owi.ecza 

Nie chodzi zatem o nieufność do globalnych ujęć kwantytatyw-

nych w odniesieniu do prestatystycznej dokumentacji historycznej, ale 

o istotną odmienność zjawiska marginesowości i przestępczości. Do 

marginalizacji człowieka, rodziny lub grupy prowadzi tylko takie 

zachowanie przestępcze, które pociąga za sobą deklasację i desocja-

lizację. Obserwacja tych procesów wymaga penetracji w biografie 

indywidualne, których dostarczają właśnie archiwa kryminalne, 

chociaż w formie tylko zarysowej. 

Rejestr sądowy Bedfordshire notuje sprawę krwawej bójki, która 

miała miejsce 28 kwietnia 1272 w Dunton. Pojawiła się tam grupa 

włóczęgów — dwóch mężczyzn i dwie kobiety — usiłując najpierw 

sprzedać jakąś skórę zwierzęcia, a potem próbując, również bezsku-

tecznie, uzyskać gościnę. Między dwoma włóczęgami wybucha 

sprzeczka i jeden z nich pada śmiertelnie ugodzony nożem. Jedna z 

kobiet chroni się wówczas do kościoła, korzysta z azylu, a następnie 

zeznaje urzędnikowi sądowemu (coroner), że popełniła wiele kradzieży 

i że jej kompanii byli także złodziejami. Zabójca, skazany na 

powieszenie, został określony w wyroku jako „włóczęga i człowiek nie 

należący do żadnej dziesiętnicy (tithing)". 

O poprzednich kolejach losów tej grupy nie wiemy niczego więcej. 

Dodać można jeszcze, że pochodzili z różnych stron Anglii, co 

wzmacnia wrażenie, że mamy do czynienia właśnie z grupą włóczę-

gowską. Przemieszczając się z miejsca na miejsce, znajdują źródła 

egzystencji w kradzieży, żebraniu, przygodnym łowiectwie, okazjo-

nalnej pracy. Grupą stają się również okazjonalnie przez chwilowe 

spotkanie w drodze, wspólne biesiadowanie w gospodzie, czasem 

współuczestnictwo w kradzieży. Najczęściej występują samotnie, 

czasem także połączeni w pary małżeńskie. Jako małżeństwo określa 

się we wspomnianej grupie mężczyzna pochodzący z Berwick--upon-

Tweed oraz kobieta z Stratford — można przypuszczać, że to właśnie 

było także wytworem wędrówki. Sformułowanie wyroku, 

charakteryzujące włóczęgę-zabójcę jako nie należącego do żadnej 

dziesiętnicy (tithing) jest wymowne, gdyż reweluje fakt o zasadniczym 

znaczeniu: oto człowiek nie należący do grupy lokalnej, a zatem 

będący poza więziami społecznymi.Traktuje się to jako argument 

wyroku skazującego na powieszenie. 

http://iimtini.owi.ecza/


i!i .... iluw (iuromak Ctłowith marginesu 443 

Wizerunek włóczęgi szczególnego rodzaju kreśli toskański rejestr 

sądowy pod datą 1375 r. Oto Sandro di Venni zwany Pescione, 

pochodzący z contado Florencji, określony jest jako złodziej, fałszerz, 

człowiek złej sławy, włóczęga nie mający stałego miejsca zamieszkania 

ani w okręgu Florencji, ani gdzie indziej, skazany zresztą na banicję z 

Florencji i jej okręgu. Lista jego przestępstw jest długa, obejmuje kilka 

dziesiątków spraw. Chodzi najczęściej o kradzieże bielizny oraz 

worków, wielokrotnie powtarzane, często połączone z oszustwami: 

złodziej toskański przedstawia się jako faktor kupiecki lub też jako 

kwestor jałmużn. Ten typ drobnych kradzieży i oszustw wymagał 

stałego zmieniania terytorium działań, ale Pescione operuje w dość 

ograniczonym zasięgu przestrzennym, nie opuszcza Toskanii, a 

Florencja i Piza są miejscami, gdzie się kieruje w celu sprzedania 

produktu kradzieży lub też spędzenia zimy. 

Dokumenty sądowe dokonują pewnego zniekształcenia obrazu, jako 

że w sposób oczywisty koncentrują uwagę na faktach przestępczych, 

które doprowadziły do uwięzienia podejrzanego. Niekiedy istnieją 

prawne impulsy do odtworzenia biografii indywidualnej. Owa kobieta, 

która coronerowi Berfordshire zeznała w 1272 r. o swoich kradzieżach, 

uczyniła tak, bo prawo dotyczące prawa azylu przewidywało, że 

złoczyńca może w ten sposób uniknąć sądu, ale musi opowiedzieć o 

swoich przestępstwach urzędnikowi sądowemu, który następnie 

wyznaczy port, przez który złoczyńca z azylu ma opuścić Królestwo (w 

drodze do portu banita ma trzymać krzyż w rękach i nie schodzić ze 

szlaku). We francuskich listach ułaskawiających (lettres de remission) 

znajdujemy z zasady nie tylko opis przestępstwa, za które beneficjant 

listu został uwięziony lub skazany, ale także szczegółowe wyliczenie 

przestępstw popełnionych w ciągu całego życia; zgodnie z prawem 

królewski list ułaskawiający tracił całkowicie swoją moc, jeżeli jakieś 

przestępstwo zostało przez beneficjanta popełnione, a nie jest w 

dokumencie wymienione, a zatem w interesie jego leżało przyznanie się 

do wszystkich występków popełnionych dotąd. Elementy biografii, 

jakie się w ten sposób ujawniają, są skąpe — miejsce urodzenia, zawód 

ojca i własny, zmiany miejsca pobytu. Niekiedy pojawiają się w 

zapisach rejestrów sądowych złoczyńcy o wyraźnym profilu 

aspołecznym, wywodzący 



444 Człowiek średniowicc a 

się ze środowiska przestępczego i osiadli w sposób trwały w prze-

stępczym trybie życia. Najczęściej jednak marginesowość tych ludzi 

zdaje się nietrwała, przypadkowa i jakby bliska granicy normalności. 

Podstawową populację archiwów kryminalnych stanowią ludzie 

zwykli, osadzeni w strukturach zawodowych, sąsiedzkich i rodzinnych, 

ale w pewnym momencie, nagle lub stopniowo, biorący z nimi rozbrat. 

W 1416 r. był sądzony w Paryżu pewien kleryk — przez jakiś czas był 

nawet karmelitą, ale zrzucił habit — który został oskarżony o kradzież i 

morderstwo. Biografię jego poznajemy tylko poprzez argumenty sporu 

między jurysdykcją kościelną a jurysdykcją świecką, które wydzierają 

sobie wzajemnie tego więźnia. Byłbas-tardem, od dzieciństwa 

pociągały go gry hazardowe, a po zrzuceniu habitu karmelickiego 

zaciągnął się do oddziału wojskowego. Zatrudniony był także jako 

służący na dworze pewnej damy, przed uwięzieniem zaś występował w 

paryskich halach w „farsach publicznych". Tak przynajmniej 

przedstawia tego złoczyńcę i włóczęgę prokurator królewski, sięgając 

do argumentów, które podważają prawo obwinionego do korzystania z 

dobrodziejstwpriuilegium fori. Przedstawiciel jurysdykcji kościelnej 

stwierdza, że z powodu nieprawego urodzenia kleryk ów uzyskał 

dyspensę kościelną, owe zaś występy publiczne uprawiał dla zabawy, a 

nie dla zarobku, przeto U n'est buffo ne gouliart nejongleur ou 

basteleur — a zatem nie wchodzą w grę zarzuty wykluczające prawa 

do korzystania z przywileju klery-kalnego. Bezsporny pozostaje jednak 

zasadniczy konflikt drogi życiowej bohatera procesu. Był klerykiem, 

żołnierzem, włóczęgą, aktorem. Od czasu do czasu popełniał kradzieże 

i co najmniej cztery razy już trafił do więzienia. Można przypuszczać, 

że ten „człowiek wielu zawodów" — średniowieczny poprzednikpicaro 

— miał długie okresy życia uregulowanego, w tym przynajmniej 

sensie, że zarabiał na życie i miał swojego pana. Czy zatem momenty 

naruszenia prawa stanowiły tylko sytuacje akcydentalne, nie 

określające ogólnie trybu życia? Pewne jest tylko to, że społeczeństwo 

zorganizowane, które wyrażał i którego strzegł aparat policyjno-

sądowy, traktowało go jako włóczęgę, jako jednostkę nie 

ustabilizowaną, jako człowieka marginesu. 



Bronisław (toramsk ('riowiih marginesu Av-> 

W opisanym tu przypadku rzeczywiście nawet nie przestępczy tryb 

życia jawi się jako marginalny, bo brak stabilizacji zawodowej, a 

ponadto uprawiane zajęcia albo są na granicy społecznej akceptacji, 

albo też obarczone są infamią. To samo można by powiedzieć o 

pewnym paryskim muzykancie, który w 1392 r. zawisł na szubienicy. 

Nie mogąc ze względu na podeszły wiek utrzymać się ze swego 

zawodu w Paryżu, wybrał się na włóczęgę po Normandii i tam dokonał 

kilkunastu drobnych kradzieży (kradł po domach misy cynowe). 

Przyczyną marginalizacji jest więc starość, ale można i w poprzednim 

trybie życia upatrywać jej korzeni (był już zresztą poprzednio więziony 

za jakieś kradzieże). Najczęstszą sytuacją w miejskiej przestępczości 

jest występowanie różnego rodzaju robotników, chwytających się 

różnych zajęć, często poza światem korporacyjnie zorganizowanego 

rzemiosła. W nie ustabilizowanym trybie życia tej kategorii występują 

obok siebie lub na przemian praca najemna, kradzieże i żebranie. Oto 

robotnik i pomocnik murarski (homme de labour et varlet a macon), 

pracuje czasem w mieście, a czasem przy robotach sezonowych na wsi, 

ma żonę, zamieszkałą w Paryżu handlarkę serami, popełnił całą serię 

kradzieży zarówno w Paryżu, jak i w okolicach. W niektórych z nich 

wspomagał go pewien kompan, z zawodu pasztetnik, który na 

wyprawie wojennej został trwale okaleczony (stąd przydomek „au 

Court-Bras"), następnie zaś pracował jako tragarz, gdy nie miał pracy, 

to żebrał, wreszcie popełnił wiele kradzieży — sam lub w towarzystwie 

wspólników. W 1390 r. uwięziono w Paryżu najemnika, który ukradł 

powierzone mu narzędzia. W trakcie zeznań podaje, że pracował przez 

wiele lat jako wozak, prowadząc wozy z winem do Bourges, Flandrii, 

Pikardii i Niemiec. Na torturach przyznał się jednak do popełnienia 

kilku innych kradzieży — i zawisł na szubienicy. Sędziowie nie mają 

bowiem wątpliwości, że jest to włóczęga. Można przyjąć, że tak 

właśnie traktowano robotników najemnych, najczęściej imigrantów, nie 

mogących się wykazać ani uczestnictwem w więziach lokalnych czy 

rodzinnych, ani też przynależnością do korporacji zawodowych. Jeżeli 

zatem udowodniono im tylko sporadyczne przestępstwa, to przeważnie 

traktowani są z podejrzliwością i uważani za element zbędny 

społeczeństwu. Nieliczni, którzy wpadali w ręce aparatu policyjno-

sądowego, byli surowo karani, ale tryb 



446 Człowiek średniowiecta 

życia tego znacznego środowiska robotniczego łączył notorycznie 

uczciwe zarobkowanie i przestępstwo. Środowisko to, rosnące licz-

bowo w późnym średniowieczu, trwało w sytuacji pośredniej, w swego 

rodzaju „graniczności" (liminality) — między wsią a miastem, między 

pracą a występkiem, między wolną włóczęgą a korporacyjną 

stabilizacją. 

Istnieje także w średniowieczu kategoria ludzi, których można by 

określić jako „zawodowych przestępców", to znaczy opierających w 

sposób trwały swoją egzystencję na występku i nie uprawiających 

innego zawodu. Jest jednak trudno wydzielić tę kategorię w sposób 

precyzyjny. Między występkiem a pracą na pewnych szczeblach 

następuje zatarcie granic: chodzi mianowicie o pracę nisko kwalifi-

kowaną, nie odpowiadającą kryteriom specjalizacji rzemieślniczej i 

pozbawioną organizacji korporacyjnej. Ponadto nawet jeżeli uznać 

przynależność do zorganizowanej bandy przestępczej za świadectwo 

profesjonalnej przestępczości, to i wówczas może chodzić o uprawianie 

takiego trybu życia tylko przez pewien czas. Oto w Amiens w 1460 r. 

została uwięziona banda włóczęgów, której zarzuca się popełnienie 

licznych kradzieży na jarmarkach i odpustach, a także posiadanie 

domów publicznych (skazano ich zresztą tylko na banicję, bo nie 

zdołano im udowodnić przestępstw). Składu tej bandy nie znamy, ale 

mamy informacje o kilku: jeden to bastard pochodzący z Lens w 

Artois, 26 lat, drugi pochodzi z okolic Grammont we Flandrii, 30 lat, 

trzeci to balwierz z zawodu, pochodzi z Louvain, 32 lata, czwarty z 

okolic Tournai, robotnik ziemny (pyonnier, piąueur et ma-nouurier), 

28 lat, piąty to sayeteur, z Valenciennes, 16 lat. Niektórzy z nich 

określani są przez jakiś zawód, inni zaś nie, wszyscy są obcymi lub też 

imigrantami w stosunku do społeczności Amiens. 

W ostatnich stuleciach średniowiecza procesem marginalizacyj-

nym o dużym znaczeniu jest wojna. Stwarza ona możliwości egzy-

stencji poza normalnym trybem życia chłopów czy rzemieślników — 

najpierw w regularnych oddziałach czy też służbie, a potem już na 

własną rękę. Między wojowaniem a rozbojem, między kompanią 

wojskową a bandą rozbójników granice były nader płynne. Królewski 

list ułaskawiający (lettre de remission) z 1418 r. opisuje sprawę 

pewnego biedaka, lat 20 do 22, który był z zawodu pomocnikiem 



Bronisław Oaramah Ctłowitk marginesu 447 

wozaka (uarlet charretier), ale nie mógł znaleźć pracy w swoim 

zawodzie, wobec czego zaciągnął się do wojska (po stronie „bour-

guignons" a przeciw „armagnacs"). Pewnego dnia na drodze między 

Provins a Meaux spotkał wraz z innymi żołnierzami jakiegoś zakon-

nika, który mówił po cudzoziemsku i pytał się ich o drogę — obrabo-

wali go. Taka zapewne była praktyka życia żołnierskiego. Inny 

dokument tego typu opowiada o młodym kowalu z Amiens, który w 

1415 r., po dwóch latach pracy w swoim rzemiośle, wyruszył w 

towarzystwie 14 czy 15 innych kompanów w stronę Paryża, żeby służyć 

w wojsku , jak to młodzi ludzie od dwóch czy trzech lat zwykli robić". 

Po drodze jednak banda napadła na dwóch handlarzy bydła. Pospolita 

utarczka zakończona zabójstwem ukazuje w 1420 r. dwóch zbrojnych 

kompanów: jeden jest bastardem szlacheckim i balwierzem, drugi zaś 

pracował dawniej w winnicy, ale każe się zwać Mincerzem (co może 

być po prostu nazwiskiem, a może sugerować zaangażowanie w 

fałszowanie pieniędzy) i zajmuje się rozbojem zbrojnym. Powód 

konfliktu nie jest bez znaczenia: chodzi o to czy możliwe jest, żeby ten 

pierwszy rzeczywiście był szlacheckim bastardem, skoro jest 

balwierzem. Znamienne nade wszystko jest to, że wojna i rzemiosło 

wojenne doprowadzają do zatarcia dawnego przypisania zawodowego. I 

wreszcie jeszcze jeden przykład. Trzech żołnierzy, którzy wojowali w 

różnych regionach Francji, znalazło się w 1407 r. po powrocie z 

wyprawy do Guyenne bez zajęcia. Zmówili się zatem, że wspólnie będą 

teraz szukać pieniędzy i jako że byli „biednymi compaignons bez 

żadnego mienia", wybrali się na rozbój w Beauce. Oczywiście że wojna 

— a chodzi tu właśnie o okres wojny stuletniej — powodowała pewną 

ogólną demoralizację. Ale przede wszystkim następowały procesy 

deklasacji: rzemieślnicy i handlarze, szlacheccy synowie i wiejscy 

parobcy, włóczędzy i klerycy znajdowali w wojnie smak łatwego życia 

oraz zawieszenie działania norm społecznych oraz zasad podziału ról 

społecznych. Nawet wtedy, gdy pojawia się szansa stabilizacji, to 

poprzednie doświadczenia i nawiązane wówczas kontakty między 

ludźmi wiążą nieuchronnie z marginalnym sposobem życia. W 1457 r. 

w więzieniu w Dijon znalazł się pewien bourrelier. Miał on za sobą 

służbę żołnierską w Lombardii, gdzie jego kompania służyła księciu 

Sabaudii przeciwko Francesco Sforzy. Gdy powrócił do Dijon, uzyskał 

tam zajęcie stróża 



448 Człowiek średniowiecta 

porządku w mieście — pachołka miejskiego. Była to jednak tylko 

przykrywka do działalności przestępczej. W Lombardii zetknął się on z 

innym żołnierzem, Gaskończykiem, mającym już doświadczenie 

zarówno w fałszowaniu pieniędzy, w rozboju, jak i we włamaniach. 

Ów Gaskończyk wprowadził naszego Burgundczyka w środowisko 

przestępcze i związał go z wielką bandą Coąuillards (według raportów 

policyjnych operowała ona w różnych regionach Francji i liczyła co 

najmniej 60 osób) — w czasie przeszukiwania mieszkania tego 

rzemieślnika i pachołka miejskiego znaleziono dwa fałszywe floreny 

oraz pięć wytrychów (crochets), które można uznać w ówczesnych 

warunkach za niewątpliwy znak profesjonalnej przestępczości. 

W 1391 r. został skazany na powieszenie we Florencji pewien 

mieszkaniec parafii Santa Maria Maggiore, jako rabuś, morderca i 

zdrajca. Wyrok wylicza całą serię przewinień popełnionych we Flo-

rencji i w okolicznych contado. Działa zazwyczaj przy pomocy ja-

kiegoś wspólnika lub kilku kompanów, przy czym nie chodzi o 

kradzieże pospolite, ale o rabunki z bronią w ręku, krwawe napady na 

ludzi, rozbój na drogach, porwania ludzi i wymuszanie okupu. Przy 

okazji jednego z napadów dokonanego tym razem na terytorium 

sieneńskim dowiadujemy się, że jest on — podobnie jak towarzyszący 

mu wówczas wspólnicy — w kompanii wojskowej. Można przeto 

stwierdzić, że zjawisko „gangsteryzmu rycerskiego", jak to formułował 

M. M. Postan, miało swoje przedłużenie w gangsteryz-mie żołnierskim. 

Wojna była zatem jedną z dróg, na których dokonywała się mar-

ginalizacja, była swoistym rite du passage, mnożyła ludzi marginesu. 

Miała jednak również skutki przeciwne. Można wszak stwierdzić, że 

wojna dokonywała pewnej społecznej stabilizacji ludzi marginesu, bo 

dotychczasowi włóczędzy, ludzie zbędni — stając się żołnierzami — 

znajdowali swoje miejsce w organizacji społecznej. Była to jednak 

tylko krótkookresowa demarginalizacja, bo po zakończeniu wyprawy 

wojennej stawali się oni jeszcze groźniejsi niż przedtem dla porządku 

społecznego. Bandy rozbójników we Francji czy krajach niemieckich 

w XV w. stanowiły nie tylko konsekwencję 



Bronisław Geremek C lowiek marginesu 449 

wojny, ale także jej kontynuację — tylko tyle że już na użytek pry-

watny. 

Zjawisko profesjonalizacji rzemiosła złodziejskiego świadczy 

przede wszystkim o utrwaleniu kondycji marginalnej. W księdze 

wyroków kryminalnych miasta Wrocławia z XV wieku występują 

nagminnie złodzieje operujący za pomocą zarówno wytrychów, jak i 

innych narzędzi — świdrów i noży do otwierania drzwi czy kufrów, 

haków do wyciągania odzieży etc. W 1469 r. zeznaje tam pewien zło-

czyńca, że należy do wielkiej bandy złodziejskiej, z której czterech 

zawisło na szubienicy w Poznaniu, trzech zaś w Lublinie. Banda 

operowała zatem na dużym terenie, jako że miasta te dzieliła odległość 

wieluset kilometrów, a pierwsze z nich pozostawało już wówczas, wraz 

ze Śląskiem, poza granicami Królestwa Polskiego. Częściej jednak niż 

w wielkich bandach spotyka się owych profesjonalistów występku w 

działaniach jednostkowych lub też wespół ze „wspólnikiem". W 

księdze wrocławskiej występuje złodziej, Marcin-ko z Opola, który jest 

wyspecjalizowany we włamaniach do kościołów. Jednej nocy dokonał 

nawet włamania do czterech kościołów wiejskich, korzystając tylko z 

pomocy znajomych z tych wsi; w czwartej miejscowości został jednak 

ujęty przez mieszkańców wioski, przy cudownej pomocy (miraculose 

sanctis cooperatibus detentus et captus fuit non potens sacras res 

deportare) i następnie zasądzony na śmierć, w 1454 r. został jako 

świętokradca spalony. 

W atti del podesta we Florencji znajduje się wcale szczegółowy opis 

kariery polskiego przestępcy, którego można określić mianem 

profesjonalnego. Oto Bartolomeo di Giovanni zwany Griffone jest tam 

zapisany jako znany rozbójnik niskiego stanu i złej reputacji. W 1441 r. 

był w Wenecji wraz z dwoma innymi kompanami złodziejskimi z 

Polski i wspólnie okradli tam pewnego księdza greckiego (zabrali mu 

rzeczy o wartości 12 florenów), za co ów Bartłomiej został osadzony w 

weneckim więzieniu; udało mu się jednak wraz z innymi więźniami 

uciec stamtąd bez kary. W sierpniu 1444 r. był w Rzymie z dwoma 

innymi złodziejami z Polski i okradli pewnego kanonika z kościoła św. 

Jana na Lateranie (na wartość 4 florenów). W tym samym miesiącu 

ukradli kanonikowi z S. Maria Maggiore srebrny kielich (wartość 18 

florenów). W październiku tego samego 



450 Człowiek średniowieczu 

roku działał już we Florencji, tym razem w spółce z jednym Węgrem i 

z jeszcze jednym Polakiem, gdzie okradają jakiegoś karczmarza. 

Wkrótce potem wraz ze swym ostatnim polskim kompanem wyrusza 

do Bolonii (gdzie dokonuje kradzieży wartości 3 dukatów), tam łączy 

się z kolei z jakimś Węgrem i wspólnie wyruszają do Florencji. Po 

drodze okradają wieśniaka, który śpi razem z nimi w tawernie, po 

przybyciu zaś do Florencji zamieszkuje w domu wynajmowanym przez 

owego węgierskiego kompana. Ten kiedyś ukradł pewnemu Niemcowi 

mieszkającemu we Florencji list Francesco Sforzy, podrobił na ten 

wzór list do siebie, wiedząc, że z takim będzie mógł swobodnie 

wędrować po całym świecie i popełniać rabunki bez przeszkód. Za 

pomocą końskiej uryny odlepił następnie pieczęć Sforzy z 

oryginalnego listu i następnie gorącym woskiem przytwierdził ją do 

sfałszowanego dokumentu. Potem wraz ze swym węgierskim 

kompanem udał się do Sieny, którędy przechodzili pielgrzymi udający 

się do Rzymu. Wreszcie po powrocie do Florencji został schwytany, 

skazany i powieszony. 

Nie znamy drogi, która doprowadziła tego przybysza z Polski do 

przestępczego trybu życia. Kontakty z innymi Polakami, z Węgrami, z 

Włochami wskazują na to, że był on już osadzony we włoskim 

środowisku przestępczym, znał ludzi, którzy kupowali kradzione 

przedmioty, wiedział, gdzie i u kogo można kraść. Można przypusz-

czać, że przestępcza kariera polskiego włóczęgi jest jakby produktem 

pobocznym pielgrzymek i migracji zawodowych tego czasu. 

W aktach sądowych pojawia się często przy określeniu złoczyńców 

i włóczęgów formuła, iż są to ludzie „złej sławy" czy też „obarczeni 

infamią". Ta zła sława była rezultatem upowszechnienia się 

wiadomości o przestępczych działaniach tych osób, a jednocześnie 

istotnym argumentem przewodu sądowego, bo wskazywała na to, że 

nie chodzi o sporadyczne czyny naruszające prawo, ale o tryb życia 

sprzeczny z normami współżycia społecznego. Pojęcie infamii funk-

cjonowało w średniowieczu również w innym kontekście, było zwią-

zane z wykonywaniem pewnych zawodów, które w prawie i w 

świadomości społecznej były traktowane jako „nieuczciwe" czy 

„niegodne", jako obarczające infamią tych, którzy je wykonują, a 

niekiedy również ich potomstwo. Infamia jest w takim wypadku 



Bronisław Geremek C towiek marginesu 451 

mechanizmem ekskluzji ze społeczeństwa bardzo zbliżonym do 

sytuacji społeczeństw kastowych — do pariasów w Indiach czy też eta 

w Japonii, albo jest przynajmniej analogiczną tendencją cywilizacyjną. 

W dyskursie ideologicznym średniowiecza problem wartościowania 

poszczególnych zajęć jest obecny poprzez pochwałę trzech porządków, 

tj. „podziału pracy" między modlącymi się, wojującymi i orzącymi, 

poprzez dydaktyczne sławienie wartości pracy na roli, ale także poprzez 

naganę pewnych zawodów. Tertulian, dla przykładu, dowodził, że 

moralnie podejrzane lub też nawet nieakceptowal-ne na gruncie kultury 

chrześcijańskiej są zawody: artystów tworzących wizerunki Boże, 

astrologów, nauczycieli, kupców; do tej ostatniej grupy, której zarzucał 

upowszechnianie zbytku, doliczał także rzemiosła luksusowe. W 

dziełach Ojców Kościoła i w piśmiennictwie teologicznym zmieniał się 

zestaw kategorii zawodowych, które poddawano moralnej naganie — 

na czoło wysuwało się potępienie lichwy, nierządu oraz sztuki 

rozrywki. Znamienne jednak przede wszystkim jest właśnie to, że poza 

moralnym wartościowaniem poszczególnych zajęć zawodowych 

występowało także pojęcie niegodności pewnych zawodów, co stawało 

się przedmiotem daleko idącej ekskluzji ze społeczeństwa 

chrześcijańskiego. Znajdowało to wyraz także w prawie kanonicznym i 

w obyczajowości społecznej środowisk miejskich. 

Mianem mercimonia inhonesta czy też uilia officia określano w 

prawie kanonicznym pewną liczbę zajęć zawodowych, które były nie 

do pogodzenia z przynależnością do kleru i których uprawianie 

pozbawiało via facti możliwości korzystania z przywileju klerykatu-ry 

Chodziło tu nie tylko o księży, ale o bardzo znaczną rzeszę ludzi, 

którzy po przejściu przez szkoły uzyskiwali niższe święcenia, mogli się 

potem żenić, nie tracąc przez to praw kleryków. Lista tych zajęć 

zakazanych jawi się w różnych formach i od wielkich zbiorów prawa 

kanonicznego do poszczególnych statutów synodalnych ulega stop-

niowemu kurczeniu. Obejmuje ona żonglerów i historionów, zajęcia 

związane z nierządem, zawody mające styczność z krwią, padliną i 

brudem, wreszcie lichwiarzy czy nawet — w najwcześniejszych 

zapisach — zajmujących się handlem. Wśród osób, których sytuacja 



452 Człowiek średniowiec a 

zawodowa pozwala uznawać za personnes diffamez, statuty synodalne i 

zapisy prawa zwyczajowego wymieniają nieraz karczmarzy, różnego 

rodzaju czarowników i magów (enchanteur, sorcier), wreszcie zajęcia 

higieny miejskiej (ludzie, którzy oczyszczali latryny) etc. Infamia 

ciążąca na tych zawodach wykluczała nie tylko z dostępu do kariery 

duchownej, ale także — w niektórych miastach — z prawa do 

zajmowania godności miejskich. 

W miastach niemieckich występuje na szeroką skalę pojęcie nie-

godnych rzemiosł, które ciążą na pochodzeniu. Wymóg „godnego 

urodzenia" zapisany w statutach przy określeniu warunków uzyski-

wania praw cechowych wyklucza nie tylko synów z nieprawego łoża 

czy też z niewolnych rodziców, ale także potomstwo pewnych kategorii 

zawodowych. 

Ta długa lista obejmuje przede wszystkim zawody: kata, hycla, 

pomocników katowskich i niektórych miejskich funkcjonariuszy 

policyjnych; grabarza; rzeźnika albo przynajmniej rzezaka zwierząt; 

łaziebnika; balwierza, prostytutki i sutenera; grajka, akrobaty i błazna; 

tkacza płótna; folusznika; pastucha wiejskiego (w folklorze niemieckim 

porzekadło Schdfer und Schinder — Geschwisterkinder — pastuch i 

hycel dwa bratanki, świadczy wymownie o trwałości infamii zawodu 

pastucha). Wykluczenie „niegodnych rzemiosł" było zjawiskiem 

długotrwałym, wykraczającym poza średniowiecze, bo jeszcze w XVII 

i XVIII w. ustawodawstwo państw niemieckich borykało się z tą 

sprawą, a badania etnograficzne wykazywały jego przetrwanie aż po 

czasy współczesne. 

Między normami — zarówno w obrębie prawa kanonicznego, jak i 

prawa miejskiego oraz obyczajów prawnych rzemiosł — a rzeczy-

wistością społeczną istniał niewątpliwy rozziew, a niektóre z inkry-

minowanych rzemiosł uzyskiwały z czasem najzupełniej honorowy 

status społeczny. Zakres działania tych norm zarówno w czasie, jak i w 

przestrzeni pozostaje słabo zbadany. Znaczenie tego zjawiska jest 

jednak niewątpliwe, a świadectwo prawa kanonicznego ma wagę 

szczególną w epoce, w której właśnie Kościół modelował główne 

struktury ideologiczne i zachowania społeczne. Na średniowieczne 

normy dotyczące niegodnych zajęć niewątpliwy wpływ wywarły 

przepisy prawa rzymskiego dotyczące infamii, jak też prawa barba- 



Bronisław Gtrunek C łowiek marginesu 453 

rzyńskie o ludziach pozbawionych praw. Niewątpliwe jest, że stajemy 

tu w obliczu głęboko zakorzenionych tradycji dotyczących prze-

kroczenia tabu oraz postaw kulturowych wobec pewnych zajęć 

zawodowych wartościowanych wedle kryterium „czystości" i „ska-

lania". Te tradycje i postawy prowadziły do marginalizacji ludzi w 

konsekwencji uprawianego przez nich zajęcia. Nieco szerzej zajmiemy 

się tylko niektórymi z tych zajęć. 

We wspomnianych poprzednio różnych seriach świadectw w sposób 

notoryczny pojawia się kategoria profesjonalistów rozrywki. Znajduje 

się ona w prawie rzymskim, które występowanie na scenie w celach 

zarobkowych traktowało jako pozbawiające godności, jak i w 

germańskim prawie zwyczajowym, które szpilmanów i najemnych 

zawodników (kompen) traktowało jako „nieprawnych" (un-recht) z 

zajęcia, analogicznie do „nieprawnych" z urodzenia. W tradycji 

wczesnochrześcijańskiej histriones są traktowani na równi z 

nierządnicami i św. Augustyn wyklucza ich nawet z dostępu do 

chrześcijańskich sakramentów. Aktorzy i muzykanci traktowani są jako 

nosiciele zła i sojusznicy diabła. Synody i sobory kościelne 

wypowiadają się na ich temat z jednoznaczną wrogością. W wiekach 

następnych zmieniają się nazwy, którymi określa się te zajęcia artys-

tyczne, ale potępienie pozostaje zarówno w aktach prawnych, jak i w 

traktatach teologicznych czy w piśmiennictwie kaznodziejskim. 

Wymienia się owych „żonglerów" i „histrionów" wespół z najniższymi 

kategoriami społeczeństwa, z żebrakami, włóczęgami, kalekami. W 

średniowieczny dyskurs ideologiczny w XIII w. wkracza jednak 

stopniowo moralna waloryzacja rzemiosła żonglera. 

Św. Tomasz z Akwinu nie ma wątpliwości, że potępieniu podlegają 

zarówno akrobaci, jak i opowiadacze czy aktorzy, a wraz z nimi także 

ci, którzy grają na różnych instrumentach. Z tej ostatniej kategorii 

Akwinata wyłącza jednak takich ioculatores, którzy opowiadają 

żywoty świętych i czyny książąt przy akompaniamencie instrumentów 

— ci mają szansę zbawienia duszy. Św. Franciszek z Asyżu poszedł 

jeszcze dalej, głosząc się sam „Bożym żonglerem", ioculatore Dei. 

Potępienie zawodu trwać będzie jednak dalej. Na ziemiach prawosławia 

w ślad za moralnym potępieniem idą nawet akcje represyjne, 

skierowane przeciwko igrcom zwanym skomorocha- 



454 Człowiek Średniowiecza 

mi. Klimat moralnej ambiwalencji towarzyszący zawodowi aktora i 

aktorki w społeczeństwach nowożytnych można uznać za przedłużenie 

tej tradycji potępienia. 

Czy jednak rzeczywiście średniowieczni żonglerzy i minstrele byli 

ludźmi marginesu? Decydował o tym rzeczywisty tryb życia. W 

strukturach życia miejskiego pojawiły się zorganizowane korporacje 

minstrelów, którzy obsługiwali miejskie święta i wesela. W życiu 

dworskim, o szczególnym rytmie spędzania czasu, obecność owych 

profesjonalistów zabawy miała charakter trwały, a często również 

ustabilizowany. Ustawicznie jednak utrzymywały się grupy igrców, 

których wędrowny tryb życia zbliżał albo nawet utożsamiał z 

włóczęgami. W cytowanych poprzednio biografiach kryminalnych 

nieraz pojawiał się ten typ zajęcia wśród klasycznych zajęć włóczę-

gowskich. Ideologiczna nieufność Kościoła wobec profesji, która 

naruszała jego monopol kulturalny, oraz tradycja infamii rzemiosła 

znajdowały wówczas wsparcie w nie ustabilizowanym, a zatem 

aspołecznym trybie życia tej kategorii zawodowej, która nie znajdo-

wała sobie miejsca w strukturach zorganizowanych społeczeństwa i w 

podziale ról społecznych czy też w podziale pracy. 

Jan z Salisbury dowodzi, że żonglerów i prostytutki należy trak-

tować łącznie jako potwory w ludzkim ciele i dążyć do ich całkowitego 

zniszczenia. Jednym z argumentów potępienia i ekskluzji igrców był 

ich związek z nierządem i rozpustą. Tym bardziej oczywiste było 

potępienie rzemiosła nierządu — prostytucji. I w tym wypadku zresztą 

scholastyka dokonuje pewnej rewizji postaw wobec prostytucji, 

wskazując na jej pewną użyteczność. Nie usuwa to infamii z tego 

zajęcia, ale stwarza podstawy pod pewne formy jego integracji w życie 

zorganizowane, a ściślej — w życie miejskie. 

Fenomen prostytucji występuje w średniowieczu w różnych for-

mach i wcale nie ogranicza się do miasta. Archiwa sądowe wskazują na 

szerokie rozpowszechnianie prostytucji w życiu wiejskim. Nierządnice 

są obecne w miejscach spotkań społeczności wiejskich, na targach i 

jarmarkach, przy młynach i w tawernach, wędrują od wsi do wsi, 

towarzyszą grupom żniwiarzy, robotników czy kupców. W miastach 

nierządnice uzyskują miejsce stałe, sprzedajna miłość jest jednym z 

towarów oferowanych na rynku miejskim. Władze 



Broniłław < łtremek (' łowiek marginesu 455 

miejskie zezwalały na zakładanie domów publicznych, niektóre z miast 

organizowały prostibulum publicum z funduszów miejskich, a 

następnie wydzierżawiały je. Funkcję domów publicznych spełniały 

także łaźnie. W niektórych miastach istniały wydzielone dzielnice, getta 

prostytucji {la rue auxputains w miastach francuskich). 

Moralne i religijne potępienie nierządnic, a w ślad za tym także 

społeczna ekskluzja były faktem oczywistym. I w tym wypadku istotne 

znaczenie miał rzeczywisty tryb życia. Środowisko prostytutek 

prezentuje znaczną różnorodność kategorii i sytuacji materialnych. 

Niektóre kurtyzany weneckie czy florenckie prowadziły wystawny tryb 

życia, uzyskiwały szeroką sławę, odgrywały istotną rolę w rozwoju 

kultury, pretendowały nawet do prestiżu społecznego, o którym nie 

mogły marzyć pensjonariuszki miejskich prostibu-la. Te ostatnie miały 

jednak także pewien tryb stabilizacji, podczas gdy większość 

środowiska stanowiły prostytutki wędrowne, wydane na łaskę 

pośredniczek i sutenerów, nieraz zaś było to zajęcie dodatkowe 

najemnych robotnic i w ogóle kobiet z gminu. Z włóczęgami i 

przestępcami łączy je swoiste sąsiedztwo losu, analogiczny tryb życia, 

wreszcie więzy osobiste. 

Mimo wszelkich form stabilizacji nierządnice są w sprzeczności 

zasadniczej ze światem społecznym, pozostają bowiem poza rodziną, 

nie mają prawa do własnej rodziny. Nawet wtedy, gdy w średniowie-

cznej literaturze przedstawiana jest sytuacja cudownej interwencji na 

rzecz prostytutki, to happy endem może być tylko zabranie skruszonej 

grzesznicy do nieba lub też umieszczenie jej w klasztorze. We 

francuskiej opowiastce z XII w. prostytutka Richeut zdecydowała się 

mieć dziecko, ale tylko po to, aby uzyskać z tego dodatkowe zyski. 

Uczestniczy zresztą w zwyczajowych obrzędach religijnych po uro-

dzeniu syna, daje księdzu ofiarę, syn ma swoich chrzestnych rodziców, 

a w chrzcinach biorą udział inne przedstawicielki tego samego 

rzemiosła. Ojcostwo dziecka Richeut wmawia różnym naiwnym. Gdy 

syn dorósł, zajął się rzemiosłem lescherie, a więc sutenerstwem, 

korzystając z wiedzy matki. Matka wprowadziła go do swego zawodu, 

ale traktuje go jak obcego, jeżeli tylko usiłuje konkurować z nią w 

przebiegłości. Więzi małżeńskie w świecie prostytucji (przez 

„przyrzeczenie miłości") stanowią raczej negatywne odbicie zwiąż- 



456 Człowiek średniowiecza 

ku małżeńskiego i mają konsekrować związek w profesji, związek 

prostytutki z sutenerem. Gdy zaś spotyka się małżeństwo lub rodzinę w 

tej profesji, to jest to najczęściej rezultat procesu deklasacji, która 

spowodowała sięgnięcie do nierządu jako dodatkowego lub też 

trwałego źródła zarobkowania. 

Nadzór nad prostytutkami sprawowali niekiedy roi des ribauds, 

pedestk dei ribaldi, podestas meretricum, roi des filles amoureuses — 

byli to jednak funkcjonariusze, nawet jeżeli prestiż ich poza śro-

dowiskiem nierządu był niski. Dzierżawcy prostibula, którymi byli 

często pachołkowie miejscy albo kaci, więc sami sprawujący „zajęcia 

niegodne", nie byli otaczani prestiżem, ale byli tolerowani zarówno 

przez Kościół, jak i przez prawo. Natomiast w stosunku do organi-

zatorów nierządu poza domami publicznymi jednoznacznie potępiający 

był stosunek zarówno opinii społecznej, jak i aparatu represji sądowo-

policyjnej. Stręczycielstwo i sutenerstwo, uprawiane najczęściej wespół 

z innymi zajęciami przestępczymi, było traktowane jako niewątpliwe 

świadectwo życia aspołecznego. 

W zajęciach zawodowych prowadzących do ekskluzji szczegółowa 

analiza pozwala dostrzec różne elementy naruszania tabu. Rola 

marginalizacyjna takiej sytuacji zależała jednak od położenia ma-

terialnego i od trybu życia tych kategorii. Specjaliści od operacji kre-

dytowych, nawet wtedy gdy ich działania zawodowe podpadały w pełni 

pod pojęcie lichwy i powodowały zatem niewątpliwe potępienie 

moralne, nie stawali się wszak ludźmi marginesu — niezależnie od 

ewolucji doktryny kanonicznej Kościoła, która poprzez ideę restytucji 

oraz perspektywę czyśćcowego odkupienia grzechu przywróciła im 

nadzieję zbawienia, a zatem także miejsce w społeczeństwie 

chrześcijańskim. Marginalizacja zależała przede wszystkim od miejsca 

w więziach społecznych. W wypadku pasterzy mamy do czynienia z 

zajęciem pozostającym w ramach świata agrarnego, który 

średniowiecze z zasady wartościowało pozytywnie, a ponadto było to 

jedno z okresowych zajęć wiejskich powszechnie uprawianych. A 

jednak w stosunku do zawodu pasterza przeważała głęboka nieufność. 

Dotyczy to zwłaszcza terenów górskich i wypasu owiec, ponieważ 

wymagało to znacznych niekiedy migracji, oddalenia od stałych siedzib 

ludzkich, długiej samotności. W ten sposób jawią się dwa ele- 



Bronisław (ioremok Człowiek marginesu 457 

menty marginalizujące — wędrówka oraz samotność. Ponadto pastuch 

wiejski zajmował się także ubojem, miał do czynienia z padliną 

zwierzęcą, wreszcie uprawiał także weterynarię i medycynę ludową — 

wszystko to musiało wzbudzać podejrzenia i obawy. Długotrwałe 

przebywanie ze zwierzętami, z dala od domu i od życia grupowego 

oznaczało, że sam tryb życia pastucha ściągał na niego różne podej-

rzenia (m.in. o bestialitas, o sodomię). Etnografia niemiecka wyka-

zywała długie utrzymywanie zawodu pastucha we wzgardzie, na co 

wpływ także miała rekrutacja ludzi do tego zajęcia, w którym znaj-

dowały często zatrudnienie jednostki umysłowo niedorozwinięte. Nie 

wiadomo zresztą, czy to negatywne wartościowanie zawodu pastucha, 

najszerzej poświadczone dla domeny germańskiej, było 

rozpowszechnione w całej średniowiecznej Europie. 

W potępieniu, niesławie i ekskluzji pewnych zajęć zawodowych 

widoczne miejsce zajmują problemy ciała. Prowadzą one także ku 

marginalizacyjnym skutkom choroby, ku statusowi społecznemu 

chorych. Obowiązek miłosierdzia wobec chorych szedł w parze ze 

strachem przed zarazą i odrazą lub wzgardą wobec kalek. 

Strach przed zarażeniem przybrał klasyczną formę w stosunku do 

trędowatych. Kościół i instytucje publiczne działały pospołu dla 

całkowitego oddzielenia trędowatych od reszty społeczeństwa. Pro-

cedurze śmierci cywilnej osoby uznanej za zarażoną straszną chorobą 

towarzyszył spektakularny ceremoniał kościelnego quasi--pogrzebu, 

odprowadzenie do położonego poza granicami siedzib ludzkich 

leprozorium. W Conges d'Arras dwaj truwerzy trędowaci opisują swoje 

pożegnanie z przyjaciółmi przed udaniem się do leprozorium. Zgnilizna 

z grzesznej duszy przeszła na ciało, daje to nadzieję zbawienia, ale w 

świecie doczesnym zmusza do separacji od ludzi zdrowych, a więc od 

świata społecznego. Trędowaci nadal korzystają z pomocy 

społeczeństwa, leprozoria są tak bogato wyposażone, że budzi to nawet 

pożądanie książąt, a ponadto kwesty przynoszą stale ofiary dla 

trędowatych, ale leprozoria muszą być oddzielone od siedzib ludzkich, 

trędowatym nie wolno niczego dotykać, czego dotykają zdrowi, a swoje 

nadejście muszą sygnalizować odgłosem kołatki, jakby nie wystarczał 

sam ich wygląd. Opinia społeczna obserwuje ich z obawą, a może 

nawet nienawiścią, przypisuje 



458 Człowiek średniowiec a 

się im wyuzdanie seksualne (tak w opowieści o Tristanie i Izoldzie), 

podejrzewa się ich o niecne plany w stosunku do społeczeństwa 

zdrowych. Ta nieufność utrzymuje się także w stosunku do potomstwa 

trędowatych, którym każe się mieszkać w wydzielonych gettach i 

dopuszcza się do wykonywania tylko pewnych zajęć, uważanych za 

niegodne lub nieczyste. Wykluczenie trędowatych w społeczeństwie 

średniowiecznym jest strukturą tak oczywistą, że w języku niemieckim 

określa się ich mianem aussdtzige (die uzsetzi-gen), tj. wyrzuconych. 

Wyrzuceni byli na zawsze. Gdy Hartmann von Aue w Der arme 

Heinrich przedstawia najpierw deklasację swojego bohatera z powodu 

kary Bożej, jaką było zesłanie trądu, a następnie jego cudowne 

uleczenie i przyjęcie go ponownie przez społeczeństwo, to w tym finale 

znajduje odbicie niezwykłość tej sytuacji. W życiu się ona nie zdarzała. 

Wykluczeni i odseparowani, trędowaci pozostawali jednak na scenie 

życia społecznego, a każde ich pojawienie się wśród ludzi, w mieście 

czy na wsi aktualizowało ich sytuację jako innych. 

Trąd, rzecz oczywista, był chorobą szczególną, ale także w ogóle w 

stosunku do ludzi chorych w średniowieczu odnajdujemy pewną 

ambiwalencję postaw, przemieszanie współczucia z wykluczeniem. 

Zależało to od kondycji społecznej chorego. Człowiek zamożny 

pozostawał nadal w kręgu rodzinnym, mając dzięki swemu statusowi 

społecznemu oraz sytuacji materialnej zapewnioną opiekę. Nawet w 

wypadku trądu zdarzało się wówczas, że nie stosowano jego 

wykluczenia. Natomiast w odniesieniu do grup niższych, których 

bytowanie było oparte na pracy fizycznej, choroba miała skutki 

marginalizujące. Chorzy stawali się przedmiotem miłosierdzia, byli 

żebrakami, mieli korzystać z pomocy przytułków i z jałmużny. To 

właśnie kalekom i chorym, niezdolnym do pracy, przyznawała 

chrześcijańska doktryna miłosierdzia prawo do życia z jałmużny. W 

odwołaniu się do Św. Augustyna rozszerzono — tak czynił w XIII 

wieku Guillaume de Saint-Amour — pojęcie słabości upoważniającej 

do wsparcia także na tych, którzy z wychowania i dawnego statusu 

społecznego nie są przyzwyczajeni do pracy fizycznej, a którzy wpadli 

w ubóstwo. O ile jednak owi pauperes uerecundi, „ubodzy wstydliwi", 

zachowują estymę społeczną, o tyle pozostali muszą 



Mr o t i i s l . i w  (<<M'emok Człowiek marginesu 189 

manifestować swoje prawo do wsparcia, a więc uzewnętrzniać :;wr 

kalectwo, słabość czy nędzę. Kalectwo ma efekt społecznie degradujący 

w tym przynajmniej sensie, że dokonuje się identyfikacja choroby z 

nędzą. 

Jeżeli uznać, że proces marginalizacji zasadza się na wykluczę niu z 

więzi społecznych lub też ich porzuceniu z własnej woli, nn utracie 

miejsca w podziale pracy czy też w rozdziale ról społecznych — to 

trudno uznać żebraków za ludzi marginesu. Byli potrzebni, Im dawali 

możliwość  świadczenia miłosierdzia,  byli zorganizowani i 

ustabilizowani, żyli w poszanowaniu norm współżycia społeczne go. 

Ambiwalencję postawy wobec żebraków i ubóstwa — między nn ganą 

sposobu życia a pochwałą cnoty wyrzeczenia — można śledzie, 

poczynając już od pism Ojców Kościoła, ale w społeczeństwie śred-

niowiecznym przeważa akceptacja funkcjonalnej  roli żebraków 

wówczas, gdy nie marnowali oni ethosu pracy ani równowagi na rynku 

pracy. Gwałtowne kryzysy społeczne, które dokonywały okrrso wej lub 

trwałej pauperyzacji, powodowały zmianę stosunku do żebraków — 

przemiana, jaka się dokonuje w doktrynie ubóstwa w XIII w, jest 

wyrazem właśnie takiej sytuacji, która powoduje rozszerzenie się 

postaw represyjnych i wykluczających w stosunku do żebraków. 

W samej kondycji żebraków tkwiły jednak pewne mechanizmy 

degradacji. Była to wszak profesja, której techniki zasadzały się na 

wzbudzaniu litości, obok uzewnętrzniania rzeczywistych ułomności 

stosuje się oszukańcze sposoby, aby pozorować kalectwo lub choroby. 

Opisy literatury arabskiej z wczesnego średniowiecza dają w tej materii 

obraz bardzo podobny do tego, jaki rysują w XV w. francuskie ballady 

Eustachego Deschamps, włoskie Speculum corretano-rum czy 

niemiecka Liber uagatorum. Stabilizacja żebraków również dotyczyła 

tylko części tego środowiska, któremu wędrowanie daje szansę 

większych zarobków. W wędrówce wszystkie profesje się mieszają, 

włóczęga czasem pracuje, czasem żebrze, c,zasem kradnie; 

przemieszanie zajęć jest w średniowieczu oznaką marginalizacji. 

W spectrum marginesowości należy jeszcze dostrzec grupy, które 

pozostają poza ramami zorganizowanego społeczeństwa z przyczyn 

socjokulturowych. Trudno zresztą rozgraniczyć w procesach margi- 



460 ('zlowiek średniowiecza 

nalizacji kryteria kulturowe od innych — w stosunku do rzemiosł 

niegodnych czy też ekskluzji trędowatych w oczywisty sposób inter-

weniował także czynnik kulturowy. Używamy zresztą tego pojęcia 

sensu largo, rozumiejąc pod nim także czynnik religijny czy też 

ideologiczny. Wykluczonymi ze wspólnoty chrześcijańskiej, a więc z 

podstawowych struktur średniowiecznej Europy, byli zarówno 

heretycy, jak i niewierni, tj. ludzie innej wiary i poganie. Sam fakt, że 

nie akceptowali oni prawd chrześcijańskiej ortodoksji, był wystar-

czającym argumentem poczucia obcości i ekskluzji. W stereotypowych 

sądach dotyczących tych grup konstruowano dodatkowe elementy 

odmienności: saracenom Pieśń o Rolandzie zarzucała nieuznawanie 

więzów wasalnych, heretykom relacje inkwizycyjne i pisma 

polemiczne czy też odrzucanie władzy i więzi społecznych, Żydów 

oskarżano o dążenie do eksterminacji chrześcijan, o rozsiewanie 

zarazy, o uprawianie lichwy. Nie uczestnicząc w panującej więzi 

religijnej i w dominującej kulturze, grupy te były traktowane jako 

niebezpieczne dla podstawowych struktur ładu społecznego; one same 

miary zresztą także — bardziej niż jakiekolwiek inne kategorie 

wykluczonych — świadomość własnej odmienności. 

W obrazie ludzi marginesu operowaliśmy różnymi kryteriami 

wyodrębnienia, doszukując się procesów społecznych i kulturowych, 

które dokonywały separacji pewnych jednostek i grup od spo-

łeczeństwa. Wskazywaliśmy także na zjawiska dobrowolnej margi-

nalizacji, wynikającej z radykalnego odrzucenia panującego porządku, 

lub też z poszukiwania wewnętrznej doskonałości duchowej, lub też 

wreszcie z połączenia obu tych motywacji. Oczywiste jest, że poza 

tymi zobiektywizowanymi procesami społecznymi dostrzec należy 

procesy socjopsychologiczne; ze strony ludzi marginesu świadomość 

odmienności własnej sytuacji, ze strony społeczeństwa interioryzacja 

norm zbiorowych i zasad ładu społecznego przez potępienie tych, 

którzy się do nich nie stosują. Z jednej strony zatem raczej świadomość 

losu indywidualnego, rzadziej grupowego, z drugiej zaś — poczucie 

wspólnoty właśnie względem owych innych. 

W kulturze średniowiecznej kondycja społeczna jest oznaczona — 

to jeden z aspektów semiotyczności tej kultury. Dotyczy to także ludzi 

marginesu. Niektóre kategorie wyróżniały się w sposób oczy- 



BronisławGari ... h C hwltk marginesu Kil 

wisty; odmienny kolor skóry czy też odmienność języka odróżniały 

mniejszości etniczne, wykonywana praca mogła być takim znakiem, 

podobnie jak zewnętrzne oznaki choroby lub widoczne kalectwo. Ubiór 

jest formą najczęstszą „oznakowania". W zasadniczej mierze nie 

wyróżniają się pod względem ubioru włóczędzy i złoczyńcy od 

niższych warstw społecznych, ale można przypuszczać, że łachmany na 

ciele, a kij w dłoni — wizerunek, jaki pokazują ryciny późniejszych 

stuleci — określał człowieka. Obcięte ucho było zewnętrznym 

ostrzeżeniem przed złodziejem. W wypadku żebraków łachmany i 

nagie ciało — wchodzące w skład technik uzyskiwania jałmużny — 

były znakami widocznymi. Żydów wyróżniał ubiór, na terenach nie-

mieckich charakterystyczna spiczasta czapka, ale Lateranum IV w 1215 

r. wprowadza także znak wyróżniający, który upowszechniając się w 

krajach chrześcijańskich, obarcza Żydów infamią. Prostytutki w wielu 

krajach muszą się ściśle stosować do nakazów westymentarnych, 

określających, czego im nosić nie wolno i jak powinny się odziewać, 

ale ponadto także i w ich wypadku pojawia się nakaz noszenia oznaki 

wyróżniającej. Również w stosunku do heretyków wprowadza się 

niekiedy znak pokutny, a mianowicie oznaczenie krzyżami z przodu i z 

tyłu odzieży, a jednym z elementów wyroku skazującego heretyka było 

wystawienie go na widok publiczny z oznakami zniesławiającymi (np. 

odzianie w mitrę, znak H etc). 

Te zobiektywizowane znaki kondycji marginalnej są zatem częściej 

instrumentami infamii, wykluczenia czy represji, niźli objawami 

naturalnymi. O świadomości ludzi marginesu nie wiemy nic lub prawie 

nic. Sądzić możemy o niej niekiedy poprzez jakiś ton osobisty w 

protokołach zeznań, niekiedy poprzez dyskurs literacki — przez 

twórczość goliardów, przez Rutebeufa, przez Villona. 

W życiu społecznym infamia grup marginalnych była zarówno 

aktualizowana, jak i instrumentalnie eksploatowana. Obowiązek 

uczestnictwa Żydów we „wjazdach królewskich" (entrees royales) 

nabierał charakteru degradującego, a w świetle późniejszych świadectw 

(w Krakowie notowane jest to w XVII w.) kontynuowane to było w 

sposób represyjny i segregacyjny w procesjach Bożego Ciała. Analiza 

funkcjonowania zbiorowych akcji znieważających i zniesła- 



462 Człowiek średniowiecza 

wiających, jakie spotyka się w zbrojnych konfliktach między miastami 

włoskimi w XIV w., ukazuje wyścigi nierządnic i „pachołków" 

(ribaldi, barattieri) jako agresywne happeningi. Tego typu karnawa-

łowe wyścigi kategorii „niegodnych" notuje się w Perigueux już w 

1273 r., ale na szczególną skalę rozwinęły się one w instytucji palio w 

miastach włoskich, notowanej z całą pewnością już w pierwszej 

połowie XIV w. W biegach pieszych lub też jazdach na koniach czy na 

mułach uczestniczyli mężczyźni i kobiety z grup najniższych, ze 

środowisk włóczęgowskich; marginesowość ich kondycji i statusu 

stawała się funkcjonalna, bo służyła manifestacji honoru wspólnoty, 

która organizowała ten pokaz, oraz poniżeniu wspólnoty traktowanej 

jako wroga. 

Zapewne, między różnymi kategoriami, które składają się na 

spectrum marginesowości w średniowieczu, występowały istotne, a 

niekiedy kardynalne różnice. W ekskluzji i segregacji było stop-

niowanie, deklasacja miała inne konsekwencje w wypadku rycerza i w 

wypadku chłopa, marginesowość kondycji społecznej nie zawsze była 

równoznaczna z ekskluzą i segregacją. Bariery rzadko były tak sztywne 

jak w wypadku trędowatych. Ale wszystkie te kategorie ludzi 

charakteryzuje odmienność trybu życia od powszechnie obo-

wiązującego, brak podporządkowania ustalonym normom i wzorcom 

życia, odmowa pracy lub wypełnianie wyznaczonej roli społecznej. 

Łączy ich także niechęć, obcość lub strach, a czasem nienawiść 

manifestowana w stosunku do nich przez społeczeństwo. 

BIBLIOGRAFIA 

Aspects de la marginalite au Moyen Age, wyd. G.-H. Allard, Montreal 1975. 

Campenhausen von H., Die asketische Heimatlosigkeit im altkirchlichen und 

fruhmittelalterichen Mónchtum, Tubingen 1930. 

Cavalca D., II bando nella dottrina giuridica medievale, Milano 1978. 

Crifo G., Ricerche sull'exilium nelperiodo republicano, Milano 1961. 

Exclus et systemes d'exclusion dans la litterature et ciuilisation medieuales, Aix-en-

Provence 1976. 

Gengler H. G, Germanische Rechtsdenkmdler, 1975 

Geremek B., Ludzie marginesu w średniowiecznym Paryżu w XTV-XVw., Wrocław 

1972. 



Bronisław < loremek ' 'złowiek marginesu 468 

Guglielmi N., Modoa dc marginalidad en la Edad Media, Buenos Aires 1972. Le Goff J., 

Les marginaux dans 1'Occident medieual, w: Les marginaux et les exclus dans l'histoire, 

Paris 1979, s. 19-28. 

Le Goff J., Sakiewka i życie. Gospodarka i religia w średniowieczu, Gdańsk 1995. 

Hanawalt B. A., Crime and Conflict in English Com,munities, 1300 1348, Cambridge, 

Mass. 1979. 

Harder A., Der germanische Achter, Bonner Beitrage zur deutschen Philologie, z. 5, 

1938. 

Hartung W, Die Spielleute. Eine Randgruppe in der Gesellschaft (/c.s- Mittelal-ters, 

Wiesbaden 1982. 

Hilton R. EL, A Medieual Society: The West Middlands at the End ofthe Thirte-enth 

Century, London 1966. 

Hyland E E., Excommunication, its Naturę, Historical Deuelopnicnl and Effects, 

Washington DC 1929. 

Maschke E., Die Unterschichten der mittelalterlichen Stadle Detilsclilands, w: 

Gesellschaftliche Unterschichten in den sildwestdeutschen Stadle, Stuttgart 1967. 

Robert U., Les signes d 'infamie au Moyen Age. Juifs, sarrasins, heniu/ues, lepreux, 

cagots et filles publiąues, Paryż 1891. 

Schmitt J. CL, Uhistoire des marginaux, w: La nouuelle histoire, Paris 1978. Stern R., 

Contrary Commonwealth. The Theme ofExile in Medieual and Heim issance Italy, 

Berkeley 1982. 

Williams G. H., Wilderness andParadise in Christian Thought, New York L962 

Zaremska H., Niegodne rzemiosło, Warszawa 1986. 



 AUTORZY 

JACQUES LE GOFF, ur. w Tulonie w 1924 r., jest jednym z naj-

wybitniejszych współczesnych francuskich historyków. Wśród jego 

najważniejszych dzieł znajdują się: Tempo delia Chiesa e tempo del 

mercante, Torino 1977; La Ciuilisation de l'Occident medieual, 1994 

1981; U meraviglioso e U ąuotidiano neWOccidente medievale (1983), 

Internista sulla storia (1982) oraz La Bourse et la vie. Econo-mie et 

religion au Moyen Age, 1986. 

GIOVANNI MICCOLI, ur. w Trieście w 1933 r., jest profesorem 

zwyczajnym katedry Historii Kościołów Chrześcijańskich na Wydziale 

Literatury na Uniwersytecie w Wenecji. Wydał między innymi: Chiesa 

gregoriana. Ricerche sulla riforma del secolo XI, Firenze 1966; Delio 

Cantimori. La ricerca di una nuoua critica storiografica, Torino 1970; 

La storia religiosa (w:) Storia dltalia, wyd. Einaudi, T. II, Torino 1974 

oraz Fra mito delia cristianita e secolarizzazione. Studi sul rapporto 

chiesa-societa neWeta contemporanea, Casale Monferrato 1985. 

FRANCO CARDINI, florentczyk. Uczeń Ernesta Sestana, obecnie 

wykłada historię średniowieczną na Uniwersytecie w Bari. Jego 

zainteresowania zwracają się głównie ku historii religijnej i kulturalnej 

stosunków między Wschodem a Zachodem w średniowieczu. 



466 Człowiek średniowiecza 

Do jego najważniejszych wydanych dzieł należą: II Barbarossa, Mi-

lano 1995; Minima Mediaevalia, Firenze 1987 oraz Quell'antica fes-ta 

crudele. Guerra e cultura delia guerra daWetafeudale alla grandę 

Riuoluzione, Milano 1987. 

GIOVANNI CHERUBINI, ur. w 1936 r. Wykłada historię śred-

niowieczną i sprawuje funkcję dyrektora Instytutu Historycznego na 

Uniwersytecie we Florencji. Jest autorem wielu esejów; wydał między 

innymi: Agricoltura e societa rurale nel Medioeuo, Firenze 1972; 

Ultalia rurale del basso Medioeuo, Roma-Bari 1985 oraz Si-gnori, 

contadini, borghesi. Ricerche sulla societa italiana del basso 

Medioeuo, Firenze 1977. 

JACQUES ROSSIAUD wykłada na Uniwersytecie w Lyonie. Jest 

autorem licznych esejów z historii średniowiecznej południowo-

wschodniej Francji. Wydawnictwo Laterza wydało jego pracę: La 

prostituzione nel Medioeuo, Roma-Bari 1984. 

MARIATERESA FUMAGALLI BEONIO BROCCHIERI wykłada 

historię średniowieczną na Uniwersytecie w Mediolanie. Do jej 

najważniejszych prac należą: La logica di Abelardo, Firenze 1964; 

Introduzione ad Abelardo, Roma-Bari 1974; La chiesa inuisibile, 

Milano 1978; Eloisa e Abelardo, Milano 1984; Le bugie di Isotta, 

Roma-Bari 1987. 

ENRICO CASTELNUCWO, ur. w Rzymie w 1929 r. Jest profeso-

rem katedry Historii Sztuki Średniowiecznej w Scuola Normale Su-

periore w Pizie. Wśród jego dzieł wymieńmy: Unpittore italiano alla 

corte di Auignone, Torino 1962; Arte delie citta, arte delie corti tra XII 

e XIV secolo (w:) Storia deWarte italiana Einaudi, V (Torino 1983); 

Arte, Industria, Riuoluzioni, Torino 1985 oraz IMesi di Tren-to, Trento 

1986. 

ARON J. GURIEWICZ, ur. w Moskwie w 1924 r., studiował i wy-

kładał historię na Uniwersytecie w Moskwie, pracuje w Instytucie 

Historii Rosyjskiej Akademii Nauk. Do jego najważniejszych dzieł, 



Auto) v n„ 

przetłumaczonych na włoski, należą: Le origini del feudalesimo, Ro-ma-Bari 

1982; Le categorie delia cultura medievale, Torino 1983; Contadini e santi. 

Probierni delia cultura popolare nel Medioevo, Torino 1986. 

CHRISTIANE KLAPISCH-ZUBER jest wykładowcą w Ecole des Hautes 

Etudes en Sciences Sociales, gdzie sprawuje funkcje dyrek tora studiów. Jest 

autorką wielu artykułów i książek, wśród których wymieńmy: Les maltres du 

marbre. Carrare, 1300-1600, Paris 1969; Les Toscans et leurs familles. Une 

etude du Catasto florentin de 1427, Paris 1978; Women, Family and Ritual in 

Renaissancc Italy, Chicago 1985. 

ANDRE VAUCHEZ, ur. w 1938 roku w Thionville. Jest profeBO rem 

zwyczajnym historii średniowiecznej na uniwersytecie Pary/. X W latach 1972-

1979 sprawował funkcję dyrektora badań nad średniowieczem przy Palazzo 

Farnese i w tym okresie napisał książka La saintete en Occident aux derniers 

siecles du Moyen Age d'aprc:, les proces de canonisation et les documents 

hagiographiąues, Romi 1981. Obok wielu artykułów napisał również dwie inne 

książki: La spiritualite du Moyen-Age occidental (VIII
e
-XIIF siecle), 1994 oraz 

Religion et societe dans UOccident medieval, Torino 1981. 

BRONISŁAW GEREMEK, ur. w 1932 r. w Warszawie. Studiował na 

Uniwersytecie Warszawskim oraz w Ecole des Hautes Etudes w Paryżu, gdzie 

był uczniem Fernanda Braudela. Pracował w Instytucie Historycznym Polskiej 

Akademii Nauk, z którego został usunięty w 1985 r. W 1992 r. wykładał w 

College de France. Od 1980 do 1990 r. był doradcą NSZZ „Solidarność" i 

Lecha Wałęsy. W latach 1997-2000 minister spraw zagranicznych RP Do jego 

najważniejszych dzieł należą: Najemna siła robocza w rzemiośle Paryża XIII--

XV w., Warszawa 1962, Litość i szubienica. Dzieje nędzy i miłosierdzia, 

Warszawa 1989 oraz Kultura Polski średniowiecznej (red.), Warszawa 1997. 



SPIS TREŚCI 

Słowo wstępne wydawcy włoskiego    ...........................................  5 

Jacąues Le Goff   Człowiek średniowiecza     ................................  7 

Człowiek czy ludzie?   ..............................................................  10 

Człowiek średniowiecza    ........................................................  11 

Typy ludzkie: od modelu dwudzielnego do schematu 

trójfunkcyjnego — mnich, rycerz, chłop    ..........................  20 

Pominięci ..................................................................................  26 

Nowe typy człowieka związane z rozwojem miast: 

mieszczanin, intelektualista, kupiec    ..................................  29 

Na marginesie średniowiecznego społeczeństwa: 

kobieta, artysta i człowiek marginesu    ...............................  35 

Kategorie krańcowe: człowiek marginesu i święty...................  37 

Chronologia: trwanie i przemiany 

średniowiecznego człowieka    ............................................  40 

Niektóre obsesje człowieka wieków średnich   ........................  41 

Grzech   ...............................................................................  42 

Widzialne i niewidzialne    ..................................................  42 

Świat nadprzyrodzony .........................................................  43 

Cuda i ordalia ......................................................................  44 

Pamięć    ..............................................................................  44 

Mentalność symboliczna   ...................................................  45 

Cyfry i liczby    ....................................................................  46 



470 Człowiek średniowiecza 

Obrazy i kolory     ................................................................  47 

Sny    ....................................................................................  47 

Obsesje społeczne i polityczne: 

hierarchia, władza, wolność    ..............................................  48 

Hierarchia    .........................................................................  49 

Władza    ..............................................................................  49 

Buntownik    ........................................................................  50 

Wolność ...............................................................................  50 

Rozdział I 

Giouanni Miccoli   Mnisi     ...........................................................  51 

Źródła późnoantyczne i wczesnośredniowieczne    ..................  56 

Aurea saecula    .........................................................................  70 

System monastyczny i jego kryzys    ........................................  82 

Bibliografia    ............................................................................  95 

Rozdział II 

Franco Cardini   Wojownik i rycerz ..............................................  97 

Wskazówki bibliograficzne ......................................................  142 

Rozdział III 

Giovanni Cherubini   Chłop i życie na wsi    .................................  145 

Wskazówki bibliograficzne ......................................................  175 

Rozdział IV 

Jacqu.es Rossiaud   Mieszczanin i życie w mieście  .....................  177 

Pobieżne spojrzenie na zmieniający się świat ..........................  182 

Wśród sąsiadów i przyjaciół   ...................................................  198 

Mieszczanin a ceremoniał    ......................................................  211 

Bibliografia    ............................................................................  226 

Rozdział V 

Mariateresa Fumagalli, Beonio Brocchieri    Intelektualista  . 229 

Wskazówki bibliograficzne ......................................................  264 

Rozdział VI 

Enrico Castelnuovo   Artysta   .......................................................  265 

Bibliografia    ............................................................................  302 

http://jacqu.es/


Spis '""■'' 171 

Roźdaid VII 

Aron J. Guriewicz    Kupiec    ........................................................  303 

Bibliografia    .............................................................................  351 

Rozdział VIII 

Christiane Klapisch-Zuber   Kobieta i rodzina   ............................  353 

Bibliografia ...............................................................................  386 

Rozdział IX 

Andre Vauchez   Święty .................................................................  389 

Miejsce świętego w średniowiecznym chrześcijaństwie: 

dziedzictwo starożytności i wczesnego średniowiecza   . 393 

Męczennicy — pośrednicy i patroni    .................................  393 

Prestiż ascetyzmu: fascynacja Wschodem   .........................  395 

Święci — obrońcy ludu i fundatorzy kościołów .................  397 

Od świętości funkcyjnej do naśladowania Chrystusa ...............  401 

Święci królowie i anielscy mnisi (stulecia X i XI)    ...........  401 

Naśladowanie Chrystusa: życie apostolskie 

i ewangeliczna doskonałość (stulecia XII i XIII)    . . . 405 

Natchnione słowo: mistycy, prorocy i kaznodzieje 

(stulecia XIV i XV)    .....................................................  410 

Funkcje świętych w średniowiecznym chrześcijaństwie   . . 415 

Wybitny zmarły    ................................................................  415 

Zbawienie osiągalne ............................................................  417 

Wsparcie dla Kościoła i przykład dla wiernych    ...............  420 

Specjalni opiekunowie  ........................................................  423 

Bibliografia    ............................................................................  428 

Rozdział X 

Bronisław Geremek    Człowiek marginesu    ................................  431 

Bibliografia    ............................................................................  462 

Autorzy  ..........................................................................................  465 


