


 Matt Carroll   Kevin Cullen 
 Thomas Farragher   Stephen Kurkjian 

 Michael Paulson   Sacha Pfeiffer 
 Michael Rezendes   Walter V. Robinson 

Spotlight. Zdrada
Kryzys w Kościele katolickim

Tłumaczenie:
Magdalena Shaw

Agata Zano



Zdrada zawisła nad Kościołem niczym czarna
chmura.

kardynał Bernard Law
arcybiskup Bostonu

Wielki Piątek, 29 marca 2002 roku



Przedmowa

Tom McCarthy, reżyser filmu „Spotlight”,
oraz scenarzysta Josh Singer

Ostatnia dekada nie była łaskawa dla
dziennikarstwa prasowego, zwłaszcza na poziomie
lokalnym. Ponad 12 dzienników w Stanach
Zjednoczonych zakończyło działalność. Przychody ze
sprzedaży gazet drukowanych w 2014 roku były
o ponad połowę niższe w porównaniu ze stanem
sprzed dziesięciu lat. Tysiące dziennikarzy straciły
pracę. Oczywiście przez ten czas znacznie wzrosła
rola internetu jako źródła informacji. Nie da się
zaprzeczyć, że z sieci można dowiedzieć się obecnie
niemal wszystkiego – do tego stopnia, że według
niektórych tradycyjne dziennikarstwo śledcze
przestało być potrzebne.

My się z tym nie zgadzamy.
Ta książka zawiera odkrycia zespołu

reporterskiego Spotlight pracującego dla „Boston
Globe” – twarde fakty i bolesne doświadczenia ofiar
molestowania, prawników i księży, ukrywane przez
dziesiątki lat. Połączone w całość stanowią
wstrząsającą historię przemilczeń i głębokiego
zepsucia, opowiadają o skandalu, który rozegrał się
w samym sercu bostońskiej archidiecezji. Właśnie te
odkrycia doprowadziły do podjęcia podobnych
śledztw w dziesiątkach miast w Stanach



Zjednoczonych i w innych częściach świata. Rzuciły
one światło na wieloletni problem przestępstw
seksualnych popełnianych przez księży, a także na
fakt tuszowania tych działań przez instytucje
kościelne, które nie robiły nic, by je powstrzymać. To
problem, z którym mierzymy się do dziś.

Informacje zawarte w tej książce wstrząsnęły
światem – to nie ulega wątpliwości. Nie należy
jednak zapominać o kontekście. Wiedza, w jaki
sposób zespół czterech dziennikarzy i dwóch
redaktorów dotarł do przedstawionych tu faktów,
pomoże czytelnikowi docenić ich pracę i zrozumieć,
dlaczego wciąż potrzebujemy dziennikarstwa
śledczego.

Właśnie dlatego postanowiliśmy opowiedzieć
historię zespołu Spotlight. Tej dokładnie historii
czytelnik nie znajdzie na stronach naszej książki. Aby
ją odtworzyć, musieliśmy wykonać własną pracę.
Musieliśmy przeanalizować ponownie całe śledztwo
„Boston Globe” i dzięki temu dostrzegliśmy jeszcze
więcej warstw pod informacjami, do których dotarli
dziennikarze. Świadomość, jak trudne i wnikliwe było
ich dochodzenie, miała istotny wpływ na ostateczny
kształt tej książki.

Aby dokonać odkryć na taką skalę jak w tym
przypadku – aby rzetelnie przeanalizować i pokazać
wszystkie wymiary badanej deprawacji – dziennikarz
potrzebuje czasu. Czterech wybitnych reporterów
i dwóch doświadczonych redaktorów „Boston Globe”
poświęciło ponad rok temu dochodzeniu. Dziennikarz
potrzebuje również odpowiednich środków. Poza
opłaceniem pensji i nadgodzin gazeta poniosła koszty
prawne, konieczne do wniesienia pozwu o wydanie



utajnionych dokumentów dotyczących sprawy ojca
Johna Geoghana, które udowodniły bez cienia
wątpliwości, że Kościół ją tuszował. Wreszcie
dziennikarz zazwyczaj potrzebuje też wsparcia ze
strony instytucji, która może przywołać do porządku
inne potężne instytucje – tak jak zrobił to „Boston
Globe” w 2002 roku.

Mamy nadzieję, że zarówno nasz film, jak
i upowszechnienie szokujących informacji zebranych
przez zespół „Boston Globe” będą istotnym głosem
w dyskusji o przyszłości tradycyjnego dziennikarstwa
śledczego i przypomną wszystkim reporterom oraz
dziennikarzom na świecie wykonującym taką pracę,
jak Robinson, Rezendes, Pfeiffer, Carroll, Baron
i Bradlee, że wciąż są ogromnie potrzebni. Jak
mawiał Marty Baron: najczęściej błądzimy
w ciemności. Całe szczęście, że Spotlight oświetla
nam drogę.

10 września 2015 roku



Wstęp

W czerwcu 2001 roku kardynał Bernard Francis
Law, od wielu lat arcybiskup diecezji
rzymskokatolickiej w Bostonie, za pośrednictwem
standardowego formularza sądowego poczynił
szokujące wyznanie. Siedemnaście lat wcześniej
zapewnił księdzu Johnowi „Jackowi” Geoghanowi
ciepłą posadkę wikariusza zamożnej podmiejskiej
parafii, mimo że zaledwie dwa miesiące przedtem
dowiedział się, że Geoghana oskarżono
o molestowanie siedmiu chłopców.

„Boston Globe” pisał o sprawie Geoghana już
wcześniej: w lutym 1997 roku, powołując się na
wywiady oraz dokumentację kościelną, gazeta
ujawniła, że w 1980 roku ksiądz został wysłany na
zwolnienie lekarskie po tym, jak pewna kobieta
poinformowała urzędników kościelnych, że
wykorzystał seksualnie jej synów. Ale już w 1981
roku Geoghan wrócił do posługi kapłańskiej. Później,
gdy wyszło na jaw, że molestował dzieci w innych
dwóch parafiach, znów został wysłany na zwolnienie
lekarskie w 1995 roku.

Dla zespołu śledczego „Boston Globe” wyznanie
Lawa z roku 2001 roku stanowiło przełom: historia
księdza oskarżonego o molestowanie dzieci zmieniła
się w historię biskupa, który tego księdza chronił.
Dokument złożony przez Lawa zapoczątkował
dochodzenie Spotlight, zespołu śledczego „Boston



Globe”. Dziennikarze z tego zespołu postanowili
sprawdzić, czy przypadek Geoghana był wyjątkiem,
czy też może elementem większej całości.

Budząca zgrozę odpowiedź na to pytanie została
ujawniona w serii reportaży opublikowanych na
początku 2002 roku: okazało się, że dziesiątki
bostońskich kapłanów dopuszczały się molestowania
nieletnich. W wielu – zbyt wielu – przypadkach
biskupi byli tego świadomi. Za sprawą tych odkryć
hegemonia współczesnego Kościoła katolickiego
zachwiała się w posadach.

Dochodzenie „Boston Globe” i wydarzenia, które
ono uruchomiło, doprowadziły w2002roku do
publikacji niniejszej książki. Opowiedziano w niej
wiele historii księży, którzy wykorzystywali dzieci
powierzone ich opiece, ofiar, których życie zostało
nieodwracalnie zniszczone, biskupów, którzy nie
zapobiegli nadużyciom, a także osób świeckich, które
zareagowały słusznym gniewem. Obecne wydanie,
opublikowane w Stanach Zjednoczonych w 2015
roku, uzupełniono o nowe informacje, aby mogło
towarzyszyć premierze filmu Spotlight
przedstawiającego kulisy dochodzenia
przeprowadzonego przez zespół „Boston Globe”.
Film, na podstawie oryginalnego scenariusza
autorstwa Josha Singera, wyreżyserował Tom
McCarthy.

Od połowy lat dziewięćdziesiątych ponad 130 osób
ujawniło swoje przerażające wspomnienia
z dzieciństwa, wszystkie dotyczące byłego księdza
Johna Geoghana. Osoby te oskarżały Geoghana
o molestowanie seksualne lub gwałty, których
dopuszczał się podczas trzydziestoletniej



działalności w bostońskich parafiach. Tymi słowami
zaczynał się pierwszy z serii artykułów zespołu
Spotlight, opublikowany w styczniu 2002 roku.
Prawie zawsze jego ofiarami byli chłopcy chodzący
jeszcze do szkoły podstawowej. Jedna z ofiar miała
cztery lata.

W kolejnym roku „Boston Globe” opublikował
ponad 600 historii nadużyć seksualnych popełnionych
przez kler. O tym problemie wiedziano w kraju już
wcześniej, a nawet sporadycznie pisano o nim
w prasie od około połowy lat osiemdziesiątych,
dopiero jednak w reportażach „Boston Globe”
wykorzystano wewnętrzną dokumentację Kościoła,
z której jasno wynikało, że wysoko postawieni
hierarchowie przez dekady ukrywali nadużycia
księży i notorycznie przedkładali dobro duchownych
nad troskę o dzieci.

O czynach Geoghana wiedziało dwóch kolejnych
kardynałów i wielu biskupów, przez 34 lata jego
posługi nie zrobili jednak nic, by uchronić przed nim
dzieci. Zamiast tego słali Geoghanowi pełne
współczucia listy, gdy przenosili go z parafii do
parafii, rzucając na jego pastwę kolejne ofiary.

Pierwsze reportaże „Boston Globe” uderzyły
w czuły punkt. Wierni byli wściekli i czuli się
zdradzeni. Kardynał Law wielokrotnie przepraszał,
a w kolejnych tygodniach zgodził się ujawnić dane
wszystkich księży, zarówno byłych, jak i obecnych,
oskarżonych o molestowanie nieletnich, mimo że nie
było to wymagane przez ówczesne prawo stanu
Massachusetts. Ogłosił politykę „zero tolerancji”,
przyrzekając, że odsunie od służby każdego kapłana,
wobec którego zostałyby wniesione wiarygodne



oskarżenia. Obiecał też, że Kościół zwiększy swoje
wysiłki, by zadośćuczynić ofiarom księży.

Ale było już za późno. Zaczęły podnosić się liczne
głosy żądające rezygnacji Lawa. Wierni przestali
łożyć na Kościół. W stanie wprowadzono ustawę
nakazującą klerowi zgłaszanie wszystkich podejrzeń
o wykorzystanie seksualne władzom świeckim.
Prokuratorzy zaczęli wysyłać nakazy aresztowania
księży.

Ta historia rozpoczęła się tak samo jak wszystkie
inne: grupa reporterów zaczęła szukać odpowiedzi
na pewne pytania. Zespół Spotlight dziennika
„Boston Globe” – redaktor Walter Robinson oraz
dziennikarze Matt Carroll, Sacha Pfeiffer i Michael
Rezendes – postanowił sprawdzić, co Kościół tak
naprawdę wiedział o czynach, jakich dopuszczał się
Geoghan podczas 30 lat służby w sześciu parafiach
na terenie archidiecezji bostońskiej.

Już po kilku dniach reporterzy odkryli jednak, że
sprawa Geoghana to zaledwie wierzchołek góry
lodowej. Archidiecezja bostońska w ostatnich latach
w tajemnicy wypłacała liczne odszkodowania ofiarom
wykorzystywanym seksualnie przez duchownych.
Większość spraw rozwiązywano prywatnie, bez
żadnej publicznej dokumentacji. To był wygodny
układ: Kościół mógł dalej ukrywać nieprzyjemną
prawdę, a przepełnione wstydem ofiary, niemające
pojęcia, że dzielą los z mnóstwem innych,
zachowywały anonimowość. Prawnicy ofiar
otrzymywali co najmniej jedną trzecią
odszkodowania bez konieczności zakładania sprawy
w sądzie.



Reporterzy odkryli też, że nawet w rzadkich
przypadkach, gdy pozwy były wnoszone, oficjalna
dokumentacja często znikała bez śladu. Działo się
tak, ponieważ sędziowie godzili się na konfiskatę
dokumentów po rozwiązaniu sprawy, ukrywając
w ten sposób nie tylko własne decyzje, ale też
wszelkie ślady, że taki pozew kiedykolwiek wpłynął.

Dziennikarze natrafili na kolejną przeszkodę.
W licznych sprawach wniesionych przeciwko
Geoghanowi sędzia nałożył klauzulę tajności na
wszystkie dokumenty, w tym zeznania świadków
i akta osobowe Geoghana.

Martin Baron, który został właśnie redaktorem
„Boston Globe”, uznał, że gazeta powinna podważyć
decyzję sędziego o utajnieniu dokumentów
i uzasadnić, że interes publiczny jest ważniejszy niż
ochrona prywatności stron uczestniczących
w procesie. W sierpniu 2001 roku prawnicy „Boston
Globe” złożyli wniosek o odtajnienie dokumentów
Geoghana.

W listopadzie sędzia Sądu Najwyższego Constance
Sweeney wydała orzeczenie na korzyść „Boston
Globe”. Kościół odwołał się od jej decyzji, ale
w grudniu sąd okręgowy podtrzymał jej wyrok.
Dokumenty miały zostać ujawnione w styczniu 2002
roku.

Siedemnastego grudnia 2001 roku prawnik
kardynała Lawa, Wilson Rogers junior, wystosował
pismo do „Boston Globe”, grożąc, że wyciągnie
konsekwencje prawne wobec gazety i jej prawników,
gdyby opublikowane reportaże w jakikolwiek sposób
nawiązały do utajnionych dokumentów ze spraw
przeciw Geoghanowi. Zapowiedział wniesienie



powództwa do sądu, jeśli reporterzy spróbują choćby
zadawać pytania o zamieszanych w sprawę księży.

Ale zespół Spotlight miał już wtedy najbardziej
elektryzujące z utajnionych dokumentów. Z licznych
wywiadów dziennikarze dowiedzieli się też, że
w ciągu ostatniej dekady wielu innych księży
z bostońskiej archidiecezji usłyszało zarzuty
molestowania na tyle wiarygodne, że Kościół wypłacił
ofiarom odszkodowania, znowu w tajemnicy. Zespół
niczym kompasem posługiwał się archidiecezjalnymi
rocznikami z informacjami o przydziałach
poszczególnych księży. Stworzył bazę danych,
z której jasno wynikało, że bardzo wielu księży
w aktywnej służbie przenoszono z parafii do parafii
w czasie pokrywającym się z wypłacaniem ofiarom
odszkodowań. Okazało się, że sprawa ma o wiele
większy zasięg, niż się to początkowo wydawało.
Ponieważ w styczniu miała rozpocząć się pierwsza
rozprawa Geoghana w związku z oskarżeniami
o nadużycia seksualne, zespół Spotlight odłożył na
chwilę kwestię potajemnych zadośćuczynień i zaczął
pracę nad artykułem, który początkowo zaplanowano
jako kilkustronicowe wprowadzenie do
nadchodzącego procesu Geoghana.

Dokumenty zdobyte przez „Boston Globe”, do tej
pory utajnione, były bardzo niebezpieczne dla
archidiecezji. Wśród nich znalazły się: wiadomość
wysłana do Lawa przez jednego z biskupów w 1984
roku, w której duchowny ostrzegał, że Geoghan
wciąż stanowi zagrożenie; list od parafianina z 1982
roku do poprzednika Lawa, kardynała Humberta
Medeirosa, opisujący nadużycia Geoghana i żądający
wyjaśnień, dlaczego księdzu wciąż pozwalano na



pracę z dziećmi; a także część dokumentacji
psychiatrycznej Geoghana. Materiały stanowiły
dowód na to, że archidiecezja od dziesięcioleci była
świadoma jego nadużyć seksualnych.

„Boston Globe” opublikował serię artykułów
zespołu Spotlight o przypadku Geoghana w dwóch
częściach, 6 i 7 stycznia 2002 roku. Law, który
cieszył się wtedy pozycją najbardziej wpływowego
amerykańskiego prałata w Watykanie, odmówił
udzielenia wywiadu jako komentarza do tych
tekstów. Następnie, zanim oficjalnie ujawniono około
dziesięciu tysięcy stron dokumentów ze spraw
Geoghana, „Boston Globe” zdobył je i opublikował
ich fragmenty 24 stycznia, na dzień przed
odtajnieniem ich przez sędzię Sweeney. Materiały
pozwoliły na uzupełnienie pierwszej serii artykułów
o kontekst i cenne szczegóły.

W ostatnim dniu stycznia „Boston Globe”
opublikował artykuł nawiązujący do reportażu
rozpoczętego poprzedniego lata, ujawniający, że
przez ostatnią dekadę archidiecezja bostońska
w tajemnicy wypłacała odszkodowania osobom, które
postawiły zarzuty molestowania ponad 70 księżom.
Historia – oparta na dokumentacji sądowej, bazie
danych, a także na wywiadach z prawnikami i innymi
zaangażowanymi stronami – okazała się przełomowa.
Wykazała, że Geoghan nie był wyjątkiem. Krzywdy
i nadużycia miały ogromny zasięg i przez
dziesięciolecia nikt ich nie kontrolował.

Wkrótce za sprawą lokalnych mediów inne diecezje
w kraju również musiały zacząć przekopywać się
przez swoje archiwa w poszukiwaniu nadesłanych
dawniej skarg. Zostały też zmuszone do konfrontacji



z lokalnymi władzami w ustalaniu, co zrobić
z oskarżonymi księżmi. Wiele diecezji zaczęło
tworzyć nową politykę reagowania na skargi
i zawiadomienia o napastowaniu seksualnym,
a Krajowa Konferencja Biskupów Katolickich Stanów
Zjednoczonych przyjęła, po raz pierwszy w historii,
projekt polityki ogólnokrajowej.

Podczas gdy kryzys w Kościele narastał, „Boston
Globe” podwoił liczbę reporterów pracujących nad
sprawą na pełen etat. Do zespołu dołączyli Stephen
Kurkjian, Thomas Farragher i Kevin Cullen, a także
specjalizujący się w tematyce religijnej reporter
Michael Paulson. Z czasem ten temat zaczęli również
z doskoku drążyć jeszcze inni dziennikarze.

Ta książka opiera się na rzetelnej, szeroko
zakrojonej pracy reporterskiej „Boston Globe”
o skandalu nadużyć seksualnych w Kościele.
Niektóre wywiady i fakty pojawiły się już wcześniej
w opublikowanych artykułach, ale większość
materiałów jest całkiem nowa, a książka została
napisana jako odrębna całość. Wywiady
i dochodzenie przeprowadzane na potrzeby książki
dostarczyły również materiału do kolejnych
artykułów w gazecie. Opisano w nich nieujawnione
wcześniej przypadki nadużyć seksualnych, informacje
o zależności między prokuraturą a archidiecezją
bostońską, a także coraz większe wysiłki katolickich
wiernych, by wpłynąć na hierarchów.

Historia nadużyć seksualnych wśród księży wciąż
trwa – od ujawnienia sprawy w 2002 roku minęło
kilkanaście lat – i prawdopodobnie upłynie jeszcze
wiele czasu, zanim wszystkie fakty ujrzą światło
dzienne, a zmiany przez to zapoczątkowane zostaną



wprowadzone w życie. Ta książka, napisana
z samego epicentrum bostońskiego skandalu,
zawiera analizę kryzysu w Kościele i jego przyczyn.
Zinterpretowano również zachowanie księży i jego
wpływ na ofiary, rolę kluczowych postaci w sprawie,
w tym Geoghana i Lawa, a także kryzys szacunku
wobec Kościoła wśród wiernych i możliwy kierunek
rozwoju Kościoła w konsekwencji tych wydarzeń.

To opowieść o wielu księżach, którzy zawiedli
pokładane w nich zaufanie i skrzywdzili dzieci
powierzone ich opiece. To opowieść o biskupach
i kardynałach, którzy zatrudniali, awansowali,
chronili i nagradzali tych księży mimo
przytłaczających dowodów na ich nadużycia. To
opowieść o potężnym, pełnym pychy Kościele, który
popadł w głęboki kryzys spowodowany przez złe
uczynki, błędy oraz mylne oceny i decyzje własnych
duchownych. To opowieść o ofiarach, które przez
lata cierpiały w milczeniu, zanim znalazły odwagę, by
publicznie oskarżyć swój Kościół. To też opowieść
o pragnieniu wielu wiernych, by wyciągnąć wnioski
z tych tragicznych wydarzeń i dokonać głębokich,
poważnych zmian.

Zimą 2002 roku, gdy „Boston Globe” opublikował
pierwsze informacje o tym, jakie działania Kościół
podejmował wobec księży, którzy molestowali dzieci
powierzone ich opiece, te historie wydawały się
czasem zbyt przerażające, by mogły być prawdziwe.
Ogrom zdrady, jakiej się dopuszczono, przekraczał
wszelkie wyobrażenie: skrzywdzono niewinne dzieci,
nadużyto zaufania ich rodziców, sprzeniewierzono się
ślubom kapłańskim, zaprzeczono odpowiedzialności
biskupów i naruszono podstawowe zasady Kościoła.



Największym szokiem dla tysięcy zwykłych wiernych,
a zarazem największą rysą na wizerunku Kościoła
były niepodważalne dowody na to, że kardynał Law
oraz inni dostojnicy w archidiecezji wiedzieli
o tragicznych wydarzeniach i z premedytacją je
zatajali. Zamiast chronić najbardziej bezbronnych
członków kościelnej społeczności, wydawali ich na
żer oprawcom.

Wkrótce prasa w całych Stanach Zjednoczonych
i w innych krajach zaczęła domagać się wyjaśnień od
lokalnych diecezji. Ofiary, którym po raz pierwszy
dano prawo głosu, zaczęły wychodzić z cienia.
Prawnicy, dotąd posłuszni kościelnym regułom
i wspierający zawieranie cywilnych ugód po cichu
i bez śladu, teraz wykonali zwrot o sto osiemdziesiąt
stopni. Oznajmili, że od tej pory nie będą już tego
robić ze względu na interes klientów, a także z uwagi
na interes publiczny, ponieważ stało się jasne, na jak
wielką skalę działał system sekretów i nadużyć.

Potem prokuratorzy – którzy do tej pory, podobnie
jak ich poprzednicy, obawiali się atakować Kościół,
do którego nierzadko sami należeli – zażądali
dostępu do kościelnych archiwów, by zadecydować
o słuszności oskarżenia konkretnych księży. Dotąd
jedyną karą dla kapłanów było przeniesienie do innej
parafii, obsadzenie w roli szpitalnego kapelana, albo
– w przypadku najgroźniejszych przestępców –
zatopienie w odmętach biurokracji. Duchowni
przywódcy musieli tymczasem zmierzyć się
z dowodami na to, że archidiecezja bostońska przez
lata chroniła opinię Kościoła kosztem jego ofiar.

W całym kraju i w innych rejonach katolickiego
świata księża oskarżani o molestowanie seksualne



byli odsuwani od służby – objęło to 170 kapłanów
tylko w Stanach Zjednoczonych, w ciągu zaledwie
czterech pierwszych miesięcy 2002 roku. Biskupi
w Stanach Zjednoczonych, Polsce i Irlandii podawali
się do dymisji. Nawet w Rzymie, gdzie wcześniej
watykańscy przywódcy dokładali wszelkich starań,
by unikać skandalu, papież Jan Paweł II przerwał
milczenie. W corocznym liście do kapłanów w Wielki
Czwartek odniósł się do wstrząsających informacji,
koncentrując się przy tym jednak bardziej na
praworządnych księżach niż na oprawcach.

Papież nawiązał do skandalu przelotnie –
wykorzystując ogólnikowy łaciński zwrot mysterium
inquitatis – by opisać przestępstwa, które określił
mianem grzechu – i nie wspomniał w ogóle o ofiarach
kapłanów, przez co wystąpienie nie mogło w żaden
sposób podnieść na duchu tych, których życie zostało
nieodwracalnie zniszczone.

Wielu osobom przemówienie papieża wydało się
dowodem na to, że Kościół to instytucja rządzona
przez aroganckich, obojętnych i oderwanych od
rzeczywistości hierarchów, których niezdolność
dostrzeżenia czegokolwiek poza własnym interesem
jest solą na otwarte rany zdradzonych wiernych.

Następnego dnia w wielkopiątkowym liście
kardynał Law nawiązał do problemu zdrady. Zdrada
zawisła nad Kościołem niczym czarna chmura –
napisał. Nie pragniemy podważać czyjejkolwiek
relacji z Bogiem, lecz nie możemy przy tym
zaprzeczyć, że w samym sercu zła, jakim było
wykorzystywanie seksualne dzieci przez księży, była
zdrada. Kapłani powinni być godni zaufania
nieskalanego choćby cieniem zwątpienia. Gdy ktoś



dopuszcza się zdrady tego zaufania, wszyscy
ponosimy konsekwencje.

Badania opinii publicznej wykazały, że
rozczarowanie parafian pogłębiło się po tym, gdy
Law zajął się sprawą. Ankieta przeprowadzona
w kwietniu 2002 roku na zlecenie „Boston Globe” ze
stacją WBZ TV wykazała, że 65% wiernych
w archidiecezji chciało, aby Law zrezygnował.

Wielu katolików już wcześniej przestało składać
datki na rzecz archidiecezji, a teraz wierni odwrócili
się od corocznej kardynalskiej zbiórki funduszy,
z której finansowane jest wiele kościelnych
przedsięwzięć. Ambitna kampania, przewidująca
zebranie 350 milionów dolarów, poniosła kompletne
fiasko. Powróciła dyskusja na temat sensu
dopuszczania do kapłaństwa tylko mężczyzn żyjących
w celibacie, niektórzy zwracali też uwagę na
możliwe powiązania między licznymi przypadkami
molestowania nastoletnich chłopców a wysokim
odsetkiem homoseksualnych mężczyzn
w kapłaństwie.

Trzy miesiące po wybuchu narastającego wciąż
skandalu wyglądało na to, że Watykan się przebudził.
W kwietniu Jan Paweł II wezwał wszystkich
amerykańskich kardynałów na nadzwyczajne
spotkanie, podczas którego zmienił ton i treść swoich
wypowiedzi. Przyznał, że nadużycia seksualne księży
wobec nieletnich stanowią nie tylko „odrażający
grzech”, ale też przestępstwo. Odniósł się również
do zarzutów, jakoby Stolica Apostolska była obojętna
na cierpienie ofiar. Ofiarom i ich rodzinom,
gdziekolwiek się znajdują, pragnę przekazać
głęboką solidarność i troskę – powiedział kruchy,



osiemdziesięcioletni Ojciec Święty.
Wprawdzie kryzysowe spotkanie kardynałów było

wydarzeniem bez precedensu, ale nikt nie wiedział,
czy obiecywane reformy wewnątrz Kościoła będą
realne i długofalowe. W Watykanie wciąż wielu
dostojników uważało nadużycia seksualne wśród
kapłanów za problem dotyczący wyłącznie Stanów
Zjednoczonych.

Pytanie, czy Kościół traktuje problem dostatecznie
poważnie, pojawiało się co jakiś czas od 1985 roku,
kiedy wybuchła pierwsza duża sprawa napastowania
seksualnego w Luizjanie. Wtedy Kościół podjął
działania ratunkowe, w dużej mierze skutecznie,
wykorzystując wciąż jeszcze przychylną opinię
publiczną, by przedstawić skandale jako pojedyncze
odstępstwa, rozdmuchane przez antykatolickie głosy
w mediach i dysydentów pragnących zdyskredytować
kościelnych hierarchów.

Publikacja wewnętrznej kościelnej dokumentacji
w sprawach z obszaru bostońskiej archidiecezji
pokazała jednak, że Kościół nie jest w stanie dłużej
bagatelizować stawianych mu zarzutów. Stało się
jasne, że kardynał Law oraz jego najważniejsi
współpracownicy byli wielokrotnie ostrzegani
i informowani o niebezpiecznych księżach, a mimo to
wciąż utrzymywali ich w kościelnej strukturze
i pozwalali na dalsze krzywdzenie dzieci.

Sprawa Geoghana stała się wyrazistym symbolem
wyrozumiałości i łagodnego traktowania, jakie
Kościół okazywał występnym podwładnym. Geoghan
był niereformowalnym pedofilem. Do 2002 roku
blisko 200 osób wystosowało przeciw niemu i jego



przełożonym oficjalne oskarżenia o gwałt lub
molestowanie. Geoghan spokojnie wyjaśniał
terapeutom, jak wybierał sobie ofiary: potrzebujące
uwagi dzieci samotnych matek, czyli kobiet w trudnej
sytuacji finansowej i osobistej, uszczęśliwionych
obecnością mężczyzny w życiu synów, zwłaszcza że
był to ksiądz. Co jakiś czas pojawiały się oskarżenia,
ale wtedy przełożeni Geoghana po prostu przenosili
go do innej parafii, gdzie czekały na niego nowe
ofiary.

To nie dotyczyło tylko tego księdza. Law, podwładni
mu biskupi i ich poprzednicy również przenosili
księży z parafii do parafii niczym figury na
szachownicy. Niektórym pozwalano wyjechać do
innego stanu – w ten sposób pozbywano się
problemu, podrzucając go niczym kukułcze jajo
innym diecezjom. Parafianie nie mieli pojęcia
o zagrożeniu, jakie pojawiało się w samym sercu ich
społeczności, a często nie wiedzieli o nim również
nowi przełożeni. Udokumentowany jest przypadek
księdza Paula Shanleya oskarżonego o gwałty na
nieletnich, którego przeniesiono do nowej parafii
w Kalifornii. Wysoki rangą podwładny kardynała
Lawa napisał list polecający do urzędników
kościelnych w San Bernardino, w którym zapewniał
o uczciwości człowieka, o którym archidiecezja
bostońska wiedziała, że zarzucano mu przestępstwa
na tle seksualnym. Nawet po tym, gdy archidiecezja
wypłaciła odszkodowania niektórym ofiarom
Shanleya (pod warunkiem zachowania milczenia),
kardynał Law wystawił księdzu pełne pochwał
referencje i zapewnił, że nie widzi żadnych
przeciwwskazań, by Shanley został mianowany



dyrektorem prowadzonego przez Kościół domu
gościnnego w Nowym Jorku, przyjmującego również
młodzież.

Problem w Bostonie był jedynie odzwierciedleniem
rany gnijącej na organizmie całego Kościoła. Dla
niektórych obrońców wiary był to zaledwie mały
kryzys, ale dla wielu – największa porażka Kościoła
od pokoleń. Skandal rozprzestrzenił się niczym pożar
na całą Amerykę Południową oraz Europę, docierając
aż do Australii i części Ameryki Łacińskiej.

Od czasu sprawy w Luizjanie w większości
zamieszani w podobne skandale byli zwykli księża.
Tym razem jednak sprawa zataczała o wiele szersze
kręgi, obejmując nie tylko księży, lecz także
biskupów oraz kardynałów, którzy ich chronili. We
Francji biskup został skazany jako przestępca
kryminalny za niezgłoszenie księży pedofilów policji.
W Walii za ochronę księży dopuszczających się
nadużyć seksualnych inny biskup został zmuszony do
ustąpienia ze stanowiska. Wiosną 2002 roku polski
arcybiskup z bliskiego otoczenia papieża, Juliusz
Paetz, został zmuszony do rezygnacji ze stanowiska
po tym, jak oskarżono go o napastowanie seksualne
kleryków. Trzy dni później irlandzki biskup Brendan
Comiskey również złożył rezygnację, przyznając, że
nie zrobił dostatecznie dużo, by zapobiec działaniom
księdza, którego nadużycia seksualne wobec
nieletnich doprowadziły do samobójstw wśród ofiar,
a w końcu również do odebrania sobie życia przez
samego sprawcę.

Ale to właśnie Boston stał się epicentrum skandalu,
a przyczyn było kilka. Po pierwsze to właśnie tam
prawda wyszła na jaw, po drugie opinią publiczną



wstrząsnęła liczba zamieszanych w proceder
duchownych, wreszcie po trzecie, ze względu na
katolicki charakter miasta. Katolicy stanowili ponad
dwa miliony z 3,8 miliona ludzi zamieszkujących
w tamtym czasie metropolitalny obszar Bostonu.
Archidiecezja bostońska była jedyną w Stanach
Zjednoczonych, do której należała ponad połowa
populacji. W żadnym innym dużym amerykańskim
mieście katolicy nie byli silniej reprezentowani
w komisariatach policji, w salach sądowych
i zarządach. Nigdzie indziej skandal nie przybrał tak
wielkiej mocy rażenia. I nigdzie indziej równie
drastycznie nie zachwiał się w posadach szacunek,
jakim do tej pory cieszył się Kościół.

W 1992 roku, gdy wybuchł skandal wokół sprawy
Jamesa Roberta Portera – księdza pedofila, którego
ofiarą padła ponad setka dzieci w południowo-
wschodnim Massachusetts, poza bostońską
archidiecezją – większość katolików przyjęła za
dobrą monetę zapewnienia Lawa, że Kościół nie
ponosi winy za wykroczenia Portera i że był to
„wyjątkowy przypadek” jednego zdeprawowanego
człowieka. Law twierdził wtedy także, że sprawa
Portera została celowo rozdmuchana przez
negatywnie nastawione do Kościoła świeckie media.
Na wszystkie sposoby prosimy Boga, by wpłynął na
media, szczególnie na „Boston Globe” – powiedział
wówczas kardynał.

Gazeta, założona przez spadkobierców
protestancko-bramińskiej społeczności, która niegdyś
rządziła Bostonem, już wcześniej była oskarżana
o antykatolickie nastawienie. Ale dokumenty
o przypadku Geoghana odtajnione przez sędzię



Sweeney – pokazujące, jak daleko posuwał się
kardynał i jego biskupi w ukrywaniu przed opinią
publiczną nadużyć podwładnych – drastycznie
zmieniły nastawienie większości katolików. Zamiast
winić posłańca, wierni skupili swoje oburzenie na
kościelnych przywódcach. Zażądali wyjaśnień od
kardynała. Do czasu wyjazdu do Rzymu na spotkanie
z papieżem i innymi amerykańskimi kardynałami
w kwietniu 2002 roku nawet Law nie obwiniał już
mediów. Kryzys w Kościele na tle nadużyć
seksualnych kleru względem nieletnich nie jest
wykreowany przez media czy opinię publiczną
w Stanach Zjednoczonych. To bardzo poważny
problem, który podważa całą misję Kościoła –
przyznał.

Dawniej zdarzało się, że politycy, policja,
prokuratura i sędziowie pomagali w tuszowaniu
wykroczeń duchownych, zarówno tych poważnych,
jak i drobnych. Ale zasięg działań podjętych przez
archidiecezję w obronie księży przekonał organy
ścigania i polityków, by odłożyć na bok kultywowaną
od ponad stu lat tradycję bezkrytycznego
poszanowania instytucji Kościoła. Prokurator
generalny Massachusetts wraz z pięcioma
najważniejszymi prokuratorami w stanie – wszyscy
byli katolikami – zażądał udostępnienia dokumentacji
kościelnej wykazującej, że przez ostatnie 40 lat setki
ofiar oskarżyło o nadużycia seksualne ponad 90
księży z archidiecezji bostońskiej. Ta liczba nie
uwzględniała księży, którzy już nie żyli. Prawie
wszystkie sprawy uległy przedawnieniu, co
oznaczało, że większości sprawców nie można było
ścigać. Ale nawet jeśli archidiecezji udało się uniknąć



części konsekwencji w sali sądowej, nie było to
możliwe przed sądem opinii publicznej.

Boston może i był symbolem amerykańskiego
katolickiego miasta, lecz skandal szybko wyszedł
poza lokalne ramy. Zmienił się w przekraczającą
granice stanów i państw historię o tym, jak prawa
najsłabszych i bezbronnych są ignorowane, by
chronione mogły być interesy potężnej instytucji,
oraz o tym, jak bardzo śmiertelnicy zaszkodzić mogą
nieśmiertelnej wierze. Koszty były bardzo wysokie.
Znacznie spadły datki wiernych dla Kościoła. Wielu
ludzi odeszło od wiary, a jeszcze więcej odwróciło się
od kościelnych hierarchów. To są wymierne koszty.
Cierpienia i rozmiaru tragedii ofiar nie będzie można
jednak nigdy zmierzyć. Wśród ofiar był
jedenastolatek, którego podczas spowiedzi ksiądz
spytał o to, czy się masturbował, a następnie poprosił
go o demonstrację. Był trzynastolatek uwiedziony
przez księdza i zostawiony samemu sobie z pytaniem,
czy jest gejem, a działo się to w czasach, gdy
akceptacja i tolerancja wobec homoseksualizmu była
znacznie mniejsza niż dziś. Był też chłopiec, któremu
ksiądz wręczył drobne na pociąg zaraz po tym, gdy
zgwałcił go analnie i zostawił krwawiącego.

Jeśli ta przerażająca historia ma swoich
bohaterów, są nimi ofiary przemocy, które po latach
cierpienia w milczeniu i w samotności odnalazły
w sobie odwagę, by powiedzieć głośno i publicznie,
jak jedna z nich: To mi się przydarzyło i to było złe.



1. Ojciec Geoghan

Był drobnym żylastym mężczyzną o rozbrajającym
uśmiechu, dzięki któremu przypominał trochę
dobrego wujka albo przyjaznego sprzedawcę ze
sklepiku na osiedlu. Trudno było dostrzec mrok
czający się w jasnych oczach Johna Geoghana. Na
początku nie udawało się to prawie nikomu.

Z pewnością nie udało się to Frankowi Leary’emu.
Frank był piątym z szóstki dzieci wychowywanych
przez samotną matkę na zasiłku. Gdy po raz
pierwszy spotkał Geoghana, miał 13 lat i nie nauczył
się jeszcze od starszych braci, jak zrywać się
z niedzielnej mszy. Była późna wiosna 1974 roku.
Pogodna twarz księdza była dobrze znana wszystkim
odwiedzającym kościół Świętego Andrzeja
w bostońskiej dzielnicy Jamaica Plain. Po mszy
proboszcz zawsze żegnał się z wiernymi – przytulał
matki, wymieniał uściski dłoni z ojcami i łagodnie
klepał dzieci po plecach.

– Zawsze był szeroko uśmiechnięty, ten uśmiech
zajmował mu prawie całą twarz – wspominał Leary. –
Moja matka go lubiła. Był bardzo popularny.
Wyglądał jak mały chochlik.

Chłopiec przywitał się z księdzem, dał się poklepać
między łopatkami i zapomniał o Geoghanie aż do lata.

Leary przyjaźnił się z ogrodnikiem pracującym na
plebanii i pomagał mu dwa razy w tygodniu: grabił
świeżo skoszoną trawę albo zbierał na taczkę



gałęzie z przyciętego żywopłotu. To była ciężka
praca w gorącym sierpniowym słońcu. Pewnego
popołudnia Geoghan zszedł po niskich schodkach
plebanii i zaproponował chłopcu szklankę zimnej
lemoniady. Leary podziękował. Nie lubił lemoniady.
Ksiądz jednak nalegał. Dodał, że ma wspaniałą
kolekcję znaczków, która mogłaby spodobać się
chłopcu. Leary zgodził się i poszedł z Geoghanem na
plebanię do pokoju na piętrze.

Ksiądz posadził chłopca na dużym skórzanym fotelu
pośrodku pokoju i wręczył mu ogromny klaser ze
znaczkami. Sam podreptał w głąb pokoju, wciąż
uspokajająco coś opowiadając. Kolekcja nie
zainteresowała chłopca, ale Geoghan nie
rezygnował.

– „Chodź, coś ci pokażę” – powiedział. – Podniósł
mnie, usiadł na fotelu i usadził mnie sobie na
kolanach – wspominał Leary.

Kapłan położył mu rękę na kolanie i zaczął
przewracać strony klasera, aż zaczęły zlewać się
chłopcu przed oczami. Geoghan oznajmił, że to
matka Leary’ego zasugerowała to spotkanie. Mimo
to nalegał, by utrzymali je w tajemnicy. Przez cały
czas ręka księdza pełzła coraz wyżej po nodze
chłopca, aż w końcu znalazła się w nogawce
spodenek i wśliznęła pod bieliznę.

– Dotykał mnie, pieścił. Zamarłem. Nie miałem
pojęcia, co się dzieje. On bez przerwy mówił.
Powiedział: „Odłóż książkę. Zamknij oczy. Zmówimy
Zdrowaś Mario”. Więc tak zrobiłem.

Ale zanim modlitwa dobiegła końca, chłopiec uciekł
z pokoju, zbiegł po schodach i roztrzęsiony schował
się za kościołem.



Po mniej więcej tygodniu sytuacja się powtórzyła.
Leary zamiatał dziedziniec przed kościołem, gdy
Geoghan do niego podszedł, objął ramieniem
i powiedział chłopcu, że jest wyjątkowy. Następnie
zabrał go znów na plebanię, gdzie, jak wspomniał
później Leary, zobaczyli zakonnicę ze skrzywioną
miną, stojącą u stóp schodów.

Geoghan wyminął kobietę, zaprowadził chłopca na
górę i posadził na tym samym fotelu, na którym
doszło do pierwszej próby. Zasłony były zaciągnięte,
by do pokoju nie wpadało mocne letnie słońce.
Najpierw ksiądz stanął za fotelem, kładąc Leary’emu
dłonie na ramionach. Kazał chłopcu zacząć mówić
najbardziej popularne katolickie modlitwy: Ojcze
nasz i Zdrowaś Mario.

– Modlę się z zamkniętymi oczami. On okrąża fotel
i staje przede mną, ściąga mi spodnie. Nie mogłem
się poruszyć. Byłem jak sparaliżowany. Potem
przycisnął mi pierś ramieniem. Też się modlił, a ja
powtarzałem za nim słowa modlitw. Cały się
trząsłem. Czułem się bardzo, bardzo dziwnie.
Zupełnie nic nie mogłem zrobić.

Geoghan pochylił się nad chłopcem i zaczął
uprawiać z nim stosunek oralny.

– Próbowałem powstrzymać łzy i dalej odmawiać
modlitwę, starałem się nie otwierać oczu. Nie
widziałem, jak to robił. Pamiętam, że przycisnął mnie
do fotela.

Napaść nie trwała długo. Leary ocenił, że minęła
może minuta, zanim księdzu przerwał nagły hałas.

– Geoghan natychmiast wstał. Drzwi otworzyły się
gwałtownie. Do pokoju wpadł ksiądz o przydługich
białych włosach i zaczął wrzeszczeć: „Jack,



mówiliśmy, że masz tu tego nie robić! Co ty
wyprawiasz! Oszalałeś?”. Pamiętam, że krzyczał
i krzyczał, a ja zerwałem się z fotela.

Leary uciekł z plebanii i skrył się w cieniu drzew za
szkołą, próbując odzyskać równowagę. Przez jakiś
czas siedział na pobliskim cmentarzu, a gdy w końcu
wrócił do domu, poszedł prosto do swojego pokoju.
Przez wiele lat nikomu nie powiedział, co się
przydarzyło.

Gdy doszło do ataku na Leary’ego, Geoghan był już
księdzem od ponad dziesięciu lat. Podczas służby
w kolejnych parafiach w Bostonie i okolicach – od
obrzeży miasta po eleganckie przedmieścia – dla
wszystkich wiernych był „ojcem Jackiem”. Ojciec
Jack chrzcił dzieci, udzielał ślubów, modlił się nad
trumnami ich najbliższych i skrapiał je wodą
święconą. W sobotnie popołudnia siedział w ciemnym
konfesjonale i przez drewnianą kratkę wysłuchiwał
grzechów, udzielał przebaczenia i wyznaczał pokutę.
W niedzielne poranki przekazywał słowo Boże.

Dla głęboko wierzących matek, zwłaszcza tych
borykających się z trudami samotnego utrzymywania
dużej rodziny, Geoghan był darem niebios. Pojawiał
się w progu, proponując pomoc. Zabierał ich synów
na lody, czytał im na dobranoc, modlił się przy ich
łóżkach, przykrywał kołdrą przed snem. A potem, gdy
zapadał mrok, dotykał ich przez piżamę, przykładając
palec do ust, nakazując milczenie i zachowanie
tajemnicy.

– Wyglądał jak ministrant – stwierdziła Maryetta
Dussourd, która chętnie i z dumą zaprosiła Geoghana
do małego mieszkania w Jamaica Plain, które
zajmowała z córką, trzema synami i czwórką ich



kuzynów. Geoghan był wyrachowanym napastnikiem,
świadomym, że jego urok i pozorna łagodność mogą
otworzyć wiele drzwi.

John Geoghan, siedzący potem aż do śmierci w za
dużym uniformie w więziennej celi, był zapewne
najbardziej uderzającym przykładem nadużyć
seksualnych wśród kleru. Nie tylko ze względu na
porażającą liczbę ofiar – do dziś ujawniło się ich już
blisko 200 – ale przede wszystkim ze względu na
bardzo łagodne i przewrotne podejście Kościoła do
jego grzechów. Przez ponad 20 lat, mimo że dwóch
kolejnych kardynałów i kilkudziesięciu
zwierzchników w bostońskiej archidiecezji wiedziało,
że Geoghan nie jest w stanie kontrolować swych
pedofilskich zapędów, Kościół zapewniał mu
wyjątkowy spokój i bezpieczeństwo.

Z żalem przyjmujemy fakt, że twoja długa
i owocna posługa duszpasterska została przerwana
przez chorobę. W imieniu tych, którym wiernie
służyłeś, a także w swoim własnym, dziękuję –
napisał do Geoghana kardynał Bernard Law w 1996
roku, wiele lat po tym, gdy przestępstwa księdza
zostały odkryte przez Kościół. Zdaję sobie sprawę,
że ksiądz jest w bolesnej sytuacji. Męka Pańska,
która jest naszym doświadczeniem, może wydawać
się bezlitosna i nie do zniesienia. Najwyższe dobro
osiągamy jednak wówczas, gdy odpowiadamy na nią
szczerze i z ufnością. Niech Cię Bóg błogosławi,
Jack.

Geoghan był jednym z wielu. Jednak mimo
ogromnej skali swoich czynów nie był tak
odrażającym przypadkiem jak inni księża, którym
zdarzało się brutalnie gwałcić ofiary, a następnie



przepędzać je, gdy chcieli powrócić do posługi
duszpasterskiej. Nawet jeśli wierni przystępujący
codziennie do komunii i ludzie wypełniający kościelne
ławki podczas niedzielnych mszy nie mieli o niczym
pojęcia, kościelni przywódcy doskonale wiedzieli
o wszystkim. Docierały do nich przepełnione
cierpieniem błagania matek i ojców dzieci
molestowanych przez księży. Obiecywali rozwiązać
problem. Przysięgali, że nie pozwolą, aby to się
kiedykolwiek powtórzyło. A potem pozwalali.

Gdy Maryetta Dussourd odkryła, że Geoghan
wykorzystywał seksualnie jej synów, z których jeden
miał zaledwie cztery lata, nie znalazła pocieszenia
wśród przyjaciół z kościoła. Parafianie zaczęli jej
unikać. Oskarżali ją o prowokowanie skandalu.
Władze kościelne błagały, by zachowała milczenie.
Mówili, że to ze względu na dzieci. Ostrzegali, by nie
kierowała sprawy do sądu. Mówili, że i tak nikt jej
nie uwierzy.

– Wszystko, czego uczyliśmy nasze dzieci o Bogu,
o bezpieczeństwie i zaufaniu, zostało zniszczone –
stwierdziła Dussourd. W 1997 roku Kościół odniósł
się do jej zarzutów i w ramach poufnej ugody
wypłacił odszkodowanie, podobnie jak w dziesiątkach
innych podobnych przypadków, w których ofiary
dostawały pieniądze, a Kościół kupował ich milczenie.

Do wybuchu skandalu w 2002 roku rodzice na
widok koloratki odruchowo reagowali zaufaniem
i uważali za zaszczyt gościć katolickich kapłanów
w swoich domach. Tak właśnie było w przypadku
Geoghana. Gdy w gorące dni pojawiał się bez
zapowiedzi, by zabrać chłopców na lody, rodzice
puchli z dumy i życzyli duchownemu miłej zabawy



z pociechami. Gdy pukał do drzwi wieczorem
i proponował, że poczyta dzieciom na dobranoc,
rodzice byli pewni, że Bóg się do nich uśmiecha.

Kapłańska kariera Johna Geoghana o mały włos
skończyłaby się zaraz po tym, gdy się rozpoczęła.

Latem 1954 roku prałat John Murray, rektor
seminarium duchownego kardynała O’Connella
w Jamaica Plain, uznał postępy Geoghana za
niesatysfakcjonujące. Wydział był zaniepokojony
seminarzystą. Dziewiętnastoletniego kleryka uznano
za stanowczo zbyt niedojrzałego – to cech a nie
zawsze oczywista w innych okolicznościach. Co
więcej, Geoghana uznano za wykazującego się
zniewieściałym zachowaniem i sposobem mówienia.

Opinia Murraya wyrażała niepokój o dalszy rozwój
kleryka. Jego postępy w nauce pozostawiają wiele
do życzenia. Wprawdzie otrzymał zaliczające oceny
z większości przedmiotów, ale mimo to mam
poważne obawy o jego rozwój akademicki
w przyszłości. Rozważając rekomendację Geoghana
do przełożonych w seminarium Świętego Jana
w pobliskim Brighton, gdzie miałby kontynuować
przygotowania do kapłaństwa, Murray postanowił
dać mu jednak szansę. Na jego korzyść przemawiają
następujące pozytywne cechy: bogate życie
duchowe, zaradność, determinacja, dobre
nastawienie, posłuszeństwo, łagodność,
zainteresowanie i troska o bliźnich, a także
szacunek rówieśników. Może z wiekiem ten młody
człowiek rozwinie pozostałe cechy potrzebne do
osiągnięcia sukcesu w dążeniu do kapłaństwa.

Może. Ale niespokojny Geoghan wkrótce znów miał



potrzebować pomocy z wyższego szczebla, jak
jeszcze wiele razy przez następne 30 lat kariery.
Tym razem pomoc nadeszła ze strony wuja, prałata
Marka Keohane’a.

Geoghan stracił ojca, którego wspominał jako
ciepłego i szlachetnego człowieka, w wieku zaledwie
pięciu lat. Zapamiętał sam pogrzeb jako
wzbogacający duchowo, lecz odejście ojca odcisnęło
na nim poważne piętno: jeszcze przez dwa lata
moczył łóżko. Matkę opisywał jako świętą kobietę,
która zapewniła jemu i jego starszej siostrze
dorastanie w normalnym domu wypełnionym
modlitwą. Mówił, że miał szczęśliwe dzieciństwo.
A brat matki, prałat Mark Keohane, stał się dla
chłopca drugim ojcem, wzorem do naśladowania
i opiekunem.

– Najlepszy zastępca ojca – powiedział o nim
Geoghan.

Keohane ubierał młodego siostrzeńca w komżę
i zabierał na barwne pochody w Scituate, gdzie miał
swój letni dom. Scituate, pocztówkowe nadmorskie
miasteczko 40 kilometrów na południe od Bostonu,
znane było jako Irlandzka Riwiera. Było ono
ulubionym miejscem bogatych i wpływowych
Amerykanów irlandzkiego pochodzenia. Wśród nich
znajdował się legendarny dawny burmistrz Bostonu,
James Michael Curley.

Keohane wzbudzał podziw. Władczy, staromodny,
dominujący, zdaniem niektórych także nieprzyjemny.
Ale Geoghan widział tylko jego „wielką pracę
i poświęcenie”. I gdy jako młody kleryk znów wpadł
w kłopoty w seminarium, to Keohane interweniował
w jego sprawie.



Latem 1955 roku Geoghan nie pojawił się na
obowiązkowym letnim obozie dla kleryków.
Przełożeni wiedzieli, że miał „problemy na tle
nerwowym”, ale nie zostały one uznane za dość
poważne, by usprawiedliwiały nieobecność. Poza tym
zasady były jasne. Niestawienie się na obozie bez
powiadomienia przełożonych stawiało pod znakiem
zapytania jego przyszłość w seminarium. Jeśli do
niedzieli nie dostarczy pan wiarygodnego
usprawiedliwienia nieobecności, zostanie ona
uznana za decyzję o rezygnacji z nauki
w seminarium i poskutkuje skreśleniem z listy
studentów – tak brzmiał list wysłany w lipcu 1955
roku przez wielebnego Thomasa Rileya, rektora
seminarium Świętego Jana do Geoghana na jego
domowy adres w dzielnicy West Roxbury w Bostonie.

Zamiast Geoghana odpowiedział jego wuj. Wysłał
do Rileya list na oficjalnym papierze parafii Świętego
Bartłomieja w podmiejskim Needham, którą założył
i prowadził jako proboszcz od 1952 roku. Keohane
przypuścił atak w obronie siostrzeńca:
Telefonowałem do Brighton w zeszłym tygodniu
w sprawie Johna Geoghana, kleryka, który
z przyczyn niezależnych nie jest w stanie
uczestniczyć w obozie. Od wyjazdu z Brighton
pozostaje on pod opieką lekarską ze względu na
poważne problemy na tle nerwowym. Napisał list
wyjaśniający przyczyny nieobecności, ale lekarz
odradził jego wysyłanie ze względu na bardzo zły
stan psychiczny pacjenta. Dlatego piszę ja. Lekarz
jest zdania, że za kilka tygodni leki oraz odpoczynek
powinny przynieść znaczącą poprawę i że wtedy
John Geoghan będzie mógł sam skontaktować się



z seminarium.
Dwa dni później z seminaryjnego obozu nadeszła

kwaśna odpowiedź Rileya. Przyjął wprawdzie
wyjaśnienie Keohana, ale zażądał zaświadczenia
lekarskiego z informacją o stanie zdrowia Geoghana.
Chyba nie trzeba przypominać, że okoliczności
nieobecności Johna na obozie przysparzają
poważnych wątpliwości, czy będzie on w stanie
dostosować się do zasad panujących w seminarium –
napisał. Nie muszę też chyba zwracać uwagi, jak
istotne jest, by tego typu sytuacje rozwiązywane
były z zachowaniem całkowitego obiektywizmu,
ponieważ takie usprawiedliwienia działań jednego
studenta łatwo mogą ustanowić precedens
zachęcający innych do korzystania z podobnych
przywilejów. Dołożymy wszelkich starań, by pomóc
Johnowi rozwiązać ten problem, ale jestem zdania,
że ze względu na poszanowanie panujących
w seminarium zasad sprawa Johna powinna być
rozpatrywana tak samo jak w przypadku każdego
innego studenta.

Keohane’owi nie spodobał się ton Rileya. Jestem
rozczarowany sugestią, jakobym prosił o przysługi
lub specjalne traktowanie względem Johna – odpisał.
Zarzucił też Rileyowi, że po trzech latach
w seminarium Geoghan jest chory, nieszczęśliwy
i sprawia wrażenie, jakby ciągle toczył wewnętrzną
walkę.

Geoghan na dwa lata opuścił seminarium. Przez
ten czas uczęszczał do jezuickiej wyższej szkoły
humanistycznej pod wezwaniem Świętego Krzyża
w Worcester w stanie Massachusetts. W tym czasie
najwyraźniej odzyskał równowagę duchową, bo



powrócił do seminarium. W 1962 roku złożył śluby
zakonne i przyjął święcenia kapłańskie.

Nie jest jasne, czy cierpienia, jakie przeżywał
Geoghan jako kleryk, spowodowane były
zaburzeniami na tle seksualnym, depresją czy może
niedojrzałością. Podczas sesji terapeutycznych wiele
lat później Geoghan mówił, że w domu rodzinnym nie
doświadczył przemocy – ani fizycznej, ani seksualnej
czy słownej. Uważał się za heteroseksualistę,
którego przeraziły własne pierwsze uczucia
o seksualnym charakterze, jakich doświadczył
w wieku 11 lat. W erotycznych fantazjach skupiał się
na dziewczętach. Jako nastolatek chodził na randki
w większym towarzystwie. Masturbację uważał za
grzech, którego należy się wystrzegać. Jak sam
powiedział, mimo że jako nastolatek był
zainteresowany dziewczętami, do seminarium
wstąpił jako prawiczek. Ojciec Geoghan mówi, że po
przyjęciu święceń świadomie tłumił przyjemność
płynącą z przebywania w towarzystwie kobiet
w obawie, że spowodowałoby to konflikt
z pragnieniem utrzymania celibatu – napisał później
jeden z jego terapeutów. Miało to jednak tragiczne
konsekwencje dla setek dzieci i ich rodzin, jako że
zamiast tego Geoghan dawał upust pożądaniu
kosztem chłopców, do których jako kapłan miał
nieograniczony dostęp.

W rozmowie z psychiatrą Geoghan przyznał, że po
raz pierwszy zaczął odczuwać podniecenie
w towarzystwie chłopców niedługo po rozpoczęciu
pracy w swojej pierwszej parafii pod wezwaniem
Najświętszego Sakramentu w Saugus, robotniczej
dzielnicy północnego Bostonu. Chłopcy siadali mu na



kolanach. Dotykał ich w intymny sposób przez
ubranie. Nie podlega dyskusji, że w tamtym czasie
Geoghan już dopuszczał się molestowania dzieci.
Archidiecezja bostońska wypłacała odszkodowania
na podstawie oskarżeń jednoznacznie na to
wskazujących. Na przykład według kościelnej
dokumentacji w 1995 roku Geoghan przyznał się do
wykorzystania czterech chłopców z tej samej rodziny
podczas pracy w parafii Najświętszego Sakramentu.
Geoghan skupił się na trzech starszych chłopcach –
w wieku dziewięciu, 10 i 11 lat – i „tylko czasami”
molestował też siedmiolatka. Wyznał, że zawsze
bardzo uważał, żeby nawet nie dotknąć żadnej
dziewczynki w rodzinie.

– Wzbudzanie mojego podniecenia nigdy nie było
intencją tych niewinnych dzieci – oświadczył Geoghan
w odpowiedzi na wynik jednego z badań
psychiatrycznych. – One były po prostu szczęśliwe,
że mają kogoś, kto zastąpił im ojca, który był często
nieobecny lub agresywny. […] Łudziłem się, że te
intymne sytuacje nie są niczym złym. Z perspektywy
czasu uważam, że powinienem był poszukać pomocy
i wskazówek, jak pracować z dziećmi
z dysfunkcyjnych rodzin.

Nie jest pewne, czy władze kościelne wiedziały
o pierwszych atakach Geoghana. Anthony Benzevich,
były ksiądz, zeznał, że często widywał Geoghana
zmierzającego do swojej sypialni na plebanii
w towarzystwie chłopców. Utrzymywał też, że
poinformował o tym przełożonych. Ale podczas
przesłuchania przed procesem w 2000 roku
Benzevich, wtedy reprezentowany przez prawnika
wyznaczonego przez Kościół, zeznał, że ma mgliste



wspomnienia z tamtego okresu. Nie był pewien, czy
Geoghan faktycznie zabierał chłopców do pokoju.
Nie przypominał sobie, żeby informował o czymś
takim przełożonych. Przepytywany później przez
„Boston Globe” przyznał, że Geoghan lubił bawić się
z chłopcami w zapasy i przebierać ich w kapłańskie
szaty. Powtórzył też złożone pod przysięgą
zapewnienie: nie pamiętał, żeby powiadamiał o tym
przełożonych.

Nawet jeśli szczegóły pierwszych zaczepek
Geoghana były mgliste, to szybko nabrały
wyrazistości. Z czasem zaczął nabierać uderzającej
wprawy w namierzaniu ofiar, gdy zyskał już trochę
doświadczenia jako kapłan i przywykł do życia na
plebanii. Uwielbiał ministrantów. Pracował z dziećmi
idącymi do pierwszej komunii.

– Wiedzieliśmy, że coś jest nie tak – mówił jeden
z kościelnych nauczycieli. – Był kompletnie
zafiksowany na niektórych chłopcach.

Interesował się zwłaszcza dziećmi z uboższych
rodzin.

– One miały w sobie tyle uczucia, same do mnie
lgnęły. Dałem się zwieść tym wyrazom przywiązania
– tłumaczył później Geoghan. – Dzieci
z zamożniejszych rodzin nigdy się tak wobec mnie nie
zachowywały, więc nie czułem się przy nich tak
zdezorientowany.

Pewien ksiądz, dawny współpracownik Geoghana,
powiedział, że nigdy nie miał szansy się z nim
zaprzyjaźnić, bo Geoghan rzadko bywał na plebanii
w czasie, gdy pozostali księża wspólnie jedli, czytali
lub w inny sposób spędzali razem czas.



– Muszę przyznać, że wydawał się jakiś inny. Nie
bardzo wiedziałem, jak się z nim obchodzić. Był inny
– uważał ksiądz Thomas Moriarty, który był
proboszczem w kościele Świętego Pawła w Hingham
w południowej części Bostonu, gdzie Geoghan służył
od 1967 do 1974 roku. – Coś z nim było nie tak. […]
Coś się nie zgadzało, ale nie potrafiłem stwierdzić co.

Podczas posługi z Moriartym w Hingham Geoghan
znalazł czas, by zaprzyjaźnić się z Joanne Mueller,
samotnie wychowującą czterech chłopców. Mueller
mieszkała w Melrose, niecałe 40 kilometrów dalej.
Jej matka znała Geoghana jeszcze z czasów jego
posługi w kościele Najświętszego Sakramentu
i przedstawiła córkę księdzu.

Wkrótce Geoghan był już stałym gościem w domu
Joanne. Zabierał chłopców na lody, jak wiele innych
ofiar. Czytał im na dobranoc, pomagał im się kąpać.
Mueller chętnie zostawiała go z dziećmi na godzinę
albo dwie, a sama wychodziła do miasta coś załatwić.

– Był naszym przyjacielem – powiedziała.
Nie miała żadnych podejrzeń, gdy Geoghan znikał

w sypialni synów.
Pewnego wieczoru w 1973 roku Geoghan

zadzwonił, zapowiadając, że przyjedzie z wizytą.
Reakcja trzeciego syna Mueller, który miał wtedy
siedem lub osiem lat, zaskoczyła kobietę. Chłopiec
nie chciał, by Geoghan przyjeżdżał. Gdy zaczęła
dopytywać, dlaczego nie chce widzieć księdza,
którego uważała za drogiego przyjaciela, wzburzenie
dziecka zaczęło narastać.

– W końcu się rozpłakał – wspominała Mueller.
W kółko powtarzał: „Nie, nie, nie. Nie chcę go
widzieć”. Nie przestawał, więc w końcu krzyknęłam:



„Czemu? No co? O co chodzi?”, a on odparł: „Nie
chcę, żeby dotykał mojego siusiaka”. To brzmi
strasznie, ale właśnie tak powiedział.

Mueller była zszokowana.
– Odparłam: „Co? Co ty mówisz? Co to ma

znaczyć?”. Nie wierzyłam własnym uszom. Nie
rozumiałam, co się dzieje. A on na to: „Nie chcę,
żeby to robił z moim siusiakiem”. Nigdy tego nie
zapomnę. Zaczęłam sobie uświadamiać, co się dzieje,
byłam przerażona i zszokowana. No bo to nie jest
normalne, żeby dziecko mówiło coś takiego. Zaczęło
do mnie docierać. To straszne. Powiedziałam: „Co?”,
a on dosłownie rzucił się na podłogę i zaczął
szlochać. Wpadł w histerię.

Wkrótce histeria ogarnęła też resztę rodziny.
Pięcioletni syn Mueller dostał ataku płaczu. Kobieta
zawołała dwóch starszych chłopców, którzy byli na
górze. Kiedy matka zapytała o szczegóły, co robił
z nimi Geoghan, z początku odjęło im mowę. Później
się rozpłakali. Najstarszy powiedział:

– Ojciec Geoghan powiedział, że nie wolno nam
o tym rozmawiać i że nie możemy ci o tym mówić
nigdy, bo to tajemnica spowiedzi.

Mueller była w szoku, a Geoghan właśnie w tym
momencie jechał do jej domu. Padało, było zimno.
Szybko włożyła dzieciom kurtki i poszła z nimi na
pobliską plebanię, do kościoła Świętej Marii
w Melrose. Tam spotkali się z księdzem Paulem
Micelim, proboszczem, który znał zarówno
Geoghana, jak i rodzinę Muellerów. Miceli doradził
chłopcom, by „spróbowali o tym nie myśleć;
zapomnieć o wszystkim”.

– Powiedział: „Źle się stało, ale spróbujcie. Nie



myślcie o tym. To już się nigdy nie powtórzy”.
Pocieszał mnie. „On już nie będzie dłużej księdzem.
To się więcej nie powtórzy”, zapewniał.

Miceli, do niedawna członek rady kardynała Lawa,
zaprzeczył słowom Mueller podczas składania
zeznań w sądzie. Powiedział, że nie kojarzy jej
nazwiska i że nigdy nie odwiedzała go w podobnych
okolicznościach. Ale Miceli przyznał, że otrzymał
telefon od kobiety, która twierdziła, że Geoghan
spędza zbyt wiele czasu z jej dziećmi. Zeznał, że
rozmówczyni nie wspomniała nic o nadużyciach
seksualnych. Mimo to, jak twierdził, pojechał do
nowej parafii Geoghana w Jamaica Plain, by
porozmawiać z księdzem o zarzutach twarzą
w twarz.

Następnym przystankiem po Hingham była dla
Geoghana parafia pod wezwaniem Świętego
Andrzeja w Forest Hills, w dzielnicy Jamaica Plain.
Tam służył od 1974 do 1980 roku.

W Jamaica Plain mieszkała Maryetta Dussourd
wychowująca czworo własnych dzieci – trzech
chłopców i dziewczynkę – oraz czterech synów
siostrzenicy. Marzyła, by w jej jałowym sąsiedztwie
pojawił się ksiądz, który mógłby stać się wzorem dla
dzieci. A później poznała Geoghana. Zajmował się
ministrantami i był opiekunem drużyny skautów.
Chętnie zaoferował swoją pomoc również Maryetcie.
Nie minęło wiele czasu, jak zaczął odwiedzać jej dom
niemal co wieczór, przez blisko dwa lata. Często
zabierał wszystkich siedmiu chłopców na lody i kładł
ich do łóżka.

Dussourd bardzo się starała utrzymać dobre
relacje z Geoghanem. Pewnego razu ksiądz



wspomniał, że w dzieciństwie jego wuj, prałat
Keohane, zabrał mu misia. Dussourd kupiła mu
niebieskiego misia na 40 urodziny. Prezent sprawił
Geoghanowi wielką radość.

W tamtym czasie Geoghan molestował regularnie
wszystkich siedmiu chłopców w ich sypialniach.
Czasami uprawiał z nimi seks oralny. Bywało też, że
dotykał ich genitaliów lub zmuszał do dotykania jego
własnych – zdarzało się, że jednocześnie się modlił.
Według zawiadomienia z archiwów archidiecezji z 30
grudnia 1994 roku Geoghan przebywał w domu
Dussourd nawet podczas trzydniowych rekolekcji, bo
tak bardzo brakowało mu dzieci. Ksiądz „dotykał
chłopców, gdy spali, i budził, bawiąc się ich
penisami”.

Dussourd odkryła, co się dzieje, gdy dzieci w końcu
poinformowały o zachowaniu księdza jej siostrę,
Margaret Gallant. Gdy Dussourd zapytała jednego
z synów, czy faktycznie doszło do nadużyć, chłopiec
opowiedział jej, co wydarzyło się, gdy pewnego razu
Geoghan zaprosił go na noc do domu swojej matki.
Syn Dussourd nigdy wcześniej nie mówił o tej nocy,
i nigdy nie chciał poruszać tego tematu.

– Matka Geoghana położyła go [syna Dussourd]
w sypialni naprzeciwko pokoju ojca Geoghana –
zeznała Dussourd. [Powiedział, że] trzy razy w ciągu
tej nocy ojciec Geoghan przychodził do jego sypialni,
sprawiając, że chłopiec czuł się bardzo
niekomfortowo i chciał wracać do domu. […]
Powiedział, że ojciec Geoghan zabrał go następnie do
swojej sypialni po drugiej stronie korytarza. […]
Posadził go na łóżku i zaczął dotykać. […] Dotykał
genitaliów mojego syna. Syn zaczął płakać i poprosił



go, żeby przestał. Płakał bardzo głośno. […] Wciąż
prosił, żeby ksiądz zabrał go do domu, ale Geoghan
tego nie zrobił, a gdy z nim skończył, odprowadził
chłopca z powrotem do sypialni. Syn powiedział mi
też, że następnego dnia rano, gdy zeszli na śniadanie
z matką Geoghana, kobieta zapytała ich obu,
dlaczego mały płakał. Powiedziała, że wydawało się
jej, że słyszała płacz mojego syna kilka razy w ciągu
nocy.

Dussourd zapytała syna, czemu nigdy nie
powiedział jej o zachowaniu księdza.

– Odparł, że ojciec Geoghan powiedział mu, że
nigdy bym w to nie uwierzyła. Że tak bardzo kocham
Kościół, że nie uwierzyłabym własnemu dziecku.

Przerażona Dussaurd zgłosiła sprawę księdzu
Johnowi Thomasowi, proboszczowi pobliskiej parafii
pod wezwaniem Świętego Tomasza z Akwinu.
Thomas zwrócił się do Geoghana z prośbą
o wyjaśnienia. Był w szoku, gdy Geoghan z pełną
swobodą przyznał, że to prawda.

– Powiedział: „Tak, to wszystko prawda” –
potwierdził jeden z urzędników kościelnych,
pragnący zachować anonimowość. Ponoć Geoghan
mówił tak, jakby zapytano go, „czy woli lody
czekoladowe czy waniliowe”.

Thomas natychmiast pojechał do Brighton, gdzie
mieściła się kancelaria, główna siedziba
archidiecezji, by poinformować o sytuacji biskupa
Thomasa Daily’ego, administratora archidiecezji.
Tego sobotniego popołudnia 9 lutego 1980 roku Daily
zadzwonił w obecności Thomasa do kościoła
Świętego Andrzeja i w krótkiej rozmowie
z Geoghanem nakazał ostro: „Jedź do domu”.



Geoghan zaprotestował, mówiąc, że nie ma nikogo,
kto odprawiłby mszę o 16.00. „Sam ją odprawię.
Jedź do domu” – odparł Daily.

Geoghan zniknął z parafii.
Kilka tygodni później skruszony Thomas odwiedził

Dussourd w jej mieszkaniu. Powiedział, że Geoghan
przyznał się do molestowania chłopców, ale
usprawiedliwił swoje zachowanie przed
proboszczem, tłumacząc, że „to były tylko dwie
rodziny”. Kobieta powiedziała, że Thomas
przekonywał ją, żeby nie nagłaśniała sprawy.
Wyjaśnił jej, że Geoghan spędził wiele lat życia na
studiach i przygotowaniach do kapłaństwa, które
poszłyby na marne, gdyby oskarżenia zostały
upublicznione.

– Czy ma pani świadomość, ile to dla niego znaczy?
– zapytał ją Thomas.

Geoghan spędził kolejny rok – od początku 1980 do
początku 1981 roku – na zwolnieniu lekarskim, ale
mieszkał z matką w dzielnicy West Roxbury. W lutym
1981 roku został wysłany do swojej piątej parafii –
pod wezwaniem Świętego Brendana w Dorchester,
południowo-wschodniej dzielnicy Bostonu. Niemal
natychmiast zaczął pracować z dziećmi
przygotowującymi się do pierwszej komunii,
zaprzyjaźniać się z ich rodzicami, a nawet zabierać
niektórych chłopców do letniego domu w Scituate.

Jak mieli się później dowiedzieć rodzice chłopców,
w domu należącym do rodziny Geoghana
w malowniczej okolicy nad brzegiem Atlantyku
ksiądz dopuszczał się kolejnych seksualnych ataków
na dzieci.



Władze kościelne wiedziały o pedofilii Geoghana.
Był przerzucany z parafii do parafii, by uniknąć
publicznego skandalu. Na plebaniach szeptano o jego
skłonnościach. W kościelnych archiwach pojawiały
się notatki o jego leczeniu. Ale szczegółowe
informacje o księdzu napastniku, dobrze znane
niektórym jego współpracownikom i przełożonym,
stanowiły sekret dobrze strzeżony przed
parafianami, którzy zapraszali go do swoich domów.

W 2001 roku zapytano księdza Williama Francisa,
co wiedział o Geoghanie. Duchowny odparł:

– No cóż, kiedy został usunięty ze Świętego
Brendana w Dorchester, chodziły słuchy, że dobierał
się do dzieci.

Zdawkowa odpowiedź Francisa nie oddawała
nastrojów na plebaniach elektryzowanych kolejnymi
plotkami. Długa historia leczenia, zaprzeczeń
i postępującej recydywy Geoghana zaczęła się już
w latach sześćdziesiątych, a może nawet wcześniej.
Richard Sipe, psychoterapeuta i były duchowny,
poinformował, że Geoghan był poddany leczeniu
w związku ze skłonnościami do nadużyć seksualnych
w Seton Institute w Baltimore, gdzie Sipe wtedy
pracował. Leczenie odbywało się mniej więcej
w czasie, gdy Leonard Muzzi junior przyłapał
Geoghana w swoim domu w Hinghan przy łóżku syna.
Ręce Geoghana były pod kołdrą. Muzzi kazał księdzu
opuścić dom i nigdy tam nie wracać. Ale zaledwie
kilka dni później Geoghan znów siedział na kanapie
w domu Muzziego z trójką jego dzieci.

Podobna bezczelność i pewność siebie
pobrzmiewała często w rozmowach Geoghana
z terapeutami i lekarzami w kolejnych ośrodkach



terapeutycznych. Ksiądz przyznawał się do
molestowania dzieci, ale najwyraźniej nie był
w stanie pojąć, dlaczego jego napaści miałyby mieć
wpływ na jego karierę. Pewnego razu spotkał się
z chłopcem w przeddzień jego pierwszej komunii
świętej, a potem zabrał go pod prysznic w swoim
domu. Tam dotykał miejsc intymnych chłopca, aż
doprowadził do go wytrysku. Był też oskarżony też
o dotykanie genitaliów małego chłopca na trybunach
stadionu Fenway Park podczas oglądania meczu
bostońskiej drużyny Red Sox. Miał jednak gotową
odpowiedź na lawinę oskarżeń, piętrzącą się coraz
bardziej z biegiem lat: to była wina dzieci.

– Gdy służyłem w parafii Świętego Andrzeja,
współpracowałem często z dziećmi z trudnych rodzin
– powiedział Geoghan. – Pamiętam tych dwóch
chłopców i przypominam sobie ich sytuację rodzinną.
Obaj cierpieli na poważne zaburzenia i byli leczeni
w różnych szpitalach i ośrodkach, obaj też ulegali
seksualnie każdemu, kto się do nich zbliżał:
lekarzom, nauczycielom, przyjaciołom. Każdemu! Nie
sądzę, żeby byli w stanie dokonać rozróżnienia
między tym, co normalne, a co nie, między dobrem
a złem.

Z biegiem lat to samo można było powiedzieć
o przełożonych Geoghana w Kościele. Mężczyzna,
który gładko rozpoczął kapłańską karierę dzięki
pomocy wpływowego wuja, oczekiwał, że podobna
pomoc będzie mu udzielana przy każdej okazji. Nie
wahał się podnieść słuchawki lub napisać listu
w nadziei na wstawiennictwo na wyższym szczeblu.
I rzadko się rozczarowywał.

Ksiądz Francis Delaney, który służył z Geoghanem



w jednym z kościołów, odparł zarzuty stawiane
Geoghanowi w 1979 roku, podważając wiarygodność
osoby oskarżającej. Geoghan, jak twierdził Delaney,
był „wybitnym zaangażowanym kapłanem, doskonale
wykonującym swoją pracę”, a także „gorliwym,
zaangażowanym w modlitwę człowiekiem, w pełni
poświęcającym się niesieniu słowa Chrystusa”. To był
ten sam Francis Delaney, który w czasie gdy mieszkał
z Geoghanem na plebanii, zapytał kiedyś zarządcę
budynku o dziecięce głosy dochodzące z piętra.

– Zarządca, nie pamiętam, kto to był, powiedział,
że ojciec Geoghan zaprosił do siebie jakieś dzieciaki
i pozwolił im skorzystać z prysznica. Rozmawiałem
o tym później z Geoghanem, ale uparcie zaprzeczał,
a ja nie miałem dowodów – powiedział Delaney.

Biskup Thomas Daily, zapytany, czemu nie
zareagował bardziej zdecydowanie, gdy parafianka
oskarżyła Geoghana o molestowanie jej synów
i siostrzeńców, odparł: „Nie jestem policjantem.
Jestem pasterzem”.

Geoghan przetrwał w przyjaznym kościelnym
klimacie ignorowania faktów i fikcyjnych zasad przy
pomocy przyjaznych lekarzy, których medyczne
błogosławieństwo wystarczało przełożonym księdza
za dowód, że powiodło się egzorcyzmowanie
demonów, które pchały Geoghana ku seksualnym
napaściom.

– Czuję się jak na nowo wyświęcony! – oznajmił
Geoghan w uniesieniu po tym, jak w lutym 1981 roku
lekarze wydali zgodę na jego powrót do obowiązków
kapłańskich. – Dzięki Bogu za współczesną medycynę
i dobrych lekarzy.

Co zaskakujące, latem 1982 roku, gdy podejrzenia



wokół Geoghana znów zaczęły się zagęszczać,
a rodziny ofiar żądały odsunięcia go od obowiązków,
Kościół postanowił wyróżnić go bardzo atrakcyjnym
przywilejem. Wysłano go na stypendium odnowy
naukowej do Rzymu. Bracia w wierze zajęli się też
stroną finansową.

Z przyjemnością informuję o przyznaniu grantu
w wysokości 2000 dolarów na poczet kosztów
związanych z podróżą – napisał do Geoghana
kardynał Humberto Medeiros w sierpniu 1982 roku.
Kwotę tę przekażemy, gdy wpłynie ona do nas dzięki
szczodrości zaangażowanych w sprawę księży.
Wierzę, że te trzy miesiące pomogą w odnowie
umysłu, ciała i duszy i pozwolą księdzu na powrót do
pracy z nowymi siłami, wzmocnionymi z Bożą
pomocą.

Ale to nie podziałało. Po powrocie z Rzymu
Geoghan kontynuował ataki, mimo że słał biskupowi
zapewnienia, że jego pociąg seksualny do dzieci
zanikł i że od pięciu lat żyje w czystości.

Geoghan z czasem stawał się coraz bardziej
arogancki i obojętny, wręcz rozgniewany przy
najmniejszej sugestii, że powinien poszukać pomocy
z zewnątrz. Jego siostra, starsza o zaledwie półtora
roku, była jego łącznikiem ze światem. Nikt nigdy nie
był z Johnem Geoghanem bliżej niż Catherine,
przedszkolanka, która patrzyła, jak z małego chłopca
wyrasta na księdza. Stała u jego boku nawet
wówczas, gdy osaczyła go prokuratura, a na jego
rękach zatrzasnęły się kajdanki. Zapytana, czy jej
brat był zdenerwowany stawianymi mu zarzutami
o molestowanie seksualne, odparła:

– Oczywiście, że jest zdenerwowany. Przecież to



wszystko fałszywe oskarżenia.
Geoghan powiedział siostrze, że był niezasłużenie

namierzany przez „dysfunkcyjne” rodziny, a ona mu
wierzyła. W końcu – mówiła – widziała tych ludzi na
własne oczy. Latem 1998 roku, po tym, jak
przestępstwa Geoghana trafiły na pierwsze strony
gazet w regionie, niektóre z jego ofiar pojawiły się
w Scituate, na progu letniego domu Geoghanów.

– Przychodzili, siadali na mojej werandzie i czekali
– relacjonowała Catherine. – Musiałam zadzwonić na
policję, żeby ich przegoniła. Po prostu przychodzili
i siadali. […] Policji mówili, że oni tu nie siedzą, tylko
czekają na ojca Geoghana. Potem przenieśli się na
falochron. Rozstawiali wokół krzesełka, wyciągali
butelki z wodą, sok, lornetki, aparaty. Z takimi
właśnie ludźmi miałam do czynienia.

Między rokiem 1980 a 1990 Geoghan otrzymał
kilka zaświadczeń lekarskich stwierdzających, że nic
mu nie dolega, które archidiecezja bostońska
wykorzystywała, by umieścić go w dwóch kolejnych
parafiach mimo jego historii przemocy i przestępstw
seksualnych. W połowie lat dziewięćdziesiątych
jednak wokół Geoghana zaczęła krążyć policja
i prokuratura, a władze diecezjalne musiały w końcu
przyznać, że Geoghan był nieuleczalnym pedofilem,
trzykrotnie zdiagnozowanym. Ksiądz Brian Flatley,
urzędnik archidiecezji bostońskiej, obwołał go
„pedofilem, kłamcą i manipulatorem”.

Geoghan stał się wyrzutem sumienia, który Kościół
desperacko próbował ukryć. On sam jednak w tym
czasie próbował wykorzystać znajomości, które
budował i na których polegał przez ponad 30 lat. Gdy



jego proboszcz w Weston ogłosił, że latem 1990 roku
planuje przejście na emeryturę, Geoghan
natychmiast wysłał do kancelarii list, proponując
kardynałowi swoją kandydaturę na zwalniające się
stanowisko. Jego kwalifikacje? Służyłem w Weston
sześć lat. Znam ludzi, parafię i problemy, z jakimi się
zmaga. Jestem przekonany, że będę w stanie
stworzyć tu wspaniałe środowisko krzewienia wiary.
Nie wspomniał jednak, że do tego czasu już trzy razy
usuwano go z różnych parafii w związku
z wykorzystywaniem seksualnym dzieci.

Archidiecezja odmówiła. Gdy dwa lata później
Geoghan ubiegał się o taki sam awans, posadę
otrzymał jego dawny kolega ze Świętego Krzyża
i z seminarium duchownego. Kościół starał się, by
odrzucenie nie uraziło zbytnio Geoghana. Nie
chcielibyśmy, aby decyzja podjęta przez kardynała
została zinterpretowana jako negatywnie odnosząca
się do księdza osobiście – napisał do Geoghana
podwładny kardynała Lawa.

Na początku 1993 roku Kościół wcisnął Geoghana
na stanowisko wicedyrektora ds. duchownych
seniorów w domu opieki dla emerytowanych księży
w centrum Bostonu, aby uniemożliwić mu dostęp do
dzieci bez nadzoru. Przełożeni nie byli jednak
zadowoleni z jego pracy. Zarzucano mu niedbałość,
niezdolność właściwej oceny sytuacji oraz
„dziecinne” zachowanie.

Jak można było się spodziewać, niebawem podniósł
się alarm – 30 grudnia 1994 roku Geoghana
oskarżono o molestowanie chłopców w pobliskim
Waltham. „Mamy kryzys”, powiedział Flatley do
Edwarda Messnera, psychiatry w Szpitalu Ogólnym



Massachusetts. Notatki Messnera z tego dnia
ukazują całą powagę sytuacji. Ksiądz przyznał się do
wykorzystywania nieletnich w przeszłości i do tego,
że w ostatnim czasie znów się go dopuszczał. […]
W sprawę zaangażowana jest policja i prokurator
okręgowy. […] Oskarżenia są podobne do tych
pojawiających się wcześniej.

Sześć godzin później Geoghan siedział na sesji
terapeutycznej z Messnerem, rozpoczynając terapię,
w trakcie której przyznał się do tego, że „pociągały
go czułości i intymne zachowania z chłopcami”,
a także „zwrócił uwagę, że jego uchybienia miały
miejsce wtedy, kiedy kraj przechodził transformację
seksualną”.

Co ciekawe, cierpliwość władz kościelnych wciąż
się nie wyczerpywała. Kardynał Law napisał, że
z przykrością przyjął wiadomość o nowych
oskarżeniach przeciw Geoghanowi, a następnie
wysłał go na zwolnienie administracyjne i ograniczył
jego obowiązki do prywatnego odprawiania mszy.
Geoghan został znów po cichu odesłany do szpitala
na badania psychiatryczne.

Tym razem, po dziesięciu dniach w Instytucie
Świętego Łukasza, katolickim szpitalu
psychiatrycznym w stanie Maryland, diagnoza była
dużo mniej optymistyczna niż wcześniejsze. Według
oceny klinicznej ojciec Geoghan ma za sobą
wieloletni, utrzymujący się problem z pociągiem
seksualnym do osób małoletnich płci męskiej –
brzmiała diagnoza. Pacjent ma ograniczone
postrzeganie i rozumienie problemu. Terapeuci
w Świętym Łukaszu zalecili, by Geoghan nie miał
możliwości kontaktu z nieletnimi chłopcami bez



nadzoru i że powinien wrócić do szpitala na leczenie
w ośrodku zamkniętym. Geoghan uważał, że personel
szpitala jest do niego nieprzyjaźnie nastawiony, ale
podczas pobytu w Świętym Łukaszu przyznał, że
dopuszczał się „nieodpowiednich czynności
seksualnych z niedojrzałymi płciowo chłopcami na
początku lat sześćdziesiątych”. Wyznanie to jasno
zaprzeczało jego wcześniejszym sporom
z terapeutami, podczas których twierdził, że przed
rokiem 1976 nie odczuwał pociągu seksualnego do
dzieci.

Na początku 1995 roku, próbując uniknąć
nadchodzącej lawiny pozwów, Geoghan i jego siostra
zrobili interes. Zaledwie kilka miesięcy przed tym,
jak prokuratura rozpoczęła śledztwo i na rok przed
wpłynięciem pierwszych pozwów cywilnych, Geoghan
sprzedał siostrze swoje prawo własności do połowy
dwóch domów, które posiadali wspólnie. Dochody
z nieruchomości przeszły na kontrolowany przez
Catherine fundusz powierniczy. Dwa duże ceglane
domy w stylu kolonialnym w dzielnicy West Roxbury,
a także nadmorski dom w Scituate należały kiedyś do
matki Geoghanów i ich wuja, prałata Keohane’a.

Obydwie posiadłości, będące w rodzinie od pół
wieku i razem mające wartość między 895 tysięcy
a 1,3 miliona dolarów, stały się wyłączną własnością
Catherine Geoghan. Dzięki temu były zgodnie
z prawem poza zasięgiem ludzi, którzy oskarżali jej
brata o napaści seksualne.

– Moja matka zawsze mówiła, że nie chciałaby
zapisywać nic na mojego brata, ponieważ jest on zbyt
hojny i za dobry dla ludzi, więc prędko zostałby bez
grosza – wyjaśniła Catherine. – Jeszcze trochę



i stracilibyśmy dach nad głową, bo dla niego
najważniejsze jest pomagać innym. Uważała, że
lepiej byłoby zapisać wszystko na mnie.

Teraz, gdy kłopoty Geoghana z prawem narastały,
życzenie jego matki się spełniło. Catherine zapłaciła
bratu za każdy dom jednego dolara.

Coraz bardziej odizolowany i zdesperowany
Geoghan stawał się coraz bardziej rozgoryczony
i drażliwy. Miał problemy z zasypianiem, a gdy sen
w końcu nadchodził, był niespokojny. Przybrał na
wadze. W pewnym sensie uważał się „już za
martwego”, ale zapewnił terapeutę, że mimo strachu
i niepokoju nie miał myśli samobójczych.

Rzucono na mnie fałszywe oskarżenia. Czuję się
odcięty od kapłaństwa i od wspólnoty z moimi
braćmi w Kościele – napisał do prałata Williama
Murphy’ego po tym, gdy Murphy poprosił go
o rezygnację ze stanowiska wicedyrektora domu
opieki pod koniec 1995 roku. Geoghan odrzucił
prośbę Murphy’ego, uważając dymisję za równą
przyznaniu się do winy, czego nie zamierzał robić.
Gdzie sprawiedliwość i gdzie uczciwy proces? –
pytał.

Geoghan, wciąż opłakujący śmierć w 1994 roku
swojej „świętej” matki, wyraził gniew na Boga za
upokorzenia, w jakich dożywała swoich dni: była
fizycznie bezradna, nie trzymała moczu. Spróbował
podnieść się na duchu wycieczką do Irlandii z wujem,
prałatem Keohane’em, który miał wtedy już 93 lata.
Z podróży przywiózł prezenty dla terapeuty.

– Podarował mi opakowanie trzech buteleczek
likieru Baileys – wspomina Messner. – Dzięki tej
podróży był w bardzo dobrym nastroju mimo



zagęszczającej się wokół niego atmosfery.
– Wiele rzeczy sprawia mi radość: rodzina,

przyjaciele, dobre jedzenie, ciekawa rozmowa, ale
łatwo się męczę – wyznał Geoghan. Zaczął znów grać
w golfa. Pomagał siostrze porządkować strych,
zbierał do ogrodu rośliny na łąkach niedaleko domu
w Scituate. Gdy odwiedzali go przyjaciele z Irlandii,
służył za przewodnika i pokazywał im pola żurawiny
w Plymouth i posiadłość Hyannis Port na półwyspie
Cape Cod, wciąż należącą do rodziny Kennedych.
W ciągu dnia starał się skupiać na pielęgnacji ogrodu,
gotowaniu czy sprzątaniu swojego pokoju w Regina
Cleri, domu opieki dla starszych kapłanów. Dołączył
tam nawet do wuja w celebrowaniu mszy świętej. I,
jak wyznał psychiatrze, wciąż czuł pociąg seksualny
do chłopców.

W końcu kardynał Law miał dosyć. W styczniu
1996 roku odwołał Geoghana z pracy w Regina Cleri,
a kilka tygodni później wysłał księdza na leczenie
w zamkniętej placówce. Napisał: Wiem, że to dla
Ciebie trudne chwile. Geoghan zaprotestował.
Kościół oczekiwał, że ksiądz będzie uczęszczał na
spotkania anonimowych seksoholików, lecz on
odmówił. Uparcie twierdził, że nie czuje pokusy.
Kościoła to nie przekonało. Nie widzę, aby ojciec
Geoghan podejmował kroki, które dla osób
uzależnionych są oczywiste i konieczne w trakcie
leczenia – napisał Flatley, który zajmował się
w archidiecezji sprawą Geoghana. Nie dołączył do
grupy wsparcia. Nie bierze udziału w warsztatach
12 kroków. Nie uczęszcza regularnie na terapię.

W rzeczy samej Geoghan opierał się ze wszystkich
sił. Leczenie w ośrodku zamkniętym uważał za



niezasłużoną karę.
– Jestem nieszczęśliwy, zmęczony i złamany, jakbym

oczekiwał na karę śmierci – powiedział. – Czuję się
potępiony.

Drobiazgowo studiował prawo kościelne, by
dowiedzieć się, jakie prawa mu przysługują,
i przekonał się, że cała moc leży w rękach biskupów.
Był na ich łasce. Zastanawiał się nad ucieczką do
domu rodzinnego, gdzie mógłby mieszkać z siostrą.
Ale w lipcu 1996 roku kobieta z Waltham w stanie
Massachusetts złożyła przeciw niemu pozew,
oskarżając go o molestowanie seksualne jej trzech
synów po tym, gdy poprosiła go o opiekę nad
chłopcami i służenie im za wzór, którego
potrzebowali, gdy ich własny ojciec opuścił rodzinę.

To był pierwszy raz po dekadach nadużyć
seksualnych, gdy pedofilskie skłonności Geoghana
znów ujrzały światło dzienne. W efekcie
upublicznienia sprawy Geoghanowi dostarczono do
rąk własnych list od Lawa z ultimatum. Geoghan
mógł wybrać leczenie w ośrodku zamkniętym
w stanie Maryland albo w Instytucie Southdown
w Kanadzie, innego wyjścia nie miał. Geoghan znów
się opierał, ale jego wuj, prałat Keohane, przekonał
go, że kapłaństwo warte jest każdej ceny. Geoghan
zgodził się zapłacić za nie wyjazdem do
kanadyjskiego ośrodka. W dniu przyjazdu twierdził,
że czuje się dobrze.

Z końcem roku miało się skończyć zarówno jego
leczenie w Kanadzie, jak i to, co jeszcze pozostało
z jego aktywnego kapłaństwa. Archidiecezja uznała
go za „w pełni niepełnosprawnego” i zgodziła się
opłacić jego przejście na emeryturę z kościelnego



funduszu lekarskiego. W wieku 61 lat Geoghan
cieszył się perspektywą kursów z kreatywnego
pisania i podstaw informatyki. Dziękuję za udzielone
mi przyzwolenia. Doceniam również serdeczny ton
ostatniego listu – napisał Geoghan do Lawa
w odpowiedzi na zgodę na przeniesienie na
emeryturę. Nie wątpię, że jego napisanie było
równie trudne, jak dla mnie jego lektura.

Gdy Kościół wkraczał w czas adwentu w 1996 roku
– radosny okres przygotowań do świętowania
narodzin Chrystusa – kardynał Law zapewne wierzył,
że zakończyła się już sprawa Johna Geoghana
i stawianych mu zarzutów.

Ale prędko miało się okazać, że to dopiero
początek.



2. Tuszowanie

Kiedy dokładnie arcybiskup Bernard Law
dowiedział się o poczynaniach nieobliczalnego Johna
Geoghana? Tego nie wie nikt poza nim samym.
Wiadomo jednak na pewno, że na początku września
1984 roku, mniej niż pół roku po przybyciu do
Bostonu, Law otrzymał pilny list od Margaret,
zawiadamiający, że ojciec Geoghan jest seryjnym
pedofilem.

Przekazuję te informacje z ogromnym żalem –
napisała 6 września. W parafii Świętego Brendana
w Dorchester jest ksiądz, o którym wiadomo, że
w przeszłości dopuszczał się molestowania
chłopców. Kardynał [Medeiros] wysłał ojca na
leczenie. Po powrocie do parafii przez jakiś czas
ksiądz zachowywał się spokojnie. Ostatnimi czasy
jednak znów można go często zobaczyć
w towarzystwie wielu różnych chłopców. Zdarza się,
że odprowadza ich do domu bardzo późno, nawet
koło 21.30.

Gallant, głęboko wierząca katoliczka, wspomniała
też o własnym poczuciu odpowiedzialności za
seksualne przestępstwa Geoghana i gęstą mgłę
tajemnicy otaczającą jego czyny. Ta sytuacja łamie mi
serce i kładzie się cieniem na moim sumieniu, jako
że staram się powstrzymywać gniew innych
członków mojej rodziny – napisała. W liście zawarła
też uderzające wyznanie, że narastał w niej bardzo



poważny lęk o Kościół i wszystkich dobrych księży,
których dotknęłaby hańba wskutek tej sytuacji,
a także, co najważniejsze, o moich braci i siostry
w Chrystusie, którzy są wciąż nieświadomi
zagrożenia czyhającego na ich dzieci, podczas gdy
ja znam prawdę.

Odpowiedź Lawa nadeszła już po dwóch
tygodniach. Była lakoniczna i pozbawiona troski
o siedmiu chłopców z rodziny Gallant, których
Geoghan miał notorycznie wykorzystywać. Była też
bardzo mglista: Zgłoszona przez Panią sprawa jest
obecnie badana. Podjęte zostaną odpowiednie
duszpasterskie decyzje wobec zarówno tego
kapłana, jak i naszych braci i sióstr w wierze.

Ale zanim list został wysłany, Law zdążył już
skonsultować się z biskupem Thomasem Dailym –
dawniej zastępcą Medeirosa, a teraz Lawa – i usunąć
Geoghana ze Świętego Brendana. Law określił status
Geoghana jako „między przydziałami” – ten zwrot
w archidiecezji był używany często w stosunku do
problematycznych księży. Z Lawem skontaktował się
też proboszcz Świętego Brendana, ksiądz James
Lane, zszokowany informacją, że Geoghan
molestował dzieci w parafii.

Przed przybyciem Lawa władze kościelne
podejmowały kroki niemal gwarantujące, że Geoghan
będzie kontynuować swój proceder. Na przykład:
Kościół nigdy nie poinformował Lane’a o tym, że
Geoghan już wcześniej wykorzystywał seksualnie
dzieci. A więc gdy Geoghan przybył do parafii
Świętego Brendana w 1981 roku, Lane i inni księża
oraz wierni z początku podziwiali zapał, z jakim
Geoghan poświęcał wolny czas dzieciom. Z biegiem



czasu parafianie zaczęli nabierać podejrzeń.
– Czuliśmy, że coś jest nie tak – wspomina

nauczyciel z parafii, który często rozmawiał
z Lane’em. – On skupiał całą swoją uwagę na
niektórych dzieciach.

Gdy Lane dowiedział się, że Geoghan dopuszczał
się molestowania dzieci, był tak załamany, że
wybuchł płaczem, gdy próbował powiedzieć o tym
nauczycielowi.

– To prawie zniszczyło ojca Lane’a – stwierdził
nauczyciel lata później, gdy Lane przeszedł już na
emeryturę.

Ale następna decyzja podjęta przez Lawa tylko
narażała kolejne dzieci na niebezpieczeństwo. Mimo
przestępstw Geoghana, Law przeniósł po prostu
księdza i jego problemy do kolejnej parafii,
z robotniczego Świętego Brendana do Świętej Julii
w Weston, na zamożnych przedmieściach przy
drodze 128, gdzie skupiają się liczne korporacje firm
zaawansowanych technologii. Tym razem proboszcz,
prałat Francis Rossiter, został powiadomiony
o przeszłości Geoghana. Parafianie jednak nadal
o niczym nie wiedzieli, mimo że wielu z nich
powierzało Geoghanowi chłopców, którzy służyli jako
ministranci, uczęszczali na lekcje religii i należeli do
kościelnej grupy młodzieżowej.

Gdy arcybiskup Bernard Law przybył do Bostonu
w marcu 1984 roku, wydawało się, że jest idealnym
kandydatem na przywódcę wiernych w najbardziej
katolickim dużym mieście w Ameryce. Law,
absolwent Harvardu o wielkiej charyzmie, oczarował
władze kościelne i zachwycił wiernych podczas



pierwszego tygodnia swojej pracy, spędzonego na
świętowaniu w duchu radości i nadziei.

W poniedziałkowy wieczór w Weymouth na
przedmieściach Bostonu zebrał się tłum czekający
kilka godzin, aż Law odprawi, co rzadko miało
miejsce, mszę o 19.30 w kościele pod wezwaniem
Niepokalanego Poczęcia. O czwartej po południu
prawie 2000 parafian wcisnęło się na wszystkie
dostępne siedzenia, a kolejne 3000 stłoczyły się we
wszystkich wolnych przestrzeniach w kościele. Tłum
wylewał się na zewnątrz, czekając w zimnym
powietrzu na swojego nowego arcybiskupa.

Law nie zawiódł. Miał 52 lata i grzywę gęstych
srebrnych włosów. Miał też talent wytrawnego
polityka: potrafił mówić do tłumu, sprawiając przy
tym, że każdy czuł się, jakby słowa skierowane były
wyłącznie do niego.

– Jeszcze nigdy nie widziałem takiej energii, on był
prawie jak Kennedy – powiedział John Logue,
administrator katolickiego szpitala Carney
w Dorchester, któremu przypadło w udziale
odczytanie fragmentu Pisma Świętego podczas mszy
tamtego wieczoru.

Zostać porównanym do Johna Kennedy’ego,
zamordowanego potomka najbardziej uwielbianej
bostońskiej rodziny i pierwszego w historii
prezydenta wyznania rzymskokatolickiego, to
największa świecka pochwała. Ale Lawa szybko
zaczęto porównywać też do kardynała Richarda
Cushinga, popularnego prałata, który stał na czele
archidiecezji bostońskiej przez 26 lat, aż do 1970
roku, i zdobył międzynarodową sławę ze względu na
rolę, jaką odegrał w Soborze Watykańskim II oraz



przez związki z rodziną Kennedych.
Było tu też wiele subtelniejszych podtekstów.

Porównując Lawa do dwóch najbardziej
celebrowanych postaci w bogatej historii miasta,
bostońscy katolicy sugerowali jednocześnie, że różni
się on bardzo od swojego poprzednika, nieżyjącego
już kardynała Humberta Medeirosa. Podczas gdy
Law z łatwością nawiązywał kontakt zarówno
z kościelnymi przywódcami, jak i ze zwykłymi
parafianami, Medeiros był tak skromny, że stanowiło
to wręcz wadę. Z natury nieśmiały spędził ostatnie
lata pracy w mieście, które od swoich przywódców
oczekiwało polotu, błyskotliwości oraz zdrowej dawki
politycznego animuszu. W tym sensie bostońscy
katolicy witali nowego arcybiskupa jako „swojego”.
A Law z miejsca się do tego dostosował. W dawnych
czasach działał jako redaktor katolickiej gazety
w Natchez w stanie Missisipi, gdzie nie ukrywał
liberalnych poglądów, ale bostońskim wiernym dał się
poznać jako stanowczy konserwatysta w innych
kwestiach, gotów co do litery przestrzegać
nauczania Jana Pawła II.

Pewnego razu podczas sobotniej wieczornej mszy
Law powiedział:

– Wzywam wszystkich, którzy wraz ze mną tworzą
tę archidiecezję, byśmy razem dawali naszym życiem
świadectwo wiary. […] Nie wolno tolerować
fałszywego przekonania, że wiara ma nas prowadzić
w pewnych aspektach życia, a w innych już nie.

Zapytany o opinię na temat proponowanej
poprawki do konstytucji mającej zakazywać aborcji,
Law odparł, że nie powinno być najmniejszych
wątpliwości co do jego determinacji, by „do



ostatniego tchu bronić życia ludzkiego”.
Właśnie ta pozorna bezkompromisowość zachęcała

wiernych do przyrównywania Lawa do Cushinga.
Ksiądz Paul White, redaktor bostońskiej
archidiecezjalnej gazety „The Pilot”, który znał obu
księży, posunął się w porównaniach jeszcze dalej.

– Cechą jednego i drugiego jest wielka stanowczość
– uznał White – ale w arcybiskupie Lawie widzę urok,
osobowość, przejrzystość i otwartość, czego nie
dostrzegałem w kardynale Cushingu.

Jeśli White lub ktokolwiek inny wierzył, że
„przejrzystość i otwartość” będą podstawą
działalności Lawa, to bardzo się pomylił. Gdyby Law
posłuchał jednego ze swych biskupów, przestępcza
działalność Geoghana mogłaby zostać zakończona na
krótko po jego przeniesieniu do Świętej Julii –
zaledwie osiem miesięcy po przyjęciu posady przez
Lawa i jeszcze przed mianowaniem go na kardynała.
Nie minął nawet miesiąc od rozpoczęcia pracy
Geoghana w Świętej Julii, gdy biskup John D’Arcy
napisał do Lawa, podważając rozsądek tej decyzji
w świetle historii homoseksualnych relacji
Geoghana z dziećmi. D’Arcy zwrócił też uwagę, że
wśród najważniejszych biskupów w archidiecezji było
powszechnie wiadomo, że niedawne nagłe odejście
z parafii Świętego Brendana w Dorchester mogło
mieć związek z tym problemem.

W tym samym liście D’Arcy nalegał, by Law
ograniczył Geoghana do odprawiania mszy
w weekendy i udanie się na leczenie z pedofilii. Ale
D’Arcy dostał awans na biskupa diecezji Fort Wayne-
South Bend w stanie Indiana, a Geoghanowi
pozwolono pozostać w Świętej Julii, gdzie miał pełną



swobodę działania i szeroki wybór ofiar spośród
chłopców służących z nim do mszy i udzielających się
w kościele.

Chłopcy ze Świętej Julii nie zaspokajali jednak
apetytu Geoghana. U księdza przez lata rozwinął się
niezawodny radar wykrywający dzieci słabe
i potrzebujące; ksiądz zdawał sobie sprawę, że dzieci
z ubogich rodzin, zwłaszcza tych rozbitych, są dużo
bardziej bezbronne niż te z bogatych i pełnych.
Zaczął często przebywać w klubie dla chłopców
i dziewcząt w pobliskim Waltham, na przedmieściach
klasy robotniczej w zachodnim Bostonie niedaleko
Świętej Julii. Na kłopoty nie trzeba było długo
czekać.

W 1989 roku, w obliczu kolejnych skarg na
Geoghana, Law odwołał księdza ze Świętej Julii
i wysłał do Instytutu Świętego Łukasza w stanie
Maryland, gdzie opracowano program terapii dla
księży cierpiących na zaburzenia seksualne. Po
trzytygodniowym badaniu lekarze zdiagnozowali
Geoghana jako homoseksualnego pedofila, typ
niewyłączny, i uznali za przypadek wysokiego
ryzyka. W tym czasie biskup Robert Banks, inny
deputowany Lawa, poinformował Geoghana, że nie
będzie mu już wolno wykonywać posługi
duchownego. Ale po trzech miesiącach w Instytucie
Życia w Hartford w stanie Connecticut, kolejnej
placówce leczącej księży z problemami
o charakterze seksualnym, Banks wynegocjował
bardziej przychylną diagnozę dla Geoghana i pozwolił
księdzu powrócić do Świętej Julii.

Od czasu, gdy Law przydzielił Geoghana do parafii
Świętej Julii w listopadzie 1984, do dnia, w którym go



z niej ostatecznie usunął – w styczniu 1993 roku –
Geoghan wykorzystał seksualnie jeszcze wiele dzieci.
Ponad 30 ofiar złożyło później przeciw niemu pozwy.

Oczywiście system ukrywania wykroczeń
Geoghana działał już bardzo sprawnie przed
przybyciem Lawa do Bostonu. A sam Law w 2001
roku opublikował w „The Pilot” oświadczenie,
w którym zapewniał, że nie usiłował ukrywać
przestępstw Geoghana, przenosząc go z jednej
parafii do drugiej. Nigdy nie było moją intencją
przenoszenie problemu z miejsca na miejsce – pisał.
Zawsze głęboko wierzyłem, że lepiej jest wiedzieć
o problemie i stawić mu czoło, niż trwać
w nieświadomości.

W tym samym tekście Law usprawiedliwił swoje
decyzje co do Geoghana brakiem wiedzy wśród
władz kościelnych i w społeczeństwie o motywach
i sposobach działania pedofilów. Mogę jedynie
wyrazić głębokie ubolewanie, że wiedza, którą
mamy dzisiaj, nie była dla nas dostępna wcześniej –
zauważył. Należy jednak przyznać, że
społeczeństwo robi wielkie postępy w zwiększaniu
świadomości nadużyć seksualnych względem
nieletnich. Postępy robi również Kościół.

Postępy Lawa były jednak wyjątkowo mizerne.
W 1981 roku, gdy był biskupem diecezji Springfield-
Cape Girardeau na południu stanu Missouri, został
poinformowany, że czterdziestotrzyletni ksiądz, który
niedawno awansował na proboszcza, molestował
nastoletniego chłopca ze Springfield. Law
zareagował w sposób, który miał mu później wejść
w nawyk: usunął księdza Leonarda Chambersa ze
stanowiska, nakazał udać się na terapię, a 10



miesięcy później przydzielił go do innej parafii. Lata
po tym, gdy Law opuścił diecezję, Chambers został
zredukowany do stanu świeckiego za złamanie
zakazu przebywania sam na sam z dziećmi.

Po przybyciu do Bostonu Law z początku był
jednym z głównych sponsorów poufnego raportu
z 1985 roku o nadużyciach seksualnych księży wobec
nieletnich. Raport sporządzony został na potrzeby
Krajowej Konferencji Biskupów Katolickich i był
gęsto przetykany wyraźnymi, bardzo poważnymi
ostrzeżeniami – często pisanymi wielkimi literami –
o niereformowalnej naturze kapłanów
dopuszczających się molestowania seksualnego
nieletnich, zwłaszcza takich jak Geoghan,
preferujących chłopców, którzy nie weszli jeszcze
w okres pokwitania.

Przestępczość związana z pedofilią ustępuje
ilościowo tylko ekshibicjonizmowi, w szczególności
częste są przypadki pedofilii homoseksualnej –
zawiadamiano w raporcie. Dzieje się tak bez
względu na to, czy dana osoba poddawała się
leczeniu psychiatrycznemu, czy nie. Raport,
przygotowany przez trzech ekspertów z dziedzin
psychiatrii, prawa i prawa kanonicznego, mówił
wyraźnie: Przestępczość związana z pedofilią
i ekshibicjonizmem jest tak wysoka, że według
wszystkich badań na grupach kontrolnych
tradycyjne metody leczenia psychologicznego
i psychiatrycznego poza ośrodkami zamkniętymi
NIE PRZYNOSZĄ EFEKTÓW. Wreszcie, by
wykluczyć jakiekolwiek wątpliwości dotyczące tych
zaburzeń seksualnych, w rozdziale poświęconym
stanom chorych po zakończeniu terapii pedofilię



opisano jako chorobę trwającą całe życie, OBECNIE
BEZ ŻADNEJ NADZIEI na wyleczenie.

Raport sporządzili: ksiądz Thomas Doyle, prawnik
kanoniczny przebywający wtedy w ambasadzie
Watykanu w Waszyngtonie, nieżyjący już Michael
Peterson, ówcześnie psychiatra i dyrektor Instytutu
Świętego Łukasza, a także Ray Mouton, prawnik ze
stanu Luizjana, który reprezentował księdza Gilberta
Gauthégo, skazanego za wykorzystanie seksualne 11
chłopców w diecezji Lafayette.

Szczegóły seryjnego molestowania przez Gauthégo
dzieci powierzonych jego opiece zaczęły wychodzić
na jaw w upalny czerwcowy wieczór 1983 roku,
kiedy dziewięcioletni ministrant w maleńkim
miasteczku Henry w stanie Luizjana powiedział
matce: „Pan Bóg już mnie nie kocha”. Zaniepokojona
matka zaczęła wypytywać chłopca i dowiedziała się,
że jej syn był wykorzystywany seksualnie przez
księdza, którego ona i jej mąż często zapraszali do
domu.

Gdy matka i ojciec chłopca odkryli, że Gauthé
molestował też dwóch starszych synów, zatrudnili
prawnika, Paula Herberta, który towarzyszył ojcu
chłopców podczas spotkania z przedstawicielami
Kościoła. Na spotkaniu ojciec i prawnik domagali się,
by Gauthé został usunięty z parafii. Książka Jasona
Berry’ego z 1992 roku, Lead Us Not into
Temptation, opisuje ze szczegółami, czego
dowiedzieli się od władz Kościoła: Gauthé napastował
też inne dzieci, a Kościół o tym wiedział i pozwalał
mu pracować dalej w parafiach.

– Wiadomo nam, że ojciec Gauthé miał przez
pewien czas problem, ale sądziliśmy, że został on już



rozwiązany – stwierdził Henri Alexandre Larroque,
jeden z najważniejszych duchownych w diecezji.

W rzeczy samej po utracie urzędu biskup Gerard
Frey przyznał, że wiedział o oskarżeniach wobec
Gauthégo, sięgających aż 1974 roku.

Gdy władze kościelne zwróciły się do Gauthégo
w sprawie nowych oskarżeń, przyznał się do winy
i został po cichu odesłany do Domu Afirmacji,
niedziałającego już ośrodka dla seksualnie
niebezpiecznych księży w stanie Massachusetts,
w diecezji Worcester. Dyrektor ośrodka, ksiądz
Thomas Kane, później zgodził się na wypłacenie
odszkodowania w procesie o nadużycia seksualne,
mimo że nie przyznał się do żadnego wykroczenia.

W miasteczku Henry natomiast parafianie kościoła
pod wezwaniem Świętego Jana Ewangelisty zostali
powiadomieni, że Gauthé został usunięty z powodu
poważnego wykroczenia […] natury moralnej. Mimo
że oświadczenie miało bardzo ogólny charakter,
parafianie prędko odkryli prawdę, gdy zaczęły się
ujawniać rodziny kolejnych ofiar księdza.

W czerwcu 1984 roku, 12 miesięcy po wyznaniu
dziewięcioletniego ministranta, diecezja Lafayette
w sekrecie wypłaciła 4,2 miliona dolarów dziewięciu
ofiarom Gauthégo. Mniej więcej w tym samym czasie
do sądu wpłynęły pozwy przeciw Gauthému i diecezji
od czterech kolejnych rodzin. Mimo to piętrzące się
oskarżenia i rosnąca wiedza o przestępstwach
księdza nie wyszła poza granice
małomiasteczkowych plotek i cichych rozmów między
kościelnymi hierarchami.

Ale już w październiku prokuratura wezwała
Gauthégo do odpowiedzialności karnej w związku



z zarzutami o gwałt i posiadanie dziecięcej
pornografii – zdjęć, które Gauthé sam zrobił swoim
ofiarom. Glenn Gastal, ojciec siedmiolatka
napastowanego przez Gauthégo, tak się wzburzył
krzywdą wyrządzoną jego synowi, że skontaktował
się z prasą, która zaczęła zadawać pytania dotyczące
księdza. Gauthé, jak powiedział Gastal, zgwałcił jego
syna tak brutalnie, że chłopiec musiał zostać poddany
opiece szpitalnej. Gauthé nie przyznał się do
zarzucanych mu czynów.

Pod koniec 1984 roku media regionalne zaczęły
mówić o historii Gauthégo. W kwietniu, maju
i czerwcu kolejnego roku Jason Berry, reporter
lokalnego tygodnika „Times of Acadiana”,
wypowiedział się bardzo stanowczo na temat
przestępstw księdza pedofila i władz kościelnych,
które tuszowały sprawę i przerzucały księdza
z parafii do parafii. Następnie Berry napisał artykuł
do „National Catholic Reporter”, a później serię
reportaży, które ukazały się w „New York Timesie”
i „Washington Post”. Po raz pierwszy w historii
amerykański Kościół rzymskokatolicki został
splamiony skandalem nadużyć seksualnych wobec
dzieci.

W październiku 1985 roku Gauthé zmienił
zeznania i przyznał się do zarzucanych mu czynów.
Został skazany na 20 lat pozbawienia wolności.
Dziesięć lat później został wypuszczony z więzienia,
a następnie znów zatrzymany pod zarzutem
molestowania chłopca w Teksasie. Ale wyrok
w sprawie Gauthégo nie zakończył skandalu
w Lafayette. Gastal, rozwścieczony rodzic
zgwałconego chłopca, odmówił ugody oraz



zadośćuczynienia i postanowił pozwać Kościół.
Gdy prawnik zaprowadził Gastala na mównicę

w zapełnionej sali sądowej, na której znajdował się
między innymi biskup Frey i inni hierarchowie
kościelni, Gastal zeznał, że jego syn cierpi na traumę
tak poważną, że nie może dłużej znieść dotyku nawet
własnego ojca.

– Po tym, co zrobił mu Gauthé, syn całował mnie na
dobranoc tylko wtedy, kiedy się tego domagałem –
oświadczył Gastal.

Kilku sędziów płakało podczas jego zeznań. Sąd
przyznał Gastalowi 1,2 miliona dolarów
odszkodowania, choć po apelacji Kościoła przystał
ostatecznie na milion.

Mimo zapewnień ze strony Kościoła, że sprawa
Gauthégo to jedynie aberracja, biskupi w diecezjach
w całym kraju niepokoili się, że wniesione zostaną
nowe oskarżenia, tym razem przeciw księżom z ich
parafii. Martwiła ich też wyraźnie coraz większa
gotowość parafian do mówienia głośno
o wykroczeniach i zgłaszania ich do sądu.

Ksiądz Doyle poinformował, że on i inni autorzy
raportu z 1985 roku o nadużyciach seksualnych
księży polegali w dużej mierze na wsparciu ze strony
kardynała Johna Krola, wtedy arcybiskupa Filadelfii,
a także – przede wszystkim – Lawa. Autorzy raportu
stworzyli dokument z własnej inicjatywy, by odnieść
się do spraw wzbudzających troskę i niepokój
biskupów.

– Poznałem go [Lawa], gdy był biskupem
w Missouri, i szybko znaleźliśmy wspólny język –
wspomina Doyle. – Polubiłem go, bo wydawał się



typem myśliciela, dla którego kościelna polityka nie
była najważniejsza.

Doyle przyznał też, że spotykał się z Lawem
zawsze wtedy, kiedy Law przyjeżdżał do stolicy na
spotkanie z nuncjaturą apostolską (ambasadą
Watykanu), i że było dla niego zupełnie naturalnym
krokiem zwrócić się do Lawa po tym, jak diecezje
w całym kraju zaczęły obiegać informacje
o molestowaniu dzieci przez księży.

– Law zdecydowanie popierał ten cel – oznajmił
Doyle. – Nigdy nie rozmawialiśmy konkretnie o jego
doświadczeniach w Bostonie, a kiedy to wszystko się
działo, on był w Bostonie, bo najbardziej nas
interesowało, jak opracować plan działania, jak
nakłonić Krajową Konferencję Biskupów do działania.

Ale gdy autorzy raportu spróbowali przedstawić go
na spotkaniu biskupów w Collegeville w stanie
Minnesota w 1985 roku, Law nagle wycofał swoje
poparcie. Zdaniem Doyle’a Law nigdy nie wyjaśnił,
dlaczego zmienił zdanie.

Na spotkaniu w Collegeville biskupi odmówili
formalnego przyjęcia raportu liczącego 92 strony.
Mark Chopko, radca prawny Krajowej Konferencji
Biskupów Katolickich, wiele lat później przyznał, że
przeczytał raport i uznał, że powtarza on jedynie
informacje zebrane już wcześniej przez biskupów.
Powiedział też, że sprzeciwił się sugestii zawartej
w raporcie, by zwołać krajowy zespół interwencji
kryzysowej składający się ze specjalistów z dziedzin
medycyny, prawa i public relations, by odniósł się on
do zarzutów o molestowanie dzieci przez księży.

– Uważam, że nikt nie jest w stanie zastąpić
lokalnych ekspertów – stwierdził Chopko.



Ale do początku lat dziewięćdziesiątych niewielu
biskupów, jeśli w ogóle którykolwiek, posłuchało
ostrzeżeń zawartych w raporcie dotyczących księży
pedofilów. Tymczasem Doyle stracił posadę
w nuncjaturze.

– Byłem dla nich zbyt niezależny – powiedział
później.

W tym czasie zręcznie obracający się w polityce
Law został podniesiony do godności kardynała.

Poza zaleceniami dotyczącymi leczenia księży ze
skłonnościami do nadużyć seksualnych raport Doyle’a
zajął się też stroną prawną, która zaczynała coraz
bardziej dawać się we znaki biskupom przyjmującym
kolejne oskarżenia o przestępstwa seksualne.
W raporcie nalegano zwłaszcza, by biskupi
szczególnie przykładali się do prowadzenia akt
osobowych księży, ostrzegając, że sąd może zażądać
ich dostarczenia w postępowaniu cywilnym.
Negatywnie odniesiono się do kontrargumentów ze
strony kościelnych urzędników, że przecież akta
zawierające informacje o księżach dopuszczających
się przestępstw seksualnych zawsze mogłyby zostać
wyczyszczone z obciążających informacji.
Zasugerowano możliwość ocenzurowania bądź
całkowitego wyczyszczenia akt z potencjalnie
niebezpiecznych informacji. Byłoby to jednak
działaniem wbrew sądowi i na szkodę systemu
sprawiedliwości, gdyby stało się to po zażądaniu
wydania akt – głosił raport. Nawet jeśli takie
wezwanie by nie wpłynęło, podobne działania
mogłyby zostać uznane za pogwałcenie prawa
w przypadku pozwu zbiorowego. W raporcie
odsunięto też możliwość bardziej kreatywnego



rozwiązania problemu obciążających dokumentów,
czyli wysłania ich do nuncjatury apostolskiej
w Waszyngtonie, gdzie zostałyby objęte immunitetem
dyplomatycznym. Jest wysoce prawdopodobne, że
takie działanie doprowadziłoby do zachwiania lub
całkowitego zniesienia immunitetu nuncjatury przez
sądy cywilne – brzmiała konkluzja.

Mimo to nie zrezygnowano z idei wykorzystania
immunitetu ambasady Watykanu w celu oczyszczenia
kościelnych archiwów. Na spotkaniu
Środkowozachodniego Stowarzyszenia Prawa
Kanonicznego w 1990 roku biskup James Quinn,
adwokat i biskup pomocniczy diecezji Cleveland,
wygłosił mowę na temat pedofilii, w której
zasugerował, aby ukryć niewygodne dokumenty pod
pretekstem immunitetu dyplomatycznego.

– Jeśli jest coś, o czym ludzie naprawdę nie powinni
wiedzieć, można odesłać to do delegata
apostolskiego, ponieważ dysponuje on immunitetem
pozwalającym chronić informacje potencjalnie
niebezpieczne – powiedział Quinn.

Wypowiedzi Quinna zostały nagrane. Kopia
nagrania została następnie wykorzystana przez
adwokatów Jeffreya Andersona z Minnesoty
i Williama Crosby’ego z Cleveland w pozwie
o nadużycia seksualne kleru w 1993 roku przeciw
diecezji Cleveland. Podczas procesu Anderson
i Crosby przyjęli od Quinna zeznanie pod przysięgą,
w którym zaprzeczył on, jakoby „ochrona informacji
potencjalnie niebezpiecznych” miała odnosić się do
dokumentów, które mogłyby mieć związek
z oskarżeniami wniesionymi przeciw księżom
o molestowanie seksualne.



– Oczywiście nie miałem na myśli informacji
o pedofilii – powiedział Quinn, zapytany, o co mu
chodziło. – Słowo „niebezpieczny” może odnosić się
do czegokolwiek. To może być sprawa spowiedzi. To
może być coś, co, jak rozmawialiśmy dziś rano, nie
powinno znajdować się w aktach.

W oświadczeniu wydanym za pośrednictwem
diecezji Cleveland Quinn poinformował też, że
przytoczony komentarz stanowił pojedyncze zdanie
wyjęte z kontekstu z kopii nagrania na ponad 20
stron. Ale, jak zauważyli w zeznaniu Anderson
i Crosby, temat mowy Qiunna tamtego dnia w 1990
roku brzmiał: „Krajowa Konferencja Biskupów
Katolickich: wytyczne i zalecenia w przypadkach
pedofilii”.

W 1984 roku Anderson reprezentował mężczyznę
z Minnesoty, który pozwał archidiecezję Świętego
Pawła i Minneapolis oraz księdza Thomasa
Adamsona, twierdząc, że Adamson wykorzystał go
seksualnie, gdy był jeszcze chłopcem. Anderson
odkrył, że rodziny innych ofiar przemocy seksualnej
wnosiły skargi na Adamsona przynajmniej od 1963
roku, kiedy czternastoletni chłopiec poinformował
dwóch księży, że Adamson go molestował.
Dokumenty wydane przez władze kościelne podczas
procesu wykazały, że księża poinformowali swojego
biskupa o części zarzutów, ale niewiele, o ile w ogóle
cokolwiek, zostało w tej sprawie zrobione. Wręcz
przeciwnie, mimo skarg Adamson otrzymał posadę
dyrektora szkoły parafialnej, gdzie wykorzystał
przynajmniej jeszcze jednego chłopca.

O sprawie dowiedziały się inne osoby podające się
za ofiary Adamsona i wysunęły własne żądania.



Niektóre zgodziły się na ugodę i wypłacenie
zadośćuczynienia przez archidiecezję. Jeden
z dawnych ministrantów posunął sprawę dalej.
W 1990 roku sąd przyznał mu 3,6 miliona dolarów
odszkodowania karnego i naprawczego – pierwszy
raz w historii ława przysięgłych zasądziła wypłacenie
odszkodowania karnego przez Kościół katolicki
w sprawie o przestępstwo na tle seksualnym
z udziałem kleru. Wprawdzie sędzia wycofał później
większość tego odszkodowania, ale ofierze nadal
pozostał niemal milion dolarów, a precedens się
utrzymał.

Gdy informacje o sprawach Gauthégo i Adamsona
powoli rozprzestrzeniały się po kraju, ofiary
przestępstw seksualnych z udziałem księży zaczęły
uświadamiać sobie, że milczenie nie jest dla nich
jedynym rozwiązaniem. Adwokaci natomiast zaczęli
starać się pociągać do odpowiedzialności
przełożonych księży, czyli wyższych rangą
hierarchów kościelnych. Do tej pory chroniła ich
tradycyjnie pierwsza poprawka do Konstytucji
Stanów Zjednoczonych gwarantująca wolność religii;
pomagały też przyjaźnie nastawione sądy
i legislatura stanowa. Mecenas Anderson na przykład
po sprawie Adamsona zajął się reprezentowaniem
innych ofiar przestępstw seksualnych księży.
Poprowadził sprawy ponad 400 ofiar, wygrywając
miliony dolarów w procesach i ugodach przeciwko
diecezjom z różnych części kraju. W rezultacie coraz
więcej ofiar występowało z oskarżeniami,
a atmosfera skandalu wokół Kościoła gęstniała.

Szczególnie ucierpiała archidiecezja Santa Fe
w stanie Nowy Meksyk. W 1993 roku arcybiskup



Robert Sanchez podał się do dymisji po przyznaniu,
że uprawiał seks z kilkoma kobietami. Niestety jego
rezygnacja nastąpiła w kulminacyjnym momencie
znacznie większego skandalu z udziałem dziesiątków
księży oskarżonych o molestowanie chłopców, przez
co finanse archidiecezji drastycznie podupadły. Wiele
oskarżeń o wykorzystanie seksualne skierowanych
było przeciw księżom, którzy przyjechali do Nowego
Meksyku z innych stanów, by poddać się terapii
zaburzeń seksualnych. Leczenie oferowała mała
katolicka wspólnota zakonna Sług Parakleta, która
założyła centrum terapii w Jemez Springs w stanie
Nowy Meksyk. Przeznaczone ono było dla księży
uzależnionych od alkoholu oraz oskarżonych
o wykorzystywanie seksualne dzieci. Ale księża,
zajmujący 50 łóżek w ośrodku, odwiedzali lokalne
restauracje, zaprzyjaźniali się z mieszkańcami,
a w weekendy odbywali nawet posługę
duszpasterską w swych parafiach. Dwóch dawnych
rezydentów ośrodka – obaj ze stanu Massachusetts –
miało okryć się w przyszłości złą sławą. James Porter
z diecezji Fall River został później skazany na 20 lat
więzienia w Massachusetts. David Holley, cierpiący
na zaburzenia seksualne ksiądz z diecezji Worcester,
dopuścił się molestowania kolejnych dzieci po tym,
gdy przydzielono go do następnej parafii w Nowym
Meksyku. Holley został ostatecznie skazany na 275
lat więzienia.

Tymczasem piętrzyły się oskarżenia wobec księży
przebywających na leczeniu w Jemez Springs.
Pierwszy pozew wpłynął w 1991 roku. Cztery lata
później ofiary wykorzystywania seksualnego złożyły
już ponad 200 pozwów. Doprowadziło to



archidiecezję na skraj bankructwa. Ocenia się, że
wypłacane ugody i zasądzone kary wyniosły łącznie
25-50 milionów dolarów. Ostatecznie archidiecezji
udało się zachować wypłacalność dzięki sprzedaży
nieruchomości kościelnych i datkom wybłaganym od
parafian.

W obliczu bankructwa stanęła również diecezja
Dallas, gdy w 1997 roku ława przysięgłych, pragnąc
dać Kościołowi dotkliwą nauczkę, przyznała 119,6
miliona dolarów 11 młodym ludziom molestowanym
seksualnie przez księdza Rudolpha Kosa w parafii
Wszystkich Świętych w latach 1981-1992. To był
najwyższy wyrok zasądzony kiedykolwiek przeciw
Kościołowi katolickiemu w Stanach. Kos został
skazany na dożywocie. Kościół odwołał się od
wyroku, uzasadniając, że doprowadziłby on do
bankructwa diecezji, więc rodziny ofiar zgodziły się
ostatecznie na 31 milionów dolarów. Ława
przysięgłych uzasadniła swoją decyzję tym, że władze
kościelne wiedziały wcześniej o oskarżeniach wobec
Kosa i w żaden sposób nie zareagowały. Powołano się
również na fakt, że działania Kosa doprowadziły
jedną z ofiar do samobójstwa. Ława przysięgłych
zdecydowała się nawet na niespotykany krok
i dołączyła do wyroku wezwanie do władz
kościelnych: Prosimy, by Kościół przyznał się do winy
i pozwolił tym młodym mężczyznom zacząć na nowo
żyć. Jeden z przysięgłych wytłumaczył później tę
decyzję:

– Chcieliśmy stanowczo podkreślić, że to musi się
skończyć i że podobne sytuacje nie mają prawa się
powtórzyć.

Pierwszym publicznym skandalem, który postawił



kardynała Lawa w defensywie, była sprawa ojca
Portera, seryjnego pedofila z sąsiedzkiej diecezji Fall
River. W 1992 ujawniło się ponad 100 osób
zarzucających Porterowi molestowanie seksualne
w parafiach z południowo-wschodniego
Massachusetts podczas 14 lat jego służby.

Porter był już wtedy od 18 lat na emeryturze
i mieszkał w stanie Minnesota z żoną i czwórką
dzieci. Ale ponieważ okres przedawnienia ulega
zawieszeniu, gdy oskarżony opuszcza stan, został on
osądzony i skazany w Massachusetts za czyny,
których dopuścił się dekady wcześniej. W ciągu 18
miesięcy Porter przyznał się do 41 przestępstw na tle
seksualnym i został skazany na karę więzienia.
Diecezja Fall River zgodziła się wypłacić jego ofiarom
łącznie ponad 7 milionów dolarów odszkodowania.

Kiedy mnożyły się oskarżenia przeciw Porterowi,
rodziny i przyjaciół ofiar wciąż dręczyło jedno
pytanie: jak to się stało, że Porter skrzywdził tyle
dzieci i nigdy go nie złapano i ukarano? Same ofiary
miały na to dwie odpowiedzi: po pierwsze,
posłuszeństwo dzieci wobec księży było
niezachwiane. Po drugie, władze kościelne z wielkimi
oporami odnosiły się do skarg parafian, którym udało
się zebrać na odwagę, by podważyć autorytet kleru.

– Uczono nas, że księża są jak Chrystus na ziemi,
cytuję dokładnie – powiedział Fred Paine z Attleboro,
jedna z ofiar Portera. – Kiedy ksiądz przechodził,
zakonnice się kłaniały.

Roderick MacLeish junior, prawnik z Bostonu,
który reprezentował większość ofiar Portera,
powiedział, że kilku księży w diecezji zostało
poinformowanych o jego przestępstwach, ale nie



zrobili oni nic, by go powstrzymać. Według
MacLeisha co najmniej 10 osób powiedziało dwóm
księżom w parafii Świętej Marii w North Attleboro,
że Porter, który był ich asystentem, molestuje małe
dzieci. Zdarzało się nawet, że księża Edward Booth
i Armando Annunziato byli świadkami tych czynów.
Pewnego razu Porter zabrał małego chłopca, Paula
Merry’ego, do parafialnego biura i zaczął go
molestować, gdy Booth, który był proboszczem,
wszedł do pokoju.

– Ojciec Booth spojrzał na ojca Portera, potem na
mnie i znów na ojca Portera, który właśnie zapinał
rozporek – wspomina Merry. – Potem ojciec Booth
potrząsnął głową i wyszedł. Nie odezwał się ani
słowem.

Innym razem Porter znów był w parafialnym biurze
w Świętej Marii, gdzie wykorzystywał
jedenastolatka, Petera Calderona. Tym razem wszedł
Annunziato. Ale tak jak Booth, rzucił przelotne
spojrzenie na Portera i powiedział tylko: „Robi się
późno, pora się zbierać”.

Skargi na Portera już wtedy były jednak zbyt
poważne lub zbyt liczne, by je zupełnie zignorować.
Władze kościelne w odpowiedzi na oskarżenia
przenosiły Portera z parafii do parafii w nadziei
przekonania ofiar, że podjęto jakieś kroki. Wśród
osób decyzyjnych był prałat Medeiros, który później,
po awansie na arcybiskupa Bostonu, akceptował
podobne działania względem ojca Geoghana. Nawet
hierarchowie kościelni w otoczeniu papieża Pawła VI
wiedzieli o Porterze i jego obsesyjnym pociągu
seksualnym do dzieci. W 1973 roku Porter
postanowił zrzucić sutannę. Był wyjątkowo szczery



w kwestii swojej sytuacji, gdy składał rezygnację.
Dawniej próbowałem ukrywać się za koloratką,
wierząc, że będzie mnie chronić – napisał. Teraz nie
mam już ochrony. Wiem, że jeśli zbliżę się do dzieci,
otoczenie natychmiast nabierze podejrzeń. […]
W życiu świeckim będę zmuszony poradzić sobie
z tym problemem lub ponieść konsekwencje.

Ale dokument ten został ukryty w watykańskich
archiwach, a ofiary Portera nie zdradziły swej
mrocznej tajemnicy aż do 1992 roku, kiedy to Frank
Fitzpatrick, poszkodowany, który został później
prywatnym detektywem, odnalazł Portera
w Minnesocie i doprowadził do wszczęcia
postępowania karnego przeciw byłemu księdzu.

Gdy na światło dzienne zaczęły wychodzić kolejne
historie z udziałem Portera, pierwszą reakcją Lawa
było obwołanie emerytowanego księdza
„niechlubnym wyjątkiem”. Law utrzymywał, że
księża wykorzystujący nieletnich stanowili „rzadkie
przypadki”. Co więcej, można było zauważyć, że Law
okazuje występnym księżom bardzo dużo
współczucia. Podczas mszy dla duchownych
świętujących dwudziestopięciolecie pracy
w bostońskiej archidiecezji Law powiedział:

– Jesteśmy uważani za społeczność pełną wiary
i miłości. Nie byłoby tak, gdybyśmy nie starali się
odpowiadać prawdą, miłością i pojednaniem –
zarówno ofierze, jak i zdrajcy.

Za zamkniętymi drzwiami Law otrzymywał liczne
dowody – gdyby jeszcze jakichś potrzebował – że
Porter z całą pewnością nie jest wyjątkiem. Nowe
informacje o przestępstwach Portera, tak jak
wcześniej nagłośnione przypadki podobnych nadużyć



duchownych w Luizjanie i Minnesocie, zachęcały
kolejne ofiary do ujawnienia się i podzielenia swoimi
doświadczeniami molestowania przez księży. Wielu
poszkodowanych należało właśnie do archidiecezji
bostońskiej, na przykład Raymond Sinibaldi i Robert
Anderton. Byli kuzynami, wychowywali się
w Weymouth w południowym Bostonie, gdzie we
wczesnych latach sześćdziesiątych wykorzystał ich
Tourigney, świeżo wyświęcony ksiądz w kościele
Niepokalanego Poczęcia – tym samym, który tak
entuzjastycznie powitał Lawa w 1984 roku.

Podobnie jak wiele innych ofiar księży, Sinibaldi
i Anderton przez całe dekady trzymali to w sekrecie.
Ale po wyjściu na jaw historii Portera kuzyni
dowiedzieli się, że Tourigney wciąż pracuje jako
współproboszcz kościoła w Revere na północ od
Bostonu oraz pełni funkcję kierownika duchowego
lokalnej szkoły podstawowej i liceum. Zaniepokojeni,
że Tourigney może nadal krzywdzić dzieci,
postanowili spotkać się z księdzem i poinformować
o wszystkim Lawa.

Kuzyni spotkali się z Tourigneyem na parkingu
przed pobliskim hotelem. Sinibaldiemu prawie
puściły nerwy:

– Jesteś gorszy niż diler dziecięcej pornografii –
rzucił księdzu z pogardą.

Aby powstrzymać się przed zaatakowaniem
Tourigneya, Sinibaldi zapisał na kartce resztę tego,
co chciał mu powiedzieć: Człowiek, który osłania się
Bogiem i pozyskuje zaufanie i miłość rodziny tylko
po to, by molestować jej dzieci, jest wcieleniem zła.

Kilka dni później Sinibaldi i Anderton odwiedzili
kancelarię bostońskiej archidiecezji, by spotkać się



z księdzem Johnem McCormackiem, wtedy głównym
zastępcą Lawa ds. zarzutów o nadużycia seksualne
wobec kleru. Tym razem obaj utrzymali emocje pod
kontrolą, ale dali też jasno do zrozumienia, że jeśli
Law ich nie wysłucha, pójdą ze sprawą do telewizji.
Już po kilku dniach kuzyni siedzieli przy długim,
wypolerowanym mahoniowym stole w pokoju
konferencyjnym w rezydencji Lawa. Opowiedzieli
kardynałowi o krzywdach, jakich doznali ze strony
Tourigneya między

13 a 16 rokiem życia. Law sprawiał wrażenie, że
słucha uważnie, ale Sinibaldi i Anderton spodziewali
się czegoś więcej niż tylko wysłuchania
i współczucia. Oczekiwali, że Law odsunie
Tourigneya od kapłaństwa i stworzy rygorystyczną
politykę pozbywania się z archidiecezji wszystkich
księży, których dotkną wiarygodne zarzuty
molestowania dzieci. Law faktycznie odsunął
Tourigneya od aktywnego kapłaństwa, a wobec
sprawy Portera zaczął też po cichu pracę nad nową
polityką zajmowania się nadużyciami seksualnymi
wśród kleru. Szybko jednak pojawiły się dwa
kluczowe problemy: po pierwsze, czy oskarżeni
księża powinni być przywracani do parafii
w archidiecezji po przejściu terapii zaburzeń
seksualnych. Po drugie: czy Kościół powinien być
zobowiązany do informowania władz stanowych
o zarzutach przestępstw seksualnych stawianych
duchownym.

Sinibaldi, który pracował ze sprawcami
przestępstw seksualnych w szpitalu stanowym
w Bridgewater, placówce dla kryminalistów
z chorobami psychicznymi, napisał do Lawa list



z zaleceniem, by wszystkie zarzuty przestępstw
seksualnych zgłaszać władzom świeckim.
Przestępstwa na tle seksualnym wobec nieletnich
osiągnęły wymiar tak odrażający, że ukrywanie
informacji o ich sprawcach stanowi oddzielne
przestępstwo – brzmiał list Sinibaldiego. Ale kiedy
w styczniu 1993 roku Law ogłosił swoją nową
politykę, Sinbaldi i Anderton byli gorzko zawiedzeni.
Wprawdzie Law powiedział, że archidiecezja będzie
fundować terapię ofiarom molestowania, a poza tym
zostanie wyznaczona specjalna świecka komisja do
badania oskarżeń przeciwko księdzom, ale dodał też,
że w niektórych przypadkach dopuszcza się
możliwość powrotu księży do pracy w parafiach po
leczeniu. Law podtrzymał też pierwszeństwo
archidiecezji do przetwarzania informacji i badania
wszystkich zgłaszanych przypadków przestępstw
seksualnych popełnianych przez księży.

Zgodnie z prawem stanu Massachusetts osoby
pracujące w ponad 20 zawodach – w tym lekarze,
pracownicy socjalni i nauczyciele – miały obowiązek
zgłaszać zarzuty wykorzystywania seksualnego
nieletnich stanowemu departamentowi pomocy
społecznej, który mógł z kolei przekazać te
informacje organom ścigania. Ogłaszając nową
politykę, Law ręczył, że władze kościelne będą
zgłaszać wszystkie podejrzenia molestowania
zgodnie z prawem stanowym. Ale księży nie było
wśród zawodów objętych tą regułą, a Kościół wygrał
walkę o to, by nie dodawać kleru do listy tak
zwanych obowiązkowych informatorów. Była to więc
czcza obietnica.

Sinibaldi i Anderton poczuli, że Kościół po raz



kolejny ich zdradził. Zatrudnili więc bostońskiego
prawnika Rodericka MacLeisha, by wniósł pozew
przeciw archidiecezji i Tourigneyowi. W 1995 roku
każdy z mężczyzn otrzymał odszkodowanie
w wysokości 35 tysięcy dolarów. Ale Sinibaldi
pożałował później tego rozwiązania.

– Ostatecznie zostaliśmy wykorzystani – stwierdził.
– Chcieli pokazać, że pracują z ofiarami w ramach
nowej polityki, i pokazali. Problem w tym, że nie
wysłuchano niczego, co próbowaliśmy przekazać.

Inny problem polegał na tym, że Sinibaldi
i Anderton w ramach ugody podpisali umowy
o zachowaniu poufności – było to warunkiem
wypłacenia odszkodowań, a jednocześnie skutecznie
zamknęło im usta, podobnie jak wielu innym ofiarom.
Praktycznie wszystkie ofiary zgłaszające się do
Kościoła z zarzutami o molestowanie seksualne
akceptowały ugodę i otrzymywały odszkodowanie,
zanim zdążyły wnieść pozew. Dzięki temu po sprawie
nie zostawały żadne dostępne publicznie dowody
przestępstw. Umowy o zachowaniu poufności
podpisywane przez ofiary gwarantowały też
Kościołowi, że w razie ujawnienia nadużyć księży
mógł upomnieć się o zwrot odszkodowań. Było to
kolejne zabezpieczenie dla księży pedofilów.

Doprowadziło to do niemoralnego układu między
władzami kościelnymi, ofiarami i prawnikami, dzięki
któremu archidiecezja mogła zamiatać pod dywan
przestępstwa popełniane przez księży. Podczas
składania zeznań w sprawie Geoghana biskup Daily
przyznał, że celem archidiecezji było unikanie
skandalu za wszelką cenę. Ofiarom oszczędzano
upokorzenia, a prawnicy otrzymywali wynagrodzenie



– zazwyczaj jedną trzecią wysokości ugody.
Niektórzy prawnicy uważali, że odszkodowania były
w istocie zapłatą za milczenie, inni zaś twierdzili, że
to słuszny sposób na zadośćuczynienie ofiarom w taki
sposób, by jednocześnie pozwolić im zachować
anonimowość. Ale cały proces pomagał utrzymać
spiralę krzywd.

– Oczywiście umowy o zachowaniu poufności są
wygodne dla sprawców i ich wspólników, gdyż
okrycie wszystkiego tajemnicą pozwala na
kontynuowanie przestępczych działań – powiedział
Mitchell Garabedian, adwokat, który reprezentował
ponad 100 ofiar ojca Geoghana.

Nie znaczy to, że Garabedian wystrzegał się takich
umów. Z początku jego klienci również podpisywali
ugody zobowiązujące do milczenia. Ale pod koniec
2001 roku Garabedian miał za sobą już pięć lat pracy
z ofiarami wykorzystywania seksualnego przez Johna
Geoghana – pięć lat składania pozwów i wniosków
o ujawnienie dokumentacji z kościelnych archiwów
oraz przyjmowania zeznań ludzi Kościoła pod
przysięgą. Przez ten czas zebrał ogromny materiał
dowodowy wskazujący, że kardynałowie, biskupi
i inni hierarchowie kościelni przez ponad 30 lat
ukrywali czyny Geoghana. Materiał ten stanowił
część dokumentów odtajnionych przez sędzię
Constance Sweeney na wniosek „Boston Globe”
w styczniu 2002 roku. Był on też kluczowy dla
pozwów, które stały się punktem zapalnym skandalu,
jaki miał wkrótce objąć cały Kościół katolicki.

Garabedian i jego wspólnik, William Gordon,
przyjęli nową strategię, która zaowocowała w sumie
84 pozwami w imieniu 86 osób składających



oskarżenia. Inni adwokaci pracujący nad sprawami
molestowania przez księży pozywali archidiecezję
bostońską. Ale jak w przypadku wszystkich innych
organizacji non-profit w stanie Massachusetts,
odpowiedzialność finansowa archidiecezji jest
ograniczona do kwoty 20 tysięcy dolarów. Ze
względu na to ograniczenie prawnicy wnoszący
oskarżenia o przestępstwa na tle seksualnym często
godzili się, aby archidiecezja wypłacała skromne
odszkodowania bez kierowania sprawy do sądu albo
wkrótce po złożeniu pozwu.

Garabedian jednak zamiast archidiecezji pozwał
kardynała Lawa, pięciu jego biskupów i kilku innych
hierarchów kościelnych, twierdząc, że wszyscy
wiedzieli o przestępstwach Geoghana i w związku
z tym są za nie odpowiedzialni. Garabedian złożył
nawet wniosek o odwołanie Lawa ze stanowiska.

Strategia się opłaciła, przynajmniej na początku.
W marcu 2002 roku, po publikacji artykułów
w „Boston Globe” o Geoghanie i przed
zaplanowanymi zeznaniami Lawa, Garabedian oraz
prawnicy archidiecezji zawarli porozumienie
przypieczętowane przez mediatora Paula Finna.
W jego ramach 84 pozwy miały zakończyć się ugodą
w wysokości między 15 milionów a 30 milionów
dolarów; ostateczna suma miała być ustalona przez
Finna i jego wspólników, których zadaniem było
rozpatrzyć każdy wniosek i przyznać powodom
indywidualne odszkodowania.

Lawina odtajnionych dokumentów o Geoghanie
i innych księżach, która ruszyła w styczniu, zachęciła
wiele nowych ofiar do ujawnienia się, co mogło
oznaczać potężne koszty dla archidiecezji. Co



najmniej 500 osób twierdzących, że były ofiarami
molestowania ze strony duchownych, zatrudniało
prawników w pierwszych czterech miesiącach 2002
roku. W maju 2002 roku, gdy ofiary pieniężne na
rzecz Kościoła gwałtownie spadły, archidiecezja
przestała wypłacać odszkodowania. Było to szokiem
zarówno dla ofiar, jak i wielu wiernych.

Nikogo w Kościele nie powinna była zaskoczyć fala
nowych zarzutów, jaka nastąpiła po ujawnieniu
informacji o Geoghanie. W pierwszych latach po
sprawie Portera również pojawiło się wiele nowych
skarg. W ciągu 10 lat po tym, gdy ofiary Portera
zaczęły się ujawniać, Kościół po cichu zawarł ugody
w sprawie co najmniej

70 księży z archidiecezji bostońskiej. Wiele z ofiar
reprezentował MacLeish. Prawnik twierdził, że
w niektórych przypadkach Kościół, pragnąc szybko
i bez rozgłosu pozbyć się kłopotu, odsyłał ofiary
właśnie do niego.

Przyznał też, że z czasem zaczął żywić głęboką
niechęć do zawierania ugód, ponieważ miał
świadomość, że umowy o zachowaniu poufności
pomagały klerowi utrzymywać sprawę nadużyć
seksualnych w tajemnicy.

– Czułem obrzydzenie na myśl, że tak wiele spraw
rozwiązuje się po cichu – powiedział.

Po roku nakłaniania ofiar do podpisywania umów
o poufności MacLeish poinformował więc reportera,
że jego klienci występowali z oskarżeniami
o wykorzystanie seksualne przeciwko księżom wciąż
aktywnie działającym w Kościele. Mimo to jedna
z ofiar – Philip Saviano, który zatrudnił MacLeisha,
by go reprezentował – skrytykował adwokata



i innych prawników za to, że zbyt chętnie
doprowadzali do ugód. Zdaniem Saviana tylko na
drodze sądowej ofiary mogłyby zdobyć
przetrzymywane przez Kościół dokumenty i ustalić,
kto konkretnie był odpowiedzialny za molestujących
księży. On sam złożył pozew przeciwko diecezji
Worcester w Massachusetts na początku lat
dziewięćdziesiątych, twierdząc, że był molestowany
przez ojca Holleya, skazanego na karę więzienia
w Nowym Meksyku. Dzięki temu zdobył kościelną
dokumentację potwierdzającą, że sześciu biskupów
w trzech stanach wiedziało o historii przestępstw
Holleya. Odmówił też podpisania umowy
o zachowaniu poufności, mimo że musiał za to
zapłacić. Gdy w końcu doszło do ugody, otrzymał od
diecezji Worcester jedynie 12,5 tysiąca dolarów,
podczas gdy inne ofiary Holleya, które zgodziły się na
zachowanie milczenia, dostały wyższe sumy.

W 2001 roku, w lipcowym numerze „The Pilot”,
pojawiło się jedno z najgłośniejszych publicznych
oświadczeń, które miało pomóc archidiecezji
bostońskiej uniknąć odpowiedzialności za Geoghana.
Jego autorem był adwokat Lawa, Wilson Rogers
junior. Każdy przydział Johna Geoghana po
pierwszym zgłoszeniu nadużyć o charakterze
seksualnym był poprzedzony niezależnym badaniem
lekarskim, potwierdzającym, że podjęcie przez
niego pracy jest wskazane i bezpieczne – napisał
Rogers.

W styczniu 2002 roku kardynał mu zawtórował
podczas próby powstrzymania nadchodzącego
skandalu: przeprosił za ponowne przydzielanie



księdza pedofila do pracy w parafiach mimo
świadomości, że ten wielokrotnie dopuszczał się
molestowania dzieci. W niezwykłym akcie przyznania
się do winy Law powiedział, że jego decyzja
o przydzieleniu Geoghana do Świętej Julii w 1984
roku była „tragicznie niewłaściwa”. Ale jednocześnie
wyglądało na to, że próbuje usprawiedliwiać swoje
działania, gdy powtórzył tezę Rogersa z „The Pilot”
i oznajmił, że swoją decyzję oparł na wynikach badań
psychiatrycznych i opiniach lekarskich, które
świadczyły o tym, że taki przydział jest bezpieczny
i rozsądny.

Na pierwszy rzut oka wydaje się, że oświadczenia
Lawa i jego adwokata znajdują odzwierciedlenie
w kościelnych dokumentach. Na przykład
dokumentacja wskazuje, że w 1980 roku, po tym, gdy
Geoghan obojętnie przyznał się przed bostońskim
proboszczem do wykorzystania seksualnego siedmiu
chłopców – synów i siostrzeńców Maryetty Dussourd
– Kościół wysłał go na psychoterapię do doktora
Roberta Mullinsa i na psychoanalizę do doktora
Johna Brennana. Z dokumentów wynika również, że
w 1981 roku, gdy Geoghan potwierdził molestowanie
chłopców Dussourd i został usunięty z parafii
Świętego Andrzeja w Jamaica Plain, Brennan napisał
list do biskupa Daily’ego. Informował w nim, że
wspólnie uzgodnili, że ojciec Geoghan jest już gotów,
by podjąć obowiązki duszpasterskie. W 1984 roku,
po tym, gdy Geoghana przeniesiono do parafii
Świętego Brendana w Dorchester, gdzie krzywdził
kolejne dzieci, władze kościelne jeszcze raz wysłały
go na terapię do Mullinsa i Brennana. Mullins
sporządził pisemną ocenę, w której określił



Geoghana jako wieloletniego przyjaciela i pacjenta,
usuniętego z parafii wskutek niefortunnego
doświadczenia o traumatycznym charakterze.
Mullins zarekomendował też powrót Geoghana do
pełnej służby duszpasterskiej bez potrzeby
wprowadzania jakichkolwiek ograniczeń. Brennan
natomiast spotkał się znowu z Geoghanem i nie
zważając na recydywę księdza, również wydał
pozytywną opinię. Brak psychiatrycznych
przeciwwskazań ani konieczności wprowadzania
ograniczeń w wykonywanej pracy – napisał.

Ani Mullins, ani Brennan nie mieli jednak wiedzy
potrzebnej do rzetelnej oceny nieprawidłowych
zachowań seksualnych. Mullins był sąsiadem
i przyjacielem rodziny Geoghana w bostońskiej
dzielnicy West Roxbury. Był lekarzem rodzinnym bez
żadnych kwalifikacji z zakresu psychoterapii,
psychologii czy psychiatrii. I rzeczywiście –
w przeprowadzonym w 1989 roku badaniu Geoghana
w Instytucie Życia uznano metody Mullinsa za
przyjacielskie, ojcowskie pogawędki, mające
niewiele wspólnego z psychoterapią. Brennan był
natomiast dyplomowanym psychiatrą, ale
niewyspecjalizowanym w leczeniu zaburzeń
seksualnych. Co więcej, w 1977 roku został
oskarżony w postępowaniu cywilnym o molestowanie
pacjentki. W 1980 roku, mniej więcej w tym samym
czasie, gdy zaczął leczyć Geoghana, zawarta została
ugoda i kobieta otrzymała 100 tysięcy dolarów.

Ponadto ani Mullins, ani Brennan nie mogli dokonać
„niezależnej” oceny stanu Geoghana, by zacytować
terminologię użytą przez prawnika Lawa.
Bezstronność Mullinsa była naruszona przez



przyjaźń z rodziną Geoghana. W przypadku
Brennana wpływała na nią jego relacja z Kościołem.
W tamtym czasie pełnił funkcję kierownika ds.
edukacji psychiatrycznej w szpitalu Świętej Elżbiety
w Brighton, który był instytucją katolicką. Co więcej,
Brennan przyjmował prywatnie pacjentów
polecanych przez Fulgence Buonnana, znanego
franciszkanina i psychologa, który pracował
w sanktuarium Świętego Antoniego w centrum
Bostonu.

Mimo to dokumentacja kościelna sugeruje, że
Brennan był zdolny do ostrej krytyki, tyle że nie na
piśmie. W kwietniu 1989 roku, pięć lat po tym, gdy
Geoghan został przydzielony do Świętej Julii
i wielokrotnie oskarżony o kolejne akty
wykorzystania chłopców, Brennan wydał ponury osąd
w rozmowie telefonicznej z biskupem Banksem,
który zanotował tę wypowiedź.

– Lepiej podetnijcie mu skrzydła, zanim dojdzie do
eksplozji – mówił Brennan. – Nie możecie sobie
pozwolić na trzymanie go w parafii.

Po tej rozmowie Banks poprosił Geoghana
o rezygnację z kapłaństwa, ale potem zmienił zdanie.
Po zezwoleniu Lawa na powrót Geoghana do Świętej
Julii Brennan na nowo przybrał współczujący ton,
którego używał we wszystkich pisemnych
diagnozach. Znam ojca Geoghana od lutego 1980
roku – napisał w grudniu 1990 roku. Nie ma obecnie
żadnych psychiatrycznych przeciwwskazań do
podjęcia przez niego pracy duszpasterskiej.

Kościół bardzo źle przyjmował negatywne oceny
Geoghana – zwłaszcza tuż przed przydzielaniem go
do nowych parafii bardzo dbano o pozytywne



pisemne wyniki badań. Dobrze to widać w listach,
jakie wymienił biskup Banks z pracownikami
Instytutu Życia w 1989 roku, po zakończeniu
leczenia Geoghana w tej placówce. Według
trzystronicowej diagnozy sporządzonej w grudniu
1989 roku przez doktorów Roberta Swordsa
i Vincenta Stephensa testy psychologiczne wykazały,
że Geoghan wykazuje się niedojrzałością
i impulsywnością, oraz że jest osobą skłonną do
podejmowania wysokiego ryzyka. Oficjalna
diagnoza: atypowa pedofilia w remisji. Ale Banks
odpisał, informując, że jest rozczarowany
i zaniepokojony raportem. Nalegał, by lekarze
zapewnili, że przydzielenie ojca Geoghana do pracy
duszpasterskiej w parafii jest bezpieczne i że nie
będzie on stanowić zagrożenia dla parafian, którym
miałby służyć. Aby podkreślić swoje niezadowolenie,
Banks zwrócił uwagę, że Geoghanowi pozwolono już
powrócić do Świętej Julii i poprosił o jeszcze jeden
list, zawierający przekazane mi już ustnie
zapewnienie o bezpieczeństwie ponownego
przydziału ojca Geoghana. Dwa tygodnie później
Banks dostał, o co poprosił. Uznano klinicznie, że
ojciec Geoghan nie stwarza zagrożenia. Po
trzymiesięcznej obserwacji, diagnozie i leczeniu
może on bezpiecznie podjąć z powrotem pracę
w parafii – napisał Swords. Prawdopodobieństwo, że
znów uaktywni się seksualnie, jest dość niskie.
Geoghanowi jednak wystarczyło kilka tygodni, by po
powrocie do Świętej Julii w 1989 roku zwabić na
plebanię trzynastolatka i go molestować. Tak głosi
pozew złożony w 2002 roku.

W 1994 roku organy ścigania w końcu zaczęły



dochodzenie przeciwko Geoghanowi. Ich pojawienie
się wywołało w archidiecezji stan alarmowy, a kryzys
zaczynał rozprzestrzeniać się coraz szybciej. Od
końca lat osiemdziesiątych Law i jego podwładni
tuszowali przestępstwa seksualne coraz większej
liczby księży. W 1996 roku zaczęto składać przeciw
Geoghanowi liczne pozwy z powództwa cywilnego
o wykorzystywanie seksualne dzieci. W toku były już
dwa dochodzenia karne. Dwa lata później, w 1998
roku, Kościół ogłosił zawarcie ugody w 12 sprawach
przeciw Geoghanowi na kwoty sięgające 10 milionów
dolarów. Pozwy jednak wciąż spływały, a policja
i organy śledcze z dwóch okręgów wywierały coraz
większą presję, więc Law odwołał w końcu
Geoghana, odbierając mu prawo do wykonywania
obowiązków duchownego. Co więcej, obrał w tym
celu rzadko używaną ścieżkę, która wymagała
aprobaty papieża Jana Pawła II i nie pozwalała
Geoghanowi na odwołanie od decyzji. Law po raz
pierwszy publicznie uznał zagrożenie, jakie stanowił
kapłan, któremu Kościół przez ponad 30 lat pozwalał
na nieograniczone seksualne polowanie w sześciu
parafiach. Kardynał powiedział:

– Nie mam władzy, by kogokolwiek uwięzić, ale
ciąży na mnie odpowiedzialność za publiczne
wykonywanie pracy duszpasterskiej.

Było już jednak za późno.



3. Sprawcy

Michael McCabe był początkującym ministrantem.
Dotyk nie wydawał mu się niczym podejrzanym. Były
wczesne lata sześćdziesiąte, chłopiec niewiele
wiedział o seksie i seksualności. To zawsze działo się
mimochodem, wręcz od niechcenia. Nigdy nie
przyszło mu do głowy, by powiedzieć cokolwiek
rodzicom. Przecież mówił do Josepha Birminghama
„ojcze”.

– Stawał za mną, masował mi ramiona, uspokajał.
A potem wsuwał mi rękę pod bieliznę – powiedział
McCabe, dziś już po pięćdziesiątce. – Nie sądziłem,
że jest w tym coś złego, i to właśnie było najbardziej
niepokojące.

Michael McCabe może nigdy nie powiedziałby
nikomu o wędrujących rękach ojca Birminghama,
gdyby jego własny ojciec nie wziął go pewnego dnia
na starą jak świat rozmowę o tym, co mężczyźni
i kobiety robią, gdy są sami. Kiedy Howard McCabe
poruszył delikatną kwestię homoseksualizmu, młody
Michael poinformował ojca, że o tym aspekcie ma już
pewne pojęcie.

– Tata powiedział mi, że niektórzy chłopcy wolą
dotykać innych chłopców – wspomniał McCabe – a ja
odparłem: „A, to tak jak ojciec Birmingham robi ze
mną”.

Michael powiedział ojcu, że do dotykania
dochodziło w zakrystii, tuż przy ołtarzu, w parafii



Matki Boskiej Fatimskiej w Sudbury w zachodnim
Bostonie. Michael miał wtedy 12 albo 13 lat. Niemal
40 lat później ten odbierający wiarę moment wciąż
był żywy w pamięci jego ojca.

– Opowiedziałem mu wszystko o pszczółkach
i kwiatkach, a kiedy skończyłem, zapytałem, czy
chciałby jeszcze czegoś się dowiedzieć – wspomniał
liczący obecnie 79 lat Howard McCabe. – A on mówi:
„Rany, tato, ojciec Birmingham bawił się moim
siusiakiem”. Ja na to: „Chyba żartujesz?”. Nie
mogłem uwierzyć w to, co właśnie usłyszałem, i nie
miałem pojęcia, jak zareagować.

Tak właśnie doszło do konfrontacji rodziny
McCabe’ów ze światem księży molestujących dzieci,
która odebrała im ostatecznie wiarę. Dlaczego
niektórzy księża – i niektórzy mężczyźni w ogóle –
odczuwają pociąg seksualny do nieletnich, pozostaje
zagadnieniem szeroko omawianym i bardzo
kontrowersyjnym, wywołującym wciąż więcej pytań
niż odpowiedzi. Ale fakty mówią za siebie, mimo że
nie znamy przyczyn tego zjawiska: pedofile stanowią
ogromny odsetek księży w Kościele.

W ciągu ostatnich 15 lat około 1500 księży
w Stanach Zjednoczonych zostało oskarżonych
o wykorzystanie seksualne – podał Jason Berry,
dziennikarz, który udokumentował historię
przestępstw seksualnych Gilberta Gauthégo, i autor
książki Lead Us Not into Temptation: Catholic
Priests and the Sexual Abuse of Children, w której
dokonał rzetelnej wczesnej analizy tego zjawiska.
W konsekwencji upublicznienia sprawy Geoghana
w 2002 roku sama archidiecezja bostońska
przekazała stanowym organom ścigania nazwiska



ponad 90 duchownych podejrzewanych
o molestowanie seksualne nieletnich. Poza tym 11
księży zostało nagle odsuniętych od obowiązków –
ośmiu z nich po tym, gdy Kościół znalazł w ich
dokumentach wiarygodne zarzuty o wykorzystanie
seksualne – mimo że kardynał Law tygodnie
wcześniej zapewniał publicznie, że wszyscy
podejrzani księża zostali już zdymisjonowani.
Pozostałych trzech kapłanów odsunięto, gdy po raz
pierwszy ujawniły się ich ofiary. Podjęta pod presją
decyzja Lawa o współpracy z prokuraturą wywarła
wpływ na hierarchów kościelnych w innych dużych
miastach w Stanach Zjednoczonych, między innymi
w Filadelfii, Los Angeles i w Nowym Jorku. Oni
również zaczęli przekazywać władzom świeckim
informacje o podejrzanych i oskarżonych księżach ze
swoich diecezji. W konsekwencji skandalu
bostońskiego przez zaledwie kilka pierwszych
miesięcy 2002 roku ponad 170 księży podejrzanych
o molestowanie nieletnich zrezygnowało ze
stanowisk albo zostało od nich odsuniętych – takie
dane podaje krajowa ankieta przeprowadzona
w katolickich diecezjach przez Associated Press.

Praktycznie każdy ksiądz, którego dane
przekazywano prokuraturze, miał swoją tajną teczkę
w kościelnych archiwach. Ale bardzo liczne
informacje ujawniane przez diecezje w całym kraju
nasiliły alarmującą sytuację: seryjni pedofile, tacy jak
Geoghan, Porter, Kos czy Gauthé (wszyscy oni zostali
skazani) nie stanowili wyjątku ani pojedynczych
odchyleń, jak twierdzili kościelni hierarchowie.

– Seryjni pedofile nie są tak rzadkim zjawiskiem,
jak chcielibyśmy wierzyć – powiedział Richard Sipe,



były ksiądz i psychoterapeuta specjalizujący się
w terapii z księżmi wykorzystującymi dzieci. –
Kapłani tacy jak Geoghan czy Porter stanowią
przypadki ekstremalne, bo uzyskali status
notorycznych przestępców. Ale jest wielu księży,
których nigdy o nic nie oskarżono.

W przypadku Josepha Birminghama, który
molestował McCabe’a, sprawę zgłoszono, ale nikt nie
zareagował. Podobnie jak Geoghan, Birmingham
działał jako duchowny prawie 30 lat, od święceń
w 1960 aż do śmierci w 1989 roku w wieku 55 lat.
I tak jak Geoghan pracował aż w sześciu parafiach,
przerzucany przez zwierzchników mimo licznych
skarg na jego napaści seksualne. Tak jak Geoghan
wykorzystał dziesiątki ofiar, mimo że jego przełożeni
w Kościele wiedzieli, że molestuje dzieci. Podobnie
jak Geoghan, skrzywdził mnóstwo nieletnich: tylko
w parafii Świętego Michała w Lowell na północ od
Bostonu, gdzie służył w latach siedemdziesiątych,
mógł napastować nawet 25 ofiar. W jego przypadku
dowody na to, że Kościół nie zrobił nic, by go
powstrzymać już na początku, są jeszcze silniejsze
niż u Geoghana.

To, że rodzina McCabe’ów w ogóle zgłosiła
Kościołowi sprawę molestowania, było czymś
niespotykanym. Wstyd, a czasem też ostrzeżenia lub
szantaż ze strony prześladowców skutecznie
powstrzymywały ofiary przed zdradzeniem tajemnicy.
Niektóre ofiary wyjawiały swój sekret członkom
rodziny, lecz często spotykały się z niedowierzaniem.

Howard McCabe sam początkowo miał wątpliwości
co do niewinnego wyznania syna i zamierzał
zatrzymać tę informację dla siebie, jak poradził mu



sąsiad. Ale zmienił zdanie, gdy Michael powiedział
mu, że jego kolega ze szkoły, Peter Taylor, również
był molestowany przez Birminghama, a ojciec Petera,
Frank, ten fakt potwierdził. Gdy minął pierwszy szok,
ustępując miejsca fali słusznego gniewu, mężczyźni
przystąpili do działania.

– Przyszedł do mnie do domu i zaczął walić pięścią
w drzwi. Miał ogień w oczach – tak Howard McCabe
wspominał widok sprzed niemal 40 lat: trzęsącego
się z wściekłości Franka Taylora. – To był wielki
facet, ale wyjątkowo łagodny, a wtedy chciał po
prostu zabić Birminghama.

Oszołomieni i rozgoryczeni mężczyźni
skontaktowali się ze swoim proboszczem, który
zorganizował dla nich i ich synów spotkanie
z urzędnikami kościelnymi w archidiecezjalnej
kancelarii w Bostonie.

Kancelaria, położona w dzielnicy Brighton,
onieśmielała. Epatujący wyniosłością kościelni
urzędnicy przy mahoniowym stole robili na
parafianach wrażenie. Wśród przedstawicieli
Kościoła znalazł się prałat Francis Sexton,
wicekanclerz.

– Byłem śmiertelnie przerażony – wspominał Peter
Taylor. – Byłem tylko dzieciakiem.

Chłopcom kazano powtórzyć ze szczegółami
oskarżenia w obecności Birminghama. Gdy opisali
dorosłym, czego doświadczyli ze strony księdza,
przyszła kolej na Birminghama.

Duchowny wszystkiemu zaprzeczył.
– To było cholernie poniżające dla dziecka

opowiedzieć coś takiego publicznie – mówił Michael
McCabe. – Nie mogłem uwierzyć, że każą nam to



robić, że mamy zeznawać w jego obecności. A do
tego jeszcze zrobili z nas kłamców. Kiedy wyszliśmy,
powiedziałem ojcu: „Tato, nie kłamałem, daję słowo”.

Okazało się jednak, że żmudna przeprawa
z urzędnikami była warta zachodu. Później tego
samego dnia proboszcz odwiedził dom Taylorów,
w którym mężczyźni wraz z synami przebywali po
spotkaniu. Miał dobre wieści: Birmingham miał
zostać przeniesiony z Sudbury do Salem, na północ
od Bostonu, gdzie miał służyć jako kapelan
w miejskim szpitalu, a także poddać się leczeniu
psychiatrycznemu.

Zgodnie z obietnicą proboszcza Birminghama
przeniesiono w 1964 roku do Salem. Howard
McCabe mógł wreszcie odetchnąć z ulgą, widząc, że
decyzja o przekazaniu Kościołowi zarzutów chłopców
była właściwa. Ale całe zadowolenie i ulga zniknęły
około roku później, gdy jego syn zobaczył
Birminghama jeżdżącego na nartach z grupą młodych
chłopców w New Hampshire. Wyglądało na to, że
ksiądz pojechał tam jako opiekun szkolnej wycieczki.
Obaj ojcowie zrozumieli, że ich skargi zostały przez
Kościół zamiecione pod dywan. Ta wiedza zniszczyła
ich wiarę.

– To był straszny cios – oświadczył Howard
McCabe.

– Porzuciłem religię – dodał leciwy Frank Taylor. –
Nigdy nie wróciłem do Kościoła.

McCabe’owie i Taylorowie nie byli ostatnimi
rodzinami, które, zaniepokojone zachowaniem
Birminghama, zgłosiły się do kościelnej kancelarii.
Podczas jego kariery co najmniej siedem osób
z dwóch różnych parafii wniosło do archidiecezji



bostońskiej zarzuty przeciw niemu. Około 1970 roku,
podczas drugiego przydziału Birminghama, pięć
matek z Salem zgłosiło się do kancelarii.
Oświadczyły, że ksiądz molestował ich dzieci,
czasami nawet w trakcie spowiedzi. Ich skargi
również zostały zignorowane.

Minęło kilka tygodni od przeniesienia Birminghama
z parafii Świętego Jakuba w Salem do Świętego
Michała w Lowell, gdy Judy Fairbank, Anne McDaid,
Mary McGee i Winifred Morton udały się do
kancelarii, by ostrzec kościelnych urzędników przed
działaniami księdza. Towarzyszyła im jeszcze jedna
matka, ale jej syn życzył sobie, by pozostała
anonimowa. Kobiety chciały dopilnować, by nowy
proboszcz Birminghama w Lowell został
poinformowany o jego czynach i by ksiądz został
skierowany na leczenie psychiatryczne.

Zanim synowie zwierzyli się matkom, że
Birmingham ich wykorzystał, kobiety były
przekonane, że przeniesienie księdza do Lowell to
działanie rutynowe; zorganizowały mu nawet
przyjęcie pożegnalne. Ale zdaniem Mary McGee
prałat John Jennings „nie potraktował ich poważnie”.

– Siedział przed nami nadęty, i próbował nas
uspokoić. Pod koniec spotkania powiedział: „Wiedzą
panie, że z oszczerstwami trzeba bardzo uważać”.

Zdenerwowana Mary McGee udała się do księdza
Johna McCormacka, który pełnił wtedy funkcję
dyrektora regionalnego Katolickiej Organizacji
Charytatywnej w Salem, a później miał zostać
biskupem Manchesteru w stanie New Hampshire.
McCormack przyznał, że zgłosili się do niego
parafianie z informacją, że Birmingham molestował



dzieci. Powiedział też, że odesłał ich do „proboszcza
parafii odpowiedzialnej za posługę ojca
Birminghama”. Ale Birmingham pozostał kapłanem
w Lowell i dalej napastował chłopców. Jednym z nich
był David Lyko, który zeznał, że był molestowany
przez Birminghama około 10 razy, gdy miał dziewięć
lub 10 lat. Olan Horne natomiast wspomina, że gdy
miał 14 albo 15 lat, Birmingham go pobił, bo odrzucił
jego zaloty.

Wiosną 2002 roku, zaledwie kilka tygodni po tym,
jak bostońskie gazety opisały poczynania
Birminghama, ujawniło się ponad 40 jego ofiar.

W marcu 2002 roku James Hogan, dawny
mieszkaniec Salem, wniósł pozew przeciw
archidiecezji bostońskiej i biskupowi New Hampshire
Johnowi McCormackowi, w którym stwierdzał, że
w latach sześćdziesiątych McCormack – który służył
w parafii Świętego Jakuba w tym samym czasie, co
Birmingham – widział, jak Birmingham prowadzi
Hogana do swojej sypialni, lecz nie zrobił nic, by go
powstrzymać. Pozew został później zmieniony tak, by
uwzględniał pozostałe 39 domniemanych ofiar.
McCormack przyznał, że około 1970 roku
ostrzegano go, że Birmingham wykorzystuje dzieci,
lecz zaprzeczył, jakoby kiedykolwiek widział, że
Birmingham zabiera chłopców do swojej sypialni na
plebanii. Oddzielne zarzuty wniósł Thomas
Blanchette, dawniej mieszkający w Sudbury.
Oskarżył on Birminghama, że molestował jego oraz
jego czterech braci, gdy był księdzem w parafii
Matki Boskiej Fatimskiej. Ataki ze strony księdza
obejmowały również próbę gwałtu. Paul Cultrera,
były ministrant, twierdził natomiast, że Birmingham



zaczął go wykorzystywać seksualnie w 1963 lub
1964 roku, gdy Cultrera miał około 14 lat.
Mężczyzna podał również do publicznej wiadomości,
że w 1996 roku poszedł na ugodę z archidiecezją
i otrzymał odszkodowanie w wysokości 60 tysięcy
dolarów.

Po przeniesieniu do Lowell Birmingham został
wezwany na komendę policji w pobliskim Chelmsford
na przesłuchanie w sprawie zarzutów o gwałt.
Księdza wypuszczono, ale dopiero wtedy, kiedy
przyznał, że dawniej molestował dzieci – wspominał
emerytowany komendant policji Raymond McKeon.
Zapamiętał też, że Birmingham utrzymywał
wówczas, że jest już „wyleczony”. Birmingham
wyznał mu też, że nigdy nie był leczony w związku
z wykorzystywaniem seksualnym dzieci, a pastor
w Lowell nie został poinformowany o jego historii
nadużyć na tle seksualnym.

Nie jest znana całkowita liczba dzieci, które
molestował Birmingham. Wiadomo jednak, że przez
30 lat posługi kapłańskiej zdążył zrobić wielkie
tournée po parafiach archidiecezji bostońskiej. Po
Sudbury, Salem i Lowell został przydzielony do
parafii Świętego Kolumbana w Brighton, gdzie
założył świetlicę dla młodzieży. Następnie został
awansowany na proboszcza w parafii Świętej Anny
w Gloucester w 1985 roku. Jego ostatnim miejscem
przydziału przed śmiercią była parafia Świętej
Brygidy w Lexington. Służył też jako kapelan
w sądzie dla nieletnich w sądzie miejskim w Brighton,
a także często zabierał nastolatków z parafii na
wycieczki poza granice stanu. Hogan w swoim
pozwie oskarżył Birminghama, że wykorzystał go



seksualnie podczas wyjazdu na narty do Vermontu
oraz podczas wycieczki do Arizony, Nevady
i Kalifornii, gdy Hogan miał około 13 lat.

– Teraz wiem, że powinnam była pójść na policję –
mówiła Mary McGee. – Ale wtedy sądziłam, że lepiej
zwrócić się do Kościoła. Myślałam, że Kościół się tym
zajmie.

Był chłodny późnojesienny poranek. Dopiero
pojawiały się pierwsze promienie słońca, gdy ksiądz
Ronald Paquin wybudził czterech nastoletnich
chłopców z ciężkiego snu w oparach alkoholu
i wsadził ich do swojego lincolna continentala w długą
podróż do domu.

Trzydziestodziewięcioletni ksiądz i jego młodzi
towarzysze w wieku od 13 do 16 lat wciąż źle się
czuli po poprzedniej nocy. Cała piątka piła do późna –
położyli się około pierwszej lub drugiej nad ranem,
więc pobudka o świcie w zimny poranek 28 listopada
1981 roku nie była miłym doświadczeniem. Zależało
im jednak, by pojawić się wcześnie w Haverhill,
robotniczej dzielnicy w północnym Bostonie, gdzie
Paquin był wikariuszem w kościele Świętego Jana
Chrzciciela. W tym samym kościele czterej chłopcy –
James Francis, Joseph Bresnahan, Joseph
Vaillancourt i Christopher Hatch – służyli jako
ministranci.

Paquin zorganizował weekendową wycieczkę do
prywatnego domku letniskowego w Bethlehem
w stanie New Hampshire, rzekomo w nagrodę za
pracę chłopców nad założeniem parafialnej grupy
młodzieżowej. Z początku wyjazd był zaplanowany
tylko na jedną noc, ale ponieważ chłopcy świetnie się



bawili, jak powiedział później Paquin reporterowi,
postanowili zostać na kolejną, z piątku na sobotę.
Ponad 20 lat później wciąż nie wiadomo, co
zamierzał zrobić Paquin, gdy w jedną z tych nocy
wśliznął się do śpiwora Jimmy’ego Francisa, co
zauważył jeden z pozostałych chłopców. Nie jest też
jasne, jak zareagował Jimmy, gdy zobaczył księdza
obok siebie.

Francis nie opowiedział nigdy swojej wersji
wydarzeń. Zmęczony po zakrapianej nocy Paquin
dwukrotnie zasnął za kierownicą. Za drugim razem
stracił świadomość na autostradzie międzystanowej
numer 93, na wysokości Tilton w stanie New
Hampshire. Francis chwycił za kierownicę
w daremnej próbie powstrzymania samochodu przed
wypadnięciem z drogi, jak zeznał potem jeden
z pozostałych chłopców. Ciężki pojazd dachował,
wyrzucając Francisa, a następnie go przygniatając.
Inny z czterech chłopców został poważnie ranny.
Paquin i dwóch pozostałych nieletnich pasażerów
uszło z wypadku z niewielkim uszczerbkiem na
zdrowiu. Uwięziony pod wrakiem samochodu Francis
– wzorowy uczeń Haverhill High School, aktywny
sportowiec – zmarł na skutek uduszenia.

Tragiczny wypadek, w którym Harold i Sheila
Francisowie stracili jedynego syna, nie poskutkował
pociągnięciem księdza do odpowiedzialności karnej.
Dwadzieścia jeden lat później Paquin twierdził, że był
trzeźwy, gdy stracił kontrolę nad pojazdem, mimo
zeznań jednego z towarzyszących mu chłopców, który
już jako dorosły mężczyzna opisał wydarzenia
poprzedniego wieczoru, podczas którego wszyscy
spożywali alkohol.



Gdyby archidiecezja odsunęła Paquina od
kapłaństwa za pierwszym razem, gdy napłynęła
skarga na jego zachowanie, owego listopadowego
poranka na autostradzie w New Hampshire Jimmy
Francis najprawdopodobniej by nie zginął.

Trzy lata wcześniej Robert Bartlett wniósł skargę
do proboszcza Świętej Moniki w pobliskim Methuen,
gdzie służył wtedy Paquin. Bartlett poinformował
proboszcza, że Paquin molestował jego i dwóch
innych nastoletnich chłopców. Mimo to Paquin został
w 1981 roku przeniesiony do Haverhill. Minęło
kolejne dziewięć lat, zanim archidiecezja bostońska
go stamtąd usunęła. Decyzja ta została podjęta
dopiero wtedy, kiedy hierarchowie kościelni zostali
powiadomieni, że w Haverhill ksiądz wykorzystał
więcej dzieci.

W kwietniu 2002 roku Sheila i Harold Francis
wnieśli pozew przeciwko archidiecezji bostońskiej
pod zarzutem spowodowania śmierci w wyniku
zaniedbania. Zrobili to, gdy dowiedzieli się z prasy,
że archidiecezja wiedziała o historii molestowania
dzieci przez Paquina, zanim przeniosła go do parafii,
w której ksiądz poznał ich syna. W pozwie oskarżyli
archidiecezję o zaniedbanie obowiązków wobec
wiernych przez pozwolenie, by Paquin,
zdiagnozowany pedofil, który dopuszczał się
seksualnych napaści na nieletnich w swojej parafii,
pozostał księdzem i miał dostęp do dzieci, które
krzywdził, by zaspokajać swoje nieopanowane żądze
seksualne.

Paquin, który w wywiadach przyznał się do
wykorzystywania seksualnego dzieci, odcisnął
tragiczne piętno na każdej parafii, do której był



przydzielony. Przyjął święcenia kapłańskie w 1973
roku i rozpoczął posługę w parafii Świętej Moniki,
gdzie według kościelnej dokumentacji był
odpowiedzialny za opiekę nad ministrantami,
skautami i katolicką grupą młodzieży. Niemal
natychmiast zaczął molestować chłopców. Gdy
w 1981 roku został przeniesiony do Haverhill,
władze kościelne wiedziały o jego skłonnościach.

Jedna rzecz wyróżniała Paquina spośród większości
księży pedofilów: przyznał się do swojej historii
przestępstw na tle seksualnym. W wywiadzie
z reporterem „Boston Globe” opowiedział o tym, jak
molestował chłopców w Methuen i Haverhill przez
ponad 15 lat, aż do 1990 roku, gdy władze
archidiecezji bostońskiej odsunęły go od aktywnego
kapłaństwa. Paquin próbował w pewien sposób
usprawiedliwić swoje nadużycia seksualne faktem, że
sam, jak twierdził, został zgwałcony przez
katolickiego księdza, gdy dorastał w Salem.

– Owszem, trochę się zabawiałem, ale nigdy nikogo
nie zgwałciłem i nigdy nie miałem z tego żadnej
satysfakcji – powiedział. Powołał się też na swojego
psychiatrę, który wydał opinię, że miał on
„seksualność trzynastolatka”. – Byłem uwięziony
w mentalności trzynastolatka. Kiedy czułem duże
napięcie, spędzałem czas z trzynastoletnimi
chłopcami – dodał.

W latach 1990-1998 Paquin figurował
w kościelnych rocznikach jako „nieprzydzielony”,
„oczekujący na przydział” albo na „zwolnieniu
zdrowotnym”. W latach 1999-2000 został
skierowany do szpitala Youville w Cambridge
w stanie Massachusetts. W 2000 roku został też



zredukowany do stanu świeckiego i nie mógł już
pełnić żadnych obowiązków kapłańskich.

Do dziś co najmniej siedem ofiar Paquina otrzymało
od archidiecezji bostońskiej zadośćuczynienie
finansowe. Jedną z nich był Robert Bartlett, który
twierdził, że Paquin w latach siedemdziesiątych
molestował go wielokrotnie przez sześć lat. Paquin
zapewniał, że przestał wykorzystywać nieletnich, gdy
został odsunięty od pracy w parafii w 1990 roku –
stało to jednak w sprzeczności z zeznaniami jednej
z jego ofiar, teraz mężczyzny w wieku średnim, który
pragnął zachować anonimowość. Mężczyzna ten, już
żonaty, złożył pozew przeciw Paquinowi w marcu
2002 roku, twierdząc, że były ksiądz zaczął go
molestować niedługo po tym, jak pokrzywdzony
został ministrantem w wieku 11 lub 12 lat.
Wykorzystywanie trwało aż do 1993 lub 1994 roku,
gdy miał 17 lub 18 lat. Ta historia zaczęła się, gdy
Bartlett został młodziutkim ministrantem w kościele
Świętego Jana w Haverhill, gdzie poznał Paquina.

– Natychmiast chciał się ze mną zaprzyjaźnić –
powiedział Bartlett.

Paquin często zabierał go na zakupy, dawał mu
prezenty albo pieniądze i zapraszał do kościoła,
gdzie rozmawiali o religii. Ojciec i macocha chłopca
byli wdzięczni, że ksiądz się nim zainteresował.
Przyjaźń kwitła. W końcu Bartlett zaczął widzieć
w Paquinie autorytet równy ojcu.

– Stałem się naprawdę aktywny religijnie i byłem
z nim bardzo blisko – opowiadał mężczyzna
o księdzu.

Po około siedmiu miesiącach, jak wspomina
Bartlett, Paquin zaczął zabierać go na całodzienne



zakupy do Maine, a w końcu na wycieczki na
kemping w Kennebunkport.

– Piliśmy coronę, robiliśmy homara na kolację,
jedliśmy lody – wspominał Bartlett.

Nie minęło wiele czasu, zanim rozmowy podczas
jazdy międzystanową autostradą 95 zaczęły schodzić
na bardziej intymne tematy. Paquin prowadził
rozmowę od psychologii poprzez Freuda aż do seksu.
Ksiądz pytał, czy Bartlett się kiedyś masturbował.
Czy miał erekcję?

– Zrobił z tego normalny element naszych rozmów
– wspominał Bartlett. – Najpierw czułem się
onieśmielony, ale on mówił: „Wiem, że to może być
trochę dziwne i że się wstydzisz, ale nie ma czego. To
normalne rozmawiać o swojej seksualności. To
dobrze, gdy czujesz się swobodnie ze swoim ciałem”.
A więc go słuchałem. Mówił też dobre rzeczy:
opowiadał mi o religii, moralności, jak być dobrym
człowiekiem. Nie dało się go nie lubić.

Podczas jednej z wycieczek na kemping Paquin
zaczął opowiadać o terapii masażem, a potem zabrał
się za masowanie pleców i nóg chłopca.

– Zanim się zorientowałem, dotykał mnie
w intymnych miejscach – opowiadał Bartlett. –
A potem doprowadził mnie do wytrysku. Był przy tym
bardzo łagodny, wycofywał się, gdy tylko widział, że
robię się spięty, i mówił: „Wszystko w porządku? To
zupełnie normalne”. Mówił, że to po prostu miłe
uczucie. Tłumaczył mi, że dobrze jest mieć wytrysk,
i że dobrze, żebym czuł się przy nim swobodnie.

To było pierwsze doświadczenie seksualne
Bartletta.

W końcu Paquin zaczął regularnie dopuszczać się



na chłopcu seksu oralnego, często w samochodzie
zaparkowanym na cmentarzu w Haverhill. Do
czynności seksualnych dochodziło również podczas
licznych wycieczek do Vermontu, Maine i innych
stanów, a także do Kanady. Lata później, gdy już jako
dorosły Bartlett odwiedził Paquina w Baldpate –
zakładzie psychiatrycznym w Georgetown,
miejscowości na północ od Bostonu – ksiądz również
próbował się do niego fizycznie zbliżyć. Zachowania
o charakterze seksualnym nadal miały miejsce po
odesłaniu Paquina do Our Lady’s Hall. Była to
zadbana rozległa posiadłość w Milton, zamożnej
miejscowości na obrzeżach Bostonu, w której
archidiecezja umieszczała księży z depresją,
uzależnionych od alkoholu albo dopuszczających się
nadużyć seksualnych. Ośrodek miał zapewnić
Paquinowi terapię i rehabilitację, ale zamiast tego
umożliwił mu kontynuowanie procederu, oferując
prywatne miejsce bez nadzoru, w którym mógł
spędzać czas z młodym mężczyzną.

Bartlett szacuje, że odwiedził ośrodek kilkadziesiąt
razy podczas dwóch do trzech lat, gdy Paquin tam
mieszkał. Bartlett czasami wchodził frontowymi
drzwiami, a czasem mniej widocznymi wejściami
z boku budynku lub od strony sutereny. Mężczyzna
twierdzi, że gdy już był w pokoju Paquina, ksiądz
często go masturbował albo wykonywał seks oralny.
Dwa razy został u Paquina na noc.

Jednego poranka po spędzonej wspólnie nocy
Bartlett zaspał. Paquin zaproponował, że zrobi mu
śniadanie, ale poprosił, by chłopak został w sypialni,
podczas gdy on zejdzie na dół i przygotuje jedzenie.
Jak opowiadał Bartlett, ośrodek nie wymagał, by



goście się meldowali przy wejściu oraz wyjściu, nie
było też żadnego nadzoru nad odwiedzinami. Jego
obecność nigdy nie wzbudziła zainteresowania
innych księży.

– Nikt mnie o nic nie pytał – wspominał. – Nikt się
nie zainteresował, kim jestem.

Mężczyzna nie wiedział wtedy, dlaczego Paquin
przebywał w Baldpate, a później w Our Lady’s Hall.
Ksiądz powiedział mu tylko, że będzie tam mieszkać
do czasu otrzymania nowego przydziału.

Dopiero gdy Bartlett skończył 17 lat i zaczął
chodzić na randki, seksualne zainteresowanie
Paquina stawało się dla niego „coraz bardziej
niekomfortowe”. Przedtem, jak twierdził, ksiądz
przedstawiał stosunki seksualne z sobą jako coś
normalnego i naturalnego, więc wydawały mu się
normalne i naturalne.

– Pamiętam, jak wracaliśmy kiedyś autostradą
numer 95 z wyjazdu na narty i totalnie mi odbiło.
Powiedziałem: „Albo przestaniemy to robić albo już
mnie więcej nie zobaczysz”. On na to: „Masz rację,
to się skończy, daj mi trochę czasu”. Ale wkrótce,
może parę miesięcy później, zaproponował, żebyśmy
znowu gdzieś wyjechali. Miałem do niego dużo
zaufania i myślałem, że to się już skończyło, ale
wszystko zaczęło się na nowo.

W końcu, gdy Bartlett poznał kobietę, która została
później jego żoną, rozwiązał sprawę z Paquinem:

– Wtedy mu powiedziałem: „Nie mogę już dłużej
tego robić”.

W styczniu 2002 roku artykuły w „Boston Globe”
i innych gazetach ujawniły długą historię nadużyć
seksualnych Paquina.



– Byłem w szoku – oznajmił Bartlett, który nie
zdawał sobie sprawy, że Paquin molestował również
inne dzieci. Zwrócił się do Paquina, który powiedział,
że nie pamięta, ile dzieci padło jego ofiarą. – To był
dla mnie przełomowy moment – przyznał i zatrudnił
prawnika.

Z perspektywy czasu mężczyzna żałował i wstydził
się, że zabrakło mu dojrzałości emocjonalnej, by
wcześniej zakończyć tę relację. Nie potrafił
wytłumaczyć, dlaczego utrzymywał kontakty
z księdzem, który skłonił go do relacji seksualnej.
Zdaniem Bartletta Paquin prowadził znajomość ku
intymności stopniowo i ostrożnie, budując silne
przywiązanie do siebie. Gdy Bartlett poznał Paquina,
nie miał żadnych doświadczeń i wierzył księdzu,
który zapewniał go, że seks jest naturalnym krokiem
w rozwoju ich znajomości. A poza tym, jak wyjaśnił,
Paquin stał się jego zaufanym towarzyszem.

– On był moim najlepszym dorosłym przyjacielem.
Nie będzie w tym przesady, jeśli powiem, że
kochałem tego faceta, naprawdę. Tłumaczyłem
sobie: „Dużo się od niego nauczyłem o cierpliwości,
dobroci, religii, wierze”. Ale trzeba pamiętać o jego
dobrych i złych stronach, a złe są zbyt poważne. On
ma problem, to jest problem psychiczny i za to jest
odpowiedzialny Kościół.

W maju 2002 roku Paquin został aresztowany pod
zarzutem jednego przypadku gwałtu na dziecku, po
wniesieniu skargi przez chłopca. Nie przyznał się do
winy, a później został oskarżony o jeszcze trzy gwałty
na dzieciach.

Lata sześćdziesiąte były okresem wrzenia



w amerykańskim społeczeństwie, ale także czasem
radykalnych przemian w Kościele rzymskokatolickim
i wśród duchownych. W Bostonie zaś żaden ksiądz
nie ucieleśniał tej zmiany tak dobitnie jak Paul
Shanley.

Charakteryzował się charyzmą i pewnością siebie.
Wysoki, przystojny, bystry, budzący zaufanie Paul
Shanley był ciepłym, towarzyskim mężczyzną, który
ujmującą osobowością zjednywał sobie sympatię –
najpierw kolegów z seminarium, a później parafian.
Robił wrażenie zwłaszcza na młodzieży.

Gdy w 1960 roku opuścił seminarium jako świeżo
wyświęcony ksiądz, wyglądał schludnie
i młodzieńczo. Na jego zdjęciach z tego okresu
można zobaczyć atrakcyjnego, świeżo ostrzyżonego
młodego mężczyznę o szerokim szczerym uśmiechu.
Ale już po kilku latach radykalnie zmienił swój
wizerunek na bardziej odpowiadający trendom
kontrkultury tamtych czasów. Zapuścił włosy –
opadały ciemnobrązową falą za koloratkę. Wzdłuż
jego policzków biegły krzaczaste bokobrody.
W końcu porzucił noszenie koloratki, zamieniając
sutannę na dżinsy i koszule w kratę.

Paula Shanleya wyróżniał nie tylko
niekonwencjonalny ubiór i niedbała fryzura. Młody
ksiądz, wyświęcony w dekadzie burzliwych przemian,
często podważał nauki Kościoła, zwłaszcza
w odniesieniu do homoseksualizmu. Nie bał się
głośnych publicznych konfrontacji z przełożonymi,
w tym z kardynałem Medeirosem.

Otwarcie brał stronę wykluczonych mniejszości,
takich jak geje, lesbijki i transseksualiści. We
wczesnych latach siedemdziesiątych rozpoczął swoją



„posługę wykluczonej młodzieży”, skierowaną do
młodych uciekinierów, narkomanów, włóczęgów
i nastolatków zmagających się z tożsamością
seksualną. Taką wyjątkową bezprecedensową
posługą zapracował sobie na tytuł „księdza ulicy”
i „księdza hipisa”. Bezpośredniością oraz szczerością
zyskał u młodzieży z bostońskiego marginesu status
bohatera, a także narażał się na konflikty
z przełożonymi.

Wyróżniało go też to, co mówił prywatnie. A to, co
robił za zamkniętymi drzwiami, 40 lat po przyjęciu
święceń przysporzyło mu znacznie więcej rozgłosu
niż buntowniczy styl i radykalne poglądy.

W parafiach i w poradniach, gdzie zdesperowani
zagubieni młodzi ludzie szukali pomocy, Shanley
zmieniał się w seksualnego napastnika: był zdolnym
manipulatorem, który nie wahał się korzystać ze swej
przewagi nad tymi, którzy przychodzili do niego po
radę i wsparcie. Sesje terapeutyczne stanowiły dla
niego okazję do molestowania i gwałtów.

Archidiecezja bostońska poszła na ugodę z co
najmniej pięcioma ofiarami Shanleya, między innymi
wypłacając około 1993 roku 40 tysięcy dolarów
mężczyźnie, który poinformował Kościół, że został
przez Shanleya wielokrotnie zgwałcony analnie około
1972 roku, gdy miał 12 lub 13 lat. Inny mężczyzna
otrzymał odszkodowanie w wysokości 100 tysięcy
dolarów w wyniku ugody w 1998 roku, gdy wcześniej
poinformował o trwającej cztery lata seksualnej
relacji z Shanleyem. Zaczęła się ona w 1965 roku,
gdy poszkodowany miał około 10 lat.

Ale zasięg przestępczej działalności Shanleya
i poziom ochrony oraz wyrozumiałości, z jaką



traktowały go kościelne władze, wyszły na jaw
dopiero w lutym 2002 roku. W wyniku pozwu
złożonego wówczas przez Gregory’ego Forda – który
twierdził, że Shanley wielokrotnie go zgwałcił
w latach osiemdziesiątych – konieczne stało się
ujawnienie przechowywanych przez archidiecezję
tajnych dokumentów dotyczących księdza. Światło
dzienne ujrzało ponad 1600 stron trzymanych dotąd
w tajemnicy akt, z których jasno wynikało, że Law
i jego podwładni przez ponad 10 lat ignorowali
szczegółowe oskarżenia przeciw Shanleyowi z 1967
roku oraz lekceważąco odnosili się do kolejnych
skarg związanych z faktem, że ksiądz publicznie
popierał relacje seksualne między mężczyznami
a chłopcami.

Law i jego podwładni z taką obojętnością
podchodzili do zachowania Shanleya, że w 1988
roku, 20 lat po tym, gdy do archidiecezji zaczęły
spływać pierwsze zarzuty, zupełnie zignorowali
skargę, że Shanley zainicjował rozmowę
o jednoznacznie seksualnym charakterze.

Mężczyzna, który wniósł tę skargę, opowiedział –
pod warunkiem zachowania anonimowości – o tym,
jak Shanley odwiedził go bez uprzedzenia w szpitalu
McLean, ośrodku psychiatrycznym w północnym
Bostonie. Celem wizyty było rzekomo wsparcie
psychologiczne. Z początku „bardzo przyjemna
rozmowa” nagle nabrała „bardzo, bardzo
seksualnego charakteru”.

– To było strasznie dziwne. Zaczął mi opowiadać
o swoich znajomych, którzy mieli skłonności do
sadomasochizmu – mówił poszkodowany. – Jego
wypowiedzi stały się ogromnie szczegółowe, aż



w końcu zaczął opowiadać o tym, co robili sobie
nawzajem i jak jeden z nich ejakulował na
pozostałych.

Ale mimo że w kościelnej dokumentacji są dowody
na wniesienie w 1967 roku skargi na Shanleya oraz
informacji o jego bardzo nietypowych poglądach na
seksualność, zastępca Lawa, biskup Robert Banks,
sporządził jedynie notatkę, że nic nie można w tej
sprawie zrobić, bo Shanley zaprzeczył, jakoby
wydarzenie miało miejsce.

Dokumentacja w sprawie Shanleya pokazuje, że
Medeiros był równie winny zaniedbaniom. Podczas
przemówienia w 1977 roku w Rochester w stanie
Nowy Jork Shanley publicznie oznajmił, że nie
wyobraża sobie, by jakikolwiek akt seksualny mógł
spowodować psychiczną krzywdę u dziecka, nawet
kazirodztwo czy współżycie ze zwierzętami.
Twierdził też, że to dziecko często jest uwodzicielem
w relacji mężczyzna-chłopiec. Niedługo po tym
wydarzeniu pewna oburzona katoliczka z Nowego
Jorku wysłała list do Medeirosa, by wyrazić swój
protest wobec głoszenia podobnych poglądów. Nie
ma dowodów, by Kościół podjął w tej sprawie
jakiekolwiek kroki.

Publiczne popieranie homoseksualizmu przez
Shanleya wkrótce przyciągnęło uwagę Watykanu.
Jeden z hierarchów Stolicy Apostolskiej napisał do
Medeirosa list z żądaniem wyjaśnień. Medeiros
wysłał odpowiedź w lutym 1979 roku, zaadresowaną
do kardynała Franjo Sepera w Rzymie. Opisał
Shanleya jako „księdza z problemami”. Dwa miesiące
później Medeiros został powiadomiony przez
nowojorskiego prawnika, że podobnie jak wcześniej,



wypowiedzi Shanleya ukazały się w magazynie
„Gaysweek”, gdzie ksiądz udzielił wywiadu o miłości
między mężczyzną a chłopcem. Jedynym podjętym
przez Kościół działaniem było odsunięcie Shanleya od
duszpasterstwa ulicznego i wysłanie go na
podmiejską parafię.

Dokumentacja kościelna pokazuje, że w odpowiedzi
Shanley próbował szantażem skłonić Medeirosa, by
odwołał decyzję o jego przeniesieniu, grożąc
przekazaniem mediom nieznanych bliżej informacji
o archidiecezjalnym seminarium Świętego Jana.
Kościół nie podjął działań dyscyplinarnych, nie
dopilnowano też, by Shanley nie miał kontaktu
z młodymi ludźmi podczas pracy. Zamiast tego
przeniesiono go do kościoła Świętego Jana
Ewangelisty w Newton, zamożnej miejscowości na
zachód od Bostonu. Tej łagodnej karze towarzyszyło
upomnienie. Medeiros w liście do Shanleya pisał:
Oczekuje się, że posługa w parafii Świętego Jana
oraz w innych parafiach archidiecezji bostońskiej
wykonywana będzie w pełnym poszanowaniu
nauczania Kościoła, jasno wyrażonego
w dokumentach papieskich i innych orzeczeniach
Stolicy Apostolskiej, zwłaszcza tych dotyczących
etyki seksualnej.

W Newton kariera Shanleya kwitła. Mimo
problematycznej przeszłości sześć lat później,
w 1985 roku, Law, który jako arcybiskup właśnie
przybył do Bostonu, awansował go na proboszcza.
Cztery miesiące później pewna kobieta
poinformowała kancelarię o kazaniu Shanleya
w Rochester, w którym ksiądz znów pozytywnie
wypowiadał się o związkach seksualnych między



mężczyznami a chłopcami. Archidiecezja
zlekceważyła skargę. W odpowiedzi na drugi list
z Rochester ksiądz McCormack wysłał do Shanleya,
swego kolegi z seminarium, przyjazną wiadomość.
W liście podpisanym „brat w Chrystusie” nie wyrażał
szczególnego niepokoju. Pisał: Czy chciałbyś jakoś
odnieść się do jej zarzutów? Możesz napisać do
mnie w tej sprawie albo, jeśli wolisz, spotkamy się
przy okazji i porozmawiamy. Nie ma żadnej
dokumentacji dowodzącej, że Shanley odniósł się
w jakikolwiek sposób do tej wiadomości.

Z teczki Shanleya można się też dowiedzieć, że
hierarchowie Kościoła mieli dowody na nadużycia
księdza już nawet w późnych latach sześćdziesiątych.
Zachował się napisany odręcznie list od księdza
z kaplicy Matki Boskiej La Salette w Attleboro,
nieopodal granicy ze stanem Rhode Island. W liście
ksiądz informował archidiecezję, że młody chłopiec
zwierzył mu się, że Shanley masturbował go
w domku w Blue Hills w lesie na południe od
Bostonu. Ksiądz zawiadamiał też, że Shanley
regularnie zabiera tam w weekendy nastolatków;
dołączył listę nazwisk, numerów telefonów i adresów
innych możliwych ofiar. Kościelna dokumentacja nie
zawierała żadnych dowodów na to, że oskarżenia
kiedykolwiek sprawdzono. A Shanley zaprzeczył
wszystkim zarzutom z właściwą sobie arogancją.
Pisał w swojej obronie listy, w których z sarkazmem
odnosił się do swych oskarżycieli i rozwodził nad
własną doskonałością. W jednym z listów następująco
odpowiedział na zgłoszone przez pewną kobietę
zarzuty o molestowanie jej syna: Gdyby na latarnię
nałożyć koloratkę, jakaś kobieta też by się pewnie



w niej zakochała.
Dzienniki i okazjonalne notatki Shanleya,

niedatowane, ale również znajdujące się w jego
teczce, informują, że był zarażony chorobą
weneryczną i uczył nastolatków, jak podawać
dożylnie narkotyki. Jednak mimo tych miażdżących
danych Law nie miał oporów przed wydaniem w 1996
roku pełnej pochwał opinii z okazji jego przejścia na
emeryturę. W liście z 29 lutego kardynał oznajmił:
Wiele lat zaangażowanej i pobożnej posługi bez
wątpienia pozostawiło trwały ślad w życiu
i w sercach wielu ludzi, z którymi ksiądz dzielił się
Słowem i Duchem Bożym. Jesteśmy pełni szczerej
wdzięczności za wszystko, co ksiądz dla nas uczynił.

Możliwe, że nigdy nie będzie znana całkowita
liczba ofiar Shanleya, ale wiadomo, że jego nadużycia
zaczęły się jeszcze przed okresem posługi
kapłańskiej. Przed pierwszym przydziałem – do
kościoła Świętego Patryka w Stoneham na północ od
Bostonu – Shanley pracował z dziećmi opóźnionymi
w rozwoju, sierotami, młodocianymi przestępcami,
a także z ubogą czarną młodzieżą z różnych
organizacji w Massachusetts i New Hampshire:
między innymi w Camp Fatima, Kardynalskim Domu
Młodzieży, Domu Opieki dla Chłopców pod
wezwaniem Świętego Franciszka, Katolickim
Ośrodku Pomocy dla Chłopców, Ośrodku Pomocy
Społecznej w Dorchester i Camp Dorchester.
W Stoneham Shanley zaczął organizować piątkowe
spotkania o nazwie Top Ten Club dla lokalnej
młodzieży w miejskiej świetlicy, którą na te okazje
zamieniał w dyskotekę z muzyką na żywo
i psychodelicznym oświetleniem. W Braintree



odprawiał msze z muzyką folk dla nastolatków,
przyciągając rzesze młodych ludzi. Założył dom
rekolekcyjny dla pracującej młodzieży na blisko
czterdziestohektarowej farmie w Weston w stanie
Vermont – nazwał go Rivendell, na wzór idyllicznej
doliny z Hobbita Tolkiena. Pełnił też funkcję kapelana
w college’u bostońskim, a także prowadził spotkania
w Warwick House w Roxbury i w Exodus Center
w Milton na południe od Bostonu, podczas których
pracował blisko z nastolatkami. Jego ofiary
pochodziły ze wszystkich tych miejsc.

Przez większą część lat siedemdziesiątych podczas
sprawowania „ulicznej posługi” Shanley mieszkał
w prywatnym mieszkaniu w bostońskiej dzielnicy
Back Bay, do którego często zapraszał nastoletnich
chłopców na spotkania, które określał mianem sesji
terapeutycznych. Zazwyczaj dochodziło podczas nich
do aktów seksualnych. Tak właśnie poznał Shanleya
pewien nastolatek, teraz mężczyzna w średnim
wieku, udzielający wywiadu pod warunkiem
zachowania anonimowości. Było lato 1974 roku
i mężczyzna – wtedy piętnastoletni chłopak – dopiero
skończył pierwszą klasę w liceum przy Boston
College i przechodził wewnętrzny konflikt dotyczący
swojej orientacji seksualnej. Znajomy zasugerował,
by chłopak spotkał się z Shanleyem i porozmawiał
o targających nim wątpliwościach.

Krótko po pierwszym spotkaniu Shanley
zasugerował, by chłopak popracował nad
swobodniejszym stosunkiem do własnej seksualności.

– Powiedział mi: „Powinieneś lepiej poznać swoje
ciało. Nie wyglądasz, jakbyś czuł się w nim
swobodnie. Grałeś kiedyś w rozbieranego pokera?” –



wspominał mężczyzna. Potem Shanley rozebrał się
do naga i namówił chłopca, żeby zrobił to samo.
Następnie go zachęcił, by wspólnie przyjrzeli się
sobie w dużym lustrze. Nagość doprowadziła do
seksu – wtedy pierwszy raz, ale w nadchodzących
latach zdarzyło się to wielokrotnie.

Shanley organizował również dla chłopca spotkania
o charakterze seksualnym z innymi starszymi
mężczyznami. Mężczyzna tak opisywał relację
z Shanleyem:

– To była krzywdząca znajomość. Często chciałem
i potrzebowałem rozmowy, ale zamiast tego był seks.
Zacząłem myśleć, że w seksie tkwi cała moja
wartość, bo Shanley był przystojny, czarujący
i szanowany i chciał ode mnie wyłącznie seksu.

Dopiero w 1982 roku mężczyzna ostatecznie
zakończył relację z księdzem, w „złości i poczuciu
krzywdy”. Shanley służył wtedy w parafii w Newton.
Po ujawnieniu nadużyć Shanleya przez „Boston
Globe” w styczniu 2002 roku mężczyzna zatrudnił
prawnika i wystosował przeciwko Kościołowi pozew
o nadużycia na tle seksualnym.

W 1990 roku Shanley opuścił Newton i udał się na
„urlop zdrowotny” do Kalifornii. Księdza wysłano na
płatne zwolnienie lekarskie do parafii Świętej Anny
w San Bernardino – drogę utorował mu list od
biskupa Banksa, w którym hierarcha zapewniał, że
Shanley cieszył się dobrą opinią w Bostonie. Shanley
od czasu do czasu pracował w Świętej Annie
w weekendy. W tygodniu – bez wiedzy
współpracowników z parafii – zajmował się
prowadzeniem w pobliskim Palm Springs
gejowskiego motelu Cabana Club, w którym nie



trzeba było nosić ubrań. Prowadził ten klub razem
z innym bostońskim księdzem, również na urlopie
zdrowotnym w Kalifornii, Johnem White’em. Shanley
i White byli współwłaścicielami motelu, mimo że co
miesiąc otrzymywali wypłatę z archidiecezji
bostońskiej.

W połowie lat dziewięćdziesiątych Shanley, za
zgodą archidiecezji bostońskiej, pełnił obowiązki
dyrektora Leo House, prowadzonego przez kościół
domu gościnnego w Nowym Jorku. Aż do 1997 roku,
już po tym, gdy archidiecezja poszła na ugodę
i wypłaciła szkodowania kilku ofiarom Shanleya, Law
nie zgłaszał obiekcji co do jego kandydatury na
stanowisko dyrektora placówki. Dokumentacja
kościelna zawiera brudnopis listu Lawa
rekomendującego Shanleya na to stanowisko. Ale
metropolita Nowego Jorku, kardynał John O’Connor,
sprzeciwił się temu pomysłowi i list nigdy nie został
wysłany. Shanley powrócił zatem do Kalifornii, gdzie
pracował jako „starszy wolontariusz cywilny”
w departamencie policji San Diego.

Gdy w 1969 roku Shanley opowiadał
o niebezpieczeństwach czyhających na młodocianych
uciekinierów i dzieci ulicy, wydawał się wręcz
prowokować przeprowadzającego z nim wywiad
dziennikarza do zagłębienia się pod powierzchnię
jego posługi.

– Kto powinien pierwszy dotrzeć do tych
dzieciaków? Profesjonalni doradcy i terapeuci czy
męskie prostytutki i psychole, którzy polują na takich
ludzi? – pytał Shanley. W tym samym wywiadzie
ksiądz opisał nastolatków, z którymi pracował, jako
„ofiary przemocy, chorób, dewiantów seksualnych



i narkotyków”.
Blisko 35 lat później, po wpłynięciu pierwszego

oskarżenia o molestowanie, Shanley w końcu zwrócił
na siebie uwagę policji. Na początku maja 2002
roku, gdy w związku z opublikowanymi w prasie
dowodami na jego przestępstwa ujawniło się wiele
jego ofiar, Shanley został aresztowany w San Diego.
Nie przyznał się do zarzutów trzech gwałtów na
dziecku w latach osiemdziesiątych. Zarzuty zostały
postawione w imieniu Paula Busy, mieszkającego
dawniej w Newton. Mężczyzna oskarżył Shanleya
o wykorzystywanie seksualne w latach 1983-1990.
Molestowanie miało się zacząć, gdy Busa miał sześć
lat. Shanley, liczący wtedy 71 lat, miał przed sobą
perspektywę spędzenia reszty życia w więzieniu.

Ksiądz Bernard Lane, kolega Shanleya
z seminarium Świętego Jana, również był
wielokrotnie oskarżany o nadużycia seksualne.
Archidiecezja bostońska poszła na ugodę w co
najmniej sześciu przypadkach oskarżeń
o molestowanie skierowanych przeciwko Lane’owi.
I podobnie jak Shanley, Lane sterował swoją karierą
w taki sposób, by mieć jak największe możliwości
kontaktu z dziećmi.

W 1969 roku założył w Malden na północ od
Bostonu centrum terapii dla nastolatków
uzależnionych od narkotyków. Regularnie
organizował też wyjazdy na rekolekcje dla młodzieży
w kościołach, w których pracował jako proboszcz.
Był też kapelanem w katolickim liceum w Malden.
Większość oskarżeń dotyczy jednak czasów, gdy
pracował jako dyrektor Alpha Omega, ośrodka non-



profit dla trudnej młodzieży w Littleton w stanie
Massachusetts, na północ od Bostonu. Ofiary
wspominały też o domku letniskowym należącym do
rodziny Lane’a. Znajdujący się w Barnstead w stanie
New Hampshire domek został przez niektórych
poszkodowanych określony jako „mieszkanie
kawalerskie” z lustrami na suficie.

Podobnie jak w przypadku Paquina, wielu
nadużyciom Lane’a dałoby się zapobiec. Urzędnicy
państwowi nie zrobili jednak nic, żeby zawczasu
położyć kres jego działaniom. A gdy w końcu dowody
jego nadużyć wyszły na jaw, zarówno władze
świeckie, jak i archidiecezja bostońska uznały, że
lepiej będzie przenieść Lane’a w inne miejsce, by
uniknąć publicznego skandalu – mimo że władze
miały wtedy szansę rozpocząć szersze śledztwo
mogące skończyć się dla księdza odpowiedzialnością
karną.

Pod koniec lat siedemdziesiątych Alpha Omega
prowadziła dwa domy w Littleton. W każdym
mieszkało 15 chłopców w wieku od 14 do 17 lat
z „poważnymi zaburzeniami zachowania”,
obejmującymi między innymi nadużywanie
narkotyków i alkoholu oraz kradzież samochodów.
W 1976 lub 1977 roku ośrodek miał zostać poddany
kontroli stanowego Departamentu ds. Młodzieży –
wizyta miała charakter rutynowej inspekcji. Lane
jednak odmówił wpuszczenia zespołu na teren
placówki. Uzasadnił, że byłoby to nieodpowiednie
i szkodliwe, gdyby osoby z zewnątrz przyglądały się,
jak w ośrodku prowadzona jest terapia. Zespół
poinformował o tej sytuacji przełożonego, Johna
Isaacsona, wtedy zastępcy komisarza Departamentu,



ale Isaacson odmówił interwencji. Ta decyzja, jak
powiedziała w wywiadzie dla „Boston Globe” jedna
z osób z zespołu, stanowiła poważne zaniedbanie.

– Gdyby umożliwiono nam wtedy wykonanie naszej
pracy tak jak należało, mniej dzieci doznałoby
krzywdy – oświadczyła Jean Bellow, jedna z członkiń
komisji. Isaacson twierdził, że nie przypomina sobie,
by rozmawiał z zespołem na temat Alpha Omega, ale
też nie podważał zeznań podwładnych. Dodał także,
że zignorował ustalenia komisji, bo nie miał zaufania
do jej ocen. Po odrzuceniu zgłoszenia przez
przełożonego zespół nie wrócił już do sprawy.
Niedługo później, w 1978 roku, do Departamentu
wpłynęła skarga, jakoby Lane molestował jednego
z mieszkańców Alpha Omega w swoim domku w New
Hampshire.

Szczegóły zawiadomienia dają lepszy obraz
podejrzanego ośrodka prowadzonego przez
podejrzanego księdza: według relacji jednej z osób
oskarżających Lane’a chłopcy w Alpha Omega byli
nakłaniani do tarzania się nago po podłodze.
Zapytany o to Lane, jak powiedział Isaacson, odparł,
że ćwiczenie miało charakter „terapeutyczny”.
W wyniku oskarżenia władze stanowe zagroziły, że
odbiorą ośrodkowi licencję ze względu na „nietypowe
praktyki terapeutyczne”, w związku z czym jeszcze
w tym samym roku Kościół usunął Lane’a z placówki.
Urzędnicy biorący udział w tej kontrowersyjnej
sprawie oświadczyli, że władze stanowe nie
zadziałały wcześniej ze względu na szacunek wobec
Kościoła.

Cornelius Coco, psycholog pracujący w Alpha
Omega w latach siedemdziesiątych, dopiero 20 lat



później dowiedział się, dlaczego Lane opuścił ośrodek
– gdy na początku 2002 roku na jaw wyszły
oskarżenia o jego nadużycia. Przypomina sobie
jednak pewne wydarzenia w Alpha Omega,
sugerujące, że nie wszystko było tam w porządku.

– Zdarzało się, że Bernie opowiadał pracownikom,
jak jeden z chłopców zakradał się do niego do łóżka.
Lane rozmawiał przez jakiś czas z chłopcem, a potem
odsyłał go z powrotem do pokoju – relacjonował
Coco.

Mimo to po usunięciu Lane’a z Littleton
archidiecezja kierowała go do kolejnych kościołów
w okolicach Bostonu, gdzie ksiądz nadal miał dostęp
do dzieci: do parafii Świętego Piotra w Lowell,
Świętej Marii Goretti w Lynnfield, Świętego Karola
w Waltham, gdzie zajmował się ministrantami
i prowadził zajęcia z katechizmu, i wreszcie do
Świętego Antoniego w Cambridge oraz Najświętszej
Panny w Chelsea.

Podobnie jak Geoghan, na którego przestępstwa
Kościół patrzył przez palce, przenosząc go z jednej
parafii do drugiej, Lane kontynuował kapłańską
karierę mimo dowodów świadczących przeciwko
niemu. Dopiero w 1993 roku, kiedy Law ogłosił nową
politykę archidiecezji w sprawie nadużyć seksualnych
nakazującą sprawdzanie akt wszystkich żyjących
księży, Lane został usunięty z pracy w Chelsea
i wysłany na urlop zdrowotny. Po trzech latach
spędzonych na zwolnieniu został wicedyrektorem
Regina Cleri, domu dla emerytowanych księży
w centrum Bostonu. Tę samą funkcję sprawował
wcześniej Geoghan. Lane piastował tę posadę
w latach 1996-1999, mimo że do tego czasu Kościół



zawarł ugody w sześciu sprawach przeciwko niemu
dotyczących okresu jego pracy w Alpha Omega. Gdy
oskarżenia przeciwko Lane’owi ujrzały światło
dzienne w styczniu 2002 roku, kilkanaście ofiar
wynajęło prawników w sprawach o molestowanie.

Lane, obecnie na emeryturze, mieszkający
w Barnstead w stanie New Hampshire, nie przyznał
się do zarzucanych mu czynów. Wszystkie pytania
kazał kierować do swojego prawnika i siostrzeńca,
Gerarda Lane’a II, który przyznał, że archidiecezja
zawarła ugody w trzech sprawach
o wykorzystywanie seksualne wytoczonych przeciw
jego wujowi. Wszystkie przypadki miały miejsce
podczas pracy Lane’a w Alpha Omega. Gerard Lane
oświadczył jednak, że według niego zarzuty były
bezpodstawne. Jego zdaniem prawnik archidiecezji,
Wilson Rogers junior, nalegał, by Lane zdecydował
się na ugodę, bo w przeciwnym razie „kolejni chętni
zaczną rzucać oskarżenia”.

Jednym z najbardziej uderzających aspektów fali
oskarżeń o nadużycia seksualne popełniane przez
księży, która ruszyła po nagłośnieniu sprawy
w Bostonie, był fakt, że zarzuty nie miały żadnych
geograficznych ograniczeń. Byłoby wystarczająco
niepokojące, gdyby molestowanie zdarzało się tylko
w rejonie Nowej Anglii, ale okazało się, że w całym
kraju działało mnóstwo Shanleyów, Birminghamów
i Lane’ów. Od Maine przez Florydę aż po Los Angeles
zaczęły ujawniać się nowe ofiary pragnące
opowiedzieć swoją historię, ośmielone odwagą tych,
którzy przemówili pierwsi. A w czasie, gdy sprawa
Geoghana zaczynała przyciągać uwagę szerszej



publiczności, dobiegała końca inna, w diecezji Tucson
w Arizonie.

W styczniu 2002 roku Kościół zawarł ugodę
z zachowaniem poufności w sprawach wytoczonych
w postępowaniu cywilnym przez 11 mężczyzn, którzy
oskarżyli czterech księży z Arizony o molestowanie
seksualne w latach sześćdziesiątych. W sumie
Kościół wypłacił odszkodowania mogące łącznie
wynosić nawet 16 milionów dolarów. Prawniczka
Lynne Cadigan broniąca poszkodowanych
powiedziała, że działania Kościoła w tej sprawie to
„najbardziej oburzająca praktyka ukrywania
działalności przestępczej, z jaką kiedykolwiek się
zetknęła podczas 19 lat pracy przy postępowaniach
dotyczących wykorzystywania seksualnego”.

W procesie okazało się między innymi, że kilku
chłopców poinformowało urzędnika kościelnego już
w 1976 roku, że jeden z oskarżonych księży, prałat
Robert Trupia, molestował ich, lecz mimo to pełnił
aktywną posługę aż do 1992 roku. Pod koniec lat
osiemdziesiątych dwóch księży poinformowało
urzędników kościelnych o zachowaniu Trupii, zostali
jednak zignorowani. Diecezja wiedziała, że w 1988
roku Robertowi Trupii zakazano wstępu do
seminarium w Kalifornii za samowolne
przyprowadzanie gości, młodych chłopców. Mimo to
w ciągu 16 lat od wpłynięcia pierwszej skargi Trupia
został dwukrotnie awansowany. Trupia i inny ksiądz
wymieniony w pozwach, William Byrne, mieli według
oskarżeń dzielić się wykorzystywanymi seksualnie
ministrantami w parafii Yuma w Arizonie, gdzie
pracowali razem w latach siedemdziesiątych.

Przerażające informacje sączyły się powolnym



strumieniem z Tucson niczym trucizna. Gdy
osiągnięto w końcu ugodę, hierarchia kościelna
postanowiła odprawić mszę w intencji uzdrowienia
dla setek zszokowanych parafian. Podczas specjalnej
mszy w lutym 2002 roku biskup Manuel Moreno
przeprosił za swój udział w skandalu, co skłoniło
lokalną gazetę „Arizona Daily Star” do zażądania
jego ustąpienia.

Wśród 11 ofiar byli Andrew i Arthur Menchacowie,
wykorzystywani w dzieciństwie zarówno przez
Trupię, jak i przez Byrne’a w latach
siedemdziesiątych. Andrew Menchaca, w roku 2002
mężczyzna po czterdziestce, opowiedział, że do
molestowania dochodziło, gdy Trupia proponował mu
„prywatne lekcje” na plebanii w kościele Świętego
Franciszka w Yumie. Byrne, który zmarł na guza
mózgu w 1991 roku, również napastował chłopca na
plebanii, a także podczas wyjazdów do Phoenix,
Tucson, Los Angeles i innych miast, do których
podróżował w ramach pracy kapelana wojskowego.

Podobnie jak wiele innych ofiar, Menchaca nie miał
łatwego dzieciństwa. Razem z czwórką rodzeństwa
dorastał w Yumie, przygranicznym miasteczku
zamieszkiwanym głównie przez imigrantów
i ubogich. Jego rodzice rozwiedli się, gdy był małym
chłopcem, a matka wyszła później znów za mąż
i miała z nowym partnerem kolejne dziecko. Zarówno
Trupia, jak i Byrne zaprzyjaźnili się z chłopcem, a on
się do nich przywiązał i z tego powodu stał się
bezbronny i podatny na ich manipulacje.

– Młodzi chłopcy z szalejącymi hormonami myślą
o seksie, ale nie mają o nim pojęcia – mówił
Menchaca. – Kiedy ktoś robi ci coś takiego, twoje



ciało reaguje w jeden sposób, a umysł w inny. […] Nie
rozumiesz, co się wtedy dzieje z twoim ciałem
i z twoim życiem. Wiesz, że pociągają cię kobiety, ale
przytrafia ci się coś takiego: ktoś ci mówi, że pragnie
twojego ciała, ale to nie jest kobieta. A ciało reaguje
jak automat.

Pozostałymi pozwanymi byli ksiądz Pedro Lucien
Meunier de la Pierre oraz Michael Teta. Niewiele
faktów dało się podważyć. Trupia, mieszkający teraz
w stanie Maryland, zapytany w 1992 roku przez
przełożonych o oskarżenia o molestowanie przyznał,
że był „nieobliczalnym człowiekiem”, który „nie
powinien sprawować publicznej posługi kapłańskiej”.
Moreno, uznając odpowiedź Trupii za przyznanie się
do winy, natychmiast go zawiesił. Ale na pozór
szybka reakcja Morena nastąpiła 16 lat za późno.
Kościół otrzymał pierwsze informacje o nadużyciach
Trupii już w 1976 roku, gdy ksiądz Ted Oswald
zawiadomił przełożonych, że kilku chłopców z parafii
Świętego Franciszka powiedziało mu, że Trupia ich
dotykał. Prałat John Anthony Oliver twierdził, że
przekazał raport Oswalda do pełniącego wtedy
obowiązki biskupa Francisa Greena. Ale przyznał
też, że nigdy nie skontaktował się z Trupią w sprawie
tych oskarżeń.

– Wysłuchiwanie takich rzeczy to nie moja
odpowiedzialność – zeznał Oliver przed sądem. –
Osobiście wolałbym nie wiedzieć o takich rzeczach,
chyba że nie miałbym innego wyjścia.

I tak Trupia dalej wspinał się po szczeblach kariery
duchownego. W 1976 roku, w czasie, kiedy
wysunięto przeciwko niemu pierwsze oskarżenia,
Trupia został mianowany przewodniczącym



Trybunału ds. Małżeńskich w diecezji Tucson,
a także współproboszczem w kościele pod
wezwaniem Matki Bożej Bolesnej w Tucson. W 1982
roku, pierwszym roku pracy na stanowisku biskupa,
Moreno został powiadomiony przez arcybiskupa
w seminarium w Kalifornii, że widziano, jak Trupia
sypia z młodym mężczyzną. Lata później, gdy toczyło
się postępowanie przeciwko Trupii, urzędnicy
kościelni powiedzieli, że nie ma żadnych dowodów, by
ksiądz i jego gość „robili w nocy cokolwiek poza
spaniem”.

W 1988 roku z tego samego seminarium wpłynęła
do Morena informacja, że Trupia otrzymał zakaz
wstępu do ośrodka, ponieważ miał w zwyczaju
przyprowadzać gości – młodych chłopców – bez
zezwolenia. Ksiądz z Tucson, Joseph Baker,
powiedział też, że Moreno „zachowywał się wrogo”,
gdy Baker zawiadomił go w 1989 roku o tym, że
Trupia często zabierał dzieci do swojej sypialni. Inny
ksiądz, który również zgłosił zaniepokojenie sytuacją,
został poinstruowany, by „pilnował własnych
interesów”, jak można się dowiedzieć z sądowej
dokumentacji. W tym samym roku Trupia wygrał
stypendium na Katolickim Uniwersytecie Ameryki
w Waszyngtonie, gdzie miał pracować nad
doktoratem z zakresu prawa kanonicznego.
Uniwersytet nie otrzymał żadnej informacji o historii
jego nadużyć. Jednak mimo że w 1992 roku Moreno
zawiesił Trupię w obowiązkach, gdy ten określił
siebie mianem „nieobliczalnego człowieka”, to już
rok później Moreno napisał do matki jednej z ofiar
list z informacją, że Trupia nie przyznał się do
zarzucanych mu czynów. Ostateczna decyzja biskupa



Moreno o wszczęciu dochodzenia i zawieszeniu
Trupii nastąpiła dopiero wtedy, kiedy matka jednego
z pokrzywdzonych poinformowała Roberta Sancheza,
arcybiskupa Santa Fe nadzorującego archidiecezję
Trupii, że ksiądz w 1977 roku molestował jej syna,
byłego ministranta. Sam Sanchez zrezygnował ze
stanowiska w 1993 roku po przyznaniu się, że
w latach siedemdziesiątych utrzymywał kontakty
seksualne z kilkoma kobietami.

Kościół nigdy nie zgłosił oskarżeń przeciwko Trupii
żadnym świeckim organom odpowiedzialnym za
egzekwowanie prawa. Mimo to problematyczny
ksiądz w końcu ściągnął na siebie uwagę policyjnych
śledczych: najpierw w 1988, a później jeszcze raz
w 1997 roku. W żadnym przypadku Kościół nie
współpracował z policją: w 1997 roku odmówił
podania śledczym miejsca pobytu Trupii, mimo że
ksiądz był wtedy zawieszony w obowiązkach,
a Kościół przesyłał mu czeki. W 2001 roku Trupia
został w Yumie aresztowany pod siedmioma
zarzutami przestępstw wykorzystywania
seksualnego dzieci od 1973 roku. Zarzuty zostały
jednak wycofane, ponieważ zgodnie z prawem te
przestępstwa uległy przedawnieniu.

Ilu takich Trupii ukrywało się w Kościele? Dopóki
skargi i informacje o nadużyciach były
przechowywane jako tajne dokumenty w diecezjach
w całym kraju, prawdziwa liczba księży pedofilów nie
była znana. Brak przejrzystości w polityce hierarchii
kościelnej – od małych miasteczek po Watykan –
sprawiał, że opinia publiczna nie wiedziała, czy
eksplozja informacji o księżach dopuszczających się
przestępstw seksualnych faktycznie dotyczyła



niewielkiej grupy, czy też może stanowiła jedynie
wierzchołek góry lodowej. Co więcej, wciąż nie było
odpowiedzi na inne, równie mroczne pytanie. Ile było
ofiar – przerażonych, milczących, przepełnionych
wstydem?



4. Ofiary

Jedna chwila z 1967 roku na zawsze wryła się
w pamięć Petera Pollarda. Szesnastoletni wówczas
ministrant i ksiądz George Rosenkranz byli sami
w kościelnej piwnicy. Niedawno minęła północ
i zaczynała się niedziela wielkanocna; mężczyzna
i chłopiec właśnie rozpoczynali stosunek seksualny,
gdy do pomieszczenia wszedł proboszcz.

Tak jak wielu innych duchownych, którzy znaleźli
się w podobnej sytuacji, prałat William McCarthy
udał, że nie widzi Pollarda i Rosenkranza. I podobnie
jak biskupi i kardynałowie, którzy od dawna wiedzieli
o niekontrolowanych zapędach seksualnych
niektórych księży, McCarthy nie skorzystał z okazji,
by zareagować. Odwrócił się od ofiary – w Kościele
nie było to nic nowego. Powiedział tylko obojętnym
tonem: „Mógłbyś zgasić światło, jak skończysz?” – po
czym wyszedł, zostawiając chłopca na pastwę
Rosenkranza.

Niedługo po zgaszeniu świateł mrok ogarnął
również życie Pollarda. Zanim Rosenkranz
wprowadził go w seksualne doświadczenia, był
wzorowym uczniem w liceum w Marblehead,
miejscowości na północ od Bostonu. Ale po tej
zdradzie zaufania jego oceny zaczęły się pogarszać,
a motywacja i ambicje osłabły.

– Pierwszy raz pocałowałem dziewczynę zimą 1967
roku. Ale to nie był mój pierwszy pocałunek. Po raz



pierwszy pocałował mnie Rosenkranz, kilka miesięcy
wcześniej – wspominał Pollard.

Chłopak poszedł do college’u, ale wytrzymał tam
niecałe dwa miesiące. Później zaczął tułaczkę po
kraju i stał się, jak sam mówi, wędrownym hipisem,
który chwytał się każdej pracy, by mieć co jeść. Po
traumatycznym doświadczeniu seksualnym
zainicjowanym przez osobę, której ufał, Pollard
postanowił przez kilka lat wieść ascetyczne życie
w celibacie. Jego ucieczka przed światem była tak
całkowita, że trzymał się z daleka nawet od
nieznajomych na przystanku autobusowym. Minęło
niemal 20 lat, zanim powrócił do życia, skończył
długo odkładaną edukację, założył rodzinę i znalazł
powołanie w pracy z maltretowanymi
i wykorzystanymi seksualnie dziećmi.

Gdy w 1988 roku udał się do archidiecezji
bostońskiej, by złożyć doniesienie na Rosenkranza,
prałat McCarthy już dawno nie żył. Ale na jego
miejscu był teraz zastępca Lawa, ksiądz John
McCormack, wykazujący się podobną co McCarthy
obojętnością.

Według relacji Pollarda McCormack przyznał, że
Rosenkranz miał pewne „problemy natury
seksualnej”, ale nie doprowadziły one do odsunięcia
księdza od posługi parafialnej. Nawet gdy Pollard
poinformował McCormacka, że Rosenkranz najpierw
go całował i dotykał, a następnie prosił, by ministrant
się przed nim masturbował, McCormack miał już
przygotowaną linię obrony.

– Powiedział, że niektóre dorastające osoby
nawiązywały bliższą relację z George’em
Rosenkranzem i mogły one mylnie interpretować



sympatię ze strony księdza jako działania
o charakterze seksualnym – wspomniał Pollard.

Ponadto, jak poinformował Pollarda McCormack,
Rosenkranz zaprzeczył, jakoby taka sytuacja miała
miejsce.

– Z doświadczenia wiem, że winni przyznają się do
tego, co zrobili – powiedział oszołomionemu
Pollardowi przyszły biskup. Dodał też, że nawet
gdyby Pollard mówił prawdę, jego zdaniem opisane
przez Pollarda czynności seksualne sprawiają
wrażenie podjętych za obopólną zgodą.

Dopiero trzy lata później, po wpłynięciu innych
skarg przeciw Rosenkranzowi, archidiecezja po cichu
usunęła księdza z parafii i wysłała do Pollarda
zakonnicę, by poinformowała go, że jego sprawa
została początkowo potraktowana „nieprawidłowo”.

– McCormack ponownie wyrządził mi krzywdę,
którą już wcześniej przeżyłem – oświadczył Pollard. –
Emocjonalna i duchowa krzywda polegała na
zdradzie, a zdrada Lawa i McCormacka była równie
poważna jak to, co zrobił mi Rosenkranz.

Wreszcie w kwietniu 2002 roku Pollard zatrudnił
prawnika i pozwał archidiecezję oraz Rosenkranza.
Rosenkranz zdążył już jednak do tego czasu opuścić
stan Massachusetts – próby jego odnalezienia się nie
powiodły.

Pollard nie był sam. Podobnie jak wiele innych ofiar,
przez lata cierpiał w milczeniu, przekonany, że tylko
jego spotkało coś takiego. Zanim jednak zdecydował
się złożyć skargę na Rosenkranza, wiedział już, że
podobnie jak on skrzywdzone zostały setki osób
w całym kraju. Ofiary wychodziły z cienia niewielkimi



grupami przy okazji wybuchów kolejnych skandali
z udziałem księży, począwszy od połowy lat
osiemdziesiątych.

Teraz można już mówić o tysiącach
pokrzywdzonych. W samej archidiecezji bostońskiej
w pierwszych miesiącach 2002 roku ponad 500 osób
zatrudniło prawników. Twierdziły one, że
w dzieciństwie i w okresie dojrzewania doświadczyły
molestowania ze strony duchownych.

Eksperci długo sądzili, że większość ofiar nigdy się
nie ujawni, ale skandal w Bostonie zmotywował
bezprecedensową liczbę pokrzywdzonych w całym
kraju do wyjścia z mroku samotnego cierpienia,
w którym ukrywały się przez wiele lat. W miarę jak
ujawniało ich się coraz więcej, ich doświadczenie
stawało się coraz mniejszym piętnem. W pierwszych
miesiącach 2002 roku ponad 200 osób
pokrzywdzonych przez księży z Bostonu i okolic
skontaktowało się z „Boston Globe”, by opowiedzieć
swoją historię, zazwyczaj anonimowo. Motywacją
stała się świadomość, na jaką skalę Kościół tuszował
nadużycia duszpasterzy. Ofiary nigdy wcześniej nie
miały odwagi choćby pomyśleć o poinformowaniu
o doznanej krzywdzie swoich głęboko wierzących
rodziców. Niektóre osoby przyznały, że cierpiały
w tak głębokiej samotności, że nie były zdolne
podzielić się bolesnymi wspomnieniami nawet
z najbliższymi przyjaciółmi czy partnerami.

Niektóre ofiary – teraz mężczyźni i kobiety
w średnim wieku – żyły przez całe dziesięciolecia ze
wstydem i poczuciem winy. Po raz pierwszy odważyły
się opowiedzieć swoją historię dopiero nieznajomym
reporterom, którym akurat zdarzyło się odebrać



telefon w redakcji. Inne osoby, które skontaktowały
się z „Boston Globe”, chciały, by cały świat
dowiedział się o ich doświadczeniu i były gotowe
głośno mówić o traumie doznanej w dzieciństwie.

– Zabrał mi wszystko. Moją niewinność. Moją
duchowość. Zabrał mi czystość – mówił Timothy
Lambert o księdzu, który wykorzystywał go
seksualnie w parafii Queens w Nowym Jorku.
Molestowanie zaczęło się, gdy Lambert miał około
11 lat. Wiele lat później mężczyzna dowiedział się, że
ofiarą księdza padł też jego brat.

– Co może być straszniejszego od przeżywania
pierwszych seksualnych doświadczeń wbrew własnej
woli, gdy jest się dzieckiem, a w dodatku płynących
z homoseksualnych zaczepek księdza? – pytał
retorycznie Lambert. Zaczął pić zaledwie kilka dni
po tym, gdy pierwszy raz został wykorzystany. –
W ten sposób próbowałem się znieczulić – mówił jako
dorosły mężczyzna.

Lambert, ofiara księdza, sam został duchownym,
ale duchownym zgorzkniałym i pozbawionym
złudzeń, pełnym gniewu na brooklyńską diecezję,
którą oskarżał o chronienie krzywdzącego go
księdza, Josepha Byrnsa, pełniącego w Brooklynie
funkcję proboszcza. Lamberta zawiodła też jego
własna diecezja w New Jersey. Mówił, że za
przerwanie ciszy spotkał go ostracyzm z jej strony.
Byrns i diecezja brooklyńska twierdzili, że Lambert
nie był napastowany.

Doradcy kardynała w Bostonie obawiali się, że
piętrzące się żądania odszkodowań doprowadzą
archidiecezję do bankructwa. Ale dla większości
ofiar to nie pieniądze były najważniejsze, lecz



potrzeba, by ich wysłuchano i by Kościół uznał ich
krzywdy. Niektóre ofiary, jak Patricia Dolan z Ipswich
w stanie Massachusetts, wyznały całą prawdę, gdyż
podobnie jak Pollard czuły się zignorowane przez
Kościół.

W latach sześćdziesiątych Kościół był całym życiem
Patricii Dolan. Jej ojciec pracował na trzy etaty, by
opłacić czesne w katolickiej szkole, do której
uczęszczała wraz z trzema siostrami. Podczas nauki
w liceum Pat siedem dni w tygodniu pracowała na
plebanii lokalnej parafii. Do jej zadań należało
odbieranie telefonów, przygotowywanie modlitw
w konkretnych intencjach oraz asystowanie dwóm
księżom. Jeden z nich wielokrotnie ją molestował,
przez co jeszcze lata później cierpiała na ataki
paniki. Od tamtej pory nie była w stanie nawiązać
głębokich relacji, ponieważ nie potrafiła nikomu
zaufać.

W 1995 roku w końcu skontaktowała się
z archidiecezją. Kościół zgodził się na finansowanie
terapii kobiety „jak długo będzie trzeba”. Dolan
twierdzi jednak, że archidiecezja nie postępowała
wobec niej uczciwie. Pod koniec 2001 roku urzędnik
archidiecezjalnej kancelarii próbował przekonać jej
terapeutę do wydania Kościołowi poufnych
materiałów zgromadzonych podczas sesji. Gdy
psychoterapeuta odmówił, archidiecezja
poinformowała kobietę, że Kościół nie będzie dłużej
finansował jej terapii.

Jednak Dolan już wcześniej została potraktowana
w poniżający sposób przez archidiecezję. Siostra
Rita McCarthy, pracująca wówczas w kancelarii jako
osoba do kontaktu z ofiarami przemocy, kiedyś do



niej zadzwoniła. Powiedziała, że z zaskoczeniem
odkryła, iż ksiądz, który molestował Dolan, był już
w zaawansowanym wieku, gdy dopuszczał się
nadużyć.

– Niemożliwe, żeby był w stanie tyle pani zrobić –
tak według wspomnień Dolan skomentowała to
zakonnica.

Wyznanie Patricii Dolan i wielu innych ofiar,
których oskarżenia spływały szerokim strumieniem
pozwów, a także tysiące stron kościelnych
dokumentów odtajnionych w styczniu 2002 roku
stanowiły dla katolików ciężki materiał do
przetrawienia. Stało się jasne, że wśród księży,
którzy poświęcili się leczeniu dusz i serc, byli
również tacy, którzy jedynie udawali, że żyją
w zgodzie z powołaniem. Ich seksualne nadużycia
położyły się cieniem na życiu ofiar i ich najbliższych,
a także na całym Kościele: ci księża pozostawili za
sobą zranione dusze, złamane serca, zniszczone
życie, odarte ze złudzeń rodziny i porzuconą wiarę.
Liczne pozwy pozostawiły też ślad na wizerunku
Kościoła i miały poważne konsekwencje dla całej
instytucji.

Lata po tragicznych doświadczeniach wiele ofiar
wciąż nie otrząsnęło się z traumy. Podobnie jak
Patricia Dolan, inni poszkodowani również mieli
problemy z nawiązywaniem i utrzymywaniem bliskich
relacji z ludźmi. Trauma pchnęła wiele ofiar do
nadużywania alkoholu lub narkotyków, a także
wpędziła w depresję, a czasami doprowadzała do
zagrażającej życiu kombinacji tych zagrożeń.

Jedną z takich ofiar był Patrick McSorley. Do dziś
nie udało mu się przepracować skutków krzywdy



wyrządzonej mu w 1986 roku przez Johna Geoghana,
którego seryjna pedofilia (dobrze znana Lawowi
i innym ówczesnym biskupom) stała się punktem
zapalnym skandalu obejmującego cały Kościół.

Geoghan działał według sprawdzonego schematu:
sympatyczny ksiądz najpierw zaprzyjaźniał się
z religijnymi matkami, które borykały się
z problemami życiowymi. Wśród nich znalazła się
matka McSorleya. Następnie ksiądz oferował pomoc,
którą rodziny przyjmowały z wdzięcznością i bez
podejrzeń – często było to zabieranie dzieci na lody
albo wspólna modlitwa przed snem. Dla wielu rodzin
w takiej sytuacji pomoc ze strony księdza była
uważana za Boże błogosławieństwo.

W ten sposób McSorley, dwunastoletni chłopiec
żyjący z rodziną w mieszkaniu socjalnym w Bostonie,
stał się ofiarą Geoghana. Było to dwa lata po tym,
gdy Law, świadomy faktu, że Geoghan odczuwa
pociąg seksualny do młodych chłopców, przydzielił go
do zamożnej parafii w podmiejskim Weston. Z tego
miejsca – zamieszkiwanego przez stabilne,
wykształcone i z pewnością dużo czujniejsze rodziny
– Geoghan odwiedzał szemrane dzielnice Bostonu
w poszukiwaniu bardziej bezbronnych ofiar.

Znał rodzinę McSorleyów z czasów pracy w parafii
Świętego Andrzeja w pobliskiej dzielnicy Jamaica
Plain. Dowiedział się o samobójstwie ojca alkoholika
Patricka McSorleya i zaszedł w odwiedziny, by złożyć
kondolencje matce. Zaproponował, że zabierze
Patricka na lody.

– Trochę dziwnie się z tym czułem. Miałem 12 lat,
a on był starszym mężczyzną – wspominał McSorley.

Gdy po kupieniu lodów jechali do domu, Geoghan



zaczął pocieszać chłopca. Potem poklepał go po
nodze i przesunął dłoń do krocza.

– Zamarłem. Nie wiedziałem, co o tym myśleć.
Potem on położył mi rękę na genitaliach i zaczął mnie
masturbować. Siedziałem bez ruchu, jak
sparaliżowany. Przez cały czas patrzyłem przez
okno, ale kątem oka widziałem, że rozpiął spodnie
i poruszał ręką w górę i w dół.

Lody topiły się chłopcu w dłoni, a Geoghan w tym
czasie dalej się zaspokajał, aż w końcu zatrzymał
samochód przy krawężniku.

– Wydał z siebie taki jęk, jakby miał wytrysk.
Następnie Geoghan odwiózł McSorleya do domu,

ale przedtem go ostrzegł:
– Jesteśmy bardzo dobrzy w trzymaniu różnych

rzeczy w tajemnicy.
Gdy McSorley wszedł do domu, matka wyczuła, że

coś jest nie tak, i zapytała, czy wszystko w porządku.
Ale chłopiec milczał.

– Nie potrafiłem jej odpowiedzieć. Pamiętam, że
ręka kleiła mi się od lodów. Nie wiedziałem, jak
miałbym komukolwiek wyznać coś takiego.

Z perspektywy czasu McSorley uważa, że gdyby
jego napastnik nie był księdzem, może by się bronił
i może byłby skłonny powiedzieć o zdarzeniu matce.

– Byłem w wieku, kiedy umiałem już odróżnić dobro
od zła, ale ponieważ robił to ksiądz, nie miałem
pojęcia, jak to oceniać – wyjaśnił.

McSorley mówił, że wyrzucił z pamięci spotkanie
z Geoghanem z powodu traumy, jaką ono wywołało.
Doświadczenie to wpędziło go jednak w alkoholizm
i depresję.

– Chodziłem nawet do lekarzy i pytałem: „Dlaczego



jestem tak głęboko nieszczęśliwy?” – opowiadał
McSorley.

Nie łączył jednak traumatycznego doświadczenia
z Geoghanem aż do 1999 roku, kiedy pewnego
wieczoru siedział przy kolacji z dziewczyną, siostrą
i szwagrem. Podczas kolacji siostra wspomniała, że
ksiądz, który uczył kiedyś w jej szkole, został
oskarżony o molestowanie seksualne chłopców.

– Gdy wspomniała o ojcu Geoghanie, różne rzeczy
w mojej głowie zaczęły wskakiwać na właściwe
miejsce. Chyba musiałem wyjść na chwilę na świeże
powietrze.

Kiedy wrócił do stołu, opowiedział bliskim, co
zrobił mu Geoghan.

– Z każdym dniem coraz bardziej mnie boli
świadomość, że Kościół wiedział o poczynaniach
księdza.

Podobnie jak wiele innych osób, które
w dzieciństwie padły ofiarą przemocy seksualnej,
McSorley stał się nadopiekuńczy w stosunku do
własnych dzieci, zwłaszcza małego syna.

– Nigdy nie spuszczam go z oczu. Nigdy nie
pozwalam, żeby się ode mnie oddalał. Nikomu nie
ufam. Jeśli ksiądz jest w stanie wykorzystać małego
chłopca, wszystko się może zdarzyć.

Thomas Fulchino też nie mógł się pozbyć lęku
o swoje dzieci. Nigdy nie zapomni pewnego wieczoru
w 1960 roku, kiedy miał 12 lat i jako ostatni
wychodził ze szkoły po zajęciach pozalekcyjnych.
James Porter, świeżo wyświęcony ksiądz,
zaproponował, że podwiezie go do domu. Wkrótce
potem „zaczął się dobierać” do Thomasa. Przerażony



chłopiec wyrwał się księdzu i uciekł.
– Pobiegłem po schodach na pierwsze piętro, ale

ten gnój mnie dopadł i przewrócił na ziemię, i rzucił
się na mnie jak szalony […]. Po prostu. […] Dopiero
teraz rozumiem, co robił: poruszał się na mnie jak
podczas stosunku, jak pies.

Chłopcu w końcu udało się odepchnąć księdza.
Dwunastolatek znów uciekł i schował się pod ławką
w ciemnej klasie, czekając, aż Porter w końcu się
podda i przestanie go szukać. Następnie wybiegł ze
szkoły i nie zatrzymując się ani na chwilę, pognał do
domu. Od tamtego czasu przez wiele lat
bezskutecznie próbował pozbyć się tego
wspomnienia.

W grudniu 1992 roku Fulchino jako jedna z setki
osób molestowanych przez Portera otrzymał
zadośćuczynienie od diecezji Fall River
w południowo-wschodnim Massachusetts. Był już
wtedy żonatym przedsiębiorcą z piątką dzieci. Żona
podzielała niepokój Toma – para zawsze
zachowywała szczególną ostrożność i zostawiała
dzieci wyłącznie z zaufanymi i dobrze im znanymi
dorosłymi.

Ich ostrożność obejmowała nawet parafię Świętej
Julii w Weston, do której chodzili na nabożeństwa,
a w latach osiemdziesiątych posyłali dzieci do szkółki
niedzielnej. Do tej właśnie parafii w 1984 Law
przeniósł Johna Geoghana i z niej Geoghan został
usunięty w 1989 roku na sześć miesięcy, by poddać
się leczeniu swojej „przypadłości”, jak opisano to
w jednym z kościelnych dokumentów. Do Świętej Julii
Geoghan też powrócił po otrzymaniu diagnozy
stwierdzającej „remisję” jego pedofilskich skłonności.



Remisja nie trwała długo.
W pewien niedzielny poranek, kilka tygodni po

powrocie, Geoghan prowadził zajęcia z dziećmi
i zadawał im pytania. Niespełna trzynastoletni
Christopher Fulchino odpowiedział na jedno z nich
prawidłowo, czego żałuje do dziś. Zazwyczaj
Geoghan nagradzał dobre odpowiedzi słodyczami
i drobnymi monetami. Lecz, jak wspominał dorosły
Chris Fulchino łamiącym się głosem, tamtego dnia
księdzu akurat skończyły się zarówno monety, jak
i cukierki. Powiedział więc chłopcu: „Jeśli wpadniesz
[do parafii] na przerwie, zjemy ciastka z mlekiem
i zmówimy Ojcze nasz”.

– Pomyślałem: „O rany, super!”.
Geoghan był sam w zaciemnionym pokoju w parafii.

Siedział na czerwonym pluszowym fotelu, a przed
nim stały dwie szklanki mleka i plastikowy talerzyk
z ciastkami z kawałkami czekolady. Wciągnął
nieświadomego niczego chłopca na kolana i zaczął
razem z nim odmawiać Ojcze nasz. Wtedy też zaczął
dotykać chłopca. Syn zapamiętał brutalną przemoc
napastnika równie wyraźnie, jak jego ojciec.

– Myślałem, że umrę. Nie mogłem oddychać – tak
Thomas opisywał atak Portera sprzed kilkudziesięciu
lat.

Słowa Chrisa były niemal identyczne.
– Ścisnął mnie tak mocno, jak tylko mógł. Poczułem,

że nie mogę oddychać, i zrobiło mi się niedobrze.
Podobnie jak jego ojciec blisko 30 lat wcześniej,

Chris wyśliznął się z objęć księdza i uciekł. Tom ukrył
się pod ławką, Chris schował się za kościołem,
czekając, aż niepodejrzewający niczego ojciec
przyjdzie odebrać go z zajęć. I podobnie jak Tom



w latach sześćdziesiątych, Chris Fulchino w 1989
roku również nie powiedział nic rodzicom.

Od 1997 roku, kiedy Chris wyznał rodzicom
prawdę o tamtym dniu, nikt z rodziny Fulchino nie
zbliżał się już nawet do kościoła Świętej Julii. Gdy
Chris wracał do domu z Maine, gdzie pracował,
jeździł przez Weston okrężną drogą, by nie mijać
Świętej Julii. Nie wchodził do żadnego kościoła.
Często budziły go koszmary z udziałem Geoghana. Po
każdym takim śnie brał prysznic.

Chris Fulchino był, przynajmniej z początku, jedną
z niewielu ofiar przemocy seksualnej, które
opowiedziały o traumatycznym doświadczeniu
rodzicom. Armand Landry w roku 2002 miał
osiemdziesiąt sześć lat. W 1927 roku był
wykorzystywany seksualnie przez księdza w parafii
w Laconii w stanie New Hampshire – miał wtedy 12
lat. Trzy czwarte wieku później Landry nadal
pamiętał, jak jechał samochodem księdza, w którym
do tego doszło, a nawet dzień: była sobota.

– Nigdy nie powiedziałem o tym rodzicom;
dostałbym w twarz. Miałem 12 lat albo coś koło
tego. W tamtych czasach nikt by dziecku nie
uwierzył. Księża byli najważniejsi.

Jeszcze całkiem niedawno – choć teraz zaczyna się
to zmieniać – wielu katolików reagowało
niedowierzaniem na informację o molestowaniu
dzieci przez księży. W latach sześćdziesiątych pewna
kobieta została zgwałcona przez księdza
w garderobie na plebanii w parafii w Lynn na północ
od Bostonu, gdy miała zaledwie dziewięć lat. Ale
dopiero trzydzieści kilka lat później zebrała się na
odwagę, by opowiedzieć o tym wydarzeniu matce.



– Moja własna matka mi nie uwierzyła.
Zaprzeczanie to jej druga natura.

Zakonnica wyznaczona przez archidiecezję do
zajęcia się jej sprawą powiedziała kobiecie, że jej
napastnik zrzucił sutannę pod koniec lat
sześćdziesiątych, by się ożenić, i ma teraz rodzinę
i trójkę dzieci. Kobieta wspomina słowa zakonnicy:
„Nie powinna pani składać na niego skargi, to by mu
zniszczyło życie”. Archidiecezja opłacała jej terapię,
ale gwałt nieodwracalnie odcisnął się na jej życiu.
Przejawiało się to na wiele sposobów. Na przykład
nigdy nie wkładała ładnej bielizny. Pamiętała, że gdy
ksiądz ją zgwałcił, powiedział, że ma „bardzo ładną
bieliznę”.

Do niedawna właśnie takie pozornie małe
tajemnice pomagały diecezjom w całym kraju
ukrywać skalę problemu. Dzieci za bardzo się
wstydziły, by powiedzieć coś rodzicom. Nawet jeśli
wyznawały prawdę, dręczeni poczuciem winy rodzice
najczęściej nie podejmowali żadnych kroków.
Oczywiście niektórzy udawali się do swoich
proboszczów, ale najczęściej słyszeli prośbę
o modlitwę za sprawcę i o milczenie – wszystko dla
dobra Kościoła.

Nawet gdy ktoś zwrócił się bezpośrednio do
archidiecezjalnej kancelarii z prośbą, by zrobiono
coś z molestującym dzieci księdzem, przynosiło to
umiarkowane rezultaty. W najlepszym razie ksiądz
był usuwany z parafii – i prędko przydzielany do
innej. Geoghan nie stanowił w tej kwestii wyjątku:
podobnie archidiecezja postępowała z wieloma
innymi duchownymi, których przestępstwa były
dobrze znane Kościołowi.



Gdy mówi się o ofiarach księży, nie wolno
zapominać, że trauma dotknęła o wiele więcej osób,
zwłaszcza rodziców skrzywdzonych dzieci. Wielu
obwiniało się za to, że zaufało księżom i oddało im
dzieci pod opiekę, że nie zauważyło sygnałów, które
z perspektywy czasu wydają się oczywiste.

Na niektórych rodzicach ciąży dodatkowe poczucie
winy. Odkryli oni, co przydarzyło się ich dzieciom,
i potem żałowali, że nie zrobili więcej, by
doprowadzić do usunięcia z Kościoła księży, którzy
kontynuowali swój przestępczy proceder. Tak czuł się
Kenneth MacDonald, w roku 2002
siedemdziesięciodwulatek cierpiący na poważną
chorobę serca. Wraz z żoną Eileen wychowali
dziewięcioro dzieci. Mieszkali w Canton na
przedmieściach Bostonu, w parafii Świętego Gerarda
Majelli. Oboje uczyli w szkółce niedzielnej Bractwa
Religijnego Doktryny Chrześcijańskiej. Ken był
lektorem podczas mszy i członkiem rady parafialnej.

W 1979 roku w parafii tej pracował ksiądz Peter
Frost, a Bryan MacDonald, piąty z dziewiątki dzieci
Kena i Eileen, pomagał tam kilka godzin w tygodniu.
Miał 14 lat, ksiądz – 39. Pewnego wieczoru upił
Bryana i go wykorzystał.

– Byłem wstrząśnięty. Opowiedziałem o wszystkim
kuzynowi, a on powiedział ciotce i wujowi, którzy
potem powiedzieli mojemu ojcu.

Ken MacDonald wspominał, że wyszedł z synem na
zewnątrz i wyciągnął z niego całą prawdę.

– Kiedy się o tym dowiedziałem, chciałem iść
i zastrzelić Frosta – powiedział Ken. Do przemocy nie
doszło, ale Ken MacDonald zrobił coś, na co niewielu
rodziców się zdobyło: spotkał się z księdzem.



– Był w parafii. Weszliśmy do jego gabinetu. Byłem
wściekły. Powiedziałem mu: „Nie mogę uwierzyć, że
stało się coś takiego”. On niczemu nie zaprzeczył,
przyznał się do wszystkiego. „Wydało się”, tak to
skomentował. Zapytałem, jak mógł to zrobić, i nie
dostałem żadnej odpowiedzi.

Frost wyznał MacDonaldowi, że leczy się
psychiatrycznie, i sugerował, że przełożeni mu
pomagają.

– Od czasu do czasu rozmawiałem o tym z Frostem.
Pytałem, jak sobie radzi ze swoim problemem.
Odpowiadał, że wszystko jest w porządku.

Kilka lat później rodzice innego nastolatka
z Canton zwrócili się ze skargą do proboszcza
Świętego Gerarda – Frost molestował również ich
syna. Według wspomnień ofiary rodziców
zapewniono, że Frost pójdzie się leczyć. Ale zamiast
odsunąć go od pełnienia obowiązków kapłańskich,
Kościół przeniósł go w 1988 roku do parafii Świętej
Elżbiety w pobliskim Milton. Dopiero w 1992 roku
archidiecezja bostońska odsunęła go od obowiązków.
Frost, w 2002 roku liczący sobie 62 lata, od tamtego
czasu przebywa na „zwolnieniu lekarskim”. W dniu,
kiedy Bryan MacDonald wniósł pozew przeciwko
niemu, archidiecezja przyznała, że ksiądz
wykorzystywał seksualnie nieletnich.

– Nigdy o tym nie zapomniałem. Pozwoliłem mu
uniknąć konsekwencji, czyli tak naprawdę pomogłem
mu ukryć ten problem – mówił Ken.

– Mieliśmy ogromny szacunek dla księży – dodała
jego żona, Eileen. – Ale łatwo być mądrym po
szkodzie. To Kościół go ukrywał.



Obwinianie się, mimo że bezzasadne, jest
powszechnym objawem wśród rodziców ofiar.
W większości przypadków poznawali oni prawdę, gdy
ich dzieci były dorosłe, a ksiądz już dawno opuścił
parafię. Spośród tych, którzy dowiedzieli się
o nadużyciach od razu, niewielu odważyło się stanąć
twarzą w twarz z prześladowcą swoich dzieci, jak to
zrobił Ken MacDonald.

W niektórych przypadkach poczucie winy łączy się
z głębokim poczuciem zdrady. Nieświadomi niczego
rodzice przyjmowali napastników w koloratkach pod
swój dach i umożliwili im dostęp do dzieci, często
w zgodzie z katolickim przekonaniem, że nie może
być dla nich lepszego wzoru niż ksiądz, zwłaszcza
w przypadku chłopców. W wielu katolickich domach
dzieci były wychowywane w wielkim szacunku
i podziwie dla duchownych. Uczono je, że to
„wysłańcy Boży na ziemi”.

W lutym 2002 roku Law zwolnił księdza Josepha
Welsha z pełnienia obowiązków kapłańskich
w związku z oskarżeniami o molestowanie dzieci. Na
dzień przed zwolnieniem członkowie bardzo zżytej,
głęboko wierzącej rodziny poinformowali „Boston
Globe”, że Welsh przez 30 lat był u nich praktycznie
domownikiem. Co tydzień przychodził na kolację,
jeździł z nimi na wakacje i rzadko zdarzało się, by nie
pojawił się na rodzinnym spotkaniu podczas świąt.
Rodzice nazwali nawet najmłodszego syna jego
imieniem. Pod koniec 2001 roku rodzina dowiedziała
się, że każdy syn po osiągnięciu dojrzałości płciowej,
w tym imiennik księdza, był przez niego
wykorzystywany seksualnie.

Podobny los spotkał rodzinę w stanie Maine. Frank



i Virginia Doherty byli tak głęboko związani
z Kościołem, że to właśnie do znajomych księży
najczęściej zwracali się z prośbami o pomoc
w radzeniu sobie z problemami, jakie w ich
małżeństwie powodowało wychowywanie trzech
chłopców i dziewczynki.

Frank Doherty był absolwentem dobrego
jezuickiego liceum Cheverus w Portland. Przyjaźnił
się z wieloma jezuitami uczącymi w szkole, i zarówno
on, jak i jego żona byli gorliwymi katolikami. Z dumą
wysłali wszystkich trzech synów do Cheverusa. Nic
zatem dziwnego, że gdy zakon jezuicki przeniósł
księdza Jamesa Talbota z liceum przy college’u
bostońskim do Cheverusa w 1980 roku, rodzina
Dohertych nawiązała bliską relację z księdzem.
Talbot zaczął uczyć synów Dohertych gry w piłkę;
zdaniem Michaela Doherty’ego był „najlepszym
nauczycielem w całej szkole”. Ich dom szybko stał się
też jego domem. Miał w nim nawet własny pokój
z szafą pełną ubrań, bo często zostawał na noc.

– Żona kupiła mu ubrania, żeby mógł się przebierać
z sutanny, kiedy do nas przychodził. Wkładała mu
nawet karteczki do kieszeni, żeby wiedział, jakie
kolory do siebie pasują – wspominał Frank.

Do domu Dohertych przychodziła poczta Talbota.
Nawet matka księdza czasami bywała u nich
w domu.

Talbot spędzał u Dohertych większość świąt
i wakacji. Świętował z nimi urodziny członków
rodziny. Gdy więc Frank i Ginny Doherty mieli
jakiekolwiek kłopoty, szli z nimi właśnie do niego.

– Zwracaliśmy się do niego, kiedy pojawiały się
jakieś problemy z dziećmi, kiedy chodziło zarówno



o stopnie w szkole, jak i sprawy seksualne. […]
Omawialiśmy to z nim, jakby był głową rodziny.
Czułem się tak, jakby on uczestniczył
w wychowywaniu moich dzieci. […] Był nam
naprawdę bardzo bliski. Był dla mnie jak brat –
mówił Frank Doherty.

Frank i Ginny nie mieli pojęcia, że podczas
dziesięciu lat pracy w liceum przy Boston College
ksiądz wykorzystywał seksualnie wielu chłopców,
o czym zaświadczyły skargi, które zaczęły napływać
po tym, gdy kilka jego ofiar opisało swoje krzywdy
w prasie w lutym 2002 roku. Co więcej, dokumenty
uzyskane przez „Boston Globe” wyraźnie
sugerowały, że ksiądz został przeniesiony do
Cheverusa właśnie dlatego, że jego przełożeni
w Bostonie wiedzieli o molestowaniu.

Konsekwencje decyzji Kościoła o wysłaniu Talbota
do Maine okazały się zgubne dla rodziny Dohertych.
W latach 1984 i 1985 ksiądz wielokrotnie
wykorzystał seksualnie najmłodszego z ich synów,
Michaela, gdy chłopak miał 15 i 16 lat. Przez kilka
lat Michael nikomu o tym nie wspomniał. Ale na
początku lat dziewięćdziesiątych zwierzył się
rodzeństwu.

Wtedy jego siostra Courtney Oland przerwała
milczenie. Postanowiła zareagować, nie konsultując
tego z nikim, zaniepokojona, że molestowanie miało
poważny wpływ na brata. Gdy wysyłała zaproszenia
na swój ślub w 1995 roku, włożyła do koperty
z zaproszeniem dla Talbota notkę, by nawet nie
myślał o pojawieniu się na uroczystości. Napisała też,
że ma już nigdy nie pokazywać się w domu jej
rodziny. Gdy na adres Dohertych przychodziły listy do



księdza, Courtney je wyrzucała, by rodzice myśleli,
że Talbot przyszedł je odebrać w czasie ich
nieobecności. W końcu jeden ze starszych braci
Michaela, Ryan, zapytał Talbota, czemu przestał ich
odwiedzać. Talbot odparł: „Zapytaj swoją siostrę”.

W 1998 roku Courtney napisała do diecezji
w Portland, informując Kościół o molestowaniu.
Talbota szybko zabrano z Maine i wysłano na dwa
lata na terapię w stanie Maryland, w ośrodku dla
księży, którzy dopuścili się molestowania nieletnich.

– Czułam, że tracimy Michaela. Powiedziałam:
„Trzeba skończyć z trzymaniem tego w tajemnicy, bo
go stracimy albo on sobie coś zrobi” – tak Courtney
wytłumaczyła swoją decyzję.

Od 2000 roku jezuici izolowali Talbota w domu
zakonnym dla emerytowanych duchownych w Weston
w stanie Massachusetts. W 2001 roku pozew
Michaela Doherty’ego zakończył się ugodą
i odszkodowaniem. Michael jako dorosły uznał, że
jego siostra podjęła mądrą decyzję.

– Dzięki temu chyba będę zdrowszy – wyznał.
Frank i Ginny Doherty nie chodzą już na mszę, zaś

społeczność Cheverusa odwróciła się od nich ze
względu na wstyd, jaki Michael przyniósł szkole.

– Nie chcę być częścią żadnej religii – mówił Frank
Doherty. – Nie potrafię pójść do kościoła. To
zniszczyło nie tylko nasze postrzeganie wiary
katolickiej, ale wiarę w ogóle. Kiedy wszystko było
do dupy, można było zwrócić się do Kościoła. A gdzie
pójść teraz?

Podobnie jak inni rodzice, Frank i Ginny wciąż
obwiniają się za to, że niczego nie podejrzewali.

– Czuję się cholernie głupi, to coś strasznego. Cały



ten efekt domina, co robią ci ludzie, i co zrobił
Kościół […] tego nie da się opisać słowami. Zniszczyli
życie ludzi, których jeszcze nie było na świecie, kiedy
już robili to, co robią – mówił Frank.

Członkowie rodziny nadal czują się zranieni tym,
jak chłodno potraktowała ich społeczność Cheverus,
choć przyznali, że dostali kilka pełnych współczucia
listów i telefonów, gdy przestępstwa Talbota zostały
ujawnione w mediach. Ginny Doherty stwierdziła
gorzko, że Cheverus dokonał na ich rodzinie
ostracyzmu za to, że mówiła prawdę.

– Mówią o Bogu, ale nie mam pojęcia, w jakiego
Boga oni wierzą.

Nagłośnienie ich sprawy przeciw Talbotowi
pomogło przełamać milczenie, dzięki któremu
seksualni napastnicy ukrywali się w Kościele, a wręcz
mogli działać dalej.

– Milczenie jest grzechem – stwierdziła Ginny
Doherty. – Żadne uzdrowienie nie jest możliwe, jeśli
wszyscy milczą.

W świadomości publicznej żaden seryjny pedofil
zapewne nie przyćmi w najbliższym czasie Jamesa
Portera i Johna Geoghana. Od 1991 roku ujawniła się
ponad setka osób oskarżających ich o molestowanie,
lecz zdaniem ekspertów to wciąż jedynie ułamek
wszystkich ofiar tych dwóch księży. Joseph
Birmingham – ksiądz, który molestował między
innymi Michaela McCabe’a – nie pozostaje jednak
daleko w tyle. Pod koniec marca 2002 roku prasa
ujawniła szczegóły notorycznego napastowania
chłopców przez tego księdza. Ponad 40 jego ofiar
wynajęło wtedy prawników. Są jednak dowody na to,



że w sześciu parafiach, w których służył od czasu
przyjęcia święceń kapłańskich w 1960 roku,
Birmingham skrzywdził znacznie więcej dzieci.

Jednym z chłopców molestowanych przez
Birminghama był Tom Blanchette. W czasie rozmowy
mężczyzna siedział w swoim skromnie urządzonym
domu na Martha’s Vineyard, niewielkiej wyspie
u wybrzeży stanu Massachusetts, i patrzył na
pogniecioną czarno-białą fotografię, wracając
wspomnieniami do dzieciństwa, gdy 40 lat wcześniej
mieszkał w Sudbury, urokliwym miasteczku na
zachód od Bostonu. Blanchette pamięta, jak
sielankowe było jego życie, zanim skończył 11 lat,
kiedy to Birmingham zaczął go wykorzystywać.

Fotografia pokazuje roześmianego chłopca, jakim
wiele lat temu był Tom. Na zdjęciu widać też
trzydziestoletniego uśmiechniętego Birminghama,
stojącego przy bocznym ołtarzu w kościele Matki
Boskiej Fatimskiej w Sudbury. W tle widać figurę
Błogosławionej Maryi Dziewicy. Księdza otaczają
chłopcy z Katolickiej Organizacji Młodzieżowej.
Jeden z nich to młody Tommy Blanchette.

– Był towarzyski, rozmowny. Bardzo otwarty.
Zawsze witał każdego donośnym: „Cześć! Jak się
masz?”. Wtedy uprawiałem z tym facetem seks już od
dwóch lat, jakieś trzy, cztery razy w tygodniu. Pedofil
zawsze będzie najlepszym opiekunem dla dzieciaków.
Najlepszym nauczycielem, najlepszym trenerem
młodzieżowej drużyny baseballa, najlepszym
drużynowym skautów. Tak właśnie było z ojcem
Birminghamem.

Wkrótce po przybyciu do Sudbury Birmingham stał
się częstym gościem w domu rodziny Tommy’ego.



Matka i ojciec, rodzice siedmiu chłopców i dwóch
dziewczynek, z wdzięcznością przyjęli księdza do
swojego domu. Nie mogli marzyć, by ich synowie
znaleźli lepszy wzór do naśladowania. Odwiedzał
rodzinę nawet latem w ich domku letniskowym
w Harwich Port na półwyspie Cape Cod.

– On był jak Bing Crosby w Dzwonach Najświętszej
Marii Panny[1] – wspominał mężczyzna.

Gdy Tommy miał około 11 lat, Birmingham zaszedł
pewnego wieczoru na kolację. Chłopiec był akurat
chory. Po posiłku Birmingham zapytał jego rodziców,
czy może zajrzeć do małego Tommy’ego, który leżał
w łóżku w swoim pokoju na końcu korytarza na
parterze.

– Wszedł do mojej sypialni i zapytał: „Co ci jest?”.
Powiedziałem, że mam grypę. Zaproponował, że
pomasuje mi brzuch. Zanim się zorientowałem, jego
ręce zawędrowały pod moje spodnie od piżamy.

Tommy Blanchette pracował kilka godzin
w tygodniu w parafii, gdzie kosił trawnik i mył podłogi
– dzięki temu był blisko Birminghama. Wkrótce
ksiądz zaczął atakować go regularnie, mimo że dalej
pojawiał się w jego domu na kolacji. Blanchette
mówił też, że ksiądz próbował go zgwałcić analnie,
„ale w wieku 11 czy 12 lat nie da się tego zrobić”.
Ksiądz dalej próbował zmuszać chłopca do
odbywania z nim stosunku oralnego, ale „nie było
takiej siły, żebym zrobił coś takiego”. Niedługo potem
jednak doszło do zbliżenia seksualnego – chłopiec
wylądował nago w łóżku Birminghama. Mężczyzna
ocenia, że taka sytuacja miała miejsce około 300
razy. Doszło do wzajemnej masturbacji
i wymuszonych na chłopcu francuskich pocałunków.



– Rozkładał mi szeroko nogi i wkładał między nie
penisa.

Blanchette zapamiętał dokładnie wzór tapet na
ścianach sypialni Birminghama. Wciąż ma przed
oczami białą narzutę na mahoniowym łóżku
z baldachimem. Pod ścianą duże dębowe biurko.
Komoda. Pod oknem zamontowany wentylator.
I zawsze but Birminghama wciśnięty pod drzwi
sypialni. Birmingham uważał, że taka blokada
zagwarantuje prywatność.

– Później rozmawialiśmy, ale nie o seksie. On
działał bardzo podobnie jak facet, który gwałci żonę.
Jest po wszystkim i o tym się nie rozmawia.
Myślałem, że to niezdrowe, i że nierozmawianie
o tym jest niezdrowe. Miałem bardzo dziwne myśli.
On zawsze mówił o powołaniu i o tym, że seks jest
dobry, ale masturbacja zła. Myślałem: „Czy to nie
jest trochę dziwne wprowadzenie do kapłaństwa?”.

Ataki miały też miejsce w innych miejscach.
Zdarzały się tak często w samochodzie Birminghama,
że Blanchette do dziś dokładnie pamięta szczegółowo
auto księdza – czarny ford galaxy, rocznik 1963. Miał
czerwoną tapicerkę i składany do tyłu stalowy dach.
Kilkadziesiąt lat temu to był prawdziwy szał.

W 1964 roku Birminghama nie było już w Sudbury
– został pospiesznie przeniesiony do kolejnej parafii,
tym razem w Salem, tuż po tym, gdy rodzice kilku
innych ofiar udały się ze skargami do archidiecezji.
Blanchette poszedł do katolickiego liceum we
Framingham, innej miejscowości pod Bostonem,
a następnie do college’u. Później, w 1967 roku,
wstąpił do wojska.

Przez cały ten czas nigdy nie wspomniał o atakach



Birminghama. Ale w 1971 roku, gdy odwiedził
rodzinną miejscowość podczas przepustki, poszedł ze
starymi znajomymi na piwo. Po kilku kuflach za 50
centów w końcu padło nazwisko Birminghama.
„Pedalił się ze mną”, oświadczył jeden z kolegów
Blanchette’a. Mężczyzna był w szoku. Wyznał
przyjaciołom, że on również został wykorzystany
przez księdza. A potem, jeden po drugim, wszyscy
młodzi mężczyźni przy stole opisali, co zrobił im ich
dawny duszpasterz. Gdy Blanchette wrócił tego
wieczoru do domu, zwołał zebranie rodzinne.
Opowiedział o napaściach Birminghama. Czterej jego
bracia przyznali, że ich też atakował. Matka
Blanchette’a pobiegła do telefonu, by zgłosić
przestępstwa księdza. Ale jego ojciec to przerwał.

– Chyba obawiał się, że jeśli się w to zaangażuje, to
wstanie, sięgnie po pistolet i zastrzeli gnoja.

Tom Blanchette zaczął nowe życie. Zdobył szczyt
Matterhorn w Szwajcarii. W 1975 roku brał udział
w wyścigu żaglówek z Newport na Bermudy. Skakał
ze spadochronem, uczestniczył w spływach
kajakowych górskimi rzekami i zjeżdżał na nartach
po stromych, oblodzonych górskich zboczach.
W 1986 roku był najlepszym sprzedawcą
amortyzatorów Monroe w całym kraju. Po długiej
przerwie powrócił do religii – przyłączył się do
Kościoła episkopalnego. Mimo to nieraz zastanawiał
się, jak wpłynęły na niego lata seksualnego
niewolnictwa w sypialni Birminghama.

– Jedną z rzeczy, jakie w sobie zauważyłem, jest
wybuchowość. Zawsze jestem wypełniony złością.

Blanchette natychmiast wybuchał złością, gdy
jakikolwiek autorytet – w tym policjant w New Jersey,



który kiedyś zatrzymał go na szosie – nadużywał jego
zdaniem władzy. I podobnie jak jego czterej bracia,
którzy również padli ofiarą Birminghama, Tom
Blanchette – w roku 2002 pięćdziesięcioczteroletni –
nigdy się nie ożenił. W czasie rozmów był w związku
z kobietą i twierdził, że jest szczęśliwy. Mówił też, że
nie prześladują go już wspomnienia o Birminghamie.
Był jedną z bardzo niewielu ofiar, które zdobyły się
na konfrontację ze swoim oprawcą.

W roku 1988, na rok przed śmiercią księdza,
Blanchette bez zapowiedzi odwiedził plebanię przy
kościele Świętej Brygidy w Lexington. Zastał
Birminghama, gdy ten akurat wysiadał z samochodu.
Zastanawiał się, czy Birmingham kiedykolwiek
obawiał się, że któraś z ofiar go kiedyś uderzy,
zastrzeli albo dźgnie nożem, mszcząc się za
cierpienia. Jednak mimo wszystkiego, co go spotkało,
mężczyzna uścisnął księdzu dłoń. Birmingham –
tęższy niż kiedyś i posiwiały – zareagował chłodno.

– Nie czułem się już przez niego fizycznie
zagrożony. Podszedłem i powiedziałem: „Cześć,
jestem Tom Blanchette z Sudbury”. Odparł: „Cześć!
Jak się masz?”. Odparłem: „Dużo o tobie myślałem,
miałem pewne problemy i wiem, że niektóre z nich
wzięły się z naszej relacji. Chciałem o tym
porozmawiać”.

Ksiądz odrzekł, że nie ma dla niego czasu, bo musi
jechać na spotkanie. Poprosił, by Blanchette umówił
się na wizytę, a mężczyzna obiecał, że się odezwie.
Jednak tego nie zrobił. Pół roku później Blanchette
zapukał do drzwi plebanii Świętej Brygidy.
Birmingham otworzył drzwi. Chwilę później obaj
siedzieli w fotelach w biurze na plebanii. Blanchette



zapamiętał owczarka niemieckiego drzemiącego
obok na dywanie.

– Powiedziałem: „Wiem, że to ja odpowiadam za
swój ostry temperament, ale wydaje mi się, że ma on
coś wspólnego z tym, co mi zrobiłeś.
Wykorzystywałeś mnie seksualnie, a poza tym moich
czterech braci i całą masę innych chłopaków”.

Ksiądz, wtedy po pięćdziesiątce, odparł, że on też
miał ciężkie życie. Jego rodzice zmarli. Dodał, że
poważnie cierpi na tajemniczą chorobę, której nie da
się zdiagnozować. Ale Blanchette naciskał.

– Powiedziałem mu, szczerze przekonany, że mam
rację: „To, co zrobiłeś nam i mi konkretnie, było złe.
Nie miałeś prawa tego robić”.

Ksiądz wpatrywał się w Blanchette’a bez
mrugnięcia okiem, w oczekiwaniu na to, co nastąpi,
nie był jednak przygotowany na jego kolejne słowa.

– Potem powiedziałem: „Teraz jednak chciałbym
poruszyć prawdziwy powód, dla którego cię
odwiedziłem. Przyjechałem tu, żeby cię prosić
o wybaczenie za nienawiść i pogardę, jakie do ciebie
żywiłem przez ostatnie 25 lat”. Kiedy to
powiedziałem, on wstał i zapytał posępnym głosem:
„Dlaczego to ty mnie prosisz o przebaczenie?”.
Odparłem więc przez łzy: „Bo Biblia nakazuje kochać
swoich wrogów i modlić się za naszych
prześladowców”.

Birmingham zgiął się wpół, jakby ktoś go uderzył
w pierś. Zalał się łzami, a po chwili płakał też
Blanchette. Przed wyjściem mężczyzna zapytał
jeszcze księdza, czy mógłby go znów odwiedzić.
Birmingham wyjaśnił, że jest pod surową obserwacją
na plebanii. Wcześniej przebywał na leczeniu



w ośrodku w Connecticut i wciąż wracał tam raz
w miesiącu. Nie wolno mu było opuszczać terenu bez
nadzoru osoby dorosłej.

Blanchette spotkał się znów z księdzem we wtorek
18 kwietnia 1989 roku, zaledwie kilka godzin przed
jego śmiercią. Znalazł swego oprawcę w szpitalu
Symmes w Arlington. Birmingham, dawniej krzepki
stukilogramowy mężczyzna, był teraz cieniem
człowieka i ważył 40 kilogramów. Do ramienia miał
podłączoną kroplówkę z morfiną, przez nozdrza miał
doprowadzany tlen. W wyniku chemioterapii stracił
włosy. Siedział na wyściełanym fotelu obok łóżka.
Oddychał z trudem.

– Ukląkłem przy nim, wziąłem go za rękę
i zacząłem się modlić. Wtedy on otworzył oczy.
Powiedziałem: „Ojcze Birmingham, jestem Tommy
Blanchette z Sudbury”. „Cześć, jak się masz?”,
odparł zachrypniętym, ledwo słyszalnym głosem.
Zapytałem: „Mogę się za ciebie pomodlić?” Odparł:
„Tak”. Więc zacząłem się modlić: „Ojcze nasz, w imię
Jezusa Chrystusa proszę Cię o uleczenie ciała,
umysłu i duszy ojca Birminghama”. Położyłem mu
rękę na sercu i dodałem: „Ojcze, przebacz mu
wszystkie grzechy”.

Następnie Blanchette pomógł księdzu położyć się
do łóżka. Było około dziesiątej wieczorem.
Birmingham zmarł nad ranem. W najbliższy
poniedziałek kardynał Law odprawił mszę
pogrzebową. Blanchette siedział w ławce w połowie
długości kościoła, po prawej stronie. Słuchał, jak
młody człowiek z innej parafii, w której służył
Birmingham, ciepło wspomina go w mowie
pożegnalnej.



Zaraz po pogrzebie odbyła się stypa w podziemiach
kościoła Świętej Brygidy. Blanchette dostrzegł
kardynała stojącego samotnie. Law jadł maleńką
kanapkę i trzymał papierowy kubek z gorącą kawą.

– Był odwrócony do mnie plecami. Podszedłem
i powiedziałem, że znałem ojca Birminghama.
Odparł: „Bardzo dobrze. Bardzo dobrze. I pozostał
pan z nim w przyjaźni przez te wszystkie lata?”.
Odparłem: „Nie. Ale kilka miesięcy temu go
znalazłem, odbyliśmy długą rozmowę”. Kardynał na
to: „Wspaniale. Wspaniale”. Powiedziałem mu, że
modliłem się za Birminghama wieczorem przed jego
śmiercią, a on odrzekł znowu: „Wspaniale.
Wspaniale”. A potem powiedziałem: „W diecezji jest
wielu młodych mężczyzn, którzy potrzebują pomocy
w związku z relacjami, jakie utrzymywał z nimi ojciec
Birmingham”. Law zapytał: „Co pan sugeruje?”.

Blanchette starał się być dyskretny, ponieważ
w pobliżu stali żałobnicy.

– Powiedziałem, że ojciec Birmingham
wykorzystywał seksualnie mnie, moich czterech
braci i wielu, wielu innych chłopców w naszej parafii.
Kardynał natychmiast spochmurniał. Wziął mnie pod
ramię i powiedział: „Proszę pójść ze mną”.
Dotarliśmy do połowy korytarza, gdzie nie było
nikogo w zasięgu dziesięciu metrów.

Gdy Blanchette skończył opowiadać
o molestowaniu i o niedawnym spotkaniu
z Birminghamem, Law oświadczył: „Kościół
potrzebuje takich ludzi jak pan, powinien pan wrócić
do Kościoła. Biskup Banks zajmuje się tą sprawą,
chciałbym, żeby się pan z nim spotkał”.

Blanchette wspomina też, że Law zapytał, czy



może się za niego pomodlić.
– Położył mi dłonie na głowie na dwie albo trzy

minuty. A potem powiedział: „Na mocy tajemnicy
spowiedzi zobowiązuję pana do tego, by nie
rozmawiał pan o tym nigdy z nikim”. To mnie
naprawdę uderzyło. […] Nie przyszedłem do niego
się wyspowiadać. Przyszedłem go poinformować
o tym, co się wydarzyło.

Kiedy w 2002 roku „Boston Globe” zapytał Lawa
o jego rozmowę z Tomem Blanchettem, kardynał
odpowiedział za pośrednictwem rzeczniczki, że
pamięta ją jak przez mgłę i nie potrafi przypomnieć
sobie nic konkretnego. W oświadczeniu dla „Boston
Globe” Law oznajmił, że tak czy owak chętnie spotka
się z Blanchette’em. Gdy

ten przeczytał odpowiedź Lawa w gazecie, już
następnego dnia, 25 marca, udał się do kancelarii.

Kilka razy odsyłano go od jednej osoby do drugiej,
aż w końcu udało mu się porozmawiać krótko
z księdzem Johnem Connollym juniorem, pierwszym
sekretarzem kardynała.

– Spytał: „W czym mogę panu pomóc?”. Odparłem,
że przeczytałem w gazecie, że kardynał chętnie się
ze mną spotka, więc ja też chciałbym się z nim
zobaczyć.

Connolly odparł, że odwiedzi go tego samego dnia
w jego domu na Martha’s Vineyard. Jednak tego nie
zrobił ani tego dnia, ani przez cały następny miesiąc.
Przez ten czas archidiecezja kilkukrotnie
informowała, że kardynał w dalszym ciągu spotyka
się z ofiarami. Ale Toma Blanchette’a wśród nich nie
było.



5. Wybuch

Przez ponad 10 lat Kościół rzymskokatolicki
twierdził, że seryjni pedofile pokroju Johna Geoghana
i Jamesa Portera – obaj zredukowani do stanu
świeckiego i skazani na karę więzienia – to tylko
kilka nadgniłych jabłek, jakie można znaleźć w każdej
profesji: wśród księgowych, listonoszy, prawników
czy lekarzy.

Takie było wytłumaczenie Kościoła.
Na początku stycznia 2002 roku „Boston Globe”

opublikował informacje o tym, że Kościół znał
szczegóły powtarzających się potwornych napaści
Geoghana, a także o tym, jak pracowicie
archidiecezja bostońska próbowała je ukrywać.
Mimo to przedstawiciele Kościoła nadal utrzymywali,
że sprawa Geoghana była jedynie wyjątkiem od
reguły. Twierdzili, że problem ten dotyczy jedynie
ułamka wszystkich mężczyzn w koloratkach. Ale 31
stycznia 2002 roku w gazecie ukazał się raport
informujący, że w ciągu ostatniej dekady
archidiecezja bostońska zawarła tajne ugody
w sprawie pozwów o nadużycia o charakterze
seksualnym z udziałem co najmniej 70 innych księży.
Opinia publiczna nieubłaganie uświadamiała sobie
prawdziwy zasięg problemu. W ciągu kolejnych
dwóch miesięcy archidiecezja przekazała organom
ścigania nazwiska ponad 90 księży oskarżanych
o molestowanie.



Gdy diecezje w całym kraju zaczęły modyfikować
swoją politykę wobec nadużyć seksualnych
z udziałem duchownych, na jaw zaczęło wychodzić
coraz więcej pęknięć wewnątrz systemu. Pogłębiała
się też przepaść między wiernymi a hierarchami,
którzy mieli stać na czele Kościoła.

Skandal nabierał tempa i rozgłosu. Kardynał Law
znalazł się na okładce „Newsweeka”, a informacja
o kryzysie w Kościele stała się ulubionym tematem
niezliczonych stacji radiowych i telewizyjnych.
Wizerunek reporterów telewizyjnych nagrywających
materiał na żywo na tle podświetlonych kościołów
i parafii był stałym elementem wieczornych
wiadomości. Umowy o poufności, służące utajnianiu
kościelnego skandalu i zachowaniu prywatności
zawstydzonych ofiar, przestawały być respektowane,
gdy pokrzywdzeni dowiadywali się, że ich oprawcy
wciąż mieli możliwość napastowania kolejnych osób.
Opowieści o nadużyciach seksualnych duchownych
napływały ze wszystkich stanów. Skandal
rozprzestrzenił się też na Irlandię, Meksyk, Austrię,
Francję, Chile, Australię i Polskę, ojczyznę
urzędującego wówczas papieża.

Ankieta przeprowadzona na zlecenie „Washington
Post”, ABC News i Beliefnet.com pokazała, że
rosnąca większość katolików krytycznie postrzegała
sposób, w jaki Kościół radził sobie z kryzysem.
Siedemdziesiąt procent ankietowanych uważało, że
to poważny problem wymagający natychmiastowej
interwencji.

Po latach ukrywania nadużyć Kościół zapłacił za
swoje zaniedbania astronomiczną cenę. Co najmniej
dwie diecezje poinformowały, że stanęły na skraju



bankructwa, bo ich firmy ubezpieczeniowe odmówiły
pokrycia kosztów odszkodowań i procesów. Szacuje
się, że przez 20 lat odszkodowania dla ofiar mogły
kosztować Kościół nawet 1,3 miliarda dolarów. Teraz
licznik zaczął bić dużo szybciej. Setki ofiar zaczęły
wynajmować prawników i wnosić świeże pozwy
o molestowanie seksualne.

W kwietniu 2002 roku kardynał Law był pod
ostrzałem ze wszystkich stron. Ukrywał się
w bostońskiej posiadłości, przed którą gromadzili się
protestujący wykrzykujący różne hasła. Kardynał stał
się częstym bohaterem karykatur rysunkowych
i programów satyrycznych. Większość wiernych
natomiast odwróciła się od niego, licząc na to, że
zostanie usunięty z archidiecezji. W połowie kwietnia
Law potajemnie udał się do Rzymu, gdzie spotkał się
z papieżem, by omówić swoją rezygnację.

Niektórzy hierarchowie uznali jednak drobiazgowe
prześwietlanie skrzętnie dotąd ukrywanych
kościelnych tajemnic za prawdziwe
błogosławieństwo.

– Jakby rozcięto wreszcie wrzód. Jestem głęboko
przeświadczony, że to dla nas czas łaski, mimo że
bardzo bolesny i trudny. Faktem jest, że
pokrzywdzeni przez wiele lat ukrywali swoje
cierpienie. To otwarcie pomaga nam nieść posługę
duchową najlepiej, jak możemy, a także stanowi
początek procesu leczenia i pojednania – oświadczył
biskup diecezji Spokane w stanie Waszyngton,
William Skylstad. Skylstad był wtedy
wiceprzewodniczącym Konferencji Biskupów
Kościoła Katolickiego w Stanach Zjednoczonych.

Jak podaje ankieta przeprowadzona przez



Associated Press, pod koniec kwietnia 176 księży
z 28 stanów oraz z Dystryktu Kolumbii zrezygnowało
ze stanowisk albo zostało z nich usuniętych
w związku z oskarżeniami o wykorzystywanie
seksualne. Watykan z początku próbował
bagatelizować problem jako sprawę dotyczącą
jedynie Stanów Zjednoczonych, ale teraz musiał
zareagować. Papież Jan Paweł II wykonał historyczny
krok i zwołał wszystkich amerykańskich kardynałów
do Watykanu na naradę w sprawie kryzysu, który
wstrząsnął Kościołem, instytucją od dwóch tysięcy lat
kreującą wizerunek autorytetu moralnego. Skandal,
którego pierwsza iskra padła w Bostonie,
rozprzestrzeniał się tak szybko i na tak szeroką
skalę, że nawet schorowany papież, ukrywający
problemy w niedomówieniach w długich listach, był
zmuszony się nim zająć.

Przełomem był raport „Boston Globe” z 31
stycznia 2002 roku. Bez ogródek przedstawiono
w nim skalę kryzysu. Raport zmiażdżył teorię
o zaledwie kilku nadgniłych jabłkach w Kościele.
Sprawił też, że fala spływających z całego kraju
historii wezbrała i z wielką siłą uderzyła w same
podstawy Kościoła.

Archidiecezja bostońska przez ostatnie 10 lat po
cichu zawarła ugody z ofiarami co najmniej 70
księży – wszystko odbywało się w absolutnej
tajemnicy. Tylko w domenie publicznej „Boston
Globe” odnalazł akta sądowe i inne dokumenty
pozwalające na identyfikację 19 obecnych i byłych
księży oskarżonych o pedofilię. Czterech zostało
skazanych pod zarzutem wykorzystywania



seksualnego, wśród nich były ksiądz John Geoghan.
Dwóm innym duchownym postawiono zarzuty
karne. Ale te upublicznione sprawy reprezentują
zaledwie ułamek całkowitej liczby księży, których
sprawy zostały wyciszone w prywatnych
negocjacjach bez choćby zbliżania się do sali
sądowej, jak twierdzą prawnicy zajmującymi się
tego rodzaju sprawami.

Tak zaczynał się raport opublikowany 31 stycznia
2002 roku w „Boston Globe”. Stanowił on
zwieńczenie sześciu miesięcy pracy, która rozpoczęła
się latem 2001 roku. Zebrane materiały
jednoznacznie dowodziły, że po sześciu miesiącach od
przybycia do Bostonu w roku 1984 Law wiedział
o oskarżeniach wobec Geoghana.

Wysiłki Kościoła, by powstrzymać kryzys, były tak
intensywne, że nawet jeden z księży, którego czyny
poskutkowały sekretnymi ugodami z ofiarami,
przyznał, że przeraziło go, jak znakomicie ukryto
jego problem i sprawy wielu innych księży.

– Oni tak naprawdę chronili własną wizję Kościoła
jako idealnej społeczności. Gdyby archidiecezja
rzeczywiście chciała chronić innych księży przed
skandalem, dopadliby mnie i innych molestujących
dzieci duchownych o wiele wcześniej.

Na początku lutego Law dwukrotnie zapewnił
opinię publiczną, że archidiecezja odsunęła od
jakichkolwiek form posługi kapłańskiej wszystkich
księży, którzy dopuszczali się wykorzystywania
nieletnich.

– Ani jedno stanowisko w tej archidiecezji nie jest
zajmowane przez duchownego, o którym
wiedzielibyśmy, że dopuszczał się nadużyć



seksualnych wobec nieletnich – oświadczył Law.
Kardynał wielokrotnie powtórzył swoje

zapewnienie wypytującym go reporterom. Aż
w końcu z irytacją w głosie oznajmił:

– Ani jeden ksiądz lub były ksiądz z tej archidiecezji
pracujący na jakmkolwiek stanowisku nie dopuścił się
molestowania według naszej wiedzy. Mam nadzieję,
że to jest jasne.

Zapewnienie Lawa nie na długo jednak zachowało
wiarygodność. Zaledwie osiem dni po jego
oświadczeniu, ku zdumieniu parafian, usunięto dwóch
proboszczów z podmiejskich parafii, bo archidiecezja
znalazła dowody na to, że w przeszłości molestowali
dzieci. Pięć dni później odwołano jeszcze sześciu
księży w archidiecezji, gdy kościelni urzędnicy
przeczesali jeszcze raz akta osobowe sięgające 40
lat wstecz. Zszokowani parafianie po wejściu do
kościołów ze łzami i niedowierzaniem słuchali nowin
o swoich duszpasterzach.

– Kiedy widzisz zdjęcie swojego księdza w gazecie
w związku z taką historią… to jest szok. Myślisz: a ja
przyjmowałem od tego faceta komunię – mówił jeden
z parafian, biznesmen z Bostonu.

Do maja 11 księży odwołano ze stanowisk już po
zapewnieniu Lawa, że Kościół całkowicie pozbył się
„kłopotliwych” duchownych. W marcu pod naciskiem
podobnych oskarżeń został zmuszony do dymisji były
wicekanclerz archidiecezji. Do tego czasu w całym
kraju było już głośno o pogłębiającym się kryzysie
w Bostonie.

Był styczeń 1999 roku. Zawodziły lirycznie dudy,
wtórowała im irlandzka harfa. Ponad 200 diakonów



i księży maszerowało z kolorowymi transparentami,
witając nowego biskupa w Palm Beach.

Anthony O’Connell, pochodzący z okręgu Clare na
zachodnim wybrzeżu Irlandii, przybył do Palm Beach,
by zastąpić biskupa Keitha Symonsa, usuniętego ze
stanowiska po przyznaniu się do wykorzystywania
seksualnego młodych chłopców we wczesnych latach
czterdziestoletniej posługi duszpasterskiej. Na
Florydzie zaczął się czas radości, nadziei i modlitwy –
czas odnowienia.

– Powierzona nam przez Boga misja Jezusa
Chrystusa to ogromna odpowiedzialność – mówił do
wiernych pełen optymizmu O’Connell w katedrze
Świętego Ignacego podczas uroczystego przyjęcia
funkcji biskupa.

Ale nowy duszpasterz stojący przez
zgromadzeniem 1200 wiernych, spowity słodkim
dymem kadzidła, skrywał mroczną tajemnicę.

– To zawsze nade mną wisiało – miał później
wyznać. W ten styczniowy dzień w 1999 roku wierni
z Palm Beach nie mieli pojęcia, że ich nowy pasterz,
który obiecywał odnowę duchową, sam dopuszczał
się w przeszłości nadużyć seksualnych.

W latach siedemdziesiątych, gdy był rektorem
seminarium Świętego Tomasza z Akwinu w Hannibal
w stanie Missouri, skontaktował się z nim kleryk
Christopher Dixon, prosząc o pomoc. Dixon był gejem
i miał problemy z akceptacją swojej orientacji
seksualnej. Dręczyły go wstyd i poczucie winy.
Wyznał O’Connellowi, który pełnił w seminarium rolę
doradcy duchowego, że był w przeszłości
wykorzystywany seksualnie przez duchownego.

– Godzinami rozmawialiśmy o tym, że powinienem



zaakceptować siebie i swoje ciało – mówi Dixon. –
Sprawił, że mu zaufałem. Twierdząc, że chce mi
pomóc w akceptacji mojego ciała, położył się ze mną
nago do łóżka i ocierał o mnie. Pomyślałem: „W
końcu to sługa Boży, jak mógłby robić coś złego?”.
Ale mimo to wiedziałem, że coś jest nie tak, bo
w przeciwnym razie nie czułbym takiego napięcia
i obrzydzenia.

O’Connell molestował go trzy lub cztery razy
w ciągu dwóch lat.

Dwadzieścia lat po kontakcie seksualnym, w 1995
roku, Dixon napisał do O’Connella, który przebywał
wtedy w Tennessee. W 25 roku posługi
duszpasterskiej O’Connell został przez papieża
wyniesiony do godności biskupa Knoxville. Dixon
chciał, aby O’Connell wypłacił mu odszkodowanie
i udał się na leczenie. List wywołał niepokój, na który
jednak Kościół miał już sprawdzoną metodę: zawarto
cichą ugodę z ofiarą. Diecezja Jefferson City nie
uznała oskarżeń Dixona, ale zapłaciła mu 125 tysięcy
dolarów w zamian za obietnicę zaprzestania dalszych
oskarżeń.

Dixon postanowił jednak złamać umowę o poufności
i zadzwonił do gazety „St. Louis Post-Dispatch”, gdy
przeczytał o ofiarach, które ujawniły się w związku
ze skandalem w Bostonie. Poczuł się pewniej ze
świadomością, że nie jest sam.

– Nie chcę, żeby ci ludzie dalej mieli możliwość
robienia takich rzeczy – wyjaśnił.

Zaledwie kilka godzin po opublikowaniu przez
gazetę „St. Louis” historii w Missouri, O’Connell,
sześćdziesięciotrzyletni popularny biskup na
Florydzie, ogłosił swoją rezygnację. Ustępował ze



stanowiska pod ostrzałem tych samych księży
i diakonów, którzy trzy lata wcześniej witali go
z otwartymi ramionami jako pasterza 350 tysięcy
katolików w pięciu okręgach na Florydzie. Zaledwie
dzień wcześniej O’Connell, podobnie jak dziewięciu
innych biskupów Florydy, wydał oświadczenie,
w którym potępiał nadużycia seksualne jako
„przestępstwo i grzech”. Teraz sam przyznawał się
do popełnienia takich czynów. Wyznał swoje winy
w tej samej katedrze, w której rozpoczął swoją
służbę duszpasterską na Florydzie.

– Pragnę przeprosić tak szczerze i głęboko jak
tylko to możliwe. – Mimo lat spędzonych poza
ojczyzną w jego głosie nadal pobrzmiewał irlandzki
akcent. – Z głębi serca przepraszam za cały ból,
cierpienie, gniew i niezrozumienie, jakie spowoduje
to wydarzenie. Odkąd przybyłem do tej diecezji,
byłem kochany bardziej, niż na to zasługuje
jakikolwiek człowiek. Nie ukrywam, że ciężko
pracowałem w diecezji. Tylko tak potrafię pracować,
z całych sił. Otrzymałem od Boga wiele darów
i zdolności. Mogę uczciwie powiedzieć, że
wykorzystałem je najpełniej, jak umiałem. Moje serce
krwawi, gdy myślę o Chrisie Dixonie. Nie miałem
z nim żadnego kontaktu od czasu zawarcia ugody.
[…] Zrozumiałem, że zawarł ugodę z archidiecezją
i zamknął ten rozdział. Poprosił o zachowanie
poufności z własnej potrzeby. Sądziłem, że to było
dobre rozwiązanie. To zawsze nade mną wisiało. Nie
sądzę, żebym kiedykolwiek wygłosił kazanie bez tej
świadomości, zwłaszcza w ostatnich czasach.

O’Connell nazwał swoje zachowanie głupim
i nieprzemyślanym. Tłumaczył też, że wynikło ono



z chęci, by pomóc Dixonowi w radzeniu sobie
z problemami. Wydawało się jednak, że biskup wciąż
pomniejszał powagę swoich czynów polegających na
leżeniu nago w łóżku z młodym klerykiem.

– W tej relacji nie było niczego poza dotykiem –
tłumaczył. – Absolutnie niczego, co miałoby
charakter seksualny, więc w powszechnym
rozumieniu aktywności seksualnej: nie, nie doszło do
tego. Chcę mieć pewność, że moi wierni będą tego
świadomi. To jednak nie zmienia faktu, że kierowały
mną naiwność, głupota i omylność. Czy zmieniłbym
to, gdybym mógł? Oczywiście, w jednej chwili. Ze
względu na niego, ale też na siebie.

Szybki upadek O’Connella wywołał oszołomienie
i poczucie wstydu w zgromadzeniu, któremu do
niedawna przewodził. Ksiądz Brian King z kościoła
Świętej Juliany w West Palm Beach był klerykiem,
który pracował jako kierowca poprzednika
O’Connella. Doskonale rozumiał podejrzenia, że
tuszowanie nadużyć O’Connella nie było wyjątkiem.

– Biorąc pod uwagę, że biskup w tej diecezji – drugi
biskup, kolejny biskup w tej diecezji – miał taką
historię, wszyscy będą się zastanawiać: co takiego
się tu dzieje, co jeszcze jest trzymane w ukryciu? –
powiedział w rozmowie z „Palm Beach Post”.

Dixon przyjął święcenia kapłańskie w maju 1990
roku, lecz później zrzucił sutannę. Kiedyś myślał, że
O’Connell to jeden z najbardziej inteligentnych ludzi,
jakich spotkał na swojej drodze.

– Nie czuję się teraz jak ofiara, ale tu nic nie jest
jednoznaczne. Gdyby zajęto się tą sprawą
prawidłowo lata temu, nie musielibyśmy teraz przez
to przechodzić.



W ciągu zaledwie kilku tygodni okazało się, że
Dixon nie był jedyną ofiarą biskupa. Wkrótce
ujawniło się jeszcze trzech mężczyzn, którzy również
oskarżali O’Connella o wykorzystanie seksualne.

O’Connell był trzecim biskupem Palm Beach.
Drugim był Symons, usunięty ze stanowiska w 1999
roku po przyznaniu się do wykroczeń o charakterze
seksualnym. Biskupem założycielem diecezji był
Thomas Vose Daily – ten sam człowiek, który okazał
się później jednym z głównych strategów tuszowania
działań Johna Geoghana, przez lata napastującego
dzieci w Bostonie.

W roku 2002 biskup Daily wygłaszał kazania
w Nowym Jorku, gdzie przewodził diecezji
brooklyńskiej, piątej pod względem wielkości
w Stanach Zjednoczonych. Ze swojej brooklyńskiej
ambony wyraził ubolewanie, że tak potraktował
sprawę Geoghana w Bostonie – w obliczu nowych
oskarżeń ignorował nadużycia seksualne księdza,
mimo że był duchowym przywódcą 1,6 miliona
katolików w Brooklynie i Queens.

Daily, pochodzący z Belmont w stanie
Massachusetts, przyjął święcenia kapłańskie w 1952
roku. We wczesnych latach sześćdziesiątych przez
pięć lat pracował na misjach w Peru jako członek
stowarzyszenia Świętego Jakuba Apostoła.
Następnie powrócił do Bostonu i stopniowo wspinał
się po szczeblach hierarchii kościelnej. Gdy w 1983
roku zmarł kardynał Medeiros, Daily kierował
archidiecezją do chwili, gdy następcą Medeirosa
został mianowany Law. Stał na straży tajnych akt
personalnych, które były trzymane pod kluczem



w kancelarii.
W 1979 roku to właśnie Daily, poinformowany

o jednej z napaści Geoghana, nadzorował prędkie
i powierzchowne dochodzenie. Bez rozmowy
z matką, która zgłosiła molestowanie syna, napisał
list do Geoghana, w którym poinformował księdza
pedofila, że został oczyszczony z zarzutów. Daily
powiedział też, że sprawę zbadał policyjny kapelan,
który uznał oskarżenie za nieodpowiedzialne,
całkowicie fałszywe [oraz] wniesione przez kobietę,
która jest znana w lokalnej społeczności i nie cieszy
się dobrą opinią.

Biskup utrzymywał później, że sądził wtedy,
błędnie, iż duchownych obejmował immunitet
dotyczący odpowiedzialności cywilnej i karnej za
przestępstwa o charakterze seksualnym. Dla
Daily’ego Geoghan nie był przestępcą ani
gwałcicielem, a jedynie zbłąkaną owcą.

– Jestem pasterzem, którego zadaniem jest
odnajdować zagubione owce naszego Pana
i przyprowadzać je z powrotem do stada. Mam im
przewodzić i dyscyplinować je w taki sposób, by
powróciły na dobrą drogę – mówił Daily. – Nie jestem
detektywem.

Gdy w wieku 74 lat odprawiał mszę celebrującą 50
rocznicę jego kapłaństwa, informacje z Bostonu
rzucały cień na jego ambonę w Nowym Jorku.

– To naprawdę dobry człowiek. Trudno patrzeć na
to, co się dzieje, zwłaszcza teraz, gdy obchodzimy
tak ważną rocznicę – stwierdził rzecznik biskupa.

Mimo prób odsuwania od siebie pytań o kadencję
w Massachusetts, Daily nie mógł ukryć się przed
nowymi zarzutami wysuniętymi przez „Boston



Globe”. Artykuł w gazecie informował, że Daily
zamiótł pod dywan oskarżenia o nadużycia seksualne
w Nowym Jorku zaledwie cztery lata wcześniej.

Ksiądz Timothy Lambert, czterdziestoczteroletni
duchowny przebywający na zwolnieniu, wysunął
oskarżenia podczas spotkania z szefami diecezji
w 1998 roku. Jego prawnik powtórzył oskarżenia rok
później w ośmiostronicowym liście do Daily’ego.
W liście przedstawiono zarzuty Lamberta wobec
księdza, który stał się przyjacielem rodziny, podczas
gdy jego matka musiała mierzyć się z samotnym
wychowywaniem czwórki synów i córki. Jej mąż,
alkoholik, opuścił rodzinę. Lambert, trudny
nastolatek, bardzo potrzebował uwagi ze strony
kogoś, kto zastąpiłby mu ojca. Idealna sytuacja dla
napastnika – komentował Lambert w liście.
Oskarżenie dotyczyło Josepha Byrnsa, proboszcza
w brooklyńskim kościele Świętej Róży z Limy. Ojciec
Byrns wiedział, że ten młody chłopiec zaspokoi jego
potrzeby seksualne, jeśli tylko zostanie właściwie
zmanipulowany udawanym przywiązaniem
i prezentami, które dla tego dziecka symbolizowały
miłość, jakiej nigdy nie okazał mu żaden dorosły
mężczyzna, w szczególności jego własny ojciec.

Byrns przyznał, że znał rodzinę Lambertów od
1969 roku, ale zaprzeczył zarzutom, utrzymując, że
„w tej historii nie ma słowa prawdy”. Daily, biskup
Byrnsa, stanął za nim murem. Biskup twierdził, że
zbadał oskarżenia. Potwierdził nieskalaną opinię
Byrnsa, uznając go za niewinnego, a następnie uznał
sprawę za zamkniętą. Lambert natomiast uważał
całe to dochodzenie za farsę. Wątpił, by którykolwiek
z diecezjalnych śledczych przesłuchał któregoś



z terapeutów, z którymi rozmawiał o molestowaniu,
albo któregokolwiek członka jego rodziny.

– Oni niczego nie sprawdzili – oświadczył.
Niechęć Daily’ego do rzetelnego prześwietlania

zarzutów oznaczała, że na początku kryzysu
Brooklyn nie dołączył do wielu diecezji w kraju, które
drobiazgowo przejrzały akta personalne i przekazały
władzom nazwiska księży oskarżonych o nadużycia
seksualne. Nie zrobił tego mimo nakazu
brooklyńskiego prokuratora regionalnego, by
wszystkie informacje i oskarżenia przekazać do
prokuratury. Nie zrobił też tego mimo jasno
wyrażonego stanowiska niedawno wybranego
burmistrza Nowego Jorku, Michaela Bloomberga.
Zapytany na konferencji prasowej w ratuszu o to, czy
Kościół powinien przekazywać informacje
o nadużyciach seksualnych kleru, Bloomberg bez
wahania odparł:

– Nie ma żadnego powodu, by ze względu na
wykonywany zawód jakakolwiek grupa społeczna
znajdowała się poza prawem. Kropka.

Daily bronił swoich decyzji w sprawie Byrnsa, ale
przyznał, że żałuje tego, jak potraktował sprawę
Geoghana w Bostonie. Przekonywał, że większość
ofiar nalegała na utrzymanie wszystkiego
w tajemnicy i chciała uniknąć publicznego
nagłaśniania ich oskarżeń o wykorzystywanie
seksualne.

– Uważamy, że mamy swoją politykę […] i że
działamy odpowiedzialnie. Zamierzamy trzymać się
tej polityki – oznajmił.

Kiedy jednak biskup nakłaniał ofiary do kontaktu
z jego pracownikami, Lambert skomentował kwaśno:



„To ostatnie miejsce, do którego bym się udał”. Mimo
pogłębiającego się kryzysu Daily tylko się pogrążał,
oznajmiając, że nie ujawni nazwisk sprawców
przemocy seksualnej.

– Niektórzy z nich już nie żyją – tłumaczył. –
Człowiek ma prawo do zachowania dobrej opinii
nawet po śmierci.

Na początku kwietnia zaczął jednak tracić
pewność siebie. Jego podwładni spotykali się
z prokuraturą z Queens oraz Brooklynu i już
niebawem Daily stanął w obliczu oskarżeń
ignorowania wielokrotnych zawiadomień o księdzu
urządzającym spotkania po godzinach z nastoletnimi
chłopcami w parafii w Queens na początku lat
dziewięćdziesiątych. W czerwcu 2000 roku ksiądz
ten został aresztowany pod zarzutem sodomii.
Gazeta „Newsday” poinformowała, że John
McVernon przy różnych okazjach czterokrotnie
kontaktował się z Dailym, zaniepokojony
zachowaniem księdza.

– Powiedziałem Daily’emu: „W parafii dzieją się
rzeczy, które poważnie mnie niepokoją”. On słuchał
mnie uważnie. Po tej pierwszej wizycie nic się nie
zmieniło – opowiadał McVernon.

Zarzuty zostały później oddalone, a dokumenty
dotyczące sprawy utajnione. McVernon twierdzi, że
po pierwszym spotkaniu z Dailym na początku lat
dziewięćdziesiątych mówił biskupowi o zachowaniu
księdza jeszcze trzy razy.

– Co roku opowiadałem mu tę samą historię, ale
nikt nic z tym nie robił.

Rzecznik Daily’ego poinformował, że po
aresztowaniu ksiądz został przeniesiony na



zwolnienie administracyjne. Przebywał na nim do
momentu pisania książki. „New York Times”
dostarczył kolejnych szczegółów o braku
zainteresowania Daily’ego oskarżeniami o nadużycia
seksualne kleru. Gazeta poinformowała, że w 1991
roku Daily wystawił wyjątkowo pozytywne referencje
księdzu Enrique’owi Diazowi Jimenezowi mimo
liczącemu 60 zarzutów aktowi oskarżenia przeciw
niemu w Queens w związku ze sprawą
o molestowanie dzieci. Daily napisał, że Diaz był
w bardzo trudnej sytuacji w Nowym Jorku ze
względu na toczącą się przeciwko niemu sprawę
karną, ale załagodził informacje o problemach
księdza z wykorzystywaniem seksualnym. Rzecznik
Daily’ego powiedział, że biskup nie minął się
z prawdą, gdy chwalił pracę Diaza podczas jego
oficjalnej trzyletniej posługi kapłańskiej w Nowym
Jorku, twierdząc, że nie byłoby uczciwe łączenie
rekomendacji i „oskarżeń, które pojawiły się lata
później”. W tym samym roku, po przyznaniu się do
trzech przypadków molestowania seksualnego, ojciec
Diaz został deportowany do Wenezueli. Tam
oskarżono go później o nadużycia seksualne wobec
18 chłopców, których przygotowywał do pierwszej
komunii świętej.

Gdy nadeszła wiosna, Daily nie mógł już dłużej
opierać się prokuratorom. W połowie kwietnia
diecezja brooklyńska ogłosiła, że przekaże
prokuraturze nazwiska księży oskarżonych
o nadużycia seksualne w ciągu ostatnich 20 lat,
a także obiecała informować władze świeckie
o wszystkich przyszłych zarzutach.

– Podobnie jak robiliśmy to w przeszłości, teraz



również będziemy współpracować przy wszelkich
śledztwach, jakie będą chcieli prowadzić –
oświadczył Daily.

Takiej elastyczności biskup z Belmont nauczył się
w archidiecezji bostońskiej, gdzie jego przełożeni
i współpracownicy bardzo cenili sobie tę
umiejętność. Gdy „The Tablet”, oficjalna gazeta
diecezji brooklyńskiej, wydał na początku 2000 roku
specjalny numer poświęcony dwudziestopięcioleciu
posługi biskupiej Daily’ego, nie zabrakło w nim
pozdrowień z Bostonu. Law napisał kilka ciepłych
słów o biskupie, który był dawniej jego prawą ręką.
Człowiek ten, dumny bostończyk z krwi i kości, był
dla mnie nieocenioną pomocą. Nie tylko znał tu
każdy kąt, ale, co ważniejsze, znał wszystkich
„graczy” – napisał Law.

Thomas Daily nie był jedynym nowojorskim
prałatem ściganym za swoją niejasną przeszłość
w parafiach Nowej Anglii.

Kardynał Edward Egan został w 2000 roku
wybrany na 12 przywódcę archidiecezji
nowojorskiej. Był następcą zmarłego na raka mózgu
kardynała Johna O’Connora, który przez ostatnie 16
lat był najbardziej znanym prałatem w kraju. Gdy
Egan opuszczał Connecticut, by zamieszkać przy
Madison Avenue i objąć rolę duchowego przywódcy
trzeciej największej diecezji w kraju, miał opinię
konserwatywnego biskupa, twardo trzymającego się
nauczania Kościoła w sprawie aborcji
i antykoncepcji.

Pochodzący z Chicago kardynał wydawał się
idealnym kandydatem na stanowisko w nowojorskiej



diecezji, liczącej sobie 2,4 miliona katolików. Egan,
prawnik kanoniczny, spędził 20 lat w Watykanie,
gdzie doradzał papieżowi Pawłowi VI i Janowi
Pawłowi II. Dwa lata pracował jako biskup
pomocniczy w Nowym Jorku, nadzorując szkoły
katolickie. Podobnie jak O’Connor, który do Nowego
Jorku przybył ze Scranton w stanie Pensylwania,
Egan zdobył większość doświadczenia we względnie
niewielkiej, nieściągającej wiele uwagi stolicy
biskupiej.

– Nie czuję się przywódcą – powiedział
w przeddzień objęcia stanowiska w katedrze
Świętego Patryka. – Ale dajcie mi trochę czasu.

Siedemnastego marca 2002 roku Egan został
przyparty do muru przez „Hartford Courant”. Gazeta
doniosła, że podczas pracy na stanowisku biskupa
Bridgeport w stanie Connecticut utrzymywał on
przez lata na stanowiskach księży oskarżanych
o wykorzystywanie seksualne dzieci. Jeden
z duchownych przyznał się, że ugryzł nastoletnią
ofiarę podczas seksu oralnego, by powstrzymać
u niej wytrysk. Początkowo Egan zignorował te
oskarżenia. Po kilku dniach jednak potępił działania
księży pedofilów, nazywając je „obrzydliwością”.
Poprosił też ofiary o zgłaszanie napaści odpowiednim
służbom. Twierdził, że zareagował w odpowiedni
sposób. Uparcie opierał się jednak składaniu
obietnic, że Kościół będzie zgłaszać wszystkie
podejrzenia nadużyć seksualnych.

Podobnie jak jego bostoński kolega Law, Egan był
ostro krytykowany – zarzucano mu poświęcenie
bezpieczeństwa dzieci na rzecz desperackich starań
uniknięcia skandalu w Kościele. Egan, jeden



z najwyższych rangą kardynałów w Ameryce, nie
zadziałał stanowczo w sprawie zajść w diecezji
Bridgeport – głosił artykuł w „Connecticut Post”.
Były to przestępstwa, które należało zgłosić
organom ścigania i prokuraturze. Gazeta
nawoływała do rezygnacji Egana, podczas gdy
diecezja w Bridgeport rozpoczęła przegląd akt
personalnych księży, sięgając aż do czasów założenia
archidiecezji niemal pół wieku wcześniej.

Druzgocący artykuł w „Hartford Courant” powstał
na podstawie tajnej dokumentacji sądowej, zapisów
zeznań świadków, akt personalnych i wewnętrznej
dokumentacji Kościoła. Rysowano w nim portret
Egana jako leseferysty ociągającego się
w sprawdzaniu oskarżeń o nadużycia i prędko
odprawiającego tych, którzy zarzucali jego księżom
grzeszne czyny. W nieznanym wcześniej zeznaniu
z 1999 roku Egan zasugerował, że 12 dawnych
ministrantów i parafian oskarżających tego samego
księdza o molestowanie, gwałt i pobicie wszystko
zmyśliło.

– Oskarżenia to oskarżenia – powiedział Egan.
A skargi na księży skomentował: – Niewielu osobom
udało się choćby zbliżyć do udowodnienia
czegokolwiek.

W zeznaniu zdobytym przez „Hartford Courant”
Egan wykazywał się zapalczywością i lekceważąco
odnosił się do oskarżeń wobec księży z diecezji.
W wymianie zdań z prawnikiem o nadużyciach
księdza Laurence Bretta, duchownego z Bridgeport,
który przyznał się do napastowania dzieci na terenie
kraju w latach sześćdziesiątych, Egan nie okazał
współczucia ofiarom przemocy. W 1991 roku, po



sprawdzeniu historii księdza, Egan uznał, że Brett,
wtedy pracujący jako szkolny kapelan w Baltimore,
może pozostać w diecezji Bridgeport. Powiedział, że
ksiądz zrobił na nim „dobre wrażenie”. Prawnicy
pytali go, jakie działania podjął w sprawie Bretta.
Egan szczegółowo analizował ich słowa:

Pytanie: [Brett] przyznaje, że uprawiał z tym
młodym chłopcem seks oralny i że ugryzł go
w penisa, po czym powiedział chłopcu, by
spowiadał się gdzie indziej?

Egan: No cóż, nie sądzę, że to dokładnie tak. […]
Z moich informacji wynika, że młody człowiek,
o którym mowa, był osiemnastoletnim studentem
Uniwersytetu Najświętszego Serca.

P: Czy zdaje sobie ksiądz sprawę z faktu, że
w grudniu 1964 roku osoba poniżej 21 roku życia
była według prawa stanu Connecticut nieletnia?

Egan: Mój problem, moje wyjaśnienie, odnosiło się
do wyrażenia „młody chłopiec”
o osiemnastolatku.

P: „Młody” – dobrze, „nieletni” – czy tak lepiej?
Egan: W porządku.



Ksiądz Paul Shanley publicznie zachwalał miłość między
mężczyznami a chłopcami. Prywatnie molestował seksualnie
młodych bezbronnych chłopców.
FOT. „BOSTON GLOBE”

Zmarły już ksiądz Joseph Birmingham wykorzystał seksualnie całe
rzesze młodych ludzi. Podczas jego trzydziestoletniej kariery
kościelni hierarchowie nie zrobili niemal nic, by go powstrzymać.
FOT. ARCHDIECEZJA BOSTOŃSKA



Wypadek samochodowy z udziałem księdza Ronalda Paquina
zakończył się śmiercią szesnastolatka, którego ksiądz poprzedniej
nocy molestował. Przed tragedią archidiecezja została
poinformowana, że Paquin dopuszczał się wcześniej nadużyć
o charakterze seksualnym.
FOT. ARCHDIECEZJA BOSTOŃSKA

John Geoghan (po lewej), były ksiądz, został oskarżony
o wykorzystanie około 200 dzieci z Bostonu i okolic. Dwóch
kolejnych kardynałów przenosiło go z parafii do parafii, mimo że
wiedzieli o oskarżeniach. W styczniu 2002 roku Geoghan i jego
adwokat, Geoffrey Packard, wysłuchują wyroku. Geoghan został
skazany za molestowanie jednego chłopca na karę od dziewięciu do
10 lat pozbawienia wolności.
FOT. KEVIN WISNIEWSKI DLA „BOSTON GLOBE”



Catherine Geoghan, starsza siostra Johna Geoghana, lojalnie stała
u boku brata podczas procesu. Podczas przerwy w wyborze ławy
przysięgłych w Sądzie Najwyższym w Middlesex z rodzeństwem
rozmawia ojciec John Casey, przyjaciel Geoghana.
FOT. JOHN BLANDING DLA „BOSTON GLOBE”

Biskup Anthony O’Connell złożył rezygnację po przyznaniu się do
molestowania młodego kleryka 25 lat wcześniej.
FOT. LANNIS WATERS/„PALM BEACH POST”



Biskup irlandzkiego Wexford Brendan Comiskey ogłosił rezygnację
ze stanowiska w kwietniu 2002 roku, gdy został oskarżony
o chronienie księdza dopuszczającego się nadużyć seksualnych.
FOT. DAVID SLEATOR/ „IRISH TIMES”

Kardynał archidiecezji bostońskiej Bernard Law nie zajął się
odpowiednio sprawami księży, w tym Johna Geoghana, którzy
wykorzystywali seksualnie dzieci. Brak interwencji Lawa poskutkował
międzynarodowym skandalem w Kościele rzymskokatolickim.
W styczniu 2002 roku Law odniósł się do skandalu na specjalnej
konferencji prasowej zwołanej w jego rezydencji.
FOT. DAVID RYAN DLA „BOSTON GLOBE”



Według informacji podanych przez gazetę „Hartford Courant”
kardynał Nowego Jorku Edward Egan pozwolił księżom
dopuszczającym się molestowania pozostać na stanowiskach, gdy
kierował diecezją Bridgeport w stanie Connecticut.
FOT. AP/WIDE WORLD PHOTOS

Kardynał Law po mszy w katedrze pod wezwaniem Świętego Krzyża
w Bostonie.
FOT. MATTHEW LEE DLA „BOSTON GLOBE”



Papież Jan Paweł II w liście na Wielkanoc 2002 roku potępił
„grzechy niektórych naszych braci”. W kwietniu papież zwołał
wszystkich amerykańskich kardynałów na nadzwyczajne
posiedzenie, podczas którego nazwał nadużycia seksualne
z udziałem księży „przestępstwem”.
FOT. AFP PHOTO/ALESSANDRO BIANCHI



Prokurator generalny stanu Massachusetts Tom Reilly, trzeci
z lewej, zwołał konferencję prasową po spotkaniu z prawnikami
archidiecezji bostońskiej. Prokuratorzy okręgowi od lewej: Dan
Conley, Kevin Burke, Tim Cruz, Bill Keating, Martha Coakley oraz
Geline Williams, dyrektor generalna Stowarzyszenia Prokuratorów
stanu Massachusetts.
FOT. JONATHAN WIGGS DLA „BOSTON GLOBE”



Kiedy kardynał Bernard Law odprawiał nabożeństwo wielkopiątkowe
29 marca 2002 roku w katedrze pod wezwaniem Świętego Krzyża,
demonstrujący przed kościołem nawoływali, by ustąpił ze
stanowiska.
FOT. REUTERS/BRIAN SNYDER



Świeccy wierni spotkali się w podziemiach kościoła Świętego Jana
Chrzciciela w Wellesley w stanie Massachusetts w kwietniu 2002
roku, by omówić kryzys, który zachwiał posadami ich Kościoła.
FOT. JUSTINE ELLEMENT DLA „BOSTON GLOBE”



Tom Blanchette (pierwszy z lewej z przodu) z innymi członkami
Katolickiej Organizacji Młodzieżowej i księdzem Josephem
Birminghamem w kościele Matki Boskiej Fatimskiej we wczesnych
latach sześćdziesiątych.
FOT. DZIĘKI UPRZEJMOŚCI TOMA BLANCHETTE

Patrick McSorley był wykorzystywany seksualnie przez Geoghana po
tym, gdy jego ojciec popełnił samobójstwo.
FOT. SARAH BREZINSKY DLA „BOSTON GLOBE”



Trzej synowie i czterej siostrzeńcy Maryetty Dussourd byli
molestowani przez Geoghana przed snem, czasem podczas
wspólnej wieczornej modlitwy.
FOT. PAT GREENHOUSE DLA „BOSTON GLOBE”

Margaret Gallant, siostra Maryetty Dussourd i zagorzała
katoliczka, napisała w 1982 roku list do kardynała Medeirosa.
Wyraziła w nim oburzenie, że Geoghan, który molestował siedmiu
jej młodych krewnych, nie został odsunięty od pracy w parafii.
FOT. DZIĘKI UPRZEJMOŚCI MARYETTY DUSSOURD



James Hogan był jednym z mężczyzn, którzy ujawnili się, by
oskarżyć zmarłego już księdza Josepha Birminghama
o molestowanie seksualne. Kardynał Law i inni hierarchowie
kościelni usłyszeli w pozwie zarzut, że ukrywali działania
Birminghama.
FOT. AP/WIDE WORLD PHOTOS



Papież odnosi się do problemu nadużyć seksualnych
w przemówieniu do przywódców amerykańskiego Kościoła
katolickiego w swojej prywatnej bibliotece w Watykanie w kwietniu
2002 roku. Kardynał Law na zdjęciu piąty od lewej.
FOT. AP/WIDE WORLD PHOTOS



Kardynał Law całuje pierścień papieski podczas nadzwyczajnego
posiedzenia zwołanego przez Jana Pawła II w Watykanie w kwietniu
2002 roku.
FOT. AP/WIDE WORLD PHOTOS



W ciągu kilku dni po ujawnieniu informacji przez
„Hartford Courant” Egan bronił swoich działań
w Connecticut, twierdząc, że zachował się właściwie.
Oświadczył, że rutynowo wysyłał księży oskarżonych
o nadużycia o charakterze seksualnym na leczenie
w zamkniętym oddziale psychiatrycznym.

Jeśli oceny lekarskie były pozytywne, księdza
przywracano do posługi kapłańskiej, czasami
z pewnymi ograniczeniami, by zachować wzmożoną
ostrożność. Jeśli oceny były negatywne, nie mógł on
powrócić do pracy – napisał w liście.

Podobnie jak w wielu innych miejscach, tu również
Kościołowi udało się utrzymać w tajemnicy
dokumentację o największym skandalu nadużyć
seksualnych księży w Connecticut. Ale gdy sprawa
wyszła na jaw, informacje z Bridgeport stały się
lekturą obowiązkową parafian mieszkających
zaledwie godzinę drogi od Nowego Jorku. Na
przykład: notatka z 1990 roku informowała, że
pewien diecezjalny urzędnik niepokoił się
układającymi się w konkretny schemat oskarżeniami
wobec księdza z Norwalk, któremu zarzucano
dotykanie młodych chłopców, ale Egan nie zawiesił
ani nie odwołał podejrzanego, księdza Charlesa
Carra. Pięć lat później wpłynął pozew i dopiero
wtedy Egan usunął Carra ze stanowiska, już jednak
w 1999 roku powierzył mu na część etatu stanowisko
kapelana w domu opieki w Danbury. Ostatecznie
Carr został zredukowany do stanu świeckiego przez
następcę Egana w Connecticut, biskupa Williama E.
Loriego.

Przekonanie Egana, że to Kościół powinien



decydować o tym, które oskarżenia o molestowanie
kierować do władz świeckich, nie spodobało się
prokuratorowi okręgowemu z Manhattanu,
Robertowi Morgenthau.

– Osoby decyzyjne we wszystkich instytucjach
religijnych dysponujące informacjami o nadużyciach
wobec dzieci powinny przekazywać je niezwłocznie
organom ścigania – oznajmił prokurator. –
Oczekiwałbym, że archidiecezja nowojorska
przekaże prokuraturze wszystkie oskarżenia
o wykorzystywanie seksualne dzieci, także te
z przeszłości.

Presja wokół Egana zmusiła go w końcu do
działania. W ciągu kilku tygodni dostarczył
Morgenthauowi listę księży oskarżanych o nadużycia
o charakterze seksualnym, sięgającą 35 lat wstecz.
Kardynał usunął później ze stanowisk sześciu księży
w diecezji w związku z dawnymi zarzutami
o molestowanie. Wciąż jednak napływały świeże
raporty z Connecticut, opisujące nadużycia seksualne
księży, które miały miejsce za czasów Egana.
Siedemdziesięcioletni kardynał – człowiek niechętny
prasie, mający niewiele wspólnego ze swoim
otwartym na publiczność poprzedniku – zadowalał się
przez pewien czas komentowaniem sprawy
z ambony.

– Pamiętając o okropieństwach wojny, terroryzmu
i przemocy seksualnej, pamiętamy też, że wszyscy
jesteśmy grzesznikami i od nas wszystkich nasz Pan
oczekuje pokuty – powiedział Egan w kazaniu
z Niedzieli Palmowej w 2002 roku. – Ci, których
wybrano i zaprzysiężono do służenia bliźnim
z całkowitym poświęceniem i najwyższym



szacunkiem, dopuścili się wobec naszych dzieci
czynów godnych potępienia. Nasze serca przepełnia
pragnienie, by tak straszny los nie spotkał już nigdy
naszych dzieci, ich rodziców i bliskich w Chrystusie
i Jego Kościele. To pragnienie ogarnia również moje
serce.

Ale 20 kwietnia, w dzień przed wyjazdem do
Rzymu na spotkanie z Janem Pawłem II, by omówić
kryzys w Kościele z innymi amerykańskimi
kardynałami, Egan wygłosił kolejne przeprosiny, tym
razem bardzo mgliste.

Przez ostatnie 15 lat, zarówno w Bridgeport, jak
i w Nowym Jorku, nieustannie polegałem na
najlepszych niezależnych doradcach:
wyspecjalizowanych lekarzach i psychologach
behawioralnych. Bez wątpienia lepiej dziś
rozumiemy ten problem. Jeśli okaże się, że
w przeszłości mogły zostać popełnione błędy
w kwestii usuwania ze stanowisk księży i niesienia
pomocy ofiarom, będę przepełniony głębokim żalem
– pisał kardynał w liście, który odczytano w całej
archidiecezji. Egan obiecał też zrobić wszystko co
w mojej mocy, na ile to tylko jest możliwe, by
podobne nadużycia z udziałem księży już nigdy się
nie wydarzyły. Możecie oczekiwać tego ode mnie
i od innych przywódców naszego Kościoła.

Kryzys rozpętał się w Stanach Zjednoczonych oraz
w innych krajach jeszcze zanim papież Jan Paweł II
wezwał amerykańskich kardynałów do Watykanu
wiosną 2002 roku na nadzwyczajne spotkanie
w sprawie nadużyć seksualnych wśród księży.
Krytyka wywołana skandalem była, co znamienne,



wolna od oskarżeń o antykatolicyzm.
– Poświęcamy wiele czasu na monitorowanie

i zwalczanie przejawów antykatolicyzmu
w amerykańskim społeczeństwie, ale zawsze
odczuwałem dużą niechęć do intelektualnego
zakłamania. Gdybym miał na to spojrzeć z zewnątrz,
musiałbym oskarżyć o nie sam siebie – powiedział
William Donohue, przewodniczący Katolickiej Ligi
Praw Religijnych i Obywatelskich. – Nie słyszałem
o ani jednym księdzu czy osobie świeckiej, która nie
byłaby do głębi oburzona tym skandalem i tolerancją,
jaką wykazała się [hiearchia kościelna] wobec
absolutnie niemożliwych do zaakceptowania
zachowań, tym, jak bawili się z tymi księżmi w kotka
i myszkę. Nigdy nie widziałem takiego gniewu.

Wydawało się, że gniew ten był wszędzie. Od
jednego miasta do sąsiedniego, im dalej szły analizy
akt personalnych i zmiany polityki wobec
duchownych dopuszczających się nadużyć, tym
więcej księży słyszało zarzuty. Ze stanowisk
odwoływano całe zastępy księży.

Najpierw stało się to w Filadelfii, siódmej co do
wielkości archidiecezji w kraju, gromadzącej 1,4
miliona katolików. W lutym ogłoszono, że znalezione
zostały „wiarygodne dowody” na to, że 35 księży
wykorzystało seksualnie około 50 dzieci – sprawy
sięgały aż do lat pięćdziesiątych. Kilku księży, którzy
wciąż pełnili obowiązki, zostało odwołanych po
sprawdzeniu przez hierarchów kościelnych ich akt
osobowych.

– W świetle wydarzeń w Bostonie dokonaliśmy
przeglądu naszych archiwów i dawnych oskarżeń.
Chcemy naprawić nasze błędy – powiedziała



rzeczniczka archidiecezji.
W ciągu zaledwie kilku dni prokuratura zażądała

od kościelnych przywódców w Filadelfii wydania
nazwisk księży, którzy napastowali dzieci.
Archidiecezja stawiła jednak opór. Poinformowała, że
wszystkie sprawy o domniemane molestowanie uległy
już przedawnieniu i że zatrzyma nazwiska księży do
własnej wiadomości. Pod koniec kwietnia Lynne
Abraham, prokurator generalna stanu Filadelfia,
ogłosiła zwołanie wielkiej ławy przysięgłych w celu
przeprowadzenia dochodzenia. Abraham
powiedziała, że Filadelfia prześwietli „wszystkie
oskarżenia dotyczące księży, nawet jeśli nie żyją,
zostali odwołani ze stanowisk lub są na emeryturze”.

Na początku kwietnia w Cleveland ksiądz Donald
Rooney został wezwany przez przełożonych
w archidiecezji w celu omówienia oskarżeń przeciw
niemu o wykorzystanie pewnej dziewczynki w 1980
roku. Rooney nie stawił się na spotkanie. Zamiast
tego, jak poinformowały lokalne władze,
czterdziestoośmioletni ksiądz pojechał na parking
przed apteką i strzelił sobie w głowę z pistoletu
kalibru 9 milimetrów. Rooney zostawił list składający
się z jednego zdania. Informował w nim osoby, które
znajdą jego ciało, jak mogą skontaktować się z jego
siostrą.

W połowie kwietnia na Long Island, wyspie
u wschodniego wybrzeża Nowego Jorku, Thomas
Spota, prokurator generalny okręgu Suffolk, zwołał
specjalną wielką ławę przysięgłych mającą zbadać
oskarżenia o molestowanie. Spota zasugerował, że
Kościół tuszował sprawy.

W Cincinnati arcybiskup Daniel Pilarczyk został



pierwszym amerykańskim prałatem, który otrzymał
od wielkiej ławy przysięgłych wezwanie do sądu
w związku z walką o dokumentację Kościoła
dotyczącą skarg o wykorzystanie seksualne.
Prokuratura wezwała Pilarczyka pod koniec
kwietnia, ale zwolniono go z obowiązku składania
zeznań po tym, gdy Kościół udostępnił dokumentację.
Prokurator okręgu Hamilton, Michael Allen, katolik,
nie ujawnił, co zawierały kościelne dokumenty, ale
poinformował, że podtrzymał wezwanie Pilarczyka.
Oznaczało to, jak wyjaśnił, że wielka ława
przysięgłych wciąż mogła zażądać od Pilarczyka
stawienia się na przesłuchaniu w późniejszym czasie.

W Waszyngtonie ksiądz Percival D’Silva,
współproboszcz wpływowego rzymskokatolickiego
kościoła w stolicy Stanów Zjednoczonych, zwrócił się
do Bostonu i oznajmił z ambony:

– Kardynał Law nie stoi ponad prawem. […] Muszę
być szczery. […] Powinien mieć dość zdrowego
rozsądku i przyzwoitości, by powiedzieć:
„Rezygnuję”. Law musi odejść.

Jego słowa spotkały się z owacją na stojąco.
W Detroit władze kościelne przyznały, że w ciągu

ostatnich 14 lat około 12 księży w obszarze
metropolitalnym zostało odsuniętych od czynnej
posługi duszpasterskiej w związku z wiarygodnymi
oskarżeniami o molestowanie nieletnich. Wiosną
2002 roku dwie parafie opuściło dwóch księży.
Archidiecezję spotkała krytyka za to, że
w przeszłości nie przekazała oskarżanych księży
prokuraturze. Kardynał Adam Maida poprosił swoich
wiernych o przebaczenie.

W Los Angeles, największej archidiecezji w kraju,



kardynał Roger Mahony przyznał, że popełnił błąd,
przenosząc księdza oskarżonego o napastowanie
dzieci na stanowisko kapelana w ośrodku medycznym
Cedars-Sinai. Nadużycia wydarzyły się 14 lat
wcześniej, a Mahony nie przekazał władzom szpitala
szczegółowych informacji o oskarżeniach wobec
księdza. Kardynał publicznie przeprosił dzieci, które
padły ofiarą duchownych. Ogłosił politykę zera
tolerancji wobec nadużyć seksualnych: żaden
wiarygodnie oskarżony ksiądz nie miał odtąd prawa
wrócić do pracy w parafii ani sprawować
jakiejkolwiek funkcji w archidiecezji. Zwolnił też
ośmiu księży, w większości już emerytowanych,
którzy byli oskarżeni o wykorzystywanie seksualne.

Dla niektórych jednak to było za mało i działo się
zbyt późno. W 1998 roku sam Mahony znalazł się
w centrum sensacyjnego procesu o nadużycia
o charakterze seksualnym, w którym udział brało
dwóch braci mieszkających niedaleko
przemysłowego miasta Stockton w Central Valley
w stanie Kalifornia. Jako nastolatkowie mieli oni
przez lata doświadczać molestowania ze strony
księdza. Bracia wygrali 7,6 miliona dolarów
odszkodowania, gdy jury zapoznało się z zeznaniem
psychiatry. Lekarz zeznał, że Mahony, wówczas
biskup Stockton, ale nie pozwany w sprawie,
wiedział, że oskarżony ksiądz jest pedofilem
i stanowi zagrożenie dla dzieci. Mahony jednak
przeniósł wtedy księdza do innej parafii, w której
pedofil jeszcze przez lata krzywdził kolejne ofiary.
Podczas procesu Mahony zapewniał, że nie zdawał
sobie sprawy z oskarżeń wobec księdza. Pod koniec
kwietnia został pozwany na mocy federalnego prawa



przeciwdziałania zorganizowanej działalności
kryminalnej, zwykle stosowanego wobec bossów
przestępczego półświatka. Bracia z dwóch różnych
rodzin wnieśli oskarżenia o to, że w dzieciństwie byli
molestowani przez księdza z diecezji Los Angeles.

Skandal rozprzestrzenił się poza granice Stanów
Zjednoczonych.

Pod koniec marca zrezygnował znany polski
duchowny powiązany z papieżem. Arcybiskup Juliusz
Paetz z Poznania został oskarżony o składanie
propozycji seksualnych młodym klerykom. Paetz
zaprzeczył oskarżeniom, ale oznajmił też, że
odchodzi „dla dobra Kościoła”.
Sześćdziesięciosiedmioletni wówczas arcybiskup
studiował na dwóch prestiżowych rzymskich
uczelniach i blisko współpracował z papieżem
Pawłem VI, Janem Pawłem I i Janem Pawłem II.
Zanim Jan Paweł II wysłał go z powrotem do kraju
w 1982 roku, gdzie Paetz objął stanowisko biskupa
Łomży, należał do osobistego personelu papieża. Inni
księża oskarżali Paetza o nocne wizyty w kwaterach
seminarzystów, publiczne przytulanie się do młodych
kleryków oraz o korzystanie z podziemnego tunelu,
by odwiedzać bez zapowiedzi ich dormitoria.

– Jestem człowiekiem otwartym i spontanicznym
w okazywaniu uczuć i nie wszyscy to rozumieli –
oświadczył Paetz. – Moje słowa i gesty zostały
niewłaściwie zinterpretowane.

Zaledwie kilka tygodni później w Irlandii ustąpił ze
stanowiska Brendan Comiskey, biskup diecezji Ferns.
Comiskey został pierwszym hierarchą
rzymskokatolickim, który z własnej woli zrezygnował
z pełnionej funkcji w związku z niewłaściwym



potraktowaniem sprawy księdza pedofila. W 1999
roku ksiądz Sean Fortune odebrał sobie życie, gdy
został oficjalnie oskarżony o wykorzystywanie
seksualne chłopców. Rezygnacja Comiskeya wpłynęła
w przeddzień emisji w Irlandii przez BBC dokumentu
o niektórych ofiarach Fortune’a.

– Zrobiłem, co w mojej mocy – powiedział Comiskey
przed swoim biurem w Wexford, odczytując
oświadczenie, które zaszokowało Irlandię: kraj,
w którym 90% z 3,7 miliona mieszkańców to katolicy.
– Jak widać, to nie wystarczyło. […] Moim zadaniem
jako biskupa było sprawować władzę nad księżmi
i wiernymi w posłudze Chrystusowej. Miałem
nadzieję, że zdołam doprowadzić do pojednania
między diecezją a tymi, których spotkała krzywda.
Mam nadzieję, że to pomoże w zagojeniu ran. Teraz
jednak wiem, że nie jestem w stanie osiągnąć
jedności i pojednania, jak tego pragnąłem. Co więcej,
pozostając na stanowisku, mógłbym wręcz temu
przeszkodzić.

W Meksyku, gdzie dziewięćdziesięciomilionowa
społeczność katolików stanowi drugą największą po
Brazylii na świecie, kardynał Norberto Rivera
w mieście Meksyk sprzeciwił się postulatom
Krajowej Konferencji Biskupów. Konferencja
domagała się, by zarzuty o molestowanie seksualne
z udziałem księży były rozpatrywane wewnątrz
Kościoła. Biskup Japali, Sergio Obeso, twierdził, że
oskarżanych księży nie powinno się przekazywać
policji. Utrzymywał on, że „brudy najlepiej prać we
własnym domu”. Takie nastawienie spotkało się
z ostrą krytyką ze strony meksykańskiej prasy
i potępieniem krajowych władz sądowniczych, według



których każda próba zatrzymania zgłoszeń
o nadużyciach miała równać się katastrofie
i tuszowaniu przestępstw. Rivera zgadzał się z tym
stanowiskiem. Kardynał oświadczył, że księża
molestujący dzieci nie zasługują na żadne specjalne
traktowanie.

– Powinni zostać przekazani odpowiednim służbom
i wydani wymiarowi sprawiedliwości – oznajmił
w kazaniu transmitowanym w krajowej telewizji. –
Nikt nie powinien być tu chroniony immunitetem ani
specjalnymi przywilejami, nikt nie jest ponad
prawem.

W Stanach Zjednoczonych rozmiary skandalu
i nieudolne reakcje ze strony Kościoła zostały niejako
potwierdzone przez wyciek poufnych maili kardynała
Mahony’ego do radiostacji KFI w Los Angeles. Stacja
udostępniła kopie wiadomości gazecie „Los Angeles
Times”.

Archidiecezja wystosowała natychmiastowe
odwołanie do sądu z żądaniem zablokowania
publikacji maili, ale zostało ono odrzucone. Sędzia
Sądu Najwyższego orzekł, że konstytucja Stanów
Zjednoczonych nie pozwala mu zabronić publikacji
korespondencji kardynała w jednej z największych
gazet w kraju.

W jednym z maili, z 27 marca, Mahony wyrażał
frustrację wobec swoich podwładnych, którzy nie
przekazali policji nazwisk niektórych księży
usuniętych przez niego ze stanowisk. Kardynał
zasiadł do komputera, by ostrzec współpracowników,
że może zostać wezwany do złożenia zeznań przed
wielką ławą przysięgłych. Mail zatytułował słowami
„Nasz wielki błąd” i wysłał o siódmej rano w środę do



siostry Judith Murphy, archidiecezjalnej radczyni
prawnej. Mahony, najmłodszy kardynał w kraju, pisał:

Siostro Judy!
Ze wszystkich stron biją w dzwony, żądając od nas
wydania „nazwisk”. Muszę zwrócić zatem uwagę
na nasz największy taktyczny błąd w ostatnich
tygodniach.
Jeśli się nie mylę, spośród 8 księży, których to
dotyczy, 5 zgłoszono już lokalnym organom
ścigania. Zostało więc jeszcze 3.

W dalszej części wiadomości Mahony przypominał,
że Murphy odmówiła jego naleganiom, by
skontaktowała się z policją w sprawie pozostałych
trzech księży. Napisał, że jego cierpliwość się
wyczerpała i żądał natychmiastowego działania. Ton
wypowiedzi odzwierciedlał powagę kryzysu, który
był już na ustach całego kraju.

Jeśli dzisiaj nie „skonsultujemy się” ze śledczymi
w sprawie tych 3 nazwisk, gwarantuję, że
zaciągną mnie przed wielką ławę przysięgłych
i zmuszą do podania nazwisk i tak dalej. Ta sprawa
nie podlega już dalszej dyskusji. Obowiązkiem
Siostry jest natychmiast skontaktować się
w sprawie tych 3 przypadków ze śledczymi.

Mahony miał powody do niepokoju. Dwa dni
wcześniej komendant policji w Los Angeles, Bernard
Parks, zażądał podania nazwisk. Mahony był mocno
sfrustrowany tym, że prawnicy archidiecezji nie byli
skłonni do współpracy:



Siostra chyba nie rozumie powagi sytuacji i dokąd
to wszystko zmierza – nie tylko w kwestii mediów,
ale też organów ścigania i prawników. […] Jeśli nie
podejmiemy natychmiastowych i zdecydowanych
kroków, konsekwencje dla [archidiecezji] będą
trudne do wyobrażenia: zarzuty o utrudnianie
śledztwa, ukrywanie przestępców, i tak dalej, i tak
dalej.
PROSZĘ o zajęcie się tą sprawą w pierwszej
kolejności dzisiaj rano! Jeśli nie będę mógł z całą
pewnością zaręczyć, że wszystkich 8 zgłoszono
właściwie policji, będę musiał sam zadzwonić do
śledczych i przekazać wszystkie informacje –
jeszcze dzisiaj. Nie ma tu miejsca na żaden
kompromis; jesteśmy na przegranej pozycji, bo
wygląda na to, że „ukrywamy” tych 3. Najlepszym
wyjściem będzie „skonsultować się” w ich sprawie
ze śledczymi i pozostawić im decyzję, co należy
z tym dalej zrobić. Dziękuję za uwagę. Ta presja
ze strony mediów nie skończy się, dopóki nie
ogłosimy, że dane tych kilku księży zostały
przekazane odpowiednim służbom.
+RMM

Ostatecznie archidiecezja przekazała nazwiska
księży policji, a Mahony zaczął nawoływać do reform
wśród amerykańskich duchownych. Lecz kiedy on
i inni kardynałowie spotkali się w Watykanie
z papieżem, nie doszło, jak liczył na to Mahony, do
poważnej dyskusji o celibacie. Kardynałowie nie
mogli nawet dojść do porozumienia co do szczegółów
polityki zera tolerancji, wedle której każdy ksiądz
dopuszczający się molestowania dziecka miałby



zostać natychmiast zwolniony. Wśród książąt
Kościoła dominowało inne, bardzo tradycyjne
stanowisko: chcieli, aby kapłani i biskupi byli bliżsi
świętości. Proboszczowie powinni surowiej
traktować odstępców. Seminaria powinny staranniej
monitorować aplikantów.

Pod koniec kardynałom udało się wspólnie
sformułować jedno zdanie, w którym uznali rolę
biskupów w kryzysie: „Z wielkim żalem przyznajemy,
że episkopat nie zdołał uchronić Kościoła przed tym
skandalem”.

Zbliżało się lato, skandal nabierał gwałtowności.
W jednym przypadku reakcja miała śmiertelne
skutki.

W połowie maja w Baltimore mężczyzna zastrzelił
katolickiego księdza. Ów mężczyzna twierdził, że
ksiądz wykorzystywał go seksualnie niemal 10 lat
wcześniej. To była pierwsza sytuacja od publikacji
„Boston Globe” w styczniu, gdy ofiara zareagowała
w taki sposób. Kilka dni później ksiądz z Bridgeport
w stanie Connecticut popełnił samobójstwo
w katolickim szpitalu psychiatrycznym w Silver
Spring w stanie Maryland. Znaleziono go
powieszonego w Instytucie Świętego Łukasza.
Odebrał sobie życie 17 dni po usunięciu go z parafii,
gdy kilku mężczyzn zarzuciło mu molestowanie 20 lat
wcześniej.



6. Kryzys szacunku

Kiedy Daniel Conley dorastał w bostońskim Hyde
Parku, nie było niczym dziwnym, że zakonnice biły
w twarz nieposłuszne dzieci. Jeżeli tak się zdarzyło,
po powrocie do domu dzieci nic nie mówiły rodzicom,
bo bały się, że od nich dostaną jeszcze raz. Dziecko
uderzone przez zakonnicę myśli, że na to zasłużyło.

To były inne czasy. Gdy policjanci zatrzymywali
samochód jadący slalomem i stwierdzali, że kierowca
ma koloratkę, zazwyczaj albo odwozili go na
plebanię, albo go puszczali i jedynie upominali:
„Niech ojciec uważa”.

Ale to było kiedyś. W marcu 2002 roku Daniel
Conley, teraz prokurator okręgowy w Suffolk
w stanie Massachusetts, usiadł za biurkiem, otworzył
akta i przeczytał, że pozwanym w postępowaniu
karnym podjętym wskutek zarzutów
o wykorzystywanie seksualne jest ksiądz Frederick
Ryan – jego katecheta w Catholic Memorial High
School sprzed niemal 30 lat.

Conley, prokurator generalny w Bostonie, był
głęboko wierzącym katolikiem. Bolało go to, co się
działo. Jednak w przeciwieństwie do kilku
poprzednich pokoleń przedstawicieli prawa, które
przymykały oczy na przestępstwa i wykroczenia
w Kościele, zareagował na leżące przed nim
dokumenty w oczywisty sposób. Chwycił za telefon,
zadzwonił do koleżanki Marthy Coakley, prokurator



okręgowej w sąsiednim okręgu Middlesex, i poprosił
ją o przejęcie sprawy, żeby uniknąć podejrzeń
o konflikt interesów.

Z uwagi na to, że w kręgach odpowiedzialnych za
egzekwowanie prawa w stanie Massachusetts
przeważali katolicy pochodzący z Irlandii, nie było
niczym dziwnym, że nie kwapili się oskarżać księży
o cokolwiek, a już na pewno nie o molestowanie
dzieci. Jeszcze do niedawna bostońscy policjanci
reprezentowali całą mapę Irlandii. Gdy Ralph Martin
II, poprzednik Conleya, został pierwszym
Afroamerykaninem na stanowisku prokuratora
okręgowego w Bostonie w roku 1992, przejął listę
prawników, która wyglądała jak dublińska książka
telefoniczna.

Podobnie było w środowisku lokalnych władz
politycznych: najczęściej wystepujące nazwiska
w ratuszu, administracji państwowej oraz wśród
przedstawicieli miasta i stanu w Waszyngtonie
brzmiały: Curley, McCormack, O’Neill, Flynn oraz,
najsłynniejsze: Kennedy. Kiedy John Kennedy został
pierwszym katolickim prezydentem Stanów
Zjednoczonych, jedną z pierwszych osób, jakie
zaprosił na swoje zaprzysiężenie, był bostoński
kardynał Richard Cushing. Trzy lata później Cushing
poleciał z Bostonu do Waszyngtonu, by celebrować
uroczystości pogrzebowe prezydenta.

Poważanie, jakie politycy, policja i prokuratorzy
okazywali Kościołowi katolickiemu (do którego
w większości należeli), odzwierciedlało postawę
wobec Kościoła w całym społeczeństwie. Jednak
zasięg problemu molestowania dzieci, który zaczął
się ujawniać po sprawie Geoghana, a zwłaszcza



wysiłki Kościoła, by kupić milczenie ofiar, wstrząsnął
do głębi katolickimi prawnikami i politykami.
Szacunek kształtujący się przez ponad sto lat
w przeciągu tygodni został mocno nadszarpnięty.
W innych częściach Stanów Zjednoczonych
następowała podobna zmiana w sposobie widzenia
dostojników kościelnych przez władze świeckie. Na
Long Island, w Cincinnati i w Filadelfii prokuratorzy
okręgowi powoływali ławy przysięgłych, by zbadać,
jaką rolę hierarchowie Kościoła odegrali w tym
skandalu.

Wielu zwykłych ludzi uważało, że prokuratorzy
podejmujący działania na rzecz zwiększenia
odpowiedzialności Kościoła wciąż żywią wobec niego
respekt, ponieważ większość prawników unikała
stawiania księży i biskupów przed ławą przysięgłych
i przedstawiania im zarzutów o osłanianie osób
wykorzystujących seksualnie dzieci. Prokuratorzy
najczęściej tłumaczyli się tym, że nie ma przepisów,
które mogliby tu zastosować.

Postawa władz świeckich wobec Kościoła zmieniała
się w całym kraju, ale najbardziej dramatycznie
w Bostonie. Dzieci, wnuki i prawnuki imigrantów,
którym nawet się nie śniło, żeby zakwestionować
coś, co ksiądz zrobił lub powiedział, teraz żądały od
swoich duchowych przywódców nie tyle odpowiedzi,
ile odpowiedzialności. Gdy kardynał Law walczył
o utrzymanie kontroli wewnątrz Kościoła, na
zewnątrz wzbierały siły przeciwko niemu i innym
dostojnikom, którzy nigdy nie musieli stawiać czoła
takiej presji. Pierwsza poprawka, gwarantująca
rozdział Kościoła od państwa, zawsze służyła
Kościołowi za straszak wobec władz świeckich



próbujących zbyt głęboko wnikać w jego sprawy.
Lokalny zwyczaj sprawił, że nieformalne naciski
Kościoła na władze świeckie stanowiły tabu.
Kardynał Law nie kłamał, gdy mówił, że ukrywając
przed opinią publiczną przypadki molestowania
dzieci przez księży, nie robi niczego innego niż jego
poprzednicy. Ale nie mógł już sprawić, by prawnicy
i politycy przymknęli na wszystko oczy, bo ich
oburzenie na Kościół rosło i tracili do niego
szacunek.

– Pamiętam, że kiedy czytałem jeden z pierwszych
raportów Spotlightu, dosłownie szlag mnie trafiał –
mówił prokurator generalny stanu Massachusetts
Thomas Reilly. – Przyłapałem się na tym, że krzyczę:
„Rany boskie, przecież to chodzi o dzieci!”.

Rodzice Reilly’ego pochodzili z Irlandii i byli
bardzo oddani Kościołowi, jak zresztą wielu
irlandzkich imigrantów, którzy osiedlili się
w Springfield, trzecim co do wielkości mieście
w stanie Massachusetts, 160 kilometrów na zachód
od Bostonu. Jego matka pochodziła z Dingle,
malowniczego portu w okręgu Kerry. Ojciec pracował
w miejskim departamencie robót publicznych, ale
wychował się w małym miasteczku w okręgu Mayo,
gdzie ksiądz był najważniejszą osobą w lokalnej
społeczności. Rodzice Reilly’ego narzucili trojgu
braciom i dwóm siostrom surowe wychowanie
religijne. Już jako nastolatek Reilly musiał wracać do
domu przed 19.00.

– Co wieczór klękaliśmy i całą rodziną
odmawialiśmy różaniec – wspominał.

Reilly mówił, że miał wyłącznie pozytywne



doświadczenia z siostrami, które go uczyły, oraz
księżmi, którzy byli jego doradcami. Zakonnice od
Świętego Józefa, jego nauczycielki w Cathedral High
School, wierzyły w niego bardziej niż on sam. Jego
matka razem z księdzem z parafii starali się, aby
dostał się na Uniwersytet Świętego Franciszka
Ksawerego w Nowej Szkocji.

Kiedy jako młody prokurator zaczął
przygotowywać akt oskarżenia przeciwko księdzu,
który seksualnie wykorzystał dziecko z bostońskiego
przedmieścia, postrzegał to jako jednorazowe
odstępstwo od normy.

– Przypuszczam, że myślałem o tym jak o czymś, co
może się zdarzyć w każdej warstwie społecznej,
gdzie przecież od czasu do czasu zawsze znajdzie się
ktoś przejawiający takie zachowania.

Gdy zasięg nadużyć popełnionych przez księdza
Jamesa Portera wyszedł na jaw w roku 1992, Reilly
przyznał, że był wstrząśnięty, ale „dał Kościołowi
kredyt zaufania”.

– Kardynał Law oznajmił, że opracował nową
procedurę, by surowo rozprawiać się z tego rodzaju
zarzutami. Wtedy mu wierzyłem. Nie miałem
powodu, żeby nie wierzyć.

Martha Coakley, która zastąpiła Reilly’ego na
stanowisku prokuratora okręgowego w Middlesex,
gdy został prokuratorem generalnym, była mniej
skłonna ufać Kościołowi. Już jako młoda dziewczyna
dostrzegała w nim nierówności, szczególnie
w sposobie traktowania żeńskiej połowy wiernych.
Kobiet nie było przy ołtarzu. W jej katolickiej szkole
nie było również zajęć sportowych dla dziewczynek.



Coakley wychowywała się w North Adams, starym
przemysłowym miasteczku wciśniętym w północno-
zachodni kraniec Massachusetts. Parafie były tam
zgodne z pochodzeniem wiernych: Święty Józef był
parafią irlandzką, Notre Dame francuską, Święty
Antoni włoską. Coakley chodziła na msze do Józefa,
a na zajęcia do szkoły pod tym samym wezwaniem.
Jej ojciec codziennie przyjmował komunię
i przewodził lokalnemu stowarzyszeniu imienia
Świętego Wincentego à Paulo, które pomagało
biednym. Jej dwie siostry poszły na katolickie
uczelnie. Ona sama śpiewała w chórze.

– Ogólnie rzecz biorąc, moje wspomnienia z okresu
dorastania w Kościele są przyjemne – powiedziała.

Myśl, że księża mogą seksualnie wykorzystywać
dzieci, nie przyszła jej do głowy aż do początku
latach dziewięćdziesiątych. Miała wtedy trzydzieści
kilka lat, pracowała jako prokurator i została
mianowana, raczej wbrew swojej woli, na szefową
jednostki zajmującej się seksualnym
wykorzystywaniem dzieci.

Jej zdaniem niedowierzanie, z jaką opinia publiczna
przyjmowała dowody na to, że wśród księży jest
wielu przestępców seksualnych, wynikało z tego, że
wiedza o molestowaniu była wówczas
w społeczeństwie niska.

– Ludzie wyobrażają sobie łypiącego na boki
i śliniącego się faceta w długim płaszczu. Kiedy
zaczęłam się zajmować sprawami wykorzystywania
dzieci, zrozumiałam, że większość molestujących to
troskliwi opiekunowie, szanowane osoby, które pod
przykrywką dobrej opinii mogą kontynuować swój
proceder. Aura wokół księży była dla nich ochroną,



która nasilała skalę nadużyć. Problem też zwiększał
ich niewiarygodnie niedzisiejszy styl życia. Samotny
mężczyzna przenoszący się z parafii do parafii bez
własnej rodziny. To przepis na katastrofę.

Tak jak Reilly, Coakley początkowo była
podbudowana reakcją kardynała Lawa na sprawę
Portera i w roku 1993, gdy ten przypadek ściągnął
uwagę opinii publicznej w całym kraju, zaczęła się
przygotowywać do swojej pierwszej dużej rozprawy
o wykorzystywanie seksualne, gdzie oskarżonym był
ksiądz Paul Manning.

To była stajnia Augiasza. Jedenastoletnia
domniemana ofiara, portorykański chłopiec mówiący
słabo po angielsku, mający bardzo religijną matkę,
wycofał zarzuty i nie chciał zeznawać przeciwko
Manningowi. Zgłosił się jednak inny ksiądz, Paul
Sughrue, a to, co miał do powiedzenia, było równie
niepokojące, jak obciążające. Zeznał, że pewnej nocy
wracał na plebanię kościoła Świętego Karola
w Woburn na północy Bostonu i usłyszał „pięć
oddzielnych krzyków” dziecka.

– To było wstrząsające – zeznał Sughrue. – To były
krzyki bólu, domagały się, żeby na nie zareagować.

Sughrue powiedział, że wszedł na górę i zaglądając
z podestu pierwszego piętra do gabinetu Manninga
na drugim piętrze, zobaczył dwie pary splecionych
gołych nóg. Dziecko siedziało na Manningu
i poruszało się rytmicznie w górę i w dół. Sughrue
powiedział, że był przerażony tym widokiem, ale nie
miał pojęcia, co zrobić. W końcu skontaktował się
z kancelarią diecezji, której urzędnicy dopiero po
miesiącu skontaktowali się z policją w sprawie
zarzutów.



Ponieważ ofiara odmówiła zeznań, Coakley
wiedziała, że sprawę będzie trudno wygrać.
Zeznania księdza Sughrue były jednak nie do
odparcia i przynajmniej w Bostonie
bezprecedensowe – ksiądz wyłamał się z szeregu,
żeby wytknąć palcem zachowanie innego księdza.

Ale Coakley musiała sobie radzić nie tylko
z ofiarami, które nie chciały zeznawać. Parafianie
Manninga murem stali za nim. W sumie ponad setka
kibicowała w jego sprawie. Codziennie kilkadziesiąt
osób przychodziło do sali sądowej. Ci ludzie mówili,
że wierzą swojemu księdzu. Zdaniem Coakley w ten
sposób wywierali presję na ławę przysięgłych,
podobnie jak skłaniali ofiarę do wycofania zeznań.

Parafianie sprawiali wrażenie poirytowanych nie
tyle samą treścią zarzutów, ile faktem, że to ksiądz
Sughrue je sformułował. Coakley powiedziała, że
obrona stanowiła studium przypadku kultury wyzysku
opartej na intuicyjnym szacunku wobec Kościoła
w ogóle i wobec księży w szczególności. Pewien
agent FBI zeznał na rzecz Manninga, potwierdzając
jego nieskazitelny charakter. Adwokat Manninga,
Eileen Donoghue, burmistrz Lowell, starego miasta
przemysłowego na północ od Bostonu, opisywała go
jako pracowitego troskliwego księdza płynnie
mówiącego po hiszpańsku, którego uwielbiało
mnóstwo wiernych pochodzenia latynoskiego.
Oświadczyła, że Manning przygarnął chłopca pod
swoje skrzydła i że nie mieli kontaktu seksualnego,
po prostu „bawili się w konika”. Zadziwiający fakt, że
pięćdziesięciotrzyletni ksiądz przyjmuje
jedenastoletniego chłopca u siebie w nocy, wyjaśniła
tym, że chłopiec spędzał dużo czasu na plebanii,



„ponieważ jego rodzina była biedna”.
Po trzech dniach 15 godzin obrad ława

przysięgłych uniewinniła Manninga, twierdząc, że
prokurator nie przekonała ich o jego winie ponad
uzasadnioną wątpliwość. Pomimo uniewinnienia
archidiecezja odsunęła księdza od pracy w parafii.
Coakley była sfrustrowana niepodważalną lojalnością
jego parafian, ale też podbudowana współpracą
archidiecezji przy wnoszeniu oskarżenia i decyzją, że
ksiądz nie będzie miał już nigdy kontaktu z dziećmi.
Sughrue został niedługo potem proboszczem innej
parafii.

Te działania bynajmniej nie przysporzyły jej
politycznych korzyści, które, jak sądził Manning,
motywowały ją do postawienia mu oskarżenia. Wręcz
przeciwnie: ludzie wytykali jej brak szacunku wobec
Kościoła. Felietonista „Lowell Sun” zgromił ją
bezlitośnie na łamach gazety, a w kręgach jej bliskich
matka jednego z jej najlepszych przyjaciół uznała za
skandal to, że oskarżyła księdza.

– W oczach wielu ludzi oni wciąż byli nietykalni –
powiedziała Coakley.

Nastawienie opinii publicznej jednak powoli się
zmieniało, bo spraw o molestowanie było coraz
więcej. W roku 1994 ksiądz John Hanlon został
uznany winnym gwałtu na ministrantach w Hingham,
południowej części Bostonu. Zatwardziałemu
przestępcy zasądzono trzykrotne dożywocie.

W ciągu ośmiu lat od zakończonego
niepowodzeniem oskarżenia Manninga sporo się
zmieniło.

– Dziś trudno sobie wyobrazić ówczesny poziom
zastraszenia. Ławy przysięgłych są już bardziej



skłonne uznawać winę księży.
Są też gotowe wymierzać surowe kary. Kiedy ława

okręgu Middle sex w lutym 2002 roku uznała, że
Geoghan dopuścił się ściskania pośladków
dziesięcioletniego chłopca na basenie publicznym, ta
„nieprzyzwoita czynność seksualna” była jednym
z łagodniejszych aktów molestowania, z którym
Coakley przez lata miała do czynienia. Jednak sędzia
Sandra Hamlin wprawiła w zdumienie niektórych
obserwatorów prawnych, wydając maksymalny
wyrok więzienia: 10 lat. Wyjaśniła, że zrobiła to
dlatego, bo uznała, że Geoghan zawsze będzie
stanowił zagrożenie dla dzieci.

Zanim Hamlin wymierzył Geoghanowi maksymalny
wymiar kary, upłynęło wiele lat od roku 1984, kiedy
Walter Steele rozstrzygał sprawę Eugene’a
O’Sullivana, pierwszego księdza w Massachusetts
skazanego za wykorzystywanie seksualne dzieci.
Prokurator George Murphy wnosił o karę od trzech
do pięciu lat więzienia, gdy O’Sullivan przyznał, że
zgwałcił analnie trzynastoletniego ministranta.
Sędzia Steele wydał wyrok w zawieszeniu, stawiając
warunek, aby ksiądz już nigdy nie pracował
z dziećmi. Archidiecezja bostońska zignorowała ten
wymóg i dopiero w następnym roku kardynał Law
przeniósł O’Sullivana do nowej diecezji w New
Jersey, gdzie przez następne siedem lat służył
w kolejno czterech parafiach.

Jeszcze w 1991 roku, kiedy prokuratorzy
w zachodnim Massachusetts wnieśli o nakaz rewizji
w mieszkaniu księdza Richarda Lavigne’a, seryjnego
przestępcy, który później usiłował wybronić się



z zarzutu molestowania trzech chłopców. Sędzia
odmówił im wydania nakazu, twierdząc, że to
oburzające, aby policja przeszukiwała mieszkanie
księdza. Mimo że Lavigne popełnił całą serię nadużyć
seksualnych, i to znacznie gorszych niż te, za które
został skazany Geoghan, w 1992 roku dostał tylko 10
lat w zawieszeniu. Jego oskarżyciel David Angier
twierdził znacznie później, że po roku 2000 ta kara
byłaby znacznie surowsza.

Sędziowie, wśród których było wielu katolików, byli
uwikłani w coś w rodzaju tajnej zmowy, aby ukrywać
zasięg nadużyć przed opinią publiczną. Na przykład
w latach 1992-1996 grupa sędziów bostońskich
zdecydowała się skonfiskować akta pięciu procesów
dotyczących trzech księży, którzy molestowali dzieci.
Jeden z sędziów argumentował, że „szczególne
okoliczności tej kontrowersyjnej sprawy” nie powinny
być upubliczniane. W jednym przypadku sędzia
zdecydował o utajnieniu akt, mimo że ofiara zeznała,
że chciałaby tylko, aby jej tożsamość nie została
podana do publicznej wiadomości. Ale już znacznie
wcześniej Kościół zdał sobie sprawę, że jego
uprzywilejowana pozycja jest zagrożona w skali
całego kraju: tajny raport z 1985 roku dotyczący
wykorzystywania seksualnego dzieci przez księży
ostrzegał: Nadszedł kres naszej zależności od
rzymskokatolickich sędziów i adwokatów
chroniących diecezję i kler.

W styczniu 2002 roku przepowiednia tego raportu
sprawdziła się w przypadku sędzi sądu najwyższego
okręgu Suffolk, Constance Sweeney. We wrześniu
2001 roku to właśnie ona wysłuchiwała argumentów
stron, gdy zespół „Globe” złożył pozew o wydanie



dokumentów z myślą o ujawnieniu układu, który
zatajał przed opinią publiczną obciążające akta
w sprawach Geoghana. Kościelni prawnicy byli
przekonani, że Sweeney nie pozwoli upublicznić tych
dokumentów.

Pięćdziesięciodwuletnia wówczas Sweeney miała
za sobą 16 lat w ławie przysięgłych, tyle samo, ile
w młodości spędziła w szkołach katolickich. Po
ukończeniu katolickiej szkoły podstawowej i średniej
w rodzinnym Springfield poszła na studia do Newton
College imienia Świętego Serca Chrystusowego.
A mimo to w listopadzie 2001 roku uznała, że prawo
opinii publicznej do wiedzy przeważa nad prawem
Kościoła do utrzymania tajemnicy dokumentów.
Prawnicy kardynała, zaskoczeni orzeczeniem
Sweeney, odwoływali się od jej decyzji, ale
bezskutecznie.

Gdy termin ujawnienia akt się zbliżał, coraz
bardziej gorączkowo starali się zakończyć procesy
sądowe ugodami, sądząc, że to pozwoli zablokować
upublicznienie dokumentów. W styczniu 2002 roku
podczas przesłuchania sądowego Sweeney jednak
jasno zakomunikowała prawnikom kardynała, że jej
decyzja zostanie wprowadzona w życie. Stwierdziła,
że opinia publiczna ma prawo zobaczyć te akta.
I tydzień później prawie 10 tysięcy stron
dokumentów ujrzało światło dzienne.

Coakley była podbudowana zmianą postaw, lecz
zachowywała również ostrożność.

– Oczywiście wahadło może się przechylić za
bardzo także w drugą stronę. Najpierw większość
osób myślała, że to niemożliwe, aby ksiądz mógł coś
takiego zrobić. Potem – że niektórzy są do tego



zdolni, no ale przecież nie mój ksiądz proboszcz.
Teraz mamy ryzyko nadmiernego cynizmu – zbyt
wiele osób zacznie zakładać, że wszyscy księża są
tacy, i to też nie jest w porządku. Osobiście mam
takie odczucia wobec księży jak wobec glin.
Większość z nich jest okej. Ale jeśli wśród nich są źli
ludzie, będę oczywiście ich ścigać. I przez niewielką
liczbę tych złych cała grupa wygląda kiepsko.

Wielu ludzi doceniło, że prokuratorzy zabrali się za
Kościół, ale też wielu nie było w stanie pojąć,
dlaczego przywódcy duchowni tacy jak kardynał Law
nie zostali pociągnięci do odpowiedzialności jako
współwinni przestępstw popełnionych przez
pedofilów w rodzaju Geoghana, zwłaszcza że Law
umieścił tego ostatniego i jemu podobnych na
stanowiskach umożliwiających im kontynuowanie
procederu, nawet po tym gdy stało się jasne, że
odczuwają pociąg seksualny wobec dzieci.

Niektórzy słynni analitycy prawni, w tym Joseph di
Genova, były prokurator generalny Stanów
Zjednoczonych, twierdził, że bostońscy prokuratorzy
są zbyt czołobitni wobec Kościóła, aby byli w stanie
postawić kryminalne zarzuty ludziom, którzy
umieszczają księży pedofilów na stanowiskach
umożliwiających im krzywdzenie dzieci. Jest to
rodzaj oskarżenia, który wzbudza opór u wielu
prokuratorów.

– To bzdury. To oburzające, że mówi się tak o mnie
i moich kolegach – oświadczyła Coakley. – Gdybyśmy
mieli odpowiednie przepisy, wnieślibyśmy oskarżenia
przeciwko wszystkim, wliczając kardynała. Ale nie
mamy. Sprawdziliśmy. Prawo cywilne gwarantuje
zadośćuczynienia za zaniedbanie nadzoru, ale



w stanie Massachusetts brak adekwatnych
przepisów prawa karnego w tym zakresie.

Są również inne przeszkody.
– Proszę pamiętać, że ani poszkodowani, ani ich

prawnicy nie weszli na drogę egzekwowania prawa.
Zgodzili sie na ugody cywilne i podpisali
porozumienia o poufności. Uważam, że prawnicy
powodów ponoszą za to jakąś odpowiedzialność, no
ale cóż: tak wybrali.

Reilly podkreślał również, że nie wydaje się, aby
przepisy o współwinie i o zorganizowanej działalności
przestępczej stosowały się do kardynała i innych
przywódców Kościoła, przenoszących przestępców
seksualnych na inne stanowiska, ponieważ nie
podzielali oni przestępczych intencji sprawców. Reilly
jednak nie wykluczał postawienia zarzutów Lawowi
oraz innym hierarchom i powiedział, że jego biuro
drobiazgowo rozpatrywało stanowe prawo cywilne
i ustalało, czy da się je zastosować w tym przypadku.
Ale chociaż niektórzy prawnicy zakładali sprawy
cywilne, powołując się na federalne przepisy
dotyczące wymuszeń, nie odnosili sukcesów. Inni
namawiali prokuratorów federalnych, by na
podstawie przepisów dotyczących wymuszeń
oskarżali tych, którzy przenosili molestujących księży
w inne miejsca pracy, ich biura jednak wyraźnie
odcięły się od tej sprawy.

Niektórzy, w tym di Genova, zarzucali
prokuratorom, że się ociągają i ścigają hierarchów
tylko wówczas, gdy uznają, że opinia publiczna
zdecydowanie nalega, by tak postąpić. Jeszcze inni,
jak Stephen Gillers, profesor etyki prawnej na
Uniwersytecie Nowego Jorku, uważali, że Coakley



skompromitowała się, wstępując jako wolontariuszka
do Prawnej Komisji Ochrony Dzieci, którą Law
założył w odpowiedzi na skandal.

– W takiej pozycji mogła doradzać hierarchom
kościelnym, a jednocześnie oskarżać księży, w tym
niekiedy tych wysoko postawionych, i te dwie role po
prostu się wykluczają – stwierdził di Genova.

Jednak w maju 2002 roku, gdy Paul Shanley został
oskarżony przez biuro Coakley, zatrzymany w San
Diego i wydany na rozprawę w Massachusetts,
Coakley opuściła komisję kardynała.

Coakley była niechętna proponowanym zmianom
prawnym pozwalających łatwiej postawić zarzuty
karne komuś, kto przenosi przestępcę seksualnego
na inne stanowisko, dające mu dostęp do dzieci.

– Jestem bardzo konserwatywna, jeśli chodzi
o ustanawianie nowego prawa w takich
emocjonalnych okresach jak dziś – powiedziała.

Wierzyła, że postawy ludzi zmieniły się tak
znacznie, a pozycja Kościoła została tak bardzo
zachwiana przez zatajanie przypadków
wykorzystywania seksualnego, że podobne sytuacje
już się zwyczajnie nie powtórzą.

– Nie możemy pozwolić, żeby to Kościół miał
rozstrzygać, kogo zgłaszać, a kogo nie zgłaszać.
Dążymy do tego, by zgłaszanie podejrzanych było dla
Kościoła obowiązkowe, i dlatego nie sądzę, abyśmy
mieli być świadkami nowego pokolenia ofiar.

Kevin Burke, prokurator okręgowy w okręgu Essex
obejmującym wybrzeże północne stanu
Massachusetts, też wywierał nacisk na archidiecezję
bostońską, by poważniej potraktowała proceder



wykorzystywania seksualnego dzieci przez księży.
Podobnie jak inni prokuratorzy, którzy ścigali
kardynała, wychowywał się w pobożnym domu
katolickim. Dorastał w Malden, dzielnicy niebieskich
kołnierzyków w północnym Bostonie, a gdy miał 10
lat, jego rodzina przeprowadziła się do Beverly na
wybrzeżu północnym. Jego dziadkowie byli
irlandzkimi imigrantami, a babcia codziennie
przystępowała do komunii.

– Mój dziadek należał do IRA i był antyklerykałem,
ponieważ Kościół opowiadał się przeciwko
rebeliantom. Dzięki temu jako osoba z bardzo
typowej irlandzkiej rodziny katolickiej, pełnej
szacunku wobec Kościoła i księży, obserwowałem,
jak ten antyklerykalizm narasta. Na przykład dziadek
natychmiast zabrał jednego z moich wujków ze
szkoły parafialnej po tym, gdy zakonnica uderzyła
chłopca. Nie było wtedy przyjęte, żeby otwarcie
podważać autorytet Kościoła. Zakonnica mogła cię
złoić i zrobić wszystko, co chciała, i przeważająca
większość katolików nie śmiała temu się sprzeciwić,
ale mój dziadek owszem.

Ojciec Burke’a w czasie Wielkiego Postu kazał
swoim dzieciom chodzić na mszę codziennie. Jako
dziecko Burke uważał księży „za ludzi innych niż
reszta, specjalnych, świętych i zasługujących na
poważanie”.

– W miarę dorastania zdałem sobie sprawę, że
księża mają wszystkie wady innych ludzi. Nie jestem
w stanie określić dokładnie, kiedy to do mnie dotarło,
ale już jako dziecko zauważyłem, że niektórzy księża
są nieuprzejmi, upokarzają dzieci. I to mnie zmieniło.

Burke przypomniał sobie również, że coraz



częściej zauważał nierówności. Co bardzo go
irytowało.

– Wszystkie zakonnice, jakie znałem, były biedne
jak myszy kościelne, a księża prężyli się za
kierownicą swoich cadillaców. Pamiętam, jak kiedyś
przeczytałem, że zakonnice nie mają pełnego
ubezpieczenia zdrowotnego, i zezłościła mnie ta
niesprawiedliwość.

Gdy został prokuratorem okręgowym w 1978 roku,
Burke spotkał się z lokalnym prałatem, żeby omówić
przypadki wykorzystywania seksualnego.

– To był miły człowiek. Zaprosił mnie na lunch.
Plebania była urządzona oszałamiająco. Siedliśmy
przy stole zastawionym delikatną porcelaną
i przykrytym świeżo wyprasowanym lnianym
obrusem. Kiedy prałat czegoś sobie życzył, potrząsał
srebrnym dzwoneczkiem, a gospodyni, starsza pani,
pojawiała się, powłócząc nogami, jak służąca. Za
każdym razem, kiedy próbowałem wciągnąć go
w jakąś poważniejszą rozmowę, dzwonił tym
dzwoneczkiem i ta starsza drobna kobieta
przychodziła zaspokajać jego kaprysy. Siedziałem
tam zdumiony nie tylko stopą życiową księży, ale też
myślą, że to my, członkowie Kościoła, na to wszystko
im pozwalamy. Nikt nie powie: „Hola, to jest złe. Ci
faceci nie powinni żyć w ten sposób w sytuacji, gdy
zakonnice nie mają nawet pełnego ubezpieczenia”.
Ale też zdałem sobie sprawę, patrząc na prałata
i jego dzwoneczek, jak bardzo hierarchowie kościelni
stali się oddaleni i odcięci od nas. Prowadzili odrębne
życie, niemające żadnego związku z życiem laikatu,
i to dzięki nam.

W końcu biuro Burke’a rozpoczęło rozmowy



z archidiecezją, gdy pojawiły się oskarżenia
przeciwko księżom. Nie był zdziwiony reakcjami.

– Archidiecezja była chyba najbardziej aroganckim
urzędem, z jakim nasze biuro kiedykolwiek miało do
czynienia. Jeżeli byłeś katolikiem, tak jak ja i wielu
moich asystentów, sugerowano, że twoja wiara jest
słaba albo się załamuje, skoro zajmujesz się
wykorzystywaniem seksualnym.

Kiedy w roku 2000 prokuratura kierowana przez
Burke’a postawiła w stan oskarżenia Christophera
Reardona, kościelnego pracownika świeckiego,
winnego zgwałcenia i molestowania ponad
dwadzieściorga dzieci, „Kościół okazał się, delikatnie
mówiąc, mało komunikatywny”, powiedział Burke.

– Ale w kontaktach z archidiecezją najbardziej
uderzyło mnie to, że nigdy nie okazano żadnego
współczucia ofiarom, najmniejszego gestu troski
wobec ludzi, których życie przewróciło się do góry
nogami przez to przestępstwo. Z perspektywy czasu
to uderzające i szokujące, że przywódcy kościelni nie
uznali, że są za to moralnie odpowiedzialni. Teraz
archidiecezja z nami współpracuje, ale wcześniej nie
dopuszczali do siebie myśli, że to, co robią, ma jakieś
społeczne skutki. Nie przeprosili za to, co przytrafiło
się tym dzieciom. Było im przykro tylko z tego
powodu, że dali się złapać. Mam wrażenie, że ani
kardynał, ani pozostali dostojnicy kościelni nigdy
w pełni nie uświadomili sobie, że tu chodzi o dzieci.
Być może nadal nie zdają sobie z tego sprawy.
Postrzegają ofiary jako ujawniających się dorosłych,
a nie jako dzieci, którym zrobiono coś ohydnego.

To, że hierarchowie kościelni okazali się niezdolni
do szczerej empatii wobec ofiar molestowania, dla



Burke’a było dowodem, że biskupi – tak jak ten od
dzwoneczka – byli kompletnie nietykalni. Prokurator
generalny Reilly doszedł do tego samego wniosku,
kiedy przeczytał przymilny list kardynała Lawa do
Geoghana zawierający zdanie „Niech Cię Bóg
błogosławi, Jack”.

– Ofiarom nie wysyłał takich listów – stwierdził
Reilly gorzko.

Głęboko wstrząsnął nim fakt, że Law
i archidiecezja bardzo rozpuścili księży pedofilów,
a ofiary traktowali jak przykrą niedogodność.

– Naprawdę byłem zgorszony, bo wiedziałem, jak
bardzo Kościół jest surowy i nietolerancyjny wobec
ludzi robiących rzeczy w porównaniu
z molestowaniem bez znaczenia. Na przykład
rozwiedzionych katolików traktuje jak wyrzutków,
nie pozwalając im zawrzeć powtórnie ślubu
kościelnego. Albo jak nietolerancyjny i bezwzględny
jest wobec osób homoseksualnych.

Dwa lata wcześniej Reilly czytał o siostrze
Jeannette Normandin, siedemdziesięciodwuletniej
zakonnicy, którą usunięto z jezuickiego ośrodka
miejskiego w Kościele Niepokalanego Poczęcia
w bostońskim South End, ponieważ ochrzciła dwóch
chłopców. Prawo kanoniczne głosi, że tylko księża
albo wyświęceni diakoni – wyłącznie mężczyźni –
mają prawo udzielać chrztu, i dla siostry Normandin
nie było drugiej szansy.

– A ona oddała Kościołowi całe swoje życie –
powiedział Reilly. – A teraz spójrzmy, jak traktuje się
księży, którzy gwałcili dzieci. Przerzucamy się
słowami takimi jak „molestowanie” albo „nadużycie”,
i stają się to miłe, nieobraźliwe określenia. W wielu



tych przypadkach to był po prostu gwałt, a nie jakieś
tam nadużycie. Oni gwałcili dzieci. Gdzie jest
oburzenie? Gdzie obraza moralności? Kościół jest do
szpiku kości przesiąknięty nietolerancją i obłudą.
Wszystko to powoli do mnie docierało. Jak można
kryć gwałcicieli dzieci, a zarazem osądzać
kogokolwiek innego? To wręcz odbiera mowę.

Reilly nie tylko się wściekł. Oddał strzał
ostrzegawczy, skłaniając kardynała i archidiecezję do
znacznej zmiany kursu. Po pierwszych reportażach
„Boston Globe” kardynał zorganizował emitowaną
w telewizji konferencję prasową, na której
przepraszał za dotychczasowe błędy i zobowiązywał
się od tej pory zgłaszać wszelkie podejrzenia wobec
księży do odpowiednich władz. Reilly i Burke kręcili
głowami, gdy go słuchali.

– Nie ma mowy, to na pewno nie koniec – mruczał
Burke pod nosem.

Reilly stwierdził, że to mu przypomina reakcję
kardynała w roku 1992 na sprawę Portera.

– Jego przekaz był zasadniczo taki: „Zaufajcie nam,
dajcie nam kredyt zaufania, powołamy komisję, która
dopilnuje, aby to się nie powtórzyło”. A potem: „No
tak, próbowaliśmy. To nie działa”. Ja wtedy
zmieniłem nastawienie. Pomyślałem sobie: dość.
Dostałeś swoją szansę. Nie zrobiłeś tego, co
obiecałeś. Pozwoliłeś napastnikom żerować na
dzieciach. Sprawa Portera była dla nich wszystkich
upomnieniem. I zaufałem im po sprawie Manninga.
Ale teraz już im nie wierzę. Powinni się zmienić, ale
nie potrafią.

Tydzień potem, gdy kardynał zapewniał, że żaden
ksiądz dopuszczający się w przeszłości molestowania



seksualnego już nie piastuje żadnego stanowiska,
Reilly i Burke wypowiedzieli się publicznie dla
„Globe”, twierdząc, że spóźniona strategia zera
tolerancji kardynała nie wystarczy. Powiedzieli, że to
prokuratorzy, ludzie wybrani i rozliczani przez opinię
publiczną, powinni decydować, czy molestujący
księża są winni, a nie kardynał i nie Kościół.
Zgłaszanie po fakcie przypadków wykorzystywania
seksualnego może pozwolić na założenie spraw
karnych przeciwko większej liczbie księży.

– Kiedy są jakiekolwiek dowody, trzeba je zgłaszać
dowolnemu księdzu lub członkowi Kościoła. Niech
prokuratorzy podejmują decyzję, które z tych
zgłoszeń wymaga interwencji – mówił Reilly. – Po
tym, co się wydarzyło, Kościół powinien być za
całkowitym ujawnieniem przypadków
wykorzystywania dzieci. Nie może być żadnego
przyzwolenia na cokolwiek, co jest z tym związane.

W ciągu tygodnia kardynał Law zorganizował
drugą konferencję prasową i powiedział, pod
wpływem komentarzy Reilly’ego i Burke’a, że zmienił
zdanie i przekaże władzom nazwiska księży, którym
postawiono wiarygodne zarzuty wykorzystywania
seksualnego.

– Chciałbym wierzyć, że to moment przełomowy
i że wreszcie Kościół stanie się odpowiedzialny za
czyny swych duchownych, ale podejrzewam, że to
tylko reakcja na bieżące doświadczenia i moralny
skandal – powiedział Burke. – W ciągu wielu lat
widziałem wiele pokrzywdzonych dzieci. Oglądałem
nagrania wideo z nimi i byłem świadkiem ich
cierpienia i udręki. Nasze przekonania dotyczące
molestowania dzieci w latach osiemdziesiątych się



zmieniły. Dopóki nie powstało nagranie z policjantem
seksualnie wykorzystującym córkę, ludzie nie
wierzyli, że glina może zrobić coś takiego. Przypadki
księży to następny etap, by ludzie uwierzyli, że każdy
może okazać się do tego zdolny.

Dokumenty w sprawie Geoghana były dla mnie
najbardziej uderzającą lekturą, jeśli chodzi
o problem wtórnej odpowiedzialności. Pokazują one,
że gdyby ktoś wtedy poczuł się moralnie
odpowiedzialny, mniejsza o to, czy również prawnie
odpowiedzialny, setki ludzi uniknęłoby cierpień. Nie
powiedziałbym, że Tom i ja mamy bohaterskie
życiorysy dzięki temu, że otwarcie o tym mówimy,
raczej jest to odbicie podupadającego szacunku do
Kościoła w całym społeczeństwie.

– Niemal każdego dnia ktoś przychodził do mnie
i mówił: „Rób tak dalej” – mówił Reilly. – Kiedy
pewnego dnia miałem wolne, przyszedł do mnie
prywatnie jakiś facet, pytając, czy jestem
prokuratorem generalnym. Powiedział: „Jestem
w podobnym wieku co pan. Ksiądz mnie wykorzystał
i nikomu o tym nie mówiłem. Przez lata wyniszczało
to mnie od środka. Nadszedł czas, żeby to się
zmieniło. Tak trzymaj.

To było ogromnie poruszające. Zastanawiasz się,
ile tak naprawdę jest ofiar i co to znaczy cierpieć
latami w milczeniu.

Dokumenty w sprawie Geoghana przekonały
Reilly’ego i innych oskarżycieli, że Kościołowi nie
można ufać, skoro kardynał Law najpierw stwierdził,
że o ile mu wiadomo, w czynnej służbie nie ma księży,
którym postawiono wiarygodne zarzuty,
a w rzeczywistości dopiero potem usunął ze



stanowisk 11 księży, w tym pięciu proboszczów,
z powodu oskarżeń o wykorzystywanie seksualne.

Zgodnie z rozporządzeniami kardynała prawnicy
archidiecezji mieli przekazać bostońskim
prokuratorom nazwiska wszystkich żyjących księży
oskarżonych o molestowanie. Gdy prokuratorzy
otrzymali te nazwiska, zdali sobie sprawę, że
w praktyce są one bezużyteczne. Bez nazwisk ofiar
i bez pełnych akt sprawy, w tym zeznań świadków,
nie mogli ocenić, któremu księdzu należałoby
postawić zarzuty. Mimo to niemal przez miesiąc
archidiecezja ignorowała prośby prokuratorów
o udzielenie dokładniejszych informacji.

W końcu Reilly i pięciu prokuratorów okręgowych
o jurysdykcji pokrywającej się z terytorium
archidiecezji postanowiło zagrać twardo. Wysłali oni
list do prawnika archidiecezji, który zawierał
zawoalowaną groźbę postawienia przywódców
Kościoła przed ławą przysięgłych, jeśli z własnej woli
nie przekażą więcej informacji. List wzywał również
archidiecezję do zwolnienia ofiar z warunków
porozumień o poufności, które Kościół stawiał
w ugodach kończących prywatne pozwy i sprawy
cywilny przeciwko molestującym księżom.

Niecałe 24 godziny później kardynał autoryzował
przekazanie nazwisk ofiar i uchylenie warunku
poufności ugód. Zarzuty objęły setki żyjących księży
w całym kraju, ale jedynie garść z nich można było
postawić w stan oskarżenia, ponieważ w wielu
sprawach doszło już do przedawnienia. Fakt, że
prokuratorzy nie mogli postawić zarzutów księżom,
wcale Kościoła nie zrehabilitował.

Prokurator okręgowy Norfolk, William Keating,



i prokurator okręgowy Plymouth, Timothy Cruz,
przekonali ławy przysięgłych, że trzeba spróbować
wyciągnąć od Kościoła więcej informacji. Było to
mocne uderzenie. Keating był sfrustrowany tym, że
przewidziane przez prawo terminy przedawnień nie
pozwalają wnieść oskarżeń. Jak powiedział,
potajemność Kościoła „zrujnowała życie wielu
niewinnym ofiarom, a ludzi, którzy są po prostu
pospolitymi przestępcami, nie można postawić przed
wymiarem sprawiedliwości”.

To nie tylko prokuratorzy zdecydowali o tym, że
dawny porządek stał się przestarzały. Szacunek
okazywany Kościołowi przez polityków również
znacznie przyczynił się do stworzenia systemu,
w którym seryjni przestępcy, tacy jak Geoghan, mogli
bezkarnie gwałcić dziesiątki dzieci, bo byli kryci
przez archidiecezję mającą ogromną motywację
i pełnię praw, by ukrywać to nadużycie przed opinią
publiczną.

Reilly uznał, że odmowa ustawodawców stanu
Massachusetts – z których blisko trzy czwarte było
katolikami – by objąć kler ustawą (która weszła
w życie w roku 1983) zobowiązującą policjantów,
nauczycieli, lekarzy, pracowników socjalnych i innych
oficjalnych opiekunów do zgłaszania podejrzeń
o molestowania dzieci, była katastrofalną pomyłką.
A w sierpniu 2001 roku na katolickiej konferencji
stanu Massachusetts, która była bronią archidiecezji
bostońskiej z arsenału polityki publicznej, padły
argumenty, że każda ustawa, która objęłaby księży
obowiązkowym zgłaszaniem nadużyć, zniszczyłaby
relację między nimi a parafianami.



– To jest przykład na to, jak poważanie wobec
Kościoła tworzy system narażający dzieci na ryzyko –
oświadczył Reilly.

Ustawodawcy zwyczajnie nie chcieli skorzystać
z okazji, by uchwalić ustawę, co sugerowało, że
Kościół katolicki potrzebował dopiero zagrożenia
sankcjami karnymi, by zachować się właściwie, kiedy
trzeba było skonfrontować się z zarzutami
o molestowanie dzieci.

– Polityka Kościoła ukierunkowana na wyciszanie
problemu była całkowicie spójna z zasadą
potajemnego rozwiązywania problemów
w autorytarnej instytucji. Gdy sprawy molestowania
zaczęły być zgłaszane, radzili sobie z tym
w sekrecie. Sądzę, że to była bardzo świadoma
decyzja Kościoła, nie zaś niedopatrzenie czy mylna
ocena sytuacji. To było spójne. […] Mówimy
o zmianie kultury, a to nigdy nie jest łatwe. Jeśli
jednak objęlibyśmy kler obowiązkowym zgłaszaniem
przypadków molestowania, oszczędziłoby to
Kościołowi tego, przez co przechodzi teraz – dodał
Reilly.

Trzeciego maja pełniąca obowiązki gubernatora
Jane Swift, katoliczka, podpisała wejście w życie
ustawy wymagającej od księży zgłaszania wszelkich
podejrzeń dotyczących molestowania dzieci.

– Mam nadzieję, że ta norma prawna zapobiegnie
powtarzaniu się tego rodzaju tragedii w przyszłości.
Nasza odpowiedzialność i lojalność wobec dzieci jest
ważniejsza niż wszystko inne – powiedziała Swift
w siedzibie władz stanowych.

Tego samego dnia ksiądz Paul Shanley został
wydany przez władze Kaliforni, by stawić czoło



zarzutom o zgwałcenie dziecka w Massachusetts.

Marian Walsh była ulubionym ustawodawcą
kardynała Lawa. Senator stanowa z West Roxbury,
bostońskiej enklawy katolików przytłaczająco
wskazującej na ich status klasy średniej, z domkami
jednorodzinnymi i wypielęgnowanymi trawnikami,
była zasymilowaną Irlandką z grupy zwanej
„Irlandczykami zza koronkowej zasłony”, czyli tych,
którym udało się odnieść sukces w Stanach.

Odyseja jej rodziny, od biedy w Irlandii po dostatek
i spełnienie w Ameryce, jest wzorcem
amerykańskiego snu w odniesieniu do katolików. Jej
dziadkowie przybyli do Stanów Zjednoczonych, mając
niewiele więcej niż podróżny kufer. Przez dwa lata od
zejścia z pokładu statku jej dziadek ze strony matki,
John Kelly, walczył w okopach w mundurach Armii
Stanów Zjednoczonych w czasie pierwszej wojny
światowej. Wrócił do Bostonu i dostał pracę jako
policjant tylko po to, by ją niedługo potem stracić,
gdy wziął udział w strajku bostońskiej policji w 1919
roku. Podjął pracę jako stolarz dla przedsiębiorstwa
transportu publicznego i wychował dziewięcioro
dzieci, z których wszystkie zostały ochrzczone
w kościele Świętego Serca w dzielnicy Roslindale
w Bostonie. Kościół był centralnym punktem całej
społeczności. Uczył dzieci. Ustanawiał standardy
moralne. Pomagał nowo przybyłym zarzucić kotwicę
w Nowym Świecie.

Dziadkowie Walsh ze strony ojca też przyjechali
z Irlandii bez pieniędzy. Ale jej babcia, Delia O’Reilly,
była sprytną mieszkanką Galway, która czytała „Wall
Street Journal” z religijnym namaszczeniem. Nie



miała wykształcenia, ale zbiła majątek, zarabiając na
wynajmie pokoi w rodzinnym przestronnym domu
i inwestując na giełdzie. Jej intuicja i wyczucie czasu
były bez zarzutu: spieniężyła akcje we wrześniu
1929 roku, miesiąc przed wielkim kryzysem, by
opłacić pierwszy semestr nauki swojego syna,
Francisa, w Boston College, prywatnym
uniwersytecie jezuicko-katolickim.

Francis Xavier Walsh, syn kowala, codziennie
jeździł tramwajem na uczelnię. Po ukończeniu
studiów dostał się do Tufts Medical School i został
lekarzem położnikiem. Ożenił się z Mary Elizabeth
Kelly, nauczycielką, która uzyskała dwa stopnie
magisterskie na uniwersytetach katolickich.
Podobnie jak ich rodzice imigranci, mieli
dziewięcioro dzieci. Kościół katolicki był dla ich
rodziny ośrodkiem działań i sukcesów.

– Ojca wychowali jezuici i postępował tak jak oni –
wspominała Marian Walsh, siedząc w swoim biurze
w siedzibie władz stanowych Massachusetts
w bostońskim Beacon Hill. – Bardzo wierzył
w sprawiedliwość społeczną. Codziennie
przystępował do komunii. Rodzice naprawdę żyli
wiarą. To było bardzo ważne w ich małżeństwie.
Chodzili na rekolekcje. Bardzo starali się
przestrzegać podstawowych zasad Kościoła i dużo
dla niego poświęcili.

Ciotka Walsh była zakonnicą, a ona sama poważnie
rozważała wstąpienie do klasztoru. Zamiast tego po
ukończeniu Newton College imienia Świętego Serca
uczęszczała na Harvard Divinity School. Wtedy po
raz pierwszy znalazła się poza wygodnym katolickim
kokonem.



– To była dla mnie dobra lekcja, ponieważ po raz
pierwszy w życiu stałam się mniejszością –
powiedziała. – Uczelnia miała etos protestancki. Było
to dla mnie dziwne, ale bardzo ekscytujące.

Niemniej Walsh skończyła studia jako jeszcze
bardziej zaangażowana katoliczka. Gdy uznała, że
jednak nie chce zostać zakonnicą, jej rodziców
pocieszył fakt, że wybrała zawód, który był na
drugim miejscu w statusie bostońskich Irlandczyków:
postanowiła zostać politykiem.

Walsh od dawna podziwiała kardynała Lawa,
zwłaszcza za jego jawny sprzeciw wobec aborcji
i działania na rzecz biednych. Razem wzajemnie się
wspierali. Law ją lubił, być może dlatego, że żaden
inny ustawodawca nie głosował tak często zgodnie
z poglądami, których rzecznikiem był kardynał. Co
prawda niektórzy katoliccy ustawodawcy też
występowali przeciwko aborcji, ale Walsh jako jedna
z nielicznych była po stronie kardynała w jego
sprzeciwie wobec kary śmierci.

– Kardynał i ja pod względem prawnym widzieliśmy
wszystko bardzo podobnie – przyznała.

W styczniu 2002 roku wpadła jednak w furię, kiedy
przeczytała o, jej zdaniem, niegodziwości Lawa
w potraktowaniu przypadków Geoghana i innych
księży molestujących dzieci.

– Nigdy nie przyszłoby mi do głowy, że Kościół
może być główną instytucją sprzyjającą
wykorzystywaniu seksualnemu, że może dostarczać
ofiary i ukrywać sprawców. Jestem w stanie
zrozumieć, dlaczego pedofile robią to, co robią, ale
nie jestem w stanie pojąć, jak może to robić Kościół,
i to w tak pokrętny i diaboliczny sposób, i jak



kardynał może stać na czele tego wszystkiego.
Walsh tworzyła prawo zgodnie z tym, co głosiła.

Złożyła projekt ustawy, która definiowała jako
przestępstwo przenoszenie osoby uznanej za winną
molestowania z jednego miejsca pracy do innego.
W ten sposób wieloletnia główna sojuszniczka
prawna kardynała stanęła na czele ruchu na rzecz
wprowadzenia w życie przepisów, które, gdyby
zostały uchwalone 10 lat temu, zaprowadziłyby go do
więzienia.

W kwietniu po upublicznieniu dokumentów
w sprawie ojca Shanleya Walsh była pierwszym
ustawodawcą stanowym, który otwarcie nawoływał
do rezygnacji kardynała. Gdy Law oznajmił, że nie
dopatrzył się perwersyjnych zachowań Shanleya
z powodu źle prowadzonej dokumentacji, politycy
wszystkich opcji dali mu nauczkę. Przywódcy
mniejszości republikańskiej we władzach stanowych
i w Senacie uznali oświadczenie kardynała za
głęboko niepokojące i oświadczyli, że powinien
zrezygnować ze stanowiska. Kilku demokratycznych
kandydatów na gubernatora uważało, że kardynał
powinien odejść, nie zważając na to, że może ich to
kosztować głosy, choć jeszcze niedawno takie
wezwanie uznaliby za szukanie taniego poklasku. To
była wyraźna zmiana w kulturze politycznej stanu
Massachusetts: zaczęło się polowanie na kardynała.
Podobnie zaczęto też traktować kardynałów
i biskupów w innych diecezjach, w których, jak
w Bostonie, Kościół cieszył się od lat przychylnością
władz świeckich.

Nowy Jork stanowił jedną z takich diecezji.



Urzędnicy kościelni byli tam jeszcze mniej przystępni
niż ich bostońscy odpowiednicy, a kardynał Edward
Egan mniej skłonny do skruchy niż kardynał Law.
Kiedy Reilly i pięciu prokuratorów okręgowych,
których jurysdykcja obejmowała archidiecezję
bostońską, niemal siłą zmusili Kościół do współpracy
z prokuraturą, niektórzy z ich nowojorskich kolegów
początkowo wciąż traktowało z większym
szacunkiem hierarchów kościelnych niż
prokuratorów z innych stanów.

Oto Jeanine Pirro, pięćdziesięcioletnia prokurator
okręgowa z Westchester, pełniąca trzecią kadencję.
Zyskała popularność dzięki ściganiu osób seksualnie
wykorzystujących dzieci. Jej biuro jako pierwsze
w kraju namierzało pedofilów z pomocą
internetowych prowokacji, w których na czacie
policjant udawał dziecko i aranżował spotkanie
z osobą szukającą małoletnich ofiar w celach
pedofilskich. Kiedy wybuchł skandal dotyczący
pedofilii w Kościele, Pirro uznała za osobistą
porażkę, że nie zauważyła tego procederu.

– Najbardziej dumna byłam właśnie z tego, że
chroniłam dzieci przed nadużyciami seksualnymi.
Myślę, że to jest najważniejsza rzecz, jaką możemy
zrobić w ramach egzekwowania prawa. Nie mam
pojęcia, jak to się stało. Nikt nas nie wzywał na
pomoc. Ani ofiary, ani ich prawnicy. A Kościół
wykonał niewiarygodną robotę w wyciszaniu tej
sprawy – powiedziała.

Jeśli Pirro przeoczyła cokolwiek w przeszłości, to
teraz była zdeterminowana, by to nadrobić i było jej
wszystko jedno, komu nadepnie na odcisk.
W kwietniu 2002 roku zebrała grupę siedmiu



prokuratorów okręgowych, których jurysdykcja
obejmowała archidiecezję nowojorską, i wezwała
pięciu prawników reprezentujących archidiecezję do
swojego biura w White Plains w Nowym Jorku.
Zaczęła spotkanie, mówiąc że jest pobożną
katoliczką, ale szybko przeszła do sedna:
archidiecezja ma informacje, które ona i inni
prokuratorzy muszą przejrzeć i uporządkować, aby
ustalić, czy Kościół osłania przestępców seksualnych.
Oświadczenie Egana, że archidiecezja przekaże
dowody prokuratorom tylko wtedy, kiedy urzędnicy
kościelni stwierdzą, że dotyczą prawdopodobnych
przypadków molestowania, wcale jej nie zraziło. Nie
zamierzała uczyć Kościoła teologii ani nie zgadzała
się, aby Kościół mówił prokuratorom, jak mają
wykonywać swoją pracę. Oświadczyła, że istnieją
rozwiązania polubowne i rozwiązania przymusowe,
i że jeżeli Kościół nie zechce przekazać akt, zawsze
można powołać ławę przysięgłych. Potem spojrzała
na prawników kościelnych z taką miną, jakby ich
pytała: „No to co, chłopaki, na co się decydujecie?”.

Prawnicy wymienili spojrzenia. Jeden z nich,
przyjaciel Pirro, patrzył na nią jakby
z niedowierzaniem. W końcu jednak prawnicy
zgodzili się przekazać informacje i uchylić warunek
poufności zobowiązujący ofiary do milczenia.

Archidiecezja nie była z tego zadowolona, ale Pirro
twierdziła, że już nie odpuści.

– Wychowałam się w Kościele. To zawsze była,
i nadal jest, ogromnie ważna część mojego życia
rodzinnego – oświadczyła. – Wciąż ogromnie
poważam Kościół, ale kiedy ukrywa przestępców,
trzeba wyraźnie postawić mu granicę. Z całym



należnym szacunkiem, ale Kościół i jego przywódcy
nie mają doświadczenia życiowego, jakie mam ja
i inni prokuratorzy. Może dlatego dla nich ofiary nie
mają nazwisk ani twarzy. Dla mnie to realne osoby.

Pewnego razu, lata temu, kiedy była młodą
prokurator i gdy sprawy dotyczące seksualnego
wykorzystywania dzieci powierzano kobietom,
ponieważ mężczyźni nie chcieli się nimi zajmować,
Jeanine Pirro otworzyła akta dotyczące rodzeństwa,
brata i siostry. Chłopiec miał pięć lat, a dziewczynka
sześć. Ich opiekunka i jej chłopak regularnie je
gwałcili, w tym zmuszając je do seksu analnego.
Wkładali nóż w waginę dziewczynki i odbyt chłopca.

– Pracowałam z tym dziećmi przez rok,
przygotowując sprawę – przypominała sobie. –
Jeszcze niewiele wiedzieliśmy o tego rodzaju
przypadkach i o tym, jak sformułować oskarżenie,
jeśli chodzi o molestowanie. Dzieciom brakowało
słów, by opowiedzieć, co im się przydarzyło.
Poprosiłam paru mężczyzn, których znałam ze
związku zawodowego stolarzy, żeby zrobili dla mnie
lalkę z poprawnymi detalami anatomicznymi, i dzięki
niej dzieci opowiedziały ławie przysięgłych, co się
stało.

Opiekunka zeznawała przeciwko swojemu
chłopakowi, przyznała się do winy, dostała wyrok
w zawieszeniu i warunek poddania się leczeniu
psychiatrycznemu. Zbulwersowany dowodami sędzia
skazał jej przyjaciela na 75 lat więzienia, a dopiero
potem uświadomił sobie, że najwyższą karą za tego
rodzaju przewinienie jest 30 lat więzienia.

Dziesięć lat później, kiedy Pirro była już sędzią,
prowadziła sesję w sądzie rodzinnym, gdzie na



wokandzie znalazła się sprawa dziecka
„wymagającego opieki”. Nastolatka próbowała się
zabić, a władze stanowe próbowały ustalić, co zrobić
z dziewczyną z aż takimi zaburzeniami. Pirro
przyjrzała się jej uważnie i dostrzegła w niej
dziewczynkę, o której myślała, że uratowała ją
dekadę wcześniej.

– Kiedy tylko spojrzałam w jej oczy, zrozumiałam,
że to ona, nawet zanim sprawdziłam, jak się nazywa.
Nadal miała uroczą buzię i jasne włosy. I wciąż te
same oczy – powiedziała Pirro.

Wzburzona postanowiła dowiedzieć się, co stało się
z jej bratem. Okazało się, że jest uliczną prostytutką.

– Teraz proszę zapamiętać – powiedziała sędzia –
to były dzieci, które znalazły się pod opieką państwa,
którym uwierzono, które pocieszono, które wiedziały,
że ława przysięgłych stoi za nimi i że ludzie, którzy
zrobili im te wszystkie straszne rzeczy, trafili na
wiele lat do więzienia. A mimo to proszę zobaczyć,
co się z nimi stało. Zrozumiałam wtedy, że
wykorzystywanie seksualne wyrządza dzieciom
ogromną krzywdę na wiele lat i ma długoterminowe
reperkusje. I zaczęłam się zastanawiać, co dzieje się
z dziećmi, którym nie uwierzono, których nie
pocieszono, które nie mogły widzieć, że ich oprawca
poniósł odpowiedzialność za to, co zrobił? Na to
właśnie przywódcy Kościoła byli ślepi. Nie rozumieli
tego w ludzki sposób. Chcieli tylko chronić opinię
Kościoła kosztem dzieci.

Pirro powiedziała, że historie, które pokazywały,
w jak rozległej skali Kościół ukrywał
wykorzystywanie seksualne dzieci, ogromnie nią
wstrząsnęły, ale nie straciła wiary.



– Wychowuję moje dzieci w wierze katolickiej
i zamierzam to kontynuować. Kościół zrobił sporo
dobrego, i robi nadal, na przykład dla biednych. Mam
silne postanowienie, by dopilnować, że wyciągnie
wnioski ze swojego zaniedbania w chronieniu dzieci.
Doprowadzę do tego, że będzie rozliczany.

Pirro nie traktowała szczególnie poważnie pomysłu
archidiecezji dotyczącego powołania komisji
analizującej przypadki księży oskarżonych
o wykorzystywanie seksualne, podobnie jak inni
oskarżyciele, którzy w jej biurze spotykali się
z przedstawicielami archidiecezji. Po tym, gdy
prawnik Kościoła piał peany na temat potencjalnych
członków komisji, byłych sędziów i prokuratorów,
jeden z oskarżycieli przerwał mu i powiedział:

– Z całym szacunkiem, ale nic mnie to nie obchodzi,
nawet jeśli sam Jezus Chrystus zasiadłby w tej
komisji.

– To był ogromny krok naprzód – oświadczyła
Pirro. – Szkoda, że sama tego nie powiedziałam.

Prokurator Kevin Burke z okręgu Essex sądził, że
nagły kryzys szacunku do Kościoła w tak dużej części
społeczeństwa mógłby prowadzić do minireformacji.

– Ale tu nie ma Marcina Lutra – zauważył – i kto
wie, czy Watykanowi w ogóle na tym zależy?

To nie byłoby łatwe.
– Mamy do czynienia ze średniowieczną

organizacją, która była autorytetem dla moich
dziadków i innych imigrantów. Szanowali ją,
ponieważ dała im edukację, miejsce w Nowym
Świecie, tożsamość. Ale wraz z asymilacją
i edukacyjnym oraz finansowym sukcesem



następnych pokoleń przeciętny katolik oczekuje od
Kościoła nie wsparcia społecznego czy politycznego,
lecz moralnego i duchowego. A to zachowanie
Kościoła nie ma nic wspólnego z etyką i duchowością.
Przywódcy Kościoła powinni się martwić o wiele
rzeczy, ale najbardziej o to, że stracili szacunek. Nie
powinni sądzić, że kiedy skandal przycichnie, ludzie
przybiegną do nich z powrotem. Wiem, że tak nie
będzie.



7. Jego Eminencja

W roku 1984, kiedy Bernard Law przejmował
posadę arcybiskupa trzeciej co do wielkości diecezji
w Stanach Zjednoczonych, powiedział:

– Po Bostonie jest tylko niebo.
Nie zdawał sobie sprawy, że to, co postrzegał jako

złoty okres w swojej karierze, okaże się jego
piekłem. Ambitnie piął się po stopniach hierarchii
kościelnej szybkim miarowym krokiem, zaczynając
od księdza w parafii Deep South, poprzez biskupa
w Ozarks, gdzie katolików było jak na lekarstwo,
a kończąc na Bostonie, który obok Nowego Jorku,
Chicago, Baltimore i Filadelfii jest jedną z ogromnych
stolic biskupich Kościoła katolickiego w Stanach.

Wywodził się z samego serca religijnego Pasa
Biblijnego (Bible Belt), a stanął na czele jednego
z klejnotów koronnych Kościoła. Kiedy jego rówieśnik
kardynał John O’Connor z Nowego Jorku zmarł
w 2000 roku, Law stał się bezdyskusyjnie najbardziej
wpływowym prałatem spośród amerykańskich
katolików. I co ważniejsze, tak postrzegał go
Watykan. Decydował o awansie innych biskupów
i kardynałów. W Białym Domu odbierano jego
telefony i liczono się z jego opiniami. Jednak sposób,
w jaki radził sobie ze skandalem molestowania
dzieci, który wybuchł na jego oczach, wszystko to
zakończył. Teraz szum wokół osoby kardynała
dotyczył tylko tego, jak długo będzie w stanie się



opierać żądaniom ustąpienia ze stanowiska.
Kancelaria w bostońskiej dzielnicy Brighton jest

siedzibą główną archidiecezji. Przez 18 lat
z kancelarii i sąsiadującej z nią rezydencji Law
nadzorował transakcje warte 50 milionów dolarów
rocznie oraz nieruchomości warte setki milionów
dolarów, dopilnowując wszystkich szczegółów,
prowadząc rozmowy przez telefon, niekiedy dwie
naraz, i przypochlebiając się bogatym katolikom, by
zechcieli się pokazać, wpłacając datki na kościelne
szkoły, szpitale i programy pomocowe dla różnych
grup. Do stycznia 2002 roku, kiedy to ataki na Lawa
osiągnęły apogeum, rezydencja stała się jego azylem,
a w zasadzie bunkrem. W ciągu kilku miesięcy
upadku Law stał się praktycznie więźniem
pracującym cały dzień i rzadko, na ogół w nocy,
ryzykował wyjście poza swoją okazałą rezydencję
urządzoną w stylu włoskiego renesansu.

Jay Leno w Tonight Show wykorzystał skandal
w swoich monologach i nazwał arcybiskupa starej
parafii jego rodziny, Świętego Augustyna w Andover
na północ od Bostonu, „kardynałem ponad prawem”.
Law mógł patrzeć ze swojego okna na
demonstrantów na dole trzymających transparenty
wzywające do jego odwołania albo postawienia
w stan oskarżenia. Dziennikarze, zwolennicy
radiowych sensacji, usiłując pozyskać słuchaczy,
zaczęli emitować przekazy na żywo spod kancelarii.

Zatrąb, jeśli chcesz, żeby kardynał podał się do
dymisji.

Zakończenie jednak miało być zupełnie inne.

Bernard Francis Law urodził się w 1931 roku



w mieście Torreón w Meksyku, które w zasadzie nie
było jego domem, lecz jednym z przystanków na
drodze dzieciństwa wypełnionego przeprowadzkami.
Jego ojciec, katolik, był pilotem wojskowym,
a niekiedy cywilnym, i z powodu jego pracę rodzina
przeprowadzała się sześć razy, kiedy Law był małym
chłopcem. Matka, Helen, której Law był
bezgranicznie oddany, była prezbiterianką, lecz
zmieniła wyznanie na katolickie. Law poszedł do
szkoły średniej na St. Thomas należącej do
amerykańskich Wysp Dziewiczych. Podczas gdy dla
niektórych dzieci częste zmiany miejsca są
destabilizujące, Lawa cieszył ten nomadyczny okres
i twierdził, że mnóstwo się wtedy nauczył. Jego
rodzice entuzjastycznie witali różne kultury
i lokalizacje. Law także łatwo się przystosowywał.
Jako jeden z nielicznych białych w średniej szkole
w Charlotte Amalie na St. Thomas został wybrany na
przewodniczącego klasy przez swoich w większości
czarnych kolegów.

Jako doskonały uczeń wytyczył sobie drogę do
Harvardu, gdzie dzielił pokój z dwoma Żydami
i członkiem południowej konwencji baptystów. Na
ostatnim roku zdecydował, że chce zostać księdzem.
Jego cztery lata studenckie na Harvardzie
z perspektywy czasu wyglądają na łatwy etap jego
drogi. Po nich było jeszcze osiem lat dodatkowych
studiów – dwa w klasztorze benedyktynów
w Luizjanie i sześć na uczelni papieskiej w Ohio.
Tylko dla 12 z 20 seminarzystów z jego klasy studia
te zakończyły się sukcesem.

Pierwszy przydział Lawa po święceniach, w roku
1961, to parafia w Vicksburg w stanie Missisipi,



kiedy to ruch na rzecz praw człowieka osiągał
apogeum, a John Kennedy, pierwszy prezydent
katolicki, obiecywał, że będzie przeciwstawiał się
rasistom. Gdy Law został redaktorem gazety
diecezjalnej, nawoływał w artykułach do
sprawiedliwości rasowej. Niektórzy lokalni bigoci nie
powitali uprzejmie bezczelnego księdza i niedługo
potem Law zaczęto grozić mu śmiercią. Ale to go nie
powstrzymało.

W sprawozdaniu na dwudziestopięciolecie
ukończenia Harvardu Law interpretował czasy
w Missisipi nie jako nadciągający sztorm, ale jako
tygiel historii. Bycie częścią tego ważnego momentu
samo w sobie było łaską i darem – pisał.

Law był ambitny. Zwierzył się przyjaciołom
w Missisipi, że myśli o tym, by zostać pierwszym
amerykańskim papieżem. Jak na kogoś, kto zawsze
był otoczony czarnymi i czuł się z tym dobrze, miał
naturalną postawę wobec praw obywatelskich.
Chciał również uczestniczyć w nowych działaniach
Kościoła na rzecz ekumenizmu. W roku 1968 został
dyrektorem komitetu Krajowej Konferencji Biskupów
Katolickich ds. ekumenicznych i wielowyznaniowych
i spędził kilka lat w Waszyngtonie.

W 1973 roku został biskupem i przydzielono go do
diecezji w Springfield w Ozarks w Missouri.

– To strategiczny przywódca, działał bardziej jak
Eisenhower niż jak Patton – powiedział Terry Meek,
liczący się katolicki biznesmen ze Springfield.

Law pozostał jednak idealistą.
– Jest marzycielem, wizjonerem, czasem niezbyt

pragmatycznym – ocenił ksiądz Philip Bucher,
podwładny Lawa w diecezji Missouri. – Ogrom tego,



czym się zajmuje, jest przytłaczający, chyba że ma
dobry zespół ludzi wokół siebie, który mu doradza,
czym najbardziej warto się zająć.

Po dziesięciu latach w Missouri, gdzie przewodził
47 tysiącom wiernych, 90 księżom i 63 parafiom,
Law został wysłany do Bostonu, gdzie miał być
liderem dla ponad dwóch milionów wiernych, 1100
księży i 408 parafii. To było jak przesiąść się
z samochodu dostawczego na model wyścigowy
General Motors. Śmierć kardynała Medeirosa
z Bostonu i zaufanie Jana Pawła II w Rzymie nie tylko
dały Lawowi możliwość zostania arcybiskupem jednej
z największej diecezji w Stanach Zjednoczonych, ale
też znacząco przyspieszyły jego karierę. Trzej
poprzednicy Lawa – William O’Connell, Richard
Cushing oraz Medeiros – zostali awansowani na
kardynałów. Kiedy więc Law przyjechał do Bostonu
w marcu 1984 roku, wiedział, że rola księcia
Kościoła jest tylko kwestią czasu.

Został ciepło przyjęty, ale dostał też sygnały
rezerwy. Jego trzej poprzednicy znacznie się od
niego różnili pod względem charakteru. O’Connell
był ekscentrycznym próżnym mężczyzną, który lubił
światowe życie, jeździł limuzyną po mieście
pogrążonym w kryzysie w asyście pudli. Należał
również do biznesu budowlanego Kościoła
katolickiego w Stanach, który wznosił kościoły,
szkoły, klasztory i plebanie potrzebne do
zagospodarowania rozrastającej się kongregacji.
Cushing, prostolinijny populista, kontynuował
tradycję, w której arcybiskup Bostonu działał
bardziej jak prezes przedsiębiorstwa budowlanego
niż duchowy przywódca dwóch milionów katolików.



W książce Bare Ruined Choirs Garry Wills
zauważył, że obsesyjne dążenie Kościoła, by
utworzyć wystarczająco dużo szkół parafialnych
i uniezależnić społeczność katolicką od świeckiej
edukacji publicznej, podsunęło drabinę księżom,
prałatom i biskupom, którzy otrzymywali awanse
z uwagi na swoje talenty biznesowe. Wills stwierdził,
że to właśnie ten system wykreował w Stanach
hierarchię kościelną, której celem było nie
wspieranie wiernych w osiągnięciu zbawienia, lecz
osiąganie dobrego wyniku finansowego.

Księża mieli mało czasu na teologię i na
wszelkiego rodzaju studia. Byli konkretni
i pragmatyczni jak ludzie biznesu – zauważył Wills.
Proboszcz był nieprzyjemną osobą nie z powodu
swojej teologii i powierzchownych relacji, ale
z powodu braku teologii i zaściankowości.

Wraz ze śmiercią kardynała Cushinga w roku 1970
długi okres rozwoju katolickiego Kościoła w Stanach
dobiegał końca. Do tego momentu Kościół katolicki
w Stanach był zdominowany przez Irlandczyków.
Przez ponad dwa stulecia, odkąd pielgrzymi
przycumowali do skały w Plymouth i przenieśli się do
Bostonu, stolica Nowej Anglii była protestanckim
miastem. To się zmieniło w połowie XIX wieku, kiedy
z powodu zarazy ziemniaczanej, Wielkiego Głodu
i braku działań ratunkowych ze strony Wielkiej
Brytanii ponad milion Irlandczyków wsiadło na statki
i wyemigrowało. Demografia wyznaniowa Bostonu
zmieniała się niemalże z dnia na dzień, a pod koniec
stulecia Boston wybrał swojego pierwszego
urodzonego w Irlandii burmistrza. Wykorzystując
władzę polityczną, przejął on kontrolę nad miastem,



w którym Irlandczycy byli piętnowani i witani
anonsami: „Irlandczykom dziękujemy”.

Kiedy Włosi, a potem Polacy i przedstawiciele
innych krajów Europy Wschodniej poszli w ślady
Irlandczyków, oni sami stali się przeważającą częścią
katolickiego Kościoła Ameryki. Jak w książce Irish
America: Coming into Clover pisała Maureen Dezell,
dziennikarka „Boston Globe”, 90% mężczyzn
przyjętych do amerykańskich seminariów
duchownych w drugiej połowie XIX wieku miało
irlandzkie nazwiska, podczas gdy około roku 1900
trzy czwarte amerykańskich duchownych katolickich
było Irlandczykami. (W latach dziewięćdziesiątych
XX wieku, kiedy Hiszpanie okazali się największą
grupą etniczną w amerykańskim Kościele katolickim,
a Irlandczycy stanowili zaledwie 15% społeczności
świeckiej, jedna trzecia księży i połowa
amerykańskich biskupów była pochodzenia
irlandzkiego).

Następca Cushinga, Medeiros, syn hodowcy
warzyw z Wysp Azorskich, nie mógł bardziej się
różnić od swoich dwóch irlandzkich poprzedników.
O’Connell i Cushing byli niebywale żywotni,
przypominali postaci z powieści Edwina O’Connora
The Last Hurrah, czuli się równie dobrze
w kuluarach, przymuszając innych do pożądanych
przez siebie działań, jak w konfesjonale, zadając
wiernym pokutę. Medeiros, na odwrót, był nieśmiały,
wycofany i pobożny, stanowił przeciwieństwo biskupa
biznesmena.

W ciągu kilku lat od objęcia funkcji udało mu się
zrazić do siebie trzon archidiecezji, przeważnie
irlandzką i włoską klasę pracującą Bostonu, przez



zarządzenie, że żadnego białego ucznia, który
wydaje się unikać nakazanej sądownie integracji
rasowej w miejskich szkołach publicznych, nie wolno
przyjąć do szkoły katolickiej. To zarządzenie było
powszechnie ignorowane. Szkoły archidiecezji pękały
w szwach i wielu katolików bostońskich kipiało
z urazy, bo uważało, że Medeiros niesłusznie uważa
ich za rasistów, podczas gdy wielu z nich po prostu
chciało uniknąć przymusowego dowożenia
autobusami dzieci do szkół, by już na tym etapie
osiągnąć integrację rasową, czego nie musiały znosić
dzieci z bogatych przedmieść.

Thomas O’Connor, profesor historii w Boston
College i autor książki Boston Catholics, uważał, że
Medeiros nigdy nie został w mieście w pełni
zaakceptowany. Był outsiderem i rzucało się to
w oczy. Ludzie mówili: „Nie jest jednym z nas”. A on
o tym wiedział. Robił żartobliwe aluzje do faktu, że
kardynała Cushinga byłoby ciężko naśladować i że on
nawet tego nie próbuje. Manieryzmy Medeirosa –
składanie rąk, unoszenie wzroku, przesadna
pobożność – którym jako takim nie można nic
zarzucić, byłyby naturalne w jakimś kraju Ameryki
Łacińskiej, ale stanowiły zgrzyt z charakterem
Bostonu. Toteż Medeiros nigdy do tego miasta nie
pasował.

Chociaż Law miał irlandzkie pochodzenie,
bostończycy nie widzieli w nim kontynuacji linii
O’Connella czy Cushinga, lecz odmianę po
Medeirosie. Law miał administracyjny talent
O’Connella i polityczną przebiegłość Cushinga, który
często chełpił się, że to on i stary Joe Kennedy
zaplanowali w kancelarii kampanię prezydencką JFK.



Miał intelektualną powagę, której brakowało jego
poprzednikowi. Cushing na przykład wrócił wcześnie
do Bostonu z Soboru Watykańskiego II, skarżąc się,
że nie rozumie łaciny. I podczas gdy O’Connell
wydawał się postrzegać religijny aspekt swojej pracy
jako pewną niedogodność, Law sprawiał wrażenie
niemal równie pobożnego jak Medeiros, ale znacznie
bardziej przystępnego i twardo stąpającego po ziemi.

– Większość bostończyków się ucieszyła, że
biskupem znów wreszcie jest ktoś „swój”. Law był
białym niebieskookim absolwentem Harvardu. Nie
urodził się tutaj, jak Cushing i O’Connell, ale wyglądał
jak Irlandczyk. Mieszkańcy Bostonu reagowali
w stylu: „Wreszcie Rzym poszedł po rozum do głowy
i przysłał nam kogoś z nas”. Sądzę jednak, że te
wstępne oceny były błędne. Im dłużej Law był
w Bostonie, tym mniejszej liczbie ludzi się wydawało,
że jest tutejszy – stwierdził O’Connor. – Miał
osobowość publiczną i prywatną. Publicznie
przypominał O’Connella, przybierał pompatyczne
pozy na ambonie i przeciągał samogłoski, żeby
podkreślić znaczenie i wagę słów. Ale w kręgach
towarzyskich, w małych grupach, był uroczy, miał
dużo wdzięku, wykazywał inteligencję i poczucie
humoru. Był zawsze świadomy swojej rangi i pozycji.
Sam z siebie mógł się śmiać, ale nikt inny nie mógł
tego robić.

W przeciwieństwie jednak do Cushinga Law nie był
rubasznym populistą. Kładł nacisk na oficjalne formy.
Oczekiwał, że w rozmowie z nim ludzie Kościoła będą
się do niego zwracać „Wasza Eminencjo”, i oni tak
robili. Oczekiwał, że inni zachowają się podobnie.
Kiedyś były rzecznik prasowy Lawa zrugał



dziennikarza, który w czasie rozmowy telefonicznej
określił kardynała po prostu „Law”.

Gdy O’Connor przeprowadzał wywiady z księżmi
do swojej książki, prosił ich, aby jednym słowem albo
jednym zdaniem opisali bostońskich kardynałów.
W przypadku O’Connella często pojawiał się
przymiotnik „pompatyczny”. Cushing miał „chropawy
głos”. Medeiros był „pobożny”. Określenie jednak
Lawa stanowiło wyzwanie.

– W końcu jeden ksiądz, który znał Lawa dość
dobrze, powiedział mi: „wykorzeniony” (rootless).
Spojrzałem na niego zdziwiony i dopytałem:
„bezwzględny?” (ruthless). A on odpowiedział: „Nie,
nie, bez korzeni”. I w końcu zrozumiałem, co miał na
myśli. Law nie miał domu rodzinnego. Był jak dziecko
żołnierza na służbie. Nie miał żadnych korzeni, i to
dosłownie. Z tego powodu był prawdopodobnie
pierwszym prawdziwie amerykańskim kardynałem
i arcybiskupem w Bostonie. Był Amerykaninem, nie
bostończykiem.

Być może dlatego, że nie urodził się w Bostonie
i nie rozpamiętywał dawnych tutejszych urazów oraz
żalów, odnosiło się wrażenie, że odczuwa szczególną
bliskość z imigrantami – z Ameryki Środkowej
i Południowej, z Haiti, z Wietnamu – którzy byli
nowymi twarzami zmieniającego się Kościoła
bostońskiego. Jego dawne zaangażowanie na rzecz
sprawiedliwości społecznej i rasowej oraz jego
niestrudzona walka o tanie mieszkania dla biednych
rodzin zrobiły z niego bohatera wśród tej grupy.
Hiszpanie uwielbiali kardynała, który płynnie
rozmawiał z nimi w ich języku. Gdy sprawy obróciły
się na jego niekorzyść, właśnie imigranci wspierali go



najwytrwalej.
I w miarę upływu lat okazało się, że to stara

gwardia, a nie nowo przybyli, zaczęła kwestionować
zdolności menedżerskie Lawa. Krytycy uważali, że
jest protekcjonalny, zadufany w sobie i skrajnie
odizolowany. Im dłużej sprawował swoją funkcję, tym
bardziej jego wpływy, zamiast rosnąć, malały.

Pierwszy ksiądz, który przywitał Lawa po przylocie
do Bostonu, ojciec Bernard McLaughlin, wówczas
kapelan na lotnisku Logan, stwierdził, że Law nie
spełnił pokładanych w nim oczekiwań, gdy został
arcybiskupem, ponieważ był zbyt wyobcowany,
odcięty od swojej trzody, zamknięty w domu
przypominającym pałac, otoczony złymi doradcami.

– Boston to wioska – oświadczył McLaughlin. – Nie
wydaje mi się, żeby kardynał kiedykolwiek to
zrozumiał.

O’Connor wyrażał podobną opinię. Jego zdaniem
Law nigdy nie dostrzegł potrzeby, żeby częściej
wychodzić, bardziej integrować się ze społecznością,
czy to na meczu baseballa z Red Sox, czy
w restauracji. O’Connor przypominał sobie, że Law
od czasu do czasu mówił mu, że oddał dożywotnią
kartę wstępu do Boston Athenæum, jednej
z najstarszych i najbardziej prestiżowych prywatnych
bibliotek w Stanach Zjednoczonych.

– Uniosłem brwi. Każdy arcybiskup ma taką kartę.
Są bezcenne. Cheverus, pierwszy biskup bostoński,
był współzałożycielem Athenæum i powierzył
bibliotece swoje prywatne zbiory. Gdy zapytałem
Lawa, dlaczego to zrobił, odpowiedział: „Jakoś mi
tam nie po drodze”. Uważał, że to mu niepotrzebne.
Może się wydawać, że to drobiazg, ale gdy złożycie



to wszystko razem, pojmiecie, że nie zrozumiał
Bostonu. Nie dotarło do niego, czym jest to miasto.

Zamiast zatem mieszać się z tłumem, Law spędzał
mnóstwo czasu w biurze, swoim centrum
dowodzenia. To właśnie tu O’Connor zobaczył
Bernarda Lawa jako bardzo zajętego pracoholika.

– Obsesyjnie zarządzał drobiazgami – relacjował
O’Connor. – Kiedy otrzymywał pisma, nanosił
poprawki gramatyczne. Był obznajomiony
z urządzeniami elektronicznymi, korzystał
z komputerów i faksów. Kiedy rozmawialiśmy, potrafił
w tym samym czasie prowadzić konwersację przez
telefon z kimś innym. Gdy mówił do ludzi, na ogół
wydawał im polecenia: „Złap go w pracy”, „Złap go
na polu golfowym”. Szalona energia tego człowieka
była fascynująca. A oglądanie go w działaniu
przypomniało mi to, co powiedział o nim inny ksiądz:
„Pamiętaj, że Bernie był jedynakiem. Wszystkie
zabawki należały do niego. Nigdy nie musiał się
dzielić”.

Rasistowski klimat w Bostonie znacznie ostygł, gdy
Law przyjechał do miasta. Pasję, z którą w młodości
działał na rzecz praw obywatelskich, poświęcił
ruchowi obrony życia poczętego, kiedy tylko został
kościelnym dostojnikiem. W marcu 1984 roku
w swoim pierwszym przemówieniu w roli
arcybiskupa Bostonu określił aborcję jako „narodową
hańbę” i „prymitywne zło naszych czasów”. Law
i kardynał O’Connor z Nowego Jorku, mianowani na
kardynałów razem w 1985 roku, stali się
amerykańskim zespołem firmowym propagującym
ortodoksyjne stanowisko Jana Pawła II i nauczającym
wiernych, że aborcja, antykoncepcja,



homoseksualizm i rozwody są grzechem, nawet jeśli
badania wskazywały, że większość katolików uważa
te kwestie za sprawę prywatnego sumienia.
Potocznie nazywano ich Law and Order (Prawo
i porządek) – zespół definiujący prawo papieskie
i nakazujący wiernym, aby nawet nie rozważali
pomysłów takich jak duchowieństwo kobiet,
małżeństwa księży czy rezygnacja z celibatu wśród
kleru.

Agresywne wypowiedzi Lawa o aborcji zraziły do
niego wielu liberalnych katolików bostońskich.
Arcybiskup Bostonu tradycyjnie każdego roku
wygłaszał przemówienia dla ostatniego roku
w Boston College. O’Connor stwierdził, że początek
pierwszego przemówienia Lawa w roku 1984
ustanowił ton, który nadwerężył jego relację z tym
prestiżowym uniwersytetem katolickim Nowej Anglii.
Dwa lata później Law przygotował kolejne
wystąpienie do kolejnego rocznika kończącego
Boston College, a w nim stwierdził, że ta jezuicka
uczelnia zatraca swą katolicką tożsamość.

– Byłem wśród słuchaczy i pamiętam, że ludzie
syczeli ze złości, słuchając, jak ich biskup grzmi, że
Boston College odszedł od tradycji, że nie jest już
uczelnią katolicką i że wymaga zmian. W ten sposób
zraził do siebie wielu absolwentów tej uczelni,
a część z nich stanowiła jego ważne wsparcie
finansowe.

Niedługo potem powiedział grupie katolickich
biznesmenów, że mają obowiązek robić coś więcej
niż tylko mówić, że są przeciwni aborcji. Miesiąc
później teatralnie i bez zapowiedzi pojawił się
w siedzibie władz stanowych na wiecu w obronie



życia poczętego, kiedy ustawodawcy stanu
Massachusetts rozważali poprawkę mającą
zaostrzyć prawo aborcyjne albo całkowicie zakazać
aborcji. Niektórzy sugerowali, że usiłował ingerować
w konstytucyjny rozdział Kościoła od państwa.

– Jeżeli kapłan w to nie ingeruje, nie jest tak
naprawdę kapłanem – powiedział Law, przypominając
w ten sposób jednego z tych irlandzkich kaznodziei
zielonoświątkowców, których uważał za przyjaciół
w Deep South.

Thomas O’Neill trzeci, syn przewodniczącego
obrad Kongresu Thomasa „Tipa” O’Neilla juniora,
wspominał, że nietolerancja Lawa wobec liberalnych
poglądów podzielanych przez wielu bostońskich
katolików irytowała nie tylko pokolenie jego
rówieśników, lecz także to wcześniejsze.

– Ciekawie wypada jego porównanie z moim ojcem
– powiedział O’Neill, były wicegubernator stanu
Massachusetts, który odszedł z urzędu, by założyć
odnoszącą sukcesy firmę public relations. –
Arcybiskup, który przybył do Bostonu, cieszył się
poważaniem zwłaszcza dzięki swojemu
zaangażowaniu na rzecz praw obywatelskich. Ale
miałem okazję obserwować wielu ludzi, którzy po
osiągnięciu władzy pozwalali jej się skorumpować,
odizolować, odciąć. Mój ojciec zyskał moc i wpływy,
ale nigdy nie stracił kontaktu ze zwykłymi ludźmi.
Nigdy się od nich nie odżegnywał i zawsze wiedział,
co myślą. Nowy kardynał nie starał się zrozumieć
miasta i ten brak zrozumienia w końcu go od niego
odsunął. W Bostonie plemienność jest równie ważna
jak katolicyzm. Ale też to miasto otwiera się na
pokrzywdzonych przez los i biednych. W tym świetle



dla bostończyka to obelga usłyszeć, że jest niepełnym
katolikiem, bo nie zgadza się ze stanowiskiem
Kościoła w sprawie aborcji lub antykoncepcji.
Kardynał Law przyjechał tu i zaczął osądzać ludzi
oraz polityków pod względem jednej kwestii: aborcji.
To było tak, jakby przyszedł i powiedział:
bostończycy, robiliście to po swojemu, ale teraz jest
nowy papież, nowy kardynał, nowy rodzaj
konserwatyzmu. Jesteście zbyt postępowi, zbyt
liberalni. I to się zmieni.

Trzydziestego grudnia 1994 roku katolicki fanatyk
John Salvi wszedł do poradni aborcyjnej na
bostońskim przedmieściu, Brookline, w klinice, gdzie
urodził się John Kennedy, i zastrzelił recepcjonistkę.
Pojechał do innej kliniki i zastrzelił inną
recepcjonistkę. Krótko po tym, gdy Salvi użył broni,
Law odebrał telefon w kancelarii. Dzwoniła Barbara
Thorp, kierowniczka biura ruchu na rzecz obrony
życia poczętego przy archidiecezji; płakała. Kiedy
skończyła opowiadać, co się stało, kardynał rzucił
słuchawką i udał się do swojej prywatnej kaplicy, by
się modlić i myśleć nad swoją odpowiedzią na
zabójstwa. Potem wezwał do wstrzymania protestów
pod klinikami aborcyjnymi. Działacze przeciwni
aborcji byli wściekli, mówili, że Law dał do ręki broń
tym, którzy mieli pretensje do Operation Rescue,
organizacji obrońców życia, i innych ruchów
antyaborcyjnych, którzy podejmowali protesty
i podgrzewali retorykę, że to kliniki są
odpowiedzialne za mordercze zrywy jak ten
Salviego. Zakaz Lawa dotyczący protestów był
krótkotrwały – uchylił go pięć miesięcy później – ale
pokazał, jak głęboko te zamachy nim wstrząsnęły.



Nawet działacze na rzecz prawa do aborcji
docenili Lawa za to, że z czasem zmienił nastawienie.

– Gdybym miał przygotować spisy podżegających
sformułowań, moja lista ze słownictwem O’Connora
byłaby kilka razy dłuższa niż lista Lawa – powiedział
Frances Kissling, przewodniczący waszyngtońskiej
grupy lobbystów Katolicy na rzecz Wolnego Wyboru.

Gdy Law był księdzem w Deep South, a potem
biskupem w Missouri, jego zaangażowanie w ruch
ekumeniczny wynikało w równym stopniu z pobudek
pragmatycznych, co teologicznych przekonań. W obu
tych miastach protestanci przeważali liczebnie nad
katolikami i niekiedy okazywali im wrogość. Ku Klux
Klan nienawidził katolików tak bardzo jak katolicy
czarnych. W Jackson, pierwszej diecezji Lawa,
katolicy stanowili niecałe 3% populacji. W Missouri –
niecałe 5%. Ale w Bostonie katolicy byli większością,
nie zaś udręczoną mniejszością jak w innych
częściach kraju. Mieli władzę i niekiedy używali jej
do uciskania innych.

Law, podobnie jak wcześniej w Bible Belt, wyciągał
ręce do bostońskich protestantów, a zwłaszcza do
Żydów. W końcu było to miasto, w którym, jak pisał
Nat Hentoff w swych wspomnieniach Boston Boy,
irlandzkie i włoskie dzieci uczyły się w szkołach
katolickich, że Żydzi zabili Jezusa. Taki przekaz
wspierał antysemityzm. Grupy katolickich chłopaków
usiłowały mścić się na dzieciach żydowskich.
Podobnie jak wielu jego rówieśników, Hentoff został
pobity przez takie grupki. Gdy bostoński policjant
interweniował, żydowskie dziecko musiało się liczyć
z tym, że usłyszy zarzut, że było głupie, bo dało
złapać się w pułapkę, napastnicy zaś nie musieli



obawiać się pociągnięcia do odpowiedzialności.
To właśnie na takim tle historycznym Law starał się

przyciągać bostońskich Żydów. Oni powitali to
z entuzjazmem.

– Naprawdę się o nich troszczył, i to skutecznie –
powiedział Leonard Zakim, wieloletni szef Ligi
Przeciwko Zniesławieniu w Nowej Anglii. – Kardynał
Law rozumiał, czym jest antysemityzm i że Kościół
powinien go zwalczać.

Kiedy Zakim zmarł na raka w wieku 46 lat, Law
początkowo naciskał na niechętnego mu gubernatora
Paula Cellucciego, by nazwać jego imieniem nowy
most na Charles River. Tym razem Cellucci w końcu
się zgodził. Rok wcześniej, w 1999, stawił opór presji
kardynała, kiedy ten go nakłaniał, by ponownie
przemyślał nominacje dla dwóch sędzi. Kardynał
sugerował wówczas, że obie kobiety, Margaret
Marshall i Judith Cowin, są antykatoliczkami, a ich
„postawa i mentalność są niepokojące”.

Lawowi zależało zwłaszcza na tym, aby zapobiec
awansowi Marshall na główną sędzię stanowego
sądu najwyższego. Marshall, tak jak Law, była od
wielu lat zaangażowana w działalność na rzecz
sprawiedliwości rasowej. Zyskała znaczącą pozycję
w rodzinnej Południowej Afryce, gdy najlepsi studenci
college’u sprzeciwiali się apartheidowi, i została
wydalona z własnego kraju za udział w zamieszkach.
Zanim została sędzią, weszła w kolizję z kardynałem,
kiedy upomniała jedną z jego najbliższych doradczyń,
Mary Ann Glendon. Jako szefowa harwardzkich
radców prawnych zabroniła Mary Ann Glendon,
profesor harwardzkiej Law School, używać
artykułów biurowych uczelni na potrzeby jej akcji



antyaborcyjnych.

Tuż przed wybuchem skandalu z ojcem Porterem
kardynał Law ogłosił, że powołał dziewięcioosobową
radę, obejmującą też osoby świeckie, która zaleciła
mu podjęcie działań przeciwko księżom oskarżonym
o to, co nazwał „grzechem wykorzystywania
seksualnego”. Kardynał wciąż był zdeterminowany,
by brudy prać we własnym domu. Ignorował
komentarze, że wdraża politykę rozpatrywania
zarzutów wobec księży w archidiecezji poza
zasięgiem władzy obywatelskiej, i przewidywał, że
notoryczni przestępcy po leczeniu będą z powrotem
przydzielani do parafii.

W maju 1993 roku, kiedy archidiecezja próbowała
wypracować skuteczniejsze podejście wobec księży
pedofilów, kardynał zaprosił do swojej rezydencji
znamienitych specjalistów w dziedzinie
wykorzystywania seksualnego dzieci, dwie pary
małżeńskie, których zasługi były znane w całym
kraju. To był roboczy lunch. Carolyn Newberger,
psycholog dziecięca, i jej mąż Eli, pediatra, usiedli po
jednej stronie wielkiego stołu z Tedem i Carol
Nadelsonami, parą poważanych psychiatrów. Po
drugiej stronie siedział kardynał z dwoma księżmi,
Williamem Murphym i Johnem McCormackiem,
którzy byli jego głównymi doradcami w próbie
zrozumienia istoty problemu księży
wykorzystujących nieletnich.

– Uderzyła mnie średniowieczność tej sceny –
wspominała Carolyn Newberger. – Wszyscy ci księża
w kapłańskich strojach siedzieli po jednej stronie, my,
świeccy żydowscy specjaliści, po drugiej, a dookoła



krążyły obsługujące nas zakonnice.
Lekarze pochodzenia żydowskiego szanowali

kardynała, po części z powodu jego aktywnego
zaangażowania na rzecz społeczności żydowskiej.
Pochlebiło im, kiedy Law wyjaśnił, że zaprosił ich,
ponieważ są uznanymi ekspertami w dziedzinie
pedofilii i seksualnego wykorzystywania nieletnich.
Carol Nadelson była pierwszą kobietą
przewodniczącą Amerykańskiego Stowarzyszenia
Psychiatrycznego. Szybko, jeszcze zanim zabrano
talerze po przystawkach, zdała sobie sprawę, że
kardynał nie był specjalnie skłonny przyjąć do
wiadomości tego, to co próbowali mu powiedzieć.

– Nasza czwórka rozumiała problem identycznie –
oświadczyła Carolyn Newberger. – Powiedzieliśmy,
że władze kościelne podchodzą do tych spraw
niewłaściwie, w sposób, który szkodzi dzieciom.
Podkreślaliśmy, jak ważne jest zgłaszanie
przypadków molestowania władzom świeckim.
Wyjaśniliśmy im też, że niezależnie od tego, co sądzą
o księżach, którzy poddali się leczeniu albo uznali, że
problem ich już nie dotyczy, istnieje ogromne ryzyko
nawrotu tych zachowań.

Dla przykładu Newberger omówiła pewien
przypadek z Arizony. Chłopiec molestowany jako
bardzo małe dziecko został adoptowany przez nową
rodzinę i wszystko było dobrze, dopóki pewien ksiądz
nie wykorzystał go znowu. Inny ksiądz wszedł do
pomieszczenia, gdy wykorzystywanie dziecka miało
miejsce, ale nie zainterweniował.

– W efekcie chłopiec zaczął molestować swoje
własne rodzeństwo – ciągnęła Newberger. – Ten
przypadek pokazuje, jak przewrotny jest problem



wykorzystywania, jak wyniszczający nie tylko dla
dziecka, które jest ofiarą, ale też dla całej rodziny.
Próbowałam nie tylko wyjaśnić mechanizm takich
przypadków, ale też zachęcić kardynała i innych
księży, by poczuli empatię z ofiarami.

Ale ani Newberger, ani jej koledzy nie poczuli, aby
udało im się przekonać hierarchów, że w tych
sprawach jest jeszcze aspekt ludzki. Kiedy specjaliści
mówili o rzeczywistości, księża sprawiali wrażenie
zaabsorbowanych królestwem niebieskim.

– Kardynał powiedział, że należy wziąć pod uwagę
prawo kanoniczne. My tylko popatrzyliśmy na siebie.
Nie wyglądało na to, aby przyjął cokolwiek, o czym
mu mówiliśmy. Prawo kanoniczne nie miało tu nic do
rzeczy. Dzieci były wykorzystywane seksualnie.
Chroniono przestępców. Nie miało to nic wspólnego
z prawem kanonicznym. Ale oni upierali się, żeby tak
definiować tę sprawę i reagować na nią zgodnie z ich
wewnętrzną kulturą.

Pod koniec lunchu Newberger i inni specjaliści
zaproponowali kardynałowi, że pomogą mu ustalić
nowe podejście do wykorzenienia przypadków
molestowania nieletnich przez księży. Kardynał tylko
uśmiechnął się i patrzył im głęboko w oczy, gdy
ściskał ich dłonie, dziękując im. I nigdy już się z nimi
nie skontaktował.

– Nie jestem katoliczką, ale poczułam się
zdradzona – powiedziała Carolyn Newberger. – Od
duchowych przywódców wszystkich wyznań
spodziewam się moralności, a reakcja Kościoła na ten
problem nie była moralna. Jestem wściekła, że
kardynał poprosił nas o radę, a potem ją zignorował.

Jak na ironię, Newberger została poproszona



o radę przez kogoś innego: Davida Deakina,
prokuratora ds. wykorzystywania seksualnego
w biurze prokuratora okręgowego w Suffolk
w Bostonie. Teraz była konsultantką prokuratorów.
Wydawało się, że przegrana archidiecezji oznacza
wygraną oskarżycieli.

Następnym razem, gdy kardynał zaprosił do swojej
rezydencji grupę osób, by przedyskutować swoje
podejście do księży molestujących dzieci, spodziewał
się odzewu bardziej zgodnego z jego myśleniem.
W istocie wielu ludzi, których wezwał do siebie
rankiem 19 lutego 2002 roku, towarzyszyło mu 17
lat temu w Rzymie, kiedy został mianowany na
kardynała. Niektórzy z nich cierpliwie stali w rządku
przez ponad dwie godziny w czasie ciepłego
wiosennego wieczoru, by uścisnąć dłoń nowemu
kardynałowi.

Kiedy teraz witali się z Lawem, rozważali skandal
zagrażający jego przyszłości oraz ich Kościołowi.
Spotkanie zorganizowali doktor Michael Collins,
który nadzorował szpitalny system archidiecezji,
i Jack Connors junior, założyciel największej agencji
reklamowej, jaka kiedykolwiek istniała w Bostonie,
oraz wieloletni wpływowy i aktywny działacz
w katolickich kręgach filantropijnych. Connors był
powiernikiem kardynała, odkąd Law przybył do
Bostonu, i nadal chronił go i wspierał, gdy zawisły
nad nim ciemne chmury tuż przed ujawnieniem
sprawy Geoghana.

Collins i Connors zwołali grupę sprawnych,
odnoszących sukcesy specjalistów od wizerunku,
prawników i ludzi biznesu, by doradzili kardynałowi,



jaką strategię postępowania przyjąć w sytuacji
narastającego kryzysu. Była tam śmietanka
towarzyska z elity bostońskich katolików: Tom
O’Neill, James Brett, były reprezentant stanowy,
który kierował grupą biznesową o nazwie Rada
Nowej Anglii, Robert Popeo, prawnik i jeden
z najważniejszych autorów pozwów w sprawach
dotyczących miasta; William Bulger, rektor
Uniwersytetu stanu Massachusetts; John Harrington,
były szef Red Sox; John Hamill, prezes Sovereign
Bank w Nowej Anglii; ksiądz William Leahy, rektor
Boston College; Paul La Camera, prezes i dyrektor
generalny WCVB-TV, spółki partnerskiej ABC
w Bostonie; Jack Shaughnessy senior, który dzięki
sukcesom swojego przedsiębiorstwa materiałów
budowlanych był jednym z najhojniejszych
mecenasów archidiecezji; John Drew, szef World
Trade Center w Bostonie. Jedyna kobieta przy stole,
Donna Latson Gittens, szefowa jednej z regionalnych
firm marketingowych prowadzonej przez czarnych,
była także jedyną osobą, która nie była biała.
Jedynym niekatolikiem był Jeffrey Rudman z Hale and
Dorr, żydowski prawnik z firmy prawniczej
z dominacją białego personelu, która oferowała
kardynałowi swoje usługi pro bono z wdzięczności za
„rozsądny sprzeciw Lawa wobec antysemityzmu”.
Wiele z tych osób było bogatymi ludźmi, którzy
zarabiali miliony i przekazywali duże sumy
Kościołowi.

Jeżeli jednak kardynał sądził, że będzie to sesja
motywująca dla niego, szybko się rozczarował.
Niewielka część zgromadzonych byłaby gotowa
zostać z nim na dobre i na złe. Brett nie opuściłby



Lawa z powodu uprzejmości, którą kardynał okazał
jego rodzinie, zwłaszcza kiedy umierali jego
teściowie. Shaughnessy był gorliwie lojalny wobec
kardynała. Gittens także oznajmiła, że go nie opuści.
Ale wśród 14 zaproszonych ci, którzy poparliby
kardynała bezwarunkowo, byli wyraźnie
w mniejszości.

Connors próbował przełamać lody i złagodzić
napięcie, nawiązując do starego żartu
z telewizyjnego serialu I Love Lucy[2].

– Cóż, Wasza Wielebność – powiedział Connors. –
Jak mawiał Ricky do Lucy, „masz tu parę rzeczy do
powyjaśniania”.

Sądząc po uśmiechach zgromadzonych, wszyscy
uznali, że to zabawne. Wszyscy z wyjątkiem
kardynała, który zachował kamienną twarz. Jego
mina jednak szybko zrzedła, bo goście zaczęli mu
tłumaczyć, jak ich zdaniem poważna jest sytuacja.

O’Neill zauważył, że język ciała kardynała
wyraźnie się zmieniał, gdy ludzie, których uważał za
przyjaciół, w dosyć nieprzyjemny sposób krytykowali
jego sposób radzenia sobie z kryzysem.

– Pewnie sądził, że powiemy: „Hej, jesteśmy z wami
na dobre i na złe, Wasza Eminencjo”. Było jednak
zupełnie inaczej.

Law przemawiał jako pierwszy przez około 20
minut. O’Neill wspominał, że przybrał obronny ton.
Gdy kardynał przyznał, że jego reakcja na kryzys
była „wadliwa”, Bulger niespodziewanie mu
przerwał, protestując przeciwko jego zdaniem
poważnemu niedomówieniu w przypadku takiego aż
problemu. Dla Bulgera, erudyty z bogatym
słownictwem, który był przewodniczącym senatu



stanu Massachusetts przez 17 lat, zanim przeszedł
na uczelnię, „wadliwa” nie było adekwatnym
określeniem.

– Była katastrofalna! – zawołał, a zebrani pokiwali
zgodnie głowami.

Otwarty sprzeciw Bulgera wobec Lawa miał
ogromne znaczenie symboliczne, sugerował, że
poważanie, jakim bostońscy arcybiskupi cieszyli się
przez ponad stulecie, było zagrożone nie tylko
z zewnątrz, ze strony zbuntowanych wiernych i ław
przysięgłych powoływanych przez prokuratorów, ale
też od środka, ze strony sojuszników Kościoła
zebranych przy ogromnym stole w rezydencji
kardynała.

Connors wyraził zaniepokojenie odczuwane przez
wielu zebranych, gdy powiedział, że kryzys kładzie
się cieniem na wszystkie dobre działania Kościoła –
ośrodki pomocy społecznej założone przez
organizację Catholic Charities, szpitale dla biednych,
szkoły przyjmujące coraz więcej dzieci imigrantów.
La Camera ostrożnie poruszył perspektywę
rezygnacji, mówiąc: „Jeśli rozważasz odejście…”. Ale
kardynał w ogóle o tym nie myślał. Powiedział, że
papież nie uzna jego rezygnacji, nawet gdyby ją
przedłożył.

– Powiedzieliśmy, że ustąpienie ze stanowiska tak
czy owak powinno być rozważane, ale Law
zdecydowanie odrzucił ten pomysł – powiedział La
Camera.

Hamill stwierdził, że niezależnie od rodzaju
reform, jakie Kościół powinien wprowadzić, kobiety
powinny w tym wszystkim odegrać większą rolę.
Dodał, że Kościół powinien włączać w swe szeregi



więcej ludzi. O’Neill, specjalista PR, podjął ten temat,
mówiąc do Lawa: „Trzeba zaprosić kobiety do
rozmów”. Twierdził, że kardynał nie powinien
traktować kryzysu jako kampanii promocyjnej, lecz
że powinno mu zależeć na prawdziwej reformie
i rozwiązaniu kwestii cierpiącego na dysfunkcję
kleru. Zasugerował, że Law mógłby być jak „Nixon
w Chinach”: jeżeli Nixon był w stanie odsunąć na bok
swój antykomunizm, by zawrzeć pokój z chińskimi
komunistami, to z pewnością najbardziej
konserwatywny amerykański kardynał byłby w stanie
zyskać poparcie papieża dla wszechstronnej reformy
Kościoła.

Gittens jednak udzieliła O’Neillowi reprymendy,
mówiąc, że jest arogancją z jego strony wypowiadać
się w imieniu kobiet. Doktor Collins przyznał, że
zaproszono więcej kobiet, ale nie dotarły.

Spotkanie skończyło się bez podjęcia wniosków, na
obietnicy kardynała, że rozważy wszystko, co zostało
powiedziane. Gdy mijały tygodnie, a potem miesiące,
ludzie tacy jak O’Neill czy Connors zdali sobie
sprawę, że mimo iż kardynał prosi innych o radę,
uznaje jedynie swoje własne zdanie.

Wpływowi katolicy, którzy ostrzegali kardynała, że
nie reaguje na kryzys wystarczająco energicznie, po
kolei odsuwali się od niego. Zaczęło się to trzeciego
marca, kiedy La Camera puścił w telewizji materiał
o tym, że Law stracił moralny autorytet do
lobbowania w słusznych sprawach i powinien
rozważyć rezygnację. Dwa tygodnie później
wydawca „Boston Herald”, Patrick Purcell, kiedyś
jeden z najbardziej wpływowych przyjaciół kardynała
w mediach bostońskich, osobiście autoryzował



materiał nawołujący do jego ustąpienia.
„Herald” wytrwale wspierał Lawa od jego

przybycia do Bostonu w 1984 roku, ale Purcell był
zszokowany tym, co postrzegał jako zdradę Lawa
wobec dzieci, a także rodziny Purcella. Jego parafią
był kościół Świętej Julii w Weston. John Geoghan
odprawił tam mszę na ślubie jego córki. Żona
Maureen była katechetką w tej parafii i podlegała
nadzorowi Geoghana. Gdy Purcell i jego żona
lobbowali na rzecz Geoghana, kiedy ubiegał się
o stanowisko proboszcza Świętej Julii, kardynał nie
ostrzegł przyjaciela, że ma do czynienia z pedofilem.

W marcu, miesiąc po spotkaniu w kancelarii, Jack
Connors oświadczył reporterom „Boston Globe”, że
nie doradza już kardynałowi. Za tę szczerość Law
wezwał go do kancelarii i skarcił. Wyglądało to tak,
jakby niesforny ministrant dostał reprymendę od
proboszcza za chichoty podczas mszy. Później
Connors powiedział O’Neillowi półżartem: „Myślę, że
po prostu mnie ekskomuni kował”.

Niektórzy z najbogatszych, najbardziej
wpływowych katolików nigdy nie opuścili Lawa. Ale
większość owszem. Catholic Charities, największa
prywatna instytucja zajmująca się pomocą społeczną
w Massachusetts, zebrała ponad 1,4 miliona dolarów
na dorocznym przyjęciu na wolnym powietrzu
w rezydencji kardynała w 2001 roku. Ale pierwszy
raz od 26 lat to przyjęcie zostało odwołane,
ponieważ zamożni darczyńcy oznajmili, że nie dadzą
pieniędzy, jeśli kardynał na nim się pojawi. Wiele
spośród osób, które towarzyszyły Lawowi w Rzymie,
kiedy dostał czerwony biret, i czekały kilka godzin,
by uścisnąć mu dłoń, nie chciało już podtrzymywać



zwyczaju stawania w kolejce, by się z nim
sfotografować przed przekazaniem czeku.

Uczelnie katolickie, które jeszcze rok wcześniej
gorliwie zabiegały o to, aby Law właśnie u nich
wygłosił mowę na rozpoczęcie roku, pojęły, że jego
obecność raczej zakłóci radosne wydarzenie. Boston
College, gdzie Law zwyczajowo niemal corocznie
prowadził ceremonię błogosławieństwa świeżo
upieczonych absolwentów, już go nie zapraszał. Dni
mu się dłużyły, wieczory często spędzał samotnie.
Przestało być nudno, gdy w pewien sobotni wieczór
jego stary przyjaciel Leonard Florence wpadł na
zwyczajową partyjkę ping-ponga. Florence,
siedemdziesięciolatek, syn rosyjskich Żydów, zarobił
miliony, sprzedając srebrne zastawy. Podobała mu się
sympatia kardynała dla Żydów i przekazywał mu
pieniądze na cele Kościoła. Tamtego wieczoru, tuż
przed publikacją dokumentów w sprawie Shanleya,
zauważył, że kardynał był wyjątkowo niespokojny.

– Dobrze nam się grało – oświadczył Florence. –
Ograł mnie i myślę, że to mu pomogło.

Ósmego kwietnia, w dniu, kiedy dokumenty
dotyczące Shanleya zostały opublikowane w prasie,
Law jechał na północ do Maine, by poprowadzić
pogrzeb biskupa. Egzemplarze „Boston Globe”
i „Heralda” leżały na siedzeniu obok w samochodzie,
ale ich nie przeczytał. Gdy następnego wieczoru
wrócił do Bostonu, dowiedział się, jaki skandal
wywołały te publikacje. Zgodnie z sugestią jednego
ze swoich głównych doradców najpierw chciał wydać
oświadczenie krytykujące sposób, w jaki prasa
przedstawiła historię Shanleya. Jednak po
telefonicznej konferencji z doradcami spoza Kościoła



zdecydował, że nie powie nic. Przed rozłączeniem się
kardynał poprosił ich, aby zgłosili się do niego
następnego dnia z opiniami, czy powinien
zrezygnować.

Następnego dnia doradcy powiedzieli Lawowi, że
powinien ustąpić, bo stracił zdolność kierowania
archidiecezją. Jeden z nich próbował ująć to
łagodnie, mówiąc, że to niefortunne i może nawet
niesprawiedliwe, ale jego rezygnacja jest teraz
najlepszym sposobem odbudowania zaufania wobec
Kościoła.

Law przewlekał sprawę. Powiedział, że zdecyduje
o swojej przyszłości następnego dnia po naradzie ze
swoim „kolegium konsultacyjnym” złożonym z sześciu
biskupów oraz garstki zaufanych księży. To było
kolegium powołane przez niego, więc jego
członkowie w istocie decydowali o własnym losie. Nie
było więc niczym dziwnym, że członkowie kolegium
powiedzieli mu, by pozostał na stanowisku i działał
stanowczo. Law skontaktował się ze swoimi
świeckimi doradcami i oznajmił, że skonsultuje się
jeszcze z nuncjuszem papieskim, ambasadorem
papieża w Waszyngtonie. „Boston Globe” doniósł, że
Law poinformował nuncjusza, że w jego własnej
opinii powinien ustąpić, ale poproszono go, by nie
przedkładał rezygnacji, dopóki papież i jego
najważniejsi doradcy nie zdecydują, jak postąpić.

Następnego dnia, 12 kwietnia, kardynał Law udał
się do Rzymu. To było zupełnie normalne. Kardynał
zasiadał w kilku ważnych komitetach watykańskich
i podróżował do Rzymu niemal co miesiąc. Ale tym
razem jego trasa była niecodzienna. Zamiast lecieć



z lotniska Logan, kilkanaście kilometrów i pół
godziny drogi z kancelarii, przebył ponad 300
kilometrów, pięć godzin drogi, na lotnisko Newark
International. Nie chciał być widziany. Po ujawnieniu
dokumentów w sprawie Shanleya rozległy się głosy
oburzenia. Gniew opinii publicznej narastał. Ruchy
kardynała stawały się coraz bardziej ukradkowe.
Unikał prasy, unikał demonstrantów, którzy teraz
regularnie go nękali, unikał niemal wszystkich.

W późniejszym oświadczeniu przyznał, że pojechał
spotkać się z papieżem i innymi watykańskimi
dostojnikami, dodając:

Spotkania miały dotyczyć wpływu sprawy
Shanleya i innych przypadków wykorzystywania
seksualnego na opinię publiczną ogólnie, a na
parafian z archidiecezji w szczególności. To, że
zasugerowano mi rezygnację jako niezbędne
rozwiązanie, było częścią mojej prezentacji.

Law nie powiedział jasno, czy przedłożył
rezygnację, czy też papież odmówił jej przyjęcia.
Watykańscy badacze sądzili, że papież wahał się, czy
pozwolić Lawowi ustąpić, bo obawiał się stworzenia
precedensu dla innych kardynałów oraz biskupów
współwinnych przyzwalania księżom przestępcom na
dostęp do ofiar. Niektórzy tłumaczyli, że upadek
Lawa się odwlekał z obawy o to, by nie nastąpił efekt
domina.

Pojawiły się jednak wskazówki, że koledzy Lawa,
pozostali amerykańscy kardynałowie w liczbie 12,
stali się nerwowi. Publicznie deklarowali pomoc,
prywatnie jednak część z nich uważała, że
rezygnacja Lawa może ostudzić emocje, jakie
ogarnęły Kościół. Piętnastego kwietnia, gdy Law



zaszył się w Watykanie, papież wezwał
amerykańskich kardynałów do Rzymu na dwudniowe
spotkanie poświęcone wykorzystywaniu seksualnemu
nieletnich przez księży.

Law wrócił do Bostonu niezauważony, by
przygotować się do tego spotkania. Kiedy kilka dni
później udał się do Rzymu, by dołączyć do
pozostałych kardynałów, leciał w klasie turystycznej,
podczas gdy kardynałowie podróżowali pierwszą
klasą. Towarzyszyła im też cała świta, a on leciał
tylko z jednym bliskim doradcą, prałatem Paulem
McInernym, dyrektorem Bostońskiej Telewizji
Katolickiej. Kiedy pchał swoją walizkę przez lotnisko
w Rzymie, przypominał bardziej zagubionego turystę
niż księcia Kościoła. Nie mógł znaleźć wyjścia, a było
to tym trudniejsze, że otoczył go tłum przedstawicieli
mediów. Wydawał się spłoszony zarówno liczbą
dziennikarzy, jak i tym, że czekali na niego od
siódmej rano. W pewnym momencie potknął się, bo
dziennikarze na niego napierali. Był rozbity
i wyczerpany.

– Mój Boże – powiedział. – Mój Boże, jesteście tu
strasznie wcześnie.

Nie mógł znaleźć drogi do wyjścia z terminala
i cofał się, rozglądając się, a tłum go nie odstępował.
W końcu jeden z dziennikarzy pomógł Lawowi
znaleźć wyjście. Gdy kardynał je zobaczył, nieco się
uspokoił.

– Jak wczoraj poszło Red Soxom? – zapytał. Był to
przebłysk zainteresowania z dawnych czasów, kiedy
to kardynał dowcipnie przekomarzał się z prasą.
Ktoś podał mu wynik meczu. Ale w tej wymianie zdań
nie było ciepła i nie dało się ukryć napięcia.



Relacja między Lawem i innymi kardynałami
również się zmieniła. Dzień przed spotkaniem
w Rzymie, „Los Angeles Times” doniósł, że jeden
z amerykańskich kardynałów powiedział prasie, że
część z nich przybyła po to, aby uświadomić
papieżowi konieczność rezygnacji Lawa. Biskup
dodał, że większość biskupów amerykańskich sądzi,
że Law powinien odejść jak najszybciej. Najbardziej
podejrzany o to doniesienie był kardynał Roger
Mahony z Los Angeles. Parę tygodni wcześniej
Mahony odrzucił możliwość bezpośredniego
wsparcia Lawa i otwarcie go krytykował, mówiąc, że
byłoby dla niego trudne iść nawą jego kościoła, jeśli
byłby winny zaniedbania. Po tym, gdy „Times” opisał
tę historię, gazeta cytowała opinię trzech innych
kardynałów, podając ich nazwiska. Twierdzili, że Law
nie powinien rezygnować. Mahony’ego wśród nich
nie było.

Mahony był wyczulony na sugestie, jakoby zadał
kardynałowi cios w plecy. Kiedy dziennikarz „Boston
Globe” Charles Sennott wsiadł z nim do windy
w Rzymie, Mahony oznajmił, że to nie on jest źródłem
donosu. Zapytany, czy jego zdaniem Law powinien
ustąpić, nawet oględnie nie okazał kardynałowi
wsparcia.

– To – odrzekł – jest sprawa kardynała Lawa i Ojca
Świętego.

Większość amerykańskich kardynałów
przebywających w North American College trzymała
się razem i nieustannie była atakowana przez
dziennikarzy. Law zatrzymał się w miejscu, gdzie
prasa nie mogła dotrzeć: w Domu Świętej Marty,
komfortowym hotelu dla księży odwiedzających



Watykan, za bramkami patrolowanymi przez
Gwardię Szwajcarską. Nawet krnąbrny kardynał
Egan, drugi po Lawie, jeśli chodzi o odgradzanie się
od opinii publicznej, przebywał
w pięciogwiazdkowym hotelu blisko Panteonu. Kiedy
specjalny minibus wiózł razem kardynałów na
spotkania do Pałacu Apostolskiego, Law dojeżdżał na
sesje sam.

W Pałacu Apostolskim, w obecności papieża
i wśród równych stopniem kapłanów, Law był
pokorny i skruszony. Sprawiał również wrażenie
bardzo samotnego.

– W pewnym sensie, gdybym nie popełnił tych
okropnych błędów, nie byłoby nas tutaj – oświadczył
według świadectwa osób obecnych na tym spotkaniu.
– Przepraszam za to.

Pod koniec dwudniowego spotkania oczekującym
dziennikarzom oznajmiono, że wszyscy kardynałowie
będą gotowi odpowiedzieć na ich pytania. Ale
pojawili się tylko Theodore McCarrick
z Waszyngtonu i Francis George z Chicago.
Reporterzy chcieli zadać pytania Lawowi, ale znów
się wymknął.

– Myśl o tym, że koledzy prawdopodobnie go
opuścili, musiała być dla niego druzgocąca – twierdził
O’Connor, historyk w Boston College. – Wszyscy
księża, z którymi rozmawiałem, zgadzali się co do
tego, że Law okazywał współczucie i troskliwość,
kiedy odwiedzał chorych i umierających księży
w szpitalu. To współczucie rozciągało się na ich
rodziny. Gdy pewnego razu na jakimś bankiecie ktoś
wspomniał, że matka księdza miała wylew, Law od
razu poprosił prałata McInerny’ego, aby podwiózł go



do szpitala. To wynikało z autentycznego ciepła. Był
on księdzem dla innych księży. To ironia losu, że nie
umiał albo nie chciał okazać tego samego
współczucia ofiarom molestowania i że z tego
powodu wielu księży odwróciło się od niego. Szkoda,
że ten martwy punkt zdecydował o jego upadku. Nie
rozumiem, dlaczego nie współczuł ofiarom, ponieważ
nigdy go nie postrzegałem jako człowieka bez serca.
Bardzo mnie to dręczy, ponieważ był zdolny to tak
wielu rzeczy. Nie rozumiem, jak taki utalentowany
człowiek, tak przenikliwy w innych sprawach, mógł
okazać się tak ślepy.

Po powrocie z Rzymu kardynał Law znów pracował
w swojej twierdzy. Po jego pokorze, widocznej
w Rzymie wśród równych stopniem hierarchów, nie
zostało ani śladu, gdy konfrontował się ze
zirytowanymi wiernymi mającymi coraz więcej mocy
sprawczej. Poprosił swojego głównego pomocnika,
aby wysłał list do księży z sugestią rozprawienia się
z proponowanym stowarzyszeniem rad parafialnych.
W opinii Lawa pomysł koalicji osób świeckich
pracujących razem nad rozwiązaniem problemów,
z którymi mierzył się Kościół, był zbyteczny
i potencjalnie sprzyjający rozłamowi. Wierni powinni
wyrażać swoje postulaty dotyczące Kościoła
w ramach jego hierarchicznej struktury. Innymi
słowy, siedzieć cicho.

– To dla mnie zdumiewające, że Kościół tak się boi
dialogu z własnymi członkami, ludźmi, którzy go
kochają i daliby wszystko, żeby wrócił na właściwe
tory – zauważył David Zizik, główny doradca parafii,
autor pomysłu, by zebrać rady parafialne w koalicję.



Gdyby to było jakieś pocieszenie dla ludzi
świeckich takich jak Zizik, Law wcale nie wspierał
bardziej księży, którzy próbowali się zgromadzić, by
wypełnić próżnię stworzoną przez kryzys w Kościele,
zniechęcający Lawa do głośnego mówienia
o społecznej sprawiedliwości i moralności. Biskupi
asystenci Lawa zaczęli wzywać na spotkania liderów
powstającego sojuszu księży, wyraźnie chcąc
zwiększyć kontrolę nad grupą. Przekaz był jasny:
różnica zdań nie będzie tolerowana.

Według specjalistów od prawa kanonicznego
kardynał miał pełnię praw, by zdławić potencjalny
sprzeciw. Ale to, że spróbował zrobić to niemal zaraz
po upokorzeniu w Rzymie, raczej nie wskazywało na
to, że człowiek, którego arogancja została uznana
przez krytyków za główny powód jego trudnego
położenia, nagle się zmieni.

Ponadto mimo wszystkich przeprosin, mimo
wszystkich wyrazów głębokiego żalu wobec ofiar
wykorzystywania seksualnego, wydawało się, że Law
nigdy nie wziął pod uwagę ich uczuć. Prawnicy
broniący Lawa przed zarzutem, że Shanley
molestował sześciolatka, stwierdzili w odpowiedzi, że
chłopiec i jego rodzice przyczynili się do nadużycia
przez swoje zaniedbania.

Carmen Durso, bostońska prawniczka, która
reprezentowała ofiary, powiedziała, że używanie
języka tak pozbawionego wrażliwości, mimo że
w większości opartego na żargonie prawniczym, jest
objawem arogancji, niewiedzy albo jednego
i drugiego.

– Od samego początku archidiecezja radziła sobie
z kryzysem w niewiarygodnie głupi sposób –



oświadczyła Durso. – I jeśli tylko była taka
możliwość, udawało im się pogarszać sprawę.

Rodney Ford, którego syn miał sześć lat, kiedy
Shanley jakoby zgwałcił go po raz pierwszy, niemal
nie mógł wydobyć głosu z wściekłości. Dwa tygodnie
później archidiecezja wycofała się z wcześniej
zawartej ugody, by zapłacić odszkodowania 86
ofiarom Geoghana. Prawnik ofiar Mitchell
Garabedian nazwał kardynała „nikczemną istotą
ludzką”.

Sędzia Constance Sweeney zarządziła, aby Lawa
od razu odwołać z urzędu. Inaczej Watykan mógłby
przenieść go do Rzymu, by pomóc mu uniknąć
przesłuchania przez prawników reprezentujących
ofiary Geoghana. Ósmego maja Law stał się
pierwszym kardynałem przesłuchiwanym pod
przysięgą za działania, które podjął jako książę
Kościoła. To był najbardziej upokarzający moment
w jego życiu. Law został potajemnie przewieziony do
podziemnego garażu sądu okręgu Suffolk
w samochodzie z ciemnymi szybami i skorzystał
z tylnej windy, by uniknąć niezliczonych obiektywów
w lobby. Niektórzy fotografowie uchwycili jednak, jak
przemyka szybko z windy do zamkniętej sali sądowej.
Pierwszego dnia przesłuchań Law oznajmił, że nie
może sobie przypomnieć żadnych krytycznych
wydarzeń wokół swojej decyzji z 1984 roku, by
odesłać Geoghana do Świętej Julii po nagłym
usunięciu go ze Świętego Brendana za molestowanie
dzieci. Dodał, że spodziewał się, że jego główni
doradcy poradzą sobie z okolicznościami przypadków
księży takich jak Geoghan.

Gdy wśród ofiar zapanowało oburzenie,



a demonstranci zaczęli się gromadzić wokół
kardynalskiej rezydencji, Law zamknął się w swojej
twierdzy i rzadko ją opuszczał. Kiedy wreszcie
wyszedł, by odprawić mszę w katedrze,
demonstranci ruszyli za nim.

Telewizyjny „chłopak z sąsiedztwa”, Jay Leno,
opowiadał żarty w Tonight Show.

– Dziś wieczorem specjalna relacja z pogotowia –
zaczął. – Bostońscy lekarze usiłują wyciągnąć stopę
kardynała Lawa z jego ust.

Gdyby Jego Eminencja go wtedy oglądał, pewnie by
się nawet nie uśmiechnął.



8. Kościół i seks

Odkąd Peter Isely skończył siedem lat, wiedział, że
to on z rodzeństwa zostanie księdzem. Jako jeden
z sześciorga braci w pobożnej katolickiej rodzinie
mieszkającej w wiejskim okręgu Fond du Lac
w stanie Wisconsin, wyobrażał sobie, jak
w przyszłości uczy się w odosobnieniu w pobliskim
Mount Calvary, małym seminarium duchownym
założonym przez dwóch braci kapucynów w 1857
roku.

Jego wczesnym wzorcem życia duchownego był
groźny prałat z lokalnej parafii, mający zwyczaj
ogłaszać z ambony nazwiska parafian, których
cotygodniowe datki na kościół uważał za
niewystarczające.

– Pamiętam, że byłem kiedyś na parkingu obok
parafii – powiedział Isely. – Ksiądz ujął moją rękę
w swoją sękatą dłoń. Przypominał kamienny posąg.
Popatrzył na mnie. To było tak, jakby Bóg na mnie
spojrzał. I powiedział: „Peter, ty będziesz księdzem”.

Matce Isely’ego spodobał się ten pomysł;
uzgodniono, że Peter zostanie klerykiem. I za jakiś
czas tak się stało.

Gdy miał 13 lat, poszedł do seminarium Świętego
Wawrzyńca, które przygotowywało nastoletnich
chłopców do wymogów studiów seminaryjnych na
poziomie wyższym. Wciąż pamiętał chłopięcą
ekscytację wywołaną brawurą szkolnego patrona.



– Święty Wawrzyniec był znany z tego, że w czasie
swojego męczeństwa, gdy był przypiekany żywcem,
zapytany, jakie jest jego ostatnie słowo,
odpowiedział: „Obróćcie mnie na drugi bok”.

Niezależnie od tego, czy była to prawda czy nie,
uczniowie lubili takie historie. Ksiądz Gale Leifeld był
towarzyski, wesoły, był takim typem wyluzowanego
księdza, który potrafi rozmawiać z dzieciakami bez
protekcjonalności. Nauczał historii współczesnej
i dzieci do niego lgnęły. Leifeld miał szczególną
słabość do młodego Petera Isely’ego – jak się potem
okazało, zbyt szczególną. Pewnego dnia wezwał
chłopca do gabinetu. Klasa przygotowywała się do
swojego pierwszego ustnego egzaminu i ksiądz
powiedział, że chce sprawdzić, czy jego ulubiony
uczeń jest dobrze przygotowany. Odchylił się do tyłu
na krześle za stołem, pykając fajkę, i poprosił
Isely’ego, by podał definicję nacjonalizmu, której
trzeba było nauczyć się na pamięć.

– Wyrecytowałem ją słowo w słowo, a on pochylił
się do przodu i powiedział: „Nie” – opowiadał Isely
lata później. – Byłem tak naiwny i tak ufny, że się
zmieszałem, byłem zdezorientowany. Zamarłem. On
wstał z krzesła, przeszedł dookoła stołu i zaczął
masować mnie po ramieniu. Nie miałem pojęcia, co
się dzieje. Było to takie uczucie, jakby moja głowa
i moje ciało wypełniły się gazem. Jak znieczulenie.
Ksiądz zsunął ręce niżej wzdłuż mojego ciała, do
spodni, i zaczął mnie pieścić. I wtedy nagle się
zatrzymał, jakby nic się nie wydarzyło.

Jak mówił Isely, Leifeld pieścił go jeszcze kilka razy,
zanim chłopcy nauczyli się trzymać z daleka od
popularnego nauczyciela. Isely drastycznie schudł,



miał problemy ze snem, a jego stopnie gwałtownie się
pogorszyły. Leifeld, którego w końcu wysłano na
leczenie do ośrodka Sług Parakleta w Nowym
Meksyku, nigdy nie przyznał się do molestowania
Petera Isely’ego, ale w zeznaniach z 1994 roku
przyznał się do wykorzystywania innych chłopców.
Isely obwiniał sam siebie o ten czyn.

– Sądziłem, że to we mnie jest coś złego, coś,
o czym nie wiedziałem, co skłoniło go do tego, żeby
mi to zrobić – wyznał.

Dlaczego Leifeld wykorzystywał seminarzystów?
Czy coś w jego osobowości skłaniało go do pożądania
nastoletnich chłopców? A może w kulturze kleryków
było coś, co umożliwiało takie zachowanie, a nawet
do niego zachęcało? Leifeld zabrał swoje hipotezy do
grobu. A Isely, później psychoterapeuta, który
w latach dziewięćdziesiątych uruchomił w Wisconsin
program leczenia dla ofiar seksualnych nadużyć
księży, nie był pewien.

– Jak sądzę, w ich umyśle była to swego rodzaju
inicjacja w szczególne doświadczenie miłości. Byłem
chłopcem, który potrzebował miłości, a miłość była
dla nich właśnie tym. Ale w rzeczywistości to
wszystko było dla mnie przymusem, przemocą
i zastraszaniem.

Gdy długo po zakończeniu spraw sądowych
ugodami ustanowiono nowe procedury, a nazwiska
takie jak Geoghan czy Shanley zatarły się w mrokach
pamięci, badacze kościelni i psychologowie wciąż się
zastanawiali, co takiego wydarzyło sie w drugiej
połowie XX wieku, kiedy to, jak się okazało, ponad
1500 księży seksualnie wykorzystało tysiące
nieletnich powierzonych ich opiece. Dyskusja ta była



podszyta ideologią: postępowcy byli skłonni obwiniać
celibat i styl życia duchownych, podczas gdy
tradycjonaliści woleli szukać przyczyn
w homoseksualizmie i seksualnym permisywizmie.
W zasadzie prawdziwy był argument, że każdy z tych
czynników odegrał pewną rolę w konkretnych
przypadkach. Każdy z molestujących miał swoją
historię i trudno było ją wyjaśnić w prosty sposób.

– To jest poważne pytanie, dlaczego księża
wchodzili w seksualne relacje z nieletnimi,
a odpowiedź jest znacznie trudniejsza niż
stwierdzenie, że było to odzwierciedlenie ogólnych
zjawisk społecznych – uważał Richard Sipe, były
zakonnik, który został psychoterapeutą. – Ludzie nie
lubią mieć do czynienia ze złożoną rzeczywistością,
ale tu właśnie wchodzi w grę wiele czynników. Nie
ma jednego powodu. Trzeba zrozumieć, że stan
duchowny jest silnym, trwałym i pięknym wytworem
kultury, który ma też swoją bardzo mroczną stronę.

Nauki społeczne miały niewiele do powiedzenia
o wykorzystywaniu nieletnich przez księży – ani sam
Kościół, ani naukowcy zajmujący się zdrowiem
psychicznym nie podjęli rygorystycznych badań
ilościowych, które by rzuciły trochę światła na
częstotliwość czy charakter tego niepokojącego
zjawiska. Jednakże wskutek ciągłego napływu
informacji o molestujących księżach nawet
najbardziej konserwatywni obrońcy Kościoła
przestali utrzymywać, że stan duchowny nie różni się
od innych profesji opartych na pracy dorosłych
z dziećmi.

– Ten problem to coś więcej niż kilka nadgniłych



jabłek – powiedział William Donohue, prezes
Katolickiej Ligi Praw Religijnych i Obywatelskich. –
Jest bardzo rozległy. Nie sądzę, aby katolicy powinni
tu przyjmować postawę obronną. Można kochać tę
instytucję, a jednocześnie rozumieć potrzebę, żeby ją
porzucić.

Mimo braku twardych danych stawało się coraz
bardziej oczywiste, że choć kapłani różnych wyznań
wykorzystywali dzieci, skala problemu w Kościele
katolickim była nieporównywalnie większa.

– W żadnym wypadku nie było odpowiednika tego
zjawiska w protestantyzmie – powiedział Anson
Shupe, profesor socjologii na uniwersytecie stanu
Indiana, Purdue University w Fort Wayne, który
badał niewłaściwe zachowania księży. – Gdybym
odszukał jakieś spektakularne przypadki, pomogłoby
to w moich badaniach, ale ich nie znalazłem.
W protestantyzmie nie ma seryjnych przestępców
gwałcicieli, a hierarchowie protestanccy nie tolerują
takich zachowań w taki sposób, jak władze
katolickie.

Hierarchowie Kościoła katolickiego już teraz
wiedzą, czym molestowanie przez księży różni się od
innych rodzajów wykorzystywania seksualnego:
większość ofiar to nastolatki płci męskiej w okresie
dojrzewania. W niektórych badaniach użyto nowego
pojęcia „efebofilia”, by odróżnić to zjawisko od
pedofilii, czyli pociągu do dzieci sprzed etapu
dorastania.

Niemal wszystkie przypadki dotyczyły
nastolatków, a zatem nie stwierdzono prawdziwej
pedofilii – zadeklarowali amerykańscy kardynałowie
we wspólnym komunikacie opublikowanym po ich



spotkaniu w Watykanie w kwietniu 2002 roku.
Część wyjaśnienia częstych przypadków

wykorzystywania seksualnego wśród księży
katolickich leży, jak się wydaje, w specyfice kultury
kleru, samotnej profesji, która nadaje prestiż jej
reprezentantom, oraz umożliwia – przynajmniej
w czasie przed wybuchem kryzysu – nieograniczony
kontakt z dziećmi, zwłaszcza młodymi chłopcami.

– Rodzice nigdy nie mieli nic przeciwko temu, gdy
widzieli, że ksiądz zabiera chłopca, żeby pograć
w piłkę, na polowanie, ryby albo kemping – w roli
zarówno opiekuna, jak i towarzysza. Ludzie
zazwyczaj się temu nie dziwili – powiedział ksiądz
James Gill, jezuita i lekarz kierujący chrześcijańskim
Instytutem Badań nad Ludzką Seksualnością
w Katolickiej Unii Teologicznej w Chicago. – Problem
jest wtedy, kiedy ksiądz zaprasza dziewczynkę na
spacer, żeby popływać lub na jakiekolwiek
towarzyskie albo sportowe wydarzenia. Myślę, że
rodzice byliby mniej skłonni bez zastrzeżeń pozwolić
dziewczynce na towarzystwo księdza.

Sipe nazwał kler kulturą homospołeczną.
– Wszystkie wartości uznawane w tej kulturze są

męskie, a stopień ogólnego przyzwolenia na
seksualną aktywność księży i biskupów wynika
z atmosfery „chłopaki to chłopaki”. To rodzaj
duchowego braterstwa jak na studiach, ale
z duchową otoczką.

Jak wielu ludzi, którzy mieli styczność z kulturą
duchownych, były bostoński seminarzysta Edward
Cardoza wskazał na dwa współwystępujące czynniki:
władzę i dostęp.

– Stan duchowny jest zawodem, w którym bardzo



szybko okazuje się, że otacza cię niewiarygodna
liczba dzieci, a do tego z miejsca dostajesz mnóstwo
szacunku i estymy od społeczności. Jeżeli pracujesz
z podatną na zranienia grupą, taką jak dzieci,
i wchodzisz z nimi w relację z pozycji władzy, możesz
naprawdę wyrządzić krzywdę. To niebezpieczny
przepis na stworzenie zamętu.

Znawcy spraw Kościoła, którzy jeszcze w 2002
roku wciąż nie zauważali, że wykorzystywanie
seksualne przez duchownych może różnić się od
molestowania przez liderów w grupach harcerskich
czy nauczycieli, zaczęli dostrzegać coraz więcej
niuansów w obrazie tej sytuacji i uwzględniać
elementy charakterystyczne właśnie dla Kościoła
katolickiego.

– Myślę, że w grę wchodziło wiele czynników –
stwierdził ksiądz Christopher Coyne, wykładowca
w seminarium Świętego Jana w Bostonie. –
Najbardziej uproszczona przyczyna jest taka, że
niektórzy mężczyźni nie byli w stanie sprostać
wymogom życia duchownego, do którego rzekomo
byli powołani. Ale dlaczego tak się działo? Jeżeli
przywołać na przykład sytuację z lat pięćdziesiątych,
mężczyzn przyjętych do seminariów bez
rygorystycznego przesiewu było bardzo wielu, zostali
oni pogrupowani w duże klasy i wielu udało się
prześliznąć. Był też drugi aspekt: nikt nie widział
potrzeby omawiania kwestii intymności
i seksualności. Na określenie tych spraw używano
wszelkiej maści eufemizmów. Jeśli zaczynałeś
seminarium jako nastolatek i nigdy nie miałeś okazji
dowiedzieć się, kim jesteś pod względem seksualnym,
nigdy nie byłeś w zdrowej bliskiej relacji z innym



człowiekiem, to zostawiony sam sobie, do kogo się
zwracałeś? Do innych nastolatków. I to jest jedna
z przyczyn katastrofy.

Tym, co odróżniało księży od innych mężczyzn, były
oczywiście śluby celibatu. Wielu krytyków pochopnie
uznawało, że właśnie celibat i ogólny dyskomfort
Kościoła katolickiego dotyczący mówienia o seksie
tworzą kulturę duchowną, w której jest możliwe, aby
niektórzy mężczyźni dawali ujście pożądaniu,
wykorzystując do tego dzieci. Hierarchowie kościelni
przytaczali jednak argument, że sprawcami
większości aktów molestowania są żonaci mężczyźni
i nie ma badań, które by udowadniały, że
wykorzystywanie seksualne jest następstwem
celibatu.

Wiosną 2002 roku w debacie o przyczynach
wykorzystywania seksualnego przez księży pojawił
się nowy element: homoseksualizm. Poruszenie tego
tematu było jednak raczej dolewaniem oliwy do ognia
niż wyjaśnieniem czegokolwiek. Chociaż było
oczywiste, że wśród duchownych jest
nieproporcjonalnie wielu homoseksualnych
mężczyzn, a wśród ofiar nieproporcjonalnie wielu
nastoletnich chłopców, nie było pewności, czy istnieje
związek przyczynowy między tymi dwoma
zjawiskami. Większość homoseksualnych księży,
podobnie jak większość heteroseksualnych księży, nie
wykorzystywała dzieci, a niektórzy duchowni z obu
grup mieli relacje seksualne z nastoletnimi
chłopcami. Badacze twierdzili, że nie ma dowodów
na to, czy i jak niewłaściwe zachowanie księży gejów
wobec nastolatków różni się od zachowania
homoseksualnych mężczyzn w całej populacji. Ani na



to, czy homo- i heteroseksualni dorośli mają
odmienne wzorce wchodzenia w kontakty seksualne
z nastolatkami i dziećmi.

– Nie ma dowodów wskazujących, że bardziej
prawdopodobne jest, iż dorosły gej będzie
poszukiwał chłopców do celów seksualnych, niż że
dorosły heteroseksualny mężczyzna będzie
poszukiwał w tym celu dziewczynek – stwierdził
doktor Fred Berlin, założyciel Krajowego Instytutu
Badań Traumy Seksualnej, Zapobiegania jej
i Leczenia w Baltimore.

Zapytany, dlaczego znaczną większość ofiar
stanowili chłopcy, Berlin powtórzył spostrzeżenie
Gilla:

– Ludzie pewnie wyczuwali, że jeśli nastoletnia
dziewczynka znajdzie się w towarzystwie dorosłego
mężczyzny, powinna ich nadzorować przyzwoitka, by
zmniejszyć ryzyko, że coś się wydarzy. Może istnieje
przekonanie, że nastoletni chłopiec nie potrzebuje
opiekuna, będąc w towarzystwie księdza. Ale nie
mamy statystyk dotyczących tych zaburzeń. Nie
mamy żadnych danych, do których moglibyśmy się
odwołać.

Mimo braku danych hierarchowie kościelni byli
coraz bardziej zaniepokojeni homoseksualizmem
wśród kleru. Gdy kryzys w Kościele objął cały kraj,
przetaczając się przez kolejne diecezje, papież
milczał. Ale na początku marca, gdy niesłabnący
skandal jeszcze się nasilił, rzecznik prasowy Stolicy
Apostolskiej nie mógł dłużej unikać nazywania rzeczy
po imieniu. A gdy to zrobił, jego uwagi poruszyły
najczulszą strunę w całym problemie molestowania
przez księży.



Ludzie z takimi skłonnościami po prostu nie mogą
być wyświęcani – obwieścił w „New York Timesie”
doktor Joaquin Navarro-Valls, rzecznik prasowy
i hiszpański psychiatra, odnosząc się do księży gejów.
To nie oznacza sądu ostatecznego nad ludźmi ze
skłonnościami homoseksualnymi. Ale akurat tutaj
nie powinno ich być.

Uwagi Navarro-Vallsa, jak można było się
spodziewać, od razu spotkały się z potępieniem wielu
naukowców i przedstawicieli grup walczących
o prawa osób homoseksualnych. Zarzucali oni
Watykanowi, że próbuje znaleźć kozła ofiarnego.

– Chrześcijańska odpowiedź powinna obejmować
sensowne odszkodowanie dla ofiar, współpracę
z organami prawa na rzecz postawienia sprawców
przed wymiarem sprawiedliwości i wnioski, jak
zapobiegać dalszym nadużyciom – powiedziała Mary
Louise Cervone, prezes Dignity, najstarszej
i największej organizacji homoseksualnych katolików
w Stanach Zjednoczonych. – Zamiast tego
próbowano uczynić z homoseksualnych księży kozła
ofiarnego dziesiątek lat kryminalnej przemocy.

Niektórzy wyrazili praktyczniejszą obawę,
argumentując, że jeśli Rzym rzeczywiście chciałby
usunąć z seminariów homoseksualnych mężczyzn –
była to propozycja poważnie rozważana przez
Watykan – musiałby w konsekwencji stawić czoło
pustawym plebaniom i ołtarzom.

Niektórzy kościelni eksperci szacowali, że od 30
do 50% z 45 tysięcy amerykańskich księży jest
gejami.

– Jeżeli by wyeliminować wszystkich księży
o orientacji homoseksualnej, liczba byłaby



zdumiewająca. Taki ruch poczyniłby podobne
spustoszenia w Kościele jak bomba atomowa –
powiedział Sipe. – Poza tym byłoby to przecież
sprzeczne z tradycją Kościoła. Wielu świętych było
homoseksualistami, podobnie jak wielu papieży.
Dyskryminacja z uwagi na orientację nie jest
rozwiązaniem problemu.

Ale właśnie ten problem był w grze. Na spotkaniu
w Watykanie biskup Wilton Gregory z Belleville
w stanie Illinois, prezes Krajowej Konferencji
Biskupów Katolickich, powiedział dziennikarzom, że
niepokoi go coraz większa liczba homoseksualnych
mężczyzn w stanie duchownym.

– Jedną z trudności, jaką napotykamy w życiu
seminaryjnym albo przy naborze, jest homoseksualna
atmosfera albo dynamika, przez którą
heteroseksualni mężczyźni pomyślą dwa razy, zanim
przystąpią do stanu duchownego, ze strachu, że będą
napastowani. To jest ciągłe napięcie. Walka toczy się
o to, by nie dopuścić do tego, by kler został
zdominowany przez homoseksualnych mężczyzn i by
nasi kandydaci byli zdrowi pod każdym możliwym
względem – psychologicznym, emocjonalnym,
duchowym i intelektualnym.

Kardynał Adam Maida z Detroit również
argumentował, że wykorzystywanie seksualne przez
księży tak naprawdę nie jest „problemem pedofilii,
lecz problemem homoseksualnym”.

– Musimy uwzględniać ten homoseksualny element
tak, jak on rzeczywiście istnieje, w całym zakresie
i całej praktyce w naszych seminariach i wśród kleru.
Biskupi powinni zdawać sobie sprawę z obecności
homoseksualistów w katolickich seminariach



i podejmować wobec nich szczególne działania.
Kardynał Anthony Bevilacqua z Filadelfii

oświadczył, że nie pozwoliłby na to, aby
homoseksualny mężczyzna został księdzem.

– Jesteśmy przekonani, że osoba o orientacji
homoseksualnej nie jest właściwym kandydatem na
księdza, nawet jeśli nigdy nie podjęła żadnej
czynności o charakterze homoseksualnym –
powiedział.

Przez kilka dziesięcioleci główna reakcja
hierarchów kościelnych wobec księży seksualnie
wykorzystujących dzieci polegała na wysyłaniu ich na
leczenie do jednego z niewielu ośrodków
psychiatrycznych blisko związanych z Kościołem.

Ksiądz Jay Mullin był jednym z takich księży. Został
wyświęcony w 1969 roku i służył jako duszpasterz
przez 23 lata, zanim ksiądz John McCormack, wtedy
główny współpracownik kardynała Lawa ds.
personalnych, a potem biskup w Manchester, New
Hampshire, zaprosił go do kancelarii. Mullin trochę
się obawiał, gdy jechał do Bostonu i, jak się okazało,
słusznie. Pewien mężczyzna oskarżył go
o molestowanie 20 lat wcześniej, kiedy ów
mężczyzna był nastolatkiem, a Mullin nowym
księdzem w Allston, robotniczej dzielnicy Bostonu.
Chociaż Mullin zaprzeczył zarzutom, zgodził się
zapłacić 10 tysięcy dolarów w ramach ugody
pozasądowej zawartej przez archidiecezję
z oskarżycielem. Archidiecezja natomiast usunęła
Mullina z parafii i powiedziała mu, że nie wróci do
posługi, dopóki nie przejdzie terapii w jednym ze
szpitali psychiatrycznych, któremu Kościół katolicki



płacił miliony za dyskretne leczenie seksualnych
napastników.

Tak więc pod koniec 1992 roku Mullin został
wysłany na kurację do Instytutu Świętego Łukasza,
katolickiego szpitala psychiatrycznego w Silver
Spring w stanie Maryland. Instytucja ta, nazwana
imieniem patrona lekarzy, została założona przez
księdza Michaela Petersona, lekarza z Waszyngtonu,
który był gejem i zmarł na AIDS w 1987 roku. Przez
kilka dni Mullin przyglądał się, jak Kościół usiłuje
leczyć napastujących seksualnie księży: poprzez
terapię indywidualną, grupy wsparcia dla
uzależnionych od seksu albo narzędzie
z pierścieniem z rtęci, żartobliwie zwane peter
meter, które mierzyło poziom pobudzenia
seksualnego na podstawie obwodu penisa.

– Wchodziłeś do pokoju z lekarzem, który ukończył
Uniwersytet Johnsa Hopkinsa, a on proponował ci
coś w rodzaju perwersyjnej zabawy. Prosił, żebyś się
masturbował, żeby mogli ci zmierzyć wielkość –
wspominał Mullin. – A potem, przez około godziny,
pokazywali ci pornograficzne zdjęcia. Mężczyzn
i kobiet. Kobiet z kobietami. Mężczyzn
z mężczyznami. We wszystkich kategoriach
wiekowych począwszy od ludzi dwudziesto-
i trzydziestoletnich. Byłem w pokoju sam. Byłem
obserwowany. Wszystko nagrywali na wideo, z całą
niezbędną aparaturą. Kończyli na pornografii
dziecięcej – to było moje pierwsze doświadczenie
z tym przemysłem. I nie było to zabawne.

Przez kilka dziesięcioleci, zanim księża tacy jak
Geoghan sprawili, że seksualne nadużycia wśród
kleru przerodziły się w kryzys, Kościół katolicki



uważał takie miejsca jak Instytut Świętego Łukasza
za jedno ze swoich najlepszych rozwiązań problemu
gwałcicieli recydywistów. Ośrodki jak ten w stanie
Maryland i podobne – religijni Słudzy Parakleta
w Jemez Springs i St. Louis, świecki Instytut Życia
w Hartford oraz katolicki Southdown Institute
w Ontario – zamieszczały ogłoszenia w działach
reklam dzienników religijnych. Biskupi wysyłali tam
swoich najbardziej zaburzonych podwładnych.
Psychiatrzy konsultowali księży i wysyłali opinie
z oceną ryzyka nawrotu do ich przełożonego biskupa.
Potem pacjentów często przywracano do pracy
w parafiach. To był kosztowny proces. Sipe szacował,
że przez 25 lat Kościół wydał 50 milionów dolarów
na tego rodzaju kuracje. Były też koszty ludzkie –
niektórzy księża, tacy jak Geoghan, popełniali
wykroczenia ponownie nawet po wielu pobytach
w różnych ośrodkach. Krytycy zarzucali Kościołowi,
że używał psychologii jako przykrywki: księżom
oferowano krótkoterminowe leczenie, a potem
pozwalano im wracać do posługi, w wielu
przypadkach mimo opinii psychologów, że nie powinni
już nigdy mieć kontaktu z dziećmi. Pokrzywdzeni,
zwłaszcza ci wykorzystani przez księży po leczeniu,
zastanawiali się gorzko, dlaczego Kościół korzystał
z własnych ośrodków medycznych.

– Żadna instytucja nie jest w stanie kontrolować
samej siebie – powiedział David Clohessy, dyrektor
Sieci Ocalałych Ofiar Molestowania przez Księży
w Nowej Anglii. – Jeżeli Kościół chce odbudować
zaufanie do siebie, jego liderzy powinni być bardziej
otwarci na inne możliwości kuracji. Jeżeli firmy
chemiczne mówią: „Po prostu nam zaufaj – wyślij nam



swoje dioksyny, a my zrobimy z nimi porządek”,
opinia publiczna staje się bardzo czujna.

Ośrodki leczenia powstały na fali chrześcijańskiego
współczucia. Pewnego wietrznego wieczoru w czasie
głębokiego kryzysu ksiądz Gerald Fitzgerald usłyszał
pukanie do tylnych drzwi plebanii w Brighton
w Bostonie. Dał jedzenie i okrycie żebrakowi, który,
już odchodząc w ciemność, odwrócił się i powiedział,
że on również był kiedyś księdzem. Tak powstali
Słudzy Parakleta, zakon religijny, którego misją było
otoczenie opieką księży z zaburzeniami. W roku
1947 Fitzgerald otworzył ośrodek w Jemez Springs
dla księży z problemami psychicznymi
i nadużywającymi alkoholu; niewłaściwych zachowań
seksualnych nie brano wtedy pod uwagę. Jak
twierdził Peter Lechner, główny sługa u Parakletów,
kiedy Fitzgeralda zapytano, jak powinno się leczyć
księży wykorzystujących dzieci, ten odparł, że trzeba
kupić małą wyspę na Karaibach i ich tam odizolować.
W połowie lat sześćdziesiątych jednak ośrodek Sług
Parakleta zaczął przyjmować coraz więcej pedofilów
oraz, nawet częściej, efebofilów.

W latach sześćdziesiątych w instytucjach świeckich
zaburzenia seksualne leczono za pomocą
psychoanalizy – co teraz uznaje się za nieskuteczne –
ale Parakleci pozostawali w tyle nawet wobec tej
metody. Jak powiedział Lechner, dopiero w latach
siedemdziesiątych zaczęto „stosować nowoczesne
standardy”. Wprowadzono regularną terapię
i zatrudniono psychiatrę na pełen etat. W roku 1976
Parakleci otworzyli pierwszy na świecie ośrodek
leczenia zaburzeń seksualnych. Do roku 1995
psychiatra Jay Feierman przeprowadził konsultacje



z tysiącem księży z takimi zaburzeniami.
– Oni wiedzą więcej niż wszyscy inni na całym

świecie – powiedziała Sylvia Demarest, adwokat
z Dallas, która później reprezentowała ofiary
pacjentów leczących się w Jemez Springs.

Pewien dziennikarz z „Rocky Mountain News”,
który w roku 1987 roku spędził w tym ośrodku
tydzień, twierdził, że panująca tam atmosfera
sprzyjała analizowaniu emocji. Księża mieli zajęcia
z psychodramy i terapię poprzez odgrywanie ról.
Razem płakali. Terapeuci zachęcali ich, aby nie
blokowali impulsów seksualnych. Doktor Feierman,
psychiatra kierujący tym programem, narzekał na
przekaz Kościoła, według którego księdzu „nie wolno
okazywać emocji, być zakochanym ani mieć potrzeb
seksualnych”. Kierownicy ośrodka Sług Parakleta
podejmowali ostateczną decyzję o tym, czy ksiądz
jest gotowy wrócić do duszpasterstwa, i niestety
później niektóre z tych decyzji okazywały się
straszliwymi pomyłkami. Jak powiedział Lechner,
spośród 2000 księży leczonych w Jemez Springs
między 1947 a 1968 rokiem dziesięciu popełniło
przestępstwa po zakończeniu terapii.

Wśród „absolwentów” z lat sześćdziesiątych
i siedemdziesiątych znajdowali się mężczyźni
oskarżeni o wiele aktów nadużycia: James Porter,
Jason Sigler, Rudy Kos i David Holley. Niektórzy
z nich molestowali dzieci, kiedy Parakleci dawali im
przepustkę na weekendy, by załatwili sprawy
w parafiach. W roku 1993 ośrodek Parakleta był
zmuszony zapłacić 525 tysięcy dolarów i pozyskać
dalsze 7,6 miliona z ubezpieczeń, by zakończyć
ugodami pozwy 25 ofiar utrzymujących, że były



napastowane przez Portera. Zawarto również ugody
z 17 osobami pozywającymi Holleya, który w końcu
dostał wyrok 275 lat więzienia za molestowanie
dzieci.

Bruce Pasternack, prawnik reprezentujący
domniemane ofiary w sprawie Portera, powiedział, że
przez ośrodek terapeutyczny Nowy Meksyk stał się
największym na świecie „składowiskiem na
eklezjalne odpady”. Demarest, która reprezentowała
ofiary Kosa, z pogardą wypowiadała się o leczeniu,
jakie otrzymał oskarżony.

– Mogę powiedzieć, jaka tam była atmosfera.
Pławili się w dostatkach. Jedli świeże ryby i inne
wykwintne potrawy, wędrowali po górach, a na
weekendy byli zwalniani do parafii, gdzie dalej
wykorzystywali dzieci – mówiła Demarest. – Nie ma
najmniejszego dowodu na to, aby ktokolwiek
zainteresował się ofiarami.

Słudzy Parakleta zamknęli ośrodek w Nowym
Meksyku w roku 1994 i więcej go nie otworzyli.

W roku 1981 ksiądz z inną historią przymierzył się
do stworzenia nowego ośrodka terapeutycznego na
wschodnim wybrzeżu Stanów Zjednoczonych.
Michael Peterson był psychiatrą, zanim nawrócił się
na katolicyzm i wstąpił do stanu duchownego. Jako
doświadczony terapeuta uzależnień założył Instytut
Świętego Łukasza z myślą o leczeniu alkoholizmu.
Jednak w połowie lat osiemdziesiątych do ośrodka
zaczęło przybywać coraz więcej księży oskarżonych
o niewłaściwe zachowania seksualne. Nannie
Presley, która mieszkała po przeciwnej stronie ulicy
przez 14 lat, powiedziała, że kiedy pacjenci tacy jak
Geoghan, Kos, Gilbert Gauthé czy prałat Michael



Harris przyjeżdżali do ośrodka, sąsiadom mówiono,
że przyjechali „na szkolenie”.

Skandal nadużyć seksualnych wśród księży
z połowy lat dziewięćdziesiątych naruszył relacje
między Kościołem a jego lekarzami. Psycholog
z Minneapolis Gary Schoener przypominał sobie, że
zadzwonił do niego roztrzęsiony John Roach,
wówczas arcybiskup Świętego Pawła w Minneapolis.
Chciał, by Schoener przejrzał akta, które
archidiecezja otrzymała od ośrodków, gdzie leczeni
byli księża: Instytutu Świętego Łukasza,
niedziałającego już Domu Afirmacji oraz Sług
Parakleta w Nowym Meksyku.

– Arcybiskup zapytał: „Na miłość boską, czy źle
nam doradzono? Czy zastosowali złe testy? A może
źle je zinterpretowali? Czy któryś z tych ośrodków
jest lepszy niż inne?”.

Schoener oddał swój raport kilka tygodni później.
Był pod wrażeniem opinii psychiatrycznych i, jak
powiedział, zdałyby one egzamin w szpitalach
świeckich. Obwiniał jednak ośrodki o to, że
pospiesznie i powierzchownie przyjęły punkt
widzenia Kościoła. Lekarze nie zadali sobie trudu, by
skontaktować się z ofiarami. Pozostawili
odpowiedzialność za dalsze rozwiązanie sprawy
diecezji, do której należał ksiądz. Krótko mówiąc,
postrzegali Kościół jako swego szefa. I, jak
podsumował Schoener, chcieli, żeby ten szef ich lubił.

– Byli nastawieni na przywracanie księży do służby,
jeżeli w jakiś sposób facet był do naprawienia –
powiedział Schoener. – Byli najważniejszym
elementem całej tej pomyłki. To nie tak, że nie
oskarżam Kościoła. Oskarżam i psychiatrów,



i Kościół.
Zdaniem Sylvii Demarest hierarchowie kościelni

nadużywali lekarzy z ośrodków.
– Sądzę, że to nie w porządku obwiniać

społeczność terapeutyczną – powiedziała. – Problem
nie tkwił w tym, co robili lekarze i terapeuci, ale
w tym, że biskupi nie zawsze ich słuchali. To biskupi
byli odpowiedzialni za wpuszczanie tych ludzi
z powrotem do obiegu.

W marcu 2002 roku psychiatrzy z Instytutu Życia
w Hartford przedstawili zarzut, że przywódcy
Kościoła z premedytacją ignorowali ich zalecenia
kliniczne, niekiedy z katastrofalnym skutkiem.
Instytut, świecki szpital psychiatryczny usytuowany
na zalesionym trzydziestopięcioakrowym kampusie,
opracował specjalny program terapii dla duchownych
i każdego roku przyjmował na leczenie garstkę
księży. Kardynał Edward Egan przytaczał opinie
psychiatryczne Instytutu jako usprawiedliwienie
przywracania księży do posługi. Niektórzy ponownie
popełniali wykroczenia niedługo po zakończeniu
leczenia. Najważniejsi psychiatrzy Instytutu szybko
oddali strzał w stronę Egana. Stwierdzili
w wywiadzie dla „Hartford Courant”, że przywódcy
Kościoła używają porad psychiatrów jako pretekstu
przy przywracaniu do służby potencjalnie
niebezpiecznych księży.

– Odkryłem, że rzadko stosowali się do naszych
zaleceń – powiedział Leslie Lothstein, szef
psychologów w Instytucie. – Najczęściej pozwalali
księżom wracać do pracy, w której mieli oni kontakt
z populacją narażoną na krzywdę.

Uwagi Lothsteina wyznaczyły nowy rozdział



w relacjach między Kościołem a psychiatrami: były
oczywistym zerwaniem.

W sprawie Mullina psychologowie nie byli w stanie
stwierdzić zasadności oskarżeń przeciwko niemu.
W poufnej opinii z listopada 1992 roku napisali, że
Mullin przyznał, że pożyczył samochód swojemu
oskarżycielowi, „głaskał go po plecach, gdy udzielał
mu wskazówek, pocierał jego sutki podczas
przejażdżki, pojechał z nim na dwudniową wycieczkę
do Berkshires, powiedział mu, że go kocha i uczyni
go beneficjentem jego polisy na życie”. Mullin uznał,
że być może jego zachowanie było niedojrzałe, ale
nie miało charakteru seksualnego.

Ojciec Mullin konsekwentnie zaprzeczał zarówno
seksualnej aktywności z chłopcami, jak
i seksualnemu zainteresowaniu nimi – czytamy
w opinii, którą Mullin chętnie pokazał dziennikarzowi
„Globe” dekadę po swoim traumatycznym leczeniu.
Mimo to uważamy, że zachowania, do których się
przyznał, takie jak pocieranie sutków chłopca, są
bardzo niepokojące. Naszym zdaniem większość
osób określiłaby takie zachowanie między dorosłym
a chłopcem jako co najmniej niestosowne
i prawdopodobnie o charakterze seksualnym. Po
leczeniu Mullin był na jakiś czas zawieszony, ale kilka
lat później dostał przydział do kościoła w Wayland
w stanie Massachusetts.

Wieczorem w 2002 roku siedział we frontowym
pokoju w małym spokojnym domu na mroźnym Cape
Cod, ubrany w szczelnie zapięty kardigan, by chronić
się przed ostrym chłodem późnej zimy. Jego masywna
sylwetka wypełniała krzesło skąpane w słabym
świetle żarówki, gdy spokojnie opowiadał, w jaki



sposób jego kariera księdza się załamała. Uznał
istnienie Instytutu Świętego Łukasza za dowód troski
Kościoła i powiedział:

– Nie miałem pojęcia, że są takie miejsca. Gdy
widzę teraz całość, sądzę, że biskupi wiedzieli, gdzie
nas wysyłają. Zdawali sobie sprawę z powagi
problemu.

Nigdy jednak nie uważał, że jego zachowanie jest
częścią tego problemu.

– To była jedna z tych rzeczy, którą czasem dla
zabawy robią nastolatki albo niedojrzali dorośli. Nie
wynika ona z zainteresowania seksualnego.

Przez lata – a może nawet przez stulecia – Kościół
po prostu nie poruszał tematu seksu z kandydatami
na księży. Seminarzyści musieli we własnym zakresie
wyobrażać sobie, co to znaczy prowadzić życie
w stałej czystości, i wielu z nich z sobą walczyło.

– Nie było nic – przypominał sobie ksiądz Robert
Bullock, który ukończył szkolenie w bostońskim
seminarium Świętego Jana w roku 1956. – W ogóle
o tym nie rozmawialiśmy. Jako absolwenci
wychodziliśmy z jednoznacznie męskiej
i kontrolowanej sytuacji do zupełnie innego świata,
i to przejście dla wielu było wstrząsem. Patrząc
wstecz, życzyłbym sobie, aby nas lepiej
przygotowano.

Niektóre seminaria fundowały klerykom
doświadczenia, które wydawały się wzmacniać
wyobrażenie, że Kościół głęboko nie radzi sobie
z seksem. Pisarz Paul Hendrickson uczęszczał do
seminarium w Alabamie. Przez pięć lat, od momentu
kiedy miał lat 15 aż do 20 roku życia, regularnie



odwiedzał swojego przewodnika duchowego, by
uzyskać coś, co podobno było instrukcją radzenia
sobie z pożądaniem.

Robiłem to, chcąc nie chcąc, w imię walki z pokusą
nieczystości – napisał w książce Seminary: A Search.
To był jego pomysł, jego recepta, jego scenariusz.
Czasami zdarzało się to co tydzień. Czasami
w samym środku nocy. Czasami tuż przed zajęciami
albo tuż po wieczornym kolokwium, albo kiedy po
prostu wracałem z ćwiczeń. Wchodziłem do środka,
siadałem na zielonym krześle naprzeciwko jego
biurka, rozpinałem spodnie, brałem krucyfiks (był
zwany krzyżem misjonarskim; pamiętam zmatowiałe
czaszkę i kości, i przygwożdżone stopy Zbawiciela)
i zaczynałem rozkosznie myśleć o nieczystych
rzeczach. W momencie pełnej erekcji zaczynałem
wymieniać wszystkie powody, dla których chciałbym
zwalczyć moje prymitywne popędy. „Ojcze, teraz
jestem gotów” – mówiłem. Zauważywszy, że kusi
mnie śmiertelny grzech, wściekle pouczałem
samego siebie, z siłą przekonywania ukrzyżowanego
Jezusa, którego trzymałem w lewej dłoni. Mój
przewodnik był przy mnie cały czas, prowadził mnie,
podpowiadał mi, co mam robić, i modlił się za mnie.

Ale w roku 1992 wydarzyły się dwie rzeczy, jedna
oficjalna, a druga nieoficjalna, które gwałtownie
zmieniły sposób myślenia Kościoła katolickiego
o szkoleniu przyszłych księży. Pierwszą było
zarządzenie papieskie dotyczące modyfikacji
kształcenia w seminariach poprzez włączenie do
programów bardziej otwartej dyskusji o seksualności
i celibacie. Druga to był przypadek ojca Portera.
Intensywne zainteresowanie mediów seryjnym



pedofilem z diecezji Fall River w stanie
Massachusetts stało się głównym tematem
prywatnych rozmów wśród księży.

W marcu tego samego roku Jan Paweł II wydał
apostolską adhortację Pastores Dabo Vobis,
nakazującą biskupom z całego świata poprawienie
programów seminariów w świetle „bieżących
okoliczności”. Do tych okoliczności zaliczał się brak
kandydatów do stanu duchownego i towarzyszący
temu zjawisku wzrost wypalenia zawodowego wśród
księży.

Księża aktywnie zaangażowani w posługę
kapłańską przez dłuższy lub krótszy czas wydają się
cierpieć teraz z powodu słabnącego zapału do
swoich duszpasterskich obowiązków, których
przybywa – pisał papież. A także, wobec trudności
współczesnej kultury i społeczeństwa, czują się
zmuszeni do przemyślenia swoich wyborów
życiowych i obowiązków, i stają się coraz bardziej
świadomi potrzeby stałej formacji.

„Formacja” to określenie Kościoła na edukację,
szkolenia i rozwój osobowości. Papież proponował,
aby zrestrukturyzować seminaria pod kątem
czterech kierunków formacyjnych: humanistycznego,
duchowego, pastoralnego i intelektualnego.
Szczególny nacisk położył na formację
humanistyczną, którą uznał za podstawę. Jej
najważniejszym wymogiem wobec księdza jako osoby
miało być jasne zrozumienie własnej seksualności.

Szczególne znaczenie ma zdolność wchodzenia
w relacje z innymi ludźmi – pisał papież. W tym
kontekście dojrzałość emocjonalna, która wynika
z wychowania w prawdzie i odpowiedzialnej miłości,



jest znaczącym i decydującym czynnikiem
w formowaniu kandydatów do stanu duchownego.

Papież zadeklarował, że w czasach, w których
seksualność została sprowadzona do dobra
konsumpcyjnego, seminaria muszą być szczególnie
uważne. Edukacja z zakresu seksualności staje się
tym trudniejsza, ale również tym bardziej
niezbędna. Powinna być prawdziwie i w pełni
osobista oraz pokazywać czystość z szacunkiem
i miłością.

Gdy seminaria przystąpiły do wprowadzania
w życie zaleceń papieża, sprawa Portera znów
ściągnęła uwagę na problem molestowania przez
księży, zwłaszcza w stanie Massachusetts. Seminaria
zaostrzyły swoje wymogi kwalifikacyjne i zaczęły
uważniej przyglądać się kandydatom.

– W 1992 roku, kiedy wstrząsnęła nami sprawa
Portera, seminaria nie wiedziały, jak się zachować,
ale wiedziały, że powinny odnieść się do spraw tego
rodzaju – wspominał Edward Cardoza, były
seminarzysta w Świętym Janie w Bostonie w latach
dziewięćdziesiątych, który zdecydował się nie
przystępować do święceń. – Pamiętam pewną
konferencję, na której przewodnik duchowy wstał
i powiedział: „Jakkolwiek jest to straszne dla
Kościoła, może to być dla niego moment
uświęcający”.

Seminarzyści co miesiąc brali udział
w konferencjach, żeby omawiać formację
humanistyczną, rozmawiać o swoim życiu osobistym
z przewodnikami duchowymi i chodzić na lekcje
o ludzkiej seksualności prowadzone przez zakonnice.

– Uczyły nas, że nawet jeśli uznajesz charyzmę



celibatu i czystości, impulsy i pożądanie będą zawsze
obecne. A więc musisz być przede wszystkim
świadomy, że jesteś istotą ludzką i niezależnie od
tego, jak święty jesteś, nigdy nie pozbędziesz się tych
namiętności. Rzecz w tym, żebyś dokonywał
rozważnych wyborów. Masz odsuwać namiętność.
Celibat jest wymagającym powołaniem, a ty
dokonałeś wyboru, żeby nie postępować tak, jak
dyktuje ci pożądanie.

Dzisiaj seminaria rygorystycznie weryfikują
kandydatów. Na przykład w Bostonie młody
mężczyzna musi zacząć rozmowy z dyrektorem od
powołań rok przed aplikowaniem o przyjęcie, a od
momentu aplikacji proces rekrutacyjny trwa co
najmniej cztery miesiące. Większość seminariów
wymaga, aby kandydaci żyli w celibacie przez co
najmniej pięć lat, zanim przystąpią do programu, by
mogli się przekonać, jak to wygląda w praktyce.
Studenci muszą zachowywać celibat przez całe
seminarium, aby byli świadomi, czy są w stanie
prowadzić pozbawione seksu życie wyświęconego
księdza. Niektóre seminaria odsiewają kandydatów,
którzy mówią, że odczuwają pociąg do innych
mężczyzn, ale większość tego nie czyni, twierdząc,
że nie ma dowodów, jakoby orientacja seksualna
miała jakikolwiek związek ze zdolnością do życia
w celibacie.

Seminaria usiłują odrzucić potencjalnych
przestępców seksualnych, sprawdzając kartotekę
kryminalną na poziomach krajowym i stanowym, ale
obecnie nie ma żadnego testu psychologicznego,
który pozwoliłby precyzyjnie przewidzieć, czy
istnieje prawdopodobieństwo, że mężczyzna, który



nigdy seksualnie nie wykorzystał dziecka, może to
zrobić w przyszłości. Kierownicy seminariów
w procesie oceny kandydata i w czasie szkolenia
w seminarium reagują więc na każdy sygnał
wskazujący na to, że mężczyzna nie buduje
normalnych relacji z dorosłymi albo wydaje się
nietypowo zainteresowany dziećmi. Wielu
potencjalnych kandydatów rezygnuje z seminariów
i każdego roku część słuchaczy jest skłaniana do
odejścia.

– To, że mamy niedobór kleryków, nie znaczy, że
powinniśmy obniżyć standardy – powiedział ksiądz
Edward Burns, dyrektor wykonawczy sekretariatu
ds. powołań i formacji duchownych przy Krajowej
Konferencji Biskupów Katolickich. – Analizujemy
kandydata na wiele sposobów. Przechodzi testy
psychologiczne oceniające jego dojrzałość
psychoseksualną, ponieważ jest ważne, aby
realistycznie rozumiał własną tożsamość. Testy są
w stanie wykazać każdy rodzaj zaburzenia albo
nierównowagi psychicznej. Robimy badania krwi.
Poza tym w seminarium mieszkamy z nimi i dzięki
temu mamy jasne wskazówki, jak funkcjonują. Może
być pan pewny, że reagujemy na każdy sygnał
alarmowy.

Obecnie wielu kierowników seminariów przyznaje
to, co wydaje się teraz oczywiste: dawniej standardy
rekrutacyjne były nieadekwatne.

– Każdy chętnie słucha o dniach chwały, gdy
seminaria były pełne, ale zastanawiam się, jak wielu
spośród tamtych kleryków nigdy nie powinno było
zostać księżmi – powiedział ksiądz James King,
dyrektor ds. powołań na terytorium Indiany,



z Kongregacji Świętego Krzyża, zakonu założonego
przez Uniwersytet Notre Dame. – Szkolenie
w seminarium było popularnym sposobem
zadowolenia rodziny. Często psychicznie niedojrzali
ludzie szli tam w czasach, gdy nikt nie był świadomy
potrzeby jakiejkolwiek selekcji ani badań
psychologicznych.

Jak twierdził King, obecnie, gdy po drugiej stronie
biurka siedzi aspirant na księdza, patrzy się wcale
nie na to, aby miał doskonałe oceny z testów,
wyjątkowe CV albo ogromną kolekcję nagród
i osiągnięć.

– Szukamy uczciwości. Ludzi, którzy są autentyczni
i bezpośredni. Musi być absolutnie jasne, że wymóg
celibatu w stanie duchownym – życia pozbawionego
seksualnej aktywności wszelkiego rodzaju, w tym
masturbacji – nie jest drugorzędną częścią pracy.
Celibat jest warunkiem koniecznym – oświadczył
King. – Każdy ma popędy. Ludzie zamężni i żonaci
toczą z sobą podobne walki, jak my. Uprawiają seks,
ale nie mogą tego robić z kimkolwiek i muszą
pozostać wierni swoim zobowiązaniom. Nie ma
żywej osoby, która nie miałaby seksualności. Musimy
jednak radzić sobie z tym w zdrowy sposób. Celibat
jest darem, ale nie jest to coś, za co większość ludzi
dałaby się pokroić.

Nie ma magicznej sztuczki umożliwiającej życie
w celibacie. Nauczyciele w seminariach nie
zaprzeczają, że księża mają odczucia seksualne, ale
zachęcają ich, aby nie stawiali się w sytuacjach,
które je nasilają. Doradzają księżom, aby modlili się
o siłę. A oni często porównują się do ludzi
w małżeństwie, od których Kościół wymaga, aby nie



uprawiali seksu z innymi osobami niż ich mąż lub
żona, oraz do osób samotnych, które, jak naucza
Kościół, nie powinny w ogóle uprawiać seksu.

– Nigdy nie zapomnę, kiedy byłem dyrektorem od
powołań i pewien student zapytał mnie: „Co ksiądz
robi, kiedy czuje ksiądz potrzebę?”, tak jakby poza
księżmi nikt nie musiał nad tym panować – mówił
Burns. – Każdy jest powołany do świętości, zwłaszcza
w życiu seksualnym. Jak radzimy sobie z seksualnym
pożądaniem? Starając się zachować wewnętrzną
spójność, szanować seksualność innych ludzi i swoją
własną. Celibat jest naszym darem w porządku życia
rozumianego jako służba dla innych. Jest to
wezwanie od Boga. Mamy być celibatariuszami
budującymi Jego Królestwo, tu i teraz.

Współcześni seminarzyści są teraz przeciętnie
starsi niż kiedyś, a dyrektorzy seminariów mają
nadzieję, że również dojrzalsi. W Stanach
Zjednoczonych funkcjonuje obecnie tylko dziewięć
seminariów na poziomie szkoły wyższej i wielu
kandydatów przystępuje do nich po ukończeniu
college’u. Wielu z nich chadzało już na randki,
niektórzy mają za sobą małżeństwa. A diecezje
proponują stałą formację, rodzaj ciągłej edukacji dla
księży, żeby pomóc nowo wyświęconym kapłanom
dostosować się do wymogów życia w danej parafii.

Oczywiście nie zawsze wszystko działa gładko.
Niektórzy seminarzyści i wielu księży naruszają
śluby celibatu, podobnie jak wiele osób żonatych
i zamężnych nie przestrzega monogamii.

Ksiądz Len Plazewski, dyrektor ds. powołań przy
diecezji St. Petersburga na Florydzie ma swój
przepis na dyscyplinę i zdrowie w stanie duchownym,



którym dzieli się z seminarzystami. Jest on pozornie
prosty. Dobrze jest mieć przyjaciół w gronie innych
księży i spoza tej grupy, kumpli, dla których nie jest
się „ojcem”. Trzeba znajdować czas na relaks. Bóg
jest ważny, ale są też sporty, sztuka i wycieczki na
plażę. Należy mieć swoje pasje i ulubione rozrywki,
choć oczywiście nie takie, które utrudniają
wytrwanie w celibacie.

– Oczywiście jeżeli moje hobby to chodzenie do
klubów ze striptizem i oglądanie pornografii
w internecie, nie pomoże mi to w zachowaniu
celibatu. Ale nie ma magicznej różdżki… Ja zdałem
sobie sprawę, że miłość do jednej kobiety mi nie
wystarcza, że moje powołanie do miłości nie skupia
się na jednej osobie ani na jednej rodzinie. Tak,
zachowuję celibat. Nie, nie uprawiam seksu. Ale
kocham. Miłość jest ważną częścią mojego życia.

Hierarchowie kościelni często podkreślają fakt, że
odnotowano stosunkowo niewiele przypadków
molestowania przez księży wyświęconych w latach
dziewięćdziesiątych. Uważają to za dowód na to, że
nowe procedury selekcji i szkoleń okazały się
sukcesem. Krytycy jednak są sceptyczni
i argumentują, że molestujący księża są teraz po
prostu bardziej czujni, aby nie ściągać na siebie
uwagi.

– Nie uważam, aby ten rodzaj przywódców był
zdolny pod względem moralnym albo ludzkim
zaradzić kryzysowi – powiedziała Sylvia Demarest.

Przykład z lat dwutysięcznych: w styczniu 2002
roku policja w Haverhill w stanie Massachusetts
aresztowała trzydziestotrzyletniego księdza Kelvina
Iguabitę, wyświęconego w roku 1999, i postawiła mu



zarzut dwukrotnego zgwałcenia piętnastoletniej
dziewczyny na plebanii w swojej parafii. Mimo to
Plazewski należy do optymistów i wierzy, że Kościół
płaci teraz cenę za dawne błędy, ale też je naprawia.

– Dobra wiadomość jest taka, że przypadki
nadużyć, z którymi mamy teraz do czynienia,
pochodzą z czasów, gdy system szkolenia księży
wyglądał inaczej – powiedział. – Wykonano mnóstwo
pracy i te wysiłki zaowocują.



9. Walka o zmianę

Grupa amerykańskich kardynałów, która wiosną
2002 roku zgromadziła się w ozdobnej watykańskiej
Sali Bolońskiej, była ze wszech miar niezwykła – 12
mężczyzn w celibacie średnio w wieku 72 lat,
z których dwóch było na celowniku w związku z tym,
że utrzymywali w służbie księży oskarżonych
o molestowanie nieletnich. Ale ich wiara i lojalność
wobec Kościoła pozwoliła im uzyskać kardynalski
biret symbolizujący status i wpływy. To na nich ciążył
obowiązek zmiany instytucji naruszonej przez tak
duży skandal, że nawet kardynał Bernard Law,
znajdujący się w oku cyklonu, powiedział wiernym, że
„podważa on misję Kościoła katolickiego”.

Kiedy pod koniec kwietnia kardynałowie przybyli
do Watykanu na inauguracyjną kolację, 6400
kilometrów dalej w dzielnicy Wellesley, na dostatnim
bostońskim przedmieściu, zebrała się inna grupa.
Katolicy, wstrząśnięci kryzysem związanym
z molestowaniem dzieci przez księży, zebrali się, aby
porozmawiać o tym, jak mogliby przyczynić się do
rozwiązania problemu. Nie w obitym gobelinami
Pałacu Apostolskim, ale w podziemiach szkoły
przykościelnej, gdzie przez trzy miesiące w każdy
poniedziałek wieczorem odsuwali na bok stoły, aby
pomieścić szybko powiększającą się grupę
załamanych bostończyków.

Dla tych regularnie uczęszczających do kościoła



mieszkańców przedmieść, w większości absolwentów
szkół i uczelni katolickich, wiara była całym życiem,
mimo że nie zgadzali się z różnymi aspektami
nauczania Kościoła. Dawali na tacę, należeli do grup
parafialnych i zapisywali dzieci do szkół przy
parafiach. Teraz siedzieli na składanych krzesłach
ustawionych na linoleum w szkole Świętego Jana
Ewangelisty, a do betonowej ściany przyczepiono
motto z papierowych liter. Po jednej stronie dużego
krzyża litery układały się w napis: UTRZYMAJ
WIARĘ. Po drugiej stronie głosiły: ZMIENIAJ
KOŚCIÓŁ.

Od pełnego nadziei początku lat sześćdziesiątych,
kiedy to papież Jan XXIII wezwał biskupów z całego
świata do Rzymu na Sobór Watykański II, przyszłość
katolicyzmu nigdy nie była tak niepewna.

Kryzys, który zaczął się od historii księdza
pedofila, otworzył puszkę Pandory pełną krzywd
tłumionych przez katolików przez dziesięciolecia.
Homoseksualizm. Rola kobiet. Natura władzy.
Debaty, które od dawna toczyły się na marginesie
życia religijnego, nagle pojawiły się w centrum
zainteresowania. Czy żonaci mężczyźni i zamężne
kobiety powinni być dopuszczani do kapłaństwa? Czy
osoby świeckie nie powinny mieć większego wpływu
na Kościół, w tym odgrywać większej roli przy
wyborze biskupów i mianowaniu księży? Amerykańcy
katolicy nie rozumieli, co takiego się stało, że ponad
1500 duchownych mogło wykorzystywać nieletnich,
a biskupi przesuwali problematycznych księży
z parafii do parafii, zamiast zwolnić ich z posługi
i powiadomić prokuraturę.

Niektórzy katolicy sądzili, że nadchodzi fala zmian



podobna do reformacji w XVI wieku, kiedy to
niezdolność Kościoła do utrzymania w ryzach
korupcji księży umożliwiła Lutrowi szerzenie krytyki
teologicznej, która zakończyła się podziałem
chrześcijaństwa zachodniego na katolicyzm
i protestantyzm. Inni spekulowali o możliwej
terytorialnej schizmie, w której amerykańscy katolicy
odeszliby od Rzymu. Żaden z tych scenariuszy nie
zyskał poparcia teologów, ale nawet papież Jan Paweł
II przyznał, że katolicyzm być może zmienił się na
zawsze z powodu wydarzeń z 2002 roku.

– Musimy ufać, że ten czas próby przyniesie
oczyszczenie całej wspólnocie katolickiej –
powiedział Jan Paweł II w swojej okazałej prywatnej
bibliotece podczas wizyty kardynałów
amerykańskich. – Oczyszczenie jest niezbędne, jeżeli
Kościół ma wypełniać swoje zadanie głoszenia Słowa
Bożego w jego pełnej wyzwalającej sile.

Pierwszy ważny sygnał do walki dała Mary Jo
Bane, profesor polityki publicznej z harwardzkiej
School of Government imienia Johna Kennedy’ego
i członkini rady parafialnej w lokalnym kościele
Świętego Williama w bostońskiej dzielnicy
Dorchester. Publiczne przemawianie nie było jej obce
– przyciągnęła uwagę opinii publicznej, gdy
zrezygnowała z wysokiego stanowiska
w administracji Clintona, protestując przeciwko
wsparciu prezydenta dla reformy systemu świadczeń
socjalnych, który uważała za niesprawiedliwy dla
najbiedniejszych. Wcześniej, stosując się do
społecznej nauki Kościoła, z powodzeniem robiła
karierę jako administratorka i rzeczniczka usług



pomocy społecznej. Teraz jej doświadczenia we
władzach świeckich dały jej moc, aby stawić czoło
własnemu Kościołowi.

Nie dam pieniędzy na archidiecezję, dopóki nie
zostaną podjęte kroki, aby naprawić strukturalne
i kulturowe zaniedbania, które przyczyniły się do
obecnego kryzysu – zadeklarowała w liście
otwartym. Zachęcam moich braci w wierze do tego
samego. Może wtedy kardynał zwróci uwagę na tych
z nas, którzy kochają Kościół, ubolewają nad tym, co
się stało, i dzielą moją nadzieję, że może on stać się
lepszy.

Dla wielu katolików utrzymywanie w posłudze
księży, którzy molestowali dzieci, było całkowicie
sprzeczne z tym, jak sami byli traktowani jako dzieci,
kiedy to grożono im wiecznym potępieniem za
najdrobniejsze grzechy.

– Pamiętam, jak w latach pięćdziesiątych za takie
grzechy jak zjedzenie mięsa w piątek, nakrycie głowy
w kościele czy zjedzenie śniadania przed komunią
grożono ogniem piekielnym – mówił Victor Conlogue.
– Jak to się dzieje, że nikt nie wspomina o karze
piekielnej dla Geoghana?

Co gorsza, wielu wiernych miało tuż przed oczami
dowody tej niebywałej hipokryzji. Kościół utrzymywał
księży gwałcących dzieci, ale zabierał zasiłki
księżom, którzy się ożenili. W wielu przypadkach nie
usunął księży, którzy dotykali genitaliów małych
chłopców, gwałcili ich ciała i dusze, ale w 2000 roku
wydalił siedemdziesięciodwuletnią zakonnicę
Jeannette Normandin za to, że ochrzciła dziecko.

– Nie mogę sobie wyobrazić, co się dzieje w umyśle
kardynała, który pozwala księżom przemieniającym



wino i chleb w ciało i krew Chrystusa molestować
dzieci tymi samymi rękoma – powiedziała
sześćdziesięciosiedmioletnia Mary Leveck z San
Antonio. – Próba ukrywania tego jest grzechem
kardynałów i biskupów.

Dla wielu wiernych skandal związany
z wykorzystywaniem dzieci przez duchownych był
kroplą, która przepełniła czarę w ich relacji
z hierarchią kościelną. Ta relacja była napięta przez
kilka pokoleń, kiedy to katolicy ze Stanów
Zjednoczonych próbowali połączyć amerykańskie
wartości demokracji i egalitaryzmu ze swoim
katolickim rozumieniem władzy i duchowieństwa.
Tysiące wiernych po prostu opuściły Kościół –
w niektórych przypadkach były to konwersje, ale
często coś w rodzaju duchowego wygnania. Tacy
wierzący wciąż kulturowo definiowali się jako
katolicy, ale przestali brać udział w życiu Kościoła, do
którego polityki czuli wstręt, albo robili to
niechętnie. Niektórzy z nich stworzyli organizacje na
rzecz zmiany, które w oczach władz kościelnych były
marginalne albo nawet niekatolickie. Na przykład
w Bostonie zakazano organizowania spotkań na
terenie kościoła grupie o nazwie Kobiecy Kościół
Massachusetts postulującej ordynację kobiet, mimo
że sondaże wykazywały, że pokaźna większość
amerykańskich katolików opowiada się za
wyświęcaniem kobiet i zniesieniem obowiązkowego
celibatu wśród księży.

Wielu badaczy twierdziło, że autorytet moralny
Kościoła zaczął podupadać w 1968 roku, kiedy
papież Paweł VI w encyklice Humanae Vitae
potwierdził, że Kościół sprzeciwia się sztucznej



kontroli urodzin. Z tym nauczaniem nie zgadzało się
wielu katolików, a zdaniem niektórych komentatorów
właśnie przez nie wielu z nich, zachowując wiarę,
odrzuciło naukę Kościoła w obszarach związanych
z seksem. Zachwianie autorytetu władzy Kościoła
wspomogły czynniki społeczne: wielu Amerykanów,
niezależnie od wyznania, zaczęło kwestionować
nakazy instytucji i bardziej samodzielnie definiować
własne obyczaje seksualne. Kolejne sondaże
wskazywały, że większość katolików nie zgadza się
z nauczaniem Kościoła w kwestiach kontroli urodzeń,
rozwodów, seksu przedmałżeńskiego
i homoseksualizmu, a wielu nie popiera ponadto
kościelnego stanowiska w sprawie aborcji. Ta
niezgoda doprowadziła do swoistego dysonansu
poznawczego, polegającego na tym, że katolicy
odrzucali i ignorowali normy Kościoła dotyczące
seksualności, a jednocześnie akceptowali
podstawową naukę teologiczną wraz z bogatymi
praktykami liturgicznymi.

Amerykańscy katolicy, oczywiście, należeli i należą
do społeczeństwa opartego na różnicy poglądów,
w którym krytycy korporacji naciskają na zmiany
poprzez zachowania akcjonariuszy i opinię publiczną,
a krytycy rządów wymuszają zmiany poprzez
głosowanie. W tym kontekście metafora biskupów
jako pasterzy i wiernych jako owieczek wydawała się
coraz bardziej pusta. A czas dla transformacji
pochodzącej z zewnątrz nie mógł być lepszy. Katolicy,
historycznie grupa imigrantów w Stanach
Zjednoczonych, byli teraz bardziej wykształceni
i zamożniejsi niż kiedykolwiek. W efekcie coraz
śmielej stawiali żądania pełnienia w Kościele funkcji



równie odpowiedzialnych, jak ich role w instytucjach
świeckich. Sobór Watykański II, gromadzący
biskupów z całego świata w latach 1962-1965,
zapoczątkował w Kościele epokę reform, którą
najlepiej symbolizowała zgoda na praktykowanie
wiary w językach narodowych, a nie po łacinie, oraz
zezwolenie, by księża odprawiali msze twarzą do
wiernych. W ciągu kilku dziesięcioleci, kiedy to
spadała liczba księży i zakonnic, rola świeckich
wiernych w Kościele rosła. Osoby świeckie często
zarządzały bieżącymi sprawami, administrowały
kościołami parafialnymi, prowadziły szkoły katolickie
i programy pomocy społecznej, a nawet studiowały
na wydziałach teologicznych. Jednym z przejawów tej
tendencji był fakt, że w 2001 roku na Uniwersytecie
Georgetown, najstarszej katolickiej uczelni
w Stanach Zjednoczonych, 48 rektorem został John
DeGioi, pierwsza świecka osoba w tej funkcji od
czasów założenia tej poważanej instytucji w 1789
roku przez arcybiskupa Johna Carrolla.

Katolicy nie tylko byli lepiej wykształceni, ale też
coraz większy ich odsetek stawał się świadomy
fundamentalnych zasad wiary. W salach seminarium
Świętego Jana zaczęto prowadzić szkolenia dla osób
świeckich z teologii i duszpasterstwa. Wierni byli
podbudowani soborową obietnicą, że sensus fidelium
zostanie uwzględnione. Zgodnie z deklaracją
z Lumen Gentium, dogmatycznej konstytucji
o Kościele: Święty Lud Boży uczestniczy
w proroctwie Chrystusa. […] Ogół wiernych
mających namaszczenie od Świętego Ciała
Chrystusa nie może zbłądzić w wierze. Szeregowym
katolikom wydawało się to jasne, nawet jeśli nie było



oczywiste dla kardynałów, którzy zgromadzili się
w Watykanie.

Wszelkie wątpliwości, czy wśród świeckich istnieje
potrzeba reform, zostały rozwiane 9 marca 2002
roku, w dniu dorocznej konwokacji Lawa, na
spotkaniu kilku tysięcy świeckich przywódców z całej
archidiecezji, które odbyło się w World Trade Center
przy Boston Harbor.

Wielu katolików sceptycznie odnosiło się do tego
wydarzenia (odbyło się ono pod ścisłą ochroną),
ponieważ jego uczestnicy zostali wyznaczeni przez
księży parafialnych.

– Czy w czasie tej konwokacji ktoś nas wysłucha,
czy tylko kardynał chce poprawić sobie nastrój? –
zastanawiała się Helene O’Brien, katoliczka z Acton,
przedmieścia Bostonu.

Zjawisko molestowania nieletnich przez księży
zelektryzowało lokalnych katolików tak bardzo, że
świeccy przywódcy powiedzieli kardynałowi wprost,
że oczekują zdecydowanych reform w strukturach
Kościoła. Archidiecezja odmówiła wstępu reporterom
na sześć „wysłuchań”, ale ci, którzy się tam znaleźli,
relacjonowali, że Law wydawał się zadziwiony skalą
adresowanej do niego złości. Przyznał wtedy po raz
pierwszy, że wielu katolików mogło poczuć się przez
niego zdradzonych. Niektórzy wierni przypięli
fioletowe wstążki na znak smutku i bólu, solidarności
z ofiarami nadużyć. Inni nosili znaczki „Solidarność
z naszym księdzem”, by wyrazić niepokój o to, jak
skandal może wpłynąć psychicznie na duchownych,
którzy nie dopuścili się molestowania. Grupa kobiet
z Wellesley ubrała się na czerwono i wyjaśniała, że



kolor ten reprezentuje skruchę w związku
z zachowaniem Kościoła.

– Wasze stadko jest oburzone – powiedział Paul
Baier z Wellesley – a to jest rdzeń Kościoła. Trzy
tysiące głęboko wierzących osób poświęciły sobotę,
żeby tu przyjść, a jeżeli więcej niż połowa jest
wkurzona, to macie problem.

Członkowie rad parafialnych i katecheci nagle
zaczęli wyrażać obawy do tej pory kojarzone
z aktywistami organizacji takich jak Wezwanie do
Działania, Przyszłość Kościoła i Stowarzyszenie
Walki o Prawa Katolików w Kościele.

– Musimy zmienić całą strukturę władzy w Kościele
– powiedziała Bonnie Ciambotti, szafarka
sakramentu i katechetka z Newton, zamożnego
zachodniego przedmieścia Bostonu. – Potrzebujemy
więcej kobiet. Władza, męska dominacja i tajemnice
to początek wszystkich problemów.

– Dzięki tej sytuacji katolicy i księża w parafiach
zyskali wpływ na rzeczywistość – oznajmiła Patricia
Casey, członkini rady parafialnej w kościele Świętego
Ignacego Loyoli w Newton. – Przekroczyliśmy pewną
granicę i nie sądzę, aby powrót był możliwy. Ludzie
będą pytać, kiedy zgromadzimy się w przyszłym
roku. Co zmieniło się w Kościele w związku z tą
sytuacją? To jest pytanie na dziś.

Inna uczestniczka, Jane Audrey-Neuhauser,
powiedziała:

– Ważne jest to, że apel o odnowę i reformy nie
pochodzi od grupy spoza Kościoła, ale od liderów,
pracowników i kapłanów z parafii tej archidiecezji.

Na sesji padły radykalne propozycje, takie jak
postulat zwołania trzeciego Soboru Watykańskiego



i sugestia, by powołać biskupa koadiutora do
administrowania archidiecezją bostońską, podczas
gdy Law miałby skupić się na ochronie dzieci. Jeden
z mówców powiedział, że Kościół powinien
wprowadzić zasadnicze zmiany i rozpocząć kolejną
reformację.

– Jest absolutnie jasne, że aktywna, wykształcona
i głęboko dotknięta sytuacją grupa ludzi jest gotowa
mówić prawdę – powiedział ksiądz Robert Bowers,
proboszcz w kościele Świętej Katarzyny Sieneńskiej
w Charlestown w Bostonie. – Mamy tu przykład
lojalności w najlepszym wydaniu. Dzięki tym ludziom
i ich przywiązaniu do Kościoła odrodzenie jest
możliwe.

Law dał znać, że przekaz do niego dotarł.
– Usłyszałem, jak z pasją orędujecie za większą

otwartością Kościoła […], usłyszałem, że zależy wam
na większym i ważniejszym udziale osób świeckich,
zwłaszcza kobiet, w życiu Kościoła. Dziś nie mam
odpowiedzi na to wszystko, ale wiele zrozumiałem.
I potrzebuję… i chcę… przyjąć to, co proponujecie.

Jednak miesiąc później, kiedy Law w Rzymie
podsumowywał cele spotkania, nie wspomniał
o kobietach, a pod koniec zasugerował, że trzeba
rozprawić się z najpopularniejszą organizacją
powstałą na fali kryzysu, zagrażającą jakoby jedności
Kościoła: stowarzyszeniem rad parafialnych.

Doktor James Muller wciąż pamiętał z dzieciństwa,
jak zza czarnej kurtyny klasztoru karmelitów
w Indianie echo odbija chorały gregoriańskie. Był
ministrantem i służył do mszy odprawianej przez
wuja Paula, proboszcza w dużej parafii



w Indianapolis. Jego ciotka Lea była szarytką,
zastępczynią rektora w Mount Saint Joseph College
w Ohio. Pamiętał katolickich nauczycieli ze szkoły
imienia Joanny d’Arc, z Cathedral High School
w Indianapolis i z Uniwersytetu Notre Dame, na
który uczęszczał on, jego bracia, ojciec i wuj, a gdzie
później wysłał również swojego syna. Miał też
wspomnienia z Uniwersytetu Georgetown, gdzie
zrobił dyplom. Mógł cytować z pamięci Pacem in
Terris, encyklikę o pokoju autorstwa Jana XXIII
z 1963 roku, i dzieła Thomasa Mertona. Obaj ci
autorzy zainspirowali go do założenia w 1980 roku
organizacji Lekarze Przeciw Wojnie Nuklearnej, za
co dostał pokojową Nagrodę Nobla w 1985 roku.
I pamiętał wstyd, który nagle poczuł w związku ze
swoją wiarą w styczniu 2002 roku: jak chciał rozbić
szklaną plakietkę, którą dostał za propagowanie
katolickich wartości, i jak po raz pierwszy razem
z żoną specjalnie opuścili mszę świętą i zastanawiali
się, czy kiedykolwiek wrócą. Rozważał odejście
z Kościoła, ale zamiast tego zdecydował się zostać
i walczyć od środka. Jako
pięćdziesięciodziewięcioletni uznany kardiolog,
wykładowca Harvard Medical School i pracownik
Szpitala Ogólnego, z sutereny szkoły parafialnej
imienia Świętego Jana Ewangelisty przewodził
ruchowi, który rozprzestrzeniał się jak ogień.
W spotkaniach grupy Głos Wiernych brały udział
setki zwyczajnych katolików, a na stronach
internetowych organizacji toczyły się zagorzałe
dyskusje z uczestnikami z całego świata, w tym
z Watykanu. Tylko przez pierwsze trzy miesiące
działalności grupa przyciągnęła 6800 zwolenników



z całej archidiecezji bostońskiej i z 22 krajów
z całego świata.

W najlepszych chwilach Muller marzył
o bezprecedensowej zmianie.

– Jesteśmy świadkami kryzysu w hierarchii
Kościoła katolickiego na skalę światową –
oświadczył. – Gęsty stary zacieniony las, gdzie
umierały stare drzewa, właśnie się dopala. Na
zgliszczach w przeciągu miesięcy powstanie nowe
życie, zielone i kruche. Później pojawi się pełny,
ciepły i żywy krajobraz: pielgrzymujący Kościół
katolicki wzbogacony Głosem Wiernych ruszający do
przodu po wiekach ciemności.

Jego marzenie wydawało się niewiarygodnie
ambitne: chciał zebrać połowę katolików, pół
miliarda ludzi, na międzynarodowym kongresie
wiernych, z kapitułami w każdej parafii, aby
zaprezentowali swoje stanowiska, kształtując
politykę oraz przyszłość Kościoła. Wzorcem dla niego
były takie organizacje jak zgromadzenia
protestanckie i żydowskie, chciał pokojowo stworzyć
podobne wspólnoty.

– W 1980 roku rządy zastanawiały się, jak wygrać
wojnę jądrową, i zwykli ludzie nie mieli nic do
powiedzenia, więc staraliśmy się reprezentować
oddolny sprzeciw wobec broni nuklearnej. Myślę, że
to właśnie zmieniło atmosferę tej konfrontacji –
mówił. – Teraz miliard katolickich wiernych ma
zastrzeżenia do hierarchii Kościoła, więc próbujemy
stworzyć strukturę, dzięki której jedna piąta
ludzkości będzie mogła wyrazić swoją opinię.

Postęp był żmudny. Grupa spędziła aż trzy tygodnie
na formułowaniu misji. Próbowano uzgodnić treść



apelu o ustąpienie Lawa, ale zaniechano tego
projektu, kiedy dziewięć osób wyraziło sprzeciw. Na
każdym spotkaniu garstka ludzi sprzeciwiała się
omawianemu działaniu i za każdym razem rzecznicy
działań świeckich, na przykład bojkotu finansowego
Kościoła, stykali się z rzecznikami działań religijnych
takich jak modlitwa różańcowa albo dzień postu.
Muller był pełen nadziei, ale też myślał realistycznie.

– Moim zdaniem najgorszy scenariusz to taki,
w którym Kościołowi uda się zatuszować problem
molestowania przez księży i zostawić nienaruszoną,
nadużywającą strukturę władzy – powiedział. –
Działamy szybko i spotykamy się teraz cztery razy
w tygodniu, ponieważ wiemy, że trzeba wykorzystać
ten moment.

Nie tylko wierni budzili się z długiego i ciężkiego
snu, ale także księża. Na początku wielu z nich
przeżywało szok, wstyd, strach i złość. Ksiądz Robert
Carr, wikariusz parafialny Katedry Świętego Krzyża
w Bostonie, w której Law odprawiał mszę zawsze
podczas swej bytności w mieście, słyszał gwizdy
robotników, gdy wracał na plebanię po mszy dla
więźniów z Nashua Street. Robert Bowers, ksiądz
z Charlestown, wspominał przyjęcie z okazji
Halloween, na które przyszedł gość przebrany za
księdza pedofila.

– Teraz, kiedy patrzysz na zgromadzonych przed
tobą, zastanawiasz się: „Co oni o mnie myślą?” –
powiedział Peter Conley z kościoła Świętego Judy
w Norfolk, południowo-zachodniego przedmieścia
Bostonu. – Znam księdza, który stał przed plebanią,
kiedy z samochodu ktoś krzyknął do niego: „Hej,



pedofilu!”. Był przygnębiony przez parę dni.
Bardzo szybko jednak niektórzy księża zaczęli

odczuwać, że mają nowy rodzaj władzy. Gdy kardynał
Law tracił wpływy, oni je zyskiwali. Sondaże z lutego
i kwietnia pokazały, że nagłemu spadkowi
popularności Lawa towarzyszył niebywały wzrost
popularności zwykłych duchownych – i wielu z nich
zareagowało na to z wdzięcznością, okazując
znaczenie więcej współczucia parafianom niż swemu
biskupowi. Pewna część duchownych wyczuła, że
Law – który był znany z tego, że potrafił z dnia na
dzień usuwać księży z parafii nawet za
najdrobniejsze przewinienie – nie może już sobie
pozwolić na autorytarne zachowania. Sam kardynał
też zaczął sygnalizować, że usiłuje poprawić relacje
ze swoimi „braćmi kapłanami”.

Księża także zaczęli się organizować. Część z nich
tworzyła małe grupy wsparcia, aby porozmawiać
o wypaleniu i samotności. Jedna z takich grup
okazała się zaczątkiem znacznie większej organizacji
nazwanej w końcu Forum dla Księży. Jej celem było
reprezentowanie głosu duchownych, którzy czuli się
marginalizowani przez przełożonych. Zaproszono na
spotkania czołowych myślicieli duchownych, w tym
księdza Richarda McBriena, teologa z Notre Dame,
i księdza Donalda Cozzensa, autora książki The
Changing Face of the Priesthood. Zamierzali oni
przedyskutować trudne tematy, być może
zasugerować, że Law powinien skupić się na
potrzebach Bostonu i skończyć z przenoszeniem do
innych parafii księży, których kaznodziejstwo lub styl
posługi obrażały kościelnych konserwatystów.
Niektórzy chcieli iść dalej i omówić nawet sprawę



celibatu.
– Musimy doprowadzić do rozmowy na ten temat

i przedyskutować jej wszystkie teologiczne skutki –
powiedział Paul Kilroy, proboszcz kościoła Świętego
Bernarda w Newton. – Nie będziemy omawiać
wszystkich spraw, ale musimy znaleźć sposób na
stworzenie duszpasterstwa, w którym wypalenie nie
jest powszechnym doświadczeniem.

Podobnie jednak jak w organizacjach świeckich,
osiągnięcie porozumienia w jakiejkolwiek sprawie
okazało się trudne. Niektórzy księża chcieli
apelować o rezygnację Lawa, ale inni się temu
sprzeciwiali, powołując się na zobowiązanie każdego
księdza do lojalności wobec lokalnego biskupa.

– Chcemy stworzyć forum do rozpoczęcia dyskusji
z tak wieloma księżmi, jak to możliwe – wyjaśnił
jeden z przywódców organizacji, ksiądz Walter
Cuenin z kościoła Matki Bożej Wspomożenia
Wiernych w Newton.

Niemniej urzędnicy kościelni stawali się coraz
bardziej nerwowi. W połowie kwietnia biskupi
asystenci Lawa zaczęli zapraszać ośmiu liderów
organizacji na rozmowy, które sami zainteresowani
określili mianem reprymendy. Niektórzy księża
spodziewali się, że Law będzie próbował zakazać
funkcjonowania grupy, inni zaczęli mówić o założeniu
związku zawodowego.

– Nic już nie będzie takie samo – stwierdził Robert
Bullock, siedemdziesięciodwuletni ksiądz z kościoła
Matki Bożej Bolesnej, siedząc w pokoju na plebanii
naprzeciwko białego drewnianego kościoła
w przedmieściu Sharon w Massachusetts, na
południe od Bostonu. – Przechodzimy przez morze



zmian.

Jedna ze zmian wynikających z kryzysu związanego
ze skandalem obyczajowym wśród duchowieństwa
wydawała się pewna: od tego momentu Kościół
katolicki w Stanach Zjednoczonych miał już nigdy
świadomie nie zezwolić, aby ksiądz wykorzystujący
dzieci miał z nimi styczność. W całym kraju biskupi
usunęli z parafii tych księży, którzy choć raz zostali
posądzeni o niewłaściwe zachowanie. Wielu
biskupów, w tym kardynał Law, dobrowolnie podawali
prokuraturze nazwiska dziesiątek księży
oskarżonych o molestowanie. W wielu stanach taki
krok stał się obowiązkowy; inne, w tym
Massachusetts i Kolorado, miały wkrótce
wprowadzić taki nakaz. Krajowa Konferencja
Biskupów Katolickich poświęciła swoje czerwcowe
spotkanie w 2002 roku w Dallas sprawie
molestowania przez księży i po raz pierwszy była
gotowa zaaprobować obowiązkowe zasady dla
wszystkich 194 diecezji w Stanach Zjednoczonych.
Takiemu posunięciu opierała się przez ponad dwie
dekady. Według nowych wymagań wszyscy księża,
którzy molestowali nieletnich, mieli zostać usunięci
ze stanu kapłańskiego i oddani w ręce prokuratorów.
Diecezje miały kontaktować się z ofiarami,
a pracownicy kościelni mieli zostać przeszkoleni
w zakresie rozpoznawania przesłanek wskazujących,
że dziecko zostało skrzywdzone, i przekazywaniu
informacji odpowiednim władzom.

Reformatorzy jednak chcieli znacznie więcej.
Zdaniem wielu z nich sposób traktowania przez
hierarchię kościelną molestujących księży odkrywał



systemowy problem Kościoła.
– Tu nie chodzi o jednego kardynała, chodzi o nasz

sposób działania – powiedział Bullock. – To jest
sprawa struktury. Dlaczego my, księża, staliśmy się
tak opieszali, niechętnie stawiamy czoło problemowi
i podejmujemy ryzyko? Dlaczego obawiamy się
mówić głośno, gdy dzieje się coś strasznego, i to
ukrywamy? Dlaczego boimy się nazwać rzeczy po
imieniu? Nasi przywódcy nie bronili dzieci i my też
ich nie broniliśmy.

Dla niektórych odpowiedź wdawała się oczywista:
duchowieństwo składające się wyłącznie z mężczyzn
żyjących w celibacie przyciągało i kształtowało
dorastających chłopców czujących się niekomfortowo
z własną seksualnością i umożliwiało pewnej części
z nich realizowanie niedojrzałej seksualności
w niewłaściwy sposób. Zaczęły pojawiać się pytania,
czy gdyby kobiety były kapłanami albo odgrywały
jakąkolwiek rolę w kościelnej strukturze władzy, nie
reagowałyby szybciej? Takie pytania tkwiły tuż pod
powierzchnią przez lata, ale teraz wierni poczuli, że
mogą dołączyć je do debaty na ten temat.
Argumentowano, że celibat, mimo że ceniony od
najwcześniejszych dni chrześcijaństwa i ustanowiony
w IV wieku, zaczął być powszechnie egzekwowany
dopiero na początku XII wieku. Obrońcy celibatu
opisywali go jako dar, charyzmat, świadectwo
świętości. Ale niektórzy zauważyli, że służył on
głównie uniknięciu problemu przekazywania majątku
Kościoła dzieciom księży, i wskazywali, że
współcześnie żonaci mężczyźni mogą być wyświęcani
w Kościele Wschodnim oraz że istnieje garstka
żonatych mężczyzn służących jako księża katoliccy –



tych, którzy zostali wyświęceni w Kościele
anglikańskim, a następnie przyłączyli się do Kościoła
katolickiego.

– Kluczową sprawą jest reforma kapłaństwa –
stwierdził Tom O’Neill. – Jeżeli kardynał szuka dla
siebie roli w przyszłości, powinien zapewnić Ojca
Świętego, że będzie przewodzić takiej reformie.
Jeżeli tego nie uczyni, nigdy nie odzyska poparcia
wiernych i nikt nie wybaczy mu złego zarządzania.

Zdaniem wielu badaczy to celibat był głównym
powodem spadku liczby księży w Stanach
Zjednoczonych, oczywiście obok innych czynników
socjologicznych. W latach po Soborze Watykańskim
II tysiące mężczyzn porzuciły kapłaństwo, najczęściej
po to, żeby się ożenić. Według Centrum ds. Badań
Stosowanych Apostolatu Uniwersytetu Georgetown
liczba księży spadła o 23% z 58 632 w 1965 roku do
45 191 w 2001 roku. Centrum zauważyło też inne
oznaki problemów: w tym samym okresie liczba
parafii bez księdza znacznie wzrosła, z 549 do 3151,
a średnia wieku księży była coraz wyższa i w 1999
roku przeciętny ksiądz diecezjalny miał 59 lat, a 24%
wszystkich księży diecezjalnych miało ponad 70 lat.
Socjolog z Katolickiego Uniwersytetu Ameryki Dean
Hoge odkrył, że niezadowolenie z celibatu było
główną przyczyną rezygnacji z kapłaństwa dla księży,
którzy odeszli w pierwszych pięciu latach posługi.
Postawił on hipotezę, że liczba osób w seminariach
duchownych zwiększyłaby się czterokrotnie, gdyby
celibat był kwestią wyboru.

Niektórzy liderzy Kościoła zaczęli otwarcie
kwestionować obowiązkowy celibat. Mimo że Kościół
twierdził z uporem, że wyświęcanie kobiet jest



teologicznie poza dyskusją, bo Jezus nie powołał
kobiet apostołów, to zakaz małżeństw księży Kościoła
katolickiego nie był umotywowany doktryną i mógł
zostać zmieniony, gdyby papież miał taką wolę.

– Nie mam problemu z pomysłem końca celibatu –
powiedział arcybiskup Keith O’Brien,
przewodniczący Konferencji Biskupów Szkockich. –
Nie ma też problemu teologicznego z zakończeniem
celibatu. Rezygnacja z niego dałaby wolność księżom
do korzystania z boskiego daru miłości i seksu.

Zapytany na konferencji prasowej o opinię na
temat celibatu kardynał Roger Mahony z Los Angeles
powiedział:

– Myślę, że te wszystkie pytania pozostają otwarte.
Z kolei biskup William Skylstad ze Spokane,

wiceprzewodniczący Amerykańskiej Konferencji
Biskupów Katolickich, powiedział:

– Celibat nie jest kwestią doktryny, tylko dyscypliny.
Uważam, że ma wielką zaletę, ale nie jest to rzecz
ustalona raz na zawsze.

Kiedy jednak kardynał Francis Stafford,
przewodniczący Papieskiej Rady ds. Osób Świeckich,
wyraził w „New York Timesie” przekonanie, że
celibat będzie omawiany na spotkaniu
amerykańskich kardynałów w Rzymie, papież uciął
wszystkie dywagacje.

– Wartość celibatu jako całkowitego oddania
w darze siebie Panu i Kościołowi musi być
szczególnie strzeżona – powiedział grupie
wizytujących biskupów nigeryjskich.

Papież Jan Paweł II był zdecydowanym
zwolennikiem zwiększania udziału osób świeckich



w zmianach w Kościele.
– Odnowa Kościoła w Ameryce nie będzie możliwa

bez aktywnej obecności osób świeckich – powiedział
w 1999 roku w adhortacji apostolskiej Ecclesia in
America. – Dlatego też wierni w znacznej mierze
ponoszą odpowiedzialność za przyszłość Kościoła.
Pozostaje jednak faktem, że w Kościele przeszkody
stojące na drodze ku zmianom są ogromne.

Gdy postępowcy i zwolennicy środka żądali
rozległej zmiany, tradycjonaliści zaczęli wywierać
nacisk na powrót do ortodoksji. Tam, gdzie
zwolennicy postępu nawoływali do reform –
możliwości wyświęcania kobiet i żonatych mężczyzn
albo zwiększenia udziału osób świeckich
w podejmowaniu decyzji takich jak wybór biskupów –
konserwatyści postulowali powrót do tradycji: byli za
celibatem, zakazem przyjmowania homoseksualnych
mężczyzn do seminariów i wprowadzeniem
restrykcyjnych standardów w kształceniu przyszłych
kapłanów.

– Osoby o poglądach zdecydowanie postępowych
albo konserwatywnych uznały złe wiadomości
o Kościele jako dobre wieści dla nich. Ci z lewej
mogą się cieszyć, że mieli rację, że reformy były
niewystarczające, a ci z prawej mogą powiedzieć, że
reformy nie były potrzebne i należałoby wrócić do
zasad przedsoborowych – powiedział William
Donohue z Katolickiej Ligi Praw Religijnych
i Obywatelskich. – Postępowcy tęsknili za całościową
zmianą stanowiska Kościoła w moralnych kwestiach
związanych z seksem i teraz chcą wykorzystać
moment kryzysu. A wiele osób o konserwatywnych
poglądach już od dawna twierdzi, że Kościół stał się



zbyt uległy i nie ma odwagi bronić swoich zasad.
Niektórzy katolicy starali się dyskredytować głosy

sprzeciwu. Narzekali, kiedy opinie postępowych
księży, takich jak Richard McBrien, przytaczano
w telewizji lub w gazetach; ignorowali wyniki badań
opinii publicznej, kiedy cytowano poglądy ludzi
chodzących na mszę rzadziej niż raz w tygodniu,
mimo że Kościół zalicza takie osoby do grona
wierzących. Niektórzy ortodoksyjni katolicy
podważali opinie przywódców Głosu Wiernych na
tematy takie jak kontrola urodzeń, twierdząc, że ich
autorzy mogliby uznawać się za katolików tylko
wówczas, gdyby zgadzali się z całością nauczania
Kościoła. Inni zamieszczali gniewne wypowiedzi na
forach internetowych, sugerując, że niezadowoleni
katolicy mogą przejść na protestantyzm. Katoliccy
komentatorzy, tacy jak William Bennett, William
Buckley junior i Patrick Buchanan wyrażali obawy
konserwatystów w felietonach. Kościół potrzebuje
odbudować moralną władzę i stawić czoło
moralnemu chaosowi nowoczesnych czasów, a nie
starać się go zintegrować – napisał Buchanan. – Ta
droga prowadzi do upadku.

Znana z zachowawczych poglądów rada
redakcyjna „Wall Street Journal” ostrzegała: Nie
zamierzamy dołączyć do tych, których prawdziwym
celem jest zniszczenie i upokorzenie Kościoła.
A Ronald McArthur, emerytowany przewodniczący
college’u imienia Świętego Tomasza z Akwinu,
konserwatywnej katolickiej instytucji w Kalifornii,
twierdził: Wysiłki tak zwanych teologów, liturgistów
i przywódców Kościoła są ewidentnie podejmowane
na rzecz utworzenia innej religii i ma to skutki



w seminariach i szerszym życiu Kościoła. Jeżeli
nawet ta tendencja nie jest początkiem ucieczki od
tradycyjnych zasad, to jest spójna z tą ideą.

Poza tym pojawiło się zagrożenie apatią. Skandal
związany z nadużyciami uruchomił lawinę maili od
zezłoszczonych katolików i nasilił działalność Głosu
Wiernych, ale demonstracje na ulicach i akcje
podpisywania petycji w całym Bostonie przyciągnęły
najwyżej kilkuset uczestników, czyli niewielu
w diecezji liczącej dwa miliony wiernych. Badacze
i aktywiści sugerowali, że może najlepszym
sposobem na to, aby wierni zademonstrowali swoje
stanowisko, jest wycofanie datków. Niestety
porozumienie co do formy bojkotu finansowego
wydawało się niemożliwe do osiągnięcia, ponieważ
wielu obawiało się skrzywdzić biednych, którzy
korzystali z posługi kościoła.

– Amerykanie mają krótką pamięć: złoszczą się na
różne rzeczy, ale gdy fala opada, idą dalej –
zauważyła Lisa Sowle Cahill, teolożka z Boston
College. Czy rzeczywiście niższe struktury Kościoła
mogą wykorzystać ten moment dla siebie, nawet
z nowym biskupem czy kardynałem? To jest istotne
pytanie.

Mimo wielu zmian społecznych i kościelnych
przeprowadzonych w ostatnich kilku
dziesięcioleciach Kościół katolicki pozostaje
najbardziej hierarchiczną instytucją spośród
światowych głównych nurtów religijnych, a Jan Paweł
II w czasie swojego dwudziestoczteroletniego
pontyfikatu powołał setki biskupów i kardynałów,
którzy podzielali jego tradycjonalistyczne – zwane
czasem restoracjonistycznymi – poglądy. Nie było



zaskakujące, że Watykan w odpowiedzi na kryzys nie
wyraził zainteresowania przeprowadzeniem
poważnej reformy.

Rzym nie może być otwarty na zmianę wiary –
oświadczył kardynał Stafford w wywiadzie dla „New
York Timesa”. To jest dar Boży, a Rzym nie ma mocy
wprowadzania w nim żadnych modyfikacji. Władza
papieża i biskupów jest bardzo ograniczona. Trzeba
dużej pokory, aby to przyznać.

Watykan dobrze też zdawał sobie sprawę, że
amerykańskie dążenie do zmiany nie jest
powszechne. Ponad 60 milionów katolików w Stanach
Zjednoczonych było żywym, zamożnym segmentem
Kościoła, ale stanowiło tylko 6% katolików na całym
świecie. Wielu urzędników kurii uważało, że chęć
zmiany bardziej reprezentuje amerykańską kulturę
niż katolicyzm. Mimo że przypadki molestowania
przez księży zgłaszano na całym świecie, skandal był
najintensywniejszy w Stanach, a w krajach
rozwijających się, gdzie Kościół widział swoją
przyszłość, katolicy angażowali się bardziej
w sprawy życia codziennego. Na pierwszej
konferencji prasowej Watykanu związanej ze
skandalem kardynał kurii Darío Castrillón Hoyos
z Kolumbii zauważył, że większość pytań zadano po
angielsku, i uznał ten fakt za „zdjęcie rentgenowskie
problemu”.

Nawet w samych Stanach Zjednoczonych niektórzy
biskupi deklarujący zainteresowanie ideą otwartości
Kościoła jednocześnie wydawali różne pisemne
oświadczenia. W Dallas, diecezji prezentowanej jako
przykład ochrony dzieci, biskup Charles Grahmann
zakazał księżom rozmów z mediami bez pozwolenia.



W Bostonie kardynał Law powiedział, że „zarówno
w Kościele, jak i w całym społeczeństwie tajemnica
często blokuje proces gojenia się ran i stwarza
zagrożenie dla innych”, a jego rzeczniczka Donna
Morrissey dawała odpór uporczywym telefonom od
reporterów i doprowadzała do tego, że większość
wiadomości w prasie pojawiała się bez komentarza
archidiecezji. Law wielokrotnie zapewniał o tym, że
troszczy się o ofiary, a potem pozwalał swoim
prawnikom założyć sprawę w sądzie, domagając się
uznania, że zaniedbania sześcioletniego chłopca
i jego rodziców przyczyniły się do molestowania go
przez Paula Shanleya.

Wiele osób w Bostonie zezłościł pewien wieczór,
kiedy zakończyło się spotkanie kardynałów
w Rzymie, a Law zadzwonił do wikariusza
generalnego, biskupa Waltera Edyveana, i nakazał
mu przefaksować list do wszystkich księży, w którym
zakazano wspierania powstającego stowarzyszenia
rad parafialnych. Przedstawił w nim argument, że
księża nie mogą sprzyjać takiemu przedsięwzięciu,
promować go ani dołączać do niego.

Wszyscy wierni są równi w swojej godności
i możliwości działania […] zgodnie ze swoją pozycją
i misją – napisał Edyvean, cytując prawo kanoniczne
– ale ta równość nie urzeczywistnia się bez
hierarchicznej struktury Kościoła. W tej strukturze
biskupi, księża i diakoni odgrywają specjalną rolę,
pełniąc funkcje nauczania, uświęcania i rządzenia.

Kiedy Jan Paweł II wzywał wszystkich
amerykańskich kardynałów do Rzymu z powodu
skandalu związanego z molestowaniem, nie był już



energicznym biskupem, a wątłym
osiemdziesięciodwulatkiem. Przeżył próbę zamachu
w 1981 roku, miał chroniczne problemy ze stawami
po operacji biodra w 1994 roku i dodatkowo utykał
oraz niewyraźnie mówił, najprawdopodobniej
z powodu choroby Parkinsona.

Ten papież, szósty na liście najdłużej sprawujących
urząd, był ukochanym przywódcą duchowym
i symbolem świętości; słynął z bezkompromisowego
antykomunizmu i bezprecedensowych wysiłków
związanych z poprawieniem relacji
międzywyznaniowych i ekumenicznych. Ale jego
działania związane z wewnętrznymi sprawami
Kościoła były znacznie bardziej kontrowersyjne;
postrzegano go jako papieża zamkniętego na debatę
o wielu aspektach życia Kościoła. W 1986 roku jego
administracja doprowadziła do rezygnacji
arcybiskupa Raymonda Hunthausena z Seattle,
którego poglądy uznano za zbyt liberalne, oraz
wydalenia księdza Charlesa Currana z Katolickiego
Uniwersytetu Ameryki za nauki jakoby sprzeczne
z teologią katolicką. W 1999 roku Watykan nakazał
zakonnicy Jeannine Gramick i księdzu Robertowi
Nugentowi zaprzestania posługi wobec gejów
i lesbijek, ponieważ nie zgadzali się oni na potępienie
aktywności homoseksualnej jako takiej. Sytuacja
z 2001 roku mogłaby się wydawać prześladowaniem
postępowych teologów, ponieważ Kościół narzucił
wtedy wymóg, aby katoliccy teolodzy w Ameryce
uzyskiwali zgodę miejscowego biskupa na nauczanie
na katolickich uczelniach wyższych. Watykan
zabronił wówczas na przykład prowadzenia zajęć
teologowi z Massachusetts, księdzu Rogerowi



Haightowi z Jezuickiej Szkoły Teologii w Cambridge
w stanie Massachussetts, a jednocześnie prowadził
dochodzenie, czy książka, którą napisał o zbawieniu,
może być sprzeczna z Magisterium Kościoła.

– Świat uważał go za niesamowitego papieża, ale
dla Kościoła jego spuścizna jest problematyczna
z uwagi na obecny duży podział we wspólnocie
katolickiej – powiedział Thomas Groome, teolog
z Boston College. A oświadczenie wydane przez
kardynałów, którzy zgromadzili się z papieżem
w Rzymie w celu przedyskutowania skandalu
związanego z molestowaniem nieletnich, wzmocniło
wrażenie opinii publicznej, że hierarchom Kościoła
nie zależy na rozpoczęciu wolnej od uprzedzeń
debaty. Pasterze Kościoła muszą jasno przedstawiać
jego poprawną naukę moralną i publicznie udzielać
reprymendy tym jednostkom, które przyczyniają się
do rozłamu – czytamy w oświadczeniu.

Dopóki Jan Paweł II rządził w Kościele, fundamenty
organizacyjne tej instytucji nie mogły się zmienić,
podobnie jak ograniczenie kapłaństwa do mężczyzn
zachowujących celibat. Zarówno papież, jak i inni
przywódcy w Watykanie postrzegali skandal jako
część zewnętrznego problemu społecznego, a nie
jako odbicie problemów wewnętrznej struktury
Kościoła.

– Wykorzystywanie seksualne nieletnich jest
poważnym przejawem kryzysu, który dotyka nie tylko
Kościół, lecz także całe społeczeństwo – powiedział
papież amerykańskim kardynałom. – Jest to głęboko
zakorzeniony kryzys moralności seksualnej, a nawet
relacji międzyludzkich, którego głównymi ofiarami są
rodzina i młodzi. Podchodząc do problemu nadużyć



z jasnością i determinacją, Kościół pomoże
społeczeństwu zrozumieć i uporać się z tym
kryzysem w jego istocie.

Wielu teologów w tamtym czasie zaczęło rozważać
przyszłość Kościoła po Janie Pawle II. Mimo że
niewiele osób otwarcie mówiło o odejściu papieża,
było jasne, że jest schorowany – dwa razy podczas
Wielkiego Tygodnia w 2002 roku nie był w stanie
dokończyć mszy – i rozpoczęły się spekulacje
dotyczące jego następcy na tronie piotrowym.
Konwencjonalnie zakładano, że następnym papieżem
będzie ktoś równie konserwatywny, ponieważ
w trakcie swojego długiego pontyfikatu Jan Paweł II
powołał znaczną większość kolegium kardynałów. Ale
konwencjonalne myślenie często zawodzi.

Komentatorzy medialni powszechnie używali
wyrażenia „oszustwo karciane”, aby zasugerować,
że Jan Paweł II określił wynik przyszłych wyborów
przez to, że wykreował kardynałów na swój obraz
i podobieństwo – pisał John Allen junior,
korespondent watykański pracujący dla „National
Catholic Reporter”. Historia jednak sugeruje coś
innego. Konklawe złożone z kardynałów powołanych
przez odchodzącego papieża nie wybiera kopii
człowieka, który ich powołał. Częściej dzieje się coś
przeciwnego: wybierają papieża reprezentującego
inną politykę.

Niewiele osób spodziewało się, że kardynałowie
wybiorą człowieka, który wspierałby ideę kolejnego
Soboru Watykańskiego służącego wszechstronnemu
przedyskutowaniu wszystkich reform. Ale niektórzy
oczekiwali, że nowy Ojciec Święty będzie
przychylniejszy propozycjom zmian przedkładanych



przez świeckich. Watykaniści, dziennikarze i inni
komentatorzy, których praca polegała na
obserwowaniu Stolicy Apostolskiej, uważali za
prawdopodobne, że następny pontyfikat będzie
krótki, a kardynałowie wybiorą jednego ze swoich
starszych kolegów, aby zwiększyć szansę na krótką
posługę. Podstawą tego przypuszczenia było
spostrzeżenie, że wieloletnie pontyfikaty koncentrują
władzę w Rzymie i że po niezwykle długim panowaniu
Jana Pawła II wielu biskupów chciało, aby część
władzy została przeniesiona z Kurii Rzymskiej do ich
własnych diecezji rozsianych po całym świecie.

Przez wiosenne miesiące 2002 roku grupa Głos
Wiernych w Wellesley rosła. Zebrania przemieniły
się w mityngi w stylu odnowy, a charyzmatyczna
mistrzyni ceremonii Mary Scanlon Calcaterra
krzyczała „Chwała Panu!” za każdym razem, kiedy
nowa osoba dawała świadectwo i opowiadała
o swoich motywach dołączenia do grupy.

– Mam 61 lat, uczyłam się w szkołach katolickich
przez 17 lat, zawsze w jakiś sposób byłam związana
z posługami w Kościele: przez rok uczestniczyłam
w misji na Alasce, pracowałam w kancelarii, wiele lat
byłam katechetką, należałam do rady parafialnej,
byłam szafarką sakramentu i zrobiłam
trzynastoodcinkowy serial dla Bostońskiej Telewizji
Katolickiej – powiedziała jedna z uczestniczek, Mary
Ann Keyes. – Jestem przede wszystkim osobą, która
kocha swój Kościół, i mam nadzieję, że ogromny ból
zaowocuje tym, że w przyszłości Kościół wypracuje
nowy sposób działania.

Inna uczestniczka, Donna Salacuse, zadeklarowała:



– Głos Wiernych dał mi nadzieję, że zwykli wierni
będą mogli podjąć rolę przyznaną im przez Sobór
Watykański II i razem z duchownymi odrodzą się jako
Kościół. Osoby świeckie to ogromne źródło talentów
i energii. Żądamy naszego prawowitego miejsca
w Kościele, żebyśmy razem mogli stawiać czoło
czekającym nas wyzwaniom. Nigdy więcej nie
będziemy funkcjonować jako milczący tłum
w kościelnych ławkach.

Niektórzy otwarcie mówili, co mają do
zaoferowania, zachęcani przez doktora Mullera,
który lubił przypominać zebranym, że to właśnie
osoby świeckie pod przywództwem Galileusza
przekonały hierarchię, że Ziemia krąży wokół
Słońca.

– Próbujemy uratować hierarchię przed nią samą,
przed jej izolacją, skłonnością do sekretów
i średniowiecznego myślenia, włączając wiernych
i ich pomysły – powiedziała Luise Cahill Dittrich,
jedna z liderek grupy. – Oni nas potrzebują. Nie
wiedzą, jak strzec samych siebie, nie wiedzą nic
o ludzkiej seksualności, o demokracji czy o równości
kobiet. I są tak zajęci chronieniem siebie, że brakuje
im współczucia i miłości, a przecież o to chodziło
Jezusowi.

Dzięki globalnemu zasięgowi internetu ludzie
popierający ruch Mullera zaczęli się zgłaszać
z całego kraju i ze świata – w pewien kwietniowy
weekend dołączyło 1200 członków. Zaczęto
planować konwencję, zbierać pieniądze na
zatrudnienie pracowników, myśleć o tym, jak
utworzyć międzynarodową organizację, spotykać się
z ofiarami i ustanowić fundusz dla tych katolików,



którzy nie chcieli, aby ich datki na cele dobroczynne
przechodziły przez kancelarię kardynała.

– Uważam się za oddanego chrześcijanina
i katolika i uważam, że kler, a w szczególności nasi
biskupi, muszą zacząć słuchać nas, wierzących ludzi
świeckich – powiedział Richard Rohrbacher z San
Joaquin w Kalifornii.

Teolodzy dostrzegli, że stało się coś niezwykłego:
kryzys związany ze skandalem uaktywnił milczących
do tej pory katolików.

– Zawsze istniały zaangażowane osoby, które
chciały zmieniać Kościół, zarówno
o konserwatywnych, jak i postępowych poglądach,
jak i takie, które nie miały zbyt wielkiej woli
działania. Ten kryzys poruszył dużą część ludzi
środka, którzy do tej pory byli w miarę zadowoleni
i beztroscy – oświadczył szef wydziału teologii
w Boston College, Stephen Pope. – Wielu
zwyczajnych umiarkowanych katolików czuje się
teraz zobowiązanych, żeby działać na rzecz Kościoła
w nowy sposób, i to jest jeden z ważniejszych
skutków tego kryzysu.

Nikt jednak nie był pewny, dokąd to wszystko
zmierza.

– Nie wiem, jak to się skończy, ale to jest bardzo
ważny okres – powiedziała Gisela Morales-Barreto,
psycholożka w bostońskiej Komisji Zdrowia
i parafianka kościoła Matki Bożej Wspomożenia
Wiernych w Newton. – Ofiary molestowania
doświadczyły ogromnego bólu i przeszły przez
poważną traumę, ale teraz dobrem są ludzie o żywej
wierze, jednoczący się, aby wspierać
i pokrzywdzonych, i zmiany w Kościele. Mam



nadzieję, że ze zła wyłoni się coś dobrego.



Posłowie do niniejszego wydania

Po eksplozji przeprosin w styczniu i lutym 2002
roku kardynał Law zaczął zastanawiać się, jak
przegnać ciemne chmury.

Zaprosił na spotkanie świeckich liderów
katolickich: śmietankę bostońskich biznesmenów,
polityków, lekarzy i prawników. W tej grupie znaleźli
się: Jack Connors, jeden z założycieli czołowej
agencji reklamowej, oraz William Bulger, rektor
Uniwersytetu Massachusetts i były przewodniczący
senatu stanowego. Zebrani byli sojusznikami
kardynała przez wiele lat, ale teraz żądali, aby się
wytłumaczył.

– Cóż, Wasza Wielebność – powiedział Connors –
jak mawiał Ricky do Lucy, „Masz tu parę rzeczy do
powyjaśniania”.

Kiedy Law przyznał, że jego reakcja na kryzys
faktycznie była wadliwa, Bulger gwałtownie mu
przerwał.

– Była katastrofalna! – zawołał.
Większość najbogatszych i najbardziej

wpływowych katolików z Bostonu zaczęła opuszczać
kardynała. Catholic Charities, największa
organizacja zajmująca się pomocą społeczną
w Massachusetts, pierwszy raz odwołała doroczny
bal dobroczynny w rezydencji kardynała, ponieważ
uczestnicy zapowiedzieli, że nie wezmą w nim
udziału, jeżeli kardynał się na nim pojawi.



Na początku kwietnia, po kolejnej fali krytyki
spowodowanej przez upowszechnienie obciążających
dokumentów w sprawie jednego z księży pedofilów,
Paula Shanleya, ksiądz z grupy zaufanych doradców
kardynała powiedział mu, że powinien ustąpić. Law
poprosił o drugą opinię własne kolegium
konsultacyjne, w skład którego wchodziło sześciu
biskupów i garstka zaufanych księży. Nie było
zaskoczeniem, że ludzie, których pracą było służenie
kardynałowi, powiedzieli mu, że powinien to
wszystko przetrzymać.

Law udał się w potajemną podróż do Rzymu – przez
lotnisko Newark w Nowym Jorku, żeby nikt nie mógł
go zobaczyć na bostońskim lotnisku Logan – aby
poradzić się papieża i innych watykańskich
przywódców, jak ma radzić sobie z kryzysem.
Piętnastego kwietnia, gdy trwały tajne obrady, papież
Jan Paweł II wezwał amerykańskich kardynałów do
Rzymu na dwudniowe spotkanie w celu
przedyskutowania sprawy.

Na spotkaniach z papieżem i równymi rangą
kapłanami Law okazywał skruchę.

– Gdybym nie popełnił tych okropnych błędów, nie
byłoby nas tutaj – powiedział według świadectwa
osób obecnych na tym spotkaniu. – Przepraszam za
to.

Po powrocie do Bostonu, zyskując co najmniej
czasowe „ułaskawienie” od papieża, Law się nie
wychylał. Odwołał wcześniej umówione wystąpienia
na zakończenie roku akademickiego w 2002 roku
i odmówił przyjęcia honorowego stopnia naukowego,
wiedząc, że jego obecność zakłóci radosną
uroczystość.



Potem jednak, po miesiącach przeżytych w ukryciu,
usiłował ponownie zaistnieć na arenie publicznej jako
skarcony człowiek, który już zrozumiał, na czym
polega niewłaściwość molestowania i jak ważna jest
ochrona dzieci. Na spotkaniu amerykańskich
biskupów w Dallas w czerwcu poświęcił po pięć
minut na spotkanie z każdym dziennikarzem
telewizyjnym i prasowym z Bostonu, badając
atmosferę przed powrotem do życia publicznego.
Zawarł ugody w 48 pozwach przeciwko Geoghanowi
za w sumie względnie niewygórowaną kwotę 10
milionów dolarów, znacznie mniejszą, niż pierwotnie
przewidywano. W celu zaradzenia rosnącym
kłopotom finansowym archidiecezji zorganizował
pożyczkę do 38 milionów dolarów od organizacji
Rycerze Kolumba.

Wystąpienia kardynała przybrały na intensywności
z początkiem października. Poświęcił most na rzece
Charles przy Bunker Hill i cierpliwie siedział,
podczas gdy Bruce Springsteen opowiadał historię
o swoim spotkaniu z papieżem. Cztery dni później
odprawił specjalną mszę w Katedrze Świętego
Krzyża za strajkujących bostońskich dozorców. Taki
gest nie byłby niczym niezwykłym rok wcześniej, ale
jego niegdyś donośny głos w sprawach publicznych
ostatnio prawie całkiem zanikł. A teraz sprawa
sporów pracowniczych nabrała dla niego nowego
znaczenia.

Do listopadowego spotkania biskupów
w Waszyngtonie Law niemal całkowicie przygotował
się na powrót do normalności. Przechadzał się
korytarzami, witając się z braćmi biskupami,
otrzymał nawet brawa za trzyletnią służbę w roli



przewodniczącego Komitetu Biskupów ds. Polityki
Międzynarodowej. Co wydaje się przedziwne po tym,
że przez wiele miesięcy był dla wielu przykładem
moralnej niegodziwości, przewodniczył dwudniowej
debacie biskupów dotyczącej palącego problemu
interwencji Stanów Zjednoczonych w Iraku. Potem
pojawił się na dwóch konferencjach prasowych, aby
przedyskutować możliwość akcji militarnej.

Zmienił podejście do księży i wiernych. Spotkał się
z dużymi grupami duchownych z archidiecezji
i kierownictwem Głosu Wiernych, świeckiej grupy
uformowanej w celu wywierania nacisku na Kościół,
aby robił więcej w sprawie kryzysu związanego
z molestowaniem. Organizacja zgromadziła 4000
osób na letnim spotkaniu w Bostonie. Co wydaje się
niezwykłe, Law zmienił swoje podejście do ofiar
i rozpoczął coś, co można określić jako objazd
z przeprosinami.

– Przeprosiny to delikatna sprawa, ale nie wiem,
jak inaczej zacząć – powiedział do grupy 75 osób
zebranych w jesienny wieczór w małym mieście
Dracut w północno-wschodniej części stanu
Massachusetts. Wszyscy obecni byli molestowani
przez tego samego księdza, Josepha Birminghama. –
Bardzo proszę o wasze wybaczenie i rozumiem, że
może być to trudne, bo krzywda jest bardzo głęboka,
wspomnienia bolesne, a rana paląca.

Następnie, na życzenie ofiar z Dracut, Law
wygłosił spektakularne publiczne przeprosiny
w katedrze w październiku. Wydawało się, że wtedy
po raz pierwszy uznał swoją osobistą
odpowiedzialność za niewłaściwe potraktowanie
osób wykorzystujących seksualnie nieletnich.



– Przydzieliłem do parafii księży, którzy dopuścili
się molestowania – przyznał z trudem. – Wybaczająca
miłość Boga daje mi odwagę, aby błagać
o przebaczenie tych, którzy ucierpieli przez to, co
zrobiłem. Po raz kolejny chcę publicznie przyznać się
do odpowiedzialności za decyzje, które, jak teraz
rozumiem, były jednoznacznie złe.

Te słowa były jednak puste. To było za mało i za
późno. Po roku odkrywania prawdy opinia człowieka,
o którym kiedyś wspominano jako o kandydacie na
papieża, została poważnie nadwątlona. Skandal,
który zaczął się od ojca Geoghana, dotyczył w końcu
tak wielu osób, że trudno było prześledzić wszystkie
historie. Około pięciuset osób oskarżyło ponad setkę
księży w Bostonie o wykorzystywanie seksualne
w pozwach przeciwko archidiecezji na kwotę około
100 milionów dolarów.

Pod naciskiem opinii publicznej i procesów
upubliczniono osobiste akta oskarżonych księży
w kilku diecezjach w całym kraju, w tym w Bostonie,
Los Angeles i Chicago. Mroczne historie ujawniono
między innymi podczas procesu księdza Williama
Cloutiera z Chicago, który rzekomo zgwałcił
trzynastoletniego chłopca w swoim letnim domu,
a następnie groził mu bronią, mówiąc, że go zabije,
jeśli komukolwiek powie prawdę.

W Bostonie nieustający napływ danych
pochodzących z akt osobowych przekroczył próg
odporności lokalnych katolików. Do grudnia 2002
roku ujawniono między innymi oskarżenia dotyczące
księdza, który terroryzował i bił swoją gospodynię,
innego, który oferował kokainę za seks, i kolejnego,
który wabił młode dziewczyny, twierdząc, że jest



„Chrystusem, który przyszedł po raz drugi”. Żądania
ustąpienia kardynała napływały z całej archidiecezji,
ale najdonośniejsze głosy napłynęły
z nieoczekiwanego miejsca: 58 księży Lawa
podpisało list mówiący, że nadszedł czas jego
rezygnacji ze stanowiska.

W szczycie publicznego poruszenia Law wyjechał
do Waszyngtonu na spotkanie z nuncjuszem,
arcybiskupem Gabrielem Montalvo, wtedy czołowym
emisariuszem Watykanu w Stanach Zjednoczonych.
Oznajmił, że zdecydował się ustąpić.

Z Waszyngtonu poleciał do Rzymu i 13 grudnia
spotkał się z papieżem Janem Pawłem II,
powtarzając, że jest gotowy złożyć dymisję.
Osiemnastoletnia kariera arcybiskupa Bostonu
zakończyła się lakonicznym prawniczym
oświadczeniem z Watykanu nieodnoszącym się do
księży, dzieci ani kryzysu w Kościele. Stolica
Apostolska, ogłaszając listę codziennych działań
papieża, zakomunikowała, że Jan Paweł II
„zaakceptował rezygnację z urzędu z archidiecezji
bostońskiej przedłożoną przez kardynała Bernarda
Francisa Lawa, na podstawie kanonu 401 paragrafu
2 prawa kanonicznego”.

Wysoko postawieni hierarchowie Kościoła
próbowali pozytywnie skomentować tę rezygnację
i sugerowali, że teraz dzięki niej Kościół może ruszyć
dalej.

Kardynał William Keeler z Baltimore zadeklarował:
– Łączę się z kardynałem Lawem w modlitwie,

ufając, że będzie to akt oczyszczenia dla naszego
Kościoła i początek procesu leczenia ran
i pojednania. Wiele osób ucierpiało. Nadużyto



zaufanie. Mimo to nie jest to czas na osądzanie. To
jest czas, żeby wspólnie zareagować na skandal
poprzez świadectwo i służbę.

Pokrzywdzonych jednak to nie zadowoliło; chcieli,
by pozostali biskupi zostali usunięci z urzędu albo
stanęli przed sądem. Dwa dni po rezygnacji Lawa
odbył się protest przed Katedrą Świętego Krzyża
w Bostonie. „Lawa nie ma – walka trwa”, głosił jeden
z napisów. „Niech domino się posypie”, proponował
inny. Kolejny był cytatem z Winstona Churchilla: „To
nie jest koniec, to nawet nie jest początek końca, to
dopiero koniec początku”.

Posępny kardynał Law pojawił się publicznie po raz
ostatni w 2002 roku. Jego wystąpienie przed grupą
reporterów zaproszoną do biblioteki kościelnej koło
jego rezydencji było pospieszne i trwało trzy minuty.
Przy odgłosie migawek aparatów śledzących każdy
jego gest Law powiedział, że nigdy nie wyobrażał
sobie historii, która kończy się w ten sposób.

Osiem miesięcy później saga o notorycznie
wykorzystującym nieletnich księdzu krytym przez
Lawa znalazła szokujące zakończenie.
Sześćdziesięcioośmioletni John Geoghan został
zamordowany w więzieniu w Massachusetts, gdzie
odsiadywał dziesięcioletni wyrok za molestowanie
chłopca na basenie. Udusił go skazany za zabójstwo
zwolennik białej supremacji.

Rok później skompromitowany Law doczekał się
„miękkiego lądowania”. Papież Jan Paweł II ogłosił go
arcybiskupem bazyliki Najświętszej Marii Panny,
eleganckiego watykańskiego kościoła w sercu
Rzymu. Ta ciepła posadka oburzyła pokrzywdzonych,
którzy uznali ten gest za sypanie soli na rany i dowód



na zasadniczą obojętność Kościoła wobec ich
sytuacji. Law opuścił to stanowisko w 2011 roku
i przeszedł na emeryturę w Rzymie.

W Bostonie trwała dyskusja o przyszłości kościoła –
o roli kobiet i osób homoseksualnych, celibacie,
władzy, hierarchii i innych kwestiach, których biskupi
nie lubili poruszać. Boston College, wybitna uczelnia
katolicka, ogłosiła, że rozpoczyna szeroko zakrojone
badania w kwestiach palących dla Kościoła, co
przyciągnęło tysiące osób na inaugurację. W Regis
College, katolickiej żeńskiej szkole wyższej
w Weston, zorganizowano dwudniowe spotkanie,
podczas którego żywo omawiano pozycję kobiet
w Kościele. Nawet Uniwersytet Tufts, który nie jest
uczelnią katolicką, rozpoczął nowy kurs o nazwie
„Katolicyzm w kryzysie”.

Skandal związany z molestowaniem wybuchł, gdy
Kościół mierzył się z wieloma innymi problemami.
Według Centrum ds. Badań Stosowanych Apostolatu
Uniwersytetu Georgetown tylko jedna czwarta z 67
milionów katolików w Stanach Zjednoczonych
chodziła na msze co tydzień. W 2015 roku w Stanach
Zjednoczonych było 38 275 księży katolickich, co
stanowiło 64% ich liczby z rekordowego pod tym
względem 1967 roku. W 2015 roku wyświęcono 545
księży, co stanowiło tylko 60% liczby święceń sprzed
50 lat.

W 2002 roku sami biskupi zaktywizowali wiernych
z zaskakującymi skutkami: poprosili gubernatora
Oklahomy Franka Keatinga, byłego agenta FBI,
prokuratora, prawodawcę stanowego, adwokata
i ważnego urzędnika administracji Regana i Busha,
aby pokierował krajową komisją rewizyjną



i opracował raporty analizujące, co nie działa
w strukturze Kościoła.

Najważniejsi filozofowie Kościoła i teolodzy
zachęcali do dyskusji o zadaniach tej instytucji.
Przewodniczący Katolickiego Towarzystwa
Teologicznego Ameryki poprosił trzech
najważniejszych teologów o przygotowanie
materiałów, a ich wniosek był jasny: Obecny skandal
w Kościele pokazuje, że jego gruntowna reforma
jest zarówno uzasadniona, jak i niezbędna.

W ciągu roku, który wedle słów Lawa był
„koszmarem”, kryzys sięgnął zarówno naw
kościelnych, jak i władzy papieskiej oraz zmusił
Kościół do rozważenia, jak zachować się wobec
molestujących księży, jak chronić dzieci i jak uspokoić
wzburzoną opinię publiczną. Zarówno księża, jak
i wierni z trudem radzili sobie z tą sytuacją. Gdy
kryzys przygasał, Kościół budził się z kacem –
okazało się, że na msze przychodzi mniej ludzi i na
tacach ląduje mniej pieniędzy.

Kryzys wsączył się głęboko w amerykańską kulturę
popularną, przekształcając sposób widzenia
katolicyzmu. Żarty z katolickich księży stały się
częścią programów telewizyjnych, cytowano je nawet
na spotkaniach w gronie katolików. Kostiumy księdza
pedofila i molestowanego ministranta zaczęły
pojawiać się jako przebrania na Halloween. Na
jesieni 2002 roku komentator meczu futbolu między
Columbią a Fordham, po stronie Columbii, drwił
z rywali (kształconych przez jezuitów), opowiadając
niewybredny dowcip o seksualnym molestowaniu
przez księży. W listopadzie w serialu telewizyjnym
The Practice pojawił się bohater porzucający Kościół



katolicki w związku z kryzysem. Najpopularniejszym
filmem w Meksyku stał się El Crimen del Padre
Amaro, tandetny melodramat o przystojnym księdzu,
który ma romans ze swoją gosposią i jej córką.
Pomimo zastrzeżeń Watykanu główną nagrodę
festiwalu filmowego w Wenecji otrzymał szkocki film
o molestujących siostrach zakonnych w Irlandii pod
tytułem Siostry Magdalenki.

Mimo że doniesienia o przypadkach molestowania
przez księży pojawiały się w całym świecie
katolickim, skandal miał największy odzew
w rozwiniętych krajach anglojęzycznych, takich jak
Stany Zjednoczone, Kanada, Wielka Brytania,
Irlandia i Australia. W Irlandii, jednym z najbardziej
katolickich krajów w Europie, usiłowania Kościoła,
aby przeprowadzić reformę i zminimalizować
skandal z pomocą wyselekcjonowanej komisji
specjalistów, zostały zniweczone pod wpływem
oburzenia społecznego, zwłaszcza po tym, gdy
w telewizji publicznej ukazał się film dokumentalny
pokazujący skalę problemu w Dublinie i próby jego
ukrycia. Rząd irlandzki, który w Konstytucji z 1937
roku zapewnił Kościołowi katolickiemu „wyjątkową
pozycję”, uznał, że Kościół nie jest w stanie
wprowadzić u siebie dyscypliny, i rozpoczął własne
dochodzenie.

Wiosną 2002 roku amerykańscy biskupi na
spotkaniu w Dallas ustalili, że każdy zarzut
o molestowanie seksualne osoby nieletniej przez
księdza musi zostać zgłoszony na policję w celu
przeprowadzenia dochodzenia oraz że każdy ksiądz
uznany za winnego będzie usunięty ze stanu
duchownego. Watykan jednak zareagował na tę



politykę niepokojem o to, czy prawa kapłanów nie
zostaną naruszone w dążeniu do eliminowania złych
księży. W konsekwencji jesienią amerykańscy biskupi
złagodzili zasady, cofając wymóg, aby podejrzenia
o molestowanie kierować na policję.

Papież Jan Paweł II, mimo że był uwielbiany,
spotkał się z krytyką za opieszałość w walce
z problemem molestowania przez księży. Wiele
przypadków, które ujrzały światło dzienne, przypadło
na jego dwudziestosiedmioletni pontyfikat, od 1978
roku do śmierci papieża w 2005 roku. W 2001 roku
przeprosił po raz pierwszy za księży pedofilów
w mailu, który wysłał do kościołów na całym świecie.
W 2002 roku zgodził się, aby sądy kościelne osądzały
podejrzanych, ale ponieważ te procesy były tajne,
Kościołowi zarzucono, że ukrywa nieprawości.
Wieloletnia przyjaźń Jana Pawła II z księdzem
Marcialem Macielem Degollado, seryjnym
przestępcą seksualnym i założycielem Legionu
Chrystusa, wpływowego religijnego zgromadzenia,
również składała się na obraz, że nie był on
wystarczająco konsekwentny w konfrontowaniu się
z problemem wykorzystywania seksualnego przez
księży.

Jan Paweł II wyznaczył Josepha Ratzingera,
niemieckiego kardynała, na głównego specjalistę od
rozstrzygania spraw o molestowanie ze strony
Watykanu w związku z jego stanowiskiem
w Kongregacji Nauki Wiary. Kiedy Ratzinger był
arcybiskupem, zetknął się ze skandalem i zachował
się wobec molestującego księdza w swojej diecezji
w podobny sposób, jak kardynał Law wobec
Geoghana. Niemieckiemu księdzu, oskarżonemu



o wykorzystywanie chłopców i wysłanego na terapię,
pozwolono ponownie podjąć obowiązki mimo
ostrzeżeń od psychiatry, który orzekł o jego
niezdolności do pracy z dziećmi. Ksiądz ten dostał
wyrok w 1986 roku za wykorzystywanie seksualne
jeszcze innych chłopców, a podwładny Ratzingera
poniósł konsekwencje tego, że pozwolił księdzu
powrócić do obowiązków. Urzędnicy Kościoła
przyznali jednak, że Ratzinger wiedział o ponownym
przydzieleniu księdza.

Po śmierci Jana Pawła II Ratzinger został wybrany
na jego następcę jako Benedykt XVI. Musiał stawić
czoło napływowi nowych historii ze szczegółami
skandali pedofilskich na całym świecie i przyjął
pozycję obronną. Mimo że dość spektakularnie
usunął z urzędu księdza Maciela,
skompromitowanego duchownego Legionu
Chrystusa, w kwestii nadużyć przyjął retorykę
apologii.

– My także usilnie błagamy Boga i osoby
pokrzywdzone o wybaczenie i obiecujemy, że
zrobimy wszystko, co możliwe, aby takie nadużycie
nie pojawiło się już nigdy więcej – powiedział księżom
na placu Świętego Piotra w 2010 roku.

W 2011 roku Watykan wydał dyrektywę
z instrukcją dla urzędników Kościoła, aby zgłaszali
przypadki oskarżeń o molestowanie przez księży na
policję, zgodnie z prawem, ale nie wszyscy się do niej
stosowali. Biskupi w Azji, Ameryce Łacińskiej
i Afryce opierali się temu zaleceniu, twierdząc, że
mają mało wiedzy i doświadczenia w kwestii
problemu wykorzystywania seksualnego nieletnich.
Władze w Ameryce jednak stały się stanowcze



i zaczęły poświęcać więcej uwagi dziedzinie, za
której ignorowanie hierarchia Kościoła była wciąż
krytykowana, czyli niedostatecznej ochronie parafian
przed księżmi, którzy powinni być kontrolowani.

W 2012 roku prałata Williama Lynna, sekretarza
ds. duchowieństwa w diecezji w Filadelfii, osądzono
jako pierwszego duchownego, któremu zarzucono
ukrywanie przypadków molestowania przez księży.
Za narażanie dzieci na krzywdę został skazany na
trzy do sześciu lat więzienia. W tym samym roku
Roberta Finna, przewodniczącego diecezji Świętego
Józefa w Kansas City w Missouri, jako pierwszego
biskupa pociągnięto do odpowiedzialności karnej za
ochranianie oskarżonego księdza. Dostał wyrok za
niezgłoszenie kapłana, który robił zdjęcia
pornograficzne dziewczynkom. Odszedł w 2015
roku.

Dwa miesiące po rezygnacji Finna dwóch biskupów
w diecezjach Minneapolis i Świętego Pawła odeszło
w wyniku skarg związanych ze sposobem
traktowania przypadków podległych im księży
podejrzanych o molestowanie. Według
BishopAccountability.org, grupy badawczej
z Waltham w Massachusetts, od 1978 roku 17
biskupów amerykańskich odeszło ze stanowisk
w wyniku oskarżeń o nieodpowiednie traktowanie
takich spraw.

Franciszek, który został papieżem w 2013 roku po
rezygnacji Benedykta, jest aktywniejszy niż jego
poprzednik. W pierwszym roku pontyfikatu
zmodyfikował prawo watykańskie w taki sposób, że
molestowanie dzieci stało się przestępstwem,
i ustanowił komisję doradczą poświęconą temu



obszarowi.
W 2014 roku spotkał się z sześcioma ofiarami

molestowania z Irlandii, Niemiec oraz Wielkiej
Brytanii i w ostrej wypowiedzi przyrównał
molestujących księży do „kultu świętokradztwa”.
W homilii skierowanej do pokrzywdzonych
powiedział:

– Przed Bogiem i jego ludem wyrażam ubolewanie
za grzechy i poważne przestępstwa molestowania
popełnione przeciwko wam. I pokornie proszę
o przebaczenie. Błagam o wasze przebaczenie także
za grzechy zaniechania przywódców Kościoła, którzy
nie zareagowali właściwie na doniesienia
o molestowaniu pochodzące od rodzin ofiar i od nich
samych.

Miesiąc przed tym spotkaniem Watykan usunął ze
stanu duchownego swojego byłego ambasadora na
Dominikanie, arcybiskupa Józefa Wesołowskiego, po
tym jak oskarżono go o molestowanie chłopców
w latach 2008-2013. Prokuratorzy watykańscy
zarządzili wobec niego areszt domowy w Rzymie.
W sierpniu 2015 roku Wesołowski zmarł z przyczyn
naturalnych podczas oczekiwania na wyrok.
Groziłaby mu kara więzienia do ośmiu lat i byłby
pierwszym wysoko postawionym prałatem, który
stanąłby przed trybunałem kościelnym.

Mimo kroków podjętych przez Franciszka w 2014
roku ONZ zarzuciła Watykanowi opieszałość
w rozwiązywaniu kwestii molestowania. Lutowy
raport komitetu ONZ ostro krytykował Kościół za
nieprzestrzeganie międzynarodowego zobowiązania
do ochrony dzieci i stwierdzał, że wciąż przyzwala
księżom na molestowanie nieletnich. Władze



papieskie w większości odrzuciły wnioski Komitetu
Praw Dziecka, twierdząc, że ratyfikował Konwencję
Praw Dziecka i jest odpowiedzialny za jej wdrażanie
na terenie Watykanu, a nie w swoich jednostkach na
całym świecie. W maju inny panel ONZ, Komitet
Przeciwko Torturom, ponownie skrytykował Watykan
za niedopełnianie obowiązku zgłaszania księży
oskarżonych o molestowanie na policję i za
niezapewnianie rekompensaty ofiarom. Sprawdzając,
w jakim stopniu Rzym wdraża międzynarodowy
traktat zakazujący tortur, uznał, że molestowanie
przez księży jest formą tortury. Pochwalił wytyczne
wprowadzone w Kościele w 2001 roku, instruujące
hierarchów w kwestii współpracy ze służbami
państwowymi, ale był zaniepokojony tym, że Watykan
w dalszym ciągu „jest oporny wobec reguły
obowiązkowego zgłaszania”.

W 2014 Watykan ogłosił, że wydalił ze stanu
duchownego 848 księży na całym świecie w związku
z przypadkami wykorzystywania seksualnego z lat
2004-2013, a 2572 kleryków zostało
zdyscyplinowanych w związku z naruszeniami
powiązanymi z kwestią molestowania nieletnich.

W czerwcu 2015 roku Franciszek, być może
w związku z krytyką ONZ, zgodził się na utworzenie
trybunału sądzącego biskupów oskarżonych
o ukrywanie molestowania przez podległych im
księży, na co obrońcy praw ofiar czekali już od
dawna. Wcześniej Rzym usunął setki księży
oskarżonych o wykorzystywanie seksualne i ukarał
tysiące duchownych, nie podjął jednak żadnego albo
prawie żadnego działania wobec biskupów. Pierwszy
raz zatem opracowano jakikolwiek mechanizm



dyscyplinowania tak zwanych książąt Kościoła.
Dzisiaj trudno jest precyzyjnie oszacować skalę

kryzysu. Według danych Krajowej Konferencji
Biskupów Katolickich, oficjalnej instytucji Kościoła
w Ameryce, w samych Stanach Zjednoczonych 17
259 osób złożyło skargę w związku z molestowaniem
przez 6427 księży w latach 1950-2013. Ale nie są to
dane kompletne, ponieważ obejmują tylko te
przypadki, które konferencja uznała za „nie
nieprawdopodobne” albo „wiarygodne”, i nie ma
wśród nich żadnej sprawy z roku 2003, czyli rok po
wybuchu skandalu w Bostonie i w całym kraju.
W Bostonie w tym czasie 249 księży zostało
oskarżonych przez 1476 osób, jak podaje
BishopAccountability.org.

Finansowe ugody z ofiarami nadszarpnęły finanse
Kościoła. W skali kraju Kościół zapłacił ponad 3
miliardy dolarów w ramach ugody z ofiarami w latach
1950-2015. Według najnowszych dostępnych danych
archidiecezja Bostonu zapłaciła 154 miliony dolarów
w ugodach z 1230 ofiarami, począwszy od roku 2002
do 30 czerwca 2014 roku. Dwanaście diecezji
w skali kraju aplikowało o ochronę przed upadłością
w latach 2004-2015.

Skutki finansowe i psychologiczne największego
kryzysu, jakiego Kościół doświadczył od pokoleń, są
odczuwalne do dziś, ale pozytywnym aspektem jest
fakt, że ofiary, które wspólnie odzyskały głos, mają
coraz więcej władzy i możliwości.

W 1988 roku Peter Pollard napisał w liście do
kardynała Lawa, że był molestowany seksualnie
przez księdza, gdy był nastolatkiem. Poprosił Lawa
o skierowanie księdza na leczenie i dopilnowanie, by



nigdy nie znalazł się sam na sam z dzieckiem, a także
o uruchomienie programu pomocowego dla ofiar.
Pollard dodał jednak, że jeden z delegatów Lawa
poinformował go, że pięciodniowa ocena
przeprowadzona przez Kościół doprowadziła do
wniosku, że ksiądz nie stanowi zagrożenia dla dzieci.
Zasugerował też, że aktywność seksualna księdza
była jedynie oznaką przywiązania.

Pollard, obecnie ojciec i opiekun społeczny
pracujący z porzuconymi i molestowanymi dziećmi,
cieszy się, że pokrzywdzeni (których nazywa
„ocalałymi”) zostali upełnomocnieni. Zgadza się
z chrześcijańską zasadą dawania świadectwa, ale
dyskutuje z inną.

Tych, którzy proszą, abyśmy wybaczyli
i zapomnieli, proszę o zrozumienie – napisał
w felietonie dla „Globe”. Każdy z ocalałych próbuje
żyć dalej, po swojemu, nieustannie ważąc również
drugą opcję. Niektórzy wcześnie zakończyli swoje
zmagania poprzez samobójstwo, nadużywanie
różnych substancji albo przemoc.

Każdy z nas zaczął w jakiś sposób zdrowieć.
Wróciliśmy do naszych marzeń, obroniliśmy
dyplomy, założyliśmy rodziny, poszliśmy do pracy,
a nawet szukaliśmy ukojenia w praktykach
duchowych. Ale nie możemy uciec od skutków
zdrady popełnionej w imię Boga. Jest ona
niezbywalną częścią tego, kim się staliśmy. Ta
zdrada może nie jest przestępstwem w oczach
prawa. Ale jeśli chodzi o jej skutki, nie ma
przedawnienia. Nie wolno nam zapominać.

Ben Bradlee junior i Michael Paulson



8 września 2015 roku



Dokumenty

Drugiego listopada 1980 roku. Ksiądz John Geoghan
odpowiada na wiadomość od nieżyjącego już
kardynała Humberta Medeirosa, przedłużając swój
urlop zdrowotny. Informuje, że znajduje się pod
doskonałą opieką medyczną dwóch lekarzy i że
spodziewa się wkrótce wrócić do posługi.

OTRZYMANE
4 LISTOPADA 1980 ROKU

BIURO SEKRETARZA
Humberto S. Medeiros
9101 Commonwealth Avenue
Brighton, Massachusetts

Wasza Eminencjo!

Mój list jest odpowiedzią na życzliwy list Waszej
Eminencji z 28 października. Dziękuję za Wasze
modlitwy i propozycję pomocy.

Byłem pod wspaniałą opieką dwóch wyśmienitych
katolickich lekarzy, dr Johna Brennana i dr
Roberta Mullinsa.

Zapewnili mnie, że w dość krótkim czasie będę
w stanie powrócić do owocnych lat [słowo
nieczytelne] posługi.

Jestem skory do powrotu i dziękuję Waszej
Eminencji za błogosławieństwo.



Z wdzięcznością w Chrystusie,
John J. Geoghan

37 Pelton St.
W. Roxbury, MA, 02032

akta Johna Goeghana



Trzynastego stycznia 1981 roku. Psychiatra John
Brennan pisze do biskupa Thomasa Daily’ego, że
Geoghan jest „już w stanie powrócić do swoich
kapłańskich obowiązków”.

Boston Clinical Associates, Inc.
Dr John H. Brennan
17 Henshaw Street

Brighton, Massachusetts 02135
-----

tel. 757-3916

13 stycznia 1981 roku

Przewielebny Biskup Thomas V. Daley
Archidiecezja Bostonu
One Lake Street
Brighton, Massachusetts 02135
Dotyczy: księdza Johna J. Geoghana

37 Pelton Street
West Roxbury, Massachusetts 02032

Wasza Ekscelencjo!

Spotkałem się z ojcem Geoghanem w moim
gabinecie 12 stycznia i obaj się zgodziliśmy, że jest
on już w stanie powrócić do swoich kapłańskich
obowiązków.

Jeżeli chciałby Biskup, abym z Nim porozmawiał
lub napisał o sprawie, ojciec Geoghan udzielił mi na
to pozwolenia.

Z poważaniem,
John H. Brennan





Dwudziestego szóstego stycznia 1981 roku. Biskup
Daily dziękuje doktorowi Brennanowi za opinie
o Geoghanie i jego gotowości do powrotu do pracy.

akta Johna Geoghana
Kancelaria Archidiecezji Bostonu

2121 Commonwealth Avenue
Brighton, Massachusetts 02135

Biuro Kanclerza

26 stycznia 1981 roku

Dr John H. Brennan
Boston Clinical Associates, Inc.
17 Henshaw Street
Brighton, MA, 02135

Szanowny Panie Doktorze!

Piszę, aby podziękować za list z 13 stycznia 1981
roku dotyczący księdza Johna J. Geoghana z Pelton
Street 37, West Roxbury, Massachusetts 02032,
i z radością odnotowuję, że według Pana opinii
ojciec Geoghan jest gotowy do podjęcia
obowiązków kapłańskich. Dziękuje gorąco za tę
rekomendację. Z pewnością powiadomię o tym
Jego Eminencję kardynała i oczekuję niebawem
decyzji o przydziale ojca Geoghana.

Z najlepszymi życzeniami,

Szczery w Chrystusie,
Przewielebny Thomas V. Daily
Biskup Pomocniczy w Bostonie



Kanclerz



Sierpień 1982 roku. Margaret Gallant składa
zażalenie w czterostronicowym odręcznie napisanym
liście do kardynała Medeirosa, że zignorowano
zarzuty jej rodziny dotyczące Geoghana, który
molestował siedmiu chłopców w jej dużej rodzinie.
Żąda, by Geoghan został usunięty, i ubolewa, że
zasugerowano jej, aby siedziała cicho.

Dowód E

16 sierpnia
1982 roku,
Biuro Sekretarza

otrzymano 17 sierpnia
1982 roku,

Biuro Kanclerza

Wasza Eminencjo!

Jak Wasza Eminencja wie, nasza rodzina
spotkała się z biskupem Dailym ponad dwa
tygodnie temu. Ponieważ ten ksiądz jest ciągle
w parafii, wydaje się, że nie podjęto żadnych
działań. Czy mam wyciągnąć z tego wniosek, że
potraktowano nas protekcjonalnie?

Nasza rodzina jest głęboko związana
z Kościołem katolickim, nasi pradziadkowie
i rodzice cierpieli i byli prześladowani za miłość do
Kościoła. Naszym pragnieniem jest ochrona
godności święceń kapłańskich nawet w obliczu łez
i udręki związanych z tym, że siedmiu chłopców
w naszej rodzinie było molestowanych. Nie
możemy zmienić przeszłości, ale jesteśmy



zobowiązani do chronienia innych od nadużyć
popełnianych w imię Mistycznego Ciała Jezusa
Chrystusa.

Zasugerowano nam, żebyśmy nie mówili o tym
głośno, bo powinniśmy chronić chłopców – jest to
absurd, nieletni są chronieni przez prawo i nie
życzymy sobie słyszeć takiej uwagi ponownie, gdyż
obraża to naszą inteligencję.

Czuję ogromną miłość i szacunek do Kardynała
i żałuję teraz, że nie napisałam do [tu list się
urywa] pokory i świętości, ale jestem teraz bardzo
zła na Kardynała i nie rozumiem tego.

Osoba świecka w tej samej sytuacji byłaby
poddana obserwacji przez określony czas, a jej
dane zostałyby ujawnione [podwójnie pokreślony
wyraz]. Dzięki temu rodzice by wiedzieli, że nie
mogą pozwolić dzieciom kontaktować się z kimś
takim. W obecnym przypadku nie tylko rodzice nie
są niczego świadomi, ale też z racji swojego
urzędu ksiądz ma łatwy dostęp do dzieci, co
podwaja naszą odpowiedzialność! To, co robi, nie
tylko niszczy emocjonalne zdrowie dzieci, ale też
nadużywa naszej miłości do Kościoła – katolicy,
którzy odeszli z Kościoła, nie wpuściliby go
przecież do domu.

Niezależnie od tego, co mówi on lub lekarz,
który się nim zajmował, ja nie wierzę w jego
wyleczenie; jego działania wskazują na to, że nie
jest zdrowy, i nie ma gwarancji, że osoby z takimi
obsesjami mogą być kiedykolwiek uleczone.

Całym sercem szczerze nad nim ubolewam
i modlę się za niego, ponieważ wiem, że musi to
być dla niego rozdzierające doświadczenie, ale nie



mogę pozwolić, aby współczucie zmąciło mój osąd
traktowania dzieci w Kościele przez ludzi Boga.

Moje własne dzieci bezpośrednio [tu strona się
urywa] wrażliwe dla moich siostrzeńców
i bratanków oraz ich dzieci, których to dotyczyło;
stoję wystarczająco z boku, co pozwala mi być
trochę bardziej obiektywną. Nie powiedziałam
mojej siostrze ani mojej siostrzenicy, że ksiądz
dalej pracuje – obawiam się ich reakcji, gdybym to
zrobiła. Powiedziałam mojemu bratu, a on i ja
doprowadzimy tę sprawę do Ojca Świętego, jeśli
zajdzie taka potrzeba.

Nie kwestionowaliśmy autorytetu Kościoła dwa
lata temu i zostawiliśmy sprawę całkowicie
w Waszych rękach. Teraz nie godzimy się na
bieżący stan rzeczy i nalegamy na uzyskanie
informacji, co zostało w tej sprawie zrobione –
gdzie on jest wysłany i tak dalej. Nie pozwolę, aby
ta świątynia Boża okryła się grzechem
zaniechania. My, nasza rodzina i wszyscy, którzy
podążają za autorytetem Kościoła – są Kościołem –
mamy prawo spodziewać się służby od osób
wyświęconych.

Moje dwie siostry i moja siostrzenica nawet nie
otrzymały przeprosin od Kościoła, a co dopiero
propozycji terapii dla chłopców. Jest to dla mnie
żenujące, że Kościół tak to ignoruje.

Ojciec Damian[3], trędowaty, raz dopadł pedofila
i go pobił, co zakończyło jego proceder. Teraz
klątwa Damiana jest w Watykanie. Ojciec Damian
nie siedziałby bez ruchu, tylko by działał.

Mam złamane serce z powodu całego tego
chaosu i było dla mnie bardzo trudne, żeby zwrócić



się do Kardynała w taki sposób. Niech Bóg
Najwyższy, Ojciec, Syn i Duch Święty zmiłuje się
nad nami wszystkimi.

Margaret Gallant



Dwudziestego sierpnia 1982 roku. Kardynał
Medeiros odpowiada na list Margaret Gallant,
sugerując, że „grzesznicy w rzeczy samej dostępują
przebaczenia”. Twierdzi, że rozmawia z Geoghanem.

20 sierpnia 1982 roku
Pani Margaret Gallant
346 Walnut Street
Stoughton
Massachusetts 02072

Szanowna Pani!

Dziękuję bardzo za Pani list z 10 sierpnia 1982
roku i szczerą opinię o księdzu z archidiecezji
Bostonu, który był źródłem trudnych doświadczeń
w Pani rodzinie, zwłaszcza dla kilku chłopców.

Jestem i muszę być bardzo uwrażliwiony na tę
bardzo delikatną sytuację, która wywołała tak
wielki skandal, ale muszę także odwołać się do
miłosierdzia Bożego i dzielić się tym miłosierdziem,
wiedząc, że Bóg wybacza grzechy i że grzesznicy
w rzeczy samej dostępują przebaczenia.
Z pewnością nie możemy akceptować grzechu, ale
wiemy dobrze, że musimy kochać grzesznika i się
za niego modlić. Jest dla mnie wielkim
pocieszeniem, że tego rodzaju przemyślenia
pojawiają się w Pani liście i że Pani współczuje
ojcu. Zapewniam Panią, że rozmawiam z księdzem
w celu znalezienia najbardziej chrześcijańskiego
sposobu poradzenia sobie z problemem i usunięcia
jakiegokolwiek źródła skandalu ze względu na
dobro wiernych.



Z najlepszymi życzeniami, oddany w Panu,

Humberto Kardynał Medeiros
Arcybiskup Bostonu



Dwudziestego pierwszego września 1984 roku.
Bernard Law, ówczesny arcybiskup Bostonu, pisze do
Margaret, że prowadzi dochodzenie w sprawie jej
twierdzenia, że Geoghan molestował siedmiu
chłopców z jej rozległej rodziny.

Kancelaria Archidiecezji Bostonu
2121 Commonwealth Avenue

Brighton, Massachusetts 02135

Biuro Kanclerza
do rąk własnych, do akt zamkniętych

Kopia dla ks. Gatesa i ks. [słowo nieczytelne]
POUFNE

21 września 1984 roku

Szanowna Pani!

Dziękuję za list z 6 września 1984 roku dotyczący
księdza z kościoła Świętego Brendana
w Dorchester.

Zgłoszona przez Panią sprawa jest obecnie
badana. Podjęte zostaną odpowiednie
duszpasterskie decyzje wobec zarówno tego
kapłana, jak i naszych braci i sióstr w wierze.

Dziękuje za Pani troskę. Proszę o modlitwę za
mnie.

Z pozdrowieniami,
Oddany w Chrystusie,

Bernard Law
Arcybiskup Bostonu



Dwudziestego października 1984. Doktor Robert
Mullins, lekarz rodzinny Geoghana, pisze, że mimo
„niefortunnego traumatycznego doświadczenia”
w innej parafii jest on już gotowy do ponownego
objęcia posady duszpasterskiej.

Dr Robert W. Mullins
77 Corey Street

West Roxbury, MA 02132
tel. 323-6110

Szanowny Ojcze!

Ksiądz John Geoghan, mój wieloletni przyjaciel
i pacjent, niedawno zakończył pracę duszpasterską
w parafii Świętego Brendana ze względu na
niefortunne traumatyczne doświadczenie. Po
krótkim, ale korzystnym wytchnieniu od swoich
obowiązków ojciec Geoghan doszedł do siebie
zadziwiająco dobrze.

W mojej opinii jest on już w stanie w pełni podjąć
ponownie obowiązki duszpasterskie bez żadnych
szczególnych instrukcji.

Z wyrazami szacunku,
Robert W. Mullins



Siódmego grudnia 1984 roku. W liście do
arcybiskupa Bernarda Lawa biskup John D’Arcy
wyraża protest, kiedy Geoghan zostaje przeniesiony
do kościoła Świętej Julii w Weston w stanie
Massachusetts. Jak twierdzi D’Arcy, Geoghan „ma za
sobą epizod homoseksualny z młodymi chłopcami”.

Przewielebny John D’Arcy
Biskup Pomocniczy Bostonu

Biuro Regionalne
70 Lawrence Street, Lowell

Massachusetts 01852

7 grudnia 1984 roku
Przewielebny Bernard F. Law
Arcybiskup Bostonu
Rezydencja Arcybiskupa
2121 Commonwealth Avenue
Brighton, Massachusetts 02135

Szanowny Księże Arcybiskupie!

Chciałbym wspomnieć słowo o ostatnim
przydzieleniu w tym regionie ojca Johna Geoghana
jako księdza w Świętej Julii w Weston. Dwie rzeczy
mnie niepokoją:

1. Ojciec Geoghan ma za sobą epizod
homoseksualny z młodymi chłopcami. Rozumiem,
że jego niedawne nagłe odejście ze Świętego
Brendana w Dorchester może mieć związek z tym
problemem.

2. Parafia Świętej Julii od jakiegoś czasu jest
podzielona i targana problemami. Wielu

parafian żywi głęboką urazę do prałata



Rossitera. Trudno zaradzić tej sytuacji, gdyż prałat
jest dobrym księdzem: zawsze obecny, troskliwy,
wykonuje codzienne obowiązki bardzo dobrze, ale
pojawiają się skargi od dobrych ludzi. Pojawiały
się, odkąd zacząłem pracować w tym regionie i,
szczerze mówiąc, długo przedtem.

Wielu parafian przechodzi gdzie indziej. Chodzą
na mszę do seminarium Papieża Jana, do Świętego
Jana w Wellesley albo do innych parafii. Jest też
kluczowa grupa parafian, zazwyczaj starszych,
którzy są lojalni wobec prałata Rossitera. Jego styl
pracy wzbudza u niektórych niepokój, wiele osób
uważa go za przytłaczający i autorytarny. Nie ma
żadnych wątpliwości, że on sam doświadczył wiele
bólu w związku z tą sytuacją. Wierzę, że może być
teraz chętny do przeniesienia do innej parafii i być
może jest to rozwiązanie do rozważenia, mimo że
mogłoby stać się źródłem innych problemów.
Ofiara niedzielna w tej parafii, która jest
najprawdopodobniej najzamożniejsza
w archidiecezji, to tylko 900 dolarów. Na prośbę
15 lub 20 parafian ostatnio rozpoczęliśmy program
rozwoju duchowego i prałat współpracuje
z najwyższym zaangażowaniem, ale wiemy, że
będą trudności.

Obawiam się, że ten przydział skomplikował i tak
trudną sytuację. Z jednej strony, jeżeli coś się
wydarzy, parafianie, którzy już są źli i podzieleni,
będą przekonani, że archidiecezja nie troszczy się
o ich dobro i po prostu przysyła im księży
z problemami. Z drugiej strony, jeżeli ojciec
Geoghan zostanie teraz usunięty, parafianie
natychmiast będą twierdzić, że znów okazuje się,



że prałat Rossiter nie umie żyć z innymi księżmi.
Odbyłem pomocną i konstruktywną rozmowę

o tej sprawie z ojcem Banksem i ojcem Oatsem.
Obaj są w pełni świadomi problemu i, jak biskup
dobrze wie, mają nadzieję ustanowić jakąś
procedurę, abyśmy w przyszłości mogli sobie
radzić lepiej. Obawiam się nasilenia skandalu w tej
parafii, zwiększania się podziałów i kolejnego
nieporozumienia ze względu na ten przydział.
Pragnę pomóc Biskupowi w każdy dostępny mi
sposób, aby ulżyć w tej trudnej duszpasterskiej
sytuacji, ale moim obowiązkiem jest pełne
poinformowanie Biskupa teraz, tak aby Biskup nie
był „niemile zaskoczony” później. Żadna parafia
nie jest w stanie poradzić sobie z szokującymi
sytuacjami, których jesteśmy ostatnio świadkami,
a ta akurat parafia jest bardzo wrażliwa.
Zastanawiam się, czy ojciec Geoghan nie powinien
wykonywać pracy tylko w weekendy,
a jednocześnie uczestniczyć w jakiejś terapii.

Biskup wie, jak jestem wdzięczny za nieustanną
troskę o ten region i za konstruktywne działania,
które już Biskup podjął w kilku tutejszych
parafiach. Dziękuję bardzo.

Szczerze oddany w Panu,
Przewielebny John M. D’Arcy

Otrzymali: ks. Robert J. Banks, ks. Thomas Oates



Dwudziesty ósmy kwietnia 1989 roku. Notatka
biskupa Roberta Banksa, podobno sporządzona
podczas rozmowy z doktorem Brennanem, który
mówił o Geoghanie: „Lepiej podetnijcie mu skrzydła,
zanim dojdzie do eksplozji”.

Notatka: od biskupa Banksa
28.04.89

Dr Brennan
– jedyny problem, o którym wiem, pochodzi sprzed
10 lat
– poradziłem mu, aby nie pracował z dziećmi
w parafii
– nie znam przypadków ponownego wystąpienia –
lepiej podetnijcie mu skrzydła, zanim dojdzie do
eksplozji
– nie możecie sobie pozwolić na trzymanie go
w parafii
– od 84 roku moje kontakty były [słowo
nieczytelne], myślałem, że wszystko jest pod
kontrolą



Dwudziestego dziewiątego czerwca 1990 roku.
Geoghan w liście do kardynała Lawa prosi
o przydział do probostwa Świętej Julii, powołując się
na swoją długą służbę w parafii.

Probostwo Świętej Julii
374 Boston Post Road

Weston, Massachussetts 02193

29 czerwca 1990 roku

Jego Eminencja Bernard Kardynał Law
2101 Commonwealth Avenue
Brighton, Massachusetts 02135

Wasza Eminencjo!

Prałat Rossiter powiedział mi, że przedłoży swoją
rezygnację. Uprzejmie proszę o wyznaczenie mnie
na Jego następcę.

W trakcie programu Emmaus zostało powiedziane,
że być może istnieje „popłoch” w parafii Świętej
Julii. Uważam, że jestem wykwalifikowany. Byłem
w Weston przez sześć lat. Znam ludzi, parafię i jej
problemy. Jestem pewien, że mogę zbudować
energiczną Wspólnotę Wiary.

Podczas mojej dwudziestoośmioletniej posługi
w parafii zajmowałem następujące stanowiska:
– diakon przełożony, seminarium Świętego Jana;
– instruktor katecheta, seminarium Świętego Jana;
– przewodniczący Stowarzyszenia Ekumenicznego;
– członek zarządu Catholic Charities w Lynn.



Sumiennie kontynuowałem swoją edukację:
1) stopnie honorowego magistra teologii i magistra
teologii w Teologicznym Instytucie Bostońskim
oraz Westońskiej Szkole Teologii;
2) Instytut Ustawicznej Edukacji Teologicznej
w North American College w Rzymie;
3) wykłady i ćwiczenia z prawa kanonicznego na
Uniwersytecie Gregoriańskim;
4) wykłady i ćwiczenie z liturgii na Uniwersytecie
San Anselmo;
5) Instytut Biblijny i Pielgrzymstwa w Jerozolimie.

Zapewniam Waszą Eminencję o moim synowskim
posłuszeństwie.

Z poważaniem,
Wielebny John J. Geoghan
Wikary Parafialny



Siódmego grudnia 1990 roku. Doktor Brennan
odnotowuje, że nie ma „psychiatrycznych
przeciwwskazań” do powrotu księdza do pracy.

Przewielebny Robert J. Banks,
honorowy doktor teologii
2121 Commonweath Avenue
Brighton, Massachusetts 02135

Dotyczy: ojca Johna Geoghana

Szanowny Księże Biskupie!

Znam ojca Geoghana od lutego 1980 roku.

Obecnie nie ma psychiatrycznych przeciwwskazań,
aby ojciec Geoghan podjął pracę duszpasterską.

Z poważaniem,
dr John H. Brennan

Do wiadomości: ojciec John Geoghan



Trzydziestego grudnia 1994 roku. Kardynał Law,
wyrażając żal „z powodu ostatnich zarzutów na
temat Ojca”, wysyła Geoghana na urlop
administracyjny.

REZYDENCJA KARDYNAŁA
2101 Commonwealth Avenue
Brighton, Massachusetts 02135-3192

POUFNE

30 grudnia 1994 roku

Wielebny John J. Geoghan
Zastępca Dyrektora – Biuro Księży Seniorów
Regina Cleri
60 William Cardinal O’Connell Way
Boston, MA, 02114

Szanowny Ojcze!

Z przykrością dowiedziałem się o ostatnich
zarzutach dotyczących Ojca. W kontekście
podejmowanych teraz kroków, aby się do tych
zarzutów odnieść, i w związku z porozumieniem
Ojca z księdzem Brianem M. Flatleyem,
asystentem sekretarza personelu
duszpasterskiego, udzielam księdzu urlopu
administracyjnego od dzisiaj, to jest od 30 grudnia
1994 roku.

W czasie urlopu może Ojciec prywatnie odprawiać
msze. W innych przypadkach proszę
o powstrzymanie się od wszystkich czynności
duszpasterskich i publicznej posługi, dopóki



sytuacja związana z oskarżeniami wobec Ojca nie
zostanie rozwiązana. W tym okresie miesięczne
wynagrodzenie Ojca będzie zapewnione przez
Fundusz Świadczeń dla Kleru Archidiecezji.

Zdaję sobie sprawę, że to trudny czas dla Ojca i dla
Ojca bliskich. Jeżeli mogę służyć jakąkolwiek
pomocą, proszę się ze mną skontaktować.
Zapewniam, że pamiętam o Ojcu w moich
modlitwach.

Proszę wysłać pisemne zawiadomienie do
wielebnego Prałata Williama F. Murphy’ego,
wikariusza administracyjnego, i wielebnego
Jamesa J. McCarthy’ego, dyrektora personalnego
kleru, z informacją, iż otrzymał ksiądz niniejszą
informację.

Z gorącymi pozdrowieniami,
Szczerze Oddany w Chrystusie,
Bernard Kardynał Law
Arcybiskup Bostonu



Siedemnastego listopada 1995 roku. Geoghan
w liście do prałata Williama Murphy’ego ze złością
zaprzecza oskarżeniom o molestowanie i odmawia
zrezygnowania ze stanowiska zastępcy dyrektora
w Biurze Księży Seniorów, gdzie został przydzielony
po urlopie administracyjnym.

ARCHIDIECEZJA BOSTONU
Biuro Księży Seniorów

60 William Cardinal O’Connell Way
Boston, Massachusetts, 02114

tel. (617) 523-1861

17 listopada 1995 roku

Szanowny Księże Prałacie!

Wiem, że to nie jest to koniec świata, ale mnie,
osobie z wieloma problemami, wydaje się, jakby
właśnie nadszedł.

Jestem gotowy spotkać się z kardynałem Lawem
w dowolnym momencie. Obecnie byłoby dla mnie
niewłaściwe zrezygnować ze stanowiska zastępcy
dyrektora w biurze. Uważam, że usunięcie mnie
byłoby straszliwą niesprawiedliwością.

Rzucono na mnie fałszywe oskarżenia. Czuję się
odcięty od kapłaństwa i od wspólnoty z moimi
braćmi w Kościele.

Nie wierzę, że kogoś można uznać za winnego
na podstawie oskarżenia lub domniemania, ale
właśnie tego doświadczyłem. Gdzie jest
sprawiedliwość i uczciwy proces?

Nie jest dla mnie żadnym pocieszeniem, że
jestem otoczony wieloma księżmi, biskupami



i kardynałami. Najbardziej bolesne jest, gdy słyszę
od osób, które nie są profesjonalistami:
„Zaprzeczasz, więc nie jesteś wiarygodny”.

Zrobię wszystko, co w mojej mocy, aby utrzymać
moją niewinność.

Proszę mieć cierpliwość. Ja muszę.

Z poważaniem,
John J. Goeghan



Czwartego sierpnia 1996 roku. Kardynał Law wysyła
Geoghana na urlop zdrowotny, dodając: „W
najbliższym czasie będzie miał Ojciec szansę na
osobistą refleksję i rozwój”.

REZYDENCJA KARDYNAŁA
2101 Commonwealth Avenue
Brighton, Massachusetts 02135-3192

4 sierpnia 1996 roku

Wielebny John J. Geoghan
64 Oceanside Drive
Scituate, MA 02066

Szanowny Ojcze!

Jak rozumiem po ważnej rozmowie z wielebnym
Brianem M. Flatleyem, asystentem sekretarza
personelu duszpasterskiego, zaakceptował Ojciec
niedawno przedstawioną Ojcu propozycję
osobistego wsparcia. Pozytywna reakcja Ojca w tej
materii napawa mnie optymizmem.

W tym kontekście piszę aby poinformować Ojca, że
udzielam Ojcu urlopu zdrowotnego z datą
wsteczną, a więc formalnie obowiązującego od
dnia 28 czerwca 1996 roku.

Od 30 grudnia1994 roku pozostawał Ojciec na
urlopie administracyjnym i wspomniałem Ojcu
o konieczności powstrzymywania się od wszelkiej
działalności duszpasterskiej i publicznej posługi.
Istotne jest, aby Ojciec rozumiał, że podczas



urlopu zdrowotnego obowiązują te same zasady
w związku z działalnością duszpasterską i posługą.

Proszę, aby Ojciec wysłał pisemną informację do
przewielebnego Williama F. Murphy’ego,
moderatora Kurii, i wielebnego Jamesa J.
McCarthy’ego, dyrektora personalnego kleru,
z potwierdzeniem otrzymania niniejszej informacji.

Jestem pewien, że w najbliższym czasie będzie
Ojciec miał szansę na osobistą refleksję, rozwój
oraz na to, by odpowiedzieć na Bożą opiekę
i miłość we wszystkich różnych jej objawach.
Zapewniam o mojej pamięci w modlitwie.

Z najserdeczniejszymi pozdrowieniami
i podziękowaniem za współpracę i starania Ojca,
oddany w Chrystusie,

Bernard Kardynał Law
Arcybiskup Bostonu



Dziewiętnastego października 1996 roku. Geoghan
wnosi o przeniesienie na emeryturę.

Szanowny Księże Kardynale!

Zwracam się z prośbą o udzielenie mi statusu
księdza emeryta z powodów zdrowotnych.

Czuję się zaszczycony, że działałem aktywnie
w duszpasterstwie przez ostatnie 34 lata, podczas
których Bóg był i w dalszym ciągu jest dla mnie
łaskawy.

Z poważaniem,
Wielebny John J. Geoghan



Dwunastego grudnia 1996 roku. Kardynał Law
udziela Geoghanowi status księdza emeryta.
Siedemnaście miesięcy później Geoghan został
wydalony ze stanu duchownego.

REZYDENCJA KARDYNAŁA
2101 Commonwealth Avenue
Brighton, Massachusetts 02135-3192

12 grudnia 1996 roku

Southdown
13356 Saint Johns Sideroad East
Aurora, Ontario L4G 3G8
Kanada

Szanowny Ojcze!

Piszę w odpowiedzi na prośbę Ojca z dnia 19
października 1996 o udzielenie statusu księdza
emeryta. Niniejszym udzielam Ojcu tego statusu.
Przydzielam także księdza do pełnoetatowej
rezydencji w Regina Cleri w Bostonie, począwszy
od 3 stycznia 1997 roku.

Jak Ojciec wie, bardzo rzadko zdarza się, aby
komuś w Ojca wieku udzielono tego statusu.
Jednakże szczególne okoliczności sytuacji Ojca
sprawiają, iż jest to właściwe. W odniesieniu do tej
sytuacji czuję się w obowiązku przypomnieć, że
posługa Ojca w archidiecezji jest ograniczona do
odprawiania prywatnej mszy. Będzie więc Ojciec
głównym celebrantem mszy wspólnotowej
w Regina Cleri. Jakakolwiek inna posługa musi być



uzgodniona z Biurem Delegata Arcybiskupa.

Proszę, aby ksiądz wysłał pisemną informację do
przewielebnego Williama F. Murphy’ego,
moderatora Kurii, i wielebnego Jamesa J.
McCarthy’ego, dyrektora personalnego kleru,
z potwierdzeniem otrzymania niniejszej informacji.

Życie Ojca było prawdziwą posługą duszpasterską,
która niestety została nadwerężona przez
chorobę. W imieniu tych, którym Ojciec dobrze
służył, i w moim własnym chciałbym Ojcu
podziękować. Zdaję sobie sprawę, że ksiądz jest
w bolesnej sytuacji. Męka Pańska, która jest
naszym doświadczeniem, może wydawać się
bezlitosna i nie do zniesienia. Najwyższe dobro
osiągamy jednak wówczas, gdy odpowiadamy na
nią szczerze i z ufnością. Niech Cię Bóg
błogosławi, Jack.

Proszę, aby Ojciec pozostał w bliskim kontakcie
z wielebnym Williamem F. Murphym, delegatem
arcybiskupa. Poprosiłem go o to, aby kontaktował
się z Ojcem nieformalnie, ale regularnie.

Z modlitwą o Boże błogosławieństwo dla Ojca
i Jego bliskich,

Oddany w Chrystusie,
Bernard Kardynał Law
Arcybiskup Bostonu



Ósmego maja 1998 roku. Notatka o oficjalnym
usunięciu Geoghana ze stanu duchownego dnia 17
lutego 1998.

ARCHIDIECEZJA BOSTONU
2121 Commonweath Avenue

Brighton, Massachusetts 02135-3193
(617) 254-0100, (617) 783-2947

Wikariusz Generalny
Moderator Kurii

Do rąk własnych, poufne

8 maja 1999 roku

MEMORANDUM

Do: Wielebnego Jamesa McCarthy’ego
Od: Prałata Richarda Lennona
Dotyczy: Johna J. Geoghana

Niniejszym zawiadamiam, że John J. Geoghan
został zwolniony ze stanu kapłańskiego 17 lutego
1998 roku. Został o tym poinformowany 27
kwietnia 1998 roku. (CDWDS 372/98).



Dziewiątego grudnia 1999 roku. Opis sprawy Stan
Massachusetts versus John J. Geoghan, złożony
w Sądzie Najwyższym Middlesex.

STAN MASSACHUSETTS
MIDDLESEX, SS

Wydział Sądu Najwyższego

wpłynęło 9.12.99.

Stan Massachusetts versus John J. Geoghan

OPIS SPRAWY
Stan Massachusetts przedstawia następujący opis
faktów niniejszej sprawy. Ten opis nie stanowi aktu
szczegółowego sprawy ani nie przedstawia
wszystkich faktów znanych Stanowi.

Pod koniec lat osiemdziesiątych i na początku lat
dziewięćdziesiątych John J. Geoghan był księdzem
w parafii Świętej Julii w Weston w stanie
Massachusetts. Często spędzał czas w Klubie dla
Chłopców i Dziewcząt przy ulicy Exchange 20
w Waltham, Massachusetts. Większość czasu
przebywał na basenie i w łazience z prysznicami.

Ojciec Geoghan zaprzyjaźnił się z wieloma
młodymi chłopcami, którzy mieszkali w dzielnicy
Prospect Hill w Waltham, gdzie znajdują się
gospodarstwa domowe o niskich dochodach. Ojciec
Geoghan zachęcał tych chłopców, aby chodzili do
Klubu i uczestniczyli tam w różnych
aktywnościach, mówiąc rodzicom tych dzieci, że to
jest najlepszy sposób, aby chronić je przed życiem
ulicy i zadawaniem się ze „złymi dzieciakami”.
Często ojciec Geoghan próbował zachęcać tych



młodych chłopców, aby służyli jako ministranci
w kościele Świętej Julii.

Kiedy [imię zaczernione] miał 11 lat, mieszkał
w dzielnicy Prospect Hill w Waltham. Spędzał czas
w Klubie dla Chłopców i Dziewcząt, zachęcony
przez matkę. Pewnego dnia, kiedy był na basenie
z mamą i młodszą siostrą, wydarzył się incydent
z udziałem ojca Geoghana. [Imię zaczernione] był
w części z głęboką wodą, ćwicząc nurkowanie.
Ojciec Geoghan zbliżył się do [imię zaczernione]
i zaczął pomagać mu w jego próbach. W pewnym
momencie ojciec sięgnął ręką do spodenek [imię
zaczernione] i złapał go za pośladki. [Imię
zaczernione] krzyknął, wyrwał się ojcu
Geoghanowi, podpłynął do matki i wyszedł
z basenu. Nalegał na to, aby rodzina natychmiast
opuściła Klub. [Imię zaczernione] włożył spodnie
na mokre kąpielówki i opuścił budynek. W drodze
do domu opowiedział matce, co się wydarzyło,
i stwierdził, że już nigdy więcej nie pójdzie do tego
Klubu.

Z poważaniem,
Martha Coakley

Prokurator Regionalny

Złożone w imieniu Stanu przez:
Lynn C. Rooney

Zastępca Asystenta
40 Thorndike Street

Cambridge, MA 02141
617-494-4060
nr BBO 55399



Data: 22 listopada 1999 roku



Czwartego października 1977 roku. Zszokowana
kobieta pisze o tematach poruszanych w ostatnim
wystąpieniu księdza Paula Shanleya, które zawierało
takie stwierdzenia jak: „akty homoseksualne nie są
grzeszne” i „zachowanie celibatu jest niemożliwe”.

4 października 1977 roku

zapis mowy Wielebnego Paula R. Shanleya
do grupy Dignity-Integrity, 23.09.77

episkopalny kościół Świętego Łukasza,
Rochester, NY

Droga Jean!

Tak jak prosiłaś, poniżej niektóre wypowiedzi ojca
Paula Shanleya.

Akty homoseksualne nie są grzeszne, chore, nie są
zbrodnią ani nie są niemoralne.

To, co zostało uczynione gejom przez wspólnotę
heteroseksualną, woła o pomstę do nieba. Osoby
homoseksualne nie są wystarczająco poruszone,
powinny być bardziej zezłoszczone na
społeczeństwo.

Ojciec Shanley śledzi poczynania Lewisa Crewa,
który jest obrońcą homoseksualnych nauczycieli
i gejowskiego programu w szkołach, i zgadza się
z nim, że homoseksualne dzieci powinny mieć
homoseksualnych nauczycieli i odpowiednie
programy nauczania.



Do większości inicjacyjnych kontaktów
homoseksualnych dochodzi z udziałem osób
heteroseksualnych. To oni uwodzą młodych ludzi.

Ponadto „ludzie heteroseksualni nie znają prawdy
o seksie”.

Osoby heteroseksualne zamartwiają się, czy
aktywność seksualna gejów nie powoduje odleżyn.
(To wywołało śmiech).

W przeciwieństwie do innych księży on nie apeluje,
aby osoby homoseksualne wchodziły w stałe
związki, ze względu na jego doświadczenia pomocy
psychologicznej dla osób w takich relacjach.
Uważa, że takie związki muszą się rozpaść.
Zaśmiał się i powiedział, że związki
heteroseksualne też się rozpadają, ale
w związkach homoseksualnych nie ma dzieci.

Oświadczył, że celibat jest niemożliwy, więc jedyną
możliwością dla gejów jest uprawianie seksu
z różnymi osobami, kiedykolwiek zechcą.

Mówił o pedofilii (która jest nieprzymuszonym
seksualnym drażnieniem organów płciowych,
w tym oralno-genitalnym seksem pomiędzy
dorosłym a dzieckiem). Powiedział, że dorosły nie
jest uwodzicielem – to „dzieciak” uwodzi, a traumą
dla niego nie jest sam akt, lecz moment, kiedy
policja i władze „wyciągają” je na przesłuchanie.

Oświadczył, że nie przychodzi mu do głowy żaden
akt seksualny, który powoduje krzywdę psychiczną,



„nawet kazirodztwo czy współżycie ze
zwierzętami”.

Powiedział, że księża nie pracują z gejami,
ponieważ się boją utraty opinii i tego, że ktoś może
ich posądzić o homoseksualizm. Powiedział, że to
jest zarzut kierowany do księży i dodał, że byłoby
dobrze, gdyby ludzie myśleli, że księża są gejami,
ponieważ miałoby to efekt radykalizujący. Ojciec
Shanley opisał siebie jako ultraliberała.

Na zakończenie wystąpienia powiedział:
„Homoseksualność jest darem od Boga i powinna
być celebrowana”.

Mam wycinki z gazet, z których wynika, że ojciec
Paul Shanley z archidiecezji Bostonu reprezentuje
„mniejszości seksualne” w Radzie Duszpasterstwa
Młodych Amerykańskiej Konferencji Katolickiej.
Ojciec augustianin Patrick O’Neill też jest
tamtejszym reprezentantem Duszpasterstwa
Młodych. Ojciec Shanley powiedział, że został
mianowany na to stanowisko przez kardynała
Mederisa (możliwe, że błędnie piszę to nazwisko).

Ojciec Shanley oświadczył także, że rozmawiał
z kilkoma księżmi po południu, kiedy odbyło się
wieczorne spotkanie Dignity-Integrity 23 września
1997 roku o godzinie 20.00 w episkopalnym
kościele Świętego Łukasza. Ojciec Shanely miał na
sobie pełen rzymski strój.

Przepraszam, że nie przekazałam Ci tego
wcześniej, ale byłam bardzo zajęta. Mam nadzieję,



że mój list pomoże.

Pozdrawiam duchowo, [podpis nieczytelny]



Luty 1979 roku. Shanley jest cytowany
w czasopiśmie „Men and Boys” jako ksiądz
wypowiadający się z aprobatą o miłości między
mężczyznami a chłopcami na konferencji w Bostonie
poświęconej temu tematowi.

Ojciec Paul Shanley, przedstawiciel kardynała
Medeirosa ds. mniejszości seksualnych z Bostonu,
opowiedział historię chłopca, który był odrzucony
przez rodzinę i społeczeństwo, ale otrzymał
pomoc od kochanka. Kiedy jednak rodzice się
dowiedzieli o tej relacji, mężczyznę aresztowano
i skazano na karę więzienia. „I tu zaczyna się
psychiczna śmierć tego dziecka” – skomentował
Shanley. „Kochał tamtego mężczyznę […] było to
krótkie i przelotne, jeśli chodzi o seks, ale miłość
była głęboka i wdzięczność do tego człowieka też
była taka sama. Kiedy chłopiec zdał sobie sprawę,
że jego brak dyskrecji kosztował tego człowieka
być może 20 lat więzienia w oczach
społeczeństwa i prawa, zaczął się załamywać”.
Shanley wysnuł wniosek: „Jeżeli jesteśmy
naprawdę zatroskani losem tych chłopców,
wszystko rozumiemy na odwrót. […] Środki
zapobiegawcze powodują znacznie większe
zniszczenia”.



Dwunastego lutego 1979 roku. Kardynał Medeiros
pisze do Watykanu, że Shanley „jest księdzem
z problemami”. Przedstawia też swoją opinię
o homoseksualizmie, pisząc, że jest on
„duszpasterskim, duchowym i moralnym
problemem”.

REZYDENCJA KARDYNAŁA
2101 Commonwealth Avenue
Brighton, Massachusetts 02135-3192

Numer protokołu: 173/74

12 lutego 1979 roku

Jego Eminencja
Franjo Kardynał Seper
Święta Kongregacja Nauki Wiary
Il Pizazza del S. Uffizio
Rzym, 00193 (Watykan)

Wasza Eminencjo!

Piszę w odpowiedzi na list Waszej Eminencji z dnia
14 listopada 1978 roku dotyczący sprawy księdza
Paula Shanleya i jego nagrań, w których prezentuje
doktrynę jawnie sprzeczną z nauczaniem Kościoła.
Ponieważ ta sprawa reprezentuje poważny
duszpasterski problem, przed którym obecnie staje
Kościół w Stanach Zjednoczonych, po głębokim
namyśle z mojej strony zdecydowałem się
odpowiedzieć i przedstawić ją szczegółowo
i osobiście przed Świętą Kongregacją.



Chciałbym umieścić moją odpowiedź na pytanie
Waszej Eminencji w najpełniejszym duszpasterskim
kontekście oraz zaprezentować Stolicy
Apostolskiej możliwie najbardziej wszechstronny
obraz tego, jak jako ksiądz widzę ten problem i jak
próbowałem i próbuję się z nim zmierzyć. Na
początku tego listu chciałbym wyjaśnić moją
ogólną, całościową odpowiedź na ten poważny
problem, a następnie odpowiem na pytanie
Eminencji bardziej bezpośrednio.

I. Ogólny kontekst homoseksualizmu jako
duszpasterskiego, duchowego i moralnego
problemu w dużych obszarach miejskich

w Stanach Zjednoczonych

Jako ksiądz konfrontuję się z następującymi
kwestiami:

Istnieje kultura homoseksualna szeroko
rozpowszechniona zwłaszcza, choć nie wyłącznie,
wśród młodych ludzi. Pojawił się jednak względnie
nowy element. Przejawia się on w tym, że
homoseksualiści zrzeszają się, aby ugruntować: 1)
oczywisty fakt swojej homoseksualności, 2)
przekonanie, że nie ma to żadnych konsekwencji
dla nikogo poza nimi samymi, a więc bycie gejem
różni się od posiadania orientacji heteroseksualnej
w podobny sposób, jak bycie praworęcznym różni
się od bycia leworęcznym, oraz 3) starania
o zapewnienie im praw cywilnych i praw
człowieka.

Od Kościoła niektórzy z nich domagają się: 1)



posługi duszpasterskiej skierowanej do nich jako
grupy oraz 2) dopuszczenia do seminariów
i nowicjatu. Często podnosi się, że dawniej Kościół
postępiał stan homoseksualizmu jako grzech sam
w sobie. Pośrednio i czasem bezpośrednio
pojawiają się stwierdzenia, że akty i zachowania
homoseksualne stanowią moralnie akceptowalny
sposób życia. W moim odczuciu sam fakt
formowania takich grup dla celów społecznych
i religijnych zazwyczaj zakłada uznanie, a nawet
sprzyjanie aktywności homoseksualnej. Wszystkie
te zjawiska szeroko występują w całych Stanach
Zjednoczonych, ale najbardziej są intensywne
w archidiecezji Bostonu ze względu na dwa
czynniki: 1) jesteśmy w dużym stopniu
zurbanizowani i 2) mamy tu największe skupisko
młodych ludzi na świecie ze względu na ogromną
liczbę uczelni wyższych i uniwersytetów.

Jest jeszcze jeden znaczący czynnik, który mimo że
nie jest aż tak powszechny, wyjątkowo zagraża
życiu Kościoła. Będąca pod jego wpływem znaczna
liczba księży zaczyna ogłaszać własną
homoseksualność i jawnie popiera twierdzenia
i żądania wymienione wyżej. Ponadto o niektórych
księżach mówi się, że uznają, iż w niektórych
okolicznościach akty homoseksualne nie są
grzeszne.

II. Ogólna reakcja

Czuję się zobligowany do skomentowania istoty
tego problemu oraz jego symptomów. Na początku
niech mi będzie wolno wskazać moje wysiłki, które



podjąłem w celu dotarcia do sedna problemu.

Formacja duchowa

Ze względu na to, że nasze seminaria
odzwierciedlają lokalną kulturę amerykańską,
problem homoseksualizmu objawił się w nich
w sposób rozpowszechniony i dość głęboki.
Niektóre osoby z władz wydziałów uznały nawet,
że Kościół nie ma prawa interesować się życiem
kandydatów do kapłaństwa w sposób zbyt
wnikliwy. Taka filozofia, świadcząca o ekspansji
amerykańskiej filozofii politycznej, sparaliżowałaby
Kościół w jego misji włączania do kapłaństwa tylko
prawdziwych powołań. W reakcji na ten stan
rzeczy:
1. Współpracuję z księżmi w seminarium w celu
całkowitej transformacji naszych procedur
rekrutacyjnych do seminarium i na wydział
teologiczny.
2. Pracuję na rzecz wzmocnienia procesu
ewaluacji, której poddawani są mężczyźni na
drodze do kapłaństwa.
3. Zachęcam kierowników duchowych naszego
seminarium do pracy wewnętrznej – zawsze przy
zachowaniu zasad poufności – aby używali swojego
wpływu w celu usunięcia ze ścieżki do kapłaństwa
młodych mężczyzn będących homoseksualistami.
4. Regularnie deleguję wyróżniających się księży
do pracy duchowej o szczególnie delikatnej
naturze.
Niebezpieczeństwo w seminariach, Wasza
Eminencjo, jest oczywiste. Seminarium, gdzie jest
wielu homoseksualistów, przyciąga innych gejów.



Innych zdrowszych młodych ludzi napawa to
obrzydzeniem. Wskutek wysiłków naszego
seminarium wielu kandydatów usunięto. Jednak
biskupi niektórych z nich, tych pochodzących
z innych diecezji, przenieśli ich do innych
seminariów, mimo że nie ukrywaliśmy żadnych
informacji.

W rezultacie moich działań i współpracy
niektórych osób z naszego wydziału liczba
kleryków gotowych do święceń w naszej
Archidiecezji przez następne kilka lat będzie mała.
Inaczej wyświęcilibyśmy wielu aktywnie
homoseksualnych mężczyzn. Działając w ten
sposób, jak Wasza Eminencja wie, podążam tylko
za wymaganiami Stolicy Apostolskiej w Jej naukach
dotyczących formacji księży. Nasze seminarium
w ciągu pięciu lat niemal całkowicie przemieniło
się we wspólnotę zdrowych i zrównoważonych
młodych mężczyzn. Nie ma nas wielu, ale
będziemy przyciągać więcej kandydatów
o właściwym profilu.

Naturalnie nasze działania spotkały się z krytyką.
Jestem jednak przekonany, że były one poprawne.
Jestem także przekonany, że są seminaria,
w których nie zaczęto konfrontować się z tym
problemem. Aby namierzyć jego sedno, pracuję
obecnie z niektórymi biskupami w naszym regionie
w celu stworzenia listu do wszystkich seminariów
w Stanach Zjednoczonych i Europie, gdzie biskupi
Nowej Anglii wysyłają młodych mężczyzn w celu
przygotowania do kapłaństwa. List ten porusza
kilka podstawowych obszarów, a następujące



z nich mają szczególne znaczenie dla zapytania
Waszej Eminencji i dla spraw wspomnianych wyżej.
1. Nauczanie teologii moralnej w seminarium,
w szczególności w związku z Magisterium.
Próbujemy wzmocnić pozycję nadaną nauczaniu
Magisterium przez profesorów teologii,
szczególnie nauczycieli teologii moralnej.
2. Tym listem próbujemy wzmocnić procedury
rekrutacyjne na kilka sposobów. Twierdzimy
otwarcie, że homoseksualiści nie powinni być
przyjmowanie do seminarium.
3. Próbujemy wzmocnić grupę profesjonalnych
kierowników duchowych; uważam to za niezbędne
z wielu powodów, ale szczególnie użyteczne
w odsiewie jawnych lub utajonych
homoseksualistów.
4. Wzmacniamy środki, ale także zaostrzamy
kryteria oceny seminariów każdego roku.
Wierzę, że ten list, który ściśle odnosi się do
nauczania Stolicy Apostolskiej, może mieć duży
wpływ na następne pokolenie księży kształconych
w Nowej Anglii. Wierzymy, że ortodoksyjne
nauczanie moralne będzie skuteczniejsze,
zmniejszy się liczba księży wspierających rosnącą
kulturę homoseksualną (a przynajmniej znikną
żądania sprzeczne z nauką Kościoła) i że
zniechęcimy pewną liczbę homoseksualistów,
których z wielu powodów pociąga święta droga
kapłaństwa.

Mam nadzieję, że ten dokument, adresowany
również do przewodników duchowych
odpowiedzialnych za powołania, będzie także



pomocny na naszej Krajowej Konferencji, jako że
przedstawia pięcioletnie wytyczne dla formacji
seminaryjnej.

Podjąłem także jeszcze jeden ważny krok w tym
roku, który, jak sadzę, ma związek z tą sprawą.
Skontaktował się ze mną jeden z naszych księży,
który był na urlopie przez około siedem lat
i zapytał, czy mógłby powrócić do aktywnego
kapłaństwa. Zbadałem jego sprawę, co pozwoliło
mi stwierdzić, że ten ksiądz żył w homoseksualnym
związku z innym mężczyzną przez większą część
owego siedmioletniego okresu. Twierdził, że ten
związek jest już skończony i że z pomocą
Charyzmatycznej Grupy Modlitewnej doświadczył
konwersji. W moim odczuciu włączenie go do
aktywnej posługi mogłoby wywołać skandal
i osłabiłoby stopniowe, lecz stabilne reformy, które
próbuję przeprowadzić w seminariach. Pomimo
presji odmówiłem mu więc i postawiłem mu
warunek przyjęcia kierownictwa duchowego
i terapii przez okres pięciu lat pod moim
kierownictwem. Nie był tym zainteresowany.
Odmówiło mu kilka innych diecezji, ale – niestety –
myślę, że mogła go przyjąć jedna z sąsiednich
diecezji.

Niech będzie wolno mi zauważyć, że zawsze
staram się okazywać współczucie i pomagać
każdemu księdzu, który okazuje się
homoseksualistą, ale chce żyć w czystości i stara
się dobrze wykonywać swoje kapłańskie
obowiązki.



III. Wysiłki podjęte w archidiecezji Bostonu
w celu zapewnienia odpowiednich działań

duszpasterskich w kwestiach etyki
seksualnej

1. W 1975 roku Komitet Biskupów ds. Badań
i Praktyk Duszpasterskich wydał dokument
zatytułowany Przewodnik zasad dla spowiedników
w sprawach homoseksualizmu. Uważam ten
dokument za trafny i pomocny. Natychmiast
wysłałem go mailem do wszystkich księży
w archidiecezji Bostonu. We współpracy z dwoma
teologami i księdzem psychiatrą przygotowałem
także list do wszystkich naszych księży, w którym
zaproponowałem kolejne zasady w związku z tą
palącą kwestią. Załączam kopię mojego listu z dnia
10 czerwca 1975 roku oraz kopię dokumentu
Krajowej Konferencji Biskupów Katolickich.

2. W 1977 roku Stolica Apostolska wydała
deklarację Humana Persona, dokument, który
przedstawia nauczanie Kościoła w szerokim
obszarze etyki seksualnej. Ten dokument wymaga,
aby poszczególni ordynariusze nauczali zgodnie
z tymi zasadami, w sposób dostosowany do ich
sytuacji lokalnej. Zgodnie z tym wymogiem
natychmiast napisałem list pasterski zatytułowany
Wspólne wzrastanie w świętości. Skonsultowałem
się z kilkoma teologami, jak zwykle podczas
pisania listów tego typu. Załączam kopię mojego
listu pasterskiego.

3. Mój list pasterski wraz z dokumentem
Kongregacji zostały zasadniczo dobrze przyjęte



w archidiecezji. Zostałem jednak ostro
skrytykowany, ponieważ okazałem się nie dość
wyrozumiały. Załączam wymianę korespondencji
z franciszkańskim księdzem, która dobrze ilustruje
niefortunny sposób myślenia niektórych księży,
opierających swoje stanowisko raczej na naszej
kulturze niż na Objawieniu i nauce Kościoła.

4. Jestem pewien, że Wasza Eminencja zna
niedawne analizy Katolickiego Towarzystwa
Teologicznego Ameryki dotyczące etyki seksualnej.
Traktuje ona te kwestie w sposób sprzeczny
z nauczaniem katolickim. Aby przeciwdziałać
takiemu podejściu jak najszybciej, podjąłem
następujące kroki:
a) Poprosiłem biskupa Thomasa J. Rileya (już
nieżyjącego) o napisanie krytyki teologicznej dla
gazety archidiecezjalnej. Biskup Riley był
szanowanym teologiem moralnym, który nauczał
w naszym seminarium przez wiele lat, a później
pełnił funkcję rektora. Załączam kopię tego
artykułu z gazety „The Pilot” z 1 lipca 1997 roku.
b) Własnoręcznie napisałem list pasterski
dotyczący tej analizy, w którym próbowałem
podważyć jej podstawowe założenia. W liście
poruszona była także inna kwestia, która
w tamtym czasie doczekała się szerokiej reakcji
opinii publicznej. Załączam kopię. Pojawiła się ona
także w załączonej broszurze Pytania i odpowiedzi
na nasze czasy.

Po przedstawieniu Świętej Kongregacji Nauki
Wiary moich głównych wysiłków, jakie podejmuję
w związku szerokim i trudnym zagadnieniem



homoseksualizmu jako duszpasterskiego,
moralnego i duchowego problemu, z przyjemnością
odpowiem wprost na pytanie Waszej Eminencji.

IV. Wysiłki podjęte przeze mnie w celu
skonfrontowania się z pracą księdza Paula

Shanleya

Kiedy objąłem stanowisko arcybiskupa Bostonu
w 1970, ojciec Paul Shanley przyszedł się ze mną
zobaczyć. Za pozwoleniem nieżyjącego już
kardynała Cushinga pracował wtedy z młodymi
ludźmi, których nazywano „uciekinierami”. Nie
usunąłem go ze stanowiska, ale też nigdy nie
przydzieliłem bezpośrednio do pracy
z homoseksualistami lub z tak zwaną „wspólnotą
homoseksualną”. Nie ma żadnych listów w naszych
aktach na ten temat i ja nigdy nie napisałem
żadnego takiego listu.

Kiedy doszły do mnie doniesienia, że to, co ksiądz
Shanley głosi, może być sprzeczne z nauczaniem
Kościoła, natychmiast go wezwałem. Spotkałem się
z nim prywatnie co najmniej pięć razy.
Przedstawiłem zarzuty wobec niego, a on im
zaprzeczył. Powiedział, że nie mówi niczego
wbrew nauczaniu Kościoła. Zadawałem bardzo
szczegółowe pytania, a on odpowiadał wprost.
W jednym przypadku wezwałem na naszą rozmowę
trzech innych księży – jeden był teologiem
moralnym, jeden szanowanym teologiem
duchowymi i bardzo ortodoksyjnym kierownikiem
duchowym w naszym seminarium, a jeden znanym
i szanowanym księdzem psychiatrą. Wszyscy



czterej jako panel zadaliśmy ojcu Shanleyowi
bezpośrednie pytania. Pytaliśmy też o moralność
aktów homoseksualnych. Zapewniał nas, że mówił
publicznie wyłącznie to, co jest zgodne
z nauczaniem Kościoła, że go nie naruszył i nie
zachęcał innych do jego naruszania.

V. Co zostanie zrobione w związku z ojcem
Shanleyem

Ufam, iż powyższy opis stanowi odpowiedź na
pierwszą cześć pytania Waszej Eminencji, czyli:
„Co zostało zrobione w związku z ojcem
Shanleyem i stanowiskiem, którego jest
zwolennikiem?”.

Teraz jednak, kiedy z listu od Waszej Eminencji
dowiedziałem się, że Stolica Apostolska ma
informacje o tym, że on w dalszym ciągu naucza
w sposób jawnie sprzeczny ze stanowiskiem
Stolicy Apostolskiej, czuję się zobligowany do
odpowiedzi na drugie pytanie: „Co planuję zrobić
w związku z tym w przyszłości?”.

Mam zamiar wysłać list do wszystkich naszych
księży w związku z tą sprawą. Ponownie zwięźle
podsumuję nauczanie Kościoła w sprawach
homoseksualizmu i podam księżom odniesienia do
ostatnich dokumentów Stolicy Apostolskiej,
Narodowej Konferencji Biskupów Katolickich
i moich własnych. Bardziej szczegółowo wskażę,
że nie wyznaczyłem żadnego księdza do pracy
w szczególności tylko z homoseksualistami.
Udowodnię, że mimo pewnej niejasności, która



mogła pojawić się w przeszłości, żaden ksiądz nie
będzie miał prawa twierdzić tak dalej. Wezwę
wszystkich naszych księży do posługiwania każdej
osobie homoseksualnej z życzliwością, ale
przypomnę, że zachęcanie takiej osoby do
podążania za Chrystusem i unikania aktów
homoseksualnych oraz tak zwanej „kultury
homoseksualnej” jest najlepszym sposobem jej
afirmacji.

Ostatnio organizacja o nazwie Dignity napisała list
do wszystkich naszych księży z fragmentem tekstu,
który mógłby być niszczący, gdyby się do niego
zastosować. Wspiera on ruch wyzwolenia osób
homoseksualnych oraz wylicza księży
popierających jakoby ten ruch, działający pod
pretekstem dążenia do pełni praw w Kościele
i w społeczeństwie. Załączam kopię zatytułowaną
Wstępny list do osób religijnych i księży. Autor:
brat William Roberts. Załączam też kopię artykułu
z pierwszej strony „Dignity’s Cross Currents” , t. 1,
nr 2. Ów list organizacji Dignity jest dobrą okazją
do napisania krótkiego listu definiującego pozycję
moją i Kościoła i wspomnienia faktu, że żaden
ksiądz nie jest wyznaczony do apostolatu tego
rodzaju.

Teraz chciałbym napisać o moim ostatnim
spotkaniu z ojcem Paulem Shanleyem. Wezwałem
go do mojego biura i spotkałem się z nim na
początku stycznia 1979 roku. Powiedziałem mu, że
ma podjąć zwyczajne parafialne obowiązki, że nie
będzie pracował z homoseksualistami i że jego
nauczanie reprezentuje idee sprzeczne z nauką



Kościoła, wywołując zamieszanie. Ojciec Shanley,
jak zwykle, odparł, że nie głosi niczego
sprzecznego z nauką Kościoła. Jednakże, co
chciałbym podkreślić, krótko po naszym spotkaniu
udał się od do mediów. Udzielił obszernego
wywiadu „Boston Globe” (raport w załączeniu).
Udzielił długiego wywiadu także lokalnemu radiu.
Jego najdonośniejszy protest dotyczył tego, że
homoseksualizm jest orientacją, a nie grzechem,
i że nie zaprzestanie głośno o tym mówić.
Oczywiście Kościół nigdy nie oświadczył, że stan
homoseksualny jest grzeszny, tylko że działania
homoseksualne są grzeszne. I właśnie na temat
aktów homoseksualnych ojciec Shanley prezentuje
mylące i zniekształcone nauczanie.

Jestem przekonany, że ojciec Shanley ma problemy
jako kapłan, i próbowałem być wyrozumiały
i cierpliwy, konsekwentnie powtarzając – zarówno
jemu prywatnie, jak i mojemu ludowi – jakie jest
stanowisko Kościoła w kwestii etyki seksualnej.
Wreszcie, podejmując wysiłek, aby być w zgodzie
z wnioskami Waszej Eminencji, podąłem trudne,
acz niezbędne kroki. Mam nadzieję i modlę się,
aby Wasza Eminencja uznała je za właściwe
i mądre. Ufam, Wasza Eminencjo, że
przedstawiłem kompletny obraz tej delikatnej
sprawy. Kiedy zakończę pracę nad swoim listem do
księży w ciągu miesiąca lub dwóch, prześlę kopię
Jego Eminencji.

Proszę o modlitwę za ojca Shanleya i za wszystkich
młodych ludzi, których dusze są ciągle narażone na
wypaczające i gorszące głosy. Proszę także przede



wszystkim o modlitwę za nasze seminaria i za
mnie. Czekam, jak zawsze, na odpowiedź Jego
Eminencji w tej sprawie, a także na dobre rady
i wskazówki.

Z wyrazami szacunku i modlitewnymi najlepszymi
życzeniami,

Oddany w Panu,
Humberto Kardynał Medeiros

Arcybiskup Bostonu



Dwunastego kwietnia 1979 roku. List kardynała
Medeirosa kończy pracę Shanleya jako duszpasterza
wyobcowanej młodzieży i mianuje go asystentem
proboszcza w parafialnym kościele ewangelickim pod
wezwaniem Świętego Jana. List także nakazuje
Shanleyowi wypełniać swoje obowiązki w „pełnej
zgodności” z nauczaniem Kościoła.

12 kwietnia 1979 roku

Wielebny Paul R. Shanley
49 Milton Street
Milton, Massachusetts 02186

Szanowny Ojcze!

Piszę, aby poinformować Ojca, że kończę Jego
mianowanie na stanowisku duszpasterza
wyobcowanej młodzieży i przydzielam na
stanowisko asystenta proboszcza w parafialnym
kościele ewangelickim pod wezwaniem Świętego
Jana w Newton z datą wykonania tych czynności na
dzień 15 kwietnia 1979 roku. Specjalne
duszpasterstwo, którego ksiądz się podjął wobec
homoseksualistów, zostało zakończone z chwilą,
kiedy ksiądz się ze mną ostatnio widział.

Jest zrozumiałe, że posługa Ojca w parafii
Świętego Jana oraz w innych parafiach
archidiecezji bostońskiej wykonywana będzie
w pełnym poszanowaniu nauczania Kościoła,
wyrażonego w dokumentach papieskich i innych
orzeczeniach Stolicy Apostolskiej, zwłaszcza tych
dotyczących etyki seksualnej. Duszpasterska



posługa księży nie jest skuteczna, jeśli oddala się
od uzdrawiającej i zbawiającej prawdy
w Chrystusie, wyrażanej przez jego Kościół, nawet
kiedy jest ona trudna do wypowiedzenia.

Jestem pewien, że jako posłuszny ksiądz będzie
Ojciec dobrze wypełniał swoją posługę
duszpasterską wobec Ludu Bożego w parafii
Świętego Jana.

Proszę poinformować przewielebnego Thomasa V.
Daily’ego, kanclerza, oraz wielebnego Josepha P.
Smytha, dyrektora kadr, o otrzymaniu niniejszego
listu.

Przy tej okazji proszę o wspomnienie mnie podczas
mszy Świętej i w modlitwach w prośbie, abym jako
arcybiskup Bostonu był godnym narzędziem
naszego Pana.

Przywołując błogosławieństwo Chrystusa
Wiecznego Kapłana dotyczące naszej kapłańskiej
posługi, pozostaję oddany w Panu.

Humberto Kardynał Medeiros
Arcybiskup Bostonu



Szesnastego stycznia 1990 roku. List księdza
Roberta Banksa do księdza Philipa Behana z San
Bernardino z prośbą o zapewnienie przez Kościół
wyżywienia i mieszkania dla Shanleya, który
przebywa na urlopie zdrowotnym udzielonym przez
archidiecezję Bostonu. Shanley jest określony jako
„ksiądz o dobrej opinii”.

Przewielebny Philip A. Behan
Diecezja San Bernardino
1450 North D Street
San Bernardino, Kalifornia 92405

Szanowny Ojcze!

Wielebny Paul R. Shanley, ksiądz o dobrej opinii
z archidiecezji Bostonu, przeszedł niedawno na
roczny urlop zdrowotny. Urlopu tego udzielił Jego
Eminencja Kardynał Law. W tym czasie ma zamiar
mieszkać w okolicy Palm Springs w Kalifornii, jeśli
to jest możliwe, w domu religijnym lub probostwie
parafialnym. Potem ma zamiar wrócić do
archidiecezji na przydzielone stanowisko.

Piszę, aby o tym poinformować i wyrazić
nadzieję, że ksiądz się na to zgodzi. Spodziewam
się, że ojciec Shanley poczyni przygotowania
samodzielnie, ale możliwe, że zwróci się o pomoc.
Jak rozumiem, będzie chętny do posługi
w minimalnym zakresie, czyli odprawiania mszy
Świętej w zamian za wyżywienie i mieszkanie.
Jeżeli jego pomoc nie jest potrzebna, archidiecezja
pokryje koszty parafii lub innej instytucji za
zapewnione mu mieszkanie i wyżywienie.



Jego Eminencja Kardynał Law doceni każdą
pomoc udzieloną ojcu Shanleyowi. Jeśli pojawią się
jakieś pytania w tej kwestii, chętnie na nie
odpowiem. Mogę zapewnić, że ojciec Shanley nie
ma problemów, które mogłyby stać się źródłem
kłopotów dla Ojca w diecezji. Zrezygnował z pracy
w swojej parafii sam i umieścimy go
w duszpasterstwie parafialnym, kiedy wróci.

Z serdecznymi pozdrowieniami,
Szczerze oddany w Chrystusie,
Przewielebny Robert J. Banks

Wikariusz Administracyjny



Dziewiątego grudnia 1991 roku. Ksiądz John
McCormack, późniejszy biskup w New Hampshire,
pisze do biskupa Alfreda Hughesa, że Shanley „jest
osobą chorą”.

MEMORANDUM
OTRZYMANO

9 GRUDNIA 1991 ROKU

Do: Biskupa Hughesa
Od: Ojca McCormacka
Data: 9 grudnia 1991 roku
Dotyczy: Ojca Paula Shanelya

Do niniejszej notatki załączam kopie listów, które
otrzymałem od:
a) doktora Jamesa W. Shanera, lekarza Paula
Shanleya w Kalifornii
b) list, który wysłałem do doktora Cassema
w sprawie listu doktora Shanera
c) odpowiedź doktora Cassema na mój list.

Jest dla mnie jasne, że Paul Shanley jest osobą
chorą. Bardzo wątpię w zasadność prośby, aby
ojciec Shanley wrócił do Bostonu na konsultację
psychiatryczną z perspektywą powrotu do
aktywnego duszpasterstwa. Myślę, że
potraktowałby to jako zagrożenie i byłby
nieskłonny do współpracy.

O ile rozumiem, Paul jest księdzem bez stałego



przydziału w Kalifornii – pomaga w parafii,
w której mieszka, i od czasu do czasu w innych
parafiach, i nie wykonuje żadnej innej pracy. Na
podstawie obserwacji doktora Shanera i doktora
Cassema rekomenduję, aby został mu nadany
status osoby niepełnosprawnej, nie jestem tylko
pewien, czy w stopniu pełnym, czy częściowym.
Jeżeli zostanie zakwalifikowany jako osoba
częściowo niepełnosprawna, będziemy utrzymywać
z nim regularny kontakt, a jest to coś, czego on
chciałby uniknąć. Jeżeli nadamy mu status osoby
w pełni niepełnosprawnej, nie będziemy wcale
mieli z nim kontaktu lub w najlepszym wypadku
minimalny. Nie mielibyśmy pojęcia, co robi.

Mam zamiar porozmawiać z doktorem Cassemem
o tej sprawie. Czy ma Biskup jakieś wnioski lub
obserwacje do przekazania, zanim to uczynię?

Bardzo dziękuję.
Ojciec McCormack



Dwudziestego dziewiątego lutego 1996 roku.
Kardynał Law nadaje Shanleyowi status księdza
emeryta.

REZYDENCJA KARDYNAŁA
2101 Commonwealth Avenue
Brighton, Massachusetts 02135-3192

29 lutego 1996 roku

Wielebny Paul R. Shanley
The Leo House
332 W., 23 Street
Nowy Jork, NY 10011

Do wiadomości: ksiądz Brian M. Flatley

Szanowny Ojcze!

Proszę przyjąć moje przeprosiny za spóźnioną
odpowiedź na księdza list z 16 stycznia 1996 roku,
w którym wskazuje Ojciec, że po konsultacji
z ojcem Braianem Flatleyem i osiągnięciu wieku 65
lat 25 stycznia 1996 roku ubiega się Ojciec
o status emeryta.

Piszę, aby formalnie poinformować Ojca, że
zgodnie z tą prośbą oficjalnie kończy się księdza
urlop zdrowotny i udzielam Ojcu status emeryta,
począwszy od 1 marca 1996 roku.

Proszę wysłać pisemne zawiadomienie do
przewielebnego Williama F. Murphy’ego,
wikariusza administracyjnego, i wielebnego



Jamesa J. McCarthy’ego, dyrektora personalnego
kleru, z potwierdzeniem, iż otrzymał Ojciec
niniejszą informację.

Niech będzie mi wolno przy okazji tego listu
podziękować Ojcu w imieniu własnym oraz osób
z archidiecezji za posługę, którą Ojciec pełnił
zarówno w parafiach, jak i przy specjalnych
zadaniach, od święceń w 1960 roku do urlopu
zdrowotnego, który rozpoczął się w roku 1990.
Przez 30 lat pracy duszpasterskiej niósł Ojciec
Słowo Boga i Jego miłość do ludu. Wiem, że nadal
jest to Ojca celem pomimo pewnych trudnych
ograniczeń. Jest to imponujący dorobek i wszyscy
jesteśmy głęboko wdzięczni za duszpasterską
troskę i posługę wszystkim, którym Ojciec służył
przez te lata. Bez wątpienia dzięki latom hojnej
i gorliwej troski życie i serce wielu osób zostały
wypełnione duchem Pana, którym Ojciec się dzielił.
Szczerze doceniamy wszystko, co Ojciec zrobił.

Jestem świadomy, że są aspekty, które zasługują
obecnie na szczególną uwagę w celu upewnienia
się, że zrozumieliśmy się nawzajem, jeśli chodzi
o nowy status Ojca. W związku z tym poprosiłem
ojca Flatleya, aby wciąż kontaktował się z Ojcem,
i jestem pewien, że niebawem się odezwie.

Zachowując Ojca we wdzięcznej pamięci
i błogosławiąc, zapewniam o pamięci modlitewnej
i pozostaję szczerze oddany w Chrystusie.

Bernard Kardynał Law Arcybiskup Bostonu



Dwunastego czerwca 1997 roku. Kardynał Law pisze
w najwyraźniej niewysłanym liście do nowojorskiego
kardynała Johna O’Connora, że nie będzie miał
obiekcji, gdyby Shanley został mianowany
dyrektorem Leo House.

REZYDENCJA KARDYNAŁA
2101 Commonwealth Avenue
Brighton, Massachusetts 02135-3192

niewysłane

12 czerwca 1997 roku

Jego Eminencja John Kardynał O’Connor
1011 First Avenue
Nowy Jork, NY 10022

Wasza Eminencjo!

Piszę w sprawie proponowanej zmiany personelu
Leo House, Katolickiego Hotelu dla Podróżnych na
W. 23rd Street. Wielebny Paul R. Shanley,
emerytowany ksiądz z archidiecezji Bostonu, do tej
pory pełnił tam funkcję asystenta dyrektora od
wiosny 1995 roku. Dnia 3 czerwca 1997 roku
Rada Dyrektorów poprosiła ojca Shanleya, aby
rozważył przyjęcie stanowiska dyrektora.

Ojciec Shanley dobrze wykonywał swoją pracę
w Leo House i jest poważany przez personel, ale
jak Jego Eminencja wie, pewne kontrowersyjne
sprawy z jego przeszłości przybyły za nim do
Nowego Jorku.



Dwie sprzeczne sprawy pojawiają się przy
rozważaniu kandydatury ojca Shanleya na to
stanowisko. Z jednej strony dobrze wykonywał
swoją pracę i jest otoczony przez kompetentnych
pracowników, świadomych jego sytuacji. Z drugiej
jednakże istnieje prawdopodobieństwo, że
stanowisko dyrektora nada kontrowersjom
większy rozgłos. To mogłoby skierować uwagę
opinii publicznej na niego, Leo House i Kościół.

Jestem świadomy, że Jego Eminencja będzie
rozmawiał o tej sprawie z prałatem Edwardem
O’Donnellem. Jak rozumiem, ma on najpełniejszą
wiedzę w tej materii. Jeżeli Jego Eminencja
zdecyduje, żeby pozwolić ojcu Shanleyowi przyjąć
to stanowisko, ja nie będę miał obiekcji.

Z niecierpliwością oczekuję naszego spotkania
w najbliższej przyszłości.

Prosząc o Boże błogosławieństwo dla Jego
Eminencji i wszystkich, którym Eminencja służy,
pozostaję szczerze oddany w Chrystusie.

Bernard Kardynał Law
Arcybiskup Bostonu



Osiemnastego czerwca 1997 roku. Ksiądz William
Murphy pisze do kardynała Lawa, że podanie
Shanleya z prośbą o kierowanie Leo House
w Nowym Jorku zostało odrzucone, ponieważ
kardynał O’Connor uważał, że jest to „zbyt zapalna
sytuacja, aby ryzykować rozgłos”.

POUFNE

Memorandum

Do: Kardynała Lawa
Od: Wielebnego Williama F. Murphy’ego
Data: 18 czerwca 1997 roku
Dotyczy: Ojca Paula Shanelya

Otrzymałem list od ojca Shanleya, w którym
donosi, że kardynał O’Connor odrzucił propozycję,
żeby Paul został dyrektorem Leo House w Nowym
Jorku. Z tego powodu nie wysłałem załączonego
listu. Czy Jego Eminencja chciałby, aby wysłać jakiś
list do kardynała O’Connora?

Potwierdziłem tę decyzję u prałata Edwarda
O’Donnella, dyrektora personalnego ds. księży
z archidiecezji Nowego Jorku. Prałat O’Donnell
twierdzi, że kardynał O’Connor uważa, iż sytuacja
w sąsiedztwie Leo House jest zbyt zapalna, aby
ryzykować nadmierny rozgłos.

Rozmawiałem z ojcem Shanleyem, który jest



zawiedziony, że nie dostał tej nominacji. Będzie
musiał opuścić swoje stanowisko, które de facto
było funkcją dyrektora (aczkolwiek bez tytułu).
Nie wie, kiedy będzie musiał opuścić Leo House.

Zapewniłem go, że archidiecezja go nie opuści.
Pytał o Regina Cleri. Powiedziałem, że dowiem się
szczegółów. Zapytam biskupa Murphy’ego
o możliwość takiego rozwiązania.



Szóstego września 1997. Murphy informuje
Shanleya, że niektóre ograniczenia wobec niego
zostały zniesione. „Niezmienne jest tylko to, że nie
wolno Ci się angażować w żadne parafialne
duszpasterstwo”.

ARCHIDIECEZJA BOSTONU
2121 Commonweath Avenue

Brighton, Massachusetts 02135-3193
(617) 254-0100

Shanley,
kopia

6 września 1997 roku

Wielebny Paul R. Shanley
332 W., 23rd Street
Nowy Jork, NY 10011

Drogi Paulu!

Spędziłem sporo czasu, przeglądając Twoje akta.
Z wielu listów, które otrzymałeś od Briana Flatleya
i Johna McCormacka, udało mi się wyodrębnić
zakazy: prowadzenia posługi kapłańskiej,
mieszkania z współlokatorem i mieszkania
w probostwie. Uwzględniając to, że kardynał
zaakceptował rekomendację Rady Rewizyjnej
z października 1994 roku, mogę dokładnie
wyjaśnić, jakie ograniczenia Cię teraz obowiązują.

Niezmienne jest tylko to, że nie wolno Ci się
angażować w żadne parafialne duszpasterstwo.



Restrykcje związane z posiadaniem współlokatora,
niezamieszkiwaniem blisko dzieci lub osób
otwarcie homoseksualnych były uzasadnione, kiedy
podlegałeś nadzorowi [zaczernione słowo], ale ja
bez problemów je teraz odwołuję. Możesz mieć
współlokatora i możesz mieszkać, gdziekolwiek
zechcesz.

Jeżeli jesteś w stanie zaangażować się
w jakąkolwiek posługę poza parafią lub w sytuację,
w której uczestniczą dzieci, wolno Ci to zrobić.
Przed rozpoczęciem takiej posługi poprosiłbym Cię
o szczegółową konsultację ze mną, abyśmy wraz
z kardynałem zostali o tym w pełni poinformowani.
Jeżeli mieszkanie w probostwie czy w domu
religijnym jest dla Ciebie dostępną opcją,
poprosiłbym, żebyś dał mi znać o szczegółach,
abyśmy mogli je przedyskutować, zanim je
zaakceptujesz.

Rozumiem, że w ciągu najbliższych sześciu tygodni
wyjedziesz z Nowego Jorku. Proszę o informację
o dokładnej dacie Twojego wyjazdu. Chciałbym
ponownie Ci zaproponować, że archidiecezja
zwróci koszty przelotu na zachodnie wybrzeże.
Uważam to za stosowne rozwiązanie.

Przedstawiłem Twoją prośbę Radzie Doradczej ds.
Funduszy Kleru. Spotyka się ona 11 września
w czwartek. Istotnym faktem jest to, że obecnie
żaden ze 182 księży emerytów nie otrzymuje
dofinansowania mieszkaniowego. Mam nadzieję,
że Twoje okoliczności okażą się wyjątkowe.



Czy skontaktowałeś się już z prałatem Dillabough
z San Diego? Mam nadzieję, że wszystko u Ciebie
w porządku. Bardzo miło było się z Tobą zobaczyć
w zeszłym miesiącu. Ufam, że w dalszym ciągu
Twoje życie w ograniczonym kapłaństwie będzie
przebiegało w taki sposób, jak nasze spotkanie:
z godnością i prawdziwą troską o potrzebujących.

Z poważaniem,
Wielebny William F. Murphy

Delegat Arcybiskupa



Przypisy

Ta książka powstała głównie dzięki pracy
reporterskiej zespołu dziennikarzy „Boston Globe”.
Złożyły się na nią między innymi setki wywiadów
z ofiarami i sprawcami przemocy seksualnej, a także
z wieloma urzędnikami i hierarchami kościelnymi –
w tym z biskupami, księżmi, zakonnicami, klerykami
oraz personelem świeckim i przywódcami katolickich
społeczności. Przeprowadzono również wiele
rozmów z urzędnikami państwowymi, w tym
z prokuratorami i wyznaczonymi do spraw
urzędnikami; pracownikami naukowymi (w tym
socjologami i teologami), adwokatami, grupami
wspólnego interesu reprezentującymi ofiary, księży
i świeckich wiernych. Wykorzystano również liczne
dokumenty kościelne związane ze sprawami
cywilnymi i karnymi, zeznania oraz inne dokumenty
opublikowane przez Kościół i grupy interesów, dawne
i aktualne materiały prasowe o kryzysie nadużyć
seksualnych wśród kleru opublikowane w „Boston
Globe” i w innych mediach, prace naukowe badaczy
akademickich i innych autorów, ankiety opinii
publicznej przeprowadzone przez „Boston Globe”
i inne organizacje, a także oświadczenia wydane
publicznie przez przywódców Kościoła na
konferencjach prasowych i z ambony. W poniższych
przypisach wymieniono osoby, z którymi
przeprowadzono wywiady, oraz publikacje, z których



zaczerpnięto cytaty zawarte w książce.

Rozdział 1. Ojciec Geoghan

Cytowane wywiady: Frank Leary.

Cytowane źródła: Dużą część materiałów
wykorzystanych w rozdziale stanowią fragmenty
liczących 10 tysięcy stron dokumentów uzyskanych
przez „Boston Globe” na mocy decyzji sądu.
Dokumenty te pochodzą z 48 pozwów cywilnych
przeciwko byłemu księdzu Johnowi Geoghanowi i 17
hierarchom kościelnym. W ich skład wchodziły
między innymi zeznania świadków i ofiar,
korespondencja oraz opinie psychiatryczne.

List kardynała Lawa do Geoghana, zakończony
słowami „Niech Cię Bóg błogosławi, Jack”, nosi datę
12 grudnia 1996 roku i wchodzi w skład akt
sądowych Geoghana.

List od prałata Johna Murraya, rektora seminarium
kardynała O’Connella, do księdza Thomasa Rileya,
rektora seminarium Świętego Jana, nosi datę 31 lipca
1954 roku i wchodzi w skład akt sądowych.

Wspomnienia Geoghana o ojcu i radzeniu sobie
z jego śmiercią, a także wzmianki o wczesnym
dzieciństwie zaczerpnięto z poufnego raportu z 1989
roku, sporządzonego przez Instytut Świętego
Łukasza w stanie Maryland. Dokumenty te wchodzą
w skład akt sądowych.

Szczegóły wczesnych dni kapłaństwa Geoghana
pochodzą z serii listów między jego wujem, Markiem
Keohane’em, i księdzem Thomasem Rileyem,
rektorem seminarium Świętego Jana. Listy noszą
daty lipcowe 1955 roku.



Wypowiedzi Geoghana w rozmowach
z terapeutami o jego najwcześniejszych
doświadczeniach seksualnych zaczerpnięto z raportu
sporządzonego w 1989 roku w Instytucie Świętego
Łukasza.

Informację o tym, że Geoghan odczuwał
podniecenie seksualne w towarzystwie chłopców,
zaczerpnięto ze strony 55 zeznania doktora Edwarda
Messnera, psychiatry w szpitalu generalnym
Massachusetts, sporządzonego 27 grudnia 2001
roku.

Zapewnienie Geoghana o tym, że „tylko czasami”
dotykał siedmioletniego chłopca i że „bardzo uważał,
by nigdy nie dotknąć” jedynej dziewczynki
w rodzinie, zostało zanotowane na 19 stronie
oświadczenia sądu. Dokument został sporządzony 15
lutego 2002 roku przez Stan Massachusetts.

Cytat Geoghana: „Z perspektywy czasu uważam,
że powinienem był poszukać pomocy i wskazówek,
jak pracować z dziećmi z dysfunkcyjnych rodzin”
pochodzi z komentarza Geoghana do raportu
Instytutu Świętego Łukasza z 1995 roku. Dokument
został zawarty w oświadczeniu sądu na stronie 22.

Cytat Geoghana o dzieciach z trudnych rodzin:
„One miały w sobie tyle uczucia” zaczerpnięto
z oceny lekarskiej Geoghana z czerwca 1996 roku.
Dokument został sporządzony przez doktora Marka
Blaisa ze Szpitala Ogólnego Massachusetts.
Komentarze Blaisa znajdują się na stronie 26
oświadczenia sądu.

Komentarz księdza Thomasa Moriarty’ego
o Geoghanie: „Coś z nim było nie tak” podano za
zeznaniem Moriarty’ego z 23 lutego 2001 roku.



Relację Joanne Mueller o napaści Geoghana na jej
syna zaczerpnięto z zeznania Mueller z 17 sierpnia
2000 roku.

Wypowiedź Maryetty Dussourd o tym, jak Geoghan
wykorzystał jednego z jej synów, zaczerpnięto z jej
zeznania z 24 sierpnia 2001 roku.

Wypowiedź księdza Williama C. Francisa:
„Chodziły słuchy, że [Geoghan] dobierał się do dzieci”
pochodzi z zeznania Francisa z 30 marca 2001 roku.

Wspomnienie Leonarda Muzziego o przyłapaniu
Geoghana w jego domu w Hingham w stanie
Massachusetts zaczerpnięto z zeznania pod
przysięgą, zawartego w dokumentacji sądowej
Geoghana.

Napastowanie młodego chłopca przez Geoghana
w przeddzień pierwszej komunii świętej dziecka
zostało opisane na stronie 6 oświadczenia sądu.

Oskarżenie, że Geoghan molestował młodego
chłopca na trybunach Fenway Park, zostało opisane
na stronie 8 oświadczenia sądu.

Cytat Geoghana o jego współpracy „z dziećmi
z trudnych rodzin” zaczerpnięto z komentarza
Geoghana do raportu z Instytutu Świętego Łukasza
na jego temat. Cytat znajduje się też na 24 stronie
oświadczenia sądu.

Wypowiedź księdza Francisa Delaneya o zarządcy
twierdzącym, że Geoghan przyprowadza dzieci do
swojego pokoju na plebanii, pochodzi z zeznania
Delaneya z 27 kwietnia 2001 roku.

Cytat z wypowiedzi kardynała Medeirosa o tym, że
Geoghan otrzyma „grant w wysokości 2000 dolarów
na poczet kosztów związanych z podróżą” pochodzi
z listu Medeirosa do Geoghana z 26 sierpnia 1982



roku i jest częścią dokumentacji sądowej Geoghana.
Wypowiedzi Catherine Geoghan

o „zdenerwowaniu” brata z powodu zarzutów,
a także o pojawianiu się ofiar przed jego domem
w Scituate w stanie Massachusetts, pochodzą z jej
zeznania z dnia 8 września 2000 roku.

Wypowiedź księdza Briana Flatleya,
przedstawiająca Geoghana jako „pedofila, kłamcę
i manipulatora”, została zanotowana na stronie 53
zeznania Messnera z 28 grudnia 2001 roku.

Wypowiedź Geoghana o tym, że dopuszczał się
„nieodpowiednich czynności seksualnych
z niedojrzałymi płciowo chłopcami na początku lat
sześćdziesiątych” pochodzi ze strony 18 diariusza
sądowego.

Informacja o decyzji Catherine Geoghan
o przeniesieniu rodzinnych nieruchomości wyłącznie
na jej nazwisko pochodzi z jej zeznania z 8 września
2000 roku.

Opis uczuć i działań Geoghana w połowie lat
dziewięćdziesiątych pochodzi głównie z zeznania
Messnera.

Informacja o niechęci Geoghana do uczęszczania
na spotkania anonimowych seksoholików oraz
wypowiedź, w której porównuje swój stan do
„oczekiwania na karę śmierci”, pochodzą z zeznania
Messnera.

Decyzja o opłaceniu emerytury Geoghana
z kościelnego funduszu lekarskiego została
przedstawiona w notatce archidiecezjalnej z 4
grudnia 1996 roku.

Rozdział 2. Tuszowanie



Cytowane wywiady: ksiądz Thomas Doyle, kapelan
Sił Powietrznych; Mitchell Garabedian, adwokat;
Roderick MacLeish junior, adwokat; Raymond
Sinibaldi, domniemana ofiara molestowania
seksualnego przez duchownego.

Inne wywiady: Jeffrey Anderson, adwokat; Robert
Anderton, domniemana ofiara; Jason Berry, pisarz;
Sylvia Demarest, adwokat; Maryetta Dussourd,
matka domniemanych ofiar; David Finkelhor,
dyrektor Ośrodka Badań nad Przestępstwami
Przeciwko Dzieciom, Uniwersytet New Hampshire;
William Gordon, adwokat; Mark Keane, domniemana
ofiara; Donna Morrissey, rzeczniczka archidiecezji
bostońskiej; Matthew McNamara, adwokat; Patrick
McSorley, domniemana ofiara; doktor Robert
Mullins, lekarz; Jeffrey Newman, adwokat; Jean
Palermo, domniemana ofiara; prałat Thomas Reidy,
wikariusz generalny diecezji Springfield-Cape
Girardeau; Philip Saviano, przewodniczący Sieci
Ocalałych Ofiar Molestowania przez Księży w Nowej
Anglii; Richard Sipe, pisarz i psychoterapeuta.

Cytowane źródła: Duża część materiałów
wykorzystanych w tym rozdziale pochodzi
z dokumentacji sądowej Johna Geoghana.

List Margaret Gallant do kardynała Bernarda
Lawa nosi datę 6 września 1984 roku; odpowiedź
Lawa pochodzi z 21 września 1984 roku.

Law przyznał się do konsultacji z biskupem
Thomasem Dailym i do umieszczenia Geoghana
w kategorii „pomiędzy przydziałami” w publicznie
dostępnej dokumentacji sądowej złożonej 4 czerwca
2001 roku.



Kontakt księdza Jamesa Lane’a z Geoghanem
został opisany w poufnych wywiadach.

Informacja, że ksiądz Francis Rossiter wiedział
o oskarżeniach wobec Geoghana, została
odnotowana w poufnej chronologii kariery Geoghana
z 22 sierpnia 1994 roku. W zeznaniu z 22 kwietnia
2001 roku Rossiter zaprzecza, jakoby został
poinformowany o przeszłości Geoghana (s. 75-81).

Przybycie kardynała Bernarda Lawa do Bostonu
zostało opisane przez zajmującego się działem
religijnym „Boston Globe” reportera Jamesa
Franklina w kilku artykułach.

Porównanie Lawa do prezydenta Johna Kenndy’ego
przez Johna Logue’a zostało zaczerpnięte z artykułu
„Boston Globe” z 30 marca 1984 roku.

Porównanie Lawa do zmarłego kardynała Richarda
Cushinga przez księdza Paula White’a pojawiło się
w artykule „Boston Globe” z 30 marca 1984 roku.

List biskupa Johna D’Arcy’ego do Lawa pochodzi
z 7 grudnia 1984 roku.

Działania Geoghana w Klubie dla Chłopców
i Dziewcząt w Waltham zostały opisane w pozwach
cywilnych w okręgu Suffolk oraz w zawiadomieniu
o popełnieniu przestępstwa w okręgu Middlesex z 22
listopada 1999 roku. Osiemnastego stycznia 2002
roku Geoghan został skazany na dziewięć do 10 lat
więzienia pod zarzutem wykorzystania
dziesięcioletniego chłopca na klubowym basenie.

Ocena Geoghana sporządzona przez Instytut
Świętego Łukasza, opisująca go jako
homoseksualnego pedofila, typ niewyłączny
i stwierdzenie, że stanowi on przypadek wysokiego
ryzyka, pochodzi z 26 kwietnia 1989 roku.



Biskup John Banks powiedział Geoghanowi, że
zostanie on odsunięty od kapłaństwa 28 kwietnia
1989 roku – informacja według poufnej chronologii
kariery Geoghana sporządzonej przez urzędnika
kościelnego.

Zapewnienia Lawa o niewiedzy Kościoła na temat
nadużyć seksualnych wobec dzieci zostały
opublikowane w gazecie „The Pilot” z 27 lipca 2001
roku.

Szacunkowa liczba co najmniej 30 ofiar Geoghana
po przeniesieniu księdza przez Lawa do kościoła
Świętej Julii 13 listopada 1984 roku została
sporządzona na podstawie analizy oskarżeń
w pozwach cywilnych i zawiadomień o popełnieniu
przestępstwa.

Usunięcie księdza Leonarda Chambersa z parafii
w Missouri w 1981 roku zostało potwierdzone
w wywiadzie z prałatem Thomasem Reidym,
wikariuszem generalnym diecezji Springfield-Cape
Girardeau.

Historię księdza Gilberta Gauthégo zaczerpnięto
z książki Lead Us Not into Temptation: Catholic
Priests and the Sexual Abuse of Children,
(University of Illinois Press, Urbana i Chicago 2000),
strony 7, 11, 18, 156, a także z wywiadów
z autorem.

Informacje o przeniesieniu Gauthégo do ośrodka
House of Affirmation i o działaniach księdza Thomasa
Kane’a zostały zaczerpnięte z artykułu „Boston
Globe” z 24 kwietnia 1993 roku, a także z artykułu
w „New York Timesie” z 19 kwietnia 2002 roku.

Poparcie Lawa dla przygotowania w 1985 roku
poufnego raportu Problem molestowania



seksualnego przez księży katolickich zostało opisane
w wywiadzie z księdzem Thomasem Doyle’em,
jednym z autorów raportu. Wszystkie cytaty
z raportu pochodzą z oryginalnego dokumentu.

Komentarze Marka Chopki w imieniu Krajowej
Konferencji Biskupów Katolickich pochodzą
z rozmowy z reporterem ds. religii „Boston Globe”,
Jamesem Franklinem. Franklin poinformował też, że
Doyle stracił posadę w ambasadzie Watykanu
w Waszyngtonie i nie mógł przedłużyć kontraktu jako
wykładowca.

Wypowiedzi Jamesa Quinna zaczerpnięto z zapisu
przemówienia na spotkaniu Środkowozachodniego
Stowarzyszenia Prawa Kanonicznego w kwietniu
1990 roku, a także z kopii jego zeznania z 26 maja
1995 roku, zawartego w pozwie o molestowanie
seksualne przez kler przeciwko diecezji Cleveland,
a także z artykułu w „New York Timesie” z 14
kwietnia 2002 roku.

Historia pozwu Gregory’ego Riedle’a przeciwko
księdzu Thomasowi Adamsonowi oraz archidiecezji
Świętego Pawła i Minneapolis została zaczerpnięta
z wywiadu z adwokatem Jeffreyem Andersonem oraz
z artykułu w „Minneapolis Star-Tribune” z 23 maja
1992 roku.

Informacje o skandalu wokół nadużyć seksualnych
księży w stanie Nowy Meksyk oparto na licznych
artykułach w prasie, a zwłaszcza „Santa Fe New
Mexican” z 8 marca 1998 roku, „Albuquerque
Tribune” z 20 marca 1998 roku, „USA Today” z 26
marca 2002 roku oraz „Palm Beach Post” z 26
czerwca 1998 roku.

Informacje o pozwie przeciw księdzu Rudolphowi



Kosowi z diecezji Dallas zaczerpnięto z wywiadu
z adwokat Sylvią Demarest, a także z artykułów
w „Dallas Morning News” z 25 lipca 1997 roku, 29
marca 1998 roku, 11 lipca 1998 roku oraz 30
września 2000 roku.

Sprawa księdza Jamesa Portera została szeroko
opisana w artykułach prasowych „Boston Globe”
autorstwa Dona Aucoina, Lindy Matchan, a także
innych reporterów.

Informacje o sprawie Portera zaczerpnięto
również z wywiadów z adwokatami Roderickiem
MacLeishem juniorem i Matthew McNamarą.
Wykorzystano również informacje uzyskane
w wywiadach z poufnymi źródłami i z domniemanymi
ofiarami Portera.

Informacje o nadużyciach, jakich Porter dopuścił
się wobec Raymonda Sinibaldiego i Roberta
Andertona, pochodzą z wywiadów z nimi oraz z ich
prawnikami.

Informacje o walce Kościoła z legislacją stanową,
która domagała się, aby kler został objęty wymogiem
zgłaszania wszystkich oskarżeń o molestowanie
seksualne dzieci, zostały zaczerpnięte z artykułów
„Boston Globe”.

Informacje o polityce Lawa wobec nadużyć
seksualnych kleru w 1993 roku pochodzą z reportaży
„Boston Globe” i z wywiadów z Lawem
opublikowanych w latach 1992 i 1993. Obietnica
Lawa, że „wszystkie takie przypadki będą zgłaszane
władzom cywilnym zgodnie z prawem” została
opublikowana w artykule „Boston Globe” z 15
stycznia 1993 roku.

Opis niemoralnego układu między władzami



kościelnymi, ofiarami i prawnikami zaczerpnięto
z licznych wywiadów z adwokatami oraz ofiarami.

Strategia postępowania stosowana przez adwokata
Mitchella Garabediana została opisana na podstawie
dokumentacji sądowej oraz wywiadów
z Garabedianem i jego wspólnikiem, Williamem
Gordonem.

Historię księdza Davida Holleya przedstawiono na
podstawie artykułu w „Dallas Morning News” z 31
sierpnia 1997 roku oraz wywiadu z jedną z ofiar
Holleya, Philipem Saviano.

Wypowiedź Wilsona Rogersa o badaniach
lekarskich księży oskarżonych o nadużycia
o charakterze seksualnym została opublikowana
przez gazetę „The Pilot” 27 lipca 2001 roku.

Historia lekarzy Geoghana – Johna Brennana
i Roberta Mullinsa – oraz ich wątpliwych kwalifikacji
została przedstawiona w oparciu o publicznie
dostępną dokumentację sądową, stanową
dokumentację medyczną oraz wywiady.
Wykorzystano również informacje zawarte
w korespondencji oraz dokumentację dotyczącą
leczenia psychiatrycznego Geoghana. Dokumenty te
zostały odtajnione decyzją sądu.

List Brennana informujący o spotkaniu
z Geoghanem i o tym, że „wspólnie uzgodnili”, iż
ksiądz jest gotów do ponownego podjęcia posługi
duszpasterskiej, nosi datę 13 stycznia 1981 roku.

Ocena lekarska Mullinsa, w którym opisuje on
„niefortunne doświadczenie o traumatycznym
charakterze”, jakie przeżył Geoghan, wpłynęła do
Kościoła 22 października 1984 roku.

Opis terapii Geoghana, przedstawiający ją jako



„przyjacielskie ojcowskie pogawędki”, zawarto
w dokumencie Instytutu Życia z 4 listopada 1989
roku.

Informacja o odsyłaniu klientów do Brennana przez
zmarłego księdza Fulgence’a Buonnano pochodzi
z wywiadów z poufnymi źródłami.

Zapiski biskupa Banksa z rozmowy z Brennanem,
w której Brennan nalegał na „podcięcie skrzydeł”
Geoghanowi, noszą datę 28 kwietnia 1989 roku.

Opinia Instytutu Życia, stwierdzająca, że Geoghan
może być osobą skłonną do podejmowania
wysokiego ryzyka, nosi datę 4 listopada 1989 roku.
Banks napisał, że jest rozczarowany i zaniepokojony
raportem w liście z 30 listopada 1989 roku.

List z Instytutu Życia do Banksa, stwierdzający, że
podjęcie przez Geoghana z powrotem pracy w parafii
jest całkiem bezpieczne, pochodzi z 13 grudnia 1989
roku.

Informacje o ostatnich latach kapłaństwa
Geoghana oraz o jego przeniesieniu do stanu
świeckiego przez Lawa zaczerpnięto z artykułów
„Boston Globe”.

Stwierdzenie Lawa, iż nie ma on władzy, by
kogokolwiek uwięzić, pochodzi z artykułu „Boston
Globe” z 7 czerwca 1998 roku.

Rozdział 3. Sprawcy

Cytowane wywiady: Jean Bellow, była pracownica
Departamentu ds. Młodzieży stanu Massachusetts;
Lynne Cadigan, adwokat z Tucson; Cornelius Coco,
były psycholog w ośrodku Alpha Omega; John
Isaacson, były zastępca komisarza Departamentu ds.
Młodzieży stanu Massachusetts; Howard McCabe,



ojciec domniemanej ofiary; Andrew Menchaca,
domniemana ofiara; Richard Sipe, psychoterapeuta
i autor książek; Frank Taylor, ojciec domniemanej
ofiary; Peter Taylor, domniemana ofiara.

Inne wywiady: Robert Abraham, domniemana
ofiara; Arthur Austin, domniemana ofiara; Robert
Bartlett, domniemana ofiara; Thomas Blanchette,
domniemana ofiara; Paul Busa, domniemana ofiara;
ksiądz James Carroll, ksiądz z Massachusetts; Paul
Cultrera, domniemana ofiara; Kathryn D’Agostino,
dawna parafianka kościoła Świętego Jana
Ewangelisty w Newton w stanie Massachusetts;
Carmen Durso, adwokat; John Facella, ojciec
domniemanej ofiary; Gregory Ford, domniemana
ofiara; Paula Ford, matka domniemanej ofiary;
Rodney Ford, ojciec domniemanej ofiary; Harold
Francis, ojciec domniemanej ofiary; Sheila Francis,
matka domniemanej ofiary; Mitchell Garabedian,
adwokat; Jacqueline Gauvreau, dawna parafianka
kościoła Świętego Jana Ewangelisty w Newton
w stanie Massachusetts; Frederic Halstrom,
adwokat z Bostonu; Laurence Hardoon, adwokat
z Bostonu; James Hogan, domniemana ofiara; Olan
Horne, domniemana ofiara; Bernard Lane, ksiądz
z Massachusetts; David Lyko, domniemana ofiara;
Roderick MacLeish junior, adwokat; Marjorie
Mahoney, siostra domniemanej ofiary; Mary McGee,
matka domniemanej ofiary; Patrick McGee, rzecznik
biskupa Johna McCormacka z Manchesteru w stanie
New Hampshire; Raymond McKeon, emerytowany
komendant policji w Chelmsford w stanie
Massachusetts; Jeffrey Newman, adwokat z Bostonu;



Kevin O’Toole, brat domniemanej ofiary; Ronald
Paquin, były ksiądz z Massachusetts; William Rayno,
były szef jednostki policji ds. napaści seksualnych
w Methuen w stanie Massachusetts; Robert
Sherman, adwokat z Bostonu; John White, ksiądz
z Massachusetts.

Liczne ofiary i ich rodziny zgodziły się na rozmowę
z „Boston Globe” pod warunkiem zachowania
anonimowości, więc mimo że ich relacje pojawiają się
w tej książce, ich dane osobowe nie zostały
ujawnione. Wywiady przeprowadzono też z wieloma
osobami, których historii nie udało się zamieścić
w książce ze względu na jej ograniczoną objętość.

Cytowane źródła: Cytaty z listów napisanych przez
Paula Shanleya i kardynała Bernarda Lawa zostały
zaczerpnięte z liczących sobie ponad 1600 stron
dokumentów, odtajnionych przez archidiecezję
bostońską w kwietniu 2002 roku.

Wypowiedzi Shanleya w rozmowie z dziennikarzem
z 1969 roku zostały przytoczone w „Boston Globe”
24 listopada 1969 roku.

Inne źródła: Jason Berry, Lead Us Not into
Temptation: Catholic Priests and the Sexual Abuse
of Children, Urbana and Chicago: University of
Illinois Press, 2000.

Informacje o nadużyciach seksualnych księży
w Arizonie pochodzą z licznych relacji
opublikowanych w prasie: „Arizona Daily Star”, „Los
Angeles Times” oraz „Tucson Citizen” w 2002 roku.

Niektóre informacje o oskarżeniach przeciwko
różnym księżom pochodzą z pozwów cywilnych
złożonych przez domniemane ofiary i ich rodziny.



Rozdział 4. Ofiary

Cytowane wywiady: Thomas Blanchette, Patricia
Dolan, Frank Doherty, Michael Doherty, Virginia
Doherty, Christopher Fulchino, Thomas Fulchino,
Timothy Lambert, Armand Landry, Bryan
MacDonald, Kenneth MacDonald, Patrick McSorley,
Courtney Doherty Oland i Peter Pollard. Wszystkie te
osoby są ofiarami lub członkami rodzin ofiar.

Ksiądz Christopher Coyne, rzecznik archidiecezji
bostońskiej, potwierdził w wywiadzie, że
archidiecezja zdawała sobie sprawę z nadużyć
księdza Petera Frosta wobec nieletnich.

Rozdział 5. Wybuch

Cytowane wywiady: Christopher Dixon; William
Donohue, przewodniczący Katolickiej Ligi Praw
Religijnych i Obywatelskich; biskup William Skylstad,
wiceprzewodniczący Konferencji Biskupów
Katolickich Stanów Zjednoczonych.

Cytowane źródła: Artykuły z innych gazet, głównie
„St. Louis Post Dispatch” i „Hartford Courant”
zostały podpisane bezpośrednio w tekście.

Wypowiedź biskupa Anthony’ego O’Connella
o ogromnej odpowiedzialności podczas uroczystej
instalacji pochodzą z „Palm Beach Post” z 15 stycznia
1999 roku.

Wypowiedzi Thomasa Daily’ego zaczynające się od
słów: „Jestem pasterzem” pochodzą z jego zeznania
z 15 września 2002 roku. Zeznanie jest częścią
dokumentacji sądowej Geoghana.

Wypowiedź rzecznika biskupa Daily’ego



zaczynająca się od słów: To naprawdę dobry
człowiek ukazała się w „New York Timesie” 26
stycznia 2002 roku.

List od prawnika księdza Timothy’ego Lamberta,
opisujący idealną sytuację dla napastnika, a także
inne materiały ze szczegółami jego oskarżeń zostały
po raz pierwszy opublikowane w „Boston Globe” 14
marca 2002 roku.

Bezpośrednie cytaty wypowiedzi Daily’ego
o trzymaniu się polityki diecezji w sprawie
zgłaszania przemocy i o tym, że niektórzy
z oskarżanych księży już nie żyją, pochodzą
z „Newsday” z 29 marca 2002 roku.

Wypowiedź brooklyńskiego prokuratora
okręgowego zaczynająca się od słów: Jakiekolwiek
informacje i oskarżenia przekazać do prokuratury
zaczerpnięto z „Newsday” z 23 marca 2002 roku.

Szczegółowe informacje o ostrzeżeniu Daily’ego
przez księdza Johna McVernona o spotkaniach
z chłopcami na plebanii w Queens pochodzą
z „Newsday” z 9 kwietnia 2002 roku.

Zapewnienie Daily’ego: Będziemy współpracować
przy wszelkich śledztwach, jakie będą chcieli
prowadzić pochodzi z diecezjalnej informacji
prasowej z 10 kwietnia 2002 roku.

List kardynała Lawa do „The Tablet”, oficjalnej
gazety diecezji brooklyńskiej, pojawił się w wydaniu
„New York Timesa” z 26 stycznia 2002 roku.

Wypowiedzi kardynała Egana o przywracaniu
księży do pełnienia obowiązków kapłańskich: Jeśli
oceny lekarskie były pozytywne, pochodzą z jego
listu z 23 marca 2002 roku, odczytanego w parafiach
archidiecezji nowojorskiej.



Notatka z 1990 roku o układających się
w konkretny schemat oskarżeniach przeciwko
księdzu Charlesowi Carrowi znajdowała się
w dokumentacji sądowej uzyskanej przez dziennik
„Hartford Courant”, który napisał o tym jako
pierwszy.

Wypowiedź prokuratora okręgowego Manhattanu
Roberta Morgenthau o osobach decyzyjnych we
wszystkich instytucjach religijnych pochodzi
z „Hartford Courant” z 20 marca 2002 roku.

Zapewnienie kardynała Egana, że Kościół zrobi
wszystko, by podobne nadużycia z udziałem księży
już nigdy się nie wydarzyły, pochodzi z jego listu do
parafian, odczytanego w kościołach archidiecezji 21
kwietnia 2002 roku.

Wypowiedź biskupa Sergia Obeso o tym, że brudy
najlepiej prać we własnym domu, pochodzi
z „Washington Post” z 17 kwietnia 2002 roku.

Rozdział 6. Kryzys szacunku

Cytowane wywiady: David Angier, asystent
prokuratora okręgowego, okręgów Franklin
i Hampshire; Kevin Burke, prokurator okręgowy,
okręg Essex; Martha Coakley, prokurator okręgowy,
okręg Middlesex; Daniel Conley, prokurator
okręgowy, okręg Suffolk; William Keating, prokurator
okręgowy, okręg Norfolk; Jeanine Pirro, prokurator
okręgowa, okręg Westchester, Nowy Jork; Thomas
Reilly, prokurator generalny, stan Massachusetts;
Marian Walsh, senator stanowa Massachusetts.

Rozdział 7. Jego Eminencja



Cytowane wywiady: Jack Connors junior, założyciel
firmy Hill, Holliday, Connors, Cosmopulos; Leonard
Florence, przyjaciel kardynała Lawa; Paul La
Camera, prezes i dyrektor generalny WCVB-TV;
Carolyn Newberger, psycholog dziecięca; Thomas
O’Connor, profesor historii, Boston College; Thomas
O’Neill III, były gubernator porucznik stanu
Massachusetts i dyrektor wykonawczy FH-GPC;
Patrick Purcell, wydawca, „Boston Herald”; David
Zizik, wiceprzewodniczący rady parafialnej, Kościół
Świętej Teresy, Sherborn, Massachusetts.

Inne wywiady: James Brett, prezes i dyrektor
wykonawczy, Rada Nowej Anglii; William Bulger,
rektor, Uniwersytet Massachusetts; doktor Michael
Collins, prezes i dyrektor wykonawczy, Caritas
Christi Health Care System; David D’Allesandro,
prezes i dyrektor wykonawczy, John Hancock
Financial Services; Neal Finnegan, prezes, Citizens
Bank of Massachusetts; Donna Latson Gittens,
prezes i dyrektor wykonawcza, Causemedia; Kevin
Phelan, wiceprezes ds. wykonawczych, Meredith &
Grew; Robert Popeo, prezes, Mintz, Levin, Cohn,
Ferris, Glovsky and Popeo; Jeffrey Rudman, starszy
partner, Hale and Dorr; Jack Shaughnessy senior,
prezes, Shaughnessy & Ahern.

Cytowane źródła: Etos organizacyjny Kościoła
opisał Garry Wills, Bare Ruined Choirs, Doubleday,
Nowy Jork 1972, s. 24.

Szczegółowy opis irlandzkiej dominacji w Kościele
katolickim w Stanach pochodzi z książki Maureen
Dezell, Irish America: Coming into Clover, Anchor
Books, Nowy Jork 2000, s. 169 i 184.



Inne źródła: Jack Beatty, The Rascal King: The Life
and Times of James Michael Curley, 1874-1958,
Addison-Wesley, Reading 1992.

Nat Hentoff, Boston Boy, Knopf, Nowy Jork 1986.
Eugene Cullen Kennedy, Fall from Grace, „National

Catholic Reporter”, 8 marca 2002.
Anthony Lukas, Common Ground: A Turbulent

Decade in the Lives of Three American Families,
Knopf, Nowy Jork 1985.

Charles Morris, American Catholic: The Saints
and Sinners Who Built America’s Most Powerful
Church, Times Books, Nowy Jork 1997.

Thomas O’Connor, The Boston Irish: A Political
History, Northeastern University Press, Boston 1995
oraz Boston Catholics, Northeastern University
Press, Boston 1998.

James O’Toole, Militant and Triumphant: William
Henry O’Connell and the Catholic Church in Boston,
1859-1944, Notre Dame University Press, South
Bend 1992.

Rozdział 8. Kościół i seks

Cytowane wywiady: doktor Fred Berlin, Krajowy
Instytut Badań Traumy Seksualnej, Zapobiegania jej
i Leczenia, Baltimore; ksiądz Robert Bullock, pastor
w kościele Matki Bożej Bolesnej w Sharon,
Massachusetts; ksiądz Edward Burns, dyrektor
wykonawczy sekretariatu ds. powołań i formacji
duchownych przy Krajowej Konferencji Biskupów
Katolickich; Edward Cardoza, były seminarzysta;
David Clohessy, dyrektor Sieci Ocalałych Ofiar
Molestowania przez Księży; ksiądz Christopher
Coyne, profesor w seminarium Świętego Jana



w Bostonie; ksiądz Donald Cozzens, były rektor
seminarium Świętej Marii w Cleveland; Sylvia
Demarest, adwokat; William Donohue, prezes
Katolickiej Ligi Praw Religijnych i Obywatelskich;
ksiądz doktor James Gill, założyciel i dyrektor
Instytutu Badań nad Ludzką Seksualnością
w Katolickiej Unii Teologicznej w Chicago; Peter
Isely, psychoterapeuta i były seminarzysta; ksiądz
James King, dyrektor ds. powołań na terytorium
Indiany, College Świętego Krzyża; ksiądz Jay Mullin;
ksiądz Len Plazewski, dyrektor ds. powołań diecezji
St. Petersburga; Anson Shupe, profesor socjologii na
uniwersytecie stanu Indiana, Purdue University;
Richard Sipe, autor książki Sex, Priests and Power:
Anatomy of a Crisis, Brunner/Mazel, Nowy Jork
1995.

Inne wywiady: Szczególnie pomocni byli pisarze
badający seksualne zachowania księży, w tym Jason
Berry, autor książki Lead Us Not into Temptation:
Catholic Priests and the Sexual Abuse of Children,
University of Illinois Press, Urbana and Chicago
2000, oraz Eugene Kennedy, autor książki The
Unhealed Wound: The Church and Human
Sexuality, St. Martin’s Press, Nowy Jork 2001.
Swoimi opiniami podzielili się też badacze: doktor
David Fassler, profesor psychiatrii na Uniwersytecie
Vermont i prezes Rady ds. Dzieci, Adolescentów i ich
Rodzin w Amerykańskim Stowarzyszeniu
Psychiatrycznym; David Finkelhor, dyrektor Centrum
Badawczego ds. Przestępstw przeciwko Dzieciom na
Uniwersytecie New Hampshire. Pomocnych było
kilka książek, w tym The Changing Face of the



Priesthood autorstwa księdza Donalda Cozzensa,
The Liturgical Press, Collegeville 2000.

Cytowane źródła: Wypowiedzi Joaquina Navarro-
Vallsa dotyczące skandalu molestowania przez księży
pojawiły się w wywiadzie opublikowanym w „New
York Timesie” 3 marca 2002 roku.

Wypowiedzi Mary Louise Cervone na temat
homoseksualnych księży pojawiły się w komunikacie
dla prasy z 4 marca 2002 roku.

Dyskusja o ośrodkach terapeutycznych
współpracujących z Kościołem jest zaczerpnięta
z artykułu autorstwa Ellen Barry opublikowanego
przez „Boston Globe” 13 kwietnia 2002 roku.

Wspomnienia Paula Hendricksona z czasów
uczęszczania do seminarium w Alabamie zostały
opublikowane przez „New York Times” 28 kwietnia
2002 roku.

Apostolska adhortacja papieża Jana Pawła II
dotycząca formacji duchownych, Pastores Dabo
Vobis, została podpisana w Rzymie 25 marca 1992
roku.

Deklaracja papieża Pawła VI potwierdzająca
sprzeciw Kościoła wobec wyświęcania kobiet, Inter
Insignores, została podpisana w Rzymie 15
października 1976 roku.

9. Walka o zmianę

Cytowane wywiady: Paul Baier, uczestnik
konwokacji; Mary Jo Bane, profesor polityki
publicznej w Harvard School of Government; Robert
Bowers, proboszcz w kościele Świętej Katarzyny
Sieneńskiej w Charlestown, Massachusetts; ksiądz



Robert Bullock, proboszcz w kościele Matki Bożej
Bolesnej w Sharon, Massachusetts; Lisa Sowle
Cahill, profesor teologii z Boston College; ksiądz
Robert Carr, wikary parafialny w Katedrze Świętego
Krzyża w Bostonie; Patricia Casey, uczestniczka
konwokacji; Bonnie Ciambotti, uczestniczka
konwokacji; ksiądz Walter Cuenin, proboszcz
w kościele Matki Bożej Wspomożenia Wiernych
w Newton, Massachusetts; Luise Cahill Dittrich,
członkini grupy Głos Wiernych; William Donohue,
przewodniczący Katolickiej Ligi Praw Religijnych
i Obywatelskich; Thomas Groome, profesor teologii
w Boston College; ksiądz Paul Kilroy, proboszcz
kościoła Świętego Bernarda w Newton,
Massachusetts; Ronald McArthur, emerytowany
przewodniczący College’u im. Świętego Tomasza
z Akwinu; Gisela Morales-Barreto, członkini Głosu
Wiernych; doktor James Muller, przewodniczący
Głosu Wiernych; Thomas O’Neill III, były zastępca
gubernatora Massachusetts i dyrektor generalny
FH-GPC; Stephen Pope, kierownik wydziału teologii
w Boston College; oraz biskup William Skylstad,
wiceprzewodniczący Krajowej Konferencji Biskupów
Katolickich.

Inne wywiady: Scott Appleby, dyrektor Ośrodka
Cushwa ds. Badań Amerykańskiego Katolicyzmu na
Uniwersytecie Notre Dame; ksiądz James Coriden,
profesor badań duszpasterstwa w Związku
Teologicznym w Waszyngtonie; Ernest Corrigan,
członek Głosu Wiernych; ksiądz Donald Cozzens, były
rektor seminarium Świętej Marii i Wyższej Szkoły
Teologicznej w Cleveland; William D’Antonio, adiunkt



na wydziale socjologii na Katolickim Uniwersytecie
Ameryki; ksiądz Thomas Doyle, kapelan wojsk
lotniczych; Chester Gillis, docent teologii na
Uniwersytecie Georgetown; biskup Wilton Gregory,
przewodniczący Krajowej Konferencji Biskupów
Katolickich; ksiądz James Keenan, profesor teologii
moralnej w Jezuickiej Szkole Teologii w Weston;
ksiądz Richard McBrien, profesor teologii na
Uniwersytecie Notre Dame; ksiądz John McCloskey
III, dyrektor Katolickiego Centrum Informacyjnego
w Waszyngtonie; David O’Brien, przewodniczący
Ośrodka ds. Religii, Etyki i Kultury w College’u
Świętego Krzyża; ksiądz Thomas Reese, wydawca
magazynu „America”; Richard Santagati,
przewodniczący Merrimack College oraz David
Zizik, wiceprzewodniczący rady parafialnej
w kościele Świętej Teresy w Sherborn,
Massachusetts.

Wielu innych wiernych, księży, wysoko
postawionych duchownych i pracowników Kościoła
kontaktowało się z „Boston Globe” osobiście,
telefonicznie lub mailowo w związku z walką
o zmianę.

Cytowane źródła: Wypowiedź Lawa o podważaniu
misji Kościoła katolickiego pochodzi z jego mowy
wygłoszonej z ambony przed rozpoczęciem mszy 21
kwietnia 2002 roku.

Wypowiedź papieża Jana Pawła II o oczyszczeniu
całej wspólnoty katolickiej pochodzi z przemówienia
do kardynałów amerykańskich wygłoszonego 23
kwietnia 2002 roku.

List otwarty Mary Jo Bane został opublikowany



w „Boston Globe” 3 lutego 2002 roku.
Victor Conlogue korespondował mailowo z „Boston

Globe”.
Mary Leveck korespondowała mailowo z „Boston

Globe”.
Badania opinii publicznej dotyczące stosunku

katolików do nauki Kościoła zostały przeprowadzone
przez „Boston Globe” oraz telewizję WBZ-TV
w dniach 4-6 lutego 2002 roku. „New York Times”
i telewizja CBS News przeprowadziły badania
między 28 kwietnia a 1 maja 2002 roku. Postawy
katolików do nauki Kościoła opisał też William
D’Antonio i inni w książce American Catholics:
Gender, Generation and Commitment, AltaMira
Press, Lanham 2001.

Rozwój społeczno-ekonomiczny katolików
amerykańskich opisali Bryan Froehle i Mary Gautier
w książce Catholicism USA: A Portrait of the
Catholic Church in the United States, Orbis Books,
Nowy Jork 2000, s. 14-16.

Lumen Gentium, dogmatyczna konstytucja
o Kościele, jest dokumentem Soboru Watykańskiego
II i została ogłoszona w Rzymie przez papieża Pawła
VI 21 listopada 1964 roku.

Helene O’Brien korespondowała z „Boston Globe”
mailowo.

Kardynał Law przyznał, że katolicy poczuli się
przez niego zdradzeni, kiedy odpowiadał
przywódcom świeckim podczas konwokacji 9 marca
2002 roku.

Jane Audrey-Neuhauser korespondowała mailowo
z „Boston Globe”.

Wypowiedź kardynała Lawa, że „usłyszał



orędowanie za większą otwartością Kościoła”, było
częścią mowy końcowej na konwokacji 9 marca 2002
roku.

Kardynał Law przedstawił swoje cele na zabraniu
amerykańskich kardynałów w Watykanie 21 kwietnia
2002 roku.

Sprzeciw Lawa wobec propozycji stowarzyszenia
rad parafialnych został opisany w liście od wikariusza
generalnego archidiecezji, biskupa Waltera
Edyveana, przefaksowanego księżom 25 kwietnia
2002 roku.

„Boston Globe” i telewizja WBZ-TV przeprowadziły
ankietę wśród bostońskich katolików na temat ich
stosunku do kardynała Lawa i księży parafialnych
w dniach 4-6 lutego i ponownie 12-15 kwietnia 2002
roku.

Statystki dotyczące zmieniającej się liczebności
księży w Stanach Zjednoczonych pochodzą
z Centrum ds. Badań Stosowanych Apostolatu na
Uniwersytecie Georgetown.

Badania socjologa Deana Hoge’a przytoczył
„Washington Post” 27 kwietnia 2002 roku.

Wypowiedzi arcybiskupa Keitha O’Briena
dotyczące celibatu zamieścił „Sunday Herald of
Glasgow” 21 kwietnia 2002 roku.

Wypowiedzi kardynała Rogera Mahony’ego
dotyczące celibatu zostały opublikowane w „Los
Angeles Times” 26 marca 2002 roku.

Wypowiedzi kardynała Francisa Stafforda
dotyczące celibatu zostały przytoczone przez „New
York Times” 19 kwietnia 2002 roku.

Opinie papieża Jana Pawła II o celibacie pojawiły
się w jego przemówieniu do odwiedzających



biskupów nigeryjskich 20 kwietnia 2002 roku.
Ecclesia in America jest adhortacją apostolską

Jana Pawła II wygłoszoną w Mexico City 22 stycznia
1999 roku.

William Bennett opisał skandal związany
z wykorzystywaniem seksualnym przez księży
w „Wall Street Journal” 18 marca 2002 roku.

William Buckley junior opisał skandal związany
z wykorzystywaniem seksualnym przez księży
w felietonie opublikowanym przez „Universal Press
Syndicate” 13 lutego 2002 roku.

Patrick Buchanan opisał skandal związany
z wykorzystywaniem seksualnym przez księży
w felietonie opublikowanym przez „Creators
Syndicate” 20 marca 2002 roku.

Artykuł wstępny w „Wall Street Journal” na temat
Kościoła i jego krytyków został opublikowany 26
kwietnia 2002 roku.

Wypowiedzi kardynała Francisa Stafforda na temat
zmiany wiary zostały zacytowane przez „New York
Timesa” 19 kwietnia 2002 roku.

Konferencja prasowa kardynała Darió Castrillón
Hoyosa dotycząca molestowania przez księży odbyła
się w Watykanie 21 marca 2002 roku.

Żądanie biskupa Charlesa Grahmanna, aby księża
otrzymywali pozwolenie na rozmowę z reporterami,
zostało przytoczone przez „Dallas Morning News”
27 kwietnia 2002 roku.

Deklaracja kardynała Lawa dotycząca tajemnicy
została wyrażona w liście do księży 12 kwietnia 2002
roku.

Opinia kardynała Lawa, że zaniedbania
Gregory’ego Forda i jego rodziców przyczyniły się do



jego molestowania, pojawiła się w aktach sprawy
w kwietniu 2002 roku.

Opinia papieża o „głęboko zakorzenionym kryzysie
moralności seksualnej” pojawiła się w jego
przemówieniu do amerykańskich kardynałów 23
kwietnia 2002 roku.

Opinie Johna Allena juniora dotyczące następcy
papieża pochodzą z książki Conclave: The Politics,
Personalities, and Process of the Next Papal
Election, Doubleday, Nowy Jork 2002, s. 38.

Mary Ann Keyes korespondowała mailowo
z „Boston Globe”.

Richard Rohrbacher korespondował mailowo
z „Boston Globe”.

Inne źródła: William D’Antonio i inni, Laity,
American and Catholic: Transforming the Church,
Sheed & Ward, Kansas City, 1996.

Richard McBrien, redaktor, The HarperCollins
Encyclopedia of Catholicism, HarperCollins, Nowy
Jork 1995.

Thomas Reese, Watykan od wewnątrz: polityka
i organizacja Kościoła katolickiego, przeł. Monika
Betley, Książka i Wiedza, Warszawa 1999.

George Weigel, Świadek nadziei: biografia papieża
Jana Pawła II, przeł. Maria Tarnowska i inni, Znak,
Kraków 2012.



Podziękowania

Chcielibyśmy podziękować wszystkim, którzy
hojnie poświęcili swój czas na wywiady, rozmowy
telefoniczne lub zwrócili naszą uwagę na ostatni
zwrot akcji w tej historii, która prawdopodobnie
będzie jeszcze miała swój ciąg dalszy. Niektórzy
z naszych rozmówców byli ofiarami, inni ich
rodzicami. Rozmawialiśmy z księżmi, prokuratorami,
policjantami, prawnikami, lekarzami, profesorami –
zbyt wieloma osobami, aby wymienić je wszystkie
z imienia i nazwiska. Daliście nam Wasz czas,
doświadczenie i wiedzę, co ogromnie doceniamy.

W zasadzie każdy redaktor, reporter, dziennikarz
czy researcher w „Boston Globe” przyczynił się do
powstania tego reportażu, ale byłoby niedbałością
nie wspomnieć przynajmniej o takich
współpracownikach jak Ellen Barry, Kathleen Burge,
Diego Ribadeneira, Tatsha Robertson, Charles
Sennott, Farah Stockman i Jack Thomas. Ich twórczy
wysiłek ułatwił naszą pracę.

Wielu utalentowanych fotografów „Boston Globe”,
grafików i projektantów pomogło naszym
czytelnikom lepiej zrozumieć tę złożoną historię.
Nasza praca zyskała znacznie większy zasięg dzięki
Teresie Hanafin i jej zdolnemu zespołowi
z Boston.com, którzy udostępnili jej efekty milionom
internautów na całym świecie. Lisa Tuite i jej zespół
w bibliotece „Boston Globe” oraz researcherka



Kathleen Hennrikus pomogły nam uporządkować
mnóstwo informacji.

Prawnicy gazety Jonathan Albano i Anthony Fuller
Bingham Dana podjęli herkulesowy wysiłek
i przedstawili mocne argumenty prawne, które
pomogły nam przekonać trzech sędziów sądu
stanowego i sędziego sądu apelacyjnego o prawie do
publicznego dostępu do dokumentów, które inni
sędziowie utajnili pod wpływem nacisków
archidiecezji bostońskiej.

Jesteśmy ogromnie wdzięczni wszystkim osobom,
dla których wykonujemy naszą pracę, czyli
czytelnikom „Boston Globe”. Ich reakcja na tę
historię była natychmiastowa i emocjonalna.
W tysiącach rozmów telefonicznych, listów i maili
byliśmy często chwaleni, a czasem ganieni; czytelnicy
dzielili się z nami swoimi bólem, złością i żalem,
opowiadali swoje historie, oferowali nam rady,
pomysły i źródła i przypominali nam, że musimy
wypełniać nasz obowiązek zarówno uczciwie, jak
i bezkompromisowo.

Tym tematem zajmowali się przed nami inni
dziennikarze, dzięki czemu stawał się on coraz
głośniejszy. Chodzi przede wszystkim o Jasona
Berry’ego, który sprawił, że problem molestowania
dzieci przez księży wzbudził ogólnokrajowe
zainteresowanie po raz pierwszy w 1985 roku. Pisał
o tym dla różnych gazet, w tym dla „National
Catholic Reporter”, a później w 1992 roku wydał
książkę pod tytułem Lead Us Not into Temptation:
Catholic Priests and the Sexual Abuse of Children.
James Franklin, były reporter ds. religijnych „Boston
Globe”, napisał wiele relacji o molestowaniu



nieletnich przez księży na przestrzeni lat,
a reporterzy Linda Matchan i Don Aucoin wnieśli
duży wkład w opracowanie materiału o sprawie
Jamesa Portera w 1992 roku. W 2001 roku Kristen
Lombardi z gazety „Boston Phoenix” napisała serię
artykułów poruszających kłopotliwe kwestie
w sprawie Johna Geoghana, do których archidiecezja
Bostonu nie zechciała się odnieść.

Nasi redaktorzy z wydawnictwa Little, Brown –
Geoff Shandler i Ryan Harbage – pomogli nam skupić
się na najważniejszych sprawach w naszej pracy.
Redaktor stylistyczna Peggy Freudenthal i jej zespół
okazali wielką życzliwość w stresowej sytuacji
i pomogli nam udoskonalić język oraz sprawdzić
fakty.

Martin Baron, wydawca „Boston Globe”, był
głównym inicjatorem tego dochodzenia, ponieważ
zażądał wyjaśnienia, i to już podczas pierwszego
tygodnia w nowej pracy, dlaczego dokumenty sądowe
dotyczące Geoghana są utajnione. Pilnował
rzetelności sprawozdań, precyzyjnego sposobu
pisania i wysokich standardów edytorskich.

Książka ta nie powstałaby bez kierownictwa
naszego szefa w „Boston Globe”, Bena Bradleego
juniora, zastępcy redaktora naczelnego projektów.
Był on odpowiedzialny za nadzór nad działem
reportażu i pomógł w opracowaniu pomysłu na
książkę, przeprowadzając ją energicznie przez etapy
pisania i redakcji.

Na zakończenie chcielibyśmy uhonorować ofiary
molestowania za ich godność, odwagę oraz za to, że
pozwoliły nam opowiedzieć ich historie.



Matt Carroll
Kevin Cullen
Thomas Farragher
Stephen Kurkjian
Michael Paulson
Sacha Pfeiffer
Michael Rezendes
Walter V. Robinson



[1] Dzwony Najświętszej Marii Panny (The Bells of St. Mary’s), reż.
Leo McCarey – amerykański musical z 1945 roku, w którym
centralną postacią jest niekonwencjonalny duchowny, ojciec
O’Malley, grany przez Binga Crosby’ego (przyp. tłum.).

[2] Mowa o postaciach z kultowego programu I Love Lucy –
amerykańskiego, czarno-białego serialu komediowego z lat 1951-
1957. Był to pierwszy serial w Stanach Zjednoczonych
wyprodukowany na potrzeby telewizji (przyp. tłum.).

[3] Damian De Veuster, święty Kościoła katolickiego (przyp. tłum.).



Tytuł oryginału: Betrayal. The Crisis in the Catholic Church
Pierwsze wydanie: Little, Brown and Company, 2002
Opracowanie graficzne okładki: Robert Dąbrowski
Redaktor prowadząca: Joanna Stryjczyk
Opracowanie redakcyjne: HIRONDELLES
Korekta: Ewa Godycka

© 2012 by the „Boston Globe”
Wstęp i posłowie © 2015 by the „Boston Globe”
Przedmowa © 2015 by Tom McCarthy, Josh Singer
© for the Polish edition by HarperCollins Polska sp. z o.o.
Warszawa, 2016
Ilustracja na okładce: © 2015 Open Road Films, LLC

Wszystkie prawa zastrzeżone, łącznie z prawem reprodukcji części
lub całości dzieł w jakiejkolwiek formie.

HarperCollins jest zastrzeżonym znakiem należącym do
HarperCollins Publishers LLC.
Nazwa i znak nie mogą być wykorzystane bez zgody właściciela.

HarperCollins Polska sp. z o.o.
02-516 Warszawa, ul. Starościńska 1B lokal 24-25

www.harlequin.pl

ISBN: 978-83-276-2143-6

Konwersja do formatu MOBI:
Legimi Sp. z o.o.

http://www.harlequin.pl


Spis treści
Strona tytułowa
Przedmowa
Wstęp
1. Ojciec Geoghan
2. Tuszowanie
3. Sprawcy
4. Ofiary
5. Wybuch
6. Kryzys szacunku
7. Jego Eminencja
8. Kościół i seks
9. Walka o zmianę
Posłowie do niniejszego wydania
Dokumenty
Przypisy
Podziękowania
Strona redakcyjna



Spis treści

Strona tytułowa 2
Przedmowa 4
Wstęp 7
1. Ojciec Geoghan 25
2. Tuszowanie 56
3. Sprawcy 92
4. Ofiary 131
5. Wybuch 161
6. Kryzys szacunku 208
7. Jego Eminencja 243
8. Kościół i seks 279
9. Walka o zmianę 309
Posłowie do niniejszego wydania 340
Dokumenty 358
Przypisy 426
Podziękowania 453
Strona redakcyjna 458


	Strona tytułowa
	Przedmowa
	Wstęp
	1. Ojciec Geoghan
	2. Tuszowanie
	3. Sprawcy
	4. Ofiary
	5. Wybuch
	6. Kryzys szacunku
	7. Jego Eminencja
	8. Kościół i seks
	9. Walka o zmianę
	Posłowie do niniejszego wydania
	Dokumenty
	Przypisy
	Podziękowania
	Strona redakcyjna

