
  



 
 



 

    Przedmowa 

 

 

  Na pierwszym roku college’u przeczytałem Medytacje Kartezjusza i zainteresował mnie 

problem umysł-ciało. Oto tajemnica. Jak, do diabła, moje myśli i odczucia mogą mieścić się 

w tym samym świecie co komórki nerwowe i cząsteczki tworzące mój mózg? Dziś, po 

trzydziestu latach rozmyślania, rozmów i pisania o tej tajemnicy, sądzę, że zrobiłem postęp. 

Wydaje mi się, że potrafię naszkicować schemat rozwiązania, teorię świadomości, dającą 

odpowiedzi (lub pokazującą, jak je znaleźć) na pytania, które dotychczas były tak samo 

zaskakujące dla filozofów i naukowców, jak dla laików. Otrzymałem dużą pomoc. Miałem 

szczęście być nauczanym, nieformalnie, niestrudzenie i nieustępliwie, przez wspaniałych 

myślicieli, których poznacie na stronach tej książki. Historia, którą muszę opowiedzieć, nie jest 

historią samotnego zamyślenia, lecz odyseją przez wiele dziedzin, a rozwiązania zagadek są 

nierozerwalnie wplecione w tkaninę dialogu i sporów, w których często więcej nauczą nas 

szalone błędy niż ostrożne ekwiwokacje. Jestem pewien, że w przedstawionej tu teorii pozostało 

wiele błędów, i mam nadzieję, iż są one właśnie szalone, gdyż sprowokują u innych lepsze 

odpowiedzi. 

  Ideom z tej książki nadawałem kształt przez szereg lat, jednak pisanie rozpocząłem 

w styczniu 1990 roku, a skończyłem ledwie rok później, dzięki hojności kilku wspaniałych 

instytucji i pomocy wielu przyjaciół, studentów i współpracowników. Zentrum für 

Interdisziplinäre Forschung w Bielefeld, CREA na École Polytechnique w Paryżu i Villa 

Serbelloni Rockefeller Center w Bellagio zapewniły idealne warunki do pisania i dyskusji 

podczas pierwszych pięciu miesięcy. Moja uczelnia, Tufts, wspierała mą pracę w Centrum 

Studiów Kognitywnych i umożliwiła mi zaprezentowanie prawie ostatniego szkicu jesienią 1990 

roku podczas seminarium organizowanego dla Uniwersytetu Tufts oraz innych doskonałych 

szkół z Bostonu i okolic. Chciałbym też podziękować Fundacji Kapor za wspieranie naszych 

badań w Centrum Badań Kognitywnych. 

  Kilka lat temu Nicholas Humphrey przyłączył się do mnie w pracy w Centrum Badań 

Kognitywnych i wraz z Rayem Jackendoffem i Marcelem Kinsbourne’em rozpoczęliśmy 

regularne dyskusje nad różnymi aspektami i problemami świadomości. Trudno byłoby znaleźć 

cztery bardziej różniące się podejścia do umysłu, jednak nasze rozmowy były na tyle owocne 

i krzepiące, że dedykuję tę książkę tym wspaniałym przyjaciołom, dziękując im za to wszystko, 

czego mnie nauczyli. Dwaj inni długoletni przyjaciele również odegrali znaczące role 

w kształtowaniu mojego myślenia, za co jestem im dozgonnie wdzięczny: Kathleen Akins i Bo 

Dahlbom. 

  Pragnę także podziękować grupie ZIF z Bielefeld, a szczególnie takim osobom jak: Peter 

Bieri, Jaegwon Kim, David Rosenthal, Jay Rosenberg, Eckhart Scheerer, Bob van Gulick, Hans 

Flohr oraz Lex van der Heiden; grupie CREA z Paryża, a zwłaszcza Danielowi Andlerowi, 

Pierre’owi Jacobowi, Franciscowi Vareli, Danowi Sperberowi i Deirdre Wilson; oraz „księciom 

świadomości”, którzy dołączyli do Nicka, Marcela, Raya i mnie w Villi Serbelloni podczas 

niesamowicie produktywnego tygodnia w marcu. Byli to: Edoardo Bisiach, Bill Calvin, Tony 

Marcel i Aaron Sloman. Dziękuję również Edoardowi i innym uczestnikom warsztatów 

dotyczących zaniedbania, a odbywających się w Parmie w czerwcu. Pim Levelt, Odmar 

Neumann, Marvin Minsky, Oliver Selfridge i Nils Nilsson też dostarczyli cennych rad 

dotyczących różnych rozdziałów. Chcę ponadto wyrazić swoją wdzięczność Nilsowi za 

dostarczenie fotografii Shakeya oraz Paulowi Bach-y-Rita za jego zdjęcia i porady dotyczące 



urządzeń protezy wzroku. 

  Jestem wdzięczny za ogrom konstruktywnej krytyki wszystkim uczestnikom jesiennego 

seminarium, klasie, której nigdy nie zapomnę. Byli to: David Hilbert, Krista Lawlor, David 

Joslin, Cynthia Schossberger, Luc Faucher, Steve Weinstein, Oakes Spalding, Mini Jaikumar, 

Leah Steinberg, Jane Andreson, Jim Beattie, Evan Thompson, Turhan Canli, Michael Anthony, 

Martina Roepke, Beth Sangree, Ned Block, Jeff McConnell, Bjørn Ramberg, Phil Holcomb, 

Steve White, Owen Flanagan i Andrew Woodfield. Tydzień po tygodniu, ta grupa wystawiała 

mnie na próbę ognia w sposób najbardziej konstruktywny z możliwych. Podczas ostatecznego 

redagowania Kathleen Akins, Bo Dahlbom, Doug Hofstadter i Sue Stafford dostarczyli mi wiele 

nieocenionych sugestii. Paul Weiner zamienił moje surowe szkice we wspaniałe ryciny 

i wykresy. 

  Kathryn Wynes, a później Anne Van Voorhis wykonały nadzwyczajną pracę, 

powstrzymując mnie i Centrum od rozsypania się podczas ostatnich gorączkowych lat, a bez ich 

skuteczności i spostrzeżeń dokończenie tej książki nadal wymagałoby lat. Jednak największe 

podziękowania należą się Susan, Peterowi, Andrei, Marvinowi i Brandonowi, mojej rodzinie. 

    Uniwersytet Tufts 

 

  styczeń 1991 

 

 



  Rozdział 1 
 

  Preludium: Jak możliwe są halucynacje? 

 

 

  1. Mózg w naczyniu 

 

 

  Wyobraź sobie, że w czasie twojego snu, zły naukowiec wyciągnął twój mózg z ciała 

i włożył go do podtrzymującego życie naczynia. Wyobraź sobie również, że naukowiec sprawił, 

iż nie wydaje ci się, że jesteś tylko mózgiem w naczyniu, ale że działasz i zajmujesz się wieloma 

przyziemnymi sprawami, wymagającymi ciała. Ta stara historyjka, mózg w naczyniu, to 

ulubiony eksperyment myślowy w warsztacie wielu filozofów. To współczesna wersja opowieści 

Kartezjusza (1641) o złośliwym demonie-iluzjoniście, który pragnie oszukać Kartezjusza co do 

wszystkiego, łącznie z jego własną egzystencją. Ale, jak zaobserwował Kartezjusz, nawet 

nieskończenie potężny zły demon nie byłby w stanie nabrać go tak, aby ten myślał, że istnieje, 

gdyby w rzeczywistości nie istniał: cogito ergo sum, „myślę, więc jestem”. Współczesnych 

filozofów mniej interesuje udowadnianie czyjejś egzystencji jako myślącego bytu (być może 

dlatego, że stwierdzili, iż Kartezjusz dostatecznie rozwiązał ten problem), a bardziej skupiają się 

na tym, co możemy wywnioskować z naszego doświadczenia z naturą oraz z samej natury 

świata, w którym (pozornie) żyjemy. Czy można być jedynie mózgiem w naczyniu? Czy można 

zawsze być tylko mózgiem w naczyniu? Jeśli tak, czy można zdać sobie z tego sprawę (a co 

dopiero to zweryfikować)? 

  Pomysł z mózgiem w naczyniu doskonale nadaje się do zgłębiania tych zagadnień, ale ja 

chciałbym użyć tej historyjki w trochę innym celu. Zamierzam przedstawić kilka ciekawych 

faktów dotyczących halucynacji, które doprowadzą nas do zalążka teorii – empirycznej, rzetelnej 

teorii – ludzkiej świadomości. W standardowym eksperymencie myślowym naukowcy 

oczywiście mieliby pełne ręce roboty, próbując zapewnić kikutom nerwów wszystkich zmysłów 

odpowiednią stymulację, aby podstęp mógł dojść do skutku, ale filozofowie dla dobra dyskusji 

założyli, że pomimo trudności, które wiążą się z tym zadaniem, jest ono „zasadniczo możliwe”. 

Należy być nieufnym co do rzeczy „zasadniczo możliwych”. Zasadniczo możliwe jest również 

wybudowanie drabiny ze stali nierdzewnej prowadzącej do nieba lub wypisanie w porządku 

alfabetycznym wszystkich możliwych w języku angielskim rozmów składających się z mniej niż 

tysiąca słów. Żaden jednak z tych pomysłów nie jest w minimalnym stopniu możliwy do 

zrealizowania, a – jak zobaczymy – czasem faktyczna niemożliwość jest teoretycznie ciekawsza 

niż zasadnicza możliwość. 

  Zastanówmy się przez chwilę, jak zatrważające zadanie miałby przed sobą naukowiec. 

Można przypuszczać, że po łatwym początku pojawiłyby się trudności. Naukowiec zacząłby od 

mózgu w stanie śpiączki, który byłby podtrzymywany przy życiu, ale nie otrzymywałby 

sygnałów od nerwów wzrokowych czy słuchowych, bodźców somatosensorycznych ani żadnych 

innych impulsów. Czasem przypuszcza się, że taki „odłączony” mózg pozostałby na zawsze 

w stanie śpiączki, nie potrzebując morfiny do uśpienia, lecz istnieją dowody na to, iż w tak 

strasznych warunkach mogłoby nastąpić spontaniczne wybudzenie. Myślę, iż można założyć, że 

gdyby ktoś miał wybudzić się w takiej sytuacji, znalazłby się w stanie okrutnej udręki: 

niewidomy, niesłyszący, całkowicie sparaliżowany, bez możliwości określenia orientacji swojego 

ciała. 



  Gdyby naukowcy nie chcieli cię przerazić, próbowaliby wybudzić cię poprzez 

wprowadzenie muzyki stereo (w odpowiedni sposób zakodowanej jako impulsy nerwowe) do 

twoich nerwów słuchowych. Zaaranżowaliby również sygnały, zwykle pochodzące od twojego 

zmysłu równowagi, czyli z ucha wewnętrznego, które wskazałyby ci, że leżysz na plecach, ale 

sparaliżowany, otępiały, niewidomy. Taki stan będzie do osiągnięcia poprzez techniczną 

wirtuozerię w najbliższej przyszłości – być może jest dostępny już dziś. Następnie naukowcy 

mogliby przejść do stymulowania ośrodków unerwiających twój naskórek, zapewniając im 

sygnały, które w normalnej sytuacji mogłyby zostać wysłane z pomocą delikatnego ciepła do 

powierzchni brzusznej, oraz (idąc jeszcze dalej) zacząć stymulować nerwy naskórka na grzbiecie, 

wywołując mrowienie charakterystyczne dla ziarenek piasku wciskających się w twoje plecy. 

„Świetnie!”, powiedziałbyś do siebie. „Leżę sobie tutaj na plaży, sparaliżowany i niewidomy, 

słuchając przyjemnej muzyki, ale zagrożony poparzeniem słonecznym. Jak się tu dostałem i jak 

mogę zawołać pomoc?” 

  Następnie wyobraź sobie, że osiągnąwszy to wszystko, naukowcy stawiają czoło 

trudniejszemu problemowi, polegającemu na przekonaniu cię, że nie jesteś zwykłą kłodą leżącą 

na plaży, lecz podmiotem działającym. Zaczynając od małych kroczków, postanawiają 

„zlikwidować” część paraliżu w twoim fantomowym ciele i pozwalają ci poruszyć prawym 

palcem wskazującym w piasku. Pozwalają na zmysłowe odczucie poruszanego palca, co jest 

możliwe poprzez przekazanie kinestetycznej odpowiedzi, związanej z odpowiednimi sygnałami 

motorycznymi w obwodowym układzie nerwowym, ale muszą również zlikwidować odrętwienie 

z fantomu oraz zapewnić stymulację dla odczucia, które mógłby wywołać piasek wokół twojego 

palca. 

  Nagle zdajemy sobie sprawę z problemu, który szybko wymknie się spod kontroli, 

a mianowicie, że to, jak poczujesz piasek, zależy od sposobu, w jaki postanowisz poruszyć 

palcem. Problem związany z oszacowaniem odpowiednich doznań, ich wygenerowaniem lub 

skomponowaniem, a następnie z zaprezentowaniem ich w czasie rzeczywistym, będzie 

matematycznie nie do rozwiązania przez żaden, nawet najszybszy komputer, a jeśli źli naukowcy 

postanowią rozwiązać problem czasu rzeczywistego, wcześniej obliczając i przechowując 

wszelkie możliwe reakcje i w odpowiednim momencie puszczając je z playbacku, pojawi się 

kolejny nierozwiązywalny problem: do przechowania będą mieli zbyt wiele możliwości. Znaczy 

to po prostu, że naukowy zostaną zalani eksplozją kombinatoryczną[1], gdy tylko dadzą ci 

jakiekolwiek autentyczne możliwości eksploracyjne w tym wyimaginowanym świecie. 

  Naukowcy natrafili na znajomy mur; jego cień widzimy w nudnych stereotypach każdej 

gry komputerowej. Możliwości działania muszą być surowo – i nierealistycznie – ograniczone, 

aby zadanie stojące przed twórcami światów było wykonalne. Jeśli naukowców stać jedynie na 

to, aby przekonać cię, że jesteś skazany na granie w Donkey Konga przez całe twoje życie, 

znaczy to, że są naprawdę złymi naukowcami. 

  Istnieje pewne rozwiązanie tego technicznego problemu. Jest to rozwiązanie 

wykorzystywane na przykład w sytuacji, gdy potrzeba ulżyć obliczeniowemu ciężarowi 

w wysoce realistycznych symulatorach lotu: użycie kopii rzeczy w symulowanym świecie. 

Używają prawdziwego kokpitu, którym się porusza za pomocą popychacza hydraulicznego, 

zamiast symulować te odczucia w spodniach trenującego pilota. Oznacza to po prostu, że istnieje 

tylko jeden sposób na przechowywanie tak ogromnej ilości informacji o gotowym dostępie, 

dotyczących wyimaginowanego świata do eksploracji, a jest to prawdziwy (nawet jeśli maleńki, 

sztuczny albo gipsowy) świat, który przechowuje informacje o sobie. Jest to „oszukiwanie”, jeśli 

jesteś złym demonem, twierdzącym, iż oszukał Kartezjusza co do istnienia absolutnie 

wszystkiego, ale jest to sposób rozwiązania problemu z użyciem, bądź co bądź, ograniczonych 



środków. 

  Kartezjusz postąpił mądrze, obdarzając swojego wyimaginowanego złego demona 

nieskończoną mocą podstępu. Mimo że zadanie nie jest, ściśle mówiąc, nieskończone, ilość 

informacji możliwych do uzyskania w krótkim czasie przez dociekliwego człowieka jest 

oszałamiająco ogromna. Inżynierowie mierzą przepływ informacji w bitach na sekundę, czyli 

mówią o szerokości pasma kanałów, którymi płyną informacje. Telewizja wymaga szerszego 

pasma niż radio, a telewizja wysokiej rozdzielczości pasma jeszcze szerszego. Telewizja 

wysokiej rozdzielczości wydzielająca zapachy i produkująca fizyczne odczucia wymagałaby 

pasma jeszcze szerszego, a telewizja taka sama, tylko interaktywna, potrzebowałaby 

astronomicznie szerokiego pasma, ponieważ nieustannie rozgałęziałaby się na tysiące, odrobinę 

różniących się od siebie, trajektorii w wyimaginowanym świecie. Daj sceptykowi wątpliwą 

monetę, a w dwie sekundy ważenia, drapania, dzwonienia, nadgryzania i zwykłego patrzenia, jak 

słońce odbija się od jej powierzchni, zbierze on więcej informacji, niż superkomputer Cray jest 

w stanie wygenerować w rok. Wybicie rzeczywistej, ale podrobionej monety to pestka; 

stworzenie symulowanej monety jedynie ze zorganizowanej symulacji nerwów leży poza 

możliwościami ludzkiej technologii, współczesnej i prawdopodobnie przyszłej[2]. 

  Stąd płynie pierwszy wniosek: nie jesteśmy mózgami w naczyniach – jeśli cię to 

martwiło. Kolejny wniosek jest taki, że silne halucynacje są po prostu niemożliwe! Przez silną 

halucynację rozumiem halucynację pozornie konkretnego i trwałego trójwymiarowego 

przedmiotu w świecie rzeczywistym – w odróżnieniu od błysków, zniekształceń 

geometrycznych, aur, powidoków, nagłych odczuć fantomowych kończyn i innych anomalnych 

wrażeń. Silną halucynacją mógłby być na przykład duch, który odpowiada, pozwala się dotknąć 

i sprawia wrażenie ciała stałego, rzuca cień i jest widoczny pod każdym kątem tak, że można go 

okrążyć i zobaczyć, jak wygląda z tyłu. 

  Halucynacje mogą być sklasyfikowane pod względem siły oddziaływania poprzez kilka 

tego rodzaju cech. Relacje z przeżywania silnych halucynacji są rzadkie i widzimy teraz, 

dlaczego nie jest przypadkiem, że ich wiarygodność intuicyjnie wydaje się odwrotnie 

proporcjonalna do siły zrelacjonowanej halucynacji. Jesteśmy – i powinniśmy być – wyjątkowo 

sceptyczni co do relacji o silnych halucynacjach, ponieważ nie wierzymy w duchy, a uważamy, 

że tylko prawdziwy duch mógłby wywołać silną halucynację. (Siła halucynacji zrelacjonowanych 

przez Carlosa Castañedę w Naukach Don Juana [1968/1991] była pierwszym czynnikiem, który 

skłonił naukowców do przypuszczenia, że książka jest fikcją, nie faktem, mimo iż autor otrzymał 

doktorat z antropologii na uniwersytecie UCLA za swoje „badania” nad Don Juanem). 

  Nie znamy przypadków bardzo silnych halucynacji, jednak bez wątpienia często zdarzają 

się przekonujące halucynacje związane z kilkoma modalnościami sensorycznymi. Halucynacje 

dobrze potwierdzone w literaturze psychologii klinicznej są często szczegółowymi fantazjami, 

które wychodzą daleko poza wytwórcze możliwości współczesnej technologii. W jaki sposób 

jeden mózg jest w stanie dokonać tego, co jest praktycznie niemożliwe dla zastępów naukowców 

i animatorów komputerowych? Jeśli takie przeżycie nie jest autentycznym czy prawdziwym 

postrzeganiem czegoś rzeczywistego „poza” umysłem, musi ono być całkowicie wytworzone 

w umyśle (lub w mózgu), wyssane z palca, a jednocześnie wystarczająco realistyczne, żeby 

oszukać umysł, który je preparuje. 

  2. Dowcipnisie w mózgu 

 

 

  O halucynacjach przypuszcza się najczęściej, że pojawiają się, kiedy w mózgu dochodzi 

do jakiejś dziwnej autostymulacji, a dokładniej rzecz ujmując, całkowicie wewnętrznie 



wytworzonej stymulacji pewnych części lub poziomów systemów percepcyjnych mózgu. 

Kartezjusz w XVII wieku dostrzegł to wyraźnie, gdy pisał o kończynach fantomowych, co jest 

zaskakującą, choć zupełnie normalną halucynacją, w której po amputowaniu kończyny pacjent 

zdaje się odczuwać nie tylko obecność odciętej części ciała, ale również jej swędzenie, 

mrowienie czy ból. (Wrażenia ciągłej obecności kończyny są tak żywe i realistyczne, że często 

zdarza się, iż pacjenci po amputacji po prostu nie są w stanie uwierzyć, że noga czy stopa zostały 

odcięte, do momentu, w którym widzą ich brak na własne oczy). Analogią Kartezjusza były 

dzwonki dla służby. Zanim wynaleziono dzwonki elektryczne, domofony czy walkie-talkie, 

wielkie domy były wyposażone we wspaniałe systemy drutów i kół linowych, które pozwalały na 

wezwanie służby z każdego pomieszczenia w domu. Silne szarpnięcie aksamitnej szarfy 

zwisającej z dziury w ścianie pociągało drut, który prowadził po kołach linowych aż do spiżarni, 

informując lokaja, że wymagana jest obsługa w głównej sypialni, w salonie lub w pokoju 

bilardowym. System funkcjonował dobrze, ale był pożywką dla dowcipnisiów. Pociągnięcie za 

drut na jakiejkolwiek jego długości sprawiało, że lokaj pędził do salonu, głęboko wierząc, iż ktoś 

go tam wezwał – skromny rodzaj halucynacji. Kartezjusz uważał, że podobnie jest z percepcją, 

powodowaną różnymi skomplikowanymi ciągami zdarzeń w układzie nerwowym, które 

prowadzą w końcu do centrum dowodzenia świadomego umysłu, i że gdyby ktoś był w stanie 

interweniować w którymkolwiek miejscu tego łańcucha (na przykład na jakiejkolwiek długości 

nerwu wzrokowego między okiem a świadomością), pociągnięcie za nerwy doprowadziłoby do 

dokładnie takiego samego łańcucha zdarzeń, jaki powstałby w normalnym, autentycznym 

postrzeganiu czegoś, oraz spowodowałoby w odbiorczej części umysłu dokładnie taki sam efekt 

świadomej percepcji. 

  Mózg lub jego część niechcący spłatał umysłowi mechanicznego figla. Takie było 

Kartezjańskie wyjaśnienie halucynacji kończyn fantomowych. Halucynacje te, mimo że są 

niezwykle żywe, w naszej terminologii są raczej halucynacjami słabymi; składają się 

z niezorganizowanego bólu i swędzenia, należących do jednej modalności sensorycznej. Pacjenci 

po amputacji nie widzą, nie słyszą ani (o ile wiem) nie czują zapachu swoich fantomowych stóp. 

Tak więc ujęcie Kartezjusza mogłoby być poprawnym wyjaśnieniem zjawiska fantomowych 

kończyn, jeśli na razie nie weźmiemy pod uwagę znanej tajemnicy dotyczącej interakcji 

fizycznego mózgu z niefizycznym świadomym umysłem. Widzimy jednak, że nawet czysto 

mechaniczna strona historii Kartezjusza musi być błędna, gdy mowa jest o stosunkowo silnych 

halucynacjach; mózg jako iluzjonista w żaden sposób nie byłby w stanie przechowywać 

wystarczającej ilości fałszywych informacji i manipulować nimi tak, aby nabrać dociekliwy 

umysł. Mózg może się zrelaksować i pozwolić rzeczywistemu światu dostarczać nadmiar 

prawdziwych informacji, ale jeśli zacznie doprowadzać do spięcia w swoich własnych nerwach 

(lub ciągnąć za swoje własne druty, jak powiedziałby Kartezjusz), rezultatem będzie jedynie 

najsłabsza z ulotnych halucynacji. (Podobnie awaria suszarki elektrycznej sąsiada może wywołać 

„zaśnieżony ekran” lub szum bądź brzęczenie, czy wręcz dziwne błyski na ekranie mojego 

telewizora, ale jeśli obejrzę fałszywą wersję wieczornych wiadomości, będę wiedział, że 

przyczyną jest wysoce dopracowana organizacja, która wychodzi daleko poza talenty suszarki do 

włosów). 

  Kuszące jest przypuszczenie, że być może jesteśmy zbyt łatwowierni w kwestii 

halucynacji; niewykluczone, że zachodzą tylko umiarkowane, ulotne, kiepskie halucynacje – 

silne nie wydarzają się, ponieważ nie mogą się wydarzyć! Pobieżny przegląd literatury 

dotyczącej halucynacji zdecydowanie wskazuje na to, że ich siła i częstotliwość są odwrotnie 

proporcjonalne – tak jak siła i wiarygodność. Daje nam jednak również wskazówkę prowadzącą 

do kolejnej teorii mechanizmów wytwarzających to zjawisko: jedną z charakterystycznych cech 



doniesień o halucynacji jest fakt, że ofiara przyznaje się do swojej dosyć niezwykłej bierności 

w obliczu tego przeżycia. Osoby mające halucynacje zwykle po prostu stoją i są zdumione. 

Zazwyczaj nie mają potrzeby jej zbadania, podważenia czy zakwestionowania i nie podejmują 

żadnych kroków, aby wejść w interakcję ze zjawą. Niewykluczone, z powodów, które właśnie 

zbadaliśmy, że ta bierność nie jest nieistotną cechą halucynacji, lecz koniecznym warunkiem 

powstania umiarkowanie szczegółowej i trwałej ułudy. 

  Natomiast tylko w razie bierności ze strony ofiary silne halucynacje mogłyby przetrwać. 

Powód tego jest taki, że iluzjonista – czyli to, co wytwarza halucynację – może „liczyć” na 

konkretny sposób eksploracji przez ofiarę – w przypadku absolutnej bierności jest to żaden rodzaj 

eksploracji. Dopóki iluzjonista może szczegółowo przewidzieć sposób eksploracji, który zostanie 

podjęty, dopóty przygotowuje się na to, że iluzja będzie musiała być podtrzymana 

„w kierunkach, w które spojrzy ofiara”. Projektanci planów filmowych z góry wymagają 

informacji o ulokowaniu kamery – a jeśli nie będzie stacjonarna, to informacji o jej trajektorii 

i kącie – ponieważ wtedy muszą przygotować tylko tyle materiałów, aby pokryć filmowaną 

perspektywę. (Nie bez powodu twórcy cinéma vérité często filmują z ręki, która swobodnie 

wędruje po planie). Ta sama zasada była używana przez Potiomkina, aby zaoszczędzić na 

wioskach pokazywanych Katarzynie Wielkiej; plan jej podróży musiał być ściśle przestrzegany. 

  Tak więc pewnym rozwiązaniem problemu silnych halucynacji jest założenie, iż istnieje 

połączenie między ofiarą i iluzjonistą, które umożliwia iluzjoniście zbudowanie iluzji zależnej od 

ofiary, a zatem mogącej przewidywać jej eksploracyjne zamierzenia i decyzje. Gdy iluzjonista 

nie jest w stanie „czytać w myślach” ofiary, aby wyciągnąć z nich informacje, może czasem 

w prawdziwym życiu (na przykład magik na scenie) wprowadzić pewną ścieżkę dociekań 

poprzez subtelne, ale silne „wmuszanie psychologiczne”. I tak magik karciany zna wiele 

standardowych sposobów wmówienia ofierze, że wypełniana jest jej wolna wola co do tego, jakie 

karty na stole zbada, podczas gdy w rzeczywistości jest tylko jedna karta, która może zostać 

przez nią odwrócona. Powracając do naszego poprzedniego eksperymentu myślowego, powiemy, 

że jeśli zły naukowiec może zmusić mózg w naczyniu do tego, by miał konkretny zestaw 

zamierzeń eksploracyjnych, może rozwiązać problem eksplozji kombinatorycznej, 

przygotowując tylko przewidziany materiał; system będzie wówczas tylko wydawał się 

interaktywny. Podobnie zły demon Kartezjusza może podtrzymać iluzję, nie potrzebując 

nieskończonej siły, jeśli podtrzyma u ofiary złudzenie wolnej woli, gdyż badanie przez nią 

wyimaginowanego świata drobiazgowo kontroluje[3]. 

  Istnieje natomiast jeszcze bardziej oszczędny (i realistyczny) tryb tworzenia halucynacji 

w mózgu, tryb, który ujarzmia rozbuchaną ciekawość ofiary. Możemy zrozumieć, jak on działa, 

przez analogię z pewną grą. 

  3. Gra zwana psychoanalizą 

 

 

  Gra polega na tym, że jakiejś osobie, naiwniakowi, mówi się, że gdy wyjdzie z pokoju, 

jedna z obecnych osób zostanie poproszona o zrelacjonowanie niedawnego snu. Wszyscy obecni 

poznają fabułę snu, a kiedy naiwniak powróci do pokoju i zacznie zadawać obecnym pytania, 

tożsamość osoby, której przyśnił się sen, nie zostanie przez nikogo ujawniona. Zadaniem 

naiwniaka będzie zadawać grupie pytania, na które można odpowiedzieć jedynie „tak” lub „nie” 

do czasu, gdy domyśli się wystarczająco szczegółowo, jak przebiegała narracja, a wtedy 

przeprowadzi psychoanalizę osoby, której przyśnił się sen, i na tej podstawie zidentyfikuje tę 

osobę. 

  Gdy naiwniak wychodzi z pokoju, prowadzący mówi obecnym, że nikt nie będzie 



relacjonował swojego snu, mają jedynie odpowiadać na pytania według jednej prostej zasady: 

jeśli ostatnia litera ostatniego słowa w pytaniu znajduje się w pierwszej połowie alfabetu, na 

pytania będą odpowiadać twierdząco, na wszystkie inne pytania będą odpowiadać przecząco, 

z jednym zastrzeżeniem: istnieje zasada niesprzeczności, która jest ważniejsza od poprzedniej, 

mówiąca, iż odpowiedzi na późniejsze pytania nie mogą być sprzeczne z poprzednimi 

odpowiedziami. Na przykład: 

    Pytanie: Czy sen był o dziewczynie? 

  Odpowiedź: Tak. 

    Lecz jeśli później zapominalski naiwniak zapyta: 

    P: Czy we śnie pojawiły się jakieś dziewczyny lub kobiety? 

  O: Tak [pomimo litery y na końcu pytania stosujemy zasadę niesprzeczności][4]. 

    Kiedy naiwniak wróci do pokoju i zacznie zadawać pytania, otrzyma mniej więcej 

losową, a w każdym razie przypadkową serię odpowiedzi pozytywnych i negatywnych. Rezultaty 

często okazują się zabawne. Czasami zabawa szybko kończy się absurdem, jak w przypadku 

pierwszego pytania „Czy fabuła snu jest identyczna co do szczegółu z fabułą książki Wojna 

i pokój?”, albo „Czy we śnie pojawiły się jakiekolwiek istoty?”. Częstszy rezultat to przedziwna 

i nierzadko obsceniczna historia o niedorzecznym nieszczęśliwym wypadku, ku uciesze 

uczestników. Kiedy naiwniak w końcu oświadcza, że osoba, której przyśnił się sen, kimkolwiek 

jest, musi być bardzo chorym i zaburzonym osobnikiem, uczestnicy z radością zawiadamiają 

naiwniaka, że on sam jest autorem „snu”. To oczywiście nie do końca prawda. W pewnym sensie 

naiwniak jest autorem z racji pytań, które zadał. (Nikt inny nie zaproponował umieszczenia 

trzech goryli w łódce z siostrą zakonną). Z drugiej strony sen po prostu nie ma autora i w tym 

tkwi sedno. Widzimy tu proces narracyjnej produkcji, szczegółowego nagromadzenia, bez 

żadnych planów autora – iluzja bez iluzjonisty. 

  Struktura tej gry jest uderzająco podobna do struktury rodziny uznanych modeli 

systemów percepcyjnych. Powszechnie uważa się na przykład, że widzenie u człowieka nie może 

być wyjaśnione jako proces wyłącznie „sterowany danymi” lub „oddolny”, ale na najwyższych 

poziomach musi być uzupełniony o kilka rund testowania hipotez „sterowanych oczekiwaniami” 

(lub czymś analogicznym). Do tego rodzaju modeli należy też model percepcji „analiza przez 

syntezę”, który również zakłada, że postrzeganie powstaje w procesie wielokrotnego uzgadniania 

wytwarzanych oczekiwań z jednej strony i potwierdzeń (lub obaleń) powstających na peryferiach 

z drugiej strony (np. Neisser 1967). W tych teoriach chodzi przede wszystkim o to, że po iluś 

etapach „oddolnego przetwarzania” we wczesnych lub peryferyjnych warstwach systemu 

percepcyjnego postrzeganie kończy się dzięki cyklom generowania i testowania – przedmioty 

zostają zidentyfikowane, rozpoznane i skategoryzowane. W takim cyklu bieżące oczekiwania 

i zainteresowania tworzą hipotezę dla systemów percepcyjnych osobnika, które ją potwierdzają 

bądź obalają, a szybkie sekwencje generowania i potwierdzania takich hipotez prowadzą do 

ostatecznego wytworu – bieżącego, uaktualnionego „modelu” świata odbiorcy. Takie ujęcia 

percepcji są uzasadnione przez wiele względów biologicznych i epistemologicznych, a mimo że 

nie powiedziałbym, iż prawdziwość któregokolwiek z tych modeli została ostatecznie 

dowiedziona, to eksperymenty inspirowane tym podejściem dają niezłe rezultaty. Niektórzy 

teoretycy wręcz odważnie twierdzą, że percepcja musi mieć taką fundamentalną strukturę. 

  Bez względu na to, jaki będzie ostateczny werdykt w sprawie teorii generowania 

i testowania w percepcji, widzimy, że teoria ta uzasadnia proste i kompleksowe ujęcie 

halucynacji. Aby halucynacje pojawiły się w skądinąd normalnym systemie percepcyjnym, cykl 

generujący hipotezy (część sterowana oczekiwaniami) musi działać normalnie, a cykl sterowany 

danymi (czyli potwierdzający lub obalający) – funkcjonować w sposób zakłócony lub 



przypadkowy, tak jak w grze towarzyskiej. Innymi słowy, jeśli szum w kanale informacyjnym 

zostanie przypadkowo wzmocniony jako „potwierdzenie” lub „obalenie” (przypadkowe 

odpowiedzi „tak” i „nie” w grze), to bieżące oczekiwania, zainteresowania, obsesje i troski ofiary 

będą prowadzić do tworzenia pytań lub hipotez, których treść jest odbiciem tych interesów 

ofiary, przez co „opowieść” powstanie w systemie percepcyjnym bez udziału autora. Nie musimy 

zakładać, że opowieść powstaje z wyprzedzeniem; nie musimy zakładać, że informacja jest 

przechowywana lub tworzona w części mózgu należącej do iluzjonisty. Zakładamy tylko, że 

iluzjonista przechodzi w tryb przypadkowego potwierdzania, a ofiara zapewnia treść, zadając 

pytania. 

  Ujęcie to wskazuje na bezpośredni związek między stanem emocjonalnym 

halucynującego a treścią tworzonych halucynacji. Halucynacje są zwykle treściowo powiązane 

z bieżącymi troskami osoby ich doświadczającej, a przedstawiony model halucynacji uwzględnia 

tę cechę bez potrzeby interwencji mało wiarygodnego wewnętrznego bajkopisarza, który miałby 

znać teorię modelu psychologii ofiary. Dlaczego na przykład myśliwy w ostatni dzień sezonu 

łowieckiego widzi jelenia z porożem i białym ogonem, gdy patrzy na czarną krowę lub na innego 

myśliwego w pomarańczowej kurtce? Ponieważ jego wewnętrzny osobnik zadający pytania 

naciska: „Czy to jeleń?” i otrzymuje odpowiedzi NIE, aż w końcu niewielki szum w jego 

systemie zostaje błędnie wzmocniony do TAK, niosąc katastrofalne rezultaty. 

  Wiele badań zgrabnie wpasowuje się w ten obraz halucynacji. Jest na przykład dobrze 

znanym faktem to, że halucynacje są normalnym rezultatem przedłużającej się deprywacji 

sensorycznej (np. Vosberg, Fraser i Guehl 1960). Możliwe wytłumaczenie jest takie, że 

w deprywacji sensorycznej część sterowana danymi w systemie generowania i testowania hipotez 

nie otrzymuje żadnych danych, przez co obniża próg szumu, który zostaje wzmocniony i tworzy 

przypadkowe schematy sygnałów potwierdzania i obalania, wywołując w końcu szczegółowe 

halucynacje, których treść jest wytworem tylko i wyłącznie niecierpliwego oczekiwania 

i przypadkowego potwierdzania. Co więcej, w większości raportów halucynacje rozwijają się 

stopniowo (pod wpływem deprywacji sensorycznej lub narkotyków). Zaczynają się słabo – na 

przykład w postaci geometrycznej – a potem stają się silniejsze („przedmiotowe” lub 

„narracyjne”), a właśnie to ten model przewiduje (np. Siegel i West 1975). 

  Wreszcie sam fakt, że narkotyk rozprzestrzeniający się w układzie nerwowym może 

wytworzyć tak złożone i pełne treści efekty, wymaga wyjaśnienia – sam narkotyk z pewnością 

nie „zawiera opowieści”, nawet jeśli naiwniacy chcieliby w to wierzyć. Mało prawdopodobne 

jest też, że rozprzestrzeniający się w organizmie narkotyk może wytworzyć czy nawet włączyć 

wyrafinowany system iluzjonistyczny, ale łatwo zauważyć, że narkotyk mógłby zadziałać 

bezpośrednio, podwyższając, obniżając lub w dowolny sposób zaburzając próg potwierdzania 

w systemie generowania hipotez. 

  Model generowania halucynacji zainspirowany grą towarzyską mógłby oczywiście 

również wyjaśnić strukturę snów. Od czasów Freuda nie ma już wątpliwości co do tego, że 

tematyczna zawartość snów jest wiele mówiącym symptomem najgłębszych motywacji, lęków 

i zmartwień śniącego, lecz zawarte we śnie poszlaki są, jak wiadomo, ukryte pod warstwami 

symboli i błędnych wskazówek. Jakiego rodzaju proces mógłby tworzyć opowieści, które tak 

skutecznie i nieprzerwanie ujawniają najgłębsze obawy śniącego, jednocześnie ubierając je 

w warstwy metafor i przemieszczeń? Mniej więcej standardowa odpowiedź freudystów to 

ekstrawagancka hipoteza wewnętrznego scenarzysty snów, który tworzy terapeutyczne 

scenariusze dla pożytku ego i w przebiegły sposób wciska je za plecami wewnętrznego cenzora, 

kamuflując ich prawdziwe znaczenie. (Model freudowski można by nazwać „modelem Hamleta”, 

gdyż przypomina przebiegłą sztuczkę, w której Hamlet wystawił Pułapkę na myszy tylko dla 



Klaudiusza; trzeba być naprawdę przebiegłym, żeby wymyślić tak subtelny fortel, ale jeśli 

wierzyć Freudowi, wszyscy nosimy w sobie takiego wirtuoza narracji). Jak zobaczymy później, 

teorie, które postulują istnienie takiego homunkulusa („małego człowieczka” w mózgu), nie 

zawsze powinny być ignorowane, ale jeżeli homunkulus jest wzywany na pomoc, to lepiej, jeśli 

okazuje się raczej bezmyślnym funkcjonariuszem niż genialnym freudowskim scenarzystą, który 

przypuszczalnie produkuje dla nas nowe senne sceny każdej nocy! Analizowany model eliminuje 

scenarzystę i opiera się na „publiczności” (analogicznej do naiwniaka z gry), która dostarcza 

treści. Publiczność oczywiście nie jest głupia, ale przynajmniej nie musi mieć teorii swoich 

własnych lęków; wystarczy, że te lęki prowadzą do kolejnych zadawanych pytań. 

  Przy okazji warto zauważyć, że jedyna zasada z naszej gry towarzyskiej, która nie byłaby 

potrzebna w procesie tworzenia snów czy halucynacji, to zasada niesprzeczności. Jako że system 

percepcyjny przypuszczalnie zawsze eksploruje bieżącą sytuację (która nie jest faktem 

dokonanym, skończoną senną narracją), kolejne „sprzeczne” potwierdzenia mogą być 

interpretowane przez maszynerię jako wskazówka zmiany w świecie, a nie jako korekta historii 

znanej temu, kto sen relacjonuje. Duch był przed chwilą niebieski, a nagle stał się zielony; jego 

ręce zamieniły się w szpony i tak dalej. Gotowość do metamorfozy, jaką mają przedmioty 

w snach i halucynacjach, jest jedną z najbardziej uderzających cech tych narracji, a jeszcze 

dziwniejsze jest to, jak rzadko owymi metamorfozami się we śnie przejmujemy. Gospodarstwo 

w Vermont okazuje się bankiem w Portoryko, a koń, na którym jechałem, jest teraz samochodem, 

nie, motorówką, zaś mój kompan zaczynał jazdę jako moja babcia, a teraz jest papieżem. Takie 

rzeczy się zdarzają. 

  Owa gotowość jest dokładnie tym, czego spodziewalibyśmy się po czynnym, lecz 

niewystarczająco sceptycznym pytającym skonfrontowanym z przypadkową próbką odpowiedzi 

„tak” i „nie”. Jednocześnie uporczywość pewnych motywów i przedmiotów w snach, to, że nie 

poddają się metamorfozom i nie chcą znikać, również może być starannie wyjaśniona przez nasz 

model. Udając na chwilę, że mózg korzysta z zasady alfabetycznej oraz że pracuje w języku 

polskim, możemy sobie wyobrazić, jak podświadome pytania prowadzą do obsesyjnego snu: 

    P: Czy sen jest o ojcu? 

  O: Nie. 

  P: Czy jest o telefonie? 

  O: Tak. 

  P: Okej. Czy jest o synu? 

  O: Nie. 

  P: Czy jest o ojcu? 

  O: Nie. 

  P: Czy jest o ojcu rozmawiającym przez telefon? 

  O: Tak. 

  P: Wiedziałem, że jest o ojcu. Czy ojciec rozmawiał ze mną? 

  O: Tak. ... 

    Ten skromny szkic teorii prawdopodobnie nie udowadnia niczego (jeszcze) 

o halucynacjach czy snach. Pokazuje jednak – metaforycznie – jak mogłoby wyglądać 

mechanistyczne wyjaśnienie tych zjawisk, a to ważny początek, gdyż są osoby skłaniające się ku 

defetystycznej tezie, że nauka „z założenia” nie może wyjaśnić różnych „tajemnic” umysłu. 

Przedstawiony szkic nie podejmuje jednak kwestii naszej świadomości snów i halucynacji. Co 

więcej, mimo że pozbyliśmy się mało prawdopodobnego homunkulusa, sprytnego 

iluzjonisty/scenarzysty, który płata figle w mózgu, na jego miejscu zostawiliśmy nie tylko 

niemądrych pytaczy-odpowiadaczy (którzy prawdopodobnie mogą być „zastąpieni przez 



maszyny”), ale również wciąż dość mądrego pytającego, czyli „publiczność”. Może 

wyeliminowaliśmy sprawcę, lecz nawet nie daliśmy dojść do głosu ofierze. 

  Poczyniliśmy jednak pewne postępy. Widzimy, jak dbałość o wymagania „inżynieryjne” 

w zjawisku umysłowym może prowadzić do nowych pytań, na które można z łatwością 

odpowiedzieć, na przykład: Jakie modele halucynacji mogą uniknąć eksplozji kombinatorycznej? 

Jak treść takiego przeżycia może powstawać w wyniku (stosunkowo) bezmyślnego, 

niepojmującego niczego procesu? Jaki rodzaj połączeń między procesami lub systemami mógłby 

wyjaśnić rezultaty ich interakcji? Jeżeli chcemy stworzyć naukową teorię świadomości, 

będziemy musieli stawić czoło wielu pytaniom tego typu. 

  Wprowadziliśmy również zasadniczy zarys tego, co przed nami. Najważniejszym 

elementem w próbach wyjaśnienia tego, jak w ogóle możliwe są halucynacje i sny, było to, że 

mózg musi jedynie zaspokoić epistemologiczny głód – zaspokoić „ciekawość” we wszelkiej jej 

postaci. Jeśli ofiara jest bierna lub niezainteresowana tematem x, jeśli nie poszukuje odpowiedzi 

na pytania związane z tematem x, wtedy żaden materiał związany z tematem x nie musi być 

przygotowywany. (Jeśli nie swędzi, to nie drap). Świat zapewnia niewyczerpany zalew 

informacji, które bombardują nasze zmysły, a kiedy skupimy się na tym, ile ich do nas dociera 

i ile jest nieprzerwanie dla nas dostępnych, często poddajemy się złudzeniu, że wszystkie są cały 

czas wykorzystywane. Nasze możliwości korzystania z informacji i nasze apetyty 

epistemologiczne są jednak ograniczone. Jeśli nasze mózgi są w stanie zaspokoić wszystkie nasze 

poszczególne potrzeby epistemologiczne w momencie, gdy się pojawiają, to nigdy nie będziemy 

mogli narzekać. Nigdy jednak nie będziemy mogli stwierdzić, czy nasze mózgi dostarczają nam 

mniej niż wszystko, co jest dostępne w świecie. 

  Ta zasada prostoty została na razie naszkicowana, lecz nie udowodniłem, że jest 

prawdziwa. Jak zobaczymy, mózg nie zawsze zresztą korzysta z tej możliwości, ale nie możemy 

jej przeoczyć. Nie docenia się siły tej zasady w rozwiązywaniu prastarych problemów. 

  4. I co dalej? 

 

 

  W kolejnych rozdziałach podejmę próbę wyjaśnienia świadomości. Ściślej mówiąc, 

wyjaśnię rozmaite zjawiska, które tworzą to, co nazywamy świadomością, pokazując, że są one 

fizycznymi efektami działania mózgu. Pokażę również, jak te działania wyewoluowały oraz 

w jaki sposób stały się podstawą do pojawienia się złudzenia co do ich własnych mocy 

i właściwości. Bardzo trudno wyobrazić sobie, że twój umysł to twój mózg – ale nie jest to 

niemożliwe. Aby móc to pojąć, trzeba poznać naprawdę sporo naukowych odkryć dotyczących 

działania mózgu, lecz co ważniejsze, trzeba nauczyć się nowych sposobów myślenia. 

Poznawanie nowych faktów pozwala nam wyobrazić sobie nowe możliwości, ale odkrycia 

i teorie neuronauki nie wystarczą – nawet neuronaukowcy są często zdumieni świadomością. By 

pomóc w ćwiczeniu wyobraźni, oprócz naukowych faktów przedstawię też wiele historii, 

analogii, eksperymentów myślowych oraz innych narzędzi, które dadzą czytelniczkom 

i czytelnikom nowe perspektywy, zniszczą stare nawyki myślowe i pomogą im uporządkować 

fakty w jedną spójną wizję znacznie różniącą się od tradycyjnego postrzegania świadomości, do 

jakiego jesteśmy przyzwyczajeni. Eksperyment myślowy z mózgiem w naczyniu i analogia do 

gry w psychoanalizę były rozgrzewką przed głównym zadaniem, które będzie polegać na 

naszkicowaniu teorii biologicznych mechanizmów i sposobu myślenia o tych mechanizmach, co 

pozwoli nam zobaczyć, jak można rozwiązać tradycyjne paradoksy i tajemnice świadomości. 

  W części I omówimy kwestie związane ze świadomością i przyjmiemy pewne metody. 

Jest to ważniejsze i trudniejsze, niż mogłoby się wydawać. Wiele problemów innych teorii bierze 



się z błędnych początków i przedwczesnej chęci znalezienia odpowiedzi na Wielkie Pytania. 

Nowatorskie założenia mojej teorii odgrywają dużą rolę w tym, co przed nami, a to pozwala nam 

odłożyć na później wiele tradycyjnych filozoficznych zagadek, o które potykały się inne 

koncepcje, do czasu zarysowania empirycznej teorii, która zostanie zaprezentowana w części II. 

  Model wielokrotnych szkiców dotyczący świadomości zarysowany w części II zastępuje 

tradycyjny model, który nazwałem „teatrem kartezjańskim”. Wymaga on radykalnego 

przemyślenia znanej idei „strumienia świadomości” i początkowo jest głęboko nieintuicyjny, ale 

z czasem można się do niego przekonać, zwłaszcza gdy zobaczymy, jak wyjaśnia fakty dotyczące 

mózgu, które dotychczas były ignorowane przez filozofów – i naukowców. Szczegółowo 

rozważając, jak świadomość mogła wyewoluować, zaczynamy rozumieć wcześniej 

zdumiewające właściwości naszych umysłów. W części II znajdziemy również analizę roli 

języka w ludzkiej świadomości oraz związki modelu wielokrotnych szkiców z pewnymi bardziej 

znanymi koncepcjami umysłu i innymi pracami teoretycznymi z multidyscyplinarnego pola 

kognitywistyki. Przez cały czas będziemy musieli opierać się kuszącym uproszczeniom 

charakterystycznym dla tradycyjnego podejścia, zanim postawimy nowe fundamenty. 

  W części III, mając nowe narzędzia do ćwiczenia wyobraźni, będziemy mogli 

skonfrontować się (w końcu) z tradycyjnymi tajemnicami świadomości: z dziwnymi 

właściwościami „pola fenomenologicznego”, z naturą introspekcji, z jakością (qualiami) stanów 

przeżywanych, z naturą osobowości czy ego oraz z ich związkami z myślami i wrażeniami, ze 

świadomością istot innych niż ludzie. Paradoksy związane z tymi kwestiami, które tkwią 

w tradycyjnych debatach filozoficznych, dostrzeżemy jako powstałe z niedostatku wyobraźni, 

a nie z „rozumienia” – i będziemy w stanie te zagadki rozwiązać. 

  Książka ta prezentuje teorię, która jest zarówno empiryczna, jak i filozoficzna, a jako że 

wymogi dla takiej teorii są różnorakie, na końcu książki znajdują się dwa aneksy, które pokrótce 

mierzą się z wyzwaniami technicznymi, pojawiającymi się w perspektywie naukowej oraz 

filozoficznej. W następnym rozdziale pytamy, jakie może być wyjaśnienie świadomości oraz czy 

w ogóle powinniśmy chcieć rozwiązywać zagadki świadomości. 



Część pierwsza 

 

Problemy i metody 
 

 

 



  Rozdział 2 
 

  Wyjaśnić świadomość 

 

 

  1. Puszka Pandory: Czy należy zdemistyfikować świadomość? 

 

 

    Oto drzewa i znam ich chropowatość, oto woda i czuję jej smak. Zapach traw, gwiazdy, 

noc, pewne wieczory, kiedy serce się odpręża – jakże negować ten świat, którego potęgi i siły 

doznaję? A jednak cała wiedza ziemi nie może mi dać nic, co upewniałoby mnie, że ten świat 

należy do mnie. Opisujecie mi go i uczycie, jak go klasyfikować. Wyliczacie jego prawa 

i w moim pragnieniu wiedzy zgadzam się, że są prawdziwe. Rozkładacie jego mechanizm i moja 

nadzieja rośnie. [...] Na cóż mi tyle wysiłków? Łagodne linie tych wzgórz i ręka wieczoru na 

niespokojnym sercu nauczą mnie znacznie więcej. 

  Albert Camus, Mit Syzyfa, 1942 

[przeł. Joanna Guze] 

 

    Przyroda słodycz nauk da ci; 

  My, wścibską swą mądrością, 

  Krzywimy piękno wszech postaci: 

  Mordujemy, aby rozciąć. 

  William Wordsworth, Pięknym za nadobne, 1798 

[przeł. Stanisław Kryński] 

 

  Ludzka świadomość jest niemalże ostatnią z ocalałych tajemnic. Tajemnica to zjawisko 

wymykające się ludzkiemu pojmowaniu – jeszcze. Znamy wiele innych tajemnic: tajemnica 

powstania wszechświata, tajemnica życia i rozmnażania, tajemnica projektu istniejącego 

w naturze, tajemnica czasu, przestrzeni i grawitacji. Wszystkie one były nie tylko dziedziną 

naukowej niewiedzy, ale również zadziwiały i zachwycały. Nie mamy jeszcze żadnych 

ostatecznych odpowiedzi na pytania związane z kosmologią i fizyką cząstek elementarnych, 

genetyką molekularną czy ewolucjonizmem, ale wiemy już, jak je pojmować. Tajemnice nie 

zniknęły, lecz zostały okiełznane. Nie przytłaczają już naszego pojmowania, ponieważ wiemy, 

jak odróżnić pytania niewłaściwe od poprawnych, i nawet jeśli okaże się, że całkowicie 

myliliśmy się co do obecnie akceptowanych rozwiązań, wiemy już, jak się poruszać 

w poszukiwaniu lepszych odpowiedzi. 

  Natomiast w kwestii świadomości nadal panuje straszny zamęt. Świadomość wyróżnia się 

tym, że jest tematem wprawiającym zwykle nawet najbardziej wyrafinowanych myślicieli 

w oniemienie i zakłopotanie. A tak jak w przypadku wcześniejszych tajemnic, wielu twierdzi – 

i to z nadzieją – że nigdy nie nastąpi demistyfikacja świadomości. 

  Tajemnice po prostu fascynują i dają smak życiu. Nikt nie lubi, gdy ktoś ujawnia sprawcę, 

zanim inni obejrzą film. Kiedy szydło wyjdzie z worka, nigdy więcej nie odzyskamy już tego 

cudownego stanu zdumienia, które kiedyś tak nas ogarniało. Niech więc czytelnik uważa. Jeżeli 

uda mi się osiągnąć cel i wyjaśnić świadomość, to ci, którzy będą czytać dalej, zamienią 

tajemnicę na fundamenty naukowej wiedzy o świadomości, co nie dla wszystkich może być 

uczciwą wymianą. Są tacy, dla których demistyfikacja to desakralizacja, i przypuszczam, że od 



samego początku odbiorą oni tę książkę jako przejaw intelektualnego wandalizmu, zamach na 

ostatnie sanktuarium rodzaju ludzkiego. Chciałbym, aby zmienili zdanie. 

  Camus powiada, że nie potrzebuje nauki, ponieważ więcej mogą go nauczyć łagodne linie 

wieczornych wzgórz, a ja nie zamierzam się z nim spierać – ze względu na pytania, jakie sobie 

stawia. Nauka nie potrafi odpowiedzieć na wszystkie ważne pytania. Nie potrafi tego również 

filozofia. Właśnie z tego powodu zjawisko świadomości, które jest kłopotliwe samo w sobie 

niezależnie od zmartwień Camusa, nie może być chronione przed nauką – czy raczej przed 

demistyfikującym, filozoficznym dochodzeniem, które właśnie rozpoczynamy. Ludzie, czasem 

bojąc się tego, że nauka „morduje, aby rozciąć”, jak to określił Wordsworth, fascynują się 

doktrynami filozoficznymi dającymi taką czy inną gwarancję, że do takiej inwazji nie dojdzie. 

Obawy, którymi się kierują, mają silne podstawy bez względu na to, jak mocne lub słabe są owe 

doktryny; demistyfikacja świadomości rzeczywiście mogłaby się okazać niepowetowaną stratą. 

Zamierzam dowieść, że tak się faktycznie nie stanie: jeżeli nawet poniesiemy jakieś straty, to 

staną się one nieistotne w obliczu wzrostu zrozumienia – naukowego i społecznego, 

teoretycznego i moralnego – które dobra teoria świadomości może zapewnić. 

  W jaki jednak sposób demistyfikacja świadomości mogłaby stać się czymś, czego 

żałujemy? Mogłaby być porównywalna do utraty dziecięcej niewinności, co zdecydowanie jest 

stratą, nawet jeśli dobrze zrekompensowaną. Przyjrzyjmy się na przykład temu, co dzieje się 

z uczuciem miłości, gdy stajemy się bardziej dojrzali. Rozumiemy, jak mężczyzna w czasach 

rycerskich mógł chcieć poświęcić życie dla honoru księżniczki, z którą nigdy nie rozmawiał – 

porywało mnie to, gdy miałem jedenaście czy dwanaście lat – ale nie jest to stan umysłu, w który 

z chęcią wkroczy osoba dorosła. Kiedyś ludzie mówili i myśleli o miłości w sposób dziś dla nas 

praktycznie niedostępny – może z wyjątkiem dzieci czy osób jakoś umiejących wygłuszyć to, co 

wiedzą o świecie. Wszyscy uwielbiamy mówić osobom, które kochamy, że je kochamy, i słyszeć 

od nich, że jesteśmy kochani – ale jako dorośli przestajemy być pewni, czy wiemy, co to znaczy, 

tak jak to wiedzieliśmy, kiedy byliśmy dziećmi, a miłość była bardzo prosta. 

  Czy jest nam lepiej, czy gorzej po tej zmianie perspektywy? Zmiana ta nie jest oczywiście 

taka sama dla wszystkich. Podczas gdy naiwni dorośli cały czas wznoszą gotyckie romanse na 

szczyty list bestsellerów, my, wyrafinowani czytelnicy, stwierdzamy, że staliśmy się odporni na 

zamierzone efekty takich książek – rozśmieszają nas one, a nie doprowadzają do płaczu. A jeśli 

nawet doprowadzają do płaczu – co się czasem zdarza, mimo żebyśmy tego nie chcieli – jest nam 

wstyd, gdyż odkrywamy, że wciąż jesteśmy podatni na te tanie sztuczki; tylko niechętnie udaje 

nam się zrozumieć mizerną bohaterkę martwiącą się o to, czy odnalazła „prawdziwą miłość” – 

jak gdyby była to jakaś specyficzna substancja (złoto emocjonalne w przeciwieństwie do 

emocjonalnego mosiądzu lub emocjonalnej miedzi). Takiego dorastania doświadcza nie tylko 

jednostka. Nasza kultura stała się bardziej wyrafinowana – a przynajmniej to wyrafinowanie jest 

szerzej rozprzestrzenione w kulturze. W rezultacie zmieniło się nasze postrzeganie miłości, 

a wraz z tą zmianą zaszły przemiany wrażliwości, przez co nie miewamy przeżyć, które 

porywały, przygnębiały lub pobudzały naszych przodków. 

  Coś podobnego dzieje się ze świadomością. Mówimy dziś o naszych świadomych 

decyzjach i nieświadomych nawykach, o świadomych przeżyciach sprawiających nam radość 

(w przeciwieństwie do – na przykład – bankomatów, które takich przeżyć nie mają) – ale nie 

jesteśmy do końca pewni, co mamy na myśli, gdy to mówimy. Cały czas istnieją myśliciele 

uporczywie twierdzący, że świadomość to jakaś autentycznie cenna rzecz (jak miłość, jak złoto), 

rzecz po prostu „oczywista” i bardzo, bardzo wyjątkowa, ale pojawia się podejrzenie, że 

świadomość to iluzja. Być może różne zjawiska wiążą się ze sobą, tworząc w nas poczucie 

jednego tajemniczego fenomenu, lecz nie cechują się większą zasadniczą jednością niż zjawiska 



wywołujące poczucie, że miłość jest prosta. 

  Porównajmy miłość i świadomość z dwoma innymi zjawiskami – chorobami 

i trzęsieniami ziemi. Nasze postrzeganie chorób i trzęsień ziemi również zasadniczo się 

skorygowało przez ostatnie kilkaset lat, ale są one zjawiskami w dużej mierze (choć nie 

całkowicie) niezależnymi od naszego ich postrzegania. Zmiana podejścia do chorób nie sprawiła 

sama w sobie, że choroby zniknęły lub stały się rzadsze, ale poskutkowała przemianami 

w medycynie oraz zdrowiu publicznym i radykalnie zmieniła wzorce występowania chorób. Tak 

samo trzęsienia ziemi pewnego dnia mogą zostać do jakiegoś stopnia opanowane przez ludzi, 

a przynajmniej być przez nich przewidywane, lecz na istnienie trzęsień ziemi zdecydowanie nie 

wpływa nasz stosunek do nich. Z miłością jest inaczej. Nie jest już możliwe dla ludzi dojrzałych 

„zakochać się” w jakiś ze sposobów możliwych w przeszłości – po prostu dlatego, że nie wierzą 

oni w te sposoby zakochiwania się. Dla mnie na przykład nie jest już możliwe doświadczenie 

czystego nastoletniego zauroczenia – chyba że „powrócę do bycia nastolatkiem” i zapomnę lub 

porzucę większość z tego, co wydaje mi się, że wiem. Na szczęście są inne rodzaje miłości, 

w które mogę wierzyć, ale gdyby ich nie było? Miłość jest jednym ze zjawisk zależących od ich 

postrzegania, że ujmę to na razie w pewnym uproszczeniu. Istnieją inne, na przykład pieniądze. 

Gdyby wszyscy zapomnieli o pieniądzach, więcej by ich po prostu nie było; pozostałyby sterty 

zadrukowanych kawałków papieru, wypukłych metalowych krążków, skomputeryzowane zapisy 

stanów kont, granitowe i marmurowe budynki bankowe – ale nie byłoby pieniędzy: nie byłoby 

inflacji, deflacji, kursów wymiany ani odsetek – ani wartości pieniężnej. Właściwość owych 

zadrukowanych kawałków papieru, wyjaśniająca – jak nic innego – ich przekazywanie z ręki do 

ręki w ramach usług i wymian, wyparowałaby. 

  W spojrzeniu na świadomość rozwijanym w tej książce okaże się, że jest ona, jak miłość 

i pieniądze, zjawiskiem, które w ogromnym stopniu zależy od związanych z nią pojęć. Chociaż 

świadomość, tak jak miłość, ma skomplikowane podłoże biologiczne, to tak jak w przypadku 

pieniądza niektóre z jej najbardziej znaczących cech są związane z kulturą – nie są po prostu 

wrodzone w fizyczną strukturę jej przejawów. Jeśli zatem mam rację i jeśli uda mi się obalić 

niektóre z tych pojęć, zagrożę wymarciem wszelkim zjawiskom świadomości, które od nich 

zależą. Czy jesteśmy na progu poświadomościowego okresu ludzkiej konceptualizacji? Czy nie 

powinniśmy się bać? Czy w ogóle da się to wyobrazić? 

  Gdyby pojęcie świadomości miało „roztrzaskać się w drobny, naukowy mak”, co stałoby 

się z naszym poczuciem odpowiedzialności moralnej i wolnej woli? Gdyby świadome przeżycia 

miały być w jakiś sposób „zredukowane” do czystej materii w ruchu, co stałoby się z naszym 

uznaniem miłości, bólu, snów i radości? Jeśli świadome istoty ludzkie miałyby być „tylko” 

ożywionymi przedmiotami, to jak cokolwiek, co im czynimy, mogłoby być dobre lub złe? Oto 

obawy rodzące opór i rozpraszające uwagę tych, którzy próbują stawić czoło zamiarom 

wyjaśnienia świadomości. 

  Jestem pewien, że te obawy są błędne, choć niekoniecznie w sposób oczywisty. Rośnie 

stawka w nadchodzącej konfrontacji teorii z argumentami. Istnieją silne przesłanki, niezależne od 

tych obaw, które przemawiają przeciwko tego rodzaju naukowej, materialistycznej teorii 

proponowanej przeze mnie, i przyznaję, że to mi przypada w obowiązku udowodnienie nie tylko 

tego, iż owe argumenty są błędne, ale również tego, że szeroko rozpowszechniona akceptacja 

mojej wizji świadomości, tak czy owak, nie miałaby tak poważnych konsekwencji. (A gdybym 

odkrył, że mogłaby mieć takie konsekwencje – co zrobiłbym wówczas? Nie napisałbym tej 

książki, ale poza tym po prostu nie wiem). 

  Spoglądając na ten problem trochę bardziej optymistycznie, przypomnijmy sobie, co 

działo się u zarania wcześniejszych demistyfikacji. Nie odebraliśmy ich jako umniejszenia ich 



wspaniałości; wręcz przeciwnie: znajdujemy jeszcze głębsze piękno i jeszcze bardziej 

olśniewającą złożoność wszechświata, niż chroniący owych tajemnic kiedykolwiek w nich 

odnaleźli. „Magia” wcześniejszych wyobrażeń była przede wszystkim przykrywką dla 

niedoskonałości naszej wyobraźni, nudnym unikiem, ucieleśnionym w pojęciu deus ex machina. 

Porywczy bogowie poruszający się po niebie złotymi rydwanami to niedorzeczne targowisko 

z tandetą w porównaniu z olśniewającą niezwykłością współczesnej kosmologii, a złożoność 

struktury DNA sprawia, że élan vital jest niewiele bardziej interesująca od strachu Supermena 

przed kryptonitem. Gdy rozumiemy świadomość – gdy nie ma już więcej tajemnic – staje się ona 

inna, ale pozostaje piękno i jeszcze więcej miejsca na zachwyt. 

  2. Tajemnica świadomości 

 

 

  W czym zatem tkwi tajemnica? Cóż bardziej oczywistego czy pewnego niż to, że on i ona 

są świadomymi podmiotami przeżyć, że lubią postrzegać i czuć, że znoszą ból, że rozważają 

różne idee oraz że świadomie podejmują decyzje? Wydaje się to niezaprzeczalne, ale czymże jest 

świadomość sama w sobie? W jaki sposób ożywione ciała fizyczne mogą wytwarzać takie 

zjawiska w fizycznym świecie? W tym właśnie tkwi tajemnica. 

  Zagadka świadomości przejawia się na wiele sposobów, a ostatnio uderzyła mnie z nową 

siłą o poranku, gdy w bujanym fotelu czytałem książkę. Najwyraźniej właśnie podniosłem wzrok 

znad książki i początkowo wpatrywałem się ślepo w okno, pogrążony w myślach, kiedy nagle 

piękno otoczenia wyrwało mnie z zadumy. Była wczesna wiosna, zielonozłote światło słoneczne 

wpadało przez okno, a tysiące gałązek klonu rosnącego na podwórku było wciąż widocznych 

spod mgiełki zielonych pączków, tworząc elegancki deseń o wspaniałej strukturze. Szyba 

w oknie jest ze starego szkła i jest na niej ledwo zauważalna rysa, więc gdy bujałem się w fotelu, 

ta niedoskonałość spowodowała falę skoordynowanych ugięć, które poruszały się tam 

i z powrotem poprzez deltę gałęzi; regularny ruch, nałożony z niezwykłą wyrazistością na 

bardziej chaotyczne migotanie gałązek na wietrze. 

  Wtedy zdałem sobie sprawę, że ten wizualny metronom w gałęziach drzewa porusza się 

w rytmie concerto grosso Vivaldiego, którego słuchałem w tle. Z początku pomyślałem, że 

z pewnością nieświadomie zsynchronizowałem moje bujanie się z muzyką – tak jak ktoś mógłby 

nieświadomie poruszać stopą w rytm muzyki – ale fotele bujane mają ograniczony zakres 

łatwych do utrzymania częstotliwości bujania, więc ta synchronizacja była raczej przypadkowa 

i tylko delikatnie udoskonalana przez moją nieświadomą preferencję do elegancji i chęci 

pozostania w rytmie. 

  Szybko zacząłem sobie przypominać procesy mózgowe mogące wyjaśnić, w jaki sposób 

nieświadomie dostosowujemy zachowanie, w tym zachowanie naszych oczu i przekierowywanie 

uwagi, w celu „zsynchronizowania ścieżki dźwiękowej” z „obrazem”, ale rozważania te urwały 

się, kiedy zdałem sobie sprawę z czegoś innego. To, co robiłem – wzajemne oddziaływanie 

przeżyć i myśli, właśnie opisane przeze mnie z mojego uprzywilejowanego, pierwszoosobowego 

punktu widzenia – było trudniejsze do „zamodelowania” niż nieświadome, zakulisowe procesy, 

które bez wątpienia zachodziły we mnie i były przyczynami tego, co robiłem. Zakulisowy system 

był w miarę łatwy do rozgryzienia; to procesy zachodzące w centrum uwagi były absolutnie 

zdumiewające. Moje świadome myślenie, a szczególnie radość, jaką czułem z połączenia światła 

słonecznego, słonecznych skrzypiec Vivaldiego, poruszających się gałęzi – oraz przyjemność, 

jaką dawało mi po prostu myślenie o tym – jak to wszystko mogłoby być tylko czymś 

materialnym zachodzącym w moim mózgu? Jak jakakolwiek kombinacja elektrochemicznych 

zdarzeń mogłaby składać się na to, jak setki gałązek poddały się muzyce? W jaki sposób jakieś 



zdarzenie z zakresu przetwarzania informacji w moim mózgu mogłoby być delikatnym ciepłem 

światła słonecznego opadającego na mnie? Oraz, przede wszystkim, jak pewne zdarzenie 

w moim mózgu mogłoby być wyobrażonym przeze mnie wizerunkiem... jakiegoś innego 

zdarzenia z zakresu przetwarzania informacji w moim mózgu? Zdaje się to niemożliwe. 

  Tak, wydaje się, jakoby zdarzenia, które są moimi świadomymi myślami i przeżyciami, 

nie mogły być zdarzeniami mózgowymi, lecz istniało coś innego, coś bez wątpienia 

wytworzonego bądź spowodowanego przez zdarzenia mózgowe, ale stojącego ponad nimi, 

złożonego z czegoś innego, znajdującego się gdzieś indziej. Właściwie czemu nie? 

  3. Urok substancji umysłowej 

 

 

  Zobaczmy, co się stanie, gdy podążymy tą niewątpliwie kuszącą ścieżką. Najpierw 

przeprowadźmy mały eksperyment. Sprowadza się on do zamknięcia oczu i wyobrażenia sobie 

czegoś, a następnie, gdy już uformujesz wizerunek mentalny i dokładnie go zbadasz, odpowiesz 

na poniższe pytania. Nie czytaj pytań, zanim nie doczytasz do końca instrukcji: gdy zamkniesz 

oczy, wyobraź sobie, najszczegółowiej jak potrafisz, fioletową krowę. 

  Już? A zatem: 

    (1) Czy twoja krowa miała głowę obróconą w lewo, w prawo, czy patrzyła się do przodu? 

 

  (2) Czy coś przeżuwała? 

 

  (3) Czy było widać jej wymiona? 

 

  (4) Czy była raczej w kolorze jasnofioletowym, czy ciemnofioletowym? 

 

    Osoby, które trzymały się instrukcji, prawdopodobnie mogą odpowiedzieć na wszystkie 

pytania bez konieczności wymyślania czegokolwiek. Jeśli wszystkie cztery pytania okazały się 

dla kogoś zawstydzająco wymagające, to prawdopodobnie w ogóle nie zadał sobie trudu 

wyobrażenia sobie fioletowej krowy, a jedynie pomyślał ze znudzeniem: „Wyobrażam sobie 

teraz fioletową krowę” lub „Powiedzmy, że sobie wyobrażam fioletową krowę”, lub coś w tym 

rodzaju. 

  Wykonajmy teraz drugie ćwiczenie: zamknij oczy i wyobraź sobie, najszczegółowiej jak 

potrafisz, żółtą krowę. 

  Tym razem będziesz prawdopodobnie w stanie odpowiedzieć bez oporów na trzy 

pierwsze pytania oraz będziesz mieć nieco do powiedzenia na temat rodzaju żółtego koloru – 

pastelowego, maślanego czy brązowożółtego – który pokrywał krowę. Ale tym razem odpowiedz 

na inne pytanie: 

    (5) Jaka jest różnica pomiędzy wyobrażaniem sobie fioletowej krowy a wyobrażaniem 

sobie żółtej krowy? 

 

    Odpowiedź jest oczywista: pierwsza krowa jest fioletowa, a druga żółta. Mogą być 

pomiędzy nimi inne różnice, ale ta jest najistotniejsza. Problem w tym, że są to krowy 

wyobrażone, a nie krowy prawdziwe, namalowane na obrazie lub też kształty krów na ekranie 

telewizora, ciężko zatem stwierdzić, co mogłoby być fioletowe w pierwszym przypadku, a żółte 

w drugim. Nic, co kształtem mogłoby przypominać krowę, nie staje się w twoim mózgu (lub 

w twoim oku) fioletowe w pierwszym przypadku, a żółte w drugim, a nawet gdyby tak było, to 

niewiele by to pomogło, gdyż wewnątrz twojej czaszki panują ciemności, a poza tym nie ma tam 



żadnych oczu, które rozpoznawałyby kolory. 

  W twoim mózgu zachodzą procesy ściśle powiązane z konkretnymi wyobrażeniami, więc 

być może w bliskiej przyszłości neuronaukowiec, badając to, co działo się w twoim mózgu 

w odpowiedzi na moje instrukcje, będzie w stanie je rozszyfrować do tego stopnia, że 

zweryfikuje twoje odpowiedzi na pytania od 1 do 4: 

  „Czy głowa krowy była zwrócona w lewo? Przypuszczamy, że tak. Schemat pobudzenia 

neuronów związanych z głową krowy był zgodny z prezentacją w lewej górnej ćwiartce 

wizualnej, zaobserwowaliśmy również sygnały sugerujące ruchy oscylacyjne w zakresie jednego 

herca, które wskazują na przeżuwanie u krowy, ale nie dostrzegliśmy żadnej aktywności 

w reprezentacji kompleksu wymion, a po skalibrowaniu potencjałów wywołanych z profilami 

detekcji kolorów u podmiotu przypuszczamy, że kłamie on co do koloru: wyobrażana krowa była 

niemal z całą pewnością brązowa”. 

  Wyobraźmy sobie, że wszystko to jest możliwe; załóżmy, że naukowe czytanie 

w myślach dochodzi do skutku. Mimo to tajemnica nie zostaje rozwiązana: co jest brązowe, gdy 

wyobrażasz sobie brązową krowę? Nie jest to zdarzenie w mózgu, które naukowcy skalibrowali 

z twoim przeżyciem koloru brązowego. Rodzaj i położenie zaangażowanych neuronów, ich 

połączenia z innymi częściami mózgu, częstotliwość lub amplituda aktywności, uwolnione 

neuroprzekaźniki – żadna z tych właściwości nie jest właściwością krowy „w twojej wyobraźni”. 

A ponieważ wyobrażasz sobie krowę (nie kłamiesz – naukowcy już to potwierdzili), 

wyimaginowana krowa powstała w tamtym momencie. Ta wyobrażona krowa musi być 

przedstawiona nie za pośrednictwem substancji mózgowej, ale substancji... umysłowej. Czym 

innym mogłaby być? 

  Substancja umysłowa musi zatem być tym, z czego „utkane są sny”, i najwyraźniej ma 

pewne niesamowite właściwości. Jedną z nich już po drodze zauważyliśmy, lecz jest wyjątkowo 

odporna na zdefiniowanie. Tutaj przede wszystkim należy zaznaczyć, że substancja umysłowa 

zawsze ma świadka. Odnotowaliśmy już, że problem ze zdarzeniami w mózgu jest taki, iż bez 

względu na to, jak szczegółowo „pasują” do wydarzeń w naszym strumieniu świadomości, mają 

jedną, najwyraźniej zgubną, wadę: nikt ich tam nie ogląda. Zdarzenia, które zachodzą w twoim 

mózgu, tak jak te zachodzące w twoim żołądku lub wątrobie, zwykle ani nie mają żadnego 

świadka, ani też nie ma żadnego znaczenia dla ich przebiegu to, czy ktoś się im przygląda, czy 

nie. Z drugiej zaś strony zdarzenia w świadomości są „z definicji” obserwowane; są 

doświadczane przez osobę doświadczającą, i ów fakt sprawia, że są tym, czym są: świadomymi 

zdarzeniami. Świadome zdarzenie najwyraźniej nie może powstać samo z siebie; musi być 

czyimś doświadczeniem. Aby zaistniała jakaś myśl, ktoś (jakiś umysł) musi ją pomyśleć, aby 

pojawił się ból, ktoś musi go poczuć, a żeby „w wyobraźni” powstała fioletowa krowa, ktoś musi 

ją sobie wyobrazić. 

  Problem z mózgami najwyraźniej jest taki, że jak w nie spoglądasz, to odkrywasz, że 

nikogo tam nie ma. Żadna część mózgu nie jest myślicielem, który doprowadza do myślenia, 

czującym, który doprowadza do czucia, a i mózg jako całość niespecjalnie nadaje się do tej 

nadzwyczajnej roli. To śliski temat. Czy mózgi myślą? Czy oczy widzą? Czy to ludzie myślą 

swoimi mózgami i widzą swoimi oczami? Czy to jakaś różnica? Czy jest to banalna kwestia 

„gramatyki”, czy też ujawnia nam główne źródło zamieszania? Idea, że jaźń (lub osoba, lub 

nawet dusza) jest czymś innym niż mózg czy ciało, pozostaje głęboko zakorzeniona w tym, jak 

mówimy, a więc również w tym, jak myślimy.  

  Mam mózg. 

    Taka wypowiedź wydaje się zupełnie niekontrowersyjna. Zdaje się jednak, że nie znaczy 

tylko: 



    To ciało ma mózg (i serce, dwa płuca itd.). 

    lub 

    Ten mózg ma siebie. 

    Dosyć naturalne jest myślenie o „jaźni i jej mózgu” (Popper i Eccles 1999) jak o dwóch 

różnych rzeczach o różnych właściwościach, choćby nawet i były od siebie bardzo uzależnione. 

Jeśli jaźń nie jest tym samym co mózg, wydaje się, że musi być zrobiona z substancji umysłowej. 

Po łacinie rzecz myśląca to res cogitans, co jest terminem rozpowszechnionym przez 

Kartezjusza, który podał coś, co w jego mniemaniu było niepodważalnym dowodem na to, że on, 

oczywista rzecz myśląca, nie może być swoim mózgiem. Poniżej jedna z przekonujących wersji 

tego dowodu: 

    Następnie, rozpatrując z uwagą, czym jestem, spostrzegłem, iż o ile mogę sobie 

przedstawić, że nie mam ciała i nie ma żadnego świata ani miejsca, gdzie bym był, nie mogę 

sobie jednakowoż przedstawić, jakobym nie istniał wcale. Przeciwnie, z tegoż właśnie, iż 

zamierzałem wątpić o prawdzie innych rzeczy, wynikało bardzo jasno i pewnie, że istnieję; 

natomiast, gdybym tylko przestał myśleć, choćby nawet wszystka reszta tego, co sobie 

wyobraziłem, była prawdą, nie miałbym żadnej przyczyny mniemać, iż istnieję. Poznałem stąd, 

że jestem substancją, której całą istotą, czyli naturą, jest jeno myślenie, i które, aby istnieć, nie 

potrzebuje żadnego miejsca ani nie zależy od żadnej rzeczy materialnej. [Rozprawa o metodzie, 

1637, przeł. Tadeusz Boy-Żeleński] 

    Odkryliśmy zatem dwa rodzaje rzeczy, które mogłyby składać się z substancji 

umysłowej: fioletową krowę, która nie znajduje się w mózgu, oraz rzecz, która myśli. Istnieje 

jednak jeszcze kilka innych szczególnych mocy, które można by przypisać substancji umysłowej. 

  Wyobraźmy sobie, że winiarnia postanowiła zastąpić swoich ludzkich degustatorów wina 

maszynami. Komputerowy „system ekspercki” kontroli jakości i klasyfikacji wina w pełni 

wykorzystuje dostępne technologie. Wiemy już wystarczająco dużo o odnośnych zagadnieniach 

chemicznych, aby utworzyć przetworniki zastępujące kubki smakowe oraz receptory zapachów 

nabłonka (dostarczające „surowego materiału” – zewnętrznego bodźca – [zmysłom] smaku 

i zapachu). Nie znamy szczegółów łączenia się i oddziaływania wzajemnego tych bodźców, 

tworzących nasze przeżycia, ale na tym polu dokonuje się coraz większy postęp. Praca nad 

widzeniem poszła o wiele dalej. Badania nad postrzeganiem barw pokazują, że ogromnie trudne 

technicznie byłoby maszynowe naśladowanie ludzkiej specyfiki, subtelności i niezawodności 

w zakresie oceny kolorów, lecz nie jest ono niemożliwe. Możemy sobie zatem łatwo wyobrazić 

użycie zaawansowanych wytworów tych przetworników sensorycznych i ich mechanizmów do 

tworzenia skomplikowanych klasyfikacji, opisów i schematów oceny. Wlewamy próbkę wina do 

lejka, a po kilku minutach lub godzinach system wyświetla analizę chemiczną wraz 

z komentarzem: „Pinot ekstrawagancki i aksamitny, choć brak mu wigoru” – lub inne tego 

rodzaju słowa. Taka maszyna mogłaby dać sobie radę lepiej niż ludzcy degustatorzy wina 

podczas wszelkich rozsądnych testów precyzji i spójności, które producenci wina byliby w stanie 

wymyślić, ale z pewnością bez względu na możliwą „czułość” i „rozdzielczość” takiego systemu 

wydaje się, że nigdy nie miałby przeżyć i przyjemności, które mamy my, gdy degustujemy wino. 

  Czy to faktycznie tak oczywiste? Wedle rozmaitych ideologii zebranych pod łącznym 

mianem funkcjonalizmu, gdyby skopiować całą „strukturę funkcjonalną” systemu poznawczego 

ludzkiego degustatora wina (łącznie z pamięcią, celami, wrodzonymi awersjami itd.), 

odtworzyłoby się w ten sposób również wszystkie właściwości umysłowe, łącznie z radością, 

zachwytem, smakowaniem, które sprawiają, że tak wielu z nas ceni sobie picie wina. Zasadniczo 

nie ma znaczenia, mówi funkcjonalista, czy system jest utworzony z cząstek organicznych, czy 

z krzemu, dopóki realizuje to samo zadanie. Sztuczne serca nie muszą być zrobione z tkanki 



organicznej, więc sztuczne mózgi też nie – przynajmniej teoretycznie. Jeśli wszystkie funkcje 

sterujące mózgu ludzkiego degustatora win mogą być odtworzone z użyciem układów 

krzemowych, radość zostanie ipso facto odtworzona razem z nimi. 

  Pewna odmiana funkcjonalizmu może w końcu zatriumfować (ta książka będzie bronić 

jednej z jego wersji), ale z pewnością na pierwszy rzut oka wydaje się on skandaliczny. Zdaje się, 

że żadna maszyna, bez względu na to, jak dokładnie kopiuje procesy mózgowe ludzkiego 

degustatora win, nie byłaby w stanie zachwycić się winem, sonatą Beethovena czy meczem 

koszykówki. Aby coś docenić, potrzeba świadomości – czyli czegoś, czego zwykła maszyna nie 

posiada. Mózg jest jednak pewnego rodzaju maszyną, organem jak serce, płuca czy nerki, 

których moc można ostatecznie wyjaśnić mechanicznie. Myśl, że to nie mózg się zachwyca, 

może wydawać się nie do odparcia; jest to odpowiedzialność (lub przywilej) umysłu. 

Odtworzenie maszynerii mózgu w krzemowej maszynie nie mogłoby w takim razie dostarczyć 

prawdziwego zachwytu, ale w najlepszym wypadku jego iluzję lub pozór. 

  Świadomy umysł nie jest więc tylko miejscem, w którym są kolory czy zapachy, nie jest 

też tylko rzeczą myślącą. To w nim pojawia się również zachwyt. To ostateczny sędzia, 

rozstrzygający, dlaczego cokolwiek ma jakąkolwiek wartość. Być może wynika to także z faktu, 

że świadomy umysł ma być źródłem działań intencjonalnych. Jest przecież jasne – ale czy na 

pewno? – że jeśli robienie czegoś, co jest wartościowe, zależy od świadomości, to 

wartościowanie [mattering] (radość, zachwyt, cierpienie, troska) powinno również od niej 

zależeć. Jeśli lunatyk „nieświadomie” krzywdzi, nie ciąży na nim odpowiedzialność, gdyż 

w istotnym sensie on tego nie zrobił; ruchy jego ciała były nierozerwalnie związane z łańcuchem 

przyczynowym, który doprowadził do krzywdy, ale były one wynikiem jego działania nie 

w większym stopniu, niż gdyby zrobił komuś krzywdę, wypadając z łóżka. Samo uczestnictwo 

ciała nie sprawia, że działanie jest intencjonalne; nie sprawia tego też uczestnictwo sterowane 

przez struktury mózgowe, ponieważ ciało lunatyka jest pod oczywistą kontrolą struktur 

mózgowych lunatyka. Dodać do tego należy świadomość, specjalny składnik zmieniający 

zdarzenia w działania[5]. 

  Nie jest winą Wezuwiusza, że zabił twoich najbliższych, a uraza (Strawson 1962) 

i pogarda nie są rozsądnymi reakcjami – chyba że w jakiś sposób sam siebie przekonasz, iż 

Wezuwiusz, w przeciwieństwie do powszechnej opinii, jest świadomym podmiotem. Osobliwa 

rzecz, że w rozpaczy pocieszenie niesie wejście w taki stan umysłu, gniewanie się na „furię” 

huraganu, wyklinanie raka tak niesprawiedliwie atakującego dziecko czy też przeklinanie 

„bogów”. Dawniej, gdy mowa była o czymś „ożywionym” w przeciwieństwie do 

„nieożywionego”, znaczyło to, że to coś ma duszę (po łacinie anima)[6]. Zapewne ogromnym 

pocieszeniem jest pojmowanie tego, co nas dotyka, jako czegoś ożywionego; to przypuszczalnie 

dogłębnie biologiczny podstęp, skrót pomagający naszym mózgom, żyjącym pod presją czasu, 

zorganizować się tak, aby myśleć o rzeczach w danym momencie koniecznych do przetrwania. 

  Mamy wrodzoną skłonność do traktowania każdej zmieniającej się rzeczy tak, jakby 

miała duszę (Stafford 1983; Humphrey 1983b, 1986), jednak mimo zwyczajności takiego 

podejścia wiemy, że przypisywanie (świadomej) duszy Wezuwiuszowi jest przesadą. Pytanie 

o wyznaczenie granicy jest irytujące i do niego wrócimy, ale wydaje się, że świadomość jest dla 

nas czymś, co odróżnia nas od zwykłych maszyn. Zwykłe cielesne „odruchy” są „automatyczne” 

i mechaniczne; mogą być związane z obwodami w mózgu, lecz nie wymagają żadnej interwencji 

ze strony świadomego umysłu. Dość naturalne jest traktowanie naszych ciał jak kukiełek, 

którymi „my” sterujemy „od wewnątrz”. Sprawiam, że kukiełka macha do publiczności, ruszając 

palcem; poruszam palcem... ruszając duszą? Te problemy rodzące się w takiej koncepcji są 

powszechnie znane, ale mimo to zdaje się, że jest ona w jakimś sensie słuszna: nie ma 



prawdziwego podmiotu działającego, jeśli nie ma świadomego umysłu, który stoi za czynem. 

Gdy myślimy w ten sposób o umyśle, najwyraźniej odkrywamy jakieś „wewnętrzne ja” czy 

„prawdziwe ja”. To prawdziwe ja to nie mój mózg; to coś, co jest właścicielem mojego mózgu 

(„jaźń i jej mózg”). Na biurku Harry’ego Trumana w Gabinecie Owalnym w Białym Domu stał 

słynny napis: „Odpowiedzialność spada na mnie”[7]. Wydaje się jednak, że na żadną część mózgu 

nie mogłaby spadać ostateczna odpowiedzialność, nie mogłaby ona być ostatecznym źródłem 

moralnej odpowiedzialności, stojącym na początku łańcucha rozkazów. 

  Podsumowując, znaleźliśmy cztery powody wiary w substancję umysłową. Wydaje się, że 

świadomy umysł nie może po prostu być mózgiem ani żadną jego konkretną częścią, ponieważ 

nic w mózgu nie może: 

  (1) być nośnikiem przedstawiającym fioletową krowę; 

 

  (2) być rzeczą myślącą, [domyślnym] ja w „Myślę, więc jestem”; 

 

  (3) zachwycać się winem, nienawidzić rasizmu, kochać kogoś, być źródłem 

wartościowania; 

 

  (4) działać z moralną odpowiedzialnością. 

 

    Akceptowalna teoria ludzkiej świadomości musi wyjaśniać te cztery fakty sugerujące 

istnienie substancji umysłowej. 

  4. Dlaczego porzucono dualizm 

 

 

  Idea umysłu jako czegoś odmiennego od mózgu, zrobionego nie ze zwykłej materii, ale 

z czegoś nadzwyczajnego, to dualizm, który zasłużenie cieszy się złą sławą, pomimo 

przekonujących racji na jego rzecz, o których już pisałem. Od czasów klasycznego ataku Gilberta 

Ryle’a (1949/1970) na to, co sam nazwał kartezjańskim „dogmatem ducha w maszynie”, dualiści 

są w defensywie[8]. Przeważający pogląd, różnie wyrażany i podpierany różnymi argumentami, to 

materializm: istnieje tylko jeden rodzaj substancji, czyli materia – substancja fizyczna w fizyce, 

chemii i fizjologii – a umysł jest w jakiś sposób tylko zjawiskiem fizycznym. Innymi słowy, 

umysł to mózg. Według materialistów możemy (zasadniczo!) wyjaśnić każde zjawisko 

umysłowe, korzystając z tych samych fizycznych zasad, praw i surowców, które wystarczają do 

wyjaśnienia radioaktywności, dryftu kontynentalnego, fotosyntezy, rozmnażania, odżywiania czy 

wzrostu. Wyjaśnienie świadomości bez ulegania syrenim śpiewom dualizmu jest jednym 

z największych wyzwań wobec tej książki. Co w takim razie jest nie tak z dualizmem? Dlaczego 

jesteśmy mu tak nieprzychylni? 

  Tradycyjne wątpliwości co do dualizmu były dobrze znane samemu Kartezjuszowi 

w XVII wieku i można uczciwie powiedzieć, że ani on, ani żaden z następujących po nim 

dualistów nigdy przekonująco ich nie rozwiał. Jeśli umysł i ciało są dwiema różnymi rzeczami 

lub substancjami, to mimo to muszą ze sobą współpracować; organy zmysłowe ciała za 

pośrednictwem mózgu muszą informować umysł, muszą coś mu przesłać lub przedstawić mu 

pewnego rodzaju postrzeżenia, idee albo dane, po czym umysł, po przemyśleniu sprawy, musi 

odpowiednio pokierować działaniem ciała (w tym mową). Stąd pogląd ten jest często nazywany 

kartezjańskim interakcjonizmem lub dualizmem interakcjonistycznym. Według Kartezjusza 

centrum interakcyjnym w mózgu jest szyszynka, czyli epiphysis. Ukazana jest ona na schemacie 

Kartezjusza jako znacznie powiększony zaostrzony owal w środku głowy. 



  

 
 Ryc. 2.1 

 

  Możemy jasno pokazać problem interakcjonizmu, nakładając rysunek na schemat 

Kartezjusza. 

  



 
 Ryc. 2.2 

 

  Świadoma percepcja strzałki odbywa się dopiero po przekazaniu jakoś przez mózg 

wiadomości do umysłu, a palec patrzącego może wskazać na strzałkę dopiero po wysłaniu 

rozkazu do ciała przez umysł. W jaki dokładnie sposób informacja jest przekazywana z szyszynki 

do umysłu? Jako że nie mamy najmniejszego pojęcia (jeszcze), jakie są właściwości substancji 

umysłowej, nie możemy nawet zgadywać (jeszcze), jaki wpływ mogłyby na nią wywierać 

procesy fizyczne wywodzące się z mózgu, więc obecnie je zignorujmy i skoncentrujmy się na 

sygnałach powracających z umysłu do mózgu. Z założenia nie są one fizyczne; nie są to fale 

świetlne, fale dźwiękowe, promieniowanie kosmiczne ani strumienie cząstek elementarnych. Nie 

jest z nimi związana żadna energia ani masa. Jak w takim razie mogą wpłynąć na to, co dzieje się 



w komórkach mózgowych, na które muszą oddziaływać, jeśli umysł ma mieć jakiś wpływ na 

ciało? Fundamentalne zasady fizyki mówią, że jakakolwiek zmiana w torze jakiejkolwiek cząstki 

fizycznej to przyspieszenie, wymagające nakładu energii. Skąd w takim razie ta energia 

pochodzi? To właśnie zasadę zachowania energii, która tłumaczy fizyczną niemożliwość 

istnienia „perpetuum mobile”, najwyraźniej narusza dualizm. Od czasu Kartezjusza szeroko 

omawia się tę konfrontację dość standardowej fizyki z dualizmem. Jest ona zasadniczo 

postrzegana jako nieuchronna i zgubna wada dualizmu. 

  Rzecz jasna, omawiano pomysłowe wyjątki techniczne od tej reguły, oparte na 

wysublimowanej interpretacji fizyki, ale były one mało przekonujące. Upokorzenie dualizmu jest 

tak naprawdę bardziej oczywiste, niż mogłyby to sugerować wspomniane prawa fizyki. Jest to ta 

sama niespójność, którą zauważają dzieci – ale tolerują w fikcji – w takich bajkach jak Kacper 

i przyjaciele (Ryc. 2.3). Jak Kacper jest w stanie zarówno przepłynąć przez ściany, jak i chwycić 

spadający ręcznik? W jaki sposób substancja umysłowa może zarówno uchylać się prawom 

fizyki, jak i sterować ciałem? Duch w maszynie nie jest pomocny w naszych teoriach, chyba że 

jest to duch, który może przemieszczać rzeczy – niczym głośna zjawa przewracająca lampę lub 

trzaskająca drzwiami – ale jeśli coś jest w stanie poruszać obiektami fizycznymi, to również jest 

obiektem fizycznym (choć być może dziwnym i dotychczas niezbadanym rodzajem takiego 

obiektu). 

  

 
 Ryc. 2.3 

 



  Cóż w takim razie z możliwością założenia, że substancja umysłowa jest specyficznym 

rodzajem materii? Podczas wiktoriańskich seansów media często wytwarzały dziwną, lepką 

substancję zwaną „ektoplazmą”, która miała być podstawowym budulcem świata duchowego, 

a która jednocześnie dawała się zamknąć w szklanym słoiku, sączyła się, wilgotniała i odbijała 

światło, jak każda znana materia. Te oszukańcze pomysły nie powinny odwodzić nas od 

postawienia trzeźwego pytania, czy substancja umysłowa mogłaby rzeczywiście być czymś 

innym niż atomy i cząsteczki tworzące mózg, a jednocześnie materią możliwą do zbadania. 

Ontologiczne podstawy jakiejś teorii to zbiór przedmiotów i ich rodzajów, które teoria uznaje za 

istniejące. Ontologia nauk fizycznych uznawała kiedyś „cieplik” (coś, z czego rzekomo składało 

się ciepło) oraz „eter” (substancja, która przenikała przestrzeń i była nośnikiem fal świetlnych – 

tak jak powietrze czy woda mogą być nośnikami fal dźwiękowych). Dziś nie są już one 

traktowane poważnie, natomiast w standardowej ontologii naukowej pojawiły się neutrina, 

antymateria czy czarne dziury. Być może konieczne jest poszerzenie ontologii nauk fizycznych 

o pewne pojęcia potrzebne do wyjaśnienia zjawiska świadomości. 

  Dokładnie taka rewolucja w fizyce została zaproponowana przez fizyka i matematyka 

Rogera Penrose’a w Nowym umyśle cesarza (1989/2008). Choć uważam, że nie udało mu się 

przekonująco uargumentować rewolucji[9], warto jednak zauważyć, iż autor bardzo uważał, aby 

nie wpaść w pułapkę dualizmu. A co to za różnica? Penrose jasno stwierdza, że proponowana 

przez niego rewolucja ma zapewnić łatwiejszy dostęp do świadomości w badaniach naukowych, 

nie trudniejszy. Nieprzypadkowo nieliczni dualiści, którzy otwarcie głoszą takie poglądy, 

szczerze i wygodnie twierdzą, iż nie mają żadnej teorii tłumaczącej pracę umysłu – i obstają przy 

tym, że jest to poza ludzkimi możliwościami[10]. Pojawia się przypuszczenie, że 

najatrakcyjniejsza właściwość substancji umysłowej to potencjał pozostania tak tajemniczą, że 

nauka nigdy nie będzie w stanie jej wyjaśnić. 

  Ta zdecydowanie antynaukowa postawa dualizmu jest według mnie cechą najbardziej ją 

dyskwalifikującą oraz powodem, dla którego w tej książce przyjmuję na pozór 

bezkompromisową zasadę unikania dualizmu za wszelką cenę. Nie chodzi o to, że jestem 

w stanie przedstawić niepodważalny dowód fałszywości i niespójności dualizmu we wszystkich 

jego postaciach, ale biorąc pod uwagę to, jak upaja się on tajemnicą, stwierdzam, że akceptacja 

dualizmu jest kapitulacją (jak na Ryc. 2.4). 

  Co do tego stwierdzenia panuje powszechna, choć powierzchowna zgoda, gdyż nie brak 

problematycznych pęknięć w ścianie materializmu. Naukowcy i filozofowie zgadzają się co do 

słuszności materializmu, ale – jak zobaczymy – pozbycie się starych wyobrażeń dualistycznych 

jest trudniejsze, niż by się to współczesnym materialistom mogło wydawać. Znalezienie 

odpowiednich substytutów tradycyjnych dualistycznych wyobrażeń będzie wymagało 

zaskakujących zmian w naszym tradycyjnym sposobie myślenia, zmian, które na pierwszy rzut 

oka mogą się wydawać sprzeczne z logiką zarówno naukowcom, jak i laikom. 

  



 
 Wydaje mi się, że powinieneś sprecyzować krok drugi. 

 

Ryc. 2.3 

 

  Moja teoria początkowo zdaje się niezgodna z powszechną wiedzą, ale nie uważam tego 

za złą wróżbę. Wręcz przeciwnie, od dobrej teorii świadomości nie powinniśmy oczekiwać tego, 

że będzie miłą lekturą – czymś, co natychmiast jakoś nam się skojarzy, co sprawi, że powiemy 

sobie z dumą: „Jasne! Cały czas to wiedziałem! To oczywiste, gdy się tak na to spojrzy!”. Gdyby 

istniała tego rodzaju teoria czekająca na odkrycie, dawno już byśmy na nią wpadli. Tajemnice 



umysłu są wokół nas od tak dawna i zrobiliśmy w ich kwestii tak nikły postęp, że jest duże 

prawdopodobieństwo, iż pewne rzeczy, które zwykliśmy postrzegać jako oczywiste, wcale takimi 

nie są. Wkrótce powiem, o cóż mi chodzi. 

  Niektórzy współcześni badacze mózgu – a pewnie ich powściągliwa większość – cały 

czas udają, że mózg jest dla nich po prostu narządem, takim jak nerka czy trzustka, które 

powinno być opisywane i wyjaśniane tylko z użyciem najbezpieczniejszych pojęć z zakresu nauk 

fizycznych i biologicznych. Nie pozwoliliby sobie wspomnieć o umyśle ani o niczym 

„umysłowym” w swojej pracy. Zdaniem innych badaczy, odważniejszych w teoretyzowaniu, 

istnieje nowy przedmiot badań: umysł-mózg (Churchland 1986). To nowe pojęcie dobrze oddaje 

przeważający materializm tych badaczy, którzy chętnie przyznają światu i sobie, że mózg dlatego 

jest tak interesujący i wyjątkowy, że w jakiś sposób jest on umysłem. Jednak nawet wśród tych 

badaczy panuje niechęć do zmierzenia się z wielkimi problemami, pragnienie odłożenia na 

później wstydliwych pytań o naturę świadomości. 

  Tego rodzaju podejście jest dość rozsądne, jest skromnym uznaniem wartości strategii 

„dziel i rządź”, a jednak jego efektem jest zniekształcanie pewnych nowych pojęć powstających 

na polu tego, co dziś nazywamy kognitywistyką. Prawie wszyscy kognitywiści, zarówno ci 

uważający się za neuronaukowców, jak i psychologowie czy badacze sztucznej inteligencji, 

zwykle odraczają pytania dotyczące świadomości, ograniczając swoją uwagę do „pobocznych” 

czy „peryferyjnych” systemów umysłu-mózgu. Te systemy mają zaś dostarczać danych jakiemuś 

nieokreślonemu „centrum”, gdzie następuje „świadome myślenie” i „przeżywanie”. To sprawia, 

że zbyt wiele pracy umysłu pozostawia się owemu „centrum”, a to z kolei prowadzi teoretyków 

do niedoceniania „ilości zrozumienia”, jakie musiałyby zapewnić stosunkowo peryferyjne 

systemy w mózgu (Dennett 1984b). 

  Wśród naukowców częste jest na przykład przekonanie, że systemy percepcyjne 

dostarczają „informacji wejściowych” do pewnego rodzaju centralnego pola myślowego, które to 

następnie „kontroluje” lub „ukierunkowuje” względnie peryferyjne systemy zarządzające ruchem 

ciała. To centralne pole miałoby również wykorzystywać materiał przetrzymywany w wielu 

względnie drugorzędnych systemach pamięciowych. Sam jednak pomysł, iż miałyby istnieć 

istotne podziały teoretyczne między takimi domniemanymi podsystemami jak „pamięć 

długotrwała” i „rozumowanie” (czy „planowanie”), jest raczej wytworem strategii „dziel i rządź”, 

a nie czymkolwiek, co można odnaleźć w naturze. Jak wkrótce zobaczymy, skierowanie uwagi 

wyłącznie na konkretne podsystemy umysłu-mózgu często przyczynia się do swoistej 

krótkowzroczności wśród teoretyków, uniemożliwiającej im dostrzeżenie, że ich modele cały 

czas zakładają wygodnie ukryty w ciemnym „centrum” umysłu-mózgu teatr kartezjański, 

miejsce, gdzie „wszystko się łączy” i pojawia się świadomość. Pomysł ten może się wydawać 

dobry, a nawet nieunikniony, ale dopóki nie przekonamy się, dlaczego tak nie jest, teatr 

kartezjański będzie nadal przyciągał teoretyków uwięzionych przez iluzję. 

  5. Wyzwanie 

 

 

  W poprzedniej części rozdziału odnotowałem, że jeśli dualizm jest najlepszą rzeczą, na 

jaką nas stać, to nie jesteśmy w stanie zrozumieć ludzkiej świadomości. Niektórzy są przekonani, 

że – tak czy inaczej – jej nie zrozumiemy. Taki pesymizm w obecnym okresie intensywnego 

rozwoju naukowego wydaje mi się niedorzeczny, a nawet żałosny, lecz przypuszczalnie mógłby 

być prawdziwy. Być może świadomości naprawdę nie da się wyjaśnić, ale jak możemy być 

pewni, jeśli nie spróbujemy? Przypuszczam, że wiele – a zapewne większość – kawałków 

układanki już dobrze rozumiemy, a z moją małą pomocą trzeba je tylko wstawić na właściwe 



miejsce. Ci, którzy będą bronić umysłu przed nauką, powinni życzyć mi szczęścia w tej próbie, 

gdyż, jeśli mają rację, z pewnością nie odniosę sukcesu, jeżeli natomiast wykonam moją pracę 

najlepiej, jak się da, moja porażka powinna rzucić światło na to, dlaczego nauka nie ma szans na 

osiągnięcie tego celu. Zdobędą przynajmniej argument przeciwko nauce, a ja wykonam za nich 

całą brudną robotę. 

  Podstawowe zasady mojego przedsięwzięcia są proste: 

   

  (1) Żadna cudowna tkanka nie jest dozwolona. Postaram się wyjaśnić każdą niejasną 

właściwość ludzkiej świadomości, nie wykraczając poza współczesną fizykę; w żadnym 

momencie nie będę się odnosił do niewyjaśnionych i nieznanych sił, substancji czy mocy 

organicznych. Innymi słowy, zamierzam przekonać się, co można zrobić w ramach 

konserwatywnych limitów standardowej nauki, traktując nawoływania do rewolucji 

w materializmie jako ostateczność. 

 

  (2) Żadnego symulowania znieczulicy. O behawiorystach mówi się, że symulują 

znieczulicę – udają, że nie doświadczają pewnych rzeczy, o których wiemy, że podzielamy je 

wszyscy. Jeśli będę chciał zaprzeczyć istnieniu jakiejś kontrowersyjnej właściwości 

świadomości, to na mnie spadnie ciężar pokazania, że owa właściwość jest złudzeniem. 

 

  (3) Żadnego czepiania się szczegółów empirycznych. Postaram się prawidłowo 

przedstawić wszystkie fakty naukowe, to, co o nich wiemy dzisiaj, ale można się spierać, które 

naukowe przedsięwzięcia przetrwają próbę czasu. Gdybym miał ograniczać się tylko i wyłącznie 

do faktów „podręcznikowych”, nie mógłbym korzystać z najciekawszych współczesnych odkryć 

(jeżeli tym właśnie są). A jeśli historia czegoś nas nauczyła, to i tak bezwiednie przekazywałbym 

wam nieprawdę. Niektóre „odkrycia” dotyczące wzroku, za które David Hubel i Torsten Wiesel 

otrzymali w 1981 roku zasłużoną Nagrodę Nobla, zostały obecnie podważone, a słynna teoria 

„retinex” Edwina Landa dotycząca postrzegania barw, którą większość filozofów mózgu i innych 

niespecjalistów uważała za dowiedziony fakt przez ponad dwadzieścia lat, nie jest 

w najmniejszym stopniu tak poważana wśród naukowców zajmujących się wzrokiem[11]. 

 

    Jako filozof jestem zainteresowany ustaleniem możliwości (oraz obaleniem twierdzeń 

o niemożliwości), więc zadowolę się nakreśleniem koncepcji, zamiast konstruować teorię 

wyczerpującą, potwierdzoną empirycznie. Zarys czy model teorii związanej z tym, jak mózg 

mógłby coś robić, przypuszczalnie może zmienić zagadkę w program badawczy: jeśli ten model 

jest niewystarczający, to może inna, bardziej realistyczna jego odmiana zadziała. (Zarys 

wyjaśnienia halucynacji w rozdziale 1 jest tego przykładem). Tego rodzaju szkic jest 

bezpośrednio i wyraźnie podatny na empiryczne podważenie, jednak ktoś, kto twierdzi, że nie 

jest on możliwym wyjaśnieniem zjawiska, musi pokazać, co należy w nim pominąć lub czego nie 

może on zrobić; jeśli po prostu stwierdzi, że mój model może być nieprawidłowy w wielu 

szczegółach, przyznam się do tych pomyłek. W kartezjańskim dualizmie, na przykład, błędne jest 

nie to, że Kartezjusz wybrał szyszynkę – a nie na przykład wzgórze czy ciało migdałowate – na 

centrum interakcji z umysłem, ale sam pomysł takiego centrum interakcji umysłowo-mózgowej. 

Wskazanie na ten błąd zalicza się oczywiście do zmian wynikających z podawania w wątpliwość, 

co jest związane z rozwojem nauki, a prowadzi do tego, że różni teoretycy tworzą różne 

standardy. Będę się starał skrajnie przerysowywać moją teorię, nie tylko po to, aby podkreślić 

kontrast z tradycyjną filozofią umysłu, ale również po to, by dać empirycznym krytykom 

jaśniejszy cel do atakowania. 



  W tym rozdziale zapoznaliśmy się z podstawowymi cechami zagadki świadomości. Owa 

tajemniczość świadomości jest właśnie jedną z jej głównych cech – być może nawet niezbędną 

cechą, bez której nie przetrwa. Możliwość ta jest szeroko, acz słabo doceniana, a ostrożność 

zwykle sprzyja doktrynom, które nawet nie próbują wyjaśnić świadomości, gdyż jest ona dla nas 

tak bardzo znacząca. Dualizm, czyli twierdzenie, że mózg nie może być rzeczą myślącą, a więc 

rzecz myśląca nie może być mózgiem, jest bardzo kuszący z wielu powodów, ale musimy oprzeć 

się pokusie; przyjęcie dualizmu jest po prostu cichą kapitulacją. Przyjęcie materializmu nie wiąże 

się natomiast ani ze zniknięciem problemów dotyczących świadomości, ani z łatwym ułożeniem 

układanki przez naukę o mózgu. W jakiś sposób umysł musi być mózgiem, a jeżeli nie uda nam 

się szczegółowo zobaczyć, jak to możliwe, materializm nie rozwiąże tego problemu, lecz jedynie 

obieca jego rozwiązanie w nieokreślonej przyszłości. Moim zdaniem tej obietnicy nie można 

dotrzymać, dopóki nie zdobędziemy się na jeszcze bardziej zdecydowane odrzucenie dziedzictwa 

Kartezjusza. Jednocześnie cokolwiek więcej są w stanie wyjaśnić teorie materialistyczne, nie 

rozwiążą problemu świadomości, jeśli będziemy zaniedbywać fakty związane z przeżyciami, 

które tak intymnie poznajemy „od środka”. W kolejnym rozdziale sporządzimy wstępny wykaz 

tych faktów. 

 



  Rozdział 3 
 

  Wizyta w ogrodzie fenomenologicznym 

 

 

  1. Witaj w fenomie 

 

 

  Wyobraź sobie szaleńca, który twierdzi, że nie ma czegoś takiego jak zwierzęta. 

Moglibyśmy spróbować udowodnić mu, że się myli, zabierając go do zoo i mówiąc: „Patrz! Co 

to jest, jeśli nie zwierzęta?”. Nie oczekiwalibyśmy jego ozdrowienia, ale przynajmniej 

mielibyśmy satysfakcję, że jasno sobie uświadomiliśmy bijące od niego obłąkanie. Wyobraź 

sobie jednak, że szaleniec mówi: „Ależ ja bardzo dobrze wiem, że istnieją te rzeczy – lwy, strusie 

i boa dusiciele – ale dlaczego twierdzisz, że te tak zwane zwierzęta to zwierzęta? 

W rzeczywistości są one tylko robotami pokrytymi sierścią – właściwie niektóre pokryte są 

piórami lub łuskami”. To wciąż może być obłęd, ale jest to inny, łatwiejszy do obronienia rodzaj 

obłędu. Ten szaleniec ma po prostu rewolucyjne pojęcie o ostatecznej naturze zwierząt[12]. 

  Zoologowie są ekspertami w kwestii ostatecznej natury zwierząt, a ogrody zoologiczne 

służą użytecznemu celowi zapoznania społeczeństwa z tymi zagadnieniami. Gdyby zoologowie 

odkryli, że ten szaleniec ma rację (przynajmniej w pewnym sensie), znaleźliby w zoo świetne 

zastosowanie do próby wyjaśnienia tego odkrycia. Mogliby powiedzieć: „Okazuje się, że 

zwierzęta – wiecie: te typowe obiekty, które wszyscy widzimy w zoo – nie są tym, za co je 

braliśmy. Okazuje się, że są tak inne, że w ogóle nie powinniśmy nazywać ich zwierzętami. 

Widzicie więc, że nie istnieją żadne zwierzęta w zwykłym znaczeniu tego słowa”. 

  Filozofowie i psychologowie często używają terminu fenomenologia na oznaczenie 

ogólnego pojęcia odnoszącego się do wszystkich rzeczy – można by je nazwać „fauną i florą” – 

które składają się na nasze świadome przeżycia: myśli, zapachy, swędzenia, bóle, 

wyimaginowane fioletowe krowy, przeczucia i całą resztę[13]. Pojęcie fenomenologii ma kilka 

różniących się od siebie rodowodów, o których warto wspomnieć. W XVIII wieku Kant odróżnił 

„fenomeny”, czyli to, jak postrzegamy rzeczy, oraz „noumeny”, czyli rzeczy same w sobie, 

a następnie, wraz z rozwojem nauk przyrodniczych w wieku XIX, zaczęto mianem fenomenologii 

określać czysto opisowe badanie materii każdego przedmiotu, neutralne i preteoretyczne. Na 

przykład fenomenologia magnetyzmu została zapoczątkowana wcześnie, bo w XVI wieku, przez 

Williama Gilberta, ale jego wyjaśnienie musiało poczekać na odkrycia związków między 

magnetyzmem i elektrycznością, których dokonali w XIX wieku Faraday, Maxwell i inni. 

Nawiązująca do owego podziału między przenikliwą obserwacją a teoretycznym wyjaśnieniem 

szkoła filozoficzna, czy ruch znany jako fenomenologia, pojawiła się na początku XX wieku 

wraz z pracami Edmunda Husserla. Jej celem było znalezienie nowych podstaw całej filozofii 

(a właściwie całej wiedzy), co miało się opierać na specjalnej technice introspekcji, według której 

świat zewnętrzny oraz wszystkie jego następstwa i założenia miały być „wzięte w nawias” 

w szczególnej czynności umysłu zwanej epoché[14]. Zamierzonym rezultatem był badawczy stan 

umysłu, w którym fenomenolodzy mieli zapoznać się z czystymi przedmiotami świadomego 

przeżycia, zwanymi noematami, nieskażonymi typowymi zniekształceniami i przemianami teorii 

i praktyki. Tak jak w przypadku impresjonizmu w sztuce czy psychologii introspekcyjnej 

Wundta, Titchenera i innych, które próbowały zerwać z interpretacją i odsłonić podstawowe 

fakty dotyczące świadomości w taki sposób, aby można je było ściśle obserwować, 



fenomenologii nie udało się znaleźć jednej ustalonej metody, co do której wszyscy byliby zgodni. 

  O ile zatem istnieją zoologowie, o tyle fenomenologów nie ma: nie ma bezspornych 

ekspertów do spraw natury rzeczy znajdujących się w naszych strumieniach świadomości. 

Możemy natomiast podążyć za dotychczasową praktyką i użyć pojęcia fenomenologii jako 

ogólnego terminu na oznaczenie pewnych obiektów w świadomych przeżyciach, które to obiekty 

należy wyjaśnić. 

  Opublikowałem kiedyś artykuł On the Absence of Phenomenology [O nieobecności 

fenomenologii] (1979), w którym opowiedziałem się za szaleństwem rodzaju drugiego: to, 

z czego składa się świadomość, tak różni się od tego, co myśleliśmy dotychczas, że nie 

powinniśmy używać starych pojęć. Była to jednak propozycja tak dla niektórych oburzająca 

(„Jak, do licha, moglibyśmy się mylić co do naszego życia wewnętrznego!”), że próbowali ją 

odrzucić jako przejaw szaleństwa rodzaju pierwszego („Dennett uważa, że nie ma bólu ani 

zapachów, ani marzeń!”). Trochę to oczywiście przerysowałem, ale nie mogłem się 

powstrzymać. Moim problemem był brak podręcznego ogrodu fenomenologicznego – w skrócie: 

fenomu – do wykorzystania w moich wyjaśnieniach. Chciałem powiedzieć: „Okazuje się, że 

rzeczy pojawiające się w strumieniu świadomości – wiecie: bóle, zapachy, marzenia, obrazy 

umysłowe, uderzenia złości i pożądania, zwykli mieszkańcy fenomu – nie są tym, czym 

myśleliśmy, że są. W rzeczywistości są tak inne, że musimy dla nich znaleźć nowe pojęcia”. 

  Zróbmy sobie zatem krótką wycieczkę po ogrodzie fenomenologicznym, aby móc 

skonstatować, że wiemy, o czym mówimy (nawet jeśli cały czas nie znamy ostatecznej natury 

tych rzeczy). Wycieczka, celowo powierzchowna i jedynie wprowadzająca, pozwoli nam zwrócić 

uwagę na pewne rzeczy oraz zadać pewne pytania, zanim zabierzemy się za teoretyzowanie 

w dalszej części książki. Wkrótce rzucę wyzwanie naszemu codziennemu myśleniu i nie 

chciałbym, aby ktoś pomyślał, że nie zdaję sobie sprawy ze wspaniałych rzeczy, które dzieją się 

w umysłach innych ludzi. 

  Nasz fenom dzieli się na trzy części: 1. przeżycia świata „zewnętrznego”, takie jak 

widoki, dźwięki, zapachy, odczucia śliskości i szorstkości, zimna i ciepła czy ułożenia naszych 

kończyn; 2. przeżycia czysto „wewnętrznego” świata, takie jak obrazy wyobraźni, wewnętrzne 

widoki i dźwięki podczas marzenia o czymś lub mówienia do siebie, wspomnienia, błyskotliwe 

pomysły, nagłe przeczucia; oraz 3. przeżycia emocji lub „afektu” (aby użyć osobliwego terminu, 

którym posługują się psycholodzy), od bólów cielesnych, łaskotania, uczucia głodu i pragnienia, 

przez emocjonalne napady złości, radości, nienawiści, zawstydzenia, pożądania, zachwycenia, aż 

po najmniej cielesne: dumę, lęk, ubolewanie, ironiczny dystans, żal, trwogę, spokój. 

  Nie domagam się uznania tego trójpodziału na przeżycia zewnętrzne, wewnętrzne 

i emocjonalne. Niczym zwierzyniec, w którym miesza się nietoperze z ptakami i delfiny 

z rybami, ta taksonomia zawdzięcza więcej powierzchownym podobieństwom i wątpliwej 

tradycji niż głębokiemu pokrewieństwu między tymi zjawiskami, ale od czegoś musimy zacząć, 

a każda taksonomia daje jakąś podporę i pomaga nie przegapić żadnego gatunku. 

  2. Nasze przeżywanie świata zewnętrznego 

 

 

  Zacznijmy od naszych najpierwotniejszych zmysłów zewnętrznych, mianowicie od 

smaku i węchu. Jak większość ludzi wie, nasze kubki smakowe są czułe tylko na smaki słodki, 

kwaśny, słony i gorzki, a przede wszystkim „smakujemy naszymi nosami”, i właśnie dlatego 

jedzenie traci dla nas smak, gdy jesteśmy przeziębieni. Nabłonek węchowy jest dla węchu tym, 

czym siatkówka oka jest dla wzroku. Pojedyncze komórki nabłonka węchowego różnią się od 

siebie i każda z nich jest wrażliwa na inny rodzaj cząsteczek powietrza. Ostatecznie liczy się 



kształt cząsteczek. Dostają się one do nosa i niczym mikroskopijne klucze uruchamiają konkretne 

komórki czuciowe w nabłonku. Cząsteczki często mogą być z łatwością wykryte 

w zdumiewająco niskim stężeniu kilku na miliard. Węch innych zwierząt jest zdecydowanie 

lepszy od naszego, nie tylko dlatego, że są one w stanie odróżnić więcej zapachów w słabszych 

tropach (psy gończe są tu najlepszym przykładem), ale posiadają również lepszą czasową 

i przestrzenną rozdzielczość zapachów. Możemy być w stanie wyczuć w pokoju zapaszek 

formaldehydu, ale jeśli nam się to uda, to nie czujemy nitkowatego tropu lub regionu, w którym 

znajdują się wyczuwalne indywidualne cząsteczki; cały pokój, a przynajmniej cały róg pokoju, 

będzie się wydawał przepełniony zapachem. Nie ma tu żadnej tajemnicy: cząsteczki dostają się 

przypadkowo do naszych przegród nosowych i w momencie dotarcia do określonych miejsc 

w nabłonku przekazują skąpą informację o miejscu pochodzenia, w przeciwieństwie do fotonów, 

które wpadają optycznie prostymi ścieżkami do źrenicy, lądując na specyficznym miejscu na 

siatkówce, dzięki czemu zostają geometrycznie nakreślone na zewnętrznym źródle lub ścieżce 

źródłowej. Jeśli rozdzielczość naszego wzroku byłaby tak słaba, jak rozdzielczość naszego 

węchu, to gdyby przeleciał nad nami ptak, całe niebo by się nim „zajęło”. (Niektóre gatunki mają 

tak słaby wzrok – ich rozdzielczość i umiejętność rozróżniania jest nie lepsza od opisanej – ale 

to, czym, jeśli czymkolwiek, jest dla zwierzęcia widzieć obiekty tak marnie, stanowi inną 

kwestię, do której powrócimy w późniejszym rozdziale). 

  Nasze zmysły smaku i węchu są ze sobą fenomenologicznie połączone, tak jak zmysł 

dotyku i propriocepcja, czyli zmysł położenia i ruchu naszych kończyn oraz innych części ciała. 

„Czujemy” obiekty, dotykając, chwytając i popychając je na różne sposoby, ale świadome 

doznania, które są tego rezultatem, mimo że naiwnie można by je uznawać za zwykłe 

„przesunięcie” stymulacji receptorów czuciowych pod skórą, są tak naprawdę wytworem 

rozbudowanego procesu integrowania informacji z wielu źródeł. Zasłoń sobie oczy i weź do ręki 

patyk (lub długopis czy ołówek). Dotykaj różnych rzeczy wokół siebie tą różdżką i zauważ, 

z jaką łatwością możesz stwierdzić, jaką mają fakturę – jak gdyby twój układ nerwowy miał 

czujniki na czubku tej różdżki. Trzeba się nieźle wysilić, choć i tak da to mierne skutki, aby 

skoncentrować się na odczuciach wywoływanych przez patyk na koniuszkach palców, wibracji 

patyka i jego oporze w kontakcie z różnymi powierzchniami. Owo porozumienie pomiędzy 

patykiem a receptorami czuciowymi pod skórą (związane w większości przypadków z ledwo 

dającymi się usłyszeć dźwiękami) zapewnia informacje, które mózg scala w świadome 

rozpoznanie faktury papieru, kartonu, wełny czy szkła, jednak te procesy scalania są zupełnie 

ukryte dla świadomości. Nie zdajemy sobie sprawy z tego, jak to robimy. Weźmy przykład 

jeszcze większej pośredniości. Pomyśl, w jaki sposób czujesz śliskość oleju na ulicy pod kołami 

twojego samochodu w momencie skręcania. Fenomenologiczny punkt styku znajduje się 

w miejscu, w którym guma styka się z jezdnią, nie w żadnym punkcie twojego unerwionego 

ciała, ubranego i siedzącego w samochodzie, ani na twoich dłoniach w rękawiczkach, opartych 

na kierownicy. 

  Nie odsłaniając oczu, poproś kogoś o podanie ci jakiegoś przedmiotu z porcelany, 

z plastiku, wypolerowanego drewna i metalu. Wszystkie te materiały są wyjątkowo gładkie 

i śliskie, a mimo to nie będziesz miał problemu z rozróżnieniem tych gładkości – i to nie dlatego, 

że masz wyspecjalizowane receptory porcelany i plastiku na koniuszkach palców. Wydaje się, że 

najważniejszym czynnikiem jest przewodność cieplna, ale nie jest ona niezbędna: możesz sam 

siebie zaskoczyć łatwością, z jaką czasem można rozróżnić te powierzchnie za pomocą różdżki. 

Jest to prawdopodobnie zależne od wibracji, którym zostaje poddana różdżka, lub od 

nieopisywalnych – ale wykrywalnych – różnic w usłyszanych trzaskach i dźwiękach drapania. 

Jednak masz wrażenie, że niektóre z twoich zakończeń nerwowych znajdują się w różdżce, gdyż 



czujesz różnice w powierzchniach na jej czubku. 

  Teraz zajmijmy się słuchem. Fenomenologia słuchu to wszystkie dźwięki, które 

słyszymy: muzyka, wypowiadane słowa, uderzenia, gwizdy, syreny, świergoty i trzaski. 

Teoretycy zajmujący się dźwiękiem czują czasem pokusę, aby „pozwolić grać małej orkiestrze 

w głowie”. Jest to błąd i abyśmy na pewno go rozpoznali i potem unikali, opowiem wam bajkę. 

  Dawno, dawno temu, mniej więcej w połowie XIX wieku, zapalony wynalazca podjął 

debatę z praktycznym filozofem Philem. Wynalazca ogłosił, że zamierza skonstruować 

urządzenie, które mogłoby automatycznie „nagrywać”, a później „odtwarzać” z realistyczną 

dokładnością, orkiestrę oraz chór wykonujący IX symfonię Beethovena. „Nonsens – powiedział 

Phil. – To absolutnie niemożliwe. Mogę sobie łatwo wyobrazić mechaniczne urządzenie, które 

nagrywa sekwencję uderzeń klawiszy pianina, a potem steruje odtwarzaniem tych sekwencji na 

przygotowanym do tego instrumencie – można by to na przykład zrobić z użyciem rolki 

dziurkowanego papieru – ale nie ma mowy o ogromnej różnorodności dźwięków i trybów ich 

odtwarzania przy wykonywaniu IX symfonii Beethovena! Są tam setki ludzkich głosów 

o różnych donośnościach i tembrach, tuziny instrumentów smyczkowych, dętych blaszanych 

i drewnianych, perkusyjnych. Urządzenie, które byłoby w stanie odtworzyć taką różnorodność 

dźwięków, musiałoby być nieporęcznym monstrum przyćmiewającym najpotężniejsze organy 

kościelne – i gdyby, jak sugerujesz, grało z realistyczną dokładnością, bez wątpienia musiałoby 

włączyć do pracy dosłownie brygadę niewolników, którzy zajęliby się partiami wokalnymi, a to, 

co nazywasz »nagraniem« konkretnego występu, ze wszystkimi jego niuansami, musiałoby 

składać się z setek fragmentów zapisu nutowego – po jednym dla każdego muzyka – z tysiącami, 

a nawet milionami znaków notacji”. 

  Argument Phila jest cały czas w dziwny sposób nie do odparcia; niesamowite jest, że 

wszystkie te dźwięki mogą być wiernie przekształcone poprzez transformację Fouriera w spiralny 

rowek wyżłobiony w płycie winylowej, magnetycznie reprezentowane na taśmie lub optycznie na 

ścieżce dźwiękowej do filmu. Co więcej, jest jeszcze bardziej zdumiewające, że zwykła tuba, 

poruszana elektromagnesem przesuwanym spiralną linią, może tak wiernie oddać dźwięk trąbki, 

brzdąkanie banjo, ludzką mowę czy dźwięk rozbijającej się na chodniku butelki wina. Phil nie 

był w stanie wyobrazić sobie czegoś tak wspaniałego, a niedostatek wyobraźni wziął za analizę 

sytuacji. 

  „Magia” transformacji Fouriera otwiera nowe możliwości do rozpatrzenia, musimy 

jednak zauważyć, że sama w sobie nie eliminuje problemu, który zadziwiał Phila; jedynie 

pozwala odłożyć go na później. Podczas gdy my, wysublimowani, możemy śmiać się z Phila, 

który nie potrafił zrozumieć, jak można nagrać i odtworzyć pewien wzór sprężania i rozprężania 

powietrza stymulujący ucho, uśmiech zniknie z naszej twarzy, gdy zadamy sobie kolejne pytanie: 

„Co dzieje się z sygnałem, gdy ucho już go otrzyma?”. 

  Następny zakodowany ciąg modulowanych sygnałów (choć teraz poniekąd zanalizowany 

i podzielony na równoległe strumienie, złowieszczo przypominające tysiące znaków notacji 

Phila) wędruje z ucha do ciemnego wnętrza mózgu. Te strumienie sygnałów są słyszanymi 

dźwiękami w takim samym stopniu jak spiralny rowek na płycie; są sekwencjami impulsów 

elektrochemicznych wędrujących po aksonach neuronów. Czy nie powinno istnieć jeszcze 

bardziej centralne miejsce w mózgu, gdzie owe ciągi sygnałów sterują działaniem nadrzędnego 

teatralnego organu umysłu? Kiedy w końcu te bezdźwięczne sygnały są ostatecznie tłumaczone 

na subiektywnie słyszany dźwięk? 

  Nie chcemy szukać w mózgu miejsc, które wibrują jak gitarowe struny, tak jak nie 

chcemy tam szukać miejsc, które stają się fioletowe, gdy wyobrażamy sobie fioletową krowę. Są 

to oczywiste ślepe uliczki, coś, co Gilbert Ryle (1949/1970) nazwałby „błędem kategorialnym”. 



Co w takim razie moglibyśmy znaleźć w mózgu, co dałoby nam satysfakcję, że dotarliśmy do 

końca historii przeżycia dźwiękowego?[15] W jaki sposób jakikolwiek zbiór fizycznych 

właściwości wydarzeń w mózgu mógłby być tym samym co ekscytujące cechy dźwięków, które 

słyszymy? Lub choćby je objaśniać? 

  Na pierwszy rzut oka te cechy wydają się nie do zanalizowania – lub są, by posłużyć się 

ulubionym przymiotnikiem fenomenologów, niewyrażalne. Jednak przynajmniej niektóre z tych 

pozornie niepodzielnych i jednorodnych właściwości mogą ujawnić wyraźną złożoność i stać się 

możliwe do opisania. Weź gitarę i szarpnij pustą strunę basową E (bez naciskania na żaden próg). 

Uważnie posłuchaj dźwięku. Czy można opisać jego składowe, czy jest może jednym, pełnym 

dźwiękiem gitarowym? Wielu stwierdzi, że druga możliwość lepiej opisuje ich fenomenologię. 

Teraz szarpnij otwartą strunę jeszcze raz i ostrożnie przeciągnij palec w dół po progach, aby 

stworzyć wysoki „szereg harmoniczny”. Nagle słyszysz nowy dźwięk: w jakiś sposób „czystszy” 

i o oktawę wyższy. Niektórzy twierdzą, że jest to zupełnie nowy dźwięk, inni zaś opisują to 

przeżycie słowami: „dół oderwał się od nuty” – a pozostała tylko góra. Następnie ponownie 

szarpnij pustą strunę. Tym razem słyszysz, zaskakująco wyraźnie, składową harmoniczną, która 

została wyizolowana przy drugim pociągnięciu za strunę. Jednorodność i niewyrażalność 

pierwszego szarpnięcia struny została zastąpiona przez dwoistość równie łatwą do zrozumienia 

i opisania, jak dwoistość akordu. 

  Różnice między tymi przeżyciami są zaskakujące, ale złożoność dźwięku zrozumiana 

przy trzecim szarpnięciu struny istniała od samego początku (mogła potencjalnie zostać 

dostrzeżona). Badania pokazują, że jesteśmy w stanie odróżnić dźwięk gitary od dźwięku lutni 

czy klawikordu tylko poprzez skomplikowane szeregi harmoniczne. Tego rodzaju obserwacje 

mogą nam pomóc opisać różne właściwości przeżycia słuchowego przez analizę komponentów 

informacyjnych oraz procesów, które je ze sobą łączą, pozwalając nam przewidzieć, a nawet 

sztucznie sprowokować, poszczególne przeżycia słuchowe, lecz nadal nie odpowiadają na 

pytanie, do czego te właściwości się sprowadzają. Dlaczego szereg harmoniczny gitary brzmi 

tak, a lutni tak? Nie odpowiedzieliśmy jeszcze na to pytanie, nawet jeśli udało nam się je 

złagodzić, pokazując przynajmniej niektóre niewyrażalne cechy prowadzące mimo wszystko do 

jakiejś analizy czy opisu[16]. 

  Badania dotyczące postrzegania słuchowego pokazują, że istnieją specjalistyczne 

mechanizmy rozszyfrowywania różnych rodzajów dźwięku, trochę jak wyimaginowane 

komponenty fikcyjnej maszyny odtwarzającej Phila. W szczególności dźwięki mowy są, jak się 

zdaje, przetwarzane przez coś, co inżynier nazwałby „mechanizmem wyspecjalizowanym”. 

Fenomenologia percepcji mowy pokazuje, że masowa restrukturyzacja tych dźwięków zachodzi 

w pewnym mózgowym centrum trochę przypominającym inżynierskie studio nagraniowe, 

w którym łączy się wiele kanałów nagrania, poprawia się je i pod wieloma względami koryguje, 

aby stworzyć „nagranie matkę” stereo, z którego kolejne nagrania są kopiowane na różne nośniki. 

  Słyszymy na przykład mowę w naszym języku ojczystym jako sekwencję różnych słów 

przedzieloną krótkimi, cichymi przerwami. Oznacza to, iż czujemy jasne granice między 

słowami, które nie mogą zaznaczać się krawędziami kolorów ani liniami, nie są wyróżniane 

brzdąknięciami czy pstryknięciami, więc pozostałoby sądzić, że granicami muszą być ciche 

przerwy różnej długości – coś w rodzaju przerw oddzielających litery i wyrazy w alfabecie 

Morse’a. Gdy badacze proszą badanego o zaznaczenie przerwy pomiędzy słowami, raczej nikt 

nie ma problemu z dostosowaniem się do prośby. Wydaje się, że przerwy istnieją. Gdy jednak 

spojrzymy na profil energii akustycznej w sygnale wejściowym, regiony najniższej energii 

(chwile najbliższe ciszy) wcale nie pojawiają się na granicy słów. Segmentacja dźwięków mowy 

to proces, w którym granice stawia się na podstawie gramatycznej struktury języka, a nie 



fizycznej struktury fali akustycznej (Liberman i Studdert-Kennedy 1977). Pomaga nam to 

zrozumieć, dlaczego mowę w obcym języku postrzegamy jako pomieszany, nieposegregowany 

napływ dźwięków: wyspecjalizowane mechanizmy w „studiu dźwiękowym” mózgu nie mają 

odpowiednich kompetencji gramatycznych, aby wyodrębnić odpowiednie segmenty, więc co 

najwyżej mogą przekazać nieretuszowaną wersję docierającego sygnału. 

  Gdy postrzegamy mowę, jesteśmy świadomi nie tylko znaczenia czy gramatycznej 

kategorii słów. (Gdyby tak było, nie bylibyśmy w stanie rozróżnić słyszenia od czytania). Słowa 

jednoznacznie od siebie się oddzielają, są uporządkowane oraz zidentyfikowane, ale mają 

również cechy zmysłowe. Właśnie przed chwilą usłyszałem na przykład wyrazisty brytyjski głos 

Nicka Humphreya, delikatnie wyzywający, niekoniecznie kpiący. Wydaje mi się, że słyszę jego 

uśmiech, a w moim przeżyciu jest też poczucie, że pomiędzy słowami jest śmiech, który chce się 

wyrwać jak słońce spoza chmur. Właściwości, których jesteśmy świadomi, to nie tylko rosnąca 

i opadająca intonacja, ale też chrypienie, świst i seplenienie, nie wspominając o zgryźliwości, 

drżeniu ze strachu, bezbarwności, depresji. I tak jak właśnie zaobserwowaliśmy w przypadku 

gitary, coś, co początkowo wydaje nam się całościową, niepodzielną cechą, często z pomocą 

drobnego eksperymentu i izolacji może zostać poddane analizie. Bez żadnego wysiłku 

rozpoznajemy pytajne brzmienie pytania – oraz różnicę pomiędzy brytyjskim i amerykańskim 

dźwiękiem pytajnym – ale potrzebujemy nieco eksperymentowania z wątkami i odmianami 

pytań, zanim będziemy mogli pewnie i rzetelnie opisać różnice w formie intonacji, które 

prowadzą do różnych słuchowych smaczków. 

  „Smaczki” wydają się tu adekwatną metaforą, ponieważ niewątpliwie nasze możliwości 

analizy smaków są tak ograniczone. Znane, choć cały czas zaskakujące dowody na to, że 

smakujemy nosami, pokazują, iż nasze moce smakowe i węchowe są tak prymitywne, że mamy 

problem nawet ze zidentyfikowaniem drogi, którą dociera do nas informacja. Ta niewiedza nie 

ogranicza się do smaku i węchu; nasz słuch na bardzo niskich częstotliwościach – takich jak 

najniższe nuty basowe zagrane na kościelnych organach – jest najwyraźniej bardziej 

spowodowany czuciem wibracji ciała, a nie wibracji w uchu. Niesamowite jest to, że „dźwięk fis, 

dokładnie dwie oktawy poniżej fis, który mogę zaśpiewać” może być faktycznie usłyszany nie 

przez moje uszy, ale przez moje ciało. 

  Na koniec przyjrzyjmy się przez chwilę wzrokowi. Gdy nasze oczy są otwarte, mamy 

poczucie szerokiego pola – często nazywanego polem fenomenalnym lub polem widzenia – 

w którym pojawiają się obiekty w różnych kolorach, o różnych głębiach i w różnych 

odległościach, poruszające się lub pozostające w bezruchu. Naiwnie postrzegamy prawie 

wszystkie przeżywane cechy jako obiektywne właściwości zewnętrznych obiektów, 

obserwowanych przez nas „bezpośrednio”, ale nawet jako dzieci szybko rozpoznajemy 

przejściowe kategorie przedmiotów – świecenie, błyski, migotanie, rozmyte krawędzie – 

o których wiemy, że są w pewnym sensie wynikiem interakcji pomiędzy obiektami, światłem 

oraz naszym aparatem wzrokowym. Mimo wszystko postrzegamy te obiekty „poza nami”, nie 

w nas, z kilkoma wyjątkami: ból spoglądania na słońce lub na nagłe jasne światło, gdy nasze 

oczy są przyzwyczajone do ciemności, czy wzbudzający obrzydzenie ruch pola fenomenalnego, 

gdy kręci się nam w głowie. Te przeżycia opisujemy raczej jako „odczucia w oczach”, bardziej 

przypominające naciski i swędzenie odczuwane, gdy trzemy oczy, niż jako normalne właściwości 

obiektów, które obserwujemy przed nami. 

  Jedną z rzeczy, które obserwujemy w zewnętrznym świecie fizycznym, są obrazy. Są one 

w tak oczywisty sposób wyrazistymi przedmiotami do oglądania, że często zapominamy, iż są 

nowością w naszym środowisku wizualnym, gdyż powstały jakieś kilkadziesiąt tysięcy lat temu. 

Dzięki niedawnemu pojawieniu się sztuki i rzemiosła jesteśmy obecnie otoczeni obrazkami, 



mapami, wykresami, zarówno statycznymi, jak i ruchomymi. Te wizerunki fizyczne, które są 

jedynie jednym z wielu rodzajów „surowca” dla procesów percepcji wzrokowej, stały się niemal 

niemożliwym do odparcia modelem „wytworu końcowego” percepcji wzrokowej: „obrazami 

w głowie”. Chętnie mówimy: „Oczywiście, że rezultatem widzenia jest obraz w głowie (lub 

w umyśle). Cóż innego mogłoby to być? Z pewnością nie melodia ani smak!”. Tę kuriozalną 

i powszechną chorobę wyobraźni będziemy jeszcze na kilka sposobów leczyli, ale zacznijmy od 

przypomnienia: galerie malarstwa dla niewidomych to strata sił i środków, więc obrazy w głowie 

wymagałyby oczu w głowie, które mogłyby te obrazy docenić (nie wspominając o dobrym 

oświetleniu). Załóżmy jednak, że istnieją oczy umysłu, które doceniają obrazy powstające 

w głowie. Cóż te wewnętrzne oczy tworzą z obrazów wewnątrz głowy? Jak mamy uniknąć 

nieskończonego regresu obrazów i widzów? Może on być przerwany tylko poprzez odkrycie 

jakiegoś widza, którego postrzeganie unika tworzenia kolejnego obrazu, który z kolei znów 

potrzebowałby widza. Być może miejsce, w którym możemy przerwać ten regres, to pierwszy 

krok? 

  Na szczęście istnieją niezależne powody do sceptycznego podejścia do postrzegania 

wzroku jako obrazów w głowie. Gdyby wzrok był związany z obrazami w głowie, z którymi my 

(lub nasze jaźnie) jesteśmy ściśle zaznajomieni, to czy rysowanie nie powinno być prostsze? 

Przypomnij sobie, jak trudno jest realistycznie narysować na przykład różę w wazonie. Przed 

tobą znajduje się wielka róża – załóżmy, że na lewo od twojego notesu. (Bardzo proszę 

o dokładne wyobrażenie sobie tego!) Wydaje się, że wszystkie widoczne szczegóły róży są żywe 

i wyraźne oraz ściśle dla ciebie dostępne, ale przypuszczalnie łatwy proces przenoszenia 

czarno-białej, dwuwymiarowej kopii wszystkich tych szczegółów o kilka stopni w prawo jest dla 

wielu ludzi takim wyzwaniem, że szybko się poddają i stwierdzają, że po prostu nie potrafią 

rysować. Zmiana trzech wymiarów na dwa jest dla ludzi szczególnie trudna, co jest dość 

zadziwiające, gdyż odruchowo i bez wysiłku robimy coś, co wydaje się zmianą przeciwną – 

widzenie dwuwymiarowego obrazu jako trójwymiarowej sytuacji czy przedmiotu. Właśnie ze 

względu na trudność, którą sprawia nam powstrzymanie przeciwnej zmiany, kopiowanie 

zwykłego obrazka jest tak wymagającym zadaniem. 

  Nie jest to tylko kwestia „koordynacji wzrokowo-ruchowej”, ponieważ ludzie, którzy 

potrafią zręcznie i bez wysiłku haftować lub składać zegarki kieszonkowe, mogą i tak 

beznadziejnie źle kopiować obrazki. Ktoś mógłby powiedzieć, że jest to raczej kwestia 

koordynacji wzrokowo-mózgowej. Osoby, które opanowały tę sztukę, wiedzą, że wymaga ona 

specyficznych umiejętności koncentracji, sztuczek takich jak delikatna zmiana ogniskowej 

w oku, aby w jakiś sposób oddalić od siebie to, co się wie (moneta jest okrągła, blat stołu jest 

prostokątny), aby można było zaobserwować faktyczne kąty zakreślane przez linie na obrazku 

(moneta jest eliptyczna, blat jest trapezoidalny). Często pomaga nałożenie wyobrażonej siatki lub 

nawet tylko dwóch skrzyżowanych linii, aby móc ocenić faktyczny kąt pomiędzy 

obserwowanymi kreskami. Uczenie się rysowania opiera się głównie na uczeniu się, jak 

zlekceważyć normalne procesy wzrokowe, aby przeżywanie obiektu było jak patrzenie na 

obrazek. Nigdy nie będzie to tylko jak patrzenie na obrazek, ale gdy już zostało rozpracowane 

w tym kierunku, można, z użyciem innych sztuczek znanych ekspertom, mniej więcej 

„skopiować” na papier to, co przeżywamy. 

  Naiwnie pojmowane pole wzrokowe wydaje się jednolicie szczegółowe i skupione od 

centrum do swoich granic, jednak prosty eksperyment pokazuje, że tak nie jest. Weź talię kart 

i usuń na bok zakrytą kartę tak, aby jej nie widzieć. Wyciągnij ją przed siebie, zaczynając od 

lewego lub prawego krańca pola wzrokowego, i obróć ją figurą do przodu, uważając, aby patrzeć 

cały czas prosto przed siebie (wybierz jakiś punkt, na który będziesz patrzeć). Okaże się, że nie 



jesteś w stanie stwierdzić, czy jest to karta czerwona, czarna czy figura. Zauważ jednak, że 

zdajesz sobie dobrze sprawę z każdego, nawet drobnego ruchu karty. Widzisz ruch, ale bez 

możliwości dostrzeżenia kształtu czy koloru poruszającego się obiektu. Teraz zacznij przesuwać 

kartę w kierunku centrum pola wzrokowego, cały czas uważając, aby patrzeć w to samo miejsce 

przed siebie. W którym momencie jesteś w stanie zidentyfikować kolor? A kiedy oznaczenie 

i numer? Zauważ, że jesteś w stanie stwierdzić, iż jest to karta z figurą, dużo wcześniej, nim 

możesz powiedzieć, czy to walet, dama czy król. Zaskoczy cię pewnie, jak blisko centrum 

możesz przybliżyć kartę, wciąż nie będąc w stanie jej zidentyfikować. 

  Nie zauważamy tego szokującego deficytu w naszym widzeniu peryferyjnym (całe 

widzenie oprócz dwóch czy trzech stopni wokół ścisłego centrum), ponieważ nasze oczy, 

w przeciwieństwie do kamer telewizyjnych, nie są równomiernie wycelowane na świat, ale 

poruszają się w koło w nieustającej i w dużej mierze niezauważalnej grze w wizualnego berka 

z obiektami, którymi potencjalnie możemy się zainteresować, a które znajdują się w naszym polu 

widzenia. Zarówno poprzez łagodne śledzenie, jak i poprzez skoki zwane sakkadowymi, oczy 

dostarczają mózgom wysokiej rozdzielczości informacje o tym, co w danym momencie zajmuje 

obszar dołka środkowego siatkówki oka. (Dołek środkowy rozróżnia około dziesięć razy lepiej 

niż obszary siatkówki wokół niego). 

  Nasza wizualna fenomenologia, treść przeżycia wzrokowego, ma formę inną od każdej 

innej formy reprezentacji, zarówno od obrazu, filmu, mapy, makiety, jak i wykresu. Zastanów 

się, co jest obecne w twoim przeżyciu, gdy patrzysz na stadion sportowy zapełniony tysiącami 

widzów. Osoby są od ciebie zbyt oddalone, aby je rozróżnić, chyba że pomoże ci jakaś wyraźna, 

duża cecha (prezydent – tak, od razu widać, że to on, we własnej osobie; to ten, którego można 

łatwo dostrzec na tle czerwono-biało-niebieskiej chorągiewki). Widzisz, że tłum składa się z istot 

ludzkich, bo się poruszają jak ludzie. W przeżyciu wzrokowym tłumu jest coś globalnego 

(wszystko tam wygląda bardzo „tłumnie”, tak samo jak małe drzewko widziane z okna może 

wyraźnie wyglądać jak wiąz, a podłoga może wydawać się zakurzona), ale nie widzisz wielkiej 

kropy z napisem „tłum”; widzisz jednocześnie tysiące szczegółów: podskakiwanie czerwonych 

czapek i połyskujące okulary słoneczne, fragmenty niebieskiego płaszcza, broszury, którymi ktoś 

macha w powietrzu, i uniesione pięści. Gdybyśmy spróbowali namalować „impresjonistyczne” 

przedstawienie naszego przeżycia, pobrzękujący ruch kolorowych plamek nie uchwyciłby 

zawartości; nie masz przeżycia pobrzękującego ruchu kolorowych plamek, tak samo jak nie masz 

przeżycia elipsy, gdy patrzysz z ukosa na monetę. Malowidła – kolorowe dwuwymiarowe obrazy 

– mogą być mniej lub bardziej podobne do informacji docierających do siatkówki ze sceny 

trójwymiarowej, a zatem sprawiać wrażenie podobne do tego, gdy przyglądasz się jakiejś 

rzeczywistej scenie, ale malowidło nie jest w takim razie odwzorowaniem powstałego wrażenia, 

lecz raczej czymś, co wywołuje lub stymuluje takie wrażenie. 

  Nie jesteśmy w stanie przedstawić ujęcia fenomenologii wizualnej bardziej realistycznie 

niż fenomenologii sprawiedliwości, melodii czy szczęścia. Jednak wydaje się często na miejscu, 

a nawet bywa wręcz pokusą nie do odparcia, żeby przeżycia wzrokowe opisywać jako obrazy 

w głowie. Ta pokusa również należy do fenomenologii wizualnej, a zatem musi zostać 

wyjaśniona w kolejnych rozdziałach. 

  3. Nasze przeżycia świata wewnętrznego 

 

 

  Cóż jest więc „surowcem” naszego życia wewnętrznego i co z nim robimy? Odpowiedź 

narzuca się sama; przecież „patrzymy i widzimy”, a potem spisujemy rezultaty. 

  Według wciąż żywej tradycji brytyjskich empirystów, Locke’a, Berkeleya i Hume’a, 



zmysły są wrotami umysłu; gdy materiał zmysłowy już jest w środku, można go obrabiać 

i dowolnie łączyć, aby tworzyć wewnętrzny świat rzeczy wyobrażonych. Fioletową, latającą 

krowę wyobrażasz sobie w ten sposób, że bierzesz kolor fioletowy, który znasz z winogron, 

skrzydła widzianego wcześniej orła i łączysz je z krową, widzianą wcześniej jako krowę. To 

jednak nie może być do końca prawda. Do oka dociera promieniowanie elektromagnetyczne, 

a tym promieniowaniem nie sposób malować wyimaginowanych krów. Nasze narządy zmysłowe 

są bombardowane różnymi formami fizycznej energii, która jest w miejscu kontaktu 

„przetwarzana” w impulsy nerwowe. Te impulsy następnie przemieszczają się do wnętrza 

mózgu. Z zewnątrz do wewnątrz dostaje się jedynie informacja i nawet jeśli jej odbiór może 

spowodować wytworzenie jakiegoś fenomenologicznego szczegółu (mówiąc tak neutralnie, jak 

to możliwe), trudno uwierzyć, by informacja sama w sobie – która jest abstrakcją przetworzoną 

w coś faktycznego w pewnym zmodyfikowanym, fizycznym przekaźniku – mogła być owym 

fenomenologicznym szczegółem. Mimo to istnieje powód, aby zgodzić się z brytyjskimi 

empirystami, że świat wewnętrzny jest w pewnym sensie zależny od źródeł zmysłowych. 

  Wzrok to modalność sensoryczna, którą my, ludzie myślący, prawie zawsze wyróżniamy 

jako najważniejsze źródło wiedzy zmysłowej, mimo że chętnie uciekamy się do dotyku i słuchu, 

by potwierdzić to, co mówią nam oczy. Nawyk postrzegania umysłu przez metaforę widzenia 

(przyzwyczajenie, któremu poddałem się dwa razy tylko w tym zdaniu) to, jak zobaczymy, 

ważne źródło kłopotów i zamieszania. Wzrok tak bardzo zdominował nasze praktyki 

intelektualne, że jest nam niezwykle trudno pojmować w inny sposób. W celu osiągnięcia 

porozumienia przygotowujemy widoczne wykresy i tabele, tak abyśmy mogli „zobaczyć, co się 

dzieje”, a jeśli chcemy „zobaczyć, czy coś jest możliwe”, staramy się wyobrazić to sobie 

„oczyma wyobraźni”. Czy gatunek niewidomych istot myślących, posługujących się głównie 

słuchem, byłby w stanie pojmować za pośrednictwem melodii, dzwonienia i skrzeczenia 

w uszach wszystko to, co my pojmujemy dzięki „obrazom” umysłowym? 

  Nawet niewidomi od urodzenia korzystają z wizualnego słownictwa do opisywania 

swoich procesów myślowych, choć nie jest jeszcze do końca jasne, w jakim stopniu jest to 

wynikiem ich dostosowywania się do języka, którego uczą się od osób widzących, a w jakim 

rozpoznaną przez nich stosownością metafory, pomimo jej rozbieżności z ich procesami 

myślowymi. Może nawet używają w przybliżeniu tych samych mechanizmów wizualnych 

w mózgu, z jakich korzystają osoby widzące – mimo że brakuje im zwykłych źródeł informacji 

wzrokowych. Odpowiedzi na te pytania rzuciłyby cenne światło na naturę normalnej ludzkiej 

świadomości, gdyż jej cechą charakterystyczną jest w dużej mierze wystrój wizualny. 

  Gdy ktoś nam coś wyjaśnia, możemy zakomunikować nasze zrozumienie, mówiąc 

„jasne!”[17], i nie jest to tylko martwa metafora. Quasi-wizualna natura fenomenologii rozumienia 

jest niemal całkowicie ignorowana przez kognitywistów, zwłaszcza badaczy w dziedzinie 

sztucznej inteligencji (ang. Artificial Intelligence – AI), którzy pracują nad stworzeniem 

systemów komputerowych rozumiejących język. Dlaczego lekceważą fenomenologię? 

Prawdopodobnie przez swoje przekonanie, że niezależnie od tego, jak rzeczywista i fascynująca 

pozostaje, jest ona niefunkcjonalna – jest kołem, które się toczy, ale nie angażuje żadnej ważnej 

maszynerii zrozumienia. 

  Fenomenologie słuchaczy, będące reakcją na tę samą wypowiedź, mogą różnić się od 

siebie niemal nieskończenie, bez widocznej różnicy w zrozumieniu czy pojmowaniu. Łatwo 

sobie wyobrazić, jak różne mogłyby być obrazy umysłowe wywołane u dwóch różnych osób, 

które słyszą zdanie: 

    Wczoraj mój wujek zwolnił swojego prawnika. 

    Jim mógłby zacząć od żywego przypominania sobie wczorajszych wydarzeń, 



jednocześnie szybko przywołując stopień pokrewieństwa z wujkiem (brat ojca albo matki, lub 

mąż siostry ojca bądź matki), a następnie wygląd schodów sądowych oraz rozgniewanego 

staruszka. Natomiast Sally mogłaby pominąć „wczoraj” i skupić uwagę na pewnej anomalii na 

twarzy swojego wujka Billa, jednocześnie wyobrażając sobie trzaskanie drzwiami i ledwie 

„widoczny” odjazd elegancko ubranej kobiety z etykietką „prawnik”. Niezależnie od swoich 

obrazów umysłowych, Jim i Sally zrozumieli zdanie tak samo poprawnie, co mogłoby zostać 

potwierdzone serią późniejszych parafraz oraz odpowiedzi na pytania. Bardziej teoretycznie 

ukierunkowani badacze zwróciliby poza tym uwagę na to, że obrazy nie mogły być kluczem do 

zrozumienia, gdyż nie możesz narysować wujka, wczoraj, zwalniania czy prawnika. Wujkowie, 

w przeciwieństwie do klaunów czy strażaków, nie odróżniają się w żaden charakterystyczny, 

widoczny sposób od innych, natomiast wczoraj nie jest podobne do czegokolwiek innego. 

Rozumienie nie może być zatem osiągnięte poprzez sprowadzanie wszystkiego do waluty 

obrazkowej, chyba że reprezentowane obiekty można jakoś zidentyfikować, jak na przykład 

przez etykietki, jednak tekst na tych etykietkach musiałby być zrozumiany, co znów cofa nas do 

początku. 

  To, czy usłyszę to, co mówisz, jest uzależnione od tego, czy powiesz to w słyszalnej dla 

mnie odległości, podczas gdy nie śpię, co właściwie gwarantuje, że cię usłyszę. To, czy 

zrozumiem to, co mówisz, zależy od wielu rzeczy, ale nie wydaje się, żeby zależało od 

jakichkolwiek identyfikowalnych elementów wewnętrznej fenomenologii; żadne świadome 

przeżycie nie zagwarantuje tego, że cię zrozumiem bądź nie. Jeśli Sally wyobraża sobie swojego 

wujka Billa, w żaden sposób nie uniemożliwia jej to zrozumienia, że to wujek osoby mówiącej, 

nie jej wujek, zwolnił swojego prawnika; Sally wie, co osoba mówiąca miała na myśli; jedynie 

przypadkowo zajmuje się obrazem wujka Billa, wprowadzając niewielkie ryzyko zamieszania, 

gdyż zrozumienie osoby mówiącej w żadnym razie nie zależy od jej obrazów[18]. 

  Zrozumienie nie może zatem zostać wyjaśnione poprzez powoływanie się na 

towarzyszącą mu fenomenologię, ale nie znaczy to, że jest ona w nim nieobecna. Szczególnie nie 

oznacza to, że model rozumienia, który ignoruje fenomenologię, odwoła się do 

zdroworozsądkowych intuicji na temat rozumienia. Głównym źródłem częstego sceptycyzmu 

w sprawie „maszynowego rozumienia” języka naturalnego jest z pewnością fakt, że takie 

systemy nigdy nie korzystają z czegoś w rodzaju „wizualnej” przestrzeni roboczej do rozbioru 

gramatycznego czy innej analizy informacji wejściowych. Gdyby tak było, poczucie, że 

rzeczywiście rozumieją to, co przetworzyły, byłoby o wiele większe (bez względu na to, czy 

nadal byłoby, jak sądzą niektórzy, iluzją). Obecnie, gdy komputer mówi „jasne” w odpowiedzi na 

informacje wejściowe, istnieje silna pokusa, aby zlekceważyć to stwierdzenie jako oczywiste 

oszustwo. 

  Ta pokusa jest istotnie interesująca. Na przykład trudno sobie wyobrazić, jak można 

zrozumieć pewne dowcipy bez uciekania się do obrazów umysłowych. Dwaj kumple siedzą 

w barze i piją; jeden odwraca się do drugiego i mówi: „Bud, myślę, że masz już dosyć – twoja 

twarz jest coraz bardziej rozmyta!”. Czy nie stworzyliście jakiegoś obrazka czy przelotnego 

schematu, aby wyobrazić sobie błąd, który popełnił bohater dowcipu? To przeżycie jest dla nas 

przykładem tego, czym jest zrozumienie czegoś: napotykamy coś w pewien sposób kłopotliwego 

lub trudnego do rozszyfrowania, a przynajmniej na razie nieznanego – coś, co w taki czy inny 

sposób powoduje epistemiczne swędzenie, aż w końcu wykrzykniemy: Aha! Zrozumiałem! 

Pojawia się zrozumienie i dana sprawa zostaje przekształcona; staje się przydatna, jasna, 

kontrolowana przez ciebie. Przed momentem t na osi czasu była niezrozumiała; po momencie t 

została zrozumiana – jasno zaznaczona zmiana sytuacji, którą często można dokładnie określić 

w czasie, nawet jeśli jest to subiektywnie dostępna, introspekcyjnie odkryta przemiana. Jak 



zobaczymy, jest błędem przyjmować ją jako model rozumienia, ale prawdą jest, że gdy początek 

rozumienia ma jakąkolwiek fenomenologię (gdy jesteśmy świadomi rozumienia czegoś), to jest 

to ta fenomenologia właśnie. 

  Coś w idei wyobrażeń umysłowych musi być prawdą, a jeśli nie należy pojmować jej 

w kategoriach „obrazów w głowie”, będziemy musieli znaleźć coś lepszego. Obrazy umysłowe 

dotyczą wszystkich modalności, nie tylko wzroku. Wyobraź sobie kolędę Cicha noc, starając się 

jej nie śpiewać ani nie nucić. Czy mimo to „słyszysz” melodię uszami wyobraźni w konkretnej 

tonacji? Jeśli robisz tak jak ja, to słyszysz. Nie mam świetnego wyczucia muzycznego, więc nie 

potrafię powiedzieć „od wewnątrz”, która to była tonacja, ale gdyby ktoś teraz zagrał na 

fortepianie Cichą noc, byłbym w stanie z dużą pewnością powiedzieć albo „Tak, to ta sama 

tonacja, w której słyszałem utwór”, albo coś w rodzaju: „Nie, wyobrażałem ją sobie jakąś tercję 

wyżej”[19]. 

  Nie tylko cicho mówimy sami do siebie, ale niekiedy robimy to w specyficznym „tonie”. 

Czasem wydaje się też, że są tam słowa, ale nie słowa słyszane, a jeszcze kiedy indziej pojawiają 

się jedynie bardzo ulotne cienie czy ślady słów ucieleśniających nasze myśli. W czasach szczytu 

popularności psychologii introspekcyjnej burzliwie debatowano nad tym, czy istnieje coś takiego 

jak całkowicie „bezobrazowa” myśl. Teraz możemy tę kwestię pozostawić otwartą, nadmieniając 

jedynie, że wiele osób jest przeświadczonych, iż coś takiego istnieje, a inni z równą pewnością 

twierdzą, że nie. W następnym rozdziale opracujemy metodę rozwiązywania tego rodzaju 

konfliktów. Fenomenologia wyrazistych myśli nie ogranicza się do mówienia do siebie; możemy 

rysować dla siebie obrazy oczami wyobraźni, prowadzić dla siebie samochód ze skrzynią 

biegów, dotykać dla siebie jedwabiu lub smakować wyimaginowaną kanapkę z masłem 

orzechowym. 

  Bez względu na to, czy brytyjscy empiryści mieli rację, twierdząc, że wyobrażone (lub 

przypomniane) doznania są jedynie kopiami doznań oryginalnych „pochodzących z zewnątrz”, 

mogą one dostarczyć nam przyjemności czy cierpienia tak samo jak „prawdziwe” wrażenia. Jak 

każdy marzyciel dobrze wie, fantazje erotyczne nie są być może całkowicie satysfakcjonującym 

substytutem rzeczywistej erotyki, ale są niewątpliwie czymś, za czym można by tęsknić, gdyby 

w jakiś sposób zostało odebrane. Dostarczają one nie tylko przyjemności; mogą wzbudzać 

prawdziwe doznania oraz inne, dobrze znane następstwa fizjologiczne. Możemy płakać, czytając 

smutną powieść, tak jak płakać może autor, gdy ją spisuje. 

  Wszyscy jesteśmy koneserami bólów i przyjemności wyobraźni, a wielu z nas uważa się 

za ekspertów w przygotowywaniu owych epizodów, które tak lubimy, ale nadal może nas 

zaskoczyć, jak niesłychana może to być umiejętność po poważnym wyszkoleniu. Uważam na 

przykład za niesamowite to, że podczas konkursów dla kompozytorów uczestnicy często nie 

dostarczają nagrań swoich utworów (czy występu na żywo); wysyłają zapis nutowy, a pewne 

siebie jury podejmuje ocenę estetyczną na podstawie odczytu nutowego oraz słuchania muzyki 

w swoich głowach. Jak dobre są najlepsze wyobraźnie muzyczne? Czy wytrenowany muzyk, 

sprawnie odczytując zapis, jest w stanie powiedzieć, jak zabrzmi nieskoordynowany dźwięk 

obojów i fletów bocznych na tle instrumentów strunowych? Istnieje mnóstwo anegdot na ten 

temat, lecz o ile mi wiadomo, jest to terytorium raczej niezbadane, czekające na mądre 

eksperymenty. 

  Wyobrażane doznania (jeśli tak możemy nazwać te fenomenologiczne detale) są 

podmiotem uznania i oceny estetycznej, ale dlaczego w takim razie rzeczywiste doznania liczą 

się o wiele bardziej? Dlaczego nie chcemy zadowolić się przypominanymi zachodami słońca czy 

oczekiwaniem na spaghetti z pesto? Większość przyjemności i bólu związanych z wydarzeniami 

w naszym życiu opiera się przecież na oczekiwaniu i przypominaniu. Czyste chwile 



rzeczywistego doznania są tylko małą cząstką tego, co dla nas ważne. To, dlaczego – i w jaki 

sposób – coś jest dla nas ważne, będzie tematem kolejnych rozdziałów, ale fakt, że wyobrażone, 

przewidywane, przypominane wrażenia są inne od ulotnych doznań, może łatwo unaocznić nam 

kolejny niewielki eksperyment, co prowadzi nas do zagadnienia trzeciej części fenomu. 

  4. Afekt 

 

 

  Zamknij teraz oczy i wyobraź sobie, że ktoś bardzo mocno kopnął cię w lewą piszczel 

(jakieś trzydzieści centymetrów powyżej stopy), mając na sobie stalowo zakończony but. 

Wyobraź sobie przeszywający cię ból tak szczegółowo, jak potrafisz; wyobraź sobie, że łzy 

napływają ci do oczu, wyobraź sobie, że niemal mdlejesz, gdyż uderzenie bólu jest obrzydliwie 

silne i obezwładniające. Właśnie żywo to sobie wyobrażasz; czy czujesz jakiś ból? Czy możesz 

uczciwie poskarżyć mi się, że wypełnienie mojego polecenia doprowadziło cię do bólu? Okazuje 

się, że reakcje na to ćwiczenie są różne, ale nikt jeszcze nie oznajmił mi, że spowodowało ono 

prawdziwy ból. Dla niektórych jest ono niepokojące, dla innych to rozrywkowe ćwiczenie 

umysłu, które zdecydowanie nie jest tak nieprzyjemne, jak nawet najdelikatniejsze uszczypnięcie 

w ramię, godne miana „bólu”. 

  Teraz wyobraź sobie, że taka sama scena kopnięcia w piszczel przyśniła ci się. Taki sen 

może być tak szokujący, że cię obudzi; może nawet okazać się, że przytulasz swoją goleń 

i pochlipujesz, a prawdziwe łzy pojawiają się w kącikach oczu. Nie byłoby jednak 

zaczerwienienia, śladu, siniaka, a po pełnym obudzeniu się i odzyskaniu orientacji od razu się 

przekonasz, że nie pozostał żaden ślad bólu twojej piszczeli – jeżeli w ogóle jakiś ból wystąpił. 

Czy bóle przyśnione to prawdziwe bóle, czy są tylko rodzajem wyobrażonego bólu? Czy czymś 

pomiędzy? A bóle wywołane podczas hipnozy? 

  Bóle przyśnione czy wywołane w hipnozie to stany umysłu, z których przynajmniej 

zdajemy sobie sprawę. Porównaj je za to ze stanami (umysłu?), które pojawiają się, gdy śpisz, 

kiedy przewracasz się na drugi bok i niechcący wykręcasz ramiona w dziwną pozycję, po czym, 

bez budzenia się, znów przewracasz się na bok, aby było ci wygodniej. Czy to są bóle? Na jawie 

stany wywołane takimi wygibasami byłyby bólami. Istnieją ludzie, na szczęście nieliczni, którzy 

urodzili się niewrażliwi na ból. Zanim zaczniesz im zazdrościć, musisz wiedzieć, że skoro nie 

poprawiają ułożenia ciała podczas snu (ale też na jawie!), szybko stają się kalekami, a ich stawy 

są zrujnowane przez bezustanne nadużycia, których nie tłumi żaden sygnał alarmowy. Takie 

osoby również oparzają się, tną i na różne inne sposoby skracają swoje nieszczęśliwe życie 

poprzez nieodpowiednie, opóźnione reagowanie (Cohen et al. 1955; Kirman et al. 1968). 

  Systemy alarmowe, czyli włókna bólu i powiązane z nimi obszary w mózgu, są bez 

wątpienia ewolucyjnym dobrodziejstwem, nawet jeśli oznaczają one włączanie się niektórych 

alarmów, z którymi niewiele możemy zrobić[20]. Ale dlaczego bóle muszą być tak bolesne? 

Dlaczego nie mógłby to na przykład być głośny dzwonek w uszach umysłu? 

  W takim razie jaką mamy korzyść, jeśli w ogóle, ze złości, strachu, nienawiści? 

(Zakładam, że ewolucyjnej korzyści z pożądania bronić nie trzeba). Jeszcze bardziej 

skomplikowany jest przypadek współczucia (sympathy). Angielskie słowo „sympathy” 

etymologicznie oznacza współcierpienie. Niemiecki odpowiednik to Mitleid (z bólem) oraz 

Mitgefühl (z czuciem). Pomyśl o wibracji sympatycznej, w której struna instrumentu muzycznego 

wydaje dźwięk, gdyż została poruszona przez wibracje innej struny, z którą jest związana tym, że 

dzielą częstotliwość rezonansową. Wyobraź sobie, że jesteś świadkiem głębokiego upokorzenia 

lub zawstydzenia twojego dziecka; nie możesz tego znieść: przepływają przez ciebie fale emocji 

zatapiające twoje myśli, wywracające twój spokój. Chcesz walczyć, płakać i coś uderzyć. Jest to 



ekstremalny przykład współczucia. Dlaczego te zjawiska w nas zachodzą? I czym są? 

  To zainteresowanie adaptacyjnym znaczeniem (jeśli takowe w ogóle istnieje) rozmaitych 

stanów emocjonalnych będzie nam długo towarzyszyć w kolejnych rozdziałach. Teraz, podczas 

naszego spaceru, chciałbym zwrócić uwagę na niezaprzeczalną istotność odczuć wewnętrznych 

i emocji dla naszego przeświadczenia, że świadomość jest ważna. Weźmy na przykład radość. 

Wszystkie zwierzęta chcą podtrzymać się przy życiu – a przynajmniej bardzo się o to starają 

w większości warunków – ale zaledwie kilka gatunków zaskakuje nas umiejętnością cieszenia się 

życiem czy bawienia się. Przychodzą nam na myśl rozbrykane wydry ślizgające się na śniegu, 

bawiące się lwiątka, nasze koty i psy – ale nie pająki czy ryby. Konie, przynajmniej jako źrebięta, 

chyba cieszą się, że żyją, ale krowy czy owce zwykle są znudzone albo zobojętniałe. Czy nie 

zdarza się nam pomyśleć, że ptaki nie zasługują na latanie, gdyż nieliczne z nich, jeśli w ogóle 

jakieś, potrafią doceniać cudowność tej czynności? Radość nie jest pojęciem banalnym, ale o ile 

wiem, filozofowie nie poświęcili jej dotychczas wiele uwagi. Z pewnością nie zdobędziemy 

pełnego wyjaśnienia świadomości, dopóki nie uzasadnimy jej roli w naszym (i tylko naszym?) 

odczuwaniu radości. Jakie pytania należy zadać? Kolejny przykład pomoże nam zobaczyć, jakie 

wiążą się z tym trudności. 

  W Ameryce Południowej żyje gatunek ssaków naczelnych, który jest bardziej towarzyski 

niż inne i przejawia dziwne zachowanie. Członkowie tego gatunku często zbierają się 

w większych czy mniejszych grupach i podczas wspólnej paplaniny, w różnych okolicznościach, 

nakłaniają się do napadów mimowolnego konwulsyjnego oddychania, czegoś w rodzaju 

głośnego, niepohamowanego, wzajemnie umacnianego grupowego dyszenia, które czasem jest 

tak silne, że ich obezwładnia. Ataki nie wzbudzają jednak niechęci i wydaje się, że większość 

przedstawicieli tego gatunku dąży do nich, a niektórzy zdają się nawet od nich uzależnieni. 

  Może nas kusić myśl, że gdybyśmy tylko wiedzieli, jak to jest być nimi, tak od środka, 

zrozumielibyśmy to niespotykane zachowanie. Gdybyśmy mogli na nie spojrzeć „z ich 

perspektywy”, wiedzielibyśmy, czemu służy. Jednak w tym przypadku możemy być raczej 

pewni, że taki dostęp i tak nie rozwiązałby zagadki. Dlatego, że ów dostęp już mamy; ten gatunek 

to Homo sapiens (który w rzeczy samej zamieszkuje między innymi Amerykę Południową), 

a owo zachowanie to śmiech[21]. 

  Żadne inne zwierzę nie robi niczego podobnego. Biolog, który natknąłby się na tak 

wyjątkowe zjawisko, musiałby się przede wszystkim zastanowić, czemu ono służy, a nie 

znajdując żadnych przekonujących dowodów na płynące zeń bezpośrednie biologiczne korzyści, 

poczułby pokusę zinterpretowania tego nieproduktywnego zachowania jako ceny, którą gatunek 

musi płacić za inne dobrodziejstwo. Ale jakie? Cóż robimy lepiej dzięki mechanizmom, które, 

jako cenę wartą zapłacenia, niosą ze sobą podatność na nasze niemal uzależnienie od śmiechu? 

Czy śmiech w jakiś sposób pomaga „ulżyć stresowi” zbierającemu się w nas podczas 

skomplikowanych procesów myślowych związanych z naszym rozwiniętym życiem 

towarzyskim? Dlaczego jednak korzystam z zabawnych rzeczy, aby się odstresować? Dlaczego 

nie z zielonych rzeczy albo zwykłych, płaskich przedmiotów? I dlaczego właśnie to zachowanie 

jest produktem ubocznym odstresowywania się? Dlaczego nie chcemy stać w kółku i trząść się, 

bekać albo drapać sobie nawzajem plecy, nucić, wydmuchiwać nosy czy gorączkowo lizać swoje 

dłonie? 

  Zauważmy, że widok od wewnątrz jest dobrze znany i wcale nas nie dziwi. Śmiejemy się, 

ponieważ jesteśmy rozbawieni. Śmiejemy się, gdyż coś jest śmieszne – a śmiech jest odpowiednią 

reakcją na zabawne rzeczy, w przeciwieństwie do lizania dłoni. Jest oczywiste (a wręcz zbyt 

oczywiste), dlaczego się śmiejemy. Śmiejemy się ze szczęścia i zachwytu, z radości oraz dlatego, 

że coś jest komiczne. Jeśli istnieje jakaś virtus dormitiva w wyjaśnieniu, oto ona: śmiejemy się 



z powodu komiczności bodźca[22]. Jest to oczywiście prawda; tylko dlatego się śmiejemy, gdy 

śmiejemy się szczerze. Wesołość jest podstawowym elementem prawdziwego śmiechu. Tak jak 

ból jest podstawowym elementem nieudawanej reakcji na ból. Nie możemy temu zaprzeczać, 

gdyż jest to oczywista prawda. 

  Potrzebujemy jednak wyjaśnienia śmiechu, które wychodzi ponad tę oczywistą prawdę, 

tak jak standardowe objaśnienia bólu wychodzą ponad oczywistość. Możemy podać zupełnie 

rozsądne biologiczne wyjaśnienie istnienia bólu (w rzeczy samej właśnie je zarysowaliśmy); 

chcemy podobnego, rozsądnego wytłumaczenia tego, dlaczego istnieje wesołość i śmiech. 

  Wiemy natomiast z góry, że nawet jeśli uda nam się takie wytłumaczenie podać, to nie 

usatysfakcjonuje ono wszystkich! Ludzie, którzy uważają się za antyredukcjonistów, narzekają, 

że biologiczne wyjaśnienie bólu i zachowań bólowych pomija bolesność, pomija „wewnętrzną 

własność bolesności”, która sprawia, iż ból jest tym, czym jest, i te osoby prawdopodobnie 

zarzucą nam to samo przy jakiejkolwiek próbie objaśnienia śmiechu: pomija ona wewnętrzną 

własność zabawności. Jest to standardowy zarzut wobec tego rodzaju wyjaśnień: „Jedyne, co 

wyjaśniłeś, to związane z tym zjawiskiem zachowania i mechanizmy, ale pominąłeś rzecz samą 

w sobie, czyli ból i jego okropność”. Pojawiają się tu skomplikowane pytania, które zostaną 

szczegółowo zanalizowane w rozdziale 12, teraz jednak możemy zwrócić uwagę na fakt, że 

każde wyjaśnienie bólu, które uwzględni okropność, będzie koliste – będzie miało virtus 

dormitiva nie do pominięcia. Analogicznie, każde poprawne ujęcie śmiechu musi pominąć 

domniemanie wpisanej weń zabawności, entuzjazmu czy śmieszności, gdyż ich obecność jedynie 

odwiodłaby nas od zamiaru odpowiedzi na to pytanie. 

  Fenomenologia śmiechu jest hermetycznie zamknięta; my po prostu widzimy 

bezpośrednio, naturalnie, bez konieczności wyciągania wniosków, z oczywistością 

przekraczającą „intuicję”, że śmiech to coś, co wiąże się z zabawnością – jest to „odpowiednia” 

reakcja na śmieszność. Niewykluczone, że trochę udało nam się to zanalizować: odpowiednia 

reakcja na coś śmiesznego to rozbawienie (wewnętrzny stan umysłu); naturalnym wyrażeniem 

rozbawienia (gdy nie musimy go powstrzymywać czy ukrywać, jak to czasem bywa) jest śmiech. 

Wydaje się, że mamy tu coś, co naukowiec nazwałby zmienną pośredniczącą – rozbawienie – 

pomiędzy bodźcem a reakcją. Zmienna zdaje się w istotny sposób powiązana z obiema stronami. 

Rozbawienie jest z definicji tym, co powoduje szczery śmiech, i również z definicji jest czymś, 

co jest spowodowane przez coś śmiesznego. Wszystko to jest oczywiste i wydawałoby się, że nie 

ma potrzeby dalszego wyjaśniania. Jak powiedział Wittgenstein, wyjaśnienia muszą się gdzieś 

skończyć. Jednak to, co naprawdę mamy przed sobą, to surowy – ale z pewnością możliwy do 

wyjaśnienia – fakt dotyczący ludzkiej psychologii. Musimy wykroczyć poza czystą 

fenomenologię, jeśli chcemy wyjaśnić jakąkolwiek kwestię z ogrodu fenomenologicznego. 

  Podane przykłady fenomenologiczne w swojej różnorodności mają bodaj jedną cechę 

wspólną. Z jednej strony są to nasi najbliżsi znajomi; nie istnieje nic, co moglibyśmy znać lepiej 

niż elementy naszej osobistej fenomenologii – a przynajmniej tak mogłoby się wydawać. 

Z drugiej strony są one niedostępne dla nauki materialistycznej; nic nie mogłoby być mniej 

podobne do elektronu, cząsteczki czy neuronu niż to, jak wygląda dla mnie ten zachód słońca – 

a przynajmniej tak mogłoby się wydawać. Filozofowie pozostają rzeczywiście pod wrażeniem 

obu tych cech i wielokrotnie podkreślali ich problematyczne aspekty. Dla niektórych wielką 

zagadką jest owa bliskość: Jak możemy być tak niekorygowalni lub mieć uprzywilejowany dostęp 

czy też bezpośrednio pojmować te kwestie? Jaka jest różnica pomiędzy naszymi epistemicznymi 

relacjami z naszą fenomenologią a epistemicznymi relacjami z obiektami ze świata 

zewnętrznego? Dla innych wielką zagadką są niezwykłe „właściwości wewnętrzne” – lub po 

łacinie qualia – naszej fenomenologii: W jaki sposób coś stworzone z cząstek materialnych może 



być radością, której doświadczam, lub cechować się „ostateczną jednorodnością” (Sellars 

1963/1991) różowej kostki lodu, którą właśnie sobie wyobrażam, czy też znaczyć dla mnie tyle, 

co ból, który odczuwam? 

  Odnalezienie materialistycznego wyjaśnienia, które oddaje sprawiedliwość wszystkim 

tym zjawiskom, nie będzie łatwym zadaniem. Poczyniliśmy jednak pewien postęp. Nasz krótki 

spis zawiera pewne przykłady, w których odrobina wiedzy o rządzących nimi mechanizmach 

podważa – a może nawet uzurpuje – autorytet, który zwykle udzielamy temu, co jest oczywiste 

przy analizie stanów psychicznych. Poprzez przysuwanie się bliżej niż zwykle do eksponatów 

oraz poprzez spoglądanie na nie pod różnym kątem zaczynamy niweczyć zły urok, uwalniać się 

od „magii” w ogrodzie fenomenologicznym. 

 



  Rozdział 4 
 

  Metoda dla fenomenologii 

 

 

  1. Pierwsza osoba liczby mnogiej 

 

 

  Poważnej zoologii nie uprawia się, jedynie spacerując po zoo, dostrzegając to i owo czy 

zachwycając się ciekawostkami. Poważna zoologia wymaga precyzji, która opiera się na 

wspólnie ustalonych metodach opisu i analizy, aby inni zoologowie mieli pewność, co masz na 

myśli. Poważna fenomenologia potrzebuje jeszcze jaśniejszych, neutralnych metod opisu, gdyż 

wydaje się, że nawet dwóch ludzi nie używa jednego słowa w ten sam sposób, a przecież każdy 

z nich jest znawcą języka. Niewiarygodne jest to, jak często „akademickie” dyskusje dotyczące 

kontrowersyjnych kwestii fenomenologicznych kończą się uderzaniem pięściami w biurko 

i kakofonią przekrzykujących się głosów. Jest to tym bardziej zaskakujące, że według 

wielowiekowej filozoficznej tradycji wszyscy zgadzamy się co do tego, co znajdujemy, gdy 

„spoglądamy do wewnątrz” w naszą własną fenomenologię. 

  Uprawianie fenomenologii zwykle wydaje się rzetelną praktyką społeczną, kwestią 

tworzenia wspólnych obserwacji. Gdy Kartezjusz napisał Medytacje w postaci monologu 

z samym sobą, oczekiwał od swoich czytelników, że przystaną na jego obserwacje, ale 

przemierzając w swoich umysłach dokładnie opisaną przez niego drogę i otrzymując te same 

rezultaty. Identycznie postępowali brytyjscy empiryści, Locke, Berkeley i Hume, zakładając, że 

dokonują introspekcji, która może być łatwo powtórzona przez ich czytelników. Locke przyjął to 

założenie w Rozważaniach dotyczących rozumu ludzkiego (1690), nazywając swoją metodę 

„prostą metodą historyczną” – żadnych zawiłych dedukcji czy teoretyzowania a priori, jedynie 

ustalanie zaobserwowanych faktów oraz przypominanie czytelnikom, co jest oczywiste dla 

każdego obserwatora. W zasadzie niemal każdy autor piszący o świadomości wprowadzał coś, co 

moglibyśmy nazwać domniemaniem pierwszej osoby liczby mnogiej: pomimo tajemnic 

skrywających się w świadomości my (ty, łagodny czytelniku, i ja) możemy spokojnie rozmawiać 

o naszych wspólnych znajomych, czyli o tym, co wszyscy znajdujemy w swoich strumieniach 

świadomości. Okazuje się, że poza paroma krzykliwymi wyjątkami czytelnicy zawsze 

uczestniczyli w tym spisku. 

  Wszystko byłoby w porządku, gdyby nie wstydliwy fakt, że spory i sprzeczności niweczą 

ustalenia zawarte w warunkach uprzejmej, obopólnej zgody. Sami siebie oszukujemy w pewnej 

kwestii. Być może chodzi o założenie, że w dużym stopniu jesteśmy do siebie, ogólnie rzecz 

biorąc, podobni. Być może, gdy poznajemy różne szkoły fenomenologiczne, przyłączamy się do 

tej, która wydaje się nam prawdziwa, natomiast żadna szkoła opisu fenomenologicznego na ogół 

nie myli się co do życia wewnętrznego swoich członków, czyni zaś niewinne, choć zbyt szerokie 

uogólnienia, stawiając niepoparte niczym tezy o tym, co się dzieje w umyśle każdego człowieka. 

  Niewykluczone też, że oszukujemy samych siebie co do niezawodności introspekcji, czyli 

naszych własnych zdolności samoobserwacji w świadomym umyśle. Od czasów Kartezjusza 

i cogito ergo sum owa umiejętność była postrzegana jako coś, co nie jest podatne na błąd; mamy 

uprzywilejowany dostęp do naszych własnych myśli i uczuć, dostęp, który gwarantuje nam 

lepszy wgląd niż komukolwiek z zewnątrz. („Wyobraź sobie, że ktoś próbuje ci wmówić, że 

mylisz się co do swoich myśli i odczuć!”) Jesteśmy albo „nieomylni” – czyli zawsze mamy rację 



– albo przynajmniej „niekorygowalni” – czy się mylimy, czy nie, nikt inny nie może nas 

poprawić (Rorty 1970). 

  Niewykluczone jednak, że ta doktryna nieomylności, pomimo swojego silnego 

ugruntowania, jest błędna. Nawet jeśli jesteśmy, ogólnie rzecz biorąc, tacy sami, być może 

niektórzy obserwatorzy mylą się w opisach, a jednocześnie są tak pewni swych racji, że trudno 

ich przekonać do jakichkolwiek poprawek. (Są niekorygowalni w sensie pejoratywnym). 

Wówczas pojawia się niezgoda. Poza tym istnieje jeszcze jedna możliwość i myślę, że jest ona 

o wiele bliższa prawdy: oszukujemy samych siebie, gdyż uważamy, że „introspekcja” jest jedynie 

kwestią „spoglądania i dostrzegania”. Podejrzewam, że gdy uważamy, iż korzystamy jedynie 

z mocy wewnętrznej obserwacji, zawsze bierzemy się za pewnego rodzaju improwizowane 

teoretyzowanie – a jesteśmy nadzwyczaj naiwnymi teoretykami, właśnie dlatego, że tak mało 

mamy do „obserwacji”, a tak dużo do oznajmienia, bez strachu przed popadnięciem 

w sprzeczność. Gdy wspólnie zaglądamy do wnętrza, jesteśmy niczym legendarni ślepcy, którzy 

badają odmienne części ciała słonia. Z początku pomysł ten wydaje się absurdalny, ale spójrzmy, 

co możemy ustalić w jego obronie. 

  Czy zaskoczyło cię coś, o czym mówiliśmy podczas naszej wycieczki po fenomie 

w poprzednim rozdziale? Czy na przykład zdziwiło cię, że nie potrafisz zidentyfikować karty, 

zanim pojawiła się niemal dokładnie przed tobą? Zauważyłem, że większość ludzi jest 

zaskoczona – nawet ci, którzy wiedzą o ograniczonej ostrości widzenia peryferyjnego. Jeśli cię to 

zdziwiło, musi to oznaczać, że przed tą zaskakującą demonstracją najprawdopodobniej twoje 

wypowiedzi na ten temat byłyby błędne. Ludzie często twierdzą, że mają bezpośrednią 

znajomość większej zawartości pola widzenia peryferyjnego niż w rzeczywistości. Skąd te 

twierdzenia? Nie biorą się stąd, że osoby te bezpośrednio i niepoprawnie zaobserwowały taką 

możliwość, ale dlatego, że wydaje się to racjonalne. W normalnych warunkach nie dostrzegasz 

przecież żadnych wielkich luk w swoim polu widzenia, a z pewnością, gdyby był tam obszar bez 

koloru, widać byłoby różnicę, a poza tym, gdziekolwiek nie spojrzysz, wszystko ma kolory 

i szczegóły. Jeśli myślisz, że twoje subiektywne pole widzenia jest wewnętrznym obrazem 

skomponowanym z kolorów i kształtów, to przecież jest racjonalne, że każdy fragment płótna 

musi być pomalowany na jakiś kolor – nawet puste płótno ma jakiś kolor! Jest to jednak wniosek 

wyciągnięty z wątpliwego modelu twojego subiektywnego pola widzenia, a nie z czegoś 

zaobserwowanego bezpośrednio. 

  Czy twierdzę, że nie mamy w ogóle żadnego uprzywilejowanego dostępu do przeżyć 

świadomych? Nie, ale jestem zdania, że zwykle wydaje się nam, iż jesteśmy o wiele bardziej 

odporni na błąd niż w rzeczywistości. Gdy w ten sposób kwestionuje się uprzywilejowany 

dostęp, ludzie zwykle przyznają, że nie mają szczególnego wglądu w przyczyny i skutki swoich 

świadomych przeżyć. Mogą być na przykład zaskoczeni, że smakują nosem i słyszą nuty basowe 

swoimi stopami, ale nigdy nie twierdzili, że są autorytetem w kwestii przyczyn i skutków swoich 

przeżyć. Są jedynie autorytetami, jak mówią, w kwestii przeżyć samych w sobie, w oderwaniu od 

przyczyn i skutków. Nawet jeśli ludzie twierdzą, że są autorytetami tylko w kwestii treści 

przeżyć, a nie ich przyczyn i skutków, często przekraczają granice, które sami sobie wyznaczyli. 

Czy na przykład zgodzisz się z następującymi sądami? (Zmyśliłem przynajmniej jeden z nich). 

    (1) Możesz mieć przeżycie plamy, która jest czerwona i zielona na całej powierzchni 

w tym samym momencie – plamy, która jest w obu kolorach (niezmieszanych) w tym samym 

czasie. 

 

  (2) Gdy spojrzysz na żółte koło na niebieskim tle (przy dobrym oświetleniu), a jasność 

oraz nasycenie żółtego i niebieskiego zostaną ustawione tak, aby były sobie równe, granica 



między kolorami zniknie. 

 

  (3) Istnieje dźwięk zwany „dźwiękiem Sheparda”, który pozornie wciąż wzrasta, ale 

nigdy tak naprawdę nie staje się wyższy. 

 

  (4) Istnieje zioło, którego przedawkowanie powoduje, że nie można zrozumieć własnego 

mówionego języka rodzimego. Dopóki zioło nie przestanie działać, słuch jest nienaruszony, 

a słyszane dźwięki nie są rozmyte, nie słyszy się też żadnych dźwięków dodatkowych, ale słowa, 

które do ciebie docierają, brzmią jak zupełnie obcy język, chociaż w pewnym sensie wiesz, że 

obce nie są. 

 

  (5) Gdy masz zasłonięte oczy i do twojego ramienia zostanie przyłożony wibrator, 

a jednocześnie dotykasz nosa, poczujesz, że nos rośnie ci jak u Pinokia; jeśli wibrator zostanie 

przesunięty w inne miejsce, będziesz miał dziwne uczucie wypychania nosa na drugą stronę 

i poczujesz, że twój palec zatrzymuje się gdzieś wewnątrz czaszki. 

 

    Wymyśliłem sąd numer 4, ale teoretycznie mógłby być prawdziwy. W szeroko badanym 

przypadku neuropatologicznym, zwanym prozopagnozją, wzrok pozostaje nienaruszony i bez 

problemu rozpoznaje się większość rzeczy, ale twarze najbliższych przyjaciół i znajomych są 

nierozpoznawane[23]. Chcę w ten sposób znów podkreślić nie tyle brak dostępu do natury czy 

treści twoich świadomych przeżyć, ile to, że po prostu powinniśmy uważać na bardzo kuszącą 

zbytnią pewność siebie w tym zakresie. 

  Podczas wycieczki z przewodnikiem po fenomie zaproponowałem wiele prostych 

eksperymentów. Nie było to w duchu „czystej” fenomenologii. Fenomenolodzy często twierdzą, 

że ponieważ nie jesteśmy autorytetami w kwestii fizjologicznych przyczyn i skutków naszej 

fenomenologii, powinniśmy je zignorować, gdy próbujemy stworzyć czysty, neutralny, 

preteoretyczny opis tego, co uważamy za „dane” nam w codziennym doświadczeniu. Być może, 

ale pomyśl, ilu ciekawych mieszkańców fenomu nigdy byśmy wówczas nie poznali! Zoolog, 

który próbowałby wyciągać wnioski dla całej nauki jedynie z obserwacji psa, kota, konia, rudzika 

i złotej rybki, prawdopodobnie paru rzeczy by nie uwzględnił. 

  2. Perspektywa trzecioosobowa 

 

 

  Jako że mamy uprawiać fenomenologię nieczystą, w kwestii metodologii musimy być 

ostrożniejsi. Fenomenologowie zwykle przyjmują perspektywę pierwszoosobową Kartezjusza, 

w której ja opisuję w monologu (który pozwalam tobie usłyszeć), co ja odnajduję w moim 

świadomym przeżyciu, zakładając, że my się ze sobą zgodzimy. Próbuję jednak pokazać, że owo 

wygodne współdziałanie wynikające z perspektywy pierwszoosobowej liczby mnogiej to 

zdradliwy inkubator błędów. W historii psychologii rozpoznanie tego metodologicznego 

problemu doprowadziło do upadku introspekcjonizmu i pojawienia się behawioryzmu. 

Behawioryści bardzo starali się unikać spekulacji dotyczących tego, co się dzieje w moim 

umyśle, w twoim umyśle, w jego czy jej umyśle. W efekcie wytworzyli perspektywę 

trzecioosobową, gdzie jedynie fakty zebrane „z zewnątrz” są uznawane za dane. Możesz 

sfilmować ludzi w akcji, a następnie zmierzyć współczynnik błędu w zadaniach wymagających 

ruchu, czasy reakcji podczas naciskania przycisków czy poruszania dźwigni, fale mózgowe, 

ruchy gałek ocznych, rumienienie się (jeżeli masz maszynę, która obiektywnie to mierzy) oraz 

reakcję skórno-galwaniczną (przewodnictwo elektryczne wykrywane przez „wykrywacze 



kłamstw”). Możesz otworzyć czaszki badanych (chirurgicznie bądź przez urządzenia obrazujące 

mózg), aby zobaczyć, co się dzieje w ich mózgach, ale nie możesz zakładać, że coś dzieje się 

w ich umysłach, gdyż z umysłów nie możemy otrzymać żadnych danych, jeśli korzystamy 

z intersubiektywnie weryfikowalnych metod nauk fizycznych. 

  Najprościej to ujmując, behawioryści uważali, że skoro nigdy nie można „bezpośrednio 

spojrzeć” w umysł człowieka, a jedynie trzeba brać za dobrą monetę, co człowiek mówi, to 

jakiekolwiek fakty dotyczące zdarzeń umysłowych nie zaliczają się do danych naukowych, gdyż 

nigdy nie będą mogły być odpowiednio zweryfikowane metodami obiektywnymi. Owa 

metodologiczna wątpliwość, która jest zasadą rządzącą dziś wszystkimi eksperymentami 

psychologicznymi i neuronaukowymi (nie tylko w badaniach „behawiorystycznych”), jest zbyt 

często podnoszona do rangi takiej czy innej ideologicznej zasady, na przykład: 

    Zdarzenia umysłowe nie istnieją. (I kropka! – to tak zwany „bosy behawioryzm”). 

  Zdarzenia umysłowe istnieją, ale nie mają na nic wpływu, więc nauka nie może ich badać 

(epifenomenalizm – zobacz rozdział 12, sekcja 5). 

  Zdarzenia umysłowe istnieją i mają na nas wpływ, ale owe wpływy nie mogą być badane 

przez naukę, która musi zadowolić się teoriami „peryferyjnych” czy też „niższych” wpływów 

i procesów w mózgu. (Ten pogląd jest dość popularny wśród neuronaukowców, zwłaszcza tych, 

którzy mają wątpliwości co do „teoretyzowania”. W rzeczywistości jest to dualizm; ci badacze 

najwyraźniej zgadzają się z Kartezjuszem, że umysł to nie mózg, i są gotowi zadowolić się 

jedynie teorią mózgu). 

    Te poglądy prowadzą od jednego bezzasadnego wniosku do drugiego. Nawet jeśli 

zdarzenia umysłowe nie są zaliczane do danych naukowych, nie oznacza to, że nie możemy 

naukowo ich badać. Czarne dziury i geny nie są danymi naukowymi, ale rozwinęliśmy dobre 

naukowe teorie, aby je badać. Wyzwaniem jest stworzenie teorii zdarzeń umysłowych opartej na 

danych uznanych przez metodę naukową. 

  Taka teoria będzie musiała być skonstruowana z trzecioosobowego punktu widzenia, 

gdyż cała nauka opiera się na tej perspektywie. Niektórzy powiedzą ci, że taka teoria 

świadomego umysłu jest niemożliwa. Szczególnie filozof Thomas Nagel twierdzi, że: 

    [I]stnieją jednak pewne aspekty świata, życia i nas samych, których nie można 

adekwatnie zrozumieć z najobiektywniejszego punktu widzenia, i to bez względu na to, jak 

bardzo taka perspektywa wzbogaciła nasze poznanie. Wiele spraw łączy się w istotny sposób 

z określonym punktem widzenia albo rodzajem punktu widzenia. Próba całkowitego wyjaśnienia 

świata w obiektywnych terminach, w oderwaniu od tych perspektyw, prowadzi w nieunikniony 

sposób do fałszywych redukcji albo do oczywistego odrzucania jakichś zjawisk, których istnienie 

nie budzi wątpliwości. [Nagel 1986/1997, s. 11–12] 

    Zobaczymy. Przedwczesna jest dyskusja o tym, co może lub czego nie może objaśnić 

teoria, jeśli nie wiemy, o czym tak naprawdę mówi. Jeśli jednak chcemy uczciwie jej wysłuchać, 

w świetle takiego sceptycyzmu będziemy musieli znaleźć neutralny sposób opisu danych – 

sposób, który nie przesądza tej kwestii. Wbrew pozorom istnieje taka neutralna metoda, którą 

najpierw opiszę, a następnie przyjmę. 

  3. Heterofenomenologia[24] 

 

 

  Termin ten brzmi złowieszczo; nie tylko fenomenologia, ale heterofenomenologia. Cóż 

może on oznaczać? Jest to w rzeczywistości coś znanego nam wszystkim, laikom i naukowcom, 

coś, co musimy jednak przedstawić z fanatyczną ostrożnością, wyraźnie zaznaczając, co zakłada 

i co z niego wynika, gdyż wiąże się to z ważnym krokiem teoretycznym. Omijając wszelkie 



kuszące skróty, przedstawiam neutralną ścieżkę prowadzącą od obiektywnej nauki fizycznej 

i trzecioosobowego punktu widzenia do metody opisu fenomenologicznego, który może 

(w zasadzie) oddać sprawiedliwość najbardziej intymnym i niewyrażalnym subiektywnym 

przeżyciom – ani przez moment nie porzucając metodologicznych wymagań nauki. 

  Chcemy mieć teorię świadomości, ale można się spierać, które istoty są świadome. Czy 

świadome są noworodki? A żaby? A co z ostrygami, mrówkami, roślinami, robotami, zombi...? 

Na razie powinniśmy pozostać w tej kwestii neutralni, natomiast istnieje klasa istot, którą 

powszechnie uznaje się za obdarzoną świadomością, a są to dorosłe istoty ludzkie. 

  Niektóre z tych dorosłych istot ludzkich mogą być zombi – w „teoretycznym” sensie 

filozoficznym. Pojęcie zombi pochodzi z tradycji wudu z Haiti i odnosi się, w jej kontekście, do 

„żywego trupa”, osoby ukaranej za jakiś zły czyn i skazanej na szuranie nogami, mamrotanie 

i wpatrywanie się przed siebie martwymi oczami, bezmyślnie wypełniającej polecenia jakiegoś 

kapłana czy szamana wudu. Wszyscy widzieliśmy zombi w horrorach i wiemy, że można je bez 

trudu odróżnić od normalnych ludzi. (Ogólnie rzecz biorąc, haitańskie zombi nie potrafią 

tańczyć, opowiadać dowcipów, żywo dyskutować o filozofii, bronić swojego zdania w dowcipnej 

konwersacji – i po prostu wyglądają obrzydliwie[25]). Filozofowie używają jednak pojęcia 

„zombi” na oznaczenie innej kategorii wyimaginowanych istot ludzkich. Według 

terminologicznej konwencji filozofów zombi jest lub byłby człowiekiem, który wykazuje się 

zupełnie naturalnym zachowaniem, jest bystry, rozmowny i pełen życia, ale w rzeczywistości nie 

jest wcale świadomy, tylko jest czymś w rodzaju automatu. Cały sens tego filozoficznego pojęcia 

jest taki, że nie potrafimy odróżnić zombi od normalnego człowieka, badając jedynie ich 

zewnętrzne zachowanie. A jedynie takie zachowanie możemy obserwować u przyjaciół 

i sąsiadów, tak więc niektórzy z twoich najlepszych przyjaciół mogą być zombi. Jest to jednak 

tradycja, wobec której muszę początkowo pozostać neutralny. Opisywana metoda nie zakłada nic 

na temat rzeczywistej świadomości z pozoru normalnych dorosłych ludzi, ale to na nich się 

koncentruje, ponieważ jeśli świadomość gdziekolwiek występuje, to właśnie w tych osobnikach. 

W momencie gdy ustalimy, jak mógłby wyglądać zarys teorii świadomości ludzkiej, będziemy 

mogli skupić się na świadomości (lub jej braku) u innych gatunków, takich jak szympansy, 

delfiny, rośliny, zombi, Marsjanie oraz tostery (eksperymenty myślowe często pobudzają 

filozofów do fantazjowania). 

  Dorosłe istoty ludzkie (odtąd będę pisać po prostu o ludziach) są badane w wielu 

dziedzinach nauki. Ich ciała są analizowane przez biologów, lekarzy, dietetyków czy inżynierów 

(którzy zadają pytania typu: Jak szybko człowiek może pisać na klawiaturze? Jak wytrzymały na 

rozciąganie jest ludzki włos?). Są również badani przez psychologów i neuronaukowców, którzy 

umieszczają pojedyncze osoby, zwane badanymi, w różnych eksperymentalnych sytuacjach. 

W większości eksperymentów osoby badane muszą zostać najpierw skategoryzowane 

i przygotowane. Trzeba ustalić nie tylko, ile mają lat, jakiej są płci, czy są lewo-, czy 

praworęczne, jak są wykształcone i tak dalej, ale trzeba im także powiedzieć, co mają robić. Jest 

to najbardziej uderzająca różnica pomiędzy osobami badanymi i na przykład kulturami bakterii 

biologa, próbkami egzotycznych minerałów inżyniera, roztworami chemika czy szczurami, 

kotami i gołębiami psychologa zwierząt. 

  Ludzie są jedynymi przedmiotami badań naukowych, których przygotowanie zwykle 

(choć nie zawsze) zakłada komunikację werbalną. Jest to w pewnym sensie kwestia etyki 

w nauce: ludzie nie mogą zostać wykorzystani w eksperymentach bez własnej zgody, 

a otrzymanie takiej zgody bez interakcji werbalnej nie jest możliwe. Z naszego punktu widzenia 

ważniejszy jest jednak fakt, iż komunikację werbalną stosuje się do przygotowywania 

i przeprowadzania eksperymentów. Osoby badane są proszone o wykonanie różnych czynności 



intelektualnych, o rozwiązanie problemu, o odszukanie czegoś na ekranie, o naciskanie 

przycisków, ocenianie i tak dalej. Wiarygodność większości eksperymentów zależy od tego, czy 

owo przygotowanie jest jednolite i skuteczne. Gdy na przykład okaże się, że polecenia były 

wydawane w języku tureckim, a jedynym językiem osób badanych był angielski, niepowodzenie 

eksperymentu jest właściwie gwarantowane. Oznaka nawet najmniejszego niezrozumienia może 

narazić cały eksperyment na niepowodzenie, jest więc kwestią istotną, aby ta praktyka 

przygotowywania badanych przez komunikację werbalną była zatwierdzona. 

  Cóż wiąże się z ową praktyką mówienia do osób badanych? Jest to element nie do 

pominięcia w eksperymentach psychologicznych, ale czy zakłada u badanych świadomość? Czy 

eksperymentatorzy nie cofają się na pozycje introspekcjonistów, musząc wierzyć 

niesprawdzonym słowom badanych, że rozumieją instrukcje? Czy nie ryzykujemy oszukania 

przez zombi, roboty czy innych mistyfikatorów? 

  Musimy bliżej przyjrzeć się szczegółom typowego eksperymentu z osobą badaną. 

Załóżmy, że, jak to się zwykle dzieje, powstaje wiele zapisów eksperymentu: taśma wideo, taśma 

dźwiękowa, encefalograf itp. Nic, co nie jest nagrane, nie zostanie uznane za dane. Spójrzmy na 

nagrania dźwiękowe – głównie mowy – badanych oraz eksperymentatorów. Dźwięki wydawane 

przez osoby badane są wytworzone środkami fizycznymi, więc w zasadzie można je wyjaśnić 

i przewidzieć na gruncie fizyki, z użyciem tych samych zasad, praw i modeli, z których 

korzystamy, aby wyjaśnić i przewidzieć hałasy czy uderzenia dobywające się z silnika 

samochodowego. Innymi słowy, skoro dźwięki powstają fizycznie, moglibyśmy dodać zasady 

fizjologii i wyjaśniać dźwięki, korzystając z zasobów tej nauki, tak samo jak wyjaśniamy 

beknięcia, chrapanie, burczenie w brzuchu i strzykanie w kościach. Interesują nas jednak głównie 

dźwięki głosu, a dokładniej pewien ich podzbiór (ignorujemy okazjonalne czknięcia, kichnięcia 

czy ziewnięcia), który wydaje się podatny na analizę składniową i semantyczną. Nie zawsze jest 

jasne, które dźwięki należy umieścić w tym podzbiorze, ale istnieje bezpieczny sposób: dajemy 

kopie nagrań trzem stenografom i prosimy, aby przygotowali transkrypcje surowych danych. 

  Ten prosty krok ma wiele następstw; razem z nim przenosimy się z jednego świata – 

świata czystych fizycznych dźwięków – do innego: świata słów i znaczeń, składni i semantyki. 

Krok ten niesie ze sobą radykalną rekonstrukcję danych, abstrakcję daleką od akustycznych 

i innych fizycznych cech, tworzącą ciąg słów (choć wciąż uzupełnionych precyzyjnym 

określeniem czasu – zobacz na przykład Ericsson i Simon 1984). Co rządzi tą rekonstrukcją? 

Mimo że przypuszczalnie istnieją regularne i możliwe do odkrycia związki między 

właściwościami fizycznymi fali akustycznej zapisanej na taśmie oraz fonemami, które słyszy 

stenograf, nie wiemy jeszcze o nich na tyle dużo, aby opisać je szczegółowo. (Gdybyśmy 

wiedzieli, problem skonstruowania urządzenia, które spisywałoby podyktowany tekst, byłby 

rozwiązany. W tej kwestii postęp był całkiem duży, ale wiele pozostaje jeszcze do 

dopracowania). Czekając na wyniki owych badań z zakresu akustyki i fonologii, możemy nadal 

ufać naszym transkrypcjom jako obiektywnym przedstawieniom danych, jeśli tylko będziemy 

pamiętać o kilku podstawowych środkach ostrożności. Po pierwsze, proszenie stenografów 

o sporządzenie transkrypcji (zamiast powierzania tego zadania na przykład eksperymentatorowi) 

zapewnia nam ochronę zarówno przed zamierzoną, jak i bezwiedną stronniczością czy 

nadinterpretacją. (Stenografowie sądowi spełniają tę samą, neutralną rolę). Przygotowanie trzech 

niezależnych transkrypcji pokazuje nam, w jakim stopniu ten proces jest obiektywny. Jeśli 

nagranie jest dobrej jakości, transkrypcje prawdopodobnie będą się ze sobą zgadzały co do słowa, 

z wyjątkiem maleńkiej części, jednego procenta słów. Tam, gdzie nie będą się one ze sobą 

zgadzały, jeśli chcemy, możemy po prostu pozbyć się danych lub przystać na zgadzające się ze 

sobą dwie wersje zapisu. 



  Taka transkrypcja nie tworzy, ściśle rzecz biorąc, oczywistych danych, gdyż, jak 

widzieliśmy, powstaje przez poddawanie surowych danych procesowi interpretacji. Proces ten 

zależy od założenia dotyczącego języka, jakim posługuje się osoba badana, oraz od pewnych jej 

intencji. Aby dostrzec tę różnicę, porównaj zadanie dane stenografom z zadaniem stworzenia 

transkrypcji nagrań śpiewu ptaków czy chrumkania świń. Gdy człowiek mówi: „Moe nacisnoć 

pszycis lewom renkom?”, wszyscy stenografowie zgodzą się, że zapytał: „Mogę nacisnąć 

przycisk lewą ręką?” – a to dlatego, że znają język polski i właśnie to zdanie ma sens w tym 

kontekście. Jeśli natomiast badany powie: „Teraz kropka porusza się z dóry na gół”, pozwolimy 

stenografom wprowadzić poprawkę i napisać: „Teraz kropka porusza się z góry na dół”. Nie 

mamy dostępnej tego typu strategii oczyszczającej dla śpiewu ptaków czy chrumkania świń – 

przynajmniej dopóki jakiś badacz nie odkryje, że istnieją pewne normy w tych dźwiękach, i nie 

stworzy systemu ich opisu. 

  Bez żadnego wysiłku – a właściwie mimowolnie – „rozumiemy” potok dźwięków 

w procesie zamieniania go na słowa. (Lepiej pozwólmy stenografom zmienić „z dóry na gół” na 

„z góry na dół”, gdyż prawdopodobnie i tak zrobią to nieświadomie). Proces ten jest jednocześnie 

wysoce wiarygodny, jak i zupełnie niezauważalny, co nie powinno jednak przysłaniać nam faktu, 

że jest on skomplikowany nawet wówczas, gdy nie docieramy do momentu samego zrozumienia, 

lecz zatrzymujmy się na etapie rozpoznawania słów. Kiedy stenograf notuje: „Dla mnie w tym 

złym przeczuciu był uderzający rodzaj oddalenia, kusząca nuta przedsmaku i zniewagi, rozmaite 

przewidujące potwierdzenia, które ujawniały powierzchnię pod kolejną powierzchnią”, może nie 

mieć najmniejszego pojęcia, co to znaczy, a jednak będzie pewien, że te słowa są słowami, które 

mówiący rzeczywiście chciał wypowiedzieć, i że udało mu się to, cokolwiek miał na myśli. 

  Ale zawsze istnieje możliwość, że mówiący również nie wiedział, co jego słowa miałyby 

znaczyć. W końcu osoba badana mogłaby być zombi czy papugą w ludzkim stroju, czy też 

komputerem wyposażonym w syntezator mowy. Bądź też, bardziej przyziemnie, osoba badana 

mogła być zdezorientowana, pochwycić jakąś błędnie rozumianą teorię, a wręcz żartować sobie 

z eksperymentatora, wyrzucając z siebie potok bezsensownych słów. W tym momencie proces 

tworzenia transkrypcji na podstawie danych jest neutralny w stosunku do wszystkich tych 

osobliwych możliwości, nawet jeśli przebiega z metodologicznym założeniem, że z nagrania 

można uzyskać tekst. Gdy nie można uzyskać żadnego tekstu, lepiej pozbyć się danych 

dotyczących tej osoby badanej i zacząć od początku. 

  Opisywana metoda jest jak na razie jasna i niekontrowersyjna. Doszliśmy do mało 

porywającego wniosku, że jesteśmy w stanie przetworzyć nagranie w tekst w sposób naukowy. 

Poświęciliśmy wiele czasu na upewnienie się co do tego, gdyż kolejny krok daje nam szansę 

empirycznego badania świadomości, jednocześnie stawiając przed nami liczne przeszkody oraz 

sprawiając trudności. Musimy wyjść poza tekst; musimy zinterpretować go jako zapis aktów 

mowy; nie zwykłej wymowy czy deklamacji, ale jako zapewnień, pytań, odpowiedzi, obietnic, 

komentarzy, próśb o wyjaśnienie, myślenia na głos czy uwag kierowanych do samego siebie. 

  Tego rodzaju interpretacja wymaga od nas przyjęcia czegoś, co nazywam nastawieniem 

intencjonalnym (Dennett 1971, 1978a, 1987a): musimy traktować wydającego z siebie głos 

osobnika jako podmiot działający, racjonalny, który ma swoje przekonania i pragnienia oraz inne 

stany umysłowe, które cechują się intencjonalnością czy „dotyczeniem” (aboutness), a których 

czyny można wyjaśnić (lub przewidzieć) na podstawie treści tychże stanów. Dlatego też 

tworzone dźwięki powinny być interpretowane jako coś, co osoba badana chciała powiedzieć, na 

przykład jako sądy, które chciała z różnych przyczyn uznać. Okazuje się, że już wcześniej 

opieraliśmy się na takim założeniu, kiedy oczyszczaliśmy tekst. (Zastanawialiśmy się: Dlaczego 

ktokolwiek chciałby powiedzieć „z dóry na gół”?) 



  Pomimo potencjalnych niebezpieczeństw pojawiających się w momencie przyjęcia 

nastawienia intencjonalnego w stosunku do tych zachowań werbalnych, są one ceną, jaką 

musimy zapłacić za zdobycie dojścia do szeregu wiarygodnych truizmów, które wykorzystujemy 

przy projektowaniu eksperymentów. Na przykład czasami ludzie chcą mówić pewne rzeczy nie 

dlatego, że w nie wierzą, ale dlatego, iż są przekonani, że chce je usłyszeć widownia. Zwykle 

warto zrobić oczywiste rzeczy, aby zmniejszyć prawdopodobieństwo pojawienia się lub 

wcielenia w życie tego pragnienia: mówimy podmiotom, że chcemy usłyszeć ich przekonania, 

i staramy się, aby nie dowiedzieli się, jakich przekonań oczekujemy. Innymi słowy, robimy 

wszystko, co w naszej mocy, aby znaleźli się w sytuacji, w której z pomocą wszczepionych im 

pragnień (pragnienia współpracy, bycia wynagrodzonym, bycia dobrym podmiotem) nie mieli 

lepszego wyjścia, niż po prostu próbować wyrazić swoje rzeczywiste przekonania. 

  Kolejne zastosowanie nastawienia intencjonalnego w stosunku do naszych osób badanych 

jest wymagane, jeśli mamy korzystać z tak użytecznych pomocy, jak naciskanie przycisku. Jest 

to zwykle sposób wykonania jakiegoś konwencjonalnie ustalonego aktu mowy, jak na przykład 

uznania, że dwa widziane obrazki ukazują mi się teraz nałożone na siebie, lub odpowiedź, że tak, 

mój pospieszny, błyskawiczny osąd (gdyż powiedziano mi, że szybkość jest tu najistotniejsza) 

jest taki, iż słowo, które właśnie słyszę, było na liście, którą odtwarzano chwilę temu. Dla wielu 

celów eksperymentalnych będziemy więc chcieli zinterpretować znaczenie owych wciśnięć 

przycisku i włączyć je do tekstu. To, jaki akt mowy będzie wynikiem konkretnego naciśnięcia 

przycisku, zależy od intencjonalnej interpretacji interakcji między osobą badaną 

a eksperymentatorem, która pojawiła się w czasie przygotowywania jej do eksperymentu. (Nie 

zawsze naciskanie przycisku jest aktem mowy; czasem może to być na przykład udawane 

strzelanie lub udawane sterowanie rakietą). 

  Kiedy pojawiają się wątpliwości, czy osoba badana powiedziała to, co chciała, czy 

zrozumiała problem lub czy rozumie znaczenie użytych słów, możemy poprosić o wyjaśnienie. 

Zwykle można w ten sposób rozwiać wątpliwości. W sytuacji idealnej efektem tych posunięć jest 

usunięcie wszelkich możliwych źródeł dwuznaczności i niepewności z sytuacji 

eksperymentalnej, tak aby bezkonkurencyjna okazała się tylko jedna intencjonalna interpretacja 

tekstu (łącznie z naciskaniem przycisków). Jest ona traktowana jako szczere, autentyczne 

wyrażenie przekonań i opinii przez pojedynczą osobę badaną[26]. Jak jednak zobaczymy, pojawią 

się momenty, w których to założenie może być problematyczne – zwłaszcza jeśli nasz badany 

wykazuje jakąś patologię. Jak na przykład powinniśmy odnosić się do ewidentnie szczerej skargi 

na ślepotę w przypadkach tak zwanej ślepoty histerycznej czy do niewątpliwie szczerego 

zaprzeczenia ślepocie u osób niewidomych z anosognozją (zaprzeczanie ślepocie lub zespół 

Antona)? Tym zjawiskom przyjrzymy się bliżej w kolejnych rozdziałach, bo jeśli mamy 

zrozumieć, czego doświadczają ci ludzie, nie wystarczy nam prosty wywiad. 

  4. Światy fikcyjne i heterofenomenologiczne 

 

 

  Poza problemami wynikającymi z odosobnionych przypadków wydaje się, że istnieje 

problem bardziej ogólny. Czy sama praktyka interpretowania zachowania werbalnego w podany 

sposób nie zakłada świadomości osoby badanej i czy wobec tego nie powracamy do pytania 

o zombi? Wyobraźmy sobie, że masz kontakt z „mówiącym” komputerem, i załóżmy, że udało ci 

się zinterpretować dane jako akty mowy wyrażające poglądy i opinie dotyczące domniemanych 

stanów świadomych. Sam fakt, że istnieje jedna spójna interpretacja ciągu zachowań, nie 

zakłada, że interpretacja ta jest prawdziwa; osoba badana mogła jedynie zachowywać się, jak 

gdyby była świadoma; ryzykujemy bycie oszukanymi przez zombi, które nie posiadają żadnego 



życia wewnętrznego. Ten sposób interpretacji nie pozwoliłby ci potwierdzić, że komputer był 

czegokolwiek świadom. Nie możemy mieć pewności, że obserwowane przez nas akty mowy 

wyrażają prawdziwe przekonania dotyczące faktycznych przeżyć; być może wyrażają jedynie 

pozorne przekonania dotyczące nieistniejących przeżyć. Mimo to sam fakt, że znaleźliśmy 

choćby jedną stabilną interpretację zachowania jakiejś jednostki jako aktu mowy, zawsze będzie 

wart uwagi. Jeśli ktokolwiek odnalazł intersubiektywny, jednorodny sposób interpretacji 

poruszających się gałęzi drzewa na wietrze jako „komentarzy” wyrażanych przez „pogodę” na 

temat aktualnych wydarzeń politycznych, znalazł coś wspaniałego, co wymaga wyjaśnienia, 

nawet jeśli miałoby się okazać genialnym wynalazkiem stworzonym przez jakiegoś 

inżyniera-żartownisia. 

  Na szczęście istnieje analogia, która pomoże nam opisać tego rodzaju fakty bez 

konieczności ich wyjaśniania: możemy porównać zadanie heterofenomenologa dotyczące 

zachowania osoby badanej do zadania czytelnika, który interpretuje fikcję. O niektórych tekstach, 

takich jak powieści czy nowele, wiemy – lub przypuszczamy – że są fikcją, ale nie przeszkadza 

nam to w ich interpretacji. W pewnym sensie interpretacja jest w tych przypadkach prostsza, 

ponieważ nie uwzględnia, bądź odsuwa w czasie, trudne pytania dotyczące szczerości, prawdy 

czy odniesienia. 

  Spójrzmy na pewne niekontrowersyjne fakty dotyczące semantyki fikcji (Walton 1973; 

Lewis 1978; Howell 1979). Powieść opowiada historię, lecz historię nieprawdziwą, pomijając 

zbiegi okoliczności. Mimo wiedzy o nieprawdziwości tej historii mówimy o tym, co jest 

w historii prawdziwe. „Możemy faktycznie powiedzieć, że Sherlock Holmes mieszkał na Baker 

Street, oraz to, że lubił się popisywać swoimi zdolnościami intelektualnymi. Nie możemy 

powiedzieć, że poświęcał się dla rodziny lub że blisko współpracował z policją” (Lewis 1987, 

s. 37). W historii prawdziwe jest o wiele więcej niż tylko to, co bezpośrednio powiedziano 

w tekście. Faktem jest, że w Londynie z czasów Holmesa nie istnieją samoloty (choć nie jest to 

wyrażone dosłownie ani nie możemy tego w logiczny sposób wywnioskować z tekstu) oraz że 

istnieją stroiciele fortepianów (chociaż – o ile dobrze pamiętam – żaden nie jest w tekście 

wspomniany; i ponownie nie jest to fakt, który możemy racjonalnie z tekstu wydedukować). Poza 

kwestiami, które są prawdziwe lub nie w historii, istnieje spory obszar nieokreśloności: Holmes 

i Watson wsiedli do pociągu jadącego do Aldershot ze stacji Waterloo o godzinie 11.10, lecz nie 

jest ani prawdą, ani fałszem, że była to środa (Garbus). 

  Istnieją pewne subtelne problemy filozoficzne dotyczące tego, jak (ściśle) wyrazić rzeczy, 

o których chcemy mówić wprost, gdy rozmawiamy o fikcji, nie będziemy jednak się nimi 

zajmować. Być może niektórzy są głęboko zaniepokojeni metafizycznym statusem bohaterów 

czy przedmiotów, ale ja nie. Jestem beztroskim optymistą i nie uważam, aby istniały jakieś 

głębokie problemy filozoficzne dotyczące tego, jak powinniśmy ontologicznie odnosić się do 

produktów fikcji; fikcja to fikcja; Sherlock Holmes nie istnieje. Zostawiając więc na marginesie 

zawiłości oraz błyskotliwe, techniczne propozycje radzenia sobie z nią, chciałbym zwrócić waszą 

uwagę na prosty fakt: interpretacja fikcji jest niezaprzeczalnie wykonalna i prowadzi do pewnych 

niekontrowersyjnych rezultatów. Po pierwsze, rozumienie historii, czyli na przykład odkrywanie 

„świata Sherlocka Holmesa”, nie jest jałowe czy niewykonalne; czytelnik może sporo dowiedzieć 

się o powieści, tekście i jego celu, o autorze, a nawet o prawdziwym świecie, poznając świat 

przedstawiony w powieści. Po drugie, jeśli uważnie zidentyfikujemy i wyeliminujemy sądy 

wyrażające gusty i preferencje (np. „Watson to nudny pedant”), możemy zebrać wiele 

niekwestionowanie obiektywnych faktów o świecie przedstawionym. Wszyscy odbiorcy zgadzają 

się, że Holmes był mądrzejszy od Watsona; obiektywność polega na nudnej oczywistości. 

  Po trzecie – co jest ulgą dla uczniów – wiedza o świecie przedstawionym w powieści 



może być niezależna od znajomości tekstu. Byłbym prawdopodobnie w stanie napisać pracę 

semestralną o Pani Bovary, choć nigdy nie czytałem powieści – nawet angielskiego tłumaczenia. 

Widziałem serial BBC, więc znam fabułę. Wiem, co się dzieje w tamtym świecie. Sedno jest 

następujące: fakty dotyczące świata fikcji są faktami na poziomie semantycznym owej fikcji; nie 

są zależne od faktów syntaktycznych tekstu (jeśli zakładamy, że fikcja to tekst). Możemy 

porównać przedstawienie teatralne czy film West Side Story ze sztuką Szekspira Romeo i Julia; 

opisując podobieństwa i różnice dotyczące tego, co wydarza się w tych światach, widzimy 

podobieństwa między dziełami sztuki, których nie sposób opisać w kategoriach odpowiadających 

syntaktycznym czy tekstualnym (a już na pewno nie fizycznym) opisom konkretnych 

przypadków z fikcji. Fakt, że w każdym z tych światów jest para kochanków, którzy należą do 

różnych frakcji, nie dotyczy słownictwa, struktury zdania, długości (w słowach lub klatkach 

filmowych) czy też wielkości, kształtu ani wagi żadnego z konkretnych fizycznych przykładów 

tych dzieł. 

  Ogólnie rzecz biorąc, możemy opisać, co zostało przedstawione w dziele sztuki (na 

przykład w Pani Bovary) niezależnie od opisywania, jak tego dokonano. (Oczywiście zwykle nie 

próbujemy tego od siebie odseparować i mieszamy komentarz do świata przedstawionego 

z komentarzem dotyczącym sposobu przedstawienia go przez autora, ale ta separacja jest 

możliwa). Możemy sobie nawet wyobrazić, że wiemy tyle o przedstawionym świecie, że 

jesteśmy w stanie zidentyfikować autora fikcji, nie znając tekstu ani jakiegokolwiek jego 

tłumaczenia. Dowiadując się pośrednio, co się dzieje w fikcji, możemy być gotowi na 

stwierdzenie: tylko Wodehouse mógł wymyślić tak niedorzeczny przypadek. Wydaje nam się, że 

potrafimy zidentyfikować rodzaje wydarzeń i okoliczności (a nie tylko rodzaje opisów wydarzeń 

i okoliczności) jako kafkowskie i jesteśmy gotowi sklasyfikować bohaterów jako typowo 

szekspirowskich. Wiele z tych wiarygodnych przekonań jest bez wątpienia mylnych (jak 

mogłyby pokazać pomysłowe eksperymenty), ale nie wszystkie. Wspominam je po to tylko, aby 

zilustrować, jak wiele informacji jesteśmy w stanie zgromadzić z tego, co zaprezentowano, 

pomimo posiadania skąpej wiedzy dotyczącej tego, jak reprezentacja została osiągnięta. 

  Zastosujmy teraz analogię do problemu, z jakim styka się eksperymentator, który chce 

zinterpretować tekst stworzony przez osoby badane bez odnoszenia się do pytania o to, czy osoby 

badane to zombi, komputery, kłamcy czy osoby zdezorientowane. Rozpatrzmy zalety przyjęcia 

taktyki interpretacji tych tekstów jako swego rodzaju fikcji, oczywiście nie literackich, ale jako 

generatorów fikcji teoretycznych (co koniec końców może się okazać prawdą). Czytelnik 

powieści pozwala tekstowi tworzyć (fikcyjny) świat, wyznaczony z definicji przez tekst w sposób 

wyczerpująco ekstrapolowany i prowadzący nieograniczenie dalej; nasz eksperymentator, 

heterofenomenolog, pozwala osobie badanej na to, aby jej tekst stanowił heterofenomenologiczny 

świat osoby badanej, świat wyznaczony z definicji przez tekst (zinterpretowany) i rozszerzający 

się nieokreślenie dalej. Pozwala to heterofenomenologowi odsunąć w czasie skomplikowane 

problemy dotyczące tego, jakie mogłyby być relacje pomiędzy tym (fikcyjnym) światem 

a światem prawdziwym. Pozwala to teoretykom zgodzić się w szczegółach co do tego, czym jest 

heterofenomenologiczny świat osoby badanej, jednocześnie nie zgadzając się na jedno ujęcie 

tego, jak światy heterofenomenologiczne odnoszą się do zdarzeń mózgowych (czy też duszy). 

Heterofenomenologiczny świat osoby badanej będzie stabilnym, intersubiektywnie 

potwierdzalnym teoretycznym postulatem, mającym ten sam status metafizyczny co na przykład 

Londyn Sherlocka Holmesa czy świat według Garpa. 

  Jak w fikcji, tak i tu liczy się to, co powie autor (lub rzekomy autor). Ściślej rzecz biorąc, 

to, co powie rzekomy autor, dostarcza nam tekstu, który po zinterpretowaniu według reguł 

właśnie przeze mnie opisanych ustala, jaki pewien świat jest. Nie pytamy, jak Conan Doyle 



dowiedział się o kolorze fotela Holmesa, i nie bierzemy pod uwagę możliwości, że odgadł go źle; 

poprawiamy za to literówki lub wyszukujemy najlepsze, najspójniejsze odczytanie tekstu, jakie 

możemy znaleźć. Nie pytamy również, skąd osoby badane (pozorne osoby badane) wiedzą to, 

o czym mówią, i nawet w najmniejszym stopniu nie próbujemy (na chwilę obecną) twierdzić, że 

się mylą; bierzemy je za (zinterpretowane) słowo. Warto też zwrócić uwagę, że powieści często 

rozpoczynają się klauzulą, zapewniającą o przypadkowości ewentualnych zbieżności 

z prawdziwymi ludźmi, ale taktyka pozwalania tekstowi na stwarzanie świata nie musi być 

ograniczona do dzieł literackich, które autorzy pisali jako fikcję; możemy opisać królową 

Wiktorię pewnego biografa lub świat Henry’ego Kissingera, beztrosko lekceważąc 

przypuszczalne intencje autora, aby mówić prawdę i odnosić się, nieprzypadkowo, do 

prawdziwych ludzi. 

  5. Dyskretny urok antropologa 

 

 

  Traktowanie ludzi jako generatorów fikcji (teoretycznych) nie jest czymś powszechnym. 

Przyznawanie władzy konstytutywnej ich twórczości może być postrzegane jako protekcjonalne, 

prześmiewcze i nieszczere. Widać to wyraźnie w trochę innym zastosowaniu taktyki 

heterofenomenologicznej przez antropologów. Wyjaśni nam to następujący przykład. Wyobraź 

sobie, że antropolodzy odkryli plemię wierzące w boga lasu, Feenomana, o którym dotychczas 

nie słyszeli. Dowiadując się o nim, antropolodzy stanęli przed fundamentalnym wyborem: mogą 

przyjąć religię tubylców i całym sercem uwierzyć we wspaniałe czyny Feenomana lub badać ten 

kult z agnostycznego punktu widzenia. Rozważmy drugą możliwość. Mimo że nie wierzą 

w Feenomana, antropolodzy postanawiają najlepiej, jak potrafią, zbadać i usystematyzować nowo 

poznaną religię. Notują opisy Feenomana dyktowane im przez wierzących. Starają się odnaleźć 

spójną postać, lecz nie zawsze im się to udaje (niektórzy twierdzą, że Feenoman ma oczy 

niebieskie, inni, że jest on – lub ona – brązowooki). Próbują wyjaśnić i wyeliminować te 

nieporozumienia, identyfikując i ignorując wśród osób badanych szukających poklasku 

przygłupów, rozważając różne interpretacje z pomocą miejscowych informatorów, a może nawet 

prowadząc mediacyjne dysputy. Stopniowo wyłania się logiczna konstrukcja: Feenoman to leśny 

bóg posiadający szereg cech i nawyków oraz własną biografię. Owi agnostyczni naukowcy 

(nazywający siebie feenomenologami) opisali, uporządkowali i skatalogowali część świata 

stworzonego przez wierzenia tubylców oraz (jeśli naprawdę przyłożyli się do pracy) wykonali 

ostateczny opis Feenomana. Wierzenia tubylców (nazwijmy ich feenomanistami) są 

autorytatywne (jest w końcu ich bogiem), ale tylko dlatego, że Feenoman jest traktowany jedynie 

jako „przedmiot intencjonalny”, zwykła fikcja dla niewierzących, więc w zupełności jako istota 

wierzeń (prawdziwych bądź nie) feenomanistów. Owe wierzenia mogą być ze sobą sprzeczne, 

więc Feenoman, jako logiczna struktura, może mieć przypisane sprzeczne cechy – ale nie jest to 

problemem w oczach feenomenologów, ponieważ jest on dla nich jedynie strukturą. 

Feenomenolodzy starają się przedstawić najlepszy logiczny konstrukt, jaki potrafią zbudować, 

ale nie mają obowiązku rozwiązać wszystkich sprzeczności. Są przygotowani na odkrycie 

nierozwiązywalnych nieporozumień wśród wierzących. 

  Feenomaniści oczywiście nie widzą tego w ten sposób – z definicji, ponieważ dla nich 

Feenoman nie jest jedynie przedmiotem intencjonalnym, lecz kimś tak prawdziwym, jak ty czy 

ja. Ich stosunek do swojego autorytetu dotyczącego cech Feenomana jest – czy też powinien być 

– trochę bardziej skomplikowany. Z jednej strony wierzą w to, że wiedzą o Feenomanie wszystko 

– w końcu są feenomanistami, więc kto może wiedzieć lepiej niż oni? Lecz jeśli nie uważają się 

za kogoś nieomylnego niczym papież, dopuszczają ewentualne błędy w szczegółach. 



Prawdopodobnie mogliby zostać poinformowani o prawdziwej naturze Feenomana. Na przykład 

sam Feenoman mógłby wyjaśnić im parę szczegółów. Mogliby więc być trochę zaniepokojeni 

pozbawioną wrażeń łatwowiernością (tak to rozumieją) zadających pytania feenomenologów, 

którzy niemal zawsze wierzą im na słowo, nigdy nie kwestionując tego, co słyszą, nie wątpiąc, 

jedynie z szacunkiem pytając, jak można wyjaśnić pojawiające się niejednoznaczności 

i konflikty. 

  Metoda heterofenomenologiczna ani nie kwestionuje zapewnień osób badanych, ani nie 

przyjmuje ich jako całkowicie prawdziwych, ale stara się zachować konstruktywną 

i współczującą neutralność, mając nadzieję na stworzenie ostatecznego opisu świata według osób 

badanych. Którakolwiek z osób badanych, zaniepokojona przyznaniem takiej konstytutywnej 

władzy, mogłaby zaprotestować: „Ale naprawdę! Rzeczy, które wam opisuję, są zupełnie 

prawdziwe i mają właśnie takie cechy, o jakich wam mówię!”. Szczera odpowiedź 

heterofenomenologa mogłaby polegać na kiwnięciu głową i zapewnieniu osoby badanej, że nikt 

nie wątpi w jej prawdomówność. Jednak wierzący zwykle chcą więcej – chcą, aby publiczność 

zaufała ich zapewnieniom, a jeśli to się nie udaje, chcą wiedzieć, kiedy im nie wierzymy – 

dlatego najbardziej dyplomatycznym podejściem dla heterofenomenologów, bez względu na to, 

czy to antropolodzy, czy eksperymentatorzy badający świadomość w laboratorium, jest unikanie 

zwracania uwagi na swoją oficjalną neutralność. 

  Owo odchylenie od zwykłych relacji interpersonalnych to cena, jaką musimy zapłacić za 

neutralność wymaganą od nas przez naukę o świadomości. Oficjalnie musimy uważać, czy nasze 

osoby badane to przypadkiem nie kłamcy, zombi czy papugi w ludzkim stroju, ale nie musimy 

narażać ich na zmartwienie, głośno ten fakt oznajmiając. Poza tym owa taktyka neutralności jest 

jedynie czasowym przystankiem na drodze do stworzenia i potwierdzenia empirycznej teorii, 

która w zasadzie mogłaby potwierdzić słuszność twierdzeń osób badanych. 

  6. Odkrywanie tego, o czym ktoś tak naprawdę mówi 

 

 

  Czym byłoby potwierdzenie wiary osoby badanej w jej własną fenomenologię? 

Możliwości widzimy lepiej, odnosząc się do naszych analogii. Rozważmy, w jaki sposób 

moglibyśmy potwierdzić, że jakaś „powieść” jest w rzeczywistości prawdziwą (lub w większości 

prawdziwą) biografią. Moglibyśmy na początku zadać pytanie: na jakiej prawdziwej osobie 

z kręgu swoich znajomych wzorował się autor? Czy to w rzeczywistości ukryta matka autora? 

Jakie prawdziwe wydarzenia z dzieciństwa autora zostały przetworzone w tym fragmencie? Co 

tak naprawdę autor próbuje powiedzieć? Zapytanie o to autora może nie być najlepszą drogą do 

odpowiedzi na te pytania, gdyż może on tego po prostu nie wiedzieć. Czasem można brać pod 

uwagę, iż autor został zmuszony, nie zdając sobie z tego sprawy, do alegorycznego czy 

metaforycznego wyrażenia siebie. Jedyne źródła, które autor był w stanie wykorzystać, nie 

pozwoliły – z jakiegoś powodu – na bezpośrednie, faktyczne, niemetaforyczne przedstawienie 

zdarzeń, o których chciał opowiedzieć; stworzona przez niego historia to kompromis. Może on 

być drastycznie zreinterpretowany (nawet przy protestach udręczonego autora), ukazując 

prawdziwą opowieść o faktycznych ludziach i wydarzeniach. Można często stwierdzić, że nie jest 

przypadkiem, iż pewna fikcyjna postać posiada dane cechy, co pozwala nam zreinterpretować 

tekst, który prezentuje tę postać w sposób taki, że jej cechy mogą się odnosić – w prawdziwym, 

niefikcyjnym kontekście – do cech i czynów prawdziwej osoby. Sportretowanie fikcyjnej Molly 

jako zdziry może być prawidłowo odebrane jako zniesławienie prawdziwej Polly, gdyż wszystko, 

co dotyczy Molly, tak naprawdę dotyczy Polly. Protesty autora co do takiej interpretacji mogą, 

słusznie lub nie, przekonać nas, iż to oszczerstwo nie jest świadome bądź zamierzone, ale od 



dawna powiadają nam Freud i inni, że autorzy, tak jak my sami, często nie mają pojęcia 

o głębszych źródłach swoich intencji. Jeżeli istnieje nieświadome oszczerstwo, musi również 

istnieć nieświadomy dla niego kontekst. 

  Wracając do naszej poprzedniej analogii, wyobraźmy sobie, co by się stało, gdyby 

antropolog potwierdził, że rzeczywiście istnieje niebieskooka postać o imieniu Feenoman, która 

leczy chorych i przeskakuje z drzewa na drzewo jak Tarzan. To nie bóg i nie potrafi latać ani być 

w dwóch miejscach naraz, wciąż jednak stanowi niewątpliwie prawdziwe źródło większości 

relacji, legend i wierzeń feenomanistów. Naturalnie byłoby to powodem wielu bolesnych 

rozczarowań wśród wiernych, z których spora grupa zrewidowałaby swoją wiarę, choć inni 

pozostaliby przy ortodoksyjnej wersji, nawet jeśli oznaczałoby to utrzymanie „prawdziwego” 

Feenomana (z jego nadnaturalnymi zdolnościami) i jednoczesne uznanie istnienia jego 

odpowiednika z krwi i kości. Można zrozumieć opór ortodoksów przed myślą, że mylili się co do 

Feenomana. Jeśli kandydat antropologów na rzeczywistego Feenomana z doktryny wierzących 

nie posiadałby niemal identycznych cech i czynów jak Feenoman z legendy, nie pozwoliliby na 

stwierdzenie żadnego takiego odkrycia. (Porównaj: „Odkryłem, że Święty Mikołaj jest 

prawdziwy. W rzeczywistości jest wysokim, chudym skrzypkiem z Miami i nazywa się Fred 

Dudley; nienawidzi dzieci i nigdy nie kupuje prezentów”). 

  Moja sugestia jest zatem taka, że gdybyśmy znaleźli w mózgach ludzi prawdziwe 

zdarzenia, które miałyby wystarczającą ilość „definiujących” cech składników wypełniających 

ich heterofenomenologiczne światy, moglibyśmy racjonalnie stwierdzić, że odkryliśmy to, 

o czym naprawdę myślą – nawet jeśli z początku ludzie opieraliby się takim identyfikacjom. 

Gdybyśmy natomiast odkryli, że prawdziwe wydarzenia są tylko w minimalny sposób podobne 

do składników heterofenomenologicznych, moglibyśmy racjonalnie stwierdzić, że ludzie po 

prostu mylili się co do wierzeń, które wyrażali, pomimo swojej szczerości. Ktoś zawsze mógłby 

powiedzieć – na przykład zawzięci feenomaniści – że prawdziwe składniki fenomenologiczne 

towarzyszyły zdarzeniom i nie były z nimi identyczne, natomiast inną kwestią jest to, czy takie 

twierdzenie byłoby dla kogokolwiek przekonujące. 

  Tak jak antropolodzy, i my możemy pozostać neutralni w badaniach. Ta neutralność 

może się wydawać bezcelowa – czy nie jest niemal nie do wyobrażenia, żeby naukowcy mogli 

odkryć zjawiska neurofizjologiczne, które po prostu byłyby składnikami uznawanymi przez 

osoby badane w ich heterofenomenologiach? Zdarzenia mózgowe wydają się zbyt różne od 

elementów fenomenologicznych, aby mogły być prawdziwymi odpowiednikami przekonań, które 

wyrażamy w naszych introspekcyjnych relacjach. (Jak widzieliśmy w rozdziale 1, substancja 

umysłowa zdaje się potrzebna, aby tworzyć z niej na przykład fioletowe krowy). Przypuszczam, 

iż większość ludzi cały czas uznaje perspektywy takiej identyfikacji za absolutnie 

niewyobrażalne, lecz zamiast przyznać, że jest to w związku z tym niemożliwe, chcę spróbować 

trochę rozruszać naszą wyobraźnię, opowiadając jeszcze jedną historyjkę. Zbliży ona nas powoli 

do szczególnie skomplikowanego składnika fenomenologicznego, jakim jest obraz umysłowy. 

Ten składnik jest prawdziwy, choć historyjka jest nieco uproszczona i przerysowana. 

  7. Obrazy umysłowe Shakeya 

 

 

  W krótkiej historii robotów Shakey, skonstruowany w Stanford Research Institute 

w Menlo Park w Kalifornii w późnych latach sześćdziesiątych XX wieku przez Nilsa Nilssona, 

Bertrama Raphaela i ich współpracowników, zasługuje na status legendarnego nie dlatego, że 

wykonał coś niezwykle poprawnie ani że był szczególnie udaną symulacją jakiejś ludzkiej cechy 

psychicznej, ale dlatego, iż w przedziwny sposób otworzył pewne drogi myśli, jednocześnie 



zamykając inne (Raphael 1976; Nilsson 1984). Był rodzajem robota, którego mógł podziwiać 

filozof, swego rodzaju argumentem na kółkach. 

  

 
 Ryc. 4.1 

 

  Shakey był pudełkiem na kółkach z telewizyjnym okiem i zamiast nosić swój mózg ze 

sobą, był z nim połączony (był to w tamtych czasach duży komputer stacjonarny) poprzez radio. 

Shakey zamieszkiwał kilka pokoi, w których jedynymi przedmiotami było kilka pudeł, piramid, 

ramp i platform, a wszystkie były pomalowane i oświetlone, aby Shakeyowi łatwiej było 

„widzieć”. Z Shakeyem można było się komunikować, wpisując wiadomości do terminalu 

podczepionego pod jego komputerowy mózg i stosując ściśle ograniczone słownictwo w języku 

angielskim. Polecenie „ZEPCHNIJ PUDŁO Z PLATFORMY” sprawiało, że Shakey szukał 

pudła, lokalizował rampę, którą podsuwał sobie w odpowiednie miejsce, a następnie wjeżdżał po 

niej na platformę, z której spychał pudło. 

  



 
 Ryc. 4.2 

 

  Jak Shakey to robił? Czy w jego wnętrzu siedział może karzełek, który obserwował ekran 

telewizyjny i naciskał kontrolne przyciski? Taki pojedynczy, bystry homunkulus byłby jednym 

ze sposobów – kłamliwych – na sukces. Innym sposobem byłoby umieszczenie ludzkiego 

kontrolera poza Shakeyem, w pilocie radiowym. Byłoby to rozwiązanie kartezjańskie, w którym 

rolę szyszynki odgrywałby nadajnik/odbiornik zlokalizowany w Shakeyu, a rolę niefizycznych 

poleceń z duszy przejęłyby wcale nienadprzyrodzone sygnały radiowe. Bezwartościowość tych 

„rozwiązań” jest oczywista; jakie natomiast mogłoby być rozwiązanie wartościowe? Z początku 

może się wydawać niepojmowalne – a przynajmniej wysoce skomplikowane – ale to właśnie 

z takimi przeszkodami w naszej wyobraźni musimy się skonfrontować i je pokonać. Okazuje się 

o wiele łatwiejsze, niż mogło ci się z początku wydawać, w jaki sposób Shakey wykonywał te 

zadania bez pomocy homo ex machina. 



    Ryc. 4.3 



 

  W jaki sposób Shakey odróżniał pudła od piramid okiem telewizyjnym? Zarys 

odpowiedzi był widoczny dla obserwatorów, którzy przyglądali się procesowi na monitorze 

komputerowym. Jedno ujęcie widoczne na ziarnistym ekranie, przedstawiające na przykład 

pudełko, pojawiało się na ekranie; następnie obraz był oczyszczany, prostowany i wyostrzany na 

różne sposoby, po czym brzegi pudełka były wyrysowywane na biało i cały obraz zamieniał się 

w obraz liniowy (Ryc. 4.3). 

  Następnie Shakey analizował liniowy obraz: każdy wierzchołek był identyfikowany jako 

L, T, X, strzałka lub Y. Jeśli został odkryty wierzchołek Y, przedmiot musiał być pudełkiem, nie 

piramidą; z żadnej perspektywy piramida nie mogła ukazywać wierzchołka Y. 

  Jest to pewnego rodzaju uproszczenie, ale pokazuje ono generalne zasady funkcjonowania 

robota; Shakey korzystał z programu „semantyki linii”, który posługiwał się ogólnymi zasadami, 

aby określić kategorię obiektu, którego obraz pojawiał się na ekranie. Obserwując go, obecni 

mogli nagle poczuć się zdezorientowani, gdy w końcu docierało do nich, że dzieje się coś 

dziwnego: oni obserwowali proces transformacji obrazu, ale Shakey nie spoglądał na żaden inny 

monitor, na którym obraz ulegał zmianie i był analizowany. W jego konstrukcji nie było żadnych 

innych monitorów i dlatego monitor, który obserwowali, mógł zostać wyłączony lub odłączony 

od prądu i nie miałoby to żadnego wpływu na proces analizy percepcyjnej Shakeya. Czy ten 

monitor był jakimś oszukaństwem? Po co został stworzony? Jedynie dla obserwatorów. Czy 

zatem wydarzenia obserwowane na monitorze miały coś wspólnego z tym, co działo się 

wewnątrz Shakeya? 

  Monitor był dla obserwatorów, ale pomysł na niego miał również służyć projektantom 

Shakeya. Warto sobie uświadomić niemal niewyobrażalne zadanie, które przed nimi stało: w jaki 

sposób można za pomocą informacji z kamery telewizyjnej stworzyć rzetelny sposób 

identyfikacji pudełek? Z nieograniczonej liczby możliwych ujęć, które kamera była w stanie 

przesłać do komputera, na niewielu z nich znalazły się pudełka; każda klatka składa się jedynie 

z sieci czarnych i białych pikseli, komórek włączonych i wyłączonych, zer i jedynek. Jak można 

napisać program, który znajdowałby wszystkie klatki reprezentujące pudełka? Załóżmy, trochę 

przesadzając, że siatkówka kamery to sieć 10 000 pikseli, 100 na 100. Wówczas każde ujęcie 

byłoby jednym z 10 000 możliwych sekwencji zer i jedynek. Jakie układy zer i jedynek 

ukazywałyby się nam w obecności pudełka? 

  Zacznijmy od umieszczenia tych zer i jedynek na tablicy, która odzwierciedla obraz 

kamery w przestrzeni, jak sieć pikseli widocznych na ekranie. Ponumerujmy piksele w każdym 

rzędzie od lewej do prawej, jak słowa na kartce (inaczej niż w telewizji komercyjnej, w której 

skan jest ukośny). Następnie zauważmy, że ciemne regiony składają się głównie z zer, a jasne 

z jedynek. Co więcej, pionowa granica między rejonem jasnym z lewej strony a rejonem 

ciemnym z prawej może być łatwo opisana za pomocą ciągów zer i jedynek: ciąg prawie samych 

jedynek aż do piksela n, a następnie ciąg głównie zer, po którym dokładnie 100 cyfr później 

(w kolejnej linii) następuje kolejna sekwencja głównie jedynek do piksela n + 100, po czym ciąg 

głównie zer, i tak dalej, co setkę. 

  



 
 Ryc. 4.4 

 

  Program, który wyszukiwałby taką okresowość w ciągu cyfr przychodzących z kamery, 

byłby w stanie zlokalizować takie pionowe granice. Gdy taka granica zostałaby już znaleziona, 

mogłaby zostać zamieniona w wyraźną białą linię przez rozsądne podmienianie zer z jedynkami 

i vice versa tak, żeby coś na kształt 00011000 ukazywało się dokładnie co 100 pozycji w ciągu. 

  

 
 Ryc. 4.5 

 

  Poziomą granicę między jasnością i ciemnością można zauważyć równie łatwo: miejsce 

w ciągu, w którym przeważająca większość jedynek w 100, 200 czy 300 cyfrach, po których 

następuje 100, 200 czy 300 cyfr, wśród których większość to zera. 

  



 
 Ryc. 4.6 

 

  Ukośne granice są tylko trochę bardziej skomplikowane; program musi szukać przesunięć 

w sekwencjach. Kiedy już wszystkie granice zostaną zlokalizowane i wyrysowane na biało, 

rysunek linii jest kompletny, wykonuje się kolejny, bardziej wyrafinowany krok: „szablony” są 

„umieszczane” na fragmentach segmentów linii, aby zidentyfikować wierzchołki. Wówczas 

prostym zadaniem jest użycie programu semantyki linii w celu skategoryzowania obiektu na 

obrazie – w niektórych przypadkach może to być zadanie tak łatwe, jak znalezienie pojedynczego 

wierzchołka Y. 

  Kilka właściwości tego procesu jest dla nas ważnych. Po pierwsze, każdy z tych 

podprocesów jest „banalny” i mechaniczny. To znaczy, że żadna część komputera nie musi 

rozumieć, co robi i dlaczego, i nie ma żadnej zagadki w tym, jak każdy z kroków jest 

mechanicznie wykonywany. Mimo to sprytna organizacja tych banalnych, mechanicznych 

procesów tworzy urządzenie, które zastępuje obeznanego obserwatora. (Umieśćmy cały system 

wzroku w „czarnej skrzynce”, której zadaniem jest „powiedzieć Shakeyowi to, co potrzebuje 

wiedzieć” o tym, co znajduje się przed nim, na podstawie informacji pochodzących z klatki 

telewizyjnej. Początkowo mogło nam się wydawać, że konieczne jest umieszczenie w czarnej 

skrzynce małego człowieczka, który obserwuje ekran. Teraz jednak widzimy, że ten homunkulus 

ma do wykonania banalną pracę i może być zastąpiony przez maszynę). 

  Gdy już wiemy, na czym polega ten proces, widzimy, że podczas gdy jest on analogiczny 

do procesu faktycznego obserwowania (oraz rysowania i wymazywania) białych i czarnych 

kropek na ekranie, faktyczne położenie w komputerze pojedynczych operacji zamiany zer na 

jedynki i vice versa nie ma znaczenia, dopóki liczby, które są tymczasowymi „adresami” 

indywidualnych cyfr, kodują informacje o sąsiedztwie pikseli. Załóżmy, że wyłączymy monitor. 

Wówczas, mimo że faktyczny dwuwymiarowy obraz w konkretnym miejscu komputera (swego 

rodzaju „wzór pobudzenia sprzętu”) nie istnieje (lub nie musi istnieć), operacje te są 

homomorficzne (analogiczne) do zdarzeń oglądanych na monitorze. Owe zdarzenia były 

autentycznymi wyobrażeniami: dwuwymiarowa powierzchnia pobudzonych punktów 

luminescencyjnych, tworzących kształt o konkretnej wielkości, kolorze, lokalizacji i orientacji. 

Zatem w pewnym ścisłym sensie Shakey nie odnajduje pudełek przez serię transformacji obrazu; 

ostatni realny obraz w tym procesie to ten znajdujący się w receptywnym polu widzenia kamery. 

W innym ścisłym, choć metaforycznym sensie Shakey odnajduje pudełka przez serię 

transformacji obrazu – w ramach właśnie opisanego procesu, w którym jasno-ciemne granice są 

zmieniane w wyrysowane linie, a następnie kategoryzowane jako wierzchołki. Fakt, że ten ścisły 



sens jest również metaforyczny, można wyjaśnić stwierdzeniem, że istnieje wiele cech, które 

spodziewamy się dostrzec w prawdziwych obrazach, a nieobecnych w obrazach Shakeya: nie 

mają koloru, wielkości, orientacji. (Moglibyśmy stworzyć zagadkę z takiego obrazu: myślę 

o obrazie, który nie jest ani mniejszy, ani większy od Mony Lisy, nie jest ani kolorowy, ani 

czarno-biały oraz nie jest skierowany w żadną stronę świata. Co to takiego?) 

  Proces, z którego korzystał Shakey, aby uzyskać informacje o obiektach ze światła 

znajdujących się w otoczeniu, nie przypominał właściwie w ogóle widzenia u człowieka ani 

prawdopodobnie żadnej innej istoty. Jednak na chwilę możemy to zignorować, aby dostrzec dość 

abstrakcyjną możliwość dotyczącą tego, jak obrazy umysłowe, o których opowiadają ludzie, 

mogą zostać odkryte w mózgu. Opis systemu widzenia Shakeya był uproszczony w celu 

unaocznienia podstawowych kwestii teoretycznych. Teraz posłużymy się fantastyką naukową, by 

pokazać coś jeszcze: wyobraźmy sobie połączenie Shakeya z inną znaną postacią o sztucznej 

inteligencji, SHRDLU Terry’ego Winograda (1972). SHRDLU przesuwał (wyimaginowane) 

klocki, po czym odpowiadał na pytania o to, co robi i dlaczego. Odpowiedzi SHRLDU były 

w dużej mierze zaprogramowane – przechowywane jako gotowe do użycia zdania oraz szablony 

zdań stworzone przez Winograda. Celem SHRDLU było abstrakcyjne badanie pewnych zadań 

przetwarzania informacji, z którymi mierzy się każdy rozmówca, a nie stworzenie realistycznego 

modelu ludzkiej mowy, co pozostaje w duchu naszego eksperymentu myślowego. (W rozdziale 8 

przyjrzymy się bardziej realistycznym modelom produkcji mowy). Wymiana zdań z naszą nową 

wersją Shakeya, przeprojektowanego tak, aby mógł posługiwać się bardziej wyszukanymi 

czynnościami mowy, mogłaby wyglądać tak: 

    Dlaczego przesunąłeś rampę? 

  ŻEBYM MÓGŁ WJECHAĆ NA PLATFORMĘ. 

  A dlaczego chciałeś to zrobić? 

  ŻEBY ZEPCHNĄĆ PUDEŁKO. 

  A dlaczego chciałeś zepchnąć pudełko? 

  BO MI KAZAŁEŚ. 

    Następnie zapytalibyśmy Shakeya: 

    Jak odróżniasz pudełka od piramid? 

    Jaką odpowiedź na to pytanie moglibyśmy zaprogramować w Shakeyu? Przedstawiam 

trzy możliwości: 

    (1) Skanuję każdą sekwencję 10 000 zer i jedynek z mojej kamery, szukając pewnych 

wzorów sekwencji, jak na przykład... bla, bla, bla (bardzo długa odpowiedź, jeśli pozwolimy 

Shakeyowi na zagłębianie się w szczegóły). 

 

  (2) Znajduję granice między polem jasnym i ciemnym oraz rysuję w głowie białe linie 

wzdłuż nich; następnie patrzę na wierzchołki; jeśli na przykład znajdę wierzchołek Y, to wiem, 

że to pudełko. 

 

  (3) Nie wiem; niektóre rzeczy po prostu wyglądają jak pudełka. Po prostu je rozpoznaję. 

Dzięki intuicji. 

 

    Jaka powinna być poprawna odpowiedź Shakeya? Każda z nich jest na swój sposób 

prawdziwa; są opisami przetwarzania informacji na różnym poziomie. To, którą z odpowiedzi 

zaprogramujemy Shakeyowi, jest w dużej mierze kwestią decyzji, jak duży dostęp ma funkcja 

wyrażania się Shakeya (jego czarna skrzynka, czyli SHRDLU) do jego procesów percepcyjnych. 

Być może istnieją powody, aby nie miał on całkowitego dostępu (szczegółowego 



i czasochłonnego) do pośrednich procesów analizy. Bez względu na to, jakimi możliwościami 

opisu samego siebie obdarzymy Shakeya, jest granica zaawansowania i szczegółowości jego 

wyrażalnej „wiedzy” na temat tego, co się w nim dzieje, co robi. Jeśli najlepsza odpowiedź, jaką 

potrafi dać, to (3), wówczas jest w takiej sytuacji, mówiąc o rozróżnianiu piramid od pudeł, 

w której jesteśmy my, gdy ktoś nas zapyta, w jaki sposób rozróżniamy słowo „szum” od słowa 

„sum”; nie wiemy, jak to robimy; jedno brzmi jak „szum”, a drugie jak „sum” – to najlepsza 

odpowiedź, jaką potrafimy dać. Jeśli natomiast zaprojektujemy Shakeya tak, aby podał 

odpowiedź (2), nadal będą istniały pytania, na które nie będzie umiał odpowiedzieć, na przykład: 

„Jak rysujesz linię na swoich obrazach umysłowych?” lub „Jak rozpoznajesz, że jakaś krawędź to 

strzałka?”. 

  Przyjmijmy, że programujemy Shakeya tak, aby miał dostęp typu (2) do swoich procesów 

analizy percepcyjnej; gdy go pytamy, jak to robi, opowiada nam o wykonywanym przez siebie 

transformowaniu obrazów. Bez jego wiedzy włączamy monitor. Czy mamy prawo powiedzieć 

mu, że wiemy lepiej? Tak naprawdę nie przetwarza obrazów, ale mu się tak wydaje? (Mówi, że 

tak robi, więc, stosując strategię heterofenomenologiczną, interpretujemy to jako wyraz jego 

przekonań). Gdyby był realistyczną symulacją osoby, mógłby nam odpowiedzieć, że nie mamy 

prawa mówić mu, co się dzieje w jego własnym umyśle! On wiedział, co robił, co naprawdę 

robił! Gdyby był bardziej wyrafinowany, mógłby stwierdzić, że to, co robił, mogłoby być jedynie 

alegorycznie opisywane jako przetwarzanie obrazu – chociaż właśnie taki opis przebiegu tego 

procesu wydawał mu się najtrafniejszy. W takim razie moglibyśmy mu powiedzieć, że jego 

metaforyczny sposób ujęcia tej kwestii był bardzo trafny. 

  Gdybyśmy jednak byli bardziej złośliwi, moglibyśmy zaprojektować Shakeya tak, aby 

zupełnie przypadkowo opisywał, co robi. Moglibyśmy zaprogramować go, aby opowiadał 

w sposób, który nijak nie odzwierciedla rzeczywistości („Wykorzystuję informacje z telewizora, 

aby prowadzić wewnętrzne dłuto, którym ciosam trójwymiarowy kształt z gliny mojej duszy. 

Wówczas, jeśli mój homunkulus może na nim usiąść, jest to pudełko; jeśli spada, to piramida”). 

Nie istniałaby żadna prawdziwa interpretacja jego opowieści; Shakey by po prostu konfabulował 

– wymyślałby historię, „nie zdając sobie z tego sprawy”. 

  Ta możliwość w odniesieniu do nas pokazuje, dlaczego warto zadać sobie tyle trudu 

i traktować heterofenomenologię analogicznie do interpretacji fikcji. Jak już widzieliśmy, ludzie 

czasem po prostu mylą się co do tego, co robią i jak to robią. Nie kłamią w eksperymencie, ale 

konfabulują; zapełniają luki, zgadują, spekulują, mylą teoretyzowanie z obserwacją. Naprawdę 

niejasna pozostaje relacja między tym, co mówią, a tym, co sprawia, że to mówią – zarówno dla 

nas, heterofenomenologów, stojących na zewnątrz, jak i dla samych osób badanych. Nie mają 

one żadnej możliwości „widzenia” (choćby wewnętrznym okiem) procesów, które rządzą ich 

wypowiedziami, ale nie powstrzymuje ich to przed posiadaniem i wyrażaniem opinii, które 

głęboko w sobie czują. 

  Podsumowując, osoby badane są nieświadomymi twórcami fikcji, lecz mówienie, że są 

nieświadome, jest założeniem, że to, co wyrażają, może dokładnie zdawać sprawę z tego, co im 

się wydaje. Opowiadają, czym dla nich jest rozwiązywanie problemu, podejmowanie decyzji, 

rozpoznawanie obiektu. Jako że są (ewidentnie) szczere, zakładamy, że właśnie tak muszą te 

czynności odbierać, ale z tego wynika, że ich odczucia w najlepszym wypadku niejasno 

wskazują, co się w nich dzieje. Czasem owe nieświadome fikcje, które kreujemy my, osoby 

badane, mogą się okazać mimo wszystko prawdziwe, jeśli pozwolimy sobie na metaforyczne 

rozluźnienie, jak w przypadku odpowiedzi (2) Shakeya. Na przykład badania wyobrażeń 

umysłowych przeprowadzane przez psychologów poznawczych pokazują, że introspekcyjne 

twierdzenia dotyczące obrazów umysłowych, które sprawiają nam przyjemność (fioletowych 



krów czy piramid), nie są zupełnie nieprawdziwe (Shepard i Cooper 1982; Kosslyn 1980; 

Kosslyn, Holtzman, Gazzaniga i Farah 1985). Przyjrzymy się temu szczegółowo w rozdziale 10 

i zobaczymy, jak można interpretować introspekcyjne raporty dotyczące wyobrażeń, aby 

okazywały się prawdziwe. Jednak tak jak w przypadku ziemskiego Feenomana, który nie potrafił 

latać czy być w dwóch miejscach naraz, faktyczne zdarzenia odkryte w mózgu i utożsamione 

z obrazami umysłowymi nie będą miały owych cudownych właściwości, które nadały im osoby 

badane. „Obrazy” Shakeya świadczą o tym, że może istnieć coś, co w ogóle nie jest obrazem, 

mimo że jest opisywane jako obraz. Procesy mózgowe odpowiedzialne za wyobrażenia u ludzi 

prawdopodobnie nie są podobne do tego, co przebiega w Shakeyu, ale otworzyliśmy możliwości, 

które wcześniej były trudne do wyobrażenia. 

  8. Neutralność heterofenomenologii 

 

 

  Na początku tego rozdziału obiecałem opisać metodę, metodę heterofenomenologiczną, 

która byłaby neutralna w stosunku do debat o subiektywnych i obiektywnych podejściach do 

fenomenologii oraz o fizycznej i niefizycznej realności bytów fenomenologicznych. 

Przeanalizujmy tę metodę, aby stwierdzić, czy rzeczywiście taka jest. 

  Przede wszystkim: co z problemem zombi? Otóż heterofenomenologia sama w sobie nie 

może odróżnić zombi od prawdziwych, świadomych ludzi, nie twierdzi więc, że rozwiązała 

problem zombi, ani go nie pomija. Ex hypothesi, zombi zachowują się tak, jak normalni ludzie, 

a ponieważ heterofenomenologia jest sposobem interpretacji zachowania (w tym wewnętrznego 

zachowania mózgów itd.), stwierdzi, że światy Zoe i zombi-Zoe, jej nieświadomej bliźniaczki, są 

dokładnie takie same. Zombi mają świat heterofenomenologiczny, ale znaczy to tyle, że gdy 

teoretycy interpretują go, robią to tak samo, używając dokładnie tych samych środków co my, 

gdy interpretujemy naszych przyjaciół. Oczywiście, jak już powiedziano wcześniej, niektórzy 

z naszych przyjaciół mogą być zombi. (Trudno mi jest zachować powagę, ale ponieważ niektórzy 

bardzo poważni filozofowie podchodzą do tego problemu nie na żarty, czuję się w obowiązku 

postąpić podobnie). 

  Z pewnością nie ma nic złego czy nienaturalnego w przyznaniu zombi prawa do świata 

heterofenomenologicznego, gdyż to tak niewiele. To metafizyczny minimalizm 

heterofenomenologii. Metoda ta opisuje świat, heterofenomenologiczny świat osoby badanej, 

w którym znajdują się przeróżne przedmioty (przedmioty intencjonalne w żargonie 

filozoficznym) i w którym różne rzeczy wydarzają się tym przedmiotom. Jeśli ktoś zapyta: 

„Czym są te obiekty i z czego są zrobione?”, odpowiedź mogłaby brzmieć: „Niczym!”. Z czego 

zrobiony jest pan Pickwick? Z niczego. Pan Pickwick to fikcyjny obiekt, tak jak obiekty 

opisywane, nazywane, wspominane przez heterofenomenologów. 

  „Czy nie jest jednak wstydem przyznać, że jako teoretyk opowiadasz o istotach 

fikcyjnych – o rzeczach, które nie istnieją?” Wcale nie. Teoretycy literatury wykonują cenną, 

rzetelną robotę intelektualną, opisując istoty fikcyjne tak jak antropolodzy, którzy badają bogów 

czy czarownice w różnych kulturach. Robią to również fizycy, którzy zapytani, z czego jest 

zrobiony środek ciężkości, odpowiedzieliby: „Z niczego!”. Tak jak środek ciężkości i równik, 

obiekty heterofenomenologiczne są abstraktami, nie konkretami (Dennett 1987a, 1991a/2008). 

Nie są czczymi fantazjami, ale żmudnie wypracowanymi fikcjami teoretycznymi. Poza tym, 

w przeciwieństwie do środka ciężkości, mamy otwartą drogę do tego, aby zamienić je na 

konkrety, jeśli postęp w naukach empirycznych nas do tego upoważni. 

  Są dwa sposoby badania potopu Noego: można założyć, że jest to po prostu mit, ale taki, 

który można doskonale zbadać, lub spytać, czy jest poparty dowodami jakiejś meteorologicznej 



czy geologicznej katastrofy. Oba podejścia mogą być naukowe, ale pierwsze jest mniej oparte na 

domysłach. Drugi rodzaj spekulacji wymaga przeprowadzenia dokładnych badań pierwszego 

typu, aby dowiedzieć się, jakie można tam znaleźć podpowiedzi. Analogicznie, aby badać, jak 

(a nawet czy) obiekty fenomenologiczne to rzeczywiście zdarzenia mózgowe, najpierw należy 

heterofenomenologicznie skatalogować te obiekty. Ryzykuje się tu urażenie osób badanych (tak 

jak antropolodzy badający Feenomana ryzykują urażenie swoich informatorów), lecz tylko tak 

można uniknąć walki na „intuicje”, które są uznawane za fenomenologię. 

  Co natomiast z obiekcją, iż heterofenomenologia, zaczynając od perspektywy 

trzecioosobowej, pozostawia prawdziwe kwestie świadomości z boku? Jak widzieliśmy, uważa 

tak Nagel oraz filozof John Searle, który wyraźnie ostrzega przed moim podejściem: 

„Pamiętajmy, że w tych dyskusjach zawsze należy wymagać punktu widzenia pierwszej osoby. 

Pierwszym krokiem do operacjonalistycznego kuglarstwa jest próba zrozumienia, skąd możemy 

wiedzieć, jak to jest dla innych” (Searle 1980, s. 451). To się jednak nie dzieje. Zwróćmy uwagę, 

że dla heterofenomenologii to ty masz ostatnie słowo. To ty redagujesz, poprawiasz, wypierasz 

się nieprzemyślanych zdań, a cokolwiek stwierdzisz – jeśli unikasz przy tym aroganckiego 

teoretyzowania na temat przyczyn czy metafizycznego statusu obiektów, których istnienie 

relacjonujesz – zostaje uznane za mające konstytutywny autorytet, i to ty rozstrzygasz, co dzieje 

się w twoim heterofenomenologicznym świecie. To ty jesteś pisarzem, więc wszystko, co 

powiesz, jest prawdą. Czego więcej można by chcieć? 

  Jeśli chcesz, abyśmy uwierzyli we wszystko, co mówisz o swojej fenomenologii, prosisz 

nie tylko o to, byśmy brali cię na poważnie, ale również, abyśmy uznali twoją papieską 

nieomylność, więc prosisz o zbyt wiele. Nie jesteś autorytetem dotyczącym tego, co dzieje się 

w tobie, lecz tylko w kwestii, co wydaje ci się, że dzieje się w tobie, i dajemy ci absolutną, 

dyktatorską władzę nad zdawaniem relacji z tego, co tobie się wydaje, z tego, jak to jest być tobą. 

Jeśli zaznaczysz, że niewyrażalne jest to, jak to właściwie się tobie wydaje, my, 

heterofenomenolodzy, również przyjmiemy to do wiadomości. Czy moglibyśmy mieć lepsze 

podstawy do tego, aby wierzyć, że nie potrafisz opisać czegoś, niż to, że (1) nie opisujesz tego 

oraz (2) przyznajesz, że nie potrafisz tego opisać? Oczywiście możesz kłamać, jednak my 

będziemy chcieli ci wierzyć. Jeśli powiesz: „Nie twierdzę, że ja nie potrafię tego opisać; 

twierdzę, że jest to nie do opisania!” – my, heterofenomenolodzy, odpowiemy, że nie jesteś 

w stanie opisać tego teraz, a ponieważ jesteś jedyną osobą na pozycji opisującego, w tym 

momencie jest to nie do opisania. Być może później będziesz w stanie to opisać, ale wówczas 

będzie to oczywiście coś innego, coś możliwego do opisania. 

  Gdy stwierdzam, że obiekty heterofenomenologiczne są fikcją teoretyczną, możesz 

poczuć chęć (okazuje się, że wielu ją czuje) sprzeciwienia się temu i powiedzenia: 

    To jest właśnie to, co odróżnia obiekty prawdziwej fenomenologii od obiektów 

heterofenomenologii. Moje autofenomenologiczne obiekty nie są fikcją – są zupełnie prawdziwe, 

chociaż nie mam pojęcia, z czego są zrobione. Gdy szczerze ci mówię, że wyobrażam sobie 

fioletową krowę, nie wytwarzam po prostu potoku słów z tym związanych (jak Shakey), sprytnie 

kombinując, aby były podobne do jakichś ledwo analogicznych wydarzeń fizycznych w moim 

mózgu; świadomie i z premedytacją zdaję relację z istnienia czegoś, co naprawdę tam jest! Dla 

mnie nie jest to po prostu fikcja teoretyczna! 

    Uważnie zanalizujmy tę wypowiedź. Nie jest to tylko nieświadome tworzenie ciągu słów. 

W pewnym sensie tworzysz nieświadomie ciąg słów; nie masz pojęcia, jak to robisz ani co bierze 

udział w tworzeniu tego ciągu. Wciąż jednak twierdzisz, że nie robisz tego po prostu; wiesz, 

dlaczego to robisz; rozumiesz ten ciąg słów i nie żartujesz. Zgadzam się. Dlatego właśnie to, co 

mówisz, składa się na świat heterofenomenologiczny. Gdybyś tylko wyrzucał z siebie jakieś 



przypadkowe słowa, prawdopodobieństwo istnienia słów, które można by tak zinterpretować, 

byłoby znikome. Z pewnością istnieje dobre wyjaśnienie tego, jak i dlaczego mówisz to, co 

mówisz, wyjaśnienie, które tłumaczy różnicę między powiedzeniem czegoś po prostu 

a powiedzeniem czegoś na serio, ale ty tego wyjaśnienia jeszcze nie masz. Przynajmniej nie 

w całości. (W rozdziale 8 rozwiniemy tę kwestię). Prawdopodobnie mówisz o czymś 

prawdziwym, przynajmniej przez większość czasu. Zobaczmy, czy możemy dowiedzieć się, cóż 

to jest. 

  Te zapewnienia dla wielu osób nie są wystarczające. Niektórzy po prostu nie chcą 

stosować się do takich zasad. Na przykład ludzie bardzo religijni czują się urażeni, gdy ktoś 

choćby delikatnie zasugeruje, że może istnieć inna prawdziwa religia. Nie traktują oni 

agnostycyzmu jako neutralności, lecz jako zniewagę, ponieważ jedną z zasad ich wiary jest to, że 

niewiara jest grzechem. Ci, którzy w to wierzą, mają do tego prawo, jak również prawo (jeśli 

można to tak nazwać) do urażonych uczuć, co przydarza im się, gdy spotykają agnostyków 

i sceptyków, ale jeśli nie potrafią zapanować nad niepokojem, który czują, gdy dowiadują się, że 

ktoś (jeszcze) nie wierzy w to, co mówią, wykluczają się z badań naukowych. 

  W tym rozdziale rozwinęliśmy neutralną metodę badania i opisywania fenomenologii. 

Zakłada ona pozyskiwanie i oczyszczanie tekstów (ewidentnie) mówiących osób oraz użycie tych 

tekstów do stworzenia fikcji teoretycznej, heterofenomenologicznego świata osoby badanej. Ten 

fikcyjny świat pełen jest obrazów, wydarzeń, dźwięków, zapachów, dobrych i złych przeczuć 

oraz uczuć, w których istnienie w swoim strumieniu świadomości osoba badana (pozornie) 

szczerze wierzy. W najszerszym znaczeniu jest to neutralne przedstawienie tego, co znaczy być tą 

osobą badaną – w jej własnych słowach, zinterpretowane najlepiej jak potrafimy. 

  Pozyskawszy taką heterofenomenologię, teoretycy mogą następnie poświęcić się 

zagadnieniu tego, co mogłoby wyjaśniać istnienie tej heterofenomenologii ze wszystkimi 

zawartymi w niej szczegółami. Heterofenomenologia istnieje – tak bezspornie, jak powieści czy 

inne twory fikcji. Ludzie niewątpliwie wierzą, że przydarzają im się obrazy umysłowe, bóle, 

przeżycia percepcyjne oraz cała reszta, i ten fakt – to, w co ludzie wierzą oraz co opisują, gdy 

wyrażają swoje przekonania – to zjawisko, które każda naukowa teoria umysłu musi brać pod 

uwagę. Organizujemy dane dotyczące tego zjawiska jako fikcję teoretyczną, „przedmioty 

intencjonalne” w światach heterofenomenologicznych. Pytanie, czy przedstawione w ten sposób 

obiekty, wydarzenia i stany mózgu – czy nawet duszy – istnieją w rzeczywistości, jest kwestią 

empiryczną. Jeśli odkryjemy odpowiednie obiekty rzeczywiste, możemy stwierdzić, iż są od 

dawna poszukiwanymi odpowiednikami pojęć osób badanych; jeśli nie, będziemy musieli 

wyjaśnić, dlaczego osobom badanym wydaje się, że te obiekty istnieją. 

  Nasze założenia metodologiczne zostały przedstawione, więc możemy zająć się 

empiryczną teorią samą w sobie. Zaczniemy od problemu określania w czasie i chronologicznego 

porządkowania obiektów w naszych strumieniach świadomości. W rozdziale 5 zaprezentuję 

pierwszy zarys teorii i pokażę, jak radzi on sobie z pewnymi łatwymi kwestiami. W rozdziale 6 

zobaczymy, jak ta teoria pozwala nam reinterpretować pewne znacznie bardziej skomplikowane 

zjawiska, z którymi borykają się teoretycy. W rozdziałach 7–9 teoria nabierze konkretniejszego 

kształtu, aby zapobiec błędnym interpretacjom i zarzutom. Tam też lepiej ukażę jej mocne strony. 



Część druga 

 

Empiryczna teoria umysłu 

 
 

 



  Rozdział 5 
 

  Wielokrotne szkice kontra teatr kartezjański 

 

 

  1. Punkt widzenia obserwatora 

 

 

  Nie istnieje komórka ani grupa komórek w mózgu o takiej anatomicznej czy 

funkcjonalnej wyższości, żeby mogła być podporą lub środkiem ciężkości całego systemu. 

  William James, 1890 

 

    Kapitanowie motorówek żeglujący wzdłuż niełatwego wybrzeża sterują zwykle 

w kierunku jakiegoś charakterystycznego punktu. Odnajdują widoczną, ale daleką boję, 

znajdującą się z grubsza w kierunku, w którym płyną, upewniają się, że na drodze do niej nie ma 

żadnych ukrytych przeszkód i kierują się wprost na nią. Jednak co jakiś czas ich czujność zostaje 

na tyle uśpiona, że zapominają o zmianie kierunku przed boją i wpływają wprost na nią! Sukces 

polegający na osiągnięciu mniej ważnego celu, jakim jest trafienie w punkt, okazuje się tak 

krzepiący, że przyćmiewa o wiele ważniejszy cel, czyli omijanie tarapatów. 

  W każdym świadomym umyśle istnieje punkt widzenia. Jest to jedno z podstawowych 

założeń, jakie przyjmujemy na temat umysłów – lub świadomości. Świadomy umysł to 

obserwator, który odbiera ograniczony podzbiór ze wszystkich dostępnych informacji. 

Obserwator przyswaja dostępne informacje w konkretnym, (mniej więcej) ciągłym ciągu czasów 

i miejsc we wszechświecie. Dla celów praktycznych możemy uznać punkt widzenia konkretnego 

świadomego podmiotu za coś takiego: punkt poruszający się w czasoprzestrzeni. Weźmy 

standardowe diagramy stosowane w fizyce i kosmologii przedstawiające przesunięcie Dopplera, 

czyli ugięcie światła pod wpływem grawitacji. 

  



 
 Ryc. 5.1 

 

  Obserwator na rycinie 5.1 znajduje się w punkcie na powierzchni Ziemi. Dla 

obserwatorów z różnych zakątków wszechświata sytuacja prezentowałaby się inaczej. Prostsze 

przykłady mogą być bardziej znajome. Różnicę między dotarciem do nas dźwięku i obrazu 

fajerwerków tłumaczymy różnymi prędkościami rozchodzenia się dźwięku i światła. Docierają 

do obserwatora (w konkretnym miejscu) w różnym czasie, choć ze źródła wydobyły się w tym 

samym momencie. 

  Cóż się jednak stanie, gdy skupimy się na obserwatorze i spróbujemy dokładnie 

zlokalizować jego punkt widzenia jako punkt wewnątrz jednostki? Proste założenia, które tak 

dobrze działają na dużą skalę, zaczynają się sypać[27]. Nie ma jednego punktu w mózgu, do 

którego docierają wszystkie informacje, a fakt ten niesie za sobą konsekwencje dalekie od 



oczywistych – a nawet dosyć nieintuicyjne. 

  Będziemy zajmować się wydarzeniami zachodzącymi na względnie mikroskopijnej skali 

przestrzeni i czasu, jednak ważne, abyśmy rozumieli, jakie to będą wielkości. Wszystkie 

eksperymenty, o których będziemy wspominać, są związane z przedziałami czasu rzędu 

milisekund, czyli tysięcznych sekund. Pomocna będzie świadomość, jak długie (bądź krótkie) 

jest 100 ms czy 50 ms. Możesz wymówić cztery lub pięć sylab na sekundę, więc wymówienie 

jednej sylaby zabiera około 200 ms. Standardowe filmy wyświetlane są z prędkością 24 klatek na 

sekundę, więc klatki zamieniane są co 42 ms (dokładniej rzecz biorąc, każda klatka wyświetlana 

jest trzy razy podczas tych 42 ms, na czas 8,5 ms, z ciemną przerwą między nimi, trwającą 5,4 

ms). Prędkość telewizji (w Stanach Zjednoczonych) to 30 klatek na sekundę, czyli jedna klatka 

na 33 ms (a dokładniej, każda klatka jest wpleciona w całość w dwóch miejscach, zazębiając się 

z klatką poprzednią). Twój kciuk w najlepszym wypadku może włączyć i wyłączyć stoper w 175 

ms. Gdy uderzyć w palec młotkiem, szybkie włókna nerwowe (z osłonką mielinową) wysyłają 

wiadomość do mózgu w ciągu 20 ms; wolne włókna C bez osłonki mielinowej wysyłają znacznie 

później docierające do mózgu sygnały bólu – po około 500 ms – mimo tego samego dystansu do 

przebycia. 

  Poniżej znajduje się wykaz przybliżonych wartości milisekundowych różnych czynności: 

     powiedzenie „one, Mississippi” 

  1000 ms 

 

  włókno bez otoczki mielinowej, od czubka palca do mózgu 

  500 ms 

 

  wymówienie sylaby 

  200 ms 

 

  włączenie i wyłączenie stopera 

  175 ms 

 

  klatka filmowa 

  42 ms 

 

  klatka telewizyjna 

  33 ms 

 

  szybkie włókno (z otoczką mielinową), od czubka palca do mózgu 

  20 ms 

 

  czas trwania impulsu nerwowego 

  10 ms 

 

  czas trwania impulsu w komputerze cyfrowym 

  0,0001 ms 

 

     Kartezjusz jako pierwszy poważnie dociekał, co dostrzeżemy, przyglądając się wnętrzu 

ciała obserwatora, i wpadł na pomysł pozornie naturalny i pociągający. Ta idea przeniknęła 

myślenie o świadomości. Jak widzieliśmy w rozdziale 2, Kartezjusz stwierdził, że w naszym 



mózgu znajduje się centrum – szyszynka będąca bramą do świadomego umysłu (Ryc. 2.1). 

Szyszynka to jedyna część mózgu, która jest zlokalizowana na pograniczu i nie ma lewej i prawej 

części. Na tej rycinie została zaznaczona przez wielkiego szesnastowiecznego anatoma 

Wesaliusza jako „L”. Jest mniejsza od ziarnka grochu, w zachwycającej izolacji od reszty opiera 

się na szypułce i jest połączona z układem nerwowym przez środek kresomózgowia. Jej funkcja 

była tajemnicza (do dziś nie wiadomo, czym dokładnie się zajmuje), więc Kartezjusz 

zaproponował dla niej następującą rolę: aby osoba była czegoś świadoma, informacje ze 

zmysłów muszą do niej docierać, a wówczas przeprowadza szczególne – a właściwie magiczne – 

oddziaływanie między materialnym mózgiem tej osoby a niematerialnym umysłem. 

  



 
 Ryc. 5.2 

 

  Według Kartezjusza nie wszystkie reakcje cielesne wymagają interwencji świadomego 

umysłu. Bardzo dobrze wiedział o istnieniu czegoś, co dziś nazywamy odruchami, i zakładał, że 

były one dokonywane na swego rodzaju mechaniczne skróty, które omijały przystanek 

„szyszynka” i w ten sposób przebiegały nieświadomie. 

  



 
 Ryc. 5.3 

 

  Mylił się co do detali: twierdził, że ogień poruszał skórę, co powodowało pociągnięcie za 

maleńką nitkę, a to z kolei otwierało pory w komorze (F), która wypuszczała „tchnienie 

żywotne” przez rurkę nadmuchującą mięśnie, co powodowało wycofanie stopy (Descartes 

1662/1989). Poza tym był to jednak dobry pomysł. Nie można tego samego powiedzieć o jego 

wizji roli szyszynki jako kołowrotka świadomości (można by ją nazwać kartezjańskim wąskim 

gardłem). Ten pomysł, dualizm kartezjański, jest beznadziejnie błędny, jak widzieliśmy 

w rozdziale 2. Materializm takiego czy innego rodzaju jest obecnie powszechną opinią, niemalże 



jednogłośnie przyjmowaną, ale nawet najbardziej wyrafinowani współcześni materialiści często 

zapominają, że gdy już pozbędziemy się upiornej kartezjańskiej rei cogitantis, nie trzeba szukać 

bramy ani jakiegokolwiek funkcyjnego centrum mózgu. Szyszynka nie tylko nie jest faksem 

łączącym z duszą, nie jest też gabinetem owalnym mózgu, i nie jest nim żadna inna część mózgu. 

Mózg to centrala, miejsce, w którym znajduje się ostateczny obserwator, lecz nie ma żadnego 

powodu, aby przypuszczać, że mózg posiada jakąś głębszą centralę, jakieś wewnętrzne 

sanktuarium, którego istnienie jest warunkiem koniecznym świadomego doświadczenia. Krótko 

mówiąc, w mózgu nie ma żadnego obserwatora[28]. 

  Światło porusza się o wiele szybciej niż dźwięk, o czym przypominają nam na przykład 

fajerwerki, ale wiemy teraz, że mózg potrzebuje więcej czasu na przetworzenie bodźca 

wzrokowego niż słuchowego. Jak zauważył neuronaukowiec Ernst Pöppel (1985, 1989), dzięki 

tym równoważącym się różnicom „horyzont symultaniczności” to około 10 metrów: światło 

i dźwięk, które opuszczają ten sam punkt w odległości około 10 metrów od organów zmysłu 

obserwatora, wytwarzają neuronowe odpowiedzi, które są „centralnie dostępne” w tym samym 

momencie. Czy możemy to doprecyzować? Problemem nie jest jedynie zmierzenie odległości od 

źródła zewnętrznego do organów zmysłu, prędkość rozchodzenia się fal w różnych ośrodkach 

czy uwzględnienie indywidualnych różnic. Bardziej fundamentalną kwestią jest decyzja, co 

uznać za „linię mety” w mózgu. Pöppel uzyskał swój rezultat, porównując miary behawioralne: 

średni czas reakcji (wciskanie przycisku) na bodźce dźwiękowe i wizualne. Różnica oscyluje 

między 30 ms a 40 ms i jest to czas, jaki potrzebuje dźwięk na pokonanie 10 metrów (czas, jaki 

potrzebuje światło na pokonanie 10 metrów, jest zdecydowanie mniejszy od zera). Pöppel 

odwołał się do skrajnej linii mety – to zachowanie zewnętrzne – jednak nasza naturalna intuicja 

jest taka, że przeżycie światła czy dźwięku zachodzi między momentem, w którym wibracje 

docierają do naszych organów zmysłu, a momentem, w którym wciskamy przycisk, 

potwierdzając to przeżycie. Intuicja podpowiada nam również, że wydarza się to centralnie, 

gdzieś w mózgu, na pobudzonych ścieżkach między organem zmysłu a palcem. Wydaje się, że 

gdybyśmy potrafili powiedzieć dokładnie gdzie, moglibyśmy dokładnie stwierdzić, kiedy 

nastąpiło przeżycie. I vice versa: gdybyśmy potrafili powiedzieć, kiedy nastąpiło przeżycie, 

moglibyśmy stwierdzić, gdzie w mózgu zlokalizowane jest świadome przeżycie. 

  Ideę takiego centralnego miejsca w mózgu nazwiemy materializmem kartezjańskim, gdyż 

jest to pogląd, do którego dochodzi się po odrzuceniu dualizmu, ale z jednoczesnym 

zachowaniem wyobrażenia centralnego (choć materialnego) teatru, gdzie „wszystko się spotyka”. 

Szyszynka jest jednym z potencjalnych urzeczywistnień teatru kartezjańskiego, lecz sugerowano 

również inne miejsca – przedni zakręt obręczy, układ siatkowaty, różne obszary płata czołowego. 

Materializm kartezjański zakłada, że istnieje ważna meta czy granica gdzieś w mózgu, będąca 

miejscem, gdzie kolejność przybycia jest równa kolejności „obecności” w przeżyciu, ponieważ 

to, co się tam zdarza, jest tym, co się przeżywa. Być może dziś nikt otwarcie nie głosi 

materializmu kartezjańskiego. Wielu teoretyków przekonywałoby nas, że całkowicie odrzucili 

ten wyraźnie błędny pomysł. Jak jednak zobaczymy, przekonujące wyobrażenie teatru 

kartezjańskiego wciąż powraca i nas nawiedza – zarówno amatorów, jak i naukowców – nawet 

po potępieniu i wyegzorcyzmowaniu duchowego dualizmu. 

  Teatr kartezjański jest metaforycznym obrazem lokalizacji świadomego przeżycia 

w mózgu. Początkowo wydaje się niewinną ekstrapolacją znanego i niezaprzeczalnego faktu, że 

dla codziennych, makroskopijnych przedziałów czasowych rzeczywiście możemy podzielić 

zdarzenia na dwie kategorie: „jeszcze niezaobserwowane” oraz „już zaobserwowane”. Osiągamy 

to, lokując obserwatora w danym punkcie i zaznaczając ruchy nośników informacji w stosunku 

do tego punktu. Gdy jednak próbujemy użyć tej metody, aby wyjaśnić zjawisko przebiegające 



w bardzo krótkich przedziałach czasu, napotykamy logiczną trudność: jeśli „punkt” widzenia 

obserwatora musi zostać rozłożony w mózgu o raczej sporej wielkości, subiektywne poczucie 

kolejności czy jednoczesności dla samego obserwatora musi być wyznaczone przez coś więcej 

niż sama „kolejność przybycia”, gdyż kolejność ta nie jest ostatecznie zdefiniowana, dopóki nie 

zostanie ustalone miejsce tego przybycia. Jeśli A dotrze szybciej do jednej mety niż B, ale B 

dotrze przed A do innej, to który rezultat ustala subiektywną kolejność w świadomości? (Zob. 

także Minsky 1985, s. 61). Pöppel mówi o momentach, w których wzrok i słuch stają się 

„centralnie dostępne” w mózgu, jednak który punkt lub punkty „centralnej dostępności” miałyby 

się „liczyć” jako wyznaczniki świadomej kolejności i dlaczego właśnie one? Próbując 

odpowiedzieć na to pytanie, będziemy zmuszeni do porzucenia teatru kartezjańskiego 

i zastąpienia go nowym modelem. 

  Idea niezwykłego centrum w mózgu jest najtrwalszym złym pomysłem w dociekaniach 

natury świadomości. Jak zobaczymy, wciąż powraca ona w różnych przebraniach i jest 

przyjmowana z wielu pozornie przekonujących powodów. Przede wszystkim introspekcyjnie 

uznajemy własną „jedność świadomości”, która sprawia wrażenie, jakby pozwalała odróżnić 

„tutaj” i „tam”. Naiwna granica pomiędzy „mną” a „światem zewnętrznym” to skóra (i soczewki 

moich oczu). Im więcej wiemy, jak zdarzenia w naszych własnych ciałach mogą być dla „nas” 

niedostępne, tym bardziej wdziera się w nas świat zewnętrzny. „Tutaj” mogę próbować podnieść 

rękę, ale „tam” ręka „zdrętwiała” lub jest sparaliżowana i się nie porusza; naruszono linie 

łączności między mną a nerwową maszynerią sterującą ramieniem. Gdyby mój nerw optyczny 

został poważnie naruszony, nie spodziewałbym się, że nadal będę widzieć, choć moje oczy są 

zdrowe; przeżycie wzrokowe jest najwyraźniej czymś, co wydarza się głębiej niż w oku, gdzieś 

między tym organem a moim głosem, gdy opowiadam, co widzę. 

  Czyż nie jest kwestią geometrycznej konieczności, że nasze świadome umysły znajdują 

się za zakończeniem wszelkich procesów przychodzących, a zarazem tuż przed rozpoczęciem 

wszelkich procesów wychodzących, realizujących nasze czynności? Przybywają z jednej granicy 

przez kanały wejściowe, na przykład z oka, potem idą nerwem optycznym przez różne ośrodki 

kory mózgowej i...? A podążając w drugą stronę, od drugiej granicy, przebiegając wzdłuż mięśni 

oraz neuronów motorycznych, które nimi sterują, docieramy do dodatkowej kory ruchowej i...? 

Te dwie trasy zbliżają się do siebie po dwóch zboczach, aferentnym (doprowadzającym) 

i eferentnym (odprowadzającym). Bez względu na to, jak trudne może być dokładne 

wyznaczenie granicy między tymi procesami w mózgu, to czy ze względów czysto 

geometrycznych nie musi istnieć najwyższy punkt, punkt zwrotny, punkt, w którym wszelkie 

operacje z jednej jego strony zachodzą przed przeżyciem, a wszelkie operacje z jego drugiej 

strony następują po przeżyciu? 

  Na rycinie Kartezjusza jasno widać, że wszystko dociera do szyszynki i z niej wychodzi. 

Mogłoby się zatem wydawać, że spoglądając na bardziej współczesny model mózgu, 

powinniśmy być w stanie oznaczyć kolorami te drogi, na przykład drogi aferentne na czerwono, 

a eferentne na zielono; tam, gdzie następowałaby zmiana koloru, tam znajdowałby się punkt 

graniczny między nimi. 

  



 
 Ryc. 5.4 

 

  Ten osobliwie przekonujący argument może wam coś przypominać. Jest bratem 

bliźniakiem równie fałszywego argumentu, który ostatnio stał się zbyt znaczący: powszechnie 

znana krzywa Arthura Laffera, intelektualna podstawa (mówiąc swobodnie) reaganomiki[29]. Jeśli 

rząd nakłada 0 procent podatku, nie uzyskuje żadnych dochodów, a jeśli podatki wynoszą 100 

procent, nikt nie dostanie pensji, więc nie będzie żadnych przychodów; jeśli są to 2 procenty, 

rząd uzyska mniej więcej dwa razy więcej dochodu niż przy 1 procencie i tak dalej, ale im 

wyższa jest stopa podatkowa, następować będą coraz mniejsze zyski; podatki staną się 

dokuczliwe. Lecz z drugiej strony 99 procent podatku to niewiele mniej niż 100 procent, więc nie 

nagromadzi się prawie żaden przychód; przy 90 procentach rząd zyska więcej, a jeszcze więcej 

przy 80 procentach. Stoki pokazanej krzywej mogą zniknąć, ale czy nie powinno istnieć, 

z geometrycznego punktu widzenia, miejsce, w którym krzywa zakręca, czyli wysokość podatku, 

która sprawia, że dochód będzie najwyższy? Idea Laffera była taka, że skoro obecna wysokość 

podatków wzrastała, obniżenie ich zwiększy przychód. Był to kuszący pomysł; wielu uważało, że 

tak właśnie musi być. Jednak, jak zauważył Martin Gardner, tylko dlatego, że końce krzywej są 

jasne, nie ma powodu, by nieznane części krzywej w regionach środkowych miały mieć gładki 

przebieg. Sarkastycznie proponuje on konkurencyjną „krzywą neo-Laffera”, która ma więcej niż 

jedno „maksimum”, a dostępność do każdego z nich jest uwarunkowana kompleksowością 

historii i warunków, której w żadnym razie nie może zdeterminować żadna zmiana pojedynczego 

czynnika (Gardner 1981). 

  



 
 Ryc. 5.5 

 

  



 
 Ryc. 5.6 

 

  Powinniśmy wyciągnąć ten sam morał z tego, co leży we mgle między końcami dróg 

afarentnych i eferentnych: jasność krawędzi nie daje nam gwarancji, że to samo rozróżnienie 

będzie nadal obowiązywało przez całą drogę. „Techniczne poplątanie”, które dla ekonomii 

przewiduje Gardner, jest i tak banalnie proste w porównaniu z mieszaniną czynności 

zachodzących w centralnych obszarach mózgu. Musimy przestać przypisywać mózgowi taki 

pojedynczy funkcyjny szczyt czy punkt centralny. Nie jest to niewinny skrót; to zły nawyk. Aby 

zerwać z takim nawykiem myślenia, musimy poznać pewne jego przypadki w akcji oraz znaleźć 

dobry pomysł, który może go zastąpić. 

  2. Pierwszy zarys modelu wielokrotnych szkiców 

 

 

  Oto pierwsza wersja takiego pomysłu, modelu wielokrotnych szkiców w świadomości. 

Spodziewam się, iż z początku będzie on wydawał się dość obcy i trudny do wyobrażenia – idea 

teatru kartezjańskiego jest aż tak głęboko w nas zakorzeniona. Według modelu wielokrotnych 

szkiców wszystkie rodzaje percepcji – oraz wszystkie rodzaje myśli czy aktywności umysłowej – 

są realizowane w mózgu przez równoległe, wielotorowe procesy interpretacji i przetwarzania 

bodźców zmysłowych. Informacje docierające do układu nerwowego są poddawane stałej 

„obróbce redakcyjnej”. Na przykład ze względu na to, że głowa porusza się niewiele, a oczy – 

bardzo, obrazy na siatkówkach stale się zmieniają, niczym obrazy z domowych filmów 

kręconych przez osoby, które nie są w stanie utrzymać kamery w bezruchu. Jednak my tego tak 



nie odbieramy. Ludzie często są zaskoczeni, gdy dowiadują się, że w normalnych warunkach ich 

oczy poruszają się szybkimi ruchami sakkadowymi, z prędkością około pięciu szybkich skoków 

na sekundę, oraz że ruch ten, tak jak ruch ich głów, jest wycięty we wczesnej fazie przetwarzania 

na drodze z gałki ocznej do... świadomości. Psychologowie dowiedzieli się wiele 

o mechanizmach pozwalających osiągać takie normalne efekty, ponadto odkrywając pewne 

efekty specjalne, takie jak interpretacja głębi w stereogramach składających się z przypadkowo 

ułożonych kropek (Julesz 1971). (Spójrz na rycinę 5.7). 

  Jeśli przez stereoskop[30] spojrzysz na te dwa odrobinę różniące się od siebie kwadraty 

(lub możesz po prostu popatrzeć na nie lekkim zezem, aby obrazki skleiły się w jeden – niektórzy 

potrafią to zrobić bez pomocy żadnego urządzenia), w końcu dostrzeżesz wyłaniający się, 

trójwymiarowy kształt, a stanie się to dzięki imponującemu procesowi redakcyjnemu w mózgu, 

który porównuje i zestawia ze sobą informacje z obu oczu. Odszukanie optymalnego zapisu może 

nastąpić bez uprzedniego rozpoznawania cech przedmiotów w zbiorze informacji. Wystarczająco 

dużo jest wyraźnych cech na niższym poziomie – pojedynczych punktów na stereogramie 

z przypadkowo ułożonymi kropkami – aby rozwiązanie się pojawiło. 

  

 
 Ryc. 5.7 

 

  Procesy redakcyjne mózgu potrzebują sporo czasu, aby osiągnąć tego rodzaju rezultaty, 

jednak inne efekty specjalne są natychmiastowe. Efekt McGurka (McGurk i Macdonald 1979) 

jest tego przykładem. Kiedy francuski film jest dubbingowany w języku angielskim, przez 

większość czasu widzowie nie są świadomi niezgodności między widzianymi ruchami warg 

a słyszanymi dźwiękami – chyba że dubbing jest zrobiony niechlujnie. Co się jednak dzieje, gdy 

stworzymy dźwięk odpowiadający obrazowi z wyjątkiem pewnych celowo pomylonych 

spółgłosek? (Wykorzystując naszego starego znajomego do nowych celów, możemy założyć, że 

usta filmowanej osoby mówią „z góry na dół”, a dźwięk mówi „z dóry na gół”). Czego 

doświadczą odbiorcy? Usłyszą „z góry na dół”. W sztucznie wywołanej rywalizacji redakcyjnej 

między oczami i uszami wygrywają oczy – w tym przypadku[31]. 

  Owe procesy redakcyjne dokonują się w ułamkach sekundy, kiedy to mogą się pojawiać 

różnego rodzaju dodatki, uzupełnienia, wzbogacenia czy przejaskrawienia treści, w przeróżnej 



kolejności. Nie przeżywamy bezpośrednio tego, co dzieje się na naszych siatkówkach, w naszych 

uszach, na powierzchni naszej skóry. Przeżywamy tylko wytwory wielu procesów interpretacji – 

będących w istocie procesami redakcyjnymi. Przejmują one stosunkowo nieprzetworzone, 

jednostronne reprezentacje i dostarczają reprezentacji porównanych, skorygowanych 

i ulepszonych. Procesy te przebiegają w strumieniach aktywności w różnych miejscach w mózgu. 

Ten fakt jest uznawany przez właściwie wszystkie teorie percepcji, jednak teraz jesteśmy już 

gotowi na nowatorską cechę modelu wielokrotnych szkiców: wykrycie czy rozpoznanie 

właściwości musi nastąpić tylko raz. To znaczy, że gdy dokonała się już „obserwacja” pewnej 

cechy w wyspecjalizowanym, zlokalizowanym obszarze mózgu, znajdujące się tam informacje 

nie muszą być wysyłane nigdzie indziej, aby zostały ponownie wyróżnione przez jakiegoś 

„głównego” wykrywacza. Innymi słowy, wykrycie nie prowadzi do reprezentacji tej właściwości 

przed publicznością teatru kartezjańskiego – gdyż teatr kartezjański nie istnieje. 

  Te przestrzennie i czasowo rozproszone w mózgu procesy ustalania treści można 

dokładnie zlokalizować, jednak ich początki nie są początkiem świadomości tych treści. 

Pozostaje pytaniem otwartym, czy pewna konkretna treść wyznaczona w taki sposób okaże się 

w końcu elementem świadomego przeżycia, a jak zobaczymy, pytanie, kiedy coś staje się 

świadome, jest błędne. Te rozproszone identyfikacje treści prowadzą z czasem do czegoś 

podobnego do strumienia czy ciągu narracyjnego, który można pojmować jako podlegający 

ciągłej redakcji przez wiele procesów rozproszonych w różnych częściach mózgu, które ciągle 

trwają. Ten strumień treści jedynie przypomina narrację ze względu na swoją różnorodność; 

w każdym momencie istnieje wiele „szkiców” fragmentów narracji na różnym etapie redakcji, 

w różnych miejscach w mózgu. 

  Sondowanie tego strumienia w różnych miejscach i momentach prowadzi do 

różnorodnych efektów i wywołuje najrozmaitsze narracje u osoby badanej. Jeśli sondowanie 

opóźni się za bardzo (powiedzmy: nastąpi następnego dnia), rezultatem może się okazać brak 

jakiejkolwiek narracji – bądź też narracja, która została uporządkowana lub „racjonalnie 

zrekonstruowana” aż do momentu, w którym brak jej spójności. Jeśli badamy „zbyt wcześnie”, 

możemy zebrać informacje dotyczące tego, jak wcześnie dochodzi do konkretnego ustalenia 

treści w mózgu, jednak kosztem zmiany kierunku wielotorowego strumienia. Najważniejsze jest 

to, że model wielokrotnych szkiców unika kuszącego, choć błędnego założenia, iż musi istnieć 

pojedyncza narracja (którą można by nazwać „ostatecznym” czy „opublikowanym” szkicem), 

która jest obowiązująca – czyli jest faktycznym strumieniem świadomości osoby badanej, 

niezależnie od tego, czy eksperymentator (a nawet osoba badana) może uzyskać do niej dostęp. 

  Teraz jeszcze model ten prawdopodobnie nie jest szczególnie zrozumiały jako model 

świadomości, którą znasz ze swojego osobistego, bliskiego doświadczenia. To dlatego, że nadal 

jest ci wygodnie uznawać swoją świadomość za coś dziejącego się w teatrze kartezjańskim. 

Pozbycie się tego naturalnego, wygodnego zwyczaju i przedstawienie modelu wielokrotnych 

szkiców jako wyrazistej i wiarygodnej konkurencji będzie wymagało trochę pracy, czasem nawet 

dosyć dziwnej. Będzie to z pewnością najtrudniejsza część tej książki, jest ona jednak niezbędna 

do zrozumienia całej teorii i nie możemy jej pominąć! Na szczęście nie ma w niej matematyki. 

Musisz po prostu myśleć uważnie i jasno, upewniając się, że stwarzasz w głowie poprawną wizję 

i nie dajesz się skusić błędnym obrazom. Wyobraźni pomoże, jeśli po drodze pojawi się wiele 

łatwych eksperymentów myślowych. Przygotuj się zatem na intensywne ćwiczenia. Na koniec 

dostrzeżesz nową wizję świadomości, która zakłada istotną reformę (ale nie radykalną rewolucję) 

myślenia o mózgu. (Podobny model świadomości znajdziesz u Williama Calvina [1989] – 

„przędzenie scenariuszy”). 

  Nową teorię łatwiej zrozumieć, widząc, jak radzi sobie ze stosunkowo łatwym 



zjawiskiem, które podważa starą teorię. Dowód A to odkrycie związane z pozornym ruchem, 

o którym z radością mogę powiedzieć, że zostało wywołane pytaniem filozofa. Filmy i telewizja 

opierają się na tworzeniu pozornego ruchu przez prezentowanie szybko następujących po sobie 

„nieruchomych” obrazków, a od zarania dziejów kinematografii psychologowie badali owo 

zjawisko, nazwane phi przez Maxa Wertheimera (1912), który jako pierwszy zbadał je w sposób 

systematyczny. W najprostszym przypadku, jeśli co najmniej dwa małe punkty oddzielone od 

siebie o najwyżej 4 stopnie kątowe pola widzenia zostaną na moment podświetlone jeden po 

drugim, widać będzie jeden poruszający się punkt. Analizowano wiele przypadków phi, ale jeden 

z najbardziej zaskakujących został zrelacjonowany przez psychologów Paula Kolersa i Michaela 

von Grünau (1976). Filozof Nelson Goodman zapytał Kolersa, czy zjawisko phi zachodziłoby, 

gdyby punkty miały różne kolory, a jeśli tak, to co działoby się z kolorem punktu, gdy się 

porusza? Czy zniknęłaby iluzja ruchu, zastąpiona dwoma osobno świecącymi punktami? Czy 

iluzorycznie „poruszający się” punkt stopniowo zmieniłby jeden kolor na drugi, podążając torem 

między konkretnymi kolorami (trójwymiarowa kulka, która ukazuje wszystkie odcienie)? 

(Możesz spróbować stworzyć własne przypuszczenia, zanim przejdziesz do dalszej lektury). Gdy 

Kolers i Grünau wykonali eksperymenty, odpowiedź była niespodziewana: dwa punkty w innych 

kolorach świeciły się po 150 ms każdy (z 50-milisekundową przerwą); pierwszy punkt dawał 

wrażenie początku ruchu, a następnie gwałtownie zmieniał kolor pośrodku iluzorycznego toru. 

Goodman zastanawiał się: „jak to możliwe, że [...] uzupełniamy pośrednie czasoprzestrzenne 

położenia plamki wzdłuż pewnej linii zaczynającej się tam, gdzie wystąpił pierwszy błysk, 

a kończącej się tam, gdzie wystąpi drugi, zanim jeszcze ten drugi ma miejsce? (Goodman 

1978/1997, s. 89–90). 

  To samo pytanie można oczywiście zadać o jakiekolwiek zjawisko phi, jednak kolorowe 

phi Kolersa wyraźnie pokazuje problem. Załóżmy, że pierwszy punkt jest czerwony, a drugi, 

przesunięty, zielony. Jeśli nie istnieje „prekognicja” w mózgu (ekstrawagancka hipoteza, którą 

odsuniemy na bok), iluzoryczna treść – czerwony punkt przechodzący w zielony w połowie drogi 

– nie może powstać dopiero po identyfikacji drugiego, zielonego punktu przez mózg. Jeśli jednak 

drugi punkt już znajduje się w „świadomym przeżyciu”, czy nie byłoby za późno na wstawienie 

iluzorycznej treści między świadome przeżycie czerwonego punktu a świadome przeżycie punktu 

zielonego? W jaki sposób mózg dokonuje tej sztuczki? 

  Zasada mówiąca, że przyczyny muszą poprzedzać skutki, ma zastosowanie do wielu 

rozproszonych procesów, realizujących redakcyjną pracę mózgu. Każdy proces, który potrzebuje 

informacji z jakiegoś źródła, musi w rzeczy samej na tę informację poczekać; dostanie się tam 

ona w swoim czasie. To właśnie wyklucza „magiczne” czy prekognitywne wyjaśnienia zmiany 

kolorów w zjawisku phi. Treść zielony punkt nie może zostać przydzielona do żadnego 

wydarzenia, świadomego bądź nie, dopóki światło z zielonego punktu nie dotrze do oka i nie 

spowoduje normalnej aktywności nerwowej w układzie wzrokowym do poziomu, w którym 

nastąpi rozróżnienie koloru zielonego. A zatem (iluzoryczne) rozróżnienie czerwonego 

przechodzącego w zielony musi nastąpić po rozróżnieniu zielonego punktu. Skoro to, co 

świadomie przeżywasz, to najpierw czerwony, następnie czerwony przechodzący w zielony 

i w końcu zielony, to „oczywiste” jest, że twoja świadomość całego zdarzenia musi być 

opóźniona do momentu po (nieświadomym?) dostrzeżeniu zielonego punktu. Jeśli to wyjaśnienie 

wydaje ci się kuszące, to cały czas jesteś w okowach teatru kartezjańskiego. Uciec z niego 

pomoże ci pewien eksperyment myślowy. 

  3. Modyfikacje orwellowskie i stalinowskie 

 

 



  Nie jestem pewien, czy inni nie potrafią mnie dostrzec, czy setną sekundy po tym, jak 

moja twarz pojawia się na ich horyzoncie, tysięczną sekundy po tym, jak spoglądają w moim 

kierunku, już zaczynają wymazywać mnie ze swojej pamięci: zapomniany, zanim stał się 

nieważny, smutny archanioł pamięci. 

  Ariel Dorfman, Mascara, 1988 

 

    Załóżmy, że ingeruję w twój mózg, wprowadzając do twojej pamięci fałszywą kobietę 

w kapeluszu w miejscu, gdzie nikt kapelusza na sobie nie miał (na przykład na niedzielnym 

przyjęciu). Jeśli w poniedziałek, gdy myślisz o przyjęciu, pamiętasz ją i nie znajdujesz żadnych 

wewnętrznych źródeł, które nakazywałyby ci wątpić w prawdziwość tego wspomnienia, nadal 

powiedzielibyśmy, że świadomego przeżycia tej kobiety nigdy nie było, a przynajmniej nie na 

niedzielnym przyjęciu. Oczywiście twoje późniejsze przeżycie (fałszywego) wspomnienia może 

być żywe i we wtorek możesz z pewnością zgodzić się, że masz wyraźne, świadome przeżycie 

dotyczące kobiety w kapeluszu, która była na przyjęciu, jednak będziemy się upierać, że pierwsze 

takie przeżycie pojawiło się w poniedziałek, nie w niedzielę (mimo że tobie wydaje się inaczej). 

  

 
 Ryc. 5.8 

 

  Nie mamy możliwości umieszczenia fałszywego wspomnienia metodami 

neurochirurgicznymi, jednak czasem nasze wspomnienia nas zawodzą, więc w tym przypadku to, 

czego nie możemy otrzymać chirurgicznie, samo następuje w mózgu. Niekiedy wydaje nam się, 

że pamiętamy coś, nierzadko wyraźnie, co nigdy się nie zdarzyło. Nazwijmy tego rodzaju 

poprzeżyciowe zanieczyszczenia czy modyfikacje pamięci „orwellowskimi”, od przerażającej 



wizji Ministerstwa Prawdy z powieści George’a Orwella 1984, pracowicie zmieniającego 

historię, uniemożliwiając późniejszy dostęp do (prawdziwej) przeszłości. 

  Możliwość tych poprzeżyciowych (orwellowskich) modyfikacji ujawnia aspekt jednego 

z naszych najbardziej fundamentalnych rozróżnień: rozróżnienie tego, co nam się wydaje 

i rzeczywistości. Ze względu na to, że dopuszczamy możliwość (przynajmniej teoretyczną) 

modyfikacji orwellowskiej, dopuszczamy też ryzyko przejścia od „oto co pamiętam” do „oto co 

się naprawdę wydarzyło”, i dlatego czujemy opór – a mamy po temu słuszne powody – przed 

diabolicznym „operacjonizmem”, który próbuje nas przekonać, że to, co pamiętamy (lub to, co 

znajduje się w historycznych archiwach), po prostu jest tym, co się faktycznie wydarzyło[32]. 

  Modyfikacja orwellowska to jeden ze sposobów oszukania potomności. Inny to 

przygotowanie pokazowych procesów sądowych, opartych na szczegółowo napisanych 

scenariuszach fałszywych zeznań i przyznań się do winy, uzupełnionych o nieprawdziwe 

dowody. Tę taktykę nazwijmy „stalinowską”. Zwróćmy uwagę na to, że gdy wiemy, który 

sposób falsyfikowania próbowano przeforsować, orwellowski lub stalinowski, jest to po prostu 

przypadek. Gdybyśmy przy okazji jakiejkolwiek udanej kampanii dezinformacyjnej mieli się 

zastanawiać, czy medialne relacje są orwellowskimi rekonstrukcjami zdarzeń, które nigdy nie 

zaistniały, czy też prawdziwymi relacjami z fałszywych procesów, które faktycznie się odbyły, 

moglibyśmy nie móc ich od siebie odróżnić. Gdyby wszystkie ślady – gazety, nagrania, osobiste 

wspomnienia, inskrypcje na nagrobkach, żyjący świadkowie – zniknęły z powierzchni ziemi lub 

zostały zmodyfikowane, w żaden sposób nie moglibyśmy się dowiedzieć, czy fałszerstwo 

nastąpiło pierwsze, a jego finałem było przedstawienie, którego szczegóły mamy przed sobą, czy 

może po jego wykonaniu fabrykacja historii zatarła czyn: żaden proces faktycznie się nie 

wydarzył. 

  Różnica między orwellowską i stalinowską metodą wytwarzania mylących archiwów jest 

łatwo widoczna w makroskopowych skalach czasowych w codziennym życiu. Można by 

pomyśleć, że różnica ta jest widoczna całkowicie. Jednak jest to iluzja i możemy ją dostrzec 

w eksperymencie myślowym, który różni się od poprzedniego jedynie skalą czasową. 

  Wyobraź sobie, że stoisz na ulicy i przebiega koło ciebie długowłosa kobieta. Około 

sekundy później głębokie wspomnienie innej kobiety – krótkowłosej, w okularach – 

zanieczyszcza pamięć tego, co było przed chwilą przed twoimi oczyma: gdy chwilę później ktoś 

cię spyta o wygląd tej kobiety, mówisz, szczerze, choć błędnie, o jej okularach. Tak jak 

w przypadku kobiety w kapeluszu na przyjęciu, skłaniamy się ku temu, aby stwierdzić, że twoje 

pierwotne przeżycie wzrokowe, w przeciwieństwie do jego wspomnienia parę sekund później, nie 

było przeżyciem przedstawiającym kobietę w okularach. Jednak w rezultacie późniejszego 

zanieczyszczenia pamięci wydaje ci się bardzo wyraźnie, że w momencie gdy była widziana, 

miała okulary. Dokonała się modyfikacja orwellowska: był bardzo krótki moment, przed 

zanieczyszczeniem, w którym nie wydawało ci się, że ma ona okulary. W tym ulotnym 

momencie rzeczywistością twojego świadomego przeżycia była długowłosa kobieta bez 

okularów, ale ten historyczny fakt został anulowany; nie zostawił po sobie śladu dzięki 

zanieczyszczeniu pamięci, które nastąpiło w sekundę po zobaczeniu kobiety. 

  



 
 Ryc. 5.9 

 

  Takie rozumienie tego, co się wydarzyło, jest jednak ryzykowne, gdyż istnieje 

konkurencyjne wyjaśnienie. Twoje głęboko skryte, wcześniejsze wspomnienia kobiety 

w okularach mogły w równie prosty sposób zaburzać twoje przeżycie od samego początku, 

w trakcie przetwarzania informacji następującego „przed świadomością”, w związku z czym 

mogły wystąpić halucynacje okularów od samego początku tego przeżycia. W takim wypadku 

twoje obsesyjne wspomnienie kobiety w okularach mogło cię oszukać w sposób stalinowski, 

tworząc przedstawienie w przeżyciu, które następnie poprawnie pamiętasz później dzięki 

zapisowi w twojej pamięci. Dla naiwnej intuicji te dwa przypadki są czymś zupełnie innym: 

w przypadku opowiedzianym na sposób pierwszy (Ryc. 5.9) nie było żadnych halucynacji 

w momencie, gdy kobieta przebiegła obok ciebie, ale halucynacje pojawiły się później; masz 

fałszywe wspomnienie faktycznego („prawdziwego”) doświadczenia. Przypadek opowiedziany 

na drugi sposób (Ryc. 5.10) zakłada, że halucynacje się pojawiły, gdy kobieta przebiegła obok 

ciebie, a następnie prawidłowo pamiętasz te zwidy (które „naprawdę wydarzyły się 

w świadomości”). Czy na pewno są to dwie różne możliwości bez względu na to, na jak małe 

fragmenty podzielimy czas? 

  



 
 Ryc. 5.10 

 

  Nie. W tym przypadku rozróżnienie modyfikacji percepcyjnej i pamięciowej, które tak 

dobrze zdaje egzamin na większą skalę, nie gwarantuje nam sukcesu. Przesunęliśmy się 

w mgliste rejony, w których punkt widzenia osoby badanej jest przestrzennie i czasowo rozmyty, 

a pytanie „orwellowski czy stalinowski?” traci moc. 

  Istnieje okienko czasowe, które otwarło się w momencie, gdy długowłosa kobieta 

przebiegła obok ciebie, pobudzając twoje siatkówki, a zamknęło w momencie wyrażenia przez 

ciebie – przed samym sobą bądź przed kimś – końcowego przekonania o okularach. W którymś 

miejscu w tym przedziale czasu treść okulary została nieprawdziwie dodana do treści długowłosa 

kobieta. Możemy założyć (a moglibyśmy również kiedyś szczegółowo potwierdzić), że był krótki 

moment, w którym treść długowłosa kobieta została już rozróżniona przez mózg, jednak zanim 

treść okulary została błędnie do niego przyklejona. Z pewnością wiarygodne byłoby założenie, że 

owo rozróżnienie długowłosej kobiety przywołało zapis pamięciowy wcześniejszej kobiety 

w okularach. Nie wiedzielibyśmy jednak, czy owo nieprawdziwe doklejenie nastąpiło „przed czy 

po fakcie” – domniemanym fakcie „rzeczywistego, świadomego przeżycia”. Czy najpierw 

pojawiła się świadomość długowłosej kobiety bez okularów, a następnie długowłosej kobiety 

w okularach, co byłoby późniejszym faktem, który wymazał z pamięci wcześniejsze przeżycie, 

czy może pierwszy moment świadomego przeżycia był od razu fałszywie powiązany 

z okularami? 

  Gdyby materializm kartezjański był prawdą, to pytanie musiałoby mieć odpowiedź, nawet 

jeśli my – i ty – nie moglibyśmy tego stwierdzić retrospektywnie żadnymi testami. A to dlatego, 

że treść, która „pierwsza dotarła do celu”, to długowłosa kobieta lub długowłosa kobieta 

w okularach. Jednocześnie prawie wszyscy teoretycy twierdziliby, że kartezjański materializm 

jest błędny. Nie zauważyli jednak wynikającego stąd wniosku, że nie ma uprzywilejowanej linii 

mety, więc chronologiczna kolejność rozróżnień nie może ustalać subiektywnej kolejności 

przeżyć. Trudno przyjąć ten wniosek, ale może on stać się bardziej przekonujący, jeśli zbadamy 

trudności, które napotykamy, gdy upieramy się przy tradycyjnym podejściu. 

  Spójrzmy na zjawisko phi Kolersa. Osoby badane relacjonują zmianę kolorów 

poruszających się punktów w połowie drogi między punktem czerwonym a zielonym. Ten 



fragment tekstu został wyostrzony przez Kolersa za pomocą genialnie użytego wskaźnika, który 

osoby badane z opóźnieniem, ale najszybciej jak to możliwe „nakładały” na tor iluzorycznie 

poruszającego się punktu: umieszczając wskaźnik, dokonywały aktu mowy o treści: „Punkt 

zmienił kolor gdzieś tutaj” (Kolers i Grünau 1976, s. 330). 

  Zatem w heterofenomenologicznym świecie osób badanych zmiana koloru następuje 

w połowie drogi, a informacja o tym, jaki kolor się pojawia (i w jakim kierunku się porusza), 

musi się skądś brać. Przypomnij sobie słowa Goodmana o tej zagadce: „jak to możliwe, że [...] 

uzupełniamy pośrednie czasoprzestrzenne położenia plamki wzdłuż pewnej linii zaczynającej się 

tam, gdzie wystąpił pierwszy błysk, a kończącej się tam, gdzie wystąpi drugi, zanim jeszcze ten 

drugi ma miejsce?”. Być może – jak sądzili niektórzy teoretycy – informacja pochodzi 

z wcześniejszego przeżycia. Być może, niczym pies Pawłowa spodziewający się jedzenia po 

każdym dzwonku, osoby badane zaczęły spodziewać się drugiego punktu po ujrzeniu punktu 

pierwszego i z przyzwyczajenia wykreślały tor, oczekując informacji o tym konkretnym 

przypadku. Jednak ta hipoteza została obalona. Nawet przy pierwszej próbie (czyli bez żadnych 

możliwości przewidywania) ludzie doświadczają zjawiska phi. Poza tym w kolejnych próbach 

kierunek oraz kolor drugiego punktu mogą być zmienione, a zjawisko nadal się pojawia. Zatem 

w jakiś sposób informacje o drugim punkcie (jego kolorze i lokalizacji) muszą być wykorzystane 

przez mózg do wytworzenia „zredagowanej” wersji, którą relacjonują osoby badane. 

  Zanalizujmy najpierw hipotezę, że istnieje mechanizm stalinowski: w redakcyjnym 

pokoju w mózgu, występującym przed świadomością, następuje zwłoka, opóźniająca pętla, 

przypominająca taśmowe opóźnienie używane w wyświetlanych na żywo programach, które daje 

cenzorom parę sekund na wycięcie nieprzyzwoitości, zanim sygnał zostanie wyemitowany. Do 

pokoju redakcyjnego najpierw przybywa klatka A z czerwonym punktem, a następnie, gdy 

przybywa klatka B z punktem zielonym, mogą powstać pewne klatki w lukach (C i D), które 

następnie będą wklejone do filmu (w kolejności A, C, D, B) na drodze do projekcji w teatrze 

świadomości. W momencie gdy „końcowy produkt” dociera do świadomości, ma już owe 

iluzoryczne uzupełnienia. 

  Istnieje konkurencyjna hipoteza mechanizmu orwellowskiego: krótko po uświadomieniu 

sobie pierwszego punktu oraz drugiego punktu (bez wrażenia ruchu) jakiś rewizjonistyczny 

historyk w stacji przechowującej mózgową bibliotekę pamięci zauważa, że w tym przypadku 

historia ta nie ma sensu, więc interpretuje te wydarzenia – czerwony, po którym następuje 

zielony – wymyślając narrację dotyczącą pośrednich momentów, zakładającą zmianę koloru 

w połowie drogi, i instaluje tę historię, dodając swój glosariusz, czyli klatki C i D (na Ryc. 5.11), 

w bibliotece pamięci do wglądu w przyszłości. Pracuje szybko, w ciągu ułamków sekundy – czas 

potrzebny na ustalenie (ale nie wypowiedzenie) werbalnej relacji z przeżycia – więc 

przechowywany w bibliotece pamięci zapis, na którym się opierasz, jest już zanieczyszczony. 

Mówisz i wierzysz, że widzisz iluzoryczny ruch i zmianę koloru, ale jest to tak naprawdę 

halucynacja pamięci, a nie autentyczny opis twojej pierwotnej świadomości. 

  



 
 5.11 

 

  Jak moglibyśmy sprawdzić, która z tych hipotez jest prawdziwa? Mogłoby się wydawać, 

że łatwo da się wykluczyć hipotezę stalinowską z powodu opóźnienia w świadomości, jakie 

zakłada. W eksperymencie Kolersa i von Grünaua była 200-milisekundowa różnica w zapaleniu 

czerwonego i zielonego punktu, a ponieważ, na mocy założenia, całe przeżycie nie może zostać 

wytworzone w pokoju redakcyjnym, dopóki treść zielony punkt nie dostanie się do niego, 

świadomość czerwonej kropki będzie musiała być opóźniona o co najmniej ten moment. (Gdyby 

pokój redakcyjny wysłał treść czerwony punkt do teatru świadomości bez zwłoki, zanim 

otrzymałby klatkę B i sfabrykowałby klatki C i D, osoba badana przypuszczalnie doświadczyłaby 

luki w filmie, opóźnienia o co najmniej 200 ms między A i C – zauważalnego na tyle, jak długa 

na sylabę przerwa jest w słowie, lub pięć brakujących klatek w filmie). 

  Załóżmy, że prosimy osoby badane o wciśnięcie przycisku, „gdy tylko doświadczą 

punktu”. Odkrylibyśmy niewielką różnicę lub brak różnicy czasów reakcji na sam czerwony 

punkt i na ten sam punkt oraz doświadczony 200 ms później zielony punkt (w którym to 

przypadku osoby badane relacjonują zmianę koloru w pozornym ruchu). Czy dzieje się tak może 

dlatego, że w świadomości zawsze następuje przynajmniej 200-milisekundowe opóźnienie? Nie. 

Istnieje mnóstwo świadectw wskazujących, że reakcje pod świadomą kontrolą, jako że są 

wolniejsze niż reakcje takie jak odruchowe mrugnięcia, następują niemalże tak szybko, jak 

minimalne, fizycznie możliwe opóźnienia. Po odjęciu mierzalnego czasu drogi przychodzących 

i wychodzących ciągów impulsów oraz chwili na przygotowanie na reakcję nie ma czasu na 

„centralne redagowanie”, w którym można by ukryć owe 200-milisekundowe opóźnienie. Zatem 

reakcja naciśnięcia przycisku musiała być rozpoczęta, zanim rozróżniono drugi bodziec, zielony 

punkt. 

  Wydaje nam się, że zwycięstwo powinno więc być przyznane hipotezie orwellowskiej, 

mechanizmowi modyfikacji poprzeżyciowej: w momencie gdy osoba badana uświadamia sobie 

czerwony punkt, rozpoczyna proces wciskania przycisku. Podczas tego procesu osoba ta staje się 



świadoma zielonego punktu. Następnie oba te przeżycia zostają wymazane z pamięci i zastąpione 

w pamięci zrewidowanym nagraniem poruszającego się czerwonego punktu, który w połowie 

drogi zmienia kolor na zielony. Pewnie i szczerze, osoba badana błędnie relacjonuje dostrzeżenie 

czerwonego punktu przemieszczającego się w kierunku zielonego i zmieniającego kolor. Jeśli 

osoba badana usilnie twierdzi, że od samego początku była świadoma czerwonego punktu 

zmieniającego po drodze kolor, teoretyk orwellowski spokojnie wytłumaczy jej, że jest 

w błędzie; pamięć spłatała jej figla; fakt, że wcisnęła przycisk w tym momencie, jest ostatecznym 

dowodem na to, że była świadoma (nieruchomego) czerwonego punktu, zanim pojawił się punkt 

zielony. Dostała przecież polecenie wciśnięcia przycisku, gdy uświadomiła sobie czerwony 

punkt. Musiała być go świadoma około 200 ms, zanim mogła przeżyć jego ruch i zmianę koloru. 

Jeśli tak jej się wydaje, to po prostu się myli. 

  Obrońca alternatywy stalinowskiej nie jest jednak jeszcze pokonany. Tak naprawdę, 

twierdzi, osoba badana zareagowała na czerwoną kropkę, zanim stała się jej świadoma! 

Polecenie, które otrzymała (zareagować na czerwony punkt), jakoś przedostało się ze 

świadomości do pokoju redakcyjnego, co (nieświadomie) rozpoczęło proces wciskania przycisku, 

zanim zredagowana wersja (klatki ACDB) została wysłana do „wglądu”. Pamięć osoby badanej 

nie spłatała jej figla; zdaje relację dokładnie z tego, czego była świadoma, z wyjątkiem 

świadomego wciśnięcia przycisku po zobaczeniu czerwonego punktu; jej „przedwczesne” 

wciśnięcie przycisku było wywołane nieświadomie (lub przedświadomie). 

  Tam, gdzie teoria stalinowska postuluje reakcję wciskania przycisku na nieświadome 

rozpoznanie czerwonego punktu, teoria orwellowska zakłada świadome przeżycie czerwonego 

punktu, które zostaje natychmiast zastąpione w pamięci przez swojego następcę. Oto nasza 

trudność: mamy dwa różne modele tego, co dzieje się w kolorowym zjawisku phi. Jeden zakłada 

stalinowskie „wypełnianie” na przedprzeżyciowej, oddolnej ścieżce, drugi zakłada orwellowską 

„modyfikację pamięci” na poprzeżyciowej, odgórnej ścieżce, a oba zgadzają się z tym, co mówi, 

myśli i pamięta osoba badana. Zwróćmy uwagę na to, że niemożność rozróżnienia tych dwóch 

wariantów nie odnosi się jedynie do obserwatorów zewnętrznych, o których można by 

przypuszczać, że brakuje im pewnych prywatnych danych, do których osoba badana ma 

„uprzywilejowany dostęp”. Ty, jako osoba badana w eksperymencie ze zjawiskiem phi, nie 

możesz odkryć w doświadczeniu z twojej własnej perspektywy pierwszoosobowej niczego, co 

przemówiłoby za jedną czy drugą teorią; przeżycie byłoby takie samo w obu przypadkach. 

  Czy rzeczywiście tak jest? A gdyby zwrócić bardzo szczególną uwagę na swoje 

doświadczenie – czy na pewno nie można stwierdzić różnicy? Załóżmy, że eksperymentator chce 

ci to ułatwić i zwalnia pokaz, stopniowo wydłużając międzybodźcową lukę pomiędzy 

czerwonym i zielonym punktem. Oczywiste jest, że jeśli luka jest wystarczająco długa, 

zauważysz różnicę między faktycznym odbiorem ruchu i twoim założeniem ruchu. (Jest ciemna 

i burzowa noc; przy pierwszym uderzeniu błyskawicy widzisz mnie po swojej lewej stronie; dwie 

sekundy później błyska się znów i widzisz mnie po swojej prawej. Musiałem się poruszyć, 

wnioskujesz, i możesz z całą pewnością powiedzieć, że wyciągasz ten wniosek, ale nie było mnie 

widać, jak się poruszam). Gdy eksperymentator wydłuża przerwę pomiędzy bodźcami, nadejdzie 

moment, w którym rozpoczniesz dochodzić do tego rozróżnienia. Powiesz coś takiego: 

    Tym razem nie wydawało mi się, że czerwony punkt się ruszał, jednak po dostrzeżeniu 

zielonego punktu przyszło mi do głowy, że czerwony punkt się ruszył i zmienił kolor. 

    Tak naprawdę istnieje pośredni zakres przedziałów czasu, gdzie fenomenologia jest dosyć 

paradoksalna: widzisz punkty nieruchome i jednocześnie coś się porusza! Ten rodzaj pozornego 

ruchu łatwo odróżnić od szybszego, łagodnego rodzaju pozornego ruchu, który widzimy 

w filmach i telewizji, jednak nasza umiejętność przeprowadzania tego rozróżnienia jest nieistotna 



w sporze pomiędzy teoretykami orwellowskimi i stalinowskimi. Zgadzają się oni, że możesz 

dokonać tego rozróżnienia w odpowiednich warunkach. Ale nie zgadzają się co do tego, jak 

opisać przypadki pozornego ruchu, którego nie można odróżnić od prawdziwego ruchu – od 

przypadków, w których rzeczywiście dostrzegasz pozorny ruch. Innymi słowy, czy w takich 

przypadkach twoja pamięć stroi sobie z ciebie żarty, czy to ty stroisz sobie żarty z siebie samego? 

  Jednak jeśli nawet ty, osoba badana, nie jesteś w stanie stwierdzić, czy to zjawisko 

stalinowskie, czy orwellowskie, to czy naukowcy – zewnętrzni obserwatorzy – nie mogliby 

znaleźć w twoim mózgu czegoś, co pokazałoby, które to zjawisko? Niektórzy wykluczają tę 

możliwość, twierdząc, że jest niepojmowalne. „Spróbuj sobie wyobrazić, że ktoś inny wie lepiej 

od ciebie, czego jesteś świadom! Niemożliwe!” Czy aby na pewno? Przyjrzyjmy się temu bliżej. 

Załóżmy, że owi naukowcy mają naprawdę precyzyjne dane (zgromadzone za pomocą 

różnorodnych technik skanowania mózgu) na temat dokładnego „czasu przybycia” czy 

„wytworzenia” każdej reprezentacji, każdego elementu treści, gdziekolwiek w twoim układzie 

nerwowym. To dałoby im najwcześniejszy moment, w którym osoba badana mogłaby w jakiś 

sposób zareagować – świadomie bądź nie – na pewną określoną treść (pomijając nadprzyrodzoną 

prekognicję). Jednak rzeczywisty moment, w którym uświadamiasz sobie tę treść (jeśli w ogóle), 

może nastąpić później. Trzeba by sobie ją uświadomić na tyle wcześnie, aby dało się wyjaśnić jej 

uwzględnienie w późniejszym akcie mowy – zakładając, że z definicji każdy element twojego 

heterofenomenologicznego świata jest elementem twojej świadomości. Wskaże to na 

najpóźniejszy moment, w którym treść „staje się świadoma”. Jednak, jak widzieliśmy, jeśli 

pozostawia nam to jedynie kilkaset milisekund, podczas których musi nastąpić uświadomienie 

elementu, a jeżeli istnieje kilka różnych elementów, które muszą wystąpić w tym przedziale 

czasowym (czerwony i zielony punkt; długowłosa kobieta z okularami i bez), nie ma możliwości 

użycia twoich raportów do reprezentacji zdarzeń w świadomości. 

  Twoje późniejsze raporty werbalne muszą być neutralne w kwestii tych dwóch 

domniemanych możliwości, ale czy naukowcy nie mogą znaleźć jeszcze innych danych? 

Mogliby to zrobić, gdyby istniał dobry powód, aby twierdzić, że pewne zachowania niewerbalne 

(jawne bądź wewnętrzne) mogą być wyznacznikami świadomości. Takich powodów jednak nie 

ma. Obaj teoretycy zgadzają się, że nie istnieje reakcja behawioralna na treść, która to reakcja nie 

mogłaby być wyłącznie reakcją nieświadomą – z wyjątkiem późniejszej wypowiedzi. W modelu 

stalinowskim jest nieświadome wciskanie przycisku (a czemu nie?). Teoretycy zgadzają się 

również co do tego, że mogłoby istnieć świadome doświadczenie, które nie dawałoby żadnych 

efektów behawioralnych. W modelu orwellowskim istnieje chwilowa świadomość 

nieruchomego, czerwonego punktu, która nie pozostawia po sobie żadnego śladu w późniejszej 

reakcji (czemu nie?). 

  Oba modele mogą zgrabnie wyjaśnić wszystkie dane – nie tylko te, które już mamy, ale 

również te, których uzyskanie w przyszłości możemy sobie wyobrazić. Oba wyjaśniają raporty 

werbalne: jedna teoria mówi, że są niewinną pomyłką, a druga, że są rzeczywistymi raportami na 

temat przeżywanych błędów. Co więcej, możemy założyć, że jedni i drudzy mają dokładnie tę 

samą teorię na temat procesów zachodzących w twoim mózgu; zgadzają się co do miejsca 

i czasu, w których pomylona treść wkracza na ścieżki przyczynowe; nie zgadzają się jedynie co 

do tego, czy następuje to przed przeżyciem czy po nim. Dają to samo wyjaśnienie efektów 

niewerbalnych, z jednym małym wyjątkiem: jedna twierdzi, że są one wynikiem nieświadomie 

rozróżnionych treści, a druga, że są rezultatem świadomie rozróżnionych, ale zapomnianych 

treści. Wreszcie obie wyjaśniają subiektywne dane – to, co można zdobyć z perspektywy 

pierwszoosobowej – ponieważ zgadzają się nawet co do tego, jak osoby badane powinny to czuć: 

nie powinny być w stanie odróżnić błędnych przeżyć od tych natychmiast zapomnianych. 



  Zatem wbrew początkowym przypuszczeniom między tymi dwiema teoriami istnieje 

jedynie różnica werbalna (podobną diagnozę dają Reingold i Merikle 1990). Obie teorie 

przedstawiają dokładnie tę samą historię z wyjątkiem miejsca, w którym lokują mityczną granicę, 

momentu (a stąd miejsca), którego szczegółowe umiejscowienie jest jednocześnie neutralne 

w stosunku do wszystkich innych elementów teorii. Jest to różnica, która nie robi różnicy. 

  Przyjrzyjmy się współczesnej analogii. W świecie wydawniczym istnieje tradycyjne 

i zwykle dosyć bezkompromisowe rozróżnienie między redagowaniem tekstu przed jego 

wydaniem oraz poprawianiem błędów po publikacji, czyli erratą. Jednak w dzisiejszym świecie 

akademickim komunikacja elektroniczna przyspieszyła pewne procesy. W czasach edytorów 

tekstu, komputerowego składu i poczty elektronicznej często może być tak, że dostępnych jest 

kilka różnych szkiców artykułu, a autor wprowadza poprawki w odpowiedzi na komentarze 

otrzymane pocztą. Ustalenie momentu publikacji, a w związku z tym uznanie jednej z wersji 

artykułu za tekst kanoniczny – do którego będzie można odnosić się w bibliografii – staje się 

kwestią dość arbitralną. Często większość tych czytelników, dla których lektura tekstu ma duże 

znaczenie, czyta jedynie którąś z wczesnych wersji; ta „opublikowana” zostaje zarchiwizowana 

i nieaktywna. Jeśli więc szukamy ważnych efektów, większość ważnych efektów pisania artykułu 

do czasopisma, jeśli nie wszystkie, rozkłada się w kilku szkicach, a nie już po jego publikacji. 

Kiedyś było inaczej; właściwie wszystkie ważne efekty artykułu następowały po jego pojawieniu 

się w czasopiśmie oraz z powodu tego pojawienia się. Gdy już widzimy, że potencjalne 

„pasowanie” na publikację przestaje być funkcjonalnie istotne, to jeśli w ogóle potrzebujemy 

jakiegoś rozróżnienia tych sytuacji, będziemy musieli arbitralnie zdecydować, co należy uznać na 

opublikowanie tekstu. Nie ma naturalnej granicy czy punktu zwrotnego na ścieżce od szkicu do 

archiwum. 

  Analogicznie – i jest to fundamentalne założenie modelu wielokrotnych szkiców – jeśli 

ktoś chce uznać jakiś moment przetwarzania informacji w mózgu za moment pojawienia się 

świadomości, uczyni to arbitralnie. Zawsze możemy „zakreślić granicę” w strumieniu 

przetwarzania w mózgu, jednak nie ma funkcjonalnych różnic, które wskazałyby, że wszystkie 

poprzedzające je etapy i ustalenia były nieświadomymi lub przedświadomymi korektami, 

a wszelkie następujące potem zmiany w treści (ujawnione przez przypominanie) były 

poprzeżyciowymi zanieczyszczeniami pamięci. To rozróżnienie zanika, gdy zdarzenia następują 

tak blisko siebie. 

  4. Zrewidowany teatr świadomości 

 

 

  Złota zasada astronoma:  

  to, czego nie zapisano, nie istnieje. 

  Clifford Stoll, Kukułcze jajo, 1989/1998 [przeł. Tomasz Hornowski] 

 

    Jak powiada każda książka o prezentowaniu sztuczek magicznych, najlepsze triki są 

gotowe, zanim publika pomyśli, że się zaczęły. Być może teraz myślisz, że zrobiłem jakąś 

sztuczkę. Powiedziałem, że ze względu na czasoprzestrzenne rozmazanie punktu widzenia 

obserwatora w mózgu, żadne istniejące świadectwa nie pozwalają na rozróżnienie teorii 

świadomego przeżycia, orwellowskej i stalinowskiej, więc nie ma między nimi żadnej różnicy. 

Jest to pewien rodzaj operacjonizmu czy weryfikacjonizmu, który nie uwzględnia możliwości, że 

istnieją brutalne fakty, które są niedostępne dla nauki, nawet jeśli tą nauką jest 

heterofenomenologia. Poza tym wydaje się raczej oczywiste, że istnieją takie brutalne fakty – i że 

nasze bezpośrednie świadome przeżycia składają się z takich faktów! 



  Zgadzam się, że wydaje się to oczywiste; gdyby tak nie było, nie musiałbym tak się 

wysilać w tym rozdziale, by pokazać, że to, co jest tak oczywiste, jest tak naprawdę błędne. Zdaje 

się, że z premedytacją pominąłem coś analogicznego do wyśmianego kartezjańskiego teatru 

świadomości. Być może przypuszczasz, że pod przykrywką antydualizmu („Pozbądźmy się tego 

strasznego świństwa!”) przemyciłem coś, co do czego Kartezjusz miał rację: istnieje pewnego 

rodzaju funkcyjne miejsce, w którym elementy fenomenologiczne są... wyświetlane. 

  Czas, aby skonfrontować się z tym podejrzeniem. Nelson Goodman podejmuje ten temat, 

gdy mówi, że eksperyment kolorowego phi przeprowadzony przez Paula Kolersa zakłada, „że 

można wybierać jedynie między hipotezą uzupełniania retrospektywnego a hipotezą 

jasnowidztwa” (Goodman 1978/1997, s. 100). Musimy zrezygnować z jasnowidztwa, czym 

zatem jest „uzupełnianie retrospektywne”? 

    Nie przesądzając, czy percepcja pierwszego bodźca jest opóźniana, czy podtrzymywana, 

czy zapamiętywana, hipotezę tę nazywam doktryną wytwórczości retrospektywnej – tj. doktryną 

głoszącą, że to postrzegane jako zachodzące między bodźcami uzupełnianie dokonuje się nie 

wcześniej, nim zjawia się drugi bodziec. (Goodman 1978/1997, s. 98) 

    Z początku wydaje się, że Goodman waha się między teorią stalinowską (percepcja 

pierwszego punktu jest opóźniona) a orwellowską (percepcja pierwszego punktu zostaje 

podtrzymana czy zapamiętana), jednak ważniejsze jest to, że postulowana przez niego 

rewizjonistyczna hipoteza (orwellowski czy stalinowski) nie tylko dopasowuje osądy [badanych]; 

wytwarza materiał, aby uzupełnić luki: 

    wypełnia każdy punkt przejścia [...] wyłącznie jedną z dwu eksponowanych barw. 

(Goodman 1978/1997, s. 102) 

    Goodman nie dostrzega możliwości, że mózg tak naprawdę nie musi „wypełniać” 

czegokolwiek „wytworami” – ponieważ nikt nie patrzy. Jak wyjaśnia model wielokrotnych 

szkiców, gdy rozróżnienie zostało poczynione raz, nie musi być powtarzane; mózg po prostu 

dostosowuje się do wniosku, jaki wcześniej wyciągnął, inaczej interpretując informacje dostępne 

do regulacji późniejszego zachowania. 

  Goodman analizuje teorię, którą przypisuje Van der Waalsowi i Roelofsowi (1930), że 

„wrażenie ruchu tworzymy dopiero po spostrzeżeniu drugiego błysku i rzutujemy w przeszłość” 

(s. 90, podkr. D.C.D.). Sugeruje to pogląd stalinowski ze złowrogim dodatkiem: stworzona 

zostaje ostateczna wersja filmu, która zostaje wyświetlona na magicznym projektorze, a jego 

światło w jakiś sposób podróżuje w przeszłość na ekran umysłu. Bez względu na to, czy Van der 

Waals i Roelofs mieli na myśli właśnie to, gdy zaproponowali „wytwórczość retrospektywną”, 

prawdopodobnie doprowadziło to Kolersa (1972, s. 184) do odrzucenia ich hipotezy 

i utrzymywania, że wszelka konstrukcja odbywa się w „czasie rzeczywistym”. Dlaczego zatem 

w ogóle mózg miałby „wytwarzać” jakiekolwiek „wrażenie ruchu”? Dlaczego mózg nie może po 

prostu stwierdzić, że nastąpił ruch między punktami i wpleść tego retrospektywnego wniosku do 

strumienia przetwarzania? Czy to nie wystarczy? 

  Stop! To właśnie musi być sztuczka (jeśli chcemy to tak nazwać). Z perspektywy 

trzecioosobowej założyłem istnienie osoby badanej, badanej heterofenomenologicznie, pewnego 

rodzaj fikcyjnego „adresata”, któremu my, zewnętrzni obserwatorzy, rzeczywiście poprawnie 

przypisywalibyśmy przekonanie, że ruch między punktami był przeżywany. Tak by się to tej 

osobie wydawało (a jest ona jedynie fikcją teoretyczną). Czy nie ma jednak rzeczywistej osoby, 

której mózg musi urządzać to całe przedstawienie, wypełniając wszystkie luki? To zapewne 

proponuje Goodman, gdy mówi o mózgu wypełniającym każdy punkt ścieżki. Ku czyjemu 

pożytkowi odbywa się ta cała animacja? Dla publiczności w teatrze kartezjańskim. Jednak taka 

publiczność nie istnieje, gdyż nie istnieje teatr. 



  Model wielokrotnych szkiców zgadza się z Goodmanem, że mózg retrospektywnie 

tworzy treści (osądy) o ruchu między punktami, które później są dostępne, regulując aktywność 

i odciskając swój ślad w pamięci. Jednak model wielokrotnych szkiców idzie dalej i twierdzi, że 

mózg nie zawraca sobie głowy „wytwarzaniem” jakichkolwiek reprezentacji, które miałyby 

„wypełniać” luki. Byłaby to strata czasu i (powiedzmy...) farby. Osąd już nastąpił, więc mózg 

może się zająć innymi sprawami[33]. 

  „Rzutowanie w przeszłość” Goodmana jest wyrażeniem błędnym. Mogłoby znaczyć coś 

skromnego i do obronienia: mianowicie, że odniesienie do pewnego momentu w przeszłości jest 

zawarte w treści. W przypadku książki mogłoby to być zdanie: „powieść zabiera nas w podróż do 

starożytnego Rzymu...”, którego nikt nie zinterpretowałby w metafizycznie ekstrawagancki 

sposób, twierdząc, że powieść to rodzaj maszyny do podróży w czasie. To skromne znaczenie 

jest spójne z innymi poglądami Goodmana, jednak Kolers najwyraźniej odebrał je jako coś 

metafizycznie radykalnego: że istnieje jakieś rzeczywiste rzutowanie pewnej rzeczy z jednego 

momentu w inny. 

  Jak zobaczymy w kolejnym rozdziale, zamieszanie wywołane tak radykalną interpretacją 

„rzutowania” negatywnie wpłynęło na interpretacje innych zjawisk. Ta sama dziwna metafizyka 

ciążyła na myśleniu o reprezentacjach przestrzeni. W czasach Kartezjusza Thomas Hobbes 

najwyraźniej sądził, że po dotarciu światła do oka wytwarza ono pewien ruch w mózgu, coś jest 

w jakiś sposób odbijane z powrotem do świata zewnętrznego. 

    Przyczyną wrażenia zmysłowego jest ciało zewnętrzne, czyli przedmiot, który wywiera 

nacisk na organ właściwy dla danego zmysłu, bądź bezpośrednio, jak w smaku i dotyku, bądź 

pośrednio, jak w widzeniu, słyszeniu i wąchaniu. Ten nacisk za pośrednictwem nerwu i innych 

nici czy membran ciała przenosi się do wewnątrz w kierunku mózgu i serca, wywołuje tam 

pewien opór, nacisk przeciwny, czy też usiłowanie serca, by się od tego nacisku uwolnić. 

Usiłowanie to, ponieważ jest skierowane na zewnątrz, wydaje się być czymś leżącym na 

zewnątrz. (Hobbes 1651/1954, s. 9) 

    Uważał, że to przecież tam widzimy kolory – na powierzchni przedmiotów![34] W tym 

samym duchu ktoś mógłby założyć, że gdy wbijasz sobie nóż w palec u nogi, wywołuje to 

sygnały biegnące do „centrów bólu” w mózgu, które następnie wytwarzają „rzutowanie” bólu 

z powrotem w dół do palca, czyli tam, gdzie powinien występować. To przecież tam czujemy ból. 

  W latach pięćdziesiątych XX wieku ten pomysł był brany na tyle poważnie, że John 

Raymond Smythies, brytyjski psycholog, napisał artykuł, w którym szczegółowo go obalił[35]. 

Rzutowanie, o którym mówimy w kontekście takiego zjawiska, nie zakłada wywierania żadnego 

wpływu na zewnętrzną przestrzeń fizyczną i przypuszczam, że nikt już tak nie myśli. Jednak 

neurofizjologowie i psychologowie, a nawet akustycy projektujący stereofoniczne systemy 

głośników często mówią o tego rodzaju rzutowaniu i możemy zapytać, co tak naprawdę przez to 

rozumieją, jeśli nie coś, co zakłada fizyczną transmisję z jednego miejsca (czy momentu) w inny. 

Co się z tym wiąże? Przyjrzyjmy się prostemu przypadkowi: 

    Dzięki rozmieszczeniu głośników stereo oraz balansie głośności każdego z nich słuchacz 

dokonuje rzutowania płynącego z nich dźwięku sopranu w punkt w połowie drogi między 

dwoma głośnikami. 

    Cóż to znaczy? Musimy do tego podejść uważnie. Jeśli głośniki wyją w pustym pokoju, 

rzutowanie nie zachodzi. Jeśli obecny jest słuchacz (obserwator ze zdrowymi uszami i mózgiem), 

„rzutowanie” się pojawia, jednak nie oznacza to, że słuchacz coś emituje w kierunku punktu 

w połowie drogi między głośnikami. Żadna właściwość fizyczna tego punktu i jego sąsiedztwa 

nie zostaje zmieniona przez obecność słuchacza. Krótko mówiąc, właśnie to mamy na myśli, gdy 

mówimy, że Smythies miał rację; nie istnieje projekcja żadnych cech wizualnych czy słuchowych 



w przestrzeń. Co w takim razie się dzieje? Cóż, słuchaczowi wydaje się, że odgłos sopranu 

dochodzi z tamtego punktu. Co to wydawanie się zakłada? Jeśli odpowiemy, że zakłada 

„rzutowanie dźwięku przez obserwatora do tego miejsca w przestrzeni”, wracamy oczywiście do 

punktu wyjścia, więc kusi nas, aby wprowadzić coś nowego, mówiąc na przykład tak: 

„obserwator dokonuje rzutowania dźwięku w przestrzeni fenomenalnej”. Wygląda to na postęp. 

Zaprzeczamy, że projekcja zachodzi w przestrzeni fizycznej, zmieniliśmy jej lokalizację na 

przestrzeń fenomenalną. 

  Czym zatem jest przestrzeń fenomenalna? Czy jest to fizyczna przestrzeń w mózgu? Czy 

jest to przestrzeń na scenie teatru świadomości znajdującego się w mózgu? Niedosłownie. 

Metaforycznie? W poprzednim rozdziale widzieliśmy sposób rozumienia takich przestrzeni 

metaforycznych na przykładzie „obrazów umysłowych”, którymi operował Shakey. W ścisłym, 

choć metaforycznym sensie Shakey rysował formy w przestrzeni, zwracał uwagę na konkretne 

miejsca w przestrzeni, wyciągał wnioski na podstawie tego, co dostrzegł w tych miejscach. 

Jednak ta przestrzeń była tylko przestrzenią logiczną. Była jak przestrzeń Londynu Sherlocka 

Holmesa, przestrzenią świata fikcyjnego, ale takiego, który systematycznie zakotwiczał się 

w rzeczywistych zdarzeniach fizycznych zachodzących w zwykłej przestrzeni w „mózgu” 

Shakeya. Jeśli potraktowalibyśmy wypowiedzi Shakeya jako jego „przekonania”, moglibyśmy 

wówczas powiedzieć, że była to przestrzeń, na temat której Shakey miał przekonania, jednak nie 

sprawiłoby to, że stałaby się ona czymś rzeczywistym, tak jak czyjaś wiara w Feenomana nie 

sprawia, że Feenoman stał się prawdziwy. Oba przypadki są jedynie przedmiotami 

intencjonalnymi[36]. 

  Istnieje zatem sposób rozumienia idei przestrzeni fenomenalnej jako przestrzeni 

logicznej. Jest to przestrzeń, do której czy w której nic nie dokonuje dosłownego rzutowania; jej 

właściwości są po prostu ustalane przez przekonania (heterofenomenologicznego) podmiotu. Gdy 

mówimy, że słuchacz dokonuje rzutowania dźwięku z jakiegoś miejsca w przestrzeni, chodzi 

nam tylko o to, że jemu wydaje się, że stamtąd właśnie dochodzi dźwięk. Czy to nie wystarczy? 

Czy może nie dostrzegamy „realistycznej” doktryny dotyczącej przestrzeni fenomenalnej, 

w której można dokonać rzutowania rzeczywistego wydawania się? 

  Dziś jesteśmy przyzwyczajeni do różnicy między lokalizacją przestrzenną nośnika 

przeżycia w mózgu a lokalizacją przeżywanego elementu „w przestrzeni przeżywanej”. To 

znaczy, że rozróżniamy to, co reprezentuje, od tego, co jest reprezentowane, nośnik od treści. 

Zaszliśmy już tak daleko, że wiemy, iż wytwory percepcji wzrokowej nie są dosłownie 

obrazkami w głowie, mimo że to, co reprezentują, to coś, co obrazki pokazują bardzo wyraźnie: 

układ różnych widocznych cech w przestrzeni. Powinniśmy poczynić to samo rozróżnienie dla 

czasu: to, kiedy w mózgu następuje przeżycie, należy odróżnić od tego, kiedy wydaje się, że 

następuje. Rzeczywiście, jak zauważył psycholog Ray Jackendoff, tak naprawdę musimy 

zrozumieć tylko proste przedłużenie powszechnej wiedzy dotyczącej przeżycia przestrzeni. 

Reprezentacja przestrzeni w mózgu nie zawsze korzysta z przestrzeni w mózgu, a reprezentacja 

czasu w mózgu nie zawsze używa czasu w mózgu. Tak jak bezpodstawne jest istnienie 

przestrzennego rzutnika przezroczy, którego Smythies nie mógł znaleźć w mózgu, tak też 

nieuzasadniony jest czasowy rzutnik przezroczy, którego istnienie zakłada radykalne odczytanie 

„rzutowania w przeszłość” Goodmana. 

  Dlaczego ludzie czują potrzebę, aby zakładać istnienie rzutnika tego, co nam się wydaje? 

Dlaczego chętnie sądzą, że pokojom redakcyjnym w mózgu nie wystarczy jedynie wstawić treści 

do strumienia na drodze do zmiany zachowania i do pamięci? Być może dlatego, że chcą 

zachować odróżnienie rzeczywistości od pozoru w świadomości? Chcą się oprzeć diabolicznemu 

operacjonizmowi, który twierdzi, że to, co się zdarzyło (w świadomości), to tylko to, co 



pamiętasz, że się zdarzyło. Dla modelu wielokrotnych szkiców „zapisanie” czegoś w pamięci jest 

kryterium dla świadomości; to jest to, czym jest dla „danej” bycie „odebraną” – odebraną w taki 

bądź inny sposób. Nie istnieje rzeczywistość świadomego przeżycia niezależna od efektów, które 

wywierają nośniki treści na późniejszą aktywność (i oczywiście na pamięć). Niebezpiecznie 

wygląda to na straszliwy operacjonizm, a być może kartezjański teatr świadomości jest po 

kryjomu czczony jako miejsce, gdzie cokolwiek, co dzieje się „w świadomości”, dzieje się 

naprawdę, bez względu na to, czy jest to potem poprawnie zapamiętane. Załóżmy, że coś 

wydarzyło się w mojej obecności, ale pozostawiło we mnie swój ślad jedynie na „milionową 

część sekundy”, jak w motcie autorstwa Ariela Dorfmana. Cóż może znaczyć powiedzenie, że 

byłem, nawet jeśli tylko chwilowo i nieskutecznie, tego świadom? Gdyby istniał gdzieś jakiś 

uprzywilejowany teatr kartezjański, mogłoby to przynajmniej znaczyć, że film był tam 

fantastycznie przedstawiony, nawet jeśli nikt nie pamięta, że go oglądał. (No właśnie!) 

  Teatr kartezjański może być pocieszającą wizją, gdyż zachowuje odróżnienie 

rzeczywistości od pozoru głęboko w ludzkim subiektywizmie, jednak oprócz tego, że jest ono 

naukowo bezzasadne, jest też metafizycznie wątpliwe, ponieważ tworzy dziwną kategorię czegoś 

obiektywnie subiektywnego – to, jakie rzeczywiście, obiektywnie wydają ci się rzeczy, nawet 

jeśli nie wydają ci się wydawać w ten sposób! (Smullyan 1981). Niektórzy myśliciele tak wojują 

z „weryfikacjonizmem” i „operacjonizmem”, że przeczą mu nawet w jedynym miejscu, gdzie 

naprawdę ma sens: w sferze subiektywności. To, co Clifford Stoll nazywa „złotą zasadą 

astronoma”, to sardoniczny komentarz do kaprysów pamięci oraz standardów dowodów 

naukowych. Staje się to jednak dosłowną prawdą, gdy myślimy o tym, co zostaje „zapisane” 

w pamięci. Moglibyśmy więc sklasyfikować model wielokrotnych szkiców jako 

pierwszoosobowy operacjonizm, gdyż obcesowo zaprzecza istnieniu w świadomości możliwości 

bodźca przy braku przekonania osoby badanej na temat tej świadomości[37]. 

  Przeciwnicy tego operacjonizmu jak zwykle odwołują się do możliwych faktów poza 

zasięgiem testu operacjonalisty, jednak teraz operacjonalista jest właśnie podmiotem 

[świadomym], więc ta obiekcja odnosi odwrotny skutek: „Tylko dlatego, że nie potrafisz 

stwierdzić wybranymi przez siebie sposobami, czy masz świadomość x-a, czy nie, nie oznacza to, 

że tej świadomości nie było. Może świadomość x-a wystąpiła, ale po prostu nie możesz znaleźć 

na to dowodu!”. Czy ktokolwiek, po chwili zastanowienia, naprawdę chce to powiedzieć? 

Domniemane fakty dotyczące świadomości znajdujące się poza zasięgiem „wewnętrznego” 

i „zewnętrznego” obserwatora to rzeczywiście fakty bardzo dziwne. 

  Trudno wykorzenić tę ideę. Spójrzmy, jak naturalnie brzmi: „Sądzę, że było tak, gdyż tak 

mi się wydawało”. Łatwo odróżnić tutaj dwa różne stany czy zdarzenia: wydawanie się, że było 

właśnie tak, oraz późniejszy (i będący jego skutkiem) sąd, że było właśnie tak. Można pomyśleć, 

iż problem modelu wielokrotnych szkiców na przykład ze zjawiskiem phi jest taki, że nawet jeśli 

uwzględnia zjawisko polegające na sądzie osoby badanej dotyczącym ruchu między punktami, 

nie uwzględnia – a wyraźnie przeczy jego istnieniu – jakiegokolwiek zdarzenia mogącego zostać 

nazwanym pozornym ruchem między punktami, na którym ów sąd się „opiera”. Gdzieś musi 

zostać „przedstawione świadectwo”, nawet jeśli tylko w stalinowskim procesie pokazowym, aby 

ten sąd mógł być spowodowany przez to świadectwo lub przez nie uzasadniony. 

  Niektórzy przypuszczają, że taka intuicja ma uzasadnienie w fenomenologii. Wydaje im 

się, że rzeczywiście obserwują siebie osądzających w dany sposób w rezultacie tego, że owe 

rzeczy takie im się wydają. Nikt nigdy nie zaobserwował czegoś takiego „w ich fenomenologii”, 

gdyż taki fakt dotyczący przyczyn byłby nie do zaobserwowania (jak dawno temu zauważył 

Hume)[38]. 

  Zapytaj osobę badaną w eksperymencie ze zjawiskiem kolorowego phi: czy sądzisz, że 



czerwony punkt poruszył się w prawo i zmienił kolor, ponieważ tak ci się wydawało, czy wydaje 

ci się, że się ruszył, ponieważ taki jest twój osąd? Załóżmy, że osoba badana daje rozwiniętą 

odpowiedź: 

    Wiem, że w rzeczywistości nie było poruszającego się punktu – to jedynie ruch pozorny – 

ale wiem też, że punkt wydawał się poruszać, więc poza moim osądem, że punkt zdawał się 

poruszać, istnieje zdarzenie, którego dotyczy mój osąd: wydający mi się ruch punktu. Nie było 

żadnego prawdziwego ruchu, więc musiało istnieć prawdziwe wydawanie się, że jest ruch, żeby 

mój osąd mógł się pojawić. 

    Być może teatr kartezjański jest popularny, gdyż jest miejscem, gdzie coś, co się nam 

wydaje, może nastąpić – osobno od oceniania. Jednak przedstawiony właśnie, rozwinięty 

argument jest błędny. Postulowanie „czegoś rzeczywistego” oprócz osądu lub „ujmowania” 

wyrażonego w raporcie osoby badanej mnoży byty ponad konieczność. Gorzej, mnoży byty 

ponad możliwość; rodzaj wewnętrznego przedstawienia, w którym następuje to, co naprawdę 

nam się wydaje, jest beznadziejnym metafizycznym unikiem, sposobem na to, aby mieć ciastko 

i zjeść ciastko, zwłaszcza dlatego, że ci, którzy mówią w ten sposób, chętnie upierają się przy 

tym, że to wewnętrzne przedstawienie nie odbywa się w jakiś tajemniczy, dualistyczny sposób, 

w którym przestrzeń przenika się z kartezjańskim eterem duchowym. Jeśli odrzuca się dualizm 

kartezjański, trzeba tak naprawdę odrzucić przedstawienie, które trwałoby w teatrze 

kartezjańskim, oraz publiczność, gdyż ani przedstawienia, ani publiczności nie można znaleźć 

w mózgu, a mózg jest jedynym realnym miejscem, w którym można ich szukać. 

  5. Model wielokrotnych szkiców w akcji 

 

 

  Przyjrzyjmy się ponownie modelowi wielokrotnych szkiców, nieco go rozbudowując 

i skupiając się trochę dokładniej na sytuacji w mózgu, która jest jego podstawą. Dla ułatwienia 

skoncentruję się na tym, co dzieje się w mózgu podczas przeżycia wzrokowego. Następnie 

rozbuduję model, aby uwzględnić w nim inne zjawiska. 

  Bodźce wzrokowe wywołują ciągi zdarzeń w korze, polegających na stopniowym 

rozróżnianiu coraz większych szczegółów. W różnych momentach i miejscach podejmowane są 

różne „decyzje” lub powstają „osądy”; z tego powodu obszary mózgu przechodzą w stany 

rozróżniania różnych własności, na przykład samo początkowe wystąpienie bodźca, następnie 

jego lokalizacja, kształt, następnie kolor (inną ścieżką przetwarzania), (pozorny) ruch, aż 

w końcu następuje rozpoznanie obiektu. Te stany rozróżniania, zlokalizowane w różnych 

miejscach, wywołują efekty jeszcze gdzie indziej, biorąc udział w kolejnych rozróżnieniach i tak 

dalej (Van Essen 1979; Allman, Meizin i McGuinness 1985; Livingstone i Hubel 1987; Zeki 

i Shipp 1988). Naturalne, choć naiwne, pytanie brzmi następująco: Gdzie to wszystko się ze sobą 

łączy? Odpowiedź brzmi: nigdzie. Niektóre rozproszone stany reprezentacyjne w różnych 

obszarach szybko zanikają, nie pozostawiając po sobie żadnych dalszych śladów. Inne 

pozostawiają ślady w raportach werbalnych z przeżyć oraz w pamięci, w „gotowości 

semantycznej” oraz innego rodzaju nastawieniach percepcyjnych, w stanach emocjonalnych, 

skłonnościach behawioralnych i innych. Niektóre takie efekty – na przykład wpływ na raporty 

werbalne – są przynajmniej symptomami świadomości. Nie ma jednak jednego miejsca 

w mózgu, przez które muszą przejść wszystkie te ciągi przyczynowe, aby pozostawić swoją treść 

„w świadomości”. 

  W momencie gdy dojdzie do jakiegoś rozróżnienia, może być ono dostępne w ramach 

regulacji jakiegoś zachowania, na przykład wciśnięcia przycisku (lub uśmiechu czy komentarza), 

a także w ramach modulowania jakiegoś wewnętrznego stanu informacyjnego. Na przykład 



rozróżnienie zdjęcia kolczyka może stworzyć „nastawienie percepcyjne” – sprawiając, że 

chwilowo łatwiejsze będzie dostrzeganie uszu (a nawet części ciała) na innych zdjęciach – lub 

może aktywować konkretny obszar semantyczny, sprawiając, że chwilowo bardziej 

prawdopodobne będzie przeczytanie słowa „ucho” jako oznaczenia części ciała, a nie uchwytu 

dzbanka. Jak już zauważyliśmy, ten wielotorowy proces następuje w ciągu ułamków sekundy, 

w którym to czasie mogą pojawić się w różnej kolejności przeróżne dodatki, uzupełnienia, 

poprawki czy zmiany treści. Te natomiast po pewnym czasie dostarczają czegoś na kształt 

narracyjnego strumienia lub ciągu, a ten można traktować jako przedmiot ciągłej edycji, której 

jest on poddawany przez wiele procesów w różnych obszarach mózgu. Ten proces trwa bez 

końca i ciągnie się w przyszłości. Pojawiają się treści, które poddawane są korekcie, wpływając 

na interpretacje innych treści lub na zmiany w zachowaniu (werbalnym i innym), a jednocześnie 

pozostawiają w pamięci ślady, które w końcu zanikają bądź zostają częściowo lub całkowicie 

wchłonięte czy zastąpione przez późniejsze treści. Taka plątanina treści jest jedynie czymś na 

kształt narracji ze względu na swoją wielorakość; w jakimkolwiek momencie istnieją wielokrotne 

szkice fragmentów narracji, na różnych etapach przetwarzania w różnych miejscach w mózgu. 

Niektóre z tych treści w pewnym stopniu wpłyną na dalsze przetwarzanie, a następnie znikną bez 

długotrwałego efektu, a niektóre nie wpłyną na nic; inne zaś nadal będą odgrywały przeróżne role 

w dalszym przekształcaniu wewnętrznego stanu oraz zachowania. Garstka będzie na tyle trwała, 

że zaznaczy swoją obecność w komunikatach prasowych wydanych w formie zachowania 

werbalnego. 

  Analiza tego strumienia w różnych momentach prowadzi do różnorakich efektów, 

ujawniających różnorakie narracje – a są to właśnie narracje: pojedyncze wersje wycinków ze 

„strumienia świadomości”. Jeśli badanie przeprowadzimy zbyt późno, w rezultacie możemy nie 

otrzymać żadnej narracji. Jeśli sondujemy zbyt wcześnie, możemy zebrać informacje o tym, jak 

wcześnie w strumieniu dokonuje się konkretne rozróżnienie, jednak jednocześnie przerywając 

zwykły rozwój strumienia. 

  Czy istnieje „optymalny moment badania”? Zakładając, dosyć wiarygodnie, że po jakimś 

czasie tego rodzaju narracje stopniowo giną zarówno z powodu zanikających detali, jak i ich 

narcystycznego upiększania (to, co powinienem był powiedzieć na przyjęciu, często zamienia się 

w to, co rzeczywiście powiedziałem), możemy przeprowadzić uzasadnioną analizę zaraz po 

interesującej nas sekwencji bodźców. Jednak chcemy też uniknąć ingerencji w zjawisko 

badaniem przedwczesnym. Percepcja niezauważalnie zamienia się w pamięć, 

a „natychmiastowa” interpretacja niepostrzeżenie zamienia się w racjonalną rekonstrukcję, zatem 

nie ma jednego jedynego punktu dla wszystkich kontekstów, na którym można by skupić 

badanie. 

  To, czego jesteśmy świadomi w danym okresie, nie jest zdefiniowane niezależnie od 

badań wyzwalających narracje o tym czasie. Ze względu na to, że narracje te są poddawane 

bezustannej rewizji, nie istnieje jedna, którą moglibyśmy uznać za wersję obowiązującą, za 

„pierwsze wydanie”, gdzie znajdziemy wydarzenia, które nastąpiły w strumieniu świadomości 

osoby badanej – a wszelkie odchylenia od tej wersji muszą być zanieczyszczeniami tekstu. 

Jednak każda narracja (bądź jej fragment), która zostanie wywołana, daje „oś czasu”, 

subiektywny ciąg zdarzeń z punktu widzenia obserwatora. Oś ta może być następnie porównana 

z innymi osiami, szczególnie z obiektywnym ciągiem zdarzeń w mózgu tego obserwatora. Jak 

widzieliśmy, te dwie linie mogą nie pokrywać się ściśle ze sobą: mimo że (błędne) rozróżnienie 

czerwonego przechodzącego w zielony nastąpiło w mózgu po rozróżnieniu zielonego punktu, 

subiektywny lub narracyjny ciąg to oczywiście czerwony punkt, następnie czerwony zamieniający 

się w zielony, a w końcu zielony punkt. Zatem w ramach wycinka czasu z punktu widzenia osoby 



badanej mogą pojawić się różnice w kolejnościach, prowadzące do osobliwości. 

  

 
 Ryc. 5.12 

 

  Nie ma nic metafizycznie ekstrawaganckiego czy wymagającego w błędnej rejestracji 

[kolejności zdarzeń][39]. Jest ona nie mniej tajemnicza czy antyprzyczynowa niż uzmysłowienie 

sobie, że pojedyncze sceny w filmach często są kręcone w innej kolejności, lub tego, że gdy 

czytasz zdanie „Bill dotarł na przyjęcie szybciej niż Sally, ale Jane dotarła przed nimi obojgiem”, 

dowiadujesz się o przybyciu Billa, zanim przeczytasz o wcześniejszym przybyciu Jane. 

Przestrzeń i czas reprezentującego to jeden układ odniesienia; przestrzeń i czas tego, co jest 

reprezentowane, to coś innego. Jednak ten metafizycznie nieszkodliwy fakt mimo wszystko 

ugruntowuje pewną fundamentalną kategorię metafizyczną: gdy fragment świata pojawia się 

i tworzy gmatwaninę narracji, tym fragmentem świata jest obserwator. To na tym polega bycie 

obserwatorem, to, jak to jest być czymś. 

  Jest to przybliżony szkic mojego konkurencyjnego modelu. To, jak bardzo różni się on od 

modelu teatru kartezjańskiego, muszę jeszcze dokładniej objaśnić, pokazując, jak wyjaśnia 

konkretne zjawiska. W następnym rozdziale za pomocą tego modelu rozpracujemy trudne 

zagadnienia, najpierw jednak pokrótce zastanówmy się nad pewnymi zwykłymi i znajomymi 

przykładami, często dyskutowanymi przez filozofów. 

  Prawdopodobnie wiesz z własnego doświadczenia, że można prowadzić samochód przez 

wiele kilometrów, jednocześnie rozmawiając (lub cicho monologując), a następnie zdać sobie 

sprawę, że absolutnie nie pamięta się drogi, ruchu ulicznego, wykonywania czynności 

związanych z prowadzeniem samochodu. To tak, jakby prowadził ktoś inny. Wielu teoretyków 

(przyznaję, że w tym i ja – Dennett 1969, s. 166 i nast.) uznawało to zjawisko za wspaniały 

przykład „nieświadomej percepcji i inteligentnego działania”. Czy jednak rzeczywiście nie było 

w twojej świadomości tych wszystkich mijających cię samochodów, świateł, zakrętów na 

drodze? Twoja uwaga była zwrócona gdzie indziej, ale po spytaniu cię, co było widać w różnych 

momentach jazdy, z pewnością możesz być w stanie zrelacjonować przynajmniej jakieś niepełne 

szczegóły. Zjawisko „nieświadomej jazdy” lepiej wyjaśnia się jako przypadek falującej 

świadomości, przerywanej szybkimi zanikami pamięci. 

  Czy cały czas masz świadomość tykania zegara? Jeśli nagle przestanie chodzić, 

zauważysz to i natychmiast będziesz potrafił stwierdzić, co się zatrzymało; tykanie, „którego nie 

masz świadomości” aż do momentu, w którym ustało, i którego „nigdy nie byłbyś świadomy”, 



gdyby nie ustało, teraz wyraźnie jest w twojej świadomości. Jeszcze bardziej uderzającym 

przykładem jest zjawisko, w którym jesteś w stanie liczyć, retrospekcyjnie w pamięci przeżycia, 

uderzenia zegara, którego wybijanie zostało zauważone dopiero po czterech czy pięciu 

uderzeniach. W jaki sposób możesz tak jasno pamiętać słyszenie czegoś, co w ogóle nie było 

w twojej świadomości? To pytanie zdradza przywiązanie do modelu kartezjańskiego; nie ma 

sztywnych faktów dotyczących strumienia świadomości, niezależnych od konkretnych pytań 

i badań. 

 



  Rozdział 6 
 

  Czas i przeżycie 

 

 

  Mogę wprawdzie powiedzieć: moje przedstawienia następują po sobie, ale to znaczy 

tylko, że jesteśmy świadomi ich jako następujących w kolejności czasowej, tzn. wedle formy 

zmysłu wewnętrznego. 

  Immanuel Kant, Krytyka czystego rozumu, 1781 

[przeł. Roman Ingarden] 

 

    W poprzednim rozdziale widzieliśmy w zarysie, jak model wielokrotnych szkiców 

likwiduje problem „rzutowania w przeszłość”, pominęliśmy jednak pewne spore komplikacje. 

W tym rozdziale zajmiemy się tymi zagadnieniami na bardziej wymagającym terytorium, badając 

i rozwiązując kilka sporów powstałych wśród psychologów i neuronaukowców, dotyczących 

odpowiedniego wyjaśnienia pewnych wciąż niedających nam spokoju eksperymentów. Myślę, że 

możliwe jest zrozumienie reszty książki bez podążania za argumentami przedstawionymi w tym 

rozdziale, więc może on być pominięty lub jedynie przejrzany, lecz starałem się zaprezentować tę 

kwestię wystarczająco jasno dla laików i mogę wymienić sześć dobrych powodów, dla których 

warto się w ten rozdział zagłębić. 

    (1) Jest jeszcze wiele niejasnych kwestii w moim modelu wielokrotnych szkiców, a dzięki 

spojrzeniu, jak radzi on sobie z wyjaśnianiem pewnych zagadnień, łatwiej zrozumieć, jaka jest 

jego struktura. 

 

  (2) Jeśli masz jeszcze jakieś wątpliwości co do tego, jak model wielokrotnych szkiców 

różni się jako teoria empiryczna od teatru kartezjańskiego, zostaną one rozwiane za pomocą kilku 

widowiskowych starć. 

 

  (3) Jeśli myślisz, że krytykuję słomianą kukłę, otuchy doda ci odkrycie, iż pewni eksperci 

są wielce zaniepokojeni, gdyż wbrew sobie są prawdziwymi kartezjańskimi materialistami. 

 

  (4) Jeśli podejrzewasz, że mój model oparłem na jednym, specyficznym zjawisku 

kolorowego phi Kolersa, zobaczysz, jak zupełnie inne zjawiska zostają wyjaśnione za pomocą 

modelu wielokrotnych szkiców. 

 

  (5) Wiele powszechnie znanych eksperymentów, którym będziemy się przyglądać, jest 

uznawanych przez niektórych wybitnych badaczy za zaprzeczenie pewnego rodzaju 

konserwatywnej teorii materialistycznej, którą tu prezentuję, więc jeśli ma istnieć naukowe 

wyzwanie dla mojego wyjaśnienia świadomości, jest to pole walki, które zostało wybrane przez 

opozycję. 

 

  (6) Co więcej, omawiane zjawiska są fascynujące i warto je dobrze poznać[40]. 

 

  1. Ulotne momenty i skaczące króliki 

 

 



  Zwykle wystarczającym, choć niekoniecznym warunkiem przeżywania czegoś jest 

następujący po przeżyciu werbalny raport, i jest to podstawowa kwestia we wszystkich tych 

zagadkowych zjawiskach. Załóżmy, że mimo iż twój mózg zarejestrował – odpowiedział na – 

pewne aspekty jakiegoś wydarzenia, coś wkracza między tę wewnętrzną odpowiedź 

a następującą po nim możliwość werbalnego raportu. Jeśli nie było czasu czy okazji do 

początkowej jawnej odpowiedzi żadnego rodzaju i jeśli zdarzenia rozgrywające się 

w międzyczasie zapobiegają temu, aby późniejsze jawne odpowiedzi (werbalne lub inne) mogły 

dołączyć jakieś odniesienie do jakichś aspektów pierwszego wydarzenia, powstaje intrygujące 

pytanie: czy nigdy nie zostały one świadomie dostrzeżone, czy zostały szybko zapomniane? 

  W wielu eksperymentach zmierzono „zakres uwagi”. W teście zakresu pamięci 

akustycznej słyszy się nagranie wielu szybko przedstawionych (powiedzmy czterech na 

sekundę), niezwiązanych ze sobą elementów, a osoba badana jest proszona o ich identyfikację. 

Nie jest w stanie odpowiedzieć, dopóki zdarzenie słuchowe się nie skończy, po czym identyfikuje 

niektóre z nich, a inne nie. Jednak subiektywnie słyszy je wszystkie wyraźnie i równie dobrze. 

Naturalnym pytaniem jest: czego dokładnie była świadoma? Nie ma wątpliwości, że wszystkie 

informacje z nagrania zostały przetworzone przez jej układ słuchowy, jednak czy cechy 

szczególne elementów, które później nie zostały nazwane, dostają się do jej świadomości, czy też 

były zarejestrowane nieświadomie? Wydaje się, że były w świadomości, ale czy naprawdę? 

  W innym paradygmacie eksperymentalnym zostaje pokazany slajd, na którym 

wydrukowano wiele liter. (Używa się tu tachistoskopu, urządzenia wyświetlającego, które można 

tak ustawić, aby pokazywało bodziec o ściśle określonej jasności na odpowiednią ilość 

milisekund – czasem tylko na 5 ms, czasem na 500 ms lub dłużej). Po obejrzeniu slajdu można 

zrelacjonować jedynie niektóre litery, ale reszta z pewnością była dostrzeżona przez osoby 

badane. Twierdzą one, że litery tam były, wiedzą, ile ich dokładnie było, i mają odczucie, że były 

bardzo wyraźne. Jednak nie potrafią ich wskazać. Czy bardzo szybko o nich zapomniały, czy tak 

naprawdę w ogóle nie zostały one przez nie świadomie dostrzeżone? 

  Głęboko studiowane zjawisko metakontrastu (Fehrer i Raab 1962) wyraźnie pokazuje 

sedno modelu wielokrotnych szkiców. (Analizę podobnego zjawiska znajdziesz u Breitmeyera 

1984). Jeśli bodziec jest na krótką chwilę pokazany na ekranie (powiedzmy na 30 ms – mniej 

więcej na tak długo pokazywana jest klatka telewizyjna), a następnie natychmiast pokazany jest 

drugi bodziec „maskujący”, osoby badane relacjonują, że widziały tylko drugi bodziec. 

Pierwszym bodźcem mógł być kolorowy krążek, a drugim kolorowy pierścień, którego 

wewnętrzna część jest blisko dopasowana do miejsca, gdzie wcześniej pojawił się dysk. 

  



 
 Ryc. 6.1 

 

  Na miejscu osoby badanej zobaczylibyśmy to na własne oczy; bylibyśmy gotowi 

przysięgać, że był tylko jeden bodziec: pierścień. W literaturze psychologicznej standardowy opis 

tego zjawiska jest stalinowski: drugi bodziec w jakiś sposób zapobiega świadomemu 

przeżywaniu pierwszego bodźca. Innymi słowy, w jakiś sposób zatrzymuje pierwszy bodziec 

w drodze do świadomości. Mimo to ludzie potrafią częściej niż przypadkowo stwierdzić, czy 

pojawił się jeden, czy dwa bodźce. Pokazuje nam to po raz kolejny, powie teoretyk stalinowski, 

że bodźce mogą wywierać na nas swój wpływ bez naszej świadomości. Pierwszy bodziec nigdy 

nie pokazuje się na scenie świadomości, jednak jego efekty są nieświadome. Możemy 

odpowiedzieć na to wyjaśnienie metakontrastu konkurencyjną hipotezą orwellowską: osoby 

badane są w rzeczywistości świadome pierwszego bodźca (co wyjaśniałoby ich umiejętność 

prawidłowego odgadnięcia liczby bodźców), ale ich wspomnienie tego świadomego 

doświadczenia zostaje prawie całkowicie wymazane z pamięci przez drugi bodziec (dlatego też 

zaprzeczają, że widziały pierwszy bodziec, pomimo znamiennego faktu, iż wyniki zgadywania są 

zbyt często poprawne, by były tylko wynikiem przypadku). Rezultatem jest impas – oraz 

zawstydzenie po obu stronach, gdyż żadna ze stron nie jest w stanie wskazać żadnego istotnego 

rezultatu eksperymentalnego, który rozwiązałby konflikt. 

  Model wielokrotnych szkiców radzi sobie z metakontrastem w następujący sposób. Gdy 

wiele zdarzeń pojawia się w krótkim czasie, mózg czyni upraszczające założenia. Zewnętrzny 

kontur krążka bardzo szybko zmienia się w wewnętrzny kontur pierścienia. Mózg, początkowo 

poinformowany jedynie o tym, że coś się wydarzyło (coś z okrągłym konturem w konkretnym 

miejscu), szybko otrzymuje potwierdzenie, że był to pierścień z wewnętrznymi i zewnętrznymi 



konturami. Bez dalszych dowodów na to, że był to krążek, mózg dochodzi do konserwatywnego 

wniosku, iż pojawił się tylko pierścień. Czy powinniśmy twierdzić, że krążek był świadomie 

przeżywany, bo gdyby nie przeszkodził pierścień, krążek zostałby zrelacjonowany? Byłoby to 

błędem polegającym na założeniu, że moglibyśmy „zamrozić klatkę” w filmie w teatrze 

kartezjańskim i upewnić się, że zarys krążka rzeczywiście dostał się do teatru, zanim jego 

wspomnienie zostało wymazane z pamięci przez kolejne zdarzenie. Model wielokrotnych 

szkiców zakłada, że informacja o dysku przez chwilę odgrywała funkcjonalną rolę, która mogła 

doprowadzić do jej późniejszego zrelacjonowania, jednak ten stan się skończył; nie ma powodu, 

aby twierdzić, że stan ten był w zaklętym kręgu świadomości, zanim nie został zastąpiony czymś 

innym, ani przeciwnie – twierdzić, że nigdy tak naprawdę nie osiągnął tego uprzywilejowanego 

stanu. Szkice, które zostały stworzone w danych momentach i miejscach w mózgu, były później 

wycofane z obiegu, zastąpione wersjami zrewidowanymi, żaden z nich jednak nie może być 

wyróżniony jako definiujący treść świadomości. 

  Jeszcze bardziej zaskakującym pokazem takich możliwości rewizji jest królik skórny. 

Psychologowie Frank Geldard i Carl Sherrick opisali pierwotne eksperymenty z 1972 roku (zob. 

również Geldard 1977; Geldard i Sherrick 1983, 1986). Ręka osoby badanej leży zamortyzowana 

na stole, a mechaniczne młoteczki umieszczone są w dwóch lub trzech miejscach wzdłuż ręki, 

w odległości nie większej niż 30 centymetrów. Serie rytmicznych uderzeń przekazują młoteczki, 

na przykład pięć w nadgarstku, następnie dwa w okolicy łokcia, po czym trzy kolejne na 

ramieniu. Uderzenia są dostarczane z przerwami między bodźcami o długości od 50 ms do 200 

ms. Tak więc ciąg uderzeń może trwać mniej niż sekundę lub nawet dwie czy trzy sekundy. 

Niesamowity efekt jest taki, że uderzenia zdają się osobie badanej poruszać w regularnych 

sekwencjach, w równych od siebie odległościach w górę ręki – jak gdyby małe zwierzątko 

skakało wzdłuż ich górnej kończyny. Z początku mamy ochotę zapytać: jak mózg wiedział, że po 

pięciu uderzeniach w nadgarstek nastąpią uderzenia w okolicy łokcia? Osoby badane są 

świadome „przejścia” uderzeń z nadgarstka, zaczynając od drugiego uderzenia, jednak w innych 

próbach, w których późniejsze uderzenia w łokieć nie następują, osoby badane czują wszystkie 

pięć uderzeń w nadgarstku właśnie tak, jak można by się spodziewać. Mózg oczywiście nie może 

„wiedzieć” o uderzeniu w łokieć, zanim ono się wydarzy. Jeśli wciąż urzeka cię teatr 

kartezjański, możesz chcieć spekulować, że mózg opóźnia świadome przeżycie do momentu, 

w którym wszystkie uderzenia zostają „dostarczone” do jakiejś stacji między ręką a ośrodkiem 

świadomości (gdziekolwiek miałoby to być), a w ten sposób stacja redaguje dane, aby dopasować 

je do teorii ruchu, i przesyła tak przygotowaną wersję do świadomości. Ale czy mózg zawsze 

opóźnia reakcję na jedno uderzenie na wypadek, gdyby pojawiły się kolejne? Jeśli nie, to skąd 

„wie”, kiedy opóźniać? 

  Model wielokrotnych szkiców pokazuje, że to pytanie jest chybione. Przesunięcie 

w przestrzeni (wzdłuż ręki) jest rozróżniane w czasie przez mózg. Liczba uderzeń również jest 

rozróżniona. W rzeczywistości fizycznej uderzenia wystąpiły w konkretnych miejscach, jednak 

upraszczające założenie jest takie, że były w stałych odstępach w czasoprzestrzennym przebiegu 

przeżycia. Mózg przyjmuje tę skromną, choć błędną interpretację, oczywiście po zarejestrowaniu 

uderzeń, a w rezultacie wcześniejsze (częściowe) interpretacje uderzeń zostają wymazane, lecz 

ich skutki uboczne mogą nadal trwać. Na przykład załóżmy, że prosimy osoby badane, aby 

wcisnęły przycisk, gdy będą czuły dwa uderzenia w nadgarstek; nie byłoby zaskoczeniem, gdyby 

mogły rozpocząć wciskanie, zanim zostałyby rozróżnione uderzenia na przedramieniu i nie 

zinterpretowałyby drugiego uderzenia źle jako pojawiającego się gdzieś na przedramieniu. 

  Musimy wystrzegać się błędu, jakim jest założenie, że treść, którą wywnioskowalibyśmy 

z tak wczesnego badania, składałaby się na „pierwszy rozdział” treści, którą znaleźlibyśmy 



w narracji, gdybyśmy zbadali to samo zjawisko w późniejszym momencie. Jest to mylenie dwóch 

różnych „przestrzeni”: przestrzeni reprezentowania i reprezentowanej przestrzeni. Jest to tak 

kusząca i typowa pomyłka, że zasługuje na swój własny podrozdział. 

  2. Jak mózg reprezentuje czas 

 

 

  Materializm kartezjański – pogląd, którego nikt nie jest zwolennikiem, jednak narzuca się 

prawie każdemu – sugeruje następujący obraz podświadomości. Wiemy, że informacje wędrują 

w mózgu i są przetwarzane przez przeróżne mechanizmy w rozmaitych miejscach. Intuicja 

sugeruje nam, że nasze strumienie świadomości składają się z sekwencyjnych zdarzeń oraz że 

w każdym momencie każdy z elementów tej sekwencji może zostać określony jako ten, który już 

pojawił się „w świadomości”, lub taki, który się jeszcze „tam” nie pojawił. Jeśli rzeczywiście tak 

jest, wydaje się, że nośniki reprezentacji wędrujące w mózgu muszą być jak wagony na torach; 

kolejność, w jakiej przekraczają pewien punkt, będzie kolejnością, z jaką „przybędą” do teatru 

świadomości i (w ten sposób) staną się świadome. Aby stwierdzić, gdzie w mózgu 

umiejscowiona jest świadomość, należy prześledzić wszystkie tory nośników informacji 

i zobaczyć, który punkt mijają konkretne nośniki w momencie, gdy ich treść staje się świadoma. 

  Po krótkim namyśle nad podstawowym zadaniem mózgu zauważymy, co z tym obrazem 

jest nie tak. Zadaniem mózgu jest kierowanie ciałem w zmiennym świecie, pełnym nagłych 

niespodzianek, zatem musi on zbierać informacje ze świata i korzystać z nich szybko, aby 

„wytworzyć przyszłość” – przewidywać, aby pozostać na jeden krok przed katastrofą (Dennett 

1984a, 1991b). Mózg musi więc reprezentować czasowe właściwości zdarzeń w świecie i musi to 

robić sprawnie. Procesy odpowiedzialne za wykonywanie tego zadania są rozmieszczone 

przestrzennie w dużym mózgu bez centrali, a komunikacja między obszarami jest stosunkowo 

wolna; elektrochemiczne impulsy nerwowe podróżują tysiące razy wolniej niż światło (lub 

sygnały elektroniczne w przewodach). Mózg jest zatem pod istotną presją czasu. Często musi 

wprowadzać zmiany w docierających do ciała informacjach w świetle nowych danych w okienku 

czasowym, które nie pozwala na opóźnienia. Po stronie wejścia istnieją zadania związane 

z analizą percepcyjną, jak w przypadku percepcji mowy, które przekraczałyby fizyczne 

ograniczenia maszynerii mózgowej, gdyby mózg nie stosował pewnych genialnych strategii 

przewidywania, opierających się na nadmiarowości danych wejściowych. Normalna mowa 

odbywa się w tempie czterech lub pięciu sylab na sekundę, jednak urządzenia analizujące 

gramatykę w naszym mózgu wyewoluowały na tak potężne, że mogą poddać analizie 

„skompresowaną mowę” – w której słowa są elektronicznie przyspieszone bez podnoszenia tonu 

w stylu wiewiórki – o tempie do 30 sylab na sekundę. Jeśli natomiast chodzi o wyjście, wiele 

rzeczy musi się wydarzyć tak szybko i precyzyjnie, że mózg nie ma czasu dostosować swoich 

sygnałów sterujących w świetle otrzymywanej informacji zwrotnej; czynności takie jak gra na 

pianinie czy precyzyjny rzut kamieniem (Calvin 1983, 1986) muszą być zainicjowane 

balistycznie. (Czynności balistyczne przypominają niesterowane pociski; gdy zostaną 

wystrzelone, ich tor nie może być zmieniony). 

  W jaki zatem sposób mózg na bieżąco śledzi potrzebne mu informacje na temat czasu? 

Weźmy następujący problem: odległość od palca u nogi do mózgu jest większa niż z biodra do 

mózgu, ramienia do mózgu czy z czoła do mózgu, więc bodźce otrzymane w tym samym 

momencie w tych różnych miejscach dotrą do centrali w różnym czasie, przy założeniu, że 

prędkość transmisji informacji jest stała na wszystkich ścieżkach. Można zapytać: jak mózg 

„zapewnia centralną jednoczesność reprezentacji dla jednoczesnych bodźców dystalnych”? 

Angażując się w pewnego rodzaju spekulatywną, odwrotną inżynierię, moglibyśmy pomyśleć: 



być może wszystkie aferentne drogi nerwowe są jak zwijana taśma miernicza – wszystkie tej 

samej długości: nerwy prowadzące do palców u stóp są całkowicie odwinięte, te prowadzące do 

czoła są natomiast zwinięte w mózgu. Sygnały z tych drugich podążają po zawiniętym, 

opóźniającym torze, docierając do centrali dokładnie w tym samym momencie, w którym 

docierają do niej sygnały z palca, poruszające się po niezwiniętych torach. Można by sobie 

również wyobrazić, że dłuższe drogi nerwowe mają zwężoną średnicę (niczym makaron 

domowej roboty) oraz że prędkość transmisji zależy od średnicy. (Tak się rzeczywiście dzieje, 

ale niestety w odwrotnym kierunku! Grubsze włókna prowadzą impulsy szybciej). Są to 

sugestywne (i głupkowate) modele mechanizmów, które rozwiązałyby nasz problem, jednak 

pierwszym błędem jest myślenie, że mózg w ogóle musi rozwiązywać ten problem. Mózg nie 

powinien go rozwiązywać z oczywistego powodu inżynieryjnego: trwoni cenny czas, planując 

swoje działania na podstawie harmonogramu dostosowanego do „najgorszego przypadku”. 

Dlaczego bardzo ważne informacje z (na przykład) czoła miałyby czekać w przedpokoju tylko 

dlatego, że być może pewnego dnia nadarzy się okazja, że równoczesne sygnały z placów u nóg 

będą musiały jakoś z nimi się zbiec?[41] 

  To funkcjonowanie komputerów cyfrowych opiera się na takich opóźnieniach, aby 

przygotować się na najgorsze oraz aby zapewnić synchronizację. Mechanizm działający 

w sumatorze równoległym, który powstrzymuje sumowanie do czasu, aż zostanie ono 

wyzwolone przez impuls synchronizacji, przypomina pozwijane nerwy. Konstruktorzy 

superkomputerów muszą zaś zapewnić ściśle identyczną długość przewodów łączących różne 

części, co czasem wymaga użycia dodatkowych pętli przewodów. Komputery mogą sobie jednak 

pozwolić na taką miejscową niewydajność, gdyż i tak szybko działają. (Zasadność tych 

niewielkich czasowych spowolnień staje się coraz bardziej wątpliwa w związku z rynkiem 

wymagającym coraz szybszych komputerów; wiele z nich jednak funkcjonuje nadal głównie 

dlatego, że inżynierowie nie wiedzą, jak zaprojektować całkowicie asynchroniczny system 

komputerowy, nieregulowany żadnym głównym układem synchronizacji). 

  Odgórna regulacja synchroniczności wymaga opóźnień. Parając się inżynierią odwrotną, 

możemy spekulować, że jeśli istnieją w mózgu wydajne sposoby reprezentacji informacji 

o czasie, które unikają tych opóźnień, ewolucja z pewnością by je „odnalazła”. Okazuje się, że 

istnieją takie sposoby, które możemy zilustrować pewnym incydentem historycznym, 

ukazującym to zjawisko w ogromnym powiększeniu – tak w czasie, jak i w przestrzeni. 

  Warto sobie uzmysłowić trudności komunikacyjne, jakie musiało mieć rozległe Imperium 

Brytyjskie, zanim pojawiło się radio czy telegraf. Kontrolowanie światowego imperium z centrali 

w Londynie nie zawsze było wykonalne. Najbardziej znany incydent to z pewnością bitwa pod 

Nowym Orleanem, 2 stycznia 1815 roku, piętnaście dni po podpisaniu w Belgii rozejmu 

kończącego wojnę roku 1812. W tej bezsensownej walce zostało zabitych ponad tysiąc 

brytyjskich żołnierzy. Owa klęska unaoczni, jak działał ten system. Załóżmy, że pierwszego dnia 

zostaje podpisany układ w Belgii, a informacje o nim zostają rozesłane drogą lądową i wodną do 

Ameryki, Indii czy Afryki. Piętnastego dnia rozgrywa się bitwa pod Nowym Orleanem, 

a informacje o porażce zostają rozesłane do Anglii, Indii itd. Dwudziestego dnia, niestety za 

późno, do Nowego Orleanu dociera informacja o traktacie (wraz z rozkazem poddania się). 

Załóżmy, że trzydziestego piątego dnia wiadomość o porażce dochodzi do Kalkuty, ale 

informacja o traktacie dociera dopiero czterdziestego dnia (gdyż została przesłana powolną drogą 

lądową). Gubernatorowi generalnemu Indii „wydawałoby się”, że bitwa odbyła się przed 

podpisaniem traktatu – gdyby nie zwyczaj datowania listów, który pozwala mu zrozumieć całą 

sytuację[42]. 

  Te oddalone od siebie ośrodki rozwiązywały większość problemów przekazywania 



informacji dotyczących czasu, osadzając reprezentacje tych informacji w treści owych sygnałów, 

dzięki czemu czas przybycia sygnału był nieistotny dla informacji, którą w sobie niósł. Data 

napisana na początku listu (lub stempel z datą na kopercie) przekazuje odbiorcy informację 

o tym, kiedy sygnał został nadany, informację, która pozostaje niezmieniona mimo wszelkich 

opóźnień w dostarczeniu[43]. Rozróżnienie reprezentowanego (przez stempel) czasu i czasu 

reprezentowania (dzień, w którym list dociera) jest przykładem znanego rozróżnienia treści 

i nośnika. To konkretne rozwiązanie nie jest dostępne dla komunikujących się między sobą 

obszarów mózgu (gdyż „nie znają daty” wysłania danych), ogólna zasada rozróżnienia 

treść/nośnik ma głębszy związek z modelami mózgu w kategoriach przetwarzania informacji, niż 

zwykle się uważa[44]. 

  Ogólnie rzecz biorąc, musimy odróżnić własności tego, co reprezentuje, od własności 

tego, co reprezentowane. Ktoś mógłby z całych sił krzyknąć: „po cichu, na paluszkach!”, istnieją 

ogromne obrazki mikroskopijnych obiektów i nie jest niemożliwe namalowanie artysty 

szkicującego węglem. Pierwsze zdanie opisu stojącego mężczyzny nie musi dotyczyć jego 

głowy, a ostatnie jego stóp. Zasada ta odnosi się również, w sposób mniej oczywisty, do czasu. 

Zwróćmy uwagę na wypowiedzianą frazę „jasny, krótki błysk czerwonego światła”. Jej początek 

to „jasny”, a koniec to „czerwonego światła”. Te fragmenty wypowiedzi nie reprezentują same 

w sobie początku i końca krótkiego czerwonego błysku (podobnie argumentuje Efron 1967, 

s. 714). Żadne zdarzenie w układzie nerwowym nie może mieć zerowego czasu trwania (tak 

samo jak nie może mieć zerowej rozciągłości przestrzennej), ma zatem początek i koniec 

oddzielone od siebie jakimś wycinkiem czasu. Jeśli to zdarzenie samo w sobie reprezentuje 

zdarzenie w przeżyciu, to zdarzenie reprezentowane też nie ma zerowego czasu trwania; ma więc 

początek, środek i koniec. Nie ma jednak żadnego powodu, aby twierdzić, że początek 

reprezentowania jest początkiem tego, co jest reprezentowane[45]. W rzeczywistości różne cechy 

są analizowane przez różne neuronalne funkcje w różnym tempie (np. lokalizacja, kształt i kolor), 

a gdyby poproszono nas o reakcję na każdą z tych cech osobno, zrobilibyśmy to z różnym 

opóźnieniem, choć postrzegamy wydarzenia, a nie sukcesywnie analizowany ciąg elementów czy 

cech percepcyjnych[46]. 

  Powieść obyczajowa lub historyczna nie musi być stworzona w kolejności, jaką ma 

koniec końców przedstawić – czasem autorzy zaczynają od końca i wracają do początku. Co 

więcej, taka opowieść może zawierać retrospekcje, w których wydarzenia są reprezentowane, 

jakby wydarzyły się w pewnej kolejności, za pomocą nośników reprezentujących, występujących 

w innej kolejności. Podobnie reprezentowanie w mózgu A przed B nie musi być uzyskane 

poprzez: 

    najpierw reprezentację A, 

  a następnie reprezentację B. 

  Stwierdzenie „B po A” jest przykładem (mówionego) nośnika, który reprezentuje 

A będące przed B, a mózg może wykorzystać tę samą wolność umiejscawiania w czasie. Dla 

mózgu jest ważne niekoniecznie to, kiedy poszczególne zdarzenia reprezentowania występują 

w różnych częściach mózgu (dopóki następują na tyle szybko, że mogą sterować tym, co musi 

być sterowane!), ale ich treść czasowa. Innymi słowy, ważne jest dalsze sterowanie zdarzeniami 

przez mózg „przy założeniu, że A wystąpiło przed B” bez względu na to, czy informacja o tym, 

że A nastąpiło, dociera do odpowiedniego systemu w mózgu i zostaje rozpoznana przed 

informacją, że nastąpiło B, czy też po niej. (Przypomnijmy sobie dowódcę w Kalkucie: najpierw 

został poinformowany o bitwie, a następnie o rozejmie, jednak dostał również informację o tym, 

że rozejm był jako pierwszy, więc mógł zachować się odpowiednio do sytuacji. Musiał ocenić, że 

rozejm był przed bitwą; poza tym nie musiał organizować żadnej „historycznej rekonstrukcji”, 



w której otrzymałby listy we „właściwej” kolejności). 

  Niektórzy jednak uważają, że czas jako jedyny musi być reprezentowany przez mózg lub 

umysł musi być reprezentowany „przez samego siebie”. Filozof Hugh Mellor w swojej książce 

Real Time wyraża tę tezę jasno i stanowczo: 

    Załóżmy, że jestem świadkiem zdarzenia e, które występuje przed kolejnym zdarzeniem, 

e*. Muszę najpierw zobaczyć e, a potem e*, a obserwowanie e zostaje w jakiś sposób 

przypomniane podczas obserwowania e*. To znaczy, że moje obserwowanie e ma wpływ na 

moje obserwowanie e*: to właśnie sprawia, że widzę – trafnie bądź nie – e przed e*, a nie 

odwrotnie. Jednak zobaczenie e przed e* oznacza widzenie e jako pierwszego. W związku z tym 

przyczynowa kolejność mojego postrzegania tych zdarzeń, przez ustalenie czasowej kolejności, 

w jakiej je zaobserwowałem, ustala czasową kolejność spostrzeżeń samych w sobie [...]. Należy 

zwrócić uwagę [...] na szokujący fakt, że postrzeganie czasowego porządku potrzebuje czasowo 

uporządkowanych spostrzeżeń. A zatem żadna inna cecha czy relacja nie musi być włączona 

w ich postrzeganie: na przykład postrzeganie kształtu i koloru nie musi mieć odpowiedniego 

kształtu czy koloru. [Mellor 1981, s. 8, podkr. moje – D.C.D.] 

    Nie jest to prawda, jednak jest w tym fragmencie coś trafnego. Jako że podstawową 

funkcją reprezentacji w mózgu jest sterowanie zachowaniem w czasie rzeczywistym, czasowa 

synchronizacja elementów reprezentujących jest do pewnego stopnia istotą ich zadania, a to 

z dwóch względów. 

  Po pierwsze, na początkowym etapie procesu percepcyjnego umiejscowienie w czasie 

może być tym, co wyznacza treść. Zwróćmy uwagę, jak rozróżniamy punkty, z których jeden 

porusza się na ekranie kinowym ze strony prawej na lewą, a drugi z lewej na prawą. Jedyną 

różnicą między nimi może być kolejność, w jakiej (co najmniej) dwie klatki są wyświetlane na 

ekranie. Jeśli najpierw wyświetla się A, a potem B, punkt jest widoczny jako poruszający się 

w jednym kierunku; jeśli najpierw wyświetla się B, a potem A, punkt jest widziany jako 

poruszający się w odwrotnym kierunku. Jedyną różnicą między bodźcami, którą mógłby 

wykorzystać mózg, aby rozróżnić ten kierunek, jest kolejność, w jakiej się one pojawiają. To 

rozróżnienie jest zatem, ze względów logicznych, oparte na szczególnie wyraźnym rozróżnianiu 

kolejności czasowej przez mózg. Ponieważ klatki filmowe są zazwyczaj przedstawiane 

z prędkością 24 na sekundę, wiemy, że układ wzrokowy potrafi ustalić kolejność bodźców, które 

występują co około 50 ms. To oznacza, że rzeczywiste czasowe właściwości sygnałów – czas ich 

rozpoczęcia, ich prędkość w układzie, a więc też ich czas dotarcia – muszą być ściśle 

kontrolowane, dopóki takie rozróżnienie nie nastąpi. W przeciwnym razie informacje, na których 

to rozróżnienie musi się opierać, zginą bądź zostaną ukryte. 

  Zjawisko to możemy zaobserwować na większą skalę na początku regat żeglarskich; 

widzimy żaglówkę przecinającą linię startu, a następnie słyszymy wystrzał z pistoletu startowego, 

ale czy żaglówka wystartowała zbyt wcześnie? Stwierdzenie tego jest logicznie niemożliwe, 

dopóki nie przeliczymy prędkości rozchodzenia się dźwięku i światła do miejsca, z którego 

obserwowaliśmy start. Gdy już ustalimy, jak naprawdę wyglądała sytuacja (wszystko w porządku 

lub falstart żaglówki nr 7), treść może zostać przekazana uczestnikom bez pośpiechu, bez 

względu na to, jak szybko czy daleko wiadomość musi się przemieścić. 

  Zatem umiejscowienie w czasie elementu reprezentującego jest istotne do czasu 

poczynienia rozróżnienia, na przykład ze strony lewej na prawą (lub falstart), lecz gdy to już się 

stanie w jakimś miejscu dzięki jakiemuś obwodowi w korze (lub obserwatorowi z komisji), treść 

tego sądu może zostać wysłana bez dbałości o kolejność w czasie do wszystkich miejsc 

w mózgu, które mogą tej informacji potrzebować. Tylko w ten sposób możemy wyjaśnić 

zastanawiający fakt, że ludzie mogą pomylić się w więcej niż połowie przypadków, oceniając 



pewne kolejności czasowe, jednocześnie osądzając bezbłędnie inne sytuacje (na przykład 

dotyczące kierunku ruchu), które wymagają jeszcze większej precyzji czasowej. Korzystają 

z wyspecjalizowanych (i specjalnie umiejscowionych) elementów rozróżniających, aby wydawać 

bardzo trafne osądy. 

  Kolejne ograniczenie nałożone na umiejscawianie elementów w czasie zostało już 

wspomniane na marginesie: nie ma znaczenia, w jakiej kolejności są elementy reprezentujące, 

dopóki występują w czasie, który pozwala na odpowiednią regulację zachowania. Funkcja 

takiego elementu reprezentującego może zależeć od zdążenia przed ostatecznym terminem, co 

jest czasową własnością reprezentującego nośnika. Jest to szczególnie widoczne w sytuacjach 

presji czasowej, na przykład w planowanej swego czasu Inicjatywie Obrony Strategicznej[47]. 

Problemem nie jest to, jak komputery miałyby w trafny sposób reprezentować wystrzelenie 

pocisku, ale jak trafnie reprezentować wystrzelenie pocisku w tym krótkim czasie, w którym 

ciągle jeszcze można na coś wpłynąć. Wiadomość, że pocisk został wystrzelony o godzinie 

6:04:23 678 wschodnioamerykańskiego czasu urzędowego, być może na zawsze będzie 

reprezentować czas wystrzelenia, jednak jej użyteczność może całkowicie zniknąć o godzinie 

6:05 czasu wschodnioamerykańskiego. Zatem każde zadanie sterowania posiada czasowe okno 

sterowania, w którym parametry czasowe elementów reprezentujących mogą z zasady być 

przenoszone dowolnie. 

  Ostateczne terminy, które ograniczają takie okna, nie są sztywne, a raczej zależą od 

zadania. Jeśli zamiast przechwytywać pociski, spisujesz wspomnienia lub odpowiadasz na 

pytania podczas przesłuchań związanych z aferą Watergate (Neisser 1981), informacje dotyczące 

kolejności zdarzeń z twojego życia, które próbujesz sobie przypomnieć, aby regulować swoje 

działania, mogą być wyszukiwane w jakiejkolwiek kolejności i trzeba się spieszyć 

z wyciąganiem wniosków. Weźmy inny przypadek, bliższy zjawisku, które rozważamy. 

Wyobraźmy sobie, że dryfujemy w łódce i zastanawiamy się, czy zbliżamy się, czy też oddalamy 

od niebezpiecznej rafy, którą widać w oddali. Załóżmy, że teraz znamy odległość od rafy (na 

przykład mierząc kąt, któremu odpowiada ona w polu widzenia obserwatora); by odpowiedzieć 

na swoje pytanie, możemy poczekać chwilę i ponownie zmierzyć kąt, a jeśli pół godziny temu 

zrobiliśmy zdjęcie rafie, możemy zmierzyć ten sam kąt na zdjęciu, wykonać kilka obliczeń 

i wywnioskować, jak daleko byliśmy wówczas. Chcąc ocenić kierunek, w którym dryfujemy, 

musimy zmierzyć dwie odległości: na przykład odległość w południe i o 12:30, ale nie ma 

znaczenia, którą odległość obliczymy jako pierwszą. Lepiej jednak, żebyśmy liczyli na tyle 

szybko, aby zacząć wiosłować, zanim będzie za późno. 

  Reprezentacja czasu przez mózg jest zatem dwojako zakorzeniona w samym czasie: samo 

umiejscowienie w czasie nośnika reprezentującego może dostarczać świadectw lub wyznaczać 

treść, a cały sens reprezentowania czasu zdarzeń może się zagubić, jeśli nośnik reprezentujący 

nie pojawi się na tyle szybko, aby na cokolwiek wpłynąć. Sądzę, że Mellor docenia oba te 

czynniki i miał je na myśli, pisząc to, co wcześniej zacytowałem, jednak popełnia naturalny błąd, 

myśląc, że działając jednocześnie, całkowicie ograniczają reprezentowanie czasu, czyli że 

kolejność nośników reprezentujących zawsze pokazuje kolejność treści. Według niego nie 

zachodzi czasowe „zamazywanie”, ja natomiast uważam, że musi ono występować – na małą 

skalę – ponieważ musi też występować zamazywanie przestrzenne (na małą skalę) punktu 

widzenia obserwatora. 

  Przyczyny muszą poprzedzać skutki. Ta fundamentalna zasada gwarantuje, że czasowe 

okna sterowania są ograniczone na obu końcach: z jednej strony przez najwcześniejszy moment, 

w którym informacja może dotrzeć do systemu, a z drugiej strony przez ostatni moment, 

w którym informacja mogłaby wpłynąć na sterowanie zachowaniem. Nie wiedzieliśmy jeszcze, 



jak mózg może korzystać z czasu dostępnego w czasowym oknie sterowania, aby zanalizować 

informacje, które otrzymuje, i przekształcić je w spójną „narrację” służącą do kontrolowania 

reakcji. 

  Jak więc własności czasowe można wywnioskować z procesów mózgowych? Systemy 

„datowników” i „stempli pocztowych” teoretycznie nie są niemożliwe, istnieje jednak tańszy, 

mniej niezawodny, ale biologicznie bardziej prawdopodobny sposób: coś, co moglibyśmy 

nazwać rozstrzyganiem wrażliwym na treść. Pomocną analogią może tu być studio filmowe, 

w którym ścieżka dźwiękowa jest „synchronizowana” z filmem. Rozmaite segmenty nagrania 

mogły zgubić znaczniki czasu i nie istnieje żaden prosty sposób złożenia ich z odpowiednimi 

obrazami. Przesuwanie ich w przód i w tył w stosunku do obrazu i poszukiwanie zbieżności 

zwykle szybko da „najlepsze dopasowanie”. Klaps filmowy na początku każdego ujęcia – „scena 

trzecia, ujęcie siódme, kamera, akcja!” – jest w dwójnasób wyrazisty, jako klaps dźwiękowy 

i wizualny, które można zsynchronizować, a wraz z nimi dalszą część nagrania. Zwykle jednak 

jest tyle wyrazistych punktów zgodności, że owa zgodność konwencjonalna na początku każdego 

ujęcia jest po prostu przydatną nadmiarowością. Otrzymanie właściwego nagrania zależy od 

treści obrazu i dźwięku, ale nie od ich głębokiej analizy. Dla montażysty nieznającego języka 

japońskiego synchronizacja japońskiego dźwięku i obrazu w filmie byłaby trudna i nudna, ale nie 

niemożliwa. Co więcej, kolejność etapów procesu składania kawałków w całość jest niezależna 

od treści produktu; montażysta może przygotować scenę trzecią, zanim zabierze się za drugą, 

i teoretycznie mógłby zacząć całą pracę od końca, potem wracając do początku. 

  Dosyć „głupi” proces może w mózgu podobnie przesuwać informacje, aby rozstrzygać 

o ich kolejności. Na przykład określanie głębokości stereogramów złożonych z przypadkowych 

punktów (Ryc. 5.7) jest problemem przestrzennym, do którego można łatwo porównać 

uzgadnianie czasowe. Ogólnie rzecz biorąc, mózg może rozwiązać część problemów związanych 

z czasowym wnioskowaniem właśnie dzięki temu procesowi, nie tyle wykorzystując dane 

z lewego i prawego oka, ile korzystając z dowolnych źródeł dostępnych dla procesu 

wymagającego oceny czasowej. 

  Wynikają z tego dwa ważne wnioski. Po pierwsze, tego rodzaju wnioskowanie czasowe 

może się opierać na (tego rodzaju czasowe rozróżnienia mogą być oparte na) porównaniach 

(niskopoziomowej) treści z kilku tablic danych, a ten proces działający w czasie rzeczywistym 

nie musi przebiegać w kolejności, którą ostatecznie będzie reprezentował jego wytwór. Po 

drugie, gdy taki czasowy wniosek zostanie wyciągnięty, co może stać się, zanim własności 

z poziomu wyższego zostaną uzyskane przez inne procesy, to nie musi być on wyciągany 

ponownie! Nie musi istnieć późniejsza reprezentacja, w której właściwości z wyższego poziomu 

są „prezentowane” po kolei w czasie rzeczywistym ku pożytkowi drugiego procesu oceniania 

kolejności. Innymi słowy, wyciągając wnioski z tego zestawienia czasowych informacji, mózg 

może przystąpić do reprezentowania rezultatów w formacie, który odpowiada jego potrzebom 

i środkom – a niekoniecznie w formacie, w którym „czas reprezentuje czas”. 

  3. Przypadek „odesłania do przeszłości” Libeta 

 

 

  Określiliśmy sposób, w jaki mózg przetwarza informacje czasowe, ignorując 

umiejscowienie w czasie („czas przybycia”) niektórych reprezentacji. Musimy jednak ponownie 

zwrócić uwagę na to, pod jaką presją czasową działa mózg. Patrząc na tę kwestię od końca, czyli 

od ostatecznego terminu, cała treść, zrelacjonowana bądź w inny sposób wyrażona 

w późniejszym zachowaniu, musi być obecna (w mózgu, ale niekoniecznie w „świadomości”) na 

czas, aby móc wpłynąć na zachowanie. Na przykład, jeśli osoba badana w eksperymencie mówi 



„pies” w odpowiedzi na bodziec wizualny, możemy cofnąć się od tego zachowania i stwierdzić, 

że z pewnością było ono sterowane procesem, który miał treść pies (chyba że osoba mówi „pies” 

w reakcji na każdy bodziec lub spędza cały dzień, powtarzając „pies, pies, pies...” itp.). Wiemy 

też, że potrzeba około 100 ms na rozpoczęcie wykonywania tego aktu mowy (i około 200 ms na 

jego skończenie), więc raczej możemy być pewni, że treść pies była obecna w obszarach mózgu 

odpowiedzialnych za język około 100 ms, zanim rozpoczęło się wypowiadanie słowa. 

Rozpoczynając od drugiej strony, możemy wskazać na najwcześniejszy moment, w którym treść 

pies mgła być obliczona lub wyodrębniona przez układ wzrokowy z danych wejściowych 

z siatkówki, a być może również prześledzić jej stworzenie i tor, po którym poruszała się do 

obszarów odpowiedzialnych za język. 

  Gdyby czas między bodźcem pies a wypowiedzeniem słowa „pies” okazał się krótszy niż 

czas fizycznie potrzebny do ustanowienia i przetransportowania przez system tej treści, byłaby to 

naprawdę anomalia (i z pewnością powód do utyskiwania i zgrzytania zębami). Jednak takie 

anomalie nie zostały odkryte. Odkryto natomiast pewne niesamowite zestawienia między dwoma 

ciągami przedstawionymi na rycinie 5.12. Kiedy próbujemy ustawić ciąg zdarzeń 

w obiektywnym strumieniu przetwarzania w mózgu w zgodzie z subiektywnym ciągiem osoby 

badanej, wyznaczonym przez późniejszą wypowiedź osoby, napotykamy czasem zaskakujące 

komplikacje. Taki przynajmniej jest wniosek, który moglibyśmy wyciągnąć z jednego 

z najbardziej dyskutowanych – oraz krytykowanych – eksperymentów w neuronauce: 

neurochirurgiczny eksperyment Banjamina Libeta ukazujący coś, co on sam nazywa „odesłaniem 

do przeszłości”. 

  Niekiedy podczas operacji ważne jest, aby pacjent był przytomny i uważny, znajdował się 

jedynie pod znieczuleniem miejscowym (to jak nowokaina u dentysty). Pozwala to chirurgowi na 

otrzymywanie natychmiastowej informacji zwrotnej od pacjenta na temat jego przeżyć, gdy 

badany jest jego mózg (zob. przypis 8 na stronie 84). Tę praktykę zapoczątkował Wilder Penfield 

(1958) i przez wiele lat neurochirurdzy zbierali dane dotyczące rezultatów bezpośrednich 

bodźców elektrycznych dostarczanych do różnych części kory. Od dawna wiadomo, że 

stymulacja obszarów w korze somatosensorycznej (pasek dogodnie ulokowany w poprzek górnej 

części mózgu) sprawia, iż pacjent doznaje wrażeń związanych z odpowiednimi częściami ciała. 

Na przykład stymulacja punktu znajdującego się w lewej części kory somatosensorycznej może 

spowodować uczucie krótkiego mrowienia w prawej dłoni osoby badanej (ze względu na znane 

odwrócenie w układzie nerwowym, które sprawia, że lewa półkula mózgu jest odpowiedzialna za 

prawą połowę ciała i vice versa). Libet porównał czas potrzebny na przeżycie mrowienia 

spowodowanego stymulacją kory oraz ten potrzebny na doznanie takiego samego wrażenia, ale 

bardziej tradycyjnie – dostarczając krótkiego impulsu elektrycznego do samej dłoni (Libet 1965, 

1981, 1982, 1985b; Libet i inni 1979; zob. również Popper i Eccles 1977/1999; Dennett 1979b; 

Churchland 1981a, 1981b; Honderich 1984). 

  Czego moglibyśmy się spodziewać? Załóżmy, że dwaj pracownicy wyruszają do pracy 

codziennie o tej samej godzinie, ale jeden z nich mieszka na głębokich przedmieściach, a drugi 

parę ulic od biura. Jadą z tą samą prędkością, więc ze względu na dłuższą drogę, jaką musi 

pokonać pracownik z przedmieść, spodziewalibyśmy się, że dotrze on do biura później. Nie to 

jednak zaobserwował Libet, gdy zapytał pacjentów, co było pierwsze: mrowienie w dłoni 

wywołane pobudzeniem kory czy mrowienie w dłoni wywołane pobudzeniem samej dłoni. 

Opierając się na zebranych danych, stwierdził, że w obu przypadkach minęło sporo czasu (około 

500 ms) między początkiem bodźca a „odpowiedniością neuronalną” (punkt, w którym – jak 

twierdzi Libet – następuje kulminacja procesów korowych i dochodzi do świadomego przeżycia 

mrowienia), lecz gdy stymulowana była dłoń, przeżycie było „automatycznie” „cofnięte 



w czasie” i zostało odczute, jakby zdarzyło się, zanim pojawiło się mrowienie wywołane 

stymulacją mózgu. 

  

 
 Ryc. 6.2 

 

  Co więcej, Libet wspominał o przypadkach, w których lewa kora pacjenta była 

stymulowana, zanim nastąpiła stymulacja jego lewej ręki, co, jak można sądzić, doprowadziłoby 

do uczucia dwóch mrowień: najpierw w prawej ręce (mrowienie pochodzące od stymulacji kory), 

a następnie w ręce lewej. Jednak sprawozdanie osoby badanej było inne: „najpierw lewa, potem 

prawa”. 

  Libet zinterpretował swoje rezultaty, silnie kwestionując materializm: „[...] różnica 

pomiędzy umiejscowieniem w czasie odpowiednich »umysłowych« i »fizycznych« zdarzeń 

wydaje się stanowić spore, aczkolwiek nie przytłaczające, trudności dla [...] teorii identyczności 

psychonerwowej (materialistycznej)” (Libet i inni 1979, s. 222). Według sir Johna Ecclesa, 

laureata Nagrody Nobla w dziedzinie medycyny za badania z zakresu neuropsychologii, tym 

trudnościom nie można podołać: 

    Ta procedura antydatowania wydaje się nie do wyjaśnienia na bazie procesów 

neurofizjologicznych. Przypuszczalnie jest to strategia, której nauczyć się może samoświadomy 

umysł [...] antydatowanie doznania zmysłowego można przypisać zdolności umysłu 



samoświadomego do wykonania niewielkiego czasowego dopasowania, tj. pewnej sztuczki 

z czasem. [Popper i Eccles 1977/1999, t. 2, s. 182–183, przekład poprawiony] 

    Matematyk i fizyk Roger Penrose (1989/2000) uważa, że materialistyczne wyjaśnienie 

zjawiska Libeta wymagałoby rewolucji w fizyce. Eksperyment Libeta jest w kręgach 

pozanaukowych uważany za dowód prawdziwości dualizmu, jednak niewielu kognitywistów się 

z tym zgadza. Przede wszystkim ostro krytykuje się procedury eksperymentu Libeta oraz jego 

analizę rezultatów. Jego eksperyment nigdy nie został powtórzony, co dla wielu jest 

wystarczającym powodem, by w ogóle nie brać tych wyników pod uwagę. Sceptycy uważają 

więc, że takie zjawisko po prostu nie istnieje. A gdyby istniało? Jest to pytanie, które mógłby 

zadać filozof, lecz motywacja do jego zadania wykracza poza ramy filozoficzne. Nikt nie 

podważa istnienia mniej skomplikowanych zjawisk, takich jak phi czy „skórny królik”, a ich 

interpretacja nastręcza tych samych problemów. Z teoretycznego punktu widzenia 

krótkowzroczne byłoby odrzucenie tego zjawiska ze względów metodologicznych, gdy 

pozostawia ono przypuszczenie, że gdyby eksperyment Libeta udało się kiedyś naprawdę 

powtórzyć, to byłyby to nader ponure wieści dla materializmu. 

  Pierwszą rzeczą, którą można zauważyć w eksperymencie Libeta, jest to, że nie 

dostarczyłby on żadnych dowodów na jakąkolwiek anomalię, gdybyśmy nie skorzystali 

z możliwości nagrania werbalnych relacji osób badanych na temat ich przeżyć, a następnie nie 

wykorzystali ich do stworzenia tekstu, a potem świata heterofenomenologicznego. Dźwięki, które 

wydają ze swoich strun głosowych podczas eksperymentu lub po nim, nie dają nawet cienia 

sprzeczności, jeśli traktowane są jedynie jako zjawiska akustyczne. Dźwięki nigdy nie są 

wydawane z głów, zanim poruszą się wargi, nie poruszają się też dłonie przed wydarzeniami 

mózgowymi, które je rzekomo powodują, wydarzenia nie następują również w korze, dopóki nie 

zostanie dostarczony bodziec, który jest ich źródłem. Obserwując i mierząc wydarzenia 

z eksperymentu, traktując je jedynie jako wewnętrzne i zewnętrzne zachowanie biologicznie 

zaimplementowanego układu sterowania ciałem, nie widzimy żadnego oczywistego naruszenia 

zwykłej, mechanicznej przyczynowości – której standardowy model zapewnia nam fizyka 

Galileusza i Newtona. 

  Można więc „pozbyć się problemu” i niczym bezkompromisowy behawiorysta odmówić 

poważnego potraktowania raportów introspekcyjnych. Nie jesteśmy jednak bezkompromisowymi 

behawiorystami; chcemy podjąć wyzwanie i zrozumieć to, co Libet nazywa „zasadniczo 

fenomenologicznym aspektem naszego ludzkiego istnienia w odniesieniu do funkcji mózgu” 

(1985a, s. 534). Libet niemalże rozumie heterofenomenologię. Mówi: „Ważne jest zdanie sobie 

sprawy, że te subiektywne cofnięcia i poprawki następują najwyraźniej na poziomie »sfery« 

umysłowej; nie są same w sobie widoczne w czynnościach na poziomie neuronów” (1982, 

s. 241). Skoro nie może neutralnie odwołać się do fenomenologii, musi tę anomalię przypisać 

„»sferze« umysłowej”. Mały, choć wymuszony krok (musi go jednak uczynić, jeśli odrzuca 

behawioryzm) jest pierwszym krokiem prowadzącym wprost do dualizmu. 

    Raporty osób badanych na temat ich przeżyć [...] nie były konstruktami teoretycznymi, 

lecz empirycznymi obserwacjami [...]. Metoda introspekcji ma swoje ograniczenia, jednak może 

być skutecznie wykorzystywana w ramach nauk przyrodniczych, a jest absolutnie niezbędna, jeśli 

staramy się zebrać eksperymentalne dane dotyczące problemu umysł-mózg. [Libet 1987, s. 185] 

    Raporty osób badanych, nawet przekształcone w tekst, są dla Libeta obserwacjami 

empirycznymi, ale to, co relacjonują, czyli zdarzenia w ich heterofenomenologicznych światach, 

to w rzeczywistości konstrukty teoretyczne. Libet twierdzi, że mogą być one użyte poprawnie 

w ramach nauk przyrodniczych, ale tylko jeśli od początku traktujemy je jako fikcje teoretyczne. 

  Libet głosi, że jego eksperymenty z bezpośrednią stymulacją kory pokazują „dwie 



niesłychane własności czasowe”: 

    (1) Zanim czynności mózgowe zapoczątkowane stymulacją sensoryczną uzyskają 

„odpowiedniość neuronalną” wystarczającą do wywołania świadomego przeżycia zmysłowego, 

występuje istotne opóźnienie. 

 

  (2) Po uzyskaniu odpowiedniości neuronalnej subiektywne umiejscawianie zdarzeń 

z eksperymentu w czasie jest (automatycznie) cofnięte w czasie, co dzieje się dzięki „sygnałowi 

umiejscowienia w czasie” w formie początkowej reakcji kory mózgowej na bodziec zmysłowy. 

 

    „Sygnał umiejscowienia w czasie” jest pierwszą erupcją czynności, która pojawia się 

w korze (pierwotny potencjał wywołany) i występuje od 10 do 20 ms po stymulacji dłoni. Libet 

twierdzi, że odesłanie do przeszłości zatrzymuje się na tym sygnale umiejscowienia w czasie. 

  Model Libeta jest stalinowski: po pierwotnym potencjale wywołanym zachodzą 

różnorodne procesy redakcyjne w korze, zanim nastąpi moment „odpowiedniości neuronalnej”, 

kiedy to rzutowany jest ukończony film. W jaki sposób jest rzutowany? Tutaj poglądy Libeta 

wahają się między podejściem ekstremalnym i umiarkowanym (zob. także Honderich 1984): 

   

  (1) Rzutowanie wstecz: w jakiś sposób informacje są cofane w czasie do jakiegoś teatru 

kartezjańskiego, gdzie skończony film jest rzutowany wraz z pierwotnymi potencjałami 

wywołanymi. (Pierwotne potencjały wywołane, jako „sygnały umiejscowienia w czasie”, służą 

raczej jako klaps w filmie, dokładnie pokazując rzutnikowi, jak daleko w przeszłość należy 

wysłać przeżycie). 

 

  (2) Odesłanie do przeszłości: film jest rzutowany w czasie rzeczywistym, jednak niesie ze 

sobą coś w rodzaju stempla, przypominając widzowi, że musi odbierać te zdarzenia jako 

zaistniałe wcześniej. (W tym przypadku pierwotne potencjały wywołane służą jako daty, które 

mogą być reprezentowane na ekranie kartezjańskim z tytułem „Wieczór przed bitwą pod 

Waterloo” lub „Nowy Jork, lato 1942”). 

 

    Pojęcie używane przez Libeta to odesłanie, a broni on go, przypominając nam „od dawna 

rozpoznawane i akceptowane” zjawisko odesłania przestrzennego, o którym mówi w kolejnym 

fragmencie. 

    Subiektywne odesłanie do przeszłości to dziwna koncepcja i być może nie jest z początku 

łatwa do przyjęcia. Istnieje jednak ogromny precedens w postaci od dawna rozpoznawanej 

i akceptowanej koncepcji subiektywnego odesłania w wymiarze przestrzennym. Na przykład 

obraz przeżywany w reakcji na bodziec wzrokowy ma subiektywną konfigurację i lokalizację 

przestrzenną, które znacznie różnią się od przestrzennej konfiguracji i lokalizacji czynności 

neuronalnych, które wywołują („subiektywnie odesłany”) obraz. [Libet 1981, s. 183; zob. 

również Libet i inni 1979, s. 221; Libet 1985b] 

    Libet wyciąga jednak wniosek, że czasowe przesunięcie rodzi problem dla materializmu 

(dla „teorii identyczności psychonerwowej”: Libet i inni 1979, s. 222), zatem albo uważa, że 

przesunięcie przestrzenne rodzi ten sam problem, albo nie zrozumiał swojej własnej obrony. Jeśli 

odesłanie przestrzenne – fakt, że to, co widzimy, wydaje się być na zewnątrz, a nie wewnątrz 

naszych mózgów – stanowi problem dla materializmu, to dlaczego Libet wskazuje, że jego 

własna praca jest nowym, ważnym argumentem na rzecz dualizmu? Z pewnością fakt odesłania 

przestrzennego jest o wiele lepiej potwierdzony niż odesłania czasowe, których istnienie musiał 

tak pomysłowo zademonstrować. Wydaje się jednak, ze Libet ma radykalną (a w każdym razie 



dosyć dziwaczną) wizję odesłania przestrzennego jako pewnego rodzaju „rzutowania”: 

    [...] istnieją eksperymentalne świadectwa na rzecz poglądu, że subiektywna czy 

umysłowa „sfera” mogłaby w rzeczywistości „wypełnić” przestrzenne i czasowe luki. Jakże 

inaczej można by na przykład ujmować wspomnianą już gigantyczną, znaną niezgodność między 

subiektywnym obrazem wizualnym a konfiguracją czynności nerwowych prowadzącą do 

przeżycia obrazu? [Libet 1981, s. 196] 

    Wygląda więc na to, że rzutnik, którego w mózgu nie odnalazł Smythies, 

w rzeczywistości chowa się w „sferze” umysłowej[48]. 

  Jak zatem Libet ustalił te dwie niesamowite czasowe właściwości? „Odpowiedniość 

neuronalna”, która według Libeta wymaga nawet 500 ms aktywności korowej, jest wyznaczona 

przez to, jak późno po początkowej stymulacji bezpośrednia stymulacja korowa może ingerować 

w zrelacjonowane następnie świadome przeżycie. Po tym kluczowym przedziale czasu 

bezpośrednia stymulacja kory zostałaby zrelacjonowana przez osobę badaną jako późniejsze 

przeżycie. (Dociera zbyt późno do pokoju redakcyjnego, aby została włączona do „ostatecznego 

druku” pierwszego doświadczenia bodźca, pojawia się więc w kolejnym odcinku). Dane Libeta 

sugerują niezwykle zmienne okno redakcyjne: „Warunkujący bodziec korowy mógłby zostać 

rozpoczęty ponad 500 ms po dotknięciu dłoni i mimo wszystko zmodyfikować przeżycie, jednak 

w większości przypadków efekty działania wstecz nie były zaobserwowane, gdy przedziały S-C 

były dłuższe niż 200 ms” (1981, s. 185). Libet bardzo ostrożnie definiuje odpowiedniość 

neuronalną w kategoriach wpływu na niespieszny raport werbalny: „osobę badaną poproszono 

o relację w kilka sekund po dostarczeniu obu [...] bodźców” (1979, s. 195), i twierdzi, że 

„umiejscowienie w czasie subiektywnego przeżycia należy odróżnić od reakcji behawioralnej 

(takiej jak czas reakcji), która może nastąpić, zanim pojawi się świadomość [...]” (Libet i inni 

1979, s. 193). 

  To zastrzeżenie pozwala mu bronić konkurencyjnej interpretacji danych Patricii 

Churchland. Jest ona pierwszą „neurofilozofką” (zobacz jej książkę z roku 1986: 

Neurophilosophy: Toward a Unified Science of the Mind-Brain). Gdy po raz pierwszy 

przeczytałem o wynikach Libeta (Popper i Eccles 1977), zachęciłem ją do zapoznania się z nimi, 

a ona ostro je skrytykowała (Churchland 1981a). Starała się podważyć pierwszą tezę Libeta, 

dotyczącą długiego czasu powstawania „odpowiedniości neuronalnej” wystarczającej dla 

świadomości, prosząc osoby badane o powiedzenie „już”, gdy tylko uświadomiły sobie bodziec 

skórny, podobny do zastosowanego przez Libeta. Średni czas reakcji u dziewięciu osób badanych 

wynosił 358 ms, co według niej dowodziło, że musiały one uzyskać odpowiedniość neuronalną 

po najwyżej 200 ms (resztę czasu wykorzystując na reakcję werbalną). 

  Odpowiedź Libeta jest stalinowska: reakcja werbalna – powiedzenie „już” – może zostać 

rozpoczęta nieświadomie. „Nie ma nic magicznego czy wyjątkowo pouczającego, gdy reakcja 

motoryczna to zwerbalizowane słowo »już«, a nie częściej spotykane wciskanie palcem 

przycisku. [...] Umiejętność wykrycia bodźca i reakcji nań czy też poddania się innemu 

wpływowi psychologicznemu z jego strony, bez jakiejkolwiek świadomości bodźca, jest 

powszechnie akceptowana” (Libet 1981, s. 187–188). Natomiast na zarzut: „Co w takim razie 

osoby badane przez Churchland myślały, że robią, jeśli nie mówią, tak jak zostały o to 

poproszone, że są świadome bodźca?” Libet mógłby dać standardową odpowiedź stalinowską: 

W końcu uświadomiły sobie bodziec, jednak do tego czasu ich relacja werbalna została 

zainicjowana[49]. 

  Z tego powodu Libet odrzuca badania czasu reakcji, w tym te przeprowadzone przez 

Churchland, gdyż stosują „podstawowe kryterium przeżycia subiektywnego o wątpliwej 

ważności” (1981, s. 188). Uważa, że osobom badanym należy dać czas: „Relacja jest zdana bez 



pośpiechu w kilka sekund po każdej próbie, co pozwala osobom badanym introspekcyjnie zbadać 

świadectwa” (s. 188). W jaki zatem sposób radzi sobie z przeciwną możliwością, że ta powolna 

reakcja daje orwellowskiemu rewizjoniście w mózgu mnóstwo czasu na zastąpienie prawdziwych 

wspomnień świadomości wspomnieniami fałszywymi? 

    Raport po próbie wymaga oczywiście, aby procesy pamięci krótkotrwałej oraz 

przypominania funkcjonowały, jednak nie sprawia to osobom badanym żadnej trudności, o ile nie 

mają zaburzeń tych procesów. [Libet 1981, s. 188] 

    Jest to założenie tezy, która ma być dopiero udowodniona w sporze z obrońcami 

podejścia orwellowskiego, gotowymi wyjaśnić różne efekty jako rezultaty normalnego 

zapominania czy halucynacji w przypominaniu, w wyniku czego pierwotne, realne zdarzenie 

zostaje zatarte w świadomości i zastąpione innymi wspomnieniami. Czy Libet pozwolił osobom 

na zbyt długie dywagacje, czy to Churchland była w gorącej wodzie kąpana? Jeśli Libet chce, 

aby jego sposób mierzenia czasu był uprzywilejowany, musi podjąć walkę z kontrargumentami. 

  Libet niemalże odmawia stwierdzenia, po której stronie leży racja: „Przyznaję, że raport 

na temat relatywnego umiejscowienia w czasie nie może, sam w sobie, stanowić wskaźnika czasu 

»bezwzględnego« (czasu zegarowego) przeżycia: jak stwierdziłem, nie istnieje metoda uzyskania 

takiego wskaźnika” (1981, s. 188). Powtarza tu swoje wcześniejsze stwierdzenie, że wydaje się 

„nie istnieć metoda, którą można by wyznaczyć bezwzględne umiejscowienie w czasie przeżycia 

subiektywnego” (Libet i inni 1979, s. 193). Umyka mu jednak możliwość, że wynika to 

z nieistnienia takiego momentu bezwzględnego czasu (zob. także Harnad 1989). 

  W swojej krytyce Churchland (1981a, 1981b) również popełnia błąd polegający na 

nieodróżnianiu reprezentowanego czasu od czasu reprezentowania: 

    Te dwie hipotezy różnią się zasadniczo jedynie tym, kiedy poszczególne wrażenia zostały 

odczute. [1981a, s. 177; podkr. moje – D.C.D.] 

  Nawet jeśli założymy, że wrażenia wynikające z jednoczesnego wrażenia skórnego i LM 

[medial lemniscus – wstęgi przyśrodkowej] są odczuwane dokładnie w tym samym momencie, 

opóźnienie w odpowiedniości neuronalnej dla bodźca skórnego może być po prostu artefaktem 

takiego układu. [1981b, s. 494; podkr. moje – D.C.D.] 

    Załóżmy, że zostały wyeliminowane wszystkie takie artefakty, a wrażenia nadal 

„odczuwane są dokładnie w tym samym czasie”. Jak Churchland zinterpretowałaby taki 

niepożądany rezultat? Czy znaczyłoby to, że istnieje czas t, w którym zostaje odczuty bodziec 1 

i 2 (perspektywa antymaterialistyczna), czy jedynie to, że bodźce 1 i 2 zostają odczute (przeżyte) 

jako równoczesne? Churchland nie odrzuca wniosku, że gdyby wyniki Libeta zostały 

potwierdzone, zdruzgotałyby (jak on sam czasem twierdzi) materializm. W innym jednak miejscu 

Churchland słusznie zauważa, że „iluzje czasowe mogą być intrygujące, ale nie ma powodu 

zakładać, że jest w nich coś nienaturalnego, a już na pewno nie istnieje nic, co różniłoby je od 

iluzji przestrzennych czy ruchowych i sprawiło, że jako jedyne mają źródło niefizyczne” (1981a, 

s. 179). Mogłoby się to okazać tylko wówczas, gdyby iluzje czasowe były zjawiskami, w których 

czas został wypaczony; jeśli te wypaczenia wydarzają się w „nieprawidłowych” momentach, 

czeka nas coś bardziej rewolucyjnego. 

  Cóż więc z eksperymentami Libeta ze stymulacją kory? Są one interesującymi, ale 

nierozstrzygającymi próbami ustalenia, jak mózg reprezentuje kolejność czasową. Pierwotne 

potencjały wywołane mogą w pewien sposób służyć jako punkty odniesienia dla neuronalnych 

reprezentacji czasu, choć Libet tego nie pokazał, jak słusznie zauważyła Churchland. Mózg może 

też nietrwale przechowywać reprezentacje czasowe. Nie reprezentujemy widzianych obiektów 

jako istniejących na siatkówce, a raczej w różnych odległościach w świecie zewnętrznym; 

dlaczego mózg nie miałby reprezentować zdarzeń również jako wydarzających się [obiektywnie], 



gdy ma to najbardziej „ekologiczny” sens? Gdy wykonujemy czynności manualne, standardem 

powinien być „czas koniuszków palców”; gdy dyrygujemy orkiestrą, „czas ucha” może uchwycić 

nagranie. „Podstawowy czas korowy” mógłby być domyślnym standardem (niczym średni czas 

Greenwich dla Imperium Brytyjskiego); jest to jednak kwestia, którą należałoby zbadać 

dogłębniej. 

  Rozstrzygnięcie tego sporu utrudnia fakt, że zarówno osoba, która go wywołała, jak i jej 

krytyczka nie odróżnili konsekwentnie reprezentowanego czasu od czasu reprezentowania. 

Gadali jak dziad do obrazu, Libet zajął stanowisko stalinowskie, a Churchland orwellowskie, 

oboje zaś najwyraźniej zgadzali się, że rzeczywiście istnieje dokładny moment, w którym 

(w czasie „bezwzględnym”, jak powiedziałby Libet) następuje świadome przeżycie[50]. 

  4. Twierdzenie Libeta o subiektywnym opóźnieniu świadomości intencji 

 

 

  Koncepcja bezwzględnego umiejscowienia przeżycia w czasie jest wykorzystywana 

w późniejszych eksperymentach ze „świadomymi intencjami” Libeta. Próbował on w nich 

eksperymentalnie wyznaczyć bezwzględne umiejscowienie w czasie, pozwalając osobom 

badanym, które jako jedyne mają bezpośredni dostęp do swoich przeżyć, zmierzyć czas samemu. 

Prosił normalne osoby badane (a nie pacjentów neurochirurgicznych) o podjęcie 

„spontanicznych” decyzji zgięcia ręki w nadgarstku, jednocześnie zwracając uwagę na położenie 

wskazówki na tarczy (czyli wskazówki sekundowej zegara) dokładnie w momencie, w którym 

powzięli decyzję o zgięciu (Libet 1985a, 1987, 1989). Następnie (kilka sekund później) osoby te 

relacjonowały, gdzie znajdywała się wskazówka w momencie podjęcia decyzji. Pozwoliło to 

Libetowi wyliczyć, która była godzina (z dokładnością do milisekund), gdy osoby myślały, że 

powzięły decyzję, i porównać ten moment z umiejscowieniem w czasie zdarzeń zachodzących 

w ich mózgach. Znalazł świadectwa na rzecz tezy, że owe „świadome decyzje” pozostawały 

około 350–400 ms w tyle za początkiem „potencjałów gotowości”, które uzyskał z elektrod 

umieszczonych na głowie. Te potencjały, jak twierdzi, wskazują na zdarzenia neuronalne 

determinujące dobrowolnie wykonywane czynności. Uważa, że „mózgowa inicjacja 

spontanicznej, dobrowolnej czynności rozpoczyna się nieświadomie” (Libet 1985a, s. 529). 

  W związku z tym wydawać by się mogło, że świadomość jest spóźniona w stosunku do 

procesów mózgowych, które faktycznie sterują ciałem. Wielu odbiera to jako niepokojącą, 

a nawet przygnębiającą perspektywę, gdyż wyklucza ona realną (a nie iluzoryczną) „rolę 

kierowniczą” „świadomego ja”. (Zob. również dyskusje wielu komentatorów na temat artykułów 

Libet 1985a, 1987, 1989; oraz w Harnad 1982; Pagels 1988, s. 233ff; Calvon 1989a, s. 80–81). 

  Libet, jaśniej od większości krytyków, mówi o konieczności odróżnienia treści od 

nośnika: „Nie możemy mylić tego, co jest relacjonowane przez osobę badaną, z tym, kiedy może 

być ona introspekcyjnie świadoma tego, co relacjonuje” (1985a, s. 559). Poza tym stwierdza 

(s. 559), że osąd jednoczesności nie musi jednocześnie zapaść czy się pojawić; może dojrzewać 

przez jakiś czas (można to porównać do czasu potrzebnego sędziom na torze wyścigowym na 

analizę zdjęcia przekraczanej linii mety, na której to analizie opierają swoją ocenę, kto jest 

zwycięzcą). 

  Libet zebrał dane dotyczące dwóch szeregów czasowych: 

    (1) obiektywnego, składającego się z czasowych własności zewnętrznego zegara 

i istotnych czynności neuronalnych: potencjałów gotowości oraz elektromiogramów (EMG), 

które rejestrowały początek spinania mięśni; 

 

  (2) subiektywnego (zrelacjonowanego później), składającego się z obrazowania 



umysłowego, wspomnień i planowania oraz z jednej informacji, będącej punktem odniesienia: 

osądu jednoczesności w postaci: moja świadoma intencja (W) nastąpiła równocześnie z chwilą, 

w której wskazówka zegara znajdowała się w miejscu M. 

 

    Wydaje się, że Libet chciał się zbliżyć do ulotnego acte gratuit dyskutowanego przez 

egzystencjonalistów (np. Gide 1948/1995; Sartre 1943/2007), wyboru zupełnie pozbawionego 

motywacji – i w związku z tym w pewnym sensie „wolnego”. Jak zauważyło wielu 

komentatorów, tak niezwykłe czynności (które można by nazwać aktami celowej 

pseudoprzypadkowości) trudno uznać za paradygmatyczne przypadki „zwykłych czynów 

dobrowolnych” (Libet 1987, s. 784). Czy jednak w każdym razie w takim układzie 

eksperymentalnym wskazał on kategorię świadomych doświadczeń, jakkolwiek by ich nie 

scharakteryzować, którym można przyznać bezwzględne umiejscowienie w czasie? 

  Libet twierdzi, że gdy świadome intencje działania (przynajmniej pewnego rodzaju) 

zarejestruje się wraz ze zdarzeniami mózgowymi, które faktycznie inicjują te działania, widoczne 

jest opóźnienie tych pierwszych w granicach 300–500 ms. To bardzo dużo – nawet do pół 

sekundy – i z pewnością wygląda złowieszczo dla kogoś, kto jest przekonany, że nasze świadome 

akty sterują ruchami ciała. Wygląda to tak, jakbyśmy byli ulokowani w teatrze kartezjańskim, 

gdzie pokazuje się nam, z półsekundowym opóźnieniem, prawdziwe podejmowanie decyzji, 

które następuje gdzie indziej (gdzieś, gdzie nas nie ma). Nie jesteśmy „poza kręgiem 

wtajemniczonych” (jak mówią w Białym Domu), ale skoro nasz dostęp do informacji jest w ten 

sposób opóźniany, możemy co najwyżej w ostatniej chwili interweniować – myśląc „weto” lub 

„zgoda”. Poniżej (nieświadomego) centrum dowodzenia nie mam żadnej prawdziwej inicjatywy, 

nie biorę udziału w narodzinach pomysłów, jednak mam w rękach odrobinę mocy kierowniczej 

i mogę wpływać na gotowe już taktyki działania przepływające przez mój gabinet. 

  Taka wizja robi wrażenie, ale jest niespójna. Model Libeta po raz kolejny jest stalinowski 

i nie istnieje żadna oczywista konkurencja orwellowska: badani byli świadomi swoich intencji 

wcześniej, lecz ta świadomość została wymazana z ich pamięci (bądź też zmieniona), zanim 

mieli możliwość przypomnienia sobie o niej. Libet przyznaje, że „jest to problem, jednak nie jest 

sprawdzalny eksperymentalnie” (1985a, s. 560). 

  Biorąc pod uwagę te słowa, czy zadanie ustalenia bezwzględnego umiejscowienia 

świadomości w czasie jest błędnie postawione? Libet ani jego krytycy nie doszli do tego 

wniosku. Libet, po odróżnieniu treści od nośnika – co jest reprezentowane od tego, kiedy jest 

reprezentowane – mimo wszystko z przesłanek dotyczących reprezentowanego przedmiotu 

próbuje wysnuć wniosek na temat bezwzględnego umiejscowienia nośników w czasie 

w świadomości. Psycholog Gerald Wasserman (1985, s. 556) wskazał ten problem: „Moment, 

w którym zewnętrzna, obiektywna wskazówka zajmuje dane miejsce na zegarze, może zostać 

ustalony bardzo łatwo, lecz nie jest to poszukiwany rezultat”. Następnie wpada jednak 

w kartezjańską pułapkę: „Poszukiwanym rezultatem jest moment pojawienia się wewnętrznej, 

mózgowo-umysłowej reprezentacji wskazówki”. 

  „Moment pojawienia się” wewnętrznej reprezentacji? Pojawienia się gdzie? Przede 

wszystkim istnieje nieprzerwana reprezentacja wskazówki (jej reprezentacja w różnych 

pozycjach) w różnorodnych obszarach mózgu, zaczynająca się na siatkówce i trwająca w całym 

układzie wzrokowym. Jasność wskazówki jest reprezentowana w jednych miejscach 

i momentach, jej lokalizacja w innych, a jej ruch w jeszcze innych. Wraz z poruszającą się 

zewnętrzną wskazówką wszystkie te reprezentacje zmieniają się w sposób asynchroniczny 

i rozproszony przestrzennie. Gdzie „wszystko to łączy się w momencie świadomości”? Nigdzie. 

  Wasserman trafnie zauważa, że zadanie osoby badanej, polegające na stwierdzeniu, gdzie 



znajdowała się wskazówka w którymś miejscu w tym subiektywnym ciągu, jest samo w sobie 

czynnością dobrowolną i jej rozpoczęcie prawdopodobnie zabiera czas. Jest ono trudne nie tylko 

dlatego, że rywalizuje z innymi równoczesnymi zadaniami, ale również dlatego, że jest 

nienaturalne – świadomy osąd pewnego rodzaju czasowości zwykle nie odgrywa żadnej roli 

w regulacji zachowania, więc nie ma naturalnego znaczenia w tym ciągu. Proces interpretacji, 

który w końcu ustala osąd subiektywnej jednoczesności, jest sam w sobie artefaktem sytuacji 

eksperymentalnej i zmienia zadanie, a więc nie mówi nam nic istotnego o rzeczywistym 

umiejscowieniu w czasie zwykłych nośników reprezentacji gdziekolwiek w mózgu. 

  Zbyt naturalna wizja, którą musimy odrzucić, jest następująca: gdzieś głęboko w mózgu 

rozpoczyna się inicjacja czynności; zaczyna się jako nieświadoma intencja i powoli toruje sobie 

drogę do teatru, nabierając po drodze określoności i mocy, aż w końcu w chwili t wpada na 

scenę, przez którą przechodzi ciąg wizualnych reprezentacji wskazówki, przybyłych z siatkówki, 

coraz jaśniejszych i wyraźniej zlokalizowanych. Publiczność, czyli ja, dostaje zadanie 

stwierdzenia, która reprezentacja wskazówki była „na scenie” dokładnie w momencie, gdy 

kłaniała się świadoma intencja. Kiedy już zostanie zidentyfikowana, obliczony może zostać czas 

wyjścia wskazówki z siatkówki, jak również dystans dzielący ją od teatru oraz prędkość 

transmisji. W ten sposób możemy określić dokładny moment, w którym świadoma intencja 

wystąpiła w teatrze kartezjańskim. 

  Niesłychane, jak kuszący jest ten obraz. Tak łatwo go sobie wyobrazić! Wydaje się tak 

trafny! Czy nie jest to dokładnie to, co musi następować, gdy dwa procesy przebiegają 

jednocześnie w świadomości? Nie. W rzeczywistości nie może to następować, gdy jednocześnie 

dwa procesy przebiegają w świadomości, ponieważ nie ma takiego miejsca w mózgu. Niektórzy 

uważają, że niespójność tej wizji nie wymaga odrzucenia bezwzględnego umiejscowienia 

doświadczeń w czasie. Wydaje się, że istnieje konkurencyjny model początku świadomości, 

który unika absurdalnej wizji mózgu z centrum Kartezjusza, a jednocześnie pozwala na 

bezwzględne umiejscowienie w czasie. Czy świadomość mogłaby być nie kwestią przybycia do 

punktu, a raczej kwestią reprezentacji przekraczającej pewien próg aktywacji w całej korze lub 

jej znacznej części? W tym modelu element treści staje się świadomy w momencie t nie 

z powodu wkroczenia do jakiegoś funkcjonalnie zdefiniowanego i anatomicznie zlokalizowanego 

systemu, ale z powodu zmiany stanu w miejscu, w którym się znajduje: nabycia jakiejś własności 

lub zwiększenia intensywności jednej ze swoich cech ponad pewien próg. 

  Godna uwagi jest idea, że świadomość raczej składa się z czynności mózgu, a nie jest 

podsystemem mózgu (zob. np. Kinsbourne 1980; Neumann 1990; Crick i Koch 1990). Co więcej, 

takie zmiany trybu mogą prawdopodobnie być zmierzone w czasie przez zewnętrznych 

obserwatorów, zapewniając, co do zasady, unikatowy i określony szereg treści mający ten 

specjalny tryb. Jednak nadal jest to teatr kartezjański, jeśli twierdzimy, że prawdziwe 

(„bezwzględne”) umiejscowienie w czasie takich zmian trybu jest konstytutywne dla szeregu 

subiektywnego. Obraz jest trochę inny, ale następstwa są takie same. Przyznanie pewnej 

własności odpowiedzialności za świadomość w danym momencie to dopiero połowa sukcesu; 

trzeba jeszcze odróżnić tę własność odpowiedzialną za świadomość w danym momencie, 

a chociaż naukowcy mogą być w stanie zmierzyć to swoimi instrumentami co do milisekundy, 

jak ma to zrobić mózg? 

  My, ludzie, osądzamy równoczesność i ciągi elementów naszych przeżyć, a część z tych 

osądów w jakiś sposób wyrażamy, więc w którymś momencie w naszych mózgach sytuacja musi 

się zmienić z rzeczywistego umiejscowienia reprezentacji w czasie na reprezentacje 

umiejscowienia w czasie, a gdziekolwiek oraz kiedykolwiek te rozróżnienia zachodzą, od tego 

momentu czasowe własności reprezentacji ucieleśniających owe oceny przestają być 



konstytutywne dla ich treści. Obiektywne równoczesności i ciągi elementów rozproszone na 

całym polu kory mózgowej nie mają żadnego funkcjonalnego znaczenia, chyba że one również 

mogą być poprawnie wykryte przez mechanizmy w mózgu. Najważniejszą kwestię możemy 

przedstawić w postaci pytania: Co może sprawić, że ten ciąg będzie strumieniem świadomości? 

Nie ma nikogo w środku, nikogo, kto patrzy na przedstawienie na ekranie rozciągniętym na całą 

szerokość kory, nawet jeśli takie przedstawienie jest wykrywalne przez zewnętrznego 

obserwatora. Ważne jest, w jaki sposób te treści zostają wykorzystane w procesie nieprzerwanej 

regulacji zachowania lub włączone do niego, a to musi być jedynie pośrednio ograniczone przez 

umiejscowienie w czasie w korze. Ważne są nie tyle czasowe własności nośników, ile czasowe 

własności treści, coś określone przez to, jak są one „wykorzystane” przez procesy następujące 

później w mózgu. 

  5. Gratka: prekognitywna karuzela Greya Waltera 

 

 

  Po przebrnięciu przez bardzo skomplikowane przypadki zasługujemy na poznanie czegoś 

dziwnego, ale stosunkowo łatwego do zrozumienia – czegoś, co doprowadzi do końca ten trudny 

rozdział. Eksperyment Libeta z umiejscawianiem w czasie przez badanych, któremu przed chwilą 

się przyjrzeliśmy, stworzył sztuczne i trudne zadanie osądzania, przez co wyniki nie miały 

znaczenia, jakiego można by się spodziewać. Ważny i wczesny eksperyment brytyjskiego 

neurochirurga Williama Greya Waltera (1963) nie miał tej wady. Grey Walter wykonał ten 

eksperyment na pacjentach, którym umieścił elektrody w korze motorycznej. Chciał sprawdzić 

hipotezę mówiącą, że pewne erupcje rejestrowanych czynności inicjowały działania dobrowolne. 

Poprosił więc pacjentów o przyglądanie się slajdom z rzutnika. Pacjent mógł dobrowolnie 

przyspieszyć zmianę przezrocza, wciskając odpowiedni przycisk. (Zwróćmy uwagę na 

podobieństwo do eksperymentu Libeta: była to „wolna” decyzja, podejmowana pod wpływem 

wewnętrznego poczucia nudy, ciekawości, co będzie na kolejnym slajdzie, zakłócenia uwagi lub 

czegokolwiek innego). Jednak wbrew temu, co sądzili pacjenci, przycisk był atrapą, w żaden 

sposób niepodłączoną do rzutnika! Przezrocza przesuwał tylko wzmocniony sygnał z elektrody 

wszczepionej do kory motorycznej pacjenta. 

  Można by przypuszczać, że pacjenci nie zauważyli nic dziwnego, lecz w rzeczywistości 

byli zszokowani efektem, ponieważ wydawało im się, jakby rzutnik przewidywał ich decyzje. 

Relacjonowali, że dokładnie w momencie, w którym już mieli wciskać przycisk, ale zanim tak 

naprawdę to postanowili, rzutnik pokazywał kolejny slajd – i wówczas wciskali przycisk, 

martwiąc się, że rzutnik przerzuci do przodu dwa slajdy! Według relacji Greya Waltera efekt był 

silny, ale najwyraźniej nigdy nie przeprowadził wymaganego kolejnego eksperymentu: 

wprowadzając zmienny element opóźniający, aby sprawdzić, jak długie musiałoby być 

opóźnienie, by wyeliminować efekt „karuzeli prekognitywnej”. 

  Ważna różnica pomiędzy projektem Greya Waltera i Libeta jest taka, że ocena kolejności 

czasowej, która prowadzi do niespodzianki w eksperymencie Greya Waltera, należy do 

normalnego zadania monitorowania zachowania. W tym sensie jest jak ocena kolejności 

czasowej, dzięki której nasze mózgi rozróżniają ruch ze strony lewej na prawą od ruchu z prawej 

na lewą, nie jest natomiast „celowym, świadomym” osądem kolejności. W tym przypadku mózg 

ustawił się na „oczekiwanie” wizualnej informacji zwrotnej po udanej realizacji swojego planu 

przesunięcia slajdu, a ta informacja zwrotna pojawia się wcześniej, niż można by się jej 

spodziewać, i uruchamia alarm. Może nam to pokazać coś ważnego o rzeczywistym 

umiejscowieniu w czasie nośników treści oraz towarzyszących im procesach w mózgu, ale 

wbrew pozorom nie może nam pokazać niczego o „bezwzględnym umiejscowieniu w czasie 



świadomej decyzji przesunięcia slajdu”. 

  Załóżmy na przykład, że rozwinięcie eksperymentu Greya Waltera ujawniło, iż 

300-milisekundowe opóźnienie (jak to założone przez Libeta) musi być włączone w realizację 

czynności, aby wyeliminować subiektywne poczucie prekognitywnej zmiany slajdu. 

W rzeczywistości to opóźnienie pokazałoby, że oczekiwania spowodowane decyzją o zmianie 

slajdu są dostrojone do tego, by uzyskać wizualną informację zwrotną 300 ms później oraz by 

wszcząć alarm w innych warunkach. (Jest to analogiczne do wiadomości od zszokowanego 

dowódcy w Kalkucie do brytyjskich władz w Londynie w następstwie bitwy pod Nowym 

Orleanem). Fakt, że alarm w końcu zostaje zinterpretowany w łańcuchu subiektywnym jako 

odczucie zdarzeń o zamienionej kolejności (zmiana przed wciśnięciem przycisku), nie mówi nam 

nic o tym, kiedy w rzeczywistym czasie po raz pierwszy pojawiła się świadomość decyzji 

o wciśnięciu przycisku. Poczucie, które zrelacjonowali badani, związane z brakiem czasu na 

„zawetowanie” zainicjowanego wciskania przycisku, gdy zdali sobie sprawę z tego, że „slajd już 

się zmienia”, jest naturalną interpretacją mózgu, który (w końcu) bierze pod uwagę wszystkie 

treści dostępne w różnych momentach i włącza je do narracji. Czy to poczucie pojawiło się 

w pierwszym momencie świadomości intencji (wówczas efekt wymaga długiego opóźnienia do 

„czasu pokazu”, jak w interpretacji stalinowskiej), czy była to retrospektywna reinterpretacja 

w innym razie dezorientującego faktu dokonanego (w interpretacji orwellowskiej)? Mam 

nadzieję, że teraz już jest jasne, iż założenia tego pytania po prostu je dyskwalifikują. 

  6. Niedopowiedzenia 

 

 

  Być może nadal chcesz zaprzeczyć temu, jakoby argumenty przedstawione w tym 

rozdziale nie były wystarczająco silne, aby obalić oczywistą prawdę, że nasze przeżycia 

dotyczące zdarzeń następują w tej samej kolejności, w jakiej ich doświadczamy. Jeśli ktoś myśli 

„jeden, dwa, trzy, cztery, pięć”, jego myślenie o „jeden” następuje przed pomyśleniem o „dwa” 

i tak dalej. Ten przykład ilustruje na ogół prawdziwą tezę, a wyjątki od niej wydają się 

niemożliwe, dopóki ograniczamy naszą uwagę do psychologicznych zjawisk o „zwykłym”, 

makroskopijnym trwaniu. Jednak eksperymenty, którym się przyglądaliśmy, zajęły się 

zdarzeniami ograniczonymi niezwykle wąskimi ramami czasowymi trwającymi kilkaset 

milisekund. Na tym poziomie standardowe założenia przestają być użyteczne. 

  Każde zdarzenie w mózgu ma określoną lokalizację czasoprzestrzenną, ale pytanie: 

„kiedy dokładnie bodziec stał się świadomy?” zakłada, że jedno z tych zdarzeń jest 

uświadomieniem sobie bodźca bądź sprowadza się do niego. To tak, jakby zapytać: „Kiedy 

dokładnie Imperium Brytyjskie zostało poinformowane o rozejmie w wojnie roku 1812?”. Gdzieś 

pomiędzy 24 grudnia 1814 a środkiem stycznia 1815 roku – to jest pewne, jednak tak naprawdę 

nie jesteśmy w stanie określić dokładnego dnia i godziny. Nawet jeśli udałoby nam się podać 

dokładny czas, w którym różne władze Imperium zostały o tym fakcie poinformowane, żaden 

z tych momentów nie może być uznany za czas, w którym się ono o tym dowiedziało. Podpisanie 

rozejmu było pewnym oficjalnym, intencjonalnym aktem Imperium, lecz udział sił brytyjskich 

w wojnie pod Nowym Orleanem był kolejnym takim aktem, wykonanym z założeniem, że do 

żadnego rozejmu nie doszło. Można by słusznie zauważyć, że z zasady dotarcie informacji do 

Whitehall lub pałacu Buckingham w Londynie powinno być uważane za oficjalny moment, 

w którym Imperium o czymś się dowiaduje, ponieważ jest to jego „centrum nerwowe”. 

Kartezjusz uważał, że to szyszynka była takim centrum nerwowym w mózgu, ale się mylił. 

Postrzeganie i kontrola – a stąd świadomość – są rozmieszczone w różnych częściach mózgu, 

zatem żaden moment nie może zostać uznany za ten, w którym następowało świadome zdarzenie. 



  W tym rozdziale próbowałem wykorzenić złe nawyki myślowe, odrywając je od ich 

wyimaginowanych „fundamentów”, i zastąpić je lepszymi sposobami myślenia, jednak po drodze 

musiałem zostawić wiele niedopowiedzeń. Podejrzewam, że najbardziej kuszące jest 

metaforyczne twierdzenie, że „badanie” jest czymś, co „wywołuje narracje”. Uważam, że 

umiejscowienie w czasie pytań kontrolnych przez badaczy może mieć znaczący wpływ na 

systemy reprezentacji używane przez mózg. Ale pośród tych, którzy mogą skierować takie 

pytania kontrolne do osoby badanej, jest sama ta osoba. Jeśli interesuje cię, kiedy coś sobie 

uświadamiasz, twoje własne badania i dociekliwość ustalą granice nowych okien kontrolnych 

i w ten sposób przesuną granice procesów w nich przebiegających. 

  Rezultatami badań zewnętrznych są zwykle jakiegoś rodzaju akty mowy, a te wyrażają 

sądy na temat różnorodnych treści świadomości, będące przedmiotem późniejszych interpretacji. 

Rezultaty badań na samym sobie to elementy tej samej kategorii semantycznej – nie 

„przedstawienia” (w teatrze kartezjańskim), lecz sądy dotyczące tego, co osobie badanej się 

wydaje, oceny, które następnie ta osoba może sama zinterpretować, zadziałać zgodnie z nimi, 

zapamiętać. W obu przypadkach owe zdarzenia ustalają interpretacje tego, co doświadczyła ta 

osoba, a zatem stanowią stałe punkty w ciągu subiektywnym. Jednak w modelu wielokrotnych 

szkiców pozbawione sensu jest pytanie, czy oprócz takiego sądu oraz wcześniejszych rozróżnień, 

na których jest on oparty, odbyło się przedstawienie materiałów do interpretacji, aby mógł je 

skontrolować główny sędzia, publiczność w teatrze kartezjańskim. To nadal trudno zrozumieć, 

a co dopiero zaakceptować. Musimy pokazać, że do tego wniosku wiodą jeszcze inne drogi. 

 



  Rozdział 7 
 

  Ewolucja świadomości 

 

 

  Wszystko jest takie, jakie jest, ponieważ takie się stało. 

  D’Arcy Thompson, 1917 

 

  1. Wewnątrz czarnej skrzynki świadomości 

 

 

  Teoria zarysowana w poprzednim rozdziale częściowo wskazuje, jak świadomość może 

się pojawiać w ludzkich mózgach, jednak jej zasadniczy wydźwięk był negatywny: obalenie 

dyktatorskiej idei teatru kartezjańskiego. Zaczęliśmy ją zastępować modelem pozytywnym, ale 

nie zaszliśmy za daleko. Aby dalej go rozwijać, musimy zmienić dziedzinę i podejść do 

złożoności świadomości od innej strony: od ewolucji. Ludzka świadomość nie istnieje od zawsze, 

więc musiała wyłonić się z innych zjawisk, które świadomością nie były. Być może, gdy 

spojrzymy na to, co musiało – lub mogło – warunkować to przejście, lepiej zrozumiemy 

złożoność i jej rolę w powstawaniu tego końcowego zjawiska. 

  Neuronaukowiec Valentino Braitenberg w swojej eleganckiej książeczce Vehicles: Essays 

in Synthetic Psychology (1984) opisuje szereg coraz bardziej skomplikowanych mechanizmów 

autonomicznych, stopniowo powstających ze śmiesznie prostych i kompletnie bezdusznych 

przyrządów oraz stających się (wyobrażonymi) jednostkami, które imponują realnością 

biologiczną i psychologiczną. To ćwiczenie wyobraźni działa ze względu na to, co Braitenberg 

nazywa „prawem analizy wstępującej i syntezy zstępującej”: o wiele łatwiej wyobrazić sobie 

zachowanie (i jego następstwa) urządzenia syntetyzowanego poniekąd „od wewnątrz”, niż 

próbować analizować zewnętrzne zachowanie „czarnej skrzynki” i domyślać się, co musi się 

dziać w środku. 

  Dotychczas traktowaliśmy świadomość jako coś na kształt czarnej skrzynki. 

Wyciągnęliśmy jej „zachowanie” (= fenomenologię) jako coś oczywistego i zastanawialiśmy się, 

jaki rodzaj ukrytych mechanizmów w mózgu mógłby to zachowanie wyjaśnić. Teraz odwróćmy 

tę strategię: pomyślmy o ewolucji mechanizmów mózgowych odpowiedzialnych za różne 

kwestie i zobaczmy, czy to, co się wyłania, może być wiarygodnym mechanizmem, który 

wyjaśniałby dziwne „zachowania” naszych świadomych mózgów. 

  Istnieje wiele teorii – czy raczej spekulacji – mówiących o ewolucji ludzkiej 

świadomości, a pierwsza z nich to rozważania Darwina w O pochodzeniu człowieka (1871/1959). 

W przeciwieństwie do innych wyjaśnień naukowych, wyjaśnienia ewolucyjne są przede 

wszystkim narracjami rozpoczynającymi się w czasie, w którym coś nie istniało, a kończącymi 

się w momencie zaistnienia danego zjawiska, prowadzącymi nas przez serię kroków 

wyjaśnianych po drodze. Zamiast przedstawiać wszystkie dotychczas wymyślone narracje tego 

typu, systematycznie i naukowo je omawiając, opowiem jedną historię, zapożyczając swobodnie 

różne elementy od innych teoretyków i koncentrując się na kilku pominiętych punktach, które 

pomogą nam pokonać przeszkody w zrozumieniu, czym jest świadomość. Aby dobrze 

opowiedzieć historię i aby była ona stosunkowo krótka, oparłem się pokusie włączenia dosłownie 

kilkudziesięciu fascynujących wątków pobocznych i trzymałem na wodzy standardowy instynkt 

filozofa, nakazujący prezentowanie wszystkich argumentów za i przeciw elementom, które 



włączam, oraz tym, które odrzucam. Przyznaję, że rezultat przypomina trochę streszczenie Wojny 

i pokoju w stu słowach, ale tylko na tyle wystarczy nam miejsca[51]. 

  Historia, którą musimy opowiedzieć, jest analogiczna do innych historii opowiadanych od 

niedawna w biologii. Można ją porównać na przykład do historii o pochodzeniu płci. Istnieje 

obecnie wiele organizmów bezpłciowych, które tak też się rozmnażają, ale był czas, kiedy to 

żadne organizmy nie miały płci męskiej i żeńskiej. W jakiś sposób, poprzez wyobrażalną serię 

kroków, niektóre z tych organizmów musiały przekształcić się w takie, które mają płeć, aż 

w końcu ewolucja stworzyła nas. Jakie warunki były sprzyjające czy konieczne do zaistnienia 

tych innowacji? Jest to jeden z najgłębszych problemów współczesnej teorii ewolucji[52]. 

  Istnieje elegancka zbieżność między tymi dwoma zagadnieniami, pochodzeniem płci 

i pochodzeniem świadomości. Nie ma właściwie nic seksownego (w znaczeniu ludzkim) w życiu 

seksualnym ptaków, ostryg i innych prostych form życia, lecz w ich mechanicznej i pozornie 

pozbawionej radości rutynie możemy rozpoznać fundamenty i zasady naszego o wiele bardziej 

podniecającego świata seksu. W podobny sposób nie ma nic szczególnie jaźniowego (jeśli mogę 

stworzyć taki termin) w prymitywnych prekursorach świadomych jednostek ludzkich, jednak są 

one podstawą naszych typowo ludzkich innowacji i naszej złożoności. Konstrukcja naszych 

świadomych umysłów jest rezultatem trzech kolejnych procesów ewolucyjnych, nakładających 

się na siebie, a każdy jest wyraźnie szybszy i potężniejszy od swojego poprzednika, ale żeby 

zrozumieć tę piramidę procesów, musimy zacząć od początku. 

  2. Początki 

 

 

  Scena pierwsza: Narodziny granic i racji 

 

  Na początku nie było racji; były tylko przyczyny. Nic nie miało celu, nic nie miało więcej 

niż funkcję; nie było na świecie żadnej teleologii. Wyjaśnienie jest proste: nie istniało nic, co 

miałoby swoje interesy. Jednak po upływie tysiącleci pojawiły się zwykłe replikatory (Dawkins 

1976/1996; zob. Monod 1972/1979, rozdz. 1). One nie miały pojęcia o swoich interesach, a być 

może właściwiej byłoby powiedzieć, że wcale ich nie miały, jednak my, spoglądając z naszego 

niemal boskiego punktu widzenia na ich początki, możemy nieprzypadkowo przypisać im 

pewnego rodzaju zainteresowania – będące pochodnymi podstawowego „interesu”, jakim była 

autoreplikacja. Innymi słowy, być może nie miało to znaczenia, było kwestią nieistotną, nie było 

dla nikogo i niczego ważne, czy osiągną one sukces replikacyjny, czy nie (choć wydaje się, iż 

możemy być wdzięczni, że im się udało), ale przynajmniej możemy im przypisać interesy 

mogące zaistnieć pod pewnym warunkiem. Jeśli te proste replikatory mają przeżyć i się mnożyć, 

a więc przetrwać w obliczu narastającej entropii, ich środowisko musiało spełniać pewne 

warunki: warunki sprzyjające replikacji muszą być obecne, a przynajmniej częste. 

  Ujmując sprawę bardziej antropomorficznie, jeśli te proste replikatory chcą nadal się 

mnożyć, powinny mieć nadzieję i walczyć o różne rzeczy; powinny unikać rzeczy „złych” 

i poszukiwać „dobrych”. Kiedy na scenę wkracza jednostka zdolna do zachowania odsuwającego 

w czasie, choćby tylko w sposób najbardziej prymitywny, poprzez rozpad i rozkład, wraz z tą 

zdolnością sprowadza na świat swoje „dobro”. Innymi słowy, stwarza punkt widzenia, z którego 

wydarzenia mogą być z grubsza podzielone na korzystne, niekorzystne i neutralne. Natomiast jej 

własne, wrodzone skłonności, aby poszukiwać pierwszych, unikać drugich i ignorować trzecie, 

zasadniczo definiują te trzy klasy. Gdy tak oto istota zaczyna mieć swoje interesy, a świat 

i zachodzące w nim zdarzenia zaczynają stanowić dla niej racje – bez względu na to, czy istota 

jest w stanie całkowicie je rozpoznać (Dennett 1984a). Pierwsze racje istniały, zanim zostały 



rozpoznane. Tak naprawdę pierwszym problemem, któremu stawiła czoło pierwsza istota 

stawiająca czoło problemom, było nauczenie się, jak rozpoznawać i działać na podstawie racji, 

które wytworzyło jej własne istnienie. 

  Gdy tylko coś zaczyna interesować się zachowaniem samego siebie, ważne stają się 

granice, ponieważ gdy zamierzasz się chronić, nie chcesz trwonić wysiłków, próbując ocalić cały 

świat: wytyczasz granice. Jednym słowem, stajesz się egoistą. Ten pierwotny rodzaj egoizmu 

(który, jako forma pierwotna, nie ma większości odcieni naszej formy egoizmu) jest jedną 

z oznak życia. To, gdzie kończy się jeden kawałek granitu, a zaczyna drugi, pozostaje bez 

znaczenia; granica jego pęknięcia może być rzeczywista, ale nie ma nic, co ochroniłoby 

terytorium, przesunęło tę granicę lub wycofało się z niej. „Ja przeciwko światu” – to rozróżnienie 

wszystkiego tego, co znajduje się wewnątrz zamkniętej granicy, oraz tego, co jest w świecie 

zewnętrznym – leży u sedna wszystkich procesów biologicznych, nie tylko połykania 

i wydalania, oddychania i transpiracji. Weźmy na przykład układ immunologiczny z milionami 

różnych przeciwciał ustawionych w obronie ciała przeciwko milionom różnorodnych 

zewnętrznych intruzów. Ta armia musi rozwiązać fundamentalny problem rozpoznawczy: 

odróżnienia samego siebie (i swoich przyjaciół) od wszystkiego innego. Problem ten został 

rozwiązany z grubsza w ten sam sposób, z którego korzystają państwa i ich armie: przez 

standaryzowane, zmechanizowane procedury identyfikacyjne – miniaturowe paszporty i celnicy 

to kształty cząsteczek oraz detektory tych kształtów. Należy zaznaczyć, że ta armia przeciwciał 

nie ma generałów, głównej centrali dowodzącej z planem walki ani nawet opisu wroga: 

przeciwciała reprezentują swoich wrogów tylko w sposób, w jaki milion zamków reprezentuje 

klucze, które je otwierają. 

  Musimy zwrócić uwagę na jeszcze kilka faktów ujawniających się już na tym wczesnym 

etapie. Ewolucja zależy od historii, ale Matka Natura nie jest snobką i pochodzenie nie robi na 

niej wrażenia. Nie ma znaczenia, gdzie czy jak dany organizm zdobył swoje siły; nie szata zdobi 

człowieka. Oczywiście, o ile dzisiaj wiemy, pochodzenie wczesnych replikatorów było 

w każdym przypadku takie samo: każdy z nich był wynikiem takiej czy innej ślepej, 

przypadkowej selekcji. Gdyby jednak podróżujący w czasie superinżynier umieścił 

replikatora-robota w tym środowisku i gdyby jego zdolności były takie same lub lepsze niż 

zdolności jego naturalnej konkurencji, jego potomkowie mogliby teraz być wśród nas – mogliby 

nawet być nami! (Dennett 1987a, 1990b). 

  Dobór naturalny nie może powiedzieć, dlaczego jakiś system stał się właśnie taki, ale nie 

znaczy to, że nie mogą istnieć głębokie różnice między systemami „zaprojektowanymi” przez 

dobór naturalny a tymi zaprojektowanymi przez inteligentnych inżynierów (Langton, Hogeweg, 

w: Langton 1989). Na przykład projektanci, cechując się dalekowzrocznością, ale i klapkami na 

oczach, zwykle stwierdzają, że ich projektom zagrażają nieprzewidziane efekty uboczne 

i oddziaływania, więc starają się przed nimi chronić, dając każdemu z elementów w systemie 

jedną funkcję i izolując go od innych elementów. Inaczej jest z Matką Naturą (procesem doboru 

naturalnego), która jest znana z krótkowzroczności i braku celów. Nie przewiduje w ogóle, więc 

nie może się martwić o nieprzewidziane efekty uboczne. Nie „próbując” ich uniknąć, 

wypróbowuje projekty, z których wiele cierpi na efekty uboczne; większość tych projektów jest 

beznadziejna (zapytaj jakiegokolwiek inżyniera), jednak od czasu do czasu pojawia się 

przypadkowy, ale korzystny efekt uboczny: co najmniej dwa niepowiązane ze sobą systemy 

funkcyjne współdziałają i dają premię: wiele funkcji jednego elementu. Wielofunkcyjność nie 

jest nieznana w przedmiotach stworzonych przez ludzi, lecz są one rzadkie; w naturze są 

wszędzie i – jak zobaczymy – jednym z powodów, dla których teoretycy mają taki problem 

z odkryciem wiarygodnych projektów świadomości w mózgu, jest to, że zwykle uważają, iż 



elementy mózgu pełnią tylko jedną funkcję[53]. 

  Znamy już podstawy. Możemy teraz wyjaśnić następujące fakty pierwotne: 

    (1) Istnieją racje, które można rozpoznawać. 

 

  (2) Jeśli są racje, istnieją też punkty widzenia, z których perspektywy można te racje 

rozpoznać i ocenić. 

 

  (3) Każdy podmiot działający musi odróżniać „tu, wewnątrz” od „świata zewnętrznego”. 

 

  (4) Każde rozpoznanie musi koniec końców być zrealizowane przez wiele „ślepych, 

mechanicznych” procedur. 

 

  (5) Wewnątrz określonej granicy nie musi zawsze istnieć dyrektor czy centrala. 

 

  (6) W naturze nie szata zdobi człowieka; pochodzenie nie ma znaczenia. 

 

  (7) W naturze elementy często pełnią wiele funkcji w ramach jednego organizmu. 

 

    Widzieliśmy już konsekwencje tych pierwotnych faktów w poszukiwaniach ostatecznego 

„punktu widzenia świadomego obserwatora” i w kilku przykładach, w których homunkulusa 

zamieniliśmy na proste mechanizmy czy ich zespoły. Jednak, jak mogliśmy zaobserwować, 

punkt widzenia świadomego obserwatora nie jest tożsamy z pierwotnymi punktami widzenia 

pierwszych replikatorów, które dzieliły swoje światy na to, co dobre, i to, co złe, ale jest ich 

bardziej wysublimowanym potomkiem. (W końcu nawet rośliny mają swój punkt widzenia 

w tym pierwotnym sensie). 

  Scena druga: 

Nowe i lepsze sposoby tworzenia przyszłości 

 

  Jedną z najgłębszych, najogólniejszych funkcji organizmów żywych jest patrzeć przed 

siebie, tworzyć przyszłość, jak określił to Paul Valéry. 

  François Jacob, 1982, s. 66 

 

    Przewidzieć przyszłość pewnej krzywej to znaczy wykonać pewne operacje na jej 

przeszłości. Idealnego operatora przewidywania nie da się skonstruować w postaci aparatu, 

jednakże istnieją pewne operatory, zbliżone nieco do idealnych i dające się urzeczywistnić 

w postaci urządzeń, których budowa leży w zasięgu naszych możliwości. 

  Norbert Wiener, 1948/1971, s. 28–29 

 

    W poprzednim rozdziale mimochodem wspomniałem, że głównym zadaniem mózgów 

jest wytwarzanie przyszłości i twierdzenie to zasługuje na trochę więcej uwagi. Aby przeżyć, 

organizm musi się uzbroić (jak drzewo czy małż) i być dobrej myśli lub opracować metody 

unikania szkód i przemieszczania się w bezpieczniejsze miejsca. Kto zdecyduje się na to drugie, 

ten musi zmierzyć się z pierwotnym problemem, który nieustannie rozwiązywać musi każdy 

podmiot działający: 

  Co mam teraz robić? 

  Do rozwiązania tego problemu potrzebny jest układ nerwowy umożliwiający ci 

regulowanie działań w czasie i przestrzeni. Młoda żachwa przemierza morze w poszukiwaniu 



odpowiedniej skały lub kawałka rafy, aby się w nią wczepić i założyć dom na całe życie. Do 

wypełnienia tego zadania ma elementarny układ nerwowy. Gdy znajdzie miejsce i się zakorzeni, 

nie potrzebuje już swojego mózgu, więc go zjada! (Co przypomina habilitację)[54]. Kluczem 

regulacji jest umiejętność śledzenia, a nawet przewidywania ważnych właściwości środowiska, 

zatem wszystkie mózgi to w istocie maszyny przewidujące. Muszla małża to świetna zbroja, ale 

nie zawsze może być zamknięta; wbudowany odruch, który nagle zamyka muszlę, jest prostacki, 

lecz skuteczny, gdyż przewiduje krzywdę lub jej unika. 

  Jeszcze bardziej prostackie są reakcje wycofania i zbliżania u najprostszych organizmów, 

a łączą się ze źródłami dobra i zła najbardziej bezpośrednio: dotykiem. W zależności od tego, czy 

dotknięta rzecz jest dla nich zła, czy dobra, wycofują się lub ją pochłaniają (w samą porę, jeśli 

mają szczęście). Dzieje się to, gdyż organizmy te są skonstruowane tak, że kontakt z dobrą lub 

złą cechą wywołuje odpowiedni ruch. Jak zobaczymy, fakt ten jest podstawą niektórych 

najstraszniejszych i najsmaczniejszych (dosłownie) cech świadomości. Na początku wszystkie 

„sygnały” spowodowane przez środowisko znaczyły „uciekaj!” lub „do dzieła!” (Humphrey 

1992). 

  Na tym wczesnym etapie żaden układ nerwowy nie miał możliwości wykorzystania 

chłodniejszej bądź obiektywnej „wiadomości”, która by go zaledwie informowała neutralnie 

o pewnym stanie. Jednak takie proste układy nerwowe nie są w stanie znaleźć punktu oparcia 

w świecie. Są on jedynie zdolne do czegoś, co moglibyśmy nazwać „antycypacją proksymalną”: 

do zachowania, które jest odpowiednie do tego, co wydarzy się w najbliższej przyszłości. Lepsze 

mózgi potrafią wydobyć więcej informacji szybciej i użyć ich przede wszystkim do uniknięcia 

szkodliwego kontaktu lub do poszukiwania pokarmu (oraz możliwości łączenia się w pary, 

w momencie gdy pojawiła się płeć). 

  Stawiając czoło zadaniu zbudowania użytecznej przyszłości z osobistej przeszłości, my, 

organizmy, staramy się dostać coś za darmo (a przynajmniej w dobrej cenie): odnaleźć prawa 

rządzące światem – a jeśli takowych nie ma, to znaleźć przybliżone prawa rządzące światem – 

cokolwiek, co da nam przewagę. Z pewnej perspektywy wydaje się zupełnie niesłychane, że my, 

organizmy, w ogóle znajdujemy punkt oparcia w naturze. Czy istnieje jakaś głęboka racja, dla 

której natura powinna nam pomagać lub ujawniać swoje prawa na drodze zwykłej obserwacji? 

Każdy przydatny generator przyszłości jest czymś w rodzaju sztuczki – doraźnym układem, który 

akurat w większości przypadków działa, szczęśliwym trafieniem jakiejś prawidłowości 

w świecie, którą można śledzić. Każdemu takiemu organizmowi, który ma szczęście 

w przewidywaniu, przysługuje oczywiście nagroda ze strony Matki Natury, jeśli tylko pogłębi 

w ten sposób swoją przewagę. 

  Na krańcu minimalistycznym mamy zatem stworzenia reprezentujące jak najmniej: 

jedynie tyle, by świat mógł je czasem ostrzec, kiedy zaczynają coś robić źle. Stworzenia, które 

kierują się tą strategią, nie planują. Idą przed siebie, a gdy coś zacznie je boleć, „wiedzą”, że 

muszą się wycofać, ale jedynie tyle potrafią. 

  Kolejny etap to krótkoterminowa antycypacja – na przykład umiejętność uchylania się 

przed lecącą cegłą. Tego rodzaju talent do antycypowania jest zazwyczaj „wbudowany” – należy 

do wrodzonej maszynerii projektowanej przez całe wieki, a śledzącej swego rodzaju wyjątkową 

regularność, którą można dostrzec między rzeczami zbliżającymi się a rzeczami, które nas 

uderzają. Uchylenie się przed zbliżającym się przedmiotem jest głęboko zakorzenione na 

przykład w ludziach i można je zaobserwować u noworodków (Yonas 1981), co jest darem od 

naszych przodków, których zmarli kuzyni nie potrafili się wystarczająco uchylić. Czy sygnał 

„coś się zbliża” znaczy „uchyl się!”? Cóż, takie jest jego protoznaczenie; jest on bezpośrednio 

połączony z mechanizmem uchylania się. 



  Dostaliśmy też inne dary. Nasze układy wzrokowe, tak jak u wielu innych zwierząt, 

nawet ryb, są wrażliwe na wzorce mające pionową oś symetrii. Braitenberg twierdzi, że to 

prawdopodobnie dlatego, iż w naturalnym środowisku naszych odległych przodków (na długo 

zanim powstały fasady kościołów i wiszące mosty) niemalże jedynymi rzeczami, które miały 

taką pionową oś symetrii, były inne zwierzęta, i to tylko patrzące się na ciebie. Zatem nasi 

przodkowie byli wyposażeni w najcenniejszy system alarmowy, który był uruchamiany 

(głównie), gdy inne zwierzę patrzyło na nich (Braitenberg 1984)[55]. Identyfikacja drapieżnika 

w (przestrzennej) odległości (w odróżnieniu od czekania, aż poczujesz jego zęby wbijające się 

w ciebie) również jest rodzajem przewidywania dystalnego czasowo: daje ci przewagę 

w unikaniu [niebezpieczeństw]. 

  Ważnym faktem dotyczącym takich mechanizmów jest to, że ich rozróżnienia są bardzo 

zgrubne; idą na kompromis między czymś, co można by nazwać prawdą i trafnością ujęcia, 

a szybkością i oszczędnością. Niektóre z bodźców, które wyzwalają detektor symetrii, nie mają 

właściwie żadnego znaczenia dla organizmu: rzadkie symetryczne drzewo czy krzak lub 

(współcześnie) wiele przedmiotów wyprodukowanych przez ludzi. Zatem klasa rzeczy 

rozróżnianych przez ten mechanizm to po prostu kolorowa zbieranina – zdominowana przez 

zwierzęta patrzące się w moim kierunku, ale dopuszczająca nieograniczenie wielką liczbę 

fałszywych alarmów (w odniesieniu do tego komunikatu). Poza tym nie wszystkie oraz nie tylko 

wzorce o pionowej symetrii uruchomią ten proces; niektóre wzorce pionowe z takiego czy innego 

powodu tego nie zrobią, a poza tym wystąpią fałszywe alarmy; jest to cena, którą należy zapłacić 

za szybki, tani, przenośny mechanizm, cena, którą chętnie płacą organizmy w swoim narcyzmie 

(Akins 1989). To fakt oczywisty, jednak niektóre z jego następstw dla świadomości nie są 

z początku tak oczywiste. (W rozdziale 12 stanie się to istotne, gdy będziemy zadawać pytania 

typu: Jakie właściwości wykrywamy za pomocą naszego wzroku, rozróżniającego kolory? Co 

mają ze sobą wspólnego rzeczy czerwone? A nawet: dlaczego świat wydaje nam się taki, a nie 

inny?) 

  Dowiedzenie się (choćby i omylne) o tym, że inne zwierzę patrzy na ciebie, jest w świecie 

przyrody niemal zawsze zdarzeniem istotnym. Jeśli zwierzę to nie chce cię zjeść, to może być 

potencjalnym partnerem seksualnym bądź rywalem w zdobyciu takiego partnera, czy też ofiarą, 

która zdała sobie sprawę z tego, że się zbliżasz. Ten alarm powinien następnie włączyć analizę 

„przyjaciel, wróg czy pokarm?”, aby organizm mógł rozróżnić komunikaty typu: „przedstawiciel 

tego samego gatunku patrzy na ciebie!”, „zostałeś namierzony przez drapieżnika!” i „twoja 

kolacja zaraz ucieknie!”. U niektórych gatunków (na przykład u pewnych ryb) detektor symetrii 

pionowej jest skonstruowany tak, że powoduje nagłe przerwanie wykonywanej czynności, co jest 

znane jako reakcja orientacyjna. 

  Psycholog Odmar Neumann (1990) uważa, że reakcje orientacyjne są biologicznymi 

odpowiednikami alarmu na statku „wszystkie ręce na pokład!”. Większość zwierząt, tak jak my, 

wykonuje niektóre czynności rutynowo, „na autopilocie”, wykorzystując mniej niż pełną 

wydolność, a czynności te są w istocie pod kontrolą wyspecjalizowanych podsystemów 

znajdujących się w ich mózgach. Kiedy wszczęty jest wyspecjalizowany alarm (jak na przykład 

alarm zbliżającej się istoty czy alarm symetrii pionowej w człowieku) lub alarm ogólny 

z powodu czegoś nagłego i zaskakującego (czy po prostu niespodziewanego), układ nerwowy 

zwierzęcia zostaje zmobilizowany, aby radzić sobie z możliwością nagłego wypadku. Zwierzę 

przerywa poprzednie czynności i szybko rozgląda się czy też odświeża informacje, co daje 

każdemu organowi zmysłowemu możliwość wniesienia czegoś do puli dostępnych i rzetelnych 

informacji. Zostaje stworzona tymczasowo scentralizowana arena kontroli dzięki zwiększonej 

aktywności neuronalnej – wszystkie kanały są otwarte przez krótką chwilę. Jeśli wynikiem 



zebranych informacji jest wszczęcie „drugiego alarmu”, całe ciało zwierzęcia zostaje 

zmobilizowane przez nagły przypływ adrenaliny. Jeśli nie, zwiększona aktywność wkrótce się 

cofa, załoga po służbie wraca do łóżka, a specjaliści powracają do swoich funkcji kontrolnych. 

Te krótkie epizody przerywania i zwiększonej czujności nie są same w sobie przypadkami 

„przytomnej świadomości” (jak czasem mówią niektórzy) typu ludzkiego, a przynajmniej nie są 

nimi koniecznie, są jednak prawdopodobnie koniecznymi ewolucyjnymi prekursorami 

świadomych stanów. 

  Neumann twierdzi, że reakcje orientacyjne powstały jako reakcje na sygnały alarmowe, 

ale okazały się tak przydatne, wywołując ogólne odświeżanie, że zwierzęta zaczęły wchodzić 

w ten tryb orientacyjny coraz częściej. Ich układ nerwowy potrzebował trybu „wszystkie ręce na 

pokład!”, a gdy już został on osiągnięty, częstsze uruchamianie go kosztowało niewiele lub nic, 

opłaciło się zaś z nawiązką, zapewniając lepsze informacje o stanie środowiska czy o stanie 

samego zwierzęcia. Można by powiedzieć, że stało się to nawykiem, już nie tylko pod kontrolą 

zewnętrznych bodźców, ale inicjowanym wewnątrz (podobnie jak regularne ćwiczenia 

przeciwpożarowe). 

  Regularna czujność stopniowo zmieniła się w regularną eksplorację i zaczęła ewoluować 

nowa strategia behawioralna: strategia pozyskiwania informacji „dla samej informacji”, tylko na 

wypadek, gdyby mogła się okazać któregoś dnia cenna. Strategia ta przyciągnęła większość 

ssaków, szczególnie naczelnych, które rozwinęły bardzo ruchome oczy, a te dzięki ruchom 

sakkadowym zapewniały niemal nieprzerwane przeszukiwanie świata. Spowodowało to 

fundamentalną zmianę w ekonomii organizmów, które zrobiły ten krok: narodziny ciekawości, 

czyli głodu epistemologicznego. Zamiast gromadzić informacje jedynie na daną chwilę, do 

wykorzystania natychmiast, zaczęły stawać się czymś, co psycholog George Miller nazwał 

„informacjofagami”: organizmami spragnionymi nowych informacji o świecie, który 

zamieszkują (oraz o sobie). Jednak nie stworzyły i nie zastosowały całkowicie nowych systemów 

gromadzenia informacji. Jak to zwykle bywa w ewolucji, zmontowały te nowe systemy ze 

sprzętu zapewnionego im przez ich przodków. Ta historia zostawiła po sobie ślady, zwłaszcza na 

emocjonalnych czy afektywnych zabarwieniach świadomości, gdyż mimo że bardziej 

zaawansowane stworzenia stały się „niezainteresowanymi” zbieraczami informacji, ich 

„mechanizmy raportowania” były tylko inaczej zastosowanymi ośrodkami ostrzegającymi 

i dopingującymi ich przodków, nigdy nie wysyłając żadnej informacji „wprost”, ale zawsze 

dodając pewien szczątkowy pozytywny lub negatywny „wydźwięk” redaktorski do każdej 

dostarczanej przez siebie informacji. Usuwając cudzysłów i metafory: wrodzone połączenia 

stanów informujących z wycofaniem oraz pochłanianiem, unikaniem i wzmacnianiem nie zostały 

zniszczone, a jedynie osłabione i gdzie indziej ukierunkowane. (Wrócimy do tej kwestii 

w rozdziale 12). 

  U ssaków temu ewolucyjnemu wzrostowi sprzyjał podział pracy w mózgu, który 

wytworzył dwa wyspecjalizowane obszary: (z grubsza) grzbietowy i brzuszny. (Hipoteza, którą 

przedstawiam dalej, została postawiona przez neuropsychologa Marcela Kinsbourne’a). Część 

grzbietowa mózgu jest odpowiedzialna za „bieżące” pilotowanie, mające utrzymać statek (ciało 

organizmu) z dala od niebezpieczeństwa; tak jak procedury „wykrywania zderzeń” wbudowane 

w gry wideo, musiało ono niemalże bez przerwy monitorować środowisko w poszukiwaniu 

zbliżających się i oddalających przedmiotów, a ogólnie rzecz biorąc, było odpowiedzialne za 

unikanie wpadania organizmu na przedmioty i spadania z urwisk. Pozwoliło to brzusznej części 

mózgu skoncentrować się na identyfikacji różnorodnych przedmiotów w świecie; mogła ona 

pozwolić sobie na szczegółową obserwację konkretów i ich względnie powolną i szeregową 

analizę, ponieważ mogła opierać się na systemie brzusznym, który chronił ciało przed 



niebezpieczeństwami. U naczelnych, według spekulacji Kinsbourne’a, podział 

grzbietowo-brzuszny w drodze dalszej ewolucji przekształcił się w znane specjalizacje prawej 

i lewej półkuli: globalną, czasoprzestrzenną prawą półkulę i bardziej skoncentrowaną, 

analityczną, szeregową półkulę lewą. 

  Śledzimy zaledwie jeden wątek w ewolucyjnej historii układu nerwowego 

i skorzystaliśmy z najbardziej podstawowego mechanizmu ewolucyjnego: doboru konkretnych 

genotypów (kombinacji genów), które okazały się odpowiedzialne za lepiej przystosowane 

jednostki (fenotypy) niż inne genotypy. Organizmy, które mają na tyle szczęścia, że rodzą się 

lepiej przygotowane, zwykle wytwarzają więcej mogących przeżyć potomków, a zatem lepsze 

cechy wrodzone (hard-wired) rozprzestrzeniają się w populacji. Naszkicowaliśmy rozwój 

w przestrzeni konstrukcji od najprostszych wyobrażalnych detektorów dobra i zła do 

zorganizowanych architektur złożonych z takich mechanizmów, mających w rezultacie zdolność 

tworzenia przydatnych antycypacji we względnie stabilnych i przewidywalnych środowiskach. 

  W trzeciej fazie naszego opowiadania musimy wprowadzić istotną innowację: pojawienie 

się indywidualnych fenotypów, których wnętrze nie jest całkowicie wrodzone, a raczej zmienne 

i plastyczne, przez co mogą uczyć się one w czasie swojego życia. Pojawienie się plastyczności 

w układach nerwowych nastąpiło (z grubsza) w tym samym czasie, co ulepszenia, o których 

właśnie mówiliśmy, i wytworzyło dwa nowe ośrodki, w których mogła zadziałać ewolucja, ze 

znacznie większą szybkością niż sama ewolucja genetyczna na drodze mutacji genów i doboru 

naturalnego. Niektóre złożone cechy ludzkiej świadomości są rezultatem tych nadal 

pojawiających się ulepszeń w owych ośrodkach, więc potrzebujemy jasnej, choć może 

i elementarnej, wizji związków między nimi a leżącym u ich podstaw procesem ewolucji 

genetycznej. 

  3. Ewolucja w mózgach a efekt Baldwina 

 

 

  Wszyscy zakładamy, że przyszłość będzie podobna do przeszłości – jest to podstawowa, 

choć niedowodliwa zasada każdego naszego wniosku indukcyjnego, jak zauważył David Hume. 

Matka Natura (budowniczy konstrukcji realizowanych w ramach doboru naturalnego) zakłada to 

samo. W wielu aspektach warunki pozostają niezmienione: grawitacja nadal oddziałuje, woda 

nadal paruje, organizmy muszą uzupełniać i chronić wodę w swoim ciele, zbliżające się 

przedmioty nadal zajmują coraz większe fragmenty siatkówki i tak dalej. W przypadku tak 

ogólnych zasad Matka Natura daje rozwiązania długoterminowe: wrodzone detektory 

grawitacyjne wskazujące kierunek w górę, wrodzone alarmy pragnienia, wrodzone obwody 

uchylania się przed zbliżającymi się przedmiotami. Inne warunki są zmienne, ale w sposób 

przewidywalny, cyklicznie, a Matka Natura odpowiada na nie, tworząc inne wrodzone 

urządzenia, na przykład mechanizmy zimowego przyrostu futra uruchamiane przez zmianę 

temperatury czy wrodzone budziki, które zarządzają cyklami budzenia się i zasypiania zwierząt 

nocnych i dziennych. Jednak czasem Matka Natura ani w ogóle nikt raczej nie może przewidzieć 

korzystnych i szkodliwych warunków otoczenia – są one chaotycznymi procesami lub zależą od 

takich procesów (Dennett 1984a, s. 109 i nast.). W takich przypadkach żaden stereotypowy 

projekt nie przystosuje się na każdą możliwą okoliczność, więc na lepszej pozycji będą te 

organizmy, które potrafią się w pewnym stopniu przekonstruować, aby stawić czoło napotkanym 

warunkom. Czasem takie przekonstruowanie nazywane jest „uczeniem się”, a czasem po prostu 

rozwojem. Linia oddzielająca je od siebie jest sporna. Czy ptaki uczą się latać? Czy uczą się 

śpiewać? (Nottebohm 1984; Marler i Sherman 1983). A czy uczą się, żeby rosły im pióra? Czy 

dzieci uczą się chodzić i mówić? Ta linia (jeśli w ogóle takowa istnieje) jest istotna dla naszych 



celów. Nazwijmy więc każdy taki proces, znajdujący się gdziekolwiek na spektrum od uczenia 

się ogniskowania oczu po uczenie się mechaniki kwantowej, dopracowywaniem konstrukcji po 

urodzeniu. Gdy się rodzisz, nadal pozostaje pewien obszar zmian, który w końcu zostaje ustalony 

tak czy inaczej jako względnie stały element konstrukcji do końca twojego życia (jeśli nauczysz 

się jeździć na rowerze albo mówić po rosyjsku, zwykle tego nie zapominasz). 

  Jak możliwy jest proces dopracowywania konstrukcji po urodzeniu? Tylko w jeden 

(nienadprzyrodzony) sposób: na drodze procesu bardzo podobnego do tego, który ustala 

prenatalną konstrukcję, albo, innymi słowy, podobnego do ewolucji przez dobór naturalny 

zachodzącej w jednym osobniku (w ramach fenotypu). Coś, co już znalazło się w jednostce na 

drodze zwykłego doboru naturalnego, musi odgrywać rolę mechanicznego selektora, a coś innego 

musi odgrywać rolę licznych przedmiotów doboru. Zaproponowano wiele różnych teorii 

działania tego procesu, jednak wszystkie – z wyjątkiem tych, które są po prostu wariackie lub 

zbyt tajemnicze – mają tę strukturę, a różnią się jedynie szczegółami proponowanych 

mechanizmów. W XX wieku najbardziej wpływową teorią długo był behawioryzm Barrhusa 

Frederica Skinnera, w którym pary bodziec-reakcja podlegały doborowi, a „wzmacniające” 

bodźce były mechanizmami doboru. Rola bodźców nagradzających i karzących – marchewki 

i kija – w kształtowaniu zachowania jest niezaprzeczalna, lecz behawiorystyczny mechanizm 

„warunkowania instrumentalnego” został powszechnie uznany za zbyt prosty, aby wyjaśniał 

złożoność dopracowywania konstrukcji po urodzeniu w gatunkach tak złożonych jak ludzie 

(i prawdopodobnie również u gołębi, ale to już inna historia). Obecnie nacisk kładzie się na różne 

teorie wyjaśniające proces ewolucji w mózgu (Dennett 1974). Różne wersje tego pomysłu są 

obecne od dekad, jednak dziś, gdy istnieje możliwość przetestowania rywalizujących ze sobą 

modeli w ogromnych symulacjach komputerowych, pojawiają się spory, od których mądrze jest 

trzymać się z daleka[56]. 

  Wystarczy nam rzec, że w ten czy inny sposób plastyczny mózg jest w stanie adaptacyjnie 

się przeorganizować w odpowiedzi na określone nowości napotkane w środowisku, a proces, 

w wyniku którego tak się dzieje, jest niemal z pewnością mechaniczny i wyraźnie analogiczny do 

selekcji naturalnej. To pierwszy nowy ośrodek ewolucji: dopracowywanie konstrukcji po 

urodzeniu w indywidualnych mózgach. Doborowi podlegają różne struktury mózgowe regulujące 

czy wpływające na zachowanie, a dobór zachodzi na drodze takiego czy innego mechanicznego 

procesu odsiewania, który sam w sobie jest zainstalowany genetycznie w układzie nerwowym. 

  Niesamowite jest to, że ta zdolność, sama w sobie będąca wytworem ewolucji 

genetycznej przez dobór naturalny, nie tylko daje przewagę mającym ją organizmom nad ich 

zaprogramowanymi kuzynami, którzy nie mogą się przeprojektować, ale też odbija się na 

procesie ewolucji genetycznej i przyspiesza go. Jest to zjawisko mające wiele nazw, jednak 

najbardziej znana to „efekt Baldwina” (Richards 1987; Schull 1990). Przebiega ono 

w następujący sposób. 

  Wyobraźmy sobie populację pewnego gatunku, w którym występują duże różnice 

w momencie narodzenia w zakresie organizacji mózgów. Załóżmy, że jedna z możliwych 

organizacji wyposaża swojego nosiciela w pewną dobrą sztuczkę – talent behawioralny, który go 

ochrania lub zdecydowanie zwiększa jego szanse. Możemy to przedstawić w ramach tak 

zwanego krajobrazu adaptacyjnego; wysokość reprezentuje dostosowanie (im wyższe, tym 

lepiej), a długość i szerokość reprezentują zmienne oznaczające organizację mózgu (w tym 

eksperymencie myślowym nie musimy ich precyzować). 

  



 
 Ryc. 7.1 

 

  Jak pokazuje rycina, tylko jedna cecha jest preferowana; inne, bez względu na to, jak 

„blisko” preferowanej cechy się znajdują, mają takie samo dostosowanie (fitness). Taka igła 

w stogu siana może być praktycznie niewidoczna dla doboru naturalnego. Nawet jeśli kilku 

szczęśliwców ją ma, szanse, aby ich szczęście rozprzestrzeniło się w populacji przyszłych 

pokoleń, są zdecydowanie małe, chyba że wśród jednostek występuje plastyczność konstrukcji. 

  Załóżmy więc, że każda z tych jednostek ma inny genetyczny start, jednak w czasie 

swojego życia przemieszcza się w przestrzeni dostępnych im możliwości konstrukcyjnych dzięki 

swej plastyczności. Ze względu na pewne warunki panujące w środowisku wszystkie kierują się 

ku pożądanej cesze. Istnieje jedna dobra sztuczka, której można nauczyć się w ich środowisku, 

a wszystkie się jej uczą. Wyobraźmy sobie, że sztuczka jest tak dobra, że ci, którzy nigdy się jej 

nie uczą, mają ogromną wadę, i załóżmy, że przeżywają życie z konstrukcjami bardziej 

odsuniętymi w przestrzeni (i w związku z tym wymagają więcej przeprojektowania po 

urodzeniu) niż ci, którzy są bliscy dobrej sztuczki. 

  Pewna bajka (zaadaptowana z Hinton i Nowlan 1987) pomoże nam sobie to wyobrazić. 

Załóżmy, że istnieje dziesięć miejsc w mózgu każdego zwierzęcia, które mogą być 

zorganizowane na jeden z dwóch sposobów, A lub B. Załóżmy, że dobra sztuczka jest 

zaprojektowana jako AAABBBAAAA oraz że wszystkie inne organizacje są równie mało 

imponujące pod względem ich wpływu na zachowania. Skoro wszystkie te połączenia są 

plastyczne, każde zwierzę w czasie swojego życia może wypróbować którąkolwiek z 210 różnych 

kombinacji cech A i B. Te zwierzęta, które rodzą się w stanie takim jak BAABBBAAAA, są 

oddalone o tylko jeden element od dobrej sztuczki (choć oczywiście mogą się od niej oddalić, 



próbując najpierw szeregu innych elementów). Inne, które zaczynają od stanu BBBAAABBBB, 

muszą wykonać co najmniej 10 przeprojektowań (zakładając, że nie przeprojektują czegoś 

z powrotem, czyli błędnie), zanim odnajdą dobrą sztuczkę. Te zwierzęta, których mózgi 

zaczynają bliżej celu, będą miały wyższą przeżywalność od tych, które zaczynają daleko, nawet 

jeśli nie ma innej przewagi selekcyjnej, gdy jest się urodzonym ze strukturą znajdującą się 

„blisko” pożądanej kombinacji, nad strukturą „daleką” od kombinacji docelowej (jak wyraźnie 

pokazuje Ryc. 7.1). Zatem populacja w następnym pokoleniu będzie się składać głównie 

z jednostek bliższych celowi (które jednocześnie będą mogły łatwiej dojść do celu w czasie 

swojego życia), a procesy te mogą trwać do momentu, w którym cała populacje jest genetycznie 

nastawiona na dobrą sztuczkę. W ten sposób „odkryta” przez jednostki dobra sztuczka może być 

wówczas przekazywana dalej, względnie szybko, przyszłym pokoleniom. 

  

 
 Ryc. 7.2 

 

  Jeśli jednostki mają zmienną szansę dotarcia (a następnie „rozpoznania” oraz 

„przyczepienia się”) do dobrej sztuczki w czasie swojego życia, niemalże niewidoczna igła 

w stogu siana na ryc. 7.1 stanie się szczytem o dość widocznym wybrzuszeniu, po którym może 

się wspinać dobór naturalny (Ryc. 7.2). Ten proces, nazywany „efektem Baldwina”, może 

z początku wyglądać jak zdyskredytowany pomysł Lamarcka, mówiący o genetycznym 

przekazywaniu cech nabytych, ale nim nie jest. Nic, czego uczy się jednostka, nie jest przekazane 

jej potomstwu. Po prostu jednostki, które mają tyle szczęścia, żeby być bliżej dobrej sztuczki 

w przestrzeni konstrukcyjno-eksploracyjnej, będą zwykle miały więcej potomstwa, które również 

będzie bliżej dobrej sztuczki. Po upływie pokoleń rywalizacja stanie się bardziej zacięta: w końcu 

jedynymi osobnikami, które mogą ze sobą konkurować, są te, które urodziły się z dobrą sztuczką 



(lub bardzo blisko niej). Jednak bez plastyczności efekt by nie istniał, gdyż „prawie robi wielką 

różnicę”, chyba że próbujesz różnych układów, aż w końcu trafisz do celu. 

  Można powiedzieć, że dzięki efektowi Baldwina jednostki wstępnie testują skuteczność 

konkretnych konstrukcji przez fenotypową (indywidualną) eksplorację przestrzeni najbliższych 

możliwości. Jeśli w ten sposób zostaje odkryty szczególnie korzystny układ, owo odkrycie 

stworzy nową presję selekcyjną: organizmy bliższe w krajobrazie adaptacyjnym do tego odkrycia 

będą miały znaczną przewagę nad organizmami od niego oddalonymi. Oznacza to, że gatunki 

wyposażone w plastyczność będą miały skłonność do ewolucji szybszej (oraz „wnikliwszej”) niż 

te gatunki, które się nią nie cechują. Zatem ewolucja w drugim ośrodku, plastyczności 

fenotypowej, może wzbogacić ewolucję w ośrodku pierwszym, czyli w różnorodności 

genetycznej. (Wkrótce przyjrzymy się efektowi równoważącemu, pojawiającemu się w wyniku 

interakcji z trzecim ośrodkiem). 

  4. Plastyczność w ludzkim mózgu: początki 

 

 

  Otóż tak samo rozum, korzystając z wrodzonych swoich sił, przysposabia sobie narzędzia 

umysłowe, dzięki którym zdobywa nowe siły do innych dzieł umysłowych, a z dzieł tych z kolei 

nowe ma narzędzia, czyli zdolność do dalszych badań, i tak coraz dalej się wspina, póki na 

szczycie mądrości nie stanie. 

  Baruch Spinoza, 1677/2009, s. 354 

 

    Układy nerwowe z całkowicie wrodzoną organizacją są lekkie, energetycznie wydajne 

oraz znakomite dla organizmów żyjących w środowiskach przewidywalnych i mających 

ograniczony budżet. Bardziej wymyślne mózgi dzięki swojej plastyczności są zdolne nie tylko do 

stereotypowego antycypowania, ale również do dostosowywania się do trendów. Nawet skromna 

ropucha ma w pewnym stopniu swobodę co do tego, jak zareaguje na nowość, powoli zmieniając 

wzorce zachowań, aby śledzić – po dłuższym upływie czasu – te zmiany w charakterystyce 

środowiska, które mają największy wpływ na jej dobrostan (Ewert 1987). W mózgu ropuchy 

konstrukcja zajmująca się światem ewoluuje wielokrotnie szybciej niż dobór naturalny – 

„pokolenia” trwają sekundy lub minuty, nie lata. Jednak żeby uzyskać sterowanie rzeczywiście 

dużej mocy, będziemy potrzebować urządzenia antycypującego, które dostosuje się bardzo 

w ciągu milisekund, a do tego będziemy potrzebować wirtuoza wytwarzania przyszłości, systemu 

umiejącego myśleć naprzód, unikającego rutyny w swoich działaniach, rozwiązującego 

problemy, zanim się one pojawią, i rozpoznającego zupełnie nowe zwiastuny dobra i zła. 

Pomimo naszej lekkomyślności my, istoty ludzkie, jesteśmy nieporównanie lepiej wyposażeni do 

tego zadania niż jakiekolwiek inne samosterujące gatunki, a dzieje się to za sprawą naszych 

ogromnych mózgów. Tylko jak? 

  Przyjrzyjmy się naszym postępom. Naszkicowaliśmy historię – pojedynczy wątek 

wielowymiarowej tkaniny historii ewolucyjnej – ewolucji mózgu naczelnych. Ta ewolucja opiera 

się na tysiącach lat historii wcześniejszych układów nerwowych, więc taki mózg składa się 

z mieszaniny wyspecjalizowanych obwodów o konstrukcji wykonującej określone zadania 

opłacalne dla przodków naczelnych: detektorów poruszających się przedmiotów połączonych 

z mechanizmami uchylania się, detektorów organizmów patrzących się na nas połączonych 

z urządzeniami odróżniającymi przyjaciela od wroga i od pożywienia, połączonych 

z odpowiednimi dalszymi mechanizmami. Możemy też dodać tak charakterystyczne dla 

naczelnych obwody, takie jak koordynacja ręka-oko, służąca do zbierania owoców leśnych czy 

nasion, czy też inne zaprojektowane do chwytania gałęzi bądź nawet radzenia sobie 



z przedmiotami blisko twarzy lub pyska (Rizzolatti, Gentilucci i Matelli 1985). Dzięki ruchomym 

oczom oraz skłonności do eksploracji i uaktualniania informacji mózgi naczelnych regularnie 

odbierały morze informacji przez różne zmysły (to informacje wielomodalne, jak powiedziałby 

neuronaukowiec), a wówczas pojawił się nowy problem: problem kontroli na najwyższym 

poziomie. 

  Ten problem jest również szansą, bramą do nowego fragmentu przestrzeni konstrukcji. 

Zakładamy, że dotychczas układy nerwowe rozwiązywały problem „Co mam teraz zrobić?” 

przez względnie prosty akt zachowania równowagi między ściśle ograniczonym repertuarem 

czynności – jeśli nie słynnymi czterema F (walcz, uciekaj, zjedz lub kopuluj[57]), to ich 

skromnym rozwinięciem. Jednak wraz ze wzrostem funkcjonalnej plastyczności oraz wzrostem 

dostępności „scentralizowanych” informacji pochodzących od przeróżnych specjalistów problem 

tego, co zrobić teraz, zrodził metaproblem: o czym teraz myśleć. Można wyposażyć się 

w procedurę „wszystkie ręce na pokład”, ale gdy już wszystkie ręce są na pokładzie, należy 

znaleźć jakiś sposób radzenia sobie z zalewem ochotników. Nie powinniśmy się spodziewać, że 

pod ręką już istnieje jakiś wygodny kapitan (co miałby robić dotąd?), więc konflikty pomiędzy 

ochotnikami muszą rozwiązać się bez żadnego wyższego kierownika. (Jak już widzieliśmy 

w przykładzie z układem immunologicznym, wspólnie podejmowane działania nie muszą zawsze 

zależeć od kontroli centralnego kierownictwa). Pionierski model tego rodzaju procesu 

w sztucznej inteligencji to architektura Pandemonium Olivera Selfridge’a (1959), w której wiele 

„demonów” równocześnie ubiega się o hegemonię, a ponieważ termin ukuty przez Selfridge’a na 

oznaczenie tego rodzaju architektury jest trafny, będę go używał w tej książce w sensie ogólnym 

na oznaczenie jego architektury oraz jej następców, bezpośrednich i pośrednich, takich jak 

„planowanie rywalizacyjne” (contention scheduling) (Norman i Shallice 1980; Shallice 1988) 

oraz sieci Zwycięzca Bierze Wszystko (ang. Winner Take All) Ballarda i Feldmana (1982) oraz 

ich następców. 

  Planowanie rywalizacyjne w stylu Pandemonium, kierowane dosyć bezpośrednio przez 

aktualne cechy środowiska, nadal daje układ nerwowy o ograniczonej możliwości uprzedzania 

przyszłości. Tak jak Odmar Neumann postawił hipotezę, że reakcje orientacyjne, początkowo 

wywoływane przez nowości w środowisku, zaczęły być następnie inicjowane endogenicznie (od 

wewnątrz), tak i my możemy postawić hipotezę, iż istniała presja, aby rozwinąć bardziej 

wewnętrzny sposób rozwiązania metaproblemu, o czym należy myśleć, presja, aby utworzyć coś 

wewnątrz – coś mające więcej możliwości organizacyjnych wyimaginowanego kapitana. 

  Pomyślmy, jak w tym momencie wyglądało zachowanie hipotetycznego przodka 

naczelnych z zewnątrz (odsuwamy na później wszelkie pytania dotyczące tego, jak to jest być 

takim naczelnym): zwierzę zdolne do nauczenia się nowych sztuczek oraz niemal zawsze czujne 

i wrażliwe na nowości, jednak z „małym zakresem uwagi” i tendencją do koncentrowania jej na 

rozpraszających elementach środowiska. Każdy długotrwały projekt przekraczałby możliwości 

tego zwierzęcia, przynajmniej nowy projekt. (Powinniśmy zostawić miejsce na stereotypowe 

długotrwałe procedury zainstalowane genetycznie, takie jak budowa gniazd u ptaków, budowa 

tam u bobrów czy łapanie pożywienia przez ptaki i wiewiórki). 

  Chcemy sobie teraz wyobrazić budowanie bardziej ludzkiego umysłu na podłożu takiego 

układu nerwowego, z czymś na kształt „strumienia świadomości” zapewniającego utrzymanie 

wyrafinowanego toku myślenia, od którego najwyraźniej zależy ludzka cywilizacja. Szympansy 

to nasi najbliżsi krewni – genetycznie bliższe są nam niż gorylom czy orangutanom – i obecnie 

uważa się, że mieliśmy wspólnego przodka z szympansami około sześciu milionów lat temu. Od 

tego czasu nasze mózgi dramatycznie się rozeszły, jednak głównie pod względem wielkości, 

a nie struktury. Szympansy mają mózgi z grubsza takiej samej wielkości jak nasz wspólny 



przodek (i należy – choć to trudne – pamiętać o tym, że szympansy same wyewoluowały od 

naszego wspólnego przodka w innym kierunku), lecz mózgi naszych przodków, hominidów, 

powiększyły się czterokrotnie. Ten wzrost objętościowy nie nastąpił szybko; przez kilka 

milionów lat po rozdzieleniu z protoszympansami nasi przodkowie, hominidzi, radzili sobie jakoś 

z mózgami wielkości mózgów małp człekokształtnych, mimo że stali się istotami dwunożnymi 

przynajmniej trzy i pół miliona lat temu. Gdy zaczęły się epoki lodowcowe, jakieś dwa i pół 

miliona lat temu, rozpoczęła się wielka encefalizacja, która zakończyła się około 150 000 lat 

temu – zanim powstał język, gotowanie czy rolnictwo. Dlaczego mózgi naszych przodków urosły 

tak bardzo w tak krótkim czasie (w ewolucyjnej skali czasowej była to raczej eksplozja niż 

rozkwit), jest kwestią kontrowersyjną (książki Williama Calvina są źródłem pouczających 

informacji na ten temat). Bezsporna jest jednak natura wytworu tego procesu: mózg wczesnych 

Hominum sapientium (którzy żyli od około 150 000 lat temu do końca ostatniej epoki 

lodowcowej jedyne 10 000 lat temu) był bardzo złożony i cechował się ogromną plastycznością; 

był niemal nieodróżnialny co do wielkości i kształtu od naszego mózgu. Ważna jest rzecz 

następująca: ten spektakularny wzrost wielkości mózgu hominidów właściwie zakończył się, 

zanim rozwinął się język, więc nie może być odpowiedzią na trudności umysłowe, które powstały 

wraz z językiem. Noam Chomsky i wielu innych stawia hipotezę, że istnieją wewnętrzne 

specjalizacje w zakresie mowy, a hipoteza ta zaczyna obecnie być szczegółowo potwierdzana 

przez neuroanatomię. Specjalizacje te są jednak bardzo niedawnymi, pospiesznymi dodatkami, 

wykorzystującymi z pewnością wcześniejsze obwody służące do analizy sekwencji (Calvin 

1989a), a przyspieszonymi przez efekt Baldwina. Co więcej, najbardziej niezwykły rozwój 

ludzkich możliwości umysłowych (których wytworami są rozwój gotowania, rolnictwa, sztuki 

i jednym słowem cywilizacji) nastąpił jeszcze później, od czasu końca ostatniej epoki 

lodowcowej, w ciągu 10 000 lat, czyli mrugnięcia, które z perspektywy ewolucyjnej jest 

niemalże natychmiastowe, gdyż trendy w ewolucji rozwijają się w ciągu milionów lat. Nasze 

mózgi w momencie urodzenia są wyposażone w niewiele umiejętności, jeśli w ogóle jakieś, 

których nie miały mózgi naszych przodków 10 000 lat temu. A zatem potężny rozwój 

u Hominum sapientium w ciągu ostatnich 10 000 lat musiał być prawie całkowicie spowodowany 

radykalnie nowym wykorzystaniem plastyczności ich mózgu – poprzez stworzenie pewnego 

rodzaju oprogramowania, zwiększającego jego ukryte siły (Dennett 1986). 

  Krótko mówiąc, nasi przodkowie musieli się nauczyć pewnych dobrych sztuczek, które 

byli w stanie wykonać za pomocą swojego dostrajanego sprzętu. Te sztuczki nasz gatunek 

dopiero zaczął zapisywać, poprzez efekt Baldwina, w genomie. Jak zresztą zobaczymy, istnieją 

powody, aby wierzyć, że mimo początkowej presji selekcyjnej, nakazującej stopniowe wrodzone 

instalowanie tych dobrych sztuczek, sztuczki te tak bardzo zmieniły naturę środowiska dla 

naszego gatunku, że nie istnieje już istotna presja selekcyjna nakazująca dalsze zmiany 

w konstrukcji mózgu. Jest prawdopodobne, że niemal cała selekcyjna presja wywierana na 

konstrukcję ludzkiego układu nerwowego została odparta przez skutki uboczne tych nowych 

możliwości konstrukcyjnych wykorzystanych przez naszych przodków. 

  Dotychczas starałem się unikać określania prostszych układów nerwowych jako 

reprezentujących cokolwiek w świecie. Różne omawiane przez nas konstrukcje, zarówno te 

plastyczne, jak i te wprowadzające wrodzone instalacje, można postrzegać jako wrażliwe na 

informacje o różnych cechach środowiska organizmu lub reagujące na nie, lub też 

zaprojektowane do korzystania z nich. Stąd w tym minimalnym sensie mogłyby być one nazwane 

reprezentacjami, jednak teraz powinniśmy się zatrzymać i pomyśleć, jakie cechy tak 

skomplikowanych konstrukcji powinny uzasadniać tezę, że są one systemami reprezentacji. 

  Pewna zmienność w mózgu jest po prostu potrzebna jako nośnik krótkotrwałych wzorców 



aktywności mózgu, które w jakiś sposób rejestrują czy przynajmniej śledzą cechy w sposób 

istotny zmienne w środowisku. Coś w mózgu musi się zmienić, aby możliwe było śledzenie toru 

lotu ptaka, spadku temperatury powietrza czy jednego z wewnętrznych stanów samego 

organizmu – spadku poziomu cukru we krwi, wzrostu poziomu dwutlenku węgla w płucach. 

Oprócz tego – i jest to punkt podparcia, który daje dźwignię prawdziwej reprezentacji – te 

krótkotrwałe wewnętrzne wzorce mogą w końcu być w stanie kontynuować „śledzenie” 

(w szerokim sensie) cech, do których się odnoszą, gdy są czasowo odcięte od związków 

przyczynowych ze swoimi desygnatami. „Zebra, która zauważyła lwa, nie zapomina, gdzie się on 

znajduje, gdy na chwilę przestaje go obserwować. Lew nie zapomina, gdzie jest zebra” (Margolis 

1987, s. 1987). Porównajmy to do prostszego zjawiska – słonecznik podąża za ruchem słońca po 

niebie, dostosowując swój kąt niczym ruchomy panel słoneczny, aby zmaksymalizować ilość 

światła słonecznego, które na niego pada. Jeśli słońce zostaje chwilowo zakryte, słonecznik nie 

może podążać za jego ruchem; mechanizm czuły na ruch słońca nie reprezentuje ruchu słońca 

w szerokim rozumieniu. Zaczątki prawdziwej reprezentacji można znaleźć u wielu niższych 

zwierząt (i nie powinniśmy wykluczać a priori możliwości prawdziwej reprezentacji u roślin), 

jednak u ludzi możliwość reprezentacji wzrosła w szalonym tempie. 

  Wśród rzeczy, które dorosły mózg może reprezentować, są nie tylko: 

    (1) położenie ciała i jego kończyn; 

 

  (2) plama czerwonego światła; 

 

  (3) stopień głodu; 

 

  (4) stopień pragnienia; 

 

  (5) zapach dobrego, starego, czerwonego burgunda; 

 

  (6) zapach dobrego, starego, czerwonego burgunda jako zapachu Chambertin, rocznik 

1971; 

 

  (7) Paryż; 

 

  (8) Atlantyda; 

 

  (9) pierwiastek kwadratowy z największej liczby pierwszej mniejszej niż 20; 

 

  (10) koncepcja składanego korkociągu powlekanego niklem oraz wyciągacza zszywek. 

 

    Wydaje się niemal pewne, że mózg żadnego innego zwierzęcia nie potrafi reprezentować 

punktów 6–10 oraz, że wymagany jest istotny proces dostosowywania się mózgu niemowlaka, 

zanim którekolwiek z nich będzie mogło być w ogóle zarejestrowane lub reprezentowane. 

Natomiast pierwsze pięć punktów wskazuje to, co niemal każdy mózg potrafi reprezentować 

(w jakimś sensie) bez żadnego ćwiczenia. 

  Tak czy owak, sposób, w jaki mózg reprezentuje głód, musi różnić się fizycznie od tego, 

jak reprezentuje pragnienie – ponieważ musi sterować innym zachowaniem w zależności od tego, 

co jest reprezentowane. Z drugiej strony musi również istnieć różnica między reprezentowaniem 

przez konkretny dorosły mózg Paryża a reprezentowaniem przezeń Atlantydy, gdyż myślenie 



o jednym nie jest myśleniem o drugim. Jak konkretny stan czy zdarzenie mózgowe może 

reprezentować jedną cechę świata, ale nie inną?[58] No i co sprawia, że pewien element mózgu 

reprezentuje to, co reprezentuje, jak to się dzieje, że reprezentuje to, co reprezentuje? Tutaj 

ponownie (obawiam się, że to zdanie stanie się nudne!) istnieje wiele możliwości otwartych 

przez procesy ewolucyjne: pewne elementy systemu reprezentacji mogą być – czy raczej muszą 

być (Dennett 1969) – wrodzone, a inne muszą być „wyuczone”. Pewne kategorie, które są istotne 

dla życia (jak głód czy pragnienie), są niewątpliwie „dane” nam wraz z urodzeniem, inne zaś 

musimy rozwinąć sami[59]. 

  Jak to robimy? Prawdopodobnie tworząc i wybierając wzorce czynności neuronalnych 

w korze mózgowej, ogromnej, pozwijanej masie, która sprawnie rozwinęła się w ludzkiej czaszce 

i obecnie całkowicie przykrywa znajdujący się niżej starszy mózg zwierzęcy. Zwykłe 

powiedzenie, że jest to ewolucyjny proces zachodzący przede wszystkim w korze, pozostawia 

zbyt wiele niewyjaśnionych tajemnic, a na tym poziomie złożoności i zaawansowania, nawet 

gdybyśmy wyjaśnili ten proces na poziomie synaps czy węzłów neuronów, bylibyśmy zadziwieni 

innymi aspektami tego, co musi się dziać. Jeśli w ogóle mamy to zrozumieć, najpierw musimy 

wspiąć się na bardziej ogólny i abstrakcyjny poziom. Gdy już pojmiemy ten proces w zarysie na 

wyższym poziomie, będziemy mogli pomyśleć o ponownym zejściu na bardziej mechaniczny 

poziom mózgu. 

  Plastyczność sprawia, że uczenie się jest możliwe, jednak jest jeszcze lepiej, gdy gdzieś 

w środowisku istnieje coś do nauczenia, co jest już wytworem wcześniejszego procesu 

konstruowania, aby każdy z nas nie musiał ponownie wynajdywać koła. Ewolucja kulturowa oraz 

przekazywanie jej wytworów to drugi nowy ośrodek ewolucji, a zależy on od fenotypowej 

plastyczności w taki sam sposób, jak fenotypowa plastyczność zależy od różnorodności 

genetycznej. Ludzie wykorzystują swoją plastyczność nie tylko po to, by się uczyć, lecz również 

po to, by uczyć się, jak się uczyć lepiej, a gdy już to osiągną, używają jej po to, by uczyć się 

lepiej, jak uczyć się lepiej, jak uczyć się lepiej i tak dalej. Wiemy też, jak udostępniać efekty 

uczenia nowicjuszom. W jakiś sposób instalujemy już wynaleziony i w dużej mierze 

„pozbawiony błędów” system nawyków w częściowo pozbawionym struktury mózgu. 

  5. Wynalezienie dobrych i złych nawyków autostymulacji 

 

 

  Jak mogę powiedzieć, co myślę,  

  zanim nie zobaczę, co mówię? 

  E.M. Forster, 1960 

 

    Mówimy nie tylko po ty, by powiedzieć innym, co myślimy, ale by powiedzieć sobie 

samym, co myślimy. 

  John Hughlings Jackson, 1915 

 

    Jak mogło dojść do takiego dzielenia się oprogramowaniem? Taka sobie bajeczka pokaże 

nam jedną z możliwości. Przenieśmy się do okresu w historii wczesnych Hominum sapientium, 

kiedy język – być może powinniśmy go nazwać „protojęzykiem” – dopiero zaczynał się 

rozwijać. Ci przodkowie byli dwunożnymi wszystkożercami, żyjącymi w małych grupkach 

spokrewnionych ze sobą osobników, i prawdopodobnie rozwinęli nawyki wokalizacyjne służące 

konkretnym celom, podobne jak u szympansów czy goryli, czy nawet u mniej z nami 

spokrewnionych gatunków jak koczkodany (Cheney i Seyfarth 1990). Możemy przypuszczać, że 

czynności komunikacyjne (czy też quasi-komunikacyjne) realizowane przez te wokalizacje nie 



były czynnościami mowy w całym znaczeniu tego słowa (Bennett 1976), w którym intencja 

mówcy, jaką jest osiągnięcie pewnego efektu wśród publiczności, zależy od docenienia przez 

publiczność właśnie tej intencji[60]. Możemy jednak przypuszczać, że ci przodkowie, jak 

współczesne wokalizujące naczelne, potrafili rozróżnić różnych mówców i publiczności przy 

różnych okazjach, korzystając z informacji dotyczących tego, co obie strony uważały bądź 

chciały[61]. Na przykład hominid Alf nie zawracałby sobie głowy tym, by przekonać hominida 

Boba, że w jaskini nie ma jedzenia (burcząc „Niematujedzenia”), jeśli Alf wiedział, że Bob był 

już tego świadom. A jeśli Bob pomyślałby, że Alf chce go oszukać, byłby skłonny podejść do 

wokalizacji Alfa z ostrożnym sceptycyzmem[62]. 

  Możemy spekulować, że czasem zdarzyło się, iż jeden z hominidów napotykał problemy 

i wtedy „prosił o pomoc”, a szczególnie „prosił o informację”. Czasem obecna publiczność 

odpowiadała poprzez „zakomunikowanie” czegoś, co miało odpowiedni wpływ na pytającego, 

pomagając mu spojrzeć na sprawę inaczej lub sprawiając, że „dostrzegł” rozwiązanie problemu. 

Aby ta praktyka zakorzeniła się w społeczności, pytający musieli być w stanie oddać przysługę 

i czasem wcielić się w rolę odpowiadającego. Musieli mieć behawiorystyczną możliwość bycia 

nakłonionym do przekazania „pomocnych” informacji, kiedy zostali o takowe „poproszeni” przez 

innych. Jeśli na przykład pewien hominid wiedział coś i został o to „spytany”, mogło to mieć 

normalny efekt nakłaniający do „powiedzenia, co wie”, jednak z pewnością mogły się od tego 

zdarzać wyjątki. 

  



 
 Ryc. 7.3 

 

  Innymi słowy, sugeruję, że w historii języka był moment, gdy wokalizacje służyły do 

uzyskiwania przydatnych informacji i dzielenia się nimi, ale nie możemy zakładać, że duch 

współpracy i wzajemnej pomocy miał znaczenie dla przetrwania lub że byłby systemem 

stabilnym, gdyby się pojawił. (Zob. np. Dawkins 1982/2003, s. 80; Sperber i Wilson 1986/2011). 

Zamiast tego musimy założyć, że koszty i zyski z uczestnictwa w takiej praktyce były w pewnym 

sensie „widoczne” dla tych istot i wiele z nich stwierdziło, że zyski dla nich samych przeważały 

nad kosztami, a zatem nawyki komunikacyjne na dobre zadomowiły się w tej społeczności. 

  Aż pewnego pięknego dnia (tej racjonalnej rekonstrukcji) jeden z tych hominidów 

„przypadkowo” poprosił o pomoc, kiedy w zasięgu słuchu nie było żadnej pomocnej 

publiczności – poza nim samym! Gdy usłyszał swoją własną prośbę, owa stymulacja wywołała 



wytworzenie właśnie tego rodzaju wypowiedzi pomagającej innym, którą spowodowałaby prośba 

od innego osobnika. Ku swojej uciesze stworzenie stwierdziło, że właśnie samo siebie 

sprowokowało do odpowiedzi na własne pytanie. 

  Ten celowo uproszczony eksperyment myślowy ma na celu uzasadnienie stwierdzenia, że 

praktyka zadawania pytań sobie samemu mogła zostać zapoczątkowana jako naturalny skutek 

uboczny zadawania pytań innym, a jej użyteczność byłaby podobna: byłoby to zachowanie 

rozpoznane jako poprawiające czyjeś szanse, gdyż wspomagałoby działanie lepszymi 

informacjami. Aby ta praktyka była użyteczna, wystarczy, by pierwotnie istniejące relacje 

dostępu wewnątrz mózgu jednostki musiały być niezupełnie optymalne. Inaczej mówiąc, 

załóżmy, że odpowiednia informacja do jakiegoś celu już jest w mózgu, jednak pozostaje 

w rękach nie tego specjalisty; podsystem w mózgu potrzebujący informacji nie może uzyskać jej 

bezpośrednio od specjalisty – po prostu dlatego, że ewolucja nie stworzyła takiego 

„okablowania”. Ale nakłanianie specjalisty do „nadawania” informacji do środowiska, 

a następnie wykorzystywanie istniejącej pary uszu (oraz układu słuchowego), która je usłyszy, 

byłoby sposobem na utworzenie „wirtualnego okablowania” między odpowiednimi 

podsystemami[63]. 

  Taki akt autostymulacji mógł wyznaczyć nowy szlak między wewnętrznymi elementami 

jednostki. Mówiąc z grubsza, wepchnięcie pewnej informacji do czyichś uszu i układu 

słuchowego może równie dobrze być stymulacją dla tych rodzajów połączeń, których jednostka 

potrzebuje, może uruchomić prawidłowy mechanizm kojarzenia, umieścić odpowiedni umysłowy 

kąsek na końcu języka. Można więc to powiedzieć, usłyszeć siebie mówiącego właśnie to i w ten 

sposób otrzymać informację, której się oczekiwało. 

  Gdy prostackie nawyki wokalnej autostymulacji zaczęły rozprzestrzeniać się w formie 

dobrej sztuczki w zachowaniu populacji hominidów, można by się spodziewać, że szybko zostały 

udoskonalone zarówno w wyuczonych nawykach behawioralnych w populacji, jak i, dzięki 

efektowi Baldwina, w predyspozycjach genetycznych oraz dalszych ulepszeniach wydajności 

i efektywności. Możemy w szczególności spekulować, iż dostrzeżonoby większe walory 

mówienia do siebie półgłosem, co z kolei prowadziłoby do całkowitego ucichnięcia. Ten cichy 

proces podtrzymywałby pętlę autostymulacyjną, ale pozbyłby się peryferyjnej wokalizacji 

i słuchania, gdyż nie odgrywałyby one już żadnej roli. Ta innowacja miałaby później kolejny 

zysk, oportunistycznie zaakceptowany, polegający na prywatności kognitywnej stymulacji. 

(W następnym rozdziale rozważymy, jak te skrócone drogi komunikacji mogą działać). Taka 

prywatność byłaby szczególnie przydatna, gdyby rozumiejący osobnicy tego samego gatunku 

byli w zasięgu słuchu. To prywatne mówienie do siebie być może nie byłoby najlepszym 

wyobrażalnym ulepszeniem istniejącej funkcjonalnej architektury mózgu, jednak byłoby pod 

ręką, łatwe do odkrycia i z nawiązką by wystarczało. Byłoby powolne i żmudne w porównaniu 

z szybkimi, nieświadomymi procesami poznawczymi, na których się opierało, ponieważ 

musiałoby korzystać z długich szlaków układu nerwowego „zaprojektowanego do innych celów” 

– zwłaszcza do rozumienia słyszanej mowy. Byłoby tak samo linearne (ograniczone do jednego 

tematu naraz), jak społeczna komunikacja, z której wyewoluowało. I byłoby zależne, 

przynajmniej na początku, od kategorii informacyjnych ucieleśnionych w czynnościach, które 

wykorzystywało. (Jeśli istniało tylko pięćdziesiąt rzeczy, które jeden hominid mógł „powiedzieć” 

drugiemu, istniało tylko pięćdziesiąt rzeczy, które hominid mógł powiedzieć sobie). 

  Mówienie na głos jest jedną z możliwości. Rysowanie sobie obrazków jest innym aktem 

automanipulacji, który łatwo docenić. Załóżmy, że któregoś dnia jeden z tych hominidów 

bezmyślnie narysował dwie równoległe linie na dnie swojej jaskini, a gdy spojrzał na to, co 

zrobił, te dwie linie wizualnie przypomniały mu równoległe brzegi rzeki, którą musiał 



przekroczyć jeszcze tego dnia, co z kolei przypomniało mu o tym, by zabrać swoją lianę, aby 

dostać się na drugą stronę. Możemy przypuszczać, że gdyby nie narysował „obrazka”, poszedłby 

nad rzekę, a następnie, szybko się rozejrzawszy, zdałby sobie sprawę z tego, iż potrzebuje swojej 

liny, i musiałby po nią wrócić. Może to być zauważalna oszczędność czasu i energii, która 

mogłaby wytworzyć kolejny nawyk i w końcu udoskonalić się jako prywatne rysowanie 

diagramów „oczami umysłu”. 

  Ludzki talent do wynajdywania nowych ścieżek wewnętrznej komunikacji czasem 

wyraźnie ujawnia się w przypadku uszkodzeń mózgu. Ludzie niezwykle często pokonują urazy 

mózgu, a nigdy nie jest to kwestia „uzdrowienia” czy naprawienia uszkodzonych obwodów. 

Ludzie raczej odkrywają nowe sposoby wykonywania starych czynności, a aktywna ekstrapolacja 

odgrywa dużą rolę w rehabilitacji. Szczególnie sugestywna anegdota pochodzi z badań nad 

pacjentami z rozszczepieniem mózgu (Gazzaniga 1978). Lewa i prawa półkula są zwykle 

połączone szerokim mostem włókien, zwanych „ciałem modzelowatym”. Gdy zostanie ono 

chirurgicznie przecięte (przy leczeniu dotkliwej epilepsji), dwie półkule tracą swoje 

najważniejsze bezpośrednie „kable” łączące i praktycznie nie ma między nimi komunikacji. Gdy 

takiego pacjenta poprosimy o zidentyfikowanie przedmiotu – na przykład ołówka – przez 

włożenie ręki do torby i dotknięcie go, sukces zależy od tego, która ręka go dotknie. Większość 

okablowania w mózgu jest zorganizowana kontralateralnie, co oznacza, że lewa półkula dostaje 

informacje z prawej części ciała, którą również steruje i vice versa. Lewa półkula zwykle 

kontroluje język, dlatego gdy pacjent włoży do torby prawą rękę, może od razu powiedzieć, co 

w niej jest, lecz jeśli włoży do torby lewą rękę, tylko prawa półkula dostanie informację o tym, że 

przedmiotem jest ołówek, ale nie ma możliwości, aby to powiedzieć na głos. Jednak wydaje się, 

że czasami prawa półkula wpada na sprytny fortel: znajdując ostrą końcówkę ołówka i wbijając 

ją sobie w dłoń, pacjent sprawia, że ostry sygnał bólu zostaje wysłany do lewego ramienia, 

a niektóre włókna bólu działają ipsilateralnie. Lewa półkula, kontrolująca język, dostaje 

podpowiedź: jest to coś wystarczająco ostrego, aby sprawić ból. „Jest ostre – może to długopis? 

Ołówek?” Prawa półkula, słysząc tę wokalizację, może pomóc i dać podpowiedzi – 

zmarszczeniem brwi na dźwięk „długopis”, uśmiechem na dźwięk „ołówek” – tak, że dzięki 

sprawnej grze w „dwadzieścia pytań” lewa półkula zostaje nakierowana na poprawną odpowiedź. 

Jest sporo anegdot o tak pomysłowych prowizorkach wynalezionych na poczekaniu przez 

pacjentów z rozszczepieniem mózgu, lecz powinniśmy podchodzić do nich ostrożnie. Być może 

są tym, czym się wydają: przypadkami pokazującymi zręczność, z jaką mózg może odkrywać 

i stosować strategie autostymulacyjne, aby ulepszyć wewnętrzną komunikację w przypadku 

nieobecności „pożądanego” okablowania. Mogą jednak również być nieświadomie upiększonymi 

fantazjami badaczy oczekujących takich świadectw. Na tym polega problem z anegdotami. 

  Moglibyśmy dalej się bawić, wymyślając kolejne wiarygodne scenariusze „wynalezienia” 

użytecznych trybów autostymulacji, jednak niosłoby to pewne ryzyko: można wtedy zapomnieć, 

że nie wszystkie tego rodzaju wynalazki muszą być użyteczne, aby przetrwać. Gdy ogólny nawyk 

autostymulacji eksploracyjnej został w jakiś sposób czy sposoby zaszczepiony, mogło się 

namnożyć mnóstwo niefunkcjonalnych (ale też niezbyt dysfunkcyjnych) wariacji. W końcu 

istnieje wiele rodzajów autostymulacji i automanipulacji, które przypuszczalnie w żaden istotny 

sposób nie wpływają na poznanie czy regulację zachowania, ale które z typowych darwinowskich 

powodów nie zanikły, a nawet mogą coraz bardziej utrwalać się (kulturalnie i genetycznie) 

w pewnych populacjach. Przypuszczalne przykłady to malowanie się na niebiesko, bicie się 

gałązkami brzozy, wycinanie wzorów na skórze, głodzenie się, powtarzanie sobie w kółko 

„magicznej” formuły czy wpatrywanie się w swój pępek. Jeśli te praktyki są nawykami wartymi 

wszczepienia, ich zalety jako przedmiotów zwiększających przystosowanie biologiczne są 



przynajmniej niewystarczająco „oczywiste”, aby zostały wyniesione do rangi predyspozycji 

genetycznych, jednak może są zbyt świeże jak na tego rodzaju wynalazki. 

  Wiele różnych typów autostymulacji, poprawiających organizację poznawczą, jest teraz 

prawdopodobnie częściowo wrodzonych, a częściowo wyuczonych i indywidualnych. Tak jak 

można zobaczyć, że gładzenie siebie w pewien sposób może prowadzić do pewnych pożądanych 

skutków ubocznych, które są tylko częściowo i pośrednio kontrolowane – i można poświęcić 

wiele czasu i pomysłowości na rozwijanie i poznawanie technik produkowania tych skutków 

ubocznych – tak również można na wpół świadomie poznawać techniki autostymulacji 

poznawczej, rozwijając swój własny styl, mający określone mocne i słabe strony. Niektórzy są 

w tym lepsi od innych, a jeszcze inni nigdy nie nauczą się tych sztuczek, ale istnieje wiele 

sposobów dzielenia się i nauczania. Przekaz kulturowy, dopuszczając niemal każdego do dobrej 

sztuczki, może spłaszczyć szczyt wzgórza dostosowania (Ryc. 7.2), tworząc mały pagórek lub 

blat stołu, który zmniejsza presję selekcyjną przenoszenia sztuczki do genomu. Jeśli niemal 

wszyscy dają sobie radę na tyle, aby przetrwać w cywilizowanym świecie, presja selekcyjna 

przenoszenia dobrych sztuczek do genomu zostaje wygaszona, a przynajmniej umniejszona. 

  6. Trzeci proces ewolucyjny: memy i ewolucja kulturowa[64] 

 

 

  Tak jak nauczyliśmy się doić krowy, a potem udomowiliśmy je dla własnych korzyści, 

tak też nauczyliśmy się różnorodnie wykorzystywać umysły nasze i innych, a techniki stymulacji 

wzajemnej i autostymulacji głęboko zakorzeniły się w naszej kulturze i uczeniu. To, jak kultura 

stała się przechowalnią i ośrodkiem przenoszącym innowacje (nie tylko innowacje świadomości), 

jest ważne, aby zrozumieć źródła konstrukcji ludzkiej świadomości, gdyż jest ona kolejnym 

ośrodkiem ewolucji. 

  Jednym z pierwszych istotnych etapów w procesie samodzielnego i gruntownego 

konstruowania się ludzkiego mózgu po urodzeniu jest dostosowanie się do najistotniejszych 

warunków lokalnych: sprawnie (w ciągu dwóch lub trzech lat) staje się on mózgiem suahili, 

japońskim lub angielskim. Cóż to za przełom – niczym wejście w naciągniętą procę! 

  Jest dla nas bez znaczenia, czy proces ten nazywa się „uczeniem”, czy „rozwojem 

różnicowym”; odbywa się tak sprawnie i bez wysiłku, że jest niemal niewątpliwe, iż ludzki 

genom zawiera wiele adaptacji dostosowanych szczególnie do sprawnego nabywania języka. 

Wszystko to następuje jak na ewolucję bardzo szybko, jest to jednak dokładnie to, czego 

powinniśmy się spodziewać, znając efekt Baldwina. Umiejętność mówienia jest tak dobrą 

sztuczką, że każdy, kto jej nie opanował, był na przegranej pozycji. Nasz pierwszy mówiący 

przodek z pewnością musiał wykonać sporo pracy, aby opanować język, ale my jesteśmy 

potomkami ówczesnych wirtuozów[65]. 

  Gdy nasze mózgi zbudowały już wejściowe i wyjściowe ścieżki dla nośników języka, 

szybko okazały się one pełne pasożytów (dosłownie, jak wkrótce zobaczymy), bytów, które 

wyewoluowały, aby prosperować we właśnie takiej niszy: memów. Schemat teorii ewolucji przez 

dobór naturalny jest jasny – ewolucja zachodzi wtedy, gdy zaistnieją następujące warunki: 

    (1) zmienność: nieprzerwana obfitość różnych elementów; 

 

  (2) dziedziczenie lub replikacja: elementy mogą tworzyć kopie lub się replikować; 

 

  (3) zróżnicowane „dostosowanie”: liczba kopii elementu tworzonych w danym przedziale 

czasowym zależy od interakcji między cechami tego elementu (cokolwiek, co sprawia, że są 

różne od innych elementów) a cechami środowiska, w którym trwa. 



 

    Zauważmy, że ta definicja, choć wzięta z biologii, nie mówi nic szczególnego o cząstkach 

organicznych, żywieniu czy nawet życiu. Jest to ogólna i abstrakcyjna charakterystyka ewolucji 

przez dobór naturalny. Jak stwierdził zoolog Richard Dawkins, najważniejsza zasada to: 

    [...] że wszelkie życie ewoluuje na drodze zróżnicowanej przeżywalności replikujących 

się bytów. [...] Przypadkiem, dominującą na naszej planecie replikującą się jednostką został gen, 

cząsteczka DNA. Ale przecież mogą być i inne. Jeśli tak, to o ile spełnione będą pewne warunki, 

jest niemal pewne, że staną się one podstawą procesów ewolucyjnych. 

  Czy jednak dla znalezienia innych rodzajów replikatorów, a tym samym innych rodzajów 

ewolucji musimy udawać się do odległych światów? Sądzę, że nowy rodzaj replikatora pojawił 

się właśnie na tej planecie. Co więcej, spotykamy się z nim twarzą w twarz. Wciąż jeszcze jest 

w powijakach, niezdarnie unosząc się w swoim bulionie pierwotnym, ale pod względem 

osiąganego tempa przemian ewolucyjnych zostawia stare, zdyszane geny daleko w tyle. 

[Dawkins 1976/1996, s. 266] 

    Te nowe replikatory to, z grubsza, idee. Nie „proste idee” Locke’a i Hume’a (idea koloru 

czerwonego czy idea okrągłości, ciepła lub zimna), ale pewnego rodzaju złożone idee, które 

stanowią osobne jednostki do zapamiętania – jak na przykład idea: 

    koła, 

  noszenia ubrań, 

  wendety, 

  trójkąta prostokątnego, 

  alfabetu, 

  kalendarza, 

  Odysei, 

  analizy matematycznej, 

  szachów, 

  rysowania w perspektywie, 

  ewolucji przez dobór naturalny, 

  impresjonizmu, 

  Greensleeves[66], 

  dekonstrukcjonizmu. 

    Intuicyjnie są to mniej lub bardziej rozpoznawalne jednostki kulturowe. Możemy jednak 

dokładniej powiedzieć, jak wyznaczamy granice – o tym, dlaczego D-F#-A nie jest jednostką, 

a motyw drugiej części VII symfonii Beethovena jest: jednostki są najmniejszymi elementami, 

które replikują się niezawodnie i w dużych ilościach. Dawkins tworzy pojęcie dla takich 

jednostek: mem – 

    jednostk[a] przekazu kulturowego, jednostk[a] naśladownictwa. Pasowałoby tu słowo 

„mimem”, gdyż wywodzi się z odpowiedniego greckiego rdzenia. Mnie jednak potrzebne jest 

słowo monosylabowe, które choć trochę przypominałoby „gen” [...] słowo to można również 

uważać za spokrewnione z angielskim słowem memory lub francuskim słowem même (taki sam). 

[...] 

  Przykładami memów są melodie, idee, obiegowe zwroty, fasony ubrań, sposoby lepienia 

garnków czy budowania łuków. Tak jak geny rozprzestrzeniają się w puli genowej, przeskakując 

z ciała do ciała za pośrednictwem plemników lub jaj, tak memy propagują się w puli memów, 

przeskakując z jednego mózgu do drugiego w procesie szeroko rozumianego naśladownictwa. 

Jeśli naukowiec przeczyta czy usłyszy jakiś dobry pomysł, przekazuje go kolegom i studentom. 

Wspomina o nim w artykułach i na wykładach. O propagowaniu się nośnej idei można 



powiedzieć wtedy, że przenosi się z mózgu do mózgu. [Dawkins 1976/1996, s. 266–267] 

    W Samolubnym genie Dawkins zachęca do dosłownego rozumienia idei ewolucji 

memów. Ewolucja memów nie jest tylko analogiczna do ewolucji biologicznej czy genetycznej, 

to nie tylko proces, który może zostać opisany metaforycznie w kategoriach ewolucyjnych, ale 

zjawisko podlegające właśnie prawom doboru naturalnego. Teoria ewolucji przez dobór 

naturalny jest neutralna, jeśli chodzi o różnice między genami i memami; są one po prostu 

różnymi rodzajami replikatorów ewoluujących w różnych ośrodkach i z różną prędkością. I tak 

jak geny zwierzęce nie mogły pojawić się na tej planecie, dopóki ewolucja roślin im tego nie 

umożliwiła (zapewniając atmosferę bogatą w tlen oraz gotowy zapas zamiennych substancji 

odżywczych), tak ewolucja memów nie mogła się rozpocząć, zanim umożliwiła im to ewolucja 

zwierząt, stwarzając Homo sapiens – z mózgami, które zapewniały schronienie, oraz z nawykami 

komunikacyjnymi zapewniającymi nośniki przekazu dla memów. 

  Jest to nowy sposób pojmowania idei. Mam nadzieję, że uda mi się również pokazać, iż 

jest to sposób dobry, jednak początkowo perspektywa, jaką proponuje, jest zdecydowanie 

niepokojąca, a nawet przerażająca. Możemy ją podsumować w sloganie: „Uczony to tylko 

metoda biblioteki służąca do tworzenia kolejnej biblioteki”. 

  Nie wiem jak wy, ale ja na pierwszy rzut oka nie jestem zachwycony pomysłem, że mój 

mózg jest swego rodzaju kupą gnoju, w której odnawiają się larwy idei innych ludzi, zanim wyślą 

kopie siebie samych do informacyjnej diaspory. Wydaje się, że okrada to mój umysł ze znaczenia 

jako autora i jako krytyka. Zgodnie z tą wizją, kto rządzi – my czy nasze memy? 

  Nie ma oczywiście prostej odpowiedzi, a fakt ten leży u podłoża nieporozumień 

związanych z ideą jaźni. Ludzka świadomość jest w dużym stopniu wytworem nie tylko doboru 

naturalnego, ale również ewolucji kulturowej. Wkład memów w tworzenie naszych umysłów 

najłatwiej dostrzec, szczegółowo śledząc standardowe kroki myślenia ewolucyjnego. 

  Pierwszą zasadą dla memów, tak jak dla genów, jest to, że replikacja niekoniecznie 

istnieje ku pożytkowi czegoś; największe powodzenie mają replikatory, które są dobre w... 

replikowaniu! – jakikolwiek jest tego powód. Jak powiada Dawkins: 

    Mem, który powoduje, że noszące go ciała skaczą w przepaść, ma taką samą szansę 

przeżycia jak gen, który sprawia, że noszące go ciała skaczą w przepaść. Będzie eliminowany 

z puli memów [...]. Ale nie znaczy to przecież, że ostateczną miarą sukcesu w doborze memów 

jest przeżycie genów [...]. Oczywiście memy, który sprawiają, że osobniki go noszące zabijają 

się, działają niekorzystnie dla siebie, ale niekoniecznie śmiertelnie niekorzystnie [...]. Mem 

samobójstwa może się rozprzestrzeniać na przykład poprzez dramatyczne i dobrze nagłośnione 

męczeństwo, które zachęca innych do umierania „za sprawę”, a ich śmierć z kolei inspiruje 

dalszych męczenników, i tak dalej. [Dawkins 1982/2003, s. 147–148] 

    Rzecz w tym, że nie ma koniecznego związku między mocą memu do powielania, jego 

dostosowaniem z jego punktu widzenia a jego wkładem do naszego dostosowania (bez względu 

na to, jak to oceniamy). Sytuacja ta nie jest zupełnie beznadziejna. Niektóre memy zdecydowanie 

manipulują nami, abyśmy brali udział w ich replikacji, mimo że uważamy je za niepotrzebne, 

ohydne czy nawet niebezpieczne dla naszego zdrowia i dobrobytu, to jednak wiele – większość, 

jeśli mamy szczęście – memów replikuje się nie tylko z naszym błogosławieństwem, ale 

z powodu naszego szacunku do nich. Myślę, że właściwie bezsporne jest to, iż niektóre memy są, 

koniec końców, dobre z naszej perspektywy, a nie tylko z ich perspektywy jako egoistycznych 

samoreplikatorów: takie ogólne memy jak współpraca, muzyka, pismo, edukacja, świadomość 

środowiska, ograniczenie użycia broni; oraz poszczególne memy jak: Wesele Figara, Moby Dick, 

butelki z kaucją, układ o ograniczeniu zbrojeń strategicznych. Inne memy są bardziej 

kontrowersyjne; wiemy, dlaczego się rozprzestrzeniają oraz dlaczego, koniec końców, 



powinniśmy je tolerować pomimo problemów, które nam sprawiają: centra handlowe, fast foody, 

reklama w telewizji. Jeszcze inne są bezdyskusyjnie zgubne, ale niezwykle trudne do 

wykorzenienia: antysemityzm, porywacze samolotów, wirusy komputerowe, graffiti 

wykonywane sprayem. 

  Geny są niewidzialne; przenoszone są przez nośniki genów (organizmy), w których 

zwykle wywołują charakterystyczne skutki (efekty „fenotypowe”), wyznaczające ich los na 

dłuższą metę. Memy również są niewidzialne i przenoszone przez nośniki memów – obrazki, 

książki, powiedzenia (w poszczególnych językach, w formie ustnej i pisemnej, na papierze czy 

magnetycznie zakodowane itd.). Narzędzia i budynki oraz inne wynalazki to także nośniki 

memów. Wóz z kołami szprychowymi przewozi z miejsca na miejsce nie tylko towar; przewozi 

też świetny pomysł wozu z kołami szprychowymi z umysłu do umysłu. Istnienie memu zależy od 

fizycznego ucieleśnienia w jakimś ośrodku; jeśli wszystkie takie fizyczne ucieleśnienia zostają 

zniszczone, mem wyginie. Może oczywiście pojawić się niezależnie w późniejszym czasie – tak 

jak zasadniczo geny dinozaurów mogłyby ponownie powstać w jakiejś odległej przeszłości – 

jednak dinozaury, które by tak powstały i nosiły te geny, nie byłyby potomkami pierwotnych 

dinozaurów, a przynajmniej nie w sposób bardziej bezpośredni, niż jesteśmy nimi my. Los 

memów – to, czy liczne kopie ich kopii przetrwają i się rozmnożą – zależy od selektywnych sił 

oddziałujących bezpośrednio na fizyczne nośniki, które je ucieleśniają. 

  Nośniki memów zamieszkują nasz świat na równi z całą fauną i florą, małą i dużą. Ale 

w zasadzie są „widoczne” jedynie dla gatunku ludzkiego. Weźmy środowisko przeciętnego 

nowojorskiego gołębia, którego oczy i uszy codziennie atakuje mniej więcej tyle słów, obrazków 

i innych znaków czy symboli, przez ile atakowany jest ludzki mieszkaniec Nowego Jorku. Te 

fizyczne nośniki memów mogą istotnie rzutować na dobrostan gołębia, lecz nie przez memy, 

które ze sobą niosą – dla gołębia nie ma znaczenia, czy znaleziony przez niego okruszek leży pod 

„National Enquirer”, czy pod „New York Timesem”. 

  Dla ludzi jednak każdy nośnik memu jest potencjalnym przyjacielem lub wrogiem, 

niosącym ze sobą dar, który wzmocni nasze siły lub je osłabi niczym koń trojański, rozpraszający 

uwagę, obciążający pamięć, zakłócający osądy. Tych unoszących się w powietrzu najeźdźców 

można porównać do pasożytów, które dostają się do naszego ciała innymi drogami: istnieją 

korzystne pasożyty, takie jak bakterie w naszym układzie trawiennym, bez których nie 

moglibyśmy trawić jedzenia, znośne pasożyty, niewarte zachodu związanego z ich ewentualną 

eliminacją (na przykład niezliczona ich ilość na skórze i głowie), oraz zgubni najeźdźcy trudni do 

wyeliminowania (na przykład wirus HIV). 

  Jak na razie perspektywa memu może nadal wydawać się po prostu obrazowym ujęciem 

bardzo znanych obserwacji na temat wpływu elementów kultury na nas i na innych. Jednak 

Dawkins twierdzi, że w naszych wyjaśnieniach zwykle pomijamy zasadniczy fakt, iż „jakaś 

cecha kulturowa mogła powstać w takim, a nie innym kształcie po prostu dlatego, że jest to 

korzystne dla niej samej” (Dawkins 1976/1996, s. 276). To klucz do odpowiedzi na pytanie, czy 

powinniśmy wykorzystać i powielać mem memu. Zwykle uważa się, że następujące stwierdzenia 

są w zasadzie tautologiczne: 

    Ludzie wierzyli w ideę X, gdyż X było uważane za prawdziwe. Ludzie akceptowali X, 

gdyż uważali X za piękne. 

    Specjalnego wyjaśnienia wymagają zaś przypadki, w których piękna lub prawdziwa idea 

nie jest akceptowana albo jest akceptowana, mimo że jest ohydna i fałszywa. Natomiast 

z konkurencyjnego punktu widzenia, odwołującego się do pojęcia memu, odchylenia te można 

wyjaśnić w ogólny sposób – dla memu tautologią jest stwierdzenie, że: 

    Mem X rozprzestrzenił się wśród ludzi, gdyż X był dobrym replikatorem. 



    Istnieje nieprzypadkowa korelacja między tymi dwiema tautologiami; nie jest to zbieg 

okoliczności. Nie przetrwalibyśmy, gdybyśmy nie mieli nawyku, występującego częściej, niż 

wskazywałby tylko przypadek, wybierania memów, które nam pomagają. Nasze memowe układy 

immunologiczne nie są niezawodne, nie są też jednak beznadziejne. W praktyce możemy, 

z grubsza rzecz biorąc, liczyć na zgranie obu perspektyw: dobre memy to zwykle też te, które są 

również dobrymi replikatorami. 

  Teoria ta staje się interesująca tylko wtedy, gdy przyglądamy się wyjątkom, warunkom, 

w których obie perspektywy się rozchodzą; tylko jeśli teoria memów pozwoli nam lepiej 

zrozumieć te odchylenia od normalnego schematu, będzie miała jakąkolwiek szansę, by zostać 

przyjęta. (Zwróćmy uwagę, że zgodnie z koncepcją memu to, czy mem replikuje się skutecznie, 

jest ściśle niezależne od jego waloru epistemologicznego; może się on rozprzestrzenić pomimo 

swojej szkodliwości lub wyginąć pomimo swoich zalet). 

  Obecnie memy rozprzestrzeniają się po świecie z prędkością światła i replikują się 

w tempie, które sprawia, że nawet muszki owocówki i komórki drożdży wyglądają w porównaniu 

z nimi jak zastygłe w bezruchu. Bez zahamowań przenoszą się z jednego nośnika do drugiego, 

z jednego ośrodka do drugiego i pokazują, że są praktycznie nie do powstrzymania. Memy, jak 

geny, są potencjalnie nieśmiertelne, jednak, jak geny, zależą od istnienia ciągłego łańcucha 

nośników fizycznych, trwających mimo drugiej zasady termodynamiki. Książki są względnie 

trwałe, a inskrypcje na budynkach jeszcze trwalsze, lecz jeśli nie pozostają pod ochroną ludzkich 

konserwatorów, z czasem zanikają. Tak jak w przypadku genów, nieśmiertelność jest raczej 

kwestią replikacji niż trwałości pojedynczych nośników. Zachowanie memów platońskich przez 

serię kopii kopii jest szczególnie uderzającym przypadkiem. Choć niedawno odkryto niektóre 

fragmenty papirusu z tekstami Platona, powstałe z grubsza w czasach mu współczesnych, 

przetrwanie tych memów nie ma właściwie nic wspólnego z przetrwaniem na tak długą skalę. 

Dzisiejsze biblioteki zawierają tysiące, jeśli nie miliony fizycznych kopii (oraz tłumaczeń) 

Menona Platona, a kluczowi przodkowie transmisji tego tekstu zamienili się wieki temu w pył. 

  Sama fizyczna replikacja nośników nie wystarczy do zapewnienia memom 

długowieczności. Kilka tysięcy egzemplarzy nowej książki w twardej oprawie może zniknąć 

niemalże bez śladu w ciągu kilku lat, a kto wie, ile genialnych listów do redakcji, powielonych 

w setkach tysięcy kopii, znika na wysypiskach i w spalarniach śmieci każdego dnia? Może nastać 

dzień, kiedy to ewaluator memów niebędący człowiekiem będzie wybierać poszczególne memy 

mające przetrwać, jednak obecnie istnienie memów nadal zależy przynajmniej pośrednio od tego, 

czy co najmniej jeden ich nośnik przetrwał choćby krótki etap poczwarki w szczególnego rodzaju 

gnieździe memów: ludzkim umyśle. 

  Liczba umysłów jest ograniczona, a każdy z nich ma ograniczoną pojemność, istnieje 

więc znaczące współzawodnictwo między memami o to, aby dostać się do tylu umysłów, ile to 

możliwe. To współzawodnictwo jest główną siłą selekcyjną w memosferze, i tak jak w biosferze 

rozwiązania tego problemu okazały się wspaniale pomysłowe. Na przykład, jakiekolwiek zalety 

(z naszej perspektywy) mają poniższe memy, ich cechą wspólną jest to, iż mają fenotypowe 

przejawy, które na ogół sprawiają, że ich replikacja jest bardziej prawdopodobna, gdyż blokują 

lub uprzedzają siły środowiskowe mogące je wyeliminować: mem wiary, który hamuje zadanie 

swego rodzaju krytycznej oceny, mogącej zdecydować o tym, że idea wiary jest tak naprawdę 

pomysłem niebezpiecznym (Dawkins 1976/1996, s. 274); mem tolerancji i wolności słowa; mem 

włączania w list-łańcuszek ostrzeżenia o strasznych wypadkach losowych, które przydarzyły się 

osobom zrywającym łańcuszki w przeszłości; mem teorii spiskowej, który ma wbudowaną 

odpowiedź na zarzut, że nie ma silnego dowodu na spisek: „Oczywiście, że nie ma – właśnie tak 

potężny jest spisek!”. Niektóre memy są być może „dobre”, a inne „złe”; jednak wspólny jest dla 



nich efekt fenotypowy, który systematycznie unieszkodliwia siły selekcyjne działające przeciwko 

nim. Memetyka populacyjna przewiduje, że w warunkach normalnych memy teorii spiskowej 

przetrwają niezależnie od swojej prawdy i że mem wiary jest w stanie zapewnić przetrwanie 

sobie oraz memom religijnym, które za sobą niesie, nawet w najbardziej racjonalistycznych 

środowiskach. Mem wiary rzeczywiście pokazuje dostosowanie zależne od częstotliwości: 

najlepiej rozkwita, gdy liczebnie przewyższają go memy racjonalistyczne; w środowisku 

z niewieloma sceptykami mem wiary zaczyna zanikać. 

  Inne pojęcia genetyki populacyjnej można przenieść równie łatwo: jest tu przypadek, 

który genetyk nazwałby „sprzężone loci”: dwa memy, które są połączone ze sobą fizycznie 

akurat w taki sposób, że zwykle razem się replikują, co wpływa na ich szanse. Istnieje wspaniały 

marsz ceremonialny, znany wielu z nas, który byłby niezwykle często grany podczas ceremonii 

rozpoczęcia ślubów i przy innych świątecznych okazjach, skazując tym samym Pomp and 

Circumstance i Marsz weselny na wymarcie, gdyby nie fakt, że jego mem muzyczny jest zbyt 

ściśle związany z memem tytułowym, o którym wielu z nas ma skłonność myśleć, gdy tylko 

słyszymy muzykę: nienadające się do użytku dzieło sztuki sir Arthura Sullivana Behold the Lord 

High Executioner! (Oto starszy kat!)[67]. 

  Ludzki umysł to przystań, do której przybyć pragną wszystkie memy, jednak jest on sam 

w sobie wytworem memów restrukturyzujących go, by stworzyć dla siebie lepsze siedlisko. 

Drogi wejścia i wyjścia są dopasowywane do warunków lokalnych i wzmacniane różnymi 

sztucznymi urządzeniami, które poprawiają wierność i długotrwałość replikacji: umysły 

rdzennych Chińczyków różnią się znacznie od umysłów rdzennych Francuzów, a umysły 

piśmienne dramatycznie różnią się od umysłów analfabetów. Memy w zamian za możliwość 

przebywania w ludzkich ciałach zapewniają mnóstwo korzyści – bez wątpienia wraz z jakimiś 

końmi trojańskimi dorzuconymi gratis. Zwykłe ludzkie mózgi nie są do siebie zupełnie podobne; 

znacząco różnią się rozmiarem, kształtem oraz ogromną liczbą szczegółów połączeń, od których 

zależy ich sprawność. Ale najbardziej zaskakujące różnice w zakresie ludzkiej sprawności zależą 

od mikrostrukturalnych różnic spowodowanych różnymi memami, które do nich weszły i tam 

zamieszkały. Memy wzmacniają okazje dla siebie nawzajem: na przykład mem edukacji to mem, 

który umacnia sam proces implantacji memów. 

  Jeśli jednak prawdą jest, że umysły ludzkie w ogromnym stopniu same są dziełem 

memów, nie możemy wówczas podtrzymać biegunowości spojrzenia, towarzyszącego wcześniej 

naszym rozważaniom; nie ma mowy o żadnym „memy przeciwko nam”, ponieważ wcześniejsze 

infekcje memów zadecydowały o tym, kim lub czym jesteśmy. „Niezależny” umysł walczący o to, 

by chronić się przed obcymi i niebezpiecznymi memami, jest mitem; na niższym poziomie 

utrzymuje się napięcie między biologicznym imperatywem genów a imperatywem memów, lecz 

bylibyśmy niemądrzy, „stając po stronie” naszych genów – byłby to błąd socjobiologii w wersji 

pop. Na jakich zatem podwalinach możemy stanąć, gdy walczymy, aby twardo stąpać po ziemi 

w burzy memowej rozpętanej wokół nas? Jeśli moc replikacyjna nie decyduje o słuszności, jaki 

ma być wieczny ideał wyznaczający wartość memów dla „nas”? Powinniśmy wspomnieć, że 

memy koncepcji normatywnych – powinności, dobra, prawdy i piękna – są jednymi z najbardziej 

umocnionych mieszkańców naszych umysłów oraz że wśród memów, które nas konstytuują, 

odgrywają one główną rolę. Nasze istnienie nas jako nas, jako tego, czym jesteśmy jako osoby 

myślące – nie tego, czym jesteśmy jako organizmy – nie jest niezależne od tych memów. 

  Podsumowując: ewolucja memów ma potencjał, aby głęboko ulepszyć konstrukcję 

maszynerii leżącej u podstaw naszego mózgu – i to bardzo szybko w porównaniu z wolnym 

tempem genetycznych prac badawczo-rozwojowych. Zdyskredytowana idea Lamarcka dotycząca 

genetycznej transmisji cech nabytych indywidualnie była z początku atrakcyjna dla biologów 



częściowo ze względu na to, że rzekomo ułatwiała wprowadzanie nowych wynalazków do 

genomu. (Bardzo dobra krytyka lamarkizmu znajduje się w książce Dawkinsa Rozszerzony 

fenotyp, 1982/2003). Coś takiego się nie dzieje ani nie mogłoby się wydarzyć. Efekt Baldwina 

przyspiesza ewolucję, sprzyjając przenoszeniu indywidualnie odkrytych dobrych sztuczek do 

genomu za pośrednictwem nowej presji selekcyjnej, czego rezultatem jest powszechne 

zaakceptowanie dobrych sztuczek przez jednostki. Jednak ewolucja kulturowa, która przebiega 

jeszcze szybciej, pozwala jednostkom nabyć poprzez transmisję kulturową dobre sztuczki 

udoskonalone przez poprzedników, którzy nie są nawet ich przodkami genetycznymi. Efekty 

takiego dzielenia się dobrymi konstrukcjami są tak silne, że ewolucja kulturowa prawdopodobnie 

zatarła niemal wszystkie delikatne presje efektu Baldwina. Poprawki w konstrukcji, jakie 

jednostka uzyskuje od swojej kultury – rzadko kiedy musimy „ponownie wynaleźć koło” – 

prawdopodobnie przeważają nad większością indywidualnych różnic genetycznych w konstrukcji 

mózgu, zabierając przewagę tym, którzy są odrobinę lepiej przystosowani zaraz po urodzeniu. 

  Wszystkie trzy ośrodki – ewolucja genetyczna, plastyczność fenotypowa i ewolucja 

memetyczna – przyczyniły się kolejno do konstrukcji ludzkiej świadomości, i to ze wzrastającą 

prędkością [ewolucji]. W porównaniu z plastycznością fenotypową, która istnieje od milionów 

lat, ewolucja memetyczna na większą skalę jest zjawiskiem nadzwyczaj świeżym, gdyż stała się 

istotną siłą dopiero w ciągu ostatnich setek tysięcy lat i przyczyniła się do burzliwego rozwoju 

cywilizacji mniej niż 10 000 lat temu. Ogranicza się do jednego gatunku, Homo sapiens, 

i możemy zauważyć, że to ona doprowadziła do pojawienia się kolejnego, czwartego ośrodka 

potencjalnych prac badawczo-rozwojowych dzięki memom nauki: jest nim bezpośrednie 

korygowanie indywidualnych układów nerwowych poprzez inżynierię neuronaukową oraz 

korygowanie genomu przez inżynierię genetyczną. 

  7. Memy świadomości: wirtualna maszyna do zainstalowania 

 

 

  Choć pewien organ mógł nie ukształtować się pierwotnie uformowany do jakiegoś 

konkretnego celu, to jeśli teraz mu służy, zasadne jest stwierdzenie, że powstał specjalnie w tym 

celu. Na tej samej zasadzie, gdyby ktoś miał skonstruować maszynę w jakimś konkretnym celu, 

ale używając starych kół, szprych i krążków, jedynie trochę zmienionych, o całej maszynie, ze 

wszystkimi częściami, można by powiedzieć, że została skonstruowana w tym celu. Przeto 

w całej przyrodzie niemal każda część każdego żyjącego stworzenia prawdopodobnie służyła, 

w stanie trochę zmienionym, innym celom oraz działała w żywej maszynerii wielu dawnych 

i przeróżnych form. 

  Charles Darwin, 1874 

 

    Duży mózg, podobnie jak duży rząd, może nie być w stanie robić prostych rzeczy 

w prosty sposób. 

  Donald Hebb, 1958 

 

    Najpotężniejszym czynnikiem procesu wznoszenia się człowieka jest radość, którą 

sprawiają mu własne umiejętności. Lubi robić to, co robi dobrze, a zrobiwszy coś dobrze, 

chciałby to wykonać jeszcze lepiej. 

  Jacob Bronowski, 1973/1988 (s. 115) 

 

    Elementem mojej spekulatywnej historii było to, że nasi przodkowie, tak jak my, czerpali 

przyjemność z różnego rodzaju względnie nieukierunkowanej samoeksploracji – ciągłego 



stymulowania samych siebie, aby zobaczyć, co się stanie. Ze względu na plastyczność mózgu 

oraz wrodzony niepokój i ciekawość, dzięki którym badamy każdy zakątek naszego otoczenia 

(którego tak ważnym i wszechobecnym składnikiem są nasze własne ciała), z perspektywy czasu 

nie powinno nas dziwić, że odkryliśmy strategie autostymulacji czy automanipulacji, 

doprowadzające do wszczepienia nawyków i dyspozycji diametralnie zmieniających wewnętrzną 

strukturę komunikacyjną naszych mózgów, ani że te odkrycia stały się częścią kultury – memami 

– które następnie okazały się dostępne dla wszystkich. 

  Przekształcenie ludzkiego mózgu przez infekcje memów zmienia drastycznie rolę tego 

organu. Jak wspomnieliśmy, różnice między mózgami, z których jeden posługuje się językiem 

ojczystym Chińczyka, a drugi – angielskim, mogą wyjaśnić ogromne rozbieżności w kompetencji 

tych mózgów, natychmiast rozpoznawane w zachowaniu oraz istotne w wielu kontekstach 

eksperymentalnych. Przypomnijmy na przykład, jak ważne w eksperymentach z ludźmi dla 

badacza (heterofenomenologa) jest wiedzieć, czy badany zrozumiał instrukcje. Te różnice 

funkcjonalne, choć przypuszczalnie ucieleśnione we wzorcach mikroskopijnych zmian w mózgu, 

są dla neuronaukowców właściwie niewidoczne teraz, a zapewne już zawsze, więc jeśli mamy 

w ogóle zrozumieć funkcjonalną architekturę wytworzoną przez takie zakażenia memami, 

będziemy musieli znaleźć wyższy poziom, na którym to opiszemy. Na szczęście jeden jest 

dostępny, zapożyczony z informatyki. Potrzebny poziom opisu i wyjaśnienia jest analogiczny do 

(choć nie identyczny z nim) jednego z „poziomów oprogramowania” w opisie komputerów: to, 

co musimy zrozumieć, to jak ludzka świadomość może być realizowana przez działania maszyny 

wirtualnej, wytworzonej przez memy w mózgu. 

  Oto hipoteza, której będę bronił: 

    Ludzka świadomość jest sama w sobie ogromnym kompleksem memów (lub, ściślej rzecz 

biorąc, efektów memowych w mózgach), który może zostać najlepiej wyjaśniony jako działanie 

maszyny wirtualnej w stylu von Neumanna zaimplementowanej w równoległej architekturze 

mózgu, niezaprojektowanej do żadnej aktywności tego typu. Moce tej maszyny wirtualnej 

wzmacniają znacznie podstawowe siły organicznego sprzętu, na którym się ona opiera, ale 

jednocześnie wiele jej najbardziej osobliwych cech, a w szczególności jej ograniczenia, mogą 

być wyjaśnione jako skutki uboczne prowizorek, które umożliwiły owo dziwne, ale efektywne, 

ponowne wykorzystanie istniejącego organu do nowych celów. 

    Ta hipoteza wkrótce wyłoni się z gąszczu żargonu, w którym właśnie ją wyłuszczyłem. 

Dlaczego użyłem żargonu? Ponieważ są to terminy oznaczające wartościowe pojęcia, które 

dopiero niedawno stały się dostępne dla ludzi rozważających zagadnienie umysłu. Żadne inne 

słowa nie wyrażają tych pojęć rzeczowo, a zdecydowanie warto je poznać. Zatem, odwołując się 

najpierw do krótkiej historycznej dygresji, przedstawię je i umieszczę w kontekście, w którym 

będziemy ich używać. 

  Dwaj z najważniejszych wynalazców komputera to matematyk Alan Turing i matematyk 

i fizyk John von Neumann, Amerykanin węgierskiego pochodzenia. Choć Turing miał mnóstwo 

praktycznych doświadczeń z pierwszej ręki – projektował i konstruował wyspecjalizowane 

maszyny elektroniczne do łamania szyfrów, a maszyny te pomogły aliantom wygrać II wojnę 

światową – to erę komputerów rozpoczęła jego abstrakcyjna, czysto teoretyczna praca 

przedstawiająca jego koncepcję uniwersalnej maszyny Turinga. Von Neumann wykorzystał 

abstrakcję Turinga (która była naprawdę „filozoficzna” – to eksperyment myślowy, nie 

propozycja inżynieryjna) i na tyle ukonkretnił, że można było ją zmienić w (nadal dosyć 

abstrakcyjny) projekt rzeczywistego, praktycznego komputera elektronicznego. Ten abstrakcyjny 

projekt, znany jako architektura von Neumanna, można znaleźć w niemal każdym współczesnym 

komputerze na świecie, od ogromnych komputerów centralnych do układów scalonych 



znajdujących się w sercu większości skromnych komputerów domowych. 

  Komputer ma podstawową stałą lub sprzętową architekturę, lecz też dużą plastyczność 

dzięki pamięci, która może przechowywać zarówno programy (inaczej znane jako 

oprogramowanie), jak i dane, nietrwałe wzorce mające śledzić to, co jest do zaprezentowania. 

Komputery, tak jak mózgi, mają więc niekompletną konstrukcję w momencie narodzin, ale są na 

tyle elastyczne, że można w nich wytworzyć określoną architekturę, wyspecjalizowaną maszynę, 

a każda taka maszyna będzie miała zaskakująco indywidualny tryb przyjmowania stymulacji 

z otoczenia (za pośrednictwem klawiatury lub innych urządzeń wejściowych), w końcu dających 

odpowiedzi (na monitorze czy innych urządzeniach wyjściowych). 

  Te tymczasowe struktury są „zrobione z reguł, a nie z kabli”, a informatycy nazywają je 

maszynami wirtualnymi[68]. Maszynę wirtualną uzyskuje się, gdy szczególny wzorzec reguł 

(bardziej dosłownie: dyspozycje lub prawidłowości przejść) ogranicza całą tę plastyczność. 

Weźmy przykład osoby, która złamała rękę i ma na niej gips. Gips znacznie ogranicza ruchy jej 

ręki, a jego waga i kształt również wymagają dostosowania od reszty ruchów ciała tej osoby. 

A teraz weźmy mima (na przykład Marcela Marceau) imitującego kogoś z gipsem na ręce; jeśli 

mim dobrze potrafi pokazać tę sztuczkę, ruchy jego ciała będą ograniczone w niemal ten sam 

sposób; ma na swojej ręce wirtualny gips – i będzie on „niemal niewidzialny”. Każdy, kto umie 

używać edytora tekstu, zna co najmniej jedną maszynę wirtualną, a jeśli używa kilku różnych 

edytorów tekstu lub korzysta z arkusza kalkulacyjnego czy gra w jakąś grę na tym samym 

komputerze, na którym korzysta z edytora tekstów, to zna kilka maszyn wirtualnych, które na 

zmianę istnieją w konkretnej maszynie rzeczywistej. Różnice przedstawione są w sposób bardzo 

widoczny, aby użytkownik wiedział, z którą maszyną wirtualną ma do czynienia w każdym 

momencie. 

  Wszyscy wiemy, że różne programy dają komputerom różne możliwości, jednak nie 

każdy zna szczegóły. Kilka z nich jest ważnych dla naszej historii, więc proszę o wyrozumiałość, 

bo krótko i elementarnie przedstawię wynalazek Alana Turinga. 

  Turing nie starał się wynaleźć edytora tekstu ani gry wideo, gdy dokonywał swoich 

wspaniałych odkryć. Myślał, samoświadomie i introspekcyjnie, o tym, jak on, matematyk, 

rozwiązuje problemy matematyczne czy też przeprowadza obliczenia, a następnie rozłożył ciągi 

aktów myślowych na ich prostsze składniki. „Co takiego robię – musiał zapytać – gdy wykonuję 

obliczenia? Cóż, najpierw pytam siebie, którą regułę zastosować, a następnie stosuję tę regułę, 

potem zapisuję wynik, patrzę na niego, a wreszcie pytam siebie, co dalej...” Turing był 

wyjątkowo zorganizowanym myślicielem, lecz jego strumień świadomości, jak mój, twój czy 

Jamesa Joyce’a, był bez wątpienia pstrokatą mieszaniną obrazów, decyzji, przeczuć, 

przypomnień i tym podobnych, z których udało mu się wydestylować matematyczną esencję: 

elementarną, minimalną sekwencję operacji, które mogły zrealizować cele osiągane przez niego 

w barwnych i meandrujących czynnościach jego świadomego umysłu. Rezultatem było 

udokumentowanie tego, co teraz znamy jako „maszyna Turinga”, czyli genialna idealizacja 

i uproszczenie hiperracjonalnego, hiperintelektualnego zjawiska: matematyka wykonującego 

rygorystyczne obliczenia. Podstawowa idea miała pięć elementów: 

    (1) proces szeregowy (zdarzenia następują kolejno) w 

 

  (2) ściśle ograniczonej przestrzeni roboczej, do której 

 

  (3) dostarcza się zarówno dane, jak i instrukcje 

 

  (4) z biernej, ale całkowicie niezawodnej pamięci, 



 

  (5) a następnie działa na nich skończona lista operacji elementarnych. 

 

    W oryginalnym sformułowaniu Turinga przestrzeń robocza była wyobrażona jako czytnik 

znajdujący się tylko nad jedną komórką papierowej taśmy i stwierdzający, czy jest w niej 

zapisane zero, czy jeden. W zależności od tego, co „zobaczył”, wymazywał zero lub jeden 

i drukował inny symbol bądź pozostawiał komórkę bez zmian. Następnie przesuwał taśmę 

w lewo lub w prawo o jedną komórkę i spoglądał ponownie, w każdym przypadku kierując się 

skończoną listą instrukcji sprzętowych, które wchodziły w skład jego tablicy maszyny. Taśma 

była pamięcią. 

  Lista elementarnych operacji Turinga (czy, jak kto woli, aktów „nierozkładalnych dalej 

w introspekcji”) została celowo zubożona, aby nie było wątpliwości co do ich mechanicznej 

realizowalności. Innymi słowy, dla matematycznych celów Turinga ważne było, aby nie 

pozostały niedopowiedzenia, aby każdy krok w procesie, który badał, był tak prosty, tak banalny, 

że mógłby zostać wykonany przez głupka – kogoś, kogo mogłaby zastąpić maszyna: CZYTAJ, 

USUŃ, DRUKUJ, PRZESUŃ W LEWO O JEDNO MIEJSCE i tak dalej. 

  Wiedział oczywiście, że jego idealna dokumentacja mogła posłużyć pośrednio jako plan 

faktycznej maszyny obliczeniowej, i zauważyli to inni, szczególnie von Neumann, który 

zmodyfikował podstawowe idee Turinga, tworząc abstrakcyjną architekturę pierwszego 

praktycznie wykonalnego komputera cyfrowego. Tę architekturę nazywamy maszyną von 

Neumanna. 

  

 
 Ryc. 7.4 

 

  Z lewej strony widać pamięć czy też pamięć o dostępie bezpośrednim (RAM – random 

access memory), w której przechowywane są zarówno dane, jak i instrukcje, zakodowane jako 

ciąg cyfr binarnych lub „bitów”, na przykład 00011011 lub 01001110. Szeregowy proces Turinga 

przebiega w przestrzeni roboczej składającej się z dwóch „rejestrów” oznaczonych jako 



akumulator oraz rejestr instrukcji. Instrukcja zostaje skopiowana elektronicznie do rejestru 

instrukcji, który następnie ją wykonuje. Na przykład, jeśli instrukcja (przetłumaczona na język 

polski) mówi „wyczyść akumulator”, komputer wstawia liczbę 0 do akumulatora, a jeśli 

instrukcja mówi „dodaj zawartość rejestru pamięci 07 do liczby w akumulatorze”, komputer 

pobierze liczbę z rejestru pamięci o adresie 07 (zawartością może być dowolna liczba) i doda ją 

do liczby w akumulatorze. I tak dalej. Jakie są tu operacje elementarne? Zasadniczo operacje 

arytmetyczne: dodaj, odejmij, pomnóż i podziel; operacje przenoszenia danych: pobierz, zapisz, 

przekaż do wyjścia, pobierz z wejścia; oraz (serce „logiki” komputera) instrukcje warunkowe, jak 

na przykład „JEŚLI liczba w akumulatorze jest większa od zera, TO przejdź do instrukcji 

w rejestrze 29; w innym wypadku przejdź do następnej instrukcji”. W zależności od modelu 

komputera może istnieć nawet tylko 16 operacji elementarnych lub ich setki, a wszystkie 

zapisane są w wyspecjalizowanych układach. Każda operacja elementarna jest zakodowana przez 

unikatowy wzorzec binarny (na przykład DODAJ może mieć kod 1011, a ODEJMIJ – 1101), 

a w momencie, w którym te konkretne ciągi wylądują w rejestrze instrukcji, stają się swego 

rodzaju wybieranymi numerami telefonów, które mechanicznie otwierają linie do odpowiedniego 

wyspecjalizowanego układu – układu dodawania, odejmowania itd. Oba rejestry, w których tylko 

jedna instrukcja i jedna wartość może pojawić się w danym momencie, są znanym „wąskim 

gardłem von Neumanna”, miejscem, w którym wszystkie czynności systemu muszą przejść 

pojedynczo przez wąską lukę. Na szybkim komputerze mogą przebiegać miliony takich operacji 

na sekundę, a w milionach dają pozornie magiczne efekty, zauważalne przez użytkownika. 

  Wszystkie komputery cyfrowe są bezpośrednimi potomkami tego projektu; a mimo 

wprowadzenia wielu modyfikacji i ulepszeń, jak wszystkie kręgowce, łączy je fundamentalna, 

ukryta architektura. Podstawowe operacje, tak arytmetyczne z pozoru, nie wydają się z początku 

szczególnie pokrewne podstawowym „operacjom” zwykłego strumienia świadomości – myśleniu 

o Paryżu, zadowoleniu z zapachu chleba z pieca, zastanawianiu się, dokąd pojechać na wakacje – 

ale nie martwiło to Turinga czy von Neumanna. Ważne było dla nich to, że ten ciąg czynności 

mógł „zasadniczo” zostać rozbudowany, aby zawrzeć wszelką „racjonalną myśl”, a być może 

również wszystkie „nieracjonalne myśli”. Cóż za ironia losu, że ta architektura od czasów 

powstania jest błędnie opisywana przez prasę popularną. Te nowe, fascynujące maszyny von 

Neumanna zostały nazwane „ogromnymi mózgami elektronicznymi”, a w rzeczywistości były 

ogromnymi umysłami elektronicznymi, elektronicznymi imitacjami – znacznymi uproszczeniami 

– tego, co William James nazwał strumieniem świadomości, meandrującym ciągiem świadomych 

treści umysłowych, wspaniale przedstawionym przez Jamesa Joyce’a w jego powieściach. 

Natomiast architektura mózgu jest zdecydowanie równoległa, z milionami jednocześnie 

aktywnych torów działania. Musimy zrozumieć, jak Joyce’owskie (lub, jak powiedziałem, von 

Neumannowskie) szeregowe zjawisko może zaistnieć, ze wszystkimi dobrze znanymi 

osobliwościami, w równoległym zgiełku mózgu. 

  Oto zły pomysł: nasi przodkowie, hominidy, musieli myśleć w sposób bardziej 

wysublimowany, logiczny, więc dobór naturalny stopniowo zaprojektował oraz zainstalował 

sprzętową maszynę von Neumanna w lewej („logicznej”, „świadomej”) półkuli ludzkiej kory 

mózgowej. Mam nadzieję, że powyższa narracja jasno wskazuje, że chociaż pomysł ten jest 

logicznie możliwy, to jest on zupełnie niewiarygodny biologicznie – nasi przodkowie równie 

dobrze mogli dostać skrzydeł lub urodzić się z pistoletami w dłoniach. Nie tak działa ewolucja. 

  Wiemy, że w mózgu jest coś przynajmniej trochę podobnego do maszyny von Neumanna, 

ponieważ „przez introspekcję” wiemy, że mamy świadome umysły, a umysły, które tym samym 

odkrywamy, są przynajmniej pod następującym względem podobne do maszyny von Neumanna: 

były dla niej inspiracją! Ten historyczny fakt pozostawił szczególnie przekonujący ślad: 



programiści komputerowi powiedzą ci, że jest diabelsko trudno programować komputery 

równoległe, nad którymi się obecnie pracuje, a stosunkowo łatwo zaprogramować szeregową 

maszynę von Neumanna. Gdy programuje się konwencjonalną maszynę von Neumanna, 

wiadomo, na czym się oprzeć; gdy zaczyna się robić trudno, wystarczy spytać siebie: „Co bym 

zrobił, gdybym był maszyną próbującą rozwiązać ten problem?”, a to prowadzi do odpowiedzi 

w rodzaju: „Cóż, najpierw zrobiłbym to, a następnie musiałbym zrobić tamto” itd. Gdy spytasz 

siebie: „Co zrobiłbym w tej sytuacji, gdybym był procesorem równoległym, mającym tysiąc 

torów przetwarzania?”, nie masz pojęcia, co odpowiedzieć; nie znasz z autopsji – nie masz 

żadnego bezpośredniego dostępu do – procesu zachodzącego w tysiącu torów jednocześnie, 

mimo że jest to coś, co przebiega w twoim mózgu. Twój jedyny dostęp do tego, co się w nim 

dzieje, odbywa się w „formacie” sekwencyjnym, niesamowicie przypominającym architekturę 

von Neumanna – choć przedstawianie tego w ten sposób jest anachroniczne. 

  Jak już widzieliśmy, istnieje duża różnica między (standardową) szeregową architekturą 

komputera oraz równoległą architekturą mózgu. Ten fakt jest często cytowany jako zarzut wobec 

sztucznej inteligencji, w której próbuje się stworzyć inteligencję podobną do ludzkiej przez 

tworzenie programów (prawie zawsze) wykorzystujących maszynę von Neumanna. Czy różnica 

architektury jest różnicą teoretycznie istotną? W pewnym sensie nie. Turing udowodnił – i jest to 

prawdopodobnie jego największe osiągnięcie – że jego maszyna uniwersalna jest w stanie 

obliczyć każdą funkcję, którą obliczy jakikolwiek inny komputer o jakiejkolwiek architekturze. 

W rezultacie uniwersalna maszyna Turinga jest idealnym matematycznym kameleonem, który 

potrafi naśladować każdą inną maszynę obliczeniową i kiedy to robi, wykonać dokładnie to, 

czego tamta maszyna dokonuje. Wystarczy podać uniwersalnej maszynie Turinga odpowiedni 

opis innej maszyny i – jak Marcel Marceau (uniwersalna maszyna pantomimiczna) wyposażony 

w opisaną dobrze choreografię – niezwłocznie naśladuje ona działanie zgodnie z tym opisem; 

praktycznie staje się tą maszyną. Program komputerowy może być więc postrzegany jako lista 

instrukcji elementarnych do wykonania lub jako opis maszyny do naśladowania. 

  Czy potrafisz naśladować Marcela Marceau naśladującego pijaka naśladującego 

baseballistę? Możesz stwierdzić, że najtrudniejsze w tej sztuczce jest śledzenie różnych 

poziomów naśladowania, ale maszynom von Neumanna przychodzi to naturalnie. Gdy masz już 

maszynę, na której możesz się oprzeć, możesz umieścić w niej wirtualne maszyny jak matrioszki. 

Na przykład początkowo możesz zmienić swoją maszynę von Neumanna w maszynę uniksową 

(system operacyjny Unix), a następnie zaimplementować maszynę Lispa (język programowania 

Lisp) na maszyny uniksowe – razem z programem WordStar, Lotus 123 i wieloma innymi 

maszynami wirtualnymi – a następnie zaimplementować na maszyny Lispa komputer grający 

w szachy. Każda maszyna wirtualna jest rozpoznawana poprzez swój interfejs użytkownika – jej 

wygląd na ekranie monitora i reakcje na dane wejściowe – a ta autoprezentacja często nazywana 

jest iluzją użytkownika, gdyż użytkownik nie może stwierdzić – i nie obchodzi go – w jaki sposób 

konkretna maszyna wirtualna, z której korzysta, jest zaimplementowana w sprzęcie. Nie jest dla 

niego istotne, czy maszyna wirtualna znajduje się jeden, dwa, trzy czy dziesięć poziomów od 

maszyny sprzętowej[69]. (Na przykład użytkownicy programu WordStar mogą go rozpoznać 

i wchodzić w interakcję z wirtualną maszyną WordStar, gdziekolwiek ją znajdą, bez względu na 

to, jakiego rodzaju sprzęt ją implementuje). 

  Zatem maszyna wirtualna jest tymczasowym zbiorem prawidłowości o złożonej 

strukturze, rządzących dodatkowo podstawowym sprzętem za pośrednictwem programu: 

przepisu o złożonej strukturze, składającego się z setek tysięcy instrukcji, które dają temu 

sprzętowi ogromny, spójny zbiór nawyków czy dyspozycji do reagowania. Jeśli spojrzysz na 

szczegóły wszystkich tych instrukcji przewijających się przez rejestr instrukcji, nie obejmujesz 



pełnego obrazu sytuacji; jednak gdy zrobisz krok w tył, funkcjonalna architektura wyłaniająca się 

z wszystkich tych mikroustawień będzie wyraźnie widoczna: składa się z wirtualnych rzeczy 

    takich jak fragmenty tekstu, kursory, gumki, spraye do malowania, dokumenty 

    oraz z wirtualnych miejsc 

    takich jak katalogi, menu, ekrany, powłoki systemowe 

    połączonych ze sobą wirtualnymi ścieżkami 

    takimi jak „klawisz [Esc] powoduje wyjście do systemu DOS” lub wejście do menu 

DRUKOWANIA z menu GŁÓWNEGO 

    i pozwalających na wykonanie istotnych i interesujących operacji wirtualnych 

    takich jak szukanie słowa w dokumencie lub powiększenie prostokąta narysowanego na 

ekranie. 

    Stąd, iż każda maszyna obliczeniowa może być naśladowana przez maszynę wirtualną na 

maszynie von Neumanna, wynika, że jeśli mózg jest potężną maszyną o przetwarzaniu 

równoległym, to również może zostać idealnie naśladowany przez maszynę von Neumanna. I od 

samego zarania ery komputerowej teoretycy używali też kameleonowej mocy maszyny von 

Neumanna, aby stworzyć wirtualne architektury równoległe, które miały utworzyć struktury 

podobne do mózgowych[70]. Jak sprawić, aby maszyna wykonująca jedną czynność naraz stała się 

maszyną wykonującą wiele czynności jednocześnie? Podobnie jak robi się na drutach. Załóżmy, 

że procesor równoległy, który symulujemy, ma dziesięć torów. Najpierw maszyna von 

Neumanna dostaje instrukcje, aby wykonać operacje obsługiwane przez pierwszy węzeł 

pierwszego toru (węzeł 1 na rycinie 7.5) i zapisać rezultat w pamięci „buforowej”, a następnie 

węzeł 2 i tak dalej, aż wszystkie dziesięć węzłów w pierwszej warstwie posuwa się jeden krok 

naprzód. Następnie maszyna von Neumanna zajmuje się wynikami każdego z tych rezultatów 

pierwszej warstwy w kolejnej warstwie węzłów, pobierając wcześniej obliczone rezultaty po 

kolei z pamięci buforowej i stosując je jako dane wejściowe w kolejnej warstwie. Pracowicie 

posuwając się do przodu, robi na drutach, wymienia czas na przestrzeń. Maszyna wirtualna 

o dziesięciu torach będzie potrzebowała przynajmniej dziesięć razy więcej czasu na symulację 

niż maszyna jednotorowa, a maszyna o milionie torów (taka jak mózg) będzie wymagała 

przynajmniej milion razy więcej czasu na symulację. Dowód Turinga nie mówi nic o prędkości 

symulacji, a w przypadku architektur pewnego rodzaju nawet współczesne komputery cyfrowe 

o zawrotnej prędkości nie poradzą sobie z takim zadaniem. Właśnie dlatego naukowcy zajmujący 

się sztuczną inteligencją, zainteresowani rozwijaniem mocy architektury równoległej, zaczynają 

dziś interesować się prawdziwymi maszynami równoległymi – tworami, które można by 

zasadniej nazywać „gigantycznymi mózgami elektronicznymi” – na których tworzą swoje 

symulacje. Jednak zasadniczo każda maszyna równoległa może zostać idealnie – choć 

niewydajnie – symulowana jako maszyna wirtualna na szeregowej maszynie von Neumanna[71]. 

  



 
 Ryc. 7.5 

 

  Jesteśmy teraz gotowi, aby wywrócić tę standardową ideę do góry nogami. Tak jak można 

symulować równoległy mózg na szeregowej maszynie von Neumanna, tak też można, 

zasadniczo, symulować maszynę von Neumanna (lub coś w jej rodzaju) na równoległym 

sprzęcie, i właśnie to sugeruję: świadome ludzkie umysły są mniej więcej szeregowymi 

maszynami zaimplementowanymi – niewydajnie – na równoległym sprzęcie, który zapewniła 

nam ewolucja. 

  Co liczy się jako „program”, gdy mówimy o wirtualnej maszynie działającej na 

równoległym sprzęcie mózgowym? Ważne jest istnienie dającej się wykorzystać plastyczności, 

która może przyjąć niezliczoną ilość różnych mikronawyków, a tym samym makronawyków. 

W przypadku maszyny von Neumanna jest to osiągane przez setki tysięcy zer i jedynek (bitów), 

podzielonych na „słowa” 8-, 16-, 32- lub 64-bitowe, w zależności od maszyny. Słowa są 

przechowywane osobno w rejestrach pamięci, a rejestr instrukcji może uzyskać jednorazowo 

dostęp do jednego słowa. W przypadku maszyny równoległej możemy przypuszczać, że jest to 

osiągane przez tysiące, miliony czy miliardy ustawień siły połączeń między neuronami, które 

łącznie zapewniają bazowemu sprzętowi nowy zestaw makronawyków, nowy zestaw 

warunkowych prawidłowości zachowania. 

  Jak zatem te programy złożone z milionów ustawień siły połączeń neuronowych zostają 

zainstalowane na komputerze mózgu? W maszynie von Neumanna po prostu „ładuje się” 

program z dysku do pamięci głównej i stąd komputer dostaje natychmiastowy zestaw nowych 

nawyków; w przypadku mózgów potrzeba uczenia, w tym szczególnie powtarzalnej 

autostymulacji podobnej do przedstawionej w podrozdziale 5. Oczywiście, analogia nie jest tutaj 

pełna. Procesor sztywno odpowiada na ciąg bitów, które tworzą jego słowa, traktując je jak 

instrukcje w jego całkowicie własnym i ustalonym języku maszynowym. Jest to charakterystyczne 

dla programowalnego komputera cyfrowego, a ludzki mózg nie jest niczym takim. Jest 

prawdopodobnie prawdą, że każde ustawienie siły połączeń między neuronami w mózgu ma 

określony wpływ na wynikowe zachowanie otaczającej sieci, lecz nie ma żadnego powodu, aby 

sądzić, że dwa różne mózgi będą miały „ten sam system” połączeń wewnętrznych, a więc prawie 

na pewno nie ma tu nic analogicznego do stałego języka maszynowego, który, powiedzmy, mają 

wszystkie komputery IBM i zgodne z IBM. Jeśli zatem co najmniej dwa mózgi „mają wspólne 



oprogramowanie”, to nie na mocy prostego, bezpośredniego procesu analogicznego do 

kopiowania programu w języku maszynowym z jednej pamięci do drugiej. (Co więcej, 

oczywiście plastyczność odpowiedzialna za pamięć w mózgu nie jest wydzielona jako bierny 

magazyn; podział pracy między pamięcią a procesorem jest artefaktem bez analogii w mózgu, 

a do tematu tego wrócimy w rozdziale 9). 

  Skoro istnieją tak istotne – a często pomijane – różnice, dlaczego obstaję przy 

porównaniu ludzkiej świadomości do oprogramowania? Ponieważ, jak mam nadzieję pokazać, 

pewne ważne, a inaczej nadzwyczaj zagadkowe cechy świadomości mogą zostać dobrze 

wyjaśnione na mocy hipotezy, że ludzka świadomość (1) jest innowacją zbyt świeżą, aby była 

wbudowana we wrodzoną maszynerię, (2) jest w dużej mierze wytworem ewolucji kulturowej 

i zostaje przekazana mózgom we wczesnym uczeniu, oraz (3) jej pomyślna instalacja zależy od 

niezliczonych mikroustawień plastycznego mózgu, co oznacza, że jest bardzo prawdopodobne, iż 

jej funkcjonalnie istotne cechy są niewidoczne w badaniach neuroanatomicznych pomimo 

dostrzegalności jej efektów. Tak jak żaden informatyk nie próbowałby zrozumieć różnych 

silnych i słabych stron programów WordStar i WordPerfect przez wnioskowanie na podstawie 

informacji o różnicach we wzorcach napięcia w pamięci, tak też żaden kognitywista nie powinien 

oczekiwać, że ludzką świadomość można zrozumieć po prostu na bazie neuroanatomii. Poza tym 

(4) idea iluzji użytkownika maszyny wirtualnej jest kusząco sugestywna: jeśli świadomość jest 

maszyną wirtualną, kto jest użytkownikiem, dla którego działa iluzja użytkownika? Przyznaję, że 

wygląda to podejrzanie, jakbyśmy nieubłaganie zmierzali z powrotem do jaźni kartezjańskiej, 

siedząc przy korowej stacji roboczej i reagując na iluzję użytkownika oprogramowania w niej 

działającego, ale jak zobaczymy, są pewne sposoby ucieczki od tego okropnego rozwiązania. 

  Załóżmy więc na chwilę, że istnieje lepiej lub gorzej zaprojektowana (i pozbawiona 

błędów) wersja tej maszyny wirtualnej strumienia świadomości – maszyny Joyce’owskiej – 

w memosferze. Jak widzieliśmy, skoro nie ma wspólnego języka maszynowego mózgów, metody 

przekazu gwarantujące w miarę jednorodną maszynę wirtualną działającą poprzez kulturę muszą 

być społeczne, wysoce wrażliwe na kontekst i do pewnego stopnia samoorganizujące oraz 

samokorygujące. „Porozumienie” dwóch różnych komputerów – na przykład Macintosh i PC 

IBM – wymaga skomplikowanej i drobiazgowej inżynierii, opartej na precyzyjnych informacjach 

na temat wewnętrznej maszynerii obu tych systemów. O ile ludzie mogą „dzielić się 

oprogramowaniem” bez posiadania jakiejkolwiek wiedzy tego typu, musi się tak dziać dlatego, 

że wspólne systemy mają wysoki stopień elastyczności i tolerancji na format. Istnieje kilka metod 

dzielenia się takim oprogramowaniem: uczenie się przez naśladownictwo, uczenie się w wyniku 

wzmacniania (albo celowo stosowanego przez nauczyciela – nagroda, zachęta, dezaprobata, 

groźba, albo subtelnie i nieświadomie przekazanego w ramach komunikacji) oraz uczenie się 

jako rezultat umyślnego nauczania w języku naturalnym, który już został opanowany poprzez 

dwie pierwsze metody. (Przykładem pierwszych metod są tego rodzaju nawyki, które zostałyby 

wszczepione przez częste powtarzanie do nowicjusza: „Powiedz mi, co teraz robisz” oraz 

„Powiedz mi, dlaczego to robisz”. Stąd potem nawyk kierowania tych samych próśb do siebie). 

  Przypuszczam, że nie tylko język mówiony, ale i pismo odgrywa ważną rolę w rozwoju 

i dopracowaniu maszyn wirtualnych, które u większości z nas działają prawie cały czas 

w mózgach. Tak jak koło jest doskonałym wynalazkiem techniki, a jego funkcjonowanie zależy 

od torów, utwardzonych dróg czy innych sztucznie wyrównanych powierzchni, tak i maszyna 

wirtualna, o której mówię, może istnieć tylko w środowisku, w którym zachodzą nie tylko 

językowe i społeczne interakcje, ale również pismo i planowanie, po prostu dlatego, że ze 

względu na ich wymagania wobec pamięci i rozpoznawania wzorców ich implementacja wymaga 

„odciążenia” mózgu przez wykorzystanie buforów w otoczeniu jako pamięci. (Zauważmy, że 



zakłada to, iż „umysł przedpiśmienny” może równie dobrze wykorzystać znacząco architektury 

wirtualne innego rodzaju niż te spotykane w społecznościach piśmiennych). 

  Wyobraźmy sobie dodawanie w głowie dwóch liczb dziesięciocyfrowych bez użycia 

papieru i ołówka lub mówienia na głos. Wyobraźmy sobie wymyślanie, bez obrazków, 

połączenia trzech autostrad w węźle drogowym typu koniczyna, tak aby osoba jadąca 

z któregokolwiek kierunku na którejkolwiek autostradzie w którymkolwiek kierunku na 

którąkolwiek autostradę nie miała obowiązku wjazdu na trzecią autostradę. Są to typy 

problemów, które ludzie bez trudu rozwiązują za pomocą zewnętrznych środków pamięci oraz 

przy użyciu istniejących wcześniej czytników (zwanych oczami i uszami), mających wysoce 

rozwinięte, wbudowane obwody rozpoznawania schematów. (Ciekawe obserwacje na ten temat 

można znaleźć w Rumelhart, rozdz. 14, w: McClelland i Rumelhart 1986). 

  Instalujemy w naszych mózgach zorganizowany i częściowo przetestowany zbiór 

nawyków umysłu, jak nazywa je politolog Howard Margolis (1987), w fazie wczesnego rozwoju 

w dzieciństwie. Możliwym szczegółom tej architektury przyjrzymy się bliżej w rozdziale 9, ale 

teraz wskazuję na to, że ogólna struktura nowego zestawu prawidłowości ma formę szeregowego 

łańcucha, w którym pierwsza „rzecz”, a następnie kolejna „rzecz” odbywają się (z grubsza) 

w tym samym „miejscu”. Ten strumień zdarzeń jest stworzony przez wiele wyuczonych 

nawyków, których najlepszym przykładem jest mówienie do siebie. 

  Skoro ta nowa maszyna, którą w sobie stworzyliśmy, jest kompleksem memów 

o wysokim stopniu replikacji, możemy zapytać, czemu zawdzięcza swój replikacyjny sukces. 

Powinniśmy oczywiście pamiętać, że być może nie jest dobra dla niczego – oprócz replikowania. 

Może być programem-wirusem, który szybko zaczyna pasożytować na ludzkich mózgach, nie 

dając istotom ludzkim, których mózgi zaraża, żadnej przewagi nad konkurencją. Co bardziej 

prawdopodobne, pewne cechy maszyny mogą być pasożytami istniejącymi tylko dlatego, że 

mogą, oraz dlatego, że nie jest możliwe – lub warte zawracania sobie głowy – pozbycie się ich. 

William James uważał, że byłoby niedorzecznością zakładać, iż najbardziej niesłychana rzecz, 

którą znamy we wszechświecie – świadomość – jest zwykłym artefaktem, nieodgrywającym 

żadnej istotnej roli w działalności naszego mózgu, ale choćby brzmiało to mało prawdopodobnie, 

nie można tego całkowicie wykluczyć, więc nie jest to tak naprawdę niedorzeczne. Istnieje 

mnóstwo dowodów świadczących o zyskach, które świadomość najwyraźniej nam daje, bez 

wątpienia zatem możemy podać różne racje jej bytu, jesteśmy jednak skłonni źle odczytywać te 

świadectwa, jeśli uważamy, że tajemnica pozostanie nieodkryta, jeżeli każda cecha świadomości 

nie ma – lub nie miała – funkcji (z naszego punktu widzenia jako „użytkowników” świadomości; 

Harnad 1982). Pozostaje miejsce na pewne surowe fakty bez jakiegokolwiek usprawiedliwienia 

funkcjonalnego. Pewne cechy świadomości mogą być po prostu egoistycznymi memami. 

  A jeśli mowa o korzyściach, to do rozwiązywania jakich problemów ta nowa maszyna 

najwyraźniej służy? Psycholog Julian Jaynes (1976) przekonująco argumentuje, że jej zdolności 

do samonapominania i samoprzypominania są warunkiem rodzaju rozwiniętych i długotrwałych 

procesów autokontroli, bez których nie mogłoby zostać zorganizowane rolnictwo, projekty 

budowlane oraz inne czynności cywilizowane i cywilizujące. Wydaje się, że również nieźle służy 

do swego rodzaju automonitorowania, które może uchronić uszkodzony system przed własnymi 

awariami; to wątek w dziedzinie sztucznej inteligencji, o którym pisał Douglas Hofstadter 

(1985). Psycholog Nicholas Humphrey (1976, 1983a, 1986) uważa, że świadomość służy do 

wykorzystywania czegoś, co mogłoby być nazwane „symulacjami społecznymi” – do korzystania 

z introspekcji w celu odgadywania, co inni myślą i czują. 

  U podstawy tych bardziej zaawansowanych i wyspecjalizowanych talentów leży 

zasadnicza zdolność do rozwiązywania metaproblemu, o czym następnie myśleć. Widzieliśmy na 



początku tego rozdziału, że gdy organizm mierzy się z kryzysem (lub jedynie z trudnym i nowym 

problemem), może mieć własne środki, które byłyby bardzo przydatne w tych warunkach, gdyby 

tylko mógł je odnaleźć i użyć ich na czas! Reakcje orientujące, jak przypuszczał Odmar 

Neumann, mają tę zaletę, że mniej więcej wszyscy włączają się naraz, jednak to globalne 

pobudzenie, jak mogliśmy zaobserwować, jest tyleż problemem, co i rozwiązaniem. Nie pomaga 

ani trochę, chyba że w kolejnym kroku w mózgu pojawi się spójna aktywność od tych 

ochotników. Problem, którego częściowym rozwiązaniem były reakcje orientujące, polegał na 

uzyskaniu całkowitego, globalnego dostępu dla różnych grup specjalistów przyzwyczajonych do 

zajmowania się swoimi sprawami. Nawet jeśli dzięki bazowej architekturze w stylu 

Pandemonium chaos wkrótce się uspokaja, pozostawiając tymczasowo odpowiedzialnego 

jednego specjalistę (który być może, lepiej poinformowany przez konkurencję, wygrał), istnieje 

przynajmniej tyle złych rozwiązań tych konfliktów, ile jest dobrych. Nic nie gwarantuje, że 

politycznie najbardziej wydajny specjalista będzie odpowiedni na to stanowisko. 

  Platon dojrzał ten problem wyraźnie dwa tysiące lat temu i opisał go wspaniałą metaforą: 

    Więc zobacz, czy i wiedzy można też tak samo: nie mieć, chociaż się ją posiada – tak jak 

by kto dzikie ptaki – gołębie, czy jakieś inne – złowił, urządziłby im w domu gołębnik i tam by je 

chował. Więc w jakimś sposobie powiedzielibyśmy, że on je ma zawsze, bo je przecież posiada. 

Czy nie? [...] A w innym sposobie nie ma żadnego gołębia, tylko ma w stosunku do nich moc, 

skoro je w swoim ogrodzeniu pod ręką trzyma, żeby je, kiedy zechce, brać do ręki i mieć, 

i znowu je puszczać. To mu wolno robić, ile razy mu się podoba. [...] [T]ak teraz znowu zróbmy 

w każdej duszy pewnego rodzaju gołębnik; w nim różnorodne ptaki. Jedne stadami latają osobno 

od innych, inne po kilka sztuk razem, a inne pojedynczo, pomiędzy wszystkimi latają, którędy 

bądź. [Teajtet, s. 197, przeł. Władysław Witwicki] 

    Platon widział, że samo posiadanie ptaków nie wystarczy; trudną kwestią jest nauczenie 

się, w jaki sposób sprawić, by odpowiedni ptak przylatywał do ciebie, gdy go zawołasz. 

Twierdził też, że przez rozumowanie udoskonalamy umiejętność przywołania odpowiednich 

ptaków w odpowiednim czasie. Nauczenie się rozumowania jest więc opanowaniem technik 

przywoływania wiedzy[72]. I tu pojawiają się nawyki umysłu. Widzieliśmy już surowy zarys tego, 

jak takie ogólne nawyki umysłu, jak mówienie do siebie czy rysowanie dla siebie, mogą zwabiać 

odpowiednie kęsy informacji na powierzchnię (powierzchnię czego? – to temat, który poruszę 

w rozdziale 10). Jednak bardziej specyficzne nawyki umysłu, udoskonalenia i rozwinięcia 

konkretnych sposobów mówienia do siebie mogą jeszcze bardziej poprawić twoje szanse. 

  Filozof Gilbert Ryle w swojej pośmiertnie opublikowanej książce On Thinking (1979) 

stwierdził, że myślenie w rodzaju powolnego, trudnego rozmyślania, które najwyraźniej 

przedstawia pomnik Myśliciel autorstwa Auguste’a Rodina, musi w rzeczywistości być kwestią 

mówienia do siebie. Niespodzianka! Czy nie jest oczywiste, że to właśnie robimy, gdy myślimy? 

Cóż, tak i nie. Oczywiste jest, że jest to to, co (zwykle) wydaje się, że robimy; często możemy 

nawet powiedzieć innym różne słowa, które wyrażamy w naszych cichych monologach. Jednak 

wcale oczywiste nie jest, dlaczego mówienie do siebie jest w ogóle czymś dobrym. 

    Co robi Le Penseur w swoim, zdawałoby się, kartezjańskim wnętrzu? Lub, by wyrazić się 

bardziej naukowo, jak wyglądają procesy umysłowe, które odbywają się w kartezjańskiej camera 

obscura? [...] Powszechnie wiadomo, że niektóre nasze rozmyślania, ale nie wszystkie, kończą 

się rozwiązaniem naszych problemów; byliśmy we mgle, ale w końcu dostrzegliśmy rzeczy 

wyraźnie. Jednak jeśli czasem się udaje, to dlaczego nie zawsze? Jeśli poniewczasie, to dlaczego 

nie niezwłocznie? Jeśli z trudnością, to dlaczego nie łatwo? Dlaczego to w ogóle czasami działa? 

Jak to jest możliwe, że działa? [Ryle 1979, s. 65] 

    Nawyki umysłu były projektowane przez niezliczone wieki, kształtując przejścia na 



wydeptanych ścieżkach eksploracji. Jak pisze Margolis: 

    [...] nawet istota ludzka dzisiaj (toteż tym bardziej daleki przodek współczesnych istot 

ludzkich) nie potrafi z łatwością i zwyczajnie utrzymać nieprzerwanej uwagi na jednym 

problemie dłużej niż przez kilka dziesiątek sekundy. A jednak zajmujemy się problemami, które 

wymagają zdecydowanie więcej czasu. Nasza metoda (jak możemy zaobserwować, przyglądając 

się sobie) wymaga okresów przemyśleń, po których następują okresy rekapitulacji, podczas 

których wyjaśniamy sobie to, co najwyraźniej wydarzyło się podczas przemyśliwania, co 

prowadzi do jakichś pośrednich rezultatów. Ma to oczywistą funkcję: przez powtarzanie sobie 

tych tymczasowych rezultatów [...] powierzamy je pamięci, gdyż bezpośrednie treści strumienia 

świadomości zostają szybko zagubione, jeśli ich nie powtórzymy. [...] Mając język, możemy 

samym sobie opisać, co takiego musiało się wydarzyć podczas rozmyślania, co doprowadziło do 

pewnego osądu, możemy stworzyć powtarzalną wersję procesu docierania do osądu i przekazać 

to do pamięci długotrwałej, tak naprawdę dzięki powtarzaniu. [Margolis 1987, s. 60] 

    To tutaj, w indywidualnych nawykach autostymulacji, powinniśmy szukać prowizorki. 

„Prowizorka” to termin używany przez hakerów komputerowych na oznaczenie prowizorycznego 

rozwiązania zwykle w programach w procesie debugowania, aby wszystko rzeczywiście działało. 

(Językoznawczyni Barbara Partee skrytykowała kiedyś nieelegancką łatę w programie sztucznej 

inteligencji zajmującym się analizą składniową zdań, gdyż była „dziwacznym rozwiązaniem 

hakera”. Matka Natura pełna jest dziwacznych tworów rozwiązań hakerskich i powinniśmy się 

spodziewać ich znalezienia również w specyficznych sposobach użytkowania maszyny wirtualnej 

przez daną jednostkę). 

  Oto przekonujący przykład: ludzka pamięć nie jest w sposób wrodzony dobrze 

zaprojektowana jako absolutnie niezawodna pamięć operacyjna o dostępie bezpośrednim (czego 

potrzebuje każda maszyna von Neumanna), więc kiedy (kulturowo i czasowo rozproszeni) 

projektanci neumannowskiej wirtualnej maszyny stanęli przed zadaniem stworzenia stosownego 

substytutu w mózgu, napotkali różne sztuczki poprawiające pamięć. Podstawowe sztuczki to 

powtarzanie, powtarzanie i jeszcze raz powtarzanie, wspierane przez rymy i rytmiczne, łatwe do 

zapamiętania maksymy. (Rymy i rytmy wykorzystują ogromną moc istniejącego wcześniej 

systemu analizy słuchowej, który rozpoznaje wzorce w dźwiękach). Celowo powtarzane 

zestawienie elementów, między którymi trzeba było stworzyć połączenie – tak aby jeden z nich 

zawsze „przypominał” mózgowi o drugim – zostało ulepszone, jak możemy przypuszczać, 

jeszcze bardziej poprzez tworzenie maksymalnie bogatych skojarzeń, mających nie tylko cechy 

wizualne i słuchowe, ale wykorzystujących całe ciało. Marszczenie brwi i podpieranie podbródka 

Myśliciela, tak jak drapanie się w głowę, mamrotanie, chodzenie czy bazgroły, czy co tam 

indywidualnie lubimy, mogły się okazać nie tylko przypadkowymi skutkami ubocznymi 

świadomego myślenia, ale także funkcjonalnymi czynnikami (czy też śladowymi pozostałościami 

wcześniejszych, prostszych funkcjonalnych czynników) pracowitego dyscyplinowania mózgu, 

zamieniającego go w dojrzały umysł. 

  A zamiast dokładnych, systematycznych „cykli pobierania” czy „cykli instrukcji”, które 

wprowadzają każdą nową instrukcję do ich rejestru, aby została wykonana, powinniśmy szukać 

niedoskonale wprowadzonych, trochę błądzących „reguł” przejścia, dalekich od logiki, gdzie 

głęboko wpisana w mózg skłonność do „swobodnego kojarzenia” powstaje na mocy długaśnych 

łańcuchów skojarzeń, które z grubsza zapewniają wypróbowanie odpowiednich ciągów. 

(W rozdziale 9 zajmiemy się rozwinięciem tej idei w sztucznej inteligencji; rozwinięcia z inaczej 

położonymi akcentami znajdziesz w Margolis 1987 oraz Calvin 1987, 1989. Zobacz również 

Dennett 1991b). Nie powinniśmy oczekiwać, że większość występujących ciągów okaże się 

sprawdzonymi algorytmami, gwarantującymi poszukiwane rezultaty, lecz jedynie częstszymi niż 



przypadkowe udanymi polowaniami w ptaszarni Platona. 

  Analogia z maszynami wirtualnymi w informatyce stanowi użyteczny punkt widzenia na 

zjawisko ludzkiej świadomości. Komputery początkowo miały być jedynie maszynami 

matematycznymi, ale dziś ich zdolność obliczania jest wykorzystywana na tysiące pomysłowych 

sposobów i tworzy nowe maszyny wirtualne, takie jak gry wideo czy edytory tekstu, gdzie leżąca 

u podstaw umiejętność obliczania jest niemalże niewidoczna i gdzie nowe moce wydają się dosyć 

magiczne. Podobnie nasze mózgi nie zostały zaprojektowane (z wyjątkiem pewnych bardzo 

świeżych organów peryferyjnych) do redagowania tekstów, ale teraz duża część – być może 

największa – czynności, które odbywają się w dorosłym, ludzkim mózgu robi coś w rodzaju 

redagowania tekstów: realizacja i rozumienie mowy oraz szeregowe powtarzanie 

i reorganizowanie elementów językowych, czy lepiej mówiąc – ich neuronowych surogatów. 

A te czynności zwiększają i zmieniają leżące u ich podstaw moce sprzętowe na sposób, który 

wydaje się (z „zewnątrz”) dosyć magiczny. 

  A jednak (jestem pewien, że chcecie się sprzeciwić): wszystko to ma niewiele albo i nic 

wspólnego ze świadomością! W końcu maszyna von Neumanna jest całkowicie nieświadoma; 

dlaczego zaimplementowanie jej – czy czegoś na jej kształt: maszyny Joyce’owskiej – miałoby 

być w ogóle świadome? Mam odpowiedź: maszyna von Neumanna, działając w ten sposób od 

samego początku, z maksymalnie wydajnymi łączami informacyjnymi, nie musiała stać się 

przedmiotem swoich własnych rozwiniętych systemów percepcyjnych. Natomiast działanie 

maszyny Joyce’owskiej jest dla niej samej tak samo „widzialne” i „słyszalne” jak każda inna 

rzecz w świecie zewnętrznym, do postrzegania której została zaprojektowana – z tego prostego 

powodu, że ta sama maszyneria percepcyjna koncentruje się na tych rzeczach. 

  Wydaje się to sztuczką z lustrami, wiem. I z pewnością jest nieintuicyjne, trudne do 

przełknięcia, z początku oburzające – dokładnie to, czego można by się spodziewać po pomyśle, 

który jest w stanie przebić się po wiekach tajemnic, sporów i zamętu. W kolejnych dwóch 

rozdziałach przyjrzymy się bliżej – i bardziej sceptycznie – jak ta pozorna sztuczka z lustrami 

może okazać się pełnoprawnym składnikiem wyjaśnienia świadomości. 

 



  Rozdział 8 
 

  Co robią z nami słowa? 

 

 

  Podobnie jak świadomość, mowa powstaje dopiero z potrzeby, z konieczności 

komunikowania się z innymi ludźmi. 

  Karol Marks, 1846 [przeł. Kazimierz Błeszyński] 

 

    Świadomość rozwinęła się w ogóle tylko pod naciskiem potrzeby powiadamiania się. 

  Friedrich Nietzsche, 1882 [przeł. Leopold Staff] 

 

    Zanim nie przyszedł do mnie mój nauczyciel, nie wiedziałam, kim jestem. Żyłam 

w świecie, który był nieświatem. Nie mogę liczyć, że uda mi się dobrze opisać ten nieświadomy, 

acz też świadomy okres nicości. [...] Nie miałam mocy myśli, więc nie porównywałam jednego 

stanu umysłu z innym. 

  Helen Keller, 1908 

 

  1. Rewizja: jedność uczyniona z wielości? 

 

 

  W rozdziale 5 naświetliliśmy uporczywie kuszący, zły pomysł teatru kartezjańskiego, 

w którym pokaz dźwięków i światła zostaje zaprezentowany samotnej, ale potężnej publice, Ego 

lub głównemu Kierownikowi. Mimo że sami dostrzegliśmy niespójność tej idei 

i zidentyfikowaliśmy jej konkurencję, model wielokrotnych szkiców, teatr kartezjański nadal 

będzie nas nawiedzał, dopóki trwale nie osadzimy naszego modelu na solidnej skale nauk 

empirycznych. Rozpoczęliśmy pracę nad tym zadaniem w rozdziale 6, a w rozdziale 7 zrobiliśmy 

kolejny krok do przodu. Powróciliśmy, dosłownie, do pierwszych zasad: zasad ewolucji, które 

były wskazówkami w spekulatywnej narracji na temat stopniowego procesu rozwoju konstrukcji, 

który wytworzył nasz rodzaj świadomości. Pozwoliło nam to spojrzeć na maszynerię 

świadomości od środka czarnej skrzynki – można by rzec: zza kulis – w hołdzie kuszącemu 

teatralnemu obrazowi, który próbujemy obalić. 

  W naszych mózgach znajduje się powiązany zbiór specjalistycznych obwodów 

mózgowych, które dzięki grupie nawyków wpojonych częściowo przez kulturę, a częściowo 

przez samoeksplorację współpracują ze sobą, tworząc mniej więcej uporządkowaną, mniej więcej 

efektywną, mniej więcej dobrze zaprojektowaną maszynę wirtualną, maszynę joyce’owską. 

Spajając te specjalistyczne organy, które wyewoluowały niezależnie od siebie, w imię jednego, 

wspólnego celu i tym samym nadając tej całości dalece potężniejsze moce, to oprogramowanie 

mózgu doprowadza do pewnego rodzaju wewnętrznego cudu politycznego: tworzy wirtualnego 

kapitana załogi bez nadawania żadnemu z nich długotrwałej władzy dyktatorskiej. Kto rządzi? 

Najpierw jedna koalicja, a potem kolejna, następując po sobie w sposób niechaotyczny dzięki 

dobrym metanawykom, które dostarczają spójnych, celowych ciągów, a nie niekończących się, 

bezładnych zamachów stanu. 

  Wynikająca z tego mądrość kierownicza jest po prostu jedną z mocy tradycyjnie 

przypisywanych Jaźni, ale jest ona istotna. William James uznał jej wagę, gdy wykpił ideę 

neuronu papieskiego w mózgu. Wiemy, że opis funkcji takiego szefującego podsystemu 



w mózgu jest niespójny, wiemy jednak też, że obowiązki i decyzje kierownicze muszą być jakoś 

rozparcelowane w mózgu. Nie jesteśmy jak dryfujące statki z awanturniczymi załogami; nieźle 

radzimy sobie, nie tylko unikając mielizn i tym podobnych niebezpieczeństw, ale planując 

kampanie, poprawiając błędy taktyczne, rozpoznając subtelne zwiastuny możliwości oraz 

kontrolując ogromne projekty, trwające miesiące i lata. W kilku następnych rozdziałach bliżej 

przyjrzymy się architekturze maszyny wirtualnej, aby częściowo uzasadnić – nie ma tu 

ostatecznego dowodu – hipotezę, że rzeczywiście owa maszyna może realizować te kierownicze 

i inne funkcje. Zanim jednak to zrobimy, musimy ujawnić i zneutralizować kolejne źródło 

mistyfikacji: iluzję centralnego nadawacza sensu. 

  Jednym z głównych zadań wyimaginowanego szefa jest kierowanie komunikacją ze 

światem zewnętrznym. Jak widzieliśmy w rozdziale 4, idealizacja, która umożliwia 

heterofenomenologię, zakłada, że ktoś jest w środku i mówi, autor zapisu, nadawacz wszelkich 

sensów. Gdy zaczynamy interpretować gadatliwe głosowe dźwięki wydawane przez ciała, nie 

zakładamy, że są one przypadkowym jazgotem czy słowami wylosowanymi przez zakulisowych 

imprezowiczów, ale działaniami pojedynczego podmiotu działającego, (jednej jedynej) osoby, 

której ciało wytwarza te dźwięki. Jeśli w ogóle zdecydujemy się na interpretację, nie mamy 

innego wyjścia, jak tylko przyjąć istnienie osoby, której akty komunikacyjne interpretujemy. Nie 

jest to równoznaczne z przyjęciem istnienia wewnętrznego systemu, który jest szefem ciała, 

lalkarza pociągającego za sznurki, lecz jest to obraz narzucający się nam w sposób naturalny. 

Kuszące jest założenie, że ten wewnętrzny szef jest trochę jak prezydent Stanów Zjednoczonych, 

który może skierować rzecznika prasowego lub innych podwładnych do wystosowania 

komunikatów prasowych, gdy jednak te osoby się wypowiadają, to robią to w jego imieniu, 

wykonują jego akty mowy, za które on jest odpowiedzialny i których oficjalnie jest autorem. 

  W rzeczywistości nie istnieje taka hierarchia służbowa w mózgu, zarządzająca 

realizowaniem mowy (czy też pisma). W ramach rozmontowywania teatru kartezjańskiego trzeba 

podać bardziej realistyczne ujęcie faktycznego źródła (lub źródeł) aktów uznawania, pytania 

i innych aktów mowy, w naturalny sposób przypisywanych osobie, której ciało wypowiada się. 

Musimy zobaczyć, co się dzieje z niezbędnym w heterofenomenologii mitem, gdy uczyni się 

zadość zawiłościom realizacji języka. 

  Widzieliśmy już, jaki cień rzuca ten problem. W rozdziale 4 wyobrażaliśmy sobie robota 

Shakeya, który miałby elementarne zdolności do rozmowy, a przynajmniej do emitowania słów 

w pewnych warunkach. Założyliśmy, że Shakey mógł być zaprojektowany, aby „powiedzieć 

nam”, jak odróżniał pudełka od piramid. Shakey mógłby powiedzieć: „Skanuję każdą sekwencję 

10 000 zer i jedynek...” lub „Znajduję ciemno-jasne granice i rysuję w głowie białe linie...” czy 

też „Nie wiem; niektóre rzeczy po prostu wyglądają jak pudełka”. Każde z tych „sprawozdań” 

było wysyłane z innego poziomu dostępu do wewnętrznych działań maszynerii rozpoznającej 

pudełka, który mogłaby mieć maszyneria wytwarzająca „sprawozdania”, ale nie zagłębialiśmy 

się w to, w jaki sposób różne wewnętrzne stany maszyny wiązały się z rezultatami, do których 

doprowadzały. Był to celowo uproszczony model rzeczywistej realizacji języka, przydatny tylko 

do argumentacji na rzecz bardzo abstrakcyjnej tezy na podstawie tego eksperymentu myślowego: 

gdyby system emitujący zdania miał jedynie ograniczony dostęp do swoich stanów 

wewnętrznych oraz ograniczone słownictwo do tworzenia tych zdań, jego „sprawozdania” 

mogłyby być interpretowane jako prawdziwe tylko, jeśli odczytamy je metaforycznie. „Obrazy” 

Shakeya były przykładem tego, jak coś, co w rzeczywistości nie jest w ogóle obrazem, może być 

właśnie tym, o czym jednostka mówi, posługując się terminem „obraz”. 

  Jedną kwestią jest otwarcie abstrakcyjnej możliwości; inną jest pokazanie, że ta 

możliwość urzeczywistnia się w naszym przypadku. To, co robił Shakey, nie było realnym 



tworzeniem sprawozdań werbalnych, realnym mówieniem. Jak widzieliśmy, wyimaginowana 

werbalizacja Shakeya była swego rodzaju zwodniczym, „prefabrykowanym” językiem 

wbudowanym przez programatorów w oprogramowanie łatwe w obsłudze dla użytkownika. 

Chcesz sformatować dysk, a twój komputer „zadaje” ci przyjazne pytanie: „Czy na pewno chcesz 

to zrobić? Jeśli tak, z dysku zostanie usunięte wszystko! Wybierz T lub N”. Bardzo naiwny 

musiałby być użytkownik, który sądziłby, że komputer naprawdę chciał być ostrożny. 

  Pozwólcie, że dam się wypowiedzieć krytykowi. Ten konkretny, wyimaginowany krytyk 

będzie wtrącał się w nasze dyskusje i badania w późniejszych rozdziałach, więc dam mu imię. 

Otto powiada tak: 

    Tanią sztuczką było odnoszenie się do Shakeya per „on” zamiast „to”; problem 

z Shakeyem jest taki, że nie ma prawdziwych wnętrzności tak jak my; nie ma nic, co jest do nich 

podobne. Nawet gdyby maszyneria, która pobierała informacje wejściowe z „oka” kamery 

telewizyjnej i zamieniła je w odróżnianie pudełek, była wyraźnie analogiczna do maszynerii 

w naszym systemie wzrokowym (a taka nie była) i nawet gdyby maszyneria kierująca realizacją 

ciągów angielskich słów była wyraźnie analogiczna do maszynerii w naszych systemach 

językowych, kierującej realizacją ciągów angielskich słów (a taka nie była), wówczas nadal 

czegoś by brakowało: pośrednika w każdym z nas, wyrażającego oceny, gdy mówimy o sobie 

samych. Problem z Shakeyem jest taki, że jego wejście i wyjście są ze sobą źle połączone – 

w sposób eliminujący obserwatora (osobę przeżywającą, osobę cieszącą się czymś), który musi 

znajdować się gdzieś między wejściem wzrokowym a wyjściem werbalnym, aby ktoś miał na 

myśli słowa Shakeya, gdy są one „wypowiadane”. 

    Gdy ja mówię – kontynuuje Otto – mam na myśli to, co mówię. Moje świadome życie 

jest prywatne, ale mogę postanowić, że odkryję przed tobą pewne jego aspekty. Mogę 

zdecydować, że powiem ci o pewnych rzeczach dotyczących mojego obecnego lub 

wcześniejszego doświadczenia. Gdy to robię, formułuję zdania, które ostrożnie dostosowuję do 

materiału, z którego chcę zdać sprawę. Mogę poruszać się tam i z powrotem między przeżyciami 

a potencjalnym sprawozdaniem, konfrontując słowa z przeżyciem, upewniając się, że odnalazłem 

odpowiednią formę wyrażającą dokładnie to, co chcę. Czy wino ma w smaku aromat grejpfruta, 

czy może bardziej przypomina mi jagody? Czy byłoby lepiej powiedzieć, że wyższy ton brzmiał 

głośniej, czy po prostu wydawał on się wyraźniejszy lub bardziej natężony? Odnoszę się do 

mojego szczególnego, świadomego przeżycia i dokonuję osądu, które słowa najlepiej oddają jego 

charakter. Gdy jestem usatysfakcjonowany precyzyjnym wysłowieniem, wyrażam je. Z mojego 

introspekcyjnego raportu możesz dowiedzieć się o pewnej cesze mojego świadomego przeżycia. 

  Jako heterofenomenolodzy musimy podzielić ten tekst na dwie części. Z jednej strony 

mamy twierdzenia dotyczące tego, jakie wydaje się Ottonowi przeżycie mówienia. Są one 

niepodważalne; przeżycie wydaje się mu właśnie takie i musimy uznać je za informację 

wymagającą wyjaśnienia. Z drugiej strony mamy teoretyczne twierdzenia Ottona (czy są one 

wnioskami z milczących argumentów?) dotyczące tego, co to przeżycie mówienia mówi o tym, 

co się w nim dzieje – oraz jak to się różni od tego, co działo się na przykład w Shakeyu. Nie mają 

one szczególnego statusu, ale będziemy je traktować z szacunkiem należącym się wszelkim 

rozważnym twierdzeniom. 

  Mogę obstawać przy tym, że należy wyeliminować, a nie poszukiwać pośrednika, 

wewnętrznego obserwatora w teatrze kartezjańskim, ale nie mogę tak po prostu się go pozbyć. 

Jeśli nie ma centralnego nadawacza sensu, skąd bierze się sens? Musimy zastąpić go 

przekonującym ujęciem, mówiącym, jak wypowiedź, którą ktoś miał na myśli – realny raport, 

bez żadnego cudzysłowu – mogła zostać stworzona bez imprimatur samotnego centralnego 

nadawacza sensu. Jest to główny cel tego rozdziału. 



  2. Biurokracja kontra pandemonium 

 

 

  Jednym z trupów w szafie współczesnego językoznawstwa jest to, że poświęca ogromnie 

dużo uwagi słuchaniu, ale w dużej mierze pomija mówienie, o którym można by powiedzieć, że 

jest z grubsza połową języka, a także połową ważniejszą. Mimo że jest wiele szczegółowych 

teorii i modeli percepcji językowej oraz rozumienia usłyszanych wypowiedzi (ścieżki od 

fonologii przez składnię do semantyki i pragmatyki), to nikt – ani Noam Chomsky, ani żaden 

z jego rywali czy stronników – nie ma nic zdecydowanie istotnego (poprawnego bądź błędnego) 

do powiedzenia o systemach realizacji języka. To tak, jakby wszystkie teorie sztuki były teoriami 

doceniania sztuki i jakby nie było w nich słowa na temat artystów, którzy je stworzyli – jakby 

cała sztuka składała się z gotowych przedmiotów docenianych przez marszandów 

i kolekcjonerów. 

  Trudno stwierdzić, dlaczego jest właśnie tak. Wypowiedzi są gotowymi przedmiotami, od 

których zaczynamy proces. Jest jasne, czym jest surowy materiał czy wejście systemów percepcji 

i rozumienia: pewnego rodzaju falami w powietrzu bądź ciągami znaków na różnych 

powierzchniach płaskich. Co prawda, jest niejasne i sporne, co ma być ostatecznym wytworem 

procesu rozumienia, ale przynajmniej ten głęboki spór pojawia się na końcu badanego procesu, 

a nie na jego początku. Wyścig z jasną linią startową można przynajmniej racjonalnie rozpocząć, 

nawet jeśli nikt nie jest do końca pewien, gdzie się skończy. Czy „wyjście” lub „wytwór” 

rozumienia mowy to dekodowanie czy tłumaczenie wejścia na nowe reprezentacje – może na 

zdanie w języku „myśleńskim”, a może na obrazek w głowie – czy jest to zbiór głębokich 

struktur lub jakiegoś dotychczas niewyobrażonego bytu? Językoznawcy mogą zdecydować 

o odłożeniu odpowiedzi na to trudne pytanie na później, podczas gdy zajmują się bardziej 

peryferyjnymi częściami tego procesu. 

  Jednak w przypadku realizacji mowy nikt jeszcze nie wypracował żadnego jasnego, 

powszechnie akceptowanego opisu tego, co rozpoczyna ten proces, prowadzący ostatecznie do 

pełnej wypowiedzi, trudne jest więc choćby rozpoczęcie rozważań nad jakąś teorią. Trudne, ale 

nie niemożliwe. Ostatnio pojawiły się dobre prace na temat tej kwestii, oparte na świetnie 

napisanej i usystematyzowanej przez holenderskiego psycholingwistę Pima Levelta książce 

Speaking (1989). Idąc wstecz od wytworu końcowego bądź też od środka w obu przeciwnych 

kierunkach, możemy dojrzeć sugestywne przebłyski maszynerii, która projektuje nasze 

wypowiedzi i sprawia, że zostają wyrażone. (Poniższe przykłady pochodzą z rozważań Levelta). 

  Mowa nie powstaje w „procesie wsadowym”, który projektuje i realizuje jedno słowo 

naraz. Istnienie przynajmniej ograniczonej możliwości wybiegania w przyszłość w systemie 

ujawnia się w rozłożeniu akcentu w wypowiedzi. Prosty przypadek – akcent w słowie „sixteen” 

zależy od kontekstu: 

    ANDY: Ile dolarów to kosztuje? 

  BOB: Chyba szesnaście (ang. sixTEEN). 

  ANDY: Szesnaście (ang. SIXteen) dolarów to niedużo. 

    W przypadku drugiej wypowiedzi Andy’ego musi on dostosować wymowę „sixteen” do 

słowa, które następuje (ang. DOLLars). Gdyby chciał powiedzieć: „Szesnaście (ang. sixTEEN) to 

niedużo”, inaczej rozłożyłby akcent w tym słowie. Kolejny przykład: zwróćmy uwagę na to, jak 

różni się akcentacja w następujących dwóch przypadkach w słowie „Tennessee”: „Jechałem 

z Nashville w TennesSEE, do granicy TENnessee (ang. TENnessee border). 

  Spuneryzmy[73] i inne błędy mowy pokazują w sposób raczej rozstrzygający, jak 

zauważane są (oraz pomijane) różnice leksykalne i gramatyczne w trakcie projektowania 



wypowiedzi. Ludzie są bardziej skłonni powiedzieć „mój ruch”, gdy mają na myśli „rój much”, 

niż „żuma do gucia”, gdy mają na myśli „gumę do żucia”. Skłaniamy się ku prawdziwym 

(znanym) słowom, a nie ku słowom jedynie wymawialnym (możliwym, ale nieprawdziwym), 

nawet w przypadku przejęzyczeń. Niektóre błędy sugerują nam, jak muszą funkcjonować 

mechanizmy doboru słów: „Ta kanapa jest przygodna (przyjemna/wygodna)” czy „Piecze się 

w niskiej szybkości (temperaturze)”. Pomyślmy o transpozycji, która musi towarzyszyć 

stworzeniu następującego błędu: „przenosić zasłonę” zamiast „zanosić przesłonę”. 

  Dzięki genialnym eksperymentom, które wywołują takie błędy, oraz dogłębnym analizom 

dotyczącym tego, co się dzieje, a co nie, gdy ludzie mówią, postęp dokonuje się w modelach 

zorganizowanych mechanizmów odpowiedzialnych za ostateczną artykulację wiadomości, gdy 

już zadecydowano, że właśnie ta wiadomość ma zostać oznajmiona światu zewnętrznemu. Jednak 

kto lub co wprawia tę maszynerię w ruch? Błąd mowy jest błędem dlatego, że jest czymś innym 

od tego, co mówiący chciał powiedzieć. Jakiż przełożony wyznacza zadanie, względem którego 

oceniane są błędy takie jak wspomniane przykłady? 

  Co, jeśli nie centralny nadawacz sensu? Levelt kreśli obraz, „schemat mówiącego”: 

  

 
 Ryc. 8.1 



 

  W lewym górnym rogu funkcjonariusz, podejrzanie przypominający centralnego 

nadawacza sensu, pojawia się w przebraniu Konceptualizatora – uzbrojonego w ogrom wiedzy 

o świecie, plany i intencje komunikacyjne oraz zdolnego do „generowania komunikatów”. Levelt 

ostrzega swoich czytelników, że Konceptualizator jest „reifikacją wymagającą dalszego 

wyjaśnienia” (s. 9), ale i tak zakłada jego istnienie, gdyż wydaje się, że nie może dalej badać 

procesu bez swego rodzaju niezanalizowanego szefa, dającego reszcie drużyny rozkazy do 

wymarszu. 

  Jak to działa? Kluczowy problem stanie się jaśniejszy, jeśli rozpoczniemy od karykatury. 

Konceptualizator decyduje się wykonać akt mowy, na przykład obrażenie swojego rozmówcy 

przez nieuprzejme skomentowanie rozmiaru jego stóp. Wysyła zatem rozkaz do podlegającej mu 

administracji, działu Public Relations (u Levelta jest to Formulator): „Powiedz temu frajerowi, że 

jego stopy są za duże!”. Ekipa PR zabiera się do roboty. Znajdują odpowiednie słowa: zaimek 

dzierżawczy w drugiej osobie liczby pojedynczej, twoje; dobre słowo na stopy, czyli stopy; 

prawidłowa forma mnoga czasownika być, czyli są; oraz odpowiedni przysłówek i przymiotnik: 

za duże. Te słowa sprytnie łączą z odpowiednio obrażającym tonem głosu i wykonują: „Twoje 

stopy są za duże!”. 

  Ale chwila, moment. Czy to aby nie za proste? Gdy Konceptualizator dał rozkaz (co 

Levelt nazywa komunikatem przedwerbalnym), to jeśli dałby go po angielsku, jak sugerowała 

moja karykatura, wykonałby całą ciężką pracę, zostawiając niewiele do zrobienia reszcie ekipy 

poza przekazaniem jej z drobnymi poprawkami. Czy więc ten przedwerbalny komunikat został 

przekazany w jakimś innym systemie reprezentującym lub języku? Czymkolwiek on jest, musi 

przekazywać podstawowe wskazówki drużynie produkcyjnej dotyczące obiektu, który ma ona 

zbudować i wypuścić, oraz musi być sformułowany w kategoriach dla niej „zrozumiałych” – nie 

po angielsku, ale w jakiejś wersji języka mózgowskiego czy myśleńskiego. Levelt uważa, że 

muszą one być sformułowane w swego rodzaju języku myśli, ale być może w języku myśli, który 

służy jedynie do porządkowania aktów mowy, nie do wszystkich aktywności poznawczych. 

Ekipa otrzymuje przedwerbalny komunikat, szczegółowy rozkaz w języku myśleńskim, że ma 

stworzyć wypowiedź po angielsku i wykonuje to zadanie. Daje to podwładnym trochę więcej 

pracy, ale jedynie przysłania czający się tu regres. W jaki sposób Konceptualizator stwierdza, 

których słów języka myśleńskiego użyć do wydania rozkazu? Lepiej, żeby nie było mniejszej 

kopii całego schematu Levelta ukrytej w module tworzenie komunikatu, należącym do 

Konceptualizatora (i tak dalej, w nieskończoność). I z pewnością nikt nie powiedział 

Konceptualizatorowi, co powiedzieć: to w końcu on jest centralnym nadawaczem sensu, od niego 

pochodzi znaczenie. 

  Jak zatem wypowiedź nabiera znaczenia? Spójrzmy na poniższy zbiór poleceń, 

prowadzący od wielkiej, ogólnej strategii, przez szczegółową taktykę, aż do podstawowych 

operacji: 

    (1) Obraź go! 

  (2) Zrób coś nieprzyjemnego, ale nie niebezpiecznego! 

  (3) Znieważ go! 

  (4) Rzuć oszczerstwo na jakiś aspekt jego wyglądu! 

  (5) Powiedz mu, że jego stopy są za duże! 

  (6) Powiedz: „Twoje stopy są za duże”! 

  (7) Wymów: tfoje stopɨ sɔ̃ za dʉʒe! 

    Z pewnością musi następować coś w rodzaju dochodzenia do końcowego aktu. Ludzka 

mowa jest działaniem zamierzonym: ma cele i środki, a my w jakiś sposób jako tako 



przymierzamy różne warianty. Mogliśmy go popchnąć, zamiast go obrażać, lub też 

zdeprecjonować jego inteligencję, zamiast skupiać się na jego stopach, albo powiedzieć, cytując 

Fatsa Wallera: „krańce twoich kończyn dolnych są wstrętne!”. 

  Ale czy to stopniowe przybliżanie się do ostatecznego aktu następuje w ramach 

biurokratycznej hierarchii dowódców dających polecenia podwładnym? W tej hierarchii 

służbowej pojawia się raczej sporo decyzji do podjęcia – „momenty”, w których warianty są 

„wybierane” spośród innych, a to zachęca do uznania modelu, w którym następuje 

przekazywanie odpowiedzialności za szczegóły oraz w którym niższe szczeblem podmioty 

działające, mające swoje własne intencje, rozumieją powody, dla których dokonały wyboru. 

(Gdyby w ogóle nie musiały rozumieć, dlaczego robią to, co robią, tak naprawdę nie byłyby 

podmiotami, tylko biernymi funkcjonariuszami ze stempelkiem, pozwalającymi na przejście 

przez swoje biurko wszystkiemu). 

  Schemat Levelta wskazuje pozostałości jednego ze swoich źródeł: architekturę von 

Neumanna zainspirowaną refleksjami Turinga nad własnym strumieniem świadomości, która to 

z kolei architektura zainspirowała wiele modeli kognitywistycznych. W rozdziale 7 próbowałem 

przezwyciężyć opór wobec pomysłu, że ludzka świadomość jest, trochę jak maszyna von 

Neumanna, procesorem szeregowym z ciągiem określonych treści przepływających przez wąskie 

gardło akumulatora. Teraz muszę nieco przyhamować i zwrócić uwagę na pewne względy, pod 

którymi funkcjonalna architektura ludzkiej świadomości nie jest jak architektura maszyny von 

Neumanna. Jeśli porównamy schemat Levelta do typowego funkcjonowania maszyn von 

Neumanna emitujących słowa, możemy zobaczyć, że model Levelta zapożycza z nich ciut za 

dużo. 

  Gdy maszyna von Neumanna wyjawia, co w niej tkwi, na wyjściu podaje treść swojej 

jedynej, centralnej przestrzeni roboczej, akumulatora, który w każdej chwili ma całkowicie 

określoną treść w stałym języku arytmetyki binarnej. Elementarne „komunikaty przedwerbalne” 

maszyny von Neumanna wyglądają tak: 10110101 00010101 11101101. Jedną z elementarnych 

instrukcji w każdym języku maszynowym jest instrukcja DRUKUJ NA WYJŚCIU, która podaje 

obecną zawartość akumulatora (np. binarną liczbę 01100001) na ekranie lub drukarce, 

udostępniając zewnętrznemu użytkownikowi wyniki uzyskane w procesorze. W wersji trochę 

łatwiejszej dla użytkownika procedura składająca się z serii elementarnych instrukcji może 

najpierw przetłumaczyć liczbę binarną na system dziesiętny (np. binarne 00000110 = dziesiętne 

6) lub na literę alfabetu za pomocą kodu ASCII (np. binarne 011000001 = „a”, 010000001 = 

„A”), a następnie podać rezultat na wyjściu. Te podprogramy stanowią sedno bardziej 

eleganckiej obsługi wyjścia w językach programowania wyższego poziomu, takich jak Fortran, 

Pascal czy Lisp. Te zaś umożliwiają programiście stworzenie dalszych podprogramów do 

tworzenia większych komunikatów, pobierających długie szeregi liczb z pamięci 

i przeprowadzających je przez akumulator, tłumaczących je i podających rezultaty na ekranie 

bądź wydruku. Podprogram może na przykład odbyć kilka podróży do akumulatora po wartości, 

które wstawia w puste miejsca w ciągu tekstowym: 

    Szanowna/y Pani/e ____________, przekroczył/a Pan/i swój stan konta o ______ zł. 

Miłego dnia, Pani/e ____________! 

    – czyli w „prefabrykowanej” formule zdaniowej, która sama w sobie jest przechowywana 

jako szereg liczb binarnych w pamięci do momentu, aż jakaś procedura zdecyduje, że nadszedł 

czas na jej użycie. W ten sposób ścisła hierarchia ustalonych procedur może zamienić ciągi 

określonych treści w akumulatorze w wyrażenia, które człowiek może przeczytać na ekranie lub 

na wydruku: „Czy chcesz zapisać ten dokument?”, „Skopiowano 6 plików” lub „Cześć, 

Wiesławie, czy chcesz zagrać w kółko i krzyżyk?”. 



  Dwie cechy tych procesów są wspólne z modelem Levelta: (1) proces korzysta z już 

określonych treści jako danych wejściowych oraz (2) biurokracja – „przepływ sterowania” 

w żargonie informatycznym – musiała być uważnie zaprojektowana, to znaczy „podejmowanie 

decyzji” płynie hierarchicznie przez przydział odpowiedzialności podmiotom niższego szczebla, 

których opis obowiązków wskazuje, do wykonania jakich aspektów analizy środków i celów 

mają uprawnienie. Co ciekawe, pierwsza z tych cech – określona treść – wydaje się potwierdzać 

pogląd Ottona dotyczący jego własnych procesów: Istnieje pewna określona „myśl” gdzieś 

w centrum, czekająca na „ubranie ją w słowa”. Druga wspólna cecha wydaje się jednak obca: 

hierarchia procedur, która wiernie odtwarza tę właśnie myśl w języku naturalnym, została 

wcześniej zaprojektowana przez kogoś innego – w przypadku maszyny von Neumanna przez 

programistę, a w przypadku czynności Formulatora Levelta prawdopodobnie przez powiązanie 

ewolucji i rozwoju indywidualnego. W modelu nie widać jednak twórczej roli w osądzie, którą 

w przekuwaniu myśli w słowa miałby odgrywać ten, kto myśli daną myśl; jest albo uzurpowana 

przez Konceptualizatora, który wykonuje całą kreatywną pracę przed wysłaniem rozkazu do 

Formulatora, albo też jest ukryta w konstrukcji Formulatora, co byłoby rezultatem jakiegoś 

wcześniejszego procesu konstruowania. 

  Jak jeszcze mogłyby być zorganizowane cele i środki? Przyjrzyjmy się przeciwnej 

karykaturze: pandemonium demonów słów. Mówimy w taki oto sposób. Najpierw przechodzimy 

do trybu wytwarzania dźwięków głosowych – włączmy róg: „Biiiiip...”. Robimy to bez żadnego 

konkretnego powodu, ale tylko dlatego, że żaden konkretny powód, aby tego nie robić, nie 

przychodzi nam do głowy. Wewnętrzny „szum” pobudza w nas różne demony, które zaczynają 

próbować modulować róg na różne przypadkowe sposoby, zaburzając strumień. Rezultatem jest 

bełkot, ale jest to przynajmniej angielski bełkot (u użytkowników angielskiego): 

    Jaba-daba-duu-bu-bu-rum-bum-bum-pa-ram-pam-pam... 

    Jednak zanim któraś z tych wstydliwych rzeczy przedostanie się do świata zewnętrznego, 

kolejne demony, czułe na schematy w chaosie, zaczynają kształtować je w słowa, zdania, 

frazesy... 

    No i co w związku z tym?, baseball, nie wiesz, faktycznie, truskawki, zbieg okoliczności, 

OK? To jest ten bilet. Cóż, więc... 

    co pobudza demony do dalszych przypadkowych i trafnych odkryć, wzmacnianych przez 

okoliczności, co z kolei prowadzi do dłuższych fragmentów bardziej akceptowalnego 

słownictwa, aż w końcu wyłania się całe zdanie: 

  Wcisnę ci zęby w gardło! 

    Na szczęście jednak ta wypowiedź zostanie usunięta na bok, niewypowiedziana, bo 

w tym samym czasie (równolegle) powstawały inne konkurencyjne wypowiedzi, które mogą 

ujrzeć światło dzienne, w tym kilka oczywiście nieudanych, jak na przykład: 

    Jesteś podłym człowiekiem! 

    czy też: 

    Czytałeś ostatnio jakąś dobrą książkę? 

    a zwycięzca przez walkower może powiedzieć: 

    Twoje stopy są za duże! 

    Tym razem muza zawiodła naszego mówcę; żadna inteligentna odpowiedź nie dostała się 

do finałów, ale przynajmniej zostało wybełkotane coś mniej więcej odpowiedniego do obecnego 

„nastawienia” mówcy. Gdy mówca odejdzie po spotkaniu, prawdopodobnie powróci do 

chaotycznego turnieju, mamrocząc i rozmyślając o tym, co powinien był powiedzieć. Muza może 

wówczas zstąpić z czymś lepszym, a mówca będzie się tym delektował, obracając to tam 

i z powrotem w umyśle, wyobrażając sobie zaskoczony wyraz twarzy, który ta wypowiedź 



sprowokowałaby u rozmówcy. W momencie gdy mówca wróci do domu, może dokładnie 

„pamiętać”, jak rozłożył swojego przeciwnika na łopatki szaleńczo ciętą ripostą. 

  Możemy założyć, że odbywa się to w formie szybkich pokoleń „nieekonomicznego” 

przetwarzania równoległego, z bandą anonimowych demonów i ich pełnych nadziei konstrukcji, 

które nigdy nie ujrzą światła dziennego – w postaci możliwości, które są świadomie rozważane 

i odrzucane, lub w postaci ostatecznie wypowiedzianych aktów mowy, które usłyszą osoby 

z zewnątrz. Gdy da się im wystarczającą ilość czasu, więcej niż jeden z nich może zostać po 

cichu i świadomie wypróbowany, ale tak oficjalna próba jest czymś stosunkowo rzadkim, 

zarezerwowanym na okazje, gdy stawka jest wysoka, a powiedzenie czegoś nie tak niesie za sobą 

wysoką karę. W normalnym przypadku mówca nie ma możliwości pokazu przedpremierowego; 

on i jego publiczność dowiadują się o tym, jak wygląda wypowiedź, w tym samym czasie. 

  Jak przebiega sędziowanie tego turnieju między słowami? Gdy jedno słowo, zwrot lub 

całe zdanie pokonuje swoich przeciwników, jak odróżnia się i docenia jego odpowiedniość 

i stosowność do danego nastawienia? Czym jest nastawienie myślowe (jeśli nie jawną intencją 

komunikacyjną) i jak wpływa na turniej? Przecież nawet jeśli nie ma centralnego nadawacza 

sensu, treść musi jakoś wydostawać się z systemu – na przykład z procesów percepcyjnych – 

w postaci sprawozdań werbalnych. 

  Spójrzmy na te kwestie raz jeszcze. Problem ze skrajnością biurokratyczną polega na tym, 

że Konceptualizator wydaje się niepokojąco potężny, niczym homunkulus ze zbyt dużą wiedzą 

i odpowiedzialnością. Ten nadmiar władzy ujawnia się w postaci osobliwego problemu, jak 

sformułować jego wyjście, komunikat przedwerbalny. Jeśli już precyzuje akt mowy – jeśli jest 

już rodzajem mowy w myśleńskim, konkretnym poleceniu do Formulatora – praca związana 

z tworzeniem wypowiedzi jest skończona, zanim nasz model dojdzie do głosu. Problemem 

konkurencyjnego podejścia, pandemonium, jest to, że musimy wiedzieć, jak źródła treści mogą 

wpłynąć lub ograniczyć twórcze energie demonów słów bez dyktowania im czegokolwiek. 

  A co z procesem opisanym w rozdziale 1, wielokrotnym odpowiadaniem na pytania, 

który generował halucynacje w modelu gry w psychoanalizę? Zwróćmy uwagę, że 

wyeliminowaliśmy mądrego, freudowskiego scenopisarza snów i twórcę halucynacji, 

zamieniając go na proces, z którego treść wyłaniała się w wyniku nieprzerwanego zadawania 

pytań. Problemem pozostało jednak, jak pozbyć się bystrego przesłuchującego. Rozwiązanie 

odłożyliśmy na później. Tutaj mamy bliźniaczy problem – jak uzyskać odpowiedzi na pytania 

zadawane przez gorliwe stado konkurentów, na przykład: „Dlaczego nie powiemy »Twoja matka 

nosi wojskowe buty!«?” lub (w innym kontekście) „Dlaczego nie powiedzieć: »Wydaje mi się, że 

widzę poruszający się, czerwony punkt, który zmienia się w zielony podczas tego ruchu«?”. Dwa 

uzupełniające się problemy – może udałoby się je rozwiązać, łącząc je ze sobą? Co, jeśli demony 

słów same pytają i są konkurentami, a demony treści odpowiadają i są sędziami? Pełnoprawne 

i wykonane intencje komunikacyjne – znaczenia – mogą wyłaniać się z quasi-ewolucyjnego 

procesu konstruowania aktu mowy, obejmującego współpracę, częściowo szeregową, częściowo 

równoległą, między różnymi podsystemami, z których żaden nie jest w stanie sam wykonać – ani 

zlecić wykonania – aktu mowy. 

  Czy taki proces naprawdę jest możliwy? Istnieją różnorodne modele tego rodzaju 

procesów „spełniania ograniczeń” i rzeczywiście mają one zaskakujące moce. Oprócz różnych 

„architektur” łączących elementy podobne do neuronów (zob. np. McClelland i Rumelhart 1986) 

istnieją modele bardziej abstrakcyjne. Architektura Jumbo Douglasa Hofstadtera (1983), 

poszukująca rozwiązań kolosów lub anagramów, ma odpowiedniego rodzaju cechy, podobnie jak 

idee Marvina Minsky’ego (1985) dotyczące czynników tworzących „społeczeństwo umysłu” – 

o czym powiemy więcej w rozdziale 9. Musimy jednak powstrzymać się od oceny, dopóki nie 



zostaną stworzone i przetestowane modele bardziej szczegółowe, jasne i dotyczące bezpośrednio 

realizacji języka. 

  Wiemy wszak, że w udanym modelu realizacji języka będziemy musieli w którymś 

miejscu wykorzystać ewolucyjny proces tworzenia komunikatów, gdyż w innym razie pozostanie 

nam cud („I stał się cud”), czyli nieskończony regres nadawaczy sensów wyznaczających 

zadanie[74]. Wiemy również – z badań omawianych przez Levelta – że istnieją dosyć sztywne 

i automatyczne procesy, które w końcu przejmują kontrolę oraz determinują transformacje od 

gramatyki do fonetyki, a wreszcie tworzą motoryczne polecenia mowy. Te dwie karykatury 

stanowią ekstrema na kontinuum, od hiperbiurokratycznego po hiperchaotyczny. Rzeczywisty 

model Levelta – w przeciwieństwie do karykatury, której użyłem, aby jasno przedstawić kontrast 

– zawiera (lub może być sprawnie przekształcony tak, aby zawierał) niektóre 

z niebiurokratycznych cech przeciwnej karykatury: na przykład nie ma żadnej głębokiej ani 

strukturalnej przeszkody, która uniemożliwiałaby Formulatorowi Levelta zajęcie się mniej więcej 

spontanicznym (nieproszonym, nieukierunkowanym) generowaniem języka, a biorąc pod uwagę 

monitorującą pętlę przechodzącą przez System Rozumienia Mowy z powrotem do 

Konceptualizatora (zob. Ryc. 8.1), ta spontaniczna czynność mogłaby odgrywać swego rodzaju 

generującą rolę przypadającą licznym demonom słów. Między tymi dwiema karykaturami 

znajduje się pośrednie spektrum bardziej realistycznych konkurencyjnych modeli. 

Najważniejszym pytaniem jest: w jakim stopniu wzajemnie oddziałują specjaliści, którzy 

determinują treść oraz styl tego, co ma być powiedziane, i specjaliści, którzy „znają słowa 

i gramatykę”? 

  Na jednym skraju odpowiedź brzmi: w żadnym. Moglibyśmy pozostawić nienaruszony 

model Levelta, a jedynie dodać do niego model pandemonium, związany z tym, co dzieje się 

wewnątrz Konceptualizatora, aby stworzyć „komunikat przedwerbalny”. W modelu Levelta 

oddzielenie procesów generowania komunikatów (ustalanie wymogów) oraz realizacji językowej 

(spełnianie wymogów) jest prawie całkowite. Kiedy pierwsza część komunikatu 

przedwerbalnego dociera do Formulatora, wyzwala realizację początku wypowiedzi, a gdy słowa 

są wybierane przez Formulatora, ogranicza to możliwe dalsze części wypowiedzi, choć istnieje 

minimalna współpraca podczas korekty wymogów. Podrzędni cieśle językowi w Formulatorze 

są, żeby użyć pojęcia Jerry’ego Fodora, „hermetycznie izolowani”; automatycznie robią 

wszystko, co się da, z otrzymywanymi rozkazami, bez żadnych „a jeśli”, „oraz” czy „ale”. 

  Na drugim skraju znajdują się modele, w których słowa i zwroty z Leksykonu, razem ze 

swoim brzmieniem, znaczeniem i skojarzeniami, rywalizują z konstrukcjami gramatycznymi 

w pandemonium, „próbując” stać się częścią wiadomości, a niektóre z nich w ten sposób mają 

znaczący wkład w same intencje komunikacyjne, które ostatecznie są wykonywane przez jeszcze 

mniejszą ich liczbę. Na tym skraju istniejące intencje komunikacyjne są tak samo efektem tych 

procesów, jak i ich przyczyną – pojawiają się jako wytwór, a gdy już istnieją, są dostępne jako 

standardy, które pozwalają ocenić późniejsze zrealizowanie intencji. Nie istnieje jedno źródło 

znaczenia, ale wiele zmieniających się źródeł, powstałych przy okazji poszukiwania 

odpowiednich słów. Zamiast określonej treści w określonym miejscu funkcjonalnym, czekającej 

na wygładzenie przez procedury niższego rzędu, nadal istnieje niecałkowicie zdeterminowane 

nastawienie rozproszone w mózgu i ograniczające proces tworzenia, mogące następnie zostać 

wykorzystane ponownie w momencie robienia poprawek i korygowania, dalej określając zadanie 

wyrażania treści, które uruchomiło proces tworzenia wypowiedzi. Nadal istnieje ogólny wzorzec 

szeregowego przechodzenia, gdzie jednocześnie koncentracja jest na jednym zagadnieniu, jednak 

jego granice nie są ostro zakreślone. 

  W modelu pandemonium sterowanie jest uzurpowane, a nie przekazywane w procesie, 



który jest w dużej mierze niezaprojektowany i oportunistyczny; istnieją różnorodne źródła 

„decyzji” projektowych, które prowadzą do ostatecznej wypowiedzi, ale nie istnieje żaden 

rygorystyczny podział na odgórne rozkazy co do treści, wypływające z głębi [podmiotu], i na 

oddolne sugestie ich realizacji podpowiadane przez demony słów. Ten rodzaj modelu sugeruje, 

że aby zachować twórczą rolę wyrażania myśli (coś, co było bardzo istotne dla Ottona), musimy 

porzucić ideę, iż podmiot myśli zaczyna od już określonej myśli, która ma być wyrażona. Ten 

pomysł określonej treści również był bardzo ważny dla Ottona, lecz nie można mieć wszystkiego 

(w podrozdziale 3 dokładniej zanalizuję inne możliwości). 

  Gdzie na tym kontinuum znajduje się prawda? Jest to pytanie empiryczne, na które nie 

znamy jeszcze odpowiedzi[75]. Istnieją jednak zjawiska silnie wskazujące (mi), że generowanie 

języka wymaga pandemonium – oportunistycznych, równoległych, ewolucyjnych procesów – 

niemalże całkowicie. W następnym podrozdziale zajmę się pokrótce niektórymi z nich. 

  3. Gdy słowa chcą zostać wypowiedziane 

 

 

  Czegokolwiek nie chcielibyśmy powiedzieć, prawdopodobnie nie powiemy dokładnie 

tego. 

  Marvin Minsky, 1985, s. 236 

 

    Badacze sztucznej inteligencji Lawrence Birnbaum i Gregg Collins (1984) zauważyli 

pewną szczególną cechę freudowskich przejęzyczeń. Freud skutecznie zwrócił naszą uwagę na 

przejęzyczenia, które – jak twierdził – nie są przypadkowe i bez znaczenia, ale są głęboko 

sensowne: nieświadomie zamierzone wstawki do materiału dyskursywnego, wstawki, które 

pośrednio lub częściowo spełniają stłumione cele komunikacyjne nadawcy. To standardowe 

twierdzenie freudowskie często jest zaciekle odrzucane przez sceptyków, ale jest coś 

zagadkowego w jego zastosowaniu w konkretnych przypadkach, które nie ma nic wspólnego 

z opinią o ciemnych motywach seksualnych Freuda, z kompleksem Edypa czy życzeniem 

śmierci. Freud omówił przypadek, w którym pewien mężczyzna powiedział:  

    „Szanowni Państwo, proponuję, abyśmy czknęli za zdrowie naszego naczelnika”.  

  (Po niemiecku – czyli w języku tego przykładu – słowo oznaczające „mieć czkawkę”, 

aufzustossen, zastąpiło słowo oznaczające „pić”, anzustossen). 

  W swoim wyjaśnieniu Freud zakłada, że to przejęzyczenie jest manifestacją 

nieuświadomionego celu ze strony nadawcy, chcącego wyśmiać lub obrazić swojego 

przełożonego, który to cel jest stłumiony przez społeczny i polityczny obowiązek, aby go 

szanować. Jednak nie można racjonalnie oczekiwać, że intencja nadawcy, chcącego ośmieszyć 

swojego przełożonego, wywołała plan zakładający użycie słowa „czkać”: a priori istnieją setki 

słów i zdań, które mogą bardziej przekonująco posłużyć do obrażenia lub ośmieszenia kogoś. Nie 

jest możliwe, aby dało się słusznie przewidzieć, że cel ośmieszenia bądź obrażenia przełożonego 

zostanie spełniony przez wymówienie słowa „czkać” z dokładnie tego samego powodu, dla 

którego nieprzekonujący jest w ogóle wybór tego słowa w celu obrazy. 

  Birnbaum i Collins uważają, że jedyny proces, który mógłby wyjaśnić częstotliwość 

szczęśliwych freudowskich przejęzyczeń, to „planowanie oportunistyczne”. 

    Przykłady takie jak powyższy zdają się zatem wskazywać, że cele same w sobie są 

czynnymi podmiotami poznawczymi, zdolnymi do rozkazywania potrzebnym zasobom 

poznawczym, potrzebnym do rozpoznania okazji ich zaspokojenia, oraz zasobom behawioralnym 

potrzebnym do wykorzystania tych okazji. [Birnbaum i Collins 1984, s. 125] 

    Przejęzyczenia freudowskie przykuwają uwagę, gdyż jednocześnie wydają się i nie 



wydają pomyłkami, ale fakt (jeśli nim jest), że zaspokajają nieuświadomione cele, nie sprawia, iż 

są trudniejsze do wytłumaczenia niż inny dobór słów, który spełnia różne funkcje (lub cele) 

jednocześnie. Jest niemal równie trudno wyobrazić sobie, jak dowcipy oraz inne formy celowego 

humoru werbalnego mogą być wynikiem nieoportunistycznego, izolowanego planowania 

i realizacji. Jeśli ktoś ma plan zaprojektowania żartu – szczegółowy plan, który rzeczywiście 

działa – wielu komików zapłaciłoby za niego wiele pieniędzy[76]. 

  Jeśli Birnbaum i Collins mają rację, twórcze użycie języka może powstać tylko na drodze 

równoległego procesu, w którym wiele celów jest jednocześnie w stanie pogotowia i przeszukuje 

środki wyrazu. A co jeśli same środki wyrazu były w tym samym czasie w pogotowiu i czekały 

na okazje przyłączenia? Uczymy się naszego słownictwa od naszej kultury; wyrazy i zdania są 

najbardziej istotnymi cechami fenotypowymi – widzialnymi ciałami – memów, które nas 

okupują, i chyba nie mógłby istnieć lepszy ośrodek replikacji memów niż system realizacji 

języka, gdzie nadzorujący biurokraci częściowo abdykowali, przekazując sporą dozę kontroli 

samym słowom, które faktycznie walczą między sobą o publiczną ekspresję. 

  Wiemy, że czasem mówimy coś głównie dlatego, że podoba nam się, jak to brzmi, a nie 

to, co znaczy. Nowe potoczne wyrażenia rozchodzą się w społecznościach, dostając się do 

wypowiedzi niemal każdej osoby, nawet tej, która stara się im sprzeciwić. Niewiele osób 

używających nowego słowa celowo i świadomie wypełnia maksymę nauczycieli: „Użyj słowa 

trzy razy, a stanie się twoje!”. A jeśli chodzi o wyższy poziom łączenia słów, to całe zdania 

przypadają nam do gustu z powodu ich brzmienia, raczej niezależnie od tego, czy zgadzają się 

z ustalonymi już wcześniej wymogami co do sądów. Jedną z najczęściej cytowanych wypowiedzi 

Abrahama Lincolna jest: 

    Można oszukiwać wszystkich ludzi przez jakiś czas lub niektórych ludzi przez cały czas, 

ale nie można ciągle oszukiwać wszystkich[77]. 

    Co miał na myśli Lincoln? Nauczyciele logiki lubią zwracać uwagę, że w tym zdaniu 

występuje „wieloznaczność zasięgowa”. Czy Lincoln chciał stwierdzić, że istnieją matołki, które 

zawsze można oszukać, czy że przy każdej okazji ten czy inny osobnik zostanie oszukany – ale 

nie będą to zawsze ci sami ludzie? Logicznie są to zupełnie różne sądy. 

  Porównaj: 

    „Ktoś zawsze wygrywa na loterii”. 

  „To musiało być ustawione!” 

  „Nie o to mi chodziło”. 

    Która z interpretacji była zamierzona przez Lincolna? Może żadna! Jaka jest szansa, że 

Lincoln nigdy nie zauważył wieloznaczności zasięgowej i nigdy tak naprawdę nie miał jednej 

intencji komunikacyjnej, a nie „drugiej”? Być może po prostu zdanie brzmiało mu tak dobrze, 

gdy po raz pierwszy je sformułował, że nigdy nie dostrzegł dwuznaczności i nigdy nie miał 

wcześniejszej intencji komunikacyjnej – poza intencją, aby powiedzieć coś konkretnego 

i w dobrym rytmie na ogólny temat oszukiwania ludzi. Ludzie naprawdę tak mówią, nawet tak 

wielcy nadawacze sensu jak Lincoln. 

  Prozatorka Patricia Hampl w swoim wnikliwym eseju The Lax Habits of the Free 

Imagination (Rozluźnione nawyki wolnej wyobraźni) pisze, jak tworzy opowiadania: 

    Każde opowiadanie ma historię. Ta tajemnicza historia, która ma niewielką szansę na 

opowiedzenie, jest historią jego stworzenia. Być może „historia opowiadania” nie może nigdy 

zostać opowiedziana, gdyż ukończona praca wchłania swoją własną historię, czyni ją przestarzałą 

łupiną. [Hampl 1989, s. 37] 

    Ukończone dzieło, powiada pisarka, jest wystawione na interpretacje krytyków niczym 

podstępnie wymyślny artefakt, kryjący mnóstwo wyszukanych intencji autorskich. Gdy jednak 



napotyka taką hipotezę na temat własnej twórczości, jest jej wstyd: 

    „Hampl” miała niewiele cennych intencji, oprócz tego, by niczym szarlatan, którym nagle 

się poczułam, zwędzić to, co leżało luzem na stole i co pasowało do moich chwilowych celów. 

Co gorsza, „cele” były mgliste, niespójne, nieostateczne, pod presją. Kto – lub co – tworzyło tę 

presję? Nie umiem powiedzieć. [Hampl 1989, s. 37] 

    Jak więc to robi? Proponuje maksymę: „Po prostu nie przerywaj mówienia – mamrotanie 

jest w porządku”. W końcu mamrotanie przyjmuje formy, które spotykają się z aprobatą autorki. 

Czy jest możliwe, że procesy, które wykrywa Hampl, działające na dużą skalę w przypadku jej 

twórczego pisania, są po prostu wzmocnieniem bardziej ukrytego i szybkiego procesu, który na 

co dzień prowadzi do twórczego mówienia? 

  To kuszące podobieństwo nie zakłada jedynie procesu, ale również następujące po nim 

postawę czy reakcję. Zapał Hampl do wyznań kontrastuje z bardziej normalną – i niekoniecznie 

nieszczerą – reakcją autorów na przyjazne interpretacje czytelników: owi autorzy zdają się na 

przypisywane im intencje, a nawet chętnie się na ich temat wypowiadają, w duchu: „No, chyba 

właśnie o to mi od samego początku chodziło!”. A czemu nie? Czy jest coś samosprzecznego 

w myśli, że pewien ruch, który ktoś właśnie wykonał (w szachach, w życiu, w pisaniu), jest tak 

naprawdę mądrzejszy, niż początkowo sądziliśmy? (Dalsze przemyślenia na ten temat znajdziesz 

w Eco 1990). 

  Jak to ujął E.M. Foster: „Skąd mam wiedzieć, co myślę, zanim zobaczę, co 

powiedziałem?”. Często rzeczywiście odkrywamy, co uważamy (a więc – co mamy na myśli), 

zastanawiając się nad tym, co widzimy, że mówimy – i nie poprawiając tego. Jedziemy więc, 

przynajmniej w takich sytuacjach, na tym samym wózku co nasi zewnętrzni krytycy 

i interpretatorzy, znajdując fragment tekstu i analizując go najlepiej, jak potrafimy. To, co 

powiedzieliśmy, nadaje temu swego rodzaju osobiste przekonanie, a przynajmniej 

przypuszczenie, autentyczności. Prawdopodobnie, jeśli to powiedziałem (a słyszałem siebie, gdy 

to mówiłem, i nie słyszałem siebie spieszącego z poprawkami), to miałem na myśli 

i prawdopodobnie znaczy to, co wydaje się znaczyć – dla mnie. 

  Życie Bertranda Russella daje przykład: 

    Gdy dwóch gości wyszło, było już późno i Russell został sam z Lady Ottoline. Siedzieli 

przy kominku i rozmawiali do czwartej nad ranem. Russell, odnotowując to wydarzenie kilka dni 

później, napisał: „Nie wiedziałem, że cię kocham, dopóki nie usłyszałem siebie, gdy ci to 

mówiłem – w pierwszej chwili pomyślałem »O Boże, co ja powiedziałem?«, ale potem 

wiedziałem, że to prawda”. [Clark 1975, s. 176] 

    Co jednak z pozostałymi okazjami, w których nie mamy tego rodzaju poczucia odkrycia 

autointerpretacji? Możemy przypuszczać, że w tych normalnych przypadkach mamy swego 

rodzaju bezpośredni, uprzywilejowany i wcześniejszy dostęp do tego, co mamy na myśli, tylko 

dlatego, że to my sami jesteśmy nadawaczami sensu, źródłem i przyczyną znaczenia słów, które 

my wypowiadamy, jednak takie założenie wymaga dowodu potwierdzającego, a nie tylko 

odwołania do tradycji. Z tego względu, że równie dobrze możemy nie mieć poczucia odkrycia 

w tych sytuacjach dlatego, iż to, co mamy na myśli, jest dla nas tak oczywiste. Nie potrzeba 

„uprzywilejowanego dostępu”, aby wyczuć, że gdy mówię „Podaj, proszę, sól” przy stole, proszę 

o sól. 

  Kiedyś uważałem, że nie da się zastąpić centralnego nadawacza sensu, i myślałem, że 

znalazłem dla niego bezpieczną przystań. W książce Content and Consciousness przekonywałem, 

że musi istnieć funkcjonalnie wyraźna linia (którą nazwałem linią świadomości [awarness line]) 

oddzielająca przedświadome ustalenie intencji komunikacyjnych od ich późniejszego wykonania. 

Przebieg tej linii w mózgu może być potwornie zagmatwany, w sensie anatomicznym, ale musi 



ona istnieć, ze względów logicznych, niczym podział dysfunkcji na dwie kategorie. Błędy mogą 

występować gdziekolwiek w całym systemie, jednak każdy z nich musi się znaleźć – 

z geometrycznej konieczności – po jednej stronie linii lub po drugiej. Jeśli znalazł się po 

wykonawczej stronie linii, staje się błędem ekspresji (możliwym do naprawienia), takim jak 

przejęzyczenie, malapropizm czy inny błąd językowy. Jeśli znalazł się po wewnętrznej czy 

wyższej stronie linii, zmieniał to, co miało zostać wyrażone („komunikat przedwerbalny” 

w modelu Levelta). Znaczenie jest ustalone w tym miejscu; stąd przychodzi znaczenie. 

Myślałem, że musi istnieć miejsce, z którego pochodzi znaczenie, ponieważ coś musi wyznaczać 

standard, według którego „informacja zwrotna” może zarejestrować błąd w wykonaniu. 

  Moim błędem było popadnięcie w dokładnie tę samą wieloznaczność zasięgową, która 

nęka interpretację powiedzenia Abrahama Lincolna. Rzeczywiście, przy każdej okazji musi 

istnieć coś, co jest dla niej standardem, zgodnie z którym poprawiony zostaje każdy „błąd”, 

jednak nie musi to być za każdym razem ta sama, pojedyncza rzecz – nawet w trakcie trwania 

jednego aktu mowy. Nie musi istnieć ustalona (ani zagmatwana) linia, która wyznacza to 

rozróżnienie. Tak naprawdę, jak widzieliśmy w rozdziale 5, rozróżnienie modyfikacji przed 

przeżyciem zmieniających świadomość i modyfikacji po przeżyciu, które prowadzą do błędnego 

relacjonowania czy raportowania świadomości, jest nieokreślone. Niekiedy badani starają się 

ponowne przyjrzeć czy zmienić to, co uznawali za prawdę, a czasami nie. Czasem, gdy 

wprowadzają korekty, zredagowana narracja nie jest bliższa „prawdy” czy tego, „co naprawdę 

mieli na myśli”, niż wersja pierwotna. Jak zauważyliśmy wcześniej, to, gdzie kończy się 

redagowanie przed wydaniem, a zaczyna tworzenie erraty po wydaniu, jest kwestią, którą można 

rozstrzygnąć tylko w sposób arbitralny. Gdy zadajemy badanemu pytanie, czy pewne publiczne 

wyznanie w sposób adekwatny oddaje wewnętrzną prawdę o tym, co właśnie przeżył, osoba 

badana wcale nie ma lepszego prawa do oceny niż my, zewnętrzni obserwatorzy. (Zobacz 

również Dennett 1990d). 

  Oto kolejny punkt widzenia na to zjawisko. Kiedy trwa tworzenie wyrażenia werbalnego, 

na początku istnieje odległość, która musi zostać zniwelowana: moglibyśmy ją nazwać 

„odległością niedopasowania w przestrzeni semantycznej”, między treścią, która ma zostać 

wypowiedziana, a różnymi potencjalnymi wyrażeniami werbalnymi, które początkowo się 

pojawiają. (Wedle moich wcześniejszych poglądów traktowałem to jako problem prostej 

„korekty na podstawie informacji zwrotnej”, ze standardem w formie ustalonego punktu, 

względem którego potencjalne wypowiedzi ocenia się, eliminuje bądź ulepsza). Proces 

„uzgadniania” (back-and-forth), który zmniejsza odległość, jest rodzajem procesu informacji 

zwrotnej, ale dla treści do wyrażenia jest równie dobrze możliwe, że zostanie ona skorygowana 

pod kątem pewnego możliwego wyrażenia, jak i że potencjalne wyrażenie zostanie zmienione, 

aby lepiej pasowało do wyrażanej treści. Tak oto najlepiej dostępne czy osiągalne słowa lub 

zdania mogłyby tak naprawdę zmienić treść przeżycia (jeśli rozumiemy przeżycie jako coś, co 

ostatecznie jest relacjonowane – ustalone zdarzenie w heterofenomenologicznym świecie osoby 

badanej)[78]. 

  Jeśli nasza jedność jako nadawaczy sensu nie jest lepiej gwarantowana, to w zasadzie 

powinno być możliwe zaburzenie jej czasami. Oto dwie sytuacje, w których bodaj coś takiego 

obserwujemy. 

  Zostałem kiedyś namówiony na odegranie roli sędziego na pierwszej bazie w meczu 

baseballowym – obowiązek ten był dla mnie nowością. W kluczowym momencie meczu (druga 

połowa dziewiątej rundy, dwóch zawodników wyautowanych, zawodnik na trzeciej bazie 

biegnący po remis) moim zadaniem było zadecydować o statusie pałkarza biegnącego do 

pierwszej bazy. Byłem blisko wpadki, ale okazało się, że stanowczo szarpię kciuk w górę – 



sygnalizując OUT – krzycząc jednocześnie: „W polu!”. W wyniku powstałego zamieszania 

zostałem poproszony o powiedzenie, co tak naprawdę miałem na myśli. Nie byłem w stanie tego 

zrobić, przynajmniej z żadnej uprzywilejowanej pozycji. W końcu zdecydowałem (w duchu), że 

skoro nie mam doświadczenia w sygnalizowaniu rękoma, ale za to jestem kompetentnym mówcą, 

to mój akt wokalny powinien zostać uznany za prawdziwy, jednak takiej oceny mógł dokonać 

ktokolwiek inny. (Bardzo chciałbym poznać anegdoty o innych sytuacjach, w których ludzie nie 

wiedzieli, który z dwóch aktów mowy chcieli wykonać). 

  W kontekście eksperymentalnym psycholog Tony Marcel (1993) odkrył jeszcze bardziej 

spektakularny przypadek. Badany, cierpiący na ślepowidzenie (o którym powiem więcej 

w rozdziale 11), został poproszony o powiedzenie, kiedy myślał, że widzi błysk światła, jednak 

dano mu dziwne instrukcje, jak ma to zrobić. Poinstruowano go, aby wyraził ten jeden akt mowy 

na trzy różne sposoby naraz (nie po kolei, ale też niekoniecznie „unisono”): 

    (1) powiedzenie „Tak”, 

  (2) wciśnięcie przycisku (przycisku TAK), 

  (3) mrugnięcie TAK. 

    Zdumiewające jest to, że badany nie zawsze wykonywał wszystkie trzy polecenia razem. 

Czasami mrugał, ale nie mówił „tak” lub nie wciskał przycisku, i tak dalej. Trzech różnych 

odpowiedzi nie można było łatwo zhierarchizować ani pod kątem wierności intencji, ani 

trafności. Innymi słowy, gdy pojawiały się takie niezgodności między czynnościami, badany nie 

miał żadnego wzorca, według którego mógłby stwierdzić, który akt akceptuje, a który można 

uznać za przejęzyczenie, błąd palca czy powieki. Przyszłość pokaże, czy podobne wyniki mogą 

być otrzymane w innych warunkach, u innych badanych, zdrowych lub nie, lecz inne patologie 

również wskazują na model realizacji mowy, w którym werbalizacja może zostać uruchomiona 

bez polecenia centralnego nadawacza sensu. Jeśli cierpisz na jedną z tych patologii, „umysł 

pojechał ci na wakacje, ale usta mają nadgodziny”, jak śpiewał Mose Allison. 

  Afazja jest utratą lub upośledzeniem umiejętności mówienia, a kilka jej odmian jest dość 

powszechnych i szeroko zbadanych przez neurologów i językoznawców. W najbardziej 

powszechnej odmianie, afazji Broki, pacjent jest dotkliwie świadomy problemu i z narastającą 

frustracją próbuje znaleźć słowa, które ma na końcu języka. W afazji Broki istnienie 

zablokowanych intencji komunikacyjnych jest dla pacjenta boleśnie jasne. Jednak w stosunkowo 

rzadkiej odmianie afazji, afazji żargonowej, wydaje się, że pacjenci nie przeżywają w ogóle 

żadnego stresu związanego ze swoim werbalnym deficytem[79]. Mimo że są inteligentni i zupełnie 

niepsychotyczni czy z demencją, wydają się całkowicie zadowoleni z wypowiedzi takich jak te 

(wzięte z dwóch przypadków opisanych przez Kinsbourne’a i Warringtona [1963]): 

    Przypadek 1: 

  Jak się dzisiaj miewasz? 

  – Plotkowanie OK i lordowie i krykiet i Anglia i Szkocja walczy. Nie wiem. Nadciśnienie 

i dwa wygrane krykiet, kręgle, mruganie i łapanie, biedaki, anulowanie, ręka i kłótnia, kończąc 

kręgle. 

  Co znaczy „najważniejsze jest bezpieczeństwo”? 

  – Patrzeć i wiedzieć i Richmond Road w szczególności i patrzeć ruch uliczny i wahanie 

prawo i spacerowanie, bardzo dobry powód, być może, zebry może te, samochód osobowy 

i światła drogowe. 

    Przypadek 2: 

  Czy pracowałeś w biurze? 

  – Tak, pracowałem w biurze. 

  A jaka to była firma? 



  – O, jako kierownik tego, a skarga była taka, żeby przedyskutować odcienie dotyczące 

tego, jakiego były rodzaju, jak były pisane, i trzymane od różnych... triku... trikula, żeby zabrać 

mnie z przypisanych konwenii... przepraszam... 

  – Chce dać jedno subiektywne powołanie, aby utrzymać powołanie idealnego 

zapłodnienia rodzemstwa. 

  – Jej zwykłym marszczowaniem była kropka. 

  poproszony o zidentyfikowanie pilnika do paznokci: 

  – To jest nóż, ogon noża, nieświeży, nieświeży nóż. 

  i nożyczek: 

  – Gaje – to jest gaje – to nie jest tak naprawdę gaje – dwa gaje zawierające grzebień – nie, 

nie grzebień – dwa gaje, jeśli komendant nie jest teraz. 

    Dziwnie podobna przypadłość, a o wiele bardziej powszechna, to konfabulacja. 

W rozdziale 4 sugerowałem, że normalni ludzie mogą często konfabulować o szczegółach 

własnych przeżyć, gdyż są podatni na zgadywanie, nie uświadamiając sobie tego, i mylą 

teoretyzowanie z obserwacjami. Patologiczna konfabulacja jest nieświadomą fikcją zupełnie 

innego kalibru. Często w przypadku uszkodzenia mózgu, zwłaszcza gdy pacjenci doświadczają 

potwornej utraty pamięci – jak w zespole Korsakowa (typowe następstwo ostrego alkoholizmu) – 

mimo wszystko nadal gawędzą o swoim życiu i minionych historiach, opowiadając rzeczy 

całkowicie nieprawdziwe, a w przypadku ostrej amnezji zmyślają nawet wydarzenia sprzed paru 

minut. 

  Słowa będące rezultatem konfabulacji brzmią zupełnie normalnie. Często wydaje się, że 

są jak mało konkretna, schematyczna pogaduszka, którą w barze uważa się za rozmowę: „O, tak, 

ja i moja żona – mieszkamy w tym samym domu od trzydziestu lat – jeździliśmy kiedyś na 

Coney Island, no i wiesz, siadaliśmy na plaży – uwielbiałem siadać na plaży i patrzeć na młodych 

ludzi, a to było przed wypadkiem...” – z wyjątkiem tego, że wszystko jest zmyślone. Żona tego 

człowieka mogła umrzeć wiele lat temu i nigdy nie być bliżej niż sto kilometrów od Coney 

Island, a przy tym mogli często zmieniać mieszkania. Niewtajemniczony słuchacz może być 

często zupełnie nieświadomy, że rozmawia z osobą konfabulującą, gdyż jej opowieści i gotowe 

odpowiedzi na pytanie są tak naturalne i „szczere”. 

  Osoby konfabulujące nie mają pojęcia, że to wszystko zmyślają, a cierpiący na afazję 

żargonową są nieświadomi faktu, że wylewają z siebie nic nieznaczące strumienie słów. Te 

szokujące anomalie są przykładami anosognozji, czyli nieumiejętności przyznania czy 

rozpoznania deficytu. Istnieją inne rodzaje takiego braku autokontroli i w rozdziale 11 

zobaczymy, co mogą nam one powiedzieć o funkcjonalnej architekturze świadomości. 

W międzyczasie możemy zauważyć, że maszyneria mózgowa jest zdolna do skonstruowania 

pozornych aktów mowy przy braku jakiejkolwiek spójnej wskazówki z góry[80]. 

  Patologia, czy to chwilowe nadwyrężenie wywołane sprytnymi eksperymentami, czy 

bardziej stały defekt spowodowany chorobą lub mechanicznym uszkodzeniem mózgu, dostarcza 

mnóstwo wskazówek na temat organizacji tej maszynerii. Te zjawiska oznaczają dla mnie, że 

nasza druga karykatura, pandemonium, jest bliższa prawdy niż dostojniejszy, biurokratyczny 

model, należy jednak tę kwestię poddać odpowiednim testom empirycznym. Nie twierdzę, że nie 

jest możliwe, aby jakiś w dużej mierze zbiurokratyzowany model mógł wyjaśnić te patologie, ale 

że nie wydają się one naturalnymi usterkami takiego systemu. W załączniku B, dla naukowców, 

wspomnę o kierunkach badań, które mogłyby pomóc potwierdzić to przeczucie lub je obalić. 

  W tym rozdziale naszkicowałem – ale z pewnością nie udowodniłem – sposób, w jaki 

burza werbalnych wytworów wynurzająca się z tysięcy demonów słownych w chwilowych 

koalicjach może przejawiać jedność, jedność ewoluującej, najlepszej interpretacji, która sprawia, 



że wytwory te wydają się, jak gdyby były wykonanymi intencjami Konceptualizatora – 

i rzeczywiście nimi są, ale nie intencjami Konceptualizatora wewnętrznego, który jest właściwą 

częścią systemu realizującego język, lecz intencjami Konceptualizatora globalnego, czyli osoby, 

której system produkujący język jest sam w sobie właściwą częścią. 

  Ten pomysł z początku może się wydawać obcy, jednak nie powinien nas zaskakiwać. 

W biologii nauczyliśmy się opierać pokusie wyjaśniania projektu w organizmach twierdzeniem, 

że istnieje wspaniała inteligencja, która zań odpowiada. W psychologii nauczyliśmy się opierać 

pokusie wyjaśniania widzenia, mówiąc, że to tak, jak byśmy byli wewnętrznymi obserwatorami 

ekranu, gdyż ten wewnętrzny obserwator zajmuje się wszystkim – jedyną rzeczą między takim 

homunkulusem a oczami jest rodzaj kabla do telewizora. Musimy wytworzyć taki sam opór 

przeciwko pokusie, aby wyjaśniać czynność jako powstającą z rozkazów wewnętrznego 

zleceniodawcy czynności, który zna za dużo szczegółowych wymagań wobec tych czynności. Jak 

zwykle sposobem na pozbycie się zbyt dużej inteligencji w naszej teorii jest zamienienie jej na 

ostatecznie mechaniczny materiał półniezależnych półinteligencji działających wspólnie. 

  Ta kwestia nie ogranicza się tylko do czynności realizowania mowy; możemy ją stosować 

w ogóle do czynności intencjonalnych. (Pears [1984] rozwija podobną koncepcję). Wbrew 

pozorom fenomenologia pomaga nam zobaczyć, że tak właśnie jest. Choć czasem mamy 

świadomość wykonywania rozbudowanego rozumowania praktycznego prowadzącego do 

wniosku, co, zważywszy na wszystko, powinniśmy zrobić, po czym następuje świadoma decyzja, 

aby zrobić właśnie to, a potem właśnie to robimy, to są to stosunkowo rzadkie przeżycia. 

Większość naszych czynności intencjonalnych jest wykonywana bez takiego wstępu, co jest 

dobre, bo nie ma na to czasu. Typowa pułapka to założenie, że te stosunkowo rzadkie przypadki 

świadomego, praktycznego rozumowania są dobrym modelem dla reszty, czyli dla przypadków, 

w których nasze intencjonalne czynności wyłaniają się z procesów, do których nie mamy 

żadnego dostępu. Nasze czynności zwykle nas zadowalają; stwierdzamy, że na ogół są spójne 

i że odpowiednio szybko pomagają w naszych przedsięwzięciach o tyle, o ile je rozumiemy. 

Bezpiecznie zatem zakładamy, że są wynikiem procesów niezawodnie czułych na cele i środki. 

Innymi słowy, są racjonalne, w jednym znaczeniu tego słowa (Dennett 1987a, 1991a). Nie 

oznacza to jednak, że są racjonalne w węższym znaczeniu: jako wyniki szeregowego 

rozumowania. Nie musimy wyjaśniać procesów na obraz wewnętrznego mędrka, wyciągającego 

wnioski, podejmującego decyzje, który metodycznie dopasowuje środki do celów, a następnie 

nakazuje konkretną czynność; widzieliśmy w zarysie, jak inny rodzaj procesu może kierować 

mową oraz naszymi innymi czynnościami intencjonalnymi. 

  Powoli porzucamy nasze złe nawyki myślowe i zastępujemy je innymi nawykami. 

Upadek centralnego nadawacza sensu jest w ogóle upadkiem centralnego twórcy intencji, jednak 

szef nadal ma się dobrze w innych przebraniach. W rozdziale 10 spotkamy go w rolach 

obserwatora i reportera i będziemy musieli zacząć inaczej pojmować to, co się dzieje, ale 

najpierw musimy się upewnić, że bezpieczne są podwaliny naszych nowych nawyków 

myślowych, bliżej badając ich naukowe szczegóły. 

 



  Rozdział 9 
 

  Architektura ludzkiego umysłu 

 

 

  1. Gdzie jesteśmy? 

 

 

  Najtrudniejsze za nami, lecz nadal pozostało nam dużo pracy. Zakończyliśmy właśnie 

najbardziej wymagające ćwiczenia rozciągające wyobraźni i jesteśmy gotowi poddać próbom 

naszą nową perspektywę. Po drodze musieliśmy pozostawić kilka nierozwiązanych tematów 

i przełknąć sporo jedynie markowanych argumentów. Teraz należy dotrzymać obietnic, złożyć 

podziękowania i przeprowadzić porównania. Rozwijana przeze mnie teoria zawiera elementy 

zapożyczone od wielu myślicieli. Czasem celowo pomijałem to, co owi myśliciele uważają za 

najlepsze elementy swoich teorii, oraz mieszałem z tym idee zapożyczone z „wrogich” obozów, 

ale zatrzymałem dla siebie te liczne szczegóły, aby nie zakłócić jasności i wyrazistości. Być 

może sprawiło to, że niektórzy poważni specjaliści od modelowania mózgu wiją się z frustracji, 

lecz nie sposób było inaczej doprowadzić różnego rodzaju czytelników do tej samej mety. 

Natomiast w tej chwili możemy się już cofnąć i przejrzeć najważniejsze szczegóły. Przecież 

w końcu po to pracowicie kreślę nową perspektywę, aby można było w innym świetle zobaczyć 

zjawiska i spory. Rozejrzyjmy się zatem. 

  Oto moja dotychczasowa teoria w miniaturce: 

    Nie istnieje jeden definitywny „strumień świadomości”, gdyż nie ma głównej siedziby 

czy teatru kartezjańskiego, gdzie „wszystko łączy się w jedno” na użytek centralnego nadawacza 

sensu. Zamiast takiego pojedynczego strumienia (choćby i szerokiego) istnieje wiele kanałów, 

w których specjalistyczne obwody próbują, w równoległych pandemoniach, zajmować się 

swoimi obowiązkami, tworząc po drodze wielokrotne szkice. Większość tych fragmentarycznych 

szkiców „narracji” odgrywa krótkotrwałe role, modulując bieżące czynności, jednak niektóre 

dostają awans i otrzymują kolejne role funkcjonalne, raz za razem, dzięki działaniu maszyny 

wirtualnej w mózgu. Szeregowość owej maszyny (jej „von neumannowski” charakter) nie jest 

cechą zainstalowaną na stałe, a raczej rezultatem następujących po sobie zgrupowań tych 

specjalistów. 

  Podstawowi specjaliści należą do naszego dziedzictwa zwierzęcego. Nie powstali po to, 

aby wykonywać poszczególne czynności ludzkie, jak czytanie czy pisanie, ale takie jak uchylanie 

się, unikanie drapieżników, rozpoznawanie twarzy, chwytanie, rzucanie, zbieranie jagód i inne 

kluczowe umiejętności. Często są oportunistycznie werbowani do nowych ról, do których mniej 

więcej pasują ich przyrodzone talenty. Rezultatem nie jest chaos tylko dlatego, że tendencje 

narzucone tym czynnościom same w sobie są wynikiem konstrukcji. Część tej konstrukcji jest 

wrodzona i dzielimy ją z innymi zwierzętami. Konstrukcja ta jest jednak udoskonalona, a czasem 

nawet zupełnie zmarginalizowana przez mikronawyki myślowe rozwijające się 

w indywidualnych, częściowo specyficznych rezultatach autoeksploracji, a częściowo 

w gotowych wytworach kultury. Tysiące memów, zrodzonych głównie przez język, ale również 

przez bezsłowne „obrazy” i inne struktury danych, zamieszkują indywidualny mózg, kształtując 

jego tendencje i w ten sposób przemieniając go w umysł. 

    Ta teoria jest wystarczająco nowa, aby początkowo trudno było ją pojąć, lecz opiera się 

na modelach rozwiniętych w psychologii, neurobiologii, sztucznej inteligencji, antropologii – 



oraz filozofii. Na taki niepohamowany eklektyzm badaczy z dziedzin, od których zapożycza, 

z reguły krzywo patrzą. Jako częsty intruz na tych polach, przyzwyczaiłem się do braku 

szacunku, wyrażanego przez niektórych badaczy wobec swoich współpracowników z innych 

dyscyplin. „Daniel, dlaczego – pytają informatycy parający się sztuczną inteligencją – marnujesz 

czas, konsultując się z tymi neuronaukowcami? Nie interesuje ich »przetwarzanie informacji«, 

martwią się tylko tym, gdzie ono zachodzi i które neuroprzekaźniki są wymagane oraz innymi 

nudnymi faktami, ale nie mają pojęcia o obliczeniowych wymaganiach wyższych funkcji 

kognitywnych”. „Dlaczego – pytają neuronaukowcy – marnujesz czas na fantazje o sztucznej 

inteligencji? Wymyślają sobie urządzenia, na jakie mają ochotę, i mówią niewybaczalne bzdury 

o mózgu”. W międzyczasie psychologowie poznawczy są oskarżani o wymyślanie modeli 

pozbawionych zarówno wiarygodności biologicznej, jak i udowodnionych mocy obliczeniowych; 

antropologowie nie potrafią nawet rozpoznać modelu, a filozofowie, jak wszyscy świetnie 

wiemy, piorą cudze brudy, ostrzegając przed zamieszaniem, które sami wywołali, w sferze 

pozbawionej zarówno danych, jak i empirycznie sprawdzalnych teorii. Nic dziwnego, że 

świadomość nadal jest zagadką, jeśli zajmuje się nią tylu idiotów. 

  Wszystkie te zarzuty są prawdziwe, ale idiotów na razie nie poznałem. Naukowcy, 

z których pracy zapożyczyłem poszczególne elementy, są, moim zdaniem, bardzo mądrzy – 

a nawet genialni, a przy tym aroganccy i niecierpliwi, bo te cechy często towarzyszą geniuszowi 

– lecz nie mają wielkich perspektyw i planów, a jedynie starają się przyczynić do rozwiązania 

trudnych problemów, podążając każdym skrótem, który oni sami dostrzegą, jednocześnie 

potępiając skróty innych ludzi. Nikt nie może jasno postrzegać wszystkich problemów i detali, 

nawet ja, i wszyscy muszą mamrotać, zgadywać i zapoznawać ważne elementy problemu. 

  Na przykład jednym z zawodowych niebezpieczeństw neuronauki wydaje się tendencja 

do postrzegania świadomości jako końca procesu. (Jest to jak zapominanie, że ostatecznym 

wytworem jabłoni nie są jabłka – to więcej jabłoni). Oczywiście dopiero od niedawna 

neuronaukowcy w ogóle pozwalają sobie myśleć o świadomości i tylko niewielu odważnych 

teoretyków odważa się mówić oficjalnie na temat swoich przekonań. Jak zażartował ostatnio 

badacz wzroku Béla Julesz, może się to upiec tylko wtedy, gdy masz siwe włosy – i Nagrodę 

Nobla! Oto na przykład hipoteza, jaką zaryzykowali Francis Crick i Christof Koch: 

    Sugerujemy, że jedną z funkcji świadomości jest przedstawianie wyników różnych 

ukrytych obliczeń oraz że zakłada to mechanizm uwagi, który czasowo wiąże odpowiednie 

neurony przez synchronizację ich iglic w oscylacjach o częstotliwości 40 Hz. [Crick i Koch 1990, 

s. 272] 

    Więc funkcją świadomości jest przedstawianie wyników różnych ukrytych obliczeń – ale 

komu? Królowej? Crick i Koch nie zadają następnie trudnego pytania: A co potem? („I staje się 

cud”?) Gdy tylko ich teoria doprowadziła ich do czegoś, co uważają za zaklęty krąg 

świadomości, urywa się. Nie rozwiązuje na przykład problemów, którymi zajęliśmy się 

w rozdziałach od 5 do 8, dotyczących zdradliwej ścieżki wiodącej od (przypuszczalnej) 

świadomości do zachowania, w tym głównie raportami introspekcyjnymi. 

  Natomiast modele umysłu proponowane przez psychologię poznawczą i badaczy 

sztucznej inteligencji prawie nigdy nie ciepią na ten defekt (zob. np. Shallice 1972, 1978; 

Johnson-Laird 1983, 1988; Newell 1990). Zwykle zakładają „przestrzeń roboczą” czy „pamięć 

roboczą”, która zastępuje teatr kartezjański, a modele pokazują, jak wyniki przeprowadzonych 

obliczeń wpływają na kolejne obliczenia, które sterują zachowaniem, przekazują informacje do 

relacji werbalnych, zawracają rekurencyjnie, aby dostarczyć nowe informacje wejściowe do 

pamięci roboczej, i tak dalej. Jednak te modele nie mówią, gdzie lub jak pamięć robocza miałaby 

być zlokalizowana w mózgu, i są tak zajęte pracą w przestrzeni roboczej, że nie mają czasu na 



„zabawę” – nie ma tam śladu żadnego rodzaju rozkoszowania się fenomenologią, która wydaje 

się tak ważną cechą ludzkiej świadomości. 

  Co ciekawe, w ten sposób naukowcy często wyglądają jak dualiści, bo kiedy już 

„przedstawili” rzeczy w świadomości, wydają się zrzucać odpowiedzialność na umysł, 

a psychologowie poznawczy często wychodzą na zombistów (automatystów?), gdyż opisują 

struktury nieznane neuroanatomom, a ich teorie utrzymują, że cała praca może zostać wykonana 

bez potrzeby odwoływania się do jakiegokolwiek wewnętrznego obserwatora. 

  Pozory mylą. Crick i Koch nie są dualistami (nawet jeśli wydaje się, że są kartezjańskimi 

materialistami), a psychologowie poznawczy nie zaprzeczyli istnieniu świadomości (nawet jeśli 

najczęściej starają się ją ignorować). Co więcej, te wąskie perspektywy nie dyskwalifikują 

żadnego z tych przedsięwzięć. Neuronaukowcy mają rację, gdy twierdzą, że nie można otrzymać 

dobrego modelu świadomości, dopóki nie rozwiąże się problemu jej lokalizacji w mózgu, ale 

kognitywiści (na przykład specjaliści od sztucznej inteligencji i psychologowie poznawczy) mają 

rację, gdy mówią, że nie można mieć dobrego modelu świadomości, dopóki nie rozwiąże się 

problemu, jakie funkcje spełnia oraz jak to robi – mechanicznie, bez pomocy umysłu. Jak 

powiada Philip Johnson-Laird (1983, s. 477): „każda naukowa teoria umysłu musi traktować go 

jak automat”. Ograniczone perspektywy wszystkich tych dyscyplin pokazują nam, że potrzeba 

kolejnej perspektywy – którą tu kreślimy my – łączącej jak najwięcej mocnych stron każdej 

z nich. 

  2. Miniatura jako punkt wyjścia 

 

 

  Moje główne zadanie w tej książce jest natury filozoficznej: pokazać, jak można by 

skonstruować naprawdę wyjaśniającą teorię świadomości z tych części, a nie dostarczyć – 

i potwierdzić – taką teorię we wszystkich szczegółach. Jednak moja teoria byłaby niepojmowalna 

(przynajmniej dla mnie), gdyby w ogromnym stopniu nie zapożyczała z wyników empirycznych 

uzyskanych w różnych dziedzinach. Te wyniki otworzyły (przynajmniej mi) oczy na nowe 

pomysły. (Szczególnie bogaty zbiór wyników empirycznych i nowych pomysłów na temat 

świadomości można znaleźć u Marcela i Bisiacha 1988). Mamy wspaniałe czasy na badania nad 

umysłem. Atmosfera jest gęsta od nowych odkryć, nowych modeli, zaskakujących wyników 

empirycznych – i mniej więcej tyluż przereklamowanych „dowodów” i przedwczesnych 

dyskredytacji. Obecnie granica badań nad umysłem jest tak szeroko otwarta, że nie istnieje 

właściwie żadna powszechnie przyjęta norma wyznaczająca, jakie pytania i metody są właściwe. 

Przy tak ogromnej ilości słabo uzasadnionych fragmentów teorii i spekulacji warto odłożyć na 

później żądania dowodu, a zamiast tego przyjrzeć się mniej lub bardziej niezależnym, ale 

również nierozstrzygającym racjom, które zwykle łącznie mają podbudować poszczególne 

hipotezy. Powinniśmy jednak trzymać nasz entuzjazm na wodzy. Czasem to, co wydaje się 

dymem świadczącym o gigantycznym pożarze, jest tak naprawdę jedynie chmurą kurzu 

pochodzącą z przejeżdżającego wozu z awanturnikami. 

  Psycholog Bernard Baars w swojej książce A Cognitive Theory of Consciousness 

podsumowuje to, co jego zdaniem jest „rosnącym konsensusem”, że świadomość powstaje 

w wyniku „rozproszonego oddziaływania społeczności specjalistów, wyposażonej w pamięć 

roboczą, zwaną globalną przestrzenią roboczą, której treści mogą zostać udostępnione całemu 

systemowi” (Baars 1988, s. 42). Jak zauważa, różni teoretycy, mimo ogromnych różnic 

poglądów, wykształcenia i celów, skłaniają się ku tej wspólnej wizji, jak świadomość musi 

lokować się w mózgu. Ostrożnie przedstawiam tu wersję tego wyłaniającego się konsensusu, 

pomijając jedne kwestie, a podkreślając inne – kwestie, które według mnie albo są pomijane, albo 



niedoceniane, a okazują się kluczowe w zgłębieniu nadal istniejących tajemnic pojęciowych. 

  Aby porównać moją teorię do dziesiątek prac, z których wiele zapożyczyła, spójrzmy 

jeszcze raz na jej miniaturę, krok po kroku zarysowując podobieństwa, wskazując na źródła 

i niezgodności. 

    Nie istnieje jeden definitywny „strumień świadomości”, gdyż nie ma głównej siedziby 

czy teatru kartezjańskiego, gdzie „wszystko łączy się w jedno” na użytek centralnego nadawacza 

sensu. [...] 

    Wszyscy zgadzają się co do tego, że nie istnieje jedno takie miejsce w mózgu, podobne 

do Kartezjańskiej szyszynki, jednak wynikające z tego konsekwencje nie zostały rozpoznane 

i zdarza się, że są w sposób niedopuszczalny pomijane. Na przykład nieroztropne formułowanie 

„problemu scalania” w obecnych badaniach neuronaukowych często zakłada, że musi istnieć 

jakaś konkretna, reprezentacyjna przestrzeń w mózgu (mniejsza niż cały mózg), gdzie łączą się 

wyniki wszelkich rozróżnień – podkład dźwiękowy z filmem, kolory z kształtami, a luki 

z wypełnieniami. Istnieją pewne ostrożne sformułowania problemu (lub problemów) scalania 

unikające tego błędu, lecz często brak w nich precyzji. 

    [...] Zamiast takiego pojedynczego strumienia (choćby i szerokiego) istnieje wiele 

kanałów, w których specjalistyczne obwody próbują, w równoległych pandemoniach, zajmować 

się swoimi obowiązkami, tworząc po drodze wielokrotne szkice. Większość tych 

fragmentarycznych szkiców „narracji” odgrywa krótkotrwałe role, modulując bieżące czynności 

[...] 

    W dziedzinie sztucznej inteligencji znaczenie ciągów przypominających narracje od 

dawna podkreśla Roger Schank; najpierw w pracy o skryptach (1977, wraz z Robertem 

Abelsonem), a potem (1991) w badaniach nad rolą opowiadania historii w rozumieniu. Ze 

zdecydowanie innych perspektyw, nadal na polu sztucznej inteligencji, Patrick Hayes 

(1979/2003), Marvin Minsky (1975), John Anderson (1983) i Erik Sandeval (1991) – oraz inni – 

kładą nacisk na znaczenie struktur danych niebędących jedynie ciągami „migawek” 

(z towarzyszącym temu problemem ponownej identyfikacji szczegółów w następujących po 

sobie klatkach), a zamiast tego mają konstrukcję służącą w ten czy inny sposób do 

bezpośredniego reprezentowania ciągów czasowych i rodzaju ciągów. W filozofii Gareth Evans 

(1982) kreślił pewne pokrewne idee przed swą przedwczesną śmiercią. W neurobiologii te 

fragmenty narracyjne są badane jako scenariusze i inne ciągi w podejściu zwanym „maszyną 

Darwina” autorstwa Williama Calvina (1987). Antropologowie od dawna utrzymują, że mity, 

które każda kultura przekazuje swoim nowym członkom, odgrywają ważną rolę w kształtowaniu 

ich umysłów (zob. np. Goody 1977, a w kwestii sugerowanego zastosowania w dziedzinie 

sztucznej inteligencji – Dennett 1991b), jednak nie próbowali stworzyć dla tej idei modelu ani 

obliczeniowego, ani neuroanatomicznego. 

    [...] jednak niektóre dostają awans i otrzymują kolejne role funkcjonalne, raz za razem, 

dzięki działaniu maszyny wirtualnej w mózgu. Szeregowość owej maszyny (jej „von 

neumannowski” charakter) nie jest cechą zainstalowaną na stałe, a raczej rezultatem 

następujących po sobie zgrupowań tych specjalistów. [...] 

    Wielu zauważyło stosunkowo powolne, osobliwe tempo świadomej czynności umysłowej 

(np. Baars 1988, s. 120) i od dawna czai się sugestia, iż może to być spowodowane tym, że mózg 

nie był tak naprawdę zaprojektowany – zbudowany sprzętowo – pod kątem tej czynności. Od 

kilku lat słyszy się o idei, że ludzka świadomość może w związku z tym być działaniem pewnego 

rodzaju szeregowej maszyny wirtualnej, implementowanej na równoległym mózgowym sprzęcie. 

Psycholog Stephen Kosslyn zaproponował wersję idei szeregowej maszyny wirtualnej podczas 

spotkania Society for Philosophy and Psychology we wczesnych latach osiemdziesiątych XX 



wieku, a ja zastanawiam się nad różnymi wersjami tego pomysłu mniej więcej od tego samego 

czasu (np. Dennett 1982b), ale wcześniejszą prezentację właściwie tego samego pomysłu – 

chociaż bez użycia pojęcia „maszyna wirtualna” – można znaleźć w doniosłej pracy psychologa 

Paula Rozina The Evolution of Intelligence and Access to the Cognitive Unconscious (1976). 

Inny psycholog, Julian Jaynes, w swoich bezczelnie oryginalnych spekulacjach w The Origin of 

Consciousness in the Breakdown of the Bicameral Mind (1976) podkreślał, że ludzka 

świadomość jest bardzo świeżym i kulturowym obciążeniem wcześniejszej funkcjonalnej 

architektury, co jest kwestią rozwiniętą na inne sposoby również przez neuronaukowca 

Harry’ego Jerisona (1973). Według niego leżąca u podstaw architektura neuronalna to wcale nie 

tabula rasa w momencie narodzin, ale mimo wszystko jest ośrodkiem, w którym budowane są 

struktury w wyniku interakcji mózgu ze światem zewnętrznym. I to te struktury, bardziej niż te 

wrodzone, muszą być wskazywane w celu wyjaśnienia funkcjonowania poznawczego. 

    Podstawowi specjaliści należą do naszego dziedzictwa zwierzęcego. Nie powstali po to, 

aby wykonywać poszczególne czynności ludzkie, jak czytanie czy pisanie, ale takie jak uchylanie 

się, unikanie drapieżników, rozpoznawanie twarzy, chwytanie, rzucanie, zbieranie jagód i inne 

kluczowe umiejętności. [...] 

    Istnienie tych hord specjalistów potwierdzają różne teorie, lecz sporne są ich wielkość, 

role czy organizacja. (Allport przedstawia użyteczny, zwięzły przegląd – 1989, s. 643–647). 

Neuroanatomowie badający mózgi zwierząt, od morskich ślimaków i kałamarnic począwszy, na 

kotach i małpach skończywszy, wskazali wiele rodzajów wbudowanych obwodów 

zaprojektowanych wyłącznie do wykonywania konkretnych zadań. Biolodzy mówią 

o wrodzonych mechanizmach wyzwalających [ang. Innate Releasing Mechanisms – IRM] oraz 

o sztywnych wzorcach ruchowych [ang. Fixed Action Patterns – FAP], które mogą się ze sobą 

połączyć, i w niedawnym liście do mnie neuropsycholożka Lynn Waterhouse trafnie opisała 

umysły zwierząt jako powstałe z „przeplatających się nawzajem IRM-ów i FAP-ów”. Właśnie co 

do tak problematycznie splecionych zwierzęcych umysłów Rozin (wraz z innymi) zakłada, że są 

podstawą do ewolucji w umysły o bardziej ogólnym przeznaczeniu, które wykorzystują istniejące 

wcześniej mechanizmy dla nowych celów. Psycholog percepcji Vilayanur S. Ramachandran 

(1991) pisze, że „jest to faktyczna zaleta, która przejawia się w wielu systemach: zapewnia ci 

tolerancję na hałaśliwe obrazy, które spotykasz w rzeczywistym świecie. Moja ulubiona analogia, 

którą stosuję, aby zilustrować niektóre z tych pomysłów, jest taka, że jest to trochę jak dwóch 

pijaków; żaden z nich nie może chodzić bez podpierania się, ale opierając się na sobie nawzajem, 

potrafią jakoś doczłapać do celu”. 

  Neuropsycholog Michael Gazzaniga wskazuje na olbrzymią ilość danych wynikających 

z neurologicznych deficytów (w tym słynnych, ale często źle opisywanych, pacjentów 

z rozszczepieniem mózgu), które wspierają pogląd, że umysł to koalicja lub zbitka na wpół 

niezależnych agencji (Gazzaniga i Ledoux 1978; Gazzaniga 1985); a wychodząc z innych 

założeń, filozof psychologii Jerry Fodor (1983) twierdzi, że spore części ludzkiego umysłu 

składają się z modułów: wbudowanych, służących konkretnemu celowi, „izolowanych” 

systemów analizy wejściowej (oraz tworzenia wyjścia – choć o tym nie miał wiele do 

powiedzenia). 

  Fodor koncentruje się na modułach, które miałyby być swoiste dla ludzkiego mózgu – 

szczególnie modułach do nabywania języka i do analizy składniowej zdań – a skoro w dużej 

mierze pomija kwestię prawdopodobnych przodków w umysłach zwierząt niższych, tworzy 

nieprawdopodobną wizję ewolucji, która zaprojektowała zupełnie nowe mechanizmy językowe 

charakterystyczne tylko dla naszego gatunku, z zupełnie nowego materiału. Ten obraz owych 

modułów jako cudownego podarunku od Matki Natury dla Hominum sapientum opiera się na 



skrajnie intelektualistycznych poglądach Fodora na temat połączenia modułów z resztą mózgu. 

Według Fodora nie wykonują pełnych zadań w ekonomii umysłu (jak na przykład kontrola 

koordynacji wzrokowo-ruchowej przy podnoszeniu przedmiotu), ale nagle zatrzymują się przy 

wewnętrznej krawędzi, linii w umyśle, której nie mogą przekroczyć. Fodor twierdzi, że istnieje 

centralna arena racjonalnego „ustalania przekonań”, do której moduły służalczo dostarczają 

swoje dobra, a tam przekazując je do niemodularnych („globalnych, izotropowych”) procesów. 

  Moduły Fodora są marzeniem biurokraty: opisy ich obowiązków są sztywne 

i niezmienne; nie mogą zostać wykorzystane do odegrania nowej roli lub wielu ról; i są 

„poznawczo nieprzenikalne” – co oznacza, że ich aktywność nie może być przekształcana, ani 

nawet przerwana, przez zmiany w „globalnych” stanach informacyjnych reszty systemu. Według 

Fodora wszystkie naprawdę głębokie czynności poznawcze są niemodularne. Myślenie o tym, co 

zrobić później, rozumowanie o hipotetycznych sytuacjach, twórcze przekształcanie materiałów, 

zmiana spojrzenia na życie – wszystkie te czynności są wykonywane przez tajemniczą, centralną 

władzę poznawczą. Co więcej, Fodor twierdzi (z osobliwą satysfakcją), że żadna gałąź 

kognitywistyki – w tym filozofia – nie ma żadnego pojęcia o tym, jak owa centralna władza 

funkcjonuje! 

    Wiele wiemy o przemianach reprezentacji, które służą do uzyskiwania informacji 

w formie odpowiedniej dla centralnego przetwarzania; nie wiemy właściwie nic o tym, co się 

dzieje, gdy informacja tam dotrze. Duch został zwabiony w głąb maszyny, ale nie 

wyegzorcyzmowany. [Fodor 1983, s. 127] 

    Dając tej centralnej władzy tyle do roboty oraz tyle niemodularnej mocy, z którą może 

oddziaływać, Fodor zamienił swoje moduły w mało prawdopodobne podmioty, których 

egzystencja nabiera sensu dopiero w towarzystwie ich Szefa o złowrogiej władzy (Dennett 

1984b). Ponieważ jedną z głównych dla Fodora kwestii w zakresie opisywania modułów było 

skontrastowanie ich skończonej, zrozumiałej, bezmyślnej automatyzacji z nieograniczoną 

i niewyjaśnialną władzą centrum, teoretycy, którzy w innym razie zaakceptowaliby przynajmniej 

większość z cech modułów, zwykle traktują tę ideę jako kryptokartezjańską fantazję. 

  Wielu tych samych teoretyków jest nastawionych neutralnie bądź negatywnie do agentów 

Marvina Minsky’ego, tworzących społeczność umysłu (The Society of Mind, 1985). Agenty 

Minsky’ego to homunkulusy wszelakiej wielkości, od ogromnych specjalistów z talentami tak 

rozwiniętymi, jak w przypadku modułów Fodora, aż po agentów wielkości memów (polinemów, 

mikronemów, cenzorów, eliminatorów i wielu innych). Wszystko to wygląda na zbyt łatwe, 

myślą sceptycy. Gdy pojawia się zadanie, przyjmij grupę agentów na miarę tego zadania, którzy 

je wykonają – teoretyczny ruch, ze wszystkimi zaletami kradzieży nad prawdziwą pracą, żeby 

posłużyć się słynnym powiedzonkiem Bertranda Russella. 

  Homunkulusy – demony, agenty – są walutą w sztucznej inteligencji i bardziej ogólnie 

w informatyce. Każdy, kto sceptycznie krzywi się na samo wspomnienie homunkulusa, 

zwyczajnie nie rozumie, jak neutralnym i szeroko stosowanym pojęciem może być. Zakładanie 

istnienia grupy homunkulusów rzeczywiście byłoby gestem pustym, dokładnie tak jak sądzi 

sceptyk, gdyby nie fakt, że w teoriach z homunkulusami poważne treści kryją się w tym, jak 

przyjęte przez teorię homunkulusy wchodzą w interakcje ze sobą, rozwijają się, tworzą koalicje 

lub hierarchie itd. I tutaj teorie rzeczywiście mogą być bardzo różne. Teorie biurokratyczne, jak 

widzieliśmy w rozdziale 8, organizują homunkulusy we wcześniej zaprojektowane hierarchie. 

Nie ma bitwy na poduszki lub nieusłuchanych homunkulusów, a konkurencja pomiędzy nimi jest 

ściśle regulowana niczym ekstraliga baseballowa. Teorie pandemonium, przeciwnie, zakładają 

mnóstwo marnotrawstwa, daremnych ruchów, zakłóceń, okresów chaosu oraz obiboków bez 

ustalonego zakresu obowiązków. Nazywanie jednostek w obu tych różniących się znacznie od 



siebie rodzajach teorii „homunkulusami” (lub „demonami” czy „agentami”) jest niewiele bardziej 

treściwe niż nazywanie ich po prostu... „jednostkami”. Są po prostu jednostkami ze szczególnie 

opisanymi kompetencjami i każda teoria, od najbardziej rygorystycznie neuroanatomicznej aż do 

najbardziej abstrakcyjnie sztucznej, zakłada jednostki tego rodzaju, a następnie teoretyzuje o tym, 

jak większe funkcje mogą powstawać na mocy organizacji jednostek wykonujących mniej 

znaczące czynności. Tak naprawdę wszystkie odmiany funkcjonalizmu mogą być postrzegane 

jako funkcjonalizm „homunkularny” o takiej czy innej szczegółowości. 

  Rozśmieszył mnie niedawno pewien eufemizm, który ostatnio zyskuje uznanie wśród 

neuronaukowców. Neuroanatomiści poczynili ogromny postęp, sporządzając mapę kory 

mózgowej, która okazała się niezwykle zorganizowana w specjalistyczne kolumny 

komunikujących się ze sobą neuronów (neuronaukowiec Vernon Mountcastle, 1978, nazywa je 

„modułami jednostkowymi”), które następnie są organizowane w większe organizacje, takie jak 

„mapy retinotopowe” (na których zachowany jest przestrzenny schemat pobudzenia siatkówki 

oczu), a które z kolei odgrywają role – nadal źle pojmowane – w jeszcze większych 

organizacjach neuronów. Kiedyś neuronaukowcy dyskutowali o tym, co te różne obszary grup 

neuronów w korze sygnalizowały; myśleli o tych jednostkach jak o homunkulusach, których 

„zadaniem” zawsze było „wysłanie informacji o konkretnej treści”. Niedawne postępy 

teoretyczne sugerują, że te obszary pełnią o wiele bardziej kompleksowe i różnorodne funkcje, 

więc za istotnie mylące uważa się teraz mówienie o nich jako o (tylko) sygnalizujących to czy 

tamto. Jak zatem możemy wyrazić tak mozolnie uzyskane odkrycia dotyczące specyficznych 

warunków, w których te obszary się uaktywniają? Mówimy, że dla tego obszaru „ważny jest” 

kolor, podczas gdy dla innego „ważna jest” lokalizacja czy ruch. Jednak to użycie nie jest 

absurdalnym antropomorfizowaniem bądź też „błędem zakładania homunkulusa” w rodzaju tego, 

które spotykamy wszędzie na polu sztucznej inteligencji! Oczywiście, że nie. Jest to po prostu 

mądry sposób, który trzeźwo myślący badacze odnaleźli na potrzeby rozmowy, sugestywnej, ale 

bez zbytniej szczegółowości, o kompetencjach obszarów nerwowych! Co ujdzie jednemu, nie 

ujdzie innemu. 

  Agenty Minsky’ego wyróżniają się głównie dlatego, że w przeciwieństwie do niemal 

każdej odmiany zakładanych homunkulusów mają historie i genealogie. Ich istnienie nie jest po 

prostu założone; musiały rozwinąć się z czegoś, co we wcześniejszym istnieniu nie było 

całkowitą zagadką, a Minsky ma wiele propozycji co do ich możliwego rozwoju. Jeśli nadal 

irytująco nie ma zdania na temat tego, z jakich neuronów zrobione są agenty oraz gdzie w mózgu 

się znajdują, to tylko dlatego, że chciał zbadać najogólniejsze wymagania, lecz bez zbytniego 

upraszczania, związane z rozwojem funkcji. Jak mówi, opisując swoją wcześniejszą teorię „ram” 

(której potomkiem jest The Society of Mind), „gdyby ta teoria była bardziej mglista, zostałaby 

zignorowana, jednak gdyby została opisana dokładniej, inni naukowcy mogliby ją 

»przetestować«, zamiast włączyć do niej swoje własne pomysły” (Minsky 1985, s. 259). 

Niektórzy naukowcy są niewzruszeni na tę obronę. Interesują się jedynie tymi teoriami, które 

dostarczają sprawdzalnych przewidywań już teraz. Byłaby to dobra, trzeźwa polityka, gdyby nie 

fakt, że wszystkie dotychczas wymyślone sprawdzalne teorie są, jak można wykazać, błędne 

i jest głupotą myślenie, że przełomy teoretyczne wymagane do stworzenia nowych 

sprawdzalnych teorii znajdą się nie wiadomo gdzie bez pomysłowej eksploracji w rodzaju tej, 

w którą zagłębia się Minsky. (Ja oczywiście gram w tę samą grę). 

  Wracając do teorii w miniaturze: 

    Często są [specjalistyczne demony] oportunistycznie werbowane do nowych ról, do 

których mniej więcej pasują ich przyrodzone talenty. Rezultatem nie jest chaos tylko dlatego, że 

tendencje narzucone tym czynnościom same w sobie są wynikiem konstrukcji. Część tej 



konstrukcji jest wrodzona i dzielimy ją z innymi zwierzętami. Konstrukcja ta jest jednak 

udoskonalona, a czasem nawet zupełnie zmarginalizowana przez mikronawyki myślowe 

rozwijające się w indywidualnych, częściowo specyficznych rezultatach autoeksploracji, 

a częściowo w gotowych wytworach kultury. Tysiące memów, zrodzonych głównie przez język, 

ale również przez bezsłowne „obrazy” i inne struktury danych, zamieszkują indywidualny mózg, 

kształtując jego tendencje i w ten sposób przemieniając go w umysł. 

    W tej części mojej teorii celowo nie dawałem odpowiedzi na wiele ważnych pytań: Jak 

właściwie te homunkulusy komunikują się ze sobą, aby coś osiągnąć? Jakie są bazowe operacje 

przetwarzania informacji i jakie mamy racje, aby sądzić, że mogą „działać”? Według tego szkicu 

kolejność zdarzeń jest wyznaczona (w sposób, który jedynie mgliście sugerowałem) przez 

„nawyki”, a oprócz pewnych negatywnych twierdzeń z rozdziału 5 dotyczących tego, co się nie 

dzieje, nie wyraziłem się jeszcze jasno na temat struktury procesów, dzięki którym elementy 

wielokrotnych szkiców zostają zachowane, niektóre z nich zaś w końcu tworzą 

heterofenomenologię w rezultacie takiego czy innego sondowania. Aby zobaczyć, do czego 

sprowadza się to pytanie oraz jakie mogłyby być konkurencyjne odpowiedzi, powinniśmy na 

chwilę spojrzeć na pewne lepiej zarysowane modele myślenia sekwencyjnego. 

  3. A co potem? 

 

 

  W rozdziale 7 widzieliśmy, że architektura von neumannowska jest kwintesencją 

szeregowych procesów celowych obliczeń. Turing i von Neumann wyodrębnili jeden szczególny 

rodzaj nurtu mogącego przepływać przez strumień świadomości, a następnie radykalnie 

wyidealizowali go, chcąc go zmechanizować. Jest tam owo cieszące się złą sławą wąskie gardło 

von Neumanna, jeden rejestr na wyniki i jeden rejestr na instrukcje. Programy to po prostu 

uporządkowane listy instrukcji z małego zbioru poleceń elementarnych, które są wbudowane 

w maszynę. Ustalony proces, cykl „pobierz-wykonaj”, pobiera instrukcje z kolejki w pamięci, 

jedną po drugiej, zawsze biorąc kolejną instrukcję z listy, chyba że wcześniejsza instrukcja była 

skokiem do innej części listy. 

  Gdy twórcy modeli sztucznej inteligencji zaczęli implementować bardziej realistyczne 

modele operacji poznawczych na takiej podstawie, zrewidowali to wszystko. Rozszerzyli 

skandalicznie wąskie gardło von Neumanna, zamieniając je w zwięzłą „przestrzeń roboczą” czy 

„pamięć roboczą”. Zaprojektowali również bardziej zaawansowane operacje, które stały się 

elementarnymi poleceniami psychologicznymi, oraz zastąpili sztywny cykl „pobierz-wykonaj” 

maszyny von Neumanna elastyczniejszymi sposobami wywoływania i wykonywania instrukcji. 

Przestrzeń robocza stała się w niektórych przypadkach „tablicą” (Reddy i inni 1973; Hayes-Roth 

1985), gdzie różne demony mogą zostawiać informacje dla innych demonów, co z kolei 

wywołuje kolejną falę pisania i czytania. Architektura von Neumanna ze swoimi sztywnymi 

cyklami instrukcji nadal znajdowała się w tle jako podstawa implementacji, ale nie odgrywała 

roli w tym modelu. To, co następnie działo się w modelu, zależało od wyników konkurujących ze 

sobą fal zapisów i odczytów komunikatów z tablicy. Spadkobiercami idei maszyny von 

Neumanna są różne systemy produkcji (Newell 1973), będące podstawą takich modeli, jak ACT* 

Johna Andersona (1983) oraz Soar Rosenblooma, Lairda i Newella (1987) (zob. również Newell 

1990). 

  



 
 Ryc. 9.1 

 

  Wewnętrzna architektura systemów produkcji jest widoczna na ilustracji ukazującej 

ACT* (Ryc. 9.1). 

  To w pamięci roboczej dzieje się wszystko. Wszelkie podstawowe działania nazywane są 

produkcjami. Produkcje są zwykle po prostu mechanizmami rozpoznawania wzorców, które 

uruchamiają się, ilekroć wykryją swój określony wzorzec. Innymi słowy, są czekającymi 

w pogotowiu operatorami JEŚLI-TO, monitorującymi bieżącą zawartość pamięci roboczej 

i czekającymi na moment, w którym zostanie spełniony ich warunek JEŚLI, a wówczas mogą 

zrealizować wymaganą operację (w klasycznym systemie produkcji jest nią umieszczenie nowej 

informacji w pamięci roboczej do dalszego użytku produkcji). 

  Wszystkie komputery mają elementarne instrukcje JEŚLI-TO, „organy zmysłów” 

umożliwiające reagowanie na dane przychodzące lub wydobywane z pamięci. Ta umiejętność 

skoków warunkowych jest podstawowym czynnikiem mocy komputerów – bez względu na to, na 

jakiej architekturze się opierają. Pierwotne instrukcje JEŚLI-TO były prostymi, jednoznacznymi 

instrukcjami dotyczącymi stanów maszyny Turniga: JEŚLI widzisz zero, TO zamień je na 

jedynkę, przesuń się o jedno pole w lewo i przejdź w stan n. Porównajmy tak proste polecenia 

z takimi, które możesz dać dobrze wyszkolonemu i doświadczonemu ludzkiemu strażnikowi: 

JEŚLI zobaczysz coś, co wygląda na nieznany obiekt ORAZ następujące potem badanie nie 

przyniesie żadnych rezultatów LUB pozostawia jakieś wątpliwości, TO należy wszcząć alarm. 

Czy możemy stworzyć tak zaawansowany system monitoringu z prostych JEŚLI-TO? Produkcje 



są pośrednimi sensorami, za pomocą których można wybudować bardziej kompleksowe organy 

zmysłów, a następnie całą architekturę poznawczą. Produkcje mogą przyjmować złożone 

i rozmyte warunki JEŚLI; wzorce, które „rozpoznają”, nie muszą być tak proste, jak kody 

kreskowe rozpoznawane przez kasy, ale przypominać raczej wzorce identyfikowane przez 

strażnika (zob. rozważania na ten temat w Anderson 1983, s. 35–44). A w przeciwieństwie do 

instrukcji JEŚLI-TO maszyny Turinga, która jest zawsze w jednym stanie jednocześnie (badając 

jedno JEŚLI-TO z całego zestawu, a następnie przechodząc do kolejnych danych), instrukcje 

JEŚLI-TO w systemie produkcyjnym czekają wszystkie, w (symulowanej) równoległości 

i w każdym „momencie” więcej niż jedna produkcja może mieć spełniony warunek i być gotowa 

do akcji. 

  Tu zaczyna się robić ciekawie: W jaki sposób taki system radzi sobie z rozwiązywaniem 

konfliktów? Gdy więcej niż jedna produkcja zostaje spełniona, zawsze istnieje możliwość, że 

dwie (lub więcej) będą miały niezgodne wskazania. Systemy równoległe mogą tolerować duże 

ilości niewspółgrających ze sobą celów, jednak w systemie, który ma działać skutecznie 

w świecie, nie wszystko może się wydarzyć naraz; czasem z czegoś trzeba zrezygnować. 

Kluczową sprawą odróżniającą różne modele jest ich radzenie sobie z konfliktem. Tak naprawdę, 

skoro większość, jeśli nie wszystkie, psychologicznie i biologicznie interesujących szczegółów 

widać w postaci różnic na tym poziomie, to najlepiej postrzegać architekturę systemów produkcji 

jako materiał, z którego buduje się modele. Jednak wszystkie systemy produkcji mają kilka 

podstawowych założeń, łączących je z naszą teorią w miniaturze: mają przestrzeń roboczą, 

w której dzieje się wszystko, gdzie wiele produkcji (= demonów) może próbować uzyskać swój 

cel jednocześnie, i ma mniej więcej bierną pamięć, w której przechowywane są wrodzone 

i nagromadzone informacje. Ponieważ nie wszystko, co jest „znane” takiemu systemowi, jest 

dostępne w tej przestrzeni roboczej w tym samym czasie, problem Platona polegający na 

przywołaniu odpowiedniego ptaka w odpowiednim momencie staje się poważnym zadaniem 

logistycznym. A z naszego obecnego punktu widzenia najważniejsze jest to, że teoretycy 

stworzyli mechanizmy mogące posłużyć do odpowiedzi na trudne pytanie: co potem? 

  Na przykład w ACT* istnieje pięć zasad rozwiązywania konfliktu: 

   

  (1) Stopień dopasowania: Gdy warunek JEŚLI jednej produkcji jest pod jakimś względem 

lepiej dopasowany niż innej, staje się priorytetem. 

 

  (2) Siła produkcji: Produkcje, które w ostatnim czasie były udane, mają powiązaną ze 

sobą większą „siłę”, co daje im priorytet nad produkcjami o mniejszej sile. 

 

  (3) Oporność danych: Ta sama produkcja nie może zostać dopasowana do tych samych 

danych więcej niż raz (aby uniknąć niekończących się zapętleń i podobnej, choć mniej 

drastycznej, rutynowości). 

 

  (4) Specyficzność: Gdy dwie produkcje pasują do tych samych danych, wygrywa ta 

z bardziej skonkretyzowanymi warunkami JEŚLI. 

 

  (5) Dominacja celów: Wśród elementów przechowywanych w pamięci roboczej są cele. 

Może istnieć jeden aktywny cel w danym momencie w pamięci roboczej ACT* i każda 

produkcja, której wynik pasuje do aktywnego celu, otrzymuje priorytet. 

 

    Wszystko to są prawdopodobne zasady rozwiązywania konfliktów, mające zarówno sens 



psychologiczny, jak i teleologiczny (szczegółowe uzasadnienia podaje Anderson 1983, rozdz. 4). 

Być może jednak mają zbyt duży sens. Innymi słowy, Anderson sam mądrze zaprojektował 

system rozwiązywania konfliktów w ACT*, wykorzystując swoją wiedzę o specyficznych 

rodzajach problemów pojawiających się w warunkach rozwiązywania konfliktu oraz 

o efektywnych sposobach radzenia sobie z nimi. Dosłownie wbudował tę zaawansowaną wiedzę 

w system, wrodzony dar od ewolucji. 

  Interesującym kontrastem jest architektura Soar Rosenblooma, Lairda i Newella (1987). 

Ona również, jak każda architektura równoległa, napotyka impasy – sytuacje, w których zachodzi 

potrzeba rozwiązania konfliktu, gdyż pojawiają się przeciwne produkcje lub brakuje produkcji – 

jednak traktuje je jako dobrodziejstwo, a nie problem. Impasy są podstawowymi szansami 

w systemie. Konflikty nie są rozwiązywane automatycznie przez wcześniej proroczo ustalone 

zbiory reguł rozwiązywania konfliktów (autorytatywne homunkulusy-policjanci z drogówki 

ustawione wcześniej na miejscu), ale są rozwiązywane nieautomatycznie. Impas tworzy nową 

„przestrzeń problemową” (rodzaj aktualnej przestrzeni roboczej), w której problemem do 

rozwiązania jest właśnie ten impas. Może to wytworzyć kolejną meta-metadrogową przestrzeń 

problemową i tak dalej – potencjalnie w nieskończoność. Jednak w praktyce (przynajmniej 

w domenach modelowanych do dziś) po powstaniu kilku kolejnych przestrzeni problemowych 

najwyższy problem znajduje rozwiązanie, które szybko rozwiązuje kwestię znajdującą się niżej 

i tak dalej, eliminując złowrogi rozrost przestrzeni po niebanalnych badaniach w logicznej 

przestrzeni możliwości. Poza tym efektem dla systemu jest „przyłączenie” nowo zdobytych 

odkryć do nowych produkcji i w momencie, gdy w przyszłości pojawi się podobny problem, 

będzie już dostępna nowo powstała produkcja, szybko rozwiązująca banalny problem, wcześniej 

już rozwiązany. 

  Pokrótce przedstawiam te szczegóły nie po to, aby przekonywać do ostatecznej wyższości 

systemu Soar nad ACT*, a jedynie po to, by pokazać pewien pomysł, który można 

wykorzystywać, w sposób odpowiedzialny, w modelach budowanych na podobnej zasadzie. 

Mam przeczucie, że z różnych powodów, które nie są w tej chwili dla nas istotne, wewnętrzny 

nośnik systemów produkcji jest nadal zbyt wyidealizowany i uproszczony w swoich 

ograniczeniach, lecz droga od maszyny von Neumanna do systemów produkcji wskazuje na 

dalsze architektury, mające jeszcze więcej inteligencji, a najlepszym sposobem eksploracji ich 

mocnych punktów i ograniczeń jest ich zbudowanie i przetestowanie. Tak można przekuć 

impresjonistyczne i niejasne elementy teorii takich jak moja na prawdziwe, szczegółowe modele 

ze szczegółami, które mogą zostać przetestowane empirycznie. 

  Gdy przyjrzeć się różnym twierdzeniom dotyczącym świadomości, które wysuwałem 

przez ostatnie cztery rozdziały, i zacząć próbę zestawienia ich z takimi modelami systemów 

poznawczych, pojawia się mnóstwo pytań, lecz nie będę próbował tu na nie odpowiedzieć. Skoro 

zostawiam wszystkie te kwestie otwarte, mój szkic pozostaje właśnie szkicem, który mógłby 

swobodnie pasować do całej rodziny istotnie różniących się od siebie teorii. W tej sytuacji nie 

muszę posuwać się dalej, gdyż filozoficzne problemy świadomości dotyczą tego, czy 

którakolwiek z tych teorii może wyjaśnić świadomość, więc przedwczesne byłoby wzbudzać 

nadzieję na prawdziwość zbyt szczegółowej wersji, która może się okazać istotnie wadliwa. 

(W załączniku B dam jednak trochę empirycznych szczegółów, interesujących dla tych, którzy 

chcą, aby teoria miała od początku sprawdzalne założenia). 

  Nie tylko teorie filozofów muszą na tym poziomie zdać test modelowania; to samo 

dotyczy teorii neuronaukowych. Na przykład złożona teoria Geralda Edelmana (1989) obwodów 

„współbieżnych” w mózgu zawiera wiele twierdzeń dotyczących tego, jak takie obwody realizują 

rozróżnienia, tworzą struktury pamięciowe, koordynują sekwencje kroków prowadzących do 



rozwiązania problemu i ogólnie kierują działaniami ludzkiego mózgu, lecz pomimo bogactwa 

detali neuroanatomicznych oraz entuzjastycznych i często wiarygodnych zapewnień Edelmana 

nie będziemy wiedzieli, co jego współbieżne elementy mogą robić – nie będziemy wiedzieli, że 

współbieżne elementy są prawidłowym sposobem pojmowania funkcjonalnej neuroanatomii – 

dopóki nie zostaną one włączone do całej architektury kognitywnej na poziomie najmniejszych 

struktur, jak to jest w przypadku ACT* czy Soar, i nie będą przetestowane[81]. 

  Na bardziej szczegółowym poziomie modelowania pozostaje nierozwiązana kwestia, jak 

produkcje (jeśli tak nazwiemy demony rozpoznające wzorce) same w sobie są 

zaimplementowane w mózgu. Baars (1988) nazywa swoich specjalistów „cegiełkami” 

i argumentuje za odłożeniem pytania, skąd się biorą cegiełki, na później lub przekazanie tego 

pytania innej dyscyplinie, lecz – jak zauważyło wielu – kuszące jest założenie, że sami specjaliści 

na kilku poziomach agregacji powinni być modelowani jako elementy jakiegoś rodzaju tkaniny 

koneksjonistycznej. 

  Koneksjonizm (rozproszone przetwarzanie równoległe, ang. parallel distributed 

processing [PDP]) jest raczej świeżym pomysłem w dziedzinie sztucznej inteligencji, mającym 

zbliżyć modelowanie poznawcze do modelowania neuronowego, gdyż elementy, które są jego 

cegiełkami, to węzły w równoległych sieciach połączonych ze sobą tak, że przypominają sieci 

neuronowe w mózgu. Porównywanie koneksjonistycznej sztucznej inteligencji (AI) do „starej, 

dobrej AI” (Haugeland 1985) oraz do różnych projektów modelowania w dziedzinie neuronauki 

stało się wręcz osobnym działem w dyskusjach akademickich (zob. np. Graubard 1988; Bechtel 

i Abrahamson 1991; Ramsey, Stich i Rumelhart 1991). Nie jest to zaskoczeniem, gdyż 

koneksjonizm przeciera pierwsze w miarę wiarygodne szlaki prowadzące do unifikacji 

ogromnego, niezbadanego obszaru leżącego między nauką o umyśle a nauką o mózgu. Jednak 

niemal żaden ze sporów wokół „odpowiedniego traktowania koneksjonizmu” (Smolensky 1988) 

nie ma wpływu na nasz projekt. Oczywiście, że będzie musiał powstać poziom (lub poziomy) 

teorii tak samo dokładny jak modele koneksjonistyczne i że będzie musiał znajdować się między 

bardziej oczywistymi nauroanatomicznymi poziomami teorii a bardziej oczywistymi 

psychologicznymi czy poznawczymi poziomami teorii. Pytanie brzmi, dokładnie które pomysły 

koneksjonistyczne będą należeć do rozwiązania, a które odpadną po drodze. Dopóki nie jest to 

wyjaśnione, teoretycy zwykle wykorzystują spory wokół koneksjonizmu jako okazję do 

głoszenia swoich ulubionych sloganów, a choć chcę, jak każdy, stanąć po którejś stronie tej 

debaty (Dennett 1987b, 1988b, 1989, 1991b, 1991c, 1991d), to tutaj ugryzę się w język i będę 

kontynuować nasze najważniejsze zadanie, którym jest zobaczenie, jak teoria świadomości może 

się z tego wyłonić, gdy w którymś momencie jednak skończy się całe zamieszanie. 

  Spójrzmy, co stało się podczas przejścia od architektury von Neumanna do architektur tak 

wirtualnych, jak systemy produkcji i (na bardziej szczegółowym poziomie) systemy 

koneksjonistyczne. Nastąpiło coś, co można by nazwać zmianą równowagi władz. Sztywne, 

wcześniej zaprojektowane programy, biegnące wzdłuż torów wraz z nielicznymi skokami 

zależnymi od danych, zostały zastąpione elastycznymi – zmiennymi – systemami, których 

późniejsze zachowanie jest w większej mierze wynikiem złożonych interakcji między tym, co 

system chwilowo napotyka, a tym, co napotkał w przeszłości. Jak ujęli to Newell, Rosenbloom 

i Laird (1989, s. 119): „Tak oto dla standardowego komputera pytaniem jest to, jak przerwać 

pracę, a kwestią dla Soar czy ACT* (i prawdopodobnie dla ludzkiego postrzegania) jest, jak 

utrzymać koncentrację”. 

  Biorąc pod uwagę to, ile napisano o tej teoretycznej kwestii, warto podkreślić, że jest to 

zmiana równowagi władz, a nie zmiana na jakiś „jakościowo inny” tryb działania. W sercu 

najbardziej niestabilnego systemu rozpoznawania wzorców („koneksjonistycznego” lub nie) leży 



silnik von Neumanna, terkoczący i obliczający to, co obliczalne. Od momentu narodzin 

komputerów krytycy sztucznej inteligencji nie mogli darować sobie elaboratów na temat 

sztywności, mechaniczności, zaprogramowania komputerów, a jej obrońcy powtarzali, że 

kwestią złożoności jest stworzenie na komputerach niesztywnych, rozmytych, holistycznych, 

organicznych systemów. Wraz z rozwojem sztucznej inteligencji pojawiły się właśnie takie 

systemy, więc teraz krytycy muszą zdecydować, w tę lub we w tę. Czy powinni na przykład 

zadeklarować, że systemy koneksjonistyczne są ich zdaniem budulcem umysłów, czy może 

powinni podnieść stawkę i stwierdzić, że nawet system koneksjonistyczny nie jest dla nich 

wystarczająco „holistyczny”, „intuicyjny” czy... (wpisz swój ulubiony slogan). Dwaj najbardziej 

znani krytycy sztucznej inteligencji, filozofowie Hubert Dreyfus i John Searle z Uniwersytetu 

Kalifornijskiego w Berkeley, nie są w tej kwestii zgodni; Dreyfus ślubował wierność 

koneksjonizmowi (Dreyfus i Dreyfus 1988), podczas gdy Searle podniósł stawkę, twierdząc, że 

żaden koneksjonistyczny komputer nie jest w stanie cechować się prawdziwą umysłowością 

(Searle 1990a, 1990b). 

  Sceptycy, którzy obstają za swoim „dla zasady”, mogą się wycofywać, ale ogromne 

problemy nadal trapią zwolenników unifikacji. Moim zdaniem największy jest ten, który ma 

bezpośredni związek z naszą teorią świadomości. Konsensus w kognitywistyce, który mógłby 

zostać zilustrowany dziesiątkami diagramów, takich jak na rycinie 9.1, jest taki, że tam mamy 

pamięć długotrwałą (klatka z ptakami Platona), a tutaj mamy przestrzeń roboczą, czyli pamięć 

roboczą, gdzie faktycznie odbywa się myślenie[82]. A jednak nie ma dwóch miejsc w mózgu, 

które miałyby być siedzibą tych osobnych obiektów. Jedynym miejscem w mózgu, które jest 

możliwą lokalizacją którejś z tych osobnych funkcji, pozostaje cała kora – nie dwa miejsca obok 

siebie, lecz jedna duża przestrzeń. Jak mówi Baars, podsumowując tworzący się konsensus, 

istnieje globalna powierzchnia robocza. Jest globalna nie tylko w sensie funkcjonalnym (mówiąc 

dosadnie: jest to „miejsce”, gdzie właściwie wszystko może być w kontakcie z właściwie 

wszystkim innym), ale również w sensie anatomicznym (jest rozproszona w całej korze i bez 

wątpienia obejmuje też inne obszary mózgu). Oznacza to więc, że powierzchnia robocza musi 

wykorzystać te same szlaki neuronowe i sieci, najwyraźniej odgrywające ważną rolę w kwestii 

pamięci długotrwałej: „pamięć” konstrukcji zmienia się pod wpływem indywidualnej eksploracji. 

  Załóżmy, że umiesz piec chleb kukurydziany albo wiesz, co znaczy „fenotypowy”. 

W jakiś sposób kora musi być nośnikiem, w którym stabilne schematy połączeń mogą raczej na 

stałe połączyć te poprawki we wrodzonej konstrukcji mózgu. Załóżmy, iż nagle ci się 

przypomniało, że masz wizytę u dentysty i znika cała przyjemność, którą czerpiesz ze słuchania 

muzyki. W jakiś sposób kora musi być nośnikiem, w którym niestabilne schematy połączeń mogą 

szybko zmienić te krótkotrwałe zawartości całej „przestrzeni” – oczywiście bez jednoczesnego 

wymazywania pamięci długotrwałej. Jak te dwa zupełnie różne rodzaje reprezentacji mogą 

współistnieć w tym samym nośniku w tym samym czasie? W modelach czysto poznawczych te 

zadania mogą być przechowywane w osobnych pudełkach na diagramie, ale gdy musimy je 

nałożyć na jedną tkaninę tkanki neuronalnej, prosty problem pakowania jest najmniejszym 

zmartwieniem. 

  Można założyć, że dwa funkcjonalnie różne systemy sieciowe wzajemnie się przenikają 

(tak jak system telefoniczny i układ autostrad obejmują cały kontynent) – jednak nie jest to 

problem. Głębsza kwestia leży zaraz pod powierzchnią – w założeniu, które już przedstawiliśmy. 

Założyliśmy, że indywidualne, specjalistyczne demony w jakiś sposób wciągają inne w większe 

struktury. Gdyby była to po prostu kwestia zawołania tych nowych elementów, aby wykorzystać 

ich specjalistyczne talenty do wspólnego celu, mielibyśmy już modele takich procesów – takie 

jak ACT*, Soar i globalna przestrzeń robocza Baarsa – których szczegóły byłyby w różnym 



stopniu przekonujące. Ale co jeśli ci specjaliści są również czasem wciągani jako znający się na 

wszystkim, aby przyczyniać się do realizacji funkcji, w których wyróżniające ich specjalistyczne 

talenty nie odgrywają żadnej roli? Jest to z różnych powodów kuszący pomysł (zob. np. 

Kinsbourne i Hicks 1978), choć o ile mi wiadomo, nie mamy jeszcze żadnych obliczeniowych 

modeli tego, jak mogłyby działać takie elementy o podwójnych funkcjach. 

  Oto w czym tkwi problem: powszechnie uważa się, że specjaliści w mózgu muszą w jakiś 

sposób uzyskiwać swoją tożsamość funkcjonalną od swojej aktualnej pozycji w sieci mniej 

więcej stałych połączeń. Na przykład wydaje się, że jedyny rodzaj faktów, które mogłyby 

wyjaśnić „odpowiadanie” pewnego szczególnego szlaku neuronowego na barwę, byłyby fakty 

dotyczące ich specyficznych połączeń, nawet pośrednich, z czopkami na siatkówce oka, które są 

maksymalnie czułe na różne częstotliwości światła. Gdy taka tożsamość funkcjonalna zostaje 

ustalona, połączenia te mogą być odcięte (jak dzieje się to w przypadku oślepnięć w wieku 

dorosłym) bez (całkowitej) straty mocy specjalisty do reprezentowania barw (czy jakiegoś innego 

„odpowiadania na” nie), ale bez takich przyczynowych połączeń powstałych na początku trudno 

jest zobaczyć, co mogłoby dać specjaliście rolę swoistą dla tej treści[83]. Wydaje się, że kora 

(w dużej mierze) składa się z elementów, których mniej lub bardziej stałe moce reprezentacyjne 

są wynikiem ich funkcyjnej lokalizacji w całej sieci. Reprezentują w sposób, w jaki członkowie 

Izby Reprezentantów reprezentują regiony: przez przekazywanie informacji ze źródeł, z którymi 

są bezpośrednio połączeni (na przykład większość ich rozmów na liniach telefonicznych do ich 

regionów może zostać wywiedziona od ich waszyngtońskich biur). A teraz wyobraźmy sobie 

członków Izby Reprezentantów siedzących na trybunach na stadionie i reprezentujących ważny 

slogan „Prędkość zabija!”, to znaczy trzymających w górze duże, kolorowe kartki, z których 

układają się gigantyczne litery tworzące slogan i widoczne z przeciwnej strony stadionu. Żywe 

piksele, dla których ich relacje ze swoim okręgiem wyborczym nie odgrywają żadnej roli 

w powstałej reprezentacji grupowej. Pewne modele narastania odpowiedzi korowej silnie 

sugerują konieczność istnienia czegoś takiego jak ta drugorzędna rola reprezentacyjna. Na 

przykład kuszące jest założenie, że treść informacyjna dotycząca konkretnej kwestii może się 

pojawić na pewnym specjalistycznym szlaku i wówczas, w jakiś sposób, zostać rozpropagowana 

w obszarach korowych, wykorzystując niestałość w tych obszarach, bez angażowania się 

w specjalistyczną semantykę modułów tam rezydujących. Załóżmy na przykład, że nagła zmiana 

następuje w lewej górnej ćwiartce pola widzenia jakiejś osoby. Jak można się spodziewać, 

pobudzenie mózgu może być widoczne jako pojawiające się najpierw w częściach kory 

wzrokowej reprezentujących (jak w przypadku Izby Reprezentantów) różne cechy zdarzeń 

w lewej, górnej ćwiartce pola widzenia, ale te miejsca natychmiast stają się źródłem 

rozprzestrzeniającej się aktywacji, obejmującej elementy kory z innymi okręgami wyborczymi. 

Jeśli to rozprzestrzenienie się pobudzenia w innych obszarach kory nie jest jedynie przeciekiem 

czy szumem, jeśli odgrywa jakąś kluczową rolę w rozwinięciu lub umożliwieniu redakcji szkicu 

fragmentu narracji, te dołączone elementy odgrywają inną rolę od tej, gdy są związane 

z określonym źródłem[84]. 

  Nie jest zaskakujące, że nadal nie mamy dobrych modeli takiej wielofunkcyjności (jedyne 

wiarygodne spekulacje, z którymi się zetknąłem, zostały przedstawione przez Minsky’ego w The 

Society of Mind). Jak zauważyliśmy w rozdziale 7, ludzcy inżynierowie, pozbawieni możliwości 

przewidzenia wszystkiego, szkolą się, aby projektować systemy, w których każdy element 

odgrywa jedną rolę, ostrożnie odizolowany od wpływów z zewnątrz, aby zminimalizować 

zniszczenia spowodowane przez nieprzewidziane skutki uboczne. Natomiast Matka Natura nie 

przejmuje się przewidywaniem skutków niepożądanych, więc może je wykorzystać, gdy się 

przypadkiem pojawią – raz od wielkiego dzwonu. Prawdopodobnie trudność z badaniem 



funkcjonalnej dekompozycji kory mózgowej, która dotychczas umyka neuronaukowcom, wynika 

z faktu, że z natury nie potrafią rozważać hipotezy przypisującej wielu ról dostępnym elementom. 

Niektórzy romantycy – filozof Owen Flanagan (1991) nazywa ich „neomisterianami” – głoszą 

istnienie nieprzekraczalnej bariery, uniemożliwiającej mózgowi zrozumienie swojej własnej 

organizacji (Nagel 1986; McGinn 1989/2008). Ja nie głoszę nic takiego, ale zakładam, że 

piekielnie trudne – lecz nie niemożliwe – jest zrozumienie, jak działa mózg, częściowo dlatego, 

że został on zaprojektowany przez proces mogący korzystać z wielu nakładających się funkcji, co 

jest systematycznie trudne do zidentyfikowania z perspektywy inżynierii odwrotnej. 

  Są to problemy prowadzące do życzeniowego markowania argumentacji. Niektórych od 

razu kusi zrezygnowanie z pomysłu takiej dwojakości specyficzność/ogólność – nie dlatego, że 

mogą udowodnić jej nieprawdziwość, ale dlatego, że nie potrafią sobie wyobrazić, jak stworzyć 

jej model, a w związku z tym dosyć rozsądnie mają nadzieję, że nigdy nie będą musieli się tym 

zajmować. Gdy jednak pojawia się taka możliwość, przynajmniej teoretycy muszą szukać 

nowych wskazówek. Neurofizjologowie (wstępnie) zidentyfikowali mechanizmy w neuronach 

takich jak receptory NMDA (N-metylo-D-asparaginowe) oraz synapsy Malsburga (1985), które 

mogłyby wiarygodnie odgrywać role szybkich modulatorów połączeń między komórkami. Takie 

bramki mogłyby pozwolić na sprawne tworzenie tymczasowych „zespołów” mogących być 

nakładanymi na sieci bez potrzeby jakiejkolwiek zmiany długotrwałych sił synaptycznych, 

o których zakłada się, że są klejem łączącym ze sobą trwałe zespoły pamięci długotrwałej. (Nowe 

spekulacje dotyczące tych kwestii znajdziesz we Flohr 1990). 

  Na większą skalę nauroanatomiści uzupełniają mapę połączeń w mózgu, pokazując nie 

tylko, które obszary są aktywne w danych warunkach, ale także, co robią. Stawiane są hipotezy 

zakładające odgrywanie kluczowej dla świadomości roli przez różne obszary. Układ siatkowaty 

w śródmózgowiu i wzgórze ponad nim od dawna są znane jako mające zasadniczą rolę 

w pobudzaniu mózgu – na przykład po śnie lub w odpowiedzi na nowość czy wypadek – 

a obecnie te ścieżki są lepiej opisane, więc można sformułować i przetestować szczegółowe 

hipotezy. Na przykład Crick (1984) proponuje, że rozgałęzienia wychodzące ze wzgórza do 

wszystkich obszarów kory nadają mu rolę „reflektora”, w sposób różnorodny pobudzającego lub 

uwydatniającego konkretne obszary specjalistyczne, wciągając je do realizacji bieżących 

celów[85]. Baars (1988) rozwinął podobny pomysł: ERTAS, czyli przedłużony system 

aktywacyjny układu siatkowego i wzgórza (ang. Extended Reticular-Thalamic Activating 

System). Nie byłoby trudne włączenie takiej hipotezy do naszego anatomicznie neutralnego 

ujęcia współzawodnictwa między koalicjami specjalistów, zakładając, że nie poddamy się 

kuszącemu obrazowi Szefa we wzgórzu, rozumiejącego bieżące wydarzenia, kierowane przez 

różne części mózgu, z którymi pozostaje „w kontakcie”. 

  Podobnie o płacie czołowym kory mózgowej, części mózgu w sposób najwyraźniej 

powiększonej u homo sapiens, wiemy, że jest zaangażowany w długoterminową kontrolę oraz 

w planowanie i kolejność zachowań. Uszkodzenia różnych obszarów płata czołowego zwykle 

powodują przeciwstawne symptomy, jak bycie rozkojarzonym i zbytnia koncentracja 

powodująca trudności w wyjściu poza rutynę oraz impulsywność czy też nieumiejętność 

poddawania się czynnościom, które zapewniają późniejszą gratyfikację. Kuszące jest więc 

zainstalowanie Szefa w płacie czołowym i kilka modeli poszło właśnie w tym kierunku. 

Wyjątkowo zaawansowany model to nadrzędny system uwagi (ang. Supervisory Attentional 

System) Shallice’a (1985), który został ulokowany w korze przedczołowej i któremu nadano 

szczególną odpowiedzialność za rozwiązywanie konfliktów w przypadku, gdy drugorzędna 

biurokracja nie daje sobie rady. Po raz kolejny odnalezienie anatomicznej lokalizacji procesów 

kluczowych dla kontroli tego, co się wydarza, jest jedną kwestią, a inną jest umieszczenie tam 



Szefa; każdy, kto poluje na przedni ekran, na którym Szef śledzi kontrolowane przez siebie 

projekty, szuka wiatru w polu (Fuster 1981; Calvin 1989a). 

  Gdy już jednak wyrzekniemy się tych kuszących pomysłów, musimy inaczej pojmować 

udział omawianych obszarów, lecz nadal nie ma tu wielu pomysłów, pomimo ostatnich 

postępów. Nie chodzi o to, że nie mamy pojęcia, czym jest ta maszyneria; problem jest znacznie 

bardziej kwestią braku obliczeniowego modelu tego, co wykonuje ta maszyneria i w jaki sposób. 

Nadal operujemy tu metaforami i odrzucamy niemożliwe, ale nie bójmy się tego etapu; musimy 

go przebyć, aby dotrzeć do jaśniej sprecyzowanych modeli. 

  4. Siła maszyny joyce’owskiej 

 

 

  Według naszego szkicu istnieje rywalizacja między wieloma równoczesnymi zdarzeniami 

mózgowymi, a wybrany ich podzbiór „wygrywa”. Oznacza to, że potrafią wywoływać różnego 

rodzaju stałe efekty. Niektóre z nich, łącząc siły z demonami językowymi, mają wpływ na 

wypowiedzi, zarówno te wymawiane na głos do innych, jak i te ciche (oraz głośne) wypowiadane 

do samego siebie. Niektóre przekazują swoją treść innym formom dalszej autostymulacji, jak 

rysowanie sobie planów. Reszta wymiera niemal natychmiast, pozostawiając jedynie delikatne 

ślady – poszlaki – tego, że w ogóle kiedyś istniały. Równie dobrze można zechcieć zapytać, co 

ma na celu zwycięstwo pewnych treści otrzymujących w ten sposób dostęp do zaklętego kręgu – 

i cóż w nim jest takiego magicznego. Świadomość jest ponoć czymś niezwykle wyjątkowym. 

Cóż jest wyjątkowego w przepchnięciu do kolejnej rundy w takim kręgu autostymulacji? Jak to 

pomaga? Czy niemal magiczne moce mają wpływ na zdarzenia zachodzące w takich 

mechanizmach? 

  Unikam tezy, że pewien rodzaj wygranej w tej wymuszonej rywalizacji wiąże się 

z uzyskaniem świadomości. Tak naprawdę uważam, że nie można zasadnie zakreślić granicy 

między zdarzeniami, które zdecydowanie znajdują się „w” świadomości, a tymi, które na zawsze 

pozostają „wewnątrz” lub „poniżej” świadomości. (Dalsze argumenty wspierające to stanowisko 

znajdziesz w Allport 1988). Niemniej jednak, jeśli moja teoria maszyny Joyce’owskiej ma 

w ogóle uchylić rąbka tajemnicy świadomości, lepiej, żeby pokazała coś szczególnego, 

związanego z niektórymi, jeśli nie wszystkimi, czynnościami tej maszyny, gdyż nie można 

zaprzeczać, że świadomość jest intuicyjnie czymś wyjątkowym. 

  Trudno odpowiedzieć na te znane pytania, nie popadając w pułapkę myślenia, że najpierw 

należy wyjaśnić, po co jest świadomość, aby następnie móc zapytać, czy zaproponowane 

mechanizmy mogłyby wykonać tę funkcję – czymkolwiek ustalimy, że ona jest. 

  W swojej wpływowej książce Vision (1982) neuronaukowiec i badacz sztucznej 

inteligencji David Marr zaproponował trzy poziomy analizy wymagane do wyjaśnienia 

dowolnego zjawiska umysłowego. „Najwyższy”, czyli najbardziej abstrakcyjny poziom, 

obliczeniowy, jest analizą „problemu [podkreślenie moje – przyp. D.C.D.] jako zadania 

przetworzenia informacji”, a poziom średni, algorytmiczny, to analiza rzeczywistych procesów, 

które realizują to zadanie przetwarzania informacji. Najniższy poziom, fizyczny, dostarcza 

analizy maszynerii neuronowej i pokazuje, w jaki sposób wykonuje się algorytmy opisane na 

poziomie średnim, co tym samym prowadzi do rozwiązania zadania opisanego abstrakcyjnie na 

poziomie obliczeniowym[86]. 

  Trzy poziomy Marra mogą również zostać użyte do opisu rzeczy o wiele prostszych od 

umysłów, a różnice między poziomami można zrozumieć, widząc, jak można je zastosować do 

czegoś tak prostego jak liczydło. Jego zadaniem obliczeniowym jest przeprowadzić obliczenia 

arytmetyczne: pokazać prawidłowy wynik każdego problemu arytmetycznego przekazanego mu 



na wejściu. Na tym poziomie liczydło i kalkulator są więc takie same; są zaprojektowane, aby 

wykonywać te same „zadania przetwarzania informacji”. Algorytmiczny opis liczydła jest tym, 

czego uczysz się, gdy chcesz się nim posługiwać – przepisem na poruszanie kulek, aby dodać, 

odjąć, pomnożyć i podzielić. Jego opis fizyczny zależy od tego, z czego jest zrobiony: mogą to 

być drewniane kulki zawieszone na sznurkach w ramce lub też żetony ułożone wzdłuż linii na 

podłodze, albo coś stworzonego przez ołówek i dobrą gumkę na kartce papieru w linie. 

  Marr zalecał modelowanie zjawisk psychologicznych na wszystkich trzech poziomach 

analizy, a szczególnie podkreślił istotę wyjaśniania poziomu najwyższego, obliczeniowego, 

zanim ruszy się bez zastanowienia do modelowania na niższych poziomach[87]. Jego badania nad 

widzeniem w genialny sposób ukazały siłę tej strategii, a inni badacze od tego czasu korzystają 

z niej przy opisie innych zjawisk. Chciałoby się użyć tych samych trzech poziomów analizy do 

świadomości jako całości i niektórzy poddali się tej pokusie. Jak jednak widzieliśmy w rozdziale 

7, jest to ryzykowne uproszczenie: pytając „Jaka jest funkcja świadomości?”, zakładamy, że 

istnieje jedno „zadanie przetwarzania informacji” (jakkolwiek skomplikowane), do którego 

wykonania neuronowa maszyneria świadomości jest dobrze zaprojektowana – prawdopodobnie 

przez ewolucję. Może to prowadzić do przeoczenia istotnych możliwości: że pewne cechy 

świadomości mają wiele funkcji; że pewne funkcje są słabo wykonywane przez istniejące cechy 

z powodu historycznych ograniczeń w ich rozwoju; że pewne cechy nie mają żadnej funkcji – 

a przynajmniej takiej, która służyłaby naszym celom. Uważając zatem, aby uniknąć tych 

przeoczeń, przypomnijmy sobie możliwości (niekoniecznie funkcje) mechanizmów opisanych 

w mojej miniaturze. 

  Przede wszystkim, jak widzieliśmy w rozdziale 7, pojawiają się niebanalne problemy 

z samokontrolą ze względu na namnażanie się jednocześnie aktywnych specjalistów, a jednym 

z fundamentalnych zadań wykonywanych przez maszynę Joyce’owską jest rozstrzyganie sporów, 

niwelowanie przejść pomiędzy systemami władzy oraz zapobieganie zamachom stanu przez 

wprowadzanie „odpowiednich” sił. Proste lub przeuczone zadania bez poważnej konkurencji 

mogą być wykonywane rutynowo bez wzywania dodatkowej pomocy, czyli nieświadomie, gdy 

jednak zadanie jest trudne czy nieprzyjemne, wymaga „koncentracji”, czegoś, co „my” osiągamy 

dzięki samonapominaniu i różnym innych sztuczkom mnemotechnicznym, ćwiczeniom 

(Margolis 1989) oraz automanipulacjom (Norman i Shallice 1985). Często odkrywamy, że 

pomaga nam mówienie na głos, powrót do prymitywnych, choć efektywnych strategii, którymi 

bezpośrednimi potomkami są nasze prywatne myśli. 

  Takie strategie autokontroli pozwalają nam rządzić naszymi własnymi procesami 

percepcyjnymi, otwierając nowe możliwości. Jak zauważył psycholog Jeremy Wolfe (1990), 

nasze układy wzrokowe są bezpośrednio zaprojektowane do wykrywania pewnego rodzaju 

obiektów – rodzaju, który „ukazuje się”, gdy „po prostu patrzymy”; istnieją inne rodzaje, które 

możemy zidentyfikować, tylko jeśli ich szukamy celowo, w strategii utworzonej przez akt 

autoreprezentacji. Czerwony punkt w masie punktów zielonych będzie widać jak na dłoni 

(a raczej będzie się wyróżniał niczym dojrzała jagoda pośród zielonych liści), gdy jednak czyjeś 

projekty wymagają znalezienia czerwonego punktu w masie punktów innych kolorów, należy 

zadać sobie zadanie szeregowego poszukiwania. Jeśli projektem jest odnalezienie czerwonego, 

kwadratowego konfetti wśród jego wielokolorowych i wielokształtnych sąsiadów (lub odpowiedź 

na pytanie „Gdzie jest Wally?” [Handford 1987] w popularnych książkach z obrazkami), zadanie 

szeregowego przeszukiwania może stać się szczególnie absorbującym, metodycznym projektem, 

wymagającym wyższego stopnia samokontroli. 

  Te techniki reprezentowania sobie rzeczy pozwalają być samorządnymi lub kierować 

samymi sobą w przeciwieństwie do wszystkich innych stworzeń. Możemy z wyprzedzeniem 



wypracować strategie dzięki umiejętności hipotetycznego myślenia i tworzenia scenariuszy; 

możemy wzmocnić własne postanowienia i zająć się nieprzyjemnymi czy długotrwałymi 

projektami przez nawyki samoprzypominania oraz przemyślenie spodziewanych zysków i strat 

w przyjętych przez nas strategiach. Co ważniejsze, ta praktyka ćwiczeniowa tworzy pamięć trasy, 

którą dotarliśmy na miejsce, gdzie się znajdujemy (coś, co psychologowie nazywają pamięcią 

epizodyczną), więc możemy sami sobie wytłumaczyć, gdy znajdziemy się przyciśnięci do muru, 

jakie błędy popełniliśmy (Perlis 1991). W rozdziale 7 widzieliśmy, jak rozwój tych strategii 

umożliwił naszym przodkom spoglądanie dalej w przyszłość, a tym, co częściowo dało im tę 

zwiększoną umiejętność przewidywania, była zwiększona umiejętność przypominania – 

możliwość spojrzenia dalej w przeszłość na ich własne niedawne aktywności, aby zobaczyć, 

gdzie tkwiły błędy. „Cóż, nie mogę tego więcej robić!” – to słowa powtarzane przez każdą istotę 

uczącą się przez doświadczenie, jednak możemy nauczyć się odsuwać te rzeczy dalej i bardziej 

odkrywczo niż jakakolwiek inna istota dzięki naszemu nawykowi przechowywania danych – lub 

też, mówiąc dokładniej, dzięki naszym nawykom autostymulacji, których efektem jest między 

innymi poprawa pamięci. 

  Jednak takie obciążanie pamięci jest tylko jednym z cennych efektów tych nawyków. Tak 

samo ważny jest efekt emitowania (Baars 1988), tworzący swego rodzaju otwarte forum, 

pozwalając na to, aby wszystko, co zostało raz nauczone, miało wpływ na każdy bieżący problem. 

Baars uważa, że ta wzajemna dostępność treści zapewnia kontekst, bez którego zdarzenia 

zachodzące „w świadomości” nie miałyby – nie mogłyby mieć – sensu dla podmiotu. Treści 

tworzące otaczający kontekst nie zawsze są same w sobie świadome – tak naprawdę z reguły nie 

są w ogóle dostępne, mimo że są aktywowane – jednak połączenia między nimi oraz treści, które 

mogą się pojawić w relacjach werbalnych, gwarantują coś, co moglibyśmy nazwać ich 

„świadomie pojmowanym” znaczeniem. 

  Ray Jackendoff (1987) twierdzi w tym samym duchu, że najwyższe poziomy analizy 

wykonywanej przez mózg, przez które rozumie te najbardziej abstrakcyjne, nie są dostępne 

w przeżyciu, mimo że umożliwiają przeżywanie, gdyż nadają mu sens. Jego analiza stanowi więc 

przydatne antidotum na kolejne wcielenie teatru kartezjańskiego jako „szczytu” czy „czubka góry 

lodowej”. (Oto dobry przykład zapożyczony od neuropsychologa Rogera Sperry’ego: „Z pozycji 

głównodowodzącego na najwyższych poziomach w hierarchii organizacyjnej mózgu, 

właściwości subiektywne [...] sprawują władzę nad biofizycznymi i chemicznymi czynnościami, 

odbywającymi się na niższych poziomach [Sperry 1977, s. 117]). 

  Wielu filozofów, szczególnie ci, na których ma wpływ szkoła fenomenologii Husserla 

(Dreyfus 1979; Searle 1983), podkreśla znaczenie tego „tła” świadomego przeżycia, jednak 

zwykle opisują je jako tajemniczą czy krnąbrną cechę, opierającą się wyjaśnieniom 

mechanicznym, a nie jako klucz, jak sugerują Baars i Jackendoff, do obliczeniowej teorii tych 

zdarzeń. Owi filozofowie zakładają, że świadomość jest źródłem pewnego specjalnego rodzaju 

„wewnętrznej intencjonalności”, ale – jak ujął to filozof Robert van Gulik – oddala nas to od 

celu. 

    Osobisty poziom przeżycia zrozumienia [...] nie jest iluzją. Ja, osobisty podmiot 

przeżycia, rozumiem. Mogę poczynić wszelkie potrzebne połączenia wewnątrz przeżycia, 

powołując reprezentacje, które natychmiast łączą się ze sobą. Fakt, że moja umiejętność jest 

rezultatem tego, że składam się ze zorganizowanego systemu części subosobowych składników 

tworzących mój uporządkowany przepływ myśli, nie zaprzecza istnieniu tej umiejętności. 

Iluzoryczny lub błędny jest jedynie pogląd, że jestem swego rodzaju osobną jaźnią tworzącą te 

połączenia dzięki zupełnie niebehawioralnej formie rozumienia. [van Gulik 1988, s. 99] 

    Wszystko, co wiemy, może mieć wpływ na każdą rzecz, z którą się obecnie zmagasz. 



Taki przynajmniej jest ideał. Ta cecha nazywana jest przez Fodora (1983) izotropią, 

umiejętnością, jak powiedziałby Platon, przywołania odpowiednich ptaków, a przynajmniej 

nakłonienia ich do śpiewania wtedy, gdy jest nam to potrzebne. Wygląda to magicznie, lecz jak 

wie każdy magik, pozór magii jest zwielokrotniony przez fakt, iż publiczność zwykle ma 

w zwyczaju wyolbrzymiać zjawisko, próbując je wyjaśnić. Z początku może się wydawać, że 

jesteśmy idealnie izotropowi, ale tacy nie jesteśmy. Trzeźwe zastanowienie przypomina nam 

o tych okazjach, gdy wolno rozpoznajemy istotę nowych danych. Pomyśl o klasycznym, 

komediowym wyolbrzymieniu takiej sytuacji: „spóźniony refleks” (Neisser 1988). Czasem nawet 

odcinamy gałąź, na której siedzimy, lub odpalamy zapałkę, aby spojrzeć do kanistra pełnego 

benzyny[88]. 

  Magicy występujący na scenie wiedzą, że zestaw tanich sztuczek często wystarczy do 

stworzenia „magii”, a wie to również Matka Natura, największa kolekcjonerka gadżetów. 

Badania w dziedzinie sztucznej inteligencji eksplorują możliwe triki, szukając „pakietu [...] 

heurystycznego, odpowiednio koordynowanego i sprawnie rozmieszczanego” (Fodor 1983, 

s. 116), mogącego zapewnić izotropię w stopniu charakterystycznym dla nas, ludzi. Modele 

w rodzaju ACT* i Soar – oraz wiele innych pomysłów rozwijanych w sztucznej inteligencji – są 

obiecujące, ale nierozstrzygające. Niektórzy filozofowie, szczególnie Dreyfus, Searle, Fodor 

i Putnam (1988), są pewni, że koncepcja umysłu jako gadżetu jest błędna, i próbują skonstruować 

argumenty dowodzące niemożliwości takiego zadania (Dennett 1988b, 1991c). Na przykład 

Fodor twierdzi, że podczas gdy systemy o specjalistycznym przeznaczeniu mogą być 

wbudowane, to w systemie o przeznaczeniu ogólnym, mogącym wszechstronnie odpowiadać na 

wszelkie nadchodzące elementy, „może liczyć się niestabilna, natychmiastowa łączność” (Fodor 

1983, s. 118). Rozpacza nad każdym, kto tworzy taką teorię połączeń, ale nie jest pesymistą: 

rozpacza z założenia (staranny trik). Ma rację, że powinniśmy spodziewać się przybliżenia 

izotropii dzięki oprogramowaniu, a nie temu, co wbudowane na stałe, lecz jego argument 

przeciwko hipotezie „wszystkich sztuczek” zakłada, iż jesteśmy lepsi w „uwzględnianiu 

wszystkiego” niż w rzeczywistości. Jesteśmy w tym nieźli, ale nie fantastyczni. Wyrabiane przez 

nas nawyki automanipulacji sprawiają, że jesteśmy przebiegłymi badaczami naszych ciężko 

zdobytych zasobów; nie zawsze udaje nam się namówić odpowiedniego ptaka do śpiewania 

w odpowiednim momencie, lecz robimy to wystarczająco często, aby ptak był niezłym 

kompanem. 

  5. Czy jest to jednak teoria świadomości? 

 

 

  Dotychczas byłem powściągliwy co do świadomości. Uważnie unikałem mówienia, co 

mówi moja teoria o tym, czym jest świadomość. Nie stwierdziłem, że cokolwiek, co przypomina 

maszynę Joyce’owską, jest świadomością, ani nie powiedziałem, że jakikolwiek konkretny stan 

takiej wirtualnej maszyny jest stanem świadomym. Powód mojej powściągliwości był taktyczny: 

chciałem uniknąć sporu o to, czym jest świadomość, dopóki nie dałem sobie szansy pokazania, że 

przynajmniej wiele z przypuszczanych mocy świadomości może zostać wyjaśnionych przez 

możliwości maszyny Joyce’owskiej bez względu na to, czy maszyna ta realizującemu ją 

sprzętowi nadaje świadomość. 

  Czy nie mogłaby istnieć nieświadoma istota z wewnętrzną, globalną przestrzenią roboczą, 

w której demony nadawałyby wiadomości do demonów, tworząc koalicje i całą resztę? Jeśli tak, 

to wprawiająca w osłupienie ludzka umiejętność sprawnego, wszechstronnego dostosowania 

stanów umysłowych w odpowiedzi na niemal każdą ewentualność, choćby i nieznaną, nic nie 

zawdzięcza świadomości, a jedynie obliczeniowej architekturze, która sprawia, że taka 



komunikacja jest możliwa. Jeśli świadomość jest czymś więcej niż maszyną Joyce’owską, na 

razie w ogóle nie przedstawiłem teorii świadomości, nawet jeśli odpowiedziałem na inne 

skomplikowane pytania. 

  Dopóki nie stworzyłem całego szkicu teorii, musiałem odsuwać takie wątpliwości na bok, 

lecz w końcu nadszedł czas, by chwycić byka za rogi i skonfrontować się z samą świadomością, 

tą całą wspaniałą tajemnicą. Zatem niniejszym deklaruję, że TAK, moja teoria jest teorią 

świadomości. Ktokolwiek lub cokolwiek ma taką maszynę wirtualną jako swój system sterujący, 

jest świadomy lub świadome w całym znaczeniu tego słowa i jest świadomy, ponieważ ma taką 

maszynę wirtualną[89]. 

  Jestem teraz gotowy zająć się zarzutami. Możemy zacząć od pytania, na które nie 

odpowiedziałem dwa akapity wcześniej. Czy coś nieświadomego – na przykład zombi – mogłoby 

posiadać maszynę Joyce’owską? Pytanie to zakłada zarzut tak niezmiennie popularny w takich 

momentach, że filozof Peter Bieri (1990) nazwał go tybetańskim młynkiem modlitewnym. Pojawia 

się bez ustanku, bez względu na to, jaka teoria jest przedstawiana: 

    Rozumiem te wszystkie funkcjonalne szczegóły związane z tym, jak mózg robi to czy 

tamto, ale potrafię sobie wyobrazić, że wszystko to zachodzi w systemie bez pojawienia się 

prawdziwej świadomości! 

    Dobrą odpowiedzią, choć rzadko słyszaną, jest: Czy naprawdę potrafisz? Skąd wiesz? 

Skąd wiesz, że wyobrażasz sobie „to wszystko” wystarczająco szczegółowo i z wystarczającą 

uwagą na wszystkie konsekwencje? Co sprawia, że uważasz, iż twoje twierdzenie jest przesłanką 

prowadzącą do jakiejś ciekawej konkluzji? Pomyśl, jak niewzruszeni bylibyśmy, gdyby jakiś 

współczesny witalista powiedział: 

    Rozumiem te wszystkie rzeczy dotyczące DNA i białek itp., ale potrafię sobie wyobrazić, 

że odkrywamy jednostkę wyglądającą i zachowującą się zupełnie jak kot, łącznie z krwią 

w żyłach i DNA w „komórkach”, ale nie żyjącą. (Czy naprawdę mogę? Pewnie: słyszę 

miauczenie, a potem Bóg szepcze mi do ucha: „To nie jest żywe! To tylko taki mechaniczny 

wihajster DNA!”. W mojej wyobraźni wierzę Mu). 

    Ufam, że nikt nie uważa, że jest to dobry argument za witalizmem. Ten wysiłek 

wyobraźni się nie liczy. Dlaczego? Gdyż jest zbyt wątły w zetknięciu ze sprawozdaniem z życia 

przedstawianym przez współczesną biologię. Jedyne, co pokazuje ten „argument”, to że można 

zignorować „to wszystko” i uczepić się tego przekonania, jeśli ma się wystarczającą 

determinację. Czy tybetański młynek modlitewny jest lepszy jako argument przeciwko 

przedstawionej przeze mnie teorii? 

  Możemy teraz, dzięki całemu rozciąganiu wyobraźni w poprzednich rozdziałach, 

przesunąć ciężar dowodu. Tybetański młynek modlitewny (a jak zobaczymy, istnieje kilka jego 

odmian) jest potomkiem słynnego argumentu Kartezjusza (zob. rozdział 2), w którym twierdzi 

on, iż jest w stanie pojąć jasno i wyraźnie, że jego umysł różni się od mózgu. Siła takiego 

argumentu istotnie zależy od tego, jak wysokie mamy standardy pojmowania. Niektórzy mogą 

twierdzić, że są w stanie jasno i wyraźnie pojąć największą liczbę pierwszą lub trójkąt niebędący 

figurą sztywną. Są w błędzie – a przynajmniej to, co robią, mówiąc, że pojmują te rzeczy, nie 

powinno być brane za oznakę tego, co możliwe. Obecnie możemy sobie wyobrazić „to wszystko” 

dosyć szczegółowo. Czy naprawdę potrafisz sobie wyobrazić zombi? Jedyny sens, w jakim jest 

oczywiste, że potrafisz, to nie sens podważający moją teorię, lecz silniejszy, niejasny sens 

wymagający dowodu. 

  Filozofowie z zasady tego nie wymagają. Najbardziej wpływowe eksperymenty myślowe 

we współczesnej filozofii umysłu zakładają zaproszenie publiczności do wyobrażenia sobie 

jakiegoś specjalnie wymyślonego czy określonego stanu rzeczy, a następnie – bez 



odpowiedniego sprawdzenia, czy to zadanie świadomości zostało rzeczywiście wypełnione – 

zaproszenie publiczności do „zwrócenia uwagi” na różne konsekwencje tej fantazji. Te 

„dźwignie wyobraźni”, jak je nazywam, są piekielnie sprytnymi mechanizmami. Zasługują na 

swoją sławę, nawet jeśli tylko z powodu własnego uwodzicielskiego charakteru. 

  Zajmiemy się nimi w części III, po drodze rozwijając naszą teorię świadomości. Z naszej 

nowej perspektywy będziemy w stanie zobaczyć zręczność, z jaką mylnie kierują publiczność – 

oraz iluzjonistów – a w międzyczasie wyostrzymy naszą własną wyobraźnię. Pośród słynnych 

argumentów odnajdziemy nie tylko przypuszczalną możliwość istnienia zombi, ale także 

odwrócone spektrum, czego badaczka kolorów Maria nie wie o kolorach, chiński pokój oraz jak 

to jest być nietoperzem. 



Część trzecia 

 

Filozoficzne problemy świadomości 

 
 

 



  Rozdział 10 
 

  Pokaż i powiedz 

 

 

  1. Obracanie obrazów oczyma wyobraźni 

 

 

  Pierwsze wyzwanie, zanim zajmiemy się filozoficznymi eksperymentami myślowymi, 

pochodzi z pewnych realnych eksperymentów mogących się wydawać rehabilitacją teatru 

kartezjańskiego. Niektóre najbardziej ekscytujące i genialne badania w kognitywistyce w ciągu 

ostatnich dwudziestu lat dotyczyły ludzkiej umiejętności manipulowania obrazami umysłowymi, 

a zapoczątkował je psycholog Roger Shepard (Shepard i Metzler 1971) w swoim klasycznym 

badaniu prędkości umysłowej rotacji brył takich jak te na rycinie 10.1. 

  

 
 Ryc. 10.1 

 

  W oryginalnym eksperymencie pokazano badanym pary rysunków liniowych i zapytano 

ich, czy są one tym samym kształtem przedstawionym z różnych perspektyw, czy nie. 

W powyższym przypadku, jak szybko możesz stwierdzić, odpowiedź brzmi „tak”. Skąd wiesz? 

Typowa odpowiedź to: „Obróciłem jeden z obrazków oczyma wyobraźni, po czym nałożyłem go 

na drugi”. Shepard przygotowywał pary brył obróconych o różne odległości kątowe – niektóre 

z nich były pokazane w perspektywach jedynie o kilka stopni różnych od siebie, a inne trzeba 

było bardzo obrócić, aby ustawić je pod tym samym kątem – i mierzył średni czas, którego 

potrzebowali badani na odpowiedź dotyczącą każdej z par. Zakładając, że coś w rodzaju 

obracania obrazu w mózgu rzeczywiście występuje, obrócenie obrazu umysłowego o 90 stopni 

powinno zająć dwa razy więcej czasu niż obrócenie go o 45 stopni (jeśli nie bierzemy pod uwagę 

przyspieszenia i zwolnienia, zachowując stałą prędkość obrotu)[90]. Dane Sheparda w sposób 



niezwykły potwierdziły tę hipotezę w różnorodnych warunkach. Setki eksperymentów 

przeprowadzonych później, przez Sheparda i innych, badały zachowanie maszynerii obracającej 

obrazy mózgowe bardzo dokładnie i – przedstawiając nadal sporny konsensus jak najostrożniej – 

rzeczywiście wydaje się, że w mózgu istnieje coś, co psycholog Stephen Kosslyn (1980) nazywa 

„buforem wizualnym”, który wykonuje transformacje poprzez procesy będące silnie 

„wyobrażeniowe” – czy, używając pojęcia Kosslyna, quasi-obrazkowe. 

  Cóż to oznacza? Czy psychologowie kognitywni odkryli, że teatr kartezjański tak 

naprawdę istnieje? Według Kosslyna te eksperymenty pokazują, że obrazy są składane w celu 

wyświetlania wewnętrznego obrazu, bardzo podobnie do obrazów na kineskopie (takim jak ekran 

telewizora czy komputera) tworzonych z dokumentów w pamięci komputera. Gdy znajdą się już 

na wewnętrznym ekranie, mogą być obracane, przeszukiwane i w inny sposób zmieniane przez 

osoby badane, które otrzymały konkretne zadanie do wykonania. Kosslyn podkreśla jednak, że 

jego model kineskopu jest metaforą. Powinno nam to przypomnieć metaforyczny talent Shakeya 

do „operowania obrazami”. Shakey z pewnością nie miał teatru kartezjańskiego w swoim 

komputerowym mózgu. Chcąc jaśniej zrozumieć, co rzeczywiście musi się odbywać w ludzkim 

mózgu, możemy zacząć od modelu niemetaforycznego, zbyt mocnego, aby okazał się prawdą, 

a następnie po kolei „odejmować” od niego niechciane właściwości. Innymi słowy, zajmiemy się 

metaforą kineskopu Kosslyna i stopniowo wprowadzimy w nim ograniczenia. 

  Najpierw wyobraźmy sobie system, który rzeczywiście operuje prawdziwymi obrazami, 

taki jak graficzne systemy komputera występujące teraz w setkach układów: komputerowe 

animacje w telewizji i filmach, systemy przedstawiające trójwymiarowe przedmioty z różnej 

perspektywy dla użytku architektów i dekoratorów wnętrz, gry wideo i wiele innych. 

Inżynierowie nazywają ich wersje systemami CAD, czyli komputerowym wspomaganiem 

projektowania Systemy CAD rewolucjonizują inżynierię nie tylko dlatego, że ułatwiają 

szkicowanie, tak jak edytory tekstu upraszczają pisanie, ale ponieważ inżynierowie mogą szybko 

rozwiązywać problemy i odpowiadać za ich pomocą na pytania, które w innym razie byłyby 

dosyć skomplikowane. Inżynier, napotykając problem Sheparda z ryciny 10.1, mógłby 

odpowiedzieć na zadane pytanie za pomocą systemu CAD, umieszczając oba obrazy na ekranie 

CAD i dosłownie obracając jeden z nich, a następnie nakładając go na drugi. Kilka szczegółów 

tego procesu jest istotnych. 

  Każdy z przedstawionych na obrazku obiektów zostałby wprowadzony do pamięci 

komputera jako trójwymiarowy obiekt wirtualny, zredukowany do opisu powierzchni i krawędzi 

zdefiniowanych za pomocą współrzędnych xyz, a każdy z elementów zajmowałby punkt 

w przestrzeni wirtualnej jako „uporządkowana trójka” liczb przechowywanych w pamięci 

komputera. Punkt widzenia zakładanego obserwatora również zostałby wprowadzony jako punkt 

w tej samej przestrzeni wirtualnej, zdefiniowany przez swoją własną uporządkowaną trójkę 

współrzędnych. Poniżej widać diagram przedstawiający sześcian i punkt widzenia, lecz warto 

pamiętać, że komputer musi przechowywać tylko takie trójki dla każdego kluczowego punktu, 

złożone w większe grupy (np. każda ze ścian sześcianu), łącznie z zakodowanymi informacjami 

dotyczącymi różnych właściwości każdej ze ścian (jej kolor, to, czy jest przejrzysta, czy nie, jej 

faktura itp.). Obliczenia związane z obracaniem jednego z obiektów i przesuwaniem go 

w wirtualnej przestrzeni mogą być szybko wykonane przez proste dostosowanie współrzędnych 

x, y i z tego obiektu – dzięki banalnej arytmetyce. Następnie jest kwestią prostej geometrii 

wyliczenie linii determinujących, które powierzchnie obiektu będą widziane z wirtualnego 

punktu widzenia i dokładnie jak będą się prezentować. Takie wyliczenia są łatwe, ale 

pracochłonne lub „drogie obliczeniowo”, szczególnie jeśli wyliczone muszą być również gładkie 

wygięcia, zacieniowanie, odbite światło czy faktura. 



 Ryc. 10.2 

 

  W systemach zaawansowanych różne klatki mogą być obliczone wystarczająco szybko, 

aby stworzyć pozorny ruch na ekranie, ale tylko jeśli reprezentacje są w miarę schematyczne. 

„Ukryte usuwanie linii”, proces obliczeniowy przedstawiający ostateczny obraz jako 

nieprzejrzysty w odpowiednich miejscach i zapobiegający temu, aby sześcian Sheparda wyglądał 

jak przezroczysty sześcian Neckera, jest sam w sobie względnie czasochłonnym procesem, który 

mniej więcej wyznacza ograniczenia dla tego, co może być przedstawione w „czasie 

rzeczywistym”. Aby otrzymać zachwycająco szczegółowy obraz transformacji, który oglądamy 

codziennie w telewizji, za pomocą grafiki komputerowej, proces generacji obrazu musi być 

o wiele wolniejszy, nawet na superkomputerach, a pojedyncze klatki muszą być przechowywane 

w celu późniejszego zaprezentowania w szybszym tempie, spełniającym wymagania wykrywania 

ruchu przez ludzki system wzrokowy[91]. 

  



 
 Ryc. 10.3 

Przed i po usunięciu ukrytych linii 

 

  Takie manipulatory trójwymiarowych obiektów wirtualnych są wspaniałymi, 

nowatorskimi narzędziami lub zabawkami i rzeczywiście są czymś nowym pod słońcem, a nie 

elektroniczną kopią czegoś, co już mamy w naszych głowach. Jest raczej pewne, że żaden proces 

analogiczny do tych bilionów geometrycznych i arytmetycznych kalkulacji nie odbywa się 

w naszym mózgu, gdy zajmujemy się umysłowym obrazowaniem, i nic innego nie mogłoby 

pokazać szczegółowych sekwencji animacyjnych, które wytwarzają – z powodów, o których 

mówiliśmy w rozdziale 1. 

  Możemy się pocieszyć tym, że to ograniczenie naszych mózgów jest rzeczywiste, 

rozważając nieco inny problem w rodzaju Sheparda, który byłby w miarę łatwy do rozwiązania 

za pomocą takiego systemu CAD: Czy czerwone X na jednym z boków tego obiektu jest 

widoczne dla kogoś patrzącego przez dziurę w jego przedniej ścianie? 

  



 
 Ryc. 10.4 

 

  Nasz obiekt Sheparda z X jest prosty i schematyczny, a skoro pytanie, na które chcemy 

odpowiedzieć, jest niezależne od faktury, oświetlenia i innych tego rodzaju subtelności, dla 

inżyniera wytworzenie animowanego obrotu tego obiektu na kineskopie byłoby stosunkowo 

łatwe. Mógłby potem obrócić obraz w każdą stronę, przesuwając punkt widzenia tam 

i z powrotem – a następnie po prostu szukać mignięcia koloru czerwonego przez dziurę. Jeśli 

zobaczy czerwony, odpowiedź brzmi „tak”, w innym przypadku – „nie”. 

  Czy potrafisz przeprowadzić ten sam eksperymenty oczyma wyobraźni? Czy możesz po 

prostu obrócić pokazany obiekt i spojrzeć przez dziurę? Jeśli tak, to znaczy, że potrafisz zrobić 

coś, czego ja nie potrafię, a wszyscy ludzie, których o to prosiłem, również nie byli w stanie tego 

zrobić. Nawet ci, którzy mają odpowiedź na zadane pytanie, są raczej pewni, że nie odnaleźli jej 

jedynie poprzez obrócenie obiektu i spojrzenie przez dziurę. (Często mówią, że najpierw 

próbowali obracania i spoglądania i stwierdzili, że to nie działa; mogli „obrócić obiekt”, ale 

„rozpadł się on”, gdy próbowali spojrzeć przez dziurę. Następnie mówią o rysowaniu linii 

wzroku przechodzącej przez dziurę na nieobróconym obrazie, aby zobaczyć, czy są w stanie 

stwierdzić, w którym miejscu te linie spotkałyby się z tylną powierzchnią). Nasz obiekt Sheparda 

nie jest bardziej skomplikowany niż obiekty, które najwyraźniej zostały pomyślnie obrócone 

w wielu eksperymentach, więc pojawia się zagadka: Jakiego rodzaju proces może tak szybko 

dokonać pewnych transformacji (następnie zaś uzyskać informacje z ich wyniku), a jednocześnie 

tak nie radzić sobie z innymi operacjami, które nie wydają się trudniejsze? (Jeśli te operacje nie 

wydają się nam trudniejsze, najwyraźniej patrzymy na nie ze złego punktu widzenia, ponieważ 

nasza porażka pokazuje, że są one bardziej wymagające). 



  Eksperyment przeprowadzony przez psychologów Daniela Reisberga i Deborah 

Chambers (1991) prowadzi do tego samego pytania. Badanym, którzy twierdzili, że mają dobrą 

wyobraźnię, pokazano „bezsensowne” kształty. Następnie poproszono ich o obrócenie umysłowe 

kształtów o 90 lub 180 stopni w wyobraźni i powiedzenie, co „widzieli”. Byli zaskoczeni, że nie 

byli w stanie rozpoznać oczyma swojej wyobraźni tego, co bardzo szybko rozpoznajemy, gdy 

obrócimy książkę zgodnie z ruchem wskazówek zegara o 90 stopni i spojrzymy na kształty. 

  

 
 Ryc. 10.5 

 

  Inżynierowie używają systemów CAD do odpowiedzi na pytania, które nie są zwykle tak 

proste, jak „Czy czerwone X jest widoczne przez dziurę?”. Zazwyczaj są one związane z bardziej 

skomplikowanymi właściwościami przestrzennymi projektowanych przedmiotów, takimi jak 

„Czy ten robot z ręką o trzech stawach będzie w stanie dotrzeć do pokrętła na swoich plecach bez 

zderzenia z zasilaczem?”, a nawet bardziej estetyczne właściwości takich obiektów, na przykład: 

„Jak będą wyglądały schody w lobby tego hotelu dla kogoś idącego ulicą i patrzącego przez 

szklane okna?”. Gdy próbujemy zwizualizować takie sceny bez żadnej pomocy, otrzymujemy 

jedynie ogólnikowe i zawodne rezultaty, więc system CAD może być postrzegany jako rodzaj 

protezy wyobraźni (Dennett 1982d, 1990b). Znacznie poszerza on moce wyobraźni istoty 

ludzkiej, ale jest zależny od normalnego widzenia użytkownika – aby ten mógł spojrzeć na 

kineskop. 

  Teraz spróbujmy sobie wyobrazić bardziej ambitne urządzenie-protezę: system CAD dla 

niewidomych inżynierów! Aby zbytnio nie komplikować, załóżmy, że pytania, na które 

odpowiedzi szukają owi niewidomi inżynierowie, są stosunkowo proste, geometryczne – nie są 

natomiast pytaniami o estetykę architektury. Informacje wyjściowe będą oczywiście musiały 

mieć postać niewizualną. Formą najłatwiejszą w użytku byłyby zwykłe odpowiedzi językowe 

(w brajlu lub przekazane przez syntezator dźwięku) na pytania językowe. Załóżmy więc, że 

w sytuacji, gdy niewidomy inżynier będzie potrzebował odpowiedzi na pytania z rodzaju tego, 

o jakim mówiliśmy przed chwilą, przekaże on po prostu zdanie do systemu CAD (oczywiście 

w sposób dla niego „zrozumiały”) i będzie czekał, aż system CAD udzieli odpowiedzi. 

  Nasz system CAD Dla Niewidomych 1.0 jest mało elegancki, ale prosty. Składa się ze 

zwykłego systemu CAD, łącznie z CRT, przed którym znajduje się wizualny system komputera – 

Vorsetzer – złożony z kamery skierowanej na kineskop oraz palców robota mających poruszać 

gałkami systemu CAD[92]. W przeciwieństwie do Shakeya, u którego kineskop istniał jedynie dla 

użytku obserwatorów, ten system rzeczywiście „patrzy na” obraz, prawdziwy obraz złożony ze 

świecących kropek, które wypromieniowują prawdziwe światło o różnych częstotliwościach na 



wrażliwe na światło przetworniki znajdujące się z tyłu kamery. Gdy natknie się na nasz problem 

czerwonego X Sheparda, CAD Dla Niewidomych 1.0 stworzy obraz z prawdziwym, czerwonym 

X, widocznym dla wszystkich, również dla kamery Vorsetzera. 

  Przejdźmy do rzeczy i załóżmy, że Vorsetzer rozwiązał sam w sobie wystarczająco wiele 

problemów maszynowym postrzeganiem obrazu, aby móc wydobyć poszukiwane informacje 

z reprezentacji świecących na ekranie kineskopu. (Nie, nie zamierzam twierdzić, że Vorsetzer 

jest świadomy – chcę jedynie założyć, że jest wystarczająco dobry w tym, co robi, aby móc 

odpowiedzieć na pytania stawiane mu przez niewidomego inżyniera). CAD Dla Niewidomych 

1.0 tworzy prawdziwe obrazy, manipuluje nimi i używa ich do odpowiadania niewidomemu 

inżynierowi na pytania, na które widzący inżynier mógłby odpowiedzieć, korzystając ze 

zwykłego systemu CAD. Jeśli system 1.0 jest tak dobry, to system 2.0 będzie banalny do 

zaprojektowania: po prostu wyrzucamy kineskop i skierowaną nań kamerę, a na ich miejsce 

wprowadzamy prosty kabel! Przez ten kabel system CAD przesyła Vorsetzerowi mapę bitową, 

ciąg zer i jedynek definiujący obraz na kineskopie. W Vorsetzerze systemu 1.0 ta mapa bitowa 

była mozolnie rekonstruowana z danych wyjściowych przetworników optycznych w kamerze. 

  Niewiele jest oszczędności w obliczeniach w systemie 2.0 – następuje jedynie eliminacja 

niepotrzebnego sprzętu. Wszystkie rozbudowane wyliczenia linii wzroku, usuwanie ukrytych 

linii i tworzenie faktury, cieni oraz odbijającego się światła, które wymagały tyle obliczeń 

w systemie 1.0, nadal są częścią procesu. Wyobraźmy sobie, że Vorsetzer w systemie 2.0 ma 

dokonać głębokiej oceny przez porównanie kąta nachylenia faktury czy interpretację cienia. 

Będzie musiał zanalizować schematy bitów na odpowiednich pozycjach mapy bitowej, aby 

dotrzeć do rozróżnień faktur i cieni. 

  Oznacza to, że system 2.0 jest nadal absurdalnie niewydajną maszyną, ponieważ 

informacja o tym, że jakiś konkretny fragment mapy bitowej powinien reprezentować cień, jest 

już „znana” systemowi CAD (jeśli jest to część zakodowanego opisu obiektu, z którego system 

CAD generuje swoje obrazy), a jeśli ten fakt Vorsetzer musi dopiero ustalić, aby móc poczynić 

głęboką ocenę, dlaczego system CAD po prostu tego Vorsetzerowi nie powie? Po co zajmować 

się prezentowaniem cienia w celu analizowania schematów w Vorsetzerze, jeśli zadanie 

prezentowania schematu i jego analizowania wzajemnie się eliminują? 

  Zatem nasz CAD Dla Niewidomych 3.0 będzie wolny od ogromnych zadań 

obliczeniowych związanych z prezentacją obrazu, biorąc większość tego, co „wie” 

o reprezentowanych obiektach, i przekazując te informacje bezpośrednio do podsystemów 

Vorsetzera, a przy okazji korzystając z formatów prostych kodów właściwości i przypinając 

„etykiety” różnym „obszarom” na sieci mapy bitowej, co następnie zostaje zamienione 

z czystego obrazu na coś w rodzaju diagramu. Niektóre właściwości przestrzenne są 

reprezentowane bezpośrednio – są pokazywane – w (wirtualnej) przestrzeni mapy bitowej, ale 

inne są jedynie opowiedziane przez etykiety[93]. 

  Powinno nam to przypomnieć o moim twierdzeniu z rozdziału 5, że mózg musi poczynić 

dane rozróżnienie tylko raz; zidentyfikowana cecha nie musi być zaprezentowana ponownie dla 

centralnej istoty doceniającej w teatrze kartezjańskim. 

  Teraz jednak widzimy inny aspekt inżynierii: „wzajemne eliminowanie się” działa tylko 

wówczas, gdy systemy zmuszone się komunikować „mówią tym samym językiem”. Co jeśli 

format, w którym system CAD już „zna” właściwe informacje – na przykład dane o tym, że coś 

jest cieniem – nie jest formatem, w którym tej informacji może „użyć” Vorsetzer?[94] Wówczas 

komunikacja może wymagać „cofnięcia się, aby skoczyć do przodu”. Może być konieczne, aby 

systemy zaangażowały się w informacyjnie rozrzutne – można by rzec: rozwlekłe – interakcje, by 

w ogóle miały kontakt. Przypomina to szkicowanie mapy, żeby wytłumaczyć drogę 



obcokrajowcowi, podczas gdy musi on wiedzieć – gdybyśmy umieli to powiedzieć w jego języku 

– tylko „skręć w lewo na najbliższych światłach”. Zawracanie sobie głowy tworzeniem czegoś na 

kształt obrazu jest często potrzebne dla celów praktycznych, nawet jeśli nie jest potrzebne „co do 

zasady”. 

  Skoro systemy w naszych mózgach są wytworami kilku nakładających się na siebie 

historii oportunistycznego majsterkowania, długiej historii doboru naturalnego i krótkiej historii 

indywidualnego przekonstruowania poprzez automanipulację, powinniśmy się spodziewać, że 

odnajdziemy takiego rodzaju niewydajność. Poza tym istnieją inne powody przedstawiania 

informacji w formatach obrazkowych (poza czystą przyjemnością robienia tego), które – jeśli 

przypadkiem się na nie natkniemy – wkrótce zrobią na nas wrażenie, sprawiając, że tworzenie 

obrazów będzie w każdym razie warte zachodu. Jak już zauważyliśmy w spekulacjach 

w rozdziale 7 dotyczących „tworzenia diagramów dla samego siebie”, tego rodzaju transformacje 

formatu są często niezwykle efektywnymi sposobami wydobywania informacji, która w innym 

razie jest zupełnie nie do uzyskania z danych. Diagramy rzeczywiście sprowadzają się do 

re-prezentacji informacji – nie dla wewnętrznego oka, ale dla wewnętrznego mechanizmu 

rozpoznawania wzorców, który również przyjmuje dane wejściowe ze zwykłego 

(„zewnętrznego”?) oka. Dlatego techniki grafiki (komputerowej) są tak cenne na przykład dla 

nauki. Pozwalają zaprezentować ogromne tablice danych w formie dostępnej dla znakomitych 

umiejętności rozpoznawania wzorców obecnych w ludzkim oku. Tworzymy wykresy, mapy 

i wszelkiego rodzaju barwnie kodowane diagramy po to, aby poszukiwane regularności i cechy 

charakterystyczne po prostu nam się „ukazały” dzięki naszym systemom wzrokowym. Diagramy 

nie tylko pomagają nam dojrzeć wzory, które w innym przypadku mogłyby być niedostrzegalne; 

mogą nam ułatwić śledzić to, co istotne, oraz przypominać nam, aby zadać odpowiednie pytania 

w odpowiednich momentach. Lars-Erik Janlert (1985), szwedzki badacz sztucznej inteligencji, 

uważa, że takie generowanie i badanie obrazów w komputerze może też być przydatne 

w rozwiązywaniu inaczej nierozwiązywalnych problemów dotyczących tego, co moglibyśmy 

nazwać „zarządzaniem-wnioskowaniem” w systemach, które są „zasadniczo” systemami czysto 

dedukcyjnymi. (Inny punkt widzenia na ten sam proces przedstawiają Larkin i Simon 1987). 

  Ta taktyka jest z pewnością dobrze znana wielu bystrym myślicielom i została wspaniale 

opisana przez jednego z najbystrzejszych, fizyka Richarda Feynmana w Pan raczy żartować, 

panie Feynman!. W rozdziale celnie zatytułowanym Inny przybornik opowiada nam, jak 

zaskoczył swoich kolegów doktorantów w Princeton, „wyczuwając intuicyjnie” prawdę i fałsz 

tajemnicy teorii topologicznych, których zupełnie nie był w stanie otrzymać formalnie, a nawet 

w pełni zrozumieć: 

    Miałem pewną metodę, którą do dziś stosuję, kiedy ktoś stara się coś mi wytłumaczyć: 

krok po kroku wyobrażam sobie przykłady. Matematycy podawali przykład jakiegoś genialnego 

twierdzenia, którym się strasznie ekscytowali. Gdy wymieniali założenia, ja budowałem sobie 

konstrukcję, która je wszystkie spełniała. Gdy była mowa o zbiorze, podstawiałem sobie 

w głowie piłkę, gdy o zbiorach rozłącznych – dwie piłki. Potem, w miarę przybywania 

warunków, piłki przybierały w mojej głowie różne kolory, porastały włosami et cetera. Potem 

matematycy recytowali jakieś durne twierdzenie, które nie było prawdziwe dla mojej włochatej 

zielonej piłki, więc mówiłem: „Fałszywe!”. 

  Jeżeli twierdzenie było prawdziwe, strasznie się podniecali, a ja przez chwilę pozwalałem 

im się nacieszyć, po czym podawałem im mój kontrprzykład. 

  – Ach, zapomnieliśmy ci powiedzieć, że to homomorficzny Hausdorff drugiej klasy. 

  – W takim razie to trywialne! – odpowiadałem. – Trywialne! – Wtedy już kojarzyłem, 

o co w twierdzeniu chodziło, chociaż nie miałem pojęcia, co to jest homomorficzny Hausdorff 



drugiej klasy. [Feynman 1985/2007, s. 89–90] 

    Takie taktyki do pewnego stopnia „przychodzą naturalnie”, ale muszą zostać wyuczone 

lub odkryte, a niektórzy ludzie dają sobie radę o wiele lepiej niż inni. Ci, u których takie 

umiejętności są wysoce rozwinięte, mają inne maszyny wirtualne w swoich mózgach, o znacząco 

większym potencjale w porównaniu z tymi, którzy są rzadkimi i marnymi „wizualizatorami”. Te 

różnice szybko ujawniają się w ich indywidualnych, heterofenomenologicznych światach. 

  Istnieje więc istotny powód, aby uważać, jak twierdzą Kosslyn i inni, że ludzie 

wykorzystują swoje systemy wizualne nie tylko poprzez prezentowanie sobie prawdziwych, 

zewnętrznych obrazów (jak na kineskopie w systemie CAD), ale również z indywidualnie 

zaprojektowanymi wewnętrznymi obrazami wirtualnymi czy reprezentacjami danych w formie 

diagramów, które są odpowiednim surowcem dla jakiegoś późniejszego etapu bądź etapów 

maszynerii przetwarzania wizualnego. 

  Na jakie inżynieryjne rozwiązania problemów wewnętrznej komunikacji i manipulacji 

informacją wpadł ludzki mózg oraz jakie są ich mocne i słabe strony?[95] Są to empiryczne 

pytania, na które odpowiadają badania nad wyobrażeniami w psychologii poznawczej, 

i powinniśmy zachować ostrożność, jeśli chodzi o przedstawianie odpowiedzi a priori[96]. 

Przypuszczam, że moglibyśmy znaleźć systemy przekształceń wyobrażeń systemu 1.0 w naszym 

mózgu, łącznie ze świecącymi kropkami fosforowymi oraz wewnętrznymi oczami wrażliwymi na 

światło. (Według mnie nie jest niemożliwe, aby stworzenia na jakiejś planecie miały takie 

urządzenie). A eksperymenty takie jak Reisberga i Chambersa pokazują, że skróty, jakie 

odnalazły nasze mózgi, właściwie uniemożliwiają odkrycie systemu 2.0 z formatem mapy 

bitowej, która nigdy nie wykorzystuje skrótów. (Gdybyśmy mieli taki system, rozwiązanie 

problemu czerwonego X w naszych głowach byłoby łatwe, tak jak obrócenie Teksasu). 

  Fenomenologia dostarcza tropów biegnących w obu kierunkach: „mglistość” obrazów 

mentalnych, która jest „intuicyjnie oczywista” w fenomenologii większości osób badanych, 

wskazuje na skróty używane przez mózg przypadki, kiedy mózg mówi bez pokazywania. Jest to 

prawda zarówno w przypadku percepcji wizualnej, jak i wizualizacji. Zauważyliśmy już 

w rozdziale 3, jak trudno narysować różę znajdującą się wprost przed naszymi oczami, a nawet 

skopiować rysunek, a powód jest taki, że czysto przestrzenne właściwości, które jednostka musi 

zidentyfikować lub rozróżnić, aby rysować dobrze, w toku przetwarzania percepcyjnego 

zostawały zwykle porzucane, nie są podsumowywane w raportach ani pozostawiane do 

późniejszego zinterpretowania. Z drugiej strony przydatność obrazów umysłowych 

w „dostrzeganiu wzorców” lub „przypominaniu sobie” o szczegółach, o których w innym 

przypadku moglibyśmy zapomnieć, wskazuje na wykorzystanie maszynerii rozpoznawania 

wzorców wizualnych, które mogło następować, jeśli jedna część mózgu zadała sobie trud 

przygotowania wersji w specjalnym formacie informacji użytku tych systemów wizualnych. Jak 

widzieliśmy w rozdziale 1, wymagania związane z przetwarzaniem informacji w takich 

reprezentacjach są ogromne i nie powinno nas dziwić, że tak kiepsko radzimy sobie 

z utrzymywaniem w stabilności nawet wysoce schematycznych diagramów w naszych głowach. 

  Oto krótki test, który przypomni ci o tym, jak bardzo ograniczone są nasze możliwości: 

Oczyma wyobraźni uzupełnij następującą krzyżówkę, wpisując w nią następujące słowa pionowo 

w kolumnach, zaczynając od kolumny lewej: TOK IWO RYT. 

  



 
 Ryc. 10.6 

 

  Czy potrafisz sprawnie odczytać słowa poziome? W rzeczywistym diagramie na papierze 

te słowa by „wyskoczyły” – nie sposób ich nie zobaczyć. Taki w końcu jest cel kreślenia 

diagramów: przedstawić dane w formacie, który sprawia, że nowa analiza danych staje się łatwa 

lub nieunikniona. Siatka liter alfabetu trzy na trzy nie jest bardzo skomplikowaną strukturą 

danych, ale najwyraźniej nie jest czymś, co nasze mózgi potrafią utrzymać w miejscu 

wystarczająco stabilnie, aby ich systemy wizualne mogły sprawić, że coś „wyskoczy”. (Jeśli 

chcesz spróbować jeszcze raz, oto dwie kolejne grupy słów do kolumn: LUJ ELA WEK i ZUP 

ELA ZEW). 

  Jest jednak mnóstwo możliwości wariacji indywidualnych w taktykach 

wykorzystywanych przez różne osoby wizualizujące, a niektóre mogą być w stanie odkryć – lub 

rozwinąć – strategie wyobrażeniowe pozwalające im „czytać” z tych diagramów. Mając 

wyjątkowe talenty obliczeniowe, można nauczyć się mnożyć przez siebie liczby 

dziesięciocyfrowe, więc nie byłoby zaskoczeniem, gdyby niektórzy mogli rozwinąć niezwykłe 

talenty „czytania krzyżówek” oczyma wyobraźni. Te nieformalne demonstracje dają nam 



podpowiedzi, lecz eksperymenty mogą o wiele wyraziściej zdefiniować rodzaje mechanizmów 

i procesów, z których ludzie korzystają w tych aktach automanipulacji. Dotychczasowe 

świadectwa wspierają pogląd, że używamy strategii mieszanej, korzystając z wizualnej analizy 

sieci, jak również włączając etykiety skrótowe, mówiące, a nie pokazujące. 

  Zwróćmy jednak uwagę, że nawet w systemie CAD Dla Niewidomych 2.0, który jest 

skrajnie obrazkowy, po dodaniu mapy bitowej przedstawiającej kolor, zacieniowanie oraz fakturę 

piksel po pikselu nadal istnieje sens – sens istotny metafizycznie, jak zobaczymy w następnych 

dwóch rozdziałach – w którym wszystko jest „powiedziane”, a nie „pokazane”. Przypomnijmy 

sobie czerwone X na naszej figurze Sheparda (Ryc. 10.4). W systemie 1.0 jest przedstawione 

w prawdziwej czerwieni – kineskop emituje światło, które musi zostać przeniesione do kamery 

w sposób analogiczny do tego, jak czopki w naszych oczach reagują na różną częstotliwość fal. 

Gdy Vorsetzer obraca obraz tam i z powrotem, polując na mignięcie czerwieni w dziurze, czeka 

na okrzyk swoich demonów wykrywających kolor czerwony. W systemie 2.0 to oprzyrządowanie 

zostaje wyrzucone, a mapa bitowa reprezentuje kolor każdego piksela numerycznie. Być może 

odcień czerwonego ma numer 37. Vorsetzer w systemie 2.0, gdy obraca obraz z mapy bitowej 

tam i z powrotem, zerka w dziurę, czekając na mignięcie numeru 37. Innymi słowy, pytam, czy 

którykolwiek z demonów pikselowych chce mu powiedzieć: „Mam tu kolor numer 37”. Cała 

czerwień zniknęła – pozostały tylko liczby. W końcu cała praca w systemie CAD Dla 

Niewidomych musi zostać wykonana przez operacje arytmetyczne na ciągach bitów, tak jak to 

obserwowaliśmy na najniższym poziomie Shakeya w rozdziale 4. I nieważne, jak 

quasi-obrazkowe czy wyobrażeniowe są procesy prowadzące do werbalnej odpowiedzi 

Vorsetzera na pytania, nie będą wygenerowane w wewnętrznym miejscu, gdzie zagubione 

właściwości (właściwości jedynie „mówiły o” w mapie bitowej) są w jakiś sposób przywracane, 

aby mogły zostać ocenione przez sędziego tworzącego odpowiedzi. 

  Ludzie nie są systemami CAD Dla Niewidomych. Fakt, że system ten może manipulować 

swoimi „wyobrażeniami umysłowymi” i analizować je bez teatru kartezjańskiego, nie udowadnia 

sam w sobie, że w mózgu człowieka nie ma takiego teatrzyku, ale pokazuje, iż nie musimy się 

odnosić do niego, wyjaśniając ludzki talent do rozwiązywania problemów „oczyma wyobraźni”. 

Istnieją procesy umysłowe silnie analogiczne do obserwacji, lecz gdy zredukujemy metaforę 

kineskopu Kosslyna do samej jej istoty, usuniemy właśnie te cechy, które nazwalibyśmy „teatrem 

kartezjańskim”. Nie potrzeba żadnego czasu ani miejsca, gdzie „to wszystko się łączy” ku 

pożytkowi jednego, zunifikowanego obserwatora; rozróżnienia mogą się dokonać w sposób 

rozproszony, asynchroniczny i wielopoziomowy. 

  2. Słowa, obrazy i myśli 

 

 

  Prawdziwie „twórczy” aspekt języka leży nie w jego „nieskończonej zdolności do 

generowania”, ale w cyklach realizacji i rozumienia, zapośredniczonych przez umysł zdolny do 

refleksji nad wieloma znaczeniami, które można przypisać zdaniu, znaczeniami, które nie 

musiały być obecne w myśli tworzącej to zdanie, ale które stały się dostępne poprzez 

samozrozumienie (lub głęboką interpretację zdania innej osoby) i mogą prowadzić do nowych 

myśli, wyrażanych i reinterpretowanych, i tak dalej, w nieskończoność. 

  H. Stephen Straight, 1976, s. 540 

 

    Brytyjskiego ekonoma Johna Maynarda Keynesa zapytano kiedyś, czy myśli słowami, 

czy obrazami. „Myślę myślami” – odpowiedział. Słusznie oparł się sugestii, że „rzeczy, którymi 

myślimy” są słowami lub obrazami, gdyż – jak widzieliśmy – „obrazy umysłowe” nie są 



dokładnie takie jak obrazy w głowie, a myślenie „werbalne” nie jest dokładnie takie jak 

mówienie do siebie. Jednak powiedzenie, że ktoś myśli myślami, nie jest lepsze. Jedynie oddala 

pytanie, ponieważ myśl jest właśnie tym, cokolwiek się dzieje, gdy myślimy – a co to jest 

dokładnie, to już nie takie jasne. 

  Skoro przyjrzeliśmy się szkicom rodzajów drugoplanowej maszynerii odpowiedzialnej 

przyczynowo za szczegóły naszych światów heterofenomenologicznych, możemy rozpocząć 

opisywanie fenomenologii myślenia, wyjaśniając nie tylko ograniczenia i warunki fenomenologii 

„wizualnej” i „werbalnej”, ale szukając jeszcze innych jej rodzajów, które nie wymykają się tej 

dychotomii. 

  Jednym z moich ulubionych ćwiczeń z zakresu heterofenomenologii jest książka 

Vladimira Nabokova Obrona Łużyna o mistrzu Łużynie, szachowym geniuszu, który ma 

załamanie nerwowe podczas kulminacyjnej rozgrywki. Widzimy trzy etapy rozwoju jego 

świadomości: jego chłopięcy umysł (zanim odkrył szachy w wieku około dziesięciu lat), umysł 

przesycony szachami (do momentu załamania nerwowego) oraz przykrą pozostałość dwóch 

pierwszych etapów po załamaniu, gdy uwięziony przez swoją żonę w świecie bez szachów – bez 

rozmowy o szachach, bez gry, bez książek o szachach – jego umysł powraca do pewnego rodzaju 

rozpuszczonej, infantylnej paranoi, rozjaśnianej wykradzionymi momentami szachowymi – 

rozjaśniającymi ukradkowymi atakami na diagramy szachowe w gazetach – jednak ostatecznie 

poddaje się obsesjom szachowym, które kończą się jego samomatem. Dowiadujemy się, że 

Łużyn ma umysł tak przesiąknięty szachami, iż widzi całe swoje życie w ten sposób. Oto 

przedziwne zaloty kobiety, która później zostanie jego żoną: 

    Łużyn, zacząwszy nagle mówić o tym, że niegdyś, jako młody chłopiec, mieszkał w tym 

hotelu, podjął ostrożnymi posunięciami, których sens uświadamiał sobie bardzo niejasno, swoiste 

wyznanie miłosne. 

  – Niech pan opowie coś jeszcze – powtórzyła, choć spostrzegła, jak chmurnie i ze 

znudzeniem zamilkł. 

  Siedział, opierając się na laseczce, i myślał o tym, że lipą stojącą na oświetlonym zboczu 

można by ruchem skoczka wziąć tamten oto słup telegraficzny, i zarazem usiłował sobie 

przypomnieć, o czym mówił przed chwilą. [...] 

  Przywierając ramieniem do jego piersi, próbowała ostrożnie unieść wyżej palcem jego 

powieki, i od lekkiego nacisku na gałkę oczną skakało dziwne, czarne światełko, skakało niczym 

jego czarny skoczek, który po prostu brał pionka, jeśli go Turati wysuwał w siódmym posunięciu, 

jak to zrobił podczas ostatniego spotkania. [Nabokov 1930/2005, s. 88, 104] 

    A oto spojrzenie na stan jego umysłu po załamaniu nerwowym: 

    Znalazł się w pełnym dymu pomieszczeniu, gdzie siedziały hałaśliwe widma. W każdym 

rogu dojrzewał atak – i potrącając stoliki, wiaderko, skąd sterczał szklany pion o złocistym 

gardle, bęben, w który bił, wygiąwszy się, grzywiasty szachowy koń, dobrnął do szklistego, cicho 

wirującego blasku [...]. [Nabokov 1930/2005, s. 125] 

    Te motywy są „obrazami” pod wieloma względami, gdyż szachy to gra przestrzenna 

i nawet tożsamość figur jest standardowo określona przez ich kształty, lecz władza szachów nad 

umysłem Łużyna nie wyczerpuje się w ich wizualnych czy przestrzennych własnościach – 

wszystko, co może zostać uchwycone na zdjęciach lub filmach szachownicy, jej figury w ruchu. 

Te cechy wizualne stanowią tak naprawdę jedynie najpłytszy aspekt jego wyobraźni. O wiele 

silniejsza jest dyscyplina zasad i taktyki gry; to abstrakcyjna struktura szachów, z którą tak 

obsesyjnie się zapoznał, a jego nawyki związane z badaniem tej struktury prowadzą jego umysł 

od „myśli” do „myśli”. 

    [...] naraz, połapawszy się, stwierdzał smętnie, że znowu nie dopatrzył i w jego życiu 



dokonał się subtelny ruch, bezlitośnie kontynuujący feralną kombinację. Postanowił więc 

podwoić czujność, obserwować każdą sekundę życia, wszędzie bowiem mógł się czaić podstęp. 

Najbardziej przy tym dręczyła go niemożność obmyślenia rozumnej obrony, bowiem cel 

przeciwnika był jeszcze niewiadomy. [Nabokov 1930/2005, s. 203] 

    Ucząc się jeździć na rowerze lub prowadzić samochód, odkrywamy nowe struktury 

możliwości działania, z ich ograniczeniami, znakami, rutynami, perspektywami, rodzaj 

abstrakcyjnego labiryntu zachowań, w którym szybko się odnajdujemy. Wkrótce stają się „drugą 

naturą”. Sprawnie włączamy strukturę tego zewnętrznego zjawiska w swoją własną strukturę 

kontrolną. W tym procesie możemy mieć okresy obsesyjnej eksploatacji, kiedy to nie jesteśmy 

w stanie oderwać się od nowo poznanych ruchów. Pamiętam krótki okres mojej manii brydżowej, 

gdy mając kilkanaście lat, obsesyjnie i bezsensownie śniłem o brydżu. Wykonywałem ten sam 

ruch setki razy albo śniłem o „licytowaniu” podczas rozmów z moimi nauczycielami i kolegami 

z klasy. Moje omamy hipnagogiczne (owe dosyć halucynacyjne momenty, które nawiedzają nas, 

gdy zasypiamy lub gdy właśnie się budzimy) były pełne problemów typu „jaka jest prawidłowa 

reakcja na zalicytowanie trzech książek – cztery noże czy cztery widelce?”. 

  Napotykając nową, abstrakcyjną strukturę w świecie – zapis muzyczny, język 

programowania, powszechne prawo, pierwszą ligę baseballową – dość częste jest pokonywanie 

tej ścieżki tam i nazad, co tworzy myślowe koleiny – przez próbę ich prawdziwego zrozumienia 

i wyczucia. Łużyn jest przypadkiem ekstremalnym; ma tylko jedną strukturę, którą może się 

bawić, i używa jej do wszystkiego. I w końcu zaczyna ona dominować nad innymi strukturami 

w jego umyśle, kierując sekwencjami jego myśli niemal tak sztywno, jak ciągi instrukcji 

w programie maszyny von Neumanna. 

  Pomyślmy o wszystkich strukturach, których uczą w szkole i wszędzie indziej: 

odczytywanie zegara, arytmetyka, pieniądze, trasy autobusów, korzystanie z telefonu. Ale ze 

wszystkich struktur, z którymi zapoznajemy się w ciągu życia, z pewnością najbardziej 

wszechobecnym i potężnym źródłem dyscypliny w naszych umysłach jest nasz język ojczysty. 

(Zwykle dostrzegamy najwięcej, przyglądając się kontrastom; Oliver Sacks w Zobaczyć głos 

[1989/1998] doskonale zwraca uwagę na bogactwa, których dostarcza umysłowi język, 

pokazując okrutne zubożenie umysłu niesłyszącego dziecka, jeśli jest ono pozbawione 

wczesnego dostępu do języka naturalnego – języka migowego). W rozdziale 8 widzieliśmy, jak 

bardzo samo słownictwo, które mamy do użytku, wpływa nie tylko na sposób, w jaki mówimy do 

innych, ale również na to, jak mówimy do siebie. Poza czynnikiem leksykalnym istnieje czynnik 

gramatyczny. Jak wskazuje Levelt (1989, sekcja 3.6), obligatoryjne struktury zdań w naszych 

językach są jak przewodnicy przypominający o tym, by sprawdzić to i odnieść się do tamtego, 

wymagający od nas organizowania faktów w pewien konkretny sposób. Część tej struktury może 

rzeczywiście być wrodzona, jak uważa Chomsky i inni, ale nie ma tak naprawdę znaczenia, gdzie 

leży granica dzieląca struktury ulokowane w mózgu genetycznie i te, które docierają do niego 

jako memy. Te struktury, prawdziwe czy wirtualne, tworzą szlaki, po których mogą następnie 

„podróżować” myśli. 

  Język zakaża i odmienia nasze myśli na każdym poziomie. Słowa, które znamy, są 

katalizatorami mogącymi wytrącić utrwalone treści, gdy jedna część mózgu próbuje porozumieć 

się z drugą. Struktury gramatyczne narzucają dyscyplinę naszym myślowym nawykom, 

kształtując sposoby, w jakie badamy nasze własne „bazy danych”, próbując, jak hodowca ptaków 

u Platona, przywołać odpowiednie ptaki. Struktury historii, których się uczymy, zapewniają 

wskazówki na innym poziomie, zachęcając nas do zadawania samym sobie pytań, które mogą 

z największym prawdopodobieństwem przydać się nam w bieżących okolicznościach. 

  Nic z tego nie ma sensu, dopóki nadal ujmujemy umysł jako idealnie racjonalny 



i doskonale dla siebie przejrzysty czy jednolity. Co miałoby mieć na celu mówienie do siebie, 

jeśli wiadomo już, co masz zamiar powiedzieć? Gdy jednak dostrzeżemy możliwość 

częściowego zrozumienia, niedoskonałej racjonalności, problematycznej komunikacji między 

różnymi obszarami, możemy zobaczyć, jak ogromne siły wyzwalane przez język w mózgu mogą 

być wykorzystywane w różnych formach podnoszenia siebie samego na wyższy poziom 

(bootstrapping), niektórych dobroczynnych, a innych – złośliwych. 

  Oto przykład: 

    Jesteś wspaniały! 

    A oto kolejny przykład: 

    Jesteś żałosny! 

    Wiesz, co oznaczają te zdania. Wiesz również, że właśnie przywołałem je znikąd, jako 

pomoc w wyjaśnieniu pewnej kwestii filozoficznej, oraz że nie są to zamierzone wypowiedzi 

żadnej osoby. Z pewnością ani ci nie schlebiam, ani cię nie obrażam, a nie ma tu nikogo innego. 

Ale czy można schlebiać sobie lub obrażać siebie, korzystając z jednego z moich zdań 

i wypowiadając je wielokrotnie do siebie „z naciskiem”? Spróbuj, jeśli masz odwagę. Coś się 

dzieje. Przez pierwszą minutę sobie nie wierzysz (mówisz do siebie), lecz stwierdzasz, że 

powtarzanie sobie tych słów rozbudza pewne reakcje, być może nawet lekkie zaróżowienie uszu, 

łącznie z reakcjami, odpowiedziami, sprostowaniami, obrazami, wspomnieniami, projektami. Te 

reakcje mogą oczywiście mieć różne rezultaty. Dale Carnegie miał rację co do mocy 

pozytywnego myślenia, ale jak z większością technik, łatwiej je stworzyć, niż kontrolować. Gdy 

mówisz do siebie, nie musisz sobie wierzyć, aby pojawiły się reakcje. Z pewnością one nastąpią 

i z pewnością będą miały związek w taki czy inny sposób ze znaczeniem słów, którymi się 

stymulujesz. Kiedy już rozpoczną się reakcje, mogą one poprowadzić twój umysł w miejsca, 

w których okaże się, że jednak sobie wierzysz – uważaj zatem, co do siebie mówisz. 

  Filozof Justin Leiber podsumowuje rolę języka w kształtowaniu naszego życia 

umysłowego: 

    Patrząc na siebie z punktu widzenia komputera, nie możemy uniknąć dostrzeżenia, że 

język naturalny jest naszym najważniejszym „językiem programowania”. Oznacza to, że 

ogromna część naszej wiedzy i czynności jest przez nas najlepiej komunikowana i rozumiana 

w naszym języku naturalnym. [...] Można by powiedzieć, że język naturalny był naszym 

pierwszym wielkim, oryginalnym wytworem i, co sobie coraz bardziej uświadamiamy, skoro 

języki to maszyny, to język naturalny wraz z mózgiem, który nim steruje, był wynalazkiem na 

miarę komputera uniwersalnego. Można by to powiedzieć, gdyby nie ukradkowe podejrzenie, że 

język nie jest czymś, co wynaleźliśmy, ale czymś, czym się staliśmy, nie czymś, co 

skonstruowaliśmy, ale czymś, w czym stworzyliśmy i odtworzyliśmy siebie samych. [Leiber, 

s. 8] 

    Hipoteza mówiąca, że język odgrywa kluczową rolę w myśleniu, na pierwszy rzut oka 

może się wydawać wersją często dyskutowanej hipotezy mówiącej, że istnieje język myśli, jeden 

nośnik, w którym przebiega całe poznanie (Fodor 1975). Jest jednak między nimi istotna różnica. 

Leiber trafnie nazywa język naturalny „językiem programowania mózgu”, ale możemy odróżnić 

języki programowania wyższego poziomu (takie jak Lisp, Prolog czy Pascal) od podstawowych 

„języków maszynowych” lub odrobinę mniej elementarnych „asemblerów”, z których owe języki 

programowania wyższego poziomu są budowane. Języki wyższego poziomu to maszyny 

wirtualne i tworzą one (tymczasowe) struktury w komputerze, wyposażające go w konkretny 

wzorzec silnych i słabych stron. Cena, którą płacimy za to, że pewne rzeczy „łatwo powiedzieć”, 

jest taka, że inne powiedzieć „trudno” czy nawet nie sposób. Taka maszyna wirtualna może 

nadawać strukturę tylko części kompetencji komputera, pozostawiając inne części podstawowej 



maszynerii nietknięte. Pamiętając o tym rozróżnieniu, przekonująca jest teza, że szczegóły języka 

naturalnego – słownictwo i gramatyka angielskiego, chińskiego czy hiszpańskiego – krępują 

mózg podobnie do języka programowania wyższego poziomu. Nie ma to jednak nic wspólnego 

z wyrażaniem wątpliwej hipotezy, że taki język naturalny zapewnia strukturę do najniższego 

poziomu organizacji. I rzeczywiście, Fodor i inni broniący idei języka myśli zwykle twierdzą, że 

nie mówią o poziomie, na którym języki ludzkie urzeczywistniają takie skrępowania. Mówią 

o głębszym, mniej dostępnym poziomie reprezentacji. Fodor zdobył się kiedyś na zabawne 

wyznanie: przyznał, że gdy bardzo ciężko myślał, jedynym rodzajem elementów językowych, 

których był świadom, były urywki typu: „No dalej, Jerry, dasz radę!”. Mogły to być jego „myśli” 

i zobaczyliśmy właśnie, jak w rzeczywistości mogą one odgrywać istotną rolę w rozwiązywaniu 

problemów, z którymi musi się zmagać, lecz nie do końca są czymś, z czego możemy stworzyć 

percepcyjne wnioski, hipotezy do przetestowania oraz inne postulowane operacje na 

podstawowym poziomie języka myśli. Keynes miał rację, opierając się wyborowi między 

słowami a obrazami; nośniki używane przez mózg są jedynie odrobinę analogiczne do 

reprezentacyjnych nośników życia publicznego. 

  3. Relacjonowanie i wyrażanie 

 

 

  Pomału osłabiamy ideę teatru kartezjańskiego. Naszkicowaliśmy konkurencyjną wobec 

centralnego nadawacza sensu hipotezę w rozdziale 8, a przed chwilą widzieliśmy, jak oprzeć się 

urokowi wewnętrznego kineskopu. Obawiam się, że to jedynie boczny cios; teatr kartezjański 

nadal ma się dobrze, nadal nieustępliwie wpływa na naszą wyobraźnię. Czas na zmianę taktyki 

i atak od wewnątrz, wybuch w teatrze kartezjańskim przez pokazanie jego niespójności na jego 

własnych zasadach. Zobaczmy, co się stanie, gdy poddamy się tradycji, po drodze akceptując 

zasady codziennej „psychologii potocznej”, uznając je za poprawne. Możemy zacząć od 

ponownego przyjrzenia się niektórym przekonującym twierdzeniom Ottona z początku 

rozdziału 8: 

    Gdy ja mówię – kontynuuje Otto – mam na myśli to, co mówię. Moje świadome życie 

jest prywatne, ale mogę postanowić, że odkryję przed tobą pewne jego aspekty. Mogę 

zdecydować, że powiem ci o pewnych rzeczach dotyczących mojego obecnego lub 

wcześniejszego doświadczenia. Gdy to robię, formułuję zdania, które ostrożnie dostosowuję do 

materiału, z którego chcę zdać sprawę. Mogę poruszać się tam i z powrotem między przeżyciami 

a potencjalnym sprawozdaniem, konfrontując słowa z przeżyciem, upewniając się, że odnalazłem 

odpowiednią formę wyrażającą dokładnie to, co chcę. Czy wino ma w smaku aromat grejpfruta, 

czy może bardziej przypomina mi jagody? Czy byłoby lepiej powiedzieć, że wyższy ton brzmiał 

głośniej, czy po prostu wydawał on się wyraźniejszy lub bardziej natężony? Odnoszę się do 

mojego szczególnego, świadomego przeżycia i dokonuję osądu, które słowa najlepiej oddają jego 

charakter. Gdy jestem usatysfakcjonowany precyzyjnym wysłowieniem, wyrażam je. Z mojego 

introspekcyjnego raportu możesz dowiedzieć się o pewnej cesze mojego świadomego przeżycia. 

    Częściowo ta teza świetnie pasuje do proponowanego przez nas modelu realizacji języka 

z rozdziału 8. Proces ciągłego dopasowywania słów do treści przeżycia może być dostrzeżony 

w pandemonium łączącym demony słów z demonami treści. Brakuje oczywiście wewnętrznego 

Ja, którego oceny kierują tymi połączeniami. Lecz chociaż Otto rzeczywiście mówi o tym, co „ja 

wybieram” i co „ja osądzam”, introspekcja tego nie potwierdza. 

  Mamy niewielki dostęp do procesów, dzięki którym słowa „pojawiają” nam się do 

powiedzenia, nawet wówczas, gdy mówimy celowo, próbując nasze wypowiedzi po cichu, zanim 

wypowiemy je na głos. Potencjalne wypowiedzi do powiedzenia po prostu wyskakują nie 



wiadomo skąd. Okazuje się, że już je wypowiadamy lub że jakoś je sprawdzamy, czasem je 

odrzucając, a czasem trochę je redagując przed wypowiedzeniem, ale nawet te sporadyczne kroki 

pośrednie nie dają nam żadnych wskazówek co do tego, jak to robimy. Po prostu akceptujemy 

jakieś słowo lub je odrzucamy. Jeśli mamy racje osądów, to rzadko są rozważane przed 

wykonaniem, a jedynie stają się oczywiste po fakcie. („Miałam zamiar użyć słowa jałowy, ale się 

powstrzymałam, bo brzmiałoby to zbyt pretensjonalnie”). Zatem nie mamy uprzywilejowanego 

dostępu do procesów zachodzących w nas, gdy myśli stają się mową. O ile wiemy, mogą być 

tworzone przez pandemonium. 

    Mimo wszystko – kontynuuje Otto – model pandemonium pomija poziom czy etap tego 

procesu. Twojemu modelowi brakuje nie rzutowania do „przestrzeni fenomenalnej” teatru 

kartezjańskiego – co za absurdalny pomysł! – ale dodatkowego poziomu artykulacji 

w psychologii mówiącego. Nie wystarczy, że słowa się ze sobą złączą w jakimś wewnętrznym 

tańcu godowym, a następnie zostaną wypowiedziane. Jeśli mają być raportami z czyichś stanów 

umysłowych, muszą w jakiś sposób opierać się na akcie wewnętrznego zrozumienia. Model 

pandemonium pomija stan świadomości (awareness) mówiącego, który to stan kieruje mową. 

    Bez względu na to, czy Otto ma rację, czy nie, z pewnością wyraża powszechną mądrość: 

właśnie w taki sposób zwykle postrzegamy umiejętność mówienia ludziom o naszych 

świadomych stanach. W serii niedawnych artykułów filozof David Rosenthal (1986, 1989, 

1990a, 1990b) zanalizował tę codzienną koncepcję świadomości i jej związek z naszymi 

pojęciami raportowania i wyrażania. Pokazuje pewne strukturalne cechy, które możemy dobrze 

wykorzystać. Po pierwsze, możemy wykorzystać jego analizę, aby zobaczyć od wewnątrz, jak 

wygląda standardowe postrzeganie i dlaczego jest tak nieodparte. Po drugie, możemy pokazać, 

jak dyskredytuje ideę zombi – bez pomocy z zewnątrz. Po trzecie, możemy obrócić standardowy 

pogląd przeciwko niemu samemu i wykorzystać napotkane trudności, aby nakreślić lepszy obraz, 

zachowujący ziarno prawdy w poglądzie tradycyjnym, ale odrzucający kartezjańskie ramy 

pojęciowe. 

  Co się dzieje, gdy mówimy? Sednem powszechnego mniemania na ten temat jest pewien 

truizm: Mówimy, co myślimy, o ile nie kłamiemy i nie jesteśmy nieszczerzy. Dokładniej można 

powiedzieć, że wyrażamy jedno z naszych przekonań lub myśli. Załóżmy na przykład, że widzisz 

kota nerwowo czekającego obok lodówki i mówisz: „Kot chce kolację”. Wyraża to twoje 

przekonanie, że kot chce kolację. Przez wyrażenie swojego przekonania, zdajesz sprawę z tego, 

co uważasz za fakt dotyczący kota. W tym przypadku składasz raport o pragnieniu kota chcącego 

jeść. Warto zauważyć, że nie zdajesz sprawy ze swojego przekonania ani też nie wyrażasz 

pragnienia kota. Kot wyraża swoje pragnienie, stojąc niespokojnie obok lodówki, a ty, 

zauważywszy to, używasz tego jako podstawy – dowodu – swojego raportu. Istnieje wiele 

sposobów wyrażenia stanu umysłowego (takiego jak pragnienie), ale tylko jeden sposób zdania 

z niego sprawy, czyli wykonanie aktu mowy (ustnego, pisemnego czy inaczej przekazanego). 

  



 
 Ryc. 10.7 

 

  Jednym z najbardziej interesujących sposobów wyrażania stanu umysłowego jest zdanie 

sprawy z innego stanu umysłowego. W powyższym przykładzie relacjonujesz pragnienie kota, 

tym samym wyrażając swoje własne przekonanie o pragnieniu kota. Twoje zachowanie świadczy 

nie tylko o tym, że kot ma pragnienie, ale również o tym, że masz przekonanie, iż kot ma 

pragnienie. Możesz jednak dać świadectwo swojego przekonania w inny sposób – być może 

przez ciche powstanie z krzesła i przygotowanie kolacji dla kota. Wyraziłoby to identyczne 

przekonanie bez żadnego relacjonowania. Można także po prostu usiąść na krześle i przewrócić 

oczami, nieumyślnie wyrażając swoją irytację na pragnienie kota dokładnie wtedy, gdy wygodnie 

usiadło się na krześle. Wyrażanie stanu umysłowego, umyślne bądź nie, jest po prostu robieniem 



czegoś, co stanowi dobre świadectwo tego stanu lub ujawnia go innemu obserwatorowi – osobie, 

którą nazwiemy „czytającą w myślach”. Inaczej jest z relacjonowaniem stanów umysłowych, co 

jest czynnością bardziej wyszukaną, zawsze intencjonalną i językową. 

  Oto zatem ważna wskazówka dotycząca źródła modelu teatru kartezjańskiego: codzienna 

psychologia potoczna traktuje relacjonowanie stanów umysłowych jak relacjonowanie zdarzeń ze 

świata zewnętrznego. Twoja relacja, że kot chce kolację, opiera się na obserwacji kota. Relacja 

wyraża przekonanie, że kot chce jeść, przekonanie dotyczące pragnienia kota. Nazwijmy 

przekonania o przekonaniach, pragnienia o pragnieniach, przekonania o pragnieniach, nadzieje 

o obawach itp. „stanami umysłowymi drugiego rzędu”. I jeśli (1) jestem przekonany, że ty (2) 

uważasz, że ja (3) chcę napić się kawy, to moje przekonanie jest przekonaniem trzeciego rzędu. 

(O ważności stanów umysłowych wyższego rzędu w teoriach umysłu przeczytasz w mojej 

książce Intentional Stance [Dennett 1987a]), Nie ma żadnych wątpliwości, że istnieją wyraźne 

różnice odpowiadające tym codziennym rozróżnieniom, gdy są stosowane niezwrotnie – gdy x 

uważa, że y jest w jakimś stanie umysłowym, a x ≠ y. Jest ogromna różnica między przypadkiem, 

w którym kot chce zostać nakarmiony i ty o tym wiesz, a przypadkiem, w którym kot chce zostać 

nakarmiony i ty o tym nie wiesz. Ale co z przypadkami zwrotnymi, gdzie x = y? Psychologia 

potoczna traktuje te przypadki dokładnie tak samo. 

  Załóżmy, że relacjonuję, że ja chcę jeść. W modelu standardowym muszę wyrażać 

przekonania drugiego rzędu o moim pragnieniu. Gdy relacjonuję moje pragnienie, wyrażam 

pogląd drugiego rzędu – mój pogląd o moim pragnieniu. A co jeśli zrelacjonuję to przekonanie 

drugiego rzędu, mówiąc: „Uważam, że chcę być nakarmiony”? Ta relacja musi wyrażać 

przekonanie trzeciego rzędu – moje przekonanie, że rzeczywiście chcę zostać nakarmiony. I tak 

dalej. Nasze codzienne pojęcia tego, na czym polega mówienie, naprawdę tworzą w ten sposób 

mnóstwo przypuszczalnie odmiennych stanów umysłowych: moje pragnienie jest różne od 

mojego przekonania, że mam pragnienie, co z kolei różni się od mojego przekonania, że jestem 

przekonany, że mam pragnienie itd. 

  Psychologia potoczna czyni dalsze rozróżnienia. Jak zwraca uwagę Rosenthal (wraz 

z wieloma innymi), odróżnia ona przekonania, które są podstawą stanów dyspozycyjnych, od 

myśli, które są stanami bieżącymi lub epizodycznymi – zdarzeniami przemijającymi. Twoje 

przekonanie o tym, że psy to zwierzęta utrzymuje się nieprzerwanie jako stan twojego umysłu od 

lat, ale zwracając na to uwagę właśnie teraz, wywołałem w tobie myśl – myśl, że psy to 

zwierzęta, epizod, który bez wątpienia nie zdarzyłby się w tobie właśnie teraz bez mojego 

udziału. 

  Wynika z tego oczywiście, że mogą istnieć myśli rzędu pierwszego, drugiego oraz myśli 

wyższego rzędu – myśli o myślach (o myślach...). I tu pojawia się kluczowy krok: Gdy wyrażam 

przekonanie – na przykład przekonanie o tym, że chcę jeść – nie wyrażam przekonania wyższego 

rzędu bezpośrednio; moje przekonanie prowadzi do epizodycznej myśli, myśli wyższego rzędu 

o tym, że chcę jeść, i wyrażam tę myśl (jeśli tak postanowię). Wszystko to jest elementem, jak 

twierdzi Rosenthal, zdroworozsądkowego modelu mówienia tego, co myślisz. 

  Cechą swoistą stanów ludzkiej świadomości jest to, że mogą być relacjonowane 

(wykluczając na przykład afazję, paraliż czy zakneblowanie ust), więc wynika z tego, według 

analizy Rosenthala, że „świadome stany muszą występować w towarzystwie odpowiednich myśli 

wyższego rzędu, a nieświadome stany umysłowe nie mogą mieć takich towarzyszy” (1990b, 

s. 16). Wspomniana myśl wyższego rzędu musi oczywiście dotyczyć stanu, któremu towarzyszy; 

musi być myślą o tym, że jest się w stanie niższego rzędu (lub właśnie się w nim było – czas 

szybko mija). Wygląda to, jakby miał się stąd wyłaniać nieskończony regres stanów świadomych 

czy myśli wyższego rzędu, ale Rosenthal twierdzi, że psychologia potoczna pozwala na 



niesamowitą inwersję: myśl drugiego rzędu nie musi sama w sobie być świadoma, aby jej 

pierwszorzędowy przedmiot był świadomy. Możesz wyrazić myśl bez jej świadomości, więc 

możesz wyrazić myśl drugiego rzędu bez jej świadomości – musisz być świadomy jedynie jej 

przedmiotu, pierwszorzędowej myśli, którą relacjonujesz. 

  Z początku może się to wydawać zaskakujące, ale po zastanowieniu można zauważyć, że 

to znany fakt widziany z nowej perspektywy: nie odnosisz się do wyrażanej myśli, ale do 

przedmiotu/przedmiotów, których dotyczy ta myśl. Rosenthal następnie twierdzi, że choć niektóre 

myśli drugiego rzędu są świadome – z racji trzeciorzędowych myśli o nich – są one dość rzadkie. 

Są zdecydowanie introspekcyjne, a zrelacjonowalibyśmy je (nawet sobie samym) tylko wówczas, 

gdybyśmy byli w stanie supersamoświadomości. Jeśli powiem ci „boli mnie”, relacjonuję 

świadomy stan, mój ból, oraz wyrażam przekonanie drugiego stopnia – moje przekonanie o tym, 

że mnie boli. Jeśli, naprawdę filozoficznie, powiem „myślę [lub jestem pewien, lub mam 

przekonanie], że mnie boli”, w ten sposób relacjonuję myśl drugiego rzędu, wyrażając myśl 

trzeciego rzędu. Zwykle jednak nie miałbym takiej trzeciorzędowej myśli i wówczas nie byłbym 

świadom takiej myśli drugiego rzędu; wyraziłbym ją, mówiąc „boli mnie”, ale nie byłbym tego 

w normalny sposób świadomy. 

  Idea nieświadomych myśli wyższego rzędu z początku może się wydawać oburzająca lub 

paradoksalna, lecz kategoria epizodów, o których mowa, nie jest kontrowersyjna, nawet jeśli 

pojęcie „myśl” zwykle nie jest używane na ich oznaczenie. Rosenthal wykorzystuje „myśl” jako 

pojęcie techniczne – z grubsza idąc śladami Kartezjusza – aby wyrazić za jego pomocą wszystkie 

stany epizodyczne o jakiejś treści, a nie tylko epizody, które zwykle nazwalibyśmy „myślami”. 

W ten sposób ukłucie bólu lub ujrzenie pończochy według Kartezjusza i Rosenthala liczyły się 

jako myśl. Jednak w przeciwieństwie do Kartezjusza Rosenthal twierdzi, że istnieją nieświadome 

myśli. 

  Nieświadome myśli to na przykład nieświadome zdarzenia percepcyjne, epizodyczne 

aktywacje przekonań, które zachodzą w sposób naturalny – które muszą zachodzić – podczas 

zwykłego kontrolowania zachowania. Przypuśćmy, że przewrócisz filiżankę z kawą na biurku. 

Jak błyskawica zrywasz się z krzesła, w ostatniej chwili unikając wylania kapiącej ze stołu kawy 

na siebie. Nie masz świadomości myślenia, że blat biurka nie wchłonie kawy ani że kawa, płyn 

poddający się prawom grawitacji, zacznie skapywać z biurka, jednak takie nieświadome myśli 

musiały się pojawić – bo gdyby filiżanka była pełna soli albo gdyby biurko przykryte było 

ręcznikiem, nikt nie zerwałby się z krzesła. Ze wszystkich twoich przekonań – dotyczących 

kawy, demokracji, baseballu, ceny herbaty w Chinach – te oraz kilka innych były bezpośrednio 

związane z okolicznościami. Jeśli przytaczamy je, wyjaśniając, dlaczego zrywamy się z krzesła, 

musiały one przez moment być dostępne, aktywowane lub w inny sposób uzyskane, wpływając 

na zachowanie, ale oczywiście wydarzyło się to nieświadomie. Takie nieświadome epizody 

byłyby przykładami tego, co Rosenthal nazywa nieświadomymi myślami. (Natknęliśmy się już 

na nieświadome myśli we wcześniejszych przykładach: nieświadoma percepcja wibracji 

w palcach umożliwiająca świadome zidentyfikowanie faktury dotykanej patykiem, nieświadome 

przypomnienie sobie kobiety w okularach, które doprowadziło do błędnego przeżycia kobiety 

przebiegającej obok). 

  Rosenthal (1990b) wskazuje, że definiując świadomość w kategoriach nieświadomych 

stanów umysłu (towarzyszących myśli wyższego rzędu), odkrył w psychologii potocznej 

fundamenty pod niekolistą, pozbawioną tajemnicy teorię świadomości. Uważa, że stan świadomy 

od nieświadomego odróżnia nie jakaś niedająca się wyjaśnić własność wewnętrzna, ale prosta 

własność, którą jest posiadanie towarzyszącej myśli wyższego rzędu dotyczącej stanu, o którym 

mowa. (Harnad 1982 przedstawia podobną strategię, choć z pewnymi ciekawymi różnicami). 



Psychologii potocznej rokuje to dobrze: nie jest oparta na tajemnicy; ma środki świetnie 

zanalizowane przez Rosenthala, pozwalające ująć cenioną kategorię, świadomość, w kategoriach 

podrzędnych i mniej problematycznych. Zyskiem z tej analizy jest to, że możemy jej użyć do 

obalenia pozornie ostrego rozróżnienia między istotami świadomymi a zombi. 

  4. Zombi, zimbo i iluzja użytkownika 

 

 

  Umysł to wzorzec postrzegany przez umysł. Być może jest to koliste, ale nie jest ani 

błędne, ani paradoksalne. 

  Doughlas Hofstadter, 1981, s. 200 

 

    Przypomnijmy sobie, że zombi filozofów pozornie dokonują aktów mowy, wydają się 

relacjonować swoje stany świadomości, wydają się dokonywać introspekcji. Lecz 

w rzeczywistości w ogóle nie są świadome, mimo że są nieodróżnialne od osoby świadomej, 

przynajmniej w swej najlepszej wersji. Mogą mieć stany wewnętrzne obdarzone funkcjonalną 

treścią (rodzajem treści, którą funkcjonaliści mogą przypisać wewnętrznej maszynerii robotów), 

ale są to stany nieświadome. Shakey – wyobrażony przez nas – jest typowym zombi. Kiedy 

„relacjonuje” stan wewnętrzny, nie relacjonuje świadomego stanu, ponieważ Shakey nie ma 

stanów świadomych, tylko nieświadomy stan, który jedynie powoduje, że przechodzi on 

w kolejny nieświadomy stan kierujący procesem generowania i wykonywania tak zwanych aktów 

mowy składających się z „prefabrykowanych” formułek. (Cały czas pozwalamy Ottonowi na 

takie twierdzenia). 

  Shakey nie podjął najpierw decyzji o tym, co zrelacjonować, po zaobserwowaniu czegoś, 

co odbywało się wewnątrz, a następnie wymyślił, jak to wyrazić; Shakey po prostu miał coś do 

powiedzenia. Shakey nie miał żadnego dostępu do tego, dlaczego chciał powiedzieć, że tworzył 

liniowe rysunki zgodnie z granicą między jasnymi i ciemnymi obszarami w jego obrazach 

umysłowych – po prostu był tak skonstruowany. Głównym twierdzeniem w rozdziale 8 było 

jednak to, że przeciwnie do tego, co na pierwszy rzut oka mogłoby się wydawać, to samo jest 

prawdą o nas. Nie mamy jakiegoś szczególnego dostępu do tego, dlaczego chcemy powiedzieć 

to, co stwierdzamy, że chcemy powiedzieć; po prostu jesteśmy tak skonstruowani. Jednak 

w przeciwieństwie do Shakeya bezustannie się przebudowujemy, odkrywając nowe rzeczy, które 

chcemy powiedzieć w wyniku zastanowienia nad tym, co właśnie się okazało, że chcemy 

powiedzieć, i tak dalej. 

  Ale czy bardziej zaawansowany Shakey również nie mógłby tego zrobić? Shakey był 

szczególnie topornym zombi, a teraz możemy sobie wyobrazić zombi bardziej realistycznego 

i złożonego, monitorującego swoje własne czynności, łącznie ze swoimi własnymi czynnościami 

wewnętrznymi, w nieskończonej, rosnącej spirali refleksyjności. Nazwę taką refleksyjną istotę 

„zimbo”. Zimbo to zombi, który w wyniku monitorowania samego siebie ma wewnętrzne (ale 

nieświadome) stany informacyjne wyższego rzędu dotyczące innych stanów informacyjnych 

niższego rzędu. (W tym eksperymencie myślowym nie ma znaczenia, czy zimbo jest uważany za 

robota, czy za człowieka – albo Marsjanina). Ci, którzy uważają, że pojęcie zombi jest spójne, 

muszą z pewnością zaakceptować możliwość istnienia zimbo. Zimbo to po prostu zombi ze 

złożonymi zachowaniami, a to dzięki systemowi kontroli umożliwiającemu rekurencyjną 

autoreprezentację. 

  Zauważmy, jak zimbo dałby sobie radę z testem Turinga, zaproponowanym przez Alana 

Turinga w 1950 roku słynnym teście operacyjnym na myślenie w komputerach. Komputer potrafi 

myśleć, twierdził Turing, jeśli potrafi regularnie pokonać ludzkiego przeciwnika w „grze 



w naśladowanie”: dwóch zawodników jest ukrytych przed sędzią-człowiekiem, ale mogą się 

z nim komunikować, wpisując komunikat na terminalu komputerowym. Zawodnik-człowiek po 

prostu próbuje przekonać sędziego, że jest człowiekiem, a to samo robi zawodnik-komputer – 

próbuje przekonać sędziego, że jest człowiekiem. Jeśli sędzia nie potrafi wskazać na komputer, 

komputer zostaje uznany za myślący. Turing zaproponował ten test jako rozwiązanie kończące 

dyskusję; było dla niego jasne, iż ten test tak niesłychanie trudno zdać, że jakikolwiek komputer, 

który potrafiłby wygrać, powinien być przez wszystkich postrzegany jako niesamowicie dobrze 

myślący. Myślał, że ustawił poprzeczkę wystarczająco wysoko, aby usatysfakcjonować 

sceptyków. Przeliczył się. Wielu uważa, że „zdanie testu Turinga” nie jest wystarczającym 

dowodem inteligencji, a już na pewno nie świadomości. (Analizę silnych i słabych punktów testu 

Turinga oraz jego krytyków znajdziesz w: Hofstadter 1981b, Dennett 1985a i French 1991). 

  Szanse zimbo w teście Turinga powinny być takie same jak każdej świadomej osoby, 

ponieważ zawodnicy ujawniają sędziemu jedynie swoje zachowanie, a do tego tylko werbalne 

(pisemne). Załóżmy więc, że jesteś sędzią w teście Turinga, a (pozorne) akty mowy zimbo 

przekonały cię, że jest on świadomy. Te pozorne akty mowy nie powinny cię przekonać – na 

mocy założenia, gdyż to tylko zimbo, a zimbo nie są świadome. Czy zimbo powinno jednak 

przekonać samo siebie? Gdy zimbo tworzy relację, wyrażając swoje własne stany nieświadome 

drugiego rzędu, nie istnieje nic, co mogłoby zapobiec jego refleksji (nieświadomej) nad tym 

właśnie stanem rzeczy. Tak naprawdę, jeśli ma być przekonujący, będzie musiał być w stanie 

odpowiednio zareagować na swoje własne „asercje” komunikowane tobie (lub je zrozumieć). 

  Załóżmy na przykład, że zimbo jest bardziej zaawansowany od Shakeya, a ty jako sędzia 

właśnie pytasz go o rozwiązanie problemu oczyma wyobraźni, a następnie o wyjaśnienie, jak 

tego dokonał. Zastanawia się nad swoim własnym twierdzeniem, że właśnie rozwiązał ten 

problem, tworząc rysunek w wyobrażeniu umysłowym. „Wiedziałby”, że jest to coś, co chciał 

powiedzieć, a gdyby zastanowił się dłużej, stwierdziłby, że „wie”, iż nie wie, dlaczego chciał 

powiedzieć właśnie to. Im bardziej pytalibyśmy go o to, co wie i czego nie wie o tym, co robi, 

coraz głębiej by się nad tym zastanawiał. Wydaje się, że to, co właśnie sobie wyobraziliśmy, to 

nieświadoma istota, która mimo to może mieć myśli wyższego rzędu. Jednak według Rosenthala, 

gdy stanowi umysłowemu towarzyszy świadoma lub nieświadoma myśl wyższego rzędu o tym, 

że tę myśl ma, to tym samym gwarantuje to, że ten stan umysłowy jest stanem świadomym! Czy 

nasz eksperyment myślowy zdyskredytował analizę Rosenthala, czy zdyskredytował definicję 

zimbo? 

  Możemy łatwo dostrzec, że zimbo (nieświadomie) uważa, iż był w różnych stanach 

umysłowych – właśnie w tych stanach, z których może zdać relację, gdy go o to poprosimy. 

Myślałby, że jest świadomy, nawet jeśliby taki nie był! Każda jednostka będąca w stanie zdać 

test Turinga żyłaby w (błędnym?) poczuciu, że jest świadoma. Innymi słowy, byłaby ofiarą iluzji 

(zob. także Harnad 1982). Jakiej iluzji? Iluzji użytkownika, oczywiście. Byłaby „ofiarą” łagodnej 

iluzji użytkownika swojej własnej maszyny wirtualnej! 

  Czy nie jest to sztuczka z lustrami, jakiś niedozwolony rodzaj filozoficznego kuglarstwa? 

Jak może istnieć iluzja użytkownika bez teatru kartezjańskiego, w którym iluzja się pojawia? 

Wydaje się, że ostateczny cios zadadzą mi moje własne metafory. Problemem jest to, że iluzja 

użytkownika maszyny wirtualnej następuje przez prezentację materiału w jakiegoś rodzaju 

teatrze, w którym jest niezależna, zewnętrzna publiczność, użytkownik, dla którego całe 

przedstawienie jest wystawiane. W tym momencie korzystam z komputera, wpisując te słowa do 

„pliku” z dyskretną asystą edytora tekstu. Gdy wchodzę w interakcję z komputerem, mam 

ograniczony dostęp do tego, co się w nim dzieje. Dzięki systemom prezentacji stworzonym przez 

programistów mogę korzystać z rozbudowanej metafory audiowizualnej, interaktywnej sztuki 



wystawianej na scenie klawiatury, myszki i ekranu. Ja, użytkownik, jestem poddany serii 

dobroczynnych iluzji: wydaje się, że jestem w stanie ruszyć kursorem (potężnym i widocznym 

sługą) dokładnie w miejsce komputera, gdzie trzymam mój plik, a gdy już zobaczę, że kursor 

„tam” dotarł, naciśnięciem klawisza otwieram plik, rozwijając jego długi zwój w oknie (na 

ekranie) zgodnie z moim poleceniem. Mogę sprawić, że różne rzeczy staną się w komputerze, 

wpisując do niego różne polecenia, wciskając odpowiednie klawisze, ale nie muszę znać 

szczegółów; zachowuję kontrolę, opierając się na moim rozumieniu szczegółowych metafor 

audiowizualnych zapewnionych przez iluzję użytkownika. 

  Większość użytkowników komputera jedynie dzięki tym metaforom może ocenić to, co 

dzieje się w jego wnętrzu. To między innymi dlatego maszyna wirtualna jest tak dobrą analogią 

dla świadomości, gdyż zawsze wydawało nam się, że nasz dostęp do tego, co dzieje się wewnątrz 

naszych mózgów, jest ograniczony; my nie musimy wiedzieć, w jaki sposób zakulisowa 

maszyneria naszych mózgów dokonuje magicznych sztuczek; my znamy jej działania tylko 

w sposób, w jaki je widzimy, gdy do nas docierają w interaktywnych metaforach fenomenologii. 

Ale jeśli skorzystamy z tej kuszącej analogii i podtrzymamy „oczywistą” separację pomiędzy 

prezentacją z jednej strony a oceną przedstawienia przez użytkownika z drugiej, wydaje się, że 

wylądujemy z powrotem w teatrze kartezjańskim. Jak może istnieć iluzja użytkownika bez tej 

separacji? 

  Nie może istnieć; użytkownik zapewniający perspektywę, z której maszyna wirtualna 

staje się „widoczna”, musi być jakiegoś rodzaju zewnętrznym obserwatorem – Vorsetzerem. 

I można by pomyśleć, że idea takiego obserwatora musi być ideą obserwatora świadomego, ale 

widzieliśmy już, że wcale tak nie jest. Vorsetzer, który siadał przed systemem CAD 

w oryginalnym systemie CAD Dla Niewidomych 1.0, nie był świadomy, ale mimo wszystko miał 

tak ograniczony dostęp do wewnętrznych działań systemu CAD, jak każdy świadomy 

użytkownik. A w momencie gdy pozbędziemy się zbędnego ekranu z kamerą, prezentacja i ocena 

użytkownika wyparowują, zamienione – jak często w naszych relacjach – przez zastęp 

skromniejszych operacji. „Zewnętrzny obserwator” może być stopniowo włączony do systemu, 

pozostawiając za sobą zaledwie kilka śladów: fragmenty „interfejsu”, którego różne formaty 

nadal ograniczają rodzaje pytań, na które można odpowiedzieć, i w ten sposób ograniczają 

wyrażalne treści[97]. Nie musi istnieć jedno miejsce, w którym odbywa się prezentacja[98]. A jak 

sugeruje nam analiza Rosenthala, nawet nasza zwykła koncepcja świadomości, jako 

zakotwiczona w rozsądnej intuicji psychologii potocznej, może tolerować nieświadomość stanów 

wyższego rzędu, których obecność w systemie wyjaśnia świadomość niektórych z jej stanów. 

  Czy proces nieświadomej refleksji jest więc ścieżką, na której zombi mógłby zamienić się 

w zimbo i tym samym stać się świadomy? Jeśli tak jest, to zombi muszą być jednak świadome. 

Wszystkie zombi potrafią wytworzyć przekonujące „akty mowy” (pamiętaj, są one nie do 

odróżnienia od naszych najlepszych przyjaciół), a ta umiejętność byłaby magiczna, gdyby 

struktury kontrolne lub procesy przyczynowe odpowiedzialne za to w mózgach zombi (lub 

w komputerze czy gdziekolwiek indziej) nie odzwierciedlały tych czynności i ich (pozornych czy 

funkcjonalnych) treści. Zombi mógłby zacząć swoją karierę w stanie niekomunikatywnym 

i bezrefleksyjnym, a wówczas naprawdę być zombi, ale gdy tylko zacząłby „komunikować się” 

z innymi i ze sobą, miałby stany takiego rodzaju, które według analizy Rosenthala wystarczają do 

świadomości. 

  Z drugiej strony, jeśli odrzucimy Rosenthala analizę świadomości w kategoriach myśli 

wyższego rzędu, wówczas zombi mogą żyć dalej i brać udział w kolejnych eksperymentach 

myślowych. Zaproponowałem tę przypowieść o zimbo ironicznie, gdyż nie uważam, że ani 

pojęcie zombi, ani kategorie myśli wyższego rzędu w psychologii potocznej nie mogą przetrwać 



jako coś więcej niż odrzucona wiara w starych bogów. Rosenthal jednak wspaniale nam pomógł, 

odsłaniając logikę tych codziennych pojęć, i dzięki jaśniejszemu ich ujęciu możemy zobaczyć, co 

najlepiej by je zastąpiło. 

  5. Problemy z psychologią potoczną 

 

 

  Rosenthal stwierdza, że psychologia potoczna zakłada nieskończenie rozciągliwą 

hierarchię myśli wyższego rzędu, które są pojmowane jako wyraźne, niezależne, sensowne 

epizody wydarzające się w czasie rzeczywistym w umyśle. Czy taką wizję można potwierdzić 

empirycznie? Czy istnieją takie osobne stany i zdarzenia w mózgu? Przy odrobinie życzliwości 

odpowiedź musi brzmieć „tak”. Z pewnością istnieją znane psychologiczne różnice, które mogą 

być – i zwykle są – opisywane w takich kategoriach. 

    Nagle Dorota uświadomiła sobie, że chciała wyjść – i że chciała to zrobić już od jakiegoś 

czasu. 

    Wydaje się tutaj, że Dorota uzyskała przekonanie drugiego rzędu – ponieważ miała myśl 

drugiego rzędu – o swoim pragnieniu jakiś czas po jego zaistnieniu. Istnieje wiele codziennych 

przypadków tego rodzaju: „I wówczas uświadomił sobie, że patrzył się wprost na brakującą 

spinkę do mankietu”; „Kocha ją – tylko jeszcze nie zdał sobie z tego sprawy”. Trudno zaprzeczyć 

temu, że te zwykłe zdania są aluzją do prawdziwych zmian jednego „stanu umysłu” w drugi. 

A intuicyjnie, twierdzi Rosenthal, ta zmiana jest kwestią uświadomienia stanu pierwszego rzędu. 

Gdy Freud, opierając się na takich codziennych przypadkach, postuluje rozległą, ukrytą sferę 

nieświadomych stanów umysłowych, są one właśnie stanami, o których podmioty nie wiedzą, że 

się w nich znajdują. Ludzie ci są w stanach umysłowych, których jeszcze sobie nie uświadomili – 

poprzez myśli wyższego rzędu – że się w nich znajdują. 

  Ten sposób opisywania owych różnic jest znany, ale to, czy jest całkowicie klarowny, to 

inna kwestia. Są to wszystko przejścia w stan lepszego poinformowania (mówiąc tak neutralnie, 

jak się da), a bycie lepiej poinformowanym w ten sposób jest rzeczywiście koniecznym 

warunkiem zrelacjonowania (w przeciwieństwie do jedynie wyrażania) wcześniejszego „stanu 

umysłu”. Nieostrożnie byłoby to ująć tak: aby zrelacjonować stan lub zdarzenie umysłowe, 

musisz mieć myśl wyższego rzędu, którą wyrażasz. Daje nam to obraz najpierw obserwowania 

(jakimś wewnętrznym organem zmysłowym) umysłowego stanu lub zdarzenia, tym samym 

wytwarzającego stan przekonania, którego początek wyznacza myśl, następnie wyrażona. Ten 

łańcuch przyczynowy, jak widzieliśmy, naśladuje łańcuch przyczynowy relacjonowania 

zwykłych zdarzeń zewnętrznych: najpierw obserwujesz wydarzenie za pomocą organów 

zmysłowych, które tworzą w tobie przekonanie, a następnie myśl, którą wyrażasz w swojej 

relacji. 

  Uważam, że ta przypuszczalna myśl wyższego rzędu jest „dodatkowym poziomem 

artykulacji”, o którym Otto myślał, że może być wyróżniony w jego własnej psychice; właśnie tę 

myśl wyrażają słowa Ottona, gdy relacjonuje swoje własne świadome przeżycia. Jednak zgodnie 

z modelem realizacji mowy, o którym mówiliśmy w rozdziale 8, model Ottona na opak opisuje 

łańcuch przyczynowy. Nie jest tak, że najpierw wchodzimy w wyższego rzędu stan 

samoobserwacji, tworząc myśl wyższego rzędu, abyśmy następnie mogli zrelacjonować myśl 

niższego rzędu, wyrażając myśl wyższego rzędu. Stan drugiego rzędu (stan lepiej 

poinformowany) raczej zostaje stworzony właśnie przez proces tworzenia relacji. Nie rozumiemy 

naszego przeżycia najpierw w teatrze kartezjańskim, a potem na podstawie tej nabytej wiedzy nie 

mamy możliwości tworzenia relacji do wyrażenia; nasza umiejętność powiedzenia, jak to jest, 

stanowi podstawę naszych „przekonań wyższego rzędu”[99]. 



  Z początku projekt pandemonium procesu aktu mowy wygląda na zły pomysł, ponieważ 

wydaje się pomijać centralnego obserwatora czy decydenta, którego myśl zostanie w końcu 

wyrażona. Jednak jest to siła, a nie słabość tego modelu. Pojawienie się wyrażenia jest właśnie 

tym, co tworzy lub ustala treść wyrażanej myśli wyższego rzędu. Nie musi istnieć dodatkowa 

epizodyczna „myśl”. Stan wyższego rzędu dosłownie – przyczynowo – zależy od wyrażenia aktu 

mowy. Ale niekoniecznie od publicznego wyrażenia jawnego aktu mowy. W rozdziale 7 

widzieliśmy, że potrzeba coraz lepszego komunikowania informacji przez organizm mogła 

doprowadzić do stworzenia nawyków automanipulacji, które mogły zająć miejsce ewolucyjnie 

bardziej pracochłonnego procesu tworzenia wewnętrznego oka, rzeczywistego wewnętrznego 

organu mogącego monitorować mózg. Stwierdziliśmy, że mózg może przejść w coś w rodzaju 

stanu przekonania wyższego rzędu tylko przez zaangażowanie się w proces podobny do 

relacjonowania stanów pierwszego rzędu samemu sobie. 

  Musimy zerwać z nawykiem przyjmowania coraz bardziej centralnych obserwatorów. 

Jako przejściową podporę możemy ponownie wyobrazić sobie ten proces nie jako wiedzę nabytą 

przez obserwację, ale jako model pogłoski. Uważam, że p, ponieważ zaufane źródło powiedziało 

mi, że p. Zaufane źródło, czyli kto? Ja – a w każdym razie jeden lub wielu z moich „agentów”. 

Nie jest to myślenie zupełnie nie z tego świata; mówimy w końcu o świadectwie naszych 

zmysłów, co jest metaforą sugerującą, że nasze zmysły nie przynoszą dowodów rzeczowych do 

„sądu”, aby je nam pokazać, a raczej mówią nam o pewnych rzeczach. Opierając się na tej 

metaforze (dopóki nie przyzwyczaimy się do złożonej hipotezy konkurencyjnej), możemy uciec 

się do dewizy: 

    Bez mówienia do samego siebie nie można wiedzieć, co się myśli. 

    Z kilku względów nie jest to jeszcze trafne ujęcie. Po pierwsze, jest różnica – którą 

dotychczas pomijałem – między bytem „mówiącym do siebie” a rozmaitością podsystemów 

„rozmawiających ze sobą”. Odpowiednie przejście pomiędzy tymi dwiema ideami pojawi się 

w rozdziale 13 dotyczącym jaźni. Po drugie, jak już widzieliśmy, nacisk na wyrażenie językowe 

jest przesadą; istnieją inne strategie automanipulacji oraz autoekspresji, które nie są werbalne. 

  Może się komuś wydawać, że przedstawiam kiepską ofertę: porzucenie względnej 

zwięzłości i jasności standardowego modelu psychologii potocznej, wraz z jego hierarchią 

wewnętrznych obserwacji, na rzecz mglistej alternatywy, którą nadal ledwie co rozumiemy. 

Jednak klarowność tradycyjnego modelu jest iluzją z powodów, o których napomknąłem 

w rozdziale 5, gdzie badaliśmy osobliwy temat rzeczywistego wydawania się. Teraz możemy 

dokładniej zdiagnozować te problemy. Otto jest rzecznikiem psychologii potocznej, a jeśli 

pozwolimy mu kontynuować, wkrótce zacznie się plątać. Pogląd Ottona, który zawzięcie 

rozciąga kategorie psychologii potocznej „do oporu”, tworzy eksplozję osobnych „stanów 

reprezentacyjnych”, a relacje między nimi rodzą sztuczne dylematy. Otto kontynuuje: 

    Moje publiczne sprawozdanie ze stanu świadomego, jeśli postanowię je przedstawić, 

może zawierać w sobie błąd. Mogę się przejęzyczyć albo pomylić się co do tego, co jakieś słowo 

znaczy, i w ten sposób niechcący źle cię poinformować. Każdy taki błąd wyrazu, którego nie 

wychwyciłem, mógłby wywołać w tobie nieprawdziwe przekonanie o faktach – o tym, jak 

naprawdę jest ze mną. A sam fakt, że nie udało mi się wychwycić błędu, nie oznaczałby, że nie 

było błędu. Z jednej strony istnieje prawda dotycząca tego, jak to jest ze mną, ale z drugiej strony 

jest to, co ostatecznie mówię o tym, jak jest ze mną (jeśli postanowię to zrobić). Choć zwykle 

relacjonuję wysoce niezawodnie, zawsze pozostaje miejsce na wkradające się błędy. 

    Jest to jedna z tych sytuacji, gdzie można mówić tylko o dwóch stronach problemu. Gdyż, 

jak pokazał nam Rosenthal, oprócz faktu o tym, „jak to jest ze mną”, oraz „tego, co ostatecznie 

mówię”, istnieje też trzeci fakt: moje przekonanie o tym, jak to jest ze mną[100]. Jeśli bowiem 



szczerze mówię to, co mówię, mam na myśli to, co mam na myśli, wyrażam jedno z moich 

przekonań – moje przekonanie o tym, jak to jest ze mną. Tak naprawdę wkracza tu czwarty fakt: 

moja epizodyczna myśl, że tak właśnie jest ze mną. 

  Czy mój pogląd na to, jak to jest ze mną, może być błędny? Czy może mogę tylko myśleć, 

że tak jest ze mną? Innymi słowy, czy może mi się jedynie wydawać, że to było moje obecne 

przeżycie? Otto chciał oddzielić jedną rzecz, ale teraz tych podziałów grozi nam więcej: między 

subiektywnym przeżyciem i przekonaniem na jego temat, między tym przekonaniem 

a epizodyczną myślą, którą powoduje on w drodze do wyrażenia werbalnego, oraz między tą 

myślą i jej ostatecznym wyrazem. I jak z mnożącymi się miotłami ucznia czarnoksiężnika, gdy 

zaakceptujemy poprzednie rozróżnienia, szybko pojawią się nowe. Załóżmy, że mam moje 

subiektywne przeżycia (to jedna kwestia) i stanowią one podstawę mojego przekonania, że je 

mam (to druga kwestia), co z kolei powoduje związaną z tym myśl (trzecia kwestia), która 

następnie pobudza mnie do intencji komunikacyjnej, aby tę myśl wyrazić (czwarta kwestia), co 

w końcu doprowadza do rzeczywistego wyrażenia (piąta kwestia). Czy nie ma miejsca na 

pomyłkę, która może się wkraść w przejście pomiędzy każdą z tych kwestii? Czy nie może być 

prawdą, że uważam jedną rzecz, ale z powodu błędnego przejścia między stanami myślę inną 

rzecz? (Jeśli możesz coś błędnie powiedzieć, to czy nie możesz czegoś błędnie pomyśleć?) Czy 

nie byłoby możliwe pomylić intencji albo wyrazić inną rzecz od tej, którą masz na myśli? A czy 

ułomna pamięć w podsystemie intencji komunikacyjnej nie może doprowadzić do tego, że 

rozpoczniesz wyrażanie pewnego komunikatu przedwerbalnego, a skończysz z innym 

komunikatem przedwerbalnym będącym standardem, wyznaczającym, co jest błędem do 

poprawienia? Między dwiema różnymi rzeczami istnieje logiczna przestrzeń na błąd, a gdy 

mnożymy indywidualne stany z określonymi treściami, odkrywamy – lub tworzymy – wiele 

źródeł błędów. 

  Jest bardzo kuszące, aby przeciąć ten węzeł gordyjski, deklarując, że moja myśl (lub 

pogląd) o tym, jak to ze mną jest, jest po prostu tym samym, czym rzeczywiście jest moje 

przeżycie. Innymi słowy, istnieje pokusa, by twierdzić, że logicznie nie ma żadnej przestrzeni na 

pojawienie się błędu między nimi, ponieważ są jedną i tą samą rzeczą. Takie twierdzenie ma 

pewne sympatyczne właściwości. Zatrzymuje zagrożenie eksplozją na kroku pierwszym – to 

zwykle świetne miejsce, aby powstrzymać eksplozję lub regres – i ma pewien naprawdę 

intuicyjny urok, świetnie widoczny w pytaniu retorycznym: Jaki sens mogłoby mieć twierdzenie, 

że coś jedynie wydawało mi się, że mi się wydawało (że mi się wydawało...), że było koniem? 

  Musimy jednak uważać, aby nie wdepnąć tu w pozostałości zapomnianych teorii 

filozoficznych (łącznie z niektórymi z moich – zob. Dennett 1969, 1978c, 1979a). Wydawałoby 

się, że możemy pozostać przy starych i dobrych kategoriach psychologii potocznej dotyczących 

przekonań, myśli, przekonań o przekonaniach, myśli o przeżyciach itp., i uniknąć rozdarcia 

wiedzy o sobie samym poprzez połączenie zwrotnych przypadków wyższego i niższego rzędu: 

deklarując, że gdy uważam, że uważam, że na przykład p, wynika z tego logicznie, że uważam, 

że p, i w tym samym duchu, gdy myślę, że mnie boli, to wynika z tego logicznie, że mnie boli itd. 

  Gdyby tak było, to na przykład gdy wyraziłem przekonanie drugiego rzędu, relacjonując 

przekonanie pierwszego rzędu, tak naprawdę po prostu miałbym do czynienia z jednym stanem, 

jedną rzeczą, a fakt, że relacjonując jedną rzecz, wyrażałem „inną”, byłby złudzeniem powstałym 

na mocy li tylko rozróżnienia werbalnego, jak fakt, że Jones z początku chciał ożenić się ze 

swoją narzeczoną, ale w końcu ożenił się ze swoją żoną. 

  Jednak to połączenie nie wystarczy. Aby to dostrzec, po raz kolejny rozważmy rolę 

pamięci według psychologii potocznej. Nawet jeśli intuicyjnie jest przekonujące, że nie możesz 

się mylić co do tego, jak to jest z tobą teraz, zupełnie nie jest intuicyjnie przekonujące, że nie 



możesz się mylić co do tego, jak z tobą było wcześniej. Jeśli przeżycie, które relacjonujesz, jest 

przeszłym doświadczeniem, twoja pamięć – na której opierasz się w swojej relacji – może zostać 

zanieczyszczona przez błąd. Być może twoje przeżycie wyglądało w jakiś sposób, ale teraz źle je 

pamiętasz jako takie, które wyglądało inaczej. Z pewnością może ci się wydawać teraz, że 

wydawało ci się wówczas, że to był koń – nawet jeśli w rzeczywistości wydawało ci się wówczas, 

że była to krowa. Logiczna możliwość błędnego pamiętania istnieje bez względu na to, jak krótka 

jest przerwa między rzeczywistym przeżyciem a następującym po nim przypomnieniem – to 

właśnie uprawniało teorie orwellowskie. Jednak w rozdziale 5 widzieliśmy, że błąd wkradający 

się do późniejszego przekonania dzięki orwellowskiemu fałszowaniu pamięci jest nieodróżnialny 

– zarówno z zewnątrz, jak i z wewnątrz – od błędu wkradającego się do pierwotnego przeżycia 

z powodu stalinowskiego pozoru. Więc nawet jeśli moglibyśmy podtrzymać to, że masz 

„bezpośredni” i „natychmiastowy” dostęp do twojej obecnej oceny (twojej myśli drugiego rzędu 

o tym, jakie rzeczy się tobie teraz wydają), tym samym nie będziesz w stanie wyeliminować 

możliwości, że jest to błędna ocena tego, jakie tobie się coś wydawało chwilę temu. 

  Jeśli indywidualizujemy stany (przekonania, stany świadomości, stany intencji 

komunikacyjnej itp.) ze względu na ich treść – co jest standardowym środkiem indywidualizacji 

w psychologii potocznej – będziemy musieli postulować różnice, które są systematycznie nie do 

odnalezienia żadnymi środkami, z wewnątrz bądź z zewnątrz, a przez to stracimy subiektywną 

bliskość czy niekorygowalność, która jest rzekomo charakterystyczną cechą świadomości. 

Widzieliśmy już tego przykłady w rozważaniach z rozdziału 5 dotyczących modeli zjawisk 

czasowych – orwellowskiego i stalinowskiego. A rozwiązaniem nie jest uczepienie się jednej 

bądź drugiej doktryny z psychologii potocznej, ale porzucenie tej jej cechy. 

  Zastępujemy podział na odrębne stany sensowne – przekonania, metaprzekonania itd. – 

procesem zapewniającym z czasem dobre dopasowanie wewnętrznych zdarzeń informacyjnych 

w jednostce do umiejętności jednostki wyrażenia (części) treści tych zdarzeń w mowie. Otto 

założył, że właśnie to miały zapewnić stany wyższego rzędu, ale one nie odzwierciedlały 

rzeczywistych podziałów w naturze. Linie podziału pojawiły się zupełnie nie tam, gdzie 

powinny. 

  Te wytwory psychologii potocznej nadal jednak żyją jako mieszkańcy światów 

heterofenomenologicznych podmiotów, których światopoglądy są rzeczywiście kształtowane 

przez ten schemat pojęciowy. Mówiąc tautologicznie, skoro ludziom rzeczywiście wydaje się, że 

posiadają zarówno te przekonania o swoich przeżyciach, jak i (dodatkowo) przeżycia same 

w sobie, te przeżycia i przekonania na ich temat należą do tego, jakie im się one wydają. Zatem 

musimy wyjaśnić ten fakt – nie fakt, że nasze umysły zawierają hierarchie reprezentacyjnych 

„stanów” przekonań wyższego rzędu, metaprzekonań itp., ale że zwykle wydaje nam się, że nasze 

umysły mają tego rodzaju organizację. 

  Przedstawiłem dwie hipotezy, dlaczego zwykle uważamy to za atrakcyjny pogląd. Po 

pierwsze, mamy nawyk zakładania istnienia oddzielnego procesu obserwacji (teraz wewnętrznej 

obserwacji) pośredniczącego między okolicznościami, które chcemy zrelacjonować, oraz samo 

sprawozdanie – a przeoczamy fakt, że w którymś momencie ten regres wewnętrznych 

obserwatorów musi zostać zatrzymany przez proces łączący treści z ich werbalnym wyrazem bez 

żadnego pośredniego oceniacza treści. Po drugie, wewnętrzna komunikacja stworzona w ten 

sposób rzeczywiście skutkuje nadaniem naszym umysłom organizacji w postaci nieskończenie 

potężnych refleksyjnych czy automonitorujących się systemów. Taką moc refleksji często nie bez 

powodu uważa się za kluczową cechę świadomości. Możemy wykorzystać uproszczony model 

psychologii potocznej jako swego rodzaju podporę wyobraźni, gdy próbujemy zrozumieć 

systemy automonitoringu, ale gdy go używamy, ryzykujemy powrót do kartezjańskiego 



materializmu. Musimy zacząć uczyć się dawać sobie radę bez tej podpory i w następnym 

rozdziale zrobimy kilka dalszych ostrożnych kroków. 

 



  Rozdział 11 
 

  Demontowanie programu ochrony świadków 

 

 

  1. Podsumowanie 

 

 

  W części I zbadaliśmy problemy oraz wyłożyliśmy pewne metodologiczne założenia 

i zasady. W części II naszkicowaliśmy nowy model świadomości, model wielokrotnych szkiców, 

oraz zaczęliśmy uzasadniać, dlaczego powinnyśmy go woleć od modelu tradycyjnego, teatru 

kartezjańskiego. Podczas gdy idea teatru kartezjańskiego, zanalizowana bliżej, dość 

spektakularnie ujawnia swoje wady – nie istnieją zdeklarowani materialiści kartezjańscy – 

drugoplanowe założenia i nawyki myślowe, którym sprzyjał, nadal prowadzą do zarzutów 

i „fałszują” intuicję. Teraz w części III badamy następstwa naszego konkurencyjnego modelu, 

odpowiadając na serię przekonujących zarzutów. Niektóre z nich zdradzają nieustającą – nawet 

jeśli niejawną – wierność staremu, dobremu teatrowi kartezjańskiemu. 

  „Gdzie jednak następuje zrozumienie?” To pytanie stanowi istotę sporu od XVII wieku. 

Kartezjusz napotkał mur sceptycyzmu, gdy stwierdził (poprawnie), że mechanizmy w mózgu 

mogą wyjaśnić rozumienie przynajmniej w ogromnej mierze. Na przykład Antoine Arnauld 

w swoich obiekcjach do Medytacji uznał, że „wydaje się bowiem na pierwszy rzut oka nie do 

wiary, jak to się może dokonać bez udziału jakiejś duszy, aby światło odbite od ciała wilka 

poruszało najdelikatniejsze włókna nerwów wzrokowych owcy i dzięki temu poruszeniu, 

docierającemu aż do mózgu, rozchodziło się po nerwach zmysłowych tchnienie żywotne 

w sposób taki, jaki jest konieczny do tego, by owca porwała się do ucieczki” (Descartes 

1641/2001, s. 182). Kartezjusz odpowiedział, że nie jest to bardziej nie do wiary od ludzkiej 

umiejętności wyrzucenia rąk przed siebie w ochronie przed upadkiem, co również jest reakcją 

mechaniczną, bez udziału „duszy”. Ta idea „mechanicznej” interpretacji w mózgu jest 

kluczowym spostrzeżeniem każdej materialistycznej teorii umysłu, ale podważa głęboko tkwiące 

przeczucie: nasze poczucie, że aby nastąpiło prawdziwe zrozumienie, musi być tam ktoś, kto 

uprawomocni jego przebieg, kto będzie świadkiem rzeczy, których zachodzenie stanowi 

o zrozumieniu. (Filozof John Searle wykorzystuje to poczucie w swoim słynnym eksperymencie 

myślowym Chiński Pokój, którym zajmiemy się w rozdziale 14). 

  Kartezjusz był mechanicystą w całym znaczeniu tego słowa, w kwestii każdego zjawiska 

w naturze, ale w przypadku ludzkiego umysłu miał opory. Twierdził, że oprócz mechanicznej 

interpretacji mózg stanowi też budulec dla centralnej sfery – którą ja nazywam „teatrem 

kartezjańskim” – gdzie, w istotach ludzkich, dusza może być świadkiem i dokonywać własnych 

osądów. Świadkowie potrzebują surowców, na których mogą oprzeć osądy. Te surowce, bez 

względu na to, czy nazywane są „danymi zmysłowymi”, „wrażeniami”, „surowymi czuciami” 

czy „fenomenalnymi własnościami przeżyć”, są rekwizytami, bez których istnienie świadka nie 

ma sensu. Te rekwizyty, pozostające na mocy różnych złudzeń, otaczają ideę centralnego 

świadka barierą intuicji niemal nie do pokonania. Zadaniem tego rozdziału jest przebić się przez 

tę barierę. 

  2. Ślepowidzenie: częściowa zombifikacja? 

 

 



  Tylko znikomy odsetek wszystkich strasznych wypadków przydarzających się ludziom 

zostaje częściowo odkupiony, gdyż odkrywa przed dociekliwymi naukowcami sekrety natury. 

Dotyczy to w szczególności uszkodzeń mózgu spowodowanych traumą (strzelaniną, wypadkami 

drogowymi itp.), nowotworem czy udarem[101]. Powstałe w ich skutek wzorce upośledzenia 

i zachowanych umiejętności czasem stanowią istotne – a nawet zdumiewające – świadectwo 

tego, jak umysł jest realizowany przez mózg. Jednym z najbardziej zaskakujących, jak wskazuje 

jego paradoksalna nazwa, jest ślepowidzenie. Z początku wydaje się, że zostało ono stworzone na 

zamówienie eksperymentów myślowych filozofów: przypadłość zamieniająca normalną, 

świadomą osobę w częściowego zombi, nieświadomy automat w odniesieniu do pewnych 

bodźców, ale osobę zupełnie świadomą w innych kwestiach. Nie jest więc zaskoczeniem, że 

filozofowie nadali ślepowidzeniu rodzaj mitycznego statusu, jako przykład, wokół którego 

można snuć kolejne przykłady. Jak jednak zobaczymy, ślepowidzenie nie wspiera pojęcia zombi; 

podważa go. 

  W przypadku normalnego ludzkiego widzenia przychodzące sygnały z oczu podróżują 

nerwami wzrokowymi przez różne stacje pośrednie do płatu potylicznego czy kory wzrokowej, 

czyli do części mózgu w samym tyle czaszki, nad móżdżkiem. Informacje o lewym polu 

widzenia (o lewych połowach pól z każdego oka) zostają rozprzestrzenione w prawej połowie 

kory wzrokowej, a o prawym polu widzenia – w lewej połowie. Od czasu do czasu wypadek 

naczyniowy (np. pęknięcie naczynia krwionośnego) niszczy część płatu potylicznego, tworząc 

plamkę ślepą, czyli ubytek pola widzenia (mroczek), stosunkowo sporą dziurę w świecie 

przeżywanym wzrokowo, po stronie naprzeciw uszkodzenia. 

  



 
 Ryc. 11.1 

 

  W skrajnych przypadkach, gdzie zarówno lewa, jak i prawa część kory wzrokowej zostały 

zniszczone, osoba zostaje zupełnie niewidoma. Częściej cała kora wzrokowa po jednej stronie 

mózgu zostaje zniszczona przez wypadek naczyniowy, prowadząc do utraty przeciwnej połowy 

pola widzenia; utrata lewej połowy kory wzrokowej powoduje niedowidzenie połowiczne 

prawostronne, całkowitą ślepotę w prawej połowie pola widzenia. 

  Jak to jest mieć mroczek w polu wzrokowym? Mogłoby się wydawać, że wszyscy wiemy, 

gdyż wszyscy mamy ślepe plamki w polach widzenia, odpowiadające miejscom na naszej 

siatkówce, gdzie nie ma pręcików ani czopków, ponieważ nerw wzrokowy wychodzi w tym 

miejscu z gałki ocznej. Zwykła ślepa plamka, czy też tarcza nerwu wzrokowego, nie jest mała: 

wymazuje koło o średnicy około 6 stopni pola widzenia. Zamknij jedno oko i popatrz na krzyżyk, 

trzymając stronę w odległości około 25 centymetrów od oczu. Jedno z kół „ślepej plamki” 

powinno zniknąć. Zamknij drugie oko, a wówczas powinno zniknąć drugie koło. (Może będziesz 



musiał dopasować odległość od kartki, aby dostrzec ten efekt. Cały czas patrz prosto na krzyżyk). 

Dlaczego zwykle nie dostrzegasz tej luki w polu widzenia? Częściowo dlatego, że masz dwoje 

oczu i jedno z nich kryje drugie; ich ślepe plamki nie zachodzą na siebie. Jednak nawet z jednym 

okiem zamkniętym w większości warunków nie zauważysz swojej ślepej plamki. Dlaczego nie? 

Twój mózg nigdy nie musiał radzić sobie z informacją wejściową z tego obszaru siatkówki, więc 

nie poświęcił żadnych środków na to, aby się tym zająć. Nie ma homunkulusów 

odpowiedzialnych za otrzymywanie raportów z tego obszaru, więc gdy nie docierają żadne 

raporty, nikt nie narzeka. Brak informacji nie jest tym samym co informacja o braku. Aby 

zobaczyć lukę, coś w twoim mózgu musiałoby odpowiedzieć na kontrast: albo pomiędzy 

brzegiem wewnętrznym i zewnętrznym – a twój mózg nie ma maszynerii, aby robić to w tym 

miejscu – albo pomiędzy przed i po: teraz widzisz koło, a teraz nie. (W taki sposób znikające, 

czarne koło na rycinie 11.2 informuje cię o ślepej plamce). 

  

  Ryc. 11.2 

 

  Tak jak nasze zwykłe plamki ślepe, luki w polach wzrokowych mają konkretne 

lokalizacje, a niektóre – ostre granice, które mogą być łatwo oznaczone przez eksperymentatora 

przy użyciu bodźca takiego jak punkt świetlny poruszany w polu widzenia badanego. Badany 

zostaje poproszony o zrelacjonowanie, kiedy punkt nie jest już przeżywany – odmiana 

eksperymentu, który właśnie przeprowadziliśmy na sobie w celu odkrycia plamki ślepej. Relacje 

badanych mogą następnie zostać skorelowane z mapami zniszczeń w korze, wytworzonymi przez 

skany mózgu z CT (tomografia komputerowa) oraz MRI (obrazowanie metodą rezonansu 

magnetycznego). Mroczek różni się pod pewnym istotnym względem od zwykłej plamki ślepej: 

zwykle jest dostrzegany przez badanego. Nie wynika to tylko z tego, że jest większy niż zwykła 

plamka ślepa. Jest spowodowany utratą komórek w korze wzrokowej, które wcześniej 

„informowały” inne komórki w korze, które również „troszczyły się” o informacje z pewnych 

obszarów siatkówki, więc ich nieobecność zostaje zauważona. Oczekiwania mózgu są 

zdezorganizowane; brakuje czegoś, co się tam powinno znajdować, jakiś głód epistemologiczny 

pozostaje niezaspokojony. Zatem osoba badana jest zwykle świadoma luki w polu wzrokowym, 

ale jako braku, a nie jako pozytywnie czarnego regionu, który można by dostrzec, gdyby ktoś 

przykleił okrągły kawałek czarnego papieru na przedniej szybie twojego samochodu. 

  Skoro normalne ścieżki wzrokowe w mózgu zostały zakłócone lub ucięte, można by się 

spodziewać, że osoby posiadające luki w polu wzrokowym zupełnie nie będą w stanie zebrać 



informacji na temat rzeczy zachodzących w ich ślepych polach. W końcu są one ślepe. A mówiąc 

dokładnie: nie przeżywają nic wizualnego ani wewnątrz, ani na obrzeżach obszaru ślepego – 

żadnych błysków, krawędzi, barw, migotania czy gwiazdek. Niczego. Tym właśnie jest ślepota. 

Jednak niektórzy ludzie z tym schorzeniem przejawiają niezwykły talent: mimo zupełnego braku 

świadomego przeżycia wizualnego w ślepym obszarze mogą czasem „odgadnąć” z niesamowitą 

dokładnością, czy właśnie zaświeciło się światło w ślepym polu, czy nie, a nawet, czy pokazany 

został kwadrat, czy koło. Jest to zjawisko zwane ślepowidzeniem (Weiskrantz 1986, 1988, 1990). 

Sporne pozostaje wyjaśnienie ślepowidzenia, ale żaden badacz nie uważa, że dzieje się tam coś 

„paranormalnego”. Istnieje przynajmniej dziesięć różnych ścieżek pomiędzy siatkówką i resztą 

mózgu, więc nawet jeśli zniszczony jest płat potyliczny, nadal pozostaje mnóstwo kanałów 

komunikacyjnych, którymi informacje z zupełnie normalnych siatkówek mogą dotrzeć do innych 

obszarów mózgu. Przeprowadzono wiele testów na pacjentach ze ślepowidzeniem i nie ma 

wątpliwości, że częściej niż przypadkiem (a nawet w stu procentach przypadków w pewnych 

warunkach) są oni w stanie odgadnąć różne proste kształty, kierunek ruchu, obecność lub brak 

światła. Żadna osoba cierpiąca na ślepowidzenie nie wykazała się jeszcze umiejętnością 

rozróżniania barw w ślepym polu, lecz niedawne badania przeprowadzone przez Stoerig 

i Coweya (1990) dostarczają świadectw, że to jest możliwe. 

  Jak działa ślepowidzenie? Czy jest to, jak twierdzą niektórzy filozofowie 

i psychologowie, percepcja wizualna bez świadomości – coś w rodzaju tego, co może mieć 

zwykły automat? Czy jest ona świadectwem (a przynajmniej poważnym kłopotem) 

przemawiającym przeciwko funkcjonalistycznym teoriom mózgu, gdyż ukazuje przypadek, 

w którym wszystkie funkcje wzroku są nadal obecne, ale zostały odcedzone z całego 

smakowitego soczku świadomości? Niczego takiego nie dowodzi. W pośpiechu, aby zaprząc 

ślepowidzenie do swoich ideologicznych wozów, filozofowie momentami przeoczyli pewne 

raczej elementarne fakty dotyczące zjawiska ślepowidzenia oraz eksperymentalnego otoczenia, 

w którym się ujawnia. 

  Tak jak w przypadku „czasowych anomalii” analizowanych w rozdziałach 5 i 6, zjawisko 

ślepowidzenia pojawia się jedynie, gdy traktujemy badanych z punktu widzenia 

heterofenomenologii. Eksperymenty nie mogłyby zostać przeprowadzone, gdyby 

eksperymentatorzy nie mogli dać werbalnych instrukcji badanym (i upewnić się, że zostali 

zrozumiani), a odpowiedzi badanych dostarczają świadectw na rzecz tego zaskakującego 

zjawiska tylko wówczas, gdy są one interpretowane jako akty mowy. Jest to coś niemalże zbyt 

oczywistego, aby dało się dostrzec, więc muszę zrobić przerwę na wyjaśnienia. 

  Interpretacja ślepowidzenia jest w wielu aspektach sporna, lecz zupełnie bezdyskusyjna 

pod jednym względem: wszyscy zgadzają się, że pacjent ze ślepowidzeniem jakoś dowiaduje się 

o pewnych wydarzeniach ze świata przez oczy (to część „widzenie”), mimo iż nie ma 

świadomego przeżycia wzrokowego odpowiedniego zdarzenia (to część „ślepo”). Mówiąc 

prościej, ślepowidzenie zakłada (1) przyjęcie informacji wizualnych, które są (2) mimo wszystko 

nieświadome. Dowód na (1) jest banalny: badany częściej niż przypadkowo daje sobie radę na 

testach dotyczących takich informacji. Dowód na (2) jest bardziej poszlakowy: badani 

zaprzeczają, jakoby byli świadomi takich wydarzeń, a ich werbalne zaprzeczenia mają na swoje 

poparcie świadectwa neurologiczne związane z uszkodzeniem mózgu z jednej strony oraz 

spójność ich zaprzeczeń z drugiej strony. Więc im wierzymy![102] 

  Nie jest to kwestia banalna. Zauważmy, że to, co jest uderzające w ślepowidzeniu, 

znikłoby natychmiast, gdybyśmy stwierdzili, iż badani symulują ten stan – jedynie udają, że nie 

są świadomi. Albo, co interesuje nas bardziej, porównajmy akceptację zaprzeczeń pacjentów ze 

ślepowidzeniem do sceptycyzmu, z którym podchodzimy do takich samych zaprzeczeń 



pochodzących od ludzi ze stwierdzoną „ślepotą histeryczną”. Czasem ludzie, których oczy 

i mózgi wydają się pracować poprawnie, o ile potrafią to stwierdzić psychologowie, mimo 

wszystko twierdzą, że oślepli; uzasadniają to twierdzenie, zachowując się „jak osoba 

niewidoma”. Można by znaleźć dosyć wiarygodny powód, który skłania te osoby do „stania się” 

niewidomymi – to kara dla nich samych lub dla kogoś, kto teraz musi się martwić i im 

współczuć, bądź zaprzeczenie pewnemu okropnemu wspomnieniu wizualnemu, czy też rodzaj 

paniki w odpowiedzi na jakąś inną chorobę czy osłabienie – więc jest to ślepota 

„psychosomatyczna”, jeśli w ogóle jest ślepotą. Czy ci ludzie rzeczywiście są niewidomi? Mogą 

być. W końcu można by powiedzieć, że jeśli ból psychosomatyczny jest prawdziwym bólem, 

a psychosomatyczne nudności są wystarczająco prawdziwe, aby zwymiotować, to dlaczego 

ślepota psychosomatyczna nie miałaby być prawdziwą ślepotą? 

  Ludzie ze ślepotą histeryczną twierdzą, że są ślepi, ale jak ci ze ślepowidzeniem, mimo 

wszystko dają niezbite dowody na to, że przyjmują informacje wizualne. Na przykład osoby ze 

ślepotą histeryczną zwykle zdecydowanie rzadziej niż przypadkiem radzą sobie z prośbą 

o odgadnięcie wizualnych własności rzeczy! Jest to pewny znak, że w jakiś sposób używają 

informacji wizualnych, aby w zachowaniu przeważały „błędy”. Ludzie ci mają niespotykany 

talent odnajdywania krzeseł, na które mogą wpaść. Mimo to, w przeciwieństwie do oczywistego 

symulowania, gdy mówią, że nie mają przeżyć wizualnych, są szczerzy – naprawdę w to wierzą. 

Czy nie powinniśmy wierzyć i my? Jak powinniśmy traktować teksty tych dwóch różnych grup 

badanych, gdy wnioskujemy o ich światach heterofenomenologicznych? 

  Oto miejsce, w którym niezwykle ostrożna polityka heterofenomenologii procentuje. 

Zarówno osoby ze ślepowidzeniem, jak i ze ślepotą histeryczną są najwyraźniej szczere w swoich 

deklaracjach, że są nieświadome czegokolwiek, co dzieje się w ich ślepych polach. Zatem ich 

światy heterofenomenologiczne są podobne – przynajmniej w kwestii domniemanych ślepych 

pól. A jednak jest między nimi różnica. Mamy mniejszą wiedzę o neuroanatomicznej 

podbudowie ślepoty histerycznej niż ślepowidzenia, a jednak intuicyjnie czujemy się bardziej 

sceptyczni w stosunku do ich zaprzeczeń[103]. Co wzbudza podejrzenie, że histerycznie ślepi nie 

są naprawdę ślepi, a nawet że są w pewnym sensie lub do pewnego stopnia świadomi swoich 

światów wizualnych. Podejrzanie pomyślne warunki ich ślepoty sprawiają, że się dziwimy, ale 

poza tym dowodem poszlakowym jest prostszy powód: wątpimy w ich twierdzenia o ślepocie, 

ponieważ bez zachęty ludzie ze ślepotą histeryczną czasem korzystają z informacji pochodzących 

z oczu w sposób, w jaki nie robią tego ludzie ze ślepowidzeniem. 

  W sytuacjach eksperymentalnych ze ślepowidzeniem obecny jest czynnik, który tak 

świetnie wpasowuje się w nasze standardowe założenia, że niemal nikt nie zajmuje się jego 

omówieniem (ale zob. Marcel 1988; van Gulick 1989; Carruthers 1989): badani ze 

ślepowidzeniem muszą zostać zachęceni, aby częściej niż przypadkiem „odgadywali”. Dlatego 

eksperymentator może powiedzieć w początkowej instrukcji: „gdy tylko usłyszysz sygnał, 

zgaduj” lub „gdy tylko poczujesz, że klepię cię w rękę, daj odpowiedź”. Bez takiej zachęty 

badani po prostu nie reagują[104]. 

  Możemy przetestować naszą diagnozę tej różnicy wyobrażając sobie pewną wariację. 

Załóżmy, że spotkaliśmy osobę z rzekomym ślepowidzeniem, która nie potrzebowała sygnału: 

„spontanicznie” przekazuje swoje „odgadnięcia” (zdecydowanie częstsze niż przypadkowe, ale 

nie idealne) tylekroć, ilekroć coś zostaje zaprezentowane w rzekomym polu ślepym. Sadzamy ją 

w laboratorium i przeprowadzamy zwykły test, aby stworzyć mapę domniemanej luki w polu 

wzrokowym; mówi nam, kiedy poruszające się światło znika w jej ślepym polu, tak jak każdy 

inny pacjent ze ślepowidzeniem. Jednocześnie jednak spontanicznie, bez żadnej zachęty, mówi 

na przykład: „Tylko zgaduję, ale czy właśnie zaświeciłeś światło w moim obszarze ślepym?” – 



ale jedynie wówczas, gdy właśnie to zrobiliśmy. Byłoby to, delikatnie mówiąc, podejrzane 

i możemy powiedzieć dlaczego. 

  Ogólnie rzecz biorąc, gdy badani wykonują instrukcje podczas eksperymentu, jest to 

uznawane za jasny dowód na to, że są w stanie je wykonywać, ponieważ świadomie przeżyli 

odpowiednie zdarzenia związane z bodźcem. Dlatego poniższa instrukcja przygotowująca 

zostałaby uznana za bezsensowną: 

    Gdy będziesz mieć świadomość zaistnienia światła, wciśnij lewy przycisk; gdy światło 

będzie się nadal świeciło, ale nie będziesz mieć tej świadomości, wciśnij prawy przycisk. 

    Jak, u licha, badany miałby wypełnić tę instrukcję? Prosilibyśmy badanego o coś 

niewykonalnego: uzależnienie swojego zachowania od zdarzeń dla niego niedostępnych. To tak, 

jakby powiedzieć: „podnieś rękę, gdy ktoś puści do ciebie oko bez twojej wiedzy”. Badacz nie 

czułby potrzeby dodania przysłówka „świadomie”, jak w przypadku: „Gdy świadomie usłyszysz 

sygnał, zgaduj”, gdyż standardowe założenie jest takie, że nie można uzależniać swojego 

działania od nieświadomych przeżyć, nawet jeśli takie rzeczy się zdarzają. Aby przyjąć politykę 

„Gdy wydarzy się x, zrób y”, musisz móc być świadomym, że dzieje się x. 

  Jest to nasze typowe założenie, jednak ten gmach oczywistości ma pewne pęknięcie. Czyż 

nie wiemy, że wiele naszych zachowań zależy od warunków, które wykrywamy jedynie 

nieświadomie? Pomyślmy o strategii regulującej temperaturę ciała, przystosowującej 

metabolizm, przechowującej i odzyskującej energię, aktywującej układy immunologiczne; 

pomyślmy o strategiach takich jak mruganie, gdy obiekty zbliżają się do oka lub do niego 

wpadają, a nawet publiczne zachowania działające na tak dużą skalę, jak chodzenie (bez 

przewracania się) i uchylanie się, gdy jakiś obiekt nagle się do nas zbliża. Całe to „zachowanie” 

jest kontrolowane bez żadnego udziału świadomości – jak zauważył Kartezjusz. 

  Wydaje się zatem, że istnieją dwa rodzaje strategii behawioralnych: kontrolowane przez 

świadomą myśl oraz kontrolowane przez „ślepe, mechaniczne” procesy – jak procesy 

kontrolujące zautomatyzowaną windę. Jeśli winda musi trzymać się strategii przewożenia nie 

więcej niż tony, musi mieć jakiś rodzaj wbudowanej wagi, aby wykryć, kiedy ten limit zostaje 

przekroczony. Winda z pewnością nie jest świadoma ani niczego nie wykrywa świadomie, 

a zatem nie ma świadomych strategii. Można jednak powiedzieć, że stosuje strategie dotyczące 

różnych stanów w świecie, które to stany wykrywa, a nawet że dostosowuje stosowane strategie 

na podstawie innych, wykrywanych przez nią stanów rzeczy itd. Może posiadać strategie, 

metastrategie oraz meta-metastrategie, wszystkie dotyczące różnych skomplikowanych 

kombinacji wykrytego stanu rzeczy – i wszystko to bez cienia świadomości. Cokolwiek może 

zrobić winda, aby wykrywać i stosować strategie, z pewnością również mogą dokonać ludzki 

mózg i ciało. Mogą stosować rozbudowane, nieświadome strategie typu windowego. 

  Jaka jest więc różnica między nieświadomym stosowaniem strategii a świadomym 

stosowaniem strategii? Gdy rozważymy strategie, których nasze ciała używają nieświadomie 

dzięki „ślepym, mechanicznym” detektorom warunków, kuszące jest stwierdzenie, że skoro są to 

strategie nieświadome, są nie tyle naszymi strategiami, ile strategiami naszych ciał. Nasze 

strategie są (można by powiedzieć: z definicji) naszymi świadomymi strategiami; tymi, które my 

świadomie i celowo tworzymy, mając możliwość (świadomego) zastanowienia się nad ich 

słabymi i mocnymi stronami oraz dostosowania czy poprawienia ich, gdy sytuacja w naszym 

przeżyciu będzie tego wymagać. 

  Wydaje się zatem, że gdy jakaś strategia jest początkowo przyjęta w wyniku werbalnego 

ustalenia lub w odpowiedzi na werbalną instrukcję, jest tym samym strategią świadomą, 

z konieczności dotyczącą świadomie przeżytych zdarzeń (Marcel 1988). Wewnętrznie sprzeczne 

jednak wydaje się to, że można by o tym porozmawiać i wówczas zdecydować się na 



wypełnianie nieświadomej strategii, dotyczącej nieświadomie wykrytych zdarzeń. Istnieje jednak 

furtka: status takiej strategii może się zmienić. Z wystarczającą praktyką i odrobiną strategicznie 

rozłożonego zapominalstwa możemy zacząć od świadomie przyjętej i wypełnianej strategii 

i stopniowo przesuwać się do stanu wypełniania nieświadomej strategii, wykrywając 

odpowiednie elementy bez ich świadomości. Mogłoby się to wydarzyć, ale tylko wówczas, 

gdyby połączenie z werbalnym przemyśleniem strategii zostało w jakiś sposób zerwane. 

  To możliwe przejście można lepiej ukazać w przeciwnym kierunku. Czy pacjent ze 

ślepowidzeniem nie mógłby uświadomić sobie wizualnych przeżyć w obszarze ślepym przez 

odwrócenie przed chwilą wyobrażonych procesów? W ślepowidzeniu mózg badanego wyraźnie 

przecież otrzymuje i analizuje informacje wizualne, które w jakiś sposób są wykorzystywane do 

dobrego zgadywania. Krótko po tym, jak pojawi się impuls w mózgu pacjenta, następuje coś, co 

daje początek stanowi poinformowania. Jeśli zewnętrzny obserwator (taki jak eksperymentator) 

może doprowadzić do rozpoznania tego początku, mógłby on zasadniczo przekazać informację 

badanemu. W ten sposób badany mógłby rozpoznać te początki „z drugiej ręki”, mimo że nie 

byłby ich świadom „bezpośrednio”. A potem czy osoba badana nie powinna móc w zasadzie 

„wyeliminować pośrednika” i rozpoznać, tak jak to robi eksperymentator, zmiany w swoich 

własnych dyspozycjach? Z początku mogłoby to wymagać użycia jakiegoś rodzaju sprzętu 

automonitorującego – tego samego, z którego korzysta eksperymentator – ale badany mógłby 

teraz obserwować sygnały wyjściowe lub ich słuchać[105]. 

  Innymi słowy, czy nie powinno w zasadzie być możliwe „zamknięcie pętli informacji 

zwrotnej”, a w ten sposób wyszkolenie badanego, aby stosował strategię uzależniania swojego 

zachowania od zmian, których nie przeżył („bezpośrednio”)? Mówię o perspektywie takiego 

szkolenia dla ślepowidzących tak, jakby był to jedynie eksperyment myślowy, ale tak naprawdę 

mógłby on zostać bardzo łatwo zmieniony w prawdziwy eksperyment. Moglibyśmy spróbować 

wyszkolić badanego ze ślepowidzeniem tak, aby wiedział, kiedy ma „zgadywać”. 

  Talenty i dyspozycje pacjentów ze ślepowidzeniem nie są niezmienne; w niektóre dni są 

oni w lepszej formie niż w inne; ich wyniki są tym lepsze, im więcej ćwiczą, mimo że zwykle nie 

są natychmiast informowani przez eksperymentatora, jak dobrze sobie radzą (wyjątki zobacz 

w Zihl 1980, 1981). Istnieje ku temu kilka powodów, a główny z nich to taki, że w każdej takiej 

sytuacji eksperymentalnej występuje możliwość niezamierzonych i niezauważonych 

podpowiedzi ze strony eksperymentatora, więc interakcje między nim a badanym są skrupulatnie 

minimalizowane i kontrolowane. Mimo to badani karmią się sugestiami otrzymywanymi od 

eksperymentatora i stopniowo przyzwyczajają się do w innym razie dziwnie beznadziejnej 

praktyki zgadywania po sto i tysiąc razy rzeczy, co do których są przekonani, że nie mają 

żadnych przeżyć. (Wyobraźmy sobie, jak byśmy się czuli, gdyby poproszono nas, abyśmy usiedli 

z książką telefoniczną i zgadli, jakiej marki samochód posiada każda ze znajdujących się tam 

osób, a nikt nie mówiłby nam, czy strzały są poprawne. Nie wydawałoby się to zbyt długo 

celowe, chyba że dostalibyśmy wiarygodne zapewnienie na temat tego, jak nam idzie oraz 

dlaczego jest to wyczyn, którym warto się zajmować). 

  Cóż by się zatem stało, gdybyśmy odsunęli inne cele naukowe i zobaczyli, ile 

moglibyśmy osiągnąć, szkoląc kogoś ze ślepowidzeniem, korzystając z takiego rodzaju 

informacji zwrotnej, która wydawałaby się pomocna? Załóżmy, że zaczynamy ze standardowym 

pacjentem cierpiącym na ślepowidzenie, który „odgaduje”, gdy go o to prosimy (tzw. metoda 

wymuszonego wyboru), i którego poprawne odpowiedzi są częstsze niż przypadkowe (jeśli nie 

są, to nie jest osobą ze ślepowidzeniem). Informacja zwrotna szybko sprawiłaby, że odpowiedzi 

prawidłowe stałyby się możliwie najczęstsze, a gdyby odgadywanie ustabilizowało się na 

pewnym wysokim poziomie poprawności, powinno to zaimponować badanemu, który 



stwierdziłby, że ma użyteczny i niezawodny talent i być może warto go rozwijać. Jest to 

faktycznie stan, w którym niektórzy badani są dziś. 

  Teraz załóżmy, że zaczynamy prosić badanego, aby działał bez podpowiedzi – aby 

„zgadywał, kiedy zgadywać”, aby zgadywał, „gdy tylko będzie miał na to ochotę” – i ponownie 

załóżmy, że eksperymentator dostarcza natychmiastową informację zwrotną. Są dwa możliwe 

wyniki: 

    (1) Badany zaczyna zgadywać przypadkowo i nie poprawia się. Mimo że jest on wyraźnie 

informowany przez początek zdarzeń bodźcowych, wydaje się, iż nie sposób, by mógł on odkryć, 

kiedy nastąpiło owo poinformowanie, bez względu na to, jakiego podparcia „biologicznego 

sprzężenia zwrotnego” mu dostarczymy. 

 

  (2) Badany w końcu jest w stanie pracować bez podpowiedzi eksperymentatora (ani 

żadnego tymczasowego wsparcia biologicznego sprzężenia zwrotnego) i utrzymuje się na 

poziomie znacząco wyższym niż przypadkowy. 

 

    Który z rezultatów otrzymalibyśmy w każdym przypadku, to oczywiście kwestia 

empiryczna i nie zamierzam nawet próbować odgadnąć, jak prawdopodobny mógłby być rezultat 

drugiego typu. Być może w każdym przypadku badany nie byłby w stanie nauczyć się 

prawidłowo „odgadywać”, kiedy odgadywać. Jednak zwróćmy uwagę, że gdyby miał wystąpić 

wynik drugiego typu, badany mógłby wówczas dosyć racjonalnie zostać poproszony o przyjęcie 

strategii zachowania względem bodźców, których pojawienie się mógł jedynie odgadnąć. Bez 

względu na to, czy był świadom tych bodźców, jeśli niezawodność jego „odgadywania” była 

wysoka, mógł traktować owe bodźce tak samo jak jakiekolwiek świadome przeżycie. Mógł 

rozmyślać i decydować o strategiach dotyczących ich występowania z taką samą łatwością jak 

w przypadku zdarzeń przeżywanych świadomie. 

  Ale czy w jakiś sposób sprawiłoby to, że uświadomiłby sobie bodźce? Co podpowiada ci 

intuicja? Gdy pytam ludzi, ku czemu skłanialiby się w takim przypadku, dostaję różne 

odpowiedzi. Psychologia potoczna nie daje jasnego werdyktu. Jednak pewien pacjent ze 

ślepowidzeniem opowiedział o podobnej sytuacji. D.B., jeden z pacjentów badanych przez 

Weiskrantza, cierpi na niedowidzenie połowiczne prawostronne i wykazuje umiejętność typową 

dla ślepowidzenia, czyli otrzymując podpowiedź, zgaduje częściej niż przypadkiem. Jeśli na 

przykład światło jest powoli poruszane przez jego obszar ślepy poziomo lub pionowo i otrzymuje 

on podpowiedź, aby zgadywał „pionowe czy poziome”, fantastycznie daje sobie radę, 

jednocześnie zaprzeczając jakiejkolwiek świadomości ruchu. Lecz jeśli światło porusza się 

szybciej, samo w sobie staje się podpowiedzią: D.B. może bez zachęty zdać bardzo precyzyjną 

relację z ruchu, a nawet pokazać ten ruch swoją ręką, gdy tylko się pojawi (Weiskrantz 1988, 

1989). A gdy zostanie o to zapytany, D.B. twierdzi, że oczywiście świadomie przeżył ruch – 

w jaki inny sposób byłby w stanie o nim opowiedzieć? (Inni badani ze ślepowidzeniem również 

mówią o świadomym przeżywaniu szybko poruszających się bodźców). Powinniśmy 

powstrzymać się od osądzania, jednak jego odpowiedź nie powinna nas dziwić, jeśli analiza 

codziennego pojęcia świadomości Rosenthala jest na dobrym tropie. D.B. nie zostaje po prostu 

poinformowany o ruchu światła; zdaje sobie sprawę z tego, że został poinformowany; używając 

terminów Rosenthala, ma myśl drugiego rzędu dotyczącą tego, że właśnie miał myśl pierwszego 

rzędu. 

  Powraca Otto, nasz krytyk: 

    Ale to tylko kolejny trik! Od zawsze wiemy, że pacjenci ze ślepowidzeniem są świadomi 

swojego zgadywania. Pokazuje to jedynie, że badany może rozwinąć talent do odgadywania, 



kiedy odgadywać (i oczywiście byłby świadomy tego odgadywania). Rozpoznanie, że czyjeś 

odgadywanie na te tematy jest niezawodne, byłoby samo w sobie ledwo wystarczalne, aby ktoś 

mógł bezpośrednio uświadomić sobie zdarzenia, które odgaduje. 

    Potrzebujemy zatem czegoś więcej dla świadomości wizualnej. Co można dodać? Przede 

wszystkim połączenie między odgadnięciem i stanem, którego dotyczy, nawet jeśli jest 

niezawodne, to wydaje się dosyć słabe i efemeryczne. Czy może zostać poszerzone 

i wzmocnione? Jaki byłby rezultat, gdyby więzy dotyczenia między zgadnięciem a jego 

przedmiotem zostały zwielokrotnione? 

  3. Ukryć naparstek: ćwiczenie w uświadamianiu 

 

 

  Standardowe pojęcie filozoficzne na oznaczenie dotyczenia czegoś to intencjonalność, 

a według Elizabeth Anscombe (1965) „przychodzi ono przez metaforę” z łaciny, intendere arcum 

in, co oznacza wycelować łuk i strzałę w (coś). Ten obraz celowania i skierowania jest kluczowy 

w większości dysput filozoficznych o intencjonalności, jednak ogólnie rzecz biorąc, filozofowie 

zamienili skomplikowany proces celowania prawdziwą strzałą w zwykłą strzałę „logiczną”, 

podstawową czy pierwotną relację, która jest jeszcze bardziej tajemnicza przez swoją 

domniemaną prostotę. Jak coś w twojej głowie mogłoby wycelować tę abstrakcyjną strzałę w coś 

w świecie?[106] Pojmowanie relacji dotyczenia jako abstrakcyjnej, logicznej relacji może koniec 

końców być poprawne, lecz z początku odwraca uwagę od procesów rzeczywiście związanych 

z utrzymywaniem umysłu w wystarczającym kontakcie z rzeczami ze świata, tak aby można 

o nich było myśleć skutecznie: procesów kierowania uwagi, bycia w kontakcie, śledzenia 

i tropienia (Selfridge, nieopublikowane). Rzeczywista kwestia celowania w coś, „trzymania 

czegoś na celowniku”, zakłada przeprowadzenie w czasie serii regulacji i kompensacji pod 

„kontrolą informacji zwrotnej”. Dlatego właśnie obecność czynników dekoncentrujących (takich 

jak folie zakłóceniowe, które mylą systemy antyrakietowe) może sprawić, że celowanie będzie 

niemożliwe. Utrzymanie celu na tyle długo, że można go zidentyfikować, jest osiągnięciem 

wymagającym czegoś więcej niż jednorazowej, chwilowej operacji informacyjnej. Najlepszym 

sposobem podtrzymywania z czymś kontaktu jest, dosłownie, dotykanie tego – chwycenie 

i niedopuszczenie do tego, aby uciekło, żeby badać to tak długo, jak mamy na to ochotę. 

Kolejnym świetnym sposobem utrzymania z czymś kontaktu przenośnego jest śledzenie tego 

oczami (i resztą ciała) bez spuszczania z tego wzroku. Można to zrobić percepcyjnie, ale nie 

tylko przez percepcję bierną; pozostanie z czymś w kontakcie może wymagać pewnego wysiłku, 

planowania i na pewno bezustannej aktywności. 

  Gdy byłem dzieckiem, uwielbiałem bawić się w dziecięcą grę Ukryć naparstek. Zwykły 

naparstek zostaje pokazany uczestnikom i wszyscy poza jednym opuszczają pomieszczenie, po 

czym naparstek zostaje „ukryty”. Zasady dla osoby chowającej są jasne: naparstek musi zostać 

ukryty na widoku. Nie może zostać umieszczony za czymś lub pod czymś, lub też za wysoko, 

aby dzieci go zobaczyły. W przeciętym salonie są dziesiątki miejsc, w których można umieścić 

naparstek, gdzie zwykle zleje się on z otoczeniem jak dobrze zakamuflowane zwierzę. Gdy już 

jest schowany, reszta dzieci wraca do pokoju i rozpoczyna polowanie na naparstek. Gdy któreś 

tylko go dostrzeże, cicho siada, starając się nie zdradzić jego umiejscowienia. Kilkoro dzieci, 

które znajdują go jako ostatnie, może zwykle być pewnych, że kilka razy spojrzało nań dokładnie 

bez dostrzeżenia go. W tych wspaniałych momentach wszyscy widzą, że naparstek jest wprost 

przed nosem na przykład Betsy, świetnie i pod idealnym kątem widoczny w jej polu widzenia. 

(W takich momentach moja mama lubiła mówić: „Gdyby był niedźwiadkiem, toby cię ugryzł!”) 

Przez chichot i westchnienia innych dzieci Betsy w końcu zdaje sobie sprawę, że musi patrzeć 



wprost na niego – i nadal go nie widzi. 

  Można to ująć tak: nawet jeśli pewien reprezentacyjny stan w mózgu Betsy w jakiś 

sposób „obejmuje” naparstek, żaden jej stan percepcyjny jeszcze go nie dotyczy. Możemy 

przyznać, że jeden z jej świadomych stanów dotyczy naparstka: jej „obraz poszukiwany”. Być 

może usilnie koncentruje się na znalezieniu go, czyli tego samego naparstka, który oglądała 

minutę czy dwie temu. Jednak żadna silna relacja intencjonalności czy dotyczenia czegoś nie 

utrzymuje się jeszcze między żadnym z jej stanów percepcyjnych a naparstkiem, nawet jeśli 

w jakimś stanie jej układu wzrokowego mogą się znajdować informacje, które umożliwiłyby 

komuś (na przykład zewnętrznemu obserwatorowi badającemu stany jej kory wzrokowej) 

zlokalizowanie i rozpoznanie naparstka. Betsy musi „skoncentrować się” na naparstku, 

odseparować go jako „figurę” od „tła” i zidentyfikować go. Kiedy to już się stanie, Betsy 

naprawdę widzi naparstek. Znalazł się on w końcu „w jej świadomym przeżyciu” – a teraz, gdy 

jest go świadoma, będzie przynajmniej w stanie podnieść ręce w geście zwycięstwa – lub po 

cichu usiąść z innymi dziećmi, które wcześniej go dostrzegły[107]. 

  Tego rodzaju związki sterowane informacją zwrotną, regulowane i celowe są wymagane 

do zaistnienia znajomości zasługującego na swe miano – która następnie może funkcjonować na 

przykład jako podstawa strategii. Kiedy już dostrzegam coś w tym silnym sensie, mogę „coś 

z tym zrobić” albo zrobić, ponieważ widzę to lub gdy tylko to widzę. Pojedyncze naparstki, gdy 

zostaną już zidentyfikowane, są zwykle wystarczająco nieskomplikowane, aby następnie je 

śledzić (oczywiście z wyjątkiem sytuacji, gdy znajdujesz się w magazynie naparstków podczas 

trzęsienia ziemi). W normalnym wypadku wysoki status uzyskany przez naparstek w systemie 

sterującym Betsy nie trwa tylko przemijającej chwili; naparstek pozostanie zlokalizowany przez 

Betsy podczas sięgania po niego, w czasie potrzebnym do upewnienia się co do jego poprawnej 

identyfikacji czy powtórnego sprawdzenia go (i jeszcze raz – jeśli istnieją podstawy do 

zwątpienia). Rzeczy, których jesteśmy z całą pewnością świadomi, to elementy obserwowane 

szczerze i bez pośpiechu, gromadzące się i integrujące owoce wielu ruchów sakkadowych, 

tworzące z czasem znajomość, choć jednocześnie przedmiot pozostaje w przestrzeni prywatnej. 

Jeśli przedmiot przemieszcza się jak motyl, podejmiemy działanie, by go unieruchomić, abyśmy 

„mogli na niego patrzeć”, a jeśli jest dobrze zakamuflowany, musimy podjąć kroki – dosłownie, 

jeśli nie możemy go dotknąć – aby ustawić go przed kontrastowym tłem. 

  Nasza porażka w takim momencie może uniemożliwić nam dojrzenie obiektu, w ważnym 

i znajomym znaczeniu tego słowa[108]. Obserwatorzy ptaków często posiadają życiową listę 

wszystkich gatunków, które widzieli. Załóżmy, że ty i ja jesteśmy takimi obserwatorami i razem 

słyszymy ptaka śpiewającego pośród drzew nad naszymi głowami; spoglądam w górę i mówię: 

„Widzę go – a ty?”. Spoglądasz dokładnie tam, gdzie patrzę ja, a jednak mówisz zgodnie 

z prawdą: „Nie. Nie widzę go”. Ja mogę wpisać tego ptaka na moją listę; ty nie, mimo że możesz 

mieć ogromną pewność, iż jego obraz musiał kilkakrotnie pojawić się w dołkach środkowych 

siatkówek twoich oczu. 

  Cóż więc mamy powiedzieć? Czy naparstek był w jakiś sposób „obecny” w świadomości 

Betsy, zanim go dojrzała? Czy ptak był obecny w „tle” twojej świadomości, czy nie był obecny 

w ogóle? Sprowadzenie czegoś na pierwszy plan świadomości oznacza sprowadzenie tego na 

pozycję, gdzie można zdać z niego relację, lecz co jest wymagane, aby sprowadzić coś na drugi 

plan świadomości (a nie jedynie na drugi plan środowiska wizualnego)? Naparstek i ptak bez 

wątpienia były obecne w środowisku wizualnym – nie w tym tkwi problem. Być może nie 

wystarczy, żeby światło odbite od obiektu jedynie dotarło do oczu, ale jaki dalszy efekt musi 

mieć odbite światło – jakie spostrzeżenie musi mieć mózg – aby obiekt przeszedł z poziomu 

zaledwie nieświadomego odzewu na drugi plan świadomego przeżycia? 



  Aby rozwiązać te trudności „pierwszoosobowego punktu widzenia”, należy go pominąć 

i zbadać, czego można się dowiedzieć z punktu widzenia osoby trzeciej. W rozdziałach 8–10 

odkrywaliśmy model realizacji mowy oparty na procesie typu Pandemonium, w którym 

ostateczne połączenie się treści z wyrażeniami było kulminacją konkurencji, budowaniem, 

rozbijaniem i ponownym budowaniem koalicji. Treści, które brały udział w tym boju, ale nie dały 

rady utrzymać się w nim zbyt długo, mogą wysłać pewnego rodzaju jednostrzałowy efekt 

„balistyczny” falujący w systemie, lecz byłby on niemal niemożliwy do zrelacjonowania. Gdy 

zdarzenie nie trwa długo, dowolna próba zrelacjonowania go, jeśli zostanie rozpoczęta, zostanie 

zaniechana lub będzie błądzić poza kontrolą, nie mając nic, względem czego mogłaby się 

poprawić. Aby coś mogło zostać zrelacjonowane, musi istnieć możliwość wielokrotnej 

identyfikacji efektu. Widzimy rozwój owej możliwości do relacjonowania w szkoleniach różnego 

rodzaju, przypominających te, których aplikowanie planowaliśmy u pacjentów ze 

ślepowidzeniem: rezultaty ćwiczenia wrażliwości podniebienia u sommelierów, trenowanie ucha 

u muzyków itp. – lub prosty eksperyment z szarpnięciem struny opisany w rozdziale 3. 

  Weźmy na przykład instrukcje dawane początkującym stroicielom fortepianów. Mówi się 

im, aby słuchali „bicia”, gdy uderzają w klawisz, który stroją z dźwiękiem wzorcowym. Jakiego 

bicia? Początkowo większość uczących się nie jest w stanie odróżnić w swoim przeżyciu 

słuchowym nic, co odpowiadałoby opisowi „bicia” – to, co słyszą, mogliby opisać jako rodzaj 

pozbawionego struktury złego brzmienia czy rozstrojenia. W końcu jednak, jeśli trening jest 

sukcesem, są w stanie wyizolować w swoim przeżyciu słuchowym zakłócające „bicie” oraz 

zauważyć, w jaki sposób wzorce bicia zmieniają się w odpowiedzi na obracane przez nich 

kluczem kołki. Mogą sprawnie nastroić fortepian przez dostrajanie bicia. Zwykle mówią – 

a wszyscy możemy potwierdzić to podobnymi zdarzeniami z naszego własnego doświadczenia – 

że w wyniku treningu zmieniło się ich świadome przeżycie. Dokładniej mówiąc, zostało one 

poszerzone: są teraz świadomi rzeczy, których wcześniej świadomi nie byli. 

  Oczywiście w pewnym sensie słyszeli bicie cały czas. To w końcu zakłócenia stanowią 

„niedostrojenie”, którego z pewnością byli świadomi. Jednak wcześniej nie byli w stanie wykryć 

tych składników w swoim doświadczeniu i dlatego można by powiedzieć, że te właściwości 

przyczyniły się do przeżycia, ale nie były same w nim obecne. Funkcjonalny status takiego 

czynnika przed szkoleniem był taki sam jak zdarzeń zachodzących w ślepowidzeniu: badany nie 

jest w stanie zrelacjonować pojedynczych czynników ani też zastosować strategii w momencie 

ich wystąpienia, lecz efekty tego czynnika nadal mogą się ujawnić w zachowaniu badanego, na 

przykład w jego umiejętności odpowiadania na umiejętnie zadane pytania. Sugeruję, że to 

właśnie oznacza bycie na drugim planie przeżycia, w jego tle. Oczywiście nie jest wykluczone 

(jak widzieliśmy), że wzmocnione połączenie, którego rodzaj właśnie opisaliśmy u stroicieli 

fortepianów czy sommelierów, mogłoby zostać zbudowane u pacjentów ze ślepowidzeniem do 

momentu, w którym zadeklarowalibyśmy i bez wahania zaakceptowali, że stali się świadomi 

bodźców – nawet na pierwszym planie swojej świadomości – których istnienie wcześniej mogli 

jedynie zgadywać. 

    Nie tak szybko – mówi Otto. – Oto kolejny zarzut. Wyobrażasz sobie pacjenta ze 

ślepowidzeniem uczącego się nowych sposobów używania zdolności ślepowidzenia i być może 

dałoby mu to rodzaj świadomości zdarzeń zachodzących w jego ślepym polu, lecz coś zostało 

pominięte. Świadomość ta nie byłaby świadomością wizualną; nie byłoby to jak widzenie. 

Brakowałoby „jakości fenomenalnych” czy też qualiów świadomego widzenia, nawet jeśli osoba 

ze ślepowidzeniem byłaby w stanie wykonać te funkcjonalne czynności. 

    Być może tak, być może nie. Czym dokładnie są „jakości fenomenalne” czy qualia? 

(Qualia to po łacinie jakości; liczba pojedyncza to quale). Z początku wydają się szalenie 



oczywiste – to jakości wyglądu, zapachu, brzmienia, czucia rzeczy – ale osobliwie zmieniają 

status lub znikają w głębszej analizie. W następnym rozdziale dotrzemy do tych podejrzanych 

przez filozoficzne gęstwiny, lecz najpierw powinniśmy lepiej przyjrzeć się niektórym 

własnościom niebędącym jakościami fenomenalnymi, ale łatwo mogącym zostać z nimi 

pomylonymi. 

  4. Proteza wzroku: czego poza informacjami jeszcze brakuje? 

 

 

  Czy pacjent Weiskrantza, D.B., widział ruch? Cóż, z pewnością go nie słyszał ani nie 

czuł. Jednak czy jest to widzenie? Czy ma „jakości fenomenalne” widzenia? Weiskrantz mówi: 

    Gdy wzrasta „wyrazistość” bodźca, pacjent może twierdzić, że nadal nie „widzi”, ale 

teraz ma rodzaj „przeczucia”, że coś tam jest. W niektórych przypadkach, jeśli wyrazistość 

zostaje zwiększona jeszcze bardziej, może dojść do sytuacji, w której pacjent mówi, że „widzi”, 

ale doświadczenie to nie jest wierne. Na przykład D.B. „widzi” w odpowiedzi na energicznie 

poruszający się bodziec, ale nie widzi go jako spójnego, poruszającego się obiektu, a za to mówi 

o złożonych wzorcach „fal”. Inni badani mówią o „ciemnych cieniach” ujawniających się, gdy 

jasność i kontrast zostają zwiększone do wysokich poziomów. [Weiskrantz 1988, s. 189] 

    Energicznie poruszający się bodziec nie jest postrzegany przez D.B. jako mający barwę 

czy kształt, ale co z tego? Jak udowodniliśmy w rozdziale 3, w eksperymencie z kartą trzymaną 

w peryferyjnym polu widzenia, możemy przecież widzieć kartę, nie będąc w stanie 

zidentyfikować ani jej barw, ani kształtów. To zwykłe widzenie, nie ślepowidzenie, zatem nie 

powinniśmy na tej podstawie chętnie negować przeżycia wizualnego osoby badanej. 

  Pytanie, czy ten anomalny sposób uzyskiwania informacji o widzianych rzeczach może 

być odmianą widzenia, można sformułować bardziej obrazowo, gdy spojrzymy na jeszcze 

bardziej radykalne odejście od normalnego widzenia. Projektuje się przyrządy protetyczne 

mające zapewnić „wzrok” niewidomym, a niektóre z nich rodzą właśnie takie zagadnienia. 

W 1972 roku Paul Bach-y-Rita opracował kilka przyrządów zawierających małe kamery wideo 

o bardzo niskiej rozdzielczości, które mogły zostać zamontowane na oprawkach do okularów. 

Sygnał o niskiej rozdzielczości pochodzący z tych kamer, siatka 16 na 16 lub 20 na 20 

„czarno-białych” pikseli, została umieszczona na plecach lub brzuchu pacjenta w sieci 

elektrycznie lub mechanicznie wibrujących mrowień zwanych „receptorami dotykowymi”. 



   



 Ryc. 11.3 

Niewidomy pacjent z 16-przewodowym, przenośnym systemem elektrycznym. Kamera 

telewizyjna jest podłączona do tulei soczewek zamontowanych na oprawkach do okularów. Mały 

zwój kabli prowadzi do elektrycznego obwodu napędzającego bodźce (pacjent trzyma go 

w prawej ręce). Matrycę 256. koncentrycznych, srebrnych elektrod pacjent trzyma w lewej ręce. 

 

  Po zaledwie kilku godzinach ćwiczeń niewidomi pacjenci posługujący się tym 

urządzeniem byli w stanie nauczyć się interpretować wzorce mrowienia na swojej skórze, tak jak 

możemy interpretować litery kreślone na swojej skórze czyimś palcem. Rozdzielczość jest niska, 

ale mimo to badani mogli nauczyć się czytać znaki i identyfikować obiekty, a nawet ludzkie 

twarze, jak możemy się domyślić, patrząc na fotografię sygnału pojawiającego się na monitorze 

oscyloskopu. 

  



 
 Ryc. 11.4 

Wygląd 400-pikselowej reprezentacji twarzy kobiety widziany na monitorze oscyloskopu. 

Badani są w stanie poprawnie zidentyfikować wzorce bodźców na tym poziomie złożoności. 

 

  Efektem było oczywiście świadome, percepcyjne przeżycie wytworzone sztucznie, ale 

skoro dane wejściowe były rozłożone na plecach lub brzuchach pacjentów, czy było to widzenie? 

Czy przeżycie to miało „jakości fenomenalne” widzenia, czy tylko wrażenia dotykowego? 

  Przypomnijmy sobie jeden z naszych eksperymentów z rozdziału 3. Dotykowy punkt 



widzenia łatwo przenosi się na koniuszek ołówka, co pozwala na odczucie nim tekstury bez 

jednoczesnej świadomości wibracji ołówka w palcach. Nie powinno nas więc dziwić, że 

podobny, choć ekstremalny efekt był udziałem pacjentów Bach-y-Rity. Po krótkim okresie 

szkolenia świadomość mrowienia na skórze zniknęła; można by powiedzieć, że podkładka 

z pikseli stała się przezroczysta i ich punkt widzenia przeniósł się na punkt widzenia kamery 

zamontowanej z boku ich głów. Niesamowitą demonstracją siły tej zmiany było zachowanie 

przeżywającej osoby, której kamera miała zoom z przyciskiem sterującym (Bach-y-Rita 1972, 

s. 98–99). Siatka mrowiących drapaczy znajdowała się na plecach, a kamera była zamontowana 

z boku głowy. Kiedy eksperymentator bez ostrzeżenia dotknął przycisku sterującego zoomem, 

sprawiając, że obraz na plecach badanego nagle rozrósł się czy też „zbliżył”, badany 

instynktownie odsunął się do tyłu, podnosząc ręce, aby ochronić głowę. Kolejna szokująca 

demonstracja przezroczystości mrowienia jest taka, że badani, którzy byli zaznajomieni z siatką 

na plecach, potrafili niemal natychmiast zaadaptować się do siatki przeniesionej na brzuch 

(tamże, s. 33). Bach-y-Rita zauważa, że mimo to nadal reagowali na swędzenie na plecach jak na 

coś, co należy podrapać – nie twierdzili, że to „widzą” – i byli w stanie bez problemu zająć się 

mrowieniem jako mrowieniem, gdy zostali o to poproszeni. 

  Obserwacje te są spektakularne, ale nierozstrzygające. Można by zwrócić uwagę, że 

w momencie, gdy korzystanie z wejścia urządzenia stało się ich drugą naturą, badani naprawdę 

widzieli, lub przeciwnie – że tylko niektóre z najbardziej podstawowych cech „funkcjonalnych” 

widzenia zostały oddane przez protezę. Co z innymi „jakościami fenomenalnymi” widzenia? 

Bach-y-Rita mówi o wyniku pokazania dwóm badanym, niewidomym studentom, po raz 

pierwszy w ich życiu, fotografii kobiet z magazynu „Playboy”. Byli zawiedzeni – „choć obaj byli 

w stanie opisać wiele treści fotografii, przeżycie to nie miało żadnego komponentu 

emocjonalnego; nie spowodowało żadnych przyjemnych doznań. To bardzo zaniepokoiło tych 

dwóch młodych mężczyzn, którzy wiedzieli, że podobne zdjęcia miały komponent emocjonalny 

dla ich widzących kolegów” (tamże, s. 145). 

  Urządzenia protetyczne nie dały więc wszystkich efektów normalnego widzenia. Część 

ich wad musi wynikać z dużej różnicy w tempie przepływu informacji. Normalne widzenie 

informuje nas o właściwościach przestrzennych w naszym środowisku z ogromną prędkością 

i z niemalże dowolnym poziomem szczegółów, jakiego sobie życzymy. Nie jest zaskoczeniem, 

że informacje przestrzenne o niskiej rozdzielczości przesyłane do mózgu przez interfejs na skórze 

nie wywołały wszystkich reakcji wywoływanych u ludzi widzących normalnie, gdy ich systemy 

wzrokowe są zalewane danymi[109]. Ile przyjemności powinno dać normalnie widzącej osobie 

patrzenie na odpowiedniki o podobnie niskiej rozdzielczości – rzuć okiem na rycinę 11.4 – 

przedstawiające pięknych ludzi? 

  Nie jest jasne, ile zmieniłoby się, gdybyśmy w jakiś sposób byli w stanie polepszyć 

„szybkość transmisji w bodach”[110] protezy wzroku, aby uplasowała się ona na poziomie 

normalnego widzenia. Być może zwykłe zwiększenie ilości i tempa informacji, co jakoś dałoby 

mózgowi mapy bitowe o większej rozdzielczości, wystarczyłoby do wytworzenia tego 

brakującego zachwytu. A przynajmniej jego części. Ludzie ślepi od urodzenia byliby daleko 

w tyle za tymi, którzy niedawno stracili wzrok, ponieważ nie mają oni żadnego 

charakterystycznego dla widzenia połączenia, które bez wątpienia odgrywa istotną rolę 

w przyjemności, jaką czerpią widzący ludzie ze swoich przeżyć, przypominających im 

o wcześniejszych doświadczeniach wizualnych. Być może również część przyjemności, którą 

czerpiemy z tych przeżyć, jest efektem ubocznym pradawnych śladów wcześniejszej ekonomii 

naszych systemów nerwowych – napomknąłem o tej kwestii w rozdziale 7, a rozwinę ją 

w rozdziale następnym. 



  Te same rozważania dotyczą ślepowidzenia i wszelkich wyobrażalnych ulepszeń 

w umiejętnościach pacjentów ze ślepowidzeniem. W debatach o ślepowidzeniu zwykle ignoruje 

się, jak kiepska jest informacja, którą ci badani zbierają ze swoich ślepych pól. Jedną rzeczą jest 

móc odgadnąć, gdy cię o to zapytają, czy w twoim ślepym polu zaprezentowano właśnie kwadrat 

czy koło. Byłoby czymś zupełnie innym potrafić odgadnąć ze szczegółami, gdy cię o to poproszą, 

co się właśnie działo za oknem. 

  To, czego dowiedzieliśmy się o widzeniu protetycznym, możemy wykorzystać do 

wyobrażenia sobie tego, czym byłoby dla pacjenta ze ślepowidzeniem odzyskanie większej ilości 

funkcji widzenia. Wyobraźmy sobie spotkanie z osobą cierpiącą na ślepotę korową, która po 

pilnym szkoleniu (1) uczyniła umiejętność zgadywania, kiedy zgadywać, swoją drugą naturą, (2) 

potrafi grać w chowanie naparstka z najlepszymi, (3) w jakiś sposób zdołała wielokrotnie 

zwiększyć prędkość i ilość szczegółów swojego działania związanego ze zgadywaniem. 

Spotykamy ją, gdy czyta gazetę i chichocze z komiksów, i prosimy o wyjaśnienia. Oto trzy 

scenariusze, ułożone w kolejności wzrastającej wiarygodności: 

    (1) Oczywiście, że tylko zgaduję! Nie widzę absolutnie nic, ale nauczyłam się, jak 

zgadywać, gdy należy zgadywać, i teraz na przykład zgaduję, że pokazujesz mi nieuprzejmy gest 

i wykrzywiasz twarz w ogromnym zdziwieniu. 

 

  (2) Cóż, to, co zaczęło się jako zwykłe zgadywanie, stopniowo przestało nim być 

i zaczęłam temu wierzyć. Stało się, powiedzmy, przeczuciami. Zwykle po prostu wiedziałam, że 

coś działo się w moim ślepym polu. Mogłam wtedy wyrazić tę wiedzę i postępować zgodnie 

z nią. Co więcej, miałam wówczas metawiedzę o tym, że w rzeczywistości mogłam mieć takie 

przeczucia, i potrafiłam użyć tej metawiedzy do planowania moich czynności i układania dla 

siebie strategii. To, co zaczęło się jako świadome zgadywanie, zamieniło się w świadome 

przeczucia, a teraz pojawiają się one tak szybko, że nie mogę ich nawet oddzielić. Ale nadal nic 

nie widzę! Nie tak jak widziałam kiedyś! To właściwie nie jest widzenie. 

 

  (3) No cóż, tak naprawdę to jest bardzo podobne do widzenia. Bez wysiłku podejmuję 

teraz czynności w świecie na podstawie informacji zebranych z otoczenia przez moje oczy. 

A jeżeli chcę, mogę być świadoma informacji napływających z oczu. Bez żadnego wahania 

reaguję na barwy obiektów, na ich kształty i lokalizację; straciłam całe poczucie wysiłku, który 

włożyłam w rozwinięcie tych talentów i sprawienie, że stały się moją drugą naturą. 

 

    A mimo to nadal moglibyśmy wyobrazić sobie naszą osobę badaną mówiącą o tym, że 

czegoś brakuje: 

    – Qualia. Moje stany percepcyjne oczywiście mają qualia, ponieważ są stanami 

świadomymi, ale zanim straciłam wzrok, miały one również qualia wzrokowe, a teraz ich nie 

mają, pomimo całego mojego szkolenia. 

    Może wydawać się oczywiste, że ma to sens, że jest to właśnie coś, czego moglibyśmy się 

spodziewać, iż powie nasza osoba badana. Jeśli tak, reszta tego rozdziału jest dla ciebie – 

ćwiczenie zaprojektowano tak, aby zburzyć to przekonanie. Jeśli zaczynasz już wątpić, że mowa 

o qualiach ma jakikolwiek sens, prawdopodobnie przewidujesz niektóre zwroty, które już 

niedługo nastąpią w naszej opowieści. 

  5. „Wypełnianie” kontra dowiadywanie się 

 

 

  Jednakże to, że istnieje takie poczucie obcości, nie jest jeszcze powodem, by mówić: 



każdy dobrze znany przedmiot, gdy nie zdaje się nam obcy, daje nam poczucie swojskości. – 

Mniemamy niejako, iż miejsce, które zajmowało poczucie obcości, musi być przecież jakoś 

wypełnione. 

  Ludwig Wittgenstein, 1953/2000, s. 596  

 

  (przeł. Bogusław Wolniewicz) 

 

  W rozdziale 2 widzieliśmy, że jednym z powodów wiary w dualizm jest to, iż obiecuje on 

„materię, z której utkane są sny” – fioletowe krowy i inne wytwory naszej wyobraźni. 

W rozdziale 5 obserwowaliśmy, jakie nieporozumienia wyrosły z naturalnego, choć błędnego 

założenia, że po tym, jak mózg dokonał rozróżnienia lub oceny, ponownie prezentuje materiał, na 

którym ta ocena została oparta, dla przyjemności publiczności w teatrze kartezjańskim 

wypełniając go barwami. Idea wypełniania jest powszechna w myślach nawet wytrawnych 

teoretyków i jest to oczywista oznaka szczątkowego materializmu kartezjańskiego. To zabawne, 

ponieważ ci, którzy korzystają z tego terminu, są mądrzejsi, ale okazuje się on dla nich nie do 

odparcia, więc kryją się, umieszczając go w cudzysłowie. 

  Niemalże każdy na przykład opisuje mózg jako „wypełniający” plamkę ślepą (moje 

podkreślenie w każdym z przykładów): 

    [...] neurologicznie dobrze znane zjawisko subiektywnego „wypełniania” brakującej 

części ślepego pola w polu widzenia. [Libet 1985b, s. 567] 

    [...] możesz zlokalizować swoją własną plamkę ślepą, jak również zademonstrować, jak 

wzorzec zostaje w niej „wypełniony” lub „uzupełniony” [...]. [Hundert 1987, s. 427] 

    Mamy też słuchowe „wypełnianie”. Gdy słuchamy mowy, luki w sygnale akustycznym 

mogą zostać „wypełnione” – na przykład w „efekcie przywracania fonemu” (Warren 1970). Ray 

Jackendoff ujmuje to w następujący sposób: 

    Pomyślmy na przykład o percepcji mowy z hałaśliwymi i wadliwymi danymi 

wyjściowymi – przypuśćmy w obecności poruszającego się samolotu czy przy kiepskim 

połączeniu telefonicznym. [...] To, co konstruujemy [...] to nie tylko zamierzone znaczenie, ale 

również struktura fonologiczna: „słyszymy” więcej, niż w rzeczywistości przekazuje nam 

dźwięk. [...] Innymi słowy, informacja fonetyczna zostaje „wypełniona” za pomocą struktur 

wyższego rzędu, jak również sygnału akustycznego; i mimo różnicy w tym, skąd pochodzi, nie 

ma różnicy jakościowej w samym uzupełnionym zdaniu. [Jackendoff 1987, s. 99] 

    A gdy czytamy tekst, zachodzi coś podobnego (ale wizualnego): jak ujmuje to Bernard 

Baars: 

    Odnajdujemy podobne zjawisko w dobrze znanym „efekcie robienia korekty”, ogólnym 

wniosku, że błędy literowe w momencie wykonywania korekty są trudne do wykrycia, gdyż 

umysł „wypełnia” je poprawnymi informacjami. [Baars 1988, s. 173] 

    Howard Margolis daje niekontrowersyjny komentarz do całej kwestii „wypełniania”: 

    „Wypełnione” szczegóły są po prostu poprawne. [Margolis 1987, s. 41] 

    Milczące rozpoznanie, iż jest coś podejrzanego w idei „wypełniania”, przewija się 

w poniższym opisie plamki ślepej autorstwa filozofa C.L. Hardina w jego książce Color for 

Philosophers: 

    [Plamka ślepa] pokrywa obszar w polu widzenia o średnicy 6 stopni kątowych, co 

wystarczyłoby do ustawienia dziesięciu księżyców w pełni jeden przy drugim, a mimo to nie ma 

żadnej luki w odpowiadającym jej regionie pola widzenia. Dzieje się tak, gdyż oko-mózg 

wypełnia ją tym, co widziane jest w przylegających do niej obszarach. Jeśli jest tam niebieski, 

luka zostaje wypełniona na niebiesko; jeśli jest tam szkocka krata, nie jesteśmy świadomi 



żadnego braku ciągłości we wzorze kraty. [Hardin 1988, s. 22] 

    Hardin nie potrafi się zmusić do powiedzenia, że mózg wypełnia kratę, gdyż to 

z pewnością sugerowałoby dosyć wyszukaną „konstrukcję”, niczym fantazyjne „niewidoczne 

łatanie”, za które możesz sporo zapłacić, gdy chcesz, aby wypełniono twoją marynarkę 

w jodełkę: wówczas wszystkie linie się ze sobą zgadzają i wszystkie odcienie barw na granicy są 

do siebie dopasowane. Wydaje się, że wypełnienie niebieskim to jedna kwestia – wystarczyłyby 

ze dwa maźnięcia mózgową farbą odpowiedniej barwy; jednak wypełnienie szkockiej kraty to co 

innego, i jest to więcej, niż jest on w stanie uznać. 

  Ale komentarz Hardina przypomina nam, że jesteśmy tak samo nieświadomi naszych 

plamek ślepych, kiedy patrzymy na kratę, jak wówczas, gdy spoglądamy na jednobarwną 

powierzchnię, zatem to, co powoduje naszą nieświadomość, może być w taki sam sposób 

uzyskane przez mózg w obu przypadkach. „Nie jesteśmy świadomi żadnego braku ciągłości”, 

mówi. Jeśli jednak mózg nie musi wypełniać luki kratą, dlaczego miałby chcieć wypełnić lukę 

niebieskim? 

  W żadnym z tych przypadków „wypełnianie” nie jest prawdopodobnie kwestią 

dosłownego wypełniania – w rodzaju tego, które wymaga użycia pędzli. (Był to morał historii 

o CAD Dla Niewidomych 2.0 w rozdziale 10). Nie zakładam, że ktoś uważa, iż „wypełnianie” 

sprowadza się do tego, że mózg rzeczywiście zajmuje się malowaniem jakiejś przestrzeni 

pigmentem. Wiemy, że prawdziwy, odwrócony do góry nogami obraz na siatkówce jest ostatnim 

etapem widzenia, w którym cokolwiek jest kolorowane w sposób równie bezproblemowy, jak 

kolorowanie filmowego obrazu na ekranie. Skoro nie istnieją dosłowne oczy wyobraźni, nie ma 

pożytku z pigmentu w mózgu. 

  To by było na tyle z pigmentem. Nadal jednak może nam się wydawać, że w mózgu 

następuje coś, co jest jakoś istotnie analogiczne do zamalowania powierzchni pigmentem – 

w przeciwnym razie w ogóle nie chcielibyśmy mówić o „wypełnianiu”. Czymkolwiek jest, 

najwyraźniej to coś specjalnego w przestrzennym „medium” przeżycia wizualnego czy 

audialnego. Jak mówi Jackendoff, mając na myśli przypadek słuchowy, „»słyszymy« więcej, niż 

sygnał w rzeczywistości przekazuje” – ale zauważmy, że nadal umieszcza wyraz „słyszymy” 

w cudzysłowie. Cóż takiego może być obecne, gdy „słyszymy” dźwięki wypełniające ciche 

momenty lub „widzimy” barwy wypełniające puste przestrzenie? Rzeczywiście wydaje się, że 

coś tam jest, coś, co mózg musi dostarczyć (poprzez „wypełnienie”). Jak powinniśmy to nazwać, 

czymkolwiek jest? Nazwijmy to wymysłem. Kusi nas więc twierdzenie, że istnieje coś zrobione 

z wymysłu, co pojawia się, gdy mózg „wypełnia”, a czego nie ma, gdy nie kłopocze się 

„wypełnianiem”. Tak ujęty pomysł wypełnienia oczywiście nie spodoba się wielu osobom. 

(Przynajmniej mam taką nadzieję). Jesteśmy mądrzejsi: nie istnieje substancja taka jak wymysł. 

Mózg nie tworzy wymysłu; mózg nie używa wymysłu do wypełnienia luk; wymysł jest jedynie 

wymysłem mojej wyobraźni. To by było na tyle z wymysłem! Jednak co znaczy „wypełnianie”, 

co mogłoby znaczyć, jeśli nie wypełnianie wymysłem? Jeśli nie istnieje medium w postaci 

wymysłu, czym różni się „wypełnianie” od niekłopotania się wypełnianiem? 

  



 
 Ryc. 11.5 

 

 

  W rozdziale 10 widzieliśmy, że system CAD mógł reprezentować barwy, łącząc ich 

numer z każdym pikselem lub z ograniczonym regionem przedstawianego obiektu. Widzieliśmy 

też, jak system CAD Dla Niewidomych 2.0 mógł szukać czy wykrywać barwy, sczytując taki 

kod. Proces ten przypomina dziecięcą kolorowankę z liczbami, która jest prostą analogią 

procesów reprezentacji muszących lub mogących następować w mózgu. Rycina 11.5 jest 

reprezentacją z informacjami o kształtach, ale bez informacji o kolorach. 

  Porównajmy ją z ryciną 11.6, która zawiera informacje o kolorach w postaci kodu 

liczbowego. Kredkami można by wypełnić obszary kolorami zgodnie z poleceniem, 

przemieniając rycinę 11.6 w kolejny rodzaj „wypełnionej” reprezentacji – takiej, w której 

obszary wypełnione są prawdziwym kolorem, prawdziwym pigmentem. 



  Jest jeszcze jeden sposób wypełnienia kolorami, piksel po pikselu, czyli zakodowana 

mapa bitowa, przedstawiona na rycinie 11.7. 

  Ryciny 11.6 i 11.7 są rodzajami wypełniania (w porównaniu na przykład z ryciną 11.5), 

ponieważ każda procedura, która potrzebuje informacji o kolorze obszaru, może, poprzez jego 

mechaniczne zbadanie, tę informację wydobyć. Jest to wypełnianie czysto informacyjne. Te 

systemy są oczywiście całkowicie arbitralne. Możemy bez problemu stworzyć nieskończoną 

liczbę funkcjonalnie równoważnych systemów reprezentacji – korzystających z innych systemów 

kodowania czy innych mediów. 

  

 
 Ryc. 11.6 

1 – niebieski, 2 – zielony, 3 – pomarańczowy, 4 – czerwony, 5 – fioletowy, 6 – żółty 

 



  

 
 Ryc. 11.7 

 

  Jeśli tworzysz kolorowy obrazek na swoim komputerze w odpowiednim programie, 

widziany przez ciebie ekran jest przez maszynę reprezentowany jako mapa bitowa w „buforze 

ramek”, analogiczna do ryciny 11.7, jednak gdy zapisujesz obrazek na dysku, algorytm kompresji 

tłumaczy go na coś podobnego do ryciny 11.6. Dzieli on cały obszar na regiony o podobnym 

kolorze i przechowuje granice regionów oraz numery ich kolorów w pliku „archiwum”[111]. Jest 

on równie dokładną mapą bitową, lecz wprowadzając generalizację dotyczącą regionów 

i oznakowując każdy z nich tylko raz, jest bardziej wydajnym systemem reprezentacji. 

  Mapa bitowa, dokładnie oznakowując każdy piksel, jest rodzajem czegoś, co moglibyśmy 

nazwać reprezentacją „z grubsza ciągłą” – jej ziarnistość jest funkcją rozmiaru pikseli. Mapa 



bitowa nie jest dosłownie obrazem, a jedynie tablicą wartości, swego rodzaju przepisem na 

obrazek. Tablica może być zapisana w każdym systemie przechowującym informacje 

o lokalizacji. Kaseta wideo to kolejny nośnik z grubsza ciągłej reprezentacji, jednak to, co jest na 

niej przechowywane, to nie dosłowne obrazy, ale przepisy (na różnych poziomach ziarnistości) 

na stworzenie obrazów. 

  Kolejnym sposobem zapisu obrazu na ekranie komputera jest przechowanie kolorowej 

fotografii na, powiedzmy, 35-milimetrowym slajdzie, lecz w sposób oczywisty różni się to 

znacznie od innych systemów: istnieje prawdziwa farba dosłownie wypełniająca obszar 

prawdziwej przestrzeni. Jak w przypadku mapy bitowej, jest to z grubsza ciągła reprezentacja 

przedstawionych obszarów przestrzeni (ciągła aż do najmniejszego ziarna filmu – 

w odpowiedniej skali staje się jak piksele, czyli ziarnista). Jednak w przeciwieństwie do mapy 

bitowej, do reprezentowania koloru użyty jest kolor. Kolorowy negatyw również używa koloru 

do reprezentacji koloru, ale w sposób odwrócony. 

  Mamy zatem trzy sposoby „wypełniania” informacji kolorystycznych: kolory zgodne 

z liczbami, jak na rycinie 11.6 i w pliku archiwum, kolory zgodne z mapą bitową, jak na rycinie 

11.7 i w buforze ramek czy na kasecie wideo, oraz kolory zgodne z kolorami. Kolory zgodne 

z liczbami to w pewnym sensie „wypełnianie” informacji kolorystycznych, jednak w porównaniu 

z innymi systemami jest wydajne właśnie dlatego, że nie kłopocze się wypełnianiem wartości dla 

każdego piksela z osobna. Na który z tych sposobów (jeśli taki został tu opisany) mózg 

„wypełnia” plamkę ślepą? Nikt nie uważa, że mózg używa liczb, pod którymi kryją się 

zakodowane kolory, ale nie w tym tkwi problem. Taki rejestr liczb może być rozumiany jako 

odpowiednik jakiegokolwiek systemu wielkości, jakiegokolwiek systemu „wektorów”, który 

mózg mógłby zastosować jako „kod” kolorów; mogłaby to być częstotliwość wyładowań 

neuronalnych lub jakiś system adresów czy lokalizacji w sieciach neuronowych, czy też 

jakikolwiek inny system zmiennych fizycznych w mózgu. Rejestr numerów ma sympatyczną 

cechę: zachowuje relacje między wielkościami fizycznymi, jednocześnie pozostając neutralny 

w kwestii „wewnętrznych” właściwości takich wielkości, więc mogą one odpowiadać wszelkim 

wielkościom fizycznym w mózgu „kodującym” kolory. Mimo że liczby mogą być używane 

w sposób zupełnie arbitralny, mogą również być użyte niearbitralnie, aby odzwierciedlić 

strukturalne relacje między odkrytymi kolorami. Popularna „bryła barw”, w której odcień, 

nasycenie oraz jasność to trzy wymiary, jakimi barwy różnią się od siebie[112], jest logiczną 

przestrzenią idealnie nadającą się do numerycznego potraktowania – każdego traktowania 

numerycznego odzwierciedlającego relacje znajdowania się pomiędzy, relacje przeciwieństw 

i dopełnień itp., które wykazuje ludzki wzrok. Im więcej wiemy o tym, jak mózg koduje barwy, 

tym potężniejszy i niearbitralny numeryczny model ludzkiego widzenia barw będziemy w stanie 

stworzyć. 

  Kłopot z mówieniem o „kodowaniu” barw przez mózg poprzez natężenia lub wielkości 

takiej czy innej rzeczy jest taki, że sugeruje nieostrożnym, iż koniec końców te kody muszą 

zostać odczytane, „powracając” do barwy. Jest to jednak trasa – być może najbardziej popularna 

– z powrotem do wymysłu: wyobrażamy sobie, że mózg mógłby nieświadomie przechowywać 

swoje encyklopedyczne informacje o barwie w formacie takim jak ten na rycinie 11.8, lecz 

następnie przeprowadzać „dekodowanie” reprezentacji do „prawdziwych barw” podczas 

specjalnych okazji – jak puszczenie kasety wideo, aby odzwierciedlić prawdziwe barwy na 

ekranie. Z pewnością jest różnica w fenomenologii między zaledwie przypominaniem sobie 

sugestii, że flaga jest czerwona, biała i niebieska, a rzeczywistym wyobrażaniem sobie „barwnej” 

flagi oraz „widzeniem” (oczyma wyobraźni), że jest ona czerwona, biała i niebieska. Jeśli ten 

kontrast w fenomenologii zachęca niektórych do twierdzenia, że istnieje wymysł, to jeszcze 



bardziej frapującym przykładem jest złudzenie neonowej poświaty (van Tuijl 1975), którego 

przykład można zobaczyć na tylnej okładce tej książki. 

  

 
 Ryc. 11.8 

1 – niebieski, 2 – szary, 3 – biały, 4 – złoty, 5 – czarny, 6 – czerwony 

 

  Róż, który widzisz jako wypełniający pierścień ograniczony czerwonymi liniami, nie jest 

wynikiem rozmazania tego koloru ani rozproszenia światła. Innymi słowy, nie ma barwy różowej 

na obrazie w siatkówce, poza czerwonymi linami. Jak można wyjaśnić tę iluzję? Jeden mózgowy 

obwód wyspecjalizowany w rozpoznawaniu kształtów zostaje wprowadzony w błąd i wyróżnia 

ograniczony obszar: pierścień z jego „subiektywnymi konturami”. Subiektywne kontury są 

wytwarzane przez wiele podobnych rycin, takich jak te poniżej. 

  



 
 Ryc. 11.9 

 

  



 
 Ryc. 11.10 

 

  



 
 Ryc. 11.11 

 

  Kolejny obwód mózgowy, specjalizujący się w barwie, ale niedający sobie rady 

z kształtem i lokalizowaniem, tworzy rozróżnienie barwy (powiedzmy róż nr 97), którym 

oznakowuje coś w sąsiedztwie, a etykieta zostaje przyczepiona (czy też „przypisana”) całemu 

obszarowi. 

  To, dlaczego te konkretne rozróżnienia następują w tych warunkach, nadal pozostaje 

sporne, ale spór dotyczy mechanizmów przyczynowych, prowadzących do błędnego 

oznakowania obszaru, a nie dalszych „wymysłów” (jeśli takowe w ogóle istnieją) systemu 

wizualnego. Czy czegoś jednak nie brakuje? Poprzestałem na wyjaśnieniu dostarczającym 

regiony oznakowane liczbami odpowiadającymi barwom: Czy ten przepis na obraz barwny nie 

musi być gdzieś wykonany? Czy róż nr 97 nie musi być „wypełniony”? Możesz w końcu czuć 

pokusę, by stwierdzić, że widzisz róż! Z pewnością nie widzisz ograniczonego obszaru 

z wpisanym weń numerem. Dostrzegany przez ciebie róż nie istnieje w świecie zewnętrznym (nie 

jest to pigment, farba czy „zabarwione światło”), więc musi być „tutaj” – innymi słowy, różowy 

wymysł. 

  Musimy być ostrożni, aby odróżnić hipotezę „różowego wymysłu” od innych ujęć 

potencjalnie konkurencyjnych wobec wyjaśnienia, które poprzestało na sugestii oznakowania 



barw liczbami. Może się na przykład okazać, że gdzieś w mózgu istnieje z grubsza nieprzerwana 

reprezentacja obszarów barwnych – mapa bitowa – w której „każdy piksel” w obszarze musi być 

oznakowany „barwa nr 97”, mniej więcej jak na rycinie 11.11. 

  Jest to możliwość empiryczna. Moglibyśmy zaprojektować doświadczenia ją 

potwierdzające lub obalające. Pytanie brzmiałoby: Czy istnieje medium reprezentacyjne 

w mózgu, w którym wartość jakiegoś zmiennego parametru (intensywność bądź cokolwiek 

kodowane jako barwa) musi zostać rozpropagowana lub powielona przez odpowiednie piksele 

w matrycy, czy może istnieje po prostu „pojedyncze oznakowanie” obszaru, bez wymagania 

dalszego „wypełniania” lub „oświecania”? Jakie rodzaje eksperymentów mogłyby wesprzeć taki 

model neonowej poświaty? Cóż, byłoby na przykład godne podziwu, gdyby barwa w jakichś 

warunkach mogła zostać pokazana jako rozprzestrzeniająca się wolno w czasie – rozpoczynając 

od centralnych, czerwonych linii i stopniowo docierając do subiektywnych granic konturów[113]. 

Nie chcę z góry rozstrzygać pytania, gdyż moim głównym celem jest zilustrowanie twierdzenia, 

że choć jest mnóstwo nierozstrzygniętych pytań empirycznych dotyczących tego, jak zjawisko 

neonowej poświaty zachodzi w mózgu, żadne z nich nie dotyczy sporów o to, czy wymysł jest 

tworzony poprzez „dekodowanie” w systemie kodowania neuronowego, czy też nie. 

  Pytanie o to, czy mózg „wypełnia” w taki czy inny sposób, nie jest kwestią, którą może 

rozstrzygnąć jedynie introspekcja, gdyż, jak widzieliśmy w rozdziale 4, introspekcja dostarcza 

nam – osobie badanej i „zewnętrznemu” eksperymentatorowi – jedynie treść reprezentacji, a nie 

cechy reprezentującego nośnika. Aby uzyskać świadectwa związane z tym nośnikiem, musimy 

przeprowadzić kolejne eksperymenty[114]. Jednak w przypadku niektórych zjawisk możemy być 

raczej pewni, że nośnikiem reprezentacji jest coś wydajnego, jak kolory kodowane liczbami, nie 

z grubsza ciągłego, jak mapy bitowe. 

  Pomyślmy na przykład, jak mózg radzi sobie z tapetą. Załóżmy, że wchodzisz do pokoju 

i zwracasz uwagę, że tapeta to regularna siatka setek identycznych łódek lub – oddajmy hołd 

Andy’emu Warholowi – identyczne, fotograficzne portrety Marilyn Monroe. Aby zidentyfikować 

obrazek jako portret Marilyn Monroe, musisz dopuścić go do dołka środkowego siatkówki oka: 

obraz musi znaleźć się w wysokiej rozdzielczości dołka środkowego w oczach. Jak było widać 

w eksperymencie z kartą w rozdziale 2, widzenie peryferyjne (za które odpowiedzialna jest reszta 

siatkówki) nie ma zbyt wysokiej rozdzielczości; nie możesz nawet zidentyfikować waleta karo 

trzymanego w wyciągniętej ręce. Wiemy jednak, że po wejściu do pokoju, na którego ścianach 

znajdują się identyczne zdjęcia Marilyn Monroe, „natychmiast” sobie to uświadomisz. W ciągu 

ułamka sekundy zauważysz, że jest tam „mnóstwo identycznych, szczegółowych, wyraźnych 

portretów Marilyn Monroe”. Ponieważ oczy wykonują co najwyżej cztery albo pięć ruchów 

sakkadowych na sekundę, możesz ustawić w dołku środkowym jedynie jedną lub dwie Marilyn 

w czasie potrzebnym do wyciągnięcia wniosku i zaraz potem zobaczenia setek identycznych 

Marilyn. Wiemy, że widzenie peryferyjne nie mogłoby odróżnić Marilyn od różnych plam 

w kształcie Marilyn, ale mimo to tym, co widzisz, nie jest tapeta z Marilyn pośrodku, otoczona 

różnymi plamami w kształcie Marilyn. 

  Czy jest możliwe, że mózg bierze jeden z obrazów Marilyn o wysokiej rozdzielczości 

z dołka środkowego i powiela go, jak w ksero, na wewnętrznym odbiciu ściany? Tylko tak 

szczegóły o wysokiej rozdzielczości, użyte do zidentyfikowania Marilyn, mogą w ogóle „dostać 

się na drugi plan”, skoro widzenie peryferyjne nie jest wystarczająco ostre, aby to zapewnić. 

Przypuszczam, że zasadniczo jest to możliwe, lecz mózg prawie na pewno nie kłopocze się tym 

wypełnianiem! Gdy już zidentyfikuje jedną Marilyn i nie otrzyma żadnej informacji o tym, że 

inne plamy nie są Marilyn, dochodzi do wniosku, iż reszta to Marilyn, i oznacza cały obszar jako 

„więcej Marilyn”, bez żadnego dalszego rozpoznania Marilyn[115]. 



  Oczywiście ty tego tak nie postrzegasz. Tobie wydaje się, że rzeczywiście widzisz setki 

identycznych Marilyn. I w pewnym sensie masz rację: rzeczywiście na ścianie są setki 

identycznych Marilyn, a ty je widzisz. Nie jest jednak prawdą, że setki identycznych Marilyn są 

reprezentowane w mózgu. Twój mózg w jakiś sposób reprezentuje to, że są tam setki 

identycznych Marilyn, i bez względu na to, jak żywe jest twoje wrażenie, że widzisz wszystkie te 

szczegóły, są one w świecie, a nie w głowie. I nie zostaje użyty żaden wymysł, aby przedstawić 

to wydawanie się, gdyż nie jest ono w ogóle przedstawione, nawet jako mapa bitowa. 

  Teraz zatem możemy odpowiedzieć na nasze pytanie o plamkę ślepą. Mózg nie musi jej 

„wypełniać”, ponieważ obszar, na którym wypada, jest już oznaczony (np. „kratka”, „Marilyn”, 

czy po prostu „więcej tego samego”). Gdyby mózg otrzymał sprzeczne świadectwa z jakiegoś 

obszaru, porzuciłby lub dostosowałby swoje generalizacje, ale brak świadectwa z plamki ślepej 

nie jest tym samym co otrzymanie sprzecznych świadectw. Brak potwierdzających świadectw 

z obszaru plamki ślepej nie jest problemem dla mózgu; mózg nie otrzymał wcześniej informacji 

z luki w siatkówce, więc nie rozwinął żadnego epistemologicznie głodnego ośrodka, który 

wymagałby nakarmienia informacjami z tego obszaru. Pośród wszystkich homunkulusów wzroku 

żaden nie ma roli koordynowania informacji z tego obszaru oka, więc gdy nie dociera żadna 

informacja z tych źródeł, nikt nie narzeka. Ten region jest po prostu zaniedbany. Innymi słowy, 

wszyscy normalnie widzący ludzie „cierpią” na malutką „anosognozję”. Jesteśmy nieświadomi 

naszego „deficytu” – faktu, że nie otrzymujemy żadnej informacji wizualnej z naszych ślepych 

plamek. (Dobre przedstawienie anosognozji znajdziesz w McGlynn i Schacter 1989). 

  Plamka ślepa to dziura przestrzenna, ale mogą istnieć również dziury czasowe. 

Najmniejsze są luki pojawiające się, gdy nasze oczy skaczą sakkadowo. Nie zauważamy ich, lecz 

nie muszą one być wypełnione, gdyż jesteśmy skonstruowani tak, aby ich nie widzieć. 

Czasowymi analogami obszarów ślepych mogą być „nieobecności” podczas małych napadów 

padaczkowych. Są one zauważalne przez chorego, ale jedynie poprzez wnioskowanie: nie potrafi 

on „dostrzec granic”, tak jak ty nie potrafisz dostrzec granic swojej plamki ślepej, jednak po 

napadzie może być zdziwiony nieciągłościami w zdarzeniach, które przeżył. 

  Podstawowa wada pomysłu „wypełniania” jest taka, że sugeruje, iż mózg czegoś 

dostarcza, gdy tak naprawdę mózg coś ignoruje. Prowadzi to nawet bardzo wyrafinowanych 

myślicieli do katastrofalnych błędów, świetnie streszczonych przez Edelmana (1989, s. 119): 

„Jedną z najbardziej szokujących właściwości świadomości jest jej ciągłość”. Jest to całkowicie 

błędne. Jedną z najbardziej szokujących właściwości świadomości jest jej nieciągłość – jak 

pokazuje nam plamka ślepa czy luki sakkadowe, żeby podać najprostsze przykłady. Nieciągłość 

świadomości jest zaskakująca z powodu pozornej ciągłości świadomości. Naumann (1990) 

wskazuje na to, że świadomość może, ogólnie rzecz biorąc, być zjawiskiem z lukami i dopóki 

czasowe brzegi tych luk nie są postrzegane, nie będzie ich poczucia w „strumieniu” świadomości. 

Jak mówi Minsky: „Nic nie może wydawać się urywane, oprócz tego, co jest reprezentowane 

jako urywane. Paradoksalnie nasze poczucie ciągłości pochodzi od naszego wspaniałego braku 

wrażliwości na większość rodzajów zmian, a nie z jakiejś autentycznej spostrzegawczości” 

(Minsky 1985, s. 257). 

  6. Zaniedbanie jako patologiczna utrata apetytu episemologicznego 

 

 

  Motto mózgu dotyczące radzenia sobie z plamką ślepą mogłoby brzmieć: nie zadawaj mi 

pytań, a ja cię nie okłamię. Jak widzieliśmy w rozdziale 1, dopóki mózg zaspokaja każdy 

epistemologiczny głód, nie pozostaje nic, co musi robić. Ale co z momentami, kiedy jest o wiele 

mniej tego głodu, niż powinno być? Są to patologie zaniedbywania. 



  Jedną z jej najbardziej znanych form jest zespół jednostronnego zaniedbywania 

przestrzeni, w którym jedna strona ciała, zwykle lewa, zostaje całkowicie zaniedbana z powodu 

uszkodzenia przeciwnej półkuli mózgu. Nie tylko lewa strona ciała, ale również lewa strona 

najbliższego sąsiedztwa. Jeśli grupa ludzi staje wokół łóżka pacjenta z zaniedbywaniem 

prawostronnym, będzie on patrzył tylko na ludzi stojących po jego prawej stronie; gdy poprosi 

się go o policzenie ludzi znajdujących się w pomieszczaniu, zwykle pominie tych stojących 

z lewej strony, a gdy ktoś z lewej strony spróbuje zwrócić jego uwagę, zwykle nie będzie to 

miało żadnego skutku. Mimo to można pokazać, że organy zmysłowe pacjenta nadal przyjmują 

informacje, analizują je i reagują różnorako na bodźce po lewej stronie. Co może się dziać 

w głowie pacjenta? Czy „lewa strona przestrzeni fenomenalnej jest pusta”? Czy „oczyma 

wyobraźni” pacjent nie jest w stanie dostrzec materiału dostarczanego przez mózg po lewej 

stronie... sceny teatru kartezjańskiego? 

  Istnieje łatwiejsze wyjaśnienie, nie w kategoriach wewnętrznych reprezentacji 

o osobliwych właściwościach, ale w kategoriach zaniedbania w sensie politycznym! Wiadomo, 

że Daniel Patrick Moynihan uważał, iż pewne problemy w relacjach między rasami Ameryki 

rozwiązałyby się same, gdybyśmy traktowali je z „nieszkodliwym zaniedbaniem” – gdyby 

Waszyngton i reszta narodu po prostu zignorowała je na jakiś czas. Nie uważam, że była to dobra 

rada, ale Moynihan miał rację co do jednej rzeczy: istnieją warunki, w których nieszkodliwe 

zaniedbanie jest potrzebne – takie jak nasz problem plamki ślepej. 

  Nie ma homunkulusów, jak to ująłem, które miałyby „dbać” o informacje pochodzące 

z części pola widzenia odpowiadającego plamkom ślepym, więc gdy nic nie dociera, nikt nie 

marudzi. Być może różnica między nami a osobami cierpiącymi na patologiczne zaniedbania czy 

inne formy anosognozji jest taka, że niektóre marudy zostały u nich zabite. Tę teorię 

zaproponował, nie tak obrazowo, neuropsycholog Marcel Kinsbourne (1980), który wewnętrzne 

marudy nazwał „analizatorami korowymi”. Z punktu widzenia modelu, który opracowujemy, 

zaniedbanie mogłoby być opisane jako utrata politycznego znaczenia przez pewne partie 

demonów w mózgu, spowodowana w wielu, ale nie wszystkich przypadkach śmiercią lub 

stłumieniem ich reprezentanta. Te demony nadal są aktywne, próbując wykonywać swoje 

czynności, a nawet czasami osiągając sukces, lecz nie mogą już wygrać w pewnych 

konkurencjach z lepiej zorganizowanymi koalicjami. 

  W tym modelu nieszkodliwe zaniedbanie naszych plamek ślepych niemal 

niedostrzegalnie przechodzi w przeróżne umiarkowanie dysfunkcyjne zaniedbania, na które 

cierpimy wszyscy, ale również w najbardziej zadziwiające zaniedbania, badane przez 

neurologów. Na przykład ja sam cierpię na kilka dosyć powszechnych rodzajów zaniedbywania. 

Najmniej poważne, choć czasem wstydliwe, jest moje zaniedbanie literówek. Jestem 

patologicznie niezdolny do dostrzegania tego rodzaju błędów w moich artykułach, gdy je 

sczytuję, i jedynie najbardziej pracowite ćwiczenia koncentracji sprawiają, że mogę to 

przezwyciężyć. Mój mózg, jak zasugerował Baars, nie „wypełnia” odpowiednich liter; nie musi 

„wypełniać”, gdyż zwykle nie zwraca wystarczającej uwagi, aby zauważyć błędy; jego uwaga 

zostaje skierowana na inne właściwości słów na stronie. Kolejnym z moich małych upośledzeń 

jest zaniedbanie oceniania studentów. To niesamowite, jak atrakcyjna staje się perspektywa 

umycia podłogi w kuchni, zmiany ułożenia książek na półkach czy uporządkowania rachunków, 

gdy mam na biurku stertę testów egzaminacyjnych wymagających sprawdzenia. Ta właściwość, 

zwiększone zainteresowanie innymi możliwościami, jest szczególnie widoczna w zaniedbaniu 

jednostronnym; na pierwszy rzut oka, im dalej na prawo coś się znajduje, tym bardziej warte 

uwagi wydaje się pacjentowi z zaniedbywaniem lewostronnym. Być może jednak najbardziej 

poważny rodzaj zaniedbania, na który cierpię, to mój ciężki przypadek zaniedbania finansów. 



Tak bardzo nie lubię wyliczać salda z książeczki czekowej, że jedynie jakaś naprawdę straszna 

perspektywa, na przykład ocenianie testów egzaminacyjnych studentów, może zmusić moją 

uwagę do skoncentrowania się na tym temacie. To zaniedbanie ma poważne konsekwencje dla 

mojego dobrobytu, konsekwencje, których istnienia jestem bardzo dobrze świadom, lecz pomimo 

tego zatrważająco nieskutecznego odwołania do mojej wewnętrznej racjonalności udaje mi się 

trwać w zaniedbaniu, chyba że zastosuję dosyć drastyczne sposoby automanipulacji. 

  Nie chodzi o to, że nie widzę książeczki czekowej, ale o to, że nie chcę się jej przyglądać. 

I choć w chłodnych, refleksyjnych momentach, takich jak ten, mogę o tym wszystkim 

opowiedzieć (co dowodzi, że nie mam głębokiej anosognozji związanej z tą 

niepełnosprawnością), zwykle po prostu nie dostrzegam własnego zaniedbania finansów. Krótko 

mówiąc, umiarkowana anosognozja. Z tej perspektywy jedyną zaskakującą rzeczą związaną 

z dziwnymi formami zaniedbania, badanymi przez neuropsychologów, jest kwestia granic. 

Wyobraźmy sobie kogoś, kto zaniedbuje wszystko po stronie lewej (Bisiach i Luzzatti 1978; 

Bisiach 1988; Bisiach i Vallar 1988; Calvanio, Petrone i Levine 1987). Albo kogoś, kto stracił 

widzenie barwne, ale się na to nie skarży (Geschwind i Fusillo 1966). A nawet kogoś, kto stracił 

wzrok, ale nadal nie zauważył tej głębokiej straty – zespół Antona, czyli zaprzeczanie ślepocie 

(Anton 1899; McGlynn i Schacter 1989, s. 154–158). 

  Te zaburzenia są łatwe do wyjaśnienia przez teorię świadomości modelu wielokrotnych 

szkiców, gdyż centralny świadek został zastąpiony koalicjami specjalistów, których szczególne 

głody epistemologiczne nie mogą zostać natychmiast przejęte przez innych agentów, jeśli są oni 

zlikwidowani lub na wakacjach[116]. Gdy te głody epistemologiczne znikają, to znikają bez śladu, 

pozostawiając pole innym koalicjom, innym agentom z innymi programami działania. 

  Jednak ta sama zasada wyjaśniająca zaniedbanie daje konkurencyjne ujęcie „przegapiania 

qualiów wzrokowych” naszego wyobrażonego wirtuoza ślepowidzenia. Zasugerowałem, iż jest 

możliwe, że jeśli narzeka na nieobecności qualiów, to być może po prostu zauważa względny 

niedostatek informacji otrzymywanych obecnie od swojego wzroku i źle tę sytuację opisuje. 

Spekulowałem również, że gdybyśmy w jakiś sposób mogli zwiększyć „szybkość transmisji” 

zbieranych przez niego informacji, wówczas część różnicy, jeśli nie cała różnica, między jego 

rodzajem widzenia a normalnym widzeniem mogłaby zostać zniwelowana. Widzimy teraz, że 

kolejny, tańszy sposób zniwelowania tej różnicy to po prostu zmniejszenie głodu 

epistemologicznego lub w jakiś sposób uśmierzenie jego wizualnej ciekawości. W końcu, jeśli 

pacjent z zespołem Antona może być całkowicie niewidomy, ale jeszcze sobie tego nie 

uświadamia, odrobina zaniedbania w strategicznej lokalizacji mogłaby zmienić naszego pacjenta 

ze ślepowidzeniem, skarżącego się na utratę qualiów wzrokowych, w nieskarżącego się pacjenta, 

deklarującego, iż jego wzrok został przywrócony bez zarzutu. Mogłoby się wydawać, że 

wiedzielibyśmy lepiej, ale czy rzeczywiście? Czy czegokolwiek brakowałoby takiej osobie? Nie 

istnieje wymysł w normalnym widzeniu, więc nie może go brakować. Czego zatem szukamy? 

  7. Wirtualna obecność 

 

 

  Mamy poczucie realności, gdy każde zadane pytanie dotyczące naszych układów 

wzrokowych uzyskuje odpowiedź tak szybko, że wydaje się, jakby te odpowiedzi już tam były. 

  Marvin Minsky, 1985, s. 257 

 

    Po raz kolejny nieobecność reprezentacji nie jest tym samym co reprezentacja 

nieobecności. A reprezentacja obecności nie jest tym samym co obecność reprezentacji. Trudno 

w to jednak uwierzyć. Nasze przekonanie, że mamy jakąś bezpośrednią znajomość szczególnych 



właściwości naszych przeżyć, jest jedną z najpotężniejszych intuicji, z którymi musi 

skonfrontować się każdy, kto próbuje stworzyć dobrą teorię świadomości. Osłabiam je, starając 

się podkopać jej autorytet, ale nadal pozostaje wiele do zrobienia. Otto podejmuje jeszcze jedną 

próbę: 

    Twoja uwaga na temat Marilyn na tapecie jest tak naprawdę wątpliwą obroną dualizmu. 

Bardzo przekonująco argumentujesz, że w mózgu nie ma setek Marilyn o wysokiej 

rozdzielczości, a następnie wyciągasz wniosek, że nigdzie nie ma żadnych Marilyn! Jednak ja 

uważam, że skoro to, co ja widzę, to setki Marilyn o wysokiej rozdzielczości, to skoro, jak 

twierdzisz, nie ma ich nigdzie w moim mózgu, muszą być gdzieś indziej – w moim niefizycznym 

umyśle! 

    Setki Marilyn na tapecie wydają się obecne w przeżyciu, wydają się znajdować w umyśle, 

nie tylko na ścianie. Ale skoro, jak wiemy, spojrzenie może zmienić się w ułamku sekundy, aby 

zbierać informacje z każdej części środowiska wizualnego, dlaczego mózg miałby w ogóle 

kłopotać się importowaniem tych wszystkich Marilyn? Dlaczego zwyczajnie nie pozwolić światu 

na ich przechowanie, za darmo, dopóki nie okażą się potrzebne? 

  Porównajmy mózg do biblioteki. Niektóre są gigantycznymi magazynami, zawierającymi 

w swoich wnętrzach miliony książek, a wszystkie są dosyć szybko dostępne z odpowiednich 

stosów i regałów. Inne biblioteki trzymają mniej książek pod ręką, ale posiadają szczodre 

i efektywne systemy dostępu, kupując każdą książkę, jakiej wymagają ich użytkownicy, lub 

pożyczając je z innych bibliotek, korzystając ze sprawnego międzybibliotecznego systemu 

wypożyczania. Jeśli nie przechowujesz książek w swojej siedzibie, opóźnienia w dostępie są 

większe, ale nie o wiele większe. Możemy sobie wyobrazić elektroniczny system wypożyczania 

międzybibliotecznego (korzystający z faksu lub plików komputerowych), który może otrzymać 

książkę ze świata zewnętrznego szybciej, niż najbardziej sprawny biegacz mógłby zabrać książkę 

z regałów. Informatyk mógłby powiedzieć o książkach w takim systemie, że są cały czas 

„wirtualnie obecne” w bibliotece lub że „wirtualna kolekcja” jest setki lub tysiące razy większa 

niż jego rzeczywista kolekcja druków. 

  Jak moglibyśmy my, jako użytkownicy naszych własnych mózgów-bibliotek, wiedzieć, 

które z wydostawanych stamtąd elementów były tam cały czas, a które nasz mózg pobrał szybko 

ze świata zewnętrznego? Uważne eksperymenty przeprowadzone zgodnie z metodą 

heterofenomenologiczną mogą odpowiedzieć na to pytanie, ale sama introspekcja niewiele nam 

powie. Nie zatrzymuje nas to jednak przed myśleniem, że wiemy. W przypadku takiej czy innej 

nieobecności jakiegokolwiek dowodu nasza naturalna tendencja to dochodzenie do wniosku, że 

obecne jest więcej. Nazwałem to „pułapką introspekcji” (Dennett 1969, s. 139–140), a Minsky 

nazywa to „iluzją immanencji”: „W przypadku gdy potrafisz odpowiedzieć na pytanie bez 

zauważalnego opóźnienia, wydaje się, że ta odpowiedź była już wcześniej aktywna w twoim 

umyśle” (Minsky 1985, s. 155). 

  System wypożyczania międzybibliotecznego to użyteczna, choć niekompletna analogia, 

gdyż twój mózg po prostu nie posiada możliwości uzyskania informacji na każdy zewnętrzny 

temat, jaki cię interesuje; ma dosłownie miliony wartowników spoglądających na jakąś część 

zewnętrznego świata, gotowych do wszczęcia alarmu i przykucia twojej uwagi do wszelkich 

nowych i ważnych zdarzeń następujących w świecie. W przypadku wzroku dzieje się to dzięki 

znajdującym się na siatkówce, wokół centralnej części dołka środkowego, czopkom i pręcikom 

oraz nerwowym agentom ulokowanym na pokładzie tych wartowniczych wież, specjalizujących 

się w wykrywaniu zmian w ruchu. Jeśli jeden z tych agentów podniesie alarm – „Zmiana w moim 

sektorze!” – to niemal w tym samym momencie zostaje rozpoczęta sakkada, prowadząca dołek 

środkowy do skierowania się na odpowiedni region, i nowość można zlokalizować, 



zidentyfikować i się nią zająć. System strażników jest tak niezawodny, że jest bardzo trudno 

przemycić zmianę do widzialnego świata bez informowania o tym całego układu wzrokowego, 

lecz z pomocą zaawansowanych technologicznie sztuczek wartownicy mogą czasem zostać 

ominięci, czego rezultaty są niezwykłe. 

  Gdy oczy błądzą w ruchach sakkadowych, skurcze mięśni powodujące, że gałki oczne się 

obracają, to czynności balistyczne: punkty fiksacji to pozbawione prowadzenia pociski, których 

trajektorie w momencie rozpoczęcia determinują, gdzie i kiedy dotrą do strefy zero, w której 

znajduje się nowy cel. Kiedy na przykład czytasz tekst na ekranie komputera, oczy przetoczą się 

po kilku słowach z każdą sakkadą, tym dalej i szybciej, im lepiej czytasz. Jak by to było, gdyby 

magik w rodzaju kartezjańskiego złego demona na skromną skalę mógł zmienić świat na kilka 

milisekund, podczas których twoje oczy skaczą do kolejnego celu? W sposób zdumiewający 

komputer wyposażony w automatyczny okulograf może wykryć i zanalizować start w pierwszych 

milisekundach sakkady, obliczyć, gdzie znajdzie się strefa zero oraz, zanim sakkada się zakończy, 

usunąć słowo z ekranu w strefie zero i zastąpić je innym słowem tej samej długości. Co 

zobaczysz? Tylko nowe słowo, i to bez żadnego poczucia, że cokolwiek się przydarzyło. Gdy 

przeglądasz tekst na ekranie, wydaje ci się z całą pewnością tak stabilny, jakby słowa były 

wykute w marmurze, ale innej osobie czytającej ten sam tekst przez twoje ramię (i inaczej 

kierującej swoimi ruchami sakkadowymi) ekran wydaje się drżeć od zmian. 

  Efekt jest oszałamiający. Kiedy po raz pierwszy zetknąłem się z eksperymentem 

z okulografem i zobaczyłem, jak nieświadomi (najwyraźniej) zmian zachodzących na ekranie 

byli badani, poprosiłem o to, by i mnie zbadano. Chciałem sam tego doświadczyć. Posadzono 

mnie przed komputerem, a moja głowa została unieruchomiona przez zaciśnięcie zębów na 

gryzaku. W ten sposób łatwiej jest pracować okulografowi, który odbija niezauważalny promień 

światła od soczewki oka badanego i analizuje dane w poszukiwaniu ruchu oka. Czekając na to, 

aby eksperymentatorzy włączyli urządzenie, czytałem tekst na ekranie. Czekałem i czekałem, 

bardzo chciałem już zacząć. Stałem się niecierpliwy. „Dlaczego go nie włączacie?” – zapytałem. 

„Jest włączony” – odpowiedzieli. 

  Wszystkie zmiany na ekranie zachodzą podczas sakkad, więc strażnicy nie są w stanie 

wszcząć odpowiedniego alarmu. Jeszcze niedawno zjawisko to znane było jako „tłumienie 

wzrokowe”. Uważano, że mózg musi w jakiś sposób odciąć się od wszelkiej informacji 

przychodzącej z oczu podczas sakkad, ponieważ nie potrafimy zauważyć zmian zachodzących 

w polu widzenia, gdy one trwają, i oczywiście nikt nie skarży się na zawrotne i zatrważające 

zmiany. Jednak sprytny eksperyment z okulografem (Brooks i in. 1980) pokazał, że jeśli bodziec 

– taki jak słowo czy litera alfabetu – zostaje ruszony jednocześnie z sakkadą, trzymając tempo 

„cienia” dołka środkowego, gdy pędzi on na nowe miejsce lądowania, jest bez problemu 

widziany i identyfikowany przez badanego. Dane przychodzące z oka nie są blokowane w drodze 

do mózgu podczas sakkad, ale w normalnych warunkach są one nie do użytku – po prostu 

wszystko pędzi zbyt szybko, aby coś z tego wyciągnąć – więc mózg nieszkodliwie to zaniedbuje. 

Jeśli wszyscy wartownicy wysyłają alarm w tym samym czasie, najlepsze, co można zrobić, to po 

prostu ich zignorować. 

  W sytuacji eksperymentalnej, w której się znalazłem, słowa na ekranie były wymazywane 

i zastępowane podczas moich sakkad. Jeśli twoje widzenie na obrzeżach dołka środkowego nie 

potrafi zidentyfikować słowa w strefie zero, zanim rozpocznie się ruch sakkadowy w jej 

kierunku, w momencie gdy już dotrzesz i je zidentyfikujesz, nie może istnieć żaden wcześniejszy 

jego zapis czy wspomnienie, z którym mógłbyś je porównać. Zmiana nie może zostać 

dostrzeżona, ponieważ informacja logicznie wymagana do takiej obserwacji po prostu nie 

istnieje. Oczywiście wydaje ci się, gdy czytasz tę stronę, że wszystkie słowa w linii są w pewien 



sposób obecne w twojej świadomości (na drugim planie), nawet zanim zajmiesz się konkretnie 

nimi, jednak jest to iluzja. Są obecne jedynie wirtualnie. 

  Istnieją oczywiście pewne dane w mózgu dotyczące słów znajdujących się wokoło – 

wystarczające na przykład, aby pokierować i wywołać najbliższą sakkadę. Ale jakie dokładnie 

informacje już tam są? Eksperymenty z okulografami oraz podobnymi urządzeniami mogą 

wyznaczyć granice tego, co potrafisz dostrzec, i tym samym wyznaczyć granice tego, co jest 

obecne w umyśle. (Zob. np. Pollatsek, Rayner i Collins 1984; Morris, Rayner i Pollatsek 1990). 

Twierdzenie, które kusiło Ottona, że to, co nie znajduje się w mózgu, musi mimo wszystko 

znajdować się w umyśle, gdyż z pewnością wydaje się tam być, jest jałowe. A to dlatego, że, jak 

widzieliśmy, nie znajdowałoby się „tam” w żadnym sensie, który mógłby wpłynąć na własne 

przeżycia Ottona, a już na pewno nie na jego możliwości zdania testu, wciskania przycisków itd. 

  8. Zobaczyć to uwierzyć: dialog z Ottonem 

 

 

  W tym momencie nasz krytyk Otto domaga się podsumowania, gdyż jest pewien, że 

został gdzieś po drodze oszukany. Zamierzam przeprowadzić z nim dialog, mając nadzieję, że 

rozwieję również wiele, jeśli nie wszystkie wasze wątpliwości. Zaczyna Otto: 

    Wydaje mi się, że zaprzeczyłeś istnieniu niewątpliwie najbardziej prawdziwych zjawisk, 

jakie znamy: rzeczywistego wydawania się, w które nie mógł zwątpić nawet Kartezjusz w swoich 

Medytacjach. 

    W pewnym sensie masz rację; przeczę właśnie jego istnieniu. Wróćmy do zjawiska 

neonowej poświaty. Wydaje się, że na tylnej okładce dostrzegamy różowawy, żarzący się 

pierścień. 

    Rzeczywiście tak jest. 

    Ale tak naprawdę nie ma żadnego różowawego, żarzącego się pierścienia. 

    Racja. Ale z pewnością wydaje się, że jest! 

    To prawda. 

    A więc gdzie on jest? 

    Gdzie jest co? 

    Różowawy, żarzący się pierścień. 

    Nie ma go; wydawało mi się, że właśnie to przyznałem. 

    Cóż, owszem, nie ma żadnego różowawego, żarzącego się pierścienia na tej stronie, ale 

przecież wydaje się, że jest. 

    Racja. Wydaje się, że jest tam różowawy, żarzący się pierścień. 

    Porozmawiajmy więc o tym pierścieniu. 

    O którym? 

    O tym, który wydaje się, że jest. 

    Nie ma czegoś takiego jak różowy pierścień, który tylko wydaje się, że jest. 

    Posłuchaj, nie tylko mówię, że tam wydaje się być różowawy, żarzący się pierścień: on 

tam rzeczywiście wydaje się być! 

    Oczywiście się z tobą zgadzam. Nigdy nie oskarżyłbym cię o nieszczerość! Naprawdę 

masz na myśli to, że tam wydaje się być różowawy, żarzący się pierścień. 

    Posłuchaj, ja nie tylko mam to na myśli. Nie tylko uważam, że wydaje się tam być 

różowawy, żarzący się pierścień; tam rzeczywiście wydaje się istnieć różowawy, żarzący się 

pierścień! 

    Zrobiłeś to. Wpadłeś w pułapkę, wraz z wieloma innymi. Wydaje się, że myślisz, że jest 

różnica między uważaniem (ocenieniem, decydowaniem, byciem przekonanym), że coś wydaje 



się tobie różowe, a tym, że coś naprawdę wydaje się tobie różowe. Ale nie ma tu różnicy. Nie ma 

takiego zjawiska jak prawdziwe wydawanie się – obok zjawiska oceniania w taki czy inny 

sposób, że coś jakieś jest. 

  Przypomnij sobie tapetę z Marilyn. Ściana rzeczywiście jest pokryta obrazami Marilyn 

w wysokiej rozdzielczości. Co więcej, właśnie tak ci się wydaje! Wydaje ci się, że ściana jest 

pokryta obrazami Marilyn w wysokiej rozdzielczości. Masz szczęście, aparat wzrokowy 

doprowadził cię do prawidłowego przekonania o właściwościach twojego środowiska. Jednak nie 

ma mnóstwa prawdziwie wydających się obrazów Marilyn reprezentowanych w twoim mózgu – 

lub umyśle. Nie ma nośnika, który odbija szczegóły tapety, który przedstawia ją dla twojego 

wewnętrznego świadka. Po prostu wydaje ci się, że jest tam mnóstwo obrazów Marilyn 

w wysokiej rozdzielczości (i w tym przypadku masz rację – rzeczywiście tam są). W innych 

przypadkach możesz się mylić; może ci się wydawać – w zjawisku kolorowego phi – że 

pojedynczy punkt przesunął się w prawo, zmieniając po drodze kolor, gdy w rzeczywistości były 

to po prostu dwa błyskające punkty w różnych kolorach. To, że tak ci się wydaje, nie wymaga 

przedstawiania w mózgu bardziej niż to, że ocena barwy przez mózg, gdy już zostanie uzyskana, 

nie musi być następnie gdzieś odkodowana. 

    Ale w takim razie co się dzieje, gdy wydaje mi się, że jest tam różowawy, żarzący się 

pierścień? Jakie pozytywne ujęcie przedstawia twoja teoria? Wydaje mi się, że w tej kwestii 

jesteś bardzo wymijający. 

    Chyba masz rację. Czas, żeby wszystko wyśpiewać i zaprezentować pozytywne ujęcie, 

jednak wyznaję, że będę musiał to zrobić, zaczynając od karykatury, następnie ją dopiero 

rewidując. Nie potrafię chyba znaleźć bardziej bezpośredniego sposobu na wyjaśnienie tego 

wszystkiego. 

    Zauważyłem. Kontynuuj. 

    Załóżmy, że istnieje centralny nadawacz sensów. Załóżmy jednak, że zamiast siedzieć 

w teatrze kartezjańskim i oglądać przedstawienia, centralny nadawacz sensów siedzi w ciemności 

i ma przeczucia – właśnie ni z tego, ni z owego stwierdził, że jest tam coś różowego, w taki 

sposób, w jaki mogłoby ci się nagle wydać, że ktoś za tobą stoi. 

    Jakie to są dokładnie przeczucia? Z czego są zrobione? 

    Dobre pytanie, na które początkowo muszę odpowiedzieć wymijająco, poprzez 

karykaturę. Te przeczucia to sądy, które centralny nadawacz sensów wykrzykuje do siebie 

w swoim własnym, specjalnym języku myśleńskim. Zatem jego życie składa się z serii osądów, 

które są zdaniami w myśleńskim wyrażającymi kolejno różne sądy z ogromną prędkością. 

Niektóre z nich decyduje się publikować w angielskim tłumaczeniu. 

  Ta teoria ma zaletę polegającą na pozbyciu się wymysłu, rzutowania w przestrzeń 

fenomenalną, wypełnienia luk na ekranie teatru, nadal jednak ma centralnego nadawacza sensów 

oraz myśleński. Zrewidujmy więc teraz tę teorię. Najpierw pozbądźmy się centralnego 

nadawacza sensów, rozpraszając wszystkie jego oceny w czasie i przestrzeni w mózgu – każdy 

akt rozróżnienia lub ustalenia treści gdzieś się zdarza, ale nie ma jednego rozróżniacza, który 

wykonuje całą tę pracę. Następnie pozbądźmy się myśleńskiego; treść ocen nie musi być 

wyrażalna w formie „sądów” – to błąd, przypadek zbyt entuzjastycznego i nieprawidłowego 

rzutowania kategorii językowej z powrotem na czynności mózgowe. 

    Zatem przeczucia są jak akty mowy z wyjątkiem tego, że nie ma aktora i mowy! 

    No cóż, tak. To, co rzeczywiście jest, to różne zdarzenia ustalenia treści odbywające się 

w różnych miejscach i w różnych momentach w mózgu. Nie są to niczyje akty mowy, więc nie 

muszą odbywać się w języku, jednak są raczej jak akty mowy; mają treść oraz efekt 

informowania różnych procesów o swojej treści. Rozważaliśmy bardziej szczegółowe przypadki 



w rozdziałach 5–10. Niektóre z tych ustaleń treści mają dalsze efekty, które w końcu prowadzą 

do wypowiedzenia zdań – w języku naturalnym – publicznego lub jedynie wewnętrznego. 

I w taki sposób zostaje stworzony tekst heterofenomenologiczny. Gdy zostaje zinterpretowany, 

wykreowana zostaje korzystna iluzja autora. Wystarczy to do stworzenia heterofenomenologii. 

    Ale co z prawdziwą fenomenologią? 

    Nic takiego nie istnieje. Przypomnij sobie nasze rozważania o interpretacji fikcji. Gdy 

napotykamy na powieść, która jest delikatnie zawoalowaną autobiografią, stwierdzamy, że 

jesteśmy w stanie połączyć fikcyjne wydarzenia z wieloma prawdziwymi wydarzeniami z życia 

autora, więc w naciągniętym sensie powieść ta jest o tych prawdziwych wydarzeniach. Autor 

może w ogóle nie zdawać sobie z tego sprawy, jednak mimo wszystko w tym naciąganym sensie 

to prawda; to tych wydarzeń dotyczy tekst, gdyż są to prawdziwe wydarzenia, wyjaśniające, 

dlaczego ten tekst został stworzony. 

    Ale o czym jest tekst w sensie nienaciąganym? 

    O niczym. To fikcja. Wydaje się o różnych fikcyjnych postaciach, miejscach 

i wydarzeniach, ale nigdy się one nie wydarzyły; tak naprawdę jest o niczym. 

    Kiedy jednak czytam powieść, to te postacie fikcyjne stają się żywe! Coś się ze mną 

dzieje; wizualizuję wydarzenia. Akt czytania oraz interpretacji tekstu takiego jak powieść tworzy 

coś nowego w mojej wyobraźni: obrazy postaci dokonujących jakichś czynów. No bo gdy 

idziemy zobaczyć filmową wersję powieści, którą przeczytaliśmy, często myślimy: „Zupełnie 

inaczej sobie ją wyobrażałem!”. 

    Masz rację. W Fearing Fictions filozof Kendall Walton twierdzi, że te akty wyobraźni ze 

strony interpretującego dopełniają tekst w takim samym sensie jak obrazki, które można znaleźć 

w ilustrowanych wydaniach powieści, „łącząc się z powieścią, tworzą »większy« [fikcyjny, 

heterofenomenologiczny] świat” (Walton 1978, s. 17). Te dodatki są zupełnie prawdziwe, ale są 

po prostu dalszym „tekstem” – nie są zrobione z wymysłu, lecz z oceny. Fenomenologia to nic 

ponadto. 

    Ale wydaje się inaczej! 

    Właśnie! Wydaje się, że istnieje fenomenologia. Jest to fakt entuzjastycznie przyznawany 

przez heterofenomenologa. Jednak nie wynika z tego niezaprzeczalnego, uniwersalnie 

stwierdzanego faktu, że rzeczywiście istnieje fenomenologia. W tym tkwi sedno sprawy. 

    Czy zatem przeczysz temu, że świadomość jest wypełniona? 

    Owszem. To część tego, co neguję. Świadomość jest pełna luk i rozrzedzona i nie zawiera 

połowy rzeczy, które ludzie myślą, że zawiera. 

    Ale, ale... 

    Ale przecież świadomość wydaje się wypełniona? 

    Tak! 

    Zgadzam się; wydaje się wypełniona; wydaje się nawet, że „uderzający fakt” dotyczący 

świadomości to właśnie to, że jest ciągła, jak mówi Edelman, ale... 

    Wiem, wiem: z faktu, że wydaje się wypełniona, nie wynika to, że jest wypełniona. 

    Teraz już rozumiesz. 

    Ale mam jeszcze jeden problem z tym przejściem pełnym luster, które nazywasz teorią. 

Mówisz, że jest jedynie tak, jakby istniał centralny nadawacz sensów, tak jakby istniał 

pojedynczy autor, tak jakby było miejsce, w którym to wszystko się ze sobą łączy! Nie rozumiem 

całej tej kwestii tak jakby! 

    Być może kolejny eksperyment myślowy pomoże ci to pojąć. Wyobraź sobie, że 

odwiedziliśmy inną planetę i dowiedzieliśmy się, że tamtejsi naukowcy mają dosyć uroczą teorię: 

każda fizyczna rzecz ma wewnątrz duszę, a każda dusza kocha wszystkie inne dusze. W związku 



z tym rzeczy zwykle poruszają się w swoim kierunku, nakłaniane do tego przez miłość swoich 

wewnętrznych dusz do siebie. Co więcej, możemy sobie wyobrazić, że naukowcy wypracowali 

dosyć udany system lokalizowania duszy i w momencie gdy stwierdzają dokładnie, gdzie się ona 

znajduje w przestrzeni fizycznej, są w stanie odpowiedzieć na pytania dotyczące stabilności 

istoty („Przewróci się, bo jego dusza znajduje się tak wysoko”), wibracji („Jeśli ułożysz 

przeciwważący przedmiot po drugiej stronie tego koła, które ma dość sporą duszę, zminimalizuje 

on chwianie”) oraz wielu innych kwestii technicznych. 

  Oczywiście moglibyśmy im powiedzieć, że odkryli pojęcie środka ciężkości (lub, 

dokładniej mówiąc, środka masy) i że traktują je trochę zbyt ceremonialnie. Mówimy im, że 

mogą nadal mówić i myśleć jak dotychczas – muszą jedynie pozbyć się odrobiny niepotrzebnego 

bagażu metafizycznego. Istnieje prostsza, oszczędniejsza (i o wiele bardziej satysfakcjonująca) 

interpretacja faktów, których używają do zrozumienia swojej fizyki duchowej. Pytają nas: Czy to 

są dusze? Cóż, tak – odpowiadamy – ale są abstrakcyjne, są abstraktami matematycznymi, a nie 

okruchami tajemniczej substancji. To niezwykle użyteczne fikcje. Jest tak, jakby każdy obiekt 

przyciągał inny, koncentrując swoją grawitacyjną moc w konkretnym punkcie – i jest 

nieporównanie łatwiej przewidzieć zachowanie systemów, korzystając z tej wynikającej z zasad 

fikcji niż przy użyciu niewygodnych szczegółów – każdy punkt przyciągający każdy inny punkt. 

    Czuję się tak, jakbym właśnie został oszukany. 

  Nie mów, że cię nie ostrzegałem. Nie możesz się spodziewać, że świadomość okaże się 

dokładnie tym, czego się spodziewałeś. Poza tym czego tak naprawdę się pozbywasz? 

    Tylko mojej duszy. 

    Nie w żadnym spójnym, dającym się obronić sensie. Pozbywasz się tylko odrobiny 

czegoś szczególnego, co i tak nie mogło być tak naprawdę szczególne. Dlaczego miałbyś myśleć 

o sobie lepiej, gdyby się okazało, że jesteś swego rodzaju umysłową perłą w muszli mózgu? Cóż 

takiego specjalnego byłoby w umysłowej perle? 

    Umysłowa perła mogłaby być nieśmiertelna, w przeciwieństwie do mózgu. 

    Idea, że jaźń – czy dusza – jest jedynie abstrakcją, przez wielu odbierana jest jako idea 

negatywna, jako zaprzeczenie, a nie coś pozytywnego. Ale tak naprawdę ma w sobie wiele 

atutów, łącznie z – jeśli jest to dla ciebie istotne – poniekąd zdrowiej pojmowaną wersją 

potencjalnej nieśmiertelności, niż cokolwiek, co można znaleźć w tradycyjnych ideach duszy, 

jednak będzie to musiało poczekać do rozdziału 13. Najpierw w sposób definitywny musimy 

poradzić sobie z qualiami, które nadal są zakorzenione w naszej wyobraźni. 

 



  Rozdział 12 
 

  Dyskwalifikacja qualiów 

 

 

  1. Nowy sznurek do latawca 

 

 

  Wrzucone w lukę przyczynową,  

  quale po prostu przez nią przeleci. 

  Ivan Fox, 1989, s. 82 

 

    Gdy sznurek przy twoim latawcu się poplącze, w zasadzie można go odplątać, zwłaszcza 

jeśli masz cierpliwość i analityczny umysł. Istnieje jednak granica, po której przekroczeniu 

zasada przestaje działać i triumfuje praktyczność. Niektóre plątaniny trzeba wyrzucić. 

Poszukajmy nowego sznurka do latawca. Tak naprawdę okazuje się to tańsze niż praca, jaką 

musielibyśmy włożyć w ratowanie starego sznurka, a poza tym latawiec szybciej może znów 

latać. Tak właśnie jest, według mnie, z filozoficznym tematem qualiów, męczącym splotem coraz 

bardziej zawiłych i przedziwnych eksperymentów myślowych, żargonu, dowcipów, aluzji do 

domniemanego obalenia zarzutów, „tradycyjnych” wyników, które nie powinny należeć do 

żadnej tradycji, i mnóstwa innych zbijających z tropu i marnujących czas bzdur. Czasem od 

bałaganu najlepiej jest odejść, więc nie zamierzam przeprowadzać analitycznej kwerendy 

literatury przedmiotu, chociaż zawiera momenty głębokiego namysłu i pomysłowości, które dały 

mi wiele pożytku (Shoemaker 1975, 1981, 1988; White 1986; Kitcher 1979; Harman 1990; Fox 

1989). Próbowałem już w przeszłości rozplątać tę kwestię (Dennett 1988a), ale teraz myślę, że 

będzie lepiej, jeśli zaczniemy od samego początku. 

  Nietrudno zauważyć, dlaczego filozofowie tak się plątają w kwestii qualiów. Zaczęli od 

tego, od czego zaczęłaby każda rozumna osoba: od swoich najsilniejszych i najwyraźniejszych 

intuicji dotyczących ich własnych umysłów. Niestety, te intuicje tworzą wzajemnie się 

wspierający, zamknięty krąg doktryn i zamykają wyobraźnię w teatrze kartezjańskim. Mimo że 

filozofowie odkryli paradoksy nieodłącznie związane z tym zamkniętym kręgiem idei – dlatego 

istnieje literatura o qualiach – nie mają pełnej konkurencyjnej wizji, którą mogliby przyjąć, więc 

opierając się na swoich nadal silnych intuicjach, dali się z powrotem wciągnąć do więzienia 

paradoksów. Właśnie dlatego literatura dotycząca qualiów robi się coraz bardziej zagmatwana, 

zamiast dojść do jakiegoś konsensusu. Ale teraz przedstawiliśmy właśnie taką alternatywną 

wizję, model wielokrotnych szkiców. Korzystając z niego, możemy zaproponować trochę inne, 

pozytywne ujęcie tej kwestii. Następnie możemy zrobić przerwę w sekcjach 4 i 5, aby porównać 

ją do tych wizji, które, mam nadzieję, zostaną przez nią zastąpione. 

  Pewna świetna książka wprowadzająca w zagadnienia neurobiologii zawiera następujący 

ustęp: 

    „Barwa” jako taka nie istnieje w świecie; istnieje jedynie w oku i mózgu obserwatora. 

Przedmioty odbijają wiele różnych długości fal świetlnych, ale te fale same w sobie nie mają 

barwy. [Ornstein i Thompson 1984, s. 55] 

    Jest to trafny cios w zdrowy rozsądek, jednak zauważmy, że gdyby wziąć go ściśle 

i dosłownie, nie mógłby być tym, co autorzy mają na myśli, nie mógłby być prawdą. Mówią, że 

barwa nie istnieje „w świecie”, tylko w „oczach i mózgu” obserwatora. Ale oczy i mózg 



obserwatora należą do świata, są jego częścią dokładnie tak samo jak widziane przez niego 

obiekty. I tak jak te obiekty, oczy i mózg mają barwy. Oczy mogą być niebieskie, brązowe czy 

zielone, a nawet mózg nie jest zrobiony jedynie z substancji szarej (i białej): poza substantia 

nigra (istotą czarną) jest w nim locus coeruleus (miejsce sinawe). Ale oczywiście barwy, które są 

w „oku i mózgu obserwatora”, w tym sensie nie są tym, co autorzy mieli na myśli. Co sprawia, że 

ktoś może pomyśleć, iż istnieje barwa w jakimkolwiek innym sensie? 

  Nowoczesna nauka – tak zwykle się powiada – usunęła barwę ze świata fizycznego, 

zastępując ją promieniowaniem elektromagnetycznym o różnej długości fal docierających do 

powierzchni, które w charakterystyczny dla siebie sposób je odbijają i wchłaniają. Może się 

wydawać, że barwa tam jest, ale jej tam nie ma. Jest tutaj – w „oczach i mózgu obserwatora”. 

(Gdyby autorzy tego ustępu nie byli tak dobrymi materialistami, prawdopodobnie powiedzieliby, 

że jest ona w umyśle obserwatora, ratując się przed głupkowatą interpretacją, którą właśnie 

odrzuciliśmy, ale stwarzając jeszcze gorsze problemy dla siebie). Skoro jednak nie ma 

wewnętrznego wymysłu, który mógłby zostać zabarwiony w jakimś specjalnym, subiektywnym, 

wewnątrzumysłowym, fenomenalnym sensie, wydaje się, że barwy całkowicie znikają! Coś musi 

być barwami, które znamy i kochamy, barwami, które mieszamy i dopasowujemy. Gdzie, ach, 

gdzie może to być? 

  Jest to stary, filozoficzny dylemat, z którym musimy się teraz zmierzyć. W XVII wieku 

filozof John Locke (a przed nim naukowiec Robert Boyle) nazwał takie cechy jak kolory, 

zapachy, smaki i dźwięki „własnościami wtórnymi”. Były one różne od własności pierwotnych: 

wielkości, kształtu, ruchu, ilości i twardości. Cechy wtórne nie były rzeczami w umyśle, lecz 

raczej siłami rzeczy w świecie (dzięki ich szczególnym właściwościom pierwotnym), 

powodującymi czy wywołującymi pewne rzeczy w umysłach zwykłych obserwatorów. (A co, 

jeśli nie byłoby w pobliżu żadnego obserwatora? Jest to odwieczna zagadka o drzewie w lesie, 

które się przewraca. Czy wydaje jakiś dźwięk? Odpowiedź pozostawiam czytelnikowi jako 

ćwiczenie). Locke’owska definicja cech wtórnych stała się częścią standardowej interpretacji 

nauki przez laika i ma swoje zalety, ale również cenę: rzeczy wytworzone w umyśle. Na przykład 

cecha wtórna czerwień była dla Locke’a dyspozycyjną cechą lub mocą pewnych powierzchni 

obiektów fizycznych, dzięki ich cechom mikrostrukturalnym, do wytworzenia w nas idei 

czerwieni wtedy, gdy światło jest odbite od tych powierzchni do naszych oczu. Moc 

zewnętrznego przedmiotu wydaje się dosyć jasna, ale czym jest idea czerwieni? Czy jest jak 

piękna niebieska suknia, zabarwiona – w jakimś sensie? Czy też jest, jak piękne rozważania 

o fiolecie, jedynie o barwie, a sama barwy w ogóle nie posiada? Otwiera to pewne możliwości, 

ale w jaki sposób idea może być tylko o barwie (na przykład o czerwieni), jeśli nic nigdzie nie 

jest czerwone? 

  Co to właściwie jest czerwień? Czym są barwy? Barwy zawsze były ulubionymi 

przykładami filozofów i na razie będę trzymał się tej tradycji. Główny jej problem elegancko 

wyłania się z filozoficznej analizy Wilfrida Sellarsa (1963/1991, 1981b), który odróżniał 

dyspozycyjne cechy obiektów (cechy wtórne Locke’a) od tego, co nazywał „własnościami 

bieżącymi”. Różowa kostka lodu w zamrażalniku ze zgaszonym światłem posiada cechę wtórną 

różowości, jednak nie ma przykładu własności bieżącej różowości, dopóki obserwator nie 

otworzy drzwi i nie spojrzy na kostkę. Czy bieżący różowy jest właściwością czegoś w mózgu, 

czy czegoś „w świecie zewnętrznym”? Sellars twierdził, że w każdym z przypadków bieżący 

różowy jest „homogeniczną” właściwością czegoś rzeczywistego. Twierdzeniem 

o homogeniczności negował między innymi hipotezę, że bieżący różowy jest czymś w rodzaju 

neuronalnej aktywności o natężeniu 97 w regionie 75 w mózgu. Chciał również zaprzeczyć temu, 

że subiektywny świat fenomenologii barw wyczerpuje się w czymś tak pozbawionym kolorów, 



jak osądy dotyczące tego, że taka czy inna rzecz jest lub wydaje się różowa. Na przykład akt 

przypominania sobie oczyma wyobraźni barwy dojrzałego banana i osąd, że jest to kolor żółty, 

same w sobie nie przywołałyby istnienia bieżącej barwy żółtej (Sellars 1981; Dennett 1981b). 

Byłyby jedynie osądzaniem, że coś jest żółte, zjawiskiem samym w sobie pozbawionym 

bieżącego żółtego, tak jak w przypadku wiersza o bananach. 

  Sellars uważał nawet, iż wszystkie nauki fizyczne musiałyby zostać zrewolucjonizowane, 

aby zrobić miejsce bieżącemu różowi i jego krewnym. Niewielu filozofów poparło go w tym 

radykalnym poglądzie, ale pewna jego wersja została ostatnio wskrzeszona przez filozofa 

Michaela Lockwooda (1989). Inni filozofowie, jak Thomas Nagel, założyli, że nawet 

zrewolucjonizowana nauka nie byłaby w stanie poradzić sobie z takimi właściwościami: 

    Subiektywne cechy świadomych procesów psychicznych – w odróżnieniu od ich 

fizycznych przyczyn i skutków – wymykają się oczyszczonej formie myślenia, radzącej sobie ze 

światem fizycznym, leżącym u podłoża zjawisk. [Nagel 1986/1997, s. 21–22] 

    Filozofowie przyjęli różne nazwy na rzeczy w obserwatorze (lub na cechy obserwatora), 

które miały zapewnić bezpieczną przystań barwom i reszcie właściwości wygnanych 

z „zewnętrznego świata” przez triumfy fizyki: „surowym czuciom”, „doznaniom”, „własnościom 

fenomenalnym”, „własnościom wewnętrznym przeżyć świadomych”, „jakościowej treści stanów 

umysłowych” oraz, oczywiście, „qualiom”, pojęciu, którego będę używał. Między definicjami 

tych pojęć istnieją subtelne różnice, lecz zamierzam jeździć po nich jak po łysej kobyle. 

Wydawało się, że w poprzednim rozdziale zaprzeczyłem istnieniu jakichkolwiek tego rodzaju 

właściwości, i w tym przypadku to, co się wydaje, takie właśnie jest. Zaprzeczam istnieniu takich 

właściwości. Ale (oto znów powraca ten sam motyw) całym sercem zgadzam się z tym, że qualia 

wydają się istnieć. 

  Qualia wydają się istnieć, ponieważ rzeczywiście zdaje się, że nauka pokazała nam, iż 

barwy nie mogą istnieć tam, a zatem muszą być tu. Co więcej, wydaje się, że to, co jest tutaj, nie 

może po prostu być osądem, jakiego dokonujemy, gdy przedmioty wydają się nam barwne. To, 

co rzeczywiście pokazała nam nauka, to jedynie fakt, że właściwości przedmiotów związane 

z odbijaniem światła sprawiają, iż istoty żywe wchodzą w różne stany rozróżniania, rozproszone 

w ich mózgach, będące podstawą mnóstwa wewnętrznych dyspozycji i wyuczonych nawyków 

o różnej złożoności. A jakie są ich właściwości? Tu możemy zagrać kartą Locke’a po raz drugi: 

te charakterystyczne stany mózgów obserwatorów mają różne własności „pierwotne” (cechy 

mechaniczne związane z ich połączeniami, stany pobudzenia ich elementów itp.) i ze względu na 

te własności pierwotne mają cechy wtórne, które są jedynie dyspozycyjne. Na przykład u istot 

ludzkich posługujących się językiem te charakterystyczne stany często w końcu nakłaniają istoty 

do wyrażenia werbalnej oceny nawiązującej do „barwy” różnych obiektów. Gdy ktoś mówi: 

„Wiem, że pierścień nie jest tak naprawdę różowy, ale z pewnością taki się wydaje”, pierwsza 

część tej wypowiedzi wyraża sąd o czymś w świecie, a druga wyraża sąd drugiego rzędu 

dotyczący charakterystycznego stanu czegoś w świecie. Semantyka takich stwierdzeń pokazuje, 

czym rzekomo są barwy: właściwościami odbijania światła od powierzchni przedmiotów lub od 

przezroczystych obiektów (różowa kostka lodu, snop światła). I właśnie tym w rzeczywistości są 

– choć stwierdzenie, które dokładnie właściwości odbijania mają, jest trudne (z powodów, 

o których powiemy sobie w kolejnym podrozdziale). 

  Czy nasze wewnętrzne stany charakterystyczne również mają pewne specjalne 

„wewnętrzne” własności, subiektywne, prywatne, niewyrażalne, które stanowią o tym, jakie 

wydają nam się rzeczy (jak dla nas brzmią, jak smakują itd.)? Te dodatkowe własności byłyby 

qualiami, ale zanim przyjrzymy się argumentom wysuniętym przez filozofów w celu 

dowiedzenia, że te dodatkowe własności istnieją, spróbujemy usunąć motywację wiary w ich 



istnienie, szukając konkurencyjnych wyjaśnień zjawiska, które wydaje się ich wymagać. 

Wówczas systematyczne błędy w próbach dowodzenia będą wyraźnie widoczne. 

  Według poglądu konkurencyjnego barwy mimo wszystko są własnościami znajdującymi 

się „na zewnątrz”. Zamiast „idei czerwoności” Locke’a mamy (u normalnych istot ludzkich) 

stany rozróżniania, które posiadają tę treść: czerwień. Przykład pomoże jasno zrozumieć, czym są 

te stany rozróżniania – a, co ważniejsze, czym nie są. Możemy porównać barwy przedmiotów 

w świecie, kładąc je obok siebie i patrząc na nie, aby wyrobić sobie jakiś osąd, możemy jednak 

także porównać barwy przedmiotów jedynie przez przypomnienie ich sobie lub przez ich 

wyobrażenie „w naszych umysłach”. Czy standardowa barwa czerwonych pasków na fladze 

amerykańskiej to ten sam czerwony, czy może ciemniejszy, jaśniejszy, bardziej jaskrawy, bądź 

też mniej lub bardziej pomarańczowy niż standardowy czerwony płaszcza świętego Mikołaja 

(albo brytyjskiej skrzynki pocztowej lub radzieckiej czerwonej gwiazdy)? (Jeśli nie pamiętasz 

żadnej z par tych standardów, spróbuj innej pary, na przykład niebieskiego z karty Visa 

i niebieskiego nieba, zielonego z filcu na stole bilardowym i zielonego jabłka Granny Smith, czy 

też koloru żółtego cytryny i masła). Możemy dokonywać takich porównań „oczyma naszej 

wyobraźni”, a gdy to robimy, to jakoś sprawiamy, że dzieje się w nas coś, co pobiera informacje 

z pamięci i pozwala nam porównać, w świadomym przeżyciu, barwy typowych przedmiotów 

wedle naszej pamięci (a w każdym razie takie, jak nam się wydaje, że je pamiętamy). Niektórzy 

z nas są w tym bez wątpienia lepsi niż inni, a wiele osób nie ma pewności co do osądów, jakich 

dokonujemy w takich przypadkach. Właśnie dlatego zabieramy do domu próbki farb lub 

bierzemy próbki materiałów do sklepu z farbami, aby móc położyć obok siebie, w świecie 

zewnętrznym, przykłady dwóch barw, które chcemy ze sobą porównać. 

  Gdy już dokonamy tych porównań „oczyma naszej wyobraźni”, co się dzieje, według 

mojego poglądu? Coś ściśle analogicznego do tego, co wydarzyłoby się w maszynie – w robocie 

– która również mogłaby dokonywać takich porównań. Przypomnijmy sobie Vorsetzer systemu 

CAD Dla Niewidomych 1.0 z rozdziału 10 (tego z kamerą, która mogła być wycelowana w ekran 

systemu CAD). Załóżmy, że kładziemy przed nim barwny obrazek świętego Mikołaja i pytamy 

go, czy czerwony na obrazku jest głębszy niż czerwony z amerykańskiej flagi (coś, co już 

przechowuje w swojej pamięci). Oto co by zrobił: pobrałby reprezentację flagi z pamięci 

i zlokalizował na niej czerwone paski (są oznakowane jako „czerwony nr 163” na jego 

diagramie). Następnie porównałby tę czerwień z czerwienią płaszcza świętego Mikołaja 

z obrazka znajdującego się przed kamerą, który okazuje się oznaczony przez system graficzny 

jako czerwony nr 172. Porównałby obie czerwienie, odejmując 163 od 172 i uzyskując 9, co 

zinterpretowałby jako dowód, że, powiedzmy, czerwień płaszcza świętego Mikołaja wydaje się 

odrobinę głębsza i bogatsza (jemu) niż czerwień amerykańskiej flagi. 

  Ta historia została celowo przesadnie uproszczona, aby udramatyzować następujące 

stwierdzenie: Jest oczywiste, że CAD Dla Niewidomych 1.0 nie używa wymysłu, aby 

odzwierciedlić swoją pamięć (lub swoją obecną percepcję), ale my też tego nie robimy. System 

ten prawdopodobnie nie wie, jak porównuje barwy czegoś oglądanego z barwami czegoś 

z pamięci, i my też tego nie wiemy. Jest on – przyznam to – raczej prostą, zubożałą przestrzenią 

barwną z niewieloma skojarzeniami czy wbudowanymi uprzedzeniami barwnej, prywatnej 

przestrzeni istoty ludzkiej, ale pomimo tej ogromnej różnicy w dyspozycyjnej złożoności nie ma 

tu różnicy istotnej. Mógłbym nawet powiedzieć tak: nie istnieje jakościowa różnica pomiędzy 

wykonaniem takiego zadania przez system CAD Dla Niewidomych i przez nas. Stany 

rozróżniania tego systemu mają treść w taki sam sposób i z tych samych powodów jak stany 

rozróżniania w mózgu, którymi zastąpiłem idee Locke’a. System CAD Dla Niewidomych 1.0 

z pewnością nie ma żadnych qualiów (w tym momencie oczekuję poruszenia ze strony 



miłośników qualiów), więc rzeczywiście wynika z mojego porównania, że twierdzę, iż my 

również nie mamy qualiów. Ta wyobrażana między każdą maszyną oraz każdym 

obserwatorem-człowiekiem (przypomnijmy sobie maszynę do smakowania wina, którą 

wyobrażaliśmy sobie w rozdziale 2) różnica jest z rodzaju tych, jakim niezachwianie zaprzeczam. 

Nie ma takiej różnicy. Jedynie wydaje się, że jest. 

  2. Dlaczego istnieją barwy? 

 

 

  Gdy Otto w rozdziale 11 osądził, że wydawało mu się, iż jest tam różowawy, żarzący się 

pierścień, jaka była treść jego osądu? Jeśli, jak dotychczas twierdziłem, jego osąd nie dotyczył 

qualiów, własności „fenomenalnego”, wydającego się pierścienia (zrobionego z wymysłu), o co 

w nim chodziło? Jaką własność był skuszony przypisać (błędnie) czemuś w świecie 

zewnętrznym? 

  Wielu zauważyło, że jest osobliwie trudno powiedzieć, jakimi własnościami obiektów 

w świecie miałyby być barwy. Prosty i atrakcyjny pomysł – nadal napotykany w wielu 

elementarnych rozważaniach – jest taki, że każda barwa może być powiązana z niepowtarzalną 

długością fali świetlnej, a stąd właściwość bycia czerwonym jest po prostu właściwością 

odbijania całego światła o czerwonej długości fali i absorbowania wszystkich innych jego 

długości. Jednak od jakiegoś czasu wiadomo już, że nie jest to prawdą. Powierzchnie o różnych 

fundamentalnych właściwościach odbijania światła mogą być postrzegane jako mające tę samą 

barwę, a ta sama powierzchnia w innych warunkach oświetlenia może być postrzegana w innych 

barwach. Długości fal świetlnych wpadających do oka są jedynie pośrednio związane z barwami, 

w jakich widzimy obiekty. (W Gouras 1984, Hilbert 1987 oraz Hardin 1988 znajdziesz przegląd 

szczegółów z naciskiem na różne elementy). Dla tych, którzy mieli nadzieję, że znajdzie się 

prosty, elegancki sposób na wykorzystanie obiecującej uwagi Locke’a o dyspozycyjnych mocach 

powierzchni, sytuacja nie może być już chyba bardziej niewesoła. Niektórzy (np. Hilbert 1987) 

zdecydowali się zakotwiczyć kolor obiektywnie, deklarując, że jest on stosunkowo prostą 

własnością obiektów zewnętrznych, jak właściwość „powierzchniowego odbicia widmowego”; 

dokonując tego wyboru, muszą następnie dojść do wniosku, że normalne widzenie barwne często 

podsuwa nam iluzje, skoro postrzegane przez nas stałości tak kiepsko pasują do stałości 

współczynnika odbicia widmowego mierzonego instrumentami naukowymi. Inni stwierdzili, że 

właściwości barwne najlepiej rozważać subiektywnie, jako właściwości definiowane ściśle 

w kategoriach stanów mózgowych obserwatorów, ignorując zagmatwane różnice w świecie, 

które wywołują te stany: „Barwne obiekty to iluzje, jednak nie bezzasadne. Zwykle znajdujemy 

się w stanach chromatycznie percepcyjnych, a są to stany neuronalne” (Hardin 1988, s. 111; 

w Thompson, Palacios i Varela 1991 znajdziesz krytyczne uwagi pod adresem tych poglądów 

oraz dalsze argumenty na rzecz poglądu przyjmowanego tutaj). 

  Nie podlega dyskusji, że nie ma prostej, opisywanej bez alternatywy logicznej, własności 

powierzchni, która odpowiadałaby za to, że wszystkie i jedynie powierzchnie ją mające są 

czerwone (w sensie cech wtórnych Locke’a). Jest to z początku zastanawiający, a nawet 

przygnębiający fakt, gdyż wydaje się wskazywać, że nasze percepcyjne rozumienie świata jest 

znacznie słabsze niż nam się wydawało – że żyjemy w swego rodzaju świecie snów czy też 

jesteśmy ofiarami masowego złudzenia. Nasze widzenie barwne nie daje nam dostępu do 

zwykłych właściwości obiektów, nawet jeśli wydaje nam się, że jest inaczej. Dlaczego tak jest? 

  Czy to po prostu pech? Konstrukcja z niższej półki? Wcale nie. Istnieje inna, o wiele 

bardziej pouczająca perspektywa, z której możemy spojrzeć na kolor, a została mi ona pokazana 

po raz pierwszy przez filozofkę neuronauki, Kathleen Akins (1989, 1990)[117]. Czasem nowe 



właściwości pojawiają się z jakiegoś powodu. Szczególnie przydatny przykład to słynny 

przypadek Juliusa i Ethel Rosenbergów, którzy zostali skazani i straceni w 1953 roku za 

przekazywanie informacji o projekcie amerykańskiej bomby atomowej Związkowi 

Radzieckiemu. Podczas ich procesu okazało się, że w którymś momencie wpadli na sprytny 

system haseł: kartonowe pudełko po galaretce było przedzierane na pół, a dwa kawałki 

przekazywane były dwóm osobom, które musiały być bardzo ostrożne we wzajemnej 

identyfikacji. Każdy przedarty kawałek stawał się praktycznie niezawodnym i unikatowym 

„wykrywaczem” partnera: przy późniejszym spotkaniu każdy z nich mógł wyciągnąć swój 

kawałek i jeśli idealnie się one ze sobą składały, wszystko było w porządku. Dlaczego taki 

system działa? Ponieważ przedarcie kartonika na pół tworzy krawędź o takiej informacyjnej 

złożoności, że byłaby właściwie niemożliwa jej celowa reprodukcja. (Zauważmy, że przecięcie 

kartonika po galaretce ostrą żyletką zupełnie mijałoby się z celem). Konkretna, poszarpana 

krawędź jednego kawałka staje się praktycznie unikatowym urządzeniem wykrywającym 

wzorzec u partnera; jest to aparat czy przetwornik do wykrywania właściwości kształtu M, gdzie 

M jest unikatowo obecny u partnera. 

  Innymi słowy, właściwość kształtu M oraz detektor właściwości M, który ją wykrywa, są 

dla siebie stworzone. Nie byłoby racji istnienia żadnego z nich, stworzenia żadnego z nich 

w razie nieobecności drugiego. A to samo dotyczy kolorów i widzenia barwnego: zostały dla 

siebie stworzone. Kodowanie barwami jest dosyć niedawnym pomysłem ergonomii, ale jego 

walory są już szeroko rozpoznane. Szpitale rozmieszczają barwne linie na korytarzach, ułatwiając 

pacjentom dotarcie do celu: „Aby dostać się na oddział fizjoterapii, po prostu idź wzdłuż żółtej 

linii; aby dostać się do banku krwi, idź wzdłuż linii czerwonej!”. Producenci telewizorów, 

komputerów i innych urządzeń elektronicznych kodują barwami duże wiązki kabli wewnątrz 

w taki sposób, że można łatwo za nimi podążać z miejsca na miejsce. Są to najnowsze 

zastosowania, ale oczywiście idea jest o wiele starsza; starsza niż szkarłatna litera, którą można 

było oznaczyć cudzołożnice, starsza niż barwne mundury służące odróżnianiu przyjaciół od 

wrogów na polu bitwy, a tak naprawdę starsza niż gatunek ludzki. 

  Zwykle kodowanie barwami pojmujemy jako sprytne wprowadzenie „konwencjonalnych” 

systemów barw zaprojektowanych tak, aby wykorzystać „naturalne” widzenie barwne, jednak nie 

bierzemy wówczas pod uwagę faktu, że „naturalne” widzenie barwne wyewoluowało od samego 

początku z nazw, których racją bytu było kodowanie barwami (Humphrey 1976). Niektóre rzeczy 

w naturze „muszą zostać zobaczone”, a inne muszą je zobaczyć, a zatem wyewoluował system, 

który starał się minimalizować zadania tych drugich przez wzmacnianie wyrazistości tych 

pierwszych. Przyjrzyjmy się owadom. Ich widzenie barwne wyewoluowało równolegle 

z barwami roślin, które zapylały – świetny trik konstrukcyjny, który dał zysk obu stronom. Bez 

kodowania barwą kwiatów widzenie barwne u owadów nie wyewoluowałoby, i na odwrót. Zatem 

zasadą kodowania barwą jest podstawowe widzenie barwne u owadów, a nie tylko niedawne 

wynalazki jednego bystrego gatunku ssaków. Podobne historie można opowiedzieć o ewolucji 

widzenia barwnego u innych gatunków. Podczas gdy pewien rodzaj tego widzenia mógł 

początkowo wyewoluować z wizualnego rozróżniania zjawisk nieorganicznych, cały czas nie jest 

jasne, czy stało się to u jakiegokolwiek gatunku na naszej planecie. (Evan Thompson zwrócił 

moją uwagę na to, że pszczoły mogą korzystać ze szczególnego rodzaju widzenia barwnego 

w nawigacji, aby rozróżniać spolaryzowane światło słoneczne w pochmurne dni. Czy jest to 

jednak wtórne wykorzystanie widzenia barwnego, które początkowo pojawiło się równolegle 

z barwami kwiatów?) 

  Różne systemy widzenia barwnego wyewoluowały niezależnie, czasem z radykalnie 

różnymi przestrzeniami barw. (Krótki przegląd oraz odwołania do tej kwestii znajdziesz 



w Thompson, Palacios i Varela 1991). Nie wszystkie stworzenia z oczami mają jakieś widzenie 

barwne. Ptaki, ryby, gady i owady wyraźnie są w nie wyposażone, a jest ono podobne do naszego 

systemu „trójchromatycznego” (czerwony, zielony, niebieski); psy i koty go nie mają. Wśród 

ssaków tylko naczelne są wyposażone w widzenie barwne, ale są pomiędzy nimi szokujące 

różnice. Które gatunki mają widzenie barwne i dlaczego? Okazuje się to fascynującą 

i skomplikowaną historią, która nadal w dużej mierze opiera się na spekulacjach. 

  Dlaczego jabłka stają się czerwone, gdy dojrzewają? Naturalne jest przyjąć, że cała 

odpowiedź może zostać udzielona w kategoriach chemicznych zmian zachodzących 

w momencie, gdy cukier i inne substancje osiągają pewne stężenie w dojrzewającym owocu, 

prowadząc do różnych reakcji itd. Jednak byłoby to zignorowaniem faktu, że w ogóle nie byłoby 

jabłek, gdyby nie istniały jedzące je i roznoszące nasiona osobniki, więc fakt, iż jabłka są 

wyraźnie widoczne dla przynajmniej niektórych ich konsumentów, jest warunkiem ich istnienia, 

a nie zwykłym „przypadkiem” (z punktu widzenia jabłka!). Fakt, że jabłka mają takie, a nie inne 

widmowe właściwości odbijania powierzchniowego, jest tak samo funkcją fotopigmentów, które 

można było wykorzystać w czopkach w oku konsumentów owoców, jak efektem interakcji 

między cukrem i innymi związkami w chemii owocu. Owoce pozbawione barw nie są 

konkurencją na półkach supermarketu natury, jednak nieprawdziwa reklama skończy się karą; 

dojrzałe owoce (pełne składników odżywczych), które reklamują ten fakt, będą się sprzedawać 

lepiej, lecz reklama musi być dopasowana do wizualnych możliwości i skłonności docelowych 

konsumentów. 

  Na początku barwy powstały, aby widzieli je ci, którzy mieli je oglądać. Jednak stało się 

to stopniowo, przypadkiem, z nieoczekiwanym wykorzystaniem materiałów, które akurat były 

pod ręką, okazjonalnie wybuchając obfitością przeróbek nowej sztuczki i zawsze tolerując sporą 

ilość bezcelowych wariacji oraz bezcelowej (zaledwie przypadkowej) stałości. Te przypadkowe 

stałości często dotyczyły „bardziej fundamentalnych” cech świata fizycznego. Gdy już pojawiły 

się istoty mogące odróżnić jagody czerwone od zielonych, mogły one również odróżnić czerwone 

rubiny od zielonych szmaragdów, ale była to jedynie przypadkowa premia. Fakt, że istnieje 

różnica w barwie między rubinami i szmaragdami może zatem być uważany za pochodne 

zjawisko barwy. Dlaczego niebo jest niebieskie? Ponieważ jabłka są czerwone, a śliwki 

fioletowe, nie na odwrót. 

  Błędem jest myślenie, że pierwsze były barwy – barwne skały, barwna woda, barwne 

niebo, czerwonawa rdza i jasnoniebieski kobalt – a potem przyszła Matka Natura i wykorzystała 

te właściwości, kodując wszystko barwami. Pierwsze były raczej różne właściwości odbijania od 

powierzchni, reaktywne właściwości fotopigmentów itd., a Matka Natura rozwinęła z tych 

surowych materiałów wydajne, wzajemnie dostrojone kodujące „barwami”/„barwne” systemy 

widzenia, zaś pośród cech powstałych w tym procesie projektowania są takie, które my, istoty 

ludzkie, nazywamy „barwami”. Jeśli niebieski kobaltu i niebieski skrzydła motyla są takie same 

(dla normalnego widzenia ludzkiego), jest to tylko zbieg okoliczności, nieistotny skutek uboczny 

procesów, które stworzyły widzenie barwne, a przez to (jak mógłby przyznać sam Locke) 

ochrzciły pewien niezwykle dziwacznie zbudowany zestaw złożoności cech pierwotnych 

wspólną cechą wtórną, wywołującą wspólny efekt w grupie normalnych obserwatorów. 

  „Ale przecież – będziesz oponować – gdy nie było jeszcze żadnych zwierząt z widzeniem 

barwnym, istniały wspaniałe zachody słońca i błyszczące, zielone szmaragdy!” Cóż, można tak 

powiedzieć, ale z drugiej strony te same zachody słońca były również jaskrawe, wielokolorowe 

i obrzydliwe, mając barwy, których nie widzimy, więc nie mamy na nie nazwy. To znaczy, 

musisz jednak przyznać, jeśli istnieją lub mogłyby istnieć istoty na jakiejś planecie, których 

aparat sensoryczny byłby w taki sposób przez te zachody rozbudzony. A o ile nam wiadomo, 



istnieją gdzieś gatunki, które w sposób naturalny widzą, że są dwie (lub siedemnaście) barwy 

pośród garści szmaragdów, które my uznaliśmy za bezdyskusyjnie zielone. 

  Wielu ludzi nie rozpoznaje barwy czerwonej. Przypuśćmy, że nie rozpoznajemy jej 

wszyscy; wówczas byłoby powszechnie wiadomo, że rubiny i szmaragdy są „zieloczerwone” – 

w końcu dla zwykłych obserwatorów wyglądają jak inne zieloczerwone przedmioty: samochody 

strażackie, odpowiednio podlewane trawniki, dojrzałe i niedojrzałe jabłka (Dennett 1969). 

Gdybyśmy wtedy stwierdzili, że rubiny i szmaragdy mają inny kolor, nie sposób byłoby 

stwierdzić, że jeden z tych systemów widzenia barw jest „prawdziwszy” od drugiego. 

  Filozof Jonathan Bennett (1965) zwraca uwagę na przypadek dowodzący tego samego, 

choć bardziej przekonująco, w przypadku innej modalności sensorycznej. Mówi, że substancja 

fenylotiokarbamid jest gorzka dla jednej czwartej populacji ludzkiej, dla reszty będąc zupełnie 

bez smaku. Jej smak jest zdeterminowany genetycznie. Czy fenylotiokarbamid jest gorzki, czy 

bez smaku? Poprzez „eugenikę” (kontrolowane rozmnażanie) czy też inżynierię genetyczną może 

udać nam się eliminacja genotypu powodującego, że smakuje on gorzko. Gdyby się nam to 

udało, fenylotiokarbamid byłby wówczas paradygmatycznie bez smaku, jak woda destylowana: 

bez smaku dla wszystkich normalnych istot ludzkich. Gdybyśmy przeprowadzili odwrotny 

eksperyment genetyczny, moglibyśmy sprawić, że z czasem substancja ta stałaby się 

paradygmatycznie gorzka. Zanim pojawiły się istoty ludzkie, czy fenylotiokarbamid był zarówno 

gorzki, jak i bez smaku? Chemicznie był taki sam jak teraz. 

  Fakty dotyczące właściwości wtórnych są nierozerwanie powiązane z klasą odniesienia 

obserwatorów, lecz istnieją słabe i silne podejścia do tego połączenia. Możemy powiedzieć, że 

właściwości wtórne są śliczne, ale nie podejrzane. Śliczny mógłby być ktoś, kto jeszcze nigdy nie 

był obserwowany przez obserwatora w rodzaju tego, który uznałby go za ślicznego, jednak nie 

mógłby – logicznie rzecz biorąc – być podejrzany, dopóki ktoś rzeczywiście by go o coś 

podejrzewał. O konkretnych przykładach jakości ślicznych (jak cecha śliczności) można 

powiedzieć, że istnieją jako dyspozycje Locke’a przed momentem (jeśli w ogóle), w którym 

objawiają moc nad obserwatorem, wywołując w nim określony efekt. Zatem jakaś niewidziana 

kobieta (która dorastała sama na bezludnej wyspie) mogłaby być prawdziwie śliczna, mając 

dyspozycyjną moc wpływania na normalnych obserwatorów pewnego rodzaju w pewien sposób, 

mimo że nigdy nie miała możliwości, aby tego dokonać. Jednak jakości śliczności nie mogą być 

zdefiniowane niezależnie od skłonności, wrażliwości czy dyspozycji jakiejś klasy obserwatorów, 

więc nie ma tak naprawdę sensu mówienie o istnieniu cechy śliczności w całkowitym oderwaniu 

od istnienia odpowiednich obserwatorów. Choć jest to za mocno powiedziane. Właściwość 

śliczności nie byłaby definiowana – nie byłoby sensu jej definiowania, w przeciwieństwie do 

wszystkich innych, logicznie możliwych, choćby dziwacznie wyodrębnionych cech – niezależnie 

od takiej klasy obserwatorów. A zatem, choć mogłoby być logicznie możliwe (można by 

powiedzieć: „z perspektywy czasu”) zebranie przykładów właściwości barwnych przez coś 

w rodzaju zwykłego i wyczerpującego wyliczenia, powody wyróżnienia takich cech (na przykład 

w celu wyjaśnienia pewnych przyczynowych prawidłowości w zbiorze dziwnie złożonych 

obiektów) zależą od istnienia takiej klasy obserwatorów. 

  Czy słonie morskie są śliczne? Nie dla nas. Trudno wyobrazić sobie brzydszą istotę. To, 

co sprawia, że słoń morski jest śliczny dla innego słonia morskiego, to nie to samo, co sprawia, 

że kobieta jest śliczna dla mężczyzny, a nazwanie śliczną nadal niezaobserwowanej kobiety, 

która – tak się składa – niezmiernie podoba się słoniom morskim, byłoby nadużyciem zarówno 

w odniesieniu do niej, jak i tego pojęcia. Jedynie przez odwołanie do ludzkich gustów, 

przypadkowych i bardzo dziwacznych cech w świecie, właściwość bycia ślicznym (dla istoty 

ludzkiej) może zostać zidentyfikowana. 



  Z drugiej strony jakość bycia podejrzanym jest rozumiana w taki sposób, aby zakładać, że 

każda egzemplifikacja tej cechy wywarła określony skutek na przynajmniej jednego obserwatora. 

Być może szczególnie warto cię podejrzewać – twoja wina może być wręcz oczywista – jednak 

nie można być podejrzanym lub podejrzaną, dopóki ktoś rzeczywiście nie zacznie nas 

podejrzewać. Nie twierdzę, że kolory są podejrzanymi jakościami. Nie musimy zaprzeczać 

naszemu przeczuciu, że jeszcze niezaobserwowany szmaragd wewnątrz grudki w rudzie już jest 

zielony. Twierdzę jednak, że kolory to jakości śliczne, których istnienie powiązane z klasą 

odniesienia obserwatorów nie ma sensu w świecie, w którym nie ma obserwatorów. Jest to 

łatwiejsze do przyjęcia w przypadku pewnych cech wtórnych niż innych. To, że opary siarki 

wyrzucane przez pradawne wulkany były jakoś żółte, wydaje się bardziej obiektywne niż to, że 

cuchnęły, ale dopóki to, co rozumiemy przez „żółte”, jest tym, co my rozumiemy przez „żółte”, te 

twierdzenia są analogiczne. Przyjmijmy, że jakieś pradawne trzęsienie ziemi utworzyło przepaść 

odsłaniającą pasy setek chemicznie odmiennych warstw atmosfery. Czy te pasy były widzialne? 

Musimy zapytać dla kogo. Być może niektóre z nich byłyby dla nas widoczne, a inne nie. Być 

może niektóre z niewidzialnych pasów byłyby widoczne dla tetrachromatycznych gołębi lub dla 

stworzeń widzących podczerwony bądź ultrafioletowy zakres promieniowania 

elektromagnetycznego. Z tego samego powodu, dla którego nie można sensownie zapytać, czy 

różnica między szmaragdami i rubinami jest różnicą widoczną, bez określenia, o jaki układ 

widzenia nam chodzi. 

  Ewolucja łagodzi cios „subiektywizmu” czy „relatywizmu” sugerowany przez fakt, iż 

cechy wtórne są jakościami ślicznymi. Pokazuje, że nieobecność „prostych” czy 

„fundamentalnych” cech wspólnych przedmiotów tej samej barwy nie świadczy o totalnej iluzji, 

lecz raczej o szeroko rozpowszechnionej tolerancji „fałszywie pozytywnych” detekcji 

ekologicznych właściwości, które rzeczywiście mają znaczenie[118]. Podstawowe kategorie naszej 

przestrzeni barw (a także oczywiście przestrzeni zapachów i dźwięków oraz wszystkich innych) 

są ukształtowane przez presje selekcyjne, więc – ogólnie rzecz biorąc – można zadać pytanie, 

czemu służy konkretne rozróżnienie czy preferencja. Istnieją racje, dla których odrzucamy 

zapachy pewnych rzeczy, a wyciągamy ręce do innych, dla których wolimy jedne barwy od 

drugich, dla których pewne dźwięki bardziej nas denerwują lub bardziej uspokajają. Nie muszą 

one być zawsze naszymi racjami, a mogą raczej być racjami dalekich przodków, którzy 

pozostawili swoje ślady we wrodzonych skłonnościach z natury kształtujących naszą przestrzeń 

qualiów. Ale jako dobrzy następcy Darwina powinniśmy również uznać możliwość – a nawet 

konieczność – innych, niefunkcjonalnych skłonności, przypadkowo rozłożonych w zmiennej 

genetycznie populacji. Aby presja selekcyjna różnorako wspierała tych preferujących F, gdy F 

staje się ekologicznie ważne, musiała zaistnieć bezsensowna (jeszcze niefunkcjonalna) zmiana 

„stosunku do F”, na którą mogła działać selekcja. Gdyby na przykład jedzenie flaków miało 

w przyszłości doprowadzić do reprodukcyjnej zagłady, jedynie ci z nas będący „naturalnie” 

(i dotychczas bezsensownie) skłonni do niejedzenia flaków mieliby przewagę (być może 

z początku znikomą, ale wkrótce potężną, jeśli wspierałyby ją warunki). Nie oznacza to więc, że 

jeśli znajdziesz coś nieopisanie i niewyrażalnie obrzydliwego (na przykład brokuły), jest po temu 

racja. Nie oznacza to również, że jest z tobą coś nie tak, jeśli nie zgadzasz się co do tego 

z innymi. Może to być tylko jedno z wrodzonych wybrzuszeń w twojej przestrzeni qualiów, które 

jeszcze nie ma żadnego znaczenia funkcjonalnego. (A dla twojego dobra najlepiej byłoby, żeby 

flaki zyskały na znaczeniu właśnie dlatego, że brokuły okazałyby się dla nas szkodliwe). 

  Te rozważania ewolucyjne walnie przyczyniają się do wyjaśnienia, dlaczego cechy 

wtórne okazują się tak „niewyrażalne”, tak opierające się definicji. Jak właściwość kształtu M 

fragmentu kartonika po galaretce Rosenbergów, cechy wtórne są wyjątkowo odporne na proste 



definicje. Esencją triku Rosenbergów jest to, że nie możemy wymienić naszego fikcyjnego 

predykatu M na dłuższy, bardziej złożony, ale dokładny i wyczerpujący opis tej cechy, bo 

gdybyśmy byli w stanie to zrobić, my (lub ktoś inny) mógłby wykorzystać go jako przepis 

produkcji kolejnej egzemplifikacji M lub kolejnego wykrywacza M. Nasze detektory cech 

wtórnych nie były skonstruowane po to, by wykrywać jedynie właściwości trudne do 

zdefiniowania, ale rezultat jest właśnie taki. Jak zauważa Akins (1989), celem naszych układów 

zmysłowych nie jest wykrywanie „podstawowych” czy „naturalnych” właściwości środowiska, 

lecz realizowanie naszego „narcystycznego” celu przeżycia; natura nie buduje silników 

epistemicznych. 

  Jedynym łatwo dostępnym sposobem stwierdzenia, czym jest właściwość kształtu M, jest 

wskazanie detektora M i powiedzenie, że M to właściwość kształtu przez niego wykrywana. 

W tak samo trudnym położeniu jest oczywiście każdy, kto stara się powiedzieć, jaką cechę ktoś 

wykrywa (lub wykrywa błędnie), gdy coś „wygląda tak, jak dla niego wygląda”. Zatem teraz 

możemy odpowiedzieć na pytanie, od którego zaczął się ten podrozdział: Jaką cechę osądza Otto 

jako przysługującą czemuś, gdy sądzi, że to coś jest różowe? Cechę, którą nazywa różową. A co 

to za cecha? Trudno powiedzieć, ale nie powinno nas to zawstydzać, gdyż potrafimy stwierdzić, 

dlaczego trudno to powiedzieć. Praktycznie najlepsze, co możemy zrobić zapytani o to, jakie 

właściwości powierzchni wykrywamy w widzeniu barwnym, to powiedzieć (niepouczająco), że 

wykrywamy cechy, które wykrywamy. Jeśli ktoś żąda bardziej pouczającej historii o tych 

cechach, może zajrzeć do ogromnej i raczej mało zrozumiałej literatury z dziedziny biologii, 

neuronauki i psychofizyki. A Otto nie może powiedzieć nic więcej o cesze, którą nazywa różową, 

niż „To jest to!” (wskazując „wewnątrz” na prywatną, fenomenalną cechę swojego 

doświadczenia). Wszystko, co można przez to osiągnąć (w najlepszym razie), to wskazać na jego 

własne, specyficzne stany rozróżniania barw, co podobne jest do chwycenia fragmentu kartonika 

po galaretce i powiedzenia, że wykrywa tę cechę kształtu. Otto być może wskazuje na swoje 

urządzenie wykrywające, ale nie na żadne quale, które jest przez nie wydzielane lub przez nie 

noszone, lub przez nie odbijane, gdy ono działa. Coś takiego jak quale nie istnieje. 

    No ale przecież – upiera się Otto – nie powiedziałeś jeszcze, dlaczego różowy wygląda 

tak! 

    Jak? 

    Tak. Jak szczególnie niewyrażalna, wspaniała, wewnętrzna różowość, która mnie właśnie 

teraz cieszy. To nie jest jakaś nieopisanie zawiła właściwość odbijania światła od powierzchni 

przedmiotów zewnętrznych. 

    Widzę, Otto, że użyłeś terminu „cieszy”. Nie jesteś sam. Często, gdy autor chce 

podkreślić, że temat przeszedł z (jedynie) neuroanatomicznego do przeżyć świadomych, 

z (jedynie) psychofizyki do świadomości, z (jedynie) informacji na qualia, na scenę wkracza 

słówko „cieszy”. 

  3. Radość z naszych doświadczeń 

 

 

  Ale, Dan, qualia sprawiają,  

  że życie warte jest zachodu. 

  Wilfrid Sellars (przy butelce znakomitego chambertin, Cincinnati, 1971) 

 

    Jeśli tym, czego chcę, pijąc dobre wino, jest informacja o jego właściwościach 

chemicznych, to dlaczego po prostu nie przeczytam etykiety? 

  Sydney Shoemaker, 



seminarium na Uniwersytecie Tufts, 1988 

 

    Niektóre barwy powstały po to, by być lubiane, tak jak niektóre zapachy i smaki. A inne 

barwy, zapachy i smaki powstały po to, by nie być lubiane. Dobierając słowa bardziej delikatnie, 

nie jest przypadkiem, że my (i inne stworzenia, które je wykrywają) lubimy i nie lubimy barw, 

zapachów, smaków i innych cech wtórnych. Tak jak odziedziczyliśmy ewolucyjnie detektory 

pionowej symetrii w układach wzrokowych, mające nas ostrzegać (jak naszych przodków) 

o ekologicznie istotnym fakcie, że patrzy na nas inne stworzenie, tak też otrzymaliśmy spadek 

w postaci wykształconych detektorów cech niebędących bezinteresownymi reporterami, a raczej 

detektorami, które ostrzegają i wabią, syrenami zarówno w sensie samochodu strażackiego, jak 

i w sensie homeryckim. 

  Jak widzieliśmy w rozdziale 7 o ewolucji, ci rodzimi alarmiści zostali następnie 

wchłonięci przez mnóstwo bardziej skomplikowanych organizacji zbudowanych z milionów 

połączeń i ukształtowanych, w przypadku ludzi, przez tysiące memów. W ten sposób brutalne 

wezwanie „bierz mnie” dotyczące seksu i jedzenia oraz niemiłosierna niechęć do bólu i strachu 

polegająca na ciągłej ucieczce mieszają się razem w przeróżne rodzaje pikantnych kombinacji. 

Gdy organizm odkrywa, że opłaca mu się zajmować jakąś cechą w świecie pomimo wbudowanej 

do tego awersji, musi skonstruować równoważącą koalicję, aby awersja nie wygrała. Wynikające 

z tego częściowo stabilne napięcie może następnie stać się nabytym gustem, poszukiwanym 

w pewnych okolicznościach. Gdy organizm odkrywa, że musi tłumić efekty pewnych 

natarczywych kusicieli, jeśli chce przyjąć zamierzony kurs, może wyrobić w sobie gust na 

wszelkie sekwencje czynności, jakie tylko są możliwe, aby mieć skłonność do tworzenia 

pożądanych: ciszy i spokoju. W ten sposób mogliśmy zacząć uwielbiać ostre jedzenie, palące 

nasze usta (Rozin 1982), wybornie „nieharmonijną” muzykę oraz zarówno opanowany realizm 

Andrew Wyetha, jak i niepokojący, gorący ekspresjonizm Willema de Kooninga. Marshall 

McLuhan (1967) głosił, że środek przekazu sam jest przekazem, co jest półprawdą być może 

prawdziwszą w systemie nerwowym niż w jakiejkolwiek innej formie komunikacji. To, czego 

pragniemy, popijając dobre wino, to rzeczywiście nie informacja o jego składzie chemicznym; 

chcemy być poinformowani o jego zawartości chemicznej w nasz ulubiony sposób. A nasza 

preferencja jest ostatecznie oparta na uprzedzeniach nadal wbudowanych w układy nerwowe, 

choć ich znaczenie ekologiczne mogło zaniknąć wieki temu. 

  Ten fakt jest przed nami w dużej mierze skrywany przez naszą własną technikę. Jak ujął 

to psycholog Nicholas Humphrey: 

    Gdy patrzę na pokój, w którym pracuję, barwa stworzona przez człowieka krzyczy na 

mnie ze wszystkich stron: książki, poduszki, czerwienie, żółcie, zielenie. Jest tu tyle barw, ile 

w lesie tropikalnym. Jednak w lesie każda barwa miałaby swoje znaczenie, a tu, w moim 

gabinecie, żadna go nie ma. Władzę przejęła kolorystyczna anarchia. [Humphrey 1983, s. 149] 

    Przyjrzyjmy się na przykład dziwnemu faktowi, że małpy nie lubią czerwonego światła. 

Mając możliwość wyboru, rezusy wykazują silną preferencję do niebiesko-zielonej części 

spektrum, a denerwują się, musząc spędzać czas w środowisku czerwonym (Humphrey 1972, 

1973, 1983; Humphrey i Keeble 1978). Dlaczego tak jest? Humphrey zauważa, że czerwień 

zawsze jest używana jako ostrzeżenie, ostateczna barwa w kodowaniu barwami, ale właśnie 

z tego powodu jest dwuznaczna: czerwony owoc może być dobry do zjedzenia, ale czerwony wąż 

czy owad prawdopodobnie reklamuje się jako jadowity. Więc „czerwony” przesyła niejasną 

wiadomość. Po co jednak w ogóle wysyła wiadomość „alarm”? Być może dlatego, że jest 

najsilniejszym dostępnym kontrastem wobec otaczającego tła, roślinnego zielonego lub 

morskiego niebieskiego, lub – jak w przypadku małp – ponieważ czerwone światło (od 



czerwonego przez czerwono-pomarańczowe aż po pomarańczowe) jest światłem zmierzchu 

i świtu, chwili w ciągu dnia, gdy polują niemalże wszystkie drapieżniki atakujące małpy. 

  Afektywne czy emocjonalne cechy czerwieni nie ograniczają się do rezusów. Wszystkie 

naczelne mają takie reakcje, w tym również ludzie. Jeśli pracownicy twojego zakładu zbyt dużo 

spędzają na pogaduszkach w toaletach, pomalowanie ścian na czerwono rozwiąże problem – ale 

stworzy kolejne (zob. Humphrey 1992). Takie „wewnętrzne” reakcje nie ograniczają się 

oczywiście do barw. Większość naczelnych chowanych w niewoli, które nigdy nie widziały 

węża, gdy tylko go zobaczy, bardzo wyraźnie da do zrozumienia, że ich nie znosi, i jest bardzo 

prawdopodobne, że tradycyjna ludzka niechęć do węży ma źródło biologiczne, które wyjaśnia 

źródła biblijne, a nie na odwrót[119]. To znaczy, że nasze genetyczne dziedzictwo działa na 

korzyść memów odpowiadających za nienawiść do węży. 

  Oto dwa różne wyjaśnienia dla niepokoju (nawet gdy go „opanujemy”), jaki wielu z nas 

czuje, gdy widzi węża: 

    (1) Węże wywołują w nas szczególne, wewnętrzne quale ohydy na widok węża, a nasz 

niepokój jest na nie reakcją. 

 

  (2) Nie chcemy patrzeć na węże z powodu wewnętrznych skłonności wbudowanych 

w nasz układ nerwowy. Powodują one uwolnienie adrenaliny, prowadzą do reakcji „uciekaj bądź 

walcz” i poprzez aktywowanie przeróżnych połączeń przywołują mnóstwo scenariuszy 

związanych z zagrożeniem, przemocą, zniszczeniem. Pierwotna awersja naczelnych jest w nas 

przemieniona, skorygowana, odwrócona na setki sposobów przez memy ją wykorzystujące, 

wchłaniające, kształtujące. (Jest wiele różnych poziomów, na których moglibyśmy sformułować 

wyjaśnienie w takim „funkcjonalistycznym” typie. Na przykład moglibyśmy sobie pozwolić na 

bardziej pobieżne mówienie o mocy percepcji węży do wywoływania stresu, strachu, 

przewidywanego bólu itp., jednak mogłoby to zostać odebrane jako „oszukiwanie”, więc tego 

unikam). 

 

    Problem z pierwszym wyjaśnieniem jest taki, że wydaje się jedynie wyjaśnieniem. 

Pomysł, że „wewnętrzna” własność (bieżącego różowego, ohydy węża, bólu, aromatu kawy) 

mogłaby wyjaśnić reakcje podmiotu na jakąś okoliczność, jest fatalny – oczywisty przypadek 

virtus dormitiva (zob. rozdz. 3). Uznanie teorii za skrywającą bezmyślną virtus dormitiva nie jest 

jednak takie proste. Czasem ma sens przyjęcie tymczasowej virtus dormitiva, oczekującej na 

dalsze rozpatrzenie. Poczęcie, moglibyśmy powiedzieć, jest z definicji przyczyną ciąży. Gdyby 

nie można było inaczej zdefiniować poczęcia, powiedzenie jakiejś osobie, że zaszła w ciążę, 

gdyż doszło do poczęcia, byłoby pustym gestem, a nie wyjaśnieniem. Gdy jednak wypracujemy 

wymaganą, mechaniczną teorię poczęcia, widzimy, jak jest ono przyczyną ciąży, i informacja 

zostaje przywrócona. W ten sam sposób moglibyśmy identyfikować qualia, z definicji, jako 

bliższe przyczyny naszej radości i cierpienia (mówiąc z grubsza), a następnie wypełniać 

obowiązek informowania i dążyć do wyjaśnienia typu drugiego. Ale co ciekawe, qualofile (jak 

nazywam tych, którzy nadal wierzą w qualia) tego nie zaakceptują; twierdzą, jak Otto, że qualia 

„zredukowane” do zwykłych zespołów mechanicznie osiąganych dyspozycji do reagowania nie 

są qualiami, o których mówią. Ich qualia są czymś innym. 

    Pomyśl – mówi Otto – jaki wydaje mi się teraz różowy pierścień, w tym momencie, 

w izolacji od wszelkich moich dyspozycji, przeszłych połączeń i przyszłych działań. Ten czysty, 

wyizolowany sposób, w jaki mi się on wydaje, jeśli chodzi o barwę w tym momencie – to moje 

różowe quale. 

    Otto właśnie popełnił błąd. Jest to tak naprawdę duży błąd, źródło wszelkich paradoksów 



związanych z qualiami, jak wkrótce zobaczymy. Ale zanim odkryjemy, dlaczego niemądrze jest 

iść tą ścieżką, chcę zademonstrować pewne zalety drogi, którą odrzuca Otto: drogi 

„redukcjonistycznej”, polegającej na utożsamieniu „tego, jak to jest ze mną” z sumą wszystkich 

indywidualnych dyspozycji do reagowania, wbudowanych w mój układ nerwowy w wyniku 

mojej konfrontacji z pewnym wzorcem pobudzeń. 

  Pomyślmy, czym musiało być dla luteranina z Lipska w roku, powiedzmy, 1725 słuchanie 

jednej z kantat Jana Sebastiana Bacha w premierowym wykonaniu. (Ćwiczenie w wyobrażaniu 

sobie, jak to jest, stanowi rozgrzewkę przed rozdziałem 14, gdzie zajmiemy się świadomością 

u innych zwierząt). Nie istnieją prawdopodobnie żadne biologiczne różnice pomiędzy nami, 

żyjącymi dziś, a niemieckimi luteranami z XVIII wieku; jesteśmy tym samym gatunkiem i nie 

dzieli nas wiele czasu. Jednak z powodu potężnego wpływu kultury – memosfery – nasz świat 

psychiczny jest nieco inny od ich świata, pod względem istotnym dla przeżycia słuchania kantaty 

Bacha po raz pierwszy. Nasza wyobraźnia muzyczna została wzbogacona oraz skomplikowana 

na wiele sposobów (przez Mozarta, Charliego Parkera, Beatlesów), ale również straciła pewne 

potężne skojarzenia, na które mógł liczyć Bach. Jego kantaty były zbudowane na chorałach, 

melodiach z tradycyjnych pieśni, dobrze znanych uczęszczającym do kościoła i dlatego 

wywołujących fale emocjonalnych i tematycznych skojarzeń, gdy tylko ich ślady i echa 

pojawiały się w muzyce. Większość z nas zna te chorały tylko z dzieł Bacha, więc gdy je 

słyszymy, robimy to innymi uszami. Jeśli chcemy sobie wyobrazić, jak to było słuchać Bacha 

w osiemnastowiecznym Lipsku, nie wystarczy posłuchać tych samych dźwięków na tych samych 

instrumentach w tej samej kolejności; musimy także jakoś przygotować się, aby odpowiedzieć na 

te dźwięki z tym samym smutkiem, dreszczem i falą nostalgii. 

  Takie przygotowanie nie jest zupełnie niemożliwe. Muzykolog, który ostrożnie unikał 

wszelkiego kontaktu z muzyką stworzoną po roku 1725 i dogłębnie zapoznał się z tradycyjną 

muzyką tamtego okresu, znacznie by się do tego celu przybliżył. Co ważniejsze, jak pokazują te 

obserwacje, nie jest niemożliwe wiedzieć, jak musielibyśmy się przygotować, bez względu na to, 

czy chciałoby się nam podejmować ten trud. Moglibyśmy więc wiedzieć, jak to jest, w sposób, że 

tak powiem, „abstrakcyjny”, a tak naprawdę lipszczanom słuchającym kantat przychodziły do 

głowy wszystkie skojarzenia, które nadawały smak ich odbiorowi melodii chorałów. Łatwo jest 

sobie wyobrazić, jakie to musiało dla nich być – choć z różnicami zapożyczonymi z naszego 

własnego doświadczenia. Możemy sobie wyobrazić, jak by to na przykład było usłyszeć 

stworzoną przez Bacha wersję znanych nam kolęd czy Home on the Range. Nie możemy tego 

zrobić dokładnie, ale tylko dlatego, że nie potrafimy zapomnieć czy porzucić wszystkiego, co 

wiemy, a o czym nie wiedzieli lipszczanie. 

  Aby zobaczyć, jak istotny jest dla nas ten bagaż, wyobraźmy sobie, że muzykolodzy 

dotarli do dotychczas nieznanej kantaty Bacha, z pewnością przez niego stworzonej, ale 

schowanej do szuflady i prawdopodobnie nigdy nie słyszanej, nawet przez samego kompozytora. 

Wszyscy chcieliby ją usłyszeć, po raz pierwszy doświadczyć „qualiów”, jakie poznaliby 

lipszczanie, gdyby tylko ten utwór usłyszeli, ale okazuje się to niemożliwe, gdyż główna melodia 

kantaty, w wyniku szpetnego zbiegu okoliczności, to siedem pierwszych dźwięków Rudolfa 

Czerwononosego! Obciążeni tą melodią, nigdy nie bylibyśmy w stanie wysłuchać wersji Bacha, 

jak zakładał to sam kompozytor, albo tak, jak odebraliby go lipszczanie. 

  Trudno byłoby znaleźć bardziej oczywisty przypadek blokady wyobraźni, ale zauważmy, 

że nie ma on nic wspólnego z różnicami biologicznymi ani nawet z „wrodzonymi” czy 

„niewyrażalnymi” właściwościami muzyki Bacha. Powód, dla którego nie moglibyśmy 

szczegółowo (i odpowiednio) przeżyć w wyobraźni muzycznego przeżycia, które przeżywali 

lipszczanie, jest po prostu taki, że musielibyśmy zabrać samych siebie w tę wyimaginowaną 



podróż, a wiemy zbyt wiele. Jeśli jednak chcemy, możemy zrobić dokładną listę różnic między 

naszymi dyspozycjami i wiedzą a ich dyspozycjami i wiedzą oraz przez porównanie tych list 

docenić, tak dokładnie, jak tylko mamy ochotę, różnice między tym, czym słuchanie Bacha było 

dla nich i czym jest dla nas. Moglibyśmy lamentować nad trudnym dostępem do takiego 

przeżycia, ale przynajmniej zrozumielibyśmy je. Nie pozostałaby żadna tajemnica; tylko 

przeżycie, które można by dosyć dokładnie opisać, ale z którego nie można by bezpośrednio się 

cieszyć, chyba że podjęlibyśmy się absurdalnego zadania przebudowania naszych osobistych 

struktur dyspozycyjnych. 

  Qualofile odrzucają jednak ten wniosek. Wydaje im się, że chociaż badanie właśnie przez 

nas wyobrażone mogłoby odpowiedzieć na prawie wszystkie pytania dotyczące tego, jak to jest 

być lipszczaninem, musiałby pozostać jakiś niewyrażalny osad, coś dotyczące tego, jak to jest 

być lipszczaninem, czego żadne dalsze postępy w zaledwie „dyspozycyjnej” i „mechanicznej” 

wiedzy nie mogłyby zredukować do zera. Właśnie dlatego qualofile muszą przywoływać qualia 

jako właściwości dodatkowe, istniejące ściśle niezależnie od okablowania determinującego 

wycofanie, zmarszczenie czoła, krzyknięcie oraz inne „błahe zachowania” związane 

z obrzydzeniem, nienawiścią, strachem; ba, wykraczające poza i ponad takie okablowanie. 

Możemy to jasno zobaczyć, gdy powrócimy do przykładu barw. 

  Załóżmy, że zasugerowaliśmy Ottonowi, iż to, co sprawiało, że jego „bieżący różowy” 

był szczególnie wspaniałym przeżyciem, które dawało mu radość, było po prostu sumą 

wszystkich wrodzonych oraz wyuczonych skojarzeń i dyspozycji do reagowania spowodowanych 

szczególnymi (błędnymi) informacjami z oczu: 

    Ottonie, qualia to po prostu zespoły dyspozycji. Gdy mówisz „To jest moje quale”, to 

odwołujesz czy też odnosisz się, bez względu na to, czy sobie z tego zdajesz sprawę, do swoich 

osobistych zespołów dyspozycji. Wydaje się, że odnosisz się do prywatnego, niewyrażalnego 

„czegoś” w swojej wyobraźni, prywatnego odcienia jednolitego różu, ale tylko tak ci się 

wydawało, a nie było tak w rzeczywistości. Owo „quale” to wiarygodna postać w fikcyjnym 

świecie twojej heterofenomenologii, ale w prawdziwym świecie, w twoim mózgu, okazuje się 

jedynie zespołem dyspozycji. 

    To nie może być wszystko – odpowiada Otto, kierując się podszeptami fatalnej tradycji 

qualofilskiej – bo chociaż zespół zwykłych dyspozycji może być jakąś podstawą czy źródłem 

mojego konkretnego quale koloru różowego, cały ten zespół mógłby zostać zmieniony bez 

zmiany mojego wewnętrznego quale, bądź też moje wewnętrzne quale mogłoby się zmienić bez 

zmiany tych rozmaitych dyspozycji. Na przykład moje qualia mogłyby zostać odwrócone bez 

odwrócenia wszystkich moich dyspozycji. Mógłbym mieć wszystkie reakcje i skojarzenia, które 

mam teraz dla barwy zielonej razem z quale, które mam teraz dla koloru czerwonego, i na 

odwrót. 

  4. Filozoficzna fantazja: odwrócone qualia 

 

 

  Idea możliwości takich „odwróconych qualiów” jest jednym z najbardziej złośliwych 

memów filozofii. Locke zgłębiał ją w swoich Rozważaniach dotyczących rozumu ludzkiego 

(1690/1955), a wielu studentów mówi mi, że jako małe dzieci wpadli na ten sam pomysł i byli 

nim zafascynowani. Pomysł wydaje się oczywisty i bezpieczny: 

    Rzeczy mają dla mnie różne wyglądy, brzmienia, zapachy itd. To jest oczywiste. 

Zastanawiam się jednak, czy to, jakie rzeczy wydają się mi, jest tym samym, czym wydają się 

innym. 

    Filozofowie stworzyli wiele różnorodnych wersji tego motywu, choć wersja klasyczna 



jest interpersonalna: Skąd wiem, że ty i ja widzimy tę samą subiektywną barwę, gdy na coś 

patrzymy? Skoro nauczyliśmy się nazw barw, gdyż pokazywano nam zewnętrzne, kolorowe 

obiekty, nasze zachowanie werbalne będzie takie samo, nawet jeśli doświadczamy zupełnie 

innych subiektywnych barw – nawet jeśli na przykład to, jak czerwone rzeczy wyglądają dla 

ciebie, jest tym, jak zielone rzeczy wyglądają dla mnie. Nazwalibyśmy te same obiekty 

„czerwonymi” i „zielonymi”, nawet jeśli nasze prywatne przeżycia byłyby „przeciwne” (lub po 

prostu inne). 

  Czy można jakoś stwierdzić, że tak jest? Przyjmijmy hipotezę, że czerwone rzeczy 

wyglądają tak samo dla ciebie i dla mnie. Czy ta hipoteza jest zarówno nie do obalenia, jak i nie 

do potwierdzenia? Wielu tak myślało, a niektórzy doszli do wniosku, iż z tego właśnie powodu 

jest to taki czy inny rodzaj nonsensu, pomimo początkowego odwołania do zdrowego rozsądku. 

Inni zastanawiali się, czy nie mogłaby pomóc technika, która potwierdziłaby (lub zaprzeczyła) 

hipotezę interpersonalnego odwróconego spektrum. Film science fiction Burza mózgów (śpieszę 

z wyjaśnieniem, że nie chodzi o ekranizację mojej książki Brainstorms, mimo zbieżności 

angielskiego tytułu – Brainstorm) zawierał dokładnie takie wyimaginowane urządzenie: pewien 

aparat neuronaukowy zakładany na głowę i przekazujący twoje przeżycia wizualne do mojego 

mózgu przez kabel. Z zamkniętymi oczami mogę poprawnie zrelacjonować wszystko, na co 

patrzysz, ale jestem zszokowany żółtym niebem, czerwoną trawą itd. Gdybyśmy mieli taką 

maszynę, czy taki eksperyment z jej użyciem nie potwierdziłby empirycznie hipotezy o tym, że 

nasze qualia są różne? Jednak załóżmy, że technik odłącza kabel, odwraca go o 180 stopni, 

ponownie podłącza i teraz mówię, że niebo jest niebieskie, trawa czerwona itd. Które z ułożeń 

wtyczki byłoby „poprawne”? Zaprojektowanie i zbudowanie takiego urządzenia – zakładając 

przez chwilę, że jest to możliwe – wymagałoby tego, by jego „wierność” była dostrojona czy 

skalibrowana przez normalizację sprawozdań dwóch osób badanych, więc wrócilibyśmy do 

punktu wyjścia. Ktoś mógłby uniknąć tej konkluzji przez dalsze wywody, jednak konsensus 

wśród qualofilów jest taki, że jest to przegrana sprawa; wydaje się, że istnieje powszechna 

umowa, iż morał z tego eksperymentu myślowego to brak możliwości intersubiektywnego 

porównania qualiów, nawet przy użyciu zaawansowanej techniki. Stanowi to jednak 

potwierdzenie słuszności szokująco „weryfikacjonistycznego” i „pozytywistycznego” punktu 

widzenia, że sam pomysł odwróconych qualiów jest nonsensem – a stąd, że sam pomysł qualiów 

jest nonsensem. Jak ujął to filozof Ludwig Wittgenstein, używając swojej słynnej analogii „żuka 

w pudełku”, 

    Rzecz w pudełku nie należy w ogóle do gry językowej; nawet nie jako coś, gdyż pudełko 

mogłoby być też puste. – Nie, przez ową rzecz w pudełku „upraszczać”; ona się znosi, 

czymkolwiek by była. [Wittgenstein 1953/2000, s. 144–155] 

    Ale co to dokładnie znaczy? Czy oznacza to, że qualia są prawdziwe, ale jałowe? Czy że 

w ogóle nie istnieją żadne qualia? Większości zajmującym się tym filozofom nadal wydawało się 

oczywiste, że qualia są prawdziwe, nawet jeśli różnica w qualiach miałaby być różnicą, której 

nijak nie jesteśmy w stanie wykryć. Tak miały się sprawy, nieco niepewnie, dopóki ktoś nie 

zastosował pozornie ulepszonej wersji tego eksperymentu myślowego: intrapersonalne 

odwrócone spektrum. Na pomysł wpadło najwyraźniej niezależnie kilka osób (Gert 1965; 

Putnam 1965; Taylor 1966; Shoemaker 1969; Lycan 1973). W tej wersji przeżycia do 

porównania znajdują się w jednym umyśle, więc nie potrzebujemy beznadziejnej maszyny 

z Burzy mózgów. 

    Pewnego dnia budzisz się i zdajesz sobie sprawę, że trawa stała się czerwona, niebo żółte 

itp. Nikt inny nie zauważa żadnych anomalii barw w świecie, więc problem musi tkwić w tobie. 

Wydaje się, że masz prawo dojść do wniosku, iż zaszła w tobie inwersja qualiów związanych 



z barwami widzialnymi. Jak to się stało? Okazuje się, że gdy spałeś, zły neurochirurg zamienił 

całe okablowanie – neurony – wychodzące z wrażliwych na kolor czopków umieszczonych na 

twoich siatkówkach. 

    Brzmi nieźle. Efekt, jakiego doświadczasz, byłby zdumiewający, a może nawet 

przerażający. Z pewnością byłbyś w stanie wykryć, że to, jakie rzeczy wydają ci się teraz, jest 

różne, i nawet mielibyśmy odpowiednie naukowe wyjaśnienie dotyczące tego, dlaczego tak się 

stało: na przykład skupiska neuronów w korze wizualnej „zajmujące się” barwą otrzymują 

pobudzenia z systematycznie przesuniętych zbiorów receptorów siatkówki. Wydaje się więc, że 

bitwa jest w połowie wygrana: różnice qualiów mogą być wykrywalne, jeśli są to różnice, które 

pojawiły się błyskawicznie w jednej osobie[120]. Jest to jednak tylko połowa walki, gdyż 

wyimaginowany neurochirurgiczny żart zmienił również wszystkie twoje dyspozycje do 

reagowania; nie tylko twierdzisz, że twoje przeżycia barwne zostały postawione do góry nogami, 

ale twoje pozawerbalne zachowanie związane z barwami zostało również odwrócone. 

Podenerwowanie, które kiedyś pojawiało się przy czerwonym świetle, pojawia się teraz przy 

zielonym i nie masz płynności stosowania różnych systemów kodowania barwnego w twoim 

życiu. (Jeśli grasz w koszykówkę dla Boston Celtics, ciągle błędnie podajesz piłkę kolesiom 

w czerwonych strojach). 

  

 
 Ryc. 12.1 

 

  To, czego potrzebuje qualofil, to eksperyment myślowy pokazujący, w jaki sposób to, jak 

rzeczy wyglądają, może być niezależne od tych wszystkich dyspozycji do reagowania. Musimy 

więc dalej skomplikować historię; musimy opisać jakieś zdarzenia, które powodują cofnięcie 

zmiany w dyspozycjach do reagowania, jednocześnie pozostawiając nienaruszone odwrócone 

qualia. Tutaj literatura zwraca się ku jeszcze bardziej zawiłym fantazjom, gdyż nikt nawet przez 

chwilę nie pomyśli, że to, jak rzeczy wyglądają, będzie kiedykolwiek rzeczywiście odseparowane 

od dyspozycji podmiotu do reagowania; jest to jednak uważane za ważną zasadniczą możliwość 

przez qualofilów. Aby to pokazać, muszą opisać możliwy przypadek, jakkolwiek dziwaczny, 

w którym będzie oczywiste, że ta separacja rzeczywiście nastąpiła. Spójrzmy na historię, która 

nie zadziała: 

    Pewnej nocy, gdy śpisz, źli neurochirurdzy zmieniają wszystkie połączenia od czopków 

(jak wcześniej), a następnie, później, podczas tej samej nocy, przybywa kolejna grupa 

neurochirurgów, zespół B, i przeprowadza uzupełniającą zamianę nieco wyżej na nerwach 

optycznych. 



    Przywraca to wszystkie stare dyspozycje do reagowania (możemy tak założyć), ale 

niestety również przywraca stare qualia. Na przykład komórki w korze „zajmujące się” barwą 

będą teraz ponownie otrzymywać oryginalny sygnał dzięki szybkiemu naprawieniu szkody przez 

zespół B. Druga zmiana nastąpiła, jak się wydaje, zbyt wcześnie; doszło do niej na drodze do 

świadomego przeżycia. Będziemy zatem musieli opowiedzieć historię inaczej, a druga zmiana 

będzie musiała zachodzić później, po tym, jak odwrócone qualia dotrą do świadomości, ale zanim 

którakolwiek z odwróconych reakcji będzie mogła zostać uruchomiona. Czy jest to jednak 

możliwe? Nie, jeśli argumenty za modelem wielokrotnych szkiców są poprawne. Nie można 

zakreślić takich granic na przyczynowym „łańcuchu” od gałki ocznej przez świadomość do 

następującego potem zachowania, aby wszystkie reakcje na x następowały po nim, a świadomość 

x wystąpiła przed nim. A to dlatego, że nie jest to prosty łańcuch przyczynowy, lecz 

przyczynowa sieć z wieloma ścieżkami, na których wielokrotne szkice są redagowane 

symultanicznie i na wpół niezależnie. Historia qualofila miałaby sens, gdyby istniał teatr 

kartezjański, specjalne miejsce w mózgu, gdzie występuje świadome przeżycie. Gdyby takie 

miejsce istniało, moglibyśmy odizolować je dwoma zamianami, pozostawiając odwrócone qualia 

w teatrze, jednocześnie podtrzymując normę w dyspozycjach do reagowania. Skoro jednak nie 

istnieje teatr kartezjański, ten eksperyment myślowy nie ma sensu. Nie sposób spójnie 

opowiedzieć potrzebnej historii. Nie sposób wyodrębnić właściwości przedstawianych 

w świadomości od wielu reakcji mózgu na jego rozróżnienia, ponieważ nie istnieje tego rodzaju 

dodatkowy proces prezentacji. 

  W literaturze na temat odwróconego spektrum druga zamiana zwykle ma się dokonać nie 

przez operację, ale przez stopniową adaptację podmiotu do nowego trybu przeżyć. Ma to pozorny 

sens; ludzie potrafią zadziwiająco dobrze dostosowywać się do przedziwnych przemieszczeń 

zmysłów. Odbyło się wiele doświadczeń badających odwrócenie pola widzenia, w których 

badani nosili gogle obracające wszystko do góry nogami – przez obrót wszystkiego do normalnej 

pozycji! (Np. Stratton 1896; Kohler 1961; Welch 1978 dostarcza dobrego streszczenia; zob. 

również Cole 1990). Po kilku dniach ciągłego noszenia takich czy innych odwracających gogli 

(ma to znaczenie – niektóre rodzaje miały szerokie pole widzenia, a inne dawały obserwatorom 

rodzaj widzenia tunelowego) badani często dostosowywali się zaskakująco dobrze. W filmie Ivo 

Kohlera o jego eksperymencie w Innsbrucku widzimy dwóch badanych, komicznie bezradnych 

przy pierwszym założeniu gogli, zjeżdżających na nartach i jeżdżących na rowerze pośród 

samochodów, nadal z założonymi goglami, do których najwyraźniej się przyzwyczaili. 

  Załóżmy więc, że stopniowo dostosowujesz się do chirurgicznej inwersji twojego 

widzenia barwnego. (Dlaczego ktoś chciałby albo musiałby się dostosować, to inna kwestia, lecz 

możemy równie dobrze ustąpić tu qualofilom, aby przyśpieszyć ich upadek). Pewne adaptacje 

z początku byłyby wyraźnie poprzeżyciowe. Możemy założyć, że czyste niebo nadal wydawałoby 

ci się żółte, ale trzeba by je nazywać niebieskim, aby dogadać się z sąsiadami. Patrzenie na nowy 

przedmiot mogłoby wywołać chwilową dezorientację: „To zie... To znaczy czerwony!”. A co 

z twoim podenerwowaniem przy zielonym świetle – czy nadal pojawiałoby się jako anomalia 

w twojej reakcji skórno-galwanicznej? Na potrzeby dyskusji qualofil musi sobie wyobrazić, 

jakkolwiek mało prawdopodobne by to było, że wszystkie twoje dyspozycje do reagowania 

dostosowują się do sytuacji, pozostawiając jedynie ślad nadal odwróconych qualiów, więc na 

potrzeby dyskusji przyznajmy, że najbardziej fundamentalne i wrodzone skłonności w twojej 

przestrzeni qualiów również „dostosowują się” – jest to bzdurne, ale będzie jeszcze gorzej. 

  Aby opowiedzieć potrzebną historię, qualofil musi założyć, że w końcu wszystkie te 

adaptacje stają się drugą naturą – szybką i niezbadaną. (Gdyby nie stawały się drugą naturą, 

pozostałyby dyspozycje do reagowania, które nadal byłyby inne, a dyskusja wymaga, aby 



wszystkie zostały poprawione). Niech tak będzie. Teraz zakładając, że wszystkie twoje 

dyspozycje do reagowania zostały przywrócone, jakie są twoje intuicje co do twoich qualiów? 

Czy nadal są odwrócone, czy nie? 

  Wolno w tym momencie spasować, gdyż po tym, jak poproszono nas o tolerowanie tak 

wielu wątpliwych założeń na potrzeby dyskusji, można albo czuć pustkę – nie mieć żadnej 

intuicji – albo nie ufać swoim intuicjom bez względu na to, jakie one są. Jednak być może 

rzeczywiście wydaje się dość oczywiste, że twoje qualia nadal będą odwrócone. Ale dlaczego? 

Co w tej historii doprowadziło cię do takiego wniosku? Być może, mimo że działasz zgodnie ze 

wskazaniami, niewinnie dodajesz jakieś dalsze założenia niewymagane przez historię albo nie 

udało ci się dostrzec pewnych możliwości przez nią niewykluczonych. Uważam, iż najbardziej 

prawdopodobne wyjaśnienie twojej intuicji, że w tym wyimaginowanym momencie nadal 

pozostałyby „odwrócone qualia”, jest takie, że dodatkowo i w sposób nieuzasadniony zakładasz, 

iż wszystkie te adaptacje zachodzą „po stronie poprzeżyciowej”. 

  Mogłoby jednak być tak, że adaptacja dokonuje się w drodze wstępującej, prawda? Kiedy 

po raz pierwszy zakładasz mocno przyciemniane gogle, nie widzisz żadnej barwy – 

a przynajmniej barwy, które widzisz, są dziwne i trudne do rozróżnienia – jednak po jakimś 

czasie powraca zaskakująco normalne widzenie barwne. (Cole 1990 zwraca uwagę filozofów na 

ten efekt, który można przetestować samodzielnie z użyciem wojskowych gogli snajperskich na 

podczerwień). Być może, nie wiedząc o tym zaskakującym fakcie, nigdy nie przyszło ci na myśl, 

że można by dostosować się w ten sam sposób do naszej operacji. Moglibyśmy podkreślić tę 

możliwość w eksperymencie myślowym, dodając kilka szczegółów: 

    ... A gdy następowała adaptacja, często dziwiło cię, że barwy przedmiotów koniec 

końców nie wydawały się takie dziwne, a czasem dezorientacja zwyciężała i poprawki trzeba 

było robić dwa razy. Gdy pytano cię o barwę nowego przedmiotu, odpowiedzią było „Jest zie..., 

nie, czer..., nie, jest zielony!”. 

    Historia opowiedziana w ten sposób mogłaby sprawić, że „oczywiste” wydawałoby się 

dopasowanie się lub ponowne odwrócenie samych qualiów barw. W każdym razie możesz teraz 

przypuszczać, że musiało się to stać na jeden z tych sposobów. Nie mogłoby być przypadku, 

w którym nie było w sposób oczywisty jasne, jaki rodzaj adaptacji się pojawił! Bezkrytycznie 

przyjęte założenie uzasadniające to przekonanie jest takie, że wszystkie adaptacje mogą zostać 

skategoryzowane jako przed- lub poprzeżyciowe (stalinowskie lub orwellowskie). Początkowo 

założenie to może wydawać się niewinne, gdyż skrajne przypadki łatwo jest sklasyfikować. Gdy 

mózg kompensuje ruchy głowy i oka, tworząc stabilny wizualny świat „w przeżyciu”, jest to 

z pewnością przedprzeżyciowe wymazanie, adaptacja na ścieżce do świadomości. A gdy 

wyobrażasz sobie peryferyjną („późną”) kompensację w doborze nazw kolorów („To jest zie... to 

znaczy czerwone!”), jest to oczywiście poprzeżyciowa, jedynie behawioralna adaptacja. Jest więc 

chyba sensowne, że gdy wszystkie adaptacje zostały zakończone, to pozostawiają subiektywną 

barwę (barwę „w świadomości”) odwróconą lub nie? Oto co byśmy powiedzieli: Dodaj zmiany 

na ścieżce w kierunku świadomości; jeśli liczba jest parzysta – jak po akcji zespołu B – qualia są 

znormalizowane; jeśli jest nieparzysta, qualia nadal są odwrócone. Nonsens. Przypomnijmy 

sobie krzywą neo-Laffera z rozdziału 5. Nie jest logiczną ani geometryczną koniecznością, aby 

istniała pojedyncza wartość rozróżnionej zmiennej, która może być wyróżniona jako unikatowa 

wartość zmiennej „w świadomości”. 

  Możemy to zademonstrować naszą własną małą fantazją, grając według zasad qualofila. 

Załóżmy, że przed operacją pewien odcień niebieskiego przywoływał zwykle na myśl samochód, 

którym kiedyś spowodowałeś wypadek, więc była to barwa, której unikasz. Załóżmy, że po 

operacji z początku nie masz negatywnych reakcji na tę barwę, odbierając ją jako nieszkodliwy 



i niekojarzący się z niczym żółty. Gdy jednak kończysz adaptację, ponownie unikasz rzeczy 

w tym odcieniu niebieskiego i robisz to dlatego, że przypominają ci o wypadku. (Gdyby tak nie 

było, byłaby to niedostosowana dyspozycja do reagowania). Ale gdy zapytamy cię, czy to 

dlatego, że kiedy myślisz o wypadku, pamiętasz samochód jako żółty – taki jak ten nieprzyjemny 

przedmiot przed tobą – czy dlatego, że gdy przypominasz go sobie, samochód jest niebieski – 

taki jak ten nieprzyjemny obiekt przed tobą, nie możesz odpowiedzieć. Twoje werbalne 

zachowanie będzie zupełnie „dostosowane”; twoja natychmiastowa, płynąca z drugiej natury 

odpowiedź na pytanie: „W jakim kolorze był ten samochód?” będzie „niebieski” i bez wahania 

powiesz, że nieprzyjemny przedmiot leżący przed tobą jest również niebieski. Czy to oznacza, że 

długi okres szkolenia uległ zapomnieniu? 

  Nie. Nie potrzebujemy niczego tak dramatycznego jak amnezja, aby wyjaśnić twoją 

niemożność odpowiedzi, bo mamy mnóstwo codziennych przypadków, w których to zjawisko się 

pojawia. Lubisz piwo? Wiele osób lubiących piwo przyznaje, że jest ono smakiem nabytym. 

Stopniowo uczymy się czerpania przyjemności ze smaku – albo z czasem dochodzimy do niej. 

Jakiego smaku? Smaku pierwszego łyka? 

    Nikt nie może lubić tego smaku – mógłby odpowiedzieć doświadczony piwosz. – Piwo 

smakuje inaczej dla doświadczonego amatora piwa. Gdyby piwo nadal smakowało mi tak, jak 

pierwszy jego łyk, nigdy więcej bym go nie wypił! Albo, patrząc na to z innej strony, gdyby mój 

pierwszy łyk piwa smakował mi w sposób, w jaki smakował mi ostatni, niedawny łyk, nie 

musiałbym w ogóle nabywać upodobania do piwa. Pierwszy łyk zasmakowałby mi tak samo jak 

ten, którym właśnie się cieszyłem. 

    Jeśli ten amator piwa ma rację, wówczas piwo nie jest nabytym smakiem. Nikt nie cieszy 

się tym, jak smakuje pierwszy łyk. Zamiast tego stopniowo zmienia się dla niego to, jak smakuje 

piwo. Inni miłośnicy piwa mogliby stwierdzić, że piwo smakuje im teraz tak samo, jak 

smakowało kiedyś, tylko że teraz ten smak lubią. Czy jest tu jakaś różnica? Z pewnością jest 

różnica w heterofenomenologii i musi ona zostać wyjaśniona. Mogłoby być tak, że różne 

przekonania wyrastają z prawdziwych różnic w umiejętnościach rozróżniania tego rodzaju: 

w pierwszym miłośniku piwa „trening” zmienił „kształt” przestrzeni qualiów związanych ze 

smakowaniem, a w drugim przestrzeń qualiów pozostaje z grubsza taka sama, ale „funkcja 

ewaluacyjna” tej przestrzeni została zmieniona. Mogłoby również być tak, że niektórzy albo 

i wszyscy amatorzy piwa oszukują się (jak ci, którzy niezmiennie twierdzą, że wszystkie Marilyn 

w wysokiej rozdzielczości naprawdę są w tle ich pola widzenia). Musimy spojrzeć ponad światy 

heterofenomenologiczne i przyjrzeć się rzeczywistym zdarzeniom w głowie, aby zobaczyć, czy 

istnieje trzymająca się prawdy (choć być może „naciągnięta”) interpretacja twierdzeń miłośników 

piwa, a jeśli istnieje, to tylko dlatego, że zdecydujemy się zredukować „to, jak smakuje” do 

takiego czy innego kompleksu dyspozycji do reagowania (Dennett 1988a). Musielibyśmy 

„zniszczyć” qualia po to, aby je „ocalić”. 

  Jeśli zatem piwosz marszczy brwi, przyjmuje śmiertelnie poważny wyraz twarzy i mówi, 

że to, co ma na myśli, to „sposób, w jaki piwo teraz dla mnie smakuje”, z pewnością oszukuje 

siebie, jeżeli uważa, że może w ten sposób odnieść się do znanego sobie quale, subiektywnego 

stanu niezależnego od jego zmieniających się postaw związanych z reakcjami. Może mu się 

wydawać, że może, ale to nieprawda[121]. 

  Dlatego też i w wyimaginowanym przypadku przypominania sobie o rozbitym 

samochodzie przez spojrzenie na niebieski przedmiot, samooszukiwaniem byłoby twierdzenie, że 

na podstawie tego, jak ten przedmiot dla ciebie wygląda, możesz powiedzieć, czy było to 

„wewnętrznie” to samo, jak wyglądał dla ciebie samochód, gdy się rozbił. To wystarczy do 

zniweczenia eksperymentu myślowego qualofila, gdyż celem było opisanie przypadku, w którym 



byłoby oczywiste, że qualia są odwrócone, a jednocześnie dyspozycje do reagowania są 

znormalizowane. Założenie, że każdy po prostu by to wiedział, jest niemądre, a bez tego 

założenia nie ma argumentu, lecz jedynie pompa intuicji – historia nakłaniająca cię do 

zadeklarowania prawdziwości intuicji bez zaoferowania żadnej dobrej racji po temu. 

  Czy to niemądre, czy nie, nadal może wydawać się absolutnie oczywiste, że 

„subiektywne barwy widziane na przedmiotach” musiałyby być „takie czy inne”. Pokazuje to siłę 

przyciągania teatru kartezjańskiego oddziałującego na nasze wyobraźnie. Aby pozbyć się powabu 

tej idei, warto dalej rozważyć porównanie z goglami odwracającymi obraz. Gdy adaptacje osób 

noszących te gogle stają się tak bardzo ich drugą naturą, że mogą jeździć na rowerach i na 

nartach, naturalnym (aczkolwiek mylącym) pytaniem może być: Czy dostosowali się, ponownie 

obracając obraz przeżywanego świata, czy przyzwyczajając się do obrazu przeżywanego świata 

do góry nogami? I cóż odpowiadają? Mówią różne rzeczy, co jest z grubsza skorelowane z tym, 

jak pełna była ich adaptacja. Im była pełniejsza, tym bardziej odrzucali oni pytanie jako 

niewłaściwe lub pozbawione odpowiedzi. Tego właśnie wymaga model wielokrotnych szkiców: 

skoro istnieje mnóstwo rozróżnień i reakcji rozrzuconych po mózgu, które muszą zostać 

dostosowane, niektóre z nich zajmujące się „odruchami” na niższym poziomie (na przykład 

odchylaniem się w odpowiednim kierunku, gdy coś zbliża się w twoim kierunku), a inne 

celowymi czynnościami będącymi w centrum uwagi, nie jest zaskakujące, że gdy adaptacje 

w tym patchworku się akumulują, osoby badane tracą całe przekonanie o tym, czy powinny 

powiedzieć „wszystko wygląda tak jak kiedyś” zamiast „wszystko nadal wygląda inaczej, ale 

przyzwyczajam się do tego”. W pewien sposób rzeczy wyglądają dla nich tak samo (co można 

ocenić po ich reakcjach), w inny – wyglądają odmiennie (co można ocenić po innych reakcjach). 

Być może gdyby istniała jedna reprezentacja przestrzeni wizualno-motorycznej, przez którą 

musiałyby przechodzić wszystkie reakcje na bodźce wizualne, musiałaby ona być „taka albo 

inna”, ale takiej reprezentacji nie ma. To, jak rzeczy dla nich wyglądają, składa się z wielu 

częściowo niezależnych nawyków do reagowania, a nie z jednego wewnętrznie ułożonego 

normalnie lub do góry nogami obrazu w głowie. Liczy się to, co jest między wejściem 

a wyjściem, a skoro jest to uzyskiwane w wielu różnych miejscach, wieloma różnymi i w dużej 

mierze niezależnymi środkami, po prostu nie można stwierdzić, co się „liczy” jako „moje pole 

widzenia jest nadal do góry nogami”. 

  To samo dotyczy odwróconych qualiów. Idea, że jest to coś dodatkowego poza inwersją 

wszystkich dyspozycji do reagowania, a więc gdyby zostały zmienione ponownie, odwrócone 

qualia pozostałyby nadal odwrócone, należy jedynie do nieustępliwego mitu teatru 

kartezjańskiego. Mit ten pozostaje sławny dzięki rozbudowanym eksperymentom myślowym 

dotyczącym inwersji spektrum, jednak sława nie oznacza zasadności ani dowodów. Jeśli nie 

istnieją qualia poza sumą dyspozycji do reagowania, idea podtrzymywania niezmienionych 

qualiów, podczas gdy dostosowuje się dyspozycje, jest wewnętrznie sprzeczna. 

  5. Qualia „epifenomenalne”? 

 

 

  Istnieje kolejny eksperyment myślowy związany z przeżywaniem barw, który okazuje się 

nieodparcie przyciągający: stworzony przez Franka Jacksona, szeroko dyskutowany przypadek 

Marii, specjalistki zajmującej się barwami, która sama nigdy barw nie widziała. Jak w każdym 

dobrym eksperymencie myślowym, jego cel jest natychmiast ewidentny, nawet dla 

niewtajemniczonych. Jest on pompą intuicji zachęcającą nas do niezrozumienia swoich założeń! 

    Maria jest genialną badaczką, która z jakiegoś powodu jest zmuszona do badania świata 

z czarno-białego pokoju przez czarno-biały monitor telewizyjny. Specjalizuje się 



w neuropsychologii widzenia i załóżmy, że zdobywa kompletne informacje fizyczne, jakie 

można zdobyć na temat tego, co dzieje się, gdy widzimy dojrzałe pomidory czy niebo i używamy 

pojęć takich jak czerwony, niebieski itp. Na przykład odkrywa, dokładnie które kombinacje 

długości fal z nieba pobudzają siatkówkę i dokładnie jak wytwarza to w centralnym układzie 

nerwowym napięcie strun głosowych i wyrzucenie powietrza z płuc, czego rezultatem jest 

wypowiedzenie zdania „Niebo jest niebieskie”. [...] Co się stanie, gdy Maria zostanie 

wypuszczona z czarno-białego pokoju, albo gdy otrzyma kolorowy ekran? Czy dowie się czegoś, 

czy nie? Wydaje się oczywiste, że dowie się czegoś o świecie i naszym wizualnym przeżywaniu 

tego świata. Nie można zatem nie zauważyć, że jej wcześniejsza wiedza była niepełna. Jednak 

miała wszystkie informacje fizyczne. A zatem istnieje coś więcej niż tylko one, a fizykalizm nie 

jest prawdą. [Jackson 1982, s. 128] 

    Puenta nie mogłaby być jaśniejsza. Maria nie miała żadnego przeżycia barw (nie ma 

luster, aby mogła zobaczyć swoją twarz, jest zmuszana do noszenia czarnych rękawiczek itp.), 

więc w tym ważnym momencie, gdy jej porywacze w końcu pozwalają jej wyjść do świata 

zewnętrznego, który zna tylko z opisów (oraz czarno-białych rysunków), „wydaje się oczywiste”, 

jak mówi Jackson, że czegoś się dowie. Możemy rzeczywiście wyraźnie ją sobie wyobrazić, 

patrzącą po raz pierwszy na czerwoną różę i wykrzykującą: „A więc to tak wygląda czerwony!”. 

Może też wydawać się nam, że jeśli pierwszymi kolorowymi rzeczami, które zostaną jej 

pokazane, będą na przykład nieopisane drewniane klocki, a powie jej się tylko, że jeden z nich 

jest czerwony, a drugi niebieski, nie będzie miała bladego pojęcia, który jest który, dopóki jakoś 

nie dowie się, które nazwy barw pasują do jej nowo odkrytych przeżyć. 

  Tak właśnie wyobrażają sobie ten eksperyment myślowy prawie wszyscy – nie tylko 

niewtajemniczeni, ale nawet najbardziej przebiegli, zahartowani w walce filozofowie (Tye 1986; 

Lewis 1988; Loar 1990; Lycan 1990; Nemirov 1990; Harman 1990; Block 1990; van Gulick 

1990). Jedynie Paul Churchland (1985, 1990) wyraził sprzeciw wobec obrazu tak wyraźnie 

wymalowanego przez eksperyment myślowy, dramatycznego odkrycia Marii. Obraz jest błędny; 

jeśli tak sobie wyobrażasz ten przypadek, po prostu nie postępujesz zgodnie z zawartymi w nim 

instrukcjami! Powód, dla którego nikt nie postępuje zgodnie ze wskazówkami, jest taki, że to, co 

masz sobie wyobrazić, jest tak absurdalnie przepastne, iż nie warto nawet próbować. 

Najważniejszym założeniem jest to, że „zdobywa kompletne informacje fizyczne”. Nie jest to 

łatwe do wyobrażenia, więc nikt się tym nie przejmuje. Każdy wyobraża sobie tylko, że Maria 

wie bardzo dużo – być może, że wie wszystko, co można wiedzieć dziś o neurofizjologii 

widzenia barwnego. Ale to tylko kropla w morzu i nic dziwnego, że Maria dowiedziałaby się 

czegoś, gdyby to było wszystko, co wiedziała. 

  Aby odkryć tę iluzję wyobraźni, pozwólcie, że będę kontynuował historię w zaskakujący 

– ale zasadny – sposób: 

    Tak więc pewnego dnia porywacze Marii postanowili, że nadszedł czas, by zobaczyła 

barwy. W ramach podstępu jako pierwsze barwne przeżycie dla Marii przygotowali 

jasnoniebieskiego banana. Maria spojrzała nań i odrzekła: „Hej! Chcieliście mnie oszukać! 

Banany są żółte, a ten jest niebieski!”. Jej porywacze oniemieli. Jak to zrobiła? „To proste – 

odpowiedziała. – Musicie pamiętać, że ja wiem wszystko – absolutnie wszystko – czego 

kiedykolwiek można by się dowiedzieć o fizycznych przyczynach i skutkach widzenia barwnego. 

Więc oczywiście, zanim przynieśliście banana, zapisałam sobie najdokładniej, jakie wrażenie 

fizyczne wywarłby na moim układzie nerwowym żółty przedmiot albo niebieski przedmiot (albo 

zielony przedmiot itd.). Wiedziałam więc, dokładnie jakie myśli bym miała (no bo w końcu 

»sama skłonność« do myślenia o tym czy tamtym nie jest jednym z waszych słynnych qualiów, 

prawda?). Nie byłam wcale zaskoczona moim przeżyciem niebieskiego (zaskoczyło mnie to, że 



zdecydowaliście się na tak kiepski podstęp). Zdaję sobie sprawę z tego, że jest wam trudno sobie 

wyobrazić, iż mogę wiedzieć tak wiele o moich dyspozycjach do reagowania, że sposób, w jaki 

wpłynął na mnie niebieski, nie był żadną niespodzianką. Oczywiście, że jest wam to sobie trudno 

wyobrazić. Każdemu jest trudno wyobrazić sobie konsekwencje tego, że ktoś wie absolutnie 

wszystko, co fizyczne, o wszystkim!”. 

  Z pewnością oszukiwałem, pomyślisz. Muszę ukrywać jakąś możliwość za zasłoną 

odpowiedzi Marii. Czy możesz to udowodnić? Nie chodzi mi o to, że druga część tej historii 

dowodzi tego, iż Maria niczego się nie dowiedziała, ale o to, że tradycyjny sposób wyobrażania 

sobie tej historii nie dowodzi, iż jest przeciwnie. Nie dowodzi niczego; jedynie podaje 

w wątpliwość intuicję, że Maria czegoś się dowiedziała („wydaje się oczywiste”), próbując cię 

namówić do wyobrażenia sobie czegoś innego niż to, czego wymagają przesłanki. 

  Jest oczywiście prawdą, że w każdej realistycznej i łatwo wyobrażalnej wersji tej historii 

Maria dowiedziałaby się czegoś nowego, ale w każdej realistycznej i łatwo wyobrażalnej wersji 

może wiedzieć wiele, lecz nie wie wszystkiego o świecie fizycznym. Zwykłe wyobrażenie sobie, 

że Maria wie wiele i takie pozostawienie sprawy nie jest dobrym sposobem na rozpracowanie 

następstw jej „zdobycia kompletnych informacji fizycznych” – nie jest nim więcej niż 

wyobrażenie sobie, że to, iż jest obrzydliwie bogata, jest dobrym sposobem na rozpracowanie 

następstw hipotezy, że wszystko należy do niej. Mogłoby nam pomóc wyobrażenie sobie stopnia 

mocy, jaką daje jej władza, jeśli zaczniemy od wymienienia kilku rzeczy, które z pewnością od 

początku wie. Wie, że czarny i biały to odcienie szarości, zna różnice między kolorem jakiegoś 

przedmiotu a takimi właściwościami powierzchni jak błyszczenie i matowość, a także wie 

wszystko o różnicach między granicami jasności a granicami barw (ogólnie rzecz biorąc, granice 

jasności to te widoczne na czarno-białym telewizorze). Wie również, dokładnie jaki wpływ – 

opisany w języku neurofizjologii – będzie miała każda konkretna barwa na jej układ nerwowy. 

A zatem pozostaje jedynie, aby wymyśliła, jak identyfikować te efekty neurofizjologiczne „od 

wewnątrz”. Być może łatwo ci wyobrazić sobie, że robi w tym kierunku małe postępy – na 

przykład wymyślając sprytne sposoby, które pomogą jej stwierdzić, że jakaś barwa, nieważne 

jaka, nie jest żółta, nie jest czerwona. Jak? Zauważając jakąś wyraźną i charakterystyczną 

reakcję, którą jej mózg miałby tylko na żółć albo tylko na czerwień. Jeśli jednak pozwolisz jej 

nawet na tak niewielkie spojrzenie na przestrzeń barw, musisz dojść do wniosku, że może 

uzyskać ostatecznie zaawansowaną wiedzę, gdyż nie zna jedynie wyraźnych reakcji, zna je 

wszystkie. 

  Przypomnij sobie kartonik po galaretce Juliusa i Ethel Rosenbergów, który zamienili 

w detektor M. A teraz wyobraź sobie ich zdziwienie, gdyby pojawił się oszust z „pasującym” 

kawałkiem, który nie był oryginałem. „Niemożliwe!” – krzyczą. „Nie niemożliwe – mówi oszust 

– jedynie trudne. Miałem kompletne informacje fizyczne konieczne do rekonstrukcji detektora M 

oraz do zrobienia kolejnego przedmiotu z właściwością kształtu M”. Maria miała wystarczającą 

ilość informacji (w oryginalnym przypadku, odpowiednio wyobrażanym), aby zorientować się, 

dokładnie czym były detektory czerwieni i niebieskości, więc mogła zidentyfikować je zawczasu. 

Nie jest to typowy sposób uczenia się barw, ale Maria nie jest typowym człowiekiem. 

  Wiem, że nie usatysfakcjonuje to wielu filozoficznych fanów Marii oraz że pozostało 

jeszcze sporo do wyjaśnienia, ale – i oto sedno tego wszystkiego – rzeczywiste udowadnianie 

musi przebiegać na terenie bardzo dalekim od przykładu Jacksona, który to przykład wywołuje 

klasyczny syndrom filozofa: pomylenie porażki wyobraźni z wglądem w konieczność. Niektórzy 

filozofowie zajmujący się przypadkiem Marii mogą nie dbać o to, że wyobrazili go sobie źle, bo 

po prostu użyli go jako trampoliny do dyskusji rzucających światło na przeróżne niezależnie 

interesujące i istotne kwestie. Nie będę się tymi kwestiami tu zajmować, ponieważ jestem 



zainteresowany bezpośrednią analizą wniosku wyciągniętego z tego przykładu przez samego 

Jacksona: przeżycia wizualne mają qualia, które są „epifenomenalne”. 

  Pojęcie „epifenomen” jest dziś w powszechnym użyciu zarówno wśród filozofów, jak 

i psychologów (oraz innych kognitywistów). Używane jest przy założeniu, że jego znaczenie jest 

powszechnie znane i niebudzące zastrzeżeń, gdy tak naprawdę filozofowie i kognitywiści stosują 

je zupełnie inaczej – dziwny fakt, o tyle dziwniejszy, że mimo wielokrotnych prób zmiany tej 

problematycznej sytuacji nikogo chyba ona nie obchodzi. Skoro „epifenomenalizm” zwykle 

wydaje się ostatnim bezpiecznym schronieniem qualiów oraz skoro to pozorne schronienie 

całkowicie wynika z zamieszania wywołanego właśnie tymi niespójnymi znaczeniami, muszę 

zepchnąć jego obrońców do pozycji obronnych. 

  Według Shorter Oxford English Dictionary pojęcie „epifenomen” po raz pierwszy 

pojawia się w 1706 roku jako pojęcie z dziedziny patologii, „wtórny objaw lub symptom”. 

Biolog ewolucyjny Thomas Huxley (1874) prawdopodobnie był autorem, który rozszerzył 

znaczenie tego słowa do jego obecnego użycia w psychologii, gdzie oznacza niefunkcjonalną 

właściwość lub produkt uboczny. Huxley używał tego terminu w swoich rozważaniach 

o ewolucji świadomości i w twierdzeniu, że właściwości epifenomenalne (jak „gwizd maszyny 

parowej”) nie mogły zostać wyjaśnione przez dobór naturalny. 

  Oto wyraźny przykład użycia tego słowa: 

    Dlaczego ludzie głęboko myślący przygryzają wargę i stukają palcami? Czy te czynności 

to epifenomeny towarzyszące głównemu procesowi czucia i myślenia, czy mogą same w sobie 

być integralną częścią tych procesów? [Zajonc i Markus 1984, s. 74] 

    Zwróćmy uwagę, że autorzy chcą zapewnić, iż te czynności, choć łatwo zauważalne, nie 

odgrywają żadnej istotnej roli, czy też wyznaczonej roli, w procesie czucia i myślenia; są 

niefunkcjonalne. Tak samo szum komputera jest epifenomenalny, tak jak twój cień, gdy robisz 

sobie filiżankę herbaty. Epifenomeny to zwykłe produkty uboczne, ale jako takie są produktami 

z wieloma efektami w świecie; stukanie palcami wywołuje słyszalny dźwięk, a twój cień ma 

wpływ na fotografię, nie wspominając o delikatnym chłodzeniu powierzchni, na które pada. 

  Standardowe znaczenie filozoficzne jest inne: „x jest epifenomenalne” oznacza „x jest 

efektem, ale samo w sobie nie ma żadnych efektów w świecie fizycznym”. (Broad 1925, s. 118, 

podaje definicję rozpoczynającą, a przynajmniej utwierdzającą, użycie filozoficzne). Czy te 

znaczenia rzeczywiście są tak różne? Tak, są tak różne, jak znaczenie wyrazów „morderstwo” 

i „śmierć”. Znaczenie filozoficzne jest mocniejsze: wszystko, co nie ma żadnego efektu 

w świecie fizycznym, z pewnością nie ma wpływu na żadną funkcję, ale nie jest tak 

w psychologii, jak wyraźnie widać w przykładzie Zajonca i Markusa. 

  Znaczenie filozoficzne jest tak naprawdę za mocne; daje w efekcie zupełnie bezużyteczne 

pojęcie (Harman 1990; Fox 1989). Skoro x nie ma efektów fizycznych (według tej definicji), 

żadne narzędzie nie może wykryć obecności x, bezpośrednio i pośrednio; procesy w świecie nie 

są w żaden sposób zmieniane przez obecność lub nieobecność x. Jak więc kiedykolwiek mogła 

się pojawić empiryczna racja uzasadniająca uznanie istnienia x? Załóżmy na przykład, iż Otto 

uważa, że właśnie on ma epifenomenalne qualia. Dlaczego to mówi? Nie dlatego, że mają na 

niego jakiś wpływ, jakoś go prowadząc czy ostrzegając, gdy to deklaruje. Z samej definicji 

epifenomenów (w sensie filozoficznym) gorące wyznania Ottona, że ma epifenomeny, nie mogą 

być dla niego ani dla nikogo innego dowodem tego, że rzeczywiście je ma, bo mówiłby 

dokładnie to samo, nawet gdyby ich nie miał. Ale może Otto ma jakieś „wewnętrzne” 

świadectwo? 

  Jest tu mały kruczek, choć wcale nie atrakcyjny. Pamiętaj, że epifenomeny są 

definiowane jako niemające żadnego wpływu na świat fizyczny. Jeśli Otto chce przyjąć absolutny 



dualizm, może twierdzić, że jego epifenomenalne qualia nie mają wpływu na świat fizyczny, lecz 

mają wpływ na jego (niefizyczny) świat umysłu (Broad 1925 pozbawił nas tego kruczka przez 

swoją definicję, ale nie zaszkodzi go rozważyć). Na przykład powodują niektóre z jego 

(niefizycznych) przekonań, jak przekonanie, że ma epifenomenalne qualia. Jest to jednak tylko 

tymczasowa ucieczka od opresji. Otto, nie chcąc przeczyć sobie samemu, musiałby uznać swoje 

przekonania za niemające wpływu na świat fizyczny. Gdyby nagle utracił swoje epifenomenalne 

qualia, nie wierzyłby już w to, że je ma, ale nadal mówiłby, że je ma. Po prostu sam nie 

wierzyłby w to, co mówi! (Ani nie mógłby powiedzieć, że nie wierzy w to, co mówi, ani zrobić 

nic, co pokazałoby, że nie wierzy już w to, co mówi). A zatem jedyny sposób, w jaki Otto 

mógłby „uzasadnić” swoje przekonanie o epifenomenach, to wycofanie się do solipsystycznego 

świata, gdzie znajduje się tylko on, jego przekonania i jego qualia, odcięci od wszelkich efektów 

w świecie zewnętrznym. Nie jest to „bezpieczny” sposób na bycie materialistą i jednoczesne 

posiadanie qualiów, ale jest najlepszy, aby wesprzeć najbardziej radykalny solipsyzm, odcinając 

twój umysł – twoje przekonania i doświadczenia – od jakiejkolwiek relacji ze światem 

materialnym. 

  Jeśli qualia są epifenomenalne w standardowym sensie filozoficznym, to ich 

występowanie nie może wyjaśnić tego, jak cokolwiek się zdarza (w świecie materialnym), gdyż 

z definicji wszystko zachodziłoby dokładnie tak samo bez nich. Nie może więc być żadnego 

empirycznego powodu, by wierzyć w epifenomeny. Czy może być inna racja, aby uznać ich 

istnienie? Jaka racja? Prawdopodobnie racja a priori. Ale jaka? Nikt nigdy jej nie wskazał – nie 

słyszałem o dobrej, złej ani obojętnej. Chcącym zaprotestować i powiedzieć, że jestem w kwestii 

tych epifenomenów „weryfikacjonistą”, odpowiadam: Czy nie każdy jest weryfikacjonistą 

w kwestii takiego rodzaju twierdzenia? Spójrzmy na przykład na hipotezę, że w każdym 

cylindrze wewnętrznego silnika spalinowego znajduje się czternaście epifenomenalnych 

gremlinów. Gremliny te nie mają masy, energii, żadnych właściwości fizycznych; nie sprawiają, 

że silnik pracuje bardziej lub mniej płynnie, szybciej lub wolniej. Nie ma i nie może być żadnego 

dowodu empirycznego na ich istnienie ani żadnego empirycznego sposobu na odróżnienie tej 

hipotezy od jej rywalek: w silniku jest dwanaście, trzynaście albo piętnaście... gremlinów. Na 

jakiej zasadzie bronimy całkowitego odrzucenia takiego nonsensu? Na zasadzie 

weryfikacjonistycznej czy po prostu zdrowego rozsądku? 

    Ale przecież jest różnica! – mówi Otto. – Nie ma niezależnej racji, by brać hipotezę 

z gremlinami na poważnie. Po prostu wymyśliłeś ją chwilę temu. Qualia natomiast istnieją od 

dłuższego czasu, odgrywając ważną rolę w naszym schemacie pojęciowym. 

    A co jeśli jacyś nieoświeceni ludzie myśleli od pokoleń, że to gremliny wprawiają w ruch 

ich samochody, ale zostali zepchnięci przez naukę na margines, lecz nadal wierzą w gremliny 

i w to, że są one epifenomenalne? Czy jest z naszej strony błędem od razu odrzucać ich 

„hipotezę”? Na jakiejkolwiek zasadzie się nie oprzemy, odrzucając taki nonsens, wystarczy, aby 

odrzucić doktrynę, że qualia są epifenomenalne w sensie filozoficznym. Nie są to poglądy, które 

zasługują na poważną dyskusję. 

  Trudno uwierzyć, że filozofowie identyfikujący ostatnio swój pogląd jako 

epifenomenalizm mogą popełniać tak nieszczęsny błąd. Czy może twierdzą, że qualia są 

epifenomenalne w sensie huxleyowskim? W tym wypadku qualia są fizycznymi skutkami i mają 

fizyczne skutki; ale nie są funkcjonalne. Każdy materialista powinien z radością przyznać, że ta 

hipoteza jest prawdziwa – jeśli na przykład utożsamiamy qualia z dyspozycjami do reagowania. 

Jak zauważyliśmy w rozważaniach o sprawianiu radości, nawet jeśli jakieś wybrzuszenia czy 

uprzedzenia w naszych przestrzeniach qualiów są funkcjonalne – albo kiedyś były funkcjonalne – 

inne są jedynie zwykłym przypadkiem. Dlaczego nie lubię brokułów? Prawdopodobnie bez 



powodu; moja negatywna dyspozycja do reagowania jest czysto epifenomenalna, jest produktem 

ubocznym mojej budowy, nie ma żadnego znaczenia. Nie ma funkcji, ale ma mnóstwo efektów. 

W każdym zaprojektowanym systemie niektóre właściwości są kluczowe, podczas gdy inne 

mniej więcej podlegają improwizowanej korekcie. Wszystko musi być takie albo inne, ale często 

nie ma znaczenia, jakie jest. Skrzynia biegów w samochodzie musi mieć odpowiednią długość 

i siłę, ale to, czy jest w przekroju okrągła, kwadratowa czy owalna, jest właściwością 

epifenomenalną w sensie huxleyowskim. W systemach CAD Dla Niewidomych, o których 

mówiliśmy w rozdziale 10, konkretny schemat kodowania kolorów numerami był 

epifenomenalny. Moglibyśmy go „odwrócić” (korzystając z liczb ujemnych albo mnożąc 

wszystkie wartości przez jakąś liczbę), nie wprowadzając żadnej funkcjonalniej różnicy dla jego 

sprawności w przetwarzaniu informacji. Takie odwrócenie mogłoby być niewykrywalne 

w normalnym badaniu i mogłoby być niewykrywalne przez system, ale nie byłoby 

epifenomenalne w sensie filozoficznym. Na przykład w rejestrach pamięci przechowujących 

liczby byłoby sporo maleńkich różnic w napięciu. 

  Gdy myślimy o wszystkich właściwościach naszych układów nerwowych 

umożliwiających nam widzenie, słyszenie, zapach, smak i dotyk, możemy je z grubsza podzielić 

na właściwości odgrywające naprawdę kluczowe role w pośredniczeniu w przetwarzaniu 

informacji oraz na właściwości epifenomenalne, które mniej więcej podlegają improwizowanej 

korekcie, jak system kodowania kolorów w systemach CAD Dla Niewidomych. Gdy filozof 

przypuszcza, że qualia są epifenomenalnymi właściwościami stanów mózgu, może to oznaczać, 

że qualia mogłyby się okazać lokalnymi wariacjami w cieple generowanym przez metabolizm 

neuronalny. Chyba nie to mają na myśli epifenomenaliści, prawda? A jeśli tak, to qualia jako 

epifenomeny nie są wyzwaniem dla materializmu. 

  Nadeszła chwila, aby uczciwie przerzucić ciężar dowodu na tych, którzy upierają się przy 

używaniu tego pojęcia. Jego filozoficzny sens jest po prostu niedorzeczny; sens huxleyowski jest 

stosunkowo jasny i nieproblematyczny – ale też oderwany od argumentów filozoficznych. Żaden 

inny sens tego terminu nie jest w użyciu. Jeśli zatem ktoś twierdzi, że podtrzymuje jakiś rodzaj 

epifenomenalizmu, postaraj się zachować uprzejmość, ale zapytaj: O czym ty mówisz? 

  Przy okazji zwróćmy uwagę, że ta ekwiwokacja między dwoma sensami terminu 

„epifenomenalny” zakaża również dyskusję o zombi. Zombi filozofa, jak z pewnością pamiętasz, 

pod względem zachowania jest nieodróżnialny od normalnych istot ludzkich, ale nie jest 

świadomy. Bycie zombi nie przypomina niczego; po prostu takie się obserwatorom wydaje 

(łącznie z samym sobą, jak widzieliśmy w poprzednim rozdziale). Można to zinterpretować 

delikatnie lub zdecydowanie, w zależności od tego, jak potraktujemy nieodróżnialność dla 

obserwatora. Jeśli zadeklarowalibyśmy, że zasadniczo zombi jest nieodróżnialny od zwykłej 

osoby, wówczas mówilibyśmy, że prawdziwa świadomość jest epifenomenalna w sensie 

absurdalnym. Byłoby to niemądre. Zamiast tego moglibyśmy powiedzieć, że świadomość 

mogłaby być epifenomenalna w sensie huxleyowskim: chociaż istnieje sposób na odróżnienie 

zombi od zwykłych ludzi (kto wie, może zombi mają zielone mózgi), to różnica ta nie ukazuje się 

obserwatorom jako funkcjonalna. Tak samo ludzkie ciała z zielonymi mózgami nie skrywają 

obserwatorów, ale ludzkie ciała tak. Zgodnie z tą hipotezą bylibyśmy zasadniczo w stanie 

odróżnić ciała zamieszkałe od niezamieszkałych, sprawdzając barwę ich mózgów. To również 

jest niemądre, niebezpiecznie niemądre, gdyż jest echem tego samego rodzaju całkowicie 

bezpodstawnych uprzedzeń, które odmówiły ludziom pełni człowieczeństwa na podstawie koloru 

ich skóry. Czas już, aby rozpoznać ideę możliwości istnienia zombi jako to, czym naprawdę jest: 

nie poważnym pomysłem filozoficznym, ale niedorzecznym i haniebnym reliktem dawnych 

uprzedzeń. Może kobiety nie są naprawdę świadome! Może Żydzi! Cóż za szkodliwy nonsens. 



Jak mówi Shylock z Kupca weneckiego, słusznie zwracając naszą uwagę na „zaledwie 

behawioralne” kryteria: 

    Czy Żyd nie ma oczu, czy Żyd nie ma rąk, narządów,ciała, zmysłów, uczuć i nadziei, 

skoro żywiony jest tą samą strawą, kaleczony tym samym orężem, podległy tym samym 

chorobom, leczony podobnymi sposobami, rozgrzewany i chłodzony przez to samo lato i zimę 

jak Chrześcijanin? – Jeśli kłujecie nas, czy nie krwawimy? Jeśli łaskoczecie nas, czy nie 

śmiejemy się? Jeśli trujecie nas, czy nie giniemy? 

  [przeł. Maciej Słomczyński] 

 

    Istnieje inne podejście do możliwości istnienia zombi i myślę, że pod pewnymi 

względami jest bardziej satysfakcjonujące. Czy zombi są możliwe? Nie tylko są możliwe, są 

rzeczywiste. Wszyscy jesteśmy zombi[122]. Nikt nie jest świadomy – nie w systematycznie 

tajemniczy sposób wspierający takie doktryny jak epifenomenalizm! Nie mogę udowodnić, że 

nie istnieje żaden taki rodzaj świadomości. Nie mogę też udowodnić, że nie istnieją gremliny. 

Najlepsze, co mogę zrobić, to pokazać, że nie ma żadnych porządnych powodów, aby weń 

wierzyć. 

  6. Wracając na mój fotel 

 

 

  W drugiej sekcji rozdziału 2 przedstawiłem zadanie wyjaśnienia świadomości, 

przypominając sobie epizod z mojego własnego świadomego przeżycia, gdy zacząłem bujać się 

w fotelu, patrząc przez okno na piękny wiosenny dzień. Powróćmy do tego fragmentu 

i zobaczmy, jak rozwinięta przeze mnie teoria daje sobie z nim radę. Oto tekst: 

    Była wczesna wiosna, zielono-złote światło słoneczne wpadało przez okno, a tysiące 

gałązek klonu rosnącego na podwórku było wciąż widocznych spod mgiełki zielonych pączków, 

tworząc elegancki deseń o wspaniałej strukturze. Szyba w oknie jest ze starego szkła i jest na niej 

ledwo zauważalna rysa, więc gdy bujałem się w fotelu, ta niedoskonałość spowodowała falę 

skoordynowanych ugięć, które poruszały się tam i z powrotem poprzez deltę gałęzi; regularny 

ruch, nałożony z niezwykłą wyrazistością na bardziej chaotyczne migotanie gałązek na wietrze. 

  Wtedy zdałem sobie sprawę, że ten wizualny metronom w gałęziach drzewa porusza się 

w rytmie concerto grosso Vivaldiego, którego słuchałem w tle. [...] Moje świadome myślenie, 

a szczególnie radość, jaką czułem z połączenia światła słonecznego, słonecznych skrzypiec 

Vivaldiego, poruszających się gałęzi – oraz przyjemność, jaką dawało mi po prostu myślenie 

o tym – jak to wszystko mogłoby być tylko czymś materialnym zachodzącym w moim mózgu? 

Jak jakakolwiek kombinacja elektrochemicznych zdarzeń mogłaby składać się na to, jak setki 

gałązek poddały się muzyce? W jaki sposób jakieś zdarzenie z zakresu przetwarzanie informacji 

w moim mózgu mogłoby być delikatnym ciepłem światła słonecznego opadającego na mnie? [...] 

Zdaje się to niemożliwe. 

    Zachęcałem nas wszystkich do stania się heterofenomenologami, więc nie mogę sam się 

z tego zwolnić i powinienem być zadowolony z bycia osobą badaną tak samo jak z bycia 

heterofenomenologiem, a zatem: zastosuję moją własną teorię do siebie. Nasze zadanie, jako 

heterofenomenologów, polega na przyjrzeniu się tekstowi, jego interpretacji, a następnie 

odniesieniu przedmiotów będących wynikiem heterofenomenologicznego świata Dennetta do 

zdarzeń odbywających się w tym czasie w mózgu Dennetta. 

  Tekst powstał kilka tygodni czy miesięcy po zdarzeniach, o których jest w nim mowa, 

więc możemy być pewni, że jest streszczeniem, nie tylko z powodu celowych skrótów 

redakcyjnych autora, ale również przez nieubłagany, streszczający proces przemijającej pamięci. 



Stwierdziliśmy wcześniej – gdyby autor chwycił za dyktafon, kiedy siedział w fotelu i stworzył 

na miejscu tekst – że byłby on trochę inny. Nie tylko bogatszy w szczegóły i bardziej 

nieuporządkowany, ale oczywiście także przekształcony i przekierowany przez reakcje samego 

autora na proces tworzenia tekstu – słuchanie rzeczywistych dźwięków jego własnych słów, a nie 

samej muzyki. Jak wie każdy wykładowca, mówienie na głos często ujawnia konsekwencje 

(a szczególnie problemy) przekazywanej wiadomości, które umykają, gdy pogrążamy się 

w cichym monologu. 

  Tekst w takiej formie pokazuje jedynie porcję (bez wątpienia wyidealizowaną) treści 

świadomości autora. Musimy jednak być uważni, aby nie zakładać, że „fragmenty nieujęte” 

w tekście były „w rzeczywistości obecne” w czymś, co moglibyśmy nazwać „strumieniem 

świadomości autora”. Nie możemy popełnić błędu i założyć, że istniały fakty – nie do 

odzyskania, ale prawdziwe fakty – dotyczące tego, które treści były w tamtym momencie 

świadome, a które nie. A szczególnie nie powinniśmy zakładać, że gdy autor spojrzał za okno, 

„przyjął to wszystko” jednym, wspaniałym łykiem umysłowym – nawet jeśli tak portretuje to ten 

tekst. Wydawało mu się, według tekstu, jakby jego umysł – jego pole widzenia – było 

wypełnione skomplikowanymi detalami złoto-zielonych pączków i migoczących gałązek, ale 

choć tak właśnie mu się to wydawało, była to iluzja. Żadne takie „przedstawienie” nigdy nie 

przyszło mu do głowy; pozostało one w świecie zewnętrznym, gdzie nie musiało być 

reprezentowane, a po prostu mogło być. Gdy zachwycamy się, w tych momentach uniesionej 

samoświadomości, wspaniałym bogactwem naszego świadomego przeżywania, to jest ono tak 

naprawdę bogactwem świata zewnętrznego, w całej jego olśniewającej szczegółowości. Nie 

„wchodzi” do naszych świadomych umysłów, lecz po prostu jest dla nich dostępne. 

  A co z falą skoordynowanych ugięć, które poruszały gałązkami? Gałęzie na drzewie na 

zewnątrz z pewnością nie poruszały się, ponieważ ruch ten był spowodowany rysą na szybie, ale 

nie oznacza to, że cały ten ruch musiał wystąpić w umyśle czy mózgu autora, a jedynie, że 

odbywał się po wewnętrznej stronie szyby, która była jego przyczyną. Gdyby ktoś sfilmował 

zmieniające się obrazy na siatkówkach autora, znalazłby tam ów ruch, jak w filmie, choć 

niewątpliwie właśnie tam cały ruch się zatrzymał; to, co działo się po wewnętrznej stronie jego 

siatkówek, było jedynie jego rozpoznaniem, że, jak mówi w tekście, była tam fala 

skoordynowanych ugięć, których doświadczał. Zobaczył ten ruch, zobaczył, w jakim stopniu się 

odbywał, w taki sam sposób, jak widzi się wszystkie obrazy Marilyn na tapecie. Jego 

siatkówkom dostarczono tę ciągłą dozę ruchu, więc gdyby chciał zasmakować ich bardziej, 

pojawiłoby się więcej szczegółów w wielokrotnych szkicach, których jedyną pozostałością jest 

tekst. 

  Było wiele innych szczegółów, na których mógł się skupić autor, ale tego nie zrobił. 

Istnieje wiele prawdziwych faktów, nie do odzyskania, dotyczących tego, które z tych detali 

zostały rozróżnione, gdzie i kiedy, przez różne systemy w jego mózgu, lecz suma tych faktów nie 

daje odpowiedzi na pytania takie jak: których z nich był na pewno i naprawdę świadomy (ale 

o nich zapomniał do czasu, gdy pisał ten tekst) oraz które były z pewnością i naprawdę na 

„drugim planie” jego świadomości (choć wówczas się nimi nie zajął). Nasza tendencja do 

zakładania, że musi istnieć w tych kwestiach jakiś fakt, który stanowi odpowiedź na takie 

pytania, jest jak naiwne założenie czytelnika, że musi istnieć odpowiedź na pytania typu: Czy 

Sherlock Holmes zjadł jajka na śniadanie w dniu, w którym poznał go doktor Watson? Conan 

Doyle mógł umieścić ten szczegół w tekście, ale tego nie zrobił, a skoro tego nie zrobił, po prostu 

nie istnieją żadne fakty rozstrzygające, czy te jajka należą do fikcyjnego świata Sherlocka 

Holmesa. Nawet jeśli Conan Doyle pomyślał o Holmesie jedzącym jajka tamtego ranka, nawet 

jeśli w początkowej wersji tekstu Holmes jest na papierze przedstawiony jako jedzący jajka 



o poranku, po prostu nie ma faktu dotyczącego tego, czy w fikcyjnym świecie Sherlocka 

Holmesa, świecie powołanym z opublikowanego tekstu, do którego mamy dostęp, zjadł on jajka 

na śniadanie. 

  Tekst, który dostaliśmy od Dennetta, nie był „napisany w jego mózgu” między chwilą na 

bujanym fotelu a momentem, gdy autor zapisał go w edytorze tekstu. Koncentracja, którą 

osiągnął podczas bujania, oraz towarzyszące jej badanie szczegółów, które przykuły jego uwagę, 

miały wpływ na dość bezpieczne ugruntowanie treści tych szczegółów „w pamięci”, jednak ten 

wpływ nie powinien być postrzegany jako przechowywanie obrazu (czy zdania) ani żadnej innej 

wyraźnej reprezentacji. Powinien być raczej traktowany jedynie jako sprawiający, że jakaś 

powtarzalność aktywności uprawdopodobnia ją bardziej i że możemy zakładać, iż takie 

prawdopodobne zdarzenie jest tym, co nastąpiło w momencie pisania, czyli prowadzenia 

demonów słów w jego mózgu w koalicje, które po raz pierwszy wytworzyły ciąg zdań. Częścią 

tego, co zdarzyło się wcześniej, na bujanym fotelu, bez wątpienia było zwerbowanie 

rzeczywistych, angielskich słów i fraz, a ta wcześniejsza współpraca między treściami bez słów 

a słowami niewątpliwie ułatwiła odtworzenie części właśnie tych angielskich sformułowań, gdy 

doszło do pisania. 

  Powróćmy do heterofenomenologicznego świata w tym tekście. Co z radością, o której 

pisze autor? „[...] połączenie światła słonecznego, słonecznych skrzypiec Vivaldiego, 

poruszających się gałęzi – oraz przyjemność, jaką dawało mi zwykłe myślenie o tym. [...]” Nie 

może to zostać wyjaśnione przez wywołanie wewnętrznie przyjemnych qualiów wzroku, słuchu 

i zwykłej myśli. Idea takich qualiów jedynie odwraca naszą uwagę od wszystkich możliwych 

ścieżek wyjaśnień i przykuwa ją w sposób, w jaki robi to kiwający palec przed oczami 

niemowlęcia, co sprawia, że w odrętwieniu gapimy się na „wewnętrzny obiekt”, zamiast 

poszukiwać opisu leżących u podstaw mechanizmów oraz wyjaśnienia (ostatecznego 

i ewolucyjnego) tego, dlaczego owe mechanizmy robią to, co robią. 

  Przyjemność autora jest łatwa do wyjaśnienia poprzez fakt, że całe doświadczenie 

wizualne składa się z czynności obwodów neuronalnych, która to właśnie czynność jest dla nas 

wewnętrznie przyjemna nie tylko dlatego, że po prostu lubimy być poinformowani, ale również 

dlatego, że lubimy te konkretne sposoby, jakimi się nas informuje. Fakt, że wygląd wiosennych 

pąków pokrytych cętkami słońca jest czymś, co lubią ludzie, nie jest niespodzianką. To, że 

niektórzy ludzie lubią także patrzeć przez mikroskop na bakterie, a inni lubią oglądać zdjęcia 

z katastrof lotniczych, jest dziwniejsze, ale sublimacje i perwersje pragnień wyrastają z tego 

samego źródła w budowie naszych układów nerwowych. 

  Autor zastanawia się dalej, jak to możliwe, że „wszystko to mogłoby być jedynie 

kombinacją elektrochemicznych zdarzeń w moim mózgu”. Jak jasno wskazują jego rozważania, 

tak się nie wydaje. A przynajmniej był moment, w którym stwierdził, że nie wydawało mu się, iż 

wszystko jest jedynie kombinacją elektrochemicznych zdarzeń w mózgu. Jednak nasze 

późniejsze rozdziały stanowią ripostę: A co by ci się wydawało, gdyby wszystko było jedynie 

kombinacją elektrochemicznych zdarzeń w mózgu?[123] Czy nie mamy już podstaw, by 

wywnioskować, że organizacja naszego mózgu prowadzi właśnie do takiego rodzaju 

heterofenomenologicznego świata, jakiego można by się spodziewać? Dlaczego takie kombinacje 

elektrochemicznych zdarzeń w mózgu nie miałyby mieć dokładnie takich efektów, które 

mieliśmy wyjaśnić? 

  (Mówi autor:) Pozostaje jednak jeszcze jedna zagadka. Skąd ja wiem to wszystko? Jak to 

jest, że ja mogę opowiedzieć wam wszystko o tym, co działo się w mojej głowie? Wyjaśnienie 

tej zagadki jest proste: Ponieważ tym jestem. Ponieważ ten, który wie, oraz ten, który relacjonuje 

na takich zasadach, to ja. Moje istnienie jest wyjaśnione przez fakt, że w tym ciele są takie 



możliwości. 

  Ten pomysł jaźni jako środka narracyjnej ciężkości jest tym, co w końcu jesteśmy gotowi 

zbadać. Z pewnością nadszedł już czas. Wyobraź sobie moje mieszane uczucia, gdy odkryłem, że 

zanim udało mi się opublikować moją wersję tej idei[124], została już ona satyrycznie pokazana 

w powieści Davida Lodge’a Fajna robota (1988/1995). Jest to najwyraźniej gorący temat wśród 

dekonstrukcjonistów: 

    Według Robyn (czy też dokładniej, myślicieli, którzy wywarli istotny wpływ na jej 

poglądy) nie istnieje coś takiego jak „jaźń”, na której opierają się zarówno kapitalizm, jak 

i klasyczne powieści. Nie ma więc niepowtarzalnej, wyjątkowej duszy czy esencji tworzącej 

osobowość jednostki, lecz tylko podmiot uwikłany w nieskończoną liczbę sieci dyskursów – 

dyskurs władzy, seksu, rodziny, nauki, religii, poezji i tak dalej. Na podobnej zasadzie nie można 

mówić o „autorze”, czyli kimś, kto tworzy powieść ab nihilo [...]. Według znanego powiedzenia 

Jacques’a Derridy [...] „il n’y a pas de hors-texte” – nie ma nic poza tekstem. Nie istnieją źródła, 

lecz tylko wytwórstwo, które ma na celu stworzenie nas samych w języku. Robyn uważa, że nie 

„jesteś tym, co zjesz”, ale „jesteś tym, co mówisz”, a raczej „jesteś tym, co cię mówi”. Zapytana, 

jak określić podobne stanowisko, nazwałaby je zapewne materializmem semiotycznym (Lodge 

1988/1995, s. 29)[125]. 

    Materializm semiotyczny? Czy ja muszę to tak nazywać? Pomijając aluzje do kapitalizmu 

i klasycznej powieści, do których nie zamierzam nawiązywać, ten żartobliwy fragment jest 

świetną parodią poglądu, który zaraz zaprezentuję. (Jak każda parodia, jest przesadny; nie 

powiedziałbym, że nie ma nic poza tekstem. Są na przykład regały, budynki, ciała, bakterie...) 

  Robyn i ja myślimy podobnie – i oczywiście oboje jesteśmy, jak sami to stwierdzamy, 

rodzajem fikcyjnych postaci, choć nieco innego rodzaju. 

 



  Rozdział 13 
 

  Realność jaźni 

 

 

  Przypuściwszy zaś, że istnieje maszyna, której budowa pozwala, aby myślała, czuła, 

miewała postrzeżenia, będzie można pomyśleć ją, z zachowaniem tych samych proporcji, tak 

powiększoną, aby można do niej wejść jak do młyna. Założywszy to, odnaleźlibyśmy wewnątrz 

przy zwiedzaniu jej tylko części, które popychają się wzajemnie, nigdy jednak nic, co 

tłumaczyłoby postrzeżenie. 

  Gottfried Wilhelm Leibniz, 1646–1716, 

Monadologia (1714/1969) [przeł. Stanisław Cichowicz] 

 

    Co do mnie, to gdy wnikam najbardziej intymnie w to, co nazywam moim ja, to zawsze 

natykam się na jakąś poszczególną percepcję tę czy inną, ciepła czy chłodu, światła czy cienia, 

miłości czy nienawiści, przykrości czy przyjemności. Nie mogę nigdy uchwycić mego ja bez 

jakiejś percepcji i nie mogę nigdy postrzegać nic innego niż percepcję. [...] Jeżeli ktoś, 

zastanowiwszy się poważnie i bez uprzedzeń, myśli, iż ma inne pojęcie swego ja, to, muszę 

wyznać, nie mogę dłużej z nim rozumować. Wszystko, co mu mogę przyznać, to to, że on może 

mieć słuszność równie dobrze, jak ja i że różnimy się w sposób zasadniczy w tej sprawie. Być 

może jest to w jego mocy postrzegać jakąś rzecz prostą i istniejącą nieprzerwanie, którą on 

nazywa swoim ja, choć ja jestem pewien, że we mnie nie ma takiej rzeczy. 

  David Hume, 1793 [przeł. Czesław Znamierowski] 

 

    Od zarania nowoczesnej nauki w XVII wieku niemal jednogłośnie twierdzi się, że jaźń, 

czymkolwiek jest, byłaby niewidoczna pod mikroskopem oraz niewidoczna dla introspekcji. Dla 

niektórych oznacza to, że jaźń jest niefizyczną duszą, duchem w maszynie. Inni uważają, że jaźń 

nie jest tak naprawdę niczym, jest wymysłem metafizycznie rozpalonych wyobraźni. A jeszcze 

inni twierdzą, że znaczy to tyle, iż jaźń jest w taki czy inny sposób abstrakcją, czymś, czego 

istnienie bynajmniej nie podlega wątpliwości przez swą niewidzialność. Można by powiedzieć, 

że przecież środek narracyjnej ciężkości jest tak samo niewidoczny – i tak samo rzeczywisty. Czy 

jednak w wystarczającym stopniu? 

  Kwestię, czy rzeczywiście istnieje jaźń, można przedstawić tak, żeby ją banalnie łatwo 

rozwiązać, i to zarówno pozytywnie, jak i negatywnie: Czy my istniejemy? Oczywiście! Pytanie 

zakłada swoją własną odpowiedź. (Czym w końcu jest to ja, które bez skutku poszukuje jaźni, 

według Hume’a?) Czy istnieją byty – albo w naszych mózgach, albo poza i ponad nimi – 

sterujące ciałami, myślące nasze myśli, podejmujące nasze decyzje? Oczywiście, że nie! Pomysł 

taki jest empirycznym idiotyzmem („papieski neuron” Jamesa) albo metafizycznym, czczym 

gadaniem („duch w maszynie” Ryle’a). Kiedy proste pytanie ma dwie odpowiedzi, „Oczywiście, 

że tak!” i „Oczywiście, że nie!”, warto rozważyć pozycję pośrednią (Dennett 1991a), mimo że 

z pewnością początkowo będzie sprzeczna z intuicją obu stron – wszyscy zgodzą się, że przeczy 

takiemu czy innemu oczywistemu faktowi. 

  1. Jak ludzie przędą jaźń 

 

 

  Poza tym spędzali bodaj mnóstwo czasu, jedząc, pijąc i chodząc na imprezy, a Frensic, 



którego wygląd zwykle ograniczał jego przyjemności zmysłowe do wkładania rzeczy w siebie, 

a nie w innych ludzi, był swego rodzaju smakoszem. 

  Tom Sharpe, 1977 

 

    Pisarz Tom Sharpe sugeruje w tym wesołym, ale niepokojącym fragmencie, że gdy 

przejść do rzeczy, wszystkie przyjemności zmysłowe polegają na zabawie z własnymi granicami 

lub granicami innych, i ma rację – jeśli nie jest to cała prawda, to jest to jej część. 

  Ludzie mają jaźnie. A psy? Homary? Jeśli jaźnie czymkolwiek są, to istnieją. Teraz 

istnieją jaźnie. Były czasy, tysiące (albo miliony lub miliardy) lat temu, gdy ich nie było – 

a przynajmniej nie na tej planecie. Musi zatem istnieć – logicznie rzecz biorąc – prawdziwa 

historia, którą można opowiedzieć, o tym, jak powstały stworzenia z jaźniami. Historia ta będzie 

musiała opowiadać – logicznie rzecz biorąc – o procesie (lub serii procesów) związanych 

z czynnościami czy zachowaniami rzeczy, które jeszcze nie mają jaźni – lub też nie są jeszcze 

sobą – ale które w końcu wytworzą, jako coś nowego, istoty posiadające jaźń. W rozdziale 7 

widzieliśmy, jak pojawienie się racji było również pojawieniem się granic, granic między „mną” 

a „resztą świata”, rozróżnienia, które muszą robić nawet najprostsze ameby, na swój niewidomy, 

niewiedzący sposób. Ta minimalna skłonność do odróżniania siebie od innych, by chronić siebie, 

to jaźń biologiczna, lecz nawet tak prosta jaźń nie jest niczym konkretnym, a jedynie abstrakcją, 

zasadą organizacji. Co więcej, granice biologicznej jaźni są nieszczelne i niezdefiniowane – 

kolejny przykład tolerancji Matki Natury na „błąd”, jeśli tylko nie jest zbyt kosztowny. 

  W granicach ludzkiego ciała jest wielu, wielu intruzów, od bakterii i wirusów, poprzez 

mikroskopijne roztocza, żyjące jak osadnicy na klifie w ekologicznej niszy naszych skór, aż po 

większe pasożyty – na przykład wstrętne tasiemce. Wszyscy ci intruzi są maleńkimi 

ochraniaczami samych siebie, jednak niektórzy z nich, jak bakterie zasiedlające nasze układy 

trawienne, bez których byśmy nie przeżyli, są tak samo kluczowymi członkami zespołu w naszej 

pogoni za przetrwaniem jak antyciała w naszych systemach immunologicznych. (Jeśli teoria 

biolożki Lynn Margulis (1970) jest słuszna, to mitochondria działające w niemal każdej komórce 

naszego ciała są potomkami bakterii, z którymi „my” połączyliśmy siły jakieś dwa miliardy lat 

temu). Inni intruzi są tolerowanymi pasożytami – najwyraźniej niewartymi wysiłku eksmisji – 

a jeszcze inni są prawdziwymi wewnętrznymi wrogami, zabójczymi, jeśli ich nie usunąć. 

  Ta fundamentalna biologiczna zasada odróżniania siebie od świata, wnętrze od zewnętrza, 

odbija się niesamowitym echem w naszej psychice. Psychologowie Paul Rozin i April Fallon 

(1987) pokazali w serii fascynujących eksperymentów dotyczących natury obrzydzenia, że mamy 

potężny i niedoceniony ślepy opór na pewne czynności, które rozważane racjonalnie nie powinny 

być dla nas problemem. Czy mógłbyś na przykład połknąć teraz ślinę w buzi? Ta czynność nie 

przepełnia cię wstrętem. Ale załóżmy, że proszę cię o przyniesienie czystej szklanki, naplucie do 

niej i połknięcie śliny ze szklanki. Obrzydliwe! Ale dlaczego? Wydaje się to mieć coś wspólnego 

z naszym przekonaniem, że gdy coś już wydostanie się z naszego ciała, przestaje być jego częścią 

– staje się obce i podejrzane – wyrzekło się swojego obywatelstwa i stało się czymś, co należy 

odrzucić. 

  Przekraczanie granicy to zatem raczej moment obawy albo, jak pokazał Sharpe, coś, 

z czego należy szczególnie czerpać radość. Wiele gatunków rozwinęło niesamowite konstrukcje, 

poszerzające ich granice terytorialne po to, żeby utrudnić ich przekraczanie w zły sposób lub 

ułatwić dobre. Na przykład bobry budują tamy, a pająki zaplatają pajęczyny. Gdy pająk zaplata 

pajęczynę, nie musi rozumieć, co robi; Matka Natura po prostu zaopatrzyła jego malutki mózg 

w potrzebne procedury, by mógł wykonać tę biologicznie niezbędną czynność inżynieryjną. 

Eksperymenty z bobrami pokazują, że nawet ich niezwykle efektywne praktyki inżynieryjne są 



przynajmniej w dużym stopniu wynikiem wewnętrznych popędów i skłonności, których nie 

muszą rozumieć, aby z nich korzystać. Bobry się uczą i mogą nawet uczyć inne bobry, ale przede 

wszystkim kierują nimi potężne wewnętrzne mechanizmy kontrolujące to, co behawiorysta 

B.F. Skinner nazwał „negatywnym wzmocnieniem”. Bóbr gwałtownie szuka czegoś – 

czegokolwiek – aby zatrzymać dźwięk płynącej wody, a w jednym eksperymencie bóbr odnalazł 

ulgę, zaklejając błotem głośnik, z którego dochodził dźwięk nagranego bulgotania (Wilsson 

1974)! 

  Bóbr chroni swoją zewnętrzną granicę gałązkami i błotem, a jedną ze swoich 

wewnętrznych granic futrem. Ślimak zbiera wapń z pożywienia i używa go do stworzenia 

twardej skorupki; krab pustelnik zdobywa gotową skorupę z wapniem, przejmując odrzuconą 

skorupę innego zwierzęcia, wdzięcznie unikając procesów przyswajania i wydzielania. Różnica 

nie jest fundamentalna według Richarda Dawkinsa (1982), który zauważa, że rezultatem we 

wszystkich przypadkach, nazywanych przez niego fenotypem rozszerzonym, jest część 

fundamentalnie biologicznego wyposażenia jednostek, podporządkowanych siłom doboru 

napędzającym ewolucję. 

  Definicja fenotypu rozszerzonego nie tylko wychodzi poza „naturalne” granice jednostek, 

by skorzystać z zewnętrznego wyposażenia, na przykład skorup (oraz wewnętrznego, na przykład 

zamieszkujących ciało bakterii); często obejmuje inne jednostki tego samego gatunku. Bobry 

muszą pracować w zespole, aby wybudować jedną tamę, nie mogą zrobić tego same. Termity 

muszą się skrzykiwać w milionowe grupy, by budować zamki. 

  Przyjrzyjmy się niesłychanym konstrukcjom architektonicznym australijskich altanników 

(Borgia 1986). Samce budują złożone altanki, zalotne świątynie z potężnymi głównymi nawami, 

bogato udekorowane kolorowymi przedmiotami – szczególnie ciemnoniebieskimi, a wśród nich 

można znaleźć nakrętki od butelek, kawałki kolorowego szkła i inne przedmioty wytworzone 

przez ludzi – które są zbierane daleko od domu i uważnie układane w altance, aby wywrzeć 

lepsze wrażenie na samicach, na których im zależy. Altannik, jak pająk, wcale nie musi rozumieć 

tego, co robi; zwyczajnie ciężko pracuje, nie wiedząc dlaczego, tworząc budowlę, która jest 

kluczowa dla jego sukcesu jako altannika. 

  Jednak najdziwniejsze i najwspanialsze konstrukcje w całym świecie zwierzęcym to 

niesamowite, zawiłe budowle tworzone przez gatunek naczelnych, homo sapiens. Każdy 

normalny przedstawiciel tego gatunku tworzy jaźń. Z jego mózgu wysnuwa się sieć słów 

i czynów i jak inne stworzenia nie musi wiedzieć, co robi; po prostu to robi. Ta sieć chroni go tak 

jak skorupa ślimaka i zapewnia utrzymanie, jak pajęczyna pająkowi, oraz zwiększa jego szanse 

na seks, jak altanki altannikowi. W przeciwieństwie do pająka człowiek nie tylko wysnuwa 

z siebie swoją sieć; raczej jak bóbr pracuje ciężko, by zebrać materiały, z których buduje swoją 

ochronną fortecę. Jak altannik przywłaszcza sobie znalezione przedmioty, które akurat podobają 

się jemu lub jego partnerowi czy partnerce – w tym wiele takich, które zostały zaprojektowane 

przez innych do innych celów. 

  Ta „sieć dyskursów”, jak nazwała ją Robyn pod koniec poprzedniego rozdziału, jest tak 

samo wytworem biologicznym jak każda inna konstrukcja, którą możemy odnaleźć w świecie 

zwierząt. Pozbawiony tej sieci człowiek jest tak niepełny, jak ptak bez piór czy jak żółw bez 

skorupy. (Ubrania również są częścią rozszerzonego fenotypu homo sapiens, którą można 

znaleźć niemal w każdej niszy przez nich zamieszkanej. Ilustrowana encyklopedia zoologii nie 

powinna przedstawiać homo sapiens nagiego, tak samo jak nie przedstawia niedźwiedzia 

czarnego w stroju klauna, jadącego na rowerze). 

  Organizacja kolonii termitów jest tak wspaniała, że niektórym obserwatorom wydawało 

się, iż może mieć duszę (Marais 1937). Rozumiemy teraz, że ta organizacja jest zwyczajnie 



rezultatem milionów na wpół niezależnych małych podmiotów działających, z których każdy jest 

automatem, robiąc to, co robi. Organizacja ludzkiej jaźni jest tak wspaniała, że wielu 

obserwatorom wydawało się, iż każda ludzka istota również ma duszę: życzliwego dyktatora 

rządzącego z centrali. 

  W każdym pszczelim ulu czy kolonii termitów z pewnością jest królowa, ale te jednostki 

są raczej przedmiotami niż podmiotami, podobnie jak klejnoty królewskie, które należy chronić, 

a nie jak wódz sił zbrojnych – ich królewskie imię tak naprawdę bardziej do nich pasuje dziś niż 

kiedyś, gdyż o wiele bardziej przypominają królową Elżbietę II niż Elżbietę I. Nie ma pszczoły 

Margaret Thatcher, nie ma termita George’a Busha, nie ma Gabinetu Owalnego w mrowisku. 

  Czy nasze ja, nasze maksymalne jaźnie, przejawiają tę samą przepuszczalność i giętkość 

granic jak prostsze ja innych stworzeń? Czy rozszerzamy nasze wewnętrzne granice – granice 

naszych jaźni – aby zawrzeć w nich nasze „rzeczy”? Być może, ogólnie rzecz biorąc, nie, ale 

z pewnością są momenty, gdy wydaje się to prawdą z psychologicznego punktu widzenia. Na 

przykład niektórzy ludzie jedynie posiadają samochody i nimi jeżdżą, inni są kierowcami; 

zatwardziały kierowca woli być czterokołową istotą zużywającą benzynę, niż być dwunożną 

spożywającą żywność, a jego użycie zaimka osobowego w pierwszej osobie zdradza tę 

identyfikację: 

  Nie skręcam zbyt dobrze w deszczowe dni, bo moje opony się wycierają. 

    Czasem rozszerzamy więc nasze granice; innymi razy, w odpowiedzi na postrzegane 

przez nas wyzwania, zarówno prawdziwe, jak i wyimaginowane, pozwalamy, aby nasze granice 

się kurczyły: 

   

  Ja tego nie zrobiłam! To nie ja mówiłam. Tak, słowa wychodziły z moich ust, ale nie 

rozpoznaję ich jako swoje. 

    Przypominam o tych typowych wypowiedziach, aby wyrysować podobieństwa pomiędzy 

naszymi jaźniami a jaźniami mrówek czy krabów pustelników, lecz wypowiedzi te pokazują 

również najważniejszą różnicę: mrówki i kraby pustelniki nie mówią. Krab pustelnik jest 

skonstruowany tak, że zajmuje się zdobywaniem skorupy. Moglibyśmy powiedzieć, że jego 

organizacja zakłada skorupę, a stąd, w bardzo słabym sensie, niejawnie reprezentuje kraba jako 

mającego skorupę, ale krab w żadnym silnym sensie nie reprezentuje siebie jako mającego 

skorupę. W ogóle nie zajmuje się reprezentacją siebie samego. Komu miałby się tak 

reprezentować i dlaczego? Nie musi sobie przypominać o tym aspekcie swojej natury, gdyż jego 

wewnętrzna konstrukcja rozwiązuje ten problem i nie oczekują tego żadne inne byty. A jak już 

zauważyliśmy, mrówki i termity wykonują wspólne projekty bez szczegółowo komunikowanych 

strategii czy zarządzeń. 

  My natomiast jesteśmy niemal bez przerwy zajęci prezentacją siebie innym i nam samym, 

a zatem reprezentowaniem siebie – w języku i gestach, zewnętrznych i wewnętrznych. 

Najbardziej oczywista różnica w naszym środowisku wyjaśniająca tę różnicę w naszym 

zachowaniu to samo zachowanie. Nasze ludzkie środowisko zawiera nie tylko jedzenie 

i schronienie, wrogów, z którymi walczymy i od których uciekamy, oraz osobniki tego samego 

gatunku, z którymi możemy połączyć się w pary, ale też słowa, słowa, słowa. Są one potężnymi 

elementami naszego środowiska, które szybko inkorporujemy, wchłaniamy i wydzielamy, snując 

je, jak pająk wysnuwa pajęczynę, jako samoobronne ciągi narracji. Jak widzieliśmy w rozdziale 

7, gdy wpuścimy słowa, te wehikuły memów, rzeczywiście zwykle przejmują one władzę, 

tworząc nas z surowców znajdujących się w naszych mózgach. 

  Nasza fundamentalna taktyka samoobrony, samokontroli i autodefinicji nie polega na 

snuciu pajęczyn ani budowie tam, ale opowiadaniu historii, a dokładnie obmyślaniu 



i kontrolowaniu historii opowiadanej innym – oraz sobie – o tym, kim jesteśmy. I tak jak pająki 

nie muszą myśleć, świadomie i celowo, o tym, jak wysnuć pajęczynę, i tak jak bobry, 

w przeciwieństwie do profesjonalnych ludzkich inżynierów, świadomie i celowo nie planują 

budowanych przez siebie struktur, tak i my (w przeciwieństwie do profesjonalnych ludzkich 

gawędziarzy) świadomie i celowo nie obmyślamy, jakie narracje opowiadać i w jaki sposób to 

robić. Nasze bajki są snute, lecz zwykle ich nie snujemy; one snują nas. Nasza ludzka 

świadomość i nasza narracyjna osobowość/jaźń są jej wytworem, a nie ich źródłem. 

  Te ciągi czy strumienie narracyjne pochodzą jakby z jednego źródła – nie tylko 

w oczywistym, fizycznym sensie wypływania z jednych ust czy spod pióra lub ołówka, ale 

subtelniej: ich wpływ na każdą publiczność polega na zachęcaniu jej, aby (spróbowała) przyjęła 

istnienie jednolitego podmiotu, czyjego słowami są, o którym są: krótko mówiąc, aby przyjęła 

środek narracyjnej ciężkości. Fizycy doceniają ogromne uproszczenia, jakie przynosi założenie 

środka ciężkości obiektu, pojedynczego punktu, względem którego można obliczyć siły 

grawitacyjne. My, heterofenomenolodzy, doceniamy ogromne uproszczenie, jakie przynosi 

założenie środka narracyjnej ciężkości dla ludzkiego ciała snującego narrację. Tak jak jaźń 

biologiczna, tak ta jaźń psychologiczna czy narracyjna jest kolejną abstrakcją, a nie czymś 

w mózgu, ale nadal niesłychanie stabilnym i niemal namacalnym atraktorem właściwości, 

„właścicielem zapisów” wszelkich elementów i cech, które do nikogo nie należą. Kto jest 

właścicielem twojego samochodu? Ty. Kto jest właścicielem twoich ubrań? Ty. Kto jest zatem 

właścicielem twojego ciała? Ty! Gdy mówisz: 

    To jest moje ciało. 

    z pewnością nikt nie twierdzi, że mówisz: 

    To ciało jest swoim właścicielem. 

    Co w takim razie masz na myśli? Jeśli twierdzisz, że ani nie jest to przedziwna 

i bezcelowa tautologia (to ciało jest swoim własnym właścicielem czy coś w tym stylu), ani że 

jesteś niematerialną duszą czy lalkarzem-duchem, który ma ciało i manipuluje nim w taki sam 

sposób, w jaki ty masz samochód i nim się posługujesz, cóż innego możesz mieć na myśli? 

  2. Ile jaźni na jednego klienta? 

 

 

  Myślę, że łatwiej zrozumielibyśmy, co oznacza: 

    To jest moje ciało. 

    gdybyśmy potrafili odpowiedzieć na pytanie: W przeciwieństwie do czego? A może 

w przeciwieństwie do tego? 

    Nieprawda; jest moje i nie lubię go z nikim dzielić! 

  Gdybyśmy mogli zobaczyć, jak to jest dla dwóch (lub więcej) jaźni rywalizować 

o kontrolę nad jednym ciałem, moglibyśmy lepiej zrozumieć, czym jest jedna jaźń. Jako 

naukowcy zajmujący się jaźnią chcielibyśmy przeprowadzić kontrolowane eksperymenty, 

w których różnicując początkujące warunki, moglibyśmy przekonać się, co takiego musi się stać, 

w jakiej kolejności oraz przy użyciu jakich środków, aby pojawiła się taka mówiąca jaźń. Czy 

istnieją warunki, w których toczy się życie, ale nie pojawia się jaźń? Czy istnieją warunki, 

w których pojawia się więcej niż jedna jaźń? Nie możemy przeprowadzić takich eksperymentów 

w sposób etyczny, lecz, jak już tyle razy wcześniej, możemy wykorzystać dane wygenerowane 

przez okrutne eksperymenty prowadzone przez naturę, ostrożnie wyciągając z nich wnioski. 

  Takim eksperymentem jest osobowość wieloraka, objawiająca się tym, że jedno ludzkie 

ciało wydaje się zamieszkane przez kilka jaźni, z których każda ma zwykle swoje własne imię 

i autobiografię. Idea osobowości wielorakiej wielu osobom zdaje się zbyt cudaczna 



i metafizycznie dziwaczna, aby mogła być prawdziwa – zjawisko „paranormalne”, które można 

odrzucić razem z bliskimi spotkaniami trzeciego stopnia i czarownicami na miotłach. 

Przypuszczam, że niektórzy z nich popełnili zwykły arytmetyczny błąd: nie zauważyli, że dwie, 

trzy lub siedemnaście jaźni w jednym ciele nie jest czymś bardziej ekstrawaganckim niż jedna 

jaźń w jednym ciele. Już z jedną mamy problem! 

    – Właśnie widziałem samochód z pięcioma jaźniami w środku. 

  – Co?? Zwariowałeś? Co to za metafizyczny nonsens! 

  – No cóż, w samochodzie było też pięć ciał. 

  – No to dlaczego tak nie powiedziałeś? W takim razie wszystko gra. 

  – A może tylko cztery ciała, albo trzy – ale z pewnością pięć jaźni. 

  – Co??!! 

    Normalny układ to jedna jaźń na ciało, ale jeśli może ono mieć jedną jaźń, dlaczego nie 

więcej niż jedną w nienormalnych warunkach? 

  Nie próbuję sugerować, jakoby w osobowości wielorakiej nie było nic zadziwiającego 

czy niesamowicie zagadkowego. Jest to tak naprawdę zjawisko szokujące, ale uważam, że nie 

dlatego, iż jest wyzwaniem dla naszego postrzegania rzeczy metafizycznie możliwych, lecz raczej 

dlatego, że jest wyzwaniem z jednej strony dla naszego postrzegania tego, co jest możliwe dla 

człowieka, ludzkich granic okrucieństwa i deprawacji, a z drugiej strony dla granic ludzkiej 

kreatywności. Istnieją obecnie liczne świadectwa na rzecz hipotezy, że są nie garstki czy setki, 

ale tysiące przypadków osobowości wielorakiej diagnozowanych dziś, a zaburzenie to niemal 

zawsze powstaje w wyniku długotrwałego znęcania się nad pacjentem w dzieciństwie, zwykle 

molestowania seksualnego, w odrażająco okrutnym stopniu. Nicholas Humphrey i ja badaliśmy 

osobowość wieloraką kilka lat temu (Humphrey i Dennett 1989) i stwierdziliśmy, że jest to 

skomplikowane zjawisko wychodzące daleko poza indywidualne mózgi pacjentów. 

  Dzieci te często były wychowywane w tak niesamowicie przerażających 

i dezorientujących warunkach, iż bardziej zadziwia mnie, że w ogóle były w stanie psychicznie 

przeżyć, niż to, że udało im się siebie ochronić poprzez desperackie zmiany granic. Gdy 

konfrontują się z przytłaczającym konfliktem i bólem, robią, co następuje: „wychodzą”. Tworzą 

granicę, aby zgroza nie przydarzała się im; albo nie przydarza się nikomu, albo innej jaźni, która 

ma lepsze możliwości utrzymania swojej organizacji w momencie ataku – a przynajmniej 

pacjenci mówią, że tak było, bo tak podpowiada im pamięć. 

  Jak to możliwe? Jak moglibyśmy zrelacjonować, na poziomie biologicznym, taki proces 

rozszczepienia? Czy musiała istnieć pojedyncza, pełna osobowość/jaźń, która w jakiś sposób 

rozdzieliła się niczym ameba? Jak to możliwe, jeśli jaźń nie jest częścią właściwą organizmu czy 

mózgu, ale – jak już twierdziłem – abstrakcją? Taka odpowiedź na traumę wydaje się ponadto tak 

twórcza, że z początku skłania do założenia, iż musiała być wytworem swego rodzaju nadzorcy: 

nadzorczego programu w mózgu czy głównego kontrolera. Przypomnijmy sobie jednak kolonię 

termitów, która również z początku wydawała się wymagać centralnego nadzorcy, by móc 

wykonać tak przemyślne projekty. 

  Przyzwyczailiśmy się do opowieści ewolucyjnych zaczynających się od stanu, w którym 

pewne zjawisko jeszcze nie istnieje, a prowadzących do stanu, w którym zjawisko jest wyraźnie 

obecne. Wynalezienie rolnictwa, ubrań, domów i narzędzi, wynalezienie języka, wynalezienie 

samej świadomości, wcześniejsze powstanie życia na Ziemi. Opowiedzieć można wszystkie te 

historie. A każda z nich musi przejść coś, co moglibyśmy nazwać otchłanią absolutyzmu. 

Otchłań ta jest zilustrowana przez poniższy, ciekawy fragment (zapożyczony od Sanforda 1975): 

    Każdy ssak ma matkę ssaka, 

  ale istnieje tylko ograniczona liczba ssaków, więc 



  musiał kiedyś być pierwszy ssak, 

  co jest zaprzeczeniem pierwszej zasady, więc wbrew pozorom 

  nie ma czegoś takiego jak ssaki! 

    Z czegoś trzeba zrezygnować. Ale z czego? Absolutystyczny czy esencjalistyczny filozof 

ma pociąg do wyraźnych granic, progów, „esencji” i „kryteriów”. Dla absolutysty rzeczywiście 

musiał istnieć pierwszy ssak, pierwsza żyjąca istota, pierwszy moment świadomości, pierwszy 

podmiot moralny; był to ten wynik skoku, ten radykalnie nowy byt potencjalnie spełniający 

kryteria, który pierwszy spełnił esencjalne warunki – ukazane przez analizę. 

  Upodobanie do wyraźnych granic międzygatunkowych było największą intelektualną 

przeszkodą, z którą musiał mierzyć się Darwin, gdy rozwijał teorię ewolucji (Richards 1987). 

Przeciwny temu sposobowi myślenia jest rodzaj antyesencjonalizmu, który jest wygodny 

w niejasnych przypadkach i w braku ściśle wytyczonych granic. Skoro jaźń, umysł, a nawet sama 

świadomość są wytworami biologicznymi (nie pierwiastkami do znalezienia w układzie 

okresowym), powinniśmy się spodziewać, że przejścia między nimi oraz innymi zjawiskami będą 

stopniowe, dyskusyjne, osobliwie poszarpane. Nie oznacza to, że wszystko cały czas podlega 

zmianie, zawsze stopniowej; oglądane z bliska zmiany, wydające się stopniowymi, zwykle 

z odleglejszego punktu widzenia wyglądają jak nagłe przejścia między płaskowyżami równowagi 

(Eldredge i Gould 1972; jednak zob. też Dawkins 1982/2003, s. 136–143). 

  Istotność tego faktu dla teorii filozoficznych (oraz dla upodobań filozofów) nie jest 

wystarczająco powszechnie wiadoma. Zawsze były – i zawsze będą – pewne przejściowe 

elementy, „brakujące ogniwa”, quasi-ssaki i inne rzeczy opierające się definicjom, ale faktem 

jest, że prawie wszystkie prawdziwe (w przeciwieństwie do jedynie możliwych) rzeczy w naturze 

zwykle układają się w zbitki podobnych elementów, a odseparowane są przez ogromne oceany 

nicości w przestrzeni logicznej. Nie potrzebujemy „esencji” ani „kryteriów”, aby znaczenia 

naszych słów się nie porozjeżdżały; nasze słowa pozostaną na miejscu, dość mocno przywiązane 

jakby przez grawitację do najbliższej zbitki podobnych do siebie elementów, nawet jeśli istniał – 

a musiał istnieć – krótki przesmyk, który kiedyś łączył je przez serię stopniowych kroków do 

jakiejś sąsiedniej zbitki. Ta idea ma zupełnie bezsporne zastosowania w wielu przypadkach. 

Jednak wielu ludzi, którym jest wygodnie z tym pragmatycznym podejściem do nocy i dnia, 

życia i świata nieożywionego, ssaka i prassaka, czuje obawę, gdy zaprasza się ich do 

zastosowania tego samego podejścia do posiadania i nieposiadania jaźni. Uważają, że tutaj 

bardziej niż gdziekolwiek indziej w naturze musi chodzić o wszystko albo nic oraz o jeden 

egzemplarz na klienta. 

  Rozwijana przez nas teoria świadomości podważa te założenia, a osobowość wieloraka to 

dobra ilustracja tego, jakim wyzwaniem jest dla nich teoria. Przekonanie, że nie mogą istnieć 

quasi-jaźnie, a ponadto musi istnieć pełna liczba jaźni związanych z jednym ciałem – a najlepiej, 

aby była to liczba jeden – nie jest oczywiste. Innymi słowy, nie jest ono już oczywiste, gdyż 

rozwinęliśmy dosyć dokładnie konkurencję wobec teatru kartezjańskiego z jego świadkiem czy 

centralnym nadawaczem sensów. Z jednej strony podważa je osobowość wieloraka, ale z drugiej 

strony możemy sobie wyobrazić coś innego: co najmniej dwa ciała mające jedną jaźń! Taki 

przypadek może istnieć w Yorku w Anglii: bliźniaki Greta i Freda Chaplin („Time”, 6.04.1981). 

Te czterdziestoletnie, jednojajowe siostry mieszkające razem w hostelu wydają się działać jak 

jedna; współpracują na przykład, wspólnie podejmując pojedyncze akty mowy i swobodnie 

kończąc swoje własne zdania czy mówiąc jednocześnie, jedna ułamek sekundy po drugiej. Od lat 

są nierozłączne, na tyle, na ile mogą to robić bliźnięta niesyjamskie. Niektórzy znający te siostry 

twierdzą, że naturalną i efektywną taktyką, która sama się nasunęła, jest uważanie ich za nią. 

  Nasze postrzeganie pozwala na teoretyczną możliwość nie tylko osobowości wielorakiej, 



ale również ułamkowego zaburzenia osobowości (Fractional Personality Disorder). Mogłaby 

istnieć? Dlaczego nie? Zupełnie nie próbuję sugerować, że te bliźniaczki są połączone 

telepatycznie, przez postrzeganie pozazmysłowe czy inne tajemne więzy. Uważam, że istnieje 

mnóstwo subtelnych, codziennych sposobów komunikacji i koordynacji (technik rzeczywiście 

często dobrze opanowanych przez bliźnięta). Skoro te bliźniaczki widzą, słyszą, czują i myślą 

o właściwie tych samych wydarzeniach podczas całego swojego życia, a niewątpliwie zaczęły, 

mając mózgi podobnie skłonne do reakcji na takie bodźce, być może nie potrzeba ogromnych 

kanałów komunikacyjnych, aby były w stanie naprowadzać się na jakiś rodzaj luźnej harmonii. 

(Poza tym, w jakim stopniu jednolita jest najbardziej wśród nas opanowana osoba?) Powinniśmy 

wahać się, wyznaczając granice tego rodzaju wypracowanej koordynacji. 

  W każdym razie, czy nie istniałyby również dwie jasno zdefiniowane jaźnie, każda 

w jednej bliźniaczce, odpowiedzialne za podtrzymywanie tej dziwnej szarady? Być może, jednak 

co, jeśli każda z tych kobiet stałaby się tak ofiarna (selfless) w swoim poświęceniu dla wspólnej 

sprawy, że mniej więcej zagubiłaby się w tym projekcie? Jak stwierdził kiedyś poeta Paul Valéry, 

wspaniale trawestując maksymę swojego rodaka: „Czasem jestem, czasem myślę”. 

  W rozdziale 11 widzieliśmy, że świadomość wydaje się ciągła, choć w rzeczywistości ma 

luki. Jaźń również mogłaby być tak poprzerywana, popadając w nicość z łatwością, z jaką 

zdmuchuje się świeczkę, tylko po to, by rozpalić się trochę później, w bardziej pomyślnych 

warunkach. Czy jesteś tą samą osobą, której przedszkolne przygody tak pobieżnie pamiętasz 

(czasem wyraźnie, czasem mgliście)? Czy przygody tego dziecka, którego trajektoria przez 

przestrzeń i czas najwyraźniej była równoczesna z trajektorią twojego ciała, są twoimi 

przygodami? To dziecko, noszące twoje imię, dziecko, którego nagryzmolony podpis na obrazku 

przypomina ci o tym, jak ty kiedyś pisałaś lub pisałeś swoje imię – jest (było) tym dzieckiem 

w tobie? Filozof Derek Parfit (1984) porównał osobę do klubu, trochę innego rodzaju ludzkiej 

konstrukcji, która może przestać istnieć jednego roku, lecz zostać ponownie założona przez 

niektórych z jej (byłych?) członków parę lat później. Czy byłby to ten sam klub? Być może, jeśli 

na przykład miałby spisany statut, który by wyraźnie zezwalał na takie luki w egzystencji. Być 

może jednak nie da się tego stwierdzić. Możemy znać wszystkie fakty, które wyraźnie miałyby 

wpływ na sytuację, oraz możemy stwierdzić, że były nierozstrzygające o tożsamości (nowego?) 

klubu. W przypadku spojrzenia na jaźnie – czy osoby – które się tu pojawia, jest to poprawna 

analogia; jaźnie nie są niezależnie istniejącymi duszami-perłami, lecz wytworami procesów 

społecznych i podobnie do innych takich wytworów mogą podlegać nagłym zmianom statusu. 

Jedyny „pęd” narastający w trajektorii jaźni czy klubu to stabilność nadana im przez sieć 

przekonań, które je powołują do życia, a gdy te przekonania zanikają, zanika i pęd, na zawsze lub 

na jakiś czas. 

  Warto, byśmy o tym pamiętali, zajmując się kolejnym ulubionym przykładem filozofów, 

szeroko dyskutowanym zjawiskiem rozszczepienia mózgu. Tak zwane rozszczepienie mózgu jest 

wynikiem komisurotomii, operacji przecinania spoiwa wielkiego mózgu, szerokiego pasma 

włókien bezpośrednio łączących lewą i prawą półkulę kory mózgowej. Pozostawia to półkule 

nadal pośrednio połączone, przez różnorodne struktury śródmózgowe, ale jest oczywiście 

zabiegiem drastycznym, który należy przeprowadzać tylko w sytuacji bez wyjścia. Dostarcza ulgi 

w niektórych ostrych przypadkach epilepsji, których nie da się leczyć w żaden inny sposób, 

zapobiegając wewnętrznie generowanym wyładowaniom elektrycznym powodującym napady, 

które z początkowego ogniska w jednej półkuli przemieszczają się do drugiej. Typowa legenda 

filozoficzna powiada, że pacjenci z rozszczepieniem mózgu w wyniku operacji mogą zostać 

„rozszczepieni na dwie jaźnie”, ale poza tym nie czują żadnych innych przykrych jej skutków. 

Najbardziej interesująca wersja tego uproszczenia jest taka, że dwie „strony” oryginalnej osoby – 



sztywna, analityczna półkula lewa i rozluźniona, intuicyjna, holistyczna półkula prawa – po 

operacji są wolne, aby rozbłysnąć jeszcze większą indywidualnością, skoro normalna, bliska 

współpraca musi zostać zastąpiona mniej ścisłym odprężeniem. Jest to pomysł pociągający, ale 

widać w nim zdecydowane przerysowanie empirycznych wniosków, które go zainspirowały. 

W rzeczywistości tylko w niewielkim ułamku przypadków można zaobserwować jakiekolwiek 

teoretycznie frapujące symptomy jaźni wielorakiej. (Zob. np. Kinsbourne 1974; Kinsbourne 

i Smith 1974; Levy i Trevarthen 1976; Gazzaniga i LeDoux 1978; Gazzaniga 1985; Oakley 1985; 

Dennett 1985b). 

  Nie jest zaskoczeniem, że pacjenci z rozszczepieniem mózgu, tak jak ci ze 

ślepowidzeniem czy z osobowością wieloraką, nie dorastają do oczekiwań filozoficznych, i nie 

jest to niczyja wina. Nie chodzi o to, że filozofowie (oraz inni interpretatorzy, łącznie 

z najważniejszymi badaczami) celowo przesadzają w swoich opisach tych przypadków. Starając 

się zwięźle opisać takie zjawiska, stwierdzają, że ograniczone zasoby codziennego języka 

nieubłaganie wciągają ich w nazbyt uproszczony model właściciela i ciała, ducha w maszynie, 

publiczności w teatrze kartezjańskim. Nicholas Humphrey i ja, porównując nasze dokładne 

notatki dotyczące tego, co wydarzyło się na różnych spotkaniach związanych z pacjentami 

cierpiącymi na osobowość wieloraką, stwierdziliśmy, że często popadaliśmy, na przekór samym 

sobie, w zbyt naturalny, ale rzeczywiście zwodniczy język, by opisać, czego właśnie byliśmy 

świadkami. Thomas Nagel (1971), pierwszy filozof opisujący przypadki pacjentów 

z rozszczepieniem mózgu, zaprezentował rozsądną i dokładną relację tego zjawiska w sposób, 

w jaki wówczas je rozumiano, a zauważając trudność przedstawienia spójnego ujęcia, stwierdził: 

„Być może jest dla nas niepodobieństwem porzucenie pewnych sposobów pojmowania 

i przedstawiania samych siebie, choćby nie znajdowały najmniejszego wsparcia ze strony badań 

naukowych” (Nagel 1971/1997, s. 184). 

  Rzeczywiście jest to trudne, ale nie niemożliwe. Pesymizm Nagela sam w sobie jest 

przesadzony. Czyż nie udało nam się właśnie uwolnić od tradycyjnych sposobów myślenia? 

Niektórzy ludzie mogą nie chcieć porzucić wersji tradycyjnej. Mogą mieć nawet dobre powody – 

powody moralne – by próbować zachować mit jaźni jako perły mózgu, poszczególnego konkretu, 

policzalnej rzeczy, a nie abstrakcji, oraz by odmówić zgody na możliwość quasi-jaźni, pół-jaźni. 

Lecz jest to zdecydowanie poprawne rozumienie zjawiska rozszczepienia mózgu. Przez krótkie 

okresy podczas dokładnie zaprojektowanych procedur eksperymentalnych niektórzy z tych 

pacjentów rozszczepiają się w odpowiedzi na kłopotliwe położenie, tymczasowo tworząc drugi 

środek narracyjnej ciężkości. Kilka efektów tego rozszczepienia może na czas nieokreślony 

pozostać we wzajemnie niedostępnych śladach pamięci, ale poza tymi tak naprawdę dosyć 

prostymi śladami rozszczepienia życie drugiej elementarnej jaźni trwa najwyżej kilka minut, co 

nie jest czasem wystarczającym na stworzenie takiego rodzaju autobiografii, z jakiej tworzy się 

dojrzałe jaźnie. (Dotyczy to oczywiście większości dziesiątek fragmentarycznych jaźni 

rozwiniętych przez pacjentów z osobowością wieloraką; większość z nich zwyczajnie nie ma 

wystarczająco dużo czasu w ciągu dnia na to, aby stworzyć więcej niż kilka minut rozłącznej 

biografii na tydzień). 

  Różnice w osobnych narracjach są życiodajne dla jaźni. Jak zauważył filozof Ronald de 

Sousa: 

    Gdy doktor Jekyll przemienia się w pana Hyde’a, jest to rzecz dziwna i tajemnicza. Czy 

są oni dwiema osobami działającymi na zmianę w tym samym ciele? Ale oto coś jeszcze 

dziwniejszego: dr Juggle i dr Boggle również działają na zmianę w jednym ciele. Jednak są do 

siebie tak podobni, jak bliźnięta jednojajowe! Wzdrygasz się: dlaczego w takim razie mówią, że 

zamienili się w kogoś innego? Cóż, czemu nie: jeśli doktor Jekyll może zmienić się w człowieka 



tak różnego od siebie, jak pan Hyde, z pewnością musi być o wiele łatwiej Juggle’owi 

i Boggle’owi, który jest dokładnie taki sam. 

  Potrzebujemy konfliktu lub dużej różnicy, aby odrzucić nasze naturalne założenie, że na 

jedno ciało przypada najwyżej jeden podmiot działający. [de Sousa 1976, s. 219] 

    A zatem jak to jest być jaźnią prawej półkuli u pacjenta z rozszczepieniem mózgu? Jest to 

najnaturalniejsze pytanie na świecie[126] i przywołuje niepojęty – i mrożący krew w żyłach – 

obraz: oto ty w więzieniu prawej półkuli mózgu ciała, którego lewą stronę znasz na wylot (i nadal 

kontrolujesz), a którego prawa strona jest teraz tak daleka, jak ciało przechodnia. Chcesz 

powiedzieć światu, jak to jest być tobą, ale nie możesz! Odcięto cię od wszelkiej werbalnej 

komunikacji, bo nie masz pośrednich linii telefonicznych do radiostacji w lewej półkuli. Starasz 

się, jak możesz, by zasygnalizować swoje istnienie światu zewnętrznemu, zmuszając swą 

połówkę twarzy do jednostronnego marszczenia czoła i uśmiechu, a czasem (jeśli jesteś 

wirtuozem jaźni prawopółkulowej) bazgrząc jedno czy dwa słowa lewą ręką. 

  To ćwiczenie wyobraźni można by ciągnąć w oczywisty sposób, jednak wiemy, że jest 

fantazją – taką samą jak urocze opowieści o Piotrusiu Króliku i ich antropomorficznych 

zwierzęcych przyjaciołach autorstwa Beatrix Potter. Nie dlatego, że „świadomość jest tylko 

w lewej półkuli”, i nie dlatego, że to niemożliwe, by ktoś znalazł się w takiej sytuacji, ale po 

prostu dlatego, że komisurotomia nie pozostawia organizacji, które byłyby zarówno 

wystarczająco odmienne, jak i silne, aby podtrzymać takie oddzielne jaźnie. 

  Nie byłoby żadnym wyzwaniem dla mojej teorii jaźni powiedzenie, że jest „logicznie 

możliwe” istnienie takiej jaźni prawopółkulowej u pacjentów z rozszczepieniem mózgu, gdyż 

moja teoria mówi, że takie nie jest i wyjaśnia dlaczego: warunki do zebrania takiego 

narracyjnego bogactwa (i niezależności), które stanowią „dojrzałą” jaźń, nie występują. Moja 

teoria jest również odporna na twierdzenie – któremu absolutnie nie zamierzam przeczyć – że 

mogą istnieć mówiące króliczki, pająki zapisujące w swoich pajęczynach wiadomości po 

angielsku czy na przykład melancholijne ciuchcie. Przypuszczam, że mogłyby być, ale ich nie ma 

– zatem moja teoria nie musi ich wyjaśniać. 

  3. Nieznośna lekkość bytu 

 

 

  Cokolwiek się wydarza, nieważne gdzie i kiedy, jesteśmy skłonni zastanawiać się, kto lub 

co jest za to odpowiedzialne. Prowadzi nas to do odkrycia wyjaśnień, których w innym razie nie 

bylibyśmy sobie w stanie wyobrazić, i pomaga nam to przewidzieć oraz kontrolować nie tylko to, 

co wydarza się w świecie, ale również to, co dzieje się w naszych umysłach. A co jeśli te same 

tendencje poprowadzą nas do wyobrażenia sobie rzeczy i przyczyn nieistniejących? Wówczas 

wymyślimy fałszywych bogów i przesądy, a ich działanie dostrzeżemy w każdym zbiegu 

okoliczności. Być może to dziwne słowo „ja” – użyte na przykład w zdaniu „Ja właśnie miałem 

dobry pomysł” – jest odbiciem tej samej tendencji. Jeśli musisz odnaleźć jakąś przyczynę 

powodującą wszystko, co robisz – no cóż, to coś potrzebuje nazwy. Ty nazywasz to „mną”, ja 

nazywam to „tobą”. 

  Marvin Minsky, 1985, s. 232 

 

    Według mojej teorii jaźń nie jest matematycznym punktem, lecz abstrakcją zdefiniowaną 

przez niezliczoną ilość atrybutów i interpretacji (łącznie z autoatrybucjami i autointerpretacjami) 

stwarzających biografię żywego ciała, dla którego są środkiem narracyjnej ciężkości. Jako taka 

jaźń odgrywa szczególnie ważną rolę w toczącej się, poznawczej gospodarce żywego ciała, 

ponieważ w środowisku, z którego aktywne ciało musi wytworzyć modele umysłowe, nic nie jest 



bardziej istotne niż model postrzegania samego siebie przez podmiot działający. (Zob. np. 

Johnson-Laird 1988; Perlis 1991). 

  Na samym początku każdy podmiot działający musi wiedzieć, którą rzeczą w świecie 

jest! Może się to na pierwszy rzut oka wydawać banalne lub niemożliwe. „Jestem sobą!” 

niekoniecznie brzmi pouczająco, bo cóż więcej jednostka mogłaby chcieć wiedzieć – lub 

mogłaby odkryć, jeśli jeszcze tego nie wie? Dla prostszych organizmów jest prawdą, że wiedza 

o sobie nie jest niczym innym od elementarnej mądrości biologicznej przechowywanej pod 

postacią takich maksym jak: „Gdy jesteś głodny, nie jedz sam!” oraz „Jeśli czujesz ból, to jest on 

twój!”. W każdym organizmie, również ludzkim, potwierdzenie tych podstawowych zasad 

projektu jest po prostu „wbudowane” – jest częścią konstrukcji układu nerwowego, jak 

mrugnięcie, gdy coś zbliża się do oka, lub dreszcze, gdy jest zimno. Homar mógłby równie 

dobrze zjeść szczypce innego homara, ale perspektywa zjedzenia swoich własnych szczypców 

jest, z korzyścią dla niego, nie do pomyślenia. Jego możliwości są ograniczone i gdy „myśli” on 

o ruszeniu szczypcami, jego „myśliciel” jest bezpośrednio i odpowiednio połączony z tymi 

właśnie szczypcami, o których ruszeniu myśli. Jednak w przypadku ludzi (oraz szympansów 

i być może kilku innych gatunków) istnieje więcej możliwości, a stąd więcej źródeł 

nieporozumień. 

  Jakiś czas temu władze nowojorskiego portu eksperymentowały ze wspólnym systemem 

radarowym dla właścicieli małych łódek. Jedna potężna antena radaru znajdująca się na lądzie 

tworzyła radarowy obraz portu, który następnie mógł zostać przesłany w postaci sygnału 

telewizyjnego do właścicieli łódek, ci zaś mogli zaoszczędzić na kosztach radaru, instalując mały 

telewizor w swojej łódce. Czemu miałoby to służyć? Gdybyśmy zgubili się we mgle i spojrzeli 

na ekran telewizora, wiedzielibyśmy, że jeden z tych wielu poruszających się na ekranie punktów 

to my – ale który? Oto przypadek, w którym pytanie: „Jaką rzeczą w świecie jestem?” nie jest ani 

banalne, ani bez odpowiedzi. Tajemniczość znika dzięki łatwej sztuczce: zróbmy szybko łódką 

małe kółko; wówczas nasz punkt to ten, który rysuje małe „O” na ekranie – chyba że kilka łódek 

we mgle próbuje wykonać ten sam test w tym samym czasie. 

  Metoda nie jest niezawodna, ale zwykle się sprawdza i ilustruje o wiele bardziej ogólną 

kwestię: aby kontrolować takie wyszukane czynności, jakie wykonują ludzkie ciała, system 

kontroli ciała (znajdujący się w mózgu) musi być w stanie rozpoznawać szerokie spektrum 

różnego rodzaju wejść jako informujących go o sobie samym, a jeśli pojawia się dylemat lub 

wkrada sceptycyzm, jedynym solidnym (choć nie niezawodnym) sposobem na rozstrzygnięcie 

i odpowiednie przydzielenie informacji jest przeprowadzenie małych eksperymentów: zrób coś 

i popatrz, co się rusza[127]. Szympans łatwo może się nauczyć sięgać po banany przez dziurę 

w klatce, jeśli prowadzi ruchy swojego ramienia, obserwując to ramię na ekranie telewizora 

umieszczonego dość daleko od niego (Menzel i in. 1985). Jest to zdecydowanie niebanalna część 

rozpoznania samego siebie, zależąca od zauważenia związku między widzianymi ruchami 

ramienia na ekranie i niewidocznymi, ale zamierzonymi ruchami ręką. Co stałoby się, gdyby 

eksperymentatorzy nadali obrazowi krótkie opóźnienie? Ile twoim zdaniem czasu tobie zabrałoby 

odkrycie, że patrzysz na swoje własne ramię (bez werbalnych podpowiedzi od 

eksperymentatorów), jeśli obraz byłby opóźniony o, powiedzmy, 20 sekund? 

  Potrzeba wiedzy o samym sobie wykracza poza problemy z identyfikowaniem 

zewnętrznych oznak ruchów naszego własnego ciała. Musimy znać nasze wewnętrzne stany, 

tendencje, decyzje, mocne i słabe strony, a podstawowa metoda uzyskiwania tej wiedzy jest 

właściwie taka sama: zrób coś, co „widać”, i zobacz, co się „rusza”. Zaawansowany podmiot 

działający musi wytworzyć zwyczaje śledzenia zarówno swoich stanów cielesnych, jak 

i „umysłowych”. Jak widzieliśmy, u ludzi zwyczaje te polegają głównie na nieprzerwanym 



opowiadaniu i weryfikowaniu historii, z której część jest oparta na faktach, a część jest fikcją. 

Dzieci praktykują to na głos (przypomnijmy sobie psa Snoopy’ego siadającego na dachu swojej 

budy i mówiącego do siebie: „Oto as myśliwski drugiej wojny światowej...”). My, dorośli, 

robimy to bardziej elegancko: w ciszy, milcząco, bez wysiłku śledzimy różnice pomiędzy 

naszymi fantazjami a „poważnymi” próbami i refleksjami. Filozof Kendall Walton (1973, 1978) 

oraz psycholog Nicholas Humphrey (1986) z różnych perspektyw pokazali, jak ważny jest teatr, 

opowiadanie historii oraz bardziej fundamentalne zjawisko udawania w dostarczaniu praktyki 

ludziom, którzy są świeżo upieczonymi tkaczami jaźni. 

  W taki sposób tworzymy historię określającą nas samych, uporządkowaną wokół swego 

rodzaju podstawowego punktu autoreprezentacji (Dennett 1981a). Ten punkt to oczywiście nie 

jaźń; jest to reprezentacja jaźni (a punkt na ekranie radaru odpowiadający wyspie Ellis nie jest 

wyspą – jest reprezentacją wyspy). To nie wygląd czyni pewien punkt punktem-ja, a inny punkt 

jedynie punktem-on, -ona czy -ono, lecz to, do czego służy. Zbiera i organizuje informacje na 

mój temat w taki sam sposób, w jaki inne struktury w moim mózgu śledzą informacje o Bostonie, 

Reaganie czy lodach. 

  A gdzie jest rzecz, o którą w twojej autoreprezentacji chodzi? Jest tam, gdzie ty (Dennett 

1978b). A co jest tą rzeczą? Jest to ni mniej, ni więcej niż twój środek narracyjnej ciężkości. 

  Powraca Otto: 

    Problem ze środkami narracyjnej ciężkości jest taki, że nie są one rzeczywiste; są fikcjami 

teoretycznymi. 

    Nie jest to problem ze środkami ciężkości; problemem jest ich świetność. Są znakomitymi 

fikcjami, takimi, które chciałby stworzyć każdy. A fikcyjne postaci w literaturze są jeszcze 

wspanialsze. Weźmy Izmaela z Moby Dicka. „Imię moje: Izmael”, zaczyna się tekst, a my się na 

to godzimy. Nie nazywamy Izmaelem tekstu ani Melville’a. Kogo lub co nazywamy Izmaelem? 

Izmaelem nazywamy Izmaela, wspaniałą, fikcyjną postać, którą można znaleźć na stronach Moby 

Dicka. „Imię moje: Dan”, słyszysz z moich ust i się na to godzisz; nie na nazywanie moich ust 

Danem, lub mojego ciała Danem, ale nazywanie Danem mnie, fikcję teoretyczną stworzoną 

przez... cóż, nie przeze mnie, lecz przez mój mózg, od lat działający w porozumieniu z moimi 

rodzicami, rodzeństwem i przyjaciółmi. 

    Może dla ciebie to tak wygląda, ale ja jestem zupełnie prawdziwy. Być może 

ukształtował mnie społeczny proces, do którego właśnie nawiązałeś (musiało tak być, jeśli nie 

istniałem przed swoim urodzeniem), ale to, co wytwarza ten proces, to prawdziwa jaźń, a nie 

tylko jakaś fikcyjna postać! 

  Chyba wiem, do czego zmierzasz. Jeśli jaźń nie jest niczym rzeczywistym, to co dzieje się 

z odpowiedzialnością moralną? Jedna z najważniejszych ról jaźni w naszym tradycyjnym 

schemacie pojęciowym to miejsce, gdzie spada odpowiedzialność, jak głosił napis na biurku 

Harry’ego Trumana. Jeśli jaźnie nie są rzeczywiste – nie są rzeczywiście rzeczywiste – to czy 

odpowiedzialność nie będzie się przesuwała i przesuwała, w kółko, na zawsze? Jeśli w mózgu nie 

ma Gabinetu Owalnego zamieszkanego przez najwyższe władze, u których można odwoływać 

się od każdej decyzji, wydaje się, że grozi nam kafkowska biurokracja homunkulusów, które 

zawsze odpowiadają, gdy kwestionuje się ich działanie: „Nie możesz winić mnie, ja tu tylko 

pracuję”. Zadanie skonstruowania jaźni mogącej brać na siebie odpowiedzialność jest wielkim 

społecznym i edukacyjnym projektem. Masz rację, jeśli niepokoi cię zagrożenie jego trwałości. 

Jednak perła mózgu, „wewnętrznie odpowiedzialne” coś, to żałosne świecidełko 

wykorzystywane jak amulet w momencie tego zagrożenia. Jedyna nadzieja, jeszcze nie 

całkowicie płonna, leży w zrozumieniu, naturalistycznie, jak mózg tworzy autoreprezentacje, tym 

samym wyposażając kontrolowane przez siebie ciało w odpowiedzialną jaźń, gdy wszystko idzie 



zgodnie z planem. Warto chcieć mieć wolną wolę i odpowiedzialność moralną, a jak próbowałem 

pokazać w Elbow Room: The Varieties of Free Will Worth Wanting (1984), najlepsza ich obrona 

polega na porzuceniu beznadziejnie pełnego sprzeczności mitu odrębnej, osobnej duszy. 

    Ale czy ja nie istnieję? 

    Oczywiście, że istniejesz. Przecież siedzisz na krześle, czytasz moją książkę i zadajesz 

pytania. A co ciekawe, twoje obecne ucieleśnienie, choć konieczny warunek twojego zaistnienia, 

niekoniecznie jest wymagane, aby twoje istnienie zostało przedłużone na czas nieokreślony. Jeśli 

jesteś duszą, perłą substancji niematerialnej, moglibyśmy „wyjaśnić” twoją potencjalną 

nieśmiertelność jedynie przez żądanie, by była niedającą się wyjaśnić własnością, niemożliwą do 

wyeliminowania virtus dormitiva duszy. A gdybyś była lub był perłą substancji materialnej, 

pewną spektakularną grupą atomów w twoim mózgu, twoja śmiertelność zależałaby od 

fizycznych sił, które trzymają je razem (moglibyśmy zapytać fizyka, czym jest „okres 

połowiczny trwania” jaźni). Jeśli jednak myślisz o sobie jako o środku narracyjnego ciążenia, 

twoje istnienie zależy od nieustępliwości narracji (trochę jak w baśniach z tysiąca i jednej nocy, 

ale z pojedynczą opowieścią), która teoretycznie mogłaby przetrwać nieskończenie wiele zmian 

nośnika, być teleportowana z taką łatwością (zasadniczo) jak wieczorne wiadomości i na zawsze 

przechowywana w postaci czystej informacji. Jeśli to, czym jesteś, to owa organizacja informacji, 

która nadała strukturę twojemu systemowi kontroli nad ciałem (lub, mówiąc nieco bardziej 

wyzywająco, jeśli to, czym jesteś, to program uruchomiony na komputerze twojego mózgu), 

wówczas zasadniczo możesz przetrwać śmierć swojego ciała bez uszczerbku, niczym program 

może przeżyć zniszczenie komputera, na którym powstała pierwsza jego wersja. Niektórzy 

myśliciele (np. Penrose 1989/2000) uważają to za potworne i wyjątkowo sprzeczne z intuicją 

następstwo poglądu, którego tu bronię. Lecz jeśli to, czego najbardziej pragniesz, to potencjalna 

nieśmiertelność, wówczas mój pogląd jest po prostu bezkonkurencyjny. 

 



  Rozdział 14 
 

  Wyobrażona świadomość 

 

 

  1. Wyobrażając sobie świadomego robota 

 

 

  Zjawisko ludzkiej świadomości zostało wyjaśnione w poprzednich rozdziałach 

w kategoriach działania „maszyny wirtualnej”, swego rodzaju wytworzonego przez ewolucję 

(i nadal ewoluującego) programu komputerowego, kształtującego czynności w mózgu. Nie ma 

teatru kartezjańskiego; są tylko wielokrotne szkice tworzone przez procesy ustalania treści, 

odgrywające różnorodne, na wpół niezależne role w większej ekonomii mózgu kontrolującej 

podróż ludzkiego ciała przez życie. Niesamowicie trwałe przekonanie o tym, że istnieje teatr 

kartezjański, jest wynikiem wielu złudzeń poznawczych, które zostały tu obnażone i wyjaśnione. 

„Qualia” zastąpiono złożonymi stanami dyspozycyjnymi mózgu, a jaźń (znana również jako 

publiczność w teatrze kartezjańskim, centralny nadawacz sensów czy też świadek) okazała się 

cenną abstrakcją, fikcją teoretyczną, a nie wewnętrznym obserwatorem lub szefem. 

  Jeśli jaźń jest „tylko” środkiem narracyjnej ciężkości i jeśli wszystkie zjawiska w ludzkiej 

świadomości można wyjaśnić „jedynie” jako czynności wirtualnej maszyny realizowane 

w niesamowicie elastycznie regulowanych połączeniach ludzkiego mózgu, wówczas, zasadniczo, 

odpowiednio „zaprogramowany” robot z komputerowym mózgiem z krzemu byłby świadomy, 

miałby jaźń. Innymi słowy, istniałaby świadoma jaźń, której ciało byłoby robotem, a której mózg 

byłby komputerem. To następstwo mojej teorii jest dla wielu osób oczywiste i bez zarzutu. 

„Oczywiście, że jesteśmy maszynami! Jesteśmy tylko bardzo, bardzo skomplikowanymi, 

rozwiniętymi maszynami zrobionymi z cząstek organicznych, a nie z metalu i krzemu, i jesteśmy 

świadomi, więc mogą istnieć świadome maszyny – my”. Dla tych czytelników to następstwo jest 

oczywiste. Mam nadzieję, że to, co okazało się dla nich ciekawe, to różnorodność oczywistych 

konsekwencji napotkanych po drodze, szczególnie tych pokazujących, ile ze 

zdroworozsądkowego obrazu kartezjańskiego trzeba zastąpić, gdy dowiadujemy się coraz więcej 

o rzeczywistej maszynerii mózgowej. 

  Inni jednak uważają, że konsekwencja mojej teorii mówiąca, iż mógłby zasadniczo istnieć 

świadomy robot, jest tak niewiarygodna, że w ich oczach równa jest sprowadzeniu mojej teorii 

do absurdu. Znajomy odpowiedział kiedyś na moją teorię w następujący, szczery sposób: „Ale, 

Dan, ja nie potrafię wyobrazić sobie świadomego robota!”. Niektórzy czytelnicy mogą skłaniać 

się do przyznania mu racji. Powinni się temu oprzeć, gdyż jest on w błędzie. Błąd ten jest prosty, 

lecz ukazuje fundamentalne niezrozumienie uniemożliwiające postęp w rozumieniu 

świadomości. „Wiesz, że to nieprawda – odpowiedziałem. – Często wyobrażasz sobie świadome 

roboty. Nie chodzi o to, że nie potrafisz go sobie wyobrazić; nie potrafisz sobie wyobrazić tego, 

jak robot mógłby być świadomy”. 

  Każdy, kto widział R2D2 i C3PO w Gwiezdnych wojnach lub słuchał HALa w 2001: 

Odysei kosmicznej, wyobraził sobie świadomego robota (lub świadomy komputer – to, czy 

system stoi na własnych nogach jak R2D2, czy jest unieruchomiony jak HAL, nie jest tak 

naprawdę istotne w naszym zadaniu). Dziecinnie proste jest wyobrażenie sobie strumienia 

świadomości rzeczy „nieożywionej”. Dzieci robią to na okrągło. Wewnętrzne życie mają nie 

tylko pluszowe misie, ale również lokomotywy. Jodły milcząco stoją w lesie, obawiając się 



siekiery drwala, lecz jednocześnie marzą o tym, aby stać się choinką w jakimś miłym, 

przytulnym domu, otoczoną wesołymi dziećmi. Literatura dziecięca (nie mówiąc o telewizji) 

pełna jest możliwości wyobrażania sobie świadomych egzystencji takich obiektów. Artyści 

ilustrujący te fantazje zwykle pomagają wyobraźni dzieci, rysując ekspresyjne twarze na tych 

fałszywych agentach, ale nie jest to niezbędne. Mówienie – jak HAL – będzie równie dobre pod 

nieobecność wyrazu twarzy, tworząc iluzję, że ktoś tam jest, że jest to coś, co jest HALem, 

pluszowym misiem lub lokomotywą. 

  Oto jednak trudność: wszystko to jest iluzją – a przynajmniej tak się wydaje. Są między 

nimi różnice. Jest oczywiste, że żaden miś nie jest świadomy, ale nie jest już tak jasne, że 

świadomy nie mógłby być robot. Oczywiste jest to, że trudno sobie wyobrazić, jak mógłby on 

istnieć. Skoro mojemu znajomemu trudno było sobie wyobrazić, jak robot mógłby być 

świadomy, był niechętny, aby wyobrazić sobie robota mającego mieć świadomość – choć mógł 

to zrobić bez żadnego wysiłku. Istnieje ogromna różnica między tymi dwoma wyczynami 

wyobraźni, a ludzie często je ze sobą mylą. Jest rzeczywiście niesamowicie trudno wyobrazić 

sobie, jak komputer-mózg robota mógłby być podstawą świadomości. Jak skomplikowana masa 

zdarzeń przetwarzania informacji w kupie układów krzemowych mogłaby równać się ze 

świadomym przeżyciem? Jest jednak równie trudno wyobrazić sobie, jak ludzki mózg 

zbudowany z materii organicznej mógłby być podstawą świadomości. Jak skomplikowana masa 

elektrochemicznych oddziaływań między miliardami neuronów mogłaby równać się 

świadomemu przeżyciu? A jednak łatwo wyobrażamy sobie istoty ludzkie jako świadome, nawet 

jeśli nadal nie potrafimy wyobrazić sobie, jak może się to dziać. 

  Jak mózg może być siedliskiem świadomości? To pytanie zwykle traktowane jest przez 

filozofów jako retoryczne, co ma sugerować, że odpowiedź na nie jest poza ludzkim 

pojmowaniem. Głównym celem tej książki jest zburzenie tego przeświadczenia. Przekonywałem, 

że można sobie wyobrazić, jak cały ten złożony ogrom czynności mózgu równy jest świadomemu 

przeżyciu. Mój argument jest prosty: pokazałem, jak to robić. Okazuje się, że można to sobie 

wyobrazić, pojmując mózg jako rodzaj komputera. Pojęcia informatyczne pomagają wyobraźni, 

której potrzebujemy, jeśli mamy wejść na nieznany ląd między naszą fenomenologią w postaci, 

jaką znamy, czyli „introspekcji”, a naszymi mózgami, gdy nauka je przed nami odsłania. 

Pojmując mózgi jako systemy przetwarzające informacje, możemy stopniowo rozproszyć mgłę 

i obrać drogę przez nieznane, odkrywając, jak to się dzieje, że mózgi wytwarzają wszystkie te 

zjawiska. Należy unikać wielu zdradliwych pułapek – kuszących ślepych uliczek, takich jak 

centralny nadawacz sensów, „wypełnianie” czy „qualia” – a z pewnością zostało jeszcze trochę 

zamieszania i oczywistych błędów w szkicu, który przedstawiłem, ale przynajmniej możemy już 

zobaczyć, jak wyglądałaby taka ścieżka. 

  Niektórzy filozofowie głoszą jednak, że to przejście przez nieznane jest absolutnie 

niemożliwe. Thomas Nagel (1974, 1986) twierdzi, że nie można dostać się do subiektywnego 

poziomu fenomenologii z obiektywnego poziomu fizjologii. Ostatnio również Colin McGinn 

uznał, że świadomość ma „ukrytą strukturę”, niedostępną zarówno w fenomenologii, jak 

i fizjologii, a mimo iż mogłaby ona zbudować most nad nieznanym, jest prawdopodobnie na 

zawsze dla nas niedostępna. 

    Rodzaj ukrytej struktury, jaką sobie wyobrażam, nie leżałby na żadnym poziomie 

proponowanym przez Nagela: byłby usytuowany gdzieś między nimi. Ten poziom pośredni, ani 

fenomenologiczny, ani fizyczny, nie byłby (z definicji) oparty na modelu którejś z tych dwóch 

stron podziału, a więc nie byłoby niemożliwe, aby nie sięgnął na drugą stronę. Jego opis 

wymagałby radykalnej innowacji pojęciowej (która, jak argumentowałem, jest dla nas 

prawdopodobnie nieosiągalna). [McGinn 1991, s. 102–103] 



    Opis „oprogramowania” czy „maszyny wirtualnej” obrany przeze mnie w tej książce jest 

dokładnie na pośrednim poziomie opisywanym przez McGinna: nie do końca fizjologiczny czy 

mechaniczny, a jednak z jednej strony odpowiednio łączący się z maszynerią mózgową, 

a z drugiej nie do końca fenomenologiczny, ale łączący się odpowiednio ze światem treści, 

światami (hetero)fenomenologii. Udało nam się! Wyobraziliśmy sobie, jak mózg mógłby 

wytworzyć świadome przeżycie. Dlaczego McGinn uważa, że ta „radykalna innowacja 

pojęciowa” jest dla nas niedostępna? Czy poddaje różne podejścia, zakładające oprogramowanie 

w mózgu, rygorystycznej i szczegółowej analizie, ujawniającej ich daremność? Nie. W ogóle ich 

nie bada. Nawet nie próbuje sobie wyobrazić zakładanego przez siebie poziomu pośredniego; 

zauważa jedynie, iż wydaje mu się oczywiste, że na tym terenie nie znajdzie się nic. 

  Owa fałszywa „oczywistość” jest ogromną przeszkodą w postępach rozumienia 

świadomości. Pojmowanie świadomości jako czegoś, co zdarza się w jakiegoś rodzaju teatrze 

kartezjańskim, oraz założenie, że nie ma nic złego w tym myśleniu, to najnaturalniejsze rzeczy na 

świecie. Wydają się oczywiste, dopóki nie spojrzy się z bliska na to, czego można się dowiedzieć 

z aktywności mózgu, i nie rozpocznie się próby szczegółowego wyobrażenia sobie modelu 

alternatywnego. Wówczas to, co się dzieje, przypomina dowiedzenie się, jak magik wykonuje 

swoją sztuczkę. Gdy już dokładnie przyjrzymy się temu, co dzieje się za kulisami, odkryjemy, że 

tak naprawdę nie widzieliśmy tego, co wydawało nam się, że widzimy na scenie. Ogromna luka 

między fenomenologią i fizjologią odrobinę się kurczy; widzimy, że niektóre z „oczywistych” 

cech fenomenologii nie są rzeczywiste: nie istnieje wypełnianie wymysłem; nie ma 

wewnętrznych qualiów; nie ma centralnego źródła znaczenia i działania; nie istnieje magiczne 

miejsce, gdzie następuje pojmowanie. Tak naprawdę nie ma żadnego teatru kartezjańskiego; 

różnica między przeżyciami ze sceny a procesami zza kulis traci swój urok. Nadal musimy 

wyjaśnić mnóstwo niesamowitych zjawisk, ale kilka z najbardziej zaskakujących efektów 

specjalnych nie istnieje w ogóle, a więc nie potrzebuje wyjaśnienia. 

  Gdy już zrobimy postęp, wyobrażając sobie, jak mózg wytwarza zjawisko świadomości, 

możemy dokonać kilku drobnych poprawek w zadaniu łatwym: wyobrażaniu sobie, że ktoś lub 

coś ma świadomość. Możemy myśleć dalej, zakładając jakiegoś rodzaju strumień świadomości, 

ale nie nadajemy mu już wszystkich tradycyjnych właściwości. Skoro strumień ten został uznany 

za działanie maszyny wirtualnej realizowane w mózgu, nie jest już „oczywiste”, że ulegamy 

iluzji, wyobrażając sobie strumień na przykład w komputerowym mózgu robota. 

  McGinn zaprasza czytelników, aby razem z nim się poddali: po prostu nie można sobie 

wyobrazić, jak oprogramowanie mogłoby sprawić, żeby robot był świadomy. Nawet nie próbuj, 

mówi. Inni filozofowie promują tę postawę, projektując eksperymenty myślowe, które „działają” 

właśnie dlatego, że odradzają czytelnikowi próbę dokładnego wyobrażenia sobie, jak 

oprogramowanie mogłoby to osiągnąć. Co ciekawe, dwa najbardziej znane zawierają aluzję do 

Chin: chiński naród Neda Blocka (1978) oraz chiński pokój Johna Searle’a (1980/1995, 1982, 

1984, 1988)[128]. Oba eksperymenty opierają się na tym samym błędzie wyobraźni, a ponieważ 

szerzej dyskutowany był eksperyment Searle’a, skoncentruję się na nim. Searle prosi nas 

o wyobrażenie sobie, że jest zamknięty w pokoju, własnoręcznie symulując ogromny program 

AI, który przypuszczalnie rozumie po chińsku. Stwierdza, że program zdaje test Turinga, 

udaremniając wszelkie próby odróżnienia go od prawdziwego użytkownika języka chińskiego 

przez ludzkich rozmówców. Twierdzi, że z tej jedynie behawioralnej nierozróżnialności nie 

wynika, iż w chińskim pokoju jest jakakolwiek osoba rozumiejąca po chińsku czy posiadająca 

chińską świadomość. Searle zamknięty w pokoju i w pośpiechu manipulujący ciągami symboli 

zgodnymi z programem nie zyskuje w ten sposób żadnej znajomości chińskiego, a w pokoju nie 

ma również nic, co by ten język rozumiało (to jest „po prostu oczywiste”, jak powiedziałby Frank 



Jackson). 

  Ten eksperyment myślowy ma udowodnić niemożliwość tego, co Searle nazywa „silną 

sztuczną inteligencją”, czyli tezy, że „odpowiednio zaprogramowany komputer cyfrowy 

z odpowiednimi danymi przychodzącymi i wychodzącymi miałby w ten sposób umysł dokładnie 

w takim sensie, w jakim mają go istoty ludzkie” (Searle 1988a). Różne wersje eksperymentu 

Searle’a spotkały się w ostatniej dekadzie z eksplozją reakcji, a podczas gdy między innymi 

filozofowie od początku dostrzegali mankamenty tego eksperymentu rozpatrywanego jako 

argument logiczny[129], nie można zaprzeczyć, że „wniosek” z niego nadal wydaje się wielu 

ludziom „oczywisty”. Dlaczego? Bo nie wyobrażają sobie oni tego przypadku dostatecznie 

szczegółowo. 

  Oto nieformalny eksperyment, który pomoże nam dostrzec, czy moja diagnoza jest 

poprawna. Najpierw wyobraźmy sobie krótki fragment zwycięskiego dialogu pomiędzy chińskim 

pokojem a sędzią w teście Turinga. (Dla wygody przetłumaczyłem go z chińskiego na angielski). 

    SĘDZIA: Słyszałeś o Irlandczyku, który znalazł magiczną lampę? Gdy ją potarł, pojawił 

się dżin i zaproponował, że spełni jego trzy życzenia. „Chciałbym kufel guinnessa!” – 

odpowiedział Irlandczyk, a kufel pojawił się natychmiast. Irlandczyk od razu zabrał się za 

sączenie, a w końcu za łapczywe picie, ale poziom guinnessa w szklance zawsze był w magiczny 

sposób odnawiany. Po chwili dżinowi skończyła się cierpliwość. „A co z drugim życzeniem?” – 

zapytał. Irlandczyk odpowiedział: „Cóż, jeszcze raz to samo!”. 

  CHIŃSKI POKÓJ: Bardzo śmieszne. Nie, nie słyszałem tego dowcipu – ale, wiesz, 

uważam, że etniczne dowcipy są w złym guście. Śmiałem się wbrew sobie, choć tak naprawdę 

myślę, że powinieneś poszukać innych tematów do rozmowy. 

  S: No dobrze, ale ja opowiedziałem ci ten dowcip, bo chcę, żebyś mi go wyjaśnił. 

  ChP: Nudy! Dowcipów nie powinno się wyjaśniać. 

  S: Mimo to jest to moje pytanie testowe. Czy możesz mi wyjaśnić, jak i dlaczego dowcip 

jest śmieszny? 

  ChP: Skoro nalegasz. Widzisz, opiera się on na założeniu, że magicznie napełniająca się 

szklanka będzie napełniała się zawsze, więc Irlandczyk może mieć tyle piwa, ile zdoła wypić. 

Nie ma zatem powodu, by chciał drugi, ale jest tak głupi (to fragment, który mi się nie podoba) 

albo tak upojony alkoholem, że nie dociera to do niego, więc bezmyślnie utożsamiając 

przyjemność ze swoim pierwszym życzeniem, zamawia dolewkę. Te drugoplanowe założenia nie 

są oczywiście prawdą, a jedynie częścią tradycji opowiadania dowcipów, zgodnie z którą 

zawieszamy naszą niewiarę w magię itp. A tak przy okazji, moglibyśmy sobie wyobrazić trochę 

wymuszony dalszy ciąg, kiedy to okazuje się, że Irlandczyk miał jednak „rację” co do swojego 

drugiego życzenia – być może planuje urządzić wielką imprezę, a jedna szklanka nie wypełni się 

na tyle szybko, aby zaspokoić pragnienie gości (nie ma sensu odlewać piwa wcześniej – wszyscy 

wiemy, że zwietrzałe traci smak). Zwykle nie myślimy o takich komplikacjach, co częściowo 

wyjaśnia, dlaczego śmiejemy się z dowcipów. Czy to wystarczy? 

    Nie jest to olśniewający poziom rozmowy, lecz załóżmy, że wystarczył, aby sędzia dał się 

nabrać. Teraz możemy sobie wyobrazić, że wszystkie te przemowy ChP zostały stworzone przez 

potężny program, którym pilnie steruje Searle. Trudne do wyobrażenia? Oczywiście, ale skoro 

Searle twierdzi, że program zdaje test Turinga i skoro ten poziom wyrafinowania 

konwersacyjnego byłby w jego mocy, to jeśli nie próbujemy sobie wyobrazić złożoności 

programu tworzącego tego rodzaju konwersację, nie postępujemy zgodnie z poleceniami. 

Oczywiście musimy sobie również wyobrazić, że Searle nie ma żadnego pojęcia, co robi 

w chińskim pokoju; widzi tylko zera i jedynki, którymi manipuluje zgodnie z programem. Jest 

też ważne, że Searle prosi nas o wyobrażenie sobie, iż manipuluje niezrozumiałymi chińskimi 



znakami, a nie zerami i jedynkami, gdyż mogłoby to nas skłonić do (nieuzasadnionego) 

założenia, że ten potężny program działałby jakoś jedynie dzięki „łączeniu” przychodzących 

chińskich znaków z jakimiś wychodzącymi chińskimi znakami. Żaden taki program by 

oczywiście nie działał – czy wypowiedzi ChP po angielsku „łączą się” z pytaniami sędziego? 

  Program, który rzeczywiście byłby w stanie tworzyć wypowiedzi ChP w odpowiedzi na 

pytania S, mógłby wyglądać jak coś takiego (obserwowany z punktu widzenia wirtualnej 

maszyny, a nie z poziomu Searle’a). Analiza pierwszych słów, „Słyszałeś o...”, aktywowała 

niektóre z demonów programu odpowiedzialne za wykrywanie dowcipów, które to demony 

zwołały masę strategii radzenia sobie z fikcją, językiem „intencji drugiej” itp., więc gdy doszło 

do analizowania słów „magiczna lampa”, program miał już niski priorytet wobec reakcji 

związanych z tym, że nie istnieją magiczne lampy. Aktywowane zostały różnorodne ramy 

narracyjne związane ze standardowymi dowcipami o dżinach (Minsky 1975) czy też 

opowieściami (Schank i Abelson 1977), tworząc różne oczekiwania na ciąg dalszy, ale zostały 

one błyskawicznie zakończone przez puentę, która przywołała zwykły scenariusz („proszenia 

o dolewkę”), a program zauważył, że było to niespodziewane. W tym samym czasie zostały 

również zaalarmowane demony wrażliwe na negatywne skojarzenia związane z dowcipami 

etnicznymi, co ostatecznie doprowadziło do drugiego tematu w pierwszej odpowiedzi ChP... I tak 

dalej, zdecydowanie dokładniej, niż to przedstawiłem. 

  Faktem jest, że każdy program, który rzeczywiście byłby w stanie poradzić sobie 

z przedstawioną konwersacją, musiałby być niebywale prężnym, wyrafinowanym 

i wielopoziomowym systemem po brzegi wypełnionym „wiedzą o świecie”, metawiedzą oraz 

meta-metawiedzą dotyczącą jego własnych odpowiedzi, prawdopodobnych odpowiedzi ze strony 

rozmówcy, swoich własnych „motywacji” oraz motywacji rozmówcy i wielu innych rzeczy. 

Searle oczywiście nie przeczy, że programy mogą mieć tego rodzaju strukturę. Zwyczajnie 

zniechęca nas do zajęcia się tą kwestią. Jeśli jednak mamy się dobrze spisać w roli osoby 

wyobrażającej sobie ten przypadek, nie tylko mamy prawo, ale jesteśmy zobowiązani do 

wyobrażenia sobie, że program Searle’a ręcznie przez niego symulowany ma właśnie tę strukturę 

– a nawet więcej, jeśli tylko potrafimy sobie to wyobrazić. Jednak mam wrażenie, że nie jest już 

oczywiste, iż nie ma prawdziwego rozumienia dowcipu. Być może miliardy czynności wszystkich 

mających skomplikowaną strukturę części tworzą prawdziwe rozumienie w systemie. Jeśli twoja 

reakcja na tę hipotezę to stwierdzenie, że nie masz pojęcia, czy takie rozumienie następowałoby 

w tego rodzaju skomplikowanym systemie, wystarczy ona, by pokazać, że eksperyment myślowy 

Searle’a zależy potajemnie od twojego wyobrażenia sobie tego przypadku, przypadku 

nieodpowiedniego, w zbyt uproszczony sposób, i wyciągnięcia z niego „oczywistych” wniosków. 

  Oto w czym tkwi błąd. Wyraźnie widzimy, że gdyby w tak ogromnym systemie było 

rozumienie, nie byłoby to rozumienie Searle’a (bo jest on tylko trybikiem w maszynie, 

nieświadomy kontekstu tego, co robi). Widzimy również, że nic w najmniejszym stopniu 

podobnego do prawdziwego zrozumienia nie ma w żadnym z fragmentów programowania na tyle 

małego, aby łatwo go było sobie wyobrazić – cokolwiek by to miało być, jest to jedynie 

bezmyślna procedura przetwarzania ciągów symboli w inne ciągi symboli według pewnego 

mechanicznego czy syntaktycznego przepisu. Następnie pojawia się przesłanka: Z pewnością 

więcej tego samego, nieważne ile więcej, nigdy nie złożyłoby się na prawdziwe rozumienie. Ale 

dlaczego ktoś powinien uważać, że to prawda? Pomyśleliby tak dualiści kartezjańscy, ponieważ 

uważają, że nawet ludzkie mózgi nie są w stanie same osiągnąć rozumienia; według poglądu 

kartezjańskiego, aby dokonać cudu rozumienia, potrzebna jest niematerialna dusza. Z drugiej 

strony, jeśli jesteśmy materialistami przekonanymi, że w taki czy inny sposób nasze mózgi są 

odpowiedzialne za nasze rozumienie bez cudownej asysty, musimy przyznać, iż prawdziwe 



rozumienie jest w jakiś sposób osiągane przez proces składający się z interakcji między ogromem 

podsystemów, z których żaden sam nie rozumie nic. Argument rozpoczynający się od „ten mały 

fragment aktywności mózgowej nie rozumie chińskiego ani też nie rozumie go ten większy 

fragment, którego jest częścią...” prowadzi do niechcianej konkluzji, że nawet aktywność całego 

mózgu nie jest wystarczająca, aby wyjaśnić rozumienie chińskiego. Trudno jest sobie wyobrazić, 

jak „trochę więcej tego samego” mogłoby tworzyć zrozumienie, ale mamy bardzo dobry powód, 

by przypuszczać, że tak się dzieje, więc w tym przypadku powinniśmy postarać się bardziej, a nie 

poddawać się. 

  W jaki sposób możemy postarać się bardziej? Korzystając z pewnych przydatnych pojęć: 

pojęcia oprogramowania na poziomie pośrednim, które zostało skonstruowane przez 

informatyków właśnie po to, aby pomóc nam prześledzić w przeciwnym wypadku 

niewyobrażalną złożoność dużych systemów. Na poziomach pośrednich widzimy wiele bytów 

niedostrzegalnych na poziomach bardziej mikroskopowych (takich jak „demony”, do których 

nawiązywałem wcześniej), którym przypisuje się odrobinę quasi-rozumienia. Wówczas nie jest 

już tak trudne wyobrażenie sobie, jak „więcej tego samego” może składać się na prawdziwe 

rozumienie. Wszystkie te demony i inne byty są zorganizowane w ogromne systemy, których 

czynności organizują się same względem swego własnego środka narracyjnej ciężkości. Searle, 

pracując w chińskim pokoju, nie rozumie chińskiego, ale nie jest w pokoju sam. Jest tam również 

System ChP i to tej jaźni musimy przypisać jakiekolwiek rozumienie dowcipu. 

  Ta odpowiedź na przykład Searle’a zwana jest przez niego odpowiedzią systemową. Jest 

to standardowa odpowiedź ludzi zajmujących się sztuczną inteligencją od samego początku 

istnienia tego eksperymentu myślowego, ponad dekadę temu, lecz rzadko doceniana jest przez 

ludzi z innych dziedzin. Dlaczego? Prawdopodobnie dlatego, że nie nauczyli się, jak wyobrażać 

sobie taki system. Po prostu nie potrafią wyobrazić sobie, jak rozumienie mogłoby być 

właściwością wyłaniającą się z wielu rozproszonych quasi-rozumień w dużym systemie. 

Z pewnością nie mogą, jeśli nie próbują, ale jak można im pomóc w tym trudnym zadaniu? Czy 

jest „oszukiwaniem” myślenie o oprogramowaniu jako o składającym się z quasi-rozumiejących 

homunkulusów, czy jest to odpowiednia podpórka dla wyobraźni, aby zrozumieć astronomiczną 

złożoność? Searle popełnia błąd petitio principii. Zachęca nas do wyobrażenia sobie, że ten 

ogromny program składa się z jakiejś prostej architektury tablicy przeglądowej, które 

bezpośrednio łączy jedne ciągi znaków chińskich z innymi, jak gdyby taki program mógł 

rzeczywiście zastąpić naprawdę jakikolwiek program. Nie musimy wyobrażać sobie tak prostego 

systemu i zakładać, że to jest program symulowany przez Searle’a, bo żaden taki program nie 

mógłby dać rezultatów mogących zdać test Turinga, jak zostało stwierdzone. (Podobny argument 

i jego odparcie znajdziesz w Block 1982 i Dennett 1985). 

  Poziom złożoności ma znaczenie. Gdyby nie miał, istniałby o wiele prostszy argument 

przeciwko silnej sztucznej inteligencji: „Hej, spójrz na ten kalkulator. Nie rozumie chińskiego, 

a każdy wyobrażalny komputer jest tylko gigantycznym kalkulatorem, a zatem żaden komputer 

nie rozumie chińskiego, co właśnie udało nam się dowieść”. Kiedy weźmiemy pod uwagę 

złożoność, co zrobić musimy, to wtedy rzeczywiście należy wziąć ją pod uwagę – a nie tylko 

udawać, że to robimy. Jest to trudne, ale zanim nam się to uda, nie możemy ufać żadnym 

intuicjom co do tego, co jest „oczywiście” nieobecne. Jak w przypadku Marii badającej barwy 

według Franka Jacksona, tak eksperyment myślowy Searle’a przekazuje silne, jasne przekonanie 

tylko wtedy, gdy nie trzymamy się instrukcji. Te pompy intuicji są spaprane; nie wzmacniają 

naszej wyobraźni, lecz wprowadzają ją w błąd. 

  A co w takim razie z moimi własnymi pompami intuicji? Co na przykład z robotem 

Shakeyem, systemem CAD Dla Niewidomych 2.0 czy pacjentami ze ślepowidzeniem, 



szkolącymi wzrok na bazie informacji zwrotnych? Czy nie są oni równie podejrzani, równie 

winni wprowadzania czytelnika w błąd? Z pewnością zrobiłem wszystko, co w mojej mocy, aby 

opowiedzieć te historie tak, by pokierować wyobraźnią w określony sposób i bez zagłębiania się 

w złożone szczegóły, moim zdaniem zbędne dla celu, który próbowałem osiągnąć. Jest w tym 

jednak pewna asymetria: moje pompy intuicji zwykle mają na celu pomóc ci wyobrazić sobie 

nowe możliwości, a nie przekonać cię, że pewne perspektywy są możliwe. Istnieją wyjątki. Moja 

odmiana mózgu w naczyniu, rozpoczynająca tę książkę, miała pokazać ci niemożliwość pewnych 

rodzajów oszustw, a niektóre z eksperymentów myślowych w rozdziale 5 miały pokazać, że nie 

dałoby się odróżnić rewizji treści stalinowskich od orwellowskich, chyba że istniałby teatr 

kartezjański. Te eksperymenty myślowe zwiększają jednak wyrazistość owej „opozycji”; 

przykłady kobiety w kapeluszu na przyjęciu, długowłosej kobiety w okularach i inne zostały 

zaprojektowane tak, aby wyostrzyć właśnie to przeczucie, które następnie próbowałem 

zdyskredytować argumentami. 

  Ale niech czytelnik nadal ma się na baczności: moje pompy intuicji, jak wszystkie inne, 

nie są bezpośrednimi demonstracjami, którymi się wydają; są bardziej sztuką niż nauką. (Dalsze 

ostrzeżenia przed eksperymentami myślowymi filozofów znajdziesz w Wilkes 1988). Jeśli 

pomagają nam dostrzec nowe możliwości, które następnie możemy potwierdzić bardziej 

systematycznymi metodami, jest to osiągnięcie; jeśli zwabiają nas na wygodną ścieżkę, to wielka 

szkoda. Nawet dobrymi narzędziami można się źle posłużyć, a poradzimy sobie lepiej, jeśli 

będziemy wiedzieć, jak nasze narzędzia działają. 

  2. Jak to jest być nietoperzem? 

 

 

  Najbardziej powszechnie cytowany i wpływowy eksperyment myślowy dotyczący 

świadomości to „Jak to jest być nietoperzem” Thomasa Nagela (1974/1997). Odpowiada na 

pytania zawarte w tytule, twierdząc, że nie jest możliwe, aby sobie to wyobrazić. Myśl ta jest 

najwyraźniej dla wielu osób przyjemna; można czasem zobaczyć, że jego artykuł jest cytowany, 

jakby był osobliwością nad osobliwościami, filozoficznym „wynikiem” – otrzymaną 

demonstracją faktu, który w końcu musi przyjąć każda teoria. 

  Nagel dobrze wybrał stworzenia. Nietoperze jako ssaki są do nas wystarczająco podobne, 

aby podtrzymać przekonanie, że oczywiście są świadome. (Gdyby napisał: „Jak to jest być 

pająkiem?”, wielu zastanawiałoby się, skąd pewność, że bycie pająkiem w ogóle jakieś jest). Ale 

dzięki swojemu systemowi echolokacji – nietoperze mogą „widzieć uszami” – różnią się też od 

nas wystarczająco, abyśmy mogli poczuć sporą przepaść. Gdyby napisał artykuł zatytułowany 

„Jak to jest być szympansem”, albo jeszcze lepiej – „Jak to jest być kotem?”, opinia, że jego 

pesymistyczna konkluzja jest oczywista, nie byłaby tak jednogłośna. Wielu ludzi jest nadzwyczaj 

pewnych, że dokładnie wiedzą, jak to jest być kotem. (Oczywiście się mylą, chyba że do swojej 

pełnej uczucia i empatii obserwacji dodali przepastne ilości badań fizjologicznych, ale myliliby 

się z punktu widzenia Nagela). 

  Tak czy inaczej, większość ludzi wydaje się dość zadowolona, akceptując „wyniki” 

Nagela dotyczące niedostępności świadomości nietoperza dla człowieka. Jednak niektórzy 

filozofowie je zakwestionowali i mieli ku temu dobre powody (Hofstadter 1981; Hardin 1988; 

Leiber 1988; Akins 1990). Najpierw musimy jasno ustalić, o który wynik chodzi. Nie jest to 

tylko epistemologiczne czy konfirmacyjne (evidential) twierdzenie, że nawet jeśli komuś się 

udało („przez przypadek”) wyobrazić sobie, jak to jest być nietoperzem, nigdy nie bylibyśmy 

w stanie potwierdzić, że się to udało. Chodzi raczej o to, że my, ludzie, nie posiadamy i nigdy nie 

nabędziemy środków, reprezentacyjnej maszynerii, aby zaprezentować sobie, jak to jest być 



nietoperzem. 

  To rozróżnienie jest ważne. W rozdziale 12 widzieliśmy podobny wyczyn, wyobrażając 

sobie, jak musiał się czuć lipszczanin, słuchając którejś z kantat Bacha po raz pierwszy. Ten 

problem epistemologiczny jest trudny, ale łatwo można sobie z nim poradzić dzięki zwykłym 

metodom badania. Dojście do tego, jakie rodzaje przeżyć mieli lipszczanie i jak różniłyby się one 

od naszych przeżyć Bacha, to kwestia badań historycznych, kulturowych, psychologicznych 

i może fizjologicznych. Możemy łatwo zorientować się w niektórych z tych kwestii, łącznie 

z niektórymi najbardziej uderzającymi różnicami z naszych własnych przeżyć, gdybyśmy jednak 

mieli wprowadzić się w tę samą sekwencję stanów świadomości, którymi cieszyłaby się taka 

osoba, spotkalibyśmy się z prawem malejących zysków. Zadanie to wymagałoby od nas 

ogromnej przemiany – zapomnienia wielu rzeczy, o których wiemy, porzucenia pewnych 

skojarzeń i nawyków, a nabycia nowych. Możemy użyć naszych badań „trzecioosobowych”, aby 

powiedzieć, czym byłyby te przemiany, ale rzeczywiste poddanie się im wiązałoby się ze 

strasznymi kosztami izolacji od naszej współczesnej kultury – niesłuchaniem radia, nieczytaniem 

o wydarzeniach politycznych i społecznych itd. Nie ma potrzeby się do tego wszystkiego 

uciekać, aby dowiedzieć się czegoś o świadomości lipszczan. 

  To samo jest prawdą, jeśli chcemy sobie wyobrazić, jak to jest być nietoperzem. 

Powinniśmy zainteresować się tym, co możemy wiedzieć o świadomości nietoperza (jeśli 

możemy wiedzieć cokolwiek), a nie tym, czy możemy zmienić nasze umysły czasowo lub trwale 

w umysły nietoperza. W rozdziale 12 podważyliśmy założenie, że istnieją „wewnętrzne” 

właściwości – qualia – tworzące to, jak to jest mieć takie czy inne świadome przeżycia, a jak 

zauważa Akins (1990), nawet gdyby istniały szczątkowe, niedyspozycyjne, nierelacyjne cechy 

przeżyć nietoperza, bliskie zapoznanie się z nimi, bez poznania dostępnych faktów dotyczących 

systematycznej struktury systemu percepcyjnego i zachowania nietoperza, nie dałoby nam 

wiedzy, jak to jest być nietoperzem. Możemy dowiedzieć się bardzo dużo o tym, co znaczy bycie 

nietoperzem, ale ani Nagel, ani nikt inny nie dał nam dobrego powodu do tego, aby uwierzyć, że 

jest coś interesującego czy teoretycznie ważnego, co jest dla nas niedostępne. 

  Nagel twierdzi, że żadna wiedza trzecioosobowa nie mogłaby nam powiedzieć, jak to jest 

być nietoperzem, a ja kategorycznie temu zaprzeczam. Jak możemy rozstrzygnąć tę dysputę? 

Angażując się w coś, co zaczyna się jak dziecięca zabawa – zabawa, w której jedna osoba 

wyobraża sobie, jak to jest być x, a druga próbuje zademonstrować, że jest coś nie tak z tym 

szczególnym ćwiczeniem w heterofenomenologii. 

  Oto kilka prostych ćwiczeń na rozgrzewkę: 

    A: Oto pluszowy miś myśli sobie, jak miło byłoby zjeść trochę miodu na śniadanie. 

  B: Źle. Pluszowy miś nie ma możliwości odróżnienia miodu od innych rzeczy. Nie ma 

żadnych działających organów zmysłowych ani nawet żołądka. Miś jest wypchany bezwładnym 

materiałem. Bycie misiem nie jest niczym. 

  A: Oto Bambi, jelonek podziwiający piękny zachód słońca, a nagle jasne, pomarańczowe 

słońce przypomina mu o kurtce złego myśliwego! 

  B: Źle. Jelenie nie rozróżniają barw (choć mogą mieć rodzaj dychromatycznego 

widzenia). Czegokolwiek świadome są jelenie (jeśli są świadome czegokolwiek), nie rozróżniają 

barw takich jak pomarańczowy. 

  A: Oto nietoperz Billy, postrzegający za pomocą echolokacji, że rzecz lecąca w jego 

kierunku to nie jego kuzyn Bob, ale orzeł z rozpostartymi skrzydłami i szponami 

przygotowanymi do ataku! 

  B: Poczekaj – mówiłeś, że jak daleko jest orzeł? Echolokacja nietoperzy działa jedynie na 

kilka metrów. 



  A: No cóż... Orzeł był tylko dwa metry od niego. 

  B: Okej, teraz trudniej powiedzieć. Jakie dokładnie są granice rozdzielczości echolokacji 

nietoperza? Czy służy ona w ogóle do identyfikowania obiektów, czy jest jedynie alarmistą 

i detektorem ofiar? Czy nietoperz byłby w stanie odróżnić skrzydła rozpostarte od złożonych 

jedynie przy użyciu echolokacji? Wątpię, ale będziemy musieli zaprojektować jakieś 

eksperymenty, aby to potwierdzić, no i oczywiście przygotować eksperymenty, aby odkryć, czy 

nietoperze są w stanie śledzić i rozpoznawać swoich krewnych. Niektóre ssaki to potrafią, lecz 

mamy powody twierdzić, że inne są zupełnie tych kwestii nieświadome. 

    Rodzaj badań zasugerowanych w tym ćwiczeniu przybliżyłby nam strukturę 

percepcyjnego i behawioralnego świata nietoperza, więc moglibyśmy uporządkować narracje 

heterofenomenologiczne według stopnia realizmu, odrzucając te, które uznawały lub zakładały 

talenty do rozróżniania czy dyspozycje do reagowania w sposób widoczny, nieuzasadniony 

w ekologii i neurofizjologii nietoperza. Dowiedzielibyśmy się na przykład, że nietoperzom nie 

przeszkadzają emitowane przez nie głośne piski, które wywołują echo, gdyż mają mięsień 

wyraźnie skonstruowany tak, by zamykał ich uszy dokładnie w momencie emitowania pisku, 

podobnie do urządzeń pozwalających wrażliwym systemom radarowym unikać zagłuszenia 

swoimi własnymi sygnałami. Te kwestie były już wielokrotnie badane, więc możemy powiedzieć 

jeszcze więcej na przykład o tym, dlaczego nietoperze używają innych schematów częstotliwości 

dla swoich pisków w zależności od tego, czy szukają ofiary, zbliżają się do celu, czy atakują 

(Akins 1989, 1990). 

  Gdy napotykamy narracje heterofenomenologiczne, do których odrzucenia żaden krytyk 

nie potrafi znaleźć żadnych dobrych podstaw, powinniśmy je zaakceptować – ostrożnie, 

oczekując na kolejne odkrycia – jako trafne ujęcia tego, jak to jest być danym stworzeniem. Tak 

w końcu traktujemy siebie nawzajem. Proponując traktowanie nietoperzy i innych potencjalnych 

przedmiotów interpretacji w ten sam sposób, nie przesuwam ciężaru dowodu, lecz ekstrapoluję 

zwykły, ludzki ciężar dowodu na inne byty. 

  Moglibyśmy wykorzystać te badania, aby położyć kres iluzjom o świadomości 

nietoperzy. Wiemy, że wspaniała książka dla dzieci Randalla Jarrella The Bat-Poet (1963) jest 

fantazją, gdyż wiemy, że nietoperze nie mówią! Tezy na temat fenomenologii nietoperzy, które 

są w sposób mniej oczywisty fantastyczne, opierają się na mniej oczywistych, ale nadal 

publicznych faktach o ich fizjologii i zachowaniu. Badania takie powiedziałyby w dużej mierze 

to, czego mógłby, a czego nie mógłby być świadomy nietoperz w różnych warunkach, pokazując 

nam możliwości w jego układzie nerwowym, jeśli chodzi o reprezentowanie tego czy tamtego, 

a eksperymentalnie można byłoby sprawdzić, czy nietoperz rzeczywiście korzysta z tych 

informacji, aby zmieniać swoje zachowanie. Trudno sobie wyobrazić, ile tak naprawdę można 

nauczyć się z tego rodzaju badań, dopóki rzeczywiście się nimi nie zainteresujemy. 

(Niesamowicie szczegółowe, wstępne badanie tego, jak to jest być na przykład koczkodanem, 

przeprowadzili Cheney i Seyfarth – zob. ich książka How Monkeys See the World, 1990). 

  Rodzi to oczywisty zarzut: badania takie powiedziałyby nam bardzo dużo o organizacji 

mózgu i przetwarzaniu informacji przez nietoperze, jednak pokazałyby nam jedynie to, czego 

nietoperze nie są świadome, pozostawiając całkowicie otwartą kwestię tego, czego, jeśli w ogóle 

czegokolwiek, świadome są. Jak wiemy, wiele procesów przetwarzania informacji w układach 

nerwowych jest całkowicie nieświadomych, więc te metody badań bynajmniej nie wykluczą 

hipotezy, że nietoperze są... latającymi zombi, stworzeniami, którymi bycie nie jest niczym! 

(Wilkes 1988, s. 224, zastanawia się, czy echolokacja nie jest rodzajem ślepowidzenia). 

  A, no i wyszedł nietoperz z worka. Dyskusja ta wydaje się podążać w rzeczywiście 

złowrogim kierunku, więc musimy stanąć jej na drodze. Richard Dawkins (1986/1994) 



w pouczających rozważaniach na temat konstrukcji echolokacji u nietoperzy klarownie 

przedstawia wyłaniający się obraz. 

    Ze zjawiska Dopplera korzystają radary policyjne „łapiące” kierowców przekraczających 

dozwoloną prędkość. [...] Porównując częstotliwość wysyłanego sygnału z częstotliwością 

powracającego echa, policjant – a raczej jego automatyczne urządzenie radarowe – może 

wyliczyć prędkość każdego samochodu. [...] Porównując wysokość swojego pisku z wysokością 

powracającego echa, nietoperz (a raczej jego komputer pokładowy w mózgu) może więc, 

przynajmniej teoretycznie, wyliczyć, jak szybko porusza się w stronę drzewa. [Dawkins 

1986/1994, s. 62, podkr. moje – D.C.D.] 

    Nasuwa się pytanie: Czy w nietoperzu jest coś w takiej relacji do jego „komputera 

pokładowego” (działającego bez cienia świadomości), w jakiej jest policjant do „automatycznego 

urządzenia radarowego”? Policjant nie musi świadomie wyliczać przesunięcia dopplerowskiego, 

ale ma świadome przeżycia, gdy sczytuje z urządzenia „120 km/h” wypisane jasnymi symbolami 

na ekranie LED. Wówczas wie, że musi wsiąść na motor i włączyć syrenę. Możemy w sposób 

wiarygodny przypuszczać, że nietoperz również świadomie nie oblicza przesunięcia 

dopplerowskiego – zajmuje się tym jego komputer – ale czy nie pozostaje wówczas jakaś 

nieobsadzona rola wewnątrz nietoperza, coś w rodzaju świadomego policjanta, świadka 

doceniającego (świadomie) dane wyjściowe z komputera badającego przesunięcie 

dopplerowskie? Zauważmy, że łatwo moglibyśmy zamienić policjanta na automatyczne 

urządzenie jakoś zapisujące tablice rejestracyjne przekraczającego prędkość pojazdu, 

sprawdzające nazwisko i adres właściciela, a następnie wysyłające mu mandat. Nie ma nic 

szczególnego w zadaniu policjanta, co nie mogłoby zostać dokonane bez świadomości 

czegokolwiek. Wydaje się, że to samo odnosi się do nietoperza. Nietoperz mógłby być zombi. 

Byłby zombi – jak sugeruje ten wywód – chyba że znajdowałby się w nim wewnętrzny 

obserwator reagujący na wewnętrzną prezentację w sposób, w jaki policjant reaguje na 

migoczące czerwone światełko na swoim urządzeniu. 

  Nie wpadnij w tę pułapkę. To nasza stara nemezis, publiczność w teatrze kartezjańskim. 

Twoja świadomość faktu polega na tym, że twój mózg zamieszkuje wewnętrzny podmiot 

działający, przed którym mózg dokonuje prezentacji, więc nieznalezienie go w mózgu nietoperza 

nie zagrażałoby tezie o jego świadomości ani też naszemu twierdzeniu, że potrafimy powiedzieć, 

jaka jest jego świadomość. Aby zrozumieć świadomość nietoperza, musimy po prostu 

zastosować do niego te same zasady, jakie stosujemy do siebie. 

  Cóż jednak mógłby zrobić nietoperz, co byłoby na tyle niesamowite, aby przekonać nas, 

że mamy do czynienia z prawdziwą świadomością? Mogłoby się wydawać, że bez względu na to, 

jak wyrafinowanych użytkowników informacji wyjściowych ustawimy za dopplerowskim 

przetwornikiem w nietoperzu, nie ma przekonującego, zewnętrznego, „trzecioosobowego” 

powodu, aby uznać, że nietoperz ma świadome przeżycia. Gdyby potrafił on na przykład mówić, 

wytworzyłby tekst, z którego moglibyśmy ulepić heterofenomenologiczny świat, i dałoby to nam 

dokładnie te same podstawy do tego, aby stwierdzić, że ma świadomość, jak w przypadku każdej 

osoby. Ale, jak już zauważyliśmy, nietoperze nie mówią. Potrafią jednak zachowywać się na 

różne niewerbalne sposoby mogące zapewnić jasne podstawy do opisu ich świata 

heterofenomenologicznego, lub też – jak nazwał to pionierski badacz Jakob von Uexküll (1909) – 

ich Umwelt und Innenwelt, czyli „wokół świata” i świata wewnętrznego. 

  Heterofenomenologia bez tekstu nie jest niemożliwa, a jedynie trudna (Dennett 1988a, 

1988b, 1989a, 1989b). Jedna z gałęzi heterofenomenologii zwierzęcej zwana jest „etologią 

kognitywną” i stanowi próbę zrozumienia zwierzęcych umysłów przez badanie ich zachowania 

w terenie i eksperymentowanie na nim. Możliwości i trudności tego rodzaju badania dobrze 



przedstawiają Cheney i Seyfarth (1990), Whiten i Byrne (1988) oraz Ristau (1991), w tomie 

poświęconym Donaldowi Griffinowi, pionierskiemu badaczowi echolokacji u nietoperzy i twórcy 

dziedziny etologii kognitywnej. Jedną z frustrujących trudności napotykanych przez tych badaczy 

jest to, że wiele z doświadczeń, które chcieliby przeprowadzić, okazuje się zupełnie 

niepraktycznych bez obecności języka; nie można po prostu przygotować badanych (i wiedzieć 

o tym, że się ich przygotowało) w sposób wymagany przez te doświadczenia bez rozmowy 

z nimi (Dennett 1988a). 

  Nie jest to jedynie epistemologiczny problem heterofenomenologów; sama trudność 

w tworzeniu odpowiednich warunków eksperymentalnych w środowisku naturalnym mówi coś 

bardzo fundamentalnego o umysłach istot bez języka. Pokazuje, że ekologiczne sytuacje tych 

zwierząt nigdy nie dały im szansy na rozwinięcie (przez ewolucję, uczenie się czy jedno i drugie) 

wielu zaawansowanych czynności umysłowych kształtujących nasze umysły, więc możemy być 

właściwie pewni, że te zwierzęta nigdy ich nie rozwinęły. Na przykład zastanówmy się nad 

koncepcją sekretu. Sekret to nie tylko coś, co wiesz, a czego nie wiedzą inni. Aby mieć sekret, 

musisz wiedzieć, że inni go nie znają, i musisz być w stanie ten fakt kontrolować. (Jeśli jako 

pierwszy lub pierwsza zobaczysz zbliżający się w panice tłum, być może wiesz coś, o czym nie 

wiedzą inni, ale nie na długo; nie możesz zatrzymać takiej uprzywilejowanej informacji jako 

sekretu). Ekologia behawioralna gatunku musi być raczej szczególnie ustrukturyzowana, aby 

sekrety mogły odgrywać jakąkolwiek rolę. Antylopy w swoich stadach nie mają sekretów ani 

sposobu, aby jakieś uzyskać. Zatem antylopa prawdopodobnie nie ma większych możliwości na 

uknucie tajemnego planu niż na policzenie do stu lub podziwianie barw zachodzącego słońca. 

Nietoperze robiące stosunkowo samotne wypady, podczas których być może są w stanie 

rozpoznać izolację od rywali, spełniają jeden z warunków potrzebnych do posiadania sekretu. 

Czy mają również interesy, którym mogłoby posłużyć utrzymywanie czegoś w tajemnicy? (Co 

sekretnie miałby knuć małż? Siedzieć w błocie, chichocząc sam do siebie?) Czy nietoperze mają 

również zwyczaje zachowywania ostrożności lub oszukiwania podczas polowań, które mogłyby 

zostać przystosowane do bardziej rozwiniętych czynności utrzymywania tajemnicy? Tak 

naprawdę jest wiele pytań tego rodzaju, a gdy je zadamy, sugerują dalsze badania 

i eksperymenty. Struktura umysłu nietoperza jest tak samo dostępna jak struktura jego układu 

trawiennego; w celu badania którejś z nich należy systematycznie porównywać badania ich treści 

i badania świata, z którego te treści zostały zaczerpnięte, zwracając uwagę na metody i cele tego 

czerpania. 

  Wittgenstein powiedział kiedyś: „Gdyby lew mógł mówić, nie potrafilibyśmy go 

zrozumieć” (1958/2000, s. 313). Ja uważam przeciwnie, że jeśli lew potrafiłby mówić, miałby on 

umysł tak różny od zwykłego mózgu lwiego, że mimo możliwości zrozumienia go bez problemu 

niewiele dowiedzielibyśmy się od niego o zwykłych lwach. Jak widzieliśmy we wcześniejszych 

rozdziałach, język odgrywa ogromną rolę, nadając strukturę umysłowi człowieka, i nie 

powinniśmy zakładać, że umysł istoty nieposiadającej języka – ani żadnej potrzeby posiadania go 

– będzie miał tę samą strukturę. Czy oznacza to, że zwierzęta nieposiadające języka „zupełnie nie 

są świadome” (jak głosił Kartezjusz)? To pytanie zawsze pojawia się w takim momencie jako 

rodzaj pełnego niedowierzania wyzwania, nie powinniśmy jednak czuć się zobligowani do 

odpowiedzenia na nie w takiej formie. Zauważmy, że zakłada ono coś, od czego usilnie 

próbowaliśmy uciec: przypuszczenie, że świadomość jest niezwykłą właściwością w rodzaju 

„wszystko albo nic”, dzielącą wszechświat na dwie diametralnie różne kategorie: rzeczy, które ją 

mają (rzeczy, którymi bycie jest jakieś, jak powiedziałby Nagel), oraz te, które jej nie mają. 

Nawet w naszym własnym przypadku nie możemy wyrysować linii oddzielającej nasze 

świadome stany umysłowe od nieświadomych. Naszkicowana przez nas teoria świadomości 



pozwala na wiele wersji architektury funkcjonalnej, a podczas gdy obecność języka oznacza 

szczególnie dramatyczny wzrost zakresu wyobraźni, wszechstronności oraz samokontroli (aby 

wspomnieć jedynie o niektórych bardziej oczywistych mocach joyce’owskiej maszyny 

wirtualnej), moce te nie mają dalszej mocy włączania jakiegoś specjalnego wewnętrznego 

światła, które w innym przypadku pozostałoby wyłączone. 

  Gdy wyobrażamy sobie, jak to jest być istotą bez języka, naturalnie zaczynamy od 

swojego własnego doświadczenia, a większość tego, co przychodzi nam wówczas do głowy, 

trzeba dostosować (głównie rezygnując z wielu rzeczy). Świadomość w rodzaju tej, jaką cieszą 

się takie zwierzęta, jest w porównaniu do naszej obcięta. Na przykład nietoperz nie tylko nie 

może się zastanawiać, czy dziś jest piątek; nie może nawet zastanawiać się nad tym, czy jest 

nietoperzem; w jego poznawczej strukturze taki namysł nie ma roli do odegrania. Podczas gdy 

nietoperz, tak jak nawet skromny homar, ma jaźń biologiczną, nie ma jako takiej własnej jaźni 

godnej tego miana – nie ma środka narracyjnej ciężkości, a co najwyżej taki, który jest bez 

znaczenia. Nie ma słów na końcu języka ani niczego nie żałuje, nie ma złożonych pragnień, 

nostalgicznych wspomnień, żadnych wielkich planów, żadnych przemyśleń dotyczących tego, 

jak to jest być kotem, ani nawet tego, jak to jest być nietoperzem. Ta lista odrzuceń byłaby tanim 

sceptycyzmem, gdybyśmy nie mieli pozytywnej teorii empirycznej, na której można ją oprzeć. 

Czy twierdzę, iż udowodniłem, że nietoperze nie mogą mieć tych stanów umysłowych? No cóż, 

nie, ale nie potrafię również udowodnić, że grzyby nie mogą być śledzącymi nas, 

międzygalaktycznymi statkami kosmicznymi. 

  Czy nie jest to okropnie antropocentryczne uprzedzenie? A poza tym, co 

z głuchoniemymi? Czy oni nie są świadomi? Oczywiście, że są – ale nie przechodźmy zbyt 

szybko do ekstrawaganckich konkluzji o ich świadomości, powodowani źle pojmowanym 

współczuciem. Gdy osoba głuchoniema nabywa język (szczególnie język migowy, najbardziej 

naturalny język, którego taka osoba może się nauczyć), rodzi się stuprocentowy ludzki umysł, 

w sposób wyraźnie różniący się od umysłu osoby słyszącej, ale zdolny do złożonego namysłu 

i mający siłę tworzenia – być może w większym stopniu niż osoba słysząca. Jednak bez 

naturalnego języka umysł osoby głuchoniemej jest straszliwie zredukowany. (Zob. Sacks 

1989/1998, szczególnie bibliografia). Jak napisał filozof Ian Hacking (1990) w recenzji książki 

Sacksa, „potrzeba żywej wyobraźni, aby mieć choćby najmniejsze pojęcie o tym, czego brakuje 

niesłyszącemu dziecku”. Nie oddajemy przysługi osobom głuchoniemym, wyobrażając sobie, że 

pod nieobecność języka cieszą się wszystkimi umysłowymi przyjemnościami, które znają osoby 

słyszące, ani nie oddajemy przysługi zwierzętom innym niż ludzie, próbując zaciemniać dostępne 

fakty dotyczące ograniczeń w ich mózgach. 

  A oto, jak wielu z was bardzo chciałoby zaznaczyć, podtekst, który od dłuższego czasu 

starał się wydostać na powierzchnię: wielu ludzi boi się wyjaśnienia świadomości, bo boją się, że 

jeśli uda nam się tego dokonać, utracimy nasze podstawy moralne. Uważają, że może i potrafimy 

wyobrazić sobie świadomy komputer (lub świadomość nietoperza), ale nie powinniśmy 

próbować. Jeśli popadniemy w ten zły nawyk, zaczniemy traktować zwierzęta jak nakręcane 

zabawki, niemowlęta i głuchoniemych, jak gdyby byli pluszowymi misiami, czy też – jeszcze 

pogarszając sprawę – roboty, jak gdyby były prawdziwymi ludźmi. 

  3. Uwaga i znaczenie 

 

 

  Tytuł tego podrozdziału zapożyczyłem z artykułu pt. Minding and Mattering Marian 

Stamp Dawkins, która przeprowadziła dokładne badania moralnych następstw 

heterofenomenologii zwierzęcej. (Jej wcześniejsza praca została zrelacjonowana przez nią 



w książce Animal Suffering: The Science of Animal Welfare, 1980). Jak zauważa, nasze postawy 

moralne wobec innych zwierząt są pełne sprzeczności. 

    Wystarczy, że pomyślimy o różnych rodzajach zwierząt, aby ujawniły się niespójności. 

Organizujemy demonstracje przeciwko zabijaniu młodych fok grenlandzkich, ale nie ma 

podobnych kampanii przeciwko zabijaniu szczurów. Wielu ludzi nie ma problemu z jedzeniem 

świń czy owiec, ale nie wyobrażają sobie zjedzenia psa czy konia. [Dawkins 1987, s. 150] 

    Dawkins wskazuje na dwie tendencje w tym chaosie: możliwość rozumowania 

i możliwość odczuwania cierpienia. Kartezjusz przypisywał dużą wagę temu, że zwierzęta inne 

niż ludzie nie potrafią rozumować (przynajmniej w sposób, w jaki rozumują ludzie), co wywołało 

słynną odpowiedź ze strony brytyjskiego filozofa utylitaryzmu, Jeremy’ego Benthama: 

„Jednakże dorosły koń lub pies jest bez porównania rozumniejszym i zdolniejszym do 

porozumienia się zwierzęciem od dziecka mającego dzień czy tydzień, czy nawet miesiąc życia. 

Przypuśćmy jednak, że jest inaczej. Co by to pomogło? Należy pytać nie o to, czy zwierzęta 

mogą rozumować ani czy mogą mówić, lecz czy mogą cierpieć?” (Bentham 1789/1958, 

s. 419–420). To wydają się przeciwne punkty odniesienia w kwestiach moralnych, ale jak mówi 

Dawkins, „nadanie wartości etycznej istotom mogącym odczuwać cierpienie doprowadzi 

w końcu do tego, że będziemy cenić zwierzęta, które są bystre. Nawet jeśli zaczniemy od 

odrzucenia kryterium rozumowania Kartezjusza, to myślące racjonalnie zwierzęta 

najprawdopodobniej mają możliwość odczuwania cierpienia” (s. 153). 

  Racje po temu kryją się w prezentowanej tu teorii świadomości. Cierpienie nie jest 

kwestią wchodzenia w jakieś niewyrażalne, ale same w sobie okropne stany, lecz posiadania 

życiowych nadziei, planów, projektów zniszczonych przez okoliczności uniemożliwiające 

realizację pragnień, udaremnionych intencji – czymkolwiek one są. Idea cierpienia jako 

poddającego się wyjaśnianiu przez jakieś wewnętrzne właściwości – nazwijmy je 

„okropnościami” – jest tak beznadziejna, jak idea wyjaśniania radości jako obecności 

wewnętrznej wesołości. Zatem przypuszczalna niedostępność, ostateczna niewiedza o czyimś 

cierpieniu jest tak samo mylna jak inne fantazje o wewnętrznych qualiach, które 

zdemaskowaliśmy, choć jest w sposób bardziej oczywisty szkodliwa. Wynika z tego – a porusza 

to czułą, intuicyjną strunę – że możliwość odczuwania cierpienia jest możliwością posiadania 

wyartykułowanych, dalekosiężnych, wysoce specyficznych pragnień, oczekiwań i innych 

wyrafinowanych stanów umysłowych. 

  Ludzie nie są jedynymi istotami na tyle mądrymi, by cierpieć; koń i pies Benthama 

pokazują swoim zachowaniem, że mają wystarczającą złożoność umysłową, aby rozróżnić – 

i wartościować – całkiem spore spektrum bólów i innych udręk, nawet jeśli jest to wąska paleta 

w porównaniu z zakresem możliwości cierpienia ludzkiego. Inne ssaki, szczególnie małpy 

człekokształtne, słonie i delfiny, najwyraźniej mają o wiele szerszy zakres tych odczuć. 

  W zamian za konieczność znoszenia całego tego cierpienia mądre stworzenia mogą się 

dobrze bawić. Trzeba mieć ekonomię poznawczą z budżetem na eksplorację i autostymulację, 

w której jest miejsce na powracające pragnienia, umożliwiające dobrą zabawę. Robisz w tym 

kierunku pierwszy krok, gdy twoja architektura pozwala ci cieszyć się znaczeniem: „Chwila, 

przecież ja to uwielbiam!”. Płytkie wersje tej mocy konstrukcyjnej są widoczne u pewnych 

wyższych gatunków, ale potrzeba bujnej wyobraźni i czasu wolnego – coś, na co większość 

gatunków nie może sobie pozwolić – aby uzyskać szerokie spektrum przyjemności. Im jest ono 

szersze, tym bogatsze są detale, dokładniej rozróżnialne są pragnienia, a tym gorzej jest, gdy 

pragnienia zostają udaremnione. 

  Możesz zapytać, dlaczego istotne jest to, że pragnienia jakiegoś stworzenia zostają 

zaprzepaszczone, jeśli nie są to pragnienia świadome. Odpowiadam: Dlaczego byłoby bardziej 



istotne, gdyby były one świadome – zwłaszcza jeśli świadomość byłaby własnością, jak uważają 

niektórzy, która na zawsze wymyka się badaniu? Dlaczego zaprzepaszczone nadzieje „zombi” 

mają mniejsze znaczenie niż zaprzepaszczone nadzieje osoby świadomej? To pewna sztuczka 

z lustrami, którą trzeba ujawnić i odrzucić. Mówisz, że świadomość jest tym, co ważne, 

a następnie trzymasz się doktryn o świadomości, które w sposób systematyczny uniemożliwiają 

nam zrozumienie tego, dlaczego jest ona ważna. Postulowanie specjalnych, wewnętrznych 

właściwości, które są nie tylko prywatne i wewnętrznie cenne, ale również niemożliwe do 

potwierdzenia i zbadania, jest po prostu obskurantyzmem. 

  Dawkins pokazuje, w jaki sposób poddające się badaniu różnice – jedyne, które mogłyby 

być istotne – mogą być testowane doświadczalnie, a wystarczy kilka szczegółów, aby pokazać, 

ile możemy się dowiedzieć nawet ze zwykłych eksperymentów z raczej mało atrakcyjnymi 

gatunkami. 

    Kury trzymane na wybiegu lub w dużych zagrodach większość czasu poświęcają na 

dziobanie podściółki i w związku z tym przypuszczałam, że jej brak w klatkach na fermach 

masowych może sprawiać, że cierpią. Okazało się, że gdy postawiłam je przed wyborem między 

klatką z drucianą podłogą oraz z podściółką, którą mogły dziobać, wybrały tę drugą. Wchodziły 

do malutkiej klatki (na tyle małej, że ledwo co mogły się w niej obrócić), jeśli był to jedyny 

sposób na dostanie się do podściółki. Nawet ptaki całe życie hodowane w klatkach, które nigdy 

wcześniej nie doświadczyły podściółki, wybierały klatkę, która miała ją na podłodze. Choć było 

to sugestywne, nie wystarczyło. Musiałam pokazać nie tylko, że kury preferują ściółkę, ale 

również, że ich preferencja była na tyle silna, że można powiedzieć, że być może cierpią, gdy jej 

nie mają. 

  Kurom zaoferowano wówczas trochę inny wybór. Tym razem musiały wybrać pomiędzy 

klatką z drucianą podłogą, w której znajdowało się jedzenie i woda, a klatką ze ściółką bez 

jedzenia i wody. [...] Rezultat był taki, że spędzały dużo czasu w klatce ze ściółką, a o wiele 

mniej w klatce z drucianą podłogą, mimo że było to jedyne miejsce, gdzie mogły jeść i pić. 

Wówczas wprowadzono komplikację. Kury musiały „pracować”, aby poruszać się między 

klatkami. Musiały albo przeskoczyć z korytarza, albo przecisnąć się przez zasłonę z czarnego 

plastiku. Więc zmiana z jednej klatki na drugą była teraz obarczona kosztami. [...] Kury nadal 

spędzały tę samą ilość czasu w klatce z podłogą drucianą i z jedzeniem, tak jak wówczas, gdy nie 

miały problemu, by do niej wejść. Ale prawie w ogóle nie spędzały czasu w klatce ze ściółką. 

Zwyczajnie nie wydawały się gotowe na pracę czy zapłatę za przedostanie się do klatki ze 

ściółką. [...] Zupełnie inaczej, niż się spodziewałam, ptaki wydawały się mówić, że ściółka tak 

naprawdę nie była dla nich istotna. [Dawkins 1987, s. 157–159] 

    Wyciąga wniosek, że „cierpienie przeżywane przez emocjonalny umysł ujawnia się 

u zwierząt, u których jest on wystarczająco racjonalny, aby móc wpłynąć na warunki 

sprawiające, że cierpią”, a następnie pisze, że „jest również prawdopodobne, że organizmy bez 

umiejętności zrobienia czegoś, aby odsunąć się od źródła cierpienia, nie rozwinęłyby 

umiejętności doświadczania cierpienia. Nie byłoby żadnego ewolucyjnego celu, aby drzewo, 

którego gałęzie są odcinane, mogło cierpieć w milczeniu” (Dawkins 1987, s. 159). Jak 

widzieliśmy w rozdziale 7 (zob. również rozdział 3 przyp.), należy zachować ostrożność, tworząc 

takie ewolucyjne argumenty o funkcji, gdyż historia odgrywa ogromną rolę w ewolucji, ale 

jednocześnie może płatać figle. Jednak pod nieobecność pozytywnych podstaw do przypisywania 

cierpienia lub pozytywnych podstaw do przypuszczania, że są one z takiego czy innego powodu 

systematycznie ukrywane, powinniśmy wywnioskować, iż cierpienia nie ma. Nie powinniśmy 

bać się, że ta surowa zasada doprowadzi nas do lekceważenia innych istot. Nadal zapewnia 

szerokie pole do pozytywnych konkluzji: wiele zwierząt, ale nie wszystkie, ma możliwość 



odczuwania cierpienia w stopniu znaczącym. Bardziej przekonujący argument na rzecz 

humanitarnego traktowania innych zwierząt opiera się na przyznaniu, że istnieją ogromne różnice 

w stopniu doświadczania cierpienia, a nie na usilnym upowszechnianiu nieznośnego dogmatu 

o uniwersalności i równości zwierzęcego bólu. 

  Być może jest to odpowiedź na obiektywne pytanie o obecność bądź brak cierpienia, ale 

nie wyjaśnia moralnych odczuć wzburzonych przez perspektywę wyjaśnienia świadomości w tak 

bezduszny, mechanistyczny sposób. Stawka jest wyższa. 

  Mam farmę w Maine i uwielbiam to, że w moich lasach żyją niedźwiedzie i kojoty. 

Bardzo rzadko widuję te zwierzęta czy nawet tylko ślady ich obecności, lecz po prostu lubię 

wiedzieć, że tam są, i byłbym nieszczęśliwy, gdybym dowiedział się, że odeszły. Nie czułbym 

również, że taka strata zostałaby zrekompensowana, gdyby moi przyjaciele zajmujący się 

sztuczną inteligencją zapełnili las mnóstwem bestii-robotów (choć pomysł ten, gdy go sobie 

szczegółowo wyobrażam, jest urokliwy). Jest dla mnie ważne, że są tam dzikie stworzenia, 

potomkowie dzikich stworzeń, żyjące tak blisko mnie. Podobnie zachwyca mnie, że w Bostonie 

i okolicach odbywają się koncerty, których nie tylko nie wysłuchuję, ale o których w ogóle nie 

wiem. 

  Są to fakty szczególnego rodzaju. Są one dla nas ważne po prostu dlatego, że ważnym dla 

nas elementem środowiska jest nasze przekonanie o środowisku. A skoro nie jest łatwo nas 

oszukać, abyśmy wierzyli w pewne sądy, gdy zniknęło dla nich uzasadnienie, ważne jest dla nas, 

aby te przekonania były prawdziwe, nawet jeśli my sami nie będziemy dostrzegali żadnych 

bezpośrednich na to dowodów. Jak każda inna część środowiska, nasze przekonanie o nim może 

być kruche, złożone z części połączonych ze sobą zarówno przez historyczne wypadki, jak 

i dobrze zaprojektowane ogniwa. Zastanów się na przykład nad delikatną częścią naszego 

przekonania o środowisku dotyczącego tego, co stanie się z naszymi ciałami po śmierci. Niewielu 

ludzi wierzy, że dusza zamieszkuje ciało po śmierci – nawet osoby wierzące w duszę w to nie 

wierzą. A mimo to niewielu z nas, jeśli w ogóle ktokolwiek, tolerowałoby „reformę” zachęcającą 

ludzi do pozbywania się martwych ciał ich najbliższych przez wyrzucanie ich w plastikowych 

workach do śmieci czy też w inny sposób nieceremonialne ich usunięcie. Dlaczego? Nie dlatego, 

że wierzymy, iż zwłoki mogą doświadczyć jakiegoś upokorzenia. Zwłoki nie mogą być 

upokorzone bardziej niż kłoda. A mimo to pomysł taki jest szokujący, odrażający. Dlaczego? 

  Powody są skomplikowane, ale możemy poruszyć teraz kilka prostych kwestii. Osoba to 

nie tylko ciało; osoba ma ciało. Te zwłoki to ciało starego, kochanego Jonesa, środka narracyjnej 

ciężkości, który zawdzięcza swoją realność zarówno wspólnym wysiłkom wzajemnej 

interpretacji heterofenomenologicznej, jak i ciału, w którym nie ma teraz życia. Granice Jonesa 

nie są identyczne z granicami jego ciała, a jego interesy, dzięki ciekawej ludzkiej praktyce snucia 

jaźni, mogą sięgać poza podstawowe, biologiczne interesy, które zapoczątkowały tę praktykę. 

Traktujemy jego zwłoki z szacunkiem, gdyż jest to ważne do podtrzymania przekonania 

o środowisku, w którym wszyscy żyjemy. Jeśli na przykład zaczniemy traktować zwłoki jak 

śmieci, może to zmienić sposób, w jaki traktujemy prawie-zwłoki – tych, którzy nadal żyją, ale 

umierają. Jeśli nie popełnimy błędu, przedłużając rytuały i praktyki tego rodzaju daleko za próg 

śmierci, umierający (i ci, którzy się o nich troszczą) będą musieli stawić czoło lękowi, 

zniewagom, możliwościom, które mogą ich urazić. „Złe” traktowanie zwłok być może nie zrani 

bezpośrednio żadnej umierającej osoby, a z pewnością nie zrani zwłok, ale gdyby stało się to 

powszechną praktyką, a przy tym znaną powszechnie (co jest nieuniknione), znacząco 

zmieniłoby to przekonanie o środowisku otaczającym osobę umierającą. Ludzie zaczęliby 

wyobrażać sobie wydarzenia następujące po ich odejściu inaczej, niż robią to teraz, i w sposób, 

który mógłby być szczególnie przygnębiający. Być może bez żadnego dobrego powodu, ale co 



z tego? Jeśli ludzie mają być przygnębieni, to samo w sobie jest to dobrym powodem, aby nie 

przyjmować takiego podejścia. 

  Istnieją więc pośrednie, lecz nadal godne uznania, usankcjonowane, znaczące powody, by 

dobrze traktować zwłoki. Nie potrzebujemy żadnej mitologii o czymś szczególnym, co miałoby 

zamieszkiwać nasze zwłoki i nadawać im przywileje. Mógłby to być użyteczny mit, który 

należałoby rozpowiedzieć wśród mniej obytych, ale myślenie, że my, lepiej poinformowani, 

musimy podtrzymywać tego rodzaju mity, byłoby skrajnie protekcjonalne. Tak samo istnieją 

dobre racje po temu, aby traktować wszelkie żywe zwierzęta troskliwie i z dbałością. Racje te są 

w pewien sposób niezależne od faktów związanych z tym, jakiego rodzaju ból czują zwierzęta. 

Bardziej bezpośrednio zależą one od faktu, że różne przekonania są obecne w naszej kulturze i są 

dla nas istotne bez względu na to, czy powinny takie być. Skoro są ważne, są ważne. Jednak 

racjonalność przekonań o środowisku – fakt, że głupawe czy bezpodstawne przekonania zwykle 

na dłuższą metę wygasają pomimo przesądów – sugeruje, że coś, co jest istotne teraz, może nie 

pozostać takie na zawsze. 

  Ale jak przewidzieliśmy w rozdziale 2, teoria radykalnie atakująca powszechne 

środowisko przekonań ma realny potencjał, by wyrządzać zło, zadawać cierpienie (na przykład 

u ludzi, którzy szczególnie troszczą się o zwierzęta, bez względu na to, czy to, co przydarza się 

tym zwierzętom, można nazwać cierpieniem). Czy oznacza to, że powinniśmy zaprzestać badania 

tych kwestii ze strachu przed otwarciem puszki Pandory? Mogłoby to być uzasadnione, 

gdybyśmy byli w stanie przekonać samych siebie, że nasze obecne przekonania o środowisku, 

powodowane mitami czy też nie, są zdecydowanie akceptowalnymi moralnie, dobroczynnymi 

przekonaniami, lecz przyznaję, że oczywiście tak nie jest. Ci, którzy martwią się ewentualnymi 

kosztami tego nieproszonego oświecenia, powinni porządnie przyjrzeć się kosztom obecnych 

mitów. Czy naprawdę uważamy, że to, z czym teraz mamy do czynienia, jest warte ochrony 

przez jakiś kreatywny obskurantyzm? Czy na przykład uważamy, że ogromne zasoby powinny 

zostać zarezerwowane, aby zachować urojone perspektywy odnowionego życia umysłowego 

osób głęboko otępiałych, podczas gdy nie ma zasobów, by wzmocnić desperackie, ale 

z pewnością nie urojone, oczekiwania biednych? Mity o świętości życia czy o świadomości mają 

swoje dobre i złe strony. Mogą być użyteczne w tworzeniu barier (przeciwko eutanazji, karze 

śmierci, aborcji, jedzeniu mięsa), robiących wrażenie na osobach bez wyobraźni, lecz za cenę 

obraźliwej hipokryzji czy kuriozalnego samooszukiwania się wśród osób bardziej oświeconych. 

  Bariery absolutne, jak Linia Maginota, rzadko spełniają funkcję, dla której zostały 

zaprojektowane. Kampania, którą swego czasu prowadzono przeciwko materializmowi, okryła 

się już wstydem, a kampania przeciwko „silnej sztucznej inteligencji”, choć z równie dobrymi 

intencjami, jako konkurencyjne może zaproponować jedynie najbardziej wyświechtane modele 

umysłu. Z pewnością lepiej byłoby spróbować docenić nieabsolutne, niewewnętrzne, 

niedychotomiczne podstawy zagadnień moralnych, mogące współistnieć z naszą rosnącą wiedzą 

o wewnętrznym funkcjonowaniu tej najbardziej zadziwiającej maszyny, mózgu. Moralne 

argumenty po obu stronach kwestii na przykład kary śmierci, aborcji, jedzenia mięsa czy 

eksperymentowania na zwierzętach innych niż ludzie podniosą się na wyższy, bardziej właściwy 

poziom, kiedy w sposób całkowity odrzucimy mity, które w każdym przypadku są nie do 

obronienia. 

  4. Wyjaśnienie czy obalenie świadomości? 

 

 

  Kiedy dowiadujemy się, że jedyną różnicą pomiędzy złotem i srebrem jest liczba cząstek 

subatomowych w ich atomach, możemy poczuć się oszukani albo się złościć – ci fizycy czegoś 



nas pozbawili: złotość zniknęła ze złota; odrzucili samą srebrność srebra, którą tak doceniamy. 

A kiedy wyjaśniają, jak odbijanie i absorpcja promieniowania elektromagnetycznego 

odpowiadają za barwy i widzenie barwne, wydaje się, że zaniedbują coś, co jest dla nas 

najważniejsze. Oczywiście jednak coś musi być „pominięte” – w innym wypadku nie 

moglibyśmy rozpocząć wyjaśniania. Pomijanie czegoś nie jest cechą złego wyjaśnienia, ale 

wyjaśnienia udanego. 

  Jedynie teoria wyjaśniająca zdarzenia świadome przez odwołanie do zdarzeń 

nieświadomych mogłaby w ogóle wyjaśnić świadomość. Jeśli twój model tego, jak ból powstaje 

wskutek czynności mózgowych, nadal ma pudełko z napisem „ból”, to nawet jeszcze nie 

zaczynasz wyjaśniać, czym ból jest, a jeśli twój model świadomości rozwija się dobrze do 

magicznego momentu, w którym musisz powiedzieć „a następnie staje się cud”, nie zaczynasz 

nawet wyjaśniania, czym jest świadomość. 

  Prowadzi to niektórych ludzi do stwierdzenia, że świadomości nigdy nie będzie można 

wyjaśnić. Ale dlaczego miałaby ona być jedyną rzeczą, której nie można wyjaśnić? Ciała stałe, 

ciecze i gazy mogą zostać wyjaśnione w kategoriach rzeczy, które same w sobie nie są ciałami 

stałymi, cieczami i gazami. Życie również może być wyjaśnione w kategoriach rzeczy, które 

same w sobie żywe nie są – a wyjaśnienie nie pozostawia rzeczy żyjących bez życia. 

Przypuszczam, że iluzja tego, iż świadomość jest wyjątkowa, pojawia się, gdyż nie udaje nam się 

zrozumieć najważniejszej cechy dobrego wyjaśnienia. Błędnie myśląc, że wyjaśnienie czegoś nas 

pozbawia, chcemy ocalić coś, co w innym przypadku zostałoby zagubione, wkładając to 

z powrotem do obserwatora jako quale – czy jakąś inną „wewnętrznie” cudowną właściwość. 

Psyche staje się ochronną spódnicą, pod którą mogą ukryć się wszystkie te ukochane kociaki. 

Mogą istnieć powody, by sądzić, że świadomość nie może być wyjaśniona, ale mam nadzieję, iż 

udało mi się pokazać, że istnieją dobre racje, by sądzić, że może. 

  Moje wyjaśnienie świadomości bynajmniej nie jest pełne. Można by nawet powiedzieć, 

że jest dopiero początkiem, bo jest początkiem, gdyż dzięki niemu pryska czar magicznego kręgu 

idei, sprawiających, że wyjaśnienie świadomości wydaje się niemożliwe. Nie zastąpiłem teorii 

metaforycznej, teatru kartezjańskiego, teorią niemetaforyczną („dosłowną, naukową”). Tak 

naprawdę jedynie zastąpiłem jedną rodzinę metafor i obrazów inną, zamieniając teatr, świadka, 

centralnego nadawacza sensów, wymysł na oprogramowanie, maszyny wirtualne, wielokrotne 

szkice, pandemonium homunkulusów. Można powiedzieć, że to jedynie wojna na metafory – ale 

one nie są „tylko” metaforami; są narzędziami myślenia. Nikt nie może myśleć o świadomości 

bez nich, więc należy wyposażyć się w najlepszy dostępny zestaw tych narzędzi. Zobaczmy, co 

z ich pomocą zbudowaliśmy. Czyż można by sobie teraz bez nich poradzić? 

 



    Załącznik A (dla filozofów) 

 

 

  W książce są miejsca, w których pośpiesznie i bez komentarza przechodzę nad istotnymi, 

filozoficznymi sporami, czy, innymi słowy, skandalicznie nie wypełniam standardowych 

obowiązków filozofa akademickiego. Filozofowie, którzy czytali manuskrypt tej książki, pytali 

o te luki. Ich pytania dotyczą kwestii, które mogą nie interesować osób niebędących filozofami, 

ale zasługują na odpowiedzi. 

  Chyba wystrychnąłeś nas na dudka w rozdziale 11, w dialogu z Ottonem, gdy pokrótce 

przedstawiasz „przeczucia” jako akty mowy bez aktora i mowy, a następnie rewidujesz swoją 

własną karykaturę, zastępując przeczucia „wydarzeniami ustalania treści” bez żadnego dalszego 

wyjaśnienia. Czy nie jest to kluczowy ruch w całej tej teorii? 

  Rzeczywiście. Jest to główny punkt styczności z drugą połową mojej teorii umysłu, teorią 

treści czy intencjonalności przedstawionej ostatnio w The Intentional Stance. W książce jest 

wiele innych miejsc, gdzie opieram się na tej teorii, ale to punkt, w którym jest ona chyba 

kluczowa. Bez tej teorii treści byłoby to miejsce, w którym moja własna teoria powiedziałaby 

„a potem staje się cud”. Moja główna strategia zawsze była taka sama: najpierw rozwinąć 

koncepcję treści, która jest niezależna od świadomości i bardziej fundamentalna od niej – 

koncepcję treści, która równo traktuje wszelkie nieświadome ustalanie treści (w mózgach, 

w komputerach, w „rozpoznawaniu” przez ewolucję właściwości konstrukcji wytworzonych 

przez dobór) – a następnie zbudować na tej podstawie koncepcję świadomości. Najpierw treść, 

potem świadomość. Dwie połowy Brainstorms podsumowują tę strategię, ale gdy połówki teorii 

rosły, przerosły jeden tom. Ta książka jest trzecim urzeczywistnieniem tego przedsięwzięcia. Ta 

strategia jest oczywiście kompletnym przeciwieństwem wizji Nagela i Searle’a, którzy, każdy na 

swój sposób, obstają przy tym, że świadomość należy traktować jako podstawę. Powodem, dla 

którego tak prędko zostawiłem za sobą ten prawdziwie istotny temat w rozdziale 11, jest to, że 

nie wiedziałem, jak można by skrócić setki stron analizy i argumentacji, które poświęciłem teorii 

treści, do czegoś zarówno precyzyjnego, jak i przystępnego. Jeśli zatem myślisz, że na tych 

stronach spłatałem ci figla, proszę cię o lekturę bardziej rozbudowanej wersji w innych 

publikacjach, które przywołuję w bibliografii. 

  Wydaje się jednak istnieć napięcie – jeśli nie oczywista sprzeczność – między dwiema 

połówkami twojej teorii. Nastawienie intencjonalne zakłada (bądź wspiera) racjonalność, a stąd 

jedność podmiotu działającego – systemu intencjonalnego – podczas gdy model wielokrotnych 

szkiców całkowicie sprzeciwia się tej centralnej jedności. Jak zatem według ciebie należy 

rozumieć umysł? 

  Wszystko zależy od tego, z jak daleka patrzysz. Im bliżej podejdziesz, tym lepiej 

zobaczysz niejednorodność, wielorakość i konkurowanie. Głównym źródłem mitu o teatrze 

kartezjańskim jest w końcu leniwe ekstrapolowanie nastawienia intencjonalnego do oporu. 

Traktowanie złożonej, poruszającej się jednostki jako podmiotu o jednym umyśle genialnie 

ułatwia dostrzeżenie wzorca we wszystkich czynnościach; ta taktyka przychodzi nam naturalnie 

i jest prawdopodobnie preferowana nawet genetycznie jako sposób postrzegania i myślenia. Gdy 

jednak staramy się tworzyć nauki o umyśle, musimy nauczyć się powstrzymywać 

i przekierowywać te nawyki myślowe, rozbijając podmiot o jednym umyśle na minipodmioty 

i mikropodmioty (bez jednego szefa). Wówczas dostrzeżemy, że wiele pozornych zjawisk 

świadomego przeżywania jest błędnie opisanych przez tradycyjną, unitarną taktykę. To napięcie 

amortyzują naciągane utożsamienia elementów heterofenomenologicznych (rozumianych 

z tradycyjnej perspektywy) ze zdarzeniami ustalania treści w mózgu (rozumianych z nowej 



perspektywy). 

  Filozofowie często zwracają uwagę na idealizacje taktyki tradycyjnej, ale już nie tak 

często się na nie godzą. Na przykład sporo literatury filozoficznej skupia się na trudności logiki 

zwrotnych stanów przekonań i wiedzy, a zapoczątkowane to zostało przez Jaakko Hintikkę. 

Jedna z istotnych idealizacji formalizacji Hintikki, jak sam to przyznał, polegała na tym, że 

zdania podlegające zaprezentowanej przez niego logice „muszą powstać przy jednej i tej samej 

okazji. [...] Pojęcie zapominania nie daje się zastosować w granicach takiej okazji” (Hintikka 

1962, s. 7). Waga takiego ograniczenia, twierdzi Hintikka, nie zawsze była dostrzegana – 

a zwykle gubiła się we mgle kontrowersji późniejszych sporów. Uznaje on, że to kwantowanie 

„okazji” jest koniecznym uproszczeniem, wymaganym do jego formalizacji 

zdroworozsądkowych pojęć przekonań i wiedzy; umiejscawia treść w jakiejś chwili i w ten 

sposób ustala tożsamość sądu, o którym jest mowa. Uważam tu, że ta sztuczna indywiduacja 

„stanów” i „momentów” jest jedną z cech zmieniających te pojęcia psychologii potocznej 

w fantazje, gdy staramy się je odnieść do złożoności procesów w mózgu. 

  Czy w takim razie uważasz, że są świadome przeżycia? Czy jesteś zwolennikiem teorii 

identyczności, materialistą eliminacyjnym, funkcjonalistą, instrumentalistą? 

  Rzeczywiście nie wyrażam mojej teorii w postaci jednego, formalnego, odpowiednio 

skwantyfikowanego sądu. Wypełnianie formuły ∀x x jest świadomym przeżyciem wtedy i tylko 

wtedy, gdy... i bronienie jej przeciw zaproponowanym kontrprzykładom nie jest dobrą metodą 

rozwijania teorii świadomości – myślę, że pokazałem dlaczego. Niebezpośredniość metody 

heterofenomenologicznej pozwala uniknąć nieuzasadnionego obowiązku „identyfikowania” czy 

„redukowania” (domniemanych) bytów zamieszkujących ontologię osób badanych. Czy 

antropologowie identyfikują Feenomana z poznanym chłopakiem, który dokonuje wszystkich 

dobrych czynów w dżungli, czy są „eliminacjonistami”, jeśli chodzi o Feenomana? Gdyby 

dobrze wykonali swoją pracę, jedyna nierozstrzygnięta kwestia wymagałaby decyzji z zakresu 

polityki dyplomatycznej, nie doktryny naukowej czy filozoficznej. W pewnym sensie można by 

powiedzieć, że moja teoria identyfikuje świadome przeżycia ze zdarzeniami w mózgu niosącymi 

informacje – skoro dzieje się tylko to, wiele zdarzeń w mózgu jest niezwykle podobnych do 

mieszkańców światów heterofenomenologicznych podmiotów. Jednak inne właściwości 

elementów heterofenomenologicznych mogą zostać uznane za „esencjalne” – na przykład 

pozycja, jaką zajmują te elementy w subiektywnych sekwencjach czasowych. Wówczas nie 

mogłyby bez pogwałcenia prawa Leibniza zostać utożsamione z dostępnymi zdarzeniami 

mózgowymi, które mogą przebiegać w innej kolejności. 

  Kwestia dotycząca tego, czy traktować część heterofenomenologicznego świata podmiotu 

jako użyteczną fikcję, czy może raczej jako naciąganą prawdę, nie zawsze jest sprawą 

zasługującą na wiele uwagi. Czy wyobrażenia umysłowe są prawdziwe? Istnieją prawdziwe 

struktury danych w ludzkich mózgach, które są właściwie wyobrażeniami – czy to są 

wyobrażenia umysłowe, o które pytamy? Jeśli tak, to owszem; jeśli nie, to nie. Czy qualia są 

definiowalne funkcjonalnie? Nie, ponieważ nie istnieją właściwości takie jak qualia. Lub też nie, 

gdyż qualia są dyspozycyjnymi właściwościami mózgów, które nie są ściśle definiowalne 

w kategoriach funkcjonalnych. Lub tak, bo jeśli naprawdę zrozumielibyśmy wszystko na temat 

funkcjonowania układu nerwowego, to zrozumielibyśmy wszystko na temat właściwości, 

o których ludzie rzeczywiście mówią, gdy twierdzą, że mówią o swoich qualiach. 

  Czy jestem więc funkcjonalistą? Tak i nie. Nie jestem funkcjonalistą maszyny Turinga, 

ale też wątpię, aby ktokolwiek kiedykolwiek nim był, a szkoda, bo musi się marnować aż tyle 

dobrych kontrargumentów. Jestem oczywiście rodzajem „teleofunkcjonalisty”, być może 

pierwszym teleofunkcjonalistą (w Content and Consciousness), ale, jak cały czas powtarzam 



i podkreślam w dyskusji o ewolucji i qualiach, nie popełniam błędu próby definiowania 

wszystkich najistotniejszych różnic umysłowych w kategoriach funkcji biologicznych. 

Oznaczałoby to rażąco błędne odczytywanie Darwina. 

  Czy jestem instrumentalistą? Myślę, że w artykule Rzeczywiste wzorce (1991a/2008) 

pokazałem, dlaczego jest to kiepsko postawione pytanie. Czy ból jest prawdziwy? Jest tak 

prawdziwy jak fryzury, dolary, szanse, ludzie i środki ciężkości, ale jak bardzo wszystko to jest 

prawdziwe? Te dychotomiczne pytania wynikają z zapotrzebowania na wypełnienie powyższej, 

skwantyfikowanej formuły, a niektórzy filozofowie uważają, że teorię umysłu tworzy się przez 

obmyślanie kuloodpornego sądu tego rodzaju, a następnie jego bronienie. Zwykły sąd logiczny 

nie jest teorią, jest sloganem; a niektórzy filozofowie nie teoretyzują, tylko udoskonalają slogany. 

W jakim celu to robią? Jaki mętlik zostałby uporządkowany, jakie byłyby postępy w otwieraniu 

nowych perspektyw, gdyby coś takiego się udało? Czy naprawdę potrzebujesz czegoś do 

wydrukowania na koszulce? Niektórzy cyzelatorzy sloganów są w tym niezwykle dobrzy, ale jak 

mądrze powiedział kiedyś psycholog Donald Hebb, „jeśli nie warto tego robić, nie warto tego 

robić dobrze”. 

  Nie zamierzam twierdzić, że ostrożna definicja i jej krytyka przez kontrprzykłady nigdy 

nie są cennymi ćwiczeniami. Weźmy przykład definicji barwy. Ostatnie analizy i próby jej 

zdefiniowania przez filozofów były pouczające. Udało im się wyjaśnić to pojęcie i odeprzeć 

prawdziwe nieporozumienia. Biorąc pod uwagę troskę, jaką przejawiają w ostatnim czasie 

filozofowie starający się precyzyjnie zdefiniować pojęcie barwy, pogląd, że barwy są 

właściwościami odbijania światła od powierzchni przedmiotów lub od przezroczystych obiektów, 

jest skandalicznym uproszczeniem. Jakie dokładnie właściwości odbijania? Myślę, że 

wyjaśniłem, dlaczego próba odpowiedzi na to pytanie byłaby stratą czasu; jedyna naprawdę 

precyzyjna odpowiedź nie mogłaby być zwięzła, z dobrze rozumianych przez nas powodów. 

Oznacza to, że trudno spotkać „niekolistą” definicję. I co z tego? Czy naprawdę uważam, że to 

proste posunięcie może obalić stanowiska moich przeciwników? (Poza wcześniej cytowanymi 

autorami wspomniałbym też o Strawsonie 1989 oraz Boghossianie i Vellemanie 1989, 1991). 

Tak, ale ta historia jest długa, więc przerzucę piłkę na ich stronę. 

  Czy twoje stanowisko nie jest koniec końców odmianą weryfikacjonizmu? 

  W ostatnim czasie filozofowie zdołali przekonać siebie samych – oraz wiele niewinnych 

osób postronnych – że weryfikacjonizm zawsze jest grzechem. Pod wpływem na przykład 

Searle’a i Putnama, neuronaukowiec Gerald Edelman pośpiesznie wycofuje się ze stanowiska 

bliskiego weryfikacjonizmowi: „Nieobecność dowodu samoświadomości u zwierząt, 

z wyłączeniem szympansów, nie pozwala nam na uznawanie, że nie posiadają 

samoświadomości” (Edelman 1989, s. 280). Fuj! Odwagi! Z pewnością nie tylko możemy 

uznawać, że jej nie mają, ale możemy zbadać racje stojące za tym uznaniem, a jeśli znajdziemy 

silne, pozytywne powody do tego, aby mu zaprzeczyć, powinniśmy to zrobić. Czas, aby wahadło 

wychyliło się w drugą stronę. W komentarzu do mojej wcześniejszej krytyki Nagela (Dennett 

1982a) Richard Rorty stwierdził kiedyś: 

    Dennett uważa, że można być sceptycznym wobec tezy Nagela na temat bogatego 

fenomenologicznie, wewnętrznego życia nietoperzy „bez równoczesnego stawania się przaśnym 

weryfikacjonistą”. A ja nie. Myślę, że sceptycyzm wobec intuicji, o jakich mówią Nagel i Searle, 

jest przekonujący, tylko jeśli jest oparty na ogólnych względach metodologicznych dotyczących 

statusu intuicji. Ogólnym zarzutem weryfikacjonisty do realistów jest to, że twierdzi on, że 

istnieją różnice (na przykład między nietoperzami z życiem prywatnym i bez, psami 

z wewnętrzną intencjonalnością i bez), które nie mają znaczenia: to, że jego intuicje nie mogą 

zostać włączone w schemat wyjaśniający, ponieważ są „kołami, które można obracać bez 



poruszania czegoś innego” [Wittgenstein 1953/2000, I, par. 271]. Wydaje mi się to dobrym 

zarzutem, a zarazem jedynym, który musimy wysunąć. [Rorty 1982a, s. 342–343; zob. też Rorty 

1982b] 

    Zgodziłem się, lecz zaproponowałem delikatną (o 0,742) zmianę twierdzenia: 

„z dopingującym mi profesorem Rortym..., jestem gotów wyjść z szafy jako pewnego rodzaju 

weryfikacjonista, ale, proszę, oby nie przaśny; bądźmy wykwintnymi weryfikacjonistami” 

(Dennett 1982b, s. 355). Ta książka obiera ten kurs, przekonując, że jeśli nie będziemy 

wykwintnymi weryfikacjonistami, to zaczniemy w końcu tolerować wszelki nonsens: 

epifenomenalizm, zombi, nierozróżnialne odwrócone spektra, świadome pluszaki, świadome 

siebie pająki. 

  Najbardziej problematyczna kwestia dla tego rodzaju weryfikacjonizmu, jaki wspieram, 

pojawia się w rozdziale 5, w argumencie mającym na celu pokazanie, że skoro nie ma i może nie 

być dowodu na potwierdzenie modelu świadomości orwellowskiej lub stalinowskiej, to 

pozbywamy się tego dylematu. Standardowa reakcja na to weryfikacjonistyczne stwierdzenie jest 

taka, że z góry przesądzam bieg nauki; skąd wiem, że nowe odkrycia w dziedzinie neuronauki nie 

ujawnią nowych podstaw do poczynienia takiego rozróżnienia? Odpowiedź – nieczęsto dziś 

słyszana – jest prosta: w przypadku pewnych pojęć (nie wszystkich, ale niektórych) możemy być 

pewni, że wiemy wystarczająco dużo, a cokolwiek pojawi się w przyszłości w nauce, nie otworzy 

to takich możliwości. Rozważmy na przykład hipotezę, że wszechświat jest w pozycji 

„normalnej”, i jej zaprzeczenie, że wszechświat jest do góry nogami. Czy są to dobre hipotezy? 

Czy jest lub mógłby to być problem? Czy jest weryfikacjonistycznym błędem uważać, że bez 

względu na to, jakie rewolucje nastąpią w kosmologii, nie zmienią tej „dysputy” na spór, który 

może być rozstrzygnięty przez fakty empiryczne? 

  Ale jesteś behawiorystą pewnego rodzaju, prawda? 

  To pytanie zostało już kiedyś zadane i chętnie wesprę odpowiedź, którą dał na nie 

Wittgenstein (1953/2000). 

    307. „Czy nie jesteś jednak zamaskowanym behawiorystą? Czy nie utrzymujesz 

w gruncie rzeczy, że poza ludzkim zachowaniem wszystko jest fikcją?” – Jeśli mówię tu o fikcji, 

to o fikcji gramatycznej. 

  308. W jaki sposób pojawia się filozoficzny problem zjawisk i stanów psychicznych oraz 

behawioryzmu? – Pierwszy krok jest całkiem niepozorny. Mówi się o stanach i zjawiskach, 

pozostawiając kwestię ich natury otwartą! Może kiedyś dowiemy się o nich więcej – myślimy 

sobie. Ale właśnie przez to związaliśmy się z określonym ujęciem sprawy. Mamy bowiem 

określone pojęcie o tym, co znaczy: poznać bliżej pewne zjawisko. (Decydujący krok w sztuczce 

kuglarskiej został zrobiony, a właśnie on zdawał się całkiem niewinny.) – I oto rozpada się 

porównanie, które miałoby uczynić nasze myśli zrozumiałymi. Trzeba więc zakwestionować ów 

niezrozumiany jeszcze proces w niezbadanym jeszcze medium. A wtedy wydaje się, że 

zakwestionowaliśmy zjawiska psychiczne. A przecież nie chcemy ich bynajmniej kwestionować! 

    Kilku filozofów postrzega to, co robię, jako rodzaj powtórzenia ataku Wittgensteina na 

„przedmioty” świadomego przeżycia. I właśnie tak jest. Jak wyjaśnia paragraf 308, jeśli chcemy 

uniknąć kuglarskiej sztuczki, musimy najpierw zrozumieć „naturę” psychicznych zjawisk 

i stanów. Dlatego potrzebowałem dziewięciu długich rozdziałów, aby dojść do momentu, 

w którym mogłem rozprawić się z problemami w ich typowo filozoficznym przebraniu – to 

znaczy w ich błędnym przebraniu. Mój dług wobec Wittgensteina jest ogromny i dawny. Gdy 

byłem studentem, był moim bohaterem, więc poszedłem na studia doktoranckie do Oksfordu, bo 

wydawało się, że jest tam bohaterem wszystkich. Kiedy zdałem sobie sprawę z tego, jak mało 

rozumieli go (według mnie) inni doktoranci, porzuciłem chęć „bycia” wittgensteinistą i po prostu 



wykorzystałem w mojej pracy to, czego nauczyłem się z Dociekań. 

 



    Załącznik B (dla naukowców) 

 

 

  Filozofów często oskarża się o upodobanie do psychologii kanapowej (czy też 

neuronauki, fizyki itd.) i jest wiele wstydliwych opowieści o filozofach, których pewne 

aprioryczne deklaracje zostały następnie obalone w laboratorium. Jedna z racjonalnych reakcji na 

to znane ryzyko to ostrożne wycofanie się filozofa w takie obszary pojęciowe, gdzie jest małe 

bądź żadne ryzyko powiedzenia czegoś, co mogłoby zostać obalone (lub potwierdzone) przez 

empiryczne odkrycie. Kolejną racjonalną reakcją jest badanie, w zaciszu własnego gabinetu, 

najlepszych wyników laboratoryjnych, największych prac empirycznie ugruntowanych 

teoretyków, a następnie przejście do swojej filozofii i próba wyjaśnienia pojęciowych przeszkód, 

a nawet okazjonalne wystawianie się w taki czy inny sposób na ryzyko w celu jasnego wskazania 

następstw pewnych szczególnych idei teoretycznych. Jeśli chodzi o kwestie pojęciowe, 

naukowcy nie są bardziej odporni na zamęt niż amatorzy. Naukowcy spędzają w końcu sporo 

swojego czasu na kanapach, próbując się zorientować, jak interpretować rezultaty różnych 

eksperymentów, a to, co wówczas robią, niepostrzeżenie łączy się z tym, co robią filozofowie. 

Sprawa ryzykowna, choć pobudzająca. 

  Oto zatem kilka nie całkiem jeszcze rozwiniętych pomysłów na doświadczenia, mające 

przetestować następstwa przedstawionego przeze mnie modelu świadomości, które nie przebiły 

się przez ogień moich cierpliwych krytyków albo zostały uznane przez nich za już 

przeprowadzone. (Moje wyniki w tej drugiej kategorii są wystarczająco dobre, by zachęcić mnie 

do dalszego uporu). Jako filozof staram się, aby mój model był jak najogólniejszy i maksymalnie 

neutralny, jeśli więc mi się to udało, te eksperymenty powinny jedynie pomóc ustalić, w jakim 

stopniu jakaś wersja mojego modelu jest potwierdzona; jeśli model byłby zupełnie błędny, 

zostałby całkowicie obalony, a ja zawstydzony. 

  Czas i umiejscowienie w czasie 

 

 

  Jeśli subiektywna sekwencja jest wynikiem interpretacji, a nie bezpośrednio odwzorowuje 

prawdziwy ciąg zdarzeń, możliwe powinno być wytworzenie silnych, interpretacyjnych efektów 

różnego rodzaju, niezależnych od rzeczywistego umiejscowienia w czasie. 

  1. Pająk chodzi: delikatne, kolejne dotknięcia, podobne do „skórnego królika”, ale mające 

wytworzyć iluzoryczne oceny kierunku. Prostym przypadkiem byłyby dwa dotknięcia 

rozdzielone w przestrzeni i czasie, w podobnym zakresie jak zjawisko wizualnego phi, 

a zadaniem byłaby ocena kierunku „chodzenia” (co jest logicznie równoważne sekwencji, ale 

fenomenologicznie sądem bardziej „bezpośrednim”). Moje przypuszczenie: standardowe efekty 

zjawiska phi zależą od długości przerwy między bodźcami, a większa wyrazistość powstanie na 

powierzchniach o wysokiej rozdzielczości, jak koniuszek palca czy usta. 

  Poprośmy jednak badanego, aby ustawił prawy i lewy palec wskazujący obok siebie, 

i doprowadźmy pierwszy bodziec do jednego koniuszka, a drugi do drugiego. Powinno nastąpić 

o wiele gorsze rozpoznanie kierunku ze względu na wymóg, że porównania muszą być 

bilateralne. Następnie dodajmy „pomoc” wizualną; pozwólmy badanemu obserwować stymulację 

palca, ale niech będzie to błędny obraz: przygotujmy urządzenia tak, aby dorozumiany kierunek 

wizualny był kierunkiem przeciwnym do kierunku wyznaczonego przez rzeczywistą sekwencję 

dotknięć. Moje przypuszczenie: badany będzie w sposób pewny wyrażał błędne oceny, 

odrzucając czy usuwając rzeczywistą sekwencję informacji dostępnych poprzez receptory 

dotykowe. Jeśli efekt będzie bardzo silny, może nawet odrzucić ocenę unilateralną czy 



pochodzącą z jednego palca, która była bardzo trafna pod nieobecność informacji wizualnych. 

  2. Odwrócenie filmu: osoby badane proszone są o rozróżnienie krótkich „ujęć” kinowych 

czy filmowych, a niektóre z nich zostały odwrócone lub pojawiają się w nich zakłócenia bądź 

anomalne sekwencje. Montażyści mają swoje sztuczki oraz mnóstwo wiedzy tajemnej, związanej 

z niepoprawnym ustawianiem kolejności kadrów filmu. Czasem celowo łączą ze scenami kadry 

w nieodpowiedniej kolejności, aby wytworzyć efekty specjalne – na przykład, aby wyostrzyć lęk 

czy szok w scenach horroru. Niektóre wydarzenia w sposób naturalny są silnie uporządkowane; 

wszyscy cieszyliśmy się, widząc film, w którym nurek wyłania się, poczynając od stóp, z plusku 

w basenie i skacze, lekki i suchy, na trampolinę. Inne wydarzenia są niezauważalnie możliwe do 

odwrócenia – na przykład trzepocząca flaga – podczas gdy inne są pośrednie; może nie być tak 

łatwe stwierdzenie, czy odbijająca się piłka poruszała się do przodu, czy do tyłu. Moje 

przypuszczenie: ludzie nie będą sobie dobrze dawać radę z rozróżnianiem odwróceń, w których 

nie ma żadnej interpretacyjnej stronniczości – w których sama sekwencja musi zostać wykryta 

i zapamiętana. Na przykład, gdy ciągłość ruchu oraz rozmiar i kształt różnic są w miarę 

niezmienne, badani prawdopodobnie o wiele gorzej będą sobie dawać radę z rozróżnianiem 

(ponowną identyfikacją) sekwencji niemających stronniczej interpretacji kierunkowej oraz 

z odróżnianiem ich od ich odwróceń i innych przekształceń. (Eksperymenty z rozróżnianiem 

melodii byłyby odpowiednikiem słuchowym). 

  3. Pisanie na stopie: eksperyment zaprojektowany, aby zdezorganizować oceny oparte na 

interpretacji „czasów przybycia” do „centralnej dostępności”. Przypuśćmy, że bierzesz ołówek 

i piszesz jakieś litery na boku swojej bosej stopy bez obserwowania tego, co robisz. Sygnały 

z receptorów dotykowych w twojej stopie „potwierdziłyby”, że czynności intencjonalnego 

pisania zostały odpowiednio zrealizowane przez ołówek w twojej ręce. Teraz dodaj widzenie 

pośrednie, monitor telewizyjny, pokazujący, jak piszesz ręką na stopie, ale z kamerą umieszczoną 

w taki sposób, że koniuszek ołówka na stopie jest zasłonięty przez rękę trzymającą ołówek. Te 

sygnały wizualne dodałyby kolejne potwierdzenie wykonania twoich intencjonalnych czynności. 

Teraz jednak włóż do odtwarzacza taśmę z opóźnieniem (jedna czy dwie klatki, każda z nich 

długości 33 milisekund), aby potwierdzenie wizualne zawsze było odrobinę, ale stale, opóźnione. 

Przypuszczam, że badani szybko by się do tego dostosowali. (Mam taką nadzieję, gdyż kolejny 

krok jest bardzo ciekawy). Gdy już przyzwyczaili się do tej sytuacji, to gdyby nagle usunąć 

opóźnienie, zinterpretowaliby rezultat jako poczucie, że ołówek się zgina, ponieważ percepcja 

trajektorii jego koniuszka byłaby opóźniona względem informacji wizualnych, jak gdyby ciągnął 

się on na moment przed jego spodziewaną trajektorią. 

  4. Dopasowywanie opóźnienia na karuzeli Greya Waltera: dalszy eksperyment mierzący 

długość opóźnienia wymaganego, aby wyeliminować efekt „rzutnika prekognitywnego”. 

Przypuszczam, że długość będzie znacznie mniejsza niż 300–500 milisekund, których można by 

się spodziewać przez rozszerzenie stalinowskiego modelu Libeta. 

  Modele i pandemonium doboru słów 

 

 

  Jak można pokazać, że „słowa chcą zostać wypowiedziane”? Czy dokonywanie 

przypadkowych odkryć może być kontrolowane eksperymentalnie? Dotychczasowe 

eksperymenty Levelta wykazały zaskakująco negatywne rezultaty (zob. przypis 77 na s. 174). 

Pewna ich odmiana, którą chciałbym zobaczyć, otworzyłaby możliwości „kreatywnego” użycia 

słów przez badanego, jednocześnie dyskretnie dostarczając różnych surowców do środowiska, 

aby włączył je on w swoje realizacje językowe. Na przykład badany mógłby być 

przygotowywany do eksperymentu w dwóch różnych, wstępnych otoczeniach, w których różne 



słowa: zaskakujące, żywe, odrobinę nowe czy nie na miejscu zostałyby „przypadkiem” 

pozostawione wokół niego (na plakatach na ścianie, w instrukcjach dla niego itp.); następnie 

badanemu dano by szansę, aby wyraził się na tematy, w których te docelowe wyrażenia nie 

miałyby dużej szansy się pojawić, a w taki sposób ugruntowanie we wstępie pokazałoby, że 

docelowe wyrażenia zostały „włączone” i się czaiły, szukając możliwości bycia użytymi. 

Nieodnalezienie żadnego efektu wsparłoby model Levelta; odnalezienie dużego efektu 

(zwłaszcza gdyby wykorzystane zostały „wymuszone” możliwości) wsparłoby model 

pandemonium. 

  Eksperymenty z wykorzystaniem okulografu 

 

 

  1. „Ślepowidzenie” u normalnych badanych: eksperymenty z normalnymi osobami 

badanymi wykorzystujące okulograf pokazały, że gdy bodziec na obrzeżu dołka środkowego jest 

zmieniony podczas sakkady, badani tego nie zauważają (nie relacjonują żadnego odczucia 

zmiany), ale pojawiają się efekty rozszerzenia – czas identyfikacji drugiego bodźca jest skrócony 

lub nie zależy od informacji zebranych z oryginalnego bodźca na obrzeżu dołka środkowego. 

Jeśli badani w takich warunkach dokonują wymuszonego odgadnięcia dotyczącego tego, czy 

bodziec został zmieniony (lub czy pierwotny bodziec był, powiedzmy, wielką czy małą literą), to 

czy ilość prawidłowych odgadnięć będzie większa niż przypadkowa? Przypuszczam, że tak, 

z wielu interesujących powodów, ale nie większa niż w najlepszych przypadkach ślepowidzenia. 

  2. Eksperymenty „tapetowe”: używając okulografu i zmieniając zarówno spore, jak 

i niewielkie właściwości powtarzających się pól wzorów na „tapecie” na obrzeżach dołka 

środkowego podczas sakkad, ustal, co mogłoby oddalić wniosek o „obrazach wielu Marilyn”. 

(Zaskoczyły mnie najnowsze rezultaty Ramachandrana i Gregory’ego, więc zaryzykuję 

i powiem, że prawdopodobnie nie zaistnieją wykrywalne stopniowe efekty, chociaż na 

poziomach, na których badani zauważą zmiany, mogą oni również odebrać je jako dziwne, 

złudne ruchy). 

  3. Barwna szachownica: eksperyment zaprojektowany, aby pokazać, jak niewiele jest 

w „obszarze pola widzenia”. Badani dostają zadanie identyfikacji bądź reidentyfikacji 

wymagającej wielu sakkad po poruszającej się scenie: oglądają animowane, czarno-białe postacie 

pokazane na tle losowo pokolorowanej szachownicy. Pola na niej są dosyć duże – na przykład 

ekran jest podzielony na sieć 12 × 18 barwnych kwadratów losowo wypełnionych różnymi 

barwami. (Barwy wybrane są losowo, aby ich schemat nie miał żadnego znaczenia dla zadania 

wzrokowego nałożonego na to tło). Pomiędzy kwadratami powinny być różnice jasności, aby nie 

pojawił się efekt Liebmanna, a dla każdego kwadratu powinna być przygotowana barwa 

konkurencyjna o tej samej jasności: taka, która w przypadku zamiany z barwą aktualnie 

wypełniającą kwadrat nie stworzy radykalnie innych krawędzi jasności na brzegach (wszystko to, 

aby uciszyć detektory krawędzi i jasności). Następnie załóżmy, że podczas sakkad barwy na 

szachownicy zostają zmienione; obserwatorzy zauważyliby, jak jeden lub więcej kwadratów 

zmienia barwę kilka razy na sekundę. Moje przypuszczenie: zaistnieją warunki, w których badani 

będą całkowicie nieświadomi faktu, że spora część „tła” nagle zmienia barwę. Dlaczego? 

Ponieważ system wzrokowy obrzeża dołka środkowego jest przede wszystkim systemem 

alarmowym, złożonym z wartowników zaprogramowanych tak, aby wywołać sakkady, gdy 

zostaje zauważona zmiana; taki system nie zawracałby sobie głowy śledzeniem nieistotnych barw 

pomiędzy fiksacjami, a więc nie pozostałoby mu nic, z czym mógłby porównać nową barwę. 

(Zależy to oczywiście od tego, jak „szybki jest film” w obszarach reagujących na kolor na 

obrzeżach dołka środkowego; może zaistnieć długaśny okres refrakcji, który zlikwiduje 



przewidywany przeze mnie efekt). 

 



  Posłowie: 

 

  Jak nie czytać Dennetta? 

 

 

  Książka Świadomość ukazała się po angielsku w roku 1991, czyli ćwierć wieku temu. 

Mogłoby się zdawać, że nie ma sensu jej tłumaczyć i publikować w Polsce, bo badania nad 

świadomością poszły dalej – autor przecież nie jest jasnowidzem i nie był w stanie przewidzieć 

wszystkiego, co odkryto później. Tak też sądził wydawca książki Słodkie sny (Dennett 2007), 

której przekładu dokonałem w roku 2007 (w oryginale wyszła drukiem dwa lata wcześniej). 

Poprzedziłem ją wówczas wstępem, gdyż bez uwzględnienia tego, co Daniel Dennett napisał 

w Świadomości, Słodkie sny są mało zrozumiałe. W istocie jednak to Świadomość powinna była 

się ukazać wcześniej. 

  Pomimo upływu dwudziestu pięciu lat pozostaje niesłychanie wpływowa jako punkt 

odniesienia – zarówno negatywny, jak i pozytywny. A jednocześnie jest przedmiotem 

nieustannych przeinaczeń i krytyki. W Słodkich snach Dennett starał się odpowiedzieć na 

chybione zarzuty, lecz legendy, którymi obrastają niektóre książki, czasem przesłaniają ich 

rzeczywistą treść. Nakreślę więc pewne mity, a potem pokrótce zarysuję, jak zmieniały się 

badania nad świadomością w ostatnim ćwierćwieczu. Na deser zostawię zaś pytanie, jak 

należałoby krytykować Dennetta, żeby dyskusja była naprawdę merytoryczna. 

  1. Krwiożerczy redukcjonizm 

 

 

  Najczęstszym zarzutem stawianym Dennettowi jest to, że eliminuje on świadomość. 

Angielski tytuł to Consciousness Explained – a więc dosłownie „Świadomość wyjaśniona”, 

a może lepiej „Wyjaśnianie świadomości”; krytycy dodają słówko „away” – co miałoby znaczyć 

„Świadomość zdemaskowana jako pozór”. Dennett bowiem krytykuje filozoficzne pojęcie 

qualiów. Quale (czytaj: kwale) to wyraz pochodzący z łaciny: to forma mianownika liczby 

pojedynczej rodzaju nijakiego wyrazu qualis, odpowiadającego dosyć ściśle polskiemu 

przymiotnikowi „jaki”. Można od niego rozpoczynać pytania i zdania podrzędne. W języku 

angielskim brak słówka, które wyrażałoby różnicę między „jaki” i „który”, więc na określenie 

jakości, oprócz wyrazu quality, używa się też wyrazu z łaciny quale, znaczącego wówczas: to, 

jakie coś jest. Ta wycieczka etymologiczna, może nieco nużąca, jest nam potrzebna, gdyż warto 

od razu zauważyć, że Dennett, skupiając się na pojęciu quale, bynajmniej nie krytykuje żadnego 

potocznego pojęcia świadomości. Wyraz ten nie występuje w zwykłej angielszczyźnie i wchodzi 

do użycia filozoficznego dopiero w XX wieku. Mówiąc krótko, Dennett uważa, że wprowadzony 

do angielszczyzny neologizm nie jest przydatny do opisu jakości przeżyć świadomych. Czemu 

więc oskarża się go o eliminowanie samej świadomości? 

  Powód jest prosty: wielu badaczy, zarówno filozofów, jak i kognitywistów, twierdzi, że 

najistotniejszym aspektem świadomości jest jej jakościowy charakter. Mylnie jednak sądzą, że 

Dennett uważa, iż nie przeżywamy swoiście wyglądu dojrzałego jabłka – w przeciwieństwie do 

tego, jak pachnie. Dennett krytykuje jedynie ideę, że te wyglądy, zapachy, kształty opisuje 

poprawnie pojęcie quale. Eliminuje więc pojęcie quale, ale nie to, co miało oznaczać. Zgodnie 

z tymi filozoficznymi teoriami qualia są jednocześnie własnościami wewnętrznymi, 

niewyrażalnymi językowo, dostępnymi wyłącznie dla jednej osoby, a wiedza na ich temat nie 

podlega jakiejkolwiek korekcie i jest bezpośrednio dostępna, bez żadnego wnioskowania. 

Dennett pokazuje, że przeżycie świadome nie ma takich własności i że często nasza wiedza na 



temat własnych przeżyć podlega korektom i jest wyrażalna (bo potrafimy się dobrze 

komunikować). A jeśli tak, to nie są one dostępne tylko dla jednej osoby. Podstawowym jednak 

argumentem jest to, że gdyby takie qualia istniały, byłyby empirycznie niewykrywalne, 

a postulowanie empirycznie z zasady niewykrywalnych bytów w teorii empirycznej (a za taką 

teoria qualiów ma uchodzić) jest dla Dennetta niedopuszczalne. 

  W eseju Quining Qualia Dennett na wielu przykładach pokazywał, że takie pojęcie 

qualiów jest niespójne: nie można przypisywać im wszystkich wymienionych cech jednocześnie 

(Dennett 1988). Podkreślał na przykład, że nie sposób odróżnić, subiektywnie czy obiektywnie, 

czy zmieniają się qualia, czy nasze reakcje na qualia, a wówczas pojęcie qualiów – mające 

opisywać zjawisko empiryczne – nie ma empirycznych kryteriów stosowania. Oto i eksperyment 

myślowy Dennetta. Panowie Chase i Sanborn pracują w Maxwell House jako degustatorzy kawy. 

Pewnego dnia, po sześciu latach pracy Chase odzywa się do Sanborna: „Wiesz co, przez tyle lat 

wyszlachetnił mi się smak i już nie mogę znieść tej lury, którą tu serwują!”. Na co Sanborn dziwi 

się i mówi: „Stary, wiesz, ja mam ten sam gust, ale przez te lata zużyły mi się chyba kubki 

smakowe, bo też nie mogę znieść tej kawy. Muszę się przekwalifikować”. 

  Nie jesteśmy w stanie rozstrzygnąć, który ma rację: czy qualia smaku kawy pozostały 

niezmienne, a zmieniały się reakcje na nie? A może zmieniała się dostępność qualiów smaku 

kawy w przeżyciu, które towarzyszy łykowi kawy? Skoro z definicji kubki smakowe nie mogą 

mieć wpływu na to, jakie są qualia przeżycia świadomego, to dlaczego po zjedzeniu strasznie 

kwaśnych ogórków słodka papryka wydaje się słodsza? W jaki sposób na qualia działa słodycz 

papryki, skoro qualia muszą istnieć tylko ze względu na strukturę przeżycia? Czyżby świadome 

przeżycia na mocy jakiegoś nieznanego prawa musiały zawsze dopasowywać się do czysto 

funkcjonalnych i strukturalnych własności umysłu? 

  Można by postulować taki dualizm, ale nie posunie nas to naprzód w sporze między 

Sanbornem i Chase’em. Co gorsza, obaj nie mogą mieć, jak chciała tradycja kartezjańska, 

bezpośredniej i niepowątpiewalnej wiedzy na temat qualiów, gdyż porównując starsze qualia 

w pamięci, mogą się pomylić. Czy najczęściej nie musimy brać na wzór płytek terakotowych do 

sklepu, jeśli chcemy dokupić takie same? 

  W podobny sposób Dennett rozprawia się w tej książce z zombi. Zombi to w filozofii 

umysłu nasze ścisłe fizyczne odpowiedniki, które mają być jednak nieświadome. Mają one być 

pozbawione qualiów, lecz rozmawiać z nami i móc reagować tak samo jak my. Według 

argumentów zwolenników dualizmu istnienie zombi jest pojęciowo możliwe (Chalmers 2010). 

Z tego wywodzą oni wniosek, że fizykalizm jest fałszywy, gdyż w przeciwnym razie zombi 

byłyby niemożliwe pojęciowo, czyli byłyby sprzeczne. A tej sprzeczności przecież nie widać. 

Tymczasem, zdaniem Dennetta, zombi nie dałoby się odróżnić od nas, czyli teoria zombi jest 

oparta na zakładaniu istnienia niewykrywalnych z zasady empirycznie różnic. Twierdzi więc, 

wbrew wielu ostrożnym zwolennikom fizykalizmu, że zombi tylko pozornie można pomyśleć. 

W istocie jednak jest to pojęcie puste, a cała debata o zombi jest stratą czasu. 

  Mówiąc krótko, Dennett bynajmniej nie sądzi, że nie mamy przeżyć zmysłowych. Nie 

uważa też, jakoby świadomość nie istniała. Wręcz przeciwnie – jego teoria ma wyjaśnić właśnie 

świadomość, a raczej ma dać podwaliny pod pełne, poprawne metodologicznie wyjaśnienie. 

Dennett nie kryje bowiem, że kreśli jedynie wstępny szkic tego, co w przyszłości mogłoby się 

stać pełną teorią świadomości. 

  Warto w tym miejscu zauważyć, że Dennett jest w pewnym sensie redukcjonistą. 

Redukcjonizm to pogląd, zgodnie z którym pewne rzeczy – czy to teorie, pojęcia, czy też byty – 

redukują się do innych bądź do nich sprowadzają. Bez wchodzenia w szczegóły (w języku 

polskim piszą o sprawie wyczerpująco Katarzyna Paprzycka [2005] i Robert Poczobut [2009]) 



można powiedzieć, iż redukcjonista w sprawie świadomości uważa, że nie jest ona 

fundamentalnym bytem, lecz czymś, co sprowadza się do bytów fizycznych. Podobnie 

redukcjonista w sprawie błyskawic uważa, że są one widocznymi wyładowaniami elektrycznymi 

w atmosferze, nie zaś czymś, co przekracza naszą współczesną fizykę. Jednak i świadomość, 

i błyskawice okazują się czymś realnym po zabiegu redukcji. Jest to tak zwana redukcja 

zachowawcza (nieeliminacyjna). 

  W przeciwieństwie do niej redukcja eliminacyjna polega na ukazaniu pozorności 

pewnego bytu. I tak we współczesnej nauce wyeliminowano pojęcie „histeria”, zastępując je 

pojęciami opisującymi różnego rodzaju zaburzenia psychiczne (jeśli rzeczywiście zachodziły; 

czasem bowiem histerię przypisywano po prostu kobietom walczącym o swoje prawa wyborcze). 

Tak więc Dennett podobnie chce usunąć „quale” z listy terminów rzetelnie opisujących 

świadomość, tak jak „histerię” usunięto ze słownika psychiatrii. 

  To jednak niejedyna redukcja eliminacyjna, jakiej dokonuje. Filozofowie uważają, że 

świadomość cechuje się swoistą jednością i że istnieje jeden strumień świadomości. Byłyby to 

więc cechy przeżycia świadomego, które należałoby wyjaśnić. Tymczasem Dennett wskazuje, że 

ta jedność może powstawać w wyniku nie tyle jednorodnego i prostego procesu, ile czegoś 

o naturze złożonej, a w dodatku przebiegającego w innej kolejności niż dostępna nam 

w strumieniu świadomości. 

  Świadomość, jak mówi hasłowo Dennett, jest to wirtualna maszyna von Neumanna, 

zaimplementowana na maszynie z przetwarzaniem równoległym na wielką skalę. Maszyna von 

Neumanna to tradycyjna architektura komputera, która wykonuje polecenia po kolei, tak jak się 

pojawiają. Takie przetwarzanie nazywa się w informatyce „szeregowym”. Natomiast 

przetwarzanie równoległe danych stanowi klucz do wielu koncepcji Dennetta. U innych 

teoretyków furorę w latach 70. robiła „pudełkologia” (jak to określał Dennett): kolejne czarne 

skrzynki na drodze przetwarzania danych przez organizm. Dennett poszedł nieco inną drogą. 

Przyjmując istnienie odrębnych jednostek przetwarzania, homunkulusów, uznał, że bynajmniej 

nie są one elementem biurokratycznego, scentralizowanego systemu, lecz raczej modelu 

przypominającego pandemonium, chaotyczną walkę wszystkich ze wszystkimi. Nie istnieje 

realny strumień świadomości, przechodzący kolejno przez rozmaite moduły, wytwarzane jest 

raczej poczucie jednego strumienia świadomości, podczas gdy przetwarzanie ma charakter 

równoległy. 

  Te śmiałe hipotezy popiera Dennett materiałem empirycznym, zwłaszcza 

eksperymentami, w których zaburzony wydaje się czas postrzegania pewnych zjawisk. Weźmy 

przykład interesującego złudzenia optycznego. Położone w niewielkiej odległości od siebie dwie 

lampki, czerwona i zielona, zapalają się po kolei. Wszyscy ludzie obserwujący przełączenie 

lampek w odpowiednich warunkach zauważają płynne przejście zapalonego punktu z jednego 

miejsca w drugie, przy czym według obserwatora punkt zmienia kolor w połowie drogi. 

Wiadomo jednak, że druga lampka zapala się później, obserwacja zaś skłania do wniosku, iż 

zapaliła się, zanim fizycznie zaszło zapalenie lampki. Jak to się dzieje? Czyżby mózg dostarczał 

nam informacje o przyszłych wydarzeniach? A może dokonuje się jakaś korekta post factum? 

Dennett rozważa dwa modele takiej korekty (orwellowski i stalinowski, jak sam je określa, 

nawiązując do dwóch różnych sposobów zafałszowywania historii). Stwierdza jednak, że sporu 

między oboma stanowiskami nie można rozstrzygnąć empirycznie: różnice między nimi są 

z zasady niewykrywalne. To stanowi argument przeciwko modelowi jednego strumienia 

świadomości. Ale jeśli pozbędziemy się kartezjańskiego przekonania, że świadomość polega na 

obserwacji przedstawień w teatrze świadomości, to nie będziemy musieli postulować wątpliwych 

korekt post factum. Zjawisko da się wszak wyjaśnić przez konkurencyjne przetwarzanie 



informacji przez wiele elementów, którego wyniki nie zawsze docierają do świadomości, bo 

często są odrzucane przed wykonaniem kolejnych operacji („wojna wszystkich elementów 

przetwarzających ze wszystkimi elementami przetwarzającymi”). 

  I tu dochodzimy do sedna krytyki Dennetta: uważa on, że nie trzeba zakładać jednego 

„miejsca” w mózgu, gdzie wszystko się ze sobą łączy, występując na scenie przed... No właśnie, 

przed kim? Przed oczyma homunkulusa, który w swojej głowie ma kolejny teatrzyk, gdzie 

procesy poznawcze występują przed oczami jego homunkulusa, i tak w koło Macieju? Jedność 

świadomości to jedynie wytwór złożonych procesów równoległych. 

  Sprawę łatwo wyjaśnić na przykładzie podróży metrem (Akins 1996). W pewnym 

mieście dawno temu istniała jedna linia metra. Kiedy Wacław przyjeżdżał przed Ludwikiem, to 

znaczy, że wcześniej wsiadł. Ale od kiedy pojawiło się siedem linii i można zaplanować różne 

przesiadki, to Wacław, który jest bardzo sprytny, może lepiej zaplanować swoją podróż i dotrzeć 

przed Ludwikiem, mimo że ten ostatni wsiadł pierwszy do wagonika metra. Podobnie jest 

z procesami przetwarzania informacji – wiele z nich łączy się w wielu miejscach z innymi, stąd 

też nie ma żadnej gwarancji, że przebieg zdarzeń w otaczającym nas świecie będzie 

odwzorowany przez kolejność uświadamiania sobie ich przez nas. Może i dobrze, bo niektóre 

z powstających w ten sposób iluzji ułatwiają zbudowanie telewizorów i wyświetlanie 

nieruchomych obrazów, które odbieramy jako film. Muchy tak dobrze nie mają. Nie warto ich 

brać ze sobą do kina. 

  Model świadomości, jaki proponuje Dennett, określa on mianem „modelu wielokrotnych 

szkiców”. To określenie nawiązujące do przeżyć autora tekstu, który krąży w wielu wersjach 

u wielu osób, a następnie wraca z wieloma różnymi poprawkami. Ich połączenie w sensowną 

całość bywa czasem trudne, bo wcześniejsze poprawki mogą być mniej istotne niż późniejsze... 

Równolegle pracujące szlaki przetwarzania tworzą cząstkowe szkice, które w różny sposób mogą 

składać się na powstające świadome przeżycia. W późniejszych pracach Dennett nieco zmienił 

język opisu tego modelu. Nie mówi już o szkicach tekstów, lecz o sławie mózgowej, która odbija 

się echem w różnych częściach układu poznawczego. Podkreśla też, że przy analizie zjawisk 

świadomych koniecznie trzeba brać pod uwagę konsekwencje: co dzieje się dalej? Co dzieje się 

po zarejestrowaniu przez oko bodźców fizycznych? Co dzieje się, gdy myśl staje się świadoma? 

Jak to się dzieje, że wypiera ją inna myśl w strumieniu świadomości? Tak czy inaczej – model 

ten pozostaje stosunkowo stabilny. Zastanówmy się więc, jak ma się do współczesnych badań 

nad świadomością. 

  2. Współczesne teorie świadomości 

 

 

  Koncepcja Dennetta jest zbliżona do koncepcji globalnej przestrzeni roboczej, rozwijanej 

od lat przez Bernarda Baarsa (1988; 1997). Zgodnie z tą ostatnią świadome stają się te stany 

przetwarzania informacji w systemie poznawczym, które pojawiają się w swoistej, globalnej 

przestrzeni roboczej. Warto zauważyć, że ta globalna przestrzeń nie jest teatrem kartezjańskim: 

globalna przestrzeń jest przestrzenią w sensie informatycznym. Idzie w rzeczywistości o globalną 

dostępność pewnych informacji dla różnych podsystemów poznawczych. Dzięki temu osoby 

badane mogą odpowiadać na pytania o stany swojej świadomości: są one dostępne dla procesów 

odpowiadających za introspekcję. Te dostępne globalne stany regulują także zachowania tych 

osób. Teoria ta jest rozwijana zarówno w ujęciu neuronaukowym, jak i w badaniach nad sztuczną 

inteligencją. 

  Teoria Baarsa tłumaczy między innymi ograniczoną pojemność świadomości (przez 

ograniczoną pojemność przestrzeni roboczej), jej sekwencyjną naturę, a także to, że zdarzenia 



świadome mogą generować nieświadome procesy mózgowe. Baars podkreśla jednak, że globalna 

przestrzeń robocza jest blisko powiązana ze świadomymi przeżyciami, lecz samo znajdowanie 

się w globalnej przestrzeni nie jest równoznaczne z byciem przeżyciem świadomym. Innymi 

słowy, Baars nie ujmuje jakościowego charakteru zdarzeń świadomych, lecz stara się pokazać 

architekturę procesów przetwarzania informacji, które prowadzą do powstania między innymi 

świadomych przeżyć. Teoria ta jednak wyjaśnia, w jaki sposób stany przetwarzania informacji 

stają się stanami świadomymi, a więc pozwala rozróżniać stany nieświadome i świadome. Jest 

zatem teorią stanów świadomych, a nie świadomego podmiotu (i nie wyjaśnia na przykład 

różnicy między jawą a snem). 

  Poważną konkurencją wobec idei Dennetta i Baarsa jest teoria myśli wyższego rzędu 

(Higher-Order Thought, HOT) Davida Rosenthala (2005), rozwijana w Polsce w laboratorium 

Michała Wierzchonia (2013). Ona również ma na celu wyjaśnienie procesu uświadamiania, 

a jednocześnie swoistej struktury samoświadomości towarzyszącej świadomości (przynajmniej 

u człowieka). Zdaniem Rosenthala myśl staje się świadoma, gdy jest przedmiotem innej myśli. 

Same myśli wyższego rzędu rzadziej bywają uświadamiane, lecz są przyczyną uświadamiania 

innych. W pewnej mierze teoria ta przypomina więc tradycyjną koncepcję zmysłu wewnętrznego. 

  Na przecięciu informatyki, modelowania statystycznego i neuronauki znajduje się 

natomiast integracyjna teoria informacji. Jej twórcą jest Giulio Tononi (2004). W tym ujęciu 

świadomość cechuje się dwiema podstawowymi cechami: (1) ma naturę informacyjną; (2) jest 

silnie zintegrowana. Tononi opracował miarę złożoności integracyjnej dla sieci przesyłających 

informacje, która ma służyć do eksperymentalnego pomiaru stopnia świadomości. Miara ta nie 

jest na razie doskonała (zmienia się ona dosyć diametralnie w czasie dla tej samej sieci, a więc 

złożoność zależy silnie od stanu początkowego, w którym rozpoczyna się pomiar), jest także 

bardzo trudna do efektywnego zastosowania, lecz zainspirowała szeroko zakrojone badania nad 

znalezieniem innych, łatwiejszych w użyciu ujęć (do sprawy jeszcze wrócę). Do integracyjnych 

teorii, czyli opartych na pewnej mierze złożoności, należą też badania Christofa Kocha (2008). 

Świadomość ma być efektem integracji informacji w sieci nerwowej; neuronalne korelaty 

świadomości mają się zatem cechować swoistym stopniem zintegrowania (synchronizacji). 

  Warto zauważyć, że rola integracji i złożoności jest również bardzo istotna dla teorii 

globalnej przestrzeni roboczej – jednym z kryteriów wyróżniania tej przestrzeni ma być gęstość 

oddziaływań przyczynowych. Dotychczasowe propozycje obliczeniowych teorii świadomości 

mają charakter wstępny, lecz zauważalna jest pewna konwergencja różnych ujęć 

informatycznych; samo przejście na poziom ilościowy świadczy o dojrzewaniu teorii. Jak jednak 

zauważył Ray Jackendoff (1990: 17), sama złożoność może być co najwyżej wyznacznikiem 

powstawania stanów świadomych, nie zaś pełnym wyjaśnieniem, dlaczego one zaistniały. 

  Jackendoff podkreśla, że nie wystarczy ujęcie struktury procesów prowadzących do 

powstania świadomości; konieczne jest także zbadanie struktury nośników informacji, czyli 

formatu reprezentacji świadomych. Zdaniem Jackendoffa tylko informacje pośredniego szczebla 

mogą być treścią świadomości. Czyste dane percepcyjne docierające z organów zmysłowych nie 

są nam dostępne w świadomości (najniższy poziom reprezentacji); podobnie nie jesteśmy 

w stanie operować abstrakcyjnymi myślami w oderwaniu od modalności zmysłowych. Na 

przykład wyrazami operujemy zawsze w reprezentacji fonologicznej (lub graficznej, jeśli są to 

wyrazy języka tylko pisanego); nie są nam one dostępne w postaci czysto pojęciowej. Koncepcja 

Jackendoffa, choć powstawała nieco wcześniej od popularnych obecnie, jest bliska ujęciu Baarsa: 

bycie świadomym polega na znajdowaniu się w pamięci krótkoterminowej (STM), 

charakterystycznej dla danej modalności zmysłowej; reprezentacje z STM, na które skierowano 

uwagę, znajdują się w samym centrum świadomości. Ujęcie Jackendoffa rozwija obecnie Jesse 



Prinz (2012), który w swoich badaniach akcentuje zmysłową genezę wielu procesów 

poznawczych. 

  Nieco inny charakter od poprzednich koncepcji, wyjaśniających głównie proces 

uświadamiania stanów świadomości, czy to pojedynczo, czy kolektywnie, ma teoria świadomości 

jako modelu świata (Johnson-Laird 1983; Metzinger 2003). Koncepcja ta nie tylko nawiązuje do 

faktu, że istnieje samoświadomość, co podkreślają teorie typu HOT, i że świadome informacje są 

globalnie dostępne oraz wykazują się daleko idącą integracją, ale że integracja ta służy do 

budowania modelu wykorzystywanego do działania w świecie. Jednym z tych modeli jest model 

jaźni, który wyjaśnia integrowanie się uświadamianych informacji i ich znaczenie dla działania. 

Podmiotowość związana ze świadomością wiąże się, zdaniem Metzingera, z istnieniem 

fenomenalnego modelu jaźni, będącego wewnętrzną i dynamiczną reprezentacją organizmu, 

która nie jest rozpoznawana jako reprezentacja (jest przezroczysta). Mówiąc w największym 

uproszczeniu i metaforycznie, jedną z kluczowych funkcji ludzkiej świadomości ma być ciągłe 

przedstawianie samej relacji jawienia się świata w postaci jego dynamicznego modelu. Będąc 

świadomymi, otwieramy przed sobą świat. Podobne, symulacyjne ujęcie świadomości prezentuje 

Antti Revonsuo (2006), który twierdzi, że świadomość jest rodzajem wirtualnej rzeczywistości. 

Ta wirtualna rzeczywistość pojawia się też we śnie, a jawa różni się tym, że następuje większa 

interakcja ze środowiskiem. 

  Mimo że przedstawione teorie mają charakter do pewnego stopnia konkurencyjny, warto 

zauważyć, iż w wielu miejscach są zgodne. Świadomość nie wymaga istnienia teatru 

kartezjańskiego, lecz jest kwestią integracji i złożonego przetwarzania informacji. Sam Dennett 

też patrzy przychylnie na rozwijającą się koncepcję Metzingera, gdyż ten ostatni nie zakłada 

automatycznie, że wszystkie tradycyjnie przypisywane świadomości cechy są realne, ale 

wszystkie chce wyjaśnić. Kontrowersyjne natomiast jest to, czy rzeczywiście świadomość 

wymaga, by istniała myśl, która ją uświadamia; gdy jednak weźmiemy pod uwagę, że 

w modelach psychologicznych uświadomienie to polega na istnieniu pewnych złożonych 

interakcji między myślą niższego i wyższego rzędu, dostrzeżemy, że nie są to idee bardzo od 

siebie odległe, choć oczywiście nie są tożsame. 

  Do pełnego zrozumienia świadomości nam daleko. Tu jedynie skrótowo opisałem to, 

czego Dennett nie opisuje szczegółowo, gdyż powstało już po opublikowaniu przezeń 

Świadomości. Warto jednak zauważyć, że jedyną koncepcją, w której nacisk kładzie się na 

jakości przeżyć, jest koncepcja Jackendoffa i Prinza. Ale tam też nie jest ona ujmowana 

w kategoriach qualiów, lecz raczej ucieleśnionego, zmysłowego odbioru rzeczywistości. 

  3. Nowe metody badań świadomości 

 

 

  Kiedy Dennett pisał swoją książkę, dostępne metody badawcze w neuronaukach były 

znacznie mniej wyrafinowane niż dziś. Przede wszystkim chodzi o różne metody obrazowania 

mózgu, w tym najpopularniejsze obecnie obrazowanie funkcjonalnym rezonansem magnetyczny 

(fMRI), który umożliwia pomiar przepływu utlenowanej krwi w strukturach mózgowych. To zaś, 

jak się uważa, skorelowane jest z aktywnością lub wstrzymaniem działania (inhibicją) danej 

okolicy mózgu. Obrazowanie fMRI ma jednak poważną wadę w badaniu świadomości: 

mianowicie ma zbyt słabą rozdzielczość czasową, gdyż opiera się na przepływie krwi, a ten nie 

jest błyskawiczny, lecz trwa znacznie dłużej niż przesyłanie sygnałów elektrycznych. Z tego 

względu istotne jest zastosowanie też innych metod pomiarowych, zwłaszcza 

elektroencefalografii, która ma mniejszą rozdzielczość przestrzenną (elektrody umieszcza się na 

czaszce badanego i zbierają one uśrednioną aktywność wielu obszarów mózgu), ale znacznie 



lepszą – czasową. Prócz tego kluczowe znaczenie mają też metody inwazyjne – bezpośrednie 

pomiary za pomocą elektrod (u pacjentów przed operacjami neurologicznymi), a także rezultaty 

wypadków, w wyniku których dochodzi do ogniskowych uszkodzeń mózgu. Mniej dramatyczne, 

a lepiej kontrolowane i bezpieczne efekty ma TMS, czyli przezczaszkowa stymulacja 

magnetyczna. Za pomocą TMS można stymulować lub hamować działanie określonej okolicy 

mózgu u osób zdrowych, co pozwala sprawdzać nie tylko, czy zachodzi systematyczna korelacja 

między aktywnością poznawczą (w szczególności: świadomą) a aktywnością danej okolicy 

mózgu, lecz również to, czy związek ma naturę przyczynową, gdyż możemy dokonywać 

eksperymentalnych interwencji w ten proces. 

  Wszystkie te metody są w tej książce Dennetta jeszcze praktycznie nieobecne (pojawiają 

się wszakże w jego późniejszych tekstach, w tym w Słodkich snach). Tymczasem stały się one 

podstawą pewnego programu badawczego, pokrewnego heterofenomenologii, którą opisuje w tej 

książce. Przypomnijmy, na czym on polega. Przedstawiając heterofenomenologię, Dennett chciał 

obalić trzy błędne poglądy na metodologię prowadzenia badań nad świadomością: 

    (1) zdarzenia świadome nie istnieją; 

 

  (2) zdarzenia świadome istnieją, lecz są epifenomenami; 

 

  (3) zdarzenia świadome istnieją, lecz nie może ich badać nauka. 

 

    Jego zdaniem heterofenomenolog bada właśnie zdarzenia świadome i to nie jako 

epifenomeny, czyli uznaje, że są one istotne przyczynowo. W metodzie tej – jako metodzie 

badawczej – nie rozstrzyga się, czym jest świadomość ani przeżycia świadome, w tym sensie, że 

nie zawiera ona wstępnie opracowanego katalogu charakterystyk wszystkich przedmiotów 

umysłowych (na przykład czym różnią się doznania od halucynacji i czy oba są procesami 

jednego rodzaju) i tak dalej. Te kategorie być może zostaną dopiero opracowane w wyniku 

empirycznej pracy heterofenomenologów. 

  Heterofenomenologia stanowi po prostu ogólniejszy opis metody introspekcyjnej jako 

takiej, związany także z faktem, że w potocznej praktyce tak rozumiemy innych ludzi: pytając 

ich, co myślą. Metoda polega więc na badaniu językowych wypowiedzi osób relacjonujących 

swe przeżycia. Owe wypowiedzi traktuje się jako teksty. Osoby badane wypowiadają się 

swobodnie – nie znają intencji ani hipotez badacza, co mogłoby zakłócać ich sprawozdania 

słowne. Teksty powstające z wypowiedzi osób badanych traktuje się nie jako opisy 

rzeczywistości, lecz raczej tak jak fikcję w teorii literatury – czyli bez założenia, że opisywane 

obiekty istnieją czy też nie istnieją. Teoretyka literatury przy analizie powieści nie interesuje, czy 

świat przedstawiony odpowiada rzeczywistości, czy też nie. Podobnie ma postępować 

heterofenomenolog, a tekst sprawozdania introspekcyjnego konstytuuje intersubiektywnie 

dostępny świat heterofenomenologiczny. 

  Za pewne rozwinięcie heterofenomenologii może uchodzić współczesne badanie tzw. 

neuronalnych korelatów świadomych przeżyć (Metzinger 2000), o którym oczywiście Dennett 

nie mógł jeszcze ćwierć wieku temu wiedzieć. Warto zwrócić uwagę, że poszukiwania takich 

korelatów można prowadzić przy założeniu dualizmu, zgodnie z którym świadome przeżycia 

jedynie towarzyszą zjawiskom mózgowym. Założenie dualizmu zostaje jednak podważone, gdy 

tylko zastosujemy stymulację przezczaszkową; program korelacyjny nie jest więc ostatnim 

słowem w badaniach nad świadomością. Agnostycyzm – postawa głosząca, że nigdy nie 

będziemy wiedzieć, jakie stany mózgu wiążą się z jakimi procesami świadomości – wydaje się 

dziś zatem stosunkowo słabo uzasadniony, chociażby postępy w badaniach empirycznych były 



powolne. 

  Jakie wyniki uzyskano w tych badaniach? Co najmniej dwa wydają się bodaj najbardziej 

spektakularne. Pierwszy wiąże się z tzw. zespołem zamknięcia – stanem pełnej przytomności 

i świadomości pacjenta w pełnym paraliżu. Taki pacjent nie może się komunikować 

z otoczeniem (zamknięcie jest stopniowalne, tak jak paraliż – relacja z częściowego zamknięcia 

znajduje się w zekranizowanej potem książce Jeana-Dominique’a Bauby’ego [2008]). Otóż 

badania z wykorzystaniem metod neuroobrazowania pozwalają coraz lepiej zdiagnozować takich 

pacjentów, a także budować urządzenia umożliwiające im komunikowanie się z otoczeniem 

(Górska i in. 2014). Są to różnego rodzaju interfejsy typu mózg-komputer. Wcześniej do 

diagnozy takich pacjentów stosowano bardzo proste metody, mające ułatwić stwierdzenie, czy 

znajdują się w śpiączce. Jednak w przypadku pełnego paraliżu nie ma możliwości 

zdiagnozowania u nich stanu minimalnej świadomości, gdyż na przykład wymagałoby to 

otwierania oczu przez pacjenta (spontanicznie lub w reakcji na bodziec bólowy czy polecenie). 

  Drugim ciekawym wynikiem jest uzyskanie możliwości pełnego skorelowania procesów 

mózgowych z obrazem widzianym przez osoby badane (Nishimoto i in. 2011). Eksperyment 

polegał na pokazywaniu badanym obrazów, a w trakcie badania za pomocą algorytmów uczenia 

maszynowego, czyli analizy statystycznych prawidłowości, udało się wychwycić zależność 

między aktywnością mózgu a konkretnym widzianym obrazem. Następnie dzięki danym 

z obrazowania mózgu można było zrekonstruować widziany przez badanego obraz. Chociaż ta 

metoda ma swoje ograniczenia – dotyczy tylko określonej grupy osób badanych („kod” 

mózgowy jest wysoce indywidualny), to pokazuje, iż tradycyjne poglądy na temat nieusuwalnej 

prywatności stanów świadomych można podważyć, a może nawet włożyć między bajki. 

Zauważmy, że ten eksperyment nie wymaga szczegółowych sprawozdań werbalnych, gdyż ze 

stanem mózgu korelowano bezpośrednio widziane obrazy (tylko co do nich badany zgadzał się, 

że je widzi). Jest zatem połączeniem metod heterofenomenologicznych i zwykłych badań 

z neuroobrazowania. 

  Kolejnym, obok łączenia sprawozdań słownych z aktywnością mózgu, ważnym 

elementem postępu w badaniach nad świadomością jest pojawianie się coraz doskonalszych, 

choć nadal dyskusyjnych, miar świadomości (Seth i in. 2008; Boly i in. 2013). Dlaczego to takie 

istotne? Otóż dopiero gdy zjawisko jest mierzalne, można mówić o precyzyjnych jego 

wyjaśnieniach, bo można sprawdzić, jak dokładnie zostało ono opisane czy przewidziane. Miary 

opierają się między innymi na stopniu integracji informacji w sieciach nerwowych oraz na 

wahaniach badanych co do podejmowanych przez nich decyzji i są stopniowo coraz bardziej 

udoskonalane – pierwsze wersje tych miar były niedoskonałe, gdyż, jak wspominałem, nie były 

praktycznie obliczalne. Dzięki możliwościom obrazowania i badania mózgu można było uzyskać 

spory postęp również w badaniu stanu mózgu w trakcie snu, ataku padaczki, śpiączce czy stanie 

wegetatywnym czy w znieczuleniu całkowitym i częściowym (notabene te badania prowadzono 

przy użyciu propofolu – tego samego leku, którego nadużył Michael Jackson i który wywołał 

jego śmierć). Co więcej, dysponując dobrą miarą, można nie tylko stwierdzać świadomość u osób 

sparaliżowanych, lecz także u zwierząt, które przecież nie mogą być podmiotami 

heterofenomenologicznymi w pełnym zakresie. Można je jednak wyuczyć odpowiednich 

zachowań, a przy tym stosować kryteria neuropsychologiczne, elektrofizjologiczne 

i psychofizyczne. Nie jesteśmy skazani na zgadywanie, czy (niektóre) koty świadomie są 

złośliwe, czy też tylko takie się wydają. 

  4. Jak czytać Dennetta, aby go krytykować? 

 

 



  Cóż zatem można, a nawet warto u Dennetta krytykować? Zarzut, że nie przewidział 

wszystkiego, byłby płytki. Zarzut, że odrzuca istnienie świadomości, byłby fałszywy. 

  Przede wszystkim warto zauważyć, że brak u niego pozytywnej propozycji dotyczącej 

jakościowych stanów świadomych. Odrzuca on pojęcie quale, lecz nie podaje żadnej pozytywnej 

charakterystyki jakościowego aspektu świadomości (w przeciwieństwie chociażby do 

Jackendoffa czy Prinza). Wręcz można mieć wrażenie, że zastępuje je pojęciem przekonania, 

a tymczasem pojęcie przekonania – w jego własnym ujęciu – jest jedynie przypisywane 

systemom intencjonalnym ze względu na prawidłowości w ich zachowaniach. Nie musi ono 

jednak opisywać nic realnego, jeśli chodzi o samą funkcjonalną architekturę poznawczą (Dennett 

2003), a jedynie rzeczywiste wzorce w zachowaniu zewnętrznym (Dennett 2008). Co gorsza, 

pojęcie przekonania jest dyspozycyjne: jestem przekonany, że zebry nie są monitorami 

komputerowymi, ale nie cały czas o tym myślę. Myślę, że czytelniczki i czytelnicy też odkryją, 

że się z tym przekonaniem zgadzają, a więc mają – w sensie Dennetta – to przekonanie. 

Tymczasem jakości przeżyć świadomych są wyraziście ulotne, trudne do zapamiętania 

i odtworzenia, czym różnią się od zwykłych przekonań. Warto rozważyć, czy nie można mówić 

o jakościowych stanach świadomych takich organizmów jak ludzie czy inne ssaki w bardziej 

precyzyjny sposób niż przy użyciu dosyć ogólnikowego pojęcia „przekonanie”. 

  Inną sprawą jest sam teatr kartezjański. Dennett przekonująco pokazuje, że nie musi on 

istnieć. Świadomość nie wymaga widza; nie oznacza to jednak, że niemożliwe jest istnienie 

organizmów, w których jednoznacznie da się wskazać granicę między świadomością 

a nieświadomością. Istnienie takiej klarownej granicy zdają się wskazywać koncepcje 

świadomości jako stanu umysłowego wyższego rzędu, co wcale nie świadczy o nich najgorzej. 

Istnienie teatru kartezjańskiego w takiej wersji nie może być bowiem logicznie wykluczone. 

  Kolejna sprawa wiąże się z samą heterofenomenologią. Z jednej strony jest to metoda 

introspekcyjna, a takie spotykają się współcześnie z licznymi problemami (Tyszka 1995; 

Hurlburt i Schwitzgebel 2007). Z drugiej strony konkuruje ona z metodami tzw. fenomenologii 

znaturalizowanej (Gallagher i Zahavi 2015). Ci ostatni krytykują heterofenomenologię, 

twierdząc, że jest zubożona względem oryginalnej fenomenologii Husserla i że można lepiej 

wyzyskać metody fenomenologiczne do badania świadomości. Do tej pory jednak nie ma zbyt 

wielu badań, które by rzeczywiście wskazały na rewolucyjne znaczenie samych metod 

znaturalizowanej fenomenologii i jej wyższość nad heterofenomenologią. 

  A najogólniej rzecz biorąc – propozycja Dennetta wymaga starannego rozważenia. Jak 

radzi sam Dennett, należy tak krytykować przeciwnika, by ten mógł siebie rozpoznać 

w krytykowanym stanowisku. Oto dokładny przepis: 

  Należy wyrazić stanowisko swojego przeciwnika tak jasno, dokładnie i sprawiedliwie, 

aby powiedział on: „Dziękuję, żałuję, że nie pomyślałem, aby ująć to w ten sposób”. 

  Należy wyliczyć wszystkie punkty sporne (zwłaszcza jeśli nie są przedmiotem ogólnej 

czy powszechnej zgody). 

  Należy wspomnieć o wszystkim, czego można się nauczyć od przeciwnika. 

  Tylko wtedy ma się prawo wypowiedzieć choćby jedno słowo krytyki lub podjąć próbę 

odrzucenia krytykowanego stanowiska (Dennett 2015: 51). 

  Dopiero gdy najlepiej zrozumiana i poprawiona wersja jego stanowiska będzie nie do 

utrzymania, gdy rzeczywiście wykazane zostanie fiasko modelu wielokrotnych szkiców, będzie 

można ogłosić jej bankructwo. Do tej pory pozostanie ważnym stanowiskiem we współczesnej 

dyskusji nad świadomością[130]. 

    Marcin Miłkowski 

 



  Instytut Filozofii i Socjologii PAN 

 

 



    Bibliografia 

 

 

  Akins K.A. 1989. On Piranhas, Narcissism and Mental Representation: An Essay on 

Intentionality and Naturalism, Ph.D. dissertation, Department of Philosophy, University of 

Michigan, Ann Arbor. 

 

  Akins K.A. 1990, Science and Our Inner Lives: Birds of Prey, Bats, and the Common 

(Featherless) Biped, [w:] M. Bekoff, D. Jamieson (red.), Interpretation and Explanation in the 

Study of Animal Behavior, vol. I, Westview, Boulder, CO, s. 414–427.  

 

  Akins K.A., Dennett D.C. 1986, Who May I Say Is Calling?, „Behavioral and Brain 

Sciences”, 9, s. 517–518.  

 

  Allman J., Meizin F., McGuinness E.L. 1985, Direction and Velocity-Specific Responses 

from beyond the Classical Receptive Field in the Middle Temporal Visual Area, „Perception”, 14, 

s. 105–126.  

 

  Allport A. 1988, What Concept of Consciousness?, [w:] Marcel, Bisiach (red.), 1988, 

s. 159–182. 

 

  Allport A. 1989, Visual Attention, [w:] M. Posner (red.), Foundations of Cognitive 

Psychology, MIT Press, Cambridge, s. 631–682.  

 

  Anderson J. 1983, The Architecture of Cognition, Harvard University Press, Cambridge, 

MA. 

 

  Anscombe G.E.M. 1957, Intention, Blackwell, Oxford. 

 

  Anscombe G.E.M. 1965, The Intentionality of Sensation: A Grammatical Feature, [w:] 

R.J. Butler (red.), Analytical Philosophy (2nd Series), Blackwell, Oxford, s. 160.  

 

  Anton G. 1899, Ueber die Selbstwahrnehmung der Herderkrankungen des Gehirs durch 

den Kranken bei Rindenblindheit under Rindentaubheit, „Archiv für Psychiatrie und 

Nervenkrankheitene”, 32, s. 86–127.  

 

  Arnauld A. 1641, Fourth Set of Objections, [w:] J. Cottingham, R. Stoofhoff, 

D. Murdoch, The Philosophical Writings of Descartes, Vol. II, 1984, Cambridge University 

Press, Cambridge; Zarzuty czwarte, [w:] R. Descartes, Medytacje o pierwszej filozofii. Zarzuty 

uczonych mężów i odpowiedzi autora, tłum.. M. i K. Ajdukiewiczowie, S. Swieżawski, 

Wydawnictwo Antyk, Kęty 2001. 

 

  Baars B. 1988, A Cognitive Theory of Consciousness, Cambridge University Press, 

Cambridge.  

 

  Bach-y-Rita P. 1972, Brain Mechanisms in Sensory Substitution, Academic Press, New 

York – London.  



 

  Ballard D., Feldman J. 1982, Connectionist Models and Their Properties, „Cognitive 

Science”, 6, s. 205–254.  

 

  Bechtel W., Abrahamsen A. 1991, Connectionism and the Mind: An Introduction to 

Parallel Processing in Networks, Blackwell, Oxford.  

 

  Bennett J. 1965, Substance, Reality and Primary Qualities, „American Philosophical 

Quarterly”, 2, s. 1–17. 

 

  Bennett J. 1976, Linguistic Behavior, Cambridge University Press, Cambridge. 

 

  Bentham J. 1789, Introduction to Principles of Morals and Legislation, London; 

Wprowadzenie do zasad moralności i prawodawstwa, tłum. B. Nawroczyński, Państwowe 

Wydawnictwo Naukowe, Warszawa 1958.  

 

  Bick P.A., Kinsbourne M. 1987, Auditory Hallucinations and Subvocal Speech in 

Schizophrenic Patients, „American Journal of Psychiatry”, 144, s. 222–225.  

 

  Bieri P. 1990, Commentary at the conference „The Phenomenal Mind – How Is It 

Possible and Why Is It Necessary?”, Zentrum für Interdisziplinare Forschung, Bielefeld, Niemcy, 

Maj 14–17.  

 

  Birnbaum L., Collins G. 1984, Opportunistic Planning and Freudian Slips, „Proceedings, 

Cognitive Science Society”, Boulder, CO, s. 124–127.  

 

  Bisiach E. 1988, The (Haunted) Brain and Consciousness, [w:] Marcel, Bisiach, 1988. 

Bisiach E., Luzzatti C. 1978, Unilateral Neglect of Representational Space, „Cortex”, 14, 

s. 129–133.  

 

  Bisiach E., Vallar G. 1988, Hemineglect in Humans, [w:] F. Boller, J. Grafman (red.), 

Handbook of Neuropsychology, Vol. 1, Elsevier, New York.  

 

  Bisiach E., Vallar G., Perani D., Papagno C., Berti A. 1986, Unawareness of Disease 

Following Lesions of the Right Hemisphere: Anosognosia for Hemiplegia and Anosognosia for 

Hemianopia, „Neuropsychologia”, 24, s. 471–482.  

 

  Blakemore C. 1976, Mechanics of the Mind, Cambridge University Press, Cambridge.  

 

  Block N. 1978, Troubles with Funtionalism, [w:] W. Savage (red.), Perception and 

Cognition: Issues in the Foundations of Psychology, Minnesota Studies in the Philosophy of 

Science, vol. IX, s. 261–326.  

 

  Block N. 1981, Psychologism and Behaviorism, „Philosophical Review”, 90, s. 5–43. 

 

  Block N. 1990, Inverted Earth, [w:] J.E. Tomberlin (red.), Philosophical Perspectives, 4: 

Action Theory and Philosophy of Mind, Ridgeview Publishing, Atascadero, CA, s. 53–79. 



 

  Boghossian P.A., Velleman J.D. 1989, Colour as a Secondary Quality, „Mind”, 98, 

s. 81–103. 

 

  Boghossian P.A., Velleman J.D. 1991, Physicalist Theories of Color, „Philosophical 

Review”, 100, s. 67–106. 

 

  Booth W. 1988, Voodoo Science, „Science”, 240, s. 274–277.  

 

  Borges J.L. 1962, Labyrinths: Selected Stories and Other Writings, D.A. Yates, J.E. Irby 

(red.), New Directions, New York; Fikcje, tłum. K. Piekarec i in., PIW, Warszawa 1972. 

 

  Borgia G. 1986, Sexual Selection in Bowerbirds, „Scientific American”, 254, s. 92–100. 

 

  Braitenberg V. 1984, Vehicles: Experiments in Synthetic Psychology, MIT Press – 

A Bradford Book, Cambridge. 

 

  Breitmeyer B.G. 1984, Visual Masking, Oxford University Press, Oxford.  

 

  Broad C.D. 1925, Mind and Its Place in Nature, Routledge & Kegan Paul, London.  

 

  Bronowski J., 1973, Ascent of Man, BBC Books, London; Potęga wyobraźni, tłum. 

S. Amsterdamski, Państwowy Instytut Wydawniczy, Warszawa 1988. 

 

  Brooks B.A., Yates J.T., Coleman R.D. 1980, Perception of Images Moving at Saccadic 

Velocities During Saccades and During Fixation, „Experimentol Brain Research”, 40, s. 71–78.  

 

  Byrne R., Whiten A. 1988, Machiavellian Intelligence: Social Expertise and the 

Evolution of Intellect in Monkeys, Apes, and Humans, Clarendon, Oxford.  

 

  Calvanio R., Petrone P.N., Levine D.N. 1987, Left visual spatial neglect is both 

environment-centered and body-centered, „Neurology”, 37, s. 1179–1183.  

 

  Calvin W. 1983, The Throwing Madonna: Essays on the Brain, McGraw-Hill, New York. 

 

  Calvin W. 1986, The River that Flows Uphill: A Journey from the Big Bang to the Big 

Brain, Sierra Club Books, San Francisco. 

 

  Calvin W. 1987, The Brain as a Darwin Machine, „Nature”, 330, s. 33–34. 

 

  Calvin W. 1989a, The Cerebral Symphony: Seashore Reflections on the Structure of 

Consciousness, Bantam, New York. 

 

  Calvin W. 1989b, A Global Brain Theory, „Science”, 240, s. 1802–1803. 

 

  Campion J., Latto R., Smith Y.M. 1983, Is Blindsight an Effect of Scattered Light, Spared 

Cortex, and Near-Threshold Vision?, „Behovioral and Brain Sciences”, 6, s. 423–486.  



 

  Camus A. 1942, Le Myth de Sisyphe, Gallimard, Paris; Mit Syzyfa, tłum. J. Guze, De 

Agostini, Warszawa 2001.  

 

  Carruthers P. 1989, Brute Experience, „Journal of Philosophy”, 86, s. 258–269.  

 

  Castañeda C. 1968, The Teachings of Don Juan: A Yaqui Way of Knowledge, University 

of California Press, Berkeley; Nauki Don Juana, tłum. A. Szostkiewicz, Wydawnictwo 

Literackie, Kraków 1991.  

 

  Castaneda H.-N. 1967, Indicators and Quasi-Indicators, „American Philosophy 

Quarterly”, 4, s. 85–100.  

 

  Castaneda H.-N. 1968, On the Logic of Attributions of Self-Knowledge to Others, „Journal 

of Philosopny”, 65, s. 439–456.  

 

  Changeux J.-P., Danchin A. 1976, Selective Stabilization of Developing Synapses as 

a Mechanism for the Specifications of Neuronal Networks, „Nature”, 264, s. 705–712. 

 

  Changeux J.-P., Dehaene S. 1989, Neuronal Models of Cognitive Functions, „Cognition”, 

33, s. 63–109. 

 

  Cheney D.L., Seyfarth R.M. 1990, How Monkeys See the World, University of Chicago 

Press, Chicago. 

 

  Cherniak C. 1986, Minimal Rationality, MIT Press –A Bradford Book, Cambridge, MA. 

 

  Churchland P.M. 1985, Reduction, Qualia and the Direct Inspection of Brain States, 

„Journal of Philosophy”, 82, s. 8–28. 

 

  Churchland P.M. 1990, Knowing Qualia: A Reply to Jackson, s. 67–76, [w:] 

P.M.Churchland, A Neurocomputational Perspective: The Nature of Mind and the Structure of 

Science, MIT Press –A Bradford Book, Cambridge, MA. 

 

  Churchland P.S. 1981a, On the Alleged Backwards Referral of Experiences and Its 

Relevance to the Mind-Body Problem, „Philosophy of Science”, 48, s. 165–181. 

 

  Churchland P.S. 1981b, The Timing of Sensations: Reply to Libet, „Philosophy of 

Science”, 48, s. 492–497. 

 

  Churchland P.S. 1986, Neurophilosophy: Toward a Unified Science of the Mind/Brain, 

MIT Press – A Bradford Book, Cambridge, MA.  

 

  Clark R.W. 1975, The Life of Bertrand Russell, Weidenfeld and Nicolson, London.  

 

  Cohen L.D., Kipnis D., Kunkle E.C., Kubzansky P.E. 1955, Case Report: Observation of 

a Person with Congenital Insensitivity to Pain, „Journal of Abnormal and Social Psychology”, 



51, s. 333–338.  

 

  Cole D. 1990, Functionalism and Inverted Spectra, „Synthese”, 82, s. 207–222.  

 

  Grane H., Piantanida T.P. 1983, On Seeing Reddish Green and Yellowish Blue, „Science”, 

222, s. 1078–1060.  

 

  Crick F. 1984, Function of the Thalamic Reticular Complex: The Searchlight Hypothesis, 

„Proceedings of the National Academy of Sciences”, 81, s. 4586–4590.  

 

  Crick F., Koch C. 1990, Towards a Neurobiological Theory of Consciousness, „Seminars 

in the Neurosciences”, 2, s. 263–275.  

 

  Damasio A.R., Damasio H., Van Hoesen G.W. 1982, Prosopagnosia: Anatomie Basis and 

Behavioral Mechanisms, „Neurology”, 32, s. 331–341.  

 

  Darwin C. 1871, The Descent of Man, and Selection in Relation to Sex, 2 vols.,Murray, 

London; O pochodzeniu człowieka, tłum. E. Stołyhwo, S. Panek, Państwowe Wydawnictwo 

Rolnicze i Leśne, Warszawa 1959. 

 

  Davis W. 1985, The Serpent and the Rainbow, Simon & Schuster, New York. 

 

  Davis W. 1988a, Passage of Darkness: The Ethnobiology of the Haitian Zombie, 

University of North Carolina Press, Chapel Hill – London.  

 

  Davis W. 1988b, Zombification, „Science”, 240, s. 1715–1716. 

 

  Dawkins M.S. 1980, Animal Suffering: The Science of Animal Welfare, Chapman & Hall, 

London. 

 

  Dawkins M.S. 1987, Minding and Mattering, [w:] C. Blakemore, S. Greenfield (red.), 

Mindwaves, Blackwell, Oxford, s. 150–160. 

 

  Dawkins M.S. 1990, From an Animal’s Point of View: Motivation, Fitness, and Animal 

Welfare, „Behavioral and Brain Sciences”, 13, s. 1–61.  

 

  Dawkins R. 1976, The Selfish Gene, Oxford University Press, Oxford; Samolubny gen, 

tłum. M. Skoneczny, Prószyński i S-ka, Warszawa 1996. 

 

  Dawkins R. 1982, The Extended Phenotype, Freeman, San Francisco; Fenotyp 

rozszerzony: dalekosiężny gen, tłum. J. Gliwicz, Prószyńśki i S-ka, Warszawa 2003. 

 

  Dawkins R. 1986, The Blind Watchmaker, Norton, New York; Ślepy zegarmistrz, tłum. 

A. Hoffman, Państwowy Instytut Wydawniczy, Warszawa 1994. 

 

  de Sousa R. 1976, Rational Homunculi, [w:] A.O. Rorty (red.), The Identity of Persons, 

University of California Press, Berkeley, s. 217–238.  



 

  Dennett D.C. 1969, Content and Consciousness, Routledge & Kegan Paul, London. 

 

  Dennett D.C. 1971, Intentional Systems, „Journal of Phiiosophy”, 8, s. 87–106. 

 

  Dennett D.C. 1974, Why the Law of Effect Will Not Go Away, „Journal of the Theory of 

Social Behaviour”, 5, s. 169–187 (przedruk [w:] Dennett, 1978a). 

 

  Dennett D.C. 1976, Are Dreams Experiences?, „Philosophical Review”.  

 

  Dennett D.C. 1978a, Brainstarms, Bradford Books, Montgomery, VT. 

 

  Dennett D.C. 1978b, Skinner Skinned, rozdz. 4 [w:] Dennett, 1978a, s. 53–70. 

 

  Dennett D.C. 1978c, Two Approaches to Mental Images, rozdz. 10 [w:] Dennett, 1978a, 

s. 174–189. 

 

  Dennett D.C. 1978d, Where Am I?, rozdz. 17 [w:] Dennett, 1978a, s. 310–323. 

 

  Dennett D.C. 1979a, On the Absence of Phenomenology, [w:] D. Gustafson, B. Tapscott 

(red.), Body, Mind and Method: Essays in Honor of Virgil Aldrich, Reidel, Dordrecht. 

 

  Dennett D.C. 1979b, Review of Popper and Eccles, The Self and Its Brain: An Argument 

for mteractionism, „Journal of Phiiosophy”, 76, s. 91–97. 

 

  Dennett D.C. 1981a, Reflections on „Software”, [w:] Hofstadter, Dennett, 1981. 

 

  Dennett D.C. 1981b, Wondering Where the Yellow Went (commentary on W. Sellars’s 

Carus Lectures), „Monist”, 64, s. 102–108.  

 

  Dennett D.C. 1982a, How to Study Human Consciousness Empirically, or Nothing Comes 

to Mind, „Synthese”, 59, s. 159–180. 

 

  Dennett D.C. 1982b, Why We Think What We Do about Why We Think What We Do: 

Discussion on Goodman’s ‘On Thoughts without Words’, „Cognition”, 12, s. 219–227. 

 

  Dennett D.C. 1982c, Comments on Rorty, „Synthese”, 59, s. 349–356. 

 

  Dennett D.C. 1982d, Notes on Prosthetic Imagination, „New Boston Review”, June, 

s. 3–7.  

 

  Dennett D.C. 1983, Intentional Systems in Cognitive Ethology: The ‘Panglossian 

Paradigm’ Defended, „Behavioral and Brain Sciences”, 6, s. 343–390.  

 

  Dennett D.C. 1984a, Elbow Hoom; The Varieties of Free Will Worth Wanling, MIT Press 

–A Bradford Book, Cambridge, MA.  

 



  Dennett D.C. 1984b, Carving the Mind at Its Joints, a review of Fodor, „The Modularity 

of Mind, in Contemporary Psychology”, 29, s. 285–286. 

 

  Dennett D.C. 1985a, Can Machines Think?, [w:] M. Shafto (red.), How We Know, Harper 

& Row, New York, s. 121–145.  

 

  Dennett D.C. 1985b, Musie of the Hemispheres, a review of M. Gazzaniga, The Social 

Brain, „New York Times Book Review”, November 17, s. 53.  

 

  Dennett D.C. 1986, Julian Jaynes’ Software Archeology, „Canadion Psychology”, 27, 

s. 149–154.  

 

  Dennett D.C. 1987a, The Intentional Stonce, MIT Press – A Bradford Book, Cambridge, 

MA.  

 

  Dennett D.C. 1987b, The Logical Geography of Computational Approaches: A View from 

the East Pole, [w:] M. Harnish, M. Brand (red.), Problems in the Representation of Knowledge, 

University of Arizona Press, Tucson. 

 

  Dennett D.C. 1988a, Quining Qualia, [w:] Marcel, Bisiach, 1988, s. 42–77.  

 

  Dennett D.C. 1988b, When Philosophers Encounter AI, „Daedalus”, 117, s. 283–296; 

przedruk [w:] Graubard, 1988.  

 

  Dennett D.C. 1988c, Out of the Armchair and Into the Field, „Poetics Today”, 9, special 

issue on Interpretation in Context in Science and Culture, s. 205–222.  

 

  Dennett D.C. 1988d, The Intentional Stance in Theory and Practice, [w:] Whiten, Byrne, 

1988, s. 180–202.  

 

  Dennett D.C. 1988e, Science, Philosophy and Interpretation, „Behavioral and Brain 

Sciences”, 11, s. 535–546. 

 

  Dennett D.C. 1988f, Why Everyone Is a Novelist, „Times Literary Supplement”, 

September 16–22.  

 

  Dennett D.C. 1989a, Why Creative Intelligence Is Hard to Find, commentary on Whiten 

and Byrne, „Behovioral and Brain Sciences”, 11, s. 253. 

 

  Dennett D.C. 1989b, The Origins of Selves, „Cogito”, 2, s. 163–173. 

 

  Dennett D.C. 1989c, Murmurs in the Cathedral, review of R. Penrose, „The Emperor’s 

New Mind, in Times Literary Supplement”, September 29–October 5, s. 1066–1068.  

 

  Dennett D.C. 1989d, Cognitive Ethology: Hunting for Bargains or a Wild Goose Chase?, 

[w:] A. Montefiore, D. Noble (red.), Goals, Own Goals and No Goals: A Debate on 

Goal-Directed And Intentional Behaviour, Unwin Hyman, London. 



 

  Dennett D.C. 1990a, Memes and the Exploitation of Imagination, „Journal of Aesthetics 

and Art Criticism”, 48, s. 127–135.  

 

  Dennett D.C. 1990b, Thinking with a Computer, [w:] H. Barlow (red.), Image and 

Understanding, Cambridge University Press, Cambridge, s. 297–309.  

 

  Dennett D.C. 1990c, Betting Your Life on an Algorithm, commentary on Penrose, 

„Behavioral and Brain Science”, 13, s. 660. 

 

  Dennett D.C. 1990d, The Interpretation of Texts, People, and Other Artifacts, 

„Philosophy and Phenomenological Research”, 50, s. 177–194. 

 

  Dennett D.C. 1990e, Two Black Boxes: A Fable, Tufts University Center for Cognitive 

Studies Preprint, November. 

 

  Dennett D.C. 1991a, Real Patterns, „Journal of Philosophy”, 89, s. 27–51; Rzeczywiste 

wzorce, tłum. M. Miłkowski, [w:] M. Miłkowski, R. Poczobut (red.), Analityczna metafizyka 

umysłu, Wydawnictwo IFiS PAN, Warszawa 2008, s. 299–326. 

 

  Dennett D.C. 1991b, Producing Future by Telling Stories, [w:] K.M. Ford, Z. Pylyshyn 

(red.), Robots Dilemma Revisited: The Frame Problem in Artificial Intelligence, Ablex Series in 

Theoretical Issues in Cognitive Science, Ablex, Norwood, NJ. 

 

  Dennett D.C. 1991C, Mother Nature versus the Walking Encyclopedia, [w:] W. Ramsey, 

S. Stich, D. Rumelhart (red.), Philosophy and Connectionist Theory, Erlbaum, Hillsdale, NJ. 

 

  Dennett D.C. 1991d, Two Contrasts: Folk Craft versus Folk Science and Belief versus 

Opinion, [w:] J. Greenwood (red.), The Future of Folk Psychology: Intentionality and Cognitive 

Science, Cambridge University Press, Cambridge.  

 

  Dennett D.C. 1991e, Granny’s Campaign for Safe Science, [w:] G. Rey, B. Loewer (red.), 

Fodor and His Critics, Blackwell, Oxford.  

 

  Dennett D., Kinsbourne M. 1992, Time and the Observer: The Where and When of 

Consciousness in the Brain, „Behavioral and Brain Sciences”, 15, s. 183–247.  

 

  Descartes R. 1637, Discours de la méthode, Paris; Rozprawa o metodzie, tłum. 

T. Żeleński-Boy, Antyk, Kęty 2002. 

 

  Descartes R. 1641, Meditationes de prima philosophia, Michel Soly, Paris; Medytacje 

o pierwszej filozofii: zarzuty uczonych mężów i odpowiedzi autora, tłum. 

M. i K. Ajdukiewiczowie, S. Swieżawski, Wydawnictwo Antyk, Kęty 2001. 

 

  Descartes R. 1662, De homine, Paris; Człowiek. Opis ciała ludzkiego, tłum. 

A. Bednarczyk, Państwowe Wydawnictwo Naukowe, Warszawa 1989. 

 



  Dreyfus H. 1979, What Computers Can’t Do (2 wyd.), Harper & Row, New York.  

 

  Dreyfus H.L., Dreyfus S.E. 1988, Making a Mind Versus Modeling the Brain: Artificial 

Intelligence Back at a Branchpoint, [w:] Graubard, 1988.  

 

  Eccles J.C. 1985, Mental Summation: The Timing of Voluntary Intentions by Cortical 

Activity, „Behaviorol and Brain Sciences”, 8, s. 542–547.  

 

  Eco U. 1990, After Secret Knowledge, „Times Literary Supplement”, June 22–28, s. 666, 

Some Paranoid Readings, „Times Literary Supplement”, June 29–July 5, s. 694. 

 

  Edelman G. 1987, Neural Darwinism, Basic Books, New York.  

 

  Edelman G. 1989, The Remembered Present: A Biological Theory of Consciousness, 

Basic Books, New York.  

 

  Efron R. 1967, The Duration of the Present, „Proceedings of the New York Academy of 

Science”, 8, s. 542–543.  

 

  Eldredge N., Gould S.J. 1972, Punctuated Equilibria: An Alternative to Phyletic 

Gradualism, [w:] T.J.M. Schopf (red.), Models in Paleobiology, Freeman Cooper, San Francisco, 

s. 82–115.  

 

  Ericsson K.A., Simon H.A. 1984, Protocol Analysis: Verbal Reports as Data, MIT Press 

– A Bradford Book, Cambridge, MA.  

 

  Evans G. 1982, John McDowell (red.), The Varieties of Reference, Oxford University 

Press, Oxford.  

 

  Ewert J.-P. 1987, The Neuroethology of Releasing Mechanisms: Prey-catching in Toads, 

„Behavioral and Brain Sciences”, 10, s. 337–405.  

 

  Farah M.J. 1988, Is Visual Imagery Really Visual? Overlooked Evidence from 

Neuropsychology, „Psychological Review”, 95, s. 307–317. 

 

  Farrell B.A. 1950, Experience, „Mind”, 59, s. 170–198. 

 

  Fehling M., Baars B., Fisher C. 1990, A Functional Role of Represaion in an 

Autonomous, Resource-constrained Agent, [w:] Proceedings of Twelfth Annual Conference of the 

Cognitive Science Society, Erlbaum, Hillsdale, NJ. 

 

  Fehrer E., Raab D. 1962, Reaction Time to Stimuli Masked by Metacontrast, „Journal of 

Experimental Psychology”, 63, s. 143–147.  

 

  Feynman R. 1985, Surely You’re Joking, Mr. Feynman!, Norton, New York; „Pan raczy 

żartować, panie Feynman!”. Przypadki ciekawego człowieka, tłum. T. Bieroń, Znak, Kraków 

2007.  



 

  Finke R.A., Pinker S., Farah M.J. 1989, Reinterpreting Visual Patteras in Mental 

Imagery, „Cognitive Science”, 13, s. 51–78.  

 

  Flanagan O. 1991. The Science of the Mind (2 wyd.), MIT Press – A Bradford Book, 

Cambridge, MA.  

 

  Flohr H. 1990, Brain Processes and Phenomenal Consciousness: A New and Specific 

Hypothesis, presented at the conference „The Phenomenal Mind – How Is It Possible and Why Is 

It Necessary?”, Zentrum für Interdisziplinare Forschung, Bielefeld, Niemcy, May 14–17.  

 

  Fodor J. 1975, The Language of Thought, Crowell, Scranton, PA.  

 

  Fodor J. 1983, The Modularity of Mind, MIT Press – A Bradford Book, Cambridge, MA.  

 

  Fodor J. 1990, A Theory of Contenit, and Other Essays, MIT Press – A Bradford Book, 

Cambridge, MA.  

 

  Fodor J., Pylyshyn Z. 1988, Connectionism and Cognitive Architecture: A Critical 

Analysis, „Cognilion”, 28, s. 3–71.  

 

  Fox I. 1989, On the Nature and Cognitive Function of Phenomenal Content – Part One, 

„Philosophical Topics”, 17, s. 81–117.  

 

  French R. 1991, Subcognition and the Turing Test, „Mind”, 99, s. 53–66.  

 

  Freud S. 1921/2012, Ego i Id, [w:] tegoż, Poza zasadą przyjemności, tłum. J. Prokopiuk, 

Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa.  

 

  Freyd J. 1989, Dynamie Mental Representations, „Psychological Review”, 94, 

s. 427–438. Fuster J.M. 1981, Prefrontal Cortex in Motor Control, [w:] Handbook of Physiology, 

Section 1: The Nervous System, Vol. II: Motor Control, American Physiological Society, 

s. 1149–1178.  

 

  Gardner H. 1975, The Shattered Mind, Knopf, New York.  

 

  Gardner M. 1981, The Laffer Curve and Other Laughs in Current Economics, „Scientific 

American”, 245, December, s. 18–31; przedruk [w:] Gardner, 1986. 

 

  Gardner M. 1986, Knotted Doughnuts and Other Mathematical Diversions, 

W. H. Freeman, San Francisco.  

 

  Gazzaniga M. 1978, Is Seeing Believing: Notes on Clinical Recovery, [w:] S. Finger 

(red.), Recovery From Brain Damage: Research and Theory, Plenum Press, New York, 

s. 409–414. 

 

  Gazzaniga M. 1985, The Social Brain: Discovering the Networks of the Mind, Basic 



Books, New York. 

 

  Gazzaniga M., Ledoux J. 1978, The Integrated Mind, Plenum Press, New York.  

 

  Geldard F. A. 1977, Cutaneous Stimulis, Vitratory and Saltatory, „Journal of 

Investigative Dermatology”, 69, s. 83–87.  

 

  Geldard F.A., Sherrick C.E. 1972, The Cutaneous „Rabbit”: A Perceptual Illusion, 

„Science”, 178, s. 178–179.  

 

  Geldard F.A., Sherrick C.E. 1983, The Cutaneous Saltatory Area and Its Presumed 

Neural Base, „Perception and Psychophysics”, 33, s. 299–304.  

 

  Geldard F.A., Sherrick C.E. 1986, Space, Time and Touch, „Scientific American”, 254, 

s. 90–95. 

 

  Gert B. 1965, Imagination and Verifiability, „Philosophical Studies”, 16, s. 44–47. 

 

  Geshwind N., Fusillo M. 1966, Color-naming Defects in Association with Alexia, 

„Archives of Neurology”, 15, s. 137–146. 

 

  Gide A. 1948, Les Faux Monnoyeurs, Gallimard, Paris; Fałszerze, tłum. 

H. i J. Iwaszkiewiczowie, Muza, Warszawa 1948/1995. 

 

  Goodman N. 1978, Ways of Worldmaking, Harvester, Hassocks, Sussex; Jak tworzymy 

świat, tłum. M. Szczubiałka, Fundacja Aletheia, Warszawa 1997. 

 

  Goody J. 1977, The Domestication of the Savage Mind, Cambridge University Press, 

Cambridge. 

 

  Gould S. 1980, The Panda’s Thumb, Norton, New York. 

 

  Gouras P. 1984, Color Vision, [w:] N. Osborn, J. Chader (red.), Progress in Retinal 

Research, Vol. 3, Pergamon Press, London, s. 227–261. 

 

  Graubard S.R. 1988, The Artificial Intelligence Debate: False Starts, Heal Foundations 

(a reprint of „Daedalus”, 117, Winter 1988), MIT Press, Cambridge, MA. 

 

  Grey Walter W. 1963, Presentation to the Osler Society, Oxford University, Oxford. 

 

  Grice H. P. 1957, Meaning, „Philosophical Review”, 66, s. 377–368. 

 

  Grice H. P. 1969, Utterer’s Meaning and Intentions, „Philosophical Review”, 78, 

s. 147–177. 

 

  Hacking I. 1990, Signing, review of Sacks, 1989, „London Review of Books”, April 5, 

s. 3–6. 



 

  Hampl P. 1989, The Lax Habits of the Free Imagination, „New York Times Book 

Review”, March 5, s. 1, 37–39. 

 

  Handford M, 1987, Where’s Woldo?, Boston, Little, Brown. 

 

  Hardin C.L. 1988, Color for Philosophers: Unweaving the Rainbow, Hackett, 

Indianapolis. 

 

  Hardin C.L. 1990, Color and Illusion, presented at the conference „The Phenomenal 

Mind – How Is It Possible and Why Is It Necessary?”, Zentrum für Interdisziplinare Forschung, 

Bielefeld, Niemcy, May 14–17. 

 

  Harman G. 1990, The Intrisic Quality of Experience, [w:] J.E. Tomberlin (red.), 

Philosophical Perspectives, 4: Action Theory and Philosophy of Mind, Ridgeview, Atascadero, 

CA, s. 31–52. 

 

  Harnad S. 1982, Consciousness: An Afterthought, „Cognition and Brain Theory”, 5, 

s. 29–47. 

 

  Harnad S. 1989, Editoriai Commentary, „Behaviorol and Brain Sciences”, 12, s. 183. 

 

  Haugeland J. 1981, Mind Design: Philosophy, Psychology, Artificial Intelligence, 

Bradford Books, Montgomery, VT. 

 

  Haugeland J. 1985, Artificial Inlelligence: The Very Idea, MIT Press – A Bradford Book, 

Cambridge, MA. 

 

  Hawking S. 1988, A Brief History of Time, Bantara, New York; Krótka historia czasu, 

tłum. P. Amsterdamski, Alfa, Warszawa 1990. 

 

  Hayes P. 1979, The Naive Physics Manifesto, [w:] D. Michie (red.), Expert Systems in the 

Microelectronic Age, Edinburgh University Press, Edinburgh; Manifest fizyki naiwnej, tłum. 

P. Pietrzak, „Przegląd Filozoficzno-Literacki”, 4 (6) / 2003, s. 49–85. 

 

  Hayes-Roth B. 1985, A Blackboard Architecture for Control, „Artificial Intelligence”, 26, 

s. 251–321. 

 

  Hebb D. 1949, The Organization of Behavior: A Neuropsychological Theory, Wiley, New 

York. 

 

  Hilbert D.R. 1987, Color and Color Perception: A Study in Anthropocentric Realism, 

Stanford University; Center for the Study of Language and Information. 

 

  Hintikka J. 1962, Knowledge and Belief, Cornell University Press, Ithaca. 

 

  Hinton G.E., Nowland S.J. 1987, How Learning Can Guide Evolution, Complex Systems, 



I, Technical Report CMU-CS-86-128, Carnegie Mellon University, s. 495–502. 

 

  Hobbes T. 1651, Leviathan, Paris; Lewiatan, tłum. C. Znamierowski, Aletheia, Warszawa 

2005. 

 

  Hoffman R.E. 1986, What Can Schizophrenic „Voices” Tell Us?, „Behavioral and Brain 

Sciences”, s. 535–548. 

 

  Hoffman R.E., Kravitz R.E. 1987, Feedforward Action Regulation and the Experience of 

Will, „Behaviorol and Brain Sciences”, 10, s. 782–783. 

 

  Hofstadter D.R. 1981a, The Turing Test: A Coffeehouse Conversation, [w:] Metamagical 

Themas, „Scientific American”, May 1981, przedruk [w:] Hofstadter, Dennett, 1981, s. 69–92. 

 

  Hofstadter D.R. 1981b, Reflections [on Nagel], [w:] Hofstadter, Dennett, 1981, 

s. 403–414. 

 

  Hofstadter D.R. 1983, The Architecture of jumbo, „Proceedings of the Second Machine 

Learning Workshop”, Monticello, Il. 

 

  Hofstadter D.R. 1985, On the Seeming Paradox of Mechanizing Creativity, [w:] 

Metamagical Themas, Basic Books, New York, s. 526–546. 

 

  Hofstadter D.R., Dennett D.C. 1981, The Mind’s I: Fantasies and Reflections on Self and 

Soul, Basic Books, New York, s. 191–201. 

 

  Holland J.H. 1975, Adaptation in Natural and Artificial Systems, University of Michigan 

Press, Ann Arbor. 

 

  Holland J.H., Holyoak K., Nisbett R.E., Thagard P.R. 1986, Induction: Processes of 

Inference, Learning, and Discovery, MIT Press – A Bradford Book, Cambridge, MA. 

 

  Honderich T. 1984, The Time of a Conscious Sensory Experience and Mind-Brain 

Theories, „Journal of Theoretical Biology”, 110, s. 115–129. 

 

  Howell R. 1979, Fictional Objects: How They Are and How They Aren’t, [w:] 

D.F. Gustafson, B.L. Tapscott (red.), Body, Mind and Method, D. Reidel, Dordrecht, s. 241–294. 

 

  Hughlings Jackson J. 1915, Hughlings Jackson on Aphasia and Kindred Affections of 

Speech, „Brain”, 38, s. 1–190. 

 

  Hume D. 1739, Treatise on Human Nature, John Noon, London; Traktat o naturze 

ludzkiej, tłum. C. Znamierowski, Aletheia, Warszawa 2005. 

 

  Humphrey N. 1972, „Interest” and „Pleasure”:Two Determinanta of a Monkey’s Visual 

Preferences, „Perception”, 1, s. 395–416. 

 



  Humphrey N. 1976, The Colour Currency of Nature, [w:] T. Porter, B. Mikellides (red.), 

Colour for Architecture, Studio-Vista, London, s. 147–161, przedruk [w:] Humphrey, 1983a. 

 

  Humphrey N. 1983a, Consciousness Regained, Oxford University Press, Oxford. 

 

  Humphrey N. 1983b, The Adaptiveness of Mentalism? Commentary on Dennett, 1983, 

„Behavioral and Brain Sciences”, 6, s. 366.  

 

  Humphrey N. 1986, The Inner Eye, Faber & Faber, London. 

 

  Humphrey N. 1992, A History of the Mind, Simon & Schuster, New York. 

 

  Humphrey N., Dennett D.C. 1989, Speaking for Our Selves: An Assessment of Multiple 

Personality Disorder, „Raritan”, 9, s. 68–98. 

 

  Humphrey N., Keeble G. 1978, Effects of Red Light and Loud Noise on the Rates at 

Which Monkeys Sample the Sensory Environment, „Perception”, 7, s. 343. 

 

  Hundert E. 1987, Can Neuroscience Contribute to Philosophy?, [w:] C. Blakemore, 

S. Greenfield, Mindwaves, Blackwell, Oxford, s. 407–429 (przedruk jako rozdz. 7 Hundert, 

Philosophy, Psychiatry, and Neuroscience: Three Approaches to the Mind, Clarendon, Oxford 

1989). 

 

  Huxley T. 1874, On the Hypothesis that Animals Are Automata, [w:] Collected Essays, 

London, 1893–1894. 

 

  Jackendoff R. 1987, Consciousness and the Computational Mind, MIT Press – 

A Bradford Book, Cambridge, MA. 

 

  Jackson F. 1982, Epiphenomenal Qualia, „Philosophical Quarterly”, 32, s. 127–136. 

 

  Jacob F. 1982, The Possible and the Actual, University of Washington Press, Seattle. 

 

  Janlert L.-E. 1985, Studies in Knowledge Representation, Institute of Information 

Processing, Umea. 

 

  Jarrell R. 1963, The Bat-Poet, Macmillan, New York. 

 

  Jaynes J. 1976, The Origins of Consciousness in the Breakdown of the Bicameral Mind, 

Houghton Mifflin, Boston. 

 

  Jerison H. 1973, Evolution of the Brain and Intelligence, Academic Press, New York. 

 

  Johnson-Laird P. 1983, Mentol Models: Towards a Cognitive Science of Language, 

Inference, and Consciousness, University Press, Cambridge. 

 

  Johnson-Laird P. 1988, A Computational Analysis of Consciousness, [w:] A.J. Marcel, 



E. Bisiach (red.), Consciousness in Contemporory Science, Clarendon Press – Oxford University 

Press, New York – Oxford. 

 

  Julesz B. 1971, Foundations of Cyclopean Perception, University of Chicago Press, 

Chicago. 

 

  Keller H. 1908, The World I Live In, Century Co., New York.  

 

  Kinsbourne M. 1974, Lateral Interactions in the Brain, [w:] M. Kinsbourne, W.L. Smith 

(red.), Hemisphere Disconnection and Cerebral Function, Charles C. Thomas, Springfield, Il, 

s. 239–259. 

 

  Keller H. 1980, Brain-based Limitations on Mind, [w:] R.W. Rieber (red.), Body and 

Mind: Past, Present and Future, Academic Press, New York, s. 155–175.  

 

  Kinsbourne M., Hicks R.E. 1978, Functional Cerebral Space: A Model for Overflow, 

Transfer and Interference Effects in Human Perfoimance: A Tutorial Review, [w:] J. Requin 

(red.), Attention and Performance, 7, Erlbaum, Hillsdale, NJ s. 345–362.  

 

  Kinsbourne M., Warrington E.K. 1963, Jargon Aphasia, „Neuropsychologia”, l, s. 27–37. 

 

  Kirman B.H., et al. 1968, Congenital Insensitivity to Pain in an Imbecile Boy, 

„Developmental Medicine and Child Neurology”, 10, s. 57–63.  

 

  Kitcher P. 1979, Phenomenal Qualities, „American Philosophical Quarterly”, 16, 

s. 123–129. 

 

  Koestler A. 1967, The Ghost in the Machine, Macmillan, New York.  

 

  Kohler I. 1961, Experiments with Goggles, „Scientific American”, 206, s. 62–86.  

 

  Kolers P.A. 1972, Aspects of Motion Perception, Pergamon Press, London.  

 

  Kolers P.A., von Grünau M. 1976, Shape and Color in Apparent Motion, „Vision 

Research”, 16, s. 329–335.  

 

  Kosslyn S.M. 1980, Image and Mind, Harvard University Press, Cambridge, MA.  

 

  Kosslyn S.M., Holtzman J.D., Gazzaniga M.S, Farah M.J. 1985, A Computational 

Analysis of Mental Imagery Generation: Evidence for Functional Dissociation in Split Brain 

Patients, „Journal of Experimental Psychology: General”, 114, s. 311–341.  

 

  Lackner J.R. 1988, Some Proprioceptive Influences on the Perceptual Representation of 

Body Shape and Orientation, „Brain”, 111, s. 281–297.  

 

  Langton C.G. 1989, Artiflcial Life, Addison–Wesley, Redwood City, CA.  

 



  Larkin S., Simon H.A. 1987, Why a Diagram Is (Sometimes) Worth Ten Thousand Words, 

„Cognitive Science”, 11, s. 65–100.  

 

  Leiber J. 1988, „Cartesian” Linguistics?, „Philosophia”, 118, s. 309–346. 

 

  Leiber J. 1991, Invitation to Cognitive Science, Blackwell, Oxford. 

 

  Leibniz G.W. 1714/1840, La Monadologie, [w:] J.E. Erdmann (red.), Leibniz, Opera 

Philosophica, 2 vols., Berlin; Wyznanie wiary filozofa. Rozprawa metafizyczna. Monadologia. 

Zasady natury i łaski oraz inne pisma filozoficzne, tłum. S. Cichowicz, Państwowe Wydawnictwo 

Naukowe, Warszawa 1969.  

 

  Levelt W. 1989, Speaking, MIT Press – A Bradford Book, Cambridge, MA.  

 

  Levy J., Trevarthen C. 1976, Metacontrol of Hemispheric Function in Human Split-Brain 

Patients, „Journal of Experimental Psychology: Human Perception and Performance”, 3, 

s. 299–311. 

 

  Lewis D. 1978, Truth in Fiction, „American Philosophical Quarterly”, 15, s. 37–46. 

 

  Lewis D. 1979, Attitudes De Dieto and De Se, „Philosophical Review”, 78, s. 513–543. 

 

  Lewis D. 1988, What Experience Teaches, proceedings of the Russellian Society of the 

University of Sidney, przedruk [w:] W. Lycan (red.), Mind and Cognition: A Reader, Blackwell, 

Oxford 1990.  

 

  Liberman A., Studdert-Kennedy M. 1977, Phonetic Perception, [w:] R. Held, H, 

Leibowitz, H.-L. Teuber (red.), Handbook of Sensory Physiology, Vol. 8, Perception, 

Springer-Verlag, Heidelberg.  

 

  Libet B. 1965, Cortical Activation in Conscious and Unconscious Experience, 

„Perspectives in Biology and Medicine”, 9, s. 77–86.  

 

  Libet B. 1981, The Experimental Evidence for Subjective Referral of a Sensory 

Experience backwards in Time: Reply to P.S. Churchland, „Philosophy of Science”, 48, 

s. 182–197. 

 

  Libet B. 1982, Brain Stimulation in the Study of Neuronal Functions for Conscious 

Sensory Experiences, „Human Neurobiology”, 1, s. 235–242.  

 

  Libet B. 1985a, Unconscious Cerebral Initiative and the Role of Conscious Will in 

Voluntary Action, „Behaviorol and Brain Sciences”, 8, s. 529–566.  

 

  Libet B. 1985b, Subjective Antedating of a Sensory Experience and Mind-Brain Theories, 

„Journal of Theoretical Biology”, 114, s. 563–570.  

 

  Libet B. 1987, Are the Mental Experiences of Will and Self-control Significant for the 



Performance of a Voluntary Act?, „Behavioral and Brain Sciences”, 10, s. 783–786, 

 

  Libet B. 1989, The Timing of a Subjective Experience, „Behavioral and Brain Sciences”, 

12, s. 183–185.  

 

  Libet B., Wright E.W., Feinstein B., Pearl D.K. 1979, Subjective Referral of the Timing 

for a Conscious Sensory Experience, „Brain”, 102, s. 193–224.  

 

  Liebmann S. 1927, Ueber das Verhalten fahrbiger Formen bei Heligkeitsgleichtheit von 

Figur und Grund, „Psychologie Forschung”, 9, s. 200–253. 

 

  Livingstone M.S., Hubel D.H. 1987, Psychophysical Evidence for Separate Channels for 

the Perception of Form, Color, Movement, and Depth, „Journal of Neuroscience”, 7, s. 346–368.  

 

  Lloyd M., Dybas H.S. 1966, The Periodical Cicada Problem, „Evolution”, 20, 

s. 132–149. 

 

  Loar B. 1990, Phenomenal Properties, [w:] J.E. Tomberlin (red.), Philosophical 

Perspectives, 4: Action Theory and Philosophy of Mind, Ridgeview, Atascadero, CA, s. 81–108. 

 

  Locke J. 1690, Essay Concerning Human Understanding, Basset, London; Nowe 

rozważania dotyczące rozumu ludzkiego, tłum. I. Dąmbska, Antyk Kęty 2001.  

 

  Lockwood M. 1989, Mind, Brain and the Quantum, Blackwell, Oxford.  

 

  Lodge D. 1988, Nice Work, Secker and Warburg, London; Fajna robota, tłum. 

K. Puławski, Zysk i S-ka, Poznań 1995. 

 

  Lycan W. 1973, Inverted Spectrum, „Ratio”, 15, s. 315–319. 

 

  Lycan W. 1990, What Is the Subjectivity of the Mental?, [w:] J.E. Tomberlin (red.), 

Philosophical Perspectives, 4: Action Theory and Philosophy of Mind, Ridgeview, Atascadero, 

CA, s. 109–130. 

 

  Marais E.N. 1937, The Soul of the White Ant, Methuen, London.  

 

  Marcel A.J. 1988, Phenomenal Experience and Functionalism, [w:] Marcel, Bisiach, 

1988, s. 121–158.  

 

  Marcel A. 1993, Slippage in the Unity of Consciousness, [w:] R. Bornstein, T. Pittman 

(red.), Perception Without Awareness: Cognitive, Clinical and Social Perspectives, Guilford 

Press, New York. 

 

  Marcel A., Bisiach E. (red.) 1988, Consciousness in Contemporary Science, Oxford 

University Press, New York.  

 

  Margolis H. 1987, Patterns, Thinking, and Cognition, University of Chicago Press, 



Chicago. 

 

  Margulis L. 1970, The Origin of Eukaryotic Cells, Yale University Press, New Haven. 

 

  Marks C. 1980, Commissurotomy, Consciousness And Unity of Mind, MIT Press 

–A Bradford Book, Cambridge, MA.  

 

  Marler P., Sherman V. 1983, Song Structure Without Auditory Feedback: Emendations of 

the Auditory Template Hypothesis, „Journal of Neuroscience”, 3, s. 517–531. 

 

  Marr D. 1982, Vision, Freeman, San Francisco.  

 

  Maynard Smith J. 1978, The Evolution of Sex, Cambridge University Press, Cambridge. 

 

  Maynard Smith J. 1989, Sex, Games, and Evolution, Harvester, Brighton, Sussex. 

 

  McClelland J., Rumelhart D. (red.) 1986, Parallel Distributed Processing: Explorations 

in the Microstructures of Cognition, 2 vols, MIT Press – A Bradford Book, Cambridge, MA. 

 

  McCulloch W.S., Pitts W. 1943, A Logical Calculus for the Ideas Immanent in Nervous 

Activity, „Bulletin of Mathematical Biophysics”, 5, s. 115–133. 

 

  McGinn C. 1989, Can We Solve the Mind-Body Problem?, „Mind”, 98, s. 349–366; Czy 

możemy rozwiązać problem umysł-ciało?, tłum. M. Iwanicki i S. Judycki, [w:] M. Miłkowski, 

R. Poczobut (red.), Analityczna metafizyka umysłu, Wydawnictwo IFiS PAN, Warszawa 2008, 

s. 360–383. 

 

  McGinn C. 1990, The Problem of Consciousness, Blackwell, Oxford. 

 

  McGlynn S.M., Schacter D.L. 1989, Unawareness of Deficits in Neuropsychological 

Syndromes, „Journal of Clinical and Experimental Neuropsychology”, 11, s. 143–205. 

 

  McGurk H., Macdonald R. 1979, Hearing Lips and Seeing Voices, „Nature”, 264, 

s. 746–748. 

 

  McLuhan M. 1967, The Medium Is the Message, Bantam, New York.  

 

  Mellor H. 1981, Beal Time, Cambridge University Press, Cambridge.  

 

  Menzel E.W., Savage-Rumbaugh E.S., Lawson J. 1985, Chimpanzee (Pan troglodytes) 

Spatial Problem Solving with the Use of Mirrors and Televised Equivalents of Mirrors, „Journal 

of Comparalive Psychology”, 99, s. 211–217. 

 

  Millikan R. 1990, Truth Rules, Hoverflies, and the Kripke-Wittgenstein Paradox, 

„Philosophical Review”, 99, s. 323–354. 

 

  Minsky M. 1975, A Framework for Representing Knowledge, „Memo” 3306, AI Lab, 



MIT, Cambridge, MA (opubl. [w:] Haugeland, 1981. s. 95–128). 

 

  Minsky M. 1985, The Society of Mind, Simon & Schuster, New York. 

 

  Mishkin M., Ungerleider L.G., Macko K.A. 1983, Object Vision and Spatial Vision: Two 

Cortical Pathways, „Trends in Neuroscience, 64, s. 370–375. 

 

  Monod J. 1972, Chance and Necessity, Knopf, New York; Przypadek i konieczność: esej 

o filozofii biologii współczesnej, tłum. J. Bukowski, Biblioteka „Głosu”, Warszawa 1979. 

 

  Morris R.K., Rayner K., Pollatsek A. 1990, Eye Movement Guidance in Reading: The 

Role of Parafoveal and Space Information, „Journal of ExperimentaJ Psychology: Human 

Perception and Performance”, 16, s. 268–281. 

 

  Mountcastle V.B. 1978, An Organizing Principle for Cerebral Function: The Unit 

Module and the Distributed System, [w:] G. Edelman, V.B. Mountcastle (red.), The Mindful 

Brain, MIT Press, Cambridge, MA, s. 7–50. 

 

  Nabokov V. 1930, Zaschila Luzhina, [w:] Sovremennye Zapiski, Paris; Obrona Łużyna, 

tłum. E. Siemaszkiewicz, Muza, Warszawa 2005. 

 

  Nagel T. 1971, Brain Bisection and the Unity of Consciousness, „Synthese”, 22, 

s. 396–413 (przedruk [w:] Mortal Questions [1979], Cambridge University Press, Cambridge); 

Rozszczepienie mózgu a jedność świadomości, tłum. A. Romaniuk, [w:] tegoż, Pytania 

ostateczne, Fundacja Aletheia, Warszawa 1997. 

 

  Nagel T. 1974, What Is It Like to Be a Bat?, „Philosophical Review”, 83, s. 435–450; Jak 

to jest być nietoperzem, tłum. A. Romaniuk, [w:] tegoż, Pytania ostateczne, Fundacja Aletheia, 

Warszawa 1997. 

 

  Nagel T. 1986, The View from Nowhere, Oxford Unwersity Press, Oxford; Widok znikąd, 

tłum. C. Cieśliński, Fundacja Aletheia, Warszawa 1997. 

 

  Neisser U. 1967, Cognitive Psychology, Appleton-Century-Crofts, New York. 

 

  Neisser U. 1981, John Dean’s Memory: A Case Study, „Cognition”, 9, s. 1–22. 

 

  Neisser U. 1988, Five Kinds of Self-Knowledge, „Philosophical Psychology”, 1, s. 35–39. 

 

  Nemirow L. 1990, Physicalism and the Cognitive Role of Acquaintance, [w:] W. Lycan 

(red.), Mind and Cognition: A Reader, Blackwell, Oxford, s. 490–499. 

 

  Neumann O. 1990, Some Aspects of Phenomenal Consciousness and Their Possible 

Functional Correlates, presented at the conference „The Phenomenal Mind – How Is It Possible 

and Why Is It Necessary?”, Zentrum fur Interdisziplinare Forschung, Bielefeld, Niemcy, May 

14–17. 

 



  Newell A. 1973, Production Systems: Models of Control Structures, [w:] W.G. Chase 

(red.), Visual Information Processing, Academic Press, New York, s. 463–526. 

 

  Newell A. 1982, The Knowledge Level, „Artificial Intelligence”, 18, s. 81–132. 

 

  Newell A. 1988, The Intentional Stance and the Knowledge Level, „Behovioral and Brain 

Sciences”, 11, s. 520–522.  

 

  Newell A. 1990, United Theories of Cognition, Harvard University Press, Cambridge, 

MA. 

 

  Newell A., Rosenbloom P.S., ad Laird J.E. 1989, Symbolic Architectures for Cognition, 

[w:] M. Posner (red.), Foundations of Cognitive Science, MIT Press, Cambridge, MA. s. 93–132. 

 

  Nielsen T.I. 1963, Volition: A New Experimental Approach, „Scandinavian Journal of 

Psychology”, 4, s. 225–230. 

 

  Nilsson N, 1984, Shakey the Computer, „SRI Tech Report”, Menlo Park, CA, SRI 

International. 

 

  Norman D.A., Shallice T. 1980, Attention to Action: Willed and Automatic Control of 

Behavior, Center for Human Information Processing (Technical Report No. 99), przedruk 

poprawiony [w:] R.J. Davidson, G.E. Schwartz, D. Shapiro (red.), 1986, Consciousness and 

Self-flegulation, Plenum Press, New York. 

 

  Norman D.A., Shallice T. 1985, Attention to Action, [w:] T. Shallice (red.), Consciousness 

and Self-flegulation, Plenum Press, New York. 

 

  Nottebohm F. 1984, Birdsong as a Model in Which to Study Brain Processes Related to 

Learning, „Condor”, 86, s. 227–236. 

 

  Oakley D.A. (red.) 1985, Brain and Mind, Methuen, London – New York. 

 

  Ornstein R., Thompson R.F. 1984, The Amazing Brain, Houghton Mifflin, Boston. 

 

  Pagels H. 1988, The Dreams of Reason: The Computer and the Rise of the Sciences of 

Complexity, Simon & Schuster, New York. 

 

  Papert S. 1988, One AI or Many?, „Daedalus”, Winter, s. 1–14. 

 

  Parfit D. 1984, Reasons and Persons, Clarendon Press, Oxford. 

 

  Pears D. 1984, Motivated Irrationality, Clarendon Press, Oxford. 

 

  Penfield W. 1958, The Excitable Cortex in Conscious Man, Liverpool University Press, 

Liverpool. 

 



  Penrose R. 1989, The Emperor’s New Mind, Oxford University Press, Oxford; Nowy 

umysł cesarza, tłum. P. Amsterdamski, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa 2000. 

 

  Perlis 1991, Intentionality and Defaults, [w:] K.M. Ford, P.J. Hayes (red.), Reasoning 

Agents in a Dynamic World, JAI Press, Greenwich, CT. 

 

  Perry J. 1979, The Problem of the Essential Indexical, „Nous”, 13, s. 3–21. 

 

  Pinker S., Bloom P. 1990, Natural Language and Natural Selection, „Behavioral and 

Brain Sciences”, 13, s. 707–784. 

 

  Pollatsek A., Rayner K., Collins W.E. 1984, Integrating Pictorial Information Across Eye 

Movements, „Journal of Experimental Psychology: General”, 113, s. 426–442. 

 

  Pöppel E. 1985, Grenzen des Bewusstseins, Deutsche Verlags-Anstal, Stuttgart.  

 

  Pöppel E. 1988 (tłum. Pöppel. 1985), Mindworks: Time and Conscious Experience, 

Harcourt Brace Jovanovich, New York. 

 

  Popper K.R., Eccles J.C. 1977, The Self and Its Brain, Springer-Verlag, Berlin; Mózg 

i jaźń, tłum. P. Jaśkowski, t. 1–3, Protext, Poznań 1999. 

 

  Powers L. 1978, Knowledge by Deduction, „Philosophical Review”, 87, s. 337–371.  

 

  Putnam H. 1965, Brains and Behavior, [w:] R.J. Butler (red.), Analitical Philosophy, 

Second Series, Blackwell, Oxford, s. 1–19. 

 

  Putnam H. 1988, Much Ado About Not Very Much, „Daedalus”, 117, Winter, przedruk 

[w:] Graubard, 1988.  

 

  Pylyshyn Z. 1979, Do Mental Events Have Durations?, „Behaviorol and Brain Sciences”, 

2, s. 277–278.  

 

  Quine W.V.O. 1969, Natural Kinds, [w:] Ontological Relativity and Other Essays, 

Columbia University Press, New York, s. 114–138.  

 

  Ramachandran V.S. 1985, Guest Editorial, „Perception”, 14, s. 97–103.  

 

  Ramachandran V.S. 1991, 2-B or not 2-B: That Is the Question, [w:] R.L. Gregory, 

J. Harris, P. Heard, D. Rose, C. Cronly-Dillon (red.), The Artful Brain, Oxford University Press, 

Oxford.  

 

  Ramachandran V.S., Gregory R.L., 1991, Perceptual Filling in of Artificially Induced 

Scotomas in Human Vision, „Nature”, 350 (6320), s. 699–702. 

 

  Raphael B. 1976, The Thinking Computer: Mind Inside Matter, Freeman, San Francisco. 

 



  Reddy D.R., Erman L.D., Fennel R.D., Neeły R.B. 1973, The HEARSAY-II Speech 

Understanding System: An Example of the Recognition Process, „Proceedings of the 

International Joint Conference on Artificial Intelligence”, Stanford, s. 185–194.  

 

  Reingold E.M., Merikle P.M. 1990, On the Interrelatedness of Theory and Measurement 

in the Study of Unconscious Processes, „Mind and Language”, 5, s. 9–28.  

 

  Reisberg D., Chambers D., 1991, Neither Pictures nor Propositions: What Can We Learn 

from a Mental Image?, „Canadian Journal of Psychology”, 45, s. 336–352.  

 

  Richards R.J. 1987, Darwin and the Emergence of Evolutionary Theories of Mind and 

Behavior, University of Chicago Press, Chicago. 

 

  Ristau C. 1991, Cognitive Ethology: The Minds of Other Animals: Essays in Honor of 

Donald R. Griffin, Erlbaum, Hillsdale, NJ.  

 

  Rizzolati G., Gentilucci M., Matelli M. 1985, Selective Spatial Attention: One Center, 

One Circuit, or Many Circuits?, [w:] M.I. Posner, O.S.M.Marin (red.), Attention and 

Performance XI, Erlbaum, Hillsdale, NJ.  

 

  Rorty R. 1970, Incorrigibility as the Mark of the Mental, „Journal of Philosophy”, 67, 

s. 399–424.  

 

  Rorty R. 1982a, Contemporary Philosophy of Mind, „Synthese”, 53, s. 323–348.  

 

  Rorty R. 1982b, Comments on Dennett, „Synthese”, 53, s. 181–187. 

 

  Rosenbloom P.S., Laird J.E., Newell A. 1987, Knowledge-Level Learning in Soar, 

„Proceedings of AAAl”, Morgan Kaufman, Los Altos, CA. 

 

  Rosenthal D. 1986, Two Concepts of Consciousness, „Philosophical Studies”, 49, 

s. 329–359. 

 

  Rosenthal D. 1989, Thinking That One Thinks, „ZIF Report” No. 11, Research Group on 

Mind and Brain, Perspectives in Theoretical Psychology and the Philosophy of Mind, Zentrum 

für Interdisziplinare Forschung, Bielefeld, Niemcy. 

 

  Rosenthal D. 1990a, Why Are Verbally Expressed Thoughts Conscious?, „ZIF Report” 

No. 32, Zentrum für Interdisziplinare Forschung, Bielefeld, Niemcy. 

 

  Rosenthal D. 1990b, A Theory of Consciousness, „ZIF Report” No. 40, Zentrum für 

Interdisziplinare Forschung, Bielefeld, Niemcy.  

 

  Rozin P. 1976, The Evolution of Intelligence and Access to the Cognitive Unconscious, 

„Progress in Psychobiology and Physiological Psychology”, 6, s. 245–280, 

 

  Rozin P. 1982, Human Food Selection: The Interation of Biology, Culture and Individual 



Experience, [w:] L.M. Barker (red.), The Psychobiology of Human Food Selection, Avi 

Publishing Co, Westport, CT.  

 

  Rozin P., Fallon A.E. 1987, A Perspective on Disgust, „Psychological Review”, 94, 

s. 23–47. 

 

  Russell B. 1927, The Analysis of Matter, Allen and Unwin, London.  

 

  Ryle G. 1949, The Concept of Mind, Hutchinson, London; Czym jest umysł, tłum. 

W. Marciszewski, Państwowe Wydawnictwo Naukowe, Warszawa 1970. 

 

  Ryle G. 1979, On Thinking, K. Kolenda (red.), Rowman and Littlefield, Totowa, NJ. 

 

  Sacks O. 1985, The Man Who Mistook His Wife or His Hat, Summit Books, New York; 

Mężczyzna, który pomylił swoją żonę z kapeluszem, tłum. B. Lindenberg, Zysk i S-ka, Poznań 

2001. 

 

  Sacks O. 1989, Seeing Voices, University of California Press, Berkeley; Zobaczyć głos: 

podróż do świata ciszy, tłum. A. Małaczyński, Zysk i S-ka 1998.. 

 

  Sandeval E. 1991, Towards a Logic of Dynamie Frames, [w:] K.M. Ford, J. Hayes (red.), 

Reasoning Agents in a Dynamie World, JAI Press, Greenwich, CT.  

 

  Sanford D. 1975, Infinity and Vagueness, „Philosophical Review”, 84, s. 520–535. 

 

  Sartre J.-P. 1943, L’Etre et le Néant, Gallimard, Paris; Byt i nicość, tłum. J. Kiełbasa i in., 

Zielona Sowa, Kraków 2007.  

 

  Schank R. 1991, Tell Me a Story, Scribners, New York.  

 

  Schank R., Abelson R. 1977, Scripts, Plans. Goals and Understanding: An Inquiry into 

Human Knowledge Structures, Erlbaum, Hillsdale, NJ.  

 

  Schull J. 1990, Are Species Intelligent?, „Behavioral and Brain Sciences”, 13, s. 63–108.  

 

  Searle J. 1980, Minds, Brains, and Programs, „Behovioral and Brain Sciences”, 3, 

s. 417–458; Umysły, mózgi i programy, tłum. B. Chwedeńczuk, [w:] B. Chwedeńczuk (red.), 

Filozofia umysłu. Fragementy filozofii analitycznej, Fundacja Aletheia – Wydawnictwo Spacja, 

Warszawa 1995. 

 

  Searle J. 1982, The Myth of the Computer: An Exchange, „New York Review of Books”, 

June 24, s. 56–57. 

 

  Searle J. 1983, Intentionality: An Essay in the Philosophy of Mind, Cambridge University 

Press, Cambridge. 

 

  Searle J. 1984, Panel Discussion: Has Artificial Intelligence Research Illuminated Human 



Thinking?, [w:] H. Pagels (red.), Computer Culture: The Scientific, Intellectual, and Social 

Impact of the Computer, Annals of the New York Academy of Sciences, 426. 

 

  Searle J. 1988a, Turing the Chinese Room, [w:] T. Singh (red.), Synthesis of Science and 

Religion, Critical Essays and Dialogues, Bhaktivedenta Institute, San Francisco. 

 

  Searle J. 1988b, The Realistic Stance, „Behavioral and Brain Sciences”, 11, s. 527–529. 

 

  Searle J. 1990a, Consciousness, Explanatory Inversion, and Cognitive Science, 

„Behavioral and Brain Sciences”, 13, s. 585–642. 

 

  Searle J. 1990b, Is the Brain’s Mind a Computer Program?, „Scientific American”, 262, 

s. 26–31.  

 

  Selfridge O. 1959, Pandemonium: A Paradigm for Learning, Symposium on the 

Mechonizotion of Thought Processes, HM Stationery Office, London. 

 

  Searle J., Rękopis, Tracking and Trailing. 

 

  Sellars W. 1963, Empiricism and the Philosophy of Mind, [w:] Science, Perception and 

Reality, Routledge & Kegan Paul, London; Empiryzm i filozofia umysłu, tłum. J. Gryz, [w:] 

B. Stanosz (red.), Empiryzm współczesny, Wydawnictwo Uniwersytetu Warszawskiego, 

Warszawa 1991, s. 173–257.  

 

  Sellars W. 1981, Foundations for a Metaphysics of Pure Process, (the Carus Lectures), 

„Monist”, 64, s. 3–90.  

 

  Shallice T. 1972, Dual Functions of Consciousness, „Psychological Review”, 79, 

s. 383–393. 

 

  Shallice T. 1978, The Dominant Action System: An Information-Processing Approach to 

Consciousness, [w:] K.S. Pope, J.L. Singer (red.), The Stream of Consciousness, Plenum, New 

York, s. 148–164.  

 

  Shallice T. 1988, From Neuropsychology to Mental Structure, Cambridge University 

Press, Cambridge. 

 

  Sharpe T. 1977, The Great Pursuit, Secker and Warburg, London.  

 

  Shepard R.N. 1964, Circularity in Judgments of Relative Pitch, „Journal of the Acoustical 

Society of America”, 36, s. 2346–2353. 

 

  Shepard R.N., Cooper L.A. 1982, Mental Images and Their Transformations, MIT Press 

– A Bradford Book, Cambridge, MA. 

 

  Shepard R.N., Metzler J. 1971, Mental Rotation of Three-Dimensional Objects, 

„Science”, 171, s. 701–703.  



 

  Shoemaker S. 1969, Time Without Change, „Journal of Philosophy”, 66, s. 363–381.  

 

  Shoemaker S. 1975, Functionalism and Qualia, „Synthese”, 27, s. 291–315. 

 

  Shoemaker S. 1981, Absent Qualia are Impossible – A Reply to Block, „Philosophical 

Review”, 90, s. 581–599.  

 

  Shoemaker S. 1988, Qualia and Consciousness, Tufts University Philosophy Department 

Colloquium.  

 

  Siegel R.K., West L.J. (red.) 1975, Hallucinations: Behavior, Experience and Theory, 

Wiley, New York.  

 

  Simon H.A., Kaplan C.A. 1989, Foundations of Cognitive Science, [w:] Posner (red.), 

Foundations of Cognitive Science, MIT Press, Cambridge, MA.  

 

  Smolensky P. 1988, On the Proper Treatment of Connectionism, „Behavioral and Brain 

Sciences”, 11, s. 1–74.  

 

  Smullyan R.M. 1981, An Epistemological Nightmare, [w:] Hofstadter, Dennett, 1981, 

s. 415–427, przedruk [w:] tegoż, Philosophical Fantasies, St. Martin’s Press, New York 1982.  

 

  Smythies J.R. 1954, Analysis of Projection, „British Journal of Philosophy of Science”, 5, 

s. 120–133.  

 

  Snyder D.M. 1988, On the Time of a Conscious Peripheral Sensation, „Journal of 

Theoretical Biology”, 130, s. 253–254.  

 

  Sperber D., Wilson D. 1986, Relevance: A Theory of Communication, Harvard University 

Press, Cambridge, MA; Relewancja: komunikacja i poznanie, tłum. zbiorowe, Tertium, Kraków 

2011. 

 

  Sperling G. 1960, The Information Available in Brief Visual Presentations, 

„Psychological Monographs”, 74, No. 11.  

 

  Sperry R.W. 1977, Forebrain Commissurotomy and Conscious Awareness, „The Journal 

of Medicine and Philosophy”, 2, s. 101–126.  

 

  Spillman L., Werner J.S. 1990, Visual Perception: The Neurophysiological Foundations, 

Academic Press, San Diego.  

 

  Spinoza B. 1677, Tractatus de Intellectus Emendatione; Traktat o uzdrowieniu rozumu... 

[w:] tegoż; Pisma wczesne, tłum. L. Kołakowski, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa 

2009.  

 

  Stafford S.P. 1983, On The Origin of the Intentional Stance, Tufts University Working 



Paper in Cognitive Science, CCM 83–1. 

 

  Stalnaker R. 1984, Inquiry, MIT Press – A Bradford Book, Cambridge, MA.  

 

  Stix G. 1991, Reach Out, „Scientific American”, 264, s. 134.  

 

  Stoerig P., Cowey A. 1990, Wavelength Sensitivity in Blindsight, „Nature”, 342, 

s. 916–918. 

 

  Stoll C. 1989, The Cuckoo’s Egg: Tracking a Spy Through the Maze of Computer 

Espionage, Doubleday, New York; Kukułcze jajo, tłum. T. Hornowski, Dom Wydawniczy Rebis, 

Poznań 1998.  

 

  Straight H.S. 1976, Comprehension versus Production in Linguistic Theory, „Foundations 

of Language”, 14, s. 525–540.  

 

  Stratton G.M. 1896, Some Preliminary Experiments on Vision Without Inversion of the 

Retinal Image, „Psychology Review”, 3, s. 611–617.  

 

  Strawson G. 1989, Red and „Red”, „Synthese”, 78, s. 193–232.  

 

  Strawson P.F. 1962, Freedom and Resentment, „Proceedings of the British Academy”, 

przedruk [w:] P.F. Strawson (red.), Studies in the Philosophy of Thought and Action, Oxford 

University Press, Oxford 1968.  

 

  Taylor D.M. 1966, The Incommunicability of Content, „Mind”, 75, s. 527–541.  

 

  Thompson D’Arcy W. 1917, On Growth and Form, Cambridge University Press, 

Cambridge. 

 

  Thompson E., Palacios A., Varela F. 1992, Ways of Coloring. Comparative Color Vision 

as a Case Study for Cognitive Science, „Behavioral and Brain Sciences”, 15 (01), s. 1–26. 

 

  Tranel D., Damasio A.R. 1988, Non-conscious Face Recognition in Patients with Face 

Agnosia, „Behavioral Brain Research”, 30, s. 235–249. 

 

  Tranel D., Damasio A.R., Damasio H. 1988, Intact Recognition of Facial Expression, 

Gender, and Age in Patients with Impaired Recognition of Face Identity, „Neurology”, 38, 

s. 690–696.  

 

  Treisman A. 1988, Features and Objects: The Fourteenth Bartlett Memorial Lecture, 

„Quarterly Journal of Experimental Psychology”, 40A, s. 201–237.  

 

  Treisman A., Gelade G. 1980, A Feature-integration Theory of Attention, „Cognitive 

Psychology”, 12, s. 97–136.  

 

  Treisman A., Sato S. 1990, Conjunction Search Revisited, „Journal of Experimental 



Psychology: Human Perception and Performance”, 16, s. 459–478.  

 

  Treisman A., Souther J. 1985, Search Asymmetry: A Diagnostic for Preattentive 

Processing of Separable Features, „Journal of Experimental Psychology: General”, 114, 

s. 285–310. 

 

  Turing A. 1950, Computing Machinery and Intelligence, „Mind”, 59, s. 433–460; 

Maszyny liczące a inteligencja, tłum. B. Chwedeńczuk, [w:] B. Chwedeńczuk (red.), Filozofia 

umysłu, Aletheia, Warszawa 1995, s. 271-300. 

 

  Tye M. 1986, The Subjective Qualities of Experience, „Mind”, 95, s. 1–17.  

 

  Uttal W.R. 1979, Do Central Nonlinearities Exist?, „Behavioral and Brain Sciences”, 2, 

s. 286. 

 

  Van der Waals H.G., Roelofs C.O. 1930, Optische Scheinbewegung, „Zeitschrift für 

Psychologie und Physiologie des Sinnesorgane”, 114, s. 241–288; 115 (1931), s. 91–190.  

 

  Van Essen D.C. 1979, Visual Areas of the Mammalian Cerebral Cortex, „Annual Review 

of Neuroscience”, 2, s. 227–263.  

 

  Van Gulick R. 1988, Consciousness, Intrinsic Intentionality, and Self-understanding 

Machines, [w:] Marcel, Bisiach, 1988, s. 78–100.  

 

  Van Gulick R. 1989, What Difference Does Consciousness Make?, „Phliosophical 

Topics”, 17, s. 211–230.  

 

  Van Gulick R. 1990, Understanding the Phenomenal Mind: Are We All Just Armadillos?, 

presented at the conference „The Phenomenal Mind – How Is It Possible and Why Is It 

Necessary?, Zentrum für Interdisziplinare Forschung, Bielefeld, Niemcy, May 14–17.  

 

  Van Tuijl H.F.J.M. 1975, A New Visual Illusion: Neonlike Color Spreading and 

Complementary Color Induction between Subjective Contours, „Acta Psychologica”, 39, 

s. 441–445.  

 

  Vendler Z. 1972, Res Cogitans, Cornell University Press, Ithaca. 

 

  Vendler Z. 1984, The Matter of Minds, Clarendon Press, Oxford. 

 

  Von der Malsburg C. 1985, Nervous Structures with Dynamical Links, „Berichte der 

Bunsen-Gesellschaftr Physikalische Chemie”, 89, s. 703–710.  

 

  Von Uexküll J. 1909, Umwelt und Innenwelt der Tiere, Berlin – Jena.  

 

  Vosberg R., Fraser N., Guehl J. 1960, Imagery Sequence in Sensory Deprivation, 

„Archives of General Psychiatry”, 2, s. 356–357.  

 



  Walton K. 1973, Pictures and Make Believe, „Philosophical Review”, 82, s. 283–319. 

 

  Walton K. 1978, Fearing Fiction, „Journal of Philosophy”, 75, s. 6–27. 

 

  Warren R.M. 1970, Perceptual Restoration of Missing Speech Sounds, „Science”, 167, 

s. 392–393. 

 

  Wasserman G.S. 1985, Neural/Mental Chronometry and Chronotheology, „Behavioral 

and Brain Sciences, B”, s. 556–557. 

 

  Weiskrantz L. 1986, Blindsight: A Case Study and Implications, Oxford University Press, 

Oxford. 

 

  Weiskrantz L. 1988, Some Contributions of Neuropsychology of Vision and Memory to 

the Problem of Consciousness, [w:] Marcel, Bisiach, 1988, s. 183–199. 

 

  Weiskrantz L. 1989, Panel discussion on consciousness, „European Brain and Behavior 

Society”, September 1989, Turin. 

 

  Weiskrantz L. 1990, Outlooks for Blindsight: Explicit Methodologies for Implicit 

Processes (The Ferrier Lecture), „Proceedings of the Royal Society London, B”, 239, s. 247–278.  

 

  Welch R.B. 1978, Perceptual Modification: Adapting (o Altered Sensory Environments, 

Academic Press, New York.  

 

  Wertheimer M. 1912, Experimentelle Studienuber das Sehen von Bewegung, „Zeitschrift 

für Psychologie”, 61, s. 161–265. 

 

  White S.L. 1986, The Curse of the Qualia, „Synthese”, 68, s. 333–368.  

 

  Whiten A., Byrne R. 1988, Toward the Next Generation in Data Quality: A New Survey 

of Primate Tactical Deception, „Behavioral and Brain Sciences”, 11, s. 267–273.  

 

  Wiener N. 1948, Cybernetics: or Control and Communication in the Animal and the 

Machine, Technology Press, Cambridge; Cybernetyka, czyli sterowanie i komunikacja 

w zwierzęciu i maszynie, tłum. J. Mościcki, Państwowe Wydawnictwo Naukowe, Warszawa 

1971.  

 

  Wilkes K.V. 1988, Real People, Oxford University Press, Oxford.  

 

  Wilsson L. 1974, Observations and Experiments on the Ethology of the European Beaver, 

Viltrevy, „Swedish Wildlife”, 8, s. 115–266.  

 

  Winograd T. 1972, Understanding Natural Language, Academic Press, New York. 

 

  Wittgenstein L. 1953, Philosophical Investigations, Blackwell Oxford; Dociekania 

filozoficzne, tłum. B. Wolniewicz, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa 2000. 



 

  Wolfe J.M. 1990, Three Aspects of the Parallel Guidance of Visual Attention, 

„Proceedings of the Cognitive Science Society”, Erlbaum, Hillsdale, NJ, s. 1048–1049.  

 

  Yonas A. 1981, Infants Responses to Optical Information for Collision, [w:] R.N. Aslin, 

J.R. Alberts, M.R. Peterson (red.), „Development of Perception: Psychofaiological Perspectives”, 

Vol. 2: The Visual System, Academic Press, New York.  

 

  Young J.Z. 1965a, The Organization of a Memory System, „Proceedings Royal Society 

London [Biology]”, 163, s. 285–320. 

 

  Young J.Z. 1965b, A Model of the Brain, Clarendon, Oxford; Model mózgu, tłum. 

S. Bogusławski, Państwowe Wydawnictwo Naukowe, Warszawa 1968. 

 

  Young J.Z. 1979, Learning as a Process of Selection, „Journal of the Royal Society of 

Medicine”, 72, s. 801–804.  

 

  Zajonc R., Markus H. 1984, Affect and Cognition: The Hard Interface, [w:] C. Izard, 

J. Kagan, R. Zajonc (red.), Emotion, Cognition and Behavior, Cambridge University Press, 

Cambridge, s. 73–102. 

 

  Zeki S.M., Shipp S. 1988, The Functional Logic of Cortical Connections, „Nature”, 335, 

s. 311–317. 

 

  Zihl J. 1980, „Blindsight”: Improvement of Visually Guided Eye Movements by 

Systematic Practice in Patients with Cerebral Blindness, „Neuropsychologica”, 18, s. 71–77. 

 

  Zihl J. 1981, Recovery of Visual Functions in Patients with Cerebral Blindness, 

„Experimental Brain Research”, 44, s. 159–169. 

 

  Bibliografia do Posłowia 

 

 

  Akins K. 1996. Lost the Plot? Reconstructing Dennett’s Multiple Drafts, „Mind and 

Language”, 7 (1), s. 1–43. 

 

  Baars B.J. 1988. A Cognitive Theory of Consciousness, Cambridge University Press, 

Cambridge – New York. 

 

  Baars B.J. 1997. In the Theater of Consciousness. The Workspace of the Mind, Oxford 

University Press, New York – Oxford. 

 

  Bauby J.-D. 2008. Skafander i motyl, tłum. K. Rutkowski, Wyd. 2, Słowo/Obraz 

Terytoria. 

 

  Boly M., Seth A.K., Wilke M., Ingmundson P., Baars B.J., Laureys S., Edelman D., 

Tsuchiya N. 2013. Consciousness in Humans and Non-Human Animals: Recent Advances and 



Future Directions, „Frontiers in Psychology”, 4. doi:10.3389/fpsyg.2013.00625. 

 

  Chalmers D.J. 2010. Świadomy umysł: w poszukiwaniu teorii fundamentalnej, tłum. 

M. Miłkowski, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa. 

 

  Dennett D.C. 1988. Quining Qualia, [w:] A. Marcel, E. Bisiach (red.), Consciousness in 

Modern Science, Oxford University Press, Oxford. 

 

  Dennett D.C. 2003. Naprawdę przekonani: strategia intencjonalna i dlaczego ona działa, 

tłum. M. Miłkowski, „Przegląd Filozoficzno-Literacki”, 4 (6), s. 87–109. 

 

  Dennett D.C. 2007. Słodkie sny: filozoficzne przeszkody na drodze do nauki 

o świadomości, tłum. M. Miłkowski, Prószyński i S-ka, Warszawa. 

 

  Dennett D.C. 2008. Rzeczywiste wzorce, [w:] M. Miłkowski, R. Poczobut (red.), 

Analityczna metafizyka umysłu, tłum. M. Miłkowski, Wydawnictwo IFiS PAN, Warszawa, 

s. 299–326. 

 

  Dennett D.C. 2015. Dźwignie wyobraźni i inne narzędzia do myślenia, tłum. Ł. Kurek, 

Copernicus Center Press, Kraków. 

 

  Gallagher S., Zahavi D. 2015. Fenomenologiczny umysł, tłum. M. Pokropski, 

Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa. 

 

  Górska U., Koculak M., Brocka M., Binder M. 2014. Zaburzenia świadomości – 

perspektywa kliniczna i etyczna, „Aktualnosci Neurologiczne”, 14 (3), s. 190–198. 

doi:10.15557/AN.2014.0022. 

 

  Hurlburt R.T., Schwitzgebel E. 2007. Describing Inner Experience? Proponent Meets 

Skeptic, MIT Press, Cambridge, MA. 

 

  Jackendoff R.S. 1990. Consciousness and the Computational Mind, MIT Press, 

Cambridge, MA. 

 

  Johnson-Laird Ph.N. 1983. Mental Models: Towards a Cognitive Science of Language, 

Inference, and Consciousness, Harvard University Press, Cambridge, MA. 

 

  Koch Ch. 2008. Neurobiologia na tropie świadomości, tłum. G. Hess, Wydawnictwo 

Uniwersytetu Warszawskiego, Warszawa. 

 

  Metzinger Th. 2000. Neural Correlates of Consciousness, MIT Press, Cambridge, MA. 

 

  Metzinger Th. 2003. Being No One. The Self-Model Theory of Subjectivity, MIT Press, 

Cambridge, MA. 

 

  Nishimoto S., Vu A.T., Naselaris Th., Benjamini Y., Bin Y., Gallant J.L. 2011. 

Reconstructing Visual Experiences from Brain Activity Evoked by Natural Movies, „Current 



Biology : CB”, 21 (19), s. 1641–1646. doi:10.1016/j.cub.2011.08.031. 

 

  Paprzycka K. 2005. O możliwości antyredukcjonizmu, Semper, Warszawa. 

 

  Poczobut R. 2009. Między redukcją a emergencją: spór o miejsce umysłu w świecie 

fizycznym, Wydawnictwo Uniwersytetu Wrocławskiego, Wrocław. 

 

  Prinz J.J. 2012. The Conscious Brain: How Attention Engenders Experiencen, Oxford 

University Press, Oxford – New York. 

 

  Revonsuo A. 2006. Inner Presence: Consciousness as a Biological Phenomenon, MIT 

Press, Cambridge, MA. 

 

  Rosenthal D. 2005. Consciousness and Mind, Oxford University Press, Oxford – New 

York. 

 

  Seth A.K., Dienes Z., Cleeremans A., Overgaard M., Pessoa L. 2008. Measuring 

Consciousness: Relating Behavioural and Neurophysiological Approaches, „Trends in Cognitive 

Sciences”, 12 (8), s. 314–321. doi:10.1016/j.tics.2008.04.008. 

 

  Tononi G. 2004. An Information Integration Theory of Consciousness, „BMC 

Neuroscience”, 5 (1). doi:10.1186/1471-2202-5-42. 

 

  Tyszka T., (red.) 1995. Czy powrót do introspekcji? Zbieranie i analiza danych słownych, 

Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa. 

 

  Wierzchoń M. 2013. Granice świadomości: w poszukiwaniu poznawczego modelu 

subiektywności, Wydawnictwo Uniwersytetu Jagiellońskiego, Kraków. 

 

      Autor dziękuje za udostępnienie ilustracji: 

 

    Ryc. 2.3: © 1969 Harvey Comics Entertainment, Inc. 

 

  Ryc. 2.4: © 1975 Sidney Harris – „American Scientist”. 

 

  Ryc. 4.1: Z Shakey the Computer, Nils Nilsson, Copyright International. Reprinted with 

permission. 1984. SRI 

 

  Ryc. 3: Z The ThinkingComputer: Mind Inside Matter, Bertram Raphael. Copyright © 

1976 by W. H. Freeman and Company. Reprinted with permission. 

 

  Ryc. 5.1: Z A Brief History of Time. Copyright © 1988 by Stephen W. Hawking. Bantam, 

Doubleday, Dell Publishing Group, Inc. Reprinted with permission. 

 

  Ryc. 5.5 i 5.6: Z Mathematical Games, Martin Gardner, „Scientific American”, December 

1981. Reprinted with permission. 

 



  Ryc. 5.7: Z Foundations of Cyclopean Vision, Bela Julesz. Copyright © 1971 by 

University of Chicago Press. Reprinted with permission. 

 

  Ryc. 7.4: Oparto na Macro Computer, an interactive computer simulation of a computer, 

developed by Steve Barney at the Curricular Software Studio, Tufts University. 

 

  Ryc. 8.1: Z SpeaJdng: From Intention to Articulation. Willem J.M. Levelt. Copyright © 

1989 by Massachusetts Institute of Technology. Reprinted with permission. 

 

  Ryc. 9.1: Z The Architecture of Cognition, John R. Andersen, Cambridge, Mass.: Harvard 

University Press, Copyright © 1983 by the President and Fellows of Harvard College. Reprinted 

with permission. 

 

  Ryc. 10.1: Z Brainstorms, Daniel Dennett. Copyright © 1978 by Bradford Books, 

Publishers. Published by MIT Press. Reprinted with permission. 

 

  Ryc. 10.7: Rysunek Gahana Wilsona © 1990 by The New Yorker Magazine, Inc. 

Reprinted with permission. 

 

  Ryc. 11.3: Z Brain Mechanisms in Sensory Substitution, Paul Bach-y-Rita. Copyright © 

1972 Academic Press, Inc. Reprinted with permission. 

 

  Ryc. 11.4: Z „Nature”, vol. 221, s. 963–964. Copyright © 1969 Macmillan Magazines 

Ltd. Reprinted with permission. 

 

 



    Przypisy 
 

 

  [1] Pojęcie eksplozja kombinatoryczna pochodzi z informatyki, ale fenomen ten został 

rozpoznany na długo przed komputerami, na przykład w bajce o władcy, od którego wieśniak, 

uratowawszy mu życie, zażądał ziarenek ryżu: jednego na pierwszym polu szachowym, dwóch 

na drugim, czterech na trzecim i tak dalej, podwajając liczbę ziarenek na każdym z 64 pól. 

Okazało się, że władca jest winien podstępnemu wieśniakowi miliony miliardów ziarenek ryżu 

(a dokładnie 264-1). Jeszcze lepszym przykładem jest problem, z jakim zetknęli się francuscy 

„aleatoryczni” powieściopisarze, którzy po pierwszym rozdziale wprowadzali zasadę, że 

czytelnik rzuca monetą, po czym czyta odpowiednio rozdział 2a lub 2b, następnie czyta 

odpowiednio rozdział 3aa, 3ab, 3ba lub 3bb i tak dalej, za każdym razem rzucając monetą. Owi 

powieściopisarze szybko zrozumieli, że lepiej zminimalizować ilość momentów rzutu monetą, 

niż poddać się eksplozji fikcji, która uniemożliwiłaby komukolwiek przeniesienie całej „książki” 

z księgarni do domu. 

  [2] Rozwój systemów „rzeczywistości wirtualnej” dla celów rozrywkowych i badawczych 

przeżywa obecnie swój boom. Stan tej sztuki jest imponujący: elektroniczne rękawiczki oraz 

przekonujący interfejs do „manipulowania” wirtualnymi obiektami czy zakładane na głowę 

projektory wizualne, które pozwalają eksplorować złożone wirtualne rzeczywistości. 

Ograniczenia tych systemów są jednak oczywiste i ukazują sedno sprawy: silne iluzje mogą być 

podtrzymane tylko poprzez kombinacje kopii fizycznych oraz schematyzację (które zapewniają 

stosunkowo ubogą reprezentację wirtualną). A nawet w najlepszym wypadku są 

doświadczeniami surrealistycznymi, a nie czymś, co można by choć na moment pomylić 

z rzeczywistością. Jeśli naprawdę chcesz oszukać kogoś tak, aby myślał, że jest w klatce 

z gorylem, zapewnienie sobie pomocy aktora w stroju goryla będzie najlepszym wyjściem na 

długie lata. 

  [3] Zainteresowanych bardziej szczegółowym omówieniem kwestii związanych z wolną 

wolą, kontrolą, czytaniem w myślach oraz przewidywaniem odsyłam do mojej książki Elbow 

Room: The Varieties of Free Will Worth Wanting (1984), szczególnie do rozdziałów 3 i 4. 

  [4] Praktyka pokazuje, że istnieje większe prawdopodobieństwo stworzenia ciekawej 

historii, jeśli będziemy częściej przychylać się do odpowiedzi twierdzących, stawiając linię 

podziału alfabetu pomiędzy literami p i q. 

  [5] Zainteresowanych dalszą dyskusją na ten temat odsyłam do rozdziału 4 w mojej 

książce Elbow Room... (1984). 

  [6] Ang. animate – ożywiony, inanimate – nieożywiony (przyp. tłum.). 

  [7] Ang. The buck stops here (przyp. tłum.). 

  [8] Kilka dzielnych dusz (które niewątpliwie nie mogą przeciwstawić się takiemu 

kategoryzowaniu!) opiera się temu trendowi: The Ghost in the Machine (1967) Arthura Koestlera 

oraz The Self and Its Brain (1977) Karla Poppera i Johna Ecclesa to książki niepodważalnie 

eminentnych autorów, a dwa kolejne ikonoklastyczne i dziwnie wnikliwe obrony dualizmu to Res 

Cogitans (1972) i The Matter of Minds (1984) Zeno Vendlera. 

  [9] Odsyłam do mojej recenzji tej książki: Murmurs in the Cathedral (Dennett 1989c). 

  [10] Eccles twierdził, że niefizyczny umysł składa się z milionów „psychonów”, które 

współdziałają z milionami „dendronów” (układami piramidowymi) w korze mózgowej; każdy 

psychon odpowiada z grubsza temu, co Kartezjusz czy Hume nazwaliby „ideami” – na przykład 

idea koloru czerwonego, idea okrągłości, idea ciepła – ale poza tą szczątkową analizą Eccles nie 



ma nic do powiedzenia o częściach, czynnościach, zasadach działania czy innych cechach 

niefizycznego umysłu. 

  [11] Fascynująco status teorii Landa relacjonuje filozof C.L. Hardin w aneksie do swojej 

książki Color for Philosophers: Unweaving the Rainbow (1988). 

  [12] Prawdę mówiąc, Kartezjusz również miał taki pogląd na zwierzęta. Uważał, że 

zwierzęta to po prostu wyszukane maszyny. Ludzkie ciała, a nawet mózgi, także były dla niego 

jedynie maszynami. Tylko niemechaniczne, niefizyczne umysły były tym, co czyniło istoty 

ludzkie (i tylko istoty ludzkie) inteligentnymi i świadomymi. Był to tak naprawdę łagodny punkt 

widzenia, który zostałby w dużej mierze obroniony przez dzisiejszych zoologów, ale dla 

współczesnych Kartezjuszowi był on zbyt radykalny, więc karykaturowali go na wszystkie 

wyobrażalne sposoby i po prostu z niego drwili. Wieki później owo szkalowanie nadal jest 

radośnie propagowane przez tych, dla których prospekt mechanicznego wytłumaczenia 

świadomości jest nie do pojęcia – a przynajmniej nie do przyjęcia. Zainteresowanych osobliwą 

relacją na ten temat odsyłam do Leibera (1988). 

  [13] Tego terminu używa się w ten sposób w anglojęzycznej tradycji filozoficznej; 

w Polsce i w innych krajach Europy kontynentalnej „fenomenologia” to raczej teoria lub 

koncepcja zjawisk przeżywanych, a nie same te zjawiska. Dla uproszczenia jednak w niniejszym 

przekładzie stosujemy ten termin w użyciu typowym dla angielszczyzny (przyp. red. nauk.). 

  [14] Obrońcy fenomenologii zwykle podkreślają jej odrębność wobec zwykłych metod 

introspekcyjnych; wprowadzenie do współczesnych metod fenomenologicznych w filozofii 

umysłu i kognitywistyce przedstawiają Sh. Gallagher i D. Zahavi w książce Fenomenologiczny 

umysł, przeł. M. Pokropski, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa 2015 (przyp. red. nauk.). 

  [15] Owo retoryczne pytanie zakłada według niektórych gromką odpowiedź: „Nic!”. Na 

przykład McGinn (1989/2008) podpiera swoją kapitulancką odpowiedź badaniem dostępnych 

wariantów, ignorując możliwości, które rozwinę w kolejnych rozdziałach. 

  [16] Dlaczego dźwięk A poniżej środkowego C i dźwięk A powyżej środkowego C (czyli 

o oktawę wyższy) brzmią podobnie? Co sprawia, że oba są dźwiękami A? Jaka niewyrażalna 

cecha wysokości dźwięku je łączy? Kiedy dwa tony są oddalone od siebie o oktawę (i wówczas 

brzmią dla nas „tak samo, ale inaczej”), podstawowa częstotliwość jednego z nich jest dokładnie 

podwójną podstawową częstotliwością drugiego. Standardowe A poniżej środkowego C wibruje 

220 razy na sekundę; A o oktawę wyżej („A koncertowe”) wibruje 440 razy na sekundę. Zagrane 

jednocześnie, nuty oddalone od siebie o jedną bądź więcej oktaw będą zgodne. Czy wyjaśnia to 

zagadkę niewyrażalnego pokrewieństwa? Absolutnie nie. Dlaczego dźwięki zgodne w ten sposób 

miałyby w ten sposób podobnie brzmieć? Cóż, dźwięki, które nie są ze sobą zgodne, nie brzmią 

podobnie w ten sposób, ale mogą być podobne w innym sensie (na przykład mieć podobną 

barwę), co można wyjaśnić poprzez związek między częstotliwością a powstającymi wibracjami. 

Opisawszy różne podobieństwa dźwięków oraz porównawszy ich właściwości fizyczne, a także 

ich wpływ na nasz system słuchowy, możemy dość precyzyjnie przewidzieć, jak będą dla nas 

brzmieć nowe dźwięki (wytwarzane na przykład przez elektroniczne syntezatory). Jeśli wszystko 

to nie wyjaśnia niewyrażalnego pokrewieństwa, cóż pozostaje do wyjaśnienia? (Tym popularnym 

tematem zajmiemy się dość szczegółowo w rozdziale 12). 

  [17] Ang. I see (przyp. tłum.). 

  [18] Klasyczne rozwinięcie tego tematu, razem z późniejszym jego ugruntowaniem, choć 

różnej jakości, przynoszą Wittgensteina Dociekania filozoficzne (1953/2000). 

  [19] Pewien neurochirurg opowiadał mi kiedyś, jak operował mózg młodego mężczyzny 

z epilepsją. Pacjent był całkowicie świadom, jak zawsze w przypadku tego rodzaju operacji 

poddany tylko miejscowemu znieczuleniu, a chirurg delikatnie eksplorował jego korę mózgową, 



upewniając się, że części, które wstępnie postanowiono usunąć, nie są niezbędne, stymulując je 

elektrycznie i pytając pacjenta, co czuje. Niektóre ze stymulacji powodowały wizualne błyśnięcia 

lub podnoszenie ręki, inne pewnego rodzaju poczucie brzęczenia, ale jedno z miejsc 

spowodowało uszczęśliwioną wypowiedź pacjenta: „To Out Ta Get Me Guns N’Roses, mojego 

ulubionego zespołu heavymetalowego!”. 

  Zapytałem neurochirurga, czy poprosił pacjenta o zaśpiewanie lub zanucenie piosenki tak, 

jak ją słyszał, gdyż byłoby fascynujące dowiedzieć się, jak „wierne” było wywołane 

wspomnienie. Czy byłoby dokładnie w tej samej tonacji i tempie jak na nagraniu? Taki utwór 

(w przeciwieństwie do Cichej nocy) ma jedną kanoniczną wersję, więc moglibyśmy nałożyć 

nagranie nucenia pacjenta na standardowe nagranie i porównać je ze sobą. Niestety, mimo że 

operacja była nagrywana na taśmę magnetofonową, chirurg nie poprosił o to pacjenta. „Dlaczego 

nie?” – zapytałem, a on na to: „Nie znoszę muzyki rockowej!”. 

  Później neurochirurg wspomniał, że znów będzie operował tego samego pacjenta, a ja 

wyraziłem nadzieję, że spróbuje ponownie pobudzić muzykę rockową w jego głowie i jednak 

poprosi mężczyznę o jej zaśpiewanie. „Nie mogę tego zrobić – powiedział chirurg – bo właśnie 

tę część będę wycinał”. „To część, w której znajduje się ognisko epileptyczne?” – zapytałem, 

a on odpowiedział: „Nie, już ci mówiłem – nie znoszę muzyki rockowej!”. 

  Opisana technika chirurgiczna została wprowadzona przez Wildera Penfielda wiele lat 

temu i obrazowo przedstawiona w The Excitable Cortex in Conscious Man (Penfield 1958). 

  [20] Literatura dotycząca ewolucyjnego objaśnienia bólu pełna jest niesamowicie 

krótkowzrocznych argumentów. Pewien autor uważa, że nie może istnieć żadne ewolucyjne 

wyjaśnienie bólu, ponieważ niektóre obezwładniające jego rodzaje, jak na przykład ten związany 

z kamieniami żółciowymi, wywołują alarm, z którym nikt nie był w stanie nic zrobić aż do 

czasów współczesnej medycyny. Żaden jaskiniowiec nie osiągnął reprodukcyjnego zysku z ataku 

pęcherzyka żółciowego, więc ból – a przynajmniej niektóre jego rodzaje – jest ewolucyjną 

tajemnicą. Autor ten jednak ignoruje prosty fakt, że aby mieć odpowiedni system bólowy, który 

będzie mógł ostrzec przed takimi kryzysami możliwymi do uniknięcia, jak szpon lub kieł wbity 

w brzuch, trzeba zapewne dostać premię – którą doceni się dużo później – w postaci systemu 

ostrzegającego o sytuacjach kryzysowych pozostających poza kontrolą. Analogicznie, jest wiele 

wewnętrznych stanów, o których chcielibyśmy się dziś dowiadywać za pomocą ostrzeżenia 

bólowego (na przykład stany przedrakowe), ale o których nie wiemy prawdopodobnie dlatego, że 

nasza ewolucyjna przeszłość nie obejmowała zwiększonej możliwości przetrwania związanej 

z wymaganymi obwodami nerwowymi (gdyby miały się one pojawić poprzez mutację). 

  [21] „Co pomyślałby Marsjanin, gdyby zobaczył śmiejącego się człowieka? Musi to 

wyglądać strasznie: widok rozjuszonych gestów, odrzucanych kończyn i tułowia falującego pod 

wpływem szalonych wygibasów” (Minsky 1985, s. 280). 

  [22] W ostatniej sztuce Moliera, klasycznej komedii Chory z urojenia (1673), Argan, 

tytułowy hipochondryk, rozwiązuje swoje problemy, „stając się” lekarzem, aby sam móc siebie 

leczyć. Nie są do tego wymagane żadne studia – jedynie odrobina poprzekręcanej łaciny. Podczas 

parodii egzaminu ustnego zostaje mu zadane pytanie: „Dlaczego opium usypia ludzi?”. Kandydat 

na lekarza odpowiada: „Ponieważ ma virtus dormitiva – czyli »moc powodującą sen«”. „Bene, 

bene, bene, bene respondere”, mówi chór. Świetna odpowiedź! Ależ to pouczające! Cóż za 

spostrzeżenie! Natomiast w duchu bardziej współczesnym moglibyśmy zapytać: „Co takiego 

w Cheryl Tiegs sprawia, że jest tak fotogeniczna?”. 

  [23] Więcej o czerwonej i zielonej plamie można się dowiedzieć z Crane i Piantanida 

(1983) oraz Hardin (1988); o znikającej granicy kolorów, czyli o efekcie Liebmanna (1927) – ze 

Spillmann i Werner (1990); o dźwięku Sheparda pisze Shepard (1964); o efekcie Pinokia – 



Lackner (1988). Więcej o prozopagnozji można przeczytać w: Damasio, Damasio i Van Hoesen 

(1982), Tranel i Damasio (1988), Tranel, Damasio i Damasio (1988). 

  [24] Ta oraz następna część rozdziału opierają się na kilku moich wcześniejszych opisach 

metodologicznych podstaw heterofenomenologii: Dennett (1978c, 1982a). 

  [25] Kilka lat temu Wade Davis, młody antropolog z Harvardu, oświadczył, że 

rozszyfrował zagadkę zombi wudu i w swojej książce The Serpent and the Rainbow (1985) opisał 

napój neurofarmakologiczny przygotowywany przez praktyków wudu, który przypuszczalnie 

wprowadza człowieka w stan podobny do śmierci; po kilku dniach bycia zakopanym żywcem ci 

biedacy bywają czasem odkopywani i karmieni halucynogenem, wywołującym dezorientację 

i amnezję. W rezultacie halucynogenu lub uszkodzenia mózgu spowodowanego niedotlenieniem 

pod ziemią mogą rzeczywiście szurać nogami w sposób przypominający zombi z filmów, 

a czasem są również brani do niewoli. Z powodu sensacyjnej natury twierdzeń Davisa (oraz filmu 

luźno opartego na książce) jego odkrycia spotkały się z nutą sceptycyzmu w pewnych kręgach, 

ale zarzuty te zostały odparte w jego drugiej, bardziej naukowej publikacji Passage of Darkness: 

The Ethnobiology of the Haitian Zombie (1988). Zobacz również: Booth (1988) i Davis (1988b). 

  [26] W rozdziale Jak zmienić zdanie z książki Brainstorms (1978a) przyjmuję 

konwencjonalne użycie terminu „opinia”, co pozwala mi rozróżnić właściwe przekonania od 

innych stanów związanych raczej z językiem, które nazywam „opiniami”. Zwierzęta, które nie 

mają języka, mogą mieć przekonania, ale nie opinie. Ludzie mają obie te rzeczy, lecz jeśli 

uważasz, że jutro jest piątek, to według mojej terminologii powinna to być twoja opinia, że jutro 

jest piątek. Nie jest to rodzaj stanu poznawczego, który moglibyśmy mieć bez języka. Nie będę 

zakładał obycia czytelnika z tą różnicą, ale zamierzam rościć sobie prawo do odwoływania się do 

obu tych kategorii. 

  [27] Przypomina to trudności, z jakimi zmagają się fizycy badający osobliwość, czyli 

punkt, w którym właśnie z powodu jego niewymiarowości niektóre wielkości są nieskończone 

(co wynika z ich definicji). Wiąże się to z istnieniem czarnych dziur, ale wpływa również na 

interpretację bardziej przyziemnych zagadnień. Roger Penrose rozważa to, jak zastosować 

równania Lorentza i Maxwella do cząstek. „Zgodnie z równaniem Lorentza, rozważając ruch 

cząstek, musimy zbadać pole elektromagnetyczne dokładnie w punkcie, w którym znajduje się 

naładowana cząstka (w ten sposób otrzymujemy siłę działającą na tę cząstkę). Jaki punkt należy 

wziąć, jeśli cząstka ma niezerowy promień? Czy należy znaleźć pole w »środku« cząstki, czy też 

może należy obliczyć średnią po całej jej »powierzchni«? [...] Być może zatem lepiej jest przyjąć 

model cząstek punktowych. To jednak też prowadzi do trudności, bowiem w tym wypadku pole 

w bezpośrednim otoczeniu cząstki dąży do nieskończoności” (Penrose 1989/2000, s. 216). 

  [28] Byłoby szaleństwem zaprzeczać temu, że głowa jest centralą, jednak byli i tacy. 

W roku 1800 Philippe Pinel zrelacjonował dziwny przypadek mężczyzny, który popadł 

w „prawdziwe delirium spowodowane horrorem rewolucji. Utrata zdrowego rozsądku wyróżnia 

się u niego czymś niezwykłym: uważa, że ścięto mu głowę, która została pośpiesznie rzucona na 

stos głów innych ofiar, a następnie sędziowie, zbyt późno żałując swego okrutnego czynu, 

rozkazali, aby pozbierano głowy i ponownie je przytwierdzono do odpowiednich ciał. Jednak 

w wyniku jakiegoś błędu przytwierdzono mu głowę innego nieszczęśnika. Ów wymysł, że 

podmieniono mu głowę, zajmuje go dzień i noc. [...] – Popatrz na moje zęby! – powtarzał bez 

przerwy – kiedyś były wspaniałe, a te są zepsute! Moje usta były zdrowe, a te są zarażone! Cóż 

za różnica pomiędzy tymi włosami a tamtymi, które miałem, zanim zamieniono mi głowę!”. 

Traité médico-philosophique sur l’aliénation mentale, ou La manie, Chez Richard, Caile et 

Ravier, Paris 1800, s. 66–67. (Dziękuję Dorze Weiner za zwrócenie mojej uwagi na ten 

fascynujący przypadek). 



  [29] Reaganomika – polityka finansowa amerykańskiego prezydenta Ronalda Reagana 

charakteryzująca się obniżaniem podatków i zmniejszaniem wydatków budżetowych (przyp. 

tłum.). 

  [30] Ponieważ trzeba byłoby użyć dosyć starego stereoskopu, chyba lepiej dziś posłużyć 

się tekturowymi okularami do rzeczywistości wirtualnej. Produkuje się takie do smartfonów 

(wzór do samodzielnego wykonania jest na stronie https://developers.google.com/cardboard/ 

(przyp. red. nauk.). 

  [31] Jeszcze bardziej uderzający przykład to eksperyment, w którym osoba badana jest 

oszukana za pomocą luster i myśli, że obserwuje swoją własną rękę rysującą linię, gdy tak 

naprawdę obserwuje rękę współpracownika eksperymentatora. W tym przypadku „oczy 

wygrywają” aż tak, że proces redakcyjny w mózgu jest oszukany na tyle, iż stwierdza, że ręka 

osoby badanej jest poruszana na siłę; osoba twierdzi, że czuje „nacisk” uniemożliwiający „jej” 

ręce poruszanie się tam, gdzie powinna (Nielsen 1963). 

  [32] Operacjonizm to (mniej więcej) strategia wyrażona w następujący sposób: „Jeśli nie 

potrafisz znaleźć różnicy, to różnica nie istnieje”, lub, jak można często usłyszeć: „Jeśli chodzi 

jak kaczka i kwacze jak kaczka, to musi być kaczka”. Analizę silnych i słabych punktów 

operacjonizmu przeprowadza Dennett (1985a). 

  [33] W korze mózgowej jest obszar zwany „okolicą środkowo-skroniową”, który reaguje 

na ruch (oraz pozorny ruch). Załóżmy więc, że pewna aktywność w tym obszarze to dochodzenie 

do wniosku, że nastąpił ruch pomiędzy punktami. W modelu wielokrotnych szkiców nie pojawia 

się pytanie, czy jest to wniosek przed przeżyciem czy po nim. Innymi słowy, błędem byłoby 

zapytać, czy aktywność w okolicy środkowo-skroniowej była „reakcją na świadome przeżycie” 

(według historyka orwellowskiego) czy „decyzją o reprezentacji ruchu” (według stalinowskiego 

redaktora). 

  [34] Hobbes był czujny na problemy związane z tą kwestią: „Gdyby bowiem barwy 

i dźwięki były w ciałach czy przedmiotach, które je wywołują, to nie można by było ich oddzielić 

od tych ciał, jak to się dzieje, gdy patrzymy przez szkła, czy też, gdy się odbije echo; wiemy 

wówczas, że rzecz, którą dostrzegamy, jest w jednym miejscu, obraz zaś w innym” (Hobbes 

1651/1954, s. 9). Ten fragment poddawany jest jednak kilku innym interpretacjom. 

  [35] Smythies 1954. Ten heroiczny tekst pokazuje, jak trudno było myśleć o tych 

kwestiach wcale nie tak dawno temu. Autor dokładnie udowadnia fałszywość podręcznikowej 

wersji teorii rzutowania, a w podsumowaniu cytuje Bertranda Russella, który obala ten sam 

pomysł: „Ten, kto akceptuje przyczynową teorię percepcji, jest zmuszony stwierdzić, że 

przedmioty postrzeżenia są w naszych głowach, ponieważ pojawiają się na końcu 

przyczynowego łańcucha zdarzeń, prowadzącego, przestrzennie, od przedmiotu do mózgu 

podmiotu postrzegającego. Nie możemy przypuszczać, że na końcu tego procesu ostatni ze 

skutków nagle przeskakuje z powrotem do początku niczym rozciągnięta lina, która pęka” 

(Russell 1927). 

  [36] „To tak, jakby nasz feenomanista zmieniony w feenomenologa miał w całym 

zamieszaniu chwycić się fortelu wymyślenia przestrzeni dla boga, czyli nieba, aby jego ukochany 

Feenoman mógł w nim przebywać, przestrzeni wystarczająco rzeczywistej dla wyznawcy, 

a jednocześnie na tyle odległej i tajemniczej, aby ukryć w niej Feenomana przed sceptykami. 

Przestrzeń fenomenalna to raj obrazów umysłowych, jednak jeśli obrazy umysłowe okazują się 

prawdziwe, mogą wygodnie przebywać w fizycznej przestrzeni w naszych mózgach, a jeśli okażą 

się nieprawdziwe, mogą przebywać, razem ze świętym Mikołajem, w logicznej przestrzeni 

fikcji” (Dennett 1978a, s. 186). 

  [37] Filozof Jay Rosenberg zwrócił moją uwagę na to, że Kant dostrzega w tym mądrość, 



twierdząc, iż w doświadczeniu to, co für mich („dla mnie”), oraz to, co an sich („samo w sobie”), 

są tym samym. 

  [38] Filozof Ned Block opowiedział mi kiedyś swoje przeżycie jako osoby badanej 

w teście „lateralizacji”. Patrzył przed siebie w konkretny punkt, a co jakiś czas słowo (bądź coś 

niebędącego słowem, na przykład GHRPE) pojawiało się po lewej lub prawej stronie punktu, na 

który patrzył. Jego zadaniem było wciśnięcie przycisku, gdy bodziec był słowem. Jego czasy 

reakcji były dłuższe dla słów pojawiających się po lewej stronie (i docierających najpierw do 

prawej półkuli), potwierdzając hipotezę, że miał, jak większość ludzi, silną lateralizację funkcji 

językowych w lewej półkuli. Nie było to zaskoczeniem dla Blocka; zainteresowała go natomiast 

„fenomenologia: słowa pojawiające się z lewej strony wydawały się trochę zamazane”. 

Zapytałem go, czy uważał, że słowa były trudniejsze do zidentyfikowania, ponieważ wydawały 

się zamazane, czy też wydawały się zamazane, gdyż były trudniejsze do zidentyfikowania. 

Przyznał, że nie jest w stanie rozróżnić tych „przeciwstawnych” przyczynowych opisów 

dokonywania osądu. 

  [39] Ten sposób myślenia o owej kwestii przyszedł mi do głowy po przeczytaniu Snydera 

(1988), chociaż jego sposób spojrzenia na te problemy jest trochę inny niż mój. 

  [40] Argumenty i analizy w tym rozdziale (i pewne ich elementy w rozdziale poprzednim) 

są rozwinięciem materiału, którym zajęli się Dennett i Kinsbourne (1992). 

  [41] Nie oznacza to, że mózg nigdy nie korzysta ze „wspomnień buforowych”, aby 

złagodzić różnice wynikające z wewnętrznych procesów zachodzących w mózgu 

i asynchronicznego świata zewnętrznego. Oczywistym przykładem jest „pamięć echoiczna”, 

dzięki której na krótką chwilę przechowujemy schematy bodźców, podczas gdy mózg 

rozpoczyna ich przetwarzanie (Sperling 1960; Neisser 1967; również Newell, Rosenbloom 

i Laird 1989, s. 107). 

  [42] Spieszę z wyjaśnieniem, że podkoloryzowałem tu historię. Francis 

Rawdon-Hastings, pierwszy markiz Hastings i drugi hrabia Moira, był głównym dowódcą 

w Bengalu i gubernatorem generalnym Indii w 1815 roku, jednak nie mam bladego pojęcia, jak 

i kiedy został poinformowany o bitwie pod Nowym Orleanem. 

  [43] Tego rodzaju „stempel” może być z założenia dodany do nośnika treści na 

którymkolwiek z etapów podróży; jeśli wszystkie materiały docierające do danego miejsca 

pochodzą z tej samej lokalizacji oraz przybyły tą samą trasą, z taką samą prędkością, ich „czas 

wyjazdu” może być później do nich dołączony poprzez zwykłe odjęcie pewnej stałej od czasu 

przybycia do celu. Jest to inżynieryjna możliwość prawdopodobnie wykorzystywana przez nasz 

mózg w celu pewnego rodzaju automatycznego dopasowania do standardowych czasów podróży. 

  [44] Jak zauważa Uttal (1979), to rozróżnienie jest szeroko uznawane przez 

neuronaukowców: „Istota wielu badań w dziedzinie kodowania sensorycznego może zostać 

przedstawiona w postaci jednej ważnej idei – dowolny potencjalny kod może reprezentować 

dowolny wymiar percepcyjny; nie ma potrzeby izomorficznej relacji między danymi 

neurologicznymi i psychofizycznymi. Przestrzeń może reprezentować czas, czas może 

reprezentować przestrzeń, miejsce może reprezentować jakość i oczywiście nieliniowe funkcje 

neuronowe mogą równie dobrze reprezentować liniowe bądź nieliniowe funkcje psychofizyczne” 

(s. 286). Jest to idea powszechnie znana, jednak wkrótce zobaczymy, że niektórzy teoretycy 

rozumieją ją na opak; sposób, w jaki doszukują się w niej sensu, polega na milczącym, 

ponownym wprowadzeniu niepotrzebnego „izomorfizmu” do niejasno wyobrażanego procesu 

tłumaczenia czy „rzutowania”, który miałby następować w świadomości. 

  [45] Zob. także Pylyshyn 1979 (s. 178): „Nikt [...] nie chce dosłownie mówić o takich 

własnościach fizycznych zdarzeń umysłowych jak kolor, wielkość, masa itp. [...], chociaż 



opisujemy je jako coś, co reprezentuje takie własności (lub ma treść przeżywaną). Na przykład 

nie powiedzielibyśmy o myśli (lub obrazie), że była duża lub czerwona, a jedynie, że była myślą 

o czymś dużym i czerwonym (lub że był to obraz czegoś dużego i czerwonego). [...] Jest więc 

ciekawe, że z taką pewnością mówimy o trwaniu zdarzenia umysłowego”. 

  [46] Jak pisze psycholog Robert Efron (1976, s. 721): „Gdy po raz pierwszy obserwujemy 

przedmiot w środku pola widzenia, nie pojawia się przelotne przeżycie tegoż obiektu na obrzeżu 

pola widzenia, a dopiero potem coraz bardziej w jego środku. [...] Analogicznie, gdy przenosimy 

uwagę z jednego przedmiotu świadomości na drugi, nie pojawia się przeżycie »rosnącej« 

dokładności nowego przedmiotu świadomości – po prostu postrzegamy nowy przedmiot”. 

  [47] Ang. Strategic Defense Initiative (SDI) – plan budowy systemu obronnego 

przeciwko potencjalnym atakom nuklearnym ze strony ZSRR rozwijany przez Stany 

Zjednoczone w latach 1983–1991 (przyp. tłum.). 

  [48] Zobacz również, jak Libet odrzuca bardziej umiarkowaną sugestię MacKaya (1981, 

s. 195; 1985b, s. 568). Z drugiej strony ostateczne podsumowanie Libeta w 1981 roku jest 

niekonkluzywne: „Według mnie [...] czasowa rozbieżność sprawia duży problem teorii 

identyczności, ale nie jest on nie do pokonania” (s. 196). Prawdopodobnie byłby zdecydowanie 

nie do pokonania w interpretacji rzutowania wstecz, gdyż zakłada ona prekognicję, 

przyczynowość wsteczną lub coś równie niedorzecznego i niespotykanego. Co więcej, później 

Libet opisuje owe trudności nie do pokonania w sposób, który wymaga bodaj łagodniejszego 

podejścia: „Mimo że hipoteza opóźniania i datowania wstecz nie odłącza rzeczywistego czasu 

przeżycia od czasu wytworzenia go w układzie nerwowym, to eliminuje potrzebę 

równoczesności subiektywnego umiejscowienia w czasie danego doświadczenia i rzeczywistego, 

obiektywnego czasu przeżycia” (Libet 1985b, s. 569). Być może entuzjastyczne wsparcie sir 

Johna Ecclesa dla radykalnej, dualistycznej interpretacji tych rezultatów odwróciło uwagę Libeta 

(i jego krytyków) od łagodnej tezy, której od czasu do czasu jest obrońcą. 

  [49] We wcześniejszym artykule Libet uznał możliwość procesu orwellowskiego 

i założył, że może istnieć znaczna różnica między nieświadomymi zdarzeniami umysłowymi 

a świadomymi, lecz efemerycznymi zdarzeniami umysłowymi: „Może równie dobrze istnieć 

bezpośredni, ale efemeryczny rodzaj przeżycia świadomego, który nie zostaje zachowany 

w pamięci na świadomych poziomach przeżycia. Jeśli jednak takie przeżycia istnieją, ich treść 

miałaby bezpośrednie znaczenie tylko w późniejszych, nieświadomych procesach umysłowych, 

chociaż, jak inne doświadczenia nieświadome, mogą one grać pośrednią rolę w późniejszych 

przeżyciach świadomych” (Libet 1965, s. 78). 

  [50] Harnard dostrzega nierozwiązywalny problem pomiaru, jednak zaprzecza temu, co 

twierdzę ja – że faktycznie nie ma takiego momentu: „Introspekcja może powiedzieć nam 

jedynie, kiedy zdarzenie zdawało się następować lub które ze zdarzeń wydawało się zdarzać 

pierwsze. Nie ma niezależnego sposobu potwierdzenia, że realne umiejscowienie w czasie było 

w rzeczywistości tym, co się wydawało. Niewspółmierność jest problemem metodologicznym, 

a nie metafizycznym” (Harnard 1989, s. 183). 

  [51] Można wyciągnąć wniosek, że uważam, iż wszystko, z czego korzystam 

w opowiadaniu mojej historii, jest według mnie słuszne – lub idzie w słusznym kierunku – 

jednak na podstawie faktu, że nie zawarłem w mojej opowieści pewnych teorii czy szczegółów 

teorii, nie wolno wnioskować, że uważam je za błędne. Nie można też sądzić, że tylko dlatego, iż 

korzystam z kilku detali pewnej teorii, uważam, że cała jej reszta jest uzasadniona. Odnosi się to 

również do wykorzystanych tu moich wcześniejszych prac na ten temat. 

  [52] John Maynard Smith jest czołowym teoretykiem tego zagadnienia i poza jego 

klasycznym dziełem The Evolution of Sex (1978) istnieje kilka świetnych artykułów dotyczących 



problemów pojęciowych w jego zbiorze esejów Sex, Games and Evolution (1989). Krótki 

przegląd tej kwestii również w: Dawkins (1976/1996, s. 71–73). 

  [53] Koncepcja wielofunkcyjnych neuronów nie jest nowa, ale ostatnio zyskuje 

zwolenników: „Niedwuznaczne są mniej więcej równoczesne konkatenacje wyjść czy sygnałów 

neuronalnych, a nie wyjścia indywidualnych neuronów. Zbieżność różnych konkatenacji 

dwuznacznych sygnałów na każdym kolejnym poziomie częściowo rozwiązałaby tę 

dwuznaczność, tak jak zbieżność dwuznacznych definicji wyznacza unikatowe lub niemal 

unikatowe rozwiązania w krzyżówce” (Dennett 1969, s. 56). „[...] nie ma unikatowej struktury 

czy kombinacji grup odpowiadających danej kategorii czy wzorcowi wyjścia. Zamiast tego 

więcej niż jedna kombinacja grup neuronalnych może wygenerować określone wyjście, a dana 

pojedyncza grupa może brać udział w więcej niż jednym rodzaju funkcji sygnalizacyjnej. Ta 

właściwość grup neuronalnych w repertuarach, zwana degeneracją, stanowi podstawę 

generalizujących zdolności map wielobieżnych” (Edelman 1989, s. 50). Już Hebb w pionierskiej 

pracy The Organization of Behavior: A Neuropsychological Theory (1949) podkreślał wagę tej 

cechy architektury, w której każdy węzeł przyczynia się do wielu różnych treści. Cecha ta leży 

u podstaw „równoległego przetwarzania rozproszonego” czy „koneksjonizmu”. Jednak 

„wielofunkcyjność” znaczy coś więcej; na ogólniejszym poziomie analizy otrzymamy pełne 

systemy o wyspecjalizowanych rolach, ale też mogące być składnikami konstrukcji bardziej 

uniwersalnych. 

  [54] Chyba jako pierwszy na analogię pomiędzy żachwami a profesorami wskazał 

neuronaukowiec Rodolfo Llinás. 

  [55] Ten element konstrukcji przypomina niecałkowicie niezawodny sposób odróżniania 

pudełek od piramid stosowany przez Shakeya. Shakey nie jest więc zupełnie niebiologiczny; 

biosfera posiada wiele takich gadżetów. Jest jednak prawdą, że system „wzrokowy” Shakeya 

w ogóle nie jest dobrym modelem widzenia u jakiegokolwiek gatunku. Nie to było jego celem. 

  [56] Podstawowe ujęcie tej kwestii jest już u Darwina i wczesnych propagatorów jego 

teorii (Richards 1987). Neuroanatom John Z. Young (1965a, 1965b/1968) utorował drogę 

selekcjonistycznej teorii pamięci (zob. też Young 1979). Filozoficzną wersję podstawowej 

argumentacji wraz ze szkicem szczegółów przedstawiłem w mojej pracy doktorskiej na 

Oxfordzie w 1965 roku. Jej okrojona wersja stała się trzecim rozdziałem książki Content and 

Consciousness (1969). John Holland (1975) i inni zajmujący się sztuczną inteligencją opracowali 

„algorytmy genetyczne” dla samoorganizujących lub samouczących się systemów (zob. też 

Holland, Holyoak, Nisbett i Thagard 1986), a Jean-Pierre Changeux (Changeux i Danchin 1976; 

Changeux i Dehaene 1989) sporządził dosyć szczegółowy model nerwowy. Neurobiolog William 

Calvin (1987, 1989a) w inny (i przystępniejszy) sposób naświetla te kwestie w swojej teorii 

ewolucji w mózgu. Zobacz również jego jasną i wnikliwą recenzję (Calvin 1989b) z pracy Neural 

Darwinism Geralda Edelmana (1987). Niedawno Edelman opublikował też książkę The 

Remembered Present: A Biological Theory of Consciousness (1989). 

  [57] Ang. fight, flee, feed or mate. 

  [58] Jest to problem treści umysłowej lub intencjonalności, będący podstawowym 

problem w filozofii umysłu, a proponowane jego rozwiązania są zwykle kontrowersyjne. Moje 

rozwiązanie znajduje się w książce The International Stance (1987a). 

  [59] Kilku odważnych teoretyków twierdzi inaczej. Na przykład Jerry Fodor (1975) 

uważa, że wszystkie pojęcia, jakie człowiek kiedykolwiek może mieć, muszą być dane 

w momencie narodzin, a następnie wyzwolone czy odkryte przez konkretne epizody „uczenia 

się”. Tak więc Arystoteles miał pojęcie samolotu w swoim mózgu, jak również pojęcie roweru – 

tylko nigdy nie miał okazji ich użyć! Osobom wybuchającym śmiechem na tak absurdalny 



pomysł Fodor odpowiada, że immunolodzy śmiali się kiedyś z pomysłu, że ludzie – na przykład 

Arystoteles – rodzą się z milionami różnych przeciwciał, łącznie z przeciwciałami na określone 

związki, które pojawiły się w naturze dopiero w XX wieku, a teraz już się nie śmieją; okazało się 

to prawdą. Problem z tym pomysłem, w jego zastosowaniu zarówno w immunologii, jak 

i psychologii, jest taki, że jego radykalne wersje są w sposób oczywisty nieprawdziwe, a wersje 

umiarkowane są nie do odróżnienia od przeciwnych poglądów. W systemie immunologicznym 

istnieje kombinatoryczna reakcja – nie każda odpowiedź immunologiczna to reakcja 

jednoznaczna między pojedynczymi typami istniejących wcześniej przeciwciał; analogicznie, być 

może Arystoteles miał wrodzone pojęcie samolotu, jednak czy również miał pojęcie 

szerokokadłubowego jumbo jeta? A pojęcie przelotu z Bostonu do Londynu ze zniżką wynikającą 

z zakupienia biletu z dużym wyprzedzeniem? Do czasu, aż poznamy odpowiedzi na te pytania 

w obu dziedzinach, okazuje się, że w jednej i drugiej istnieje coś w rodzaju uczenia się oraz coś 

w rodzaju wrodzonych pojęć. 

  [60] Jest to oczywiście aluzja do teorii Paula Grice’a, zwanej teorią nienaturalnego 

znaczenia (Grice 1957, 1969); jednak nową teorię komunikacji, która zastępuje niektóre 

z wątłych i wątpliwych cech teorii Grice’a, przedstawiają Sperber i Wilson (1986/2011). 

  [61] Jakie mam prawo mówić o opiniach i życzeniach tych nie do końca jeszcze 

świadomych przodków? Moja teoria przekonań i pragnień zaprezentowana w The Intentional 

Stance broni poglądu, że nie istnieje żaden powód, aby umieścić te pojęcia w cudzysłowie: 

zachowanie „niższych” zwierząt (nawet żab) jest tak samo dobrą dziedziną wyjaśnienia 

w nastawieniu intencjonalnym, z przypisywanymi w jej ramach przekonaniami i pragnieniami, 

jak zachowanie istot ludzkich. Jednak czytelnicy, którzy nie zgadzają się z tą teorią, mogą 

rozumieć te terminy w metaforycznie rozszerzonym sensie. 

  [62] Więcej o nadal nierozwiązanej empirycznej kwestii, czy małpy człekokształtne 

i zwykłe są zdolne do umyślnego oszustwa, piszą Dennett (1983, 1988c, 1988d, 1989a); Whiten 

(1988); Whiten i Byrne (1988). 

  [63] W Ogrodzie o rozwidlających się ścieżkach Jorge Luis Borges (1972) stworzył 

diabelsko sprytną wersję tej strategii, jednak powstrzymam się od jej przedstawienia, gdyż nie 

chcę zdradzać fantastycznego zakończenia. 

  [64] Ten podrozdział opiera się na moim artykule Memes and the Exploitation of 

Imagination (1990a). 

  [65] Jeśli interesuje cię spór wokół ewolucji języka, zobacz Pinker i Bloom (1990) oraz 

późniejsze komentarze. 

  [66] Tytuł angielskiej piosenki ludowej (przyp. tłum.). 

  [67] Jest to marsz z popularnej operetki Mikado W.S. Gilberta z librettem A. Sullivana 

z roku 1885. W polskim przekładzie Adolfa Kitschmana z 1888 roku tekst Behold the Lord High 

Executioner brzmiałby znacznie nawet na uroczystości państwowej: „Kto żyw więc krzycz: 

Zdrowia mu każdy chętnie życz” (przyp. red. nauk.). 

  [68] Puryści mogą zaprotestować przeciwko takiemu użyciu pojęcia maszyna wirtualna, 

w sensie nieco szerszym niż obowiązujący w informatyce. Odpowiadam: kiedy widzę wygodny 

element, to jak Matka Natura dokonuję jego „egzaptacji” i używam go w szerszym kontekście 

(Gould 1980). 

  [69] A może to w ogóle nie być maszyna wirtualna. Może to być szyta na miarę, 

sprzętowa i realna wyspecjalizowana maszyna, na przykład maszyna Lispa, która pochodzi od 

maszyn wirtualnych Lispa i która jest zaprojektowana aż do poziomu samych układów 

scalonych, mających obsługiwać język programowania Lisp. 

  [70] „Logiczne neurony” McCullocha i Pittsa (1943) zostały tak naprawdę stworzone 



jednocześnie z wynalezieniem komputera szeregowego i wpłynęły na myślenie von 

Neumannowskie, co z kolei doprowadziło do powstania perceptronów w latach pięćdziesiątych, 

przodków dzisiejszego koneksjonizmu. Papert (1988) krótko relacjonuje tę historię. 

  [71] Więcej o następstwach rzeczywistej prędkości i jej efektach dla sztucznej inteligencji 

piszę w rozdziale Fast Thinking w książce The Intentional Stance (1987a). 

  [72] Interesującą dyskusję dotyczącą (pozornej) niezgodności między tymi dwiema 

szkołami myśli w dziedzinie sztucznej inteligencji, rozumowanie kontra poszukiwanie, 

znajdziesz w Simon i Kaplan 1989, s. 18–19. 

  [73] Błędy językowe polegające na zamienieniu miejscami dwóch początkowych głosek 

następujących po sobie wyrazów (przyp. tłum.). 

  [74] Dan Sperber i Deirdre Wilson (1986/2011) otwierają nową perspektywę badań nad 

komunikacją, wymagającą modeli tego, jak w rzeczywistości coś funkcjonuje, w nadawcy 

i w odbiorcy, w przeciwieństwie do praktyki ostatnio panującej wśród filozofów 

i językoznawców, nieprzywiązujących wagi do mechanizmów, ale odwołujących się do 

racjonalnych rekonstrukcji domniemanych zadań i ich wymagań. Pozwala to Sperberowi 

i Wilson wziąć pod uwagę praktyczność i wydajność: zasadę najmniejszego wysiłku oraz 

zagadnienia związane z tempem działania i prawdopodobieństwem. Z tej nowej perspektywy 

pokazują, jak pewne tradycyjne „problemy” znikają – szczególnie problem tego, jak odbiorca 

odnajduje „trafną” interpretację intencji nadawcy. Mimo że nie przedstawiają swojego modelu na 

poziomie procesów ewolucyjnych, o których właśnie mówiliśmy, z pewnością zaprasza on do 

takiego rozwinięcia. 

  [75] Jak pisze Levelt (1989, s. 16): „Gdyby dało się pokazać na przykład, że na 

generowanie wiadomości bezpośrednio wpływa dostępność tematów czy form słów, moglibyśmy 

mieć dowód na bezpośrednią informację zwrotną z Formulatora do Konceptualizatora. Jest to 

pytanie empiryczne i jest możliwe jego przetestowanie. [...] Jak na razie świadectwa na rzecz 

hipotezy takiej informacji zwrotnej są negatywne”. Świadectwa, których przeglądu dokonuje, 

pochodzą ze ściśle kontrolowanych eksperymentów, w których nadawca otrzymał bardzo 

konkretne zadanie: na przykład opisanie obrazka na ekranie tak szybko, jak tylko się da 

(s. 276–282). Ogólnie rzecz biorąc, stanowi to świadectwo negatywne – przynajmniej ja byłem 

zaskoczony brakiem efektu w tych eksperymentach – jednak, jak mówi Levelt, nie jest to 

rozstrzygające. Nie będzie twierdzeniem ad hoc, że sztuczność tych sytuacji eksperymentalnych 

zagłuszyła oportunistyczny/twórczy wymiar użycia języka. Być może Levelt ma jednak rację; 

niewykluczone, że jedyna informacja zwrotna z Formulatora do Konceptualizatora jest 

niebezpośrednia: jest rodzajem informacji zwrotnej, którą ktoś mógłby stworzyć jedynie przez 

mówienie tylko i wyłącznie do siebie, a potem tworząc opinię na temat tego, co uważa, że sam 

powiedział. 

  [76] Levelt powiedział mi, że sam ma zwyczaj polowania na dowcipy słowne (jest 

rodzimym użytkownikiem holenderskiego) i dokładnie wie, jak to robi: „Praktyka, którą 

rozwijam, odkąd pamiętam, to przekręcanie niemalże każdego słowa, które usłyszę. Następnie 

(dosyć świadomie) sprawdzam rezultaty dotyczące znaczenia. W 99,9 procenta przypadków nie 

wychodzi z tego nic śmiesznego. Jednak jeden przypadek na tysiąc jest doskonały, i to właśnie 

jego natychmiast wyrażam” (osobisty kontakt). Jest to idealny przykład von neumannowskiego 

rozwiązywania problemów: szeregowego, kontrolowanego – i świadomego! Nie wiemy jednak, 

czy istnieją inne, bardziej pandemoniczne, sposoby nieświadomego tworzenia dowcipów. 

  [77] Według Oxford Dictionary of Quotations (wydanie II, 1953) to słynne zdanie jest 

również przypisywane Phineasowi T. Barnumowi. Barnum był znamienitym absolwentem 

i hojnym ofiarodawcą mojej uczelni, czuję się więc zobligowany, aby zwrócić uwagę na 



możliwość, że to nie Lincoln był twórcą tego wysoce replikującego się memu. 

  [78] Przypomina to pogląd Freuda na temat funkcjonowania „przedświadomości”: 

„Pytanie: [...] Jak coś staje się przedświadome? A odpowiedź na nie brzmiałaby: Wskutek 

pojawienia się związku z odpowiednimi wyobrażeniami słownymi” (Freud 1921/2012, s. 64–65). 

  [79] Dowiedziałem się od Levelta, że badania, które trwają w Max Planck Institute for 

Psycholinguistics w Nijmegen, rodzą pewne wątpliwości co do tego. Praca Heeschera sugeruje, 

że na pewnym poziomie osoby cierpiące na afazję żargonową czują stres związany 

z upośledzeniem i wydaje się, że przyjmują strategię powtarzania, mając nadzieję na 

porozumienie komunikacyjne. 

  [80] Kolejnym nietypowym zjawiskiem językowym jest znany symptom schizofrenii: 

„słyszenie głosów”. Obecnie naukowcy zdecydowanie przyjmują, że głos, który schizofrenik 

„słyszy”, należy do niego; mówi po cichu do siebie, nie zdając sobie z tego sprawy. Przeszkoda 

tak banalna, jak nakazanie pacjentowi szerokiego otwarcia ust wystarczy, aby głosy ustały (Bick 

i Kinsbourne 1987). Zobacz również Hoffman (1986) i komentarz Akins i Dennetta Who May 

I Say Is Calling? (1986). 

  [81] Edelman (1989) jest jedynym teoretykiem, który próbował połączyć to w całość: od 

szczegółów neuroanatomicznych przez psychologię poznawczą po najbardziej zawiłe spory 

filozoficzne. Rezultatem jest pouczająca porażka. Pokazuje dokładnie, ile rodzajów pytań musi 

uzyskać odpowiedź, zanim będziemy mogli twierdzić, że stworzyliśmy całościową teorię 

świadomości, ale pokazuje też, że żaden teoretyk nie potrafi docenić wszystkich subtelności 

problemów, którymi zajmują się różne dziedziny. Edelman przeinaczył, a następnie ostro 

skrytykował prace swoich wielu potencjalnych sprzymierzeńców, przez co jego teoria nie może 

już liczyć na empatyczne odczytania kompetentnych czytelników, a tego przecież potrzebuje, 

jeśli ma zostać skorygowana poprzez naprawienie błędów i niedociągnięć. Pojawia się tu 

podobna możliwość, że i ja nie doceniam niektórych dokonań, z którymi się na tych stronach nie 

zgadzam. Ba, jestem tego pewien i mam nadzieję, że autorzy prac, które tu błędnie 

zinterpretowałem, postarają się jeszcze raz wyjaśnić mi to, czego nie zdołałem pojąć. 

  [82] Funkcjonaliści mają nawyk „pudełkologii” – rysowania wykresów, które 

przedstawiają składowe funkcje w osobnych „pudełkach”, jednocześnie wyraźnie zaprzeczając, 

że owe pudełka mają znaczenie anatomiczne. (Ja sam nie jestem bez winy, bo robiłem to 

i podżegałem innych; zob. ryciny w Brainstorms, rozdz. 7, 9 i 11). Nadal uważam, że 

„w zasadzie” jest to dobra taktyka, jednak w praktyce zwykle zaślepia funkcjonalistów na 

konkurencyjne dekompozycje funkcji, a szczególnie na możliwość wielokrotnych, nałożonych na 

siebie funkcji. Obraz przestrzennej separacji między pamięcią roboczą a pamięcią długotrwałą – 

obraz stary jak ptaszarnia Platona – odgrywa niebanalną rolę w rozumieniu zadań poznawczych 

przez teoretyków. Trafny przykład: „Potrzeba symboli pojawia się, gdyż nie jest możliwe, aby 

wszystkie struktury zaangażowane w obliczenia zaistniały wcześniej w miejscu fizycznym, gdzie 

odbywa się obliczanie. Jest więc konieczne sięgnięcie do innych (dalszych) części pamięci po 

dodatkową strukturę” (Newell, Rosenbloom i Laird 1989, s. 105). Prowadzi to dosyć 

bezpośrednio do obrazu ruchomych symboli, następnie (w przypadku tych, którzy bezkrytycznie 

popierają ten obraz) do sceptycyzmu wobec wszelkiej architektury koneksjonistycznej, gdyż 

elementy w takiej architekturze, które są najbliższe symbolom – węzły w taki czy inny sposób 

kotwiczące semantykę systemu – są nieruchome w sieci połączeń. Zob. np. Fodor i Pylyshyn 

(1988). Ten problem stałych i ruchomych elementów semantycznych jest jednym ze sposobów 

ujęcia ważnego, a nierozwiązanego problemu kognitywistyki. Nie jest to prawdopodobnie dobre 

ujęcie, ale nie zniknie, dopóki nie zostanie zastąpione lepszą wizją, nie historycznie odrzucaną, 

lecz dobrze podpartą przez fakty neuroanatomii funkcjonalnej. 



  [83] Innymi słowy, uroki „przyczynowej teorii odniesienia” są tak samo oczywiste dla 

kognitywistów jak dla filozofów. 

  [84] Fodor mówi o odmianie tego problemu w analizach dotyczących „pomyślenia 

pojęcia” (1990, s. 80–81). 

  [85] Teorie reflektorów są popularne od lat. Prymitywne teorie popełniają błąd polegający 

na zbyt dosłownym założeniu, że to, co reflektor różnorako podświetla czy uwydatnia w danym 

momencie, to region przestrzeni wizualnej – tak jak reflektor w teatrze podświetla tylko jeden 

obszar sceny. Łatwiejsze do obronienia – choć w tym przypadku również bardziej 

impresjonistyczne – teorie reflektora zakładają istnienie... uwydatnionych konceptualnych czy 

semantycznych przestrzeni (jeśli potrafisz, to wyobraź sobie reflektor teatralny, który może 

oświetlić tylko Kapuletów lub wszystkich i tylko kochanków). Allport (1989) przedstawia 

trudności związane z teoriami reflektora. 

  [86] Pokrewnymi rozróżnieniami są moja trójca nastawienia intencjonalnego, nastawienia 

konstrukcyjnego i nastawienia fizycznego (Dennett 1971) oraz wskazanie „poziomu wiedzy” 

ponad „poziomem fizycznego systemu symboli” u Allena Newella (1982). Zob. Dennett (1987a, 

1988e) oraz Newell (1988). 

  [87] Jak napisał Marr (1982, s. 19): „Dzięki podzieleniu wyjaśnień na trzy poziomy 

możliwe staje się jasne stwierdzenie, co jest obliczane i dlaczego, oraz konstruowanie teorii 

stwierdzających, że to, co jest obliczane, jest w pewnym sensie optymalne lub że poprawne 

funkcjonowanie tego, co obliczane, jest zagwarantowane”. Zob. Dennett (1971, 1983, 1987a, 

1988d) oraz Ramachandran (1985) w sprawie zysków i strat związanych z tego rodzaju 

inżynierią odwrotną. 

  [88] W Minimal Rationality (1986) filozof Christopher Cherniak analizuje szanse 

i ograniczenia procesów dedukcyjnych z rodzaju tych, które stają się możliwe dzięki istnieniu 

otwartego forum. Zob. też Stalnaker (1984). 

  [89] Jackendoff (1987) przyjmuje trochę inną taktykę. Dzieli problem umysł-ciało na 

dwie części i przedstawiając swoją teorię, odpowiada na pytanie, jak obliczeniowy umysł pasuje 

do ciała; pozostawia go to z nierozwiązanym problemem „umysł-umysł” – jaka jest relacja 

między umysłem fenomenologicznym i obliczeniowym. Zamiast zgadzać się, że ta tajemnica 

pozostała, chcę pokazać, jak model wielokrotnych szkiców, wspólnie z metodą 

heterofenomenologii, rozwiązuje oba problemy jednocześnie. 

  [90] To przydatne ułatwienie to jeden z wielu drobiazgów, które później były 

eksplorowane przez badaczy, i obecnie istnieje sporo dowodów na efekty „bezwładu” i „pędu” 

w transformacjach obrazów. Zob. Freyd (1989). 

  [91] Imponująca, ale wyraźnie szarpana animacja w popularnym programie IBM PC 

Flight Simulator pokazuje ograniczenia animacji w czasie rzeczywistym całkiem złożonych scen 

trójwymiarowych na małym komputerze. 

  [92] Nazywam to urządzenie Vorsetzer, ponieważ przypomina mi o wspaniałym 

niemieckim urządzeniu o tej samej nazwie, grającym na fortepianie, na które to urządzenie 

składała się oddzielna jednostka 88 „palców”, mogąca „usiąść przed” zwykłym fortepianem oraz 

naciskać klawisze i pedały od zewnątrz, jak pianista-człowiek. (Ważne, aby nie zapomnieć, że to 

urządzenie to Vorsetzer – „siadający przed” – a nie Vorsetzer – prezes czy prezydent!) 

  [93] Gdy mamy już etykiety, możemy opowiedzieć o każdej właściwości obiektu, nie 

tylko o właściwościach przestrzennych czy wizualnych – jak w starym dowcipie z kolorowanki: 

„Oto mój szef. Pokoloruj go odpychająco”. 

  [94] W Kosslyn (1980) zobacz dyskusję o formacie. Jackendoff (1989) podobnie 

analizuje to, co nazywa „formą struktur informacyjnych”. 



  [95] Kosslyn (1980) nie tylko szczegółowo broni swojego szczególnego zestawu 

odpowiedzi na te pytania (w owym czasie), ale również daje wspaniały przegląd innych 

eksperymentalnych i teoretycznych badań w zakresie wyobrażeń. Dobre podsumowanie tych prac 

w kolejnej dekadzie można znaleźć w Farah (1988) oraz w Finkle, Pinker i Farah (1989). 

  [96] Jak powiada Marvin Minsky (1985, s. 151): „Nie ma nic nadzwyczajnego w idei 

wyczuwania zdarzeń w mózgu. Agenty to agenty – i jest tak samo łatwo agentowi mieć 

wbudowane elementy wykrywające spowodowane przez mózg zdarzenie mózgowe, jak wykrywać 

spowodowane przez świat zdarzenie mózgowe”. 

  [97] W rozdziale 7 (s. 313) zapytałem: „zwabiać na powierzchnię czego?” i obiecałem, że 

odpowiem na to pytanie później. Oto moja odpowiedź. (Metaforyczna) powierzchnia jest 

zdeterminowana przez format interakcji między częściami. 

  [98] Ciekawe jest porównanie różnych śladów pomysłu użytkownika w mózgu w pracy 

zasadniczo odmiennych myślicieli. Oto Minsky (1985, s. 75, 59): „Wyolbrzymiając nieco tę 

kwestię, na to, co nazywamy »świadomością«, składa się zaledwie lista błyskająca od czasu do 

czasu na ekranie umysłu, z której korzystają inne systemy. [...] Podziel mózg na dwie części, 

A i B. Połącz dane wejściowe i wyjściowe mózgu A ze światem rzeczywistym – tak aby mógł 

wyczuwać, co się tam dzieje. Jednak w ogóle nie łącz mózgu B ze światem zewnętrznym; 

zamiast tego połącz je tak, że mózg A to świat mózgu B!”. Minsky mądrze powstrzymuje się od 

sugerowania linii dzielącej mózg anatomicznie na dwie części, ale niektórzy są na to gotowi. Gdy 

Kosslyn po raz pierwszy rozważał świadomość jako maszynę wirtualną, skłaniał się ku 

ulokowaniu użytkownika w płacie czołowym (zob. też Kosslyn 1980, s. 21), a ostatnio Edelman 

sam argumentował na rzecz tego samego wniosku, wyrażanego w kategoriach „wartościującej 

pamięci własnej/niewłasnej”, którą umieścił w płacie czołowym i przypisał jej zadanie 

interpretowania wytworów pozostałych części mózgu (Edelman 1989, od s. 102). 

  [99] Jest to wątek co najmniej bardzo spokrewniony z kluczowym motywem późniejszej 

twórczości Wittgensteina, ale nie chciał on podać jakiegoś pozytywnego opisu czy modelu relacji 

między tym, co mówimy, a tym, o czym mówimy, gdy (pozornie) relacjonujemy nasze stany 

umysłowe. Filozofka Elizabeth Anscombe w swoim frustrująco niejasnym, klasycznym dziele 

Intention (1957) próbowała wypełnić tę lukę pozostawioną przez Wittgensteina, twierdząc, że 

błędem jest uważanie, iż wiemy, jakie są nasze intencje; możemy raczej powiedzieć, jakie są 

nasze intencje. Podjęła również próbę scharakteryzowania kategorii rzeczy, które możemy 

wiedzieć bez obserwacji. Niedoskonałe rozważania na ten temat snuję w mojej książce Content 

and Consciousness (1969), w rozdziałach 8 i 9. Zawsze myślałem, że jest coś słusznego, 

ważnego i oryginalnego w tych fragmentach. Drugie moje do niego podejście można znaleźć 

w Toward a Cognitive Theory of Consciousness (1978), artykule później przedrukowanym 

w Brainstorms, szczególnie w częściach IV i V (s. 164–171). Ten podrozdział to moja aktualna 

próba rozjaśnienia tych idei i odejścia od dwóch wcześniejszych wersji. 

  [100] W Brainstorms wykorzystałem tę cechę psychologii potocznej w moich 

rozważaniach o „β-rozmaitościach w przekonaniach fenomenologicznych” (1978a, od s. 177). 

  [101] Tim Shallice w książce From Neuropsychology to Mental Structure (1988) 

przedstawia aktualne i dobrze uargumentowane przemyślenia dotyczące rozumowania 

związanego z analizowaniem tych eksperymentów natury. Kilka niedawno wydanych książek 

przytacza dobre, znane relacje niektórych z tych fascynujących przypadków: The Shattered Mind 

(1975) Howarda Gardnera oraz Mężczyzna, który pomylił swoją żonę z kapeluszem (1985/2001) 

Olivera Sacksa. 

  [102] Zauważmy, że szczegóły uszkodzeń neurologicznych same w sobie (bez 

zaprzeczeń) niczego by nie udowodniły; jedynie poprzez połączenie ich z (wiarygodnymi) 



relacjami oraz świadectwami behawioralnymi zyskujemy jakąkolwiek hipotezę o tym, które 

części mózgu są konieczne dla którego świadomego zjawiska. 

  [103] Bez potwierdzenia w postaci skanów mózgu ukazujących zniszczenia w korze 

z pewnością rozpowszechniony byłby sceptycyzm co do prawdziwości obszarów ślepych 

pacjentów ze ślepowidzeniem. Zob. np. Campion, Latto i Smith (1983) oraz Weiskrantz (1988). 

  [104] Filozof Colin McGinn (1991) opowiada o wyimaginowanym pacjencie cierpiącym 

na ślepowidzenie: „Behawioralnie może funkcjonować właściwie jak osoba widząca; 

fenomenologicznie dziwi się, że nie widzi” (s. 111). Jest to po prostu nieprawda; zupełnie nie 

może funkcjonować behawioralnie jak osoba widząca. McGinn przechodzi do wzmocnienia 

swojego niezwykłego twierdzenia: „Poza tym, bądźmy przez chwilę naiwni, czy pacjenci ze 

ślepowidzeniem nie wyglądają zupełnie tak, jak gdyby mieli doświadczenia wizualne, gdy 

przekazują swoje zaskakujące rozróżnienia? [...] Nie wyglądają jak ludzie, którzy niczego nie 

przeżywają” (s. 112). I znów jest to nieprawda. Tak naprawdę wyglądają, jak gdyby nie mieli 

przeżycia wizualnego, ponieważ muszą dostać sygnał. Gdyby nie musieli tego sygnału otrzymać, 

rzeczywiście wyglądaliby, jak gdyby mieli doświadczenia wizualne – tak bardzo, że nie 

wierzylibyśmy w ich zaprzeczenia! 

  [105] „Gdyby mógł posłuchać swojej reakcji skórno-galwanicznej, byłby w lepszym 

stanie” – Larry Weiskrantz komentujący jednego ze swoich pacjentów ze ślepowidzeniem, ZIF, 

Bielefeld, maj 1990. 

  [106] Moją odpowiedzią na to pytanie jest moja książka The Intentional Stance (1987). 

  [107] Czy ta identyfikacja jest efektem następującym po tym, jak uświadomiła to sobie, 

czy wcześniejszą przyczyną tego, że stała się świadoma? Jest to pytanie – orwellowskie czy 

stalinowskie? – którego, według modelu wielokrotnych szkiców, nie warto zadawać. 

  [108] W normalnych warunkach zlokalizowanie (dostrzeżenie go) i identyfikacja idą ze 

sobą w parze; dostrzeżenie obiektu do zidentyfikowania jest warunkiem tej identyfikacji. Jednak 

te normalne warunki ukrywają zaskakujący fakt: maszynerie identyfikacyjna oraz lokalizacyjna 

są w dużej mierze niezależne w mózgu, gdyż są zlokalizowane w różnych obszarach kory 

(Mishkin, Ungerleider i Macko 1983) i dlatego mogą być wyłączone niezależnie od siebie. 

Istnieją rzadkie patologie, w których badany może szybko zidentyfikować, co widzi bez żadnej 

możliwości zlokalizowania tego w przestrzeni prywatnej, oraz odpowiadające im patologie, 

w których badany potrafi zlokalizować bodziec wizualny – na przykład na niego wskazać – 

jednocześnie nie dając sobie rady z jego identyfikacją, mimo że w innych przypadkach jego 

wzrok działa zupełnie normalnie. Psycholog Anna Treisman (1989; Treisman i Gelade 1980; 

Treisman i Sato 1990; Treisman i Souther 1985) przeprowadziła ważną serię eksperymentów 

wspierających jej twierdzenie, że widzenie powinno być odróżnione od identyfikacji. Gdy coś jest 

widziane, według jej modelu, mózg ustala „żeton” tego obiektu. Żetony to „osobne, czasowe, 

epizodyczne reprezentacje” – a ich tworzenie jest wstępem do dalszej identyfikacji, czyli czegoś, 

co zostaje osiągnięte przez przeszukanie pamięci semantycznej za pośrednictwem procesu 

w rodzaju tych, które modelują systemy produkcyjne. Żeton nie musi być jednak zdefiniowany 

przez konkretną lokalizację w przestrzeni prywatnej, jeśli rozumiem jej model, a z tego powodu 

nie jest wykluczone, że osoby w stanie, w jakim znajdowała się Betsy (zanim odnalazła 

naparstek), mogłyby osiągnąć wyniki lepsze niż przypadkowe, jeśli zostałby na nich wymuszony 

wybór dotyczący tego, czy naparstek był obecnie w ich polu widzenia, czy nie. Eksperymenty 

z tym związane znajdziesz w: Pollatsek, Rayner i Henderson (1990). 

  [109] Na przykład opóźnienie reakcji na niektóre z tych zadań percepcyjnych, nawet 

u wyszkolonych osób badanych, jest dość długie – osiem do dziesięciu sekund dla różnych 

prostych identyfikacji (Bach-y-Rita 1972, s. 103). Pokazuje to, że przepływ informacji 



w widzeniu protetycznym jest niezwykle powolny w porównaniu z widzeniem normalnym. 

  [110] „Szybkość transmisji w bodach” jest standardowym określeniem prędkości 

przepływu informacji cyfrowych w bodach (oznacza to mniej więcej: bity na sekundę). Jeśli na 

przykład komputer komunikuje się z innymi komputerami przez sieć telefoniczną, może 

transmitować ciągi bitów z prędkością 1200 lub 2400 bodów albo o wiele szybciej. Wymagana 

jest czterokrotnie większa szybkość transmisji w stosunku do transmisji animacji w wysokiej 

rozdzielczości w czasie rzeczywistym – jasny przykład, w którym obraz jest rzeczywiście wart 

więcej niż tysiąc słów. Zwykle sygnały telewizyjne są analogowe, jak płyta gramofonowa, a nie 

cyfrowe, jak CD, więc prędkość ich przepływu jest określana mianem przepustowości, a nie 

szybkości transmisji w bodach. Pojęcie powstało przed komputerami; kod Baudot, nazwany 

nazwiskiem swojego wynalazcy (jak alfabet Morse’a), był standardowym, międzynarodowym 

kodem telegraficznym przyjętym w roku 1880, a szybkość transmisji w bodach była liczbą 

elementów kodu transmitowanych na sekundę. Używając pojęcia „szybkość transmisji 

w bodach”, a nie „przepustowość”, nie zamierzam sugerować, że przetwarzanie informacji przez 

mózg lepiej opisywać w kategoriach cyfrowych. 

  [111] Istnieją inne rodzaje algorytmów kompresji, które nie polegają na dzieleniu obrazu 

na obszary o tym samym kolorze w opisany powyżej sposób, ale nie będę się nimi zajmował. 

  [112] Inne stworzenia mają inne bryły barw – albo hiperbryły! My widzimy 

„trójchromatycznie”: mamy trzy rodzaje białka posiadającego zdolność pochłaniania światła 

w czopkach. Inne gatunki, takie jak gołębie, widzą „tetrachromatycznie”; ich subiektywna 

przestrzeń barw musiałaby być zaprezentowana, liczbowo, jako czterowymiarowa 

hiperprzestrzeń. Inne gatunki mają widzenie dwuchromatyczne, a ich rozróżnienia kolorów 

mogłyby zostać odwzorowane na dwuwymiarowej płaszczyźnie. (Zwróćmy uwagę, że „czerń 

i biel” to tylko jednowymiarowy schemat reprezentacyjny, a wszystkie możliwe szarości są 

przedstawiane jako różne odległości na linii pomiędzy 0 i 1). Przemyślenia na temat następstw 

owej niewspółmierności systemów barw znajdziesz w Hardin (1988) oraz Thompson, Palacios 

i Varela (1992). 

  [113] Niejako w odpowiedzi na tę sugestię V.S. Ramachandran i R.L. Gregory (1991) 

przeprowadzili eksperymenty z czymś, co nazywają (uważam, że zwodniczo) „sztucznie 

wywołanym obszarem ślepym”, w którym znaleźli silne świadectwa mówiące o stopniowym 

wypełnianiu tekstur i szczegółów. Nie ma fundamentalnej różnicy między ich warunkami 

eksperymentalnymi a tymi opisanymi przeze mnie; w ich eksperymentach jest konkurencja 

między dwoma źródłami informacji, z których jedno zostaje odrzucone (stopniowo). Zjawisko 

stopniowego wypełniania przestrzeni tekstur jest ważnym odkryciem, lecz nie prowadzi nas dalej 

niż model w duchu ryciny 11.11. Dalsze kwestie dotyczące tych eksperymentów muszą zostać 

wyjaśnione, zanim ich interpretacja będzie ostateczna. 

  [114] Na przykład pierwsze eksperymenty Rogera Sheparda z umysłowym obracaniem 

rysunków brył pokazały, że osobom badanym z pewnością wydawało się, że pojawiają się w nich 

z grubsza ciągłe, obracające się reprezentacje kształtów, które sobie wyobrażali, lecz potrzeba 

było kolejnych eksperymentów sprawdzających rzeczywiste czasowe właściwości odnośnych 

reprezentacji, aby (częściowo) potwierdzić hipotezę, że rzeczywiście robili to, co im się 

wydawało, że robili. (Zob. Shepard i Cooper 1982). 

  [115] W załączniku B zaproponuję pewne „eksperymenty z tapetą”, które mogą osłabić to 

empiryczne twierdzenie. 

  [116] Dla kontrastu zobacz Bisiach i in. (1986) oraz McGlynn i Schacter (1989), których 

modele anosognozji są podobne, ale opierają się na „pudełkowaniu” oddzielnych systemów, 

szczególnie u McGlynn i Schactera, którzy zakładają istnienie systemu świadomej przytomności, 



czerpiącej informacje z modułów. 

  [117] Wariacje zbudowane na tym motywie można znaleźć w Humphrey (1976, 1983a) 

oraz Thompson, Palacios i Varela (1991). 

  [118] Obecnie filozofowie bardzo lubią pojęcie rodzajów naturalnych, przywróconych 

w filozofii przez Quine’a, który może teraz żałować sposobu, w jaki stało się ono substytutem 

wątpliwego, choć skrycie popularnego pojęcia esencji. „Zielone rzeczy, a przynajmniej zielone 

szmaragdy są rodzajem”, zauważa Quine (1969, s. 116), ujawniając, że docenia fakt, iż podczas 

gdy szmaragdy mogą być rodzajem naturalnym, zielone rzeczy prawdopodobnie nim nie są. 

Obecne rozważania mają na celu zapobiegnięcie jednemu z kuszących błędów naturalizmu 

kanapowego: założeniu, że wszystko, co tworzy natura, jest rodzajem naturalnym. Barwy nie są 

„rodzajami naturalnymi” właśnie dlatego, że nie są wytworem ewolucji biologicznej, która 

tworząc rodzaje, ma tolerancję na niechlujne granice, mogące przerazić każdego filozofa 

z tendencją do dobrych, jasnych definicji. Gdyby życie jakiegoś stworzenia zależało od 

wrzucenia do jednego wora księżyca, sera pleśniowego i rowerów, to można mieć pewność, że 

Matka Natura znalazłaby sposób, aby „widzieć” je jako „intuicyjnie ten sam rodzaj rzeczy”. 

  [119] Prymatolożka Sue Savage-Rumbaugh poinformowała mnie, że bonobo, czyli 

szympanse karłowate, dorastające w laboratorium nie okazują żadnej wrodzonej niechęci do 

węży, w przeciwieństwie do szympansów. 

  [120] Ważna byłaby nagłość, bo gdyby stało się to stopniowo, być może byłoby 

niezauważalne. Jak wskazał Hardin (1990), stopniowe żółcenie się twoich soczewek z wiekiem 

powoli przesuwa wyczucie barw podstawowych; gdyby pokazano ci koło barw i poproszono 

o wskazanie na czystą czerwień (czerwień bez domieszki pomarańczu czy fioletu), wówczas to, 

gdzie na kontinuum wskażesz, jest częściowo cechą twojego wieku. 

  [121] „Stąd, że tak chętnie powiedzielibyśmy: »Ważne jest to« – sami sobie wskazując na 

doznanie – widać już, jak wielką mamy skłonność, by powiedzieć coś, co nie jest przekazem 

informacji”, Wittgenstein (1953/2000), i298, s. 146. 

  [122] Byłoby aktem desperackiej, intelektualnej nieuczciwości cytowanie tego fragmentu 

bez kontekstu! 

  [123] Zob. także Lockwood (1989, s. 15–16): „Jak odczuwalibyśmy świadomość, gdyby 

sprawiała wrażenie miliardów maleńkich atomów poruszających się w miejscu?”. 

  [124] Główne idee zaprezentowałem w moich rozmyślaniach o Borgesie w The Mind’s 

I (Hofstadter i Dennett 1981, s. 348–352) i spiąłem je w całość podczas odczytu The Self as the 

Center of Narrative Gravity (Jaźń jako środek narracyjnej ciężkości) zaprezentowanego na 

Houston Symposium w 1983 roku. Gdy czekałem na pojawienie się artykułów z sympozjum 

drukiem, opublikowałem dosyć skróconą wersję mojego wystąpienia w „Times Literary 

Supplement” z września 1988, pod nudnym tytułem – nie moim – Dlaczego każdy jest 

powieściopisarzem. Wersja oryginalna, zatytułowana The Self as the Center of Narrative Gravity, 

ukazała się w 1992 roku w tomie Self and Consciousness pod redakcją F. Kessela, 

P. Cole’a i D. Johnsona, Erlbaum, Hillsdale, NJ. 

  [125] Przekład poprawiony (przyp. red. nauk.). 

  [126] Co ciekawe, Nagel w 1971 roku wyczerpująco odpowiadał już na to pytanie 

(1971/1997, s. 185), zanim zainteresował się nietoperzami – tematem, którym zajmiemy się 

w kolejnym rozdziale. 

  [127] A skąd wiemy, że my coś robimy? Skąd bierzemy początkową wiedzę o samym 

sobie, która jest nam w tym przypadku potrzebna? Wydaje się to naprawdę fundamentalnym 

pytaniem dla niektórych filozofów (Castañeda 1967, 1968; Lewis 1979; Perry 1979) i zrodziło 

literaturę o nieprześcignionej zawiłości. Jeśli jest to istotny problem filozoficzny, musi być coś 



nie tak z „banalną” odpowiedzią (ale nie widzę co): otrzymujemy podstawową, pierwotną wiedzę 

o samych sobie tak samo jak homary; po prostu jesteśmy tak skonstruowani. 

  [128] Spróbuj wyobrazić sobie stan umysłu Ji Hu-Mina, mojego studenta z Pekinu, dla 

którego wstępem do angloamerykańskiej filozofii umysłu (podczas gdy jego angielski nadal był 

dosyć elementarny) był udział w seminarium, gdzie studenci i profesorowie żywo debatowali 

o tym, co by się stało, gdyby cała populacja Chin została w jakiś sposób zmuszona do 

uczestnictwa w ogromnej realizacji przypuszczalnie świadomego programu AI (przykład 

Blocka), a następnie przeszli, z taką samą nieświadomością wrażliwości chińskiego obserwatora, 

do chińskiego pokoju Searle’a. 

  [129] Ostateczne obalenie tego eksperymentu, do którego Searle nadal adekwatnie się nie 

odniósł, zostało zaprezentowane przez Hofstadtera w Hofstadter i Dennett (1981), na stronach 

373–382. W późniejszych latach pojawiła się fala zdecydowanej krytyki. W Fast Thinking (w: 

Dennett 1987a) przedstawiłem nową diagnozę źródeł nieporozumienia w tym eksperymencie. 

Odpowiedź Searle’a to deklaracja, niepoparta żadnym argumentem, że wszystkie zagadnienia 

były bez związku z eksperymentem (Searle 1988b). Żaden magik nie lubi, gdy jego sztuczki 

zostają wyjaśnione publiczności. 

  [130] Autor dziękuje za uwagi do wcześniejszej wersji tego tekstu, które otrzymał od 

Mateusza Hohola, Tomasza Korbaka, Pawła Gładziejewskiego i Miry Marcinów. 

 



  


