


W	serii	ukazały	się	ostatnio:
Dariusz	Rosiak	Wielka	odmowa.	Agent,	filozof,	antykomunista
Anthony	Shadid	Nadciąga	noc.	Irakijczycy	w	cieniu	amerykańskiej	wojny
Ilona	Wiśniewska	Białe.	Zimna	wyspa	Spitsbergen
Iza	Klementowska	Samotność	Portugalczyka
V.	S.	Naipaul	Poza	wiarą.	Islamskie	peregrynacje	do	nawróconych	narodów
Drauzio	Varella	Ostatni	krąg.	Najniebezpieczniejsze	więzienie	Brazylii
Ewa	Winnicka	Angole
Michał	Olszewski	Najlepsze	buty	na	świecie
Norman	Lewis	Głosy	starego	morza.	W	poszukiwaniu	utraconej	Hiszpanii
Grzegorz	Szymanik	Motory	rewolucji
V.	S.	Naipaul	Maska	Afryki.	Odsłony	afrykańskiej	religijności
Karolina	Domagalska	Nie	przeproszę,	że	urodziłam.	Historie	rodzin	z	in	vitro
Pin	Ho,	Wenguang	Huang	Uderzenie	w	czerń.	Morderstwo,	pieniądze	i	walka	o	władzę	w	Chinach
Liao	Yiwu	Pociski	i	opium.	Historie	życia	i	śmierci	z	czasów	masakry	na	placu	Tiananmen
Marcin	Wójcik	W	rodzinie	ojca	mego
Frances	Harrison	Do	dziś	liczymy	zabitych.	Nieznana	wojna	w	Sri	Lance
Zbigniew	Parafianowicz,	Michał	Potocki	Wilki	żyją	poza	prawem.
Jak	Janukowycz	przegrał	Ukrainę

Peter	Hessler	Dziwne	kamienie.	Opowieści	ze	Wschodu	i	z	Zachodu
Jenny	Nordberg	Chłopczyce	z	Kabulu.	Za	kulisami	buntu	obyczajowego	w	Afganistanie
Magdalena	Kicińska	Pani	Stefa
Andrzej	Muszyński	Cyklon
Swietłana	Aleksijewicz	Czasy	secondhand.	Koniec	czerwonego	człowieka	(wyd.	2)
Filip	Springer	Miedzianka.	Historia	znikania	(wyd.	3	rozszerzone)
Aleksandra	Łojek	Belfast.	99	ścian	pokoju
Paweł	Smoleński	Izrael	już	nie	frunie	(wyd.	4)
Peter	Pomerantsev	Jądro	dziwności.	Nowa	Rosja
Swietłana	Aleksijewicz	Cynkowi	chłopcy	(wyd.	2)
Katarzyna	Surmiak-Domańska	Ku	Klux	Klan.	Tu	mieszka	miłość
Mur.	12	kawałków	o	Berlinie	pod	red.	Agnieszki	Wójcińskiej
Jean	Hatzfeld	Englebert	z	rwandyjskich	wzgórz
Marcin	Kącki	Białystok.	Biała	siła,	czarna	pamięć
Bartek	Sabela	Wszystkie	ziarna	piasku
Anna	Bikont	My	z	Jedwabnego	(wyd.	3)
Martin	Schibbye,	Johan	Persson	438	dni.	Nafta	z	Ogadenu	i	wojna	przeciw	dziennikarzom
Swietłana	Aleksijewicz	Wojna	nie	ma	w	sobie	nic	z	kobiety	(wyd.	2)
Dariusz	Rosiak	Ziarno	i	krew.	Podróż	śladami	bliskowschodnich	chrześcijan
Piotr	Lipiński	Bicia	nie	trzeba	było	ich	uczyć.	Proces	Humera	i	oficerów	śledczych	Urzędu	Bezpieczeństwa	(wyd.	2	popr.	i	rozszerz.)

W	serii	ukażą	się	m.in.:
Paweł	Smoleński	Zielone	migdały,	czyli	po	co	światu	Kurdowie
Wolfgang	Bauer	Przez	morze.	Z	Syryjczykami	do	Europy



Ed	Vulliamy

Wojna	umarła,	niech	żyje	wojna

Bośniackie	rozrachunki

Przełożył	Janusz	Ochab



Wszelkie	powielanie	lub	wykorzystanie	niniejszego	pliku	elektronicznego	inne	niż	autoryzowane	pobranie	w	zakresie	własnego	użytku	stanowi
naruszenie	praw	autorskich	i	podlega	odpowiedzialności	cywilnej	oraz	karnej.

Tytuł	oryginału	angielskiego	The	War	is	Dead,	Long	Live	The	War.
Bosnia:	The	Reckoning

Projekt	okładki	Agnieszka	Pasierska	/	Pracownia	Papierówka
Projekt	układu	typograficznego	Robert	Oleś	/	d2d.pl
Fotografia	na	okładce	©	by	Patrick	Robert	/	Sygma	/	Corbis	/	Profimedia

Copyright	©	by	Edward	Vulliamy,	2012
All	rights	reserved
Copyright	©	for	the	Polish	edition	by	Wydawnictwo	Czarne,	2016
Copyright	©	for	the	Polish	translation	by	Janusz	Ochab,	2016
Copyright	©	for	the	maps	by	Finbarr	Sheehy

Redakcja	Zofia	Dimitrijević
Konsultacja	Marta	Szpala
Korekty	Bernadeta	Stępień	/	d2d.pl,	Monika	Pasek	/	d2d.pl
Redakcja	techniczna	Robert	Oleś	/	d2d.pl
Skład	Alicja	Listwan	/	d2d.pl
Skład	wersji	elektronicznej	Janusz	Oleś	/	d2d.pl

Dofinansowano	ze	środków	Ministra	Kultury	i	Dziedzictwa	Narodowego

The	translation	was	kindly	supported	by	the	Fund	for	Central
&	East	European	Book

ISBN 	978-83-8049-231-8

http://d2d.pl
http://d2d.pl
http://d2d.pl
http://d2d.pl
http://d2d.pl
http://d2d.pl


Spis	treści

Seria
Strona	tytułowa
Strona	redakcyjna
Dedykacja
Miejsca	i	osoby	dramatu
Wstęp	do	wydania	polskiego
Prolog
Tło

CZĘŚĆ	PIERWSZA. 	KARAB INY	SERBÓW

1	Sierpień	1992:	Obóz	Omarska	i	wędrówka	do	ziemi	niczyjej
2	Lato	1995:	Wojna	o	powrót	do	domu
3	Niebo,	piekło	i	Hertfordshire
4	Ludobójstwo:	Kadra	kierownicza	średniego	szczebla
5	Świadectwo
Antrakt.	Echa	Trzeciej	Rzeszy:	Auschwitz-Birkenau
6	Kłamstwo
7	Siwe	włosy,	czerwone	pelargonie	i	dziewczyna	z	perłą
8	Płyń,	Drino,	płyń	i	opowiedz	swoją	historię
9	Gwałt

CZĘŚĆ	DRUGA. 	GOŁĘB IE	SERCA

10	Środkowy	palec	dla	Prijedoru:	Największe	miasteczko	na	świecie
11	Powrót	do	Omarskiej:	Walka	o	pamięć
12	Pokój,	miłość	i	obywatelstwo
13	Najczarniejsze	stronice	historii:	Srebrenica	2005
14	Zagubiony	chłopiec
15	Ludobójstwo:	Kadra	kierownicza	najwyższego	szczebla
Antrakt.	Echa	Trzeciej	Rzeszy:	Terezín	i	niewłaściwa	strona	nieba

CZĘŚĆ	TRZECIA. 	BEZ	ROZRACHUNKU:	NIECH	ŻYJE	WOJNA

16	Bez	rozrachunku:	Kamienny	świat
17	Bez	rozrachunku:	Spoczywajcie	w	kawałkach	/	Desolation	Row

Epilog
Zakończenie
Podziękowania
Bibliografia
Przypisy	końcowe
Przypisy
Kolofon



Dla	Elsy	i	Claudii













Miejsca	i	osoby	dramatu

Miejsca

Republika	 Serbska[1]	 –	 serbska	 jednostka	 terytorialna,	 obejmująca	 połowę	 Bośni	 i	 Hercegowiny,
powstała	na	mocy	porozumienia	pokojowego	z	Dayton	w	1995	roku.	Została	utworzona	na	terytorium,
z	którego	w	czasie	wojny	wygnano	Muzułmanów[2]	i	Chorwatów.

Federacja	 Bośni	 i	 Hercegowiny	 –	 jednostka	 administracyjna	 obejmująca	 drugą	 część	 Bośni
i	Hercegowiny,	 utworzona	 zgodnie	 z	 porozumieniem	 pokojowym	 z	Dayton.	W	 zamierzeniu	 dzielona
przez	 Boszniaków	 i	 Chorwatów	 –	 obecnie	 między	 tymi	 dwiema	 grupami	 pojawiają	 się	 napięcia.
Mieszkańcy	Federacji	wolą	określenie	„Federacja	BiH”,	podczas	gdy	Serbowie	i	liczni	cudzoziemcy
używają	często	lekceważącej	nazwy	Federacja	Chorwacko-Muzułmańska.

Prijedor	–	centrum	administracyjne	obszaru,	na	którym	utworzono	obozy	koncentracyjne,	a	także	miejsce,
z	 którego	 nimi	 zarządzano.	 Przed	 wojną	mieszkali	 tu	 Serbowie,	Muzułmanie	 i	 Chorwaci,	 w	 czasie
wojny	niemal	wszyscy	nie-Serbowie	zostali	zabici	lub	wysiedleni.	Obecnie	część	Republiki	Serbskiej
(patrz	wyżej).

Kozarac	 –	 stara	 osmańska	 siedziba	 władz	 tego	 rejonu,	 miasto	 położone	 niedaleko	 Prijedoru.	 Przed
wojną	 liczyło	 dwadzieścia	 siedem	 tysięcy	 mieszkańców,	 w	 ogromnej	 większości	 Muzułmanów.
W	maju	 1992	 roku	 zostało	 całkowicie	 zniszczone,	 a	 jego	 ludność	wymordowana	 lub	 deportowana.
Odbudowywane	 od	 1999	 roku	 przez	 powracających	 do	miasta	Muzułmanów	 i	 boszniacką	 diasporę.
Kozarac	również	znajduje	się	w	Republice	Serbskiej.

Banja	Luka	–	centrum	regionu,	drugie	co	do	wielkości	miasto	w	Bośni	i	stolica	Republiki	Serbskiej.
Sanski	 Most	 –	 miasto	 położone	 na	 południe	 od	 Prijedoru,	 przed	 wojną	 zamieszkane	 głównie	 przez
Muzułmanów,	 oczyszczone	 w	 1992	 roku	 z	 ludności	 nieserbskiej.	 Zdobyte	 podczas	 bośniackiej[3]

ofensywy	w	 1995	 roku,	 najbliższe	 Prijedoru	miasto	 włączone	 na	mocy	 porozumienia	 w	Dayton	 do
Federacji	Chorwacko-Muzułmańskiej.

Krajina	 –	 niegdyś	 region	 na	 granicy	 między	 państwem	 habsburskim	 a	 imperium	 osmańskim.	 Istnieje
chorwacki	 region	Krajina,	okupowany	przez	wojska	serbskie	od	1991	do	1995	 roku,	oraz	bośniacki
region	 o	 takiej	 nazwie,	 rozciągający	 się	 wokół	 Prijedoru	 i	 Sanskiego	 Mostu.	 Stąd	 pochodzili
w	większości	więźniowie	obozów.

Kevljani	–	niewielka	osada	położona	obok	miejscowości	Omarska.	W	2004	roku	znaleziono	tam	masowy
grób	zawierający	szczątki	czterystu	pięćdziesięciu	sześciu	osób.	Wiele	z	nich	zostało	zamordowanych
w	obozie	Omarska.

Travnik	–	miasto	w	centralnej	Bośni	i	stolica	kraju	za	czasów	panowania	osmańskiego.	Tutaj	przegnano
przez	 góry	 setki	 tysięcy	 przymusowo	 przesiedlonych	 Muzułmanów	 i	 Chorwatów.	 Miasto	 stało	 się
siedzibą	 „etnicznie	 czystej”	 17.	 Krajińskiej	 Brygady	 bośniackiej	 armii,	 złożonej	 głównie	 z	 byłych
więźniów	obozów.

Vlašić	 –	 masyw	 górski	 między	 Banja	 Luką	 i	 Travnikiem,	 przez	 który	 uzbrojeni	 Serbowie	 prowadzili
deportowaną	 ludność	 i	 więźniów	 z	 obozu.	 Miejsce	 masakry	 dwustu	 czterdziestu	 Muzułmanów
i	Chorwatów	dokonanej	przez	Serbów	21	sierpnia	1992	roku.



Sarajewo	–	stolica	Bośni	i	Hercegowiny,	oblężona	przez	trzy	lata.

Obozy	 koncentracyjne	 utworzone	 przez	 bośniackich	 Serbów	 dla	 bośniackich	 cywilów,	 Muzułmanów
i	Chorwatów,	wiosna	1992:
Omarska	 –	 była	 kopalnia	 rudy	 żelaza.	 Zabito	 tam	 setki,	 a	 torturowano	 tysiące	 cywilów,	 bośniackich
Muzułmanów	i	Chorwatów.	Ujawniony	przez	ITN 	(Independent	Television	News)	i	„The	Guardian”	po
wizycie	dziennikarzy	w	obozie	5	sierpnia	1992	roku.	Obecnie	znów	działa	tam	kopalnia	rudy,	należąca
do	ArcelorMittal	i	Republiki	Serbskiej.

Keraterm	–	obóz	koncentracyjny	utworzony	w	fabryce	wyrobów	ceramicznych	na	obrzeżach	Prijedoru.
Miejsce	masakry	 stu	 pięćdziesięciu	mężczyzn	w	 tak	 zwanym	Hangarze	 Trzecim.	 To	 stąd	 5	 sierpnia
1992,	w	dniu	wizyty	dziennikarzy	ITN 	i	„The	Guardian”,	przewieziono	więźniów	do	Trnopolja	(patrz
niżej).

Trnopolje	 –	 obóz	 koncentracyjny	 dla	 cywilów	 oczekujących	 na	 masowe	 wysiedlenie	 przez	 masyw
Vlašić.	Wielu	z	nich	w	tym	czasie	zamordowano,	innych	torturowano,	gwałcono	i	bito.	To	tu	wykonano
słynną	fotografię	Fikreta	Alicia,	gdy	w	1992	roku	obóz	został	odkryty	przez	dziennikarzy	 ITN 	 i	„The
Guardian”.

Manjača	–	w	odróżnieniu	od	obozów	wymienionych	wyżej	prowadzony	raczej	przez	wojsko	bośniackich
Serbów	niż	przez	władze	cywilne.	Zamknięty	jako	ostatni	ze	wszystkich	obozów;	6	sierpnia	1992	roku
po	ujawnieniu	Omarskiej	do	Manjačy	przeniesiono	więźniów	z	tego	obozu.

Terminy

Obozy	koncentracyjne	–	zdecydowanie	obstaję	przy	 tym	terminie.	Choć	nie	były	 to	obozy	śmierci	na
skalę	 przemysłową,	 jakie	 tworzyli	 naziści,	 z	 pewnością	 odpowiadają	 dokładnie	 definicji	 ukutej
podczas	 wojny	 burskiej:	 to	 miejsca,	 w	 których	 gromadzono	 cywilów,	 a	 nie	 jeńców	 wojennych,	 ze
względu	 na	 ich	 tożsamość	 etniczną,	 i	 gdzie	 przed	 deportacją	 wielu	 z	 nich	 zostało	 zamordowanych,
innych	 torturowano	 i	 gwałcono.	 Nie	 były	 to,	 jak	 twierdzą	 Serbowie	 i	 sprzyjający	 im	 rewizjoniści,
„obozy	przejściowe”,	„ośrodki	zbiorcze”	czy	„obozy	dla	zatrzymanych”.

Czystka	 etniczna	 –	 termin	 używany	 przez	 Radovana	 Karadžicia	 w	 1992	 roku,	 w	 precyzyjny	 sposób
opisujący	 działania	 tego	 polityka.	Oznacza	 usunięcie	 z	 danego	 terenu	wszelkich	 niepożądanych	 grup
etnicznych,	 a	więc	wymordowanie	 lub	wysiedlenie	 ich	 członków.	W	 przypadku	 serbskiej	 ofensywy
z	1992	roku	oznaczał	również	usunięcie	wszelkich	śladów	obecności	tych	grup:	niszczenie	kościołów,
meczetów,	bibliotek	itd.

Uchodźca,	wysiedlony	–	w	odniesieniu	do	ofiar	czystek	etnicznych	w	okolicach	Prijedoru	wolę	to	drugie
określenie.	Słowo	„uchodźca”	przywodzi	na	myśl	kogoś,	kto	ucieka	przed	konfliktem.	Usunięcie	tych
ludzi	było	częścią	serbskiego	planu,	a	nie	jego	konsekwencją	czy	też	efektem	ubocznym.

Boszniak	–	słowo	„Boszniak”	weszło	do	powszechnego	użycia	w	roku	1993	jako	precyzyjne	określenie
członka	 etnicznej	 grupy	 bośniackich	Muzułmanów	 bez	 odniesienia	 do	 przynależności	 wyznaniowej.
Nie	należy	go	mylić	z	określeniem	„Bośniak”,	które	oznacza	obywatela	Bośni	i	Hercegowiny.	Jednak
wielu	bośniackich	Muzułmanów,	którzy	czują	się	członkami	narodu	wieloetnicznego,	woli	nie	używać
w	ogóle	określeń	etnicznych	i	mówi	o	sobie,	że	są	„Bośniakami,	a	nie	Boszniakami”.

Czetnicy	–	w	czasie	drugiej	wojny	światowej	członkowie	rojalistycznej	i	nacjonalistycznej	partyzantki
serbskiej.	 Bośniacy	 nazywali	 tak	 pogardliwie	 wszystkich	 Serbów,	 choć	 wielu	 z	 nich	 dumnych	 jest



z	 tego	określenia.	 Ja	używam	go	w	odniesieniu	do	wyznawców	określonej	 ideologii,	unikając	w	 ten
sposób	 obarczania	 winą	 wszystkich	 Serbów	 –	 analogicznie	 do	 „nazistów”	 przeciwstawionych
„Niemcom”.

Osoby	dramatu

Politycy	i	mężowie	stanu	w	byłej	Jugosławii	(według	znaczenia):
Slobodan	 Milošević	 –	 w	 latach	 1989–2000	 prezydent	 Serbii,	 a	 następnie	 Jugosławii.	 Oskarżony
o	zbrodnie	wojenne	w	Chorwacji,	Bośni	i	Kosowie.	Zmarł	w	2006	roku	podczas	procesu	w	Hadze.

Franjo	 Tuđman	 –	 pierwszy	 prezydent	 niepodległej	 Chorwacji,	 lider	 partii	 Chorwacka	 Wspólnota
Demokratyczna	(HDZ)	w	latach	1989–1999.	Zmarł	w	1999	roku.

Alija	Izetbegović	–	pierwszy	prezydent	niepodległej	Bośni	(1992–1996),	wcześniej	prezydent	Republiki
Bośni	i	Hercegowiny	w	ramach	Socjalistycznej	Federacyjnej	Republiki	Jugosławii,	lider	Partii	Akcji
Demokratycznej	(SDA).	Zmarł	w	2003	roku.

Radovan	 Karadžić	 –	 prezydent	 samozwańczej	 Serbskiej	 Republiki	 Bośni	 i	 Hercegowiny	 (później
przemianowanej	 na	 Republikę	 Serbską)	 w	 latach	 1992–1995,	 przywódca	 Serbskiej	 Partii
Demokratycznej	 (SDS).	W	1995	 roku	 oskarżony	 o	 ludobójstwo,	 ukrywał	 się	 do	 2008	 roku.	Obecnie
sądzony.

Generał	 Ratko	Mladić	 –	 dowódca	 wojsk	 serbskich	 w	 Bośni	 w	 latach	 1992–1995,	 w	 1995	 roku
oskarżony	o	ludobójstwo,	ukrywał	się	do	2011	roku.	Obecnie	sądzony.

Nikola	Koljević	 –	 członek	Prezydium	Serbskiej	Republiki	Bośni	 i	Hercegowiny	w	 latach	1990–1992,
następnie	do	1996	roku	wiceprezydent	Republiki	Serbskiej.	Popełnił	samobójstwo	w	1997	roku.

Milorad	Dodik	–	prezydent	Republiki	Serbskiej	od	2010	roku,	wcześniej,	w	latach	2006–2010,	premier;
lider	Sojuszu	Niezależnych	Socjaldemokratów	(SNSD).

Milomir	Stakić	–	szef	Sztabu	Kryzysowego	w	Prijedorze	w	latach	1992–1995.	Oskarżony	o	ludobójstwo
i	 zbrodnie	 wojenne,	 skazany	 na	 dożywocie	 za	 zbrodnie	 wojenne;	 wyrok	 ostatecznie	 skrócono	 do
czterdziestu	lat	więzienia.

Milan	 Kovačević	 –	 zastępca	 szefa	 Sztabu	 Kryzysowego	 w	 Prijedorze.	 Oskarżony	 o	 ludobójstwo
i	zbrodnie	wojenne.	Zmarł	podczas	procesu	w	1998	roku.

Simo	Drljača	 –	 dowódca	 policji	 i	 członek	 Sztabu	 Kryzysowego	 w	 Prijedorze	 w	 latach	 1992–1995.
Zastrzelony	przez	żołnierzy	brytyjskich	podczas	próby	aresztowania	w	1997	roku.

Marko	Pavić	–	były	członek	Serbskiej	Partii	Demokratycznej,	aktualny	burmistrz	Prijedoru.

Ważne	postacie	i	mężowie	stanu	z	innych	krajów	powiązani	z	wojną	w	byłej	Jugosławii:
Generał	Bernard	Janvier	–	dowódca	sił	pokojowych	ONZ	w	Bośni	w	latach	1995–1996.
Douglas	Hurd,	CBE[4]	–	minister	spraw	zagranicznych	Wielkiej	Brytanii	w	latach	1989–1995.
Richard	Holbrooke	 –	 asystent	 sekretarza	 stanu	 USA 	 do	 spraw	 europejskich	 i	 kanadyjskich,	 główny
amerykański	negocjator	porozumień	pokojowych.

David	Owen	i	Cyrus	Vance	–	przedstawiciel	Wspólnot	Europejskich	ds.	byłej	Jugosławii	(1992–1995)
i	specjalny	wysłannik	ONZ	(1991–1993).

Byli	więźniowie	obozów,	główne	postacie	(w	kolejności	pojawiania	się	w	tekście):
Džemal	Paratušić	 z	Kozaraca	 –	więzień	 obozu	Omarska,	 gdzie	 poznaliśmy	 się	 5	 sierpnia	 1992	 roku.
Wówczas	jako	jedyny	z	więźniów	rozmawiał	z	ITN 	i	ze	mną.	Otrzymał	azyl	w	Wielkiej	Brytanii,	gdzie



obecnie	 mieszka	 w	 miejscowości	 Borehamwood	 w	 hrabstwie	 Hertfordshire,	 z	 żoną	 Rubiją	 oraz
trojgiem	dzieci	(Aldijaną,	Harisem	i	Aldinem).

Šerif	 Velić	 z	 miejscowości	 Kevljani	 –	 więzień	 obozu	 Omarska,	 gdzie	 poznaliśmy	 się	 5	 sierpnia
1992	roku.	Twierdził	wtedy,	że	poobijał	się	podczas	upadku.	Otrzymał	azyl	i	obecnie	mieszka	z	żoną
Fikretą	w	Jönköpingu	w	Szwecji.

Idriz	Merdžanić	 z	 Sarajewa,	 potem	 z	 Prijedoru	 –	 chirurg	 i	 lekarz	 ogólny	w	 obozie	 Trnopolje,	 gdzie
poznaliśmy	 się	 5	 sierpnia	 1992	 roku.	Wystąpił	w	 telewizji	 ITN ,	 by	 opowiedzieć	 o	 okropieństwach
obozów.	Otrzymał	azyl,	obecnie	mieszka	w	Kilonii	w	Niemczech	z	żoną	Amirą	i	synem	Amarem.

Azra	Blažević	 z	Kozaraca	–	 lekarz	weterynarii.	Więźniarka	obozu	w	Trnopolju,	 gdzie	 poznaliśmy	 się
5	 sierpnia	 1992	 roku	 i	 gdzie	 próbowała	 prowadzić	 punkt	 opieki	 medycznej	 wspólnie	 z	 doktorem
Merdžaniciem.	Otrzymała	azyl	w	Niemczech,	później	przeniosła	 się	do	St.	Louis	w	stanie	Missouri,
gdzie	mieszka	 z	mężem	Erminem	 (byłym	więźniem	 obozu	w	Omarskiej)	 oraz	 dwójką	 dzieci:	 Ediną
i	Kerimem.

Edin	Ramulić	 z	 okolic	 Prijedoru	 –	 stracił	 ojca	 i	 brata	 w	 obozie	 Keraterm;	 przez	 trzy	 lata	 walczył
w	 szeregach	 17.	 Krajińskiej	 Brygady.	 Poznałem	 go	w	 okopach	w	 roku	 1995.	Wrócił	 do	 Prijedoru,
prowadzi	organizację	Izvor	(Źródło).

Edin	Kararić	z	Trnopolja	–	więzień	obozów:	Keraterm,	Omarska,	Manjača	i	Trnopolje.	Otrzymał	azyl,
mieszka	w	Watford	w	Wielkiej	 Brytanii,	 gdzie	 w	 1993	 roku	 poznałem	 jego	 oraz	 jego	 żonę	Kadirę
i	troje	dzieci	(Alenę,	Melisę	i	Dina).

Sefer	Haškić	 z	 Kozaraca	 –	 więzień	 obozów	 Omarska	 i	 Manjača.	 Otrzymał	 azyl,	 mieszka	 w	 Bolton
w	Wielkiej	Brytanii	wraz	z	żoną	Mirelą	oraz	córkami	Melisą	i	Lejlą.

Enver	Dautović	 z	Kozaraca	 –	więzień	 obozów	Omarska	 i	Manjača.	Otrzymał	 azyl,	mieszka	w	Luton
w	Wielkiej	Brytanii	z	żoną	Kelimą	oraz	dziećmi	Victorią-Aminą	i	Seadem	(córka	Ena	przeniosła	się
do	Szwajcarii).

Kemal	 Pervanić	 z	 miejscowości	 Kevljani	 –	 więzień	 obozu	 Omarska.	 Otrzymał	 azyl,	 mieszka
w	Cambridge	w	Wielkiej	Brytanii.	Napisał	książkę	o	Omarskiej:	The	Killing	Days	 [Czas	 zabijania]
(1999).

Satko	Mujagić	z	Kozaraca	–	więzień	w	Omarskiej.	Otrzymał	azyl,	mieszka	w	Lejdzie	w	Holandii.	Ma
żonę	(Holenderkę)	Marliese	i	dwie	córki:	Lejlę	i	Milę.

Milan	 Lukić	 –	 domniemany	 sprawca	 masowych	 mordów	 w	 Višegradzie[5]	 we	 wschodniej	 Bośni.
Oskarżony	 w	 1999	 roku,	 ukrywał	 się	 do	 roku	 2005,	 kiedy	 to	 został	 aresztowany	 w	 Argentynie.
W	2009	roku	skazany	na	dożywocie.

Jadranka	 Cigelj	 –	 liderka	 Chorwackiej	 Wspólnoty	 Demokratycznej	 w	 Prijedorze,	 zgwałcona
w	Omarskiej.	Mieszka	w	Zagrzebiu.

Hasiba	„Biba”	Harambašić	–	dentystka	w	Prijedorze,	zgwałcona	więźniarka	obozu	Omarska.	Wróciła
do	Prijedoru.

Nusreta	Sivac	–	sędzia	w	Prijedorze,	zgwałcona	więźniarka	obozu	Omarska.	Wróciła	do	Prijedoru.
Tesma	Elezović	–	prowadziła	schronisko	w	Kozaracu,	zgwałcona	więźniarka	obozu	Omarska.	Otrzymała
azyl,	mieszka	w	Perth	w	Australii.	Jej	syn	Elvir	wciąż	jest	uznawany	za	zaginionego.

Sabiha	Turkanović	 z	Kozaraca	 –	 zgwałcona	więźniarka	 obozu	w	Omarskiej.	Otrzymała	 azyl,	mieszka
w	Monachium	w	Niemczech.



Hase	Ičić	z	Trnopolja	–	więzień	obozu	Omarska.	Otrzymał	azyl,	mieszka	w	Monachium	w	Niemczech,
autor	książki	o	Omarskiej.

Edina	Striković	z	Kozaraca	–	córka	Azry	Blažević	i	Ermina	Strikovicia	(patrz	wyżej).
Fikret	Alić	z	Kozaraca	–	więzień	obozów	Keraterm	i	Trnopolje	–	bohater	słynnego	telewizyjnego	zdjęcia
„z	drutem	kolczastym”.	Otrzymał	azyl,	mieszka	w	Kopenhadze	w	Danii	z	żoną	Aidą	i	trojgiem	dzieci
(Almirem,	Alenem	i	Minelą).



Wstęp	do	wydania	polskiego

Dwadzieścia	długich	lat

Moja	matka	znalazła	niedawno	plik	starych	rodzinnych	fotografii,	a	wśród	nich	kilka,	które	szczególnie
przykuły	 moją	 uwagę.	 Małe,	 czarno-białe	 zdjęcia	 przedstawiały	 siostrę	 mamy,	 moją	 ciotkę	 Valerie
z	Liverpoolu,	w	1945	roku,	kiedy	to	po	zakończeniu	służby	w	brytyjskiej	marynarce	wojennej	pomagała
układać	 linię	 kolejową	 między	 Belgradem	 i	 Zagrzebiem,	 budując	 w	 ten	 sposób	 nową,	 socjalistyczną
Jugosławię.	 Jak	 wielu	 młodych	 ludzi	 w	 tamtym	 czasie,	 Valerie	 działała	 przez	 krótki	 czas	 w	 partii
komunistycznej	 (którą	 szybko	 się	 rozczarowała)	 i	 w	 tym	 właśnie	 okresie	 dołączyła	 do	 zastępów
dzielnych	budowniczych.	Uśmiecha	się	do	obiektywu,	opalona,	rozpromieniona,	podobnie	jak	otaczający
ją	młodzi,	przystojni	towarzysze	rozebrani	do	pasa,	z	ciężkimi	narzędziami	w	dłoniach.
Nie	 sądzę,	 by	 wielu	 ludzi	 w	 Polsce	 dzieliło	 ich	 lewicowy	 entuzjazm.	Wasz	 kraj	 był	 w	 tym	 czasie

okupowany	 przez	Armię	Czerwoną,	 a	 potem	 skazany	 na	wieloletnie	 cierpienia.	 Jednak	 z	 perspektywy
Liverpoolu	 sprawy	wyglądały	wtedy	 inaczej,	proszę	więc	o	wyrozumiałość:	po	klęsce	 faszyzmu	przed
Europą	zajaśniała	obietnica	nowego	świata,	a	jej	symbolem	było	to	właśnie	kolejowe	braterstwo	pracy.
Prawie	 pół	 wieku	 później,	 w	 czerwcu	 1991	 roku,	 siedziałem	 w	 ostatnim	 nocnym	 pociągu,	 który

wyjechał	z	Zagrzebia	do	Belgradu,	nim	połączenie	kolejowe	między	tymi	miastami	zostało	zlikwidowane
w	wyniku	czteroletniej	wojny	–	najkrwawszego	konfliktu,	jaki	wstrząsał	Europą	od	czasu	klęski	Trzeciej
Rzeszy.	Pociąg	zatrzymał	się,	gdy	dosięgnął	go	ogień	snajperów,	między	chorwackim	miastem	Vukovar,
które	 później	 zostało	 zrównane	 z	 ziemią,	 a	 serbską	 miejscowością	 Borovo	 Selo,	 gdzie	 stacjonowała
znacząca	część	artylerii	oblężniczej.	Staliśmy	tam	przez	trzy	godziny,	aż	wreszcie	zawarto	krótkotrwały
rozejm,	a	pociąg	ruszył	do	Belgradu,	gdzie	dotarł	następnego	dnia.	Kolejnej	nocy	połączenie	odwołano
i	 przywrócono	 je	 dopiero	 w	 2003	 roku.	 Jedno	 pokolenie	 w	 mojej	 rodzinie	 –	 zaledwie	 tyle	 dzieli
uśmiechy	 z	 fotografii	 od	masakry	 będącej	 przedmiotem	 tej	 książki,	 braterstwo	 i	 „jedność”	 od	 głuchej
nienawiści.

Wiosną	2014	wydawało	się	przez	jakiś	czas,	że	ból,	który	–	niemal	wbrew	mojej	woli	–	stał	się	tematem
przewodnim	tej	książki	w	dniu	jej	publikacji	w	2012	roku,	choć	częściowo,	a	może	i	całkowicie,	ustąpi
przed	blaskiem	nowej	nadziei	–	tej	szczególnej	nadziei,	która	daje	człowiekowi	siły	do	życia.
To	 był	 słodko-gorzki	 czas	 związany	 z	 trzema	 wydarzeniami,	 którym	 towarzyszyły	 kolejno	 radość,

udręka	 i	 słuszny	 gniew;	 zepchnęły	 one	 na	 dalszy	 plan,	 a	 może	 nawet	 zastąpiły	 ból	 i	 nienawiść
przenikające	tę	książkę.	Pierwszym	z	tych	trzech	istotnych	wydarzeń	był	sukces	bośniackiej	reprezentacji
piłkarskiej	w	eliminacjach	do	finałów	mistrzostw	świata	w	Brazylii.	To	niezwykłe	osiągnięcie,	będące
swego	rodzaju	aneksem	do	rozdziału	o	bośniackiej	piłce	nożnej,	który	znajduje	się	w	tej	książce,	zostało
najtrafniej	podsumowane	przez	napastnika	reprezentacji	Bośni,	Vedada	Ibiševicia.	Po	strzeleniu	w	meczu
z	 Litwą	 gola,	 który	 zapewnił	 Bośni	 awans,	 Ibišević	 powiedział:	 „Ludzie	 z	 innych	 krajów	 tego	 nie
rozumieją.	Dla	nich	to	zwykły	mecz	i	zwykły	gol.	Ale	to	coś	więcej	niż	kolejny	gol.	To	cała	historia”.	Tak
było	w	istocie.	Ibišević	dorastał	jako	uchodźca	w	St.	Louis	w	stanie	Missouri.	Miał	zaledwie	siedem	lat,
gdy	patrzył	z	ukrycia,	 jak	płonie	jego	dom	w	rodzinnej	miejscowości	Vlasenica,	a	bośniaccy	Serbowie



mordują	jego	ojca	podczas	czystek	etnicznych.
W	 czasie	 kwalifikacji	 i	 samych	 finałów,	 w	 których	 reprezentacja	 wypadła	 poniżej	 oczekiwań,

bośniaccy	 Serbowie	 po	 raz	 pierwszy	 dopingowali	 drużynę	 narodową	 –	 od	wielu	 lat	 jedyny	 sprawnie
funkcjonujący	 wieloetniczny	 organizm	 w	 tym	 kraju.	 Futbol	 dokonał	 tego,	 do	 czego	 nie	 mogły
doprowadzić	 dwie	 dekady	 politycznych	manewrów	 –	 obalił	 bariery	 bólu	 i	 nienawiści,	 by	 zjednoczyć
ludzi	wokół	wspólnego	przedsięwzięcia.	Wcześniej	udało	się	to	osiągnąć	tylko	dzięki	muzyce,	za	sprawą
największej	pieśniarki	sevdah	całego	pokolenia,	Amiry	Medunjanin,	dziecka	oblężonego	Sarajewa,	która
stała	 się	 bałkańską	 Billie	 Holiday.	 Jej	 piękna,	 często	 melancholijna	 muzyka,	 którą	 wykonuje	 wraz
z	 artystami	 z	 Serbii	 i	 Bośni	 oraz	 z	 członkami	 bośniackiej	 diaspory,	 pochodzi,	 jak	 sama	 pieśniarka
podkreśla,	z	różnych	części	całego	regionu	i	należy	do	wszystkich	jego	mieszkańców.	Wszyscy	też	równie
chętnie	 przychodzą	 jej	 posłuchać:	 bilety	 na	 koncerty	 Amiry	 wyprzedają	 się	 równie	 szybko	 w	 Serbii
i	Macedonii,	jak	i	w	jej	rodzinnym	Sarajewie.
Innym	rodzajem	siły	jednoczącej	cały	naród	był	gniew	natury.	Powódź,	która	nawiedziła	kraj	wiosną

2014	roku,	pochłonęła	trzydzieści	cztery	ofiary	i	pozbawiła	dachu	nad	głową	niemal	tyle	samo	osób,	co
niegdyś	wojna.	Zniszczeniu	uległy	tysiące	domów,	ale	tym	razem	mówiło	się	przede	wszystkim	o	tym,	jak
sąsiedzi	pomagają	sobie	nawzajem,	nie	zważając	na	podziały	etniczne,	które	doprowadziły	te	same	domy
do	ruiny	w	czasie	wojny.	Młodzi	 ludzie	z	boszniackiego	Sarajewa	spieszyli	z	pomocą	Serbom	z	Banja
Luki	 i	mieszkańcom	chorwackich	dolin	w	centralnej	Bośni.	Gdy	woda	opadła,	pozostawiając	po	sobie
zniszczenia	 i	 błoto,	 Muzułmanie,	 Serbowie	 i	 Chorwaci	 znów	 znaleźli	 się	 w	 takiej	 samej	 sytuacji:
pozbawieni	 obiecanych	 odszkodowań,	 miliardów	 euro	 międzynarodowej	 pomocy,	 które	 zniknęły
w	labiryntach	skorumpowanej	politycznej	maszynerii	trzech	podzielonych	narodów.
Trzecim,	a	zarazem	najważniejszym	impulsem	skłaniającym	zwaśnione	narody	do	pojednania	był	nagły

wybuch	 protestów,	 a	 nawet	 zamieszek,	 wywołanych	 nieuczciwą	 wyprzedażą	 państwowych
przedsiębiorstw	i	aktywów,	a	 tym	samym	utratą	pracy	przez	wielu	mieszkańców	kraju.	Bośnia	–	do	 tej
pory	 kraj	 podzielony	 i	 okaleczony	 ostrzami	 fanatyzmu	 wyznaniowego	 –	 stała	 się	 nagle	 pierwszym
państwem	 Europy	 Wschodniej	 na	 tyle	 dojrzałym	 politycznie,	 by	 zrozumieć,	 że	 system	 globalnego
kapitalizmu	kartelowego,	który	zastąpił	kajdany	komunizmu,	wcale	nie	jest	przyjazny	ludziom.	W	całym
kraju	organizowano	zebrania,	by	dyskutować	o	alternatywnych	rozwiązaniach,	zloty,	nocne	czuwania…
Bośnia	przeżywała	swoją	wersję	1968	roku.	Pojawili	się	nowi	młodzi	przywódcy,	którzy	zamiast	głosić
nienawiść	do	sąsiadów,	zachęcali	do	solidarności.	Jednym	z	nich	była	moja	bliska	przyjaciółka	Nidžara
Ahmetašević,	która	została	ranna	podczas	oblężenia	Sarajewa,	a	teraz	toczyła	walkę	z	rakiem.
Te	wydarzenia	 sprawiły,	 że	 elity	 polityczne	 trzech	odrębnych	grup	 etnicznych	–	 powstałe	w	wyniku

wojny	i	katastrofalnego	podziału	Bośni	zgodnego	z	„porozumieniem	pokojowym”	z	Dayton	–	znalazły	się
w	głębokim	kryzysie.	Ludzie	ci,	wraz	z	całą	armią	„kolesi”	wplątanych	w	patologiczne	układy	zależności
i	protekcji,	mogli	liczyć	jedynie	na	rychły	kres	tego	oddolnego	procesu,	który	na	dłuższą	metę	pozbawiłby
ich	władzy	 i	wpływów.	Ten	 kres	 –	 sprowokowany	między	 innymi	 brutalnymi	 represjami	 i	 karami	 dla
ludzi,	 którzy	 w	 jakikolwiek	 sposób	 byli	 związani	 z	 demonstracjami	 –	 nadszedł	 wraz	 z	 kampanią
wyborczą	 w	 2014	 roku.	 Nidžara	 należała	 do	 grupy	 kilkuset	 osób	 prześladowanych,	 aresztowanych
i	skazanych	tylko	za	to,	że	skorzystały	z	prawa	do	protestu.	Strategia	zastraszania	okazała	się	skuteczna.
Naród	bośniacki	zaprzepaścił	swoją	szansę,	głosując	tak,	jak	zawsze:	partie	nacjonalistyczne	zwyciężyły
właśnie	 tam,	 gdzie	 miały	 zwyciężyć,	 kosztem	 partii	 postępowych	 i	 tych,	 które	 głosiły	 ponadetniczną



jedność.	Bośnia	najwyraźniej	woli	taki	układ.	Dlatego	też	linie	podziałów,	głębokie	przepaście	dzielące
narody	 tego	 regionu,	 pozostają	 nietknięte.	 Zaprzeczanie	 zbrodniom	 wojennym,	 nawet	 masakrze
w	 Srebrenicy,	 pozostaje	 czymś	 naturalnym	 –	 szczególnie	 w	 psychotycznej,	 zakłamanej	 historii
bośniackich	Serbów,	dla	 których	polityczna	machina	wyparcia	 jest	 niezbędnym	elementem	 lukratywnej
politycznej	 egzystencji.	Ciała	 tysięcy	 zaginionych,	 które	można	 by	 bez	 trudu	 ekshumować,	 gdyby	 tylko
ktoś	naprawdę	się	postarał,	pozostają	w	ukryciu,	niedostępne	dla	nieutulonych	w	żalu	najbliższych,	choć
w	tym	roku	przypada	już	dwudziesta	rocznica	zbrodni.
„Pojednanie”	jest	w	Bośni	słowem	używanym	i	nadużywanym	równie	często	jak	slogany	reklamowe.

To	 synonim	 lukratywnego	 interesu	 i	 obiecującej	 kariery,	 choć	 w	 tym	 wypadku	 dotyczy	 to
„międzynarodowych	instytucji”,	które	w	czasie	wojny	zostawiły	Bośnię	własnemu,	tragicznemu	losowi,
teraz	zaś	działają	w	imieniu	„społeczności	międzynarodowej”,	wypłacają	sobie	wysokie	wynagrodzenia
i	 mnożą	 koszty,	 głosząc	 pojednanie	 i	 nie	 osiągając	 żadnych	 efektów.	 Ta	 książka	 obrała	 inną	 drogę:
zajmuje	 się	 ludzką	 rzeczywistością 	 braku	 pojednania	 oraz	 czymś,	 co	 nazywam	 „rozrachunkiem”,
procesem	 znacznie	 trudniejszym	 i	 bardziej	 wymagającym.	 W	 bezsprzecznie	 najlepszej	 dotąd	 książce
XXI 	 wieku,	 2666	 autorstwa	 Roberta	 Bolaño,	 pojawia	 się	 postać	 tajemniczego	 niemieckiego	 pisarza
o	 nazwisku	 Archimboldi,	 „osoby,	 która	 nie	 chciała	 godzić	 tego,	 co	 nie	 do	 pogodzenia,	 choć	 było	 to
wówczas	bardzo	modne”.	Ten	opis	był	dla	mnie	inspiracją:	odrzucenie	fałszywego	„pojednania”,	które
ma	być	lekarstwem	na	wszystko	i	o	którym	politycy	i	dyplomaci	mówią	jak	o	aspirynie	na	kaca.	Handlują
nim	 bezwstydnie,	 choć	 tak	 rozumiane	 pojednanie	 nie	 ma	 żadnego	 znaczenia	 dla	 ludzi	 dotkniętych
nawałnicą	przemocy,	która	rozszalała	się	w	sercu	Europy	w	1992	roku	i	nie	ustawała	przez	kolejne	trzy
krwawe	lata,	w	najlepszym	wypadku	nieco	wyciszana,	a	w	najgorszym	podsycana	przez	Zachód.
Nie	 chciałem	 i	 nie	 chcę	 być	 jak	 Archimboldi.	 Wolałbym	 żyć	 nadzieją,	 jak	 moja	 ciotka	 i	 jak	 ci

przystojni	 mężczyźni	 na	 fotografiach	 z	 1945	 roku.	Wolałbym	wierzyć	 w	 pojednanie	 lub	 „postęp”,	 jak
wolą	 to	 nazywać	 inni,	 poddać	 się	 temu	 cudownemu	 przekonaniu,	 że	 „nadchodzi	 lepszy	 świat”	 –
doktrynie,	 pod	 którą	 podpisuje	 się	 na	 swój	 sposób	 zarówno	 polityczna	 lewica,	 jak	 i	 prawica,	 a	 także
wszystkie	religie	monoteistyczne.	„Podtrzymujcie	nadzieję”	–	mówił	Barack	Obama.	Z	pewnością	miło
jest	wierzyć	w	coraz	lepszy	świat,	a	wydarzenia	wiosny	2014	roku	w	Bośni	sprawiły,	że	i	mnie	zaczęła
kusić	taka	wiara:	może	istnieje	nadzieja.	Obawiam	się	jednak,	że	to	ja	miałem	rację,	a	tezy	postawione
w	tej	książce	nie	straciły	na	aktualności.

Dwadzieścia	 lat	 to	 dużo	 czasu	 w	 życiu	 kobiety,	 która	 straciła	 dwóch	 braci	 i	 męża	 w	 obozie
koncentracyjnym.	 Nasiha	 Klipić	 wróciła	 do	 Omarskiej	 6	 sierpnia	 2012	 roku,	 w	 dwudziestą	 rocznicę
ewakuacji	 obozu,	 by	odwiedzić	Biały	Dom	 i	 hangar,	 gdzie	 zginęli.	To	właśnie	głównie	o	 tym	miejscu
traktuje	 niniejsza	 książka,	 o	 Omarskiej	 oraz	 innych	 obozach	 powstałych	 w	 sercu	 Europy	 pod	 koniec
XX	 wieku,	 o	 miejscach,	 gdzie	 dochodziło	 do	 masowych	 mordów,	 okaleczeń,	 tortur,	 gwałtów
i	przymusowych	wysiedleń.
Nasiha	 jest	kuzynką	mężczyzny,	którego	zdjęcie	stało	się	symbolem	zbrodni	popełnionych	w	Bośni	–

Fikreta	Alicia,	wychudzonego	więźnia	obozu	w	Trnopolju,	stojącego	za	ogrodzeniem	z	drutu	kolczastego.
Jest	 również	 córką	 Mehmeda	 Alicia,	 który	 musiał	 powiedzieć	 o	 śmierci	 starszego	 brata	 swojemu
młodszemu	 synowi,	 Enverowi,	 również	 zamkniętemu	 w	 Omarskiej,	 potem	 zaś	 przyglądać	 się	 i	 jego
śmierci.	Mehmed	umarł	na	serce	w	2006	roku	w	Niemczech,	opisawszy	te	zbrodnie	przed	trybunałem	do
spraw	zbrodni	wojennych	w	Hadze.



Nasiha	 jest	 nieodrodną	 córką	 swego	 dzielnego	 ojca	 –	 piękną	 pięćdziesięcioletnią	 kobietą
o	 farbowanych	 blond	 włosach.	 Kiedy	 wychodzi	 z	 domu,	 wkłada	 zwykle	 ubrania	 w	 wyrazistych,
jaskrawych	 kolorach,	 ale	 dziś	 –	 na	 uroczystość	 dwudziestej	 rocznicy	 –	 wybiera	 zwykłą	 koszulkę.
Mieszka	w	Bernie,	 w	 Szwajcarii,	 i	 podróżuje	 po	 Europie	 oraz	 Stanach	 Zjednoczonych	 z	 bośniackimi
muzykami,	 zmieniając	 zespoły	według	 swojego	 –	 i	 ich	 –	 upodobania.	 „Ludzie	 śmieją	 się	 ze	mnie,	 ale
właśnie	takie	życie	odpowiada	mi	po	wszystkim,	co	przydarzyło	się	mojej	rodzinie	–	a	inni	niech	sobie
myślą,	co	chcą”.	Nasa	jest	charyzmatyczna,	wyzywająca,	znosi	cierpienie	z	uśmiechem	i	nie	chce	słyszeć
o	 przebaczeniu.	 Wywołała	 powszechną	 konsternację,	 gdy	 podczas	 wystąpienia	 w	 filmie	 nakręconym
przez	 Penny	 Marshall	 z	 brytyjskiej	 telewizji	 ITN 	 –	 to	 właśnie	 z	 Penny	 odkryłem	 obóz	 w	 Omarskiej
w	 1992	 roku	 –	 oznajmiła:	 „Prawdę	mówiąc,	 chciałabym	 dożyć	 następnej	 wojny”,	 wojny	 odwetowej.
Dziś,	w	rocznicę	tych	strasznych	wydarzeń,	płacze,	ale	mimo	wszystko	zdobywa	się	na	uśmiech	przez	łzy.
Niniejsza	 książka	 mówi	 nie	 tylko	 o	 tych	 wydarzeniach,	 ale	 także	 –	 a	 może	 przede	 wszystkim	 –

o	 procesie	 wymazywania	 ich	 ze	 zbiorowej	 pamięci,	 o	 zapomnieniu	 i	 rozproszeniu,	 jakie	 stało	 się
udziałem	 ofiar	 i	 ich	 krewnych	 rozsianych	 po	 całym	 świecie.	 Omarska	 to	 jedyne	 tego	 rodzaju	miejsce
w	 Europie,	 które	 nie	 doczekało	 się	 pomnika	 na	 cześć	 pomordowanych	 tu	 ludzi,	 ponieważ	 obecny
właściciel	tego	terenu,	olbrzymi	koncern	ArcelorMittal,	od	lat	uparcie	zachowuje	w	tej	kwestii	rzekomą
„neutralność”.	Obóz	powstał	na	terenie	kopalni	rudy	żelaza	i	znajduje	się	teraz	na	terytorium	bośniackich
Serbów,	zarządzanym	przez	sojuszników	i	spadkobierców	tych,	którzy	w	1992	roku	dopuszczali	się	tutaj
niewyobrażalnych	 zbrodni.	 Za	 żadną	 cenę	 nie	 chcą	 oni	 upamiętnić	 tego,	 czego	 dopuścili	 się	 ich
współpracownicy	 i	 przodkowie,	 Mittal	 zaś	 nie	 zamierza	 im	 się	 narażać.	 „Musimy	 być	 neutralni”	 –
tłumaczyła	rzeczniczka	firmy,	Lynn	Robbroeckx,	gdy	zadzwoniła	do	mnie,	by	porozmawiać	o	tej	sprawie,
o	bólu	i	gniewie	ocalonych	i	o	tej	książce.	Do	pojęcia	neutralności	często	odwoływano	się	także	w	czasie
samej	wojny,	o	czym	również	tu	piszę.	(Firma	Mittal	zaprojektowała	i	wykonała	słynną	wieżę	widokową,
upamiętniającą	 Letnie	 Igrzyska	 Olimpijskie	 w	 Londynie.	 Wygląda	 na	 to,	 że	 śmierć,	 gwałty	 i	 tortury
w	Omarskiej	są	w	porównaniu	z	tym	wydarzeniem	jedynie	kłopotliwymi	drobiazgami).
9	 maja,	 w	 dniu	 pamięci	 o	 ofiarach	 obozów,	 Mittal	 odmówił	 wstępu	 grupie	 byłych	 więźniów

i	 krewnych	 ofiar,	 którzy	 chcieli	 oddać	 hołd	 pomordowanym	 w	 Omarskiej.	 Co	 istotne,	 grupie	 tej
towarzyszyły	 wówczas	 Serbki	 z	 ruchu	 pokojowego	 Kobiety	 w	 Czerni	 z	 Belgradu	 oraz	 studenci
z	Goldsmiths	College,	części	Uniwersytetu	Londyńskiego.	Gdy	pojawili	się	pod	bramą,	ich	przywódca	–
Edin	Ramulić,	którego	spotkamy	również	na	kartach	tej	książki	–	nie	mógł	nawet	złożyć	pamiątkowego
wieńca	przed	kopalnią,	powstrzymywany	przez	agresywnych	ochroniarzy	Mittal.	Władze	miasta,	a	nawet
zgromadzenie	 Republiki	 Serbskiej,	 jednostki	 terytorialnej	 wchodzącej	 w	 skład	 Bośni,	 zagroziły
kierowanej	przez	Ramulicia	organizacji	Izvor,	że	pozwą	ją	do	sądu,	jeśli	nie	przestanie	używać	terminu
„ludobójstwo”	w	odniesieniu	do	tego	obszaru.
W	 odpowiedzi	 Edin	 i	 Sabahudin	 Garibović	 ze	 stowarzyszenia	 byłych	 więźniów	 obozu

koncentracyjnego	 zorganizowali	 w	 przededniu	 obchodów	 rocznicowych,	 5	 sierpnia	 2012,
bezprecedensowy	marsz	 przez	 centrum	Prijedoru.	Uczestnicy	 kilkusetosobowego	 pochodu,	w	 tym	 i	 ja,
nieśli	 szkolne	 tornistry,	 a	 na	 każdym	 z	 nich	 znajdowało	 się	 nazwisko	 jednego	 dziecka	 z	 Prijedoru
zamordowanego	 podczas	 pogromów.	 Szliśmy	 w	 milczeniu	 przez	 miasto,	 witani	 milczeniem	 serbskich
gapiów.	Niektórzy	patrzyli	na	nas	wyzywająco,	 inni	chowali	 twarze	za	płachtami	gazet.	„Jeśli	będą	na
was	 krzyczeć,	 nie	 odpowiadajcie,	 nie	 dajcie	 się	 sprowokować”	 –	 mówił	 przed	 wymarszem	 Edin.



Ostatecznie	usłyszeliśmy	jedynie	trochę	gwizdów	i	szyderczych	okrzyków	ze	strony	grupki	młodzieńców,
którzy	prezentowali	nacjonalistyczne	slogany	wytatuowane	na	swoich	piwnych	brzuchach.
Dotarłszy	na	główny	plac,	oddaliśmy	tornistry	organizatorom,	którzy	ułożyli	je	na	ziemi	w	wielki	napis

GENOCID 	 (ludobójstwo).	Od	krwawych	wydarzeń	1992	roku	nikt	nie	odważył	się	w	Prijedorze	na	coś
równie	 zuchwałego	 i	 trudno	 się	 temu	 dziwić:	 Garibović	 został	 wkrótce	 zatrzymany	 przez	 policję,
aresztowany	i	potępiony	za	uczczenie	pamięci	pomordowanych	dzieci	oraz	użycie	słowa	na	„G”.
Tego	wieczora	 równie	 niezwykłe	wydarzenie	miało	miejsce	w	Trnopolju,	 gdzie	w	 1992	 roku	 także

działał	obóz.	Izvor	i	inni	zdołali	zdobyć	pozwolenie	na	„okupację”	dawnych	terenów	obozowych	i	pod
czujnym	okiem	jednego	jedynego	policjanta	do	wczesnego	rana	prowadzili	tam	dyskusje	i	oglądali	filmy.
Kobieta,	 którą	 spotkamy	 na	 kartach	 tej	 książki,	 Nerma	 Jelačić,	 pokazała	 film	 przygotowany	 przez
Międzynarodowy	 Trybunał	 Karny	 dla	 byłej	 Jugosławii	 (MTKJ),	 przedstawiający	 zbrodnie	 popełnione
w	Trnopolju.	 Publiczność	 oglądała	 go	 z	 zapartym	 tchem:	większość	 obecnych	 była	 niegdyś	więźniami
tego	 obozu,	 poniżanymi,	 bitymi	 i	 gwałconymi	 w	 opustoszałych	 teraz	 budynkach.	 Ich	 dzieci	 leżały	 na
trawie,	 opierały	 brody	 na	 dłoniach	 i	 oglądały…	 twarz,	 która	 pasowała	 do	 każdego	 z	 nazwisk
wymienianych	w	komentarzach	–	więźniów,	strażników	i	dowódców	–	i	którą	dobrze	znały,	choć	w	tym
czasie	 nie	 było	 ich	 jeszcze	 na	 świecie.	 Wśród	 publiczności	 znajdowała	 się	 również	 Victoria-Amina
Dautović,	pierwsze	dziecko	bośniackich	uchodźców	urodzone	w	Anglii;	obecnie	mieszka	w	Luton	pod
Londynem.	Rozmyślała	o	 tym,	że	 i	ona	była	 tu	wcześniej,	w	brzuchu	swojej	matki.	Victoria	studiowała
medycynę	 sądową	 na	 Uniwersytecie	 West	 London,	 niczego	 nie	 pragnęła	 bowiem	 bardziej,	 niż	 po
zakończeniu	studiów	wrócić	do	tego	miejsca	i	dołączyć	do	poszukiwań	tysiąca	jej	rodaków,	których	ciała
wciąż	pozostają	w	masowych	grobach.	Udało	jej	się	to	w	2014	roku,	gdy	w	pobliskiej	Tomašicy	odkryto
masowy	grób	zawierający	430	ciał,	wśród	nich	rodziców	jej	przyjaciół	lub	przyjaciół	jej	rodziców.
W	Trnopolju	była	tego	wieczora	także	Edina	Striković,	bez	której	ta	książka	by	nie	powstała.	Poznałem

ją	w	obozie,	gdy	miała	zaledwie	siedem	lat	i	trzymała	się	kurczowo	dłoni	swojej	matki,	Azry	Blažević.
Edina	–	która	była	moją	tłumaczką	i	towarzyszką	podróży	podczas	zbierania	materiałów	do	tej	książki	–
pomagała	również	przy	tworzeniu	tego	filmu	jako	stażystka	w	Hadze.	Choć	Edina	miała	specjalistyczną
wiedzę	i	była	świadkiem	tych	tragicznych	wydarzeń,	Trybunał	nie	uznał	za	stosowne	zaproponować	jej	na
stałe	 pracę,	 na	 którą	 bez	 wątpienia	 zasługiwała	 i	 której	 ogromnie	 pragnęła.	 Pomimo	 magisterium
i	 doktoratu	 w	 dziedzinie	 stosunków	 międzynarodowych,	 uzyskanych	 odpowiednio	 w	 Ameryce
i	Niemczech,	nie	rozpoczęła	kariery	naukowej,	lecz	pojechała	do	obozu	koncentracyjnego.	Nie	należała
do	 tej	 rodzącej	się	międzynarodowej	klasy,	 tej	kolonialnej	kliki,	która	nazywa	samą	siebie	„ruchem	na
rzecz	praw	człowieka”,	ale	nie	zatrudnia	byłych	więźniów	obozów,	osób	najbliższych	 tym	problemom,
nawet	 młodych,	 inteligentnych	 i	 doskonale	 wykształconych.	 Dina	 pomieszkiwała	 więc	 w	 tym	 czasie
kątem	 u	 rodziny	 bośniackich	 uchodźców	 w	 Monachium	 i	 zastanawiała	 się	 nad	 swoją	 przyszłością.
Emocje,	jakie	towarzyszyły	naszemu	spotkaniu	w	tym	miejscu,	gdzie	poznałem	ją	jako	dziecko,	w	dodatku
w	otoczeniu	jej	byłych	współwięźniów,	były	tak	silne,	że	właściwie	nie	odzywaliśmy	się	do	siebie,	bo
żadne	 słowa	 nie	 wydawały	 się	 odpowiednie	 –	 choć	 to	 właśnie	 słowa	 mają	 być	 moją	 mocną	 stroną
i	powołaniem.	Długi,	serdeczny	uścisk	wyraził	wszystko.
Nazajutrz,	6	sierpnia,	wróciliśmy	wszyscy	do	Omarskiej	na	obchody	dwudziestej	rocznicy	zamknięcia

obozu.	 Tym	 razem	 Mittal	 udzielił	 nam	 odpowiedniego	 zezwolenia.	 Przygotowano	 kilkaset	 białych
balonów,	a	do	każdego	z	nich	przymocowano	karteczkę	z	nazwiskiem	zamordowanej	tu	osoby.	Baloniki



rozdano	 uczestnikom	 obchodów,	 którzy	 na	 uzgodniony	wcześniej	 sygnał	mieli	 je	wypuścić.	 Przypadek
sprawił,	że	Nasiha	Klipić	dostała	karteczkę	z	nazwiskiem	swego	wuja.	W	jednej	chwili	wszystkie	balony
uleciały	ku	górze,	niczym	płatki	śniegu	wracające	do	nieba,	jakby	każdy	z	nich	unosił	ku	wolności	ducha
człowieka	zamordowanego	w	tym	przeklętym	miejscu.	Jeszcze	przez	wiele	dni	balony	opadały	na	ogrody,
dachy	i	drogi	tej	nacjonalistycznej	serbskiej	krainy.

W	obchodach	brała	również	udział	pewna	samotna	młoda	kobieta.	Z	jakiegoś	powodu	trzymała	się	z	dala
od	 innych	 uczestników,	 choć	 trudno	 jej	 było	 odmówić	 zaangażowania.	 Wcześniej	 brała	 także	 udział
w	marszu	pamięci	dzieci	zamordowanych	w	Prijedorze.	To	był	jej	„pierwszy	powrót”	do	obozu.	Helena
Anušić	miała	piętnaście	lat,	gdy	pewnego	majowego	poranka	1992	roku	usłyszała	w	szkole	pytanie:	„Za
kim	jesteś?”.	„Nie	rozumiem”	–	odparła	Helena,	a	oni	zapytali	ponownie:	„Za	kim	jesteś?	Za	Aliją	czy
Tuđmanem?”.	 Pytanie	 dotyczyło	 przywódców	 muzułmańskiej	 i	 chorwackiej	 partii	 politycznej.
Oczekiwano	od	niej	odpowiedzi:	 „Za	Tuđmanem”	–	Chorwatem	–	choć	Helena	nie	opowiadała	 się	 za
żadną	 partią	 i	 uważała	 się	 za	 nastoletnią	 bośniacką	 Chorwatkę,	 która	 żyje	 spokojnie	 wśród	 Serbów
i	Muzułmanów.
Gdybym	miał	wskazać	 jakiś	 temat,	 który	 nie	 został	 wystarczająco	 obszernie	 opisany	w	 tej	 książce,

byłby	 to	 los	 Chorwatów	 żyjących	 obok	 Muzułmanów	 i	 podobnie	 jak	 oni	 więzionych,	 torturowanych
i	zabijanych	w	obozach	koncentracyjnych	 (choć	głównym	świadkiem	–	 i	ofiarą	–	zbiorowych	gwałtów
w	Omarskiej	 jest	w	książce	bośniacka	Chorwatka).	Uważam,	że	mogłem	opisać	 tę	kwestię	obszerniej,
choćby	dlatego,	że	Chorwacja,	podobnie	jak	Polska,	jest	krajem	katolickim.
Helena	mieszkała	w	zróżnicowanej	etnicznie	wiosce	Ljubija	położonej	niedaleko	granicy	bośniacko-

chorwackiej.	Główną	postacią	chorwackiej	społeczności	Ljubii	był	ojciec	Stipo	Šošić,	więziony	później
w	 obozie	Keraterm.	Wszyscy	 chorwaccy	współwięźniowie	 duchownego	mówią	 o	 nim	 to	 samo:	 że	 im
doradzał,	a	nawet	próbował	ich	pocieszać,	że	udzielał	im	sakramentu	chorych,	że	był	bohaterem.	W	liście
z	 11	 września	 1992	 roku,	 zaadresowanym	 do	 miejscowego	 szefa	 służby	 bezpieczeństwa	 publicznego,
Stojana	 Župljanina	 (skazanego	 później	 w	Hadze),	 katolicki	 biskup	 Banja	 Luki	 Franjo	Komarica	 pisze
o	 całkowitym	zniszczeniu	 czterdziestu	kościołów	 i	 poważnych	uszkodzeniach	kolejnych	pięćdziesięciu,
wymienia	również	wielu	księży,	w	tym	ojca	Šošicia,	którzy	„choć	nie	udowodniono	im	żadnej	winy,	byli
w	 straszliwy	 sposób	 maltretowani	 fizycznie	 i	 psychicznie	 w	 izbach	 zatrzymań	 i	 obozach
koncentracyjnych,	 w	 ciągu	 dwunastu	 do	 osiemdziesięciu	 dni.	 Teraz	 są	 inwalidami	 lub	 stoją	 na	 progu
śmierci”.	 Ojciec	 Šošić	 przeżył,	 wyjechał	 do	 Chorwacji	 pod	 koniec	 wojny,	 a	 potem	 zmarł	 po	 długiej
walce	z	chorobą.	Żałuję,	że	nie	miałem	okazji	spotkać	się	z	nim	i	porozmawiać	–	choć	zostawił	po	sobie
książkę	 zatytułowaną	Do	pakla	 i	 natrag	 [Do	 piekła	 i	 z	 powrotem].	Opisuje	w	 niej	 straszliwe	 tortury,
którym	 poddawano	 go	 w	 obozie;	 był	 tak	 udręczony,	 że	 śmierć	 przyjąłby	 wówczas	 z	 ulgą	 jako
„wyzwolenie”.
Później	 ojciec	 Šošić	 został	 przeniesiony	 do	Manjačy,	 gdzie	 trzymano	 go	 w	 zimnej	 i	 wilgotnej	 celi

przeznaczonej	dla	 tych,	którzy	nie	chcieli	poprzeć	władz	obozu.	Šošić	wprowadza	do	historii	konfliktu
nowy	wątek,	z	którym	nie	spotkałem	się,	pisząc	 tę	książkę:	dręczenie	więźniów	przez	serbskie	kobiety
i	 dzieci	 sprowadzane	 do	 obozów	 specjalnie	 w	 tym	 celu.	 Opisuje,	 jak	 taka	 właśnie	 grupa	 „rozerwała
biednego	mężczyznę	na	kawałki	niczym	wyparzoną	kurę”.	Jako	jedyny	spośród	byłych	więźniów	otwarcie
krytykuje	 prawosławnych	 duchownych	 oraz	 dziennikarzy	 za	 to,	 że	 nie	 podjęli	 większego	 ryzyka,	 by
pomóc	więźniom	obozów.	Mam	nadzieję,	że	odnosi	się	to	do	moich	kolegów	po	fachu,	którzy	przybyli	do



Omarskiej	 i	Manjačy	po	 tym,	 jak	ujawniliśmy	istnienie	 tych	obozów,	ale	w	 tym	surowym	głosie	słyszę
również	przyganę,	 że	 tego	pamiętnego	dnia	w	1992	 roku	nie	 zignorowaliśmy	karabinów	maszynowych
wycelowanych	w	nas	i	broniących	nam	wstępu	do	innych	części	obozu	w	Omarskiej	–	o	czym	również
przeczytacie	w	tej	książce.
Uważałem	 za	 pewną	 niesprawiedliwość	 fakt,	 że	 na	 obchodach	 dwudziestej	 rocznicy	Helena	Anušić

musiała	 wysłuchiwać	 muzułmańskich	 modlitw	 prowadzonych	 przez	 imama	 –	 co	 robiła	 z	 pełnym
szacunkiem	 –	 a	 nie	mogła	 pomodlić	 się	 za	 katolików	 zamordowanych	w	 obozach,	 bo	 nie	 zaproszono
żadnego	księdza.	Muszę	 przyznać	 ze	 skruchą,	 że	 sam	nigdy	wcześniej	 nie	 byłem	w	Ljubii,	 poprosiłem
więc	Helenę,	by	mnie	tam	zabrała.	Zgodziła	się.	W	odróżnieniu	od	zrównanego	z	ziemią	Kozaraca	–	skąd
pochodziła	 większość	 muzułmańskich	 więźniów	 –	 Ljubija	 i	 inne	 chorwackie	 osady	 zostały	 po	 prostu
„oczyszczone”	i	nienaruszone,	by	Serbowie	mogli	skonfiskować	i	zająć	domy	zabitych	lub	uwięzionych
w	 obozach,	 jak	 ojciec	 Heleny.	 Ta	 rodzina	 przeżyła	 jednak	 wojnę	 i	 teraz	 mieszka	 w	 Rijece,	 na
chorwackim	wybrzeżu	na	półwyspie	Istria.
Pojechaliśmy	 więc	 do	 Ljubii,	 gdzie	 mieści	 się	 jeszcze	 jedna	 kopalnia	 kompleksu	 Omarskiej,

zakupionego	przez	Mittal.	Gdy	tylko	przekroczyliśmy	bramę	kopalni	i	znaleźliśmy	się	na	głównej	drodze,
naszym	 oczom	 ukazał	 się	 ponury,	 zaniedbany	 krajobraz,	 przesycony	 beznadzieją	 zupełnie	 różną	 od
spokojnego	 smutku,	 który	 malował	 się	 na	 twarzy	 Heleny.	 „To	 był	 park,	 gdzie	 spotykaliśmy	 się	 po
lekcjach,	 żeby	 pospacerować	 i	 porozmawiać	w	 letnie	wieczory.	Tutaj	 po	 raz	 pierwszy	 całowałam	 się
z	chłopakiem”	–	wspominała,	gdy	wjechaliśmy	w	boczną	ulicę,	 równoległą	do	głównej	drogi.	„A	tutaj
była	opera	i	teatr,	do	których	zabierał	mnie	tato”	–	wskazała	na	zamknięty	budynek	z	wybitymi	oknami.
„Tutaj	graliśmy	w	piłkę	ręczną…”	–	głos	Heleny	się	załamał,	zamilkła,	a	po	jej	policzku	potoczyła	się
łza.
„Wystarczy,	 Heleno,	 wracajmy”	 –	 zaproponowałem.	 Pokręciła	 stanowczo	 głową.	 „Nie.	 Chcę	 ci

pokazać.	 Zabrali	 nasze	 domy	 –	 wyjaśniła,	 gdy	 mijaliśmy	 budynki	 o	 tynkowanych	 lub	 kamiennych
ścianach;	 pokrywała	 je	warstwa	 brudu,	wynik	 niedbalstwa	 lub	 oddziaływania	 chemikaliów	 z	 kopalni,
być	może	jednego	i	drugiego.	–	Ale	nie	umieją	o	nie	dbać,	spójrz	tylko.	Wydaje	się,	że	po	prostu	wolą	je
właśnie	 takie:	 brudne,	 przygnębiające	 i	 smutne,	 jakby	 sprawiało	 im	 to	 przyjemność”.	 Przejechaliśmy
główną	drogą,	a	potem	skręciliśmy	w	boczną	uliczkę	po	drugiej	stronie,	biegnącą	wzdłuż	szeregu	domów.
„Tutaj	mieszkaliśmy.	A	to	był	dom	Serbów,	dla	których	pracowałam	jako	opiekunka	do	dzieci.	A	w	tym
niebieskim	 domu	 mieszkał	 pewien	 Serb	 o	 imieniu	 Pero,	 któremu	 zapłacili	 za	 zamordowanie	 moich
rodziców,	po	trzydzieści	pięć	niemieckich	marek	od	głowy,	tyle	byli	warci.	Pero	przyszedł	do	nas,	żeby
wykonać	 umowę,	 ale	 przekonałam	 go,	 żeby	 tego	 nie	 robił,	 żeby	 darował	 życie	mojej	matce	 i	mojemu
ojcu”.	Tak	zaczęły	się	cierpienia	pana	Anušicia	–	wygnanie,	a	potem	uwięzienie.
„Przez	 dwadzieścia	 lat	 trwałam	 w	 letargu	 –	 mówiła	 Helena.	 –	 Ale	 teraz	 się	 przebudziłam

i	 uświadomiłam	 sobie,	 co	 nas	 spotkało”.	 Tak	 się	 rzeczywiście	 stało,	 Helena	 współorganizowała
konferencję	i	spotkania	byłych	więźniów	mieszkających	w	Chorwacji,	muzułmanów	i	katolików.	Stała	się
nową	 przywódczynią	 nie	 tylko	 chorwackich	 ofiar	 zbrodni	 dokonanych	 w	 Krajinie,	 lecz	 także	 całego
ruchu.	Ale	wyrzucono	 ją.	 Spotkaliśmy	 się	 na	 konferencji	 byłych	więźniów	 i	 innych	 zainteresowanych,
które	 Helena	 z	 wielkim	 zaangażowaniem	 organizowała	 w	 Rijece,	 ale	 za	 ten	 właśnie	 wysiłek	 została
odrzucona	przez	muzułmańską	diasporę.	Zazdrościli	 jej,	bo	miała	 to,	czego	 im	brakowało:	była	młodą,
bystrą,	piękną	kobietą	–	i	katoliczką.



Po	publikacji	tej	książki	pojawiła	się	–	a	właściwie	nabrała	znaczenia	–	jeszcze	jedna	kwestia.	Zarówno
w	czasie	wojny,	jak	i	po	jej	zakończeniu	istotnym	wątkiem	opowieści	o	Bośni	był	szczególny	charakter
islamu	w	tym	kraju.	Mówiąc	oględnie,	bośniaccy	muzułmanie	nie	byli	zbyt	pobożni,	a	przed	wojną	islam
odgrywał	 niewielką	 rolę	 w	 życiu	 większości	 z	 nich,	 pomijając	 oczywiście	 kwestię	 tożsamości
kulturowej.	Lubili	się	napić.	W	meczecie	bywali	 tylko	sporadycznie.	W	książce	o	starciu	bośniackiego
islamu	 z	 jego	 bardziej	 ortodoksyjną	wersją	wspaniale	 opowiada	 Sefer	Haškić,	wspominając	 początki
pobytu	swej	rodziny	w	Anglii.
Ludobójstwo	wpłynęło	również	i	na	tę	kwestię.	Nieuchronnie	pchnęło	bośniackich	muzułmanów	ku	ich

religii.	Już	w	1994	roku	obywatelskie	ideały,	o	które	walczyła	większość	bośniackich	żołnierzy	–	w	tym
wielu	Serbów	i	Chorwatów,	szczególnie	w	Sarajewie	 i	Tuzli	–	mieszały	się	z	 islamem.	 Islam	umocnił
się	w	oblężonym	Sarajewie	 i	od	czasu	wojny	z	roku	na	rok	jest	coraz	silniejszy.	Przybywają	 tu	 licznie
zarówno	 szyici,	 jak	 i	 sunnici	 z	 Iranu	 i	 Arabii	 Saudyjskiej.	 Bośnia	 odnosi	 się	 przychylnie	 do	 coraz
bardziej	zislamizowanej	Turcji,	podobnie	 jak	bośniaccy	Serbowie	chętnie	poddają	się	wpływom	coraz
bardziej	 wojowniczej	 Rosji,	 cytując	 bzdury	 wygłaszane	 przez	 Władimira	 Putina	 w	 odniesieniu	 do
Ukrainy	 jako	 usprawiedliwienie	 dla	 ich	 roszczeń	 terytorialnych.	Wielu	 mieszkańców	 Bośni	 postrzega
swój	kraj	jako	strefę	podzieloną	wpływami	Moskwy	i	Stambułu.
Owszem,	 w	 czasie	 wojny	 w	 Bośni	 walczyli	 mudżahedini,	 chętnie	 przyjmowani	 przez	 rząd

w	 Sarajewie,	 co	 trudno	 nazwać	 inaczej	 niż	 głupotą.	 Większość	 bośniackich	 żołnierzy	 gardziła	 nimi
jednak	 ze	względu	 na	 ich	 odrażający	 fanatyzm	 i	 gotowość	 do	 popełniania	 najgorszych	 nawet	 zbrodni.
Niektórzy	 dziennikarze	 dla	 taniego	 poklasku	 opisywali	 ich	 działania,	 inni	 uważali	 ich	 –	 zgodnie
z	prawdą	–	za	mało	istotny	element	całej	historii.
Jednak	teraz,	dwadzieścia	lat	później,	nadchodzi	ich	czas.	Wojujący	islam	jest	w	Bośni	silniejszy	niż

kiedykolwiek	dotąd,	z	pewnością	silniejszy	niż	w	czasie,	gdy	pisałem	 tę	książkę.	Zdarza	się	nawet,	że
nad	niektórymi	domami	pojawia	się	flaga	odrażającego	Państwa	Islamskiego	–	to	kolejny	krok	w	stronę
zagłady,	kolejny	powód	do	rozpaczy	nad	tym	wspaniałym	krajem	wielkich	rzek	i	majestatycznych	gór.

Niniejsza	książka	jest	zdecydowanie	zbyt	pobłażliwa	wobec	Międzynarodowego	Trybunału	Karnego	dla
byłej	 Jugosławii.	 Stało	 się	 tak	 dlatego,	 że	 opisuję	 tu	 udane	 początki	 działalności	 Trybunału,
poprzedzające	 próby	 schwytania	 dwóch	 przywódców	 bośniackich	 Serbów:	 Radovana	 Karadžicia
i	 generała	 Ratka	 Mladicia.	 Już	 po	 jej	 wydaniu	 zeznawałem	 przeciwko	 Mladiciowi,	 rzeźnikowi	 ze
Srebrenicy,	 kierowany	 poczuciem	 obowiązku:	 jak	 zawsze	 byłem	 zdenerwowany	 i	 świadom	 powagi
chwili,	ale	–	w	odróżnieniu	od	tego,	co	czułem	podczas	procesu	Karadžicia	opisanego	w	tej	książce	–	ten
człowiek	 był	 mi	 prawie	 obojętny,	 w	 sposób	 niemal	 perwersyjny.	 Stałem	 naprzeciwko	 jednego
z	największych	zbrodniarzy	końca	XX	wieku	i	składałem	świadectwo	jego	zbrodni,	ale	prawie	na	niego
nie	 patrzyłem.	 Po	 części	 dlatego,	 by	 moje	 zeznania	 były	 jak	 najbardziej	 precyzyjne,	 a	 po	 części	 ze
względu	na	egzystencjalne	znużenie	całą	tą	historią.
Trybunał	podejmował	dziwaczne	decyzje.	Uznał	za	winnego	nie	zbrodniarza	wojennego,	lecz	jedną	ze

swych	najbardziej	oddanych	sług,	a	zarazem	jedną	z	najlepszych	reporterek	opisujących	wojnę	w	Bośni,
która	teraz	jest	poszukiwana	w	Holandii	 i	musi	uciekać	przed	wymiarem	sprawiedliwości.	Florence
Hartmann	 była	wybitną	 dziennikarką	 „Le	Monde”,	w	 1999	 roku	wydała	 książkę	 o	 prezydencie	 Serbii,
Slobodanie	 Miloševiciu.	 Trzy	 lata	 później	 została	 rzeczniczką	 i	 specjalną	 doradczynią	 prokuratury
Trybunału	i	zajmowała	to	stanowisko	do	2006	roku.	Po	odejściu	stała	się	ofiarą	działań,	które	kazały	się



wielu	zwolennikom	MTKJ 	–	także	i	mnie	–	głęboko	zastanowić,	czy	Trybunał	nie	postradał	rozumu.
A	 stało	 się	 to	 tak:	 w	 Hadze,	 w	 Międzynarodowym	 Trybunale	 Sprawiedliwości	 utworzonym

w	1945	roku	–	instytucji,	w	której	mogą	sądzić	się	ze	sobą	całe	kraje	–	Bośnia	(bez	powodzenia)	podała
do	 sądu	 Serbię	 za	 ludobójstwo.	 Najważniejszym	 elementem	 oskarżenia	 była	 masakra	 w	 Srebrenicy,
uznana	 za	 ludobójstwo	 w	 licznych	 wyrokach	 wydanych	 przez	MTKJ .	 W	 tym	 wypadku	 konieczna	 była
dokumentacja	przygotowana	w	Belgradzie,	pozostająca	w	posiadaniu	Trybunału,	wykorzystana	podczas
procesu	 Miloševicia	 i	 innych	 jako	 dowód,	 który	 pozwolił	 osądzić	 wysokich	 rangą	 przedstawicieli
serbskich	 władz	 i	 armii	 powiązanych	 z	 tą	 zbrodnią.	 Jednak	 w	 dokumentacji	 przekazanej	 przez	MTKJ

Międzynarodowemu	 Trybunałowi	 Sprawiedliwości	 wykreślono	 najważniejsze	 fragmenty	 dowodzące
bezpośredniego	 zaangażowania	 Serbii.	 Tłumaczono	 przy	 tym,	 że	 są	 to	 materiały	 ściśle	 tajne,
a	wykreślone	informacje	mają	wpływ	na	„interesy	narodowe”	Serbii.
W	 2007	 roku	 Hartmann	 wydała	 książkę	 zatytułowaną	 Paix	 et	 Châtiment	 [Pokój	 i	 kara],	 w	 której

opisywała	nie	tyle	treść	tej	dokumentacji	–	nie	naruszyła	tajemnicy	–	ile	kulisy	decyzji	o	wyłączeniu	jej
kluczowych	elementów	z	procesu	przed	Międzynarodowym	Trybunałem	Sprawiedliwości.	Krytykowała
również	uzasadnienie	 tej	decyzji	 i	dowodziła,	że	materiały	dotyczące	 tak	ciężkich	zbrodni	nie	powinny
być	zatajane	przed	rodzinami	ofiar	ze	Srebrenicy.
Choć	 trudno	w	 to	 uwierzyć,	w	 sierpniu	 2008	 roku	MTKJ 	 oskarżył	Hartmann	 o	 naruszenie	 tajemnicy

i	 wezwał	 ją	 przed	 sąd.	 Trybunał	 nie	 kwestionował	 treści	 jej	 książki	 ani	 faktu,	 że	 napisała	 ją	 jako
dziennikarka;	 nie	 została	 również	 oskarżona	 o	 to,	 że	 jako	 pracownica	 MTKJ 	 przekroczyła	 swoje
uprawnienia	(Florence	zobaczyła	utajniony	tekst	już	po	odejściu	z	Trybunału).	Chodziło	jedynie	o	fakt,	że
decyzja	o	zaczernieniu	części	dokumentacji	oraz	jej	uzasadnienie	były	objęte	tajemnicą.
14	września	 2009	 roku,	 po	 procesie,	 który	w	 pełni	 zasługuje	 na	miano	 tragifarsy,	Hartmann	 została

uznana	za	winną	obrazy	sądu	i	skazana	na	grzywnę	w	wysokości	siedmiu	tysięcy	euro.	Odwołała	się	od
wyroku,	ale	w	lipcu	2011	jej	apelacja	została	odrzucona.	Sąd	apelacyjny	nie	określił,	która	część	książki
Hartmann	łamała	prawo;	do	tego	czasu	znaczna	część	wykreślonych	informacji	została	zresztą	ujawniona,
choćby	 podczas	 procesu	 byłego	 szefa	 sztabu	 Jugosłowiańskiej	 Armii	 Ludowej,	 Momčila	 Perišicia,
w	związku	z	jego	udziałem	w	zbrodniach	wojennych	w	Bośni,	szczególnie	w	Srebrenicy.
Hartmann	zdeponowała	grzywnę	na	koncie	we	francuskim	banku	i	zaproponowała	Trybunałowi,	by	ten

odebrał	pieniądze	za	pośrednictwem	francuskich	władz.	Trybunał	uznał,	że	grzywna	nie	została	zapłacona
i	–	zamieniając	tragifarsę	w	skandal	–	skazał	dziennikarkę	na	siedem	dni	więzienia,	wzywając	Francję,
by	 natychmiast	 przekazała	 ją	 do	 Hagi.	 Francja	 oczywiście	 odmówiła,	 a	 były	 pracodawca	 Hartmann,
dziennik	„Le	Monde”,	wyraził	opinię	nas	wszystkich,	pisząc	w	listopadzie	2011	roku:	„Kiedy	sędziowie
stawiają	 na	 głowie	 międzynarodowy	 porządek	 prawny	 tylko	 dlatego,	 że	 nie	 potrafią	 przyjąć	 krytyki,
podważają	wiarygodność	międzynarodowej	sprawiedliwości”.
Jakby	 tego	 było	 mało,	 Trybunał	 zaczął	 potem	 niweczyć	 rezultaty	 własnej	 ciężkiej	 pracy.	 Dwa

orzeczenia	sądu	apelacyjnego	z	2012	i	2013	roku	unieważniły	wyroki	wydane	na	chorwackiego	generała
Gotovinę	 oraz	 dowódcę	 serbskiej	 (jugosłowiańskiej)	 armii	 Momčila	 Perišicia.	 Większość	 składu
orzekającego,	 któremu	w	 obu	 przypadkach	 przewodniczył	 sędzia	Theodor	Meron	 –	 ofiara	Holokaustu,
były	 izraelski	 dyplomata	 i	 obywatel	USA 	 –	 uznała,	 że	w	materiale	 dowodowym	brakuje	 „konkretnych
rozkazów”	wydanych	przez	generałów	wojskom	biorącym	udział	w	zbrodniach.	Innymi	słowy,	właściwie
nie	wiadomo,	kto	zlecił	te	zbrodnie,	choć	wszyscy	dobrze	wiemy,	że	je	popełniono.



Wzbudziło	 to	 zrozumiały	 gniew	 prokuratorów,	 bo	 w	 pierwszym	 okresie	 działalności	 Trybunału,	 po
dramatycznych	 i	 przejmujących	 zeznaniach	 ofiar	 godzących	 w	 płotki,	 trzeba	 było	 wykonać	 tytaniczną
pracę,	 by	 sięgając	 coraz	 wyżej	 w	 hierarchii	 służbowej,	 wykazać	 związki	 przywództwa	 wojskowego
i	cywilnego	z	tymi	zbrodniami.	Teraz	cała	ta	misterna	konstrukcja	legła	w	gruzach	–	co	może	być	ważnym
sygnałem	dla	prezydenta	Syrii,	Asada	–	gdyż	komplet	sędziowski	pod	przewodnictwem	sędziego	Merona
uznał	 na	 przykład,	 że	 ostrzeliwanie	 osady	 aż	 do	momentu,	 gdy	 jej	mieszkańcy	 zmuszeni	 będą	 opuścić
zniszczone	domy,	nie	jest	równe	deportacji,	bo	wygnanie	ofiar	ostrzału	nie	zostało	ujęte	w	„konkretnym
rozkazie”.	 Zdaniem	 Hagi	 nie	 jest	 zbrodnią	 wojenną	 bombardowanie	 i	 ostrzeliwanie	 bezbronnych
cywilów	 i	 zmuszanie	 ich	 do	 ucieczki	 –	 jeśli	 są	 jeszcze	w	 stanie	 to	 zrobić	 –	 o	 ile	 rozkazy	 nie	mówią
wprost	o	takim	właśnie	celu	ataków.
W	książce	wspominam	rozrastającą	się	i	obezwładniającą	biurokrację	i	hierarchiczność,	które	zaczęły

paraliżować	 działania	 Trybunału,	 a	 czytelnik	 może	 bezpiecznie	 założyć,	 że	 od	 momentu	 jej	 wydania
sytuacja	zmieniła	się	tylko	na	gorsze.	Najwyższą	rangą	Bośniaczką	w	strukturach	Trybunału	–	który	miał
szczęście,	że	choć	przez	 jakiś	czas	zaszczycała	go	ona	swoją	obecnością	–	była	Nerma	Jelačić,	ważna
postać	 tej	 opowieści,	 a	 zarazem	 szefowa	 działu	 komunikacji	 i	 wsparcia	 MTKJ 	 w	 czasie	 publikacji
książki.	Później	jednak,	gdy	Trybunał	ugrzązł	w	bagnie	biurokracji,	Nerma	nie	mogła	tego	dłużej	znieść
i	odeszła.
Poważne	wątpliwości	budzi	nie	 tylko	obecna	działalność	Trybunału,	 ale	 i	 jego	przyszłość.	Trybunał

tworzono	między	 innymi	po	 to,	 by	dyktatorzy	 z	 różnych	zakątków	świata,	 świadomi	nieuchronnej	kary,
dobrze	się	zastanowili,	nim	spuszczą	ze	smyczy	swoje	psy	wojny.	Wydaje	się	jednak,	że	prezydent	Asad
i	jego	adwersarze	z	Państwa	Islamskiego	nie	przejmują	się	tym	w	najmniejszym	nawet	stopniu.
O	 losach	 Trybunału	 może	 również	 zdecydować	 to,	 kto	 zostanie	 postawiony	 w	 stan	 oskarżenia

w	nowym	wspaniałym	świecie	praw	człowieka.	W	2012	roku	arcybiskup	Desmond	Tutu	z	RPA 	napisał
w	 dzienniku	 „The	 Observer”,	 dla	 którego	 pracuję,	 że	 były	 premier	 Wielkiej	 Brytanii,	 Tony	 Blair,
powinien	stanąć	przed	sądem	za	zbrodnie	wojenne	w	Iraku.	Tym	samym	podniósł	bardzo	ważną	kwestię:
Jak	 wysoko	 będzie	 w	 przyszłości	 mierzył	 Międzynarodowy	 Trybunał	 Sprawiedliwości	 lub	 młodsze
instytucje,	 takie	 jak	 MTKJ?	 Czy	 po	 procesach	 zbrodniarzy	 z	 byłej	 Jugosławii	 międzynarodowe
sądownictwo	sięgnie	wyżej,	czy	 też	obniży	 loty?	Do	tej	pory	Międzynarodowy	Trybunał	Karny	(MTK),
realizujący	 podobno	 w	 szerszym	 zakresie	 misję	MTKJ ,	 nie	 skazał	 ani	 jednej	 białej	 osoby.	 Odmówił
zdecydowanie	wszczęcia	 śledztwa	 przeciwko	 generałowi	Augustowi	 Pinochetowi	 z	 Chile;	 Tony	Blair
pozostaje	daleko	poza	kręgiem	jego	zainteresowań	pomimo	gorących	apeli	arcybiskupa.
Bez	odpowiedzi	pozostają	również	inne	pytania.	Dlaczego	Trybunał	skazał	Charlesa	Taylora	z	Sierra

Leone,	 ale	 nie	 dowództwo	 izraelskiej	 artylerii,	 która	 ostrzelała	 szkoły	 w	 Libanie	 i	 cywilne	 osiedla
w	Strefie	Gazy?	Kiedy	MTK 	zajmie	się	przestępstwami	przeciwko	środowisku	naturalnemu	czy	prawom
pracowników	 wielkich	 korporacji;	 firmami	 wydobywczymi,	 które	 doprowadzają	 do	 zagłady	 całych
społeczności	 w	 Afryce	 i	 Ameryce	 Łacińskiej,	 bankami	 zamieszanymi	 w	 pranie	 brudnych	 pieniędzy
należących	do	karteli	narkotykowych?
Grecki	 filozof	 prawa	 Costas	 Douzinas	 napisał	 książkę,	 w	 której	 ośmiela	 się	 sugerować,	 że	 prawa

człowieka	 stają	 się	 narzędziem	 w	 rękach	 potężnych	 państw	 i	 coraz	 bardziej	 się	 oddalają	 od	 zbioru
nienaruszalnych	 zasad	 stworzonych	 przez	 jego	 przodków	 ze	 starożytnej	 Grecji,	 ideologów	 Wielkiej
Rewolucji	 Francuskiej	 i	 Thomasa	Paine’a.	Na	 przekór	wyrażonemu	w	 tej	 książce	 optymizmowi,	 który



wynikał	z	początkowych	działań	Hagi,	obecnie	międzynarodowe	sądy	służą	głównie	bogatym	prawnikom
i	dowodzą	słuszności	tez	Douzinasa.

Po	 wydaniu	 tej	 książki	 miałem	 zaszczyt	 przeprowadzić	 dla	 „The	 Observer”	 wywiad	 z	 Claude’em
Lanzmannem	 –	 teraz	 mogę	 tylko	 żałować,	 że	 nie	 stało	 się	 to	 w	 czasie,	 gdy	 ją	 pisałem.	 Lanzmann	 to
człowiek	 legenda,	 członek	 francuskiego	 ruchu	oporu,	 kochanek	Simone	de	Beauvoir	 i	 bliski	 przyjaciel
Jeana-Paula	 Sartre’a,	 ale	 także	 człowiek,	 który	 przygotował	 i	 przeprowadził	 fantastyczne	wywiady	 na
potrzeby	 być	 może	 najważniejszego	 –	 a	 z	 pewnością	 najambitniejszego	 –	 filmu	 wszech	 czasów:
dziewięcioipółgodzinnego	 materiału	 zatytułowanego	 Shoah.	 Dzieło	 to	 pozostaje	 najpełniejszym
i	najbardziej	przerażającym	zapisem	największej	katastrofy	w	dziejach	ludzkości.
Znalezienie	 właściwego	 słowa	 na	 określenie	 tych,	 którzy	 przeżyli	 nazistowską	 eksterminację,	 to

problem	 wszystkich	 autorów	 poruszających	 temat	 –	 ten	 sam	 problem	 pojawił	 się	 również	 w	 mojej
książce.	Nie	 lubię	 słowa	 „ofiara”,	 bo	 deprecjonuje	 pozostałych	 przy	 życiu	 i	 nie	 odróżnia	 ich	 od	 tych,
którzy	 zginęli;	 określenie	 „ocalony”	 wydaje	 się	 nie	 najgorsze	 i	 właśnie	 nim	 się	 tutaj	 posługuję,	 ale
Lanzmann	znalazł	jeszcze	lepsze;	revenant	–	„powracający”,	a	po	francusku	także	„duch”.	Żałuję,	że	nie
wiedziałem	o	„powracających”,	gdy	pisałem	tę	książkę	–	to	określenie	przywodzi	na	myśl	przerażający
fragment	 wiersza	 rodaczki	 Lanzmanna,	 członkini	 ruchu	 oporu	 i	 byłej	 więźniarki	 Auschwitz,	 Charlotte
Delbo,	 który	 cytuję	 w	 dalszej	 części	 tekstu	 i	 który	 pozwolę	 sobie	 zacytować	 również	 tutaj:	 „Więc
wróciłam.	 Nie	 wiedzieliście,	 że	 stamtąd	 można	 wrócić,	 prawda?”.	 Jednak	 spotkanie	 z	 Lanzmannem
natchnęło	mnie	jeszcze	inną	myślą,	która	z	pewnością	wpłynęłaby	na	kształt	tej	książki.
Lanzmann	był	łaskaw	porozmawiać	ze	mną	o	moim	projekcie.	Gdy	wyjaśniłem	mu,	że	piszę	głównie

o	ocalonych,	 powiedział:	 „Sporo	dyskutowaliśmy	o	 tym,	 co	powinno	być	 tematem	 tego	 filmu.	 I	muszę
panu	wyznać,	że	moim	głównym	tematem	nie	jest	przeżycie.	To	film	o	śmierci”.	Oczywiście.	Jak	mówi
Lawrence	Langer,	cytowany	na	kartach	tej	książki,	wszelkie	dzieła	dotyczące	Shoah	obciążone	są	faktem,
że	 ich	 główni	 bohaterowie,	 zmarli,	 nie	mogą	 już	 nic	 powiedzieć.	 „Teoretycznie	 żaden	 z	 nich	 nie	miał
ocaleć,	 by	 świadczyć	 o	 prawdzie	 –	 mówił	 cicho	 Lanzmann.	 –	 Oni	 też	 mieli	 umrzeć.	 Udało	 im	 się
przechytrzyć	 los	 dzięki	 niezwykłej	 odwadze,	 zuchwałości	 i	 szczypcie	 szczęścia.	 Ale	 [w	 filmie]	 nie
chcieli	mówić	 o	 tym,	 jak	 zdołali	 uciec,	 jak	 przeżyli.	 Byli	 w	 pełni	 świadomi	 faktu,	 że	 są	 rzecznikami
zmarłych”.	 W	 tej	 książce	 głos	 zmarłych	 nie	 wybrzmiewa	 dość	 głośno.	 Gdybym	 spotkał	 Lanzmanna
wcześniej,	napisałbym	o	nich	więcej,	przedstawiłbym	więcej	szczegółów	z	ich	życia,	pokazałbym	więcej
spotkań	z	duchami	w	życiu	ocalonych,	którzy	oczywiście	w	każdej	ze	swych	wypowiedzi	są	„rzecznikami
zmarłych”.

Tytuł	tej	książki	wymaga	być	może	krótkiego	wyjaśnienia.	Nie	jestem	monarchistą	–	broń	Boże!	Jestem
żarliwym	republikaninem	–	a	 tytuł	 jest	parafrazą	zdania	wygłaszanego	po	śmierci	brytyjskiego	władcy:
„Król	umarł,	niech	żyje	król”	i	podkreślającego	dziedziczność	oraz	ciągłość	władzy.	Paralela	jest	prosta
i	wyraża	to	samo,	co	napisałem	w	odniesieniu	do	Iraku	w	artykule	z	maja	2003:	„Wojny,	w	odróżnieniu
od	meczów	piłkarskich,	nie	kończą	się	wraz	z	ostatnim	gwizdkiem	sędziego”.
Ta	książka	nie	sprzedawała	się	zbyt	dobrze	w	Anglii,	choć	naprawdę	uważam,	że	nie	dlatego,	że	jest

kiepska.	Nie	byłem	tym	jednak	zaskoczony.	Jednym	z	 tematów,	których	nie	omówiłem	tu	wystarczająco
obszernie,	była	dziwna	apatia	Europy	i	Stanów	Zjednoczonych	wobec	zbrodni	dokonywanych,	jak	ujął	to
jeden	z	winowajców,	„trzy	kroki	od	Wenecji”.	Doprowadzało	mnie	do	szaleństwa,	gdy	w	czasie	wojny



wracałem	do	Anglii	lub	Włoch	i	przekonywałem	się,	że	większość	ludzi	zupełnie	nie	przejmuje	się	tymi
potwornościami	albo	nie	wie,	co	właściwie	ma	o	nich	myśleć,	więc	woli	się	nimi	nie	interesować.	Ta
obojętność	trwa	do	dziś	i	to	w	stopniu	większym	niż	w	stosunku	do,	na	przykład,	konfliktów	na	Bliskim
Wschodzie	czy	w	Afryce,	a	ja	często	się	zastanawiam,	co	jest	tego	powodem.	Być	może	po	prostu	ludzi
nie	obchodzą	masowe	zbrodnie,	nawet	 jeśli	dochodzi	do	nich	tuż	za	miedzą,	„trzy	kroki	od	Wenecji”	–
a	może	właśnie	dlatego,	że	dzieje	się	 to	za	miedzą,	że	bośniacka	 tragedia	 rozgrywała	się	–	 i	nadal	się
rozgrywa	–	tak	blisko.
W	odróżnieniu	od	mojej	poprzedniej	książki	o	wojnie	narkotykowej	w	Meksyku,	która	odniosła	duży

sukces	i	została	przetłumaczona	na	wiele	języków,	ta	praca	do	tej	pory	nie	ukazała	się	w	żadnym	innym
języku,	nawet	serbsko-chorwackim	(albo	serbskim,	chorwackim	i	bośniackim,	jak	zwał,	tak	zwał	–	ludzie
nie	potrafią	dojść	do	porozumienia	nawet	w	tak	prostej	kwestii).	Cieszę	się	więc	ogromnie,	że	trzymacie
właśnie	w	dłoniach	przekład	na	język	kraju,	który	jest	bardzo	bliski	mojemu	sercu,	Polski.	Zastanawiam
się	też,	dlaczego	właśnie	Polska?	Mam	pewną	teorię	na	ten	temat.
Choć	noszę	francuskie	nazwisko	i	mam	brytyjski	paszport,	moje	DNA 	jest	przede	wszystkim	irlandzkie,

a	 jedynym	krajem,	w	którym	ta	książka	wzbudziła	spore	zainteresowanie,	była	właśnie	 Irlandia.	Myślę
więc	o	miejscach,	które	mnie	interesują:	Meksyku,	Bośni,	a	teraz	również	–	po	wielkim	zaszczycie,	jakim
była	dla	mnie	nagroda	imienia	Ryszarda	Kapuścińskiego	–	Polsce.	Co	mają	ze	sobą	wspólnego	wszystkie
te	państwa?	Historię	ciągłych	napaści	ze	strony	najbliższego	sąsiada	–	a	w	przypadku	Polski	ze	strony
dwóch	najbliższych	sąsiadów.	Uwielbiam	żart,	który	w	latach	osiemdziesiątych	opowiedział	mi	Jacek
Kuroń:	 Piotrek	 i	 Bolek	 popijają	 wódkę	 w	 knajpie	 na	 przemysłowych	 obrzeżach	Warszawy,	 wreszcie
Piotrek	pyta	Bolka:	„Kogo	byś	zabił	najpierw,	Ruska	czy	Niemca?”.	Bolek	długo	się	zastanawia.	„Hmm,
bardzo	 trudny	 wybór	 –	 odpowiada	 w	 końcu.	 –	 Chyba	 Niemca.	 Najpierw	 obowiązek,	 potem
przyjemność”.
Bolek	i	Piotrek	z	tego	żartu	mogliby	równie	dobrze	być	Irlandczykami,	Meksykanami	lub	Bośniakami.

Wspólnota	 doświadczeń	 w	 postaci	 cierpień	 doznawanych	 raz	 po	 raz	 z	 rąk	 najbliższych	 sąsiadów
owocuje	 nie	 tylko	 wyjątkowym	 zrozumieniem	 i	 współczuciem	 między	 narodami,	 których	 to	 dotyka	 –
czego	 dowodzi	Wasze	 zainteresowanie	 tą	 historią	 –	 ale	 i	 czymś	 znacznie	 więcej.	 Wydaje	 mi	 się,	 że
tłumaczy	to	szelmowski	humor,	cechujący	wszystkie	te	narody,	pewien	fatalizm,	zamiłowanie	do	trunków,
poetycki	 anarchizm	 (w	 odróżnieniu	 od	 politycznego)	 i	 na	 swój	 sposób	 pogodne,	 choć	 niepozbawione
melancholii	 nieposłuszeństwo,	 które	 gra	 na	 nosie	 władzy	 –	 cechy,	 które	 sam	 ogromnie	 lubię.	 Gdy
spytałem	Fikreta	Alicia,	mężczyznę	stojącego	za	drutem	kolczastym	obozu	w	Trnopolju	w	1992	roku,	jak
przetrwał	 te	 straszne	 chwile	 i	 jak	 radził	 sobie	 z	 późniejszą	 traumą,	 odpowiedział	 mi	 po	 angielsku:
„Eddie,	przetrwałem,	bo	jestem	człowiekiem,	który	potrafi	się	śmiać”.	Nie	był	to	żart,	ale	gdyby	nim	był,
większość	Polaków	natychmiast	by	go	zrozumiała.
Dziękuję	 więc	 Wydawnictwu	 Czarne	 i	 dziękuję	 Tobie,	 Polsko.	 A	 do	 podziękowań	 dołączam

bośniackie	rozrachunki	–	a	właściwie	kilka	słów	o	tym,	dlaczego	wciąż	ich	brak.

Ed	Vulliamy
Glastonbury,	Anglia
kwiecień	2015



Prolog

W	odróżnieniu	od	wielu	korespondentów	wojennych	nienawidzę	wojny.	 I	dlatego	właśnie	o	niej	piszę.
Zostałem	 korespondentem	wojennym	 niechętnie	 i	 przypadkowo.	 Stało	 się	 to	 za	 sprawą	 telefonu,	 który
odebrałem	pewnego	pięknego	poranka	w	czerwcu	1991	roku	w	swoim	mieszkaniu	na	poddaszu	rzymskiej
kamienicy.	 Poprzedniego	 roku	moja	 gazeta	wysłała	mnie	 do	Rzymu,	 bym	 pisał	 o	 korupcji	w	 polityce,
zorganizowanej	 przestępczości	 i	 piłce	 nożnej	 –	 a	 przy	 okazji	 cieszył	 się	 la	 dolce	 vita.	Moi	 szefowie
przykazali	 mi	 również,	 bym	 miał	 na	 oku	 pobliską	 Jugosławię	 i	 od	 czasu	 do	 czasu	 napisał,	 jak	 to
niezaangażowane	 socjalistyczne	 państwo	 reaguje	 na	 wstrząsy	 polityczne	 w	 Niemczech,	 Rumunii,
Czechosłowacji	 i	 Polsce.	Owego	 pamiętnego	 dnia	 zadzwoniono	 do	mnie	 z	 działu	 zagranicznego	 „The
Guardian”.	Coś	dziwnego	działo	się	w	jednej	z	jugosłowiańskich	republik,	Słowenii	–	wyglądało	na	to,
że	 jugosłowiańska	 armia	mobilizuje	 się	 do	 walki	 ze	 słoweńskim	 ruchem	 separatystycznym.	 Ponieważ
stolica	Słowenii,	Lublana,	leży	niedaleko	Włoch,	zapytano,	czy	mógłbym	tam	pojechać	i	dowiedzieć	się,
o	 co	 właściwie	 chodzi.	 W	 rezultacie	 przez	 kilka	 następnych	 lat	 miałem	 oko	 na	 swoje	 mieszkanie
w	Rzymie,	a	zajmowałem	się	niemal	wyłącznie	najgorszym	koszmarem,	jaki	wydarzył	się	w	Europie	od
czasów	Trzeciej	Rzeszy.

5	sierpnia	1992

Grupa	 trzydziestu	 przerażonych	 mężczyzn	 wynurzyła	 się	 z	 rdzawego	 hangaru,	 mrugając	 oślepionymi
światłem	 słonecznym	 oczami.	 Zaniedbani	 i	 wycieńczeni	 –	 niektórzy	 chudzi	 jak	 śmierć,	 z	 wygolonymi
głowami	–	ustawili	się	potulnie	w	szeregu	na	asfaltowym	placu,	obserwowani	czujnie	przez	uzbrojonych
w	 karabiny	 maszynowe	 strażników.	Wprowadzono	 ich	 do	 stołówki,	 gdzie	 czekali	 w	 kolejce	 na	 swój
posiłek	 –	 miskę	 wodnistej	 zupy	 fasolowej	 i	 kromkę	 chleba,	 które	 pochłaniali	 w	 milczeniu	 niczym
wygłodzone	psy.	W	prowadzonym	przez	bośniackich	Serbów	obozie	koncentracyjnym	Omarska	nastała
właśnie	 pora	 obiadu.	 Obóz,	 przeznaczony	 dla	 muzułmańskich	 i	 chorwackich	 cywilów,	 ukrywany	 był
przed	światem	przez	trzy	miesiące,	od	początku	wojny	w	Bośni.
Większość	 więźniów	 była	 przeraźliwie	 chuda,	 niektórzy	 wyglądali	 niemal	 jak	 szkielety,	 wysuszona

skóra	marszczyła	się	niczym	pergamin	na	kościach	 ich	patykowatych	ramion.	Mieli	zapadnięte	policzki
i	wyłupiaste	 oczy;	 patrzyli	 na	 świat	 pustym	wzrokiem	więźniów,	 którzy	obawiają	 się	 kolejnego	 ciosu,
albo	przenikliwym	spojrzeniem	kogoś,	kto	chciałby	zdradzić	jakąś	przerażającą	tajemnicę,	ale	nie	śmie.
Pod	bacznym	okiem	uzbrojonych	oprawców	bali	się	mówić	–	z	wyjątkiem	jednego	chudego	mężczyzny
w	koszuli	w	kratkę,	który	wydawał	się	równie	wymizerowany,	co	zdeterminowany.	Siedząc	przy	stole,
podniósł	wzrok	znad	swojej	zupy	i	oznajmił:
–	Nie	chcę	mówić	żadnych	kłamstw,	ale	nie	mogę	powiedzieć	prawdy.
Potem	zamilkł,	lecz	tym	jednym	zdaniem	zdołał	przekazać	wystarczająco	wiele,	musiał	się	też	wykazać

ogromną	odwagą,	by	w	ogóle	się	do	nas	odezwać	–	ten	moment	został	uchwycony	na	filmie.	Nazywał	się
Džemal	 Paratušić.	 Inny	 więzień,	 Šerif	 Velić,	 wynędzniały	 mężczyzna	 ze	 strachem	 i	 wściekłością
w	oczach,	miał	poranioną	twarz.	Kiedy	spytałem	go,	co	się	stało,	odparł,	że	się	przewrócił	i	potłukł.
Obiad	 trwał	 pięć	 minut	 –	 wydawało	 się,	 że	 to	 w	 najlepszym	 wypadku	 jedyny	 posiłek	 więźniów



w	 ciągu	 dnia.	 Gdy	 skończyli	 jeść,	 ustawiali	 się	 szybko	 i	 potulnie	 w	 kolejce	 do	 wyjścia.	 Niektórzy
zabierali	 chleb,	 chowając	 go	w	 zaciśniętej	 dłoni,	 by	 zjeść	 go	 później	 albo	 dać	 komuś	 innemu.	 Potem
biegli	rzędem	do	ciemnych	drzwi	hangaru,	podczas	gdy	następną	grupę	prowadzono	przez	asfaltowy	plac
do	stołówki.
Przyjechałem	 tu	 za	 zgodą	 przywódcy	 bośniackich	 Serbów,	 Radovana	Karadžicia.	 Reprezentowałem

dziennik	 „The	 Guardian”,	 a	 towarzyszyły	mi	 dwie	 ekipy	 telewizji	 INT:	 jedna	 kierowana	 przez	 Penny
Marshall	z	ITV ,	a	druga	przez	Iana	Williamsa	z	Channel	Four.	Chcieliśmy	się	dostać	do	wnętrza	hangaru,
ale	 pierwsze	 próby	 negocjacji	 spełzły	 na	 niczym:	 szef	 miejscowej	 policji	 bośniackich	 Serbów	 Simo
Drljača	wyprowadził	nas	na	piętro,	by	tam	tłumaczyć	nam	bez	końca,	że	to	miejsce	jest	„ośrodkiem,	a	nie
obozem.	 Ośrodkiem”. 	 „Ośrodkiem	 zbiorczym”	 –	 niemal	 krzyczała	 tłumaczka	 Drljačy,	 pani	 Nada
Balaban	 –	 w	 którym	 przesłuchiwano	 potencjalnych	 „mudżahedińskich	 wojowników”.	 Prosiliśmy
wielokrotnie,	by	pozwolono	nam	zobaczyć	kwatery	więźniów,	jak	obiecał	nam	doktor	Karadžić.	Jednak
gdy	 wyszliśmy	 ponownie	 na	 asfaltowy	 plac,	 dowódca	 obozu	 –	 którego	 przedstawiono	 nam	 tuż	 po
przyjeździe	jako	Željka	Mejakicia	–	odmówił.	Ruszyliśmy	w	stronę	hangaru,	lecz	Mejakić	stanął	nam	na
drodze,	 a	 jego	 pachołkowie	 odbezpieczyli	 swoje	 kałasznikowy.	 Ponownie	 zaczęliśmy	 protestować,
przypominając,	że	podczas	rozmowy,	która	miała	miejsce	zaledwie	dwa	dni	wcześniej,	doktor	Karadžić
obiecał	nam,	że	będziemy	mogli	obejrzeć	cały	obóz.	Na	to	Drljača	–	za	pośrednictwem	pani	Balaban	–
odparł:
–	[Karadžić]	powiedział,	że	możecie	zobaczyć	to	i	to,	ale	tamtego	nie.
Spróbowaliśmy	 jeszcze	 raz,	 ale	 uzbrojeni	 strażnicy	 Mejakicia	 wyprowadzili	 nas	 z	 obozu.

Zobaczyliśmy	niewiele,	ale	to	wystarczyło.
Potem	zabrano	nas	do	obozu	o	nazwie	Trnopolje,	mieszczącego	się	w	domu	kultury	 i	szkole	oraz	na

przyległych	terenach.	Dotarłszy	na	miejsce,	podjechaliśmy	do	tłumu	mężczyzn,	w	większości	straszliwie
wychudzonych,	którzy	stali	za	ogrodzeniem	z	drutu	kolczastego	i	byli	równie	zdumieni	naszym	widokiem,
jak	my	ich.	Wyskoczyliśmy	z	samochodu	i	poszliśmy	się	z	nimi	przywitać.	Jeden	z	więźniów	nazywał	się
Fikret	Alić;	 jego	chuda	 jak	szkielet	postać	widoczna	zza	drutów	stała	się	symbolem	bośniackiej	wojny
i	 całej	 dekady.	 Alić	 powiedział	 nam	 o	 jeszcze	 jednym	 obozie,	 Keratermie,	 z	 którego	 przyjechał	 tego
ranka	wraz	z	innymi	więźniami.	Powiedział	też,	że	w	Keratermie,	w	miejscu	zwanym	Hangarem	Trzecim,
w	ciągu	jednej	nocy	zabito	stu	 trzydziestu	więźniów.	Nazajutrz	po	masakrze	Fikretowi	kazano	ładować
zwłoki	na	ciężarówkę,	załamał	się	jednak	i	nie	był	w	stanie	tego	robić,	a	inny	mężczyzna	zgodził	się	go
zastąpić.
Obóz	 w	 Trnopolju	 przeszedł	 pozytywnie	 kontrolę	 jugosłowiańskiego	 Czerwonego	 Krzyża,

a	przynajmniej	tak	nam	powiedział	przedstawiciel	tej	organizacji,	Pero	Ćurguz,	który	podszedł	do	naszej
ekipy,	 najwyraźniej	 zaniepokojony,	 że	 spotkaliśmy	 tę	 konkretną	 grupę	 więźniów.	 Jako	 przedstawiciel
Czerwonego	Krzyża	czuł	się	w	obowiązku	zapytać	o	obóz	Omarska,	który	jego	zdaniem	również	spełniał
standardy	 organizacji,	 nie	 licząc	 „pewnych	 problemów	 z	 biegunką”.	 Wiedzieliśmy	 już,	 że
Międzynarodowy	Komitet	Czerwonego	Krzyża	(MKCK)	nie	odwiedził	tego	obozu	ani	obozu	w	Omarskiej
od	momentu	 ich	 utworzenia,	 czyli	 od	 trzech	miesięcy.	 Postanowiliśmy	więc	 sami	 nieco	 się	 rozejrzeć.
Dotarliśmy	 do	 obozowego	 centrum	 medycznego	 –	 prowizorycznego	 ośrodka	 złożonego	 z	 trzech
pomieszczeń,	prowadzonego	z	heroicznym	poświęceniem	przez	dwoje	ludzi:	lekarza	Idriza	Merdžanicia
i	weterynarza	Azrę	Blažević.	Mówili	do	nas	swego	rodzaju	szyfrem,	wystraszeni,	ale	gotowi	przekazać



prawdę	 za	 wszelką	 cenę.	 Doktor	 Idriz	 był	 wyjątkowym	 człowiekiem	 obdarzonym	 wielką	 charyzmą,
imponował	 kompetencją	 i	 opanowaniem.	 Stojąc	 przed	 kamerami	 ITN ,	 musiał	 zachować	 równowagę
między	 tym,	 co	 chciał	 powiedzieć,	 a	 tym,	 czego	 powiedzieć	 nie	 mógł.	 Pytany,	 czy	 musiał	 opatrywać
pobitych	 jeńców,	 doktor	 Idriz	 przewracał	 oczami,	 udzielając	 bezgłośnej,	 a	 zarazem	bardzo	wymownej
odpowiedzi.	Gdy	pytaliśmy,	czy	przybywali	doń	pobici	więźniowie	z	innych	obozów,	pozwolił	sobie	na
niewielkie	 skinienie	 głową.	 Azra	 Blažević,	 pani	 weterynarz	 z	 kręconymi	 włosami	 i	 przenikliwym
spojrzeniem,	była	równie	imponującą	postacią.	Kiedy	wyłączyliśmy	kamerę,	powiedziała	nam:
–	Jest	tak	źle,	jak	się	obawiacie.	Zabijają,	torturują…	weźcie	to.
Z	 tymi	 słowami	 podała	 nam	 ukradkiem	 rolkę	 niewywołanego	 jeszcze	 filmu.	 Znajdowały	 się	 na	 nim

przerażające	 zdjęcia	 straszliwie	 wychudzonych	 więźniów,	 ciał	 pokrytych	 czarnymi	 i	 fioletowymi
sińcami.	Gdy	podeszła	do	nas	grupa	 strażników,	Azra	natychmiast	 zmieniła	 temat	 i	wskazała	na	 swoją
córkę,	 siedmioletnią	 dziewczynkę	 z	 krótką,	 chłopięcą	 fryzurą,	 która	 kręciła	 się	 po	 korytarzu.	Miała	 na
imię	Dina.
Długowłosy	mężczyzna	o	imieniu	Ibrahim	zabrał	mnie	na	obchód	po	obozie.	Pokazał	mi	latryny,	przy

których	bawiły	się	dzieci,	i	wystraszonych	ludzi	stłoczonych	na	szkolnych	korytarzach,	w	większości	zbyt
przerażonych,	by	chcieli	 z	nami	 rozmawiać.	 Ibrahim	mówił	nam	o	biciu	 i	przede	wszystkim	o	głodzie.
Ktoś	powiedział:
–	 Gdybyście	 rzucili	 tu	 bochenek	 chleba	 i	 zobaczyli,	 co	 zrobią	 więźniowie,	 żeby	 go	 zdobyć,

zrozumielibyście,	jak	tu	jest.
Przyznam,	 że	 chwilami	 zastanawiałem	 się,	 gdzie	 ja	 właściwie	 się	 znalazłem.	 Jakieś	 dwie	 godziny

później	wyjechaliśmy	z	obozu,	nie	dowierzając	własnym	oczom	i	z	obawą	myśląc	o	tym,	czego	nie	było
nam	 dane	 zobaczyć.	 Nasz	 kierowca	 i	 tłumacz,	 wspaniały	 człowiek	 o	 imieniu	 Miša,	 pochodzący
z	Belgradu,	uznał,	że	jeśli	zgodnie	z	wcześniejszym	planem	zostaniemy	tu	na	noc,	nasze	życie	znajdzie	się
w	niebezpieczeństwie.	W	drodze	powrotnej,	która	w	pewnym	miejscu	prowadziła	pełnym	wojskowych
pojazdów	wąskim	korytarzem	pomiędzy	liniami	frontu,	staraliśmy	się	przypomnieć	sobie	 tekst	piosenki
Sgt.	Pepper’s	Lonely	Hearts	Club	Band	Beatlesów	–	i	śpiewaliśmy	ją	głośno,	zmierzając	do	Belgradu
przez	ciemne,	wypalone,	zbombardowane	miasta	i	wioski,	z	których	wygnano	wszystkich	muzułmańskich
mieszkańców	lub	ich	wymordowano.



Tło

Spraw	sobie	szklane	oczy	i	udawaj,
Jak	pierwszy	lepszy	śliski	karierowicz,
Że	widzisz,	czego	nie	widzisz1.

William	Shakespeare,	Król	Lear

Choć	nie	było	to	w	żadnej	mierze	moim	zamiarem,	podróż,	w	którą	wyruszyłem	w	towarzystwie	byłych
więźniów	obozów	koncentracyjnych,	przybrała	prawdziwie	epickie	rozmiary,	zarówno	czasowo	–	 trwa
już	dwie	dekady	–	jak	i	geograficznie.	Wiodła	mnie	przez	różne	zakątki	Ameryki	i	Europy,	skłaniała	też
wielokrotnie	 do	 powrotu	 do	 Bośni.	 Spotykałem	 byłych	więźniów	w	Wielkiej	 Brytanii,	 w	Niemczech,
Szwecji,	 Holandii,	 Chorwacji	 i	 Danii,	 w	 stanach	Missouri	 i	 Utah;	widziałem,	 jak	 odbudowują	 swoje
domy	 w	 Bośni	 i	 wychowują	 dzieci	 na	 całym	 świecie.	 Ta	 historia	 zahaczyła	 o	 międzynarodowy
kapitalizm,	 gdy	 teren	 zajmowany	 przez	 obóz	 Omarska	 został	 zakupiony	 przez	 najpotężniejszego	 na
świecie	 producenta	 stali,	 ale	 rozgrywała	 się	 również	 na	 obrzeżach	 europejskich	 miast
i	w	gettach	Ameryki.	Chwilami	sięgała	również	wstecz,	aż	do	Holokaustu.
Często	 zmuszony	byłem	 się	 zastanawiać,	 czy	 jestem	kronikarzem	niezwykłych	następstw	bośniackiej

wojny,	 czy	 też	 na	 pewnym	 poziomie	 ich	 uczestnikiem:	 pięciokrotnie	 wygłaszałem	 przemówienia	 dla
byłych	więźniów	obozu	Omarska,	stojąc	przed	hangarem,	sprzed	którego	przegnano	mnie	w	1992	roku.
Musiałem	 zeznawać	 podczas	 siedmiu	 procesów	 zbrodniarzy	wojennych	w	Hadze,	w	 tym	w	procesach
dwóch	członków	Sztabu	Kryzysowego	–	organu	 sprawującego	w	czasie	wojny	władzę	w	Prijedorze	–
których	poznaliśmy	tamtego	pamiętnego	dnia,	oraz	w	procesie	samego	Karadžicia.
Jednak	podróż	moja	 i	 byłych	więźniów	–	 z	której	 relacją	ma	być	 ta	książka	–	nie	doprowadziła	do

żadnego	 celu.	 Właśnie	 o	 to	 chodzi.	 To	 opowieść	 o	 czymś	 więcej	 niż	 o	 wojnie	 i	 jej	 następstwach
w	 pewnym	 kraju	 na	 południowym	 wschodzie	 Europy:	 to	 historia	 o	 traumie,	 pamięci	 i	 przetrwaniu,
o	 rzeczach,	 które	 nie	 mają	 żadnego	 ostatecznego	 rozwiązania,	 nie	 wspominając	 już	 o	 „zamknięciu”,
wygodnym	terminie	używanym	w	polityce,	psychoterapii	 i	wiadomościach.	Piszę	 tu	o	 ludziach,	których
życie	znalazło	się	w	pułapce,	którzy	stracili	 swoich	bliskich	krewnych	 i	którzy	wyruszyli	w	niezwykłą
podróż	 ku	 przetrwaniu,	 na	wygnanie	 i	w	 stan	 zawieszenia,	 a	w	kilku	 przypadkach	 zdecydowali	 się	 na
powrót	do	domu.	W	ostatniej	części	książki	oddaję	głos	tym,	którzy	dwadzieścia	lat	później	uważają,	że
przetrwali,	i	tym,	którzy	wciąż	się	zastanawiają,	czy	im	się	to	uda.	Najpierw	jednak	krótka	rekapitulacja
wojny,	która	odmieniła	ich	życie	i	rozproszyła	ich	po	całym	świecie.

Wiosną	 1992	 roku	 bośniaccy	 Serbowie	 rozpętali	 huragan	 przemocy	 skierowanej	 głównie	 przeciwko
bośniackim	Muzułmanom	–	a	także	bośniackim	Chorwatom	i	wszystkim	nieserbskim	grupom	etnicznym	–
na	 terytorium,	 które	 nazywali	 „Wielką	 Serbią”.	 Mieli	 tu	 mieszkać	 Serbowie	 i	 tylko	 Serbowie,
pozostałych	 zaś	 należało	 usunąć	 –	 zabić	 lub	 wysiedlić.	W	 ciągu	 kilku	 tygodni	 od	 pierwszego	 strzału
bośniackiej	wojny,	który	padł	w	Sarajewie	6	kwietnia	1992	roku,	bośniaccy	Serbowie	–	wspierani	przez
Serbię	–	utopili	 cały	kraj	we	krwi	 i	pogrążyli	w	cierpieniu,	 a	 trzeci	 już	w	ciągu	 roku	konflikt	 zbrojny
w	Jugosławii	ostatecznie	doprowadził	do	rozczłonkowania	tego	państwa.



Po	początkowym	zamieszaniu	w	Słowenii	latem	1991	roku	republika	ta,	unikając	większego	rozlewu
krwi,	 odłączyła	 się	 od	 Jugosławii	 i	 stała	 się	 niepodległym	 państwem.	 Jednak	 w	 ślad	 Słowenii
postanowiła	pójść	Chorwacja	i	wtedy	właśnie	zaczęła	się	prawdziwa	wojna,	bo	podczas	gdy	w	Słowenii
mieszkali	 tylko	nieliczni	Serbowie,	w	Chorwacji	było	 ich	o	wiele	więcej,	 szczególnie	we	wschodniej
części	 Slawonii	 i	 w	 regionie	 zwanym	 chorwacką	 Krajiną,	 położonym	 przy	 granicy	 z	 Bośnią.	 Tu
rozpoczęły	 się	 pierwsze	 poważne	 działania	 wojenne,	 gdyż	 chorwaccy	 Serbowie,	 wspierani	 przez
jugosłowiańską	 armię,	 sprzeciwili	 się	 niepodległości	 Chorwacji,	 zaczęli	 oczyszczać	 swoje	 terytorium
z	 chorwackich	 mieszkańców	 i	 rozpoczęli	 długotrwałe	 oblężenie	 zamieszkanego	 w	 większości	 przez
Chorwatów	 Vukovaru	 nad	 Dunajem;	 miasto	 zostało	 ostatecznie	 zdobyte	 i	 zrównane	 z	 ziemią.
Relacjonowanie	 tych	 ostatnich	 tygodni	 bezwzględnej	 przemocy	 w	 Vukovarze	 i	 okolicach	 było	 czymś
potwornym	–	nowym	i	straszliwym	doświadczeniem	dla	każdego,	kto	był	świadkiem	tych	wydarzeń,	nie
mówiąc	 już	o	 ich	uczestnikach.	Oglądając	zniszczenia	 i	bezlitosne	oczyszczanie	miasta	z	Chorwatów	–
a	 potem	 groteskowe	 przechwałki	 „wyzwolicieli”	 –	 nie	 mieliśmy	 pojęcia,	 że	 dramat	 Vukovaru	 jest
zapowiedzią	kolejnych	tragedii.
Plan	 utworzenia	 Wielkiej	 Serbii	 powstał	 na	 dwóch	 płaszczyznach:	 politycznej	 i	 naukowej.

W	1986	roku	pracownicy	Serbskiej	Akademii	Nauk	i	Umiejętności	(SANU)	w	Belgradzie	przygotowali
manifest,	 zwany	 Memorandum	 SANU ,	 w	 którym	 napisano,	 że	 naród	 serbski	 został	 znieważony,	 gdy
zmuszono	go	do	dzielenia	się	władzą	z	Chorwatami	i	Słoweńcami.	W	dokumencie	padło	stwierdzenie,	że
granice	republik	tworzących	Jugosławię	(Słowenii,	Chorwacji,	Bośni	i	Hercegowiny,	Serbii,	Czarnogóry
i	Macedonii)	 zostały	wyznaczone	 przez	 komunistów	 tak,	 by	 rozdzielić	mieszkających	na	 tych	 ziemiach
Serbów.	Według	autorów	manifestu	Jugosławię	należało	rozwiązać,	a	narodowi	serbskiemu	oddać	tereny
zamieszkane	przez	ludność	serbską,	obejmujące	większość	południowej	i	wschodniej	Chorwacji	(w	tym
wybrzeże	dalmatyńskie)	oraz	Bośnię,	Czarnogórę,	Macedonię	–	i	Serbię	oczywiście,	z	należącymi	do	niej
regionami	etnicznie	węgierskiej	Wojwodiny	i	etnicznie	albańskiego	Kosowa2.
Tylko	 bardzo	 nieliczni	 wierzyli,	 że	 ów	 manifest	 mógłby	 stać	 się	 realnym	 programem	 politycznym

i	wojskowym,	jednak	to	właśnie	oni	mieli	rację.	Pseudointelektualny	ruch	na	rzecz	utworzenia	Wielkiej
Serbii	 zauroczył	 komunistycznego	 polityka	 Slobodana	 Miloševicia.	 Milošević	 odsunął	 od	 władzy
swojego	byłego	mentora	Ivana	Stambolicia	oraz	innych	przedstawicieli	starej	gwardii	i	odnowił	oblicze
Socjalistycznej	 Partii	 Serbii,	wzorując	 jej	 strategię	 i	metody	 działania	 na	 polityce	 prowadzonej	 przez
zmarłego	 przywódcę	 komunistycznego,	 marszałka	 Josipa	 Broza-Titę.	W	miejsce	marksizmu	Milošević
wprowadził	żarliwy	serbski	nacjonalizm,	podsycany	uderzającą	do	głowy	retoryką,	która	łączyła	w	sobie
faszystowski	 rasizm	 z	 dziwnym	 i	 bardzo	 serbskim	 poczuciem	 wyjątkowego	 losu.	 Zarówno	 ogniste
przemówienia	Miloševicia,	jak	i	akademickie	rozważania	zainspirowane	przez	Memorandum	pełne	były
mistycznych	pojęć	związanych	z	„Niebiańską	Serbią”,	która	na	ziemi	miała	za	zadanie	zebrać	w	 jeden
serbski	naród	wszystkich	Serbów,	żywych	i	umarłych.	W	tym	celu	w	1991	roku	zaczęto	przeprowadzać
ekshumacje	Serbów,	których	pochowano	niegdyś	na	 terytoriach	pozostających	poza	granicami	Wielkiej
Serbii.	Wówczas	 ogromną	 popularność	 zyskał	 symbol,	 który	 pojawia	 się	 również	 wielokrotnie	 w	 tej
opowieści,	 serbski	 krzyż	 z	 czterema	 cyrylickimi	 literami	 „S”	 (przypominającymi	 łacińskie	 „C”)	 od
pierwszych	słów	dewizy	Samo	sloga	Srbina	spasava,	czyli	„Tylko	jedność	ocali	Serbów”[6].
Ten	pokrętny	serbski	kult	w	ciągu	wieków	rozwijał	 się,	karmiony	krwią	ofiar	 i	pragnieniem	zemsty,

zwłaszcza	wobec	tureckich	okupantów,	którzy	w	przeszłości	sprawowali	władzę	w	regionie.	28	czerwca



1989	 roku	 Milošević	 zwrócił	 się	 do	 ogromnego	 tłumu	 zgromadzonego	 na	 Kosowym	 Polu	 –	 miejscu
przegranej	 bitwy	 z	 Turkami[7],	 do	 której	 doszło	 dokładnie	 sześćset	 lat	 wcześniej	 –	 i	 otoczony	 przez
prawosławnych	duchownych	i	paramilitarne	bojówki	przyrzekł	uroczyście,	że	klęska	przodków	zostanie
pomszczona[8].	 Milošević	 był	 zbyt	 przebiegły,	 by	 użyć	 terminu	 „Wielka	 Serbia”,	 ale	 marzenie
naukowców	–	i	koszmar	całego	regionu	–	zostało	wcielone	w	życie.
Chorwacja	miała	własne	ambicje.	Choć	marszałek	Tito	sam	był	po	części	Chorwatem,	przez	cały	okres

istnienia	powojennej	Jugosławii	chorwaccy	patrioci	i	nacjonaliści	musieli	działać	w	ukryciu,	dążąc	wraz
z	 silną	 chorwacką	 diasporą	 do	 utworzenia	 niepodległego	 państwa.	W	 1989	 roku	 inny	 były	 komunista,
który	 stał	 się	 nacjonalistą,	 Franjo	 Tuđman,	 objął	 funkcję	 przewodniczącego	 Chorwackiej	 Wspólnoty
Demokratycznej,	a	po	roku	został	wybrany	na	prezydenta	Chorwacji.	Zaledwie	rok	później	proklamował
niepodległość	 Chorwacji	 i	 jej	 niezależność	 od	 Jugosławii.	 W	 odpowiedzi	 chorwaccy	 Serbowie
utworzyli	 latem	 1991	 całą	 sieć	 punktów	 kontrolnych	 –	 był	 to	 naprawdę	 surrealistyczny	 widok	 –
wyznaczających	 ich	 terytorium.	Wkrótce	Chorwaci	mieszkający	w	miejscowościach	 na	 tym	 terytorium
zostali	wygnani	lub	zabici,	a	miasta	pozostające	w	rękach	Chorwatów	–	między	innymi	Osijek,	Vinkovci,
Vukovar	–	ostrzelano,	 a	ostatnie	 z	nich	po	oblężeniu	zrównano	z	 ziemią.	 Jednak	 serbski	plan	podbicia
niemal	 całej	 Chorwacji	 powiódł	 się	 tylko	 częściowo,	 a	 w	 styczniu	 1992	 zawarto	 rozejm.	 Oddziały
UNPROFOR	 (United	 Nations	 Protection	 Force	 –	 Siły	 Ochronne	 Organizacji	 Narodów	 Zjednoczonych)
patrolowały	 granice	 samozwańczej	 „Republiki	 Serbskiej	 Krajiny”	 na	 terytorium	 Chorwacji
przylegającym	do	Bośni.	Republika	ta	istniała	do	1995	roku,	gdy	została	zajęta	przez	wojska	chorwackie.
Choć	narodziny	współczesnego	państwa	kosztowały	Chorwatów	mnóstwo	cierpień,	większość	z	nich

była	 gotowa	 wspierać	 i	 prowadzić	 wojnę	 o	 niepodległość.	 Z	 drugiej	 strony	 Serbowie	 wciąż	 jednak
pamiętali	 o	 marionetkowym	 reżimie	 nazistowskich	 ustaszy,	 którzy	 w	 latach	 1941–1945	 władali
sięgającym	 niemal	 po	 Belgrad	 Niezależnym	 Państwem	 Chorwackim	 i	 zamordowali	 mnóstwo	 (liczba
waha	się	od	siedemdziesięciu	do	siedmiuset	tysięcy)	Serbów,	chorwackich	i	muzułmańskich	dysydentów,
komunistów	oraz	Cyganów	w	obozie	koncentracyjnym	w	miejscowości	Jasenovac,	położonej	na	obecnej
granicy	bośniacko-chorwackiej.
Jednak	w	Bośni	 etniczna	 układanka	 i	 poczucie	 tożsamości	 były	 bardziej	 skomplikowane.	 Serbowie,

Muzułmanie	 i	 Chorwaci	 dzielili	 miasta,	 miasteczka	 i	 wioski,	 a	 nawet	 domy	 i	 łóżka.	 Bośnia	 była
wielokrotnie	 najeżdżana,	 w	 średniowieczu	 rządzili	 nią	 banowie,	 a	 w	 bośniackim	 piśmiennictwie
z	tamtego	okresu	alfabet	 łaciński	mieszał	się	z	cyrylicą.	Tożsamość	bośniacka	łączyła	w	sobie	również
bogactwo	tożsamości	Serbów	i	Chorwatów,	choć	te	narody	często	ją	przytłaczały,	co	wkrótce	miało	się
wydarzyć	 po	 raz	 kolejny.	 Naród	 bośniacki	 tworzyli	 południowi	 Słowianie,	 niektórzy	 z	 nich	 nazywali
siebie	 Serbami,	 inni	 Chorwatami	 –	 jednak	 zdecydowaną	 większość	 stanowili	 Muzułmanie,	 zwani	 od
1993	 roku	 „Boszniakami”	 i	 uznani	 za	 odrębny	 naród	 jeszcze	 przez	marszałka	Titę.	 Spora	 część	 z	 nich
mówiła	o	sobie	„Bośniacy”,	podkreślając	przynależność	do	wieloetnicznego	państwa;	obecnie	tej	nazwy
używają	zwykle	właśnie	Boszniacy.
Podczas	 gdy	 większość	 Serbów	 i	 Chorwatów	 zawsze	 deklarowała	 się	 jednoznacznie	 jako	 –

odpowiednio	 –	 wyznawcy	 prawosławia	 lub	 katolicyzmu,	 bośniacka	 tożsamość	 często	 doprowadza	 do
furii	dogmatycznych	muzułmanów,	uważa	się	bowiem,	że	zbyt	ważne	są	dla	niej	ziemskie	przyjemności,
a	 przy	 tym	ma	 złożone	 korzenie.	 Islam	w	Bośni	 był	 –	 i	 do	 pewnego	 stopnia	wciąż	 jest	 –	 pod	 silnym
wpływem	wiary	 praktykowanej	 powszechnie	w	 średniowiecznej	Bośni:	 bogomilizmu	 –	 od	 „bogomił”,



czyli	 „miły	 Bogu”	 –	 ruchu	 przeciwnego	 wszelkim	 sformalizowanym	 organizacjom	 kościelnym
i	 wyznającego	 gnostyczny,	 manichejsko	 dualistyczny	 pogląd	 na	 naturę	 wszechświata	 i	 człowieka.
Bogomilizm	miał	duży	wpływ	na	 radykalne	herezje	w	średniowiecznych	Niemczech	 i	w	Niderlandach.
Ci,	 którzy	 po	 podbiciu	 Bośni	 przez	 osmańskich	 Turków	 nawrócili	 się	 na	 islam,	 wcześniej	 byli
w	większości	bogomiłami.
Podczas	 wojny	 w	 Chorwacji	 w	 1991	 roku	 mało	 kto	 wierzył,	 że	 Serbowie	 spróbują	 wprowadzić

w	 życie	 projekt	 utworzenia	 etnicznie	 czystego	 terytorium	 w	 Bośni:	 plan	 taki	 wymagałby	 podzielenia
niemal	 wszystkich	 społeczności,	 a	 właściwie	 całego	 kraju.	 Jednak	 w	 tym	 samym	 czasie	 po	 terenach
dawnej	 Jugosławii	 krążył	 dowcip:	 „Dlaczego	 w	 Bośni	 nie	 ma	 jeszcze	 wojny?	 Bo	 my,	 w	 Bośni,
przechodzimy	 bezpośrednio	 do	 rundy	 finałowej”.	 Choć	 prezydenci	 Chorwacji	 i	 Serbii,	 Tuđman
i	Milošević,	byli	wrogami,	wiosną	1991	 roku	 spotkali	 się	w	miejscowości	Karađorđevo	w	Serbii,	by
omówić	jedną	wspólną	sprawę:	potrzebę	skutecznego	podziału	Bośni.
W	 samej	 Bośni	 przywództwo	 ruchu	 nacjonalistycznego	 było	 początkowo	 bardziej	 zainteresowane

akademickimi	 dysputami	 niż	 wojną:	 prawnik	 Alija	 Izetbegović	 założył	 muzułmańską	 nacjonalistyczną
Partię	 Akcji	 Demokratycznej,	 zostając	 jednocześnie	 jej	 przywódcą.	 Gdy	 Jugosławia	 rozpadała	 się	 na
pomniejsze	państwa,	Bośnia	znalazła	się	w	trudnej	sytuacji.	Po	wielopartyjnych	wyborach	w	1990	roku
zgromadzenie	narodowe	w	Sarajewie	zostało	podzielone	między	partie,	które	opierały	się	wyłącznie	na
kryteriach	etnicznych,	a	ich	udział	w	zgromadzeniu	odzwierciedlał	mniej	więcej	skład	populacji	całego
narodu:	 43,47	 procent	 stanowili	 Muzułmanie,	 31,21	 procent	 prawosławni	 Serbowie,	 a	 17,38	 procent
chorwaccy	 katolicy.	 W	 październiku	 1991	 roku	 Serbska	 Partia	 Demokratyczna	 pod	 przewodnictwem
doktora	 Karadžicia	 doprowadziła	 do	 utworzenia	 własnego	 parlamentu	 samozwańczej	 Serbskiej
Republiki	 Bośni	 i	 Hercegowiny.	 W	 listopadzie	 Chorwacka	 Wspólnota	 Demokratyczna	 proklamowała
Chorwacką	 Republikę	 Herceg-Bośni.	 W	 referendum	 decydującym	 o	 odłączeniu	 od	 Jugosławii,
przeprowadzonym	1	marca	1992	roku,	za	niepodległością	Bośni	i	Hercegowiny	opowiedziało	się	aż	99,7
procent	głosujących,	lecz	byli	to	niemal	wyłącznie	Muzułmanie	lub	Chorwaci	–	głosowanie	zbojkotowała
zdecydowana	większość	Serbów.	Prezydent	 Izetbegović	 z	właściwą	 sobie	 naiwnością	 zapewniał	 swój
naród,	 że	 „nie	 będzie	 żadnej	 wojny”,	 lecz	 po	 ogłoszeniu	 przez	 parlament	 Republiki	 niepodległości
Serbowie	niemal	natychmiast	rozpoczęli	działania	wojenne	w	Bośni.
Pierwsze	osiemnaście	przerażających	miesięcy	 tej	wojny	opisałem	w	książce	zatytułowanej	Seasons

in	 Hell	 [Pory	 roku	 w	 piekle]	 (1994);	 niniejsza	 książka	 dotyczy	 końca	 wojny,	 jej	 następstw
i	nierozwiązanych	problemów.	Wystarczy	powiedzieć,	że	początek	wojny	oznaczał	również	rozpoczęcie
bezlitosnych	 i	 starannie	przygotowanych	przez	Serbów	pogromów.	W	ciągu	kilku	wiosennych	miesięcy
1992	 roku	 miasta	 położone	 wzdłuż	 doliny	 Driny	 –	 głównie	 Zvornik,	 Višegrad	 i	 Foča	 –	 zostały
pozbawione	muzułmańskich	mieszkańców.	Tysiące	Muzułmanów	 zamordowano	 –	 zamykano	w	 domach
i	palono	żywcem	lub	zabijano	na	mostach	–	a	dziesiątki	tysięcy	wysiedlono	lub	zmuszono	do	ucieczki,	by
stali	się	wygnańcami	we	własnym	kraju.	To	samo	działo	się	na	wschód	od	Sarajewa,	w	regionie	zwanym
Romanija	 wokół	 miasta	 Vlasenica	 i	 wzdłuż	 północnego	 brzegu	 Sany.	 Położone	 na	 północy	 miasta
Bijeljina	i	Brčko	zostały	oczyszczone	z	nie-Serbów,	których	zabito	lub	wygnano.	Karadžić	wszystkie	te
działania	określał	 terminem	„czystki	etniczne”.	Stolica	została	otoczona,	a	dowódca	wojsk	bośniackich
Serbów,	 kierujący	 oblężeniem	 generał	 Ratko	 Mladić,	 polecił	 swoim	 artylerzystom,	 by	 doprowadzili
mieszkańców	 miasta	 „na	 skraj	 szaleństwa”.	 W	 Hercegowinie	 bombardowano	 Mostar,	 choć



kontrofensywa,	będąca	owocem	krótkotrwałego	sojuszu	Muzułmanów	z	Chorwatami,	odepchnęła	wojska
serbskie.	W	 rejonie	 bośniackiej	 Krajiny	 oraz	w	 okolicach	 Banja	 Luki	 i	 Prijedoru	 palono	 chorwackie
i	 muzułmańskie	 wsie	 i	 miasteczka	 oraz	 tworzono	 obozy.	 Opór	 stawiał	 tylko	 otoczony	 region	 wokół
Bihacia.	Właśnie	do	tego	wojennego	zakątka	trafiłem	po	odkryciu	obozów	Omarska	i	Trnopolje.
Przeciwnicy	 Serbów	 dysponowali	 nieporównywalnie	 mniejszą	 siłą	 ognia,	 a	 przy	 tym	 należeli	 do

różnych	 grup	 etnicznych;	 mało	 kto	 wie,	 że	 na	 początku	 wojny	 wielu	 Serbów,	 szczególnie	 z	 Tuzli
i	 Sarajewa,	 walczyło	 przeciwko	 pogromom	 dokonywanym	 w	 ich	 imieniu.	 Byli	 przeciwni	 podziałom
według	klucza	wyznaniowego	i	lojalni	wobec	rządu,	stojącego	teoretycznie	po	stronie	Muzułmanów	–	za
co	 zostali	 później	 z	 oburzeniem	 odrzuceni	 przez	 polityczne	 przywództwo	 tychże	 Muzułmanów,	 gdy
w	miarę	rozwoju	wydarzeń	strona	rządowa	również	poszła	w	kierunku	fanatyzmu	wyznaniowego.	Wielu
Chorwatów	przyjęło	taką	samą	postawę.
Do	 końca	 1992	 roku	 walki	 i	 czystki	 etniczne	 pochłonęły	 trudną	 do	 oszacowania	 liczbę	 ofiar

śmiertelnych	–	prawdopodobnie	było	 ich	około	 siedemdziesięciu	 tysięcy	–	a	nim	skończyła	 się	wojna,
w	 masowych	 grobach	 spoczęły	 zwłoki	 kolejnych	 trzydziestu	 tysięcy	 zamordowanych.	 W	 1992	 roku
wysiedlono	też	ponad	milion	osób,	potem	liczba	ta	wzrosła	o	następny	milion.	W	utworzonych	specjalnie
w	 tym	 celu	 obozach	 Serbowie	 systematycznie	 i	 masowo	 gwałcili	 młode	 dziewczęta	 i	 kobiety	 –
szczególnie	złą	sławą	okryły	się	takie	obozy	w	Višegradzie,	Fočy	i	w	podmiejskiej	dzielnicy	Sarajewa,
Vogošci.	Miejscowości	otoczone	przez	Serbów	były	bombardowane	przez	ich	artylerię.	Kobiety,	dzieci
i	starcy	kryli	się	w	piwnicach,	przeżywając	na	jawie	koszmar,	który	ziścił	się	w	miejscowości	Goražde,
w	Bihaciu,	Cerskiej,	Žepie	i	miejscu	haniebnej	masakry	dokonanej	pod	koniec	wojny	–	Srebrenicy.
Odzew	 –	 a	 właściwie	 jego	 brak	 –	 tak	 zwanej	 społeczności	 międzynarodowej	 był	 szokujący.	 ONZ

natychmiast	wprowadziła	embargo	na	dostawy	broni	dla	wszystkich	stron,	jak	to	nazywała,	„konfliktu”,
co	oznaczało	w	praktyce,	że	Serbowie	mieli	do	dyspozycji	czwartą	co	do	wielkości	armię	w	Europie,
podczas	gdy	siły	ich	przeciwników	składały	się	z	gromadzonych	naprędce	oddziałów	rządowej	milicji.
Brytyjski	 dyplomata	 David	 Owen	 mówił	 o	 potrzebie	 „równych	 szans”	 w	 sytuacji,	 gdy	 agresor	 już
w	 punkcie	 wyjścia	 miał	 olbrzymią	 przewagę	 nad	 swoją	 ofiarą:	 pamiętam	 żołnierzy	 w	 ostrzeliwanym
Bihaciu,	 którzy	 idąc	 na	 front,	 pobierali	 za	 pokwitowaniem	 pojedyncze	 kule.	 W	 czerwcu	 Rada
Bezpieczeństwa	 ONZ	 poleciła	 swoim	 wojskom	 zająć	 lotnisko	 w	 Sarajewie.	 Po	 raz	 pierwszy
interweniowali	 wówczas	 żołnierze	 oddziałów,	 które	 później	 przyjęły	 nazwę	 UNPROFOR	 i	 zostały
upoważnione	do	niesienia	pomocy.
Wydawało	 się,	 że	 przepychanki	 dotyczące	 interwencji	 wojskowej	 wreszcie	 się	 zakończą,	 gdy	 po

odkryciu	 obozów	 koncentracyjnych	 ówczesny	 prezydent	USA 	 George	H.	W.	Bush	 oznajmił,	 że	 Zachód
zrobi	 „wszystko,	 co	 konieczne”,	 by	 „naprawdę	 zakończyć	 ten	 koszmar”	 –	 ale	 potem	 zrobił	 bardzo
niewiele.	 Premier	 Wielkiej	 Brytanii	 przynajmniej	 oświadczył	 wprost,	 że	 interwencja	 wojskowa	 nie
wchodzi	w	grę,	pokładając	jednocześnie	nadzieję	w	konferencji	pokojowej,	która	odbyła	się	w	sierpniu
1992	 roku	 w	 Londynie.	 Karadžić	 obiecał	 wówczas	 wycofać	 swoje	 wojska	 spod	 Sarajewa,	 Bihacia,
miejscowości	Goražde	i	innych	oblężonych	miast.	John	Major	mu	uwierzył	i	uznał	konferencję	za	sukces.
W	rzeczywistości	nic	się	nie	zmieniło.
Tak	 przygotowano	 grunt	 pod	 trzy	 krwawe	 lata	 przyzwolenia	 na	 serbskie	 pogromy	 –	 przyzwolenia

wynikającego	 z	 pychy,	 bezsilności,	 patosu	 i	 cynizmu	 oraz	 upartego	 zrównywania	 wszystkich	 stron
uczestniczących	 w	 ludobójstwie	 jako	 rzekomo	 równorzędnych	 przeciwników	 w	 regionie,	 który



dyplomaci	postrzegali	przez	pryzmat	„zadawnionych	animozji	etnicznych”.	Błędy	i	zaniedbania	były	zbyt
liczne	 i	 bezduszne,	 by	 szczegółowo	 je	 tu	 opisywać,	 ale	 jako	 naoczni	 świadkowie	 tych	 tragicznych
wydarzeń	zawsze	byliśmy	świadomi,	że	to	Francuzi	i	Brytyjczycy	przy	każdej	okazji	wspierali	politykę
wyrachowanej	 neutralności.	 To	 właśnie	 oni	 propagowali	 doktrynę	 „moralnej	 równoważności”:	 nie
można	 obarczać	 winą	 żadnej	 ze	 stron,	 dlatego	 też	 nie	 ma	 podstaw	 do	 interwencji.	 Takie	 podejście
zachęcało	do	zbrodniczej	działalności	i	pozwalało	ją	kontynuować	przez	długie	trzy	lata,	a	konsekwencje
tej	samej	doktryny	w	odniesieniu	do	trudnego	„pokoju”	są	głównym	tematem	tej	książki.	W	wyśmienitej
publikacji	Unfinest	Hour	 [Najgorsza	godzina]	 (2001)	historyk	z	Cambridge	Brendan	Simms	zagląda	za
kulisy	brytyjskiej	dyplomacji	i	pokazuje,	jak	tworzono	i	wprowadzano	w	życie	politykę	ustępstw,	której
głównymi	 twórcami	 byli:	 brytyjski	 minister	 spraw	 zagranicznych	 Douglas	 Hurd,	 minister	 obrony
Malcolm	 Rifkind	 oraz	 Pauline	 Neville-Jones,	 dyrektor	 polityczny	 w	 Biurze	 Spraw	 Zagranicznych,
powiązana	 też	z	wywiadem.	Wymienieni	powyżej	politycy	nie	 tylko	sprzeciwiali	się	 interwencji,	która
powstrzymałaby	masakrę,	 ale	w	 istocie	nie	pozwalali,	by	 interweniował	ktokolwiek	 inny.	„Na	każdym
etapie	możliwe	 było	 podjęcie	 skutecznych	 działań	 –	 powiedział	 polski	 premier	 Tadeusz	Mazowiecki,
również	zaangażowany	w	sprawy	Bośni.	–	 [Hurd]	stanął	 im	na	przeszkodzie”.	Masakra	w	Bośni,	pisał
Simms,	„stała	się	zbrodnią	bez	sprawcy,	w	której	wszyscy	byli	ofiarami	i	wszyscy	byli	mniej	lub	bardziej
winni”.	 Simms	 przypomina,	 że	 w	 pewnym	 momencie	 Hurd	 zamknął	 granice	 Wielkiej	 Brytanii	 dla
uchodźców,	 twierdząc,	 że	 „cywile	 mają	 wpływ	 na	 walczących.	 Ich	 interesy	 wywierają	 nacisk	 na
zwaśnione	 strony	 i	 skłaniają	 ich	 do	 szukania	 pokojowych	 rozwiązań”.	 Nick	 Cohen,	 który	 recenzował
książkę	Simmsa	dla	dziennika	„The	Observer”,	pisał:	 „Trzeba	przeczytać	 tę	 skandaliczną	argumentację
kilka	razy,	by	uświadomić	sobie,	że	Hurd	odmawiał	schronienia	ofiarom	Serbów	(i	swojej	dyplomacji),
chcąc	za	pomocą	ich	cierpień	zmusić	Bośniaków	do	układania	się	ze	sprawcami	czystek	etnicznych”3.
Przyczyny	 przyjęcia	 takiej	 właśnie	 postawy	 pozostają	 w	 sferze	 domysłów,	 a	 jej	 skomplikowane

uwarunkowania	 nie	 należą	 do	materii	 tej	 książki.	 Z	 pewnością	 istotne	 znaczenie	ma	 pielęgnowane	 od
wieków	 w	 brytyjskiej	 dyplomacji	 przekonanie,	 że	 najlepszą	 gwarancją	 „stabilności”	 jest	 wspieranie
największego	 despoty	 w	 regionie;	 równie	 ważne	 są	 także	 historyczne	 więzi	 z	 Serbią,	 której	 interesy
Brytyjczycy	 utożsamiają	 ze	 „stabilnością”.	 Kolejną	 kwestią	 jest	 oczywiście	 historia	 ustępstw	 wobec
tyranów.	 Przypuszczam,	 że	 w	 grę	 wchodził	 również	 zwykły	 snobizm,	 przeświadczenie,	 że	 Serbię
reprezentują	 w	 negocjacjach	 „prawdziwi”	 politycy	 i	 żołnierze;	 ludzie	 w	 garniturach	 pracujący
w	 ambasadach	 z	 prawdziwego	 zdarzenia,	 jak	 ta	 w	 Belgradzie,	 a	 nie	 w	 przeciągach	 sarajewskich
korytarzy,	 generałowie	 w	 imponujących	 mundurach	 zdobionych	 galonami,	 a	 nie	 jacyś	 obszarpani
partyzanci.	To	z	kolei	wiązało	się	z	uświęconym	tradycją	podejściem	(i	psychozą)	brytyjskiej	dyplomacji
kolonialnej,	które	można	by	nazwać	„wyparciem	ze	świadomości	istnienia	ofiar”.	Brytyjska	wrażliwość
dyplomatyczna	wolała	mieć	do	czynienia	ze	smagłym	serbskim	żołnierzem	niż	wyrzuconą	ze	swego	domu,
zgiętą	wpół	 kobietą	 z	 chustą	 na	 głowie.	Może	wydawać	 się	 to	mało	 prawdopodobne,	 ale	 tak	właśnie
było:	Bośniacy	i	ich	przedstawiciele	postrzegani	byli	jako	„marudy”.
Gdy	 Brytyjczyk	 David	 Owen	 i	 Amerykanin	 Cyrus	 Vance	 zostali	 specjalnymi	 wysłannikami	 Unii

Europejskiej	 do	 Bośni,	 rozpoczęła	 się	 okrutna	 wojna	 „na	 boku”,	 podczas	 której	 bośniaccy	 Chorwaci
próbowali	 oczyścić	 etnicznie	 proklamowane	 rok	 wcześniej	 państewko	 nazywane	 „Herceg-Bośnią”
i	zwrócili	 się	przeciwko	swym	niegdysiejszym	boszniackim	sprzymierzeńcom,	zapędzając	mężczyzn	do
obozów,	 a	 kobiety	 i	 dzieci	 do	 oblężonej	 wschodniej	 części	 Mostaru.	 Znaczna	 część	 tych	 działań



pozostawała	w	zgodzie	z	tak	zwanym	planem	Vance’a–Owena,	zakładającym	trójstronny	podział	Bośni	na
kantony.	 Plan	 ów	 przydzielał	 Chorwatom	 tak	 rozległe	 tereny,	 że	 skłonił	 ich	 do	 podjęcia	 ofensyw	 na
terytoriach,	 o	 których	 wcześniej	 nawet	 nie	 marzyli.	 „Dziwny	 to	 plan	 pokojowy,	 który	 prowokuje
wojnę”	–	powiedział	mój	przyjaciel	Emir	Tica,	„ptaszek”	z	górskiej	drogi.
Przez	 cały	 ten	 okres	 dyplomaci,	 którzy	 później	 domagali	 się	 aresztowania	 Karadžicia	 i	 jego

odpowiednika	 w	 wojsku,	 generała	 Ratka	 Mladicia,	 jako	 zbrodniarzy	 wojennych,	 ściskali	 dłonie	 obu
polityków,	chętni,	by	zawierać	z	nimi	układy.	Karadžicia	w	salonach	w	Londynie,	Paryżu	i	Atenach	witali
przywódcy	 ONZ	 oraz	 szare	 eminencje	 brytyjskiej	 dyplomacji.	 Amerykański	 generał	 Wesley	 Clark
obdarował	 generała	 Mladicia	 pistoletem	 i	 czapką	 wojskową.	 Brytyjski	 bohater	 Irlandii	 Północnej,
generał	 sir	Michael	 Rose,	 traktował	Mladicia	 z	 serdecznością	 zarezerwowaną	 dla	 ludzi	 o	 podobnym
statusie.	 I	 nie	 było	 chyba	 lepszej	 ilustracji	 tych	 trzech	 lat	 dyplomacji	 w	 Bośni	 niż	 obiad	 złożony
z	pieczonego	prosięcia	 i	 jagnięciny,	którymi	raczyli	się	generał	Bernard	Janvier,	dowódca	UNPROFOR,
oraz	generał	Ratko	Mladić	trzy	dni	przed	zorganizowaną	przez	Mladicia	masakrą	ośmiu	tysięcy	mężczyzn
i	 chłopców	 w	 Srebrenicy	 –	 największą	 pojedynczą	 zbrodnią	 ludobójstwa	 w	 Europie	 od	 czasów
Holokaustu.	 Samoloty,	 które	 wystartowały	 już	 z	 lotnisk,	 by	 zapobiec	 tej	 tragedii,	 na	 rozkaz	 Janviera,
zgodnie	 z	 obietnicą	 złożoną	 Mladiciowi	 podczas	 lunchu,	 zostały	 zawrócone.	 Holenderscy	 żołnierze,
którzy	mieli	bronić	ludzi	przebywających	w	Srebrenicy,	ogłoszonej	przez	ONZ	„strefą	bezpieczeństwa”,
przegnali	 cywilów	 szukających	 tam	 schronienia	 i	 przyglądali	 się	 bezczynnie,	 jak	 oprawcy	 Mladicia
oddzielają	 kobiety	 od	 mężczyzn,	 choć	 zapewne	 doskonale	 wiedzieli,	 jaki	 los	 czeka	 tych	 ostatnich.
Wkrótce	po	masakrze	w	Srebrenicy	generał	Janvier	powiedział	mi	w	Zagrzebiu,	że	uważa	jej	sprawcę,
generała	Mladicia,	za	„profesjonalistę,	który	robi	wszystko,	co	w	jego	mocy,	by	chronić	swoich	ludzi”.
Pieczoną	jagnięcinę	generała	Janviera	dzieliły	od	pól	zagłady	generała	Mladicia	zaledwie	trzy	dni,	te	trzy
dni	są	jednak	ucieleśnieniem	trzech	długich	lat	wojny	w	Bośni.
Nim	doszło	do	masakry,	 losy	wojny	już	się	odwracały.	Brygady	bośniackich	wojsk,	złożone	głównie

z	 wygnańców	 z	 terenów	 zniszczonych	 przez	 Serbów,	 skutecznie	 walczyły	 o	 powrót	 do	 domu.	 Stany
Zjednoczone	 latem	 1995	 roku	 wspomogły	 chorwacką	 ofensywę,	 która	 wypchnęła	 siły	 serbskie
z	chorwackiej	Krajiny.	Nowa	sekretarz	stanu	USA ,	Madeleine	Albright,	praktycznie	odsunęła	od	działań
bezradną	ONZ	i	doprowadziła	do	ataków	powietrznych	NATO 	na	wojska	Serbów.	Chorwacka	ofensywa
z	 zachodu	 przerwała	 w	 końcu	 oblężenie	 Bihacia,	 spiesząc	 z	 pomocą	 okrążonym	 tam	 żołnierzom
i	 otwierając	 zachodni	 front	 dla	 zjednoczonych	 sił	 chorwacko-bośniackich,	 które	 ruszyły	 w	 stronę
Prijedoru	i	położonych	w	tym	regionie	obozów	koncentracyjnych.	Ta	ofensywa	połączyła	się	z	natarciem
17.	 Krajińskiej	 Brygady,	 złożonej	 w	 dużej	 części	 z	 byłych	 więźniów	 obozów,	 wypierając	 Serbów
z	centralnej	Bośni	w	stronę	Prijedoru.
Powstrzymał	ich	jednak	asystent	sekretarza	stanu	USA 	do	spraw	europejskich	i	kanadyjskich,	Richard

Holbrooke,	 który	 prowadził	 wcześniej	 negocjacje	 z	 Miloševiciem	 i	 Tuđmanem,	 zawierając	 w	 końcu
układ	dotyczący	podziału	Bośni.	Holbrooke	pisze	w	swoich	wspomnieniach,	że	zachęcał 	Chorwatów
do	 przejęcia	 Prijedoru,	wyznaczył	 jednak	 nieprzekraczalną	 granicę	 przy	Banja	Luce,	 oświadczając,	 że
tutaj	 pali	 się	 „czerwone,	 czerwone,	 czerwone	 światło”	 dla	 nacierających	 wojsk	 chorwackich
i	 bośniackich4.	 Prezydent	 Izetbegović,	 którego	 horyzonty	 myślowe	 rzadko	 sięgały	 poza	 Sarajewo,
zaakceptował	to.	Co	ciekawe,	jego	generałowie	nie	protestowali.	Koniec	wojny	był	już	w	zasięgu	ręki,
a	 zwycięstwo	Bośniaków	więcej	 niż	 prawdopodobne,	 lecz	 ofensywa	 została	 nagle	 powstrzymana,	 gdy



armia	bośniacka	dotarła	właśnie	do	Prijedoru	i	okolicznych	obozów.
Priorytetem	Amerykanów	było	zakończenie	wojny	za	wszelką	cenę,	dlatego	też	w	grudniu	1995	roku

podpisano	porozumienie	pokojowe	z	Dayton	w	stanie	Ohio.	Układ	podpisany	przez	prezydentów	Serbii,
Chorwacji	 i	 Bośni	 –	 przy	 wsparciu	 Karadžicia	 oraz	 przywódcy	 separatystycznego	 ruchu	 bośniackich
Chorwatów	Mate	Bobana	–	dzielił	Bośnię	mniej	więcej	wzdłuż	linii	frontów	powstałych	podczas	wojny,
uwzględniając	 przy	 tym	 część	 terytoriów	 zajętych	 podczas	wspólnej	 bośniacko-chorwackiej	 ofensywy
w	1995	roku,	choć	nie	dotyczyło	to	Prijedoru.	Kraj	miał	się	składać	z	dwóch	„jednostek	państwowych”:
Federacji,	 zamieszkiwanej	 wspólnie	 przez	 Chorwatów	 i	 Boszniaków,	 oraz	 Republiki	 Serbskiej,	 co
dawało	Karadžiciowi	czterdzieści	dziewięć	procent	terytorium,	niemal	cały	obszar,	z	którego	pozbył	się
ludności	o	odmiennej	przynależności	etnicznej.	Rzadko	w	historii	Europy	zdarzało	się,	by	masowe	mordy
zostały	tak	hojnie	nagrodzone	przy	stole	negocjacyjnym.
Podstawą	zachodniej	doktryny	„moralnej	równoważności”	–	odpowiadającej	takiej	wersji	historii	tej

wojny,	 jaką	przedstawiają	bośniaccy	Serbowie	–	 jest	 twierdzenie,	że	wszystkie	 strony	dopuszczały	się
takich	samych	zbrodni	i	okropieństw.	Z	pewnością	prawdą	jest,	że	zginęły	tysiące	Serbów,	choć	zwykle
ginęli	 oni	 w	walce.	 Po	 odkryciu	 Omarskiej,	 gdy	medialny	 szum	 ogarnął	 zarówno	 tamtejszy	 obóz,	 jak
i	 obóz	 Trnopolje,	 postanowiłem	 poważnie	 potraktować	 twierdzenia	 Karadžicia	 i	 przedostałem	 się	 na
tereny	drugiej	strony	konfliktu	–	przez	Węgry,	by	ominąć	linię	frontu	–	gdzie	odkryłem	inny	przerażający
obóz	prowadzony	przez	chorwacko-bośniacką	formację	nazywaną	w	skrócie	HOS	–	Hrvatske	obrambene
snage,	czyli	Chorwackie	Siły	Obronne	–	której	żołnierze	nosili	jednolicie	czarne	mundury.
Gdy	obejrzałem	już	obóz	Dretelj,	 jego	dowódca	major	Hrstić	ostrzegł	mnie	osobiście,	bym	nie	pisał

o	najmroczniejszych	sekretach	tego	miejsca,	bo	–	jak	tłumaczył	–	„dziennikarz	jest	jak	oficer	wywiadu.
Im	mniej	wie,	 tym	dłużej	 żyje”.	Oto,	 co	 było	 tym	najmroczniejszym	 sekretem:	 tłum	Serbek	 siedzących
nieruchomo	na	podłodze	magazynu,	które	wypatrzyliśmy	przez	uchylone	lekko	okno	na	moment	przed	tym,
jak	chorwaccy	strażnicy	wyprosili	nas	z	obozu.	Wraz	z	Maud	Beelman	z	Associated	Press	poszedłem	do
dowództwa	HOS	w	mieście	Ljubuški,	domagając	się	otwarcia	bram	obozu,	 jak	zrobili	 to	 (do	pewnego
stopnia)	 Serbowie	 po	 swojej	 stronie.	 Zabrano	 nas,	 choć	 niechętnie,	 do	 byłych	 koszar	 i	 budynków
gospodarczych	armii	 jugosłowiańskiej	w	Dretelju,	niedaleko	miejscowości	Čapljina.	Gdy	tylko	wszedł
tam	major	Hrstić,	kazano	wszystkim	więźniom	–	byli	to	wyłącznie	mężczyźni	–	stanąć	na	baczność,	a	ci
z	 rezygnacją	 podnieśli	 się	 ze	 swoich	 miejsc.	 Rozmowy	 prowadzono	 wyłącznie	 w	 obecności	 majora,
a	 mężczyźni	 mówili,	 że	 zostali	 aresztowani	 i	 czekają	 na	 wymianę	 za	 jeńców	 z	 drugiej	 strony.
Zaprowadzono	 nas	 również	 do	 punktu	 medycznego,	 w	 którym	 leżeli	 chorzy	 więźniowie,	 czasem	 po
dwóch	w	jednym	łóżku,	brudni	i	wynędzniali.
Jednak	 dopiero	 gdy	 nasza	 wizyta	 dobiegała	 już	 końca,	 a	 my	 odprowadzani	 przez	 uzbrojonych

strażników	zmierzaliśmy	do	wyjścia,	zobaczyliśmy	przez	okno	budynku	położonego	naprzeciwko	męskich
koszar	grupę	kobiet	–	powiedziałbym,	że	było	ich	około	trzydziestu.	Gdy	nasi	gospodarze	to	dostrzegli,
kazali	nam	natychmiast	odjechać	i	nie	mówić	nikomu	o	tym,	co	widzieliśmy.	W	obawie	o	własne	życie
wykonaliśmy	 pierwsze	 polecenie,	 ale	 oczywiście	 nie	 zastosowaliśmy	 się	 do	 drugiego.	 Później,	 dzięki
współpracy	ze	szwedzką	i	norweską	policją,	prowadzącą	śledztwo	w	sprawie	przestępstw	popełnianych
przez	strażników	w	Dretelju,	dowiedziałem	się,	że	bito	 tam	mężczyzn	 i	gwałcono	kobiety.	 (Nic	mi	nie
wiadomo	o	tym,	by	w	Dretelju	zabito	jakichkolwiek	serbskich	więźniów.	Los	sprawił,	że	znalazłem	się
w	tym	obozie	ponownie	w	1993	roku,	gdy	przebywali	tam	boszniaccy	więźniowie	przetrzymywani	przez



swoich	 niedawnych	 sprzymierzeńców	 Chorwatów.	 Zaprowadzono	 nas	 wtedy	 do	 dwóch	 podziemnych
tuneli,	których	nie	widzieliśmy	w	1992	roku	i	w	których	bez	wątpienia	zamordowano	wielu	boszniackich
więźniów).
Gorszy	obóz	prowadzony	przez	bośniacką	stronę	znajdował	się	w	miejscowości	Čelebići,	na	południe

od	Sarajewa,	gdzie	znęcano	się	nad	serbskimi	więźniami	i	mordowano	ich	–	sprawcy	tych	zbrodni	zostali
skazani	w	Hadze,	a	sarajewscy	przywódcy	nigdy	nie	próbowali	ukrywać	winowajców	ani	umniejszać	ich
czynów.	 W	 miarę	 upływu	 kolejnych	 miesięcy	 wojny	 strona	 rządowa,	 która	 początkowo	 uchodziła	 za
reprezentanta	 interesów	 wszystkich	 Bośniaków	 i	 mogła	 liczyć	 na	 wsparcie	 wielu	 serbskich
oraz	 chorwackich	 żołnierzy	 sprzeciwiających	 się	 temu,	 co	 robiono	 w	 ich	 imieniu,	 dryfowała	 coraz
bardziej	w	stronę	wyznaniową	i	coraz	mocniej	podkreślała	swoją	muzułmańską	 tożsamość.	Pod	koniec
1993	 roku	 armia	 bośniacka	 przyjęła	 w	 swe	 szeregi	 oddział	 „El	 mudžahid”	 złożony	 z	 ochotników
z	 Bliskiego	 Wschodu	 i	 Afryki	 Północnej,	 którzy	 postrzegali	 pogrom	 bośniackich	 Muzułmanów
w	 kategoriach	 czysto	 religijnych	 i	 wśród	 których	 znajdowali	 się	 również	 dżihadyści.	 Spotykali	 się
z	różnym	przyjęciem	ze	strony	bośniackich	żołnierzy;	niektórzy	witali	ich	z	radością,	inni	z	pogardą,	co
zależało	 także	od	aktualnej	 sytuacji	bośniackich	Muzułmanów.	Obecnie	 toczy	 się	 spór	o	 to,	do	 jakiego
stopnia	 podlegali	 kontroli	 bośniackiej	 armii	 –	 Trybunał	 w	 Hadze	 uznał,	 że	 nie	 należeli	 do	 hierarchii
wojskowej,	 ale	 prowadzili	 wspólne	 operacje	 i	 ćwiczenia.	 Nikt	 jednak	 nie	 zajmuje	 się	 zbrodniami
popełnionymi	 przez	 zagranicznych	 fundamentalistów	 –	 między	 innymi	 ich	 domniemanym	 udziałem
w	zamordowaniu	sześćdziesięciu	serbskich	żołnierzy	więzionych	w	Sarajewie	w	1995	roku	i	ukryciu	ich
ciał	 oraz	 czynami	 popełnionymi	 wobec	 bośniackich	 Chorwatów	 podczas	 „pobocznej	 wojny”	 tychże
z	 Boszniakami	 w	 centralnej	 Bośni.	 Żaden	 z	 bojowników	 nie	 został	 nigdy	 oskarżony,	 choć	 starsi
oficerowie	 zostali	 oskarżeni	 i	 skazani	 jako	 ich	 przełożeni.	 Dowiedziałem	 się	 po	 wojnie,	 że	 oddziały
mudżahedinów	 wydały	 przeciwko	 mnie	 fatwę,	 uznawszy	 mnie	 za	 niepożądanego	 niewiernego,	 który
pozornie	sprzyjał	bośniackiej	sprawie.
Nie	 może	 być	 jednak	 żadnych	 wątpliwości	 co	 do	 tego,	 która	 „strona”	 (choć	 nie	 jest	 to	 właściwe

słowo)	 jako	 pierwsza	 użyła	 przemocy	 ani	 która	 poniosła	 większe	 straty.	 Wbrew	 temu,	 co	 mówią
bośniaccy	 Serbowie	 i	 ich	 zwolennicy	 na	 Zachodzie,	 stwierdzono	 jednoznacznie	 –	 i	 dowiedziono	 na
podstawie	 zawartości	masowych	grobów	–	 że	 ogromną	większość	 z	 siedemdziesięciu	 tysięcy	 zabitych
i	trzydziestu	tysięcy	pod	koniec	wojny	w	1995	roku	nadal	uważanych	za	zaginionych	stanowili	Boszniacy.
Najdokładniejsze	 dane	 statystyczne	 dotyczące	 tej	 kwestii	 zostały	 zaprezentowane	 podczas	 berlińskiej
konferencji	w	 lutym	2010	 roku	przez	dwoje	polskich	badaczy:	 Jana	Zwierzchowskiego	 i	Ewę	Tabeau.
Dane	 te	 powstały	 w	 oparciu	 o	 spis	 ludności	 z	 1991	 roku	 oraz	 informacje	 udostępnione	 przez
Międzynarodowy	 Trybunał	 Karny	 w	 Hadze,	 Międzynarodową	 Komisję	 do	 spraw	 Osób	 Zaginionych,
Międzynarodowy	 Komitet	 Czerwonego	 Krzyża	 oraz	 Centrum	 Badań	 i	 Dokumentacji	 w	 Sarajewie
(bośniacką	instytucję	krytykowaną	zarówno	przez	stronę	boszniacką,	jak	i	serbską	–	Boszniacy	uznali,	że
liczba	 ofiar	 podana	 przez	 Centrum	 jest	 zaniżona,	 a	 Serbowie	 uznali	 ją	 za	 zawyżoną).	 Zwierzchowski
i	Tabeau	obliczyli,	że	wśród	104	733	osób	zabitych	w	czasie	wojny	znajdowało	się	68	101	Boszniaków,
22	 779	 Serbów,	 8858	 Chorwatów	 oraz	 4995	 ofiar	 innej	 narodowości	 (Węgrów,	 Cyganów,	 osób
pochodzących	 z	 Sandžaku	 i	 tak	 dalej),	 a	 zatem	 65	 procent	 ofiar	 stanowili	 Boszniacy,	 21,7	 procent
Serbowie	 i	8,5	procent	Chorwaci.	Autorzy	badania	dodają,	 że	„wśród	cywilów	w	przypadku	obu	płci
więcej	ofiar	ponieśli	Muzułmanie”	–	73,9	procent	ofiar	wśród	kobiet	cywilów	to	Boszniaczki.



Po	wojnie	miało	miejsce	wydarzenie,	 które	można	 uznać	 za	 doskonały	 epilog	 dla	międzynarodowej
doktryny	 „moralnej	 równoważności”.	 Hurd	 po	 odejściu	 ze	 stanowiska	 ministra	 spraw	 zagranicznych
w	październiku	1995	roku,	gdy	w	byłej	Jugosławii	wciąż	toczyła	się	wojna,	wraz	z	Pauline	Neville-Jones
zostali	 zatrudnieni	 –	 za	 sowite	 wynagrodzenie	 –	 przez	 bank	 NatWest	 Markets.	 Jednym	 z	 pierwszych
zadań,	jakie	wykonali	dla	tej	firmy	w	1996	roku,	była	wizyta	u	prezydenta	Slobodana	Miloševicia	na,	jak
to	opisano,	„dyskretnym	śniadaniu”.	Spotkanie	 to	miało	zapewnić	NatWest	pośrednictwo	w	częściowej
prywatyzacji	 serbskich	 sieci	 telekomunikacyjnych.	 Hurd	 stał	 się	 potem	 znakomitością	 consultingu
dyplomatycznego	 i	 korporacyjnego,	 Neville-Jones	 została	 członkinią	 Izby	 Lordów	 i	 jedną
z	 najważniejszych	 postaci	 brytyjskiej	 Partii	 Konserwatywnej,	 podczas	 gdy	 ich	 znajomy	 i	 partner
w	interesach	Milošević	został	wkrótce	oskarżony	o	ludobójstwo5.
(W	 tym	miejscu	 należy	 zauważyć,	 że	 interwencja	w	Bośni	 została	 potem	wykorzystana	 przez	 Stany

Zjednoczone	 i	 Wielką	 Brytanię	 jako	 precedens	 usprawiedliwiający	 podobne	 operacje,	 szczególnie
w	 Iraku.	 Moim	 zdaniem	 było	 to	 oczywiste	 nadużycie,	 jako	 że	 przyczyny	 ataku	 na	 Irak	 nie	 miały	 nic
wspólnego	 z	 powodami	 podjęcia	 działań,	 które	 służyły	 ochronie	 Bośni	 i	 niewinnych	 ofiar	 zbrodni
dokonywanych	na	jej	terenie).
Walki	 w	 Bośni	 dobiegły	 końca,	 ale	 wojna	 trwała	 nadal,	 szczególnie	 dla	 tych,	 którzy	 przeżyli,	 ale

zostali	 wypędzeni	 z	 własnych	 domów,	 oraz	 tych,	 których	 ojczyzna	 znalazła	 się	 pod	 kontrolą	 Serbów.
Wielu	z	nich	to	byli	więźniowie	obozów	koncentracyjnych	i	ich	rodziny,	o	których	będzie	mowa	dalej.

Na	początku	swego	wstrząsającego	opowiadania	Człowiek	tłumu	Edgar	Allan	Poe	napisał:
Słusznie	powiedziano	o	pewnej	książce	niemieckiej:	es	lässt	sich	nicht	lesen	–	nie	daje	się	czytać.	Bywają	tajemnice,	które	nie	dają	się
wypowiedzieć.	Ludzie	konają	nocami	w	swych	łożach,	ściskając	dłonie	upiornych	spowiedników	i	patrząc	im	żałośnie	w	oczy	–	konają
z	 rozpaczą	w	 sercu	 i	 zdławionym	gardłem	 z	 powodu	 tajemnic,	 które	 nie	 znoszą,	 aby	 je	wyjawiano.	Zdarza	 się,	 niestety,	 że	 sumienie
ludzkie	 dźwiga	 tak	 ciężkie	 brzemię	 okropności,	 iż	 może	 pozbyć	 się	 go	 tylko	 w	 grobie.	 Stąd	 to	 istota	 wszelkiej	 zbrodni	 pozostaje
w	ukryciu6.

Uważam,	 że	 okropności	 i	 okrucieństwa,	 jakich	 doświadczyli	 więźniowie	 obozu	 koncentracyjnego
Omarska,	 którego	 w	 głównej	 mierze	 dotyczy	 niniejsza	 książka,	 nie	 „dają	 się	 wypowiedzieć”	 tak
szczegółowo,	jak	można	by	to	zrobić.	Jak	tłumaczyli	wielcy	pisarze	Holokaustu	w	swoich	arcydziełach:
słowa,	 podobnie	 jak	 umysły,	 mają	 swoje	 ograniczenia.	 Tym,	 co	 daje	 się	 opowiedzieć,	 są	 losy	 ludzi,
którzy	przetrwali	rzeczy	wykraczające	poza	wszelkie	możliwości	opisu.
Jest	 to	 więc	 książka	 o	 ludziach,	 którzy	 przeżyli	 różne	 rzeczy	 w	 Omarskiej	 i	 innych	 miejscach	 –

Keratermie,	 Trnopolju,	 Višegradzie,	 Srebrenicy	 –	 ale	 nie	 o	 tych	 rzeczach.	 Dotyczy	 to	 szczególnie
gwałtów	na	kobietach	w	Omarskiej,	które	zrelacjonowano	podczas	pewnej	rozprawy	w	Nowym	Jorku	aż
nazbyt	 szczegółowo	 i	 plastycznie,	 a	 których	 ja	 nie	 zamierzam	 tu	 opisywać.	Nie	 będę	 też	 bez	 potrzeby
rozwodzić	 się	nad	 innymi	okropieństwami	obozów,	które	omawiano	przez	wiele	 lat	 przed	Trybunałem
w	 Hadze.	 Jednak	 w	 przypadku	 pewnego	 wydarzenia	 w	 Omarskiej,	 w	 którym	 brał	 udział	 mężczyzna
o	 nazwisku	 Karabašić,	 zaprzeczę	 Poemu	 i	 zaszokuję	 czytelnika	 z	 powodu,	 który	 stanie	 się	 jasny
w	końcowej	części	książki.	Będę	również	odnosił	się	do	konkretnych	zbrodni	–	nie	wdając	się	w	zbędne
szczegóły	–	tam,	gdzie	wymaga	tego	opowieść,	zarówno	dlatego,	że	stanowią	one	materię	wojny,	jak	i	ze
względu	 na	 argumenty	 powtarzane	 z	 uporem	 przez	 bośniackich	 Serbów	 sądzonych	 w	 Hadze,	 w	 tym
samego	Radovana	Karadžicia,	oraz	przez	sprzymierzonych	z	nimi	„intelektualistów”	na	Zachodzie,	którzy
zaprzeczają	 istnieniu	 obozów	 i	 co	 za	 tym	 idzie	 –	 dokonywanym	 w	 nich	 zbrodniom.	 Nie	 dało	 się



oczywiście	 całkiem	uniknąć	 przytoczenia	 relacji	więźniów	obozów	z	 tego,	 czego	byli	 świadkami,	 nikt
jednak	nie	będzie	się	skupiał	na	okropieństwach	obozów.	„Istnieje	cała	masa	dowodów	tak	szokujących,
że	 niemal	 pornograficznych”	 –	 mówi	 Edin	 Ramulić,	 który	 stracił	 w	 Keratermie	 ojca	 i	 wciąż	 szuka
szczątków	swojego	brata.
Staram	się	w	miarę	możliwości	nie	nazywać	 tych	 ludzi	„ofiarami”.	Oczywiście	byli	ofiarami,	ale	 to

ich	nie	definiuje,	nie	mówi	o	 tym,	kim	są	 teraz.	Zostali	 naznaczeni	 cierpieniem	w	 różnym	stopniu	 i	 na
różne	sposoby,	ale	przetrwali.	Teraz	śmieją	się	równie	chętnie,	jak	płaczą,	ułożyli	sobie	życie	od	nowa,
wielu	 z	 nich	 odbudowało	 spalone	 domy.	 Mieli	 zniknąć	 z	 powierzchni	 ziemi,	 na	 której	 się	 urodzili
i	 dorastali,	 określanej	 przez	 Bośniaków	 z	 Krajiny	 słowem	 toprak;	 mordowano	 ich	 lub	 deportowano.
Wrócili	jednak	na	toprak,	choć	muszą	tu	teraz	żyć	pod	sztandarem	i	rządami	swoich	serbskich	oprawców.
Tak	nie	postępują	ofiary,	 lecz	 ludzie,	którzy	potrafią	przetrwać	na	przekór	najgorszym	przeciwnościom
losu.	 Sporo	 się	 pisze	 i	mówi	 o	 technikach	 przetrwania,	 przekonałem	 się	 jednak,	 że	 istnieje	 tyle	 samo
technik,	co	 ludzi	walczących	o	przetrwanie.	Przekonałem	się	również,	że	popularne	powiedzenie	„czas
leczy	rany”	jest	kłamstwem.

„Rozrachunek”	 to	 słowo	 twarde	 i	 groźne.	Uniwersalny	 słownik	 języka	 polskiego	 definiuje	 je	 między
innymi	 jako:	„podsumowanie	własnych	dokonań,	działań	 […],	krytyczna	analiza	doświadczeń,	przeżyć,
postaw	 […]”.	 Inne	 znaczenie	 tego	 pojęcia	 jest	 jeszcze	 sroższe:	 „rewanż	 za	 wyrządzoną	 krzywdę,
rozprawienie	 się	 z	 kimś;	 porachunek”.	 W	 Bośni	 rozrachunek	 łączy	 w	 sobie	 wszystkie	 te	 znaczenia.
Oznacza	konfrontację	z	tym,	co	się	wydarzyło,	podszytą	zakłopotaniem	i	niepokojem,	bolesne	spotkanie
z	 prawdą.	 To	 akceptacja	 tego,	 co	 się	 stało,	wezwanie	 do	 rozliczenia.	Dla	 zbrodniarza	 rozrachunek	 to
spojrzenie	 w	 lustro,	 przyznanie	 się	 do	 winy	 i	 pełna	 szczerość	 wobec	 samego	 siebie.	 To	 sposób	 na
samowyzwolenie,	 osiągnięte	 przez	 zdarcie	 maski	 usprawiedliwienia	 dla	 zbrodni	 i	 naprawę
wyrządzonych	 krzywd.	 Taki	 krok	 wymaga	 całkowitej	 otwartości	 i	 przeprosin	 (nie	 chodzi	 jednak
o	płaszczenie	się	przed	skrzywdzonymi;	to	byłaby	jedynie	namiastka	prawdziwego	rozrachunku).	Z	kolei
w	 przypadku	 pokrzywdzonych	 rozrachunek	 uwalnia	 od	 brzemienia	 historii,	 otwiera	 drogę	 do
potencjalnego	–	choć	nie	nieuniknionego	–	pojednania	i	porozumienia.	Rozrachunek	oddaje	ofierze	część
tego,	 co	 zostało	 jej	 odebrane;	 oczywiście	 wyklucza	 to	 zmarłych,	 ale	 rozrachunek	 może	 sprawić,	 że
poprzez	uznanie	tego,	co	się	wydarzyło,	ich	śmierć	otrzyma	nazwę	i	miejsce	w	historii.	Może	przywrócić
znaczenie	 zaginionym.	 Jedno	 jest	 jednak	 pewne:	 bez	 rozrachunku	 nie	 ma	 mowy	 o	 pojednaniu
i	zrozumieniu	ani	o	czymkolwiek,	co	można	byłoby	nazwać	pokojem.
Historia,	która	została	rozliczona,	może	się	rozwijać,	pozwala	zarówno	ofiarom,	jak	i	tym,	w	których

imieniu	 popełniano	 zbrodnie,	 ustosunkować	 się	 do	 samej	 przemocy	 i	 do	 siebie	 nawzajem.	 Używając
oczywistego,	 choć	 ekstremalnego	 przykładu,	 można	 powiedzieć,	 że	 Niemcy	 dokonały	 rozrachunku
z	Holokaustem,	którego	echem	była	masakra	w	Bośni.	To	nie	Żydzi	zbudowali	muzea	w	Dachau	i	pomniki
w	Berlinie	 –	 zrobili	 to	Niemcy.	Z	 tego	 rozliczenia	wyrosły	demokratyczne	 i	 oświecone	Niemcy,	 które
rozumieją	 swoją	 przeszłość.	W	 rezultacie	 Żydzi,	 choć	 ogromnie	 skrzywdzeni	 i	 przytłoczeni,	 odzyskali
historię	 tego,	co	się	wydarzyło7.	Choć	zajęło	 to	 ładnych	parę	 lat,	 jak	zauważył	wybitny	historyk	Shoah
Raul	Hilberg,	Holokaust	nieodwołalnie	zajął	należne	mu	miejsce	w	historii.	Zaledwie	piętnaście	lat	po
zbombardowaniu	Hamburga	przez	Brytyjczyków	wystąpili	tam	z	koncertem	Beatlesi.
Historia	nierozliczona	to	jednak	historia	niebezpieczna.	Opowieść,	w	której	sprawca	zbrodni	–	i	jego

następcy	 –	 nie	 chce	 dokonać	 rozrachunku	 z	 tym,	 co	 się	 wydarzyło,	 nie	 tylko	 może	 doprowadzić	 do



powtórzenia	 zbrodni,	 ale	 też	 skazuje	 pokrzywdzonych	 na	 historyczny	 niebyt.	 Ludzie	 ci	 są	 zagubieni,
wymazani	z	historii	i	straszliwie	osamotnieni	w	obliczu	tego,	co	ich	spotkało.	Sytuacja	wygląda	jeszcze
gorzej,	 jeśli	 w	 powszechnie	 przyjętym	 dyskursie	 politycznym	 i	 dyplomatycznym	 faworyzuje	 się
winowajcę,	 domagając	 się	 podejścia	 „przebaczyć	 i	 zapomnieć”	 w	 stosunku	 do	 wydarzeń,	 których	 po
prostu	nie	da	się	wybaczyć	i	zapomnieć,	nim	nie	zostaną	rozliczone.
Pomijając	 postawę	 kilku	 dzielnych	 jednostek	 i	 małych	 grup	 oraz	 niechętną,	 opieszałą	 współpracę

z	Międzynarodowym	Trybunałem	Karnym	 dla	 byłej	 Jugosławii	w	Hadze,	 którą	 serbskie	 przywództwo
polityczne	 kontynuuje	 jedynie	 dla	 doraźnych	 korzyści,	 społeczeństwo	 Serbów	 –	 a	 w	 szczególności
bośniackich	Serbów	–	nie	dokonało	rozrachunku	z	tym,	co	się	wydarzyło.	Zbrodniarze	sądzeni	w	Hadze
nie	przyznają	się	do	winy,	a	mimo	to	–	z	nielicznymi	wyjątkami	–	zostają	uznani	za	winnych	i	skazywani.
Wśród	Serbów,	szczególnie	bośniackich	Serbów,	wciąż	trwa	przedziwny	niedorzeczny	taniec	zaprzeczeń
i	 usprawiedliwień:	 nie	 zrobiliśmy	 tego,	 ale	 musieliśmy	 to	 zrobić,	 żeby	 „bronić	 naszego	 narodu”.
W	 Omarskiej	 w	 1992	 roku	 szef	 policji	 z	 Prijedoru,	 Simo	 Drljača,	 twierdził	 z	 uporem,	 że	 prowadzi
„ośrodek	zbiorczy”.	W	2011	roku,	gdy	grupa	byłych	więźniów	obozu	chciała	odwiedzić	miejsce	swojej
kaźni,	serbskie	organizacje	charytatywne	z	tamtego	terenu	wydały	oświadczenie,	w	którym	sprzeciwiały
się	 zamieszaniu	 wokół	 „ośrodka	 zbiorczego”,	 używając	 po	 dziewiętnastu	 latach	 tego	 samego,
oburzającego	 określenia.	 Problem	 wojny	 z	 lat	 dziewięćdziesiątych	 pozostaje	 więc	 w	 Bośni	 wciąż
nierozwiązany	–	właśnie	ze	względu	na	brak	rozrachunku.
Podobnie	 jak	 w	 przypadku	 Holokaustu,	 wśród	 zachodnich	 naukowców	 istnieje	 groteskowa	 szkoła

rewizjonizmu	dotycząca	wojny	w	Bośni,	szczególnie	w	odniesieniu	do	obozów	i	masakry	w	Srebrenicy.
Jednak	to	nie	ta	trucizna	ani	nawet	brak	rozrachunku	ze	strony	Serbów	stanowią	istotę	problemu.	Tym,	co
najskuteczniej	 spycha	 tragedię	 Bośni	 w	 otchłań	 zapomnienia,	 jest	 zrównanie 	 cierpień	 zadanych
w	 głównej	 mierze	 cywilnej	 ludności	 boszniackiej	 przez	 serbskich	 nacjonalistów	 z	 cierpieniami
doznanymi	przez	Serbów	–	które	bez	wątpienia	miały	miejsce,	ale	na	znacznie	mniejszą	skalę	–	a	także
innych	 konsekwencji	 wojny,	 w	 tym	 strat	 wśród	 żołnierzy	 po	 obu	 stronach.	 To	 zrównanie,	 milczące
założenie,	że	wszystkie	strony	są	w	jednakowym	stopniu	winne,	przenikało	nasze	rozmowy	z	Karadžiciem
i	 innymi	 zbrodniarzami	 wojennymi	 prowadzone	 w	 Prijedorze	 tamtego	 dnia	 1992	 roku.	 I	 to	 właśnie
zrównanie,	umiejętnie	rozpowszechniane	przez	Serbów,	zostało	–	z	różnych	powodów	–	ochoczo	przyjęte
przez	społeczność	międzynarodową	w	czasie	wojny.
W	 czasie	 pokoju	 nadal	 stawia	 się	 na	 równi	 prześladowcę	 i	 ofiarę.	 Uciążliwa,	 quasi-kolonialna

obecność	 międzynarodowa	 w	 Bośni	 nieustannie	 mówi	 ustami	 swoich	 przedstawicieli	 i	 kapryśnych
mediów	 o	 potrzebie	 pojednania.	 Wciąż	 wywiera	 się	 naciski	 na	 pokrzywdzonych	 i	 pogrążonych
w	żałobie,	by	żyli	teraźniejszością,	co	i	tak	codziennie	robią	w	domach	rodzinnych	i	w	pracy,	a	nawet	by
„przebaczyli	 i	 zapomnieli”.	Młodzi	Bośniacy,	 którzy	 zaakceptują	 tę	 bzdurę,	mogą	 zrobić	w	 Sarajewie
karierę.	 Dochodzi	 do	 za tarc i a 	 przez	 zrównanie, 	 czego	 najjaskrawszym	 przykładem	 jest	 fakt,	 że
w	 Omarskiej	 nie	 powstał	 do	 tej	 pory	 pomnik	 zamordowanych	 w	 obozie,	 bo	 potężna	 korporacja
ArcelorMittal,	współwłaściciel	tego	miejsca,	utrzymuje,	że	na	budowę	pomnika	musi	się	zgodzić	lokalna
społeczność.	 Mittal	 doskonale	 wie,	 że	 drugim	 współwłaścicielem	 kopalni	 rudy	 żelaza	 funkcjonującej
ponownie	 w	 miejscu	 obozu	 jest	 Republika	 Serbska,	 której	 przedstawiciele	 albo	 zaprzeczają
wszystkiemu,	 co	 się	 tutaj	 stało,	 albo	 zrównują	 to	 z	 cierpieniami	 Serbów,	 terenem	 wokół	 kopalni
zarządzają	zaś	władze	Prijedoru,	które	podczas	wojny	utworzyły	i	prowadziły	obozy.



Jeden	z	bardzo	nielicznych	więźniów	obozu	Omarska,	który	opisał	swoje	doświadczenia	w	książce	–
Hase	 Ičić,	mieszkający	 obecnie	w	Monachium	 –	mówi	 krótko,	 że	więźniowie	 są	 „Nigdzie.	 Zaginęli”.
Jego	najlepszy	przyjaciel	z	obozu,	Ermin	Striković	–	obecnie	kierowca	ciężarówki	zamieszkały	w	stanie
Missouri	w	USA 	–	stwierdza:	„Jesteśmy	ludźmi	żyjącymi	w	stanie	zawieszenia”.	Idriz	Merdžanić,	lekarz
z	Trnopolja	 –	 obecnie	mieszka	 i	 pracuje	w	Kilonii	w	Niemczech	 –	 konkluduje:	 „Nie	możemy	 znaleźć
sobie	 miejsca,	 nic	 nie	 jest	 trwałe”.	 To	 nie	 jest	 rozrachunek,	 to	 brak	 jakiegokolwiek	 rozwiązania,
wyrzucenie	 ludzi	 z	 ich	 ziemi	 i	wymazanie	 ich	 z	dziejów.	Pokrzywdzeni	 stają	 się	uchodźcami	nie	 tylko
geograficznie,	ale	i	historycznie.
Ta	 książka	 jest	 próbą	 napisania	 o	 tym,	 co	 spotkało	 niektórych	 spośród	 ludzi,	 którzy	 przeżyli	 obozy

koncentracyjne	 –	 i	 o	 tym,	 jak	 zbudowali	 sobie	 nowe	 życie,	 by	 wskrzesić	 lub	 zastąpić	 to,	 które	 im
odebrano.	Tym	samym	ma	też	uwiecznić	ich	wymazanie	–	choć	wydaje	się	to	wewnętrznie	sprzeczne	–	by
otrzymali	chociaż	to	skromne	potwierdzenie	swoich	cierpień	i	sukcesów,	świadectwo	nie	tylko	swojego
istnienia,	ale	 i	życia,	 radości,	wychowywania	dzieci	w	egzystencjalnej	samotności	 i	historycznej	 ironii
przetrwania.	I	dumy	z	tego,	kim	są.	W	końcu	zgodnie	z	serbskim	planem	czystek	etnicznych	każdy	z	nich
miał	albo	umrzeć,	albo	wyjechać	i	nigdy	nie	wrócić.	Na	szczęście	plan	nie	do	końca	się	powiódł.	Wielu
z	nich	żyje,	a	niektórzy	nawet	wrócili	do	miejsc,	z	których	tak	brutalnie	ich	przepędzono.

W	leniwym	żarze	letniego	popołudnia	2011	roku	na	stację	Doboj	w	północno-środkowej	Bośni	powoli
wtacza	 się	pociąg.	Przyjechał	z	chorwackiego	wybrzeża	przez	 stolicę,	Sarajewo,	następnie	zmierza	do
Prijedoru	 położonego	w	 odległym	 zakątku	 kraju,	 a	 potem	ponownie	 do	Chorwacji	 i	 do	Zagrzebia.	Na
polach	kołyszą	się	wysokie	łodygi	kukurydzy,	gałęzie	drzew	w	sadach	uginają	się	pod	ciężarem	owoców.
Pociąg	przyjechał	z	godzinnym	opóźnieniem,	mniejszym	niż	zwykle.	Teraz	dzieje	się	coś,	na	co	nikt	nie
zwraca	 szczególnej	 uwagi	 –	można	 by	 to	 uznać	 za	 komiczne,	 gdyby	 nie	 było	 jednocześnie	 absurdalne
i	złowieszcze.	Pracownicy	kolei	ubrani	w	niebieskie	koszule	odłączają	lokomotywę	od	reszty	składu.	Na
boku	parowozu	widnieje	napis:	Željeznice	Bosne	 i	Hercegovine	 –	Koleje	Bośni	 i	Hercegowiny.	Choć
pociąg	jedzie	dalej	przez	Bośnię	i	Hercegowinę,	lokomotywa	nie	może.	Odjeżdża,	posapując,	na	boczny
tor,	 a	 jej	 miejsce	 zajmuje	 inna,	 z	 napisem	 cyrylicą:	 Жељезнице	 Републике	 Српске	 (Željeznice
Republike	Srpske)	–	Koleje	Republiki	Serbskiej.	Po	chwili	w	żółwim	tempie	wyjeżdża	ze	stacji,	mijając
najpierw	 soczyście	 zielone	 łąki	 i	 zgliszcza	 boszniackich	 domów	 sprzed	 dwóch	 dekad,	 a	 potem
pomalowany	niedawno	tabor	ozdobiony	serbskim	godłem,	wizerunkiem	dwugłowego	orła.
W	tej	części	Bośni	znaczki	pocztowe	kupione	w	stolicy,	Sarajewie,	 są	nieważne,	bo	znajduje	się	na

nich	napis	 „Poczta	Bośni	 i	Hercegowiny”,	 a	nie	„Poczta	Republiki	Serbskiej”.	Taka	 jest	 siła	 etnicznej
psychozy	 zrodzonej	 przez	 wojnę,	 która	 skończyła	 się	 dwadzieścia	 lat	 temu	 –	 a	 dzieje	 się	 to	 przecież
w	nowoczesnej,	rzekomo	zjednoczonej	Europie,	do	której	aspiruje	Bośnia.	Ostatnia	stacja	tego	pociągu
na	terenie	Bośni	nazywa	się	Bosanski	Novi,	ale	na	serbskich	drogowskazach	i	rozkładach	jazdy	widnieje
napis	„Novi	Grad”.	Nazwa	kraju,	w	którym	leży	to	miasto,	„Bośnia”,	nie	może	pojawiać	się	na	mapach
Republiki	 Serbskiej	 –	 sugerowałoby	 to,	 że	 Republika	 musi	 dzielić	 przestrzeń,	 a	 nawet	 jurysdykcję,
z	tymi,	którzy	mieli	stąd	zniknąć.
Boszniacy,	 którzy	 mieli	 odwagę	 wrócić	 do	 swoich	 domów	 i	 zamieszkać	 na	 terenie	 Republiki

Serbskiej,	obchodzą	o	tej	porze	roku	święto	zwane	Bajram	–	trzy	dni	po	zakończeniu	ramadanu	ci,	którzy
wcześniej	przez	miesiąc	pościli	 i	nie	pili	 alkoholu,	 teraz	 raczą	 się	bez	ograniczeń	pieczoną	 jagnięciną
i	rakiją,	oczywiście	podobnie	jak	wielu	tych,	którzy	i	do	tej	pory	niczego	sobie	nie	odmawiali.	W	ciągu



dnia	podczas	Bajramu	odwiedzają	sąsiadów,	przyjaciół	i	krewnych,	by	napić	się	z	nimi	kawy	i	–	zgodnie
z	tradycją	–	zjeść	baklawę	z	orzechami.	To	także	czas,	gdy	odwiedza	się	cmentarze	i	wspomina	zmarłych,
szczególnie	 tutaj,	 gdzie	 na	 większości	 nagrobków	 widnieje	 data	 „1992”.	 Po	 porannych	 modłach
w	miasteczku	Kozarac	 imam	zaprasza	wiernych,	by	przeszli	 na	miejsce	masowego	grobu	w	pobliskiej
wiosce	Kamičani	 i	 odmówili	 tam	 specjalne	modlitwy	 za	 tysiące	 pomordowanych	w	 obozach	 i	wokół
nich.
Ale	pierwszego	wieczora	Bajramu	w	restauracji	o	nazwie	Stara	Bašta	(Stary	Ogród)	wszyscy	bawią

się	w	najlepsze,	panie	piją	popularną	w	Bośni	colę	zmieszaną	z	czerwonym	winem,	panowie	wolą	rakiję
i	piwo	Preminger	warzone	w	Bihaciu.	Zabawę	umila	swoim	śpiewem	Sefer	Haškić,	aktualnie	z	Bolton
w	Lancashire,	gdzie	przybył	 jako	uchodźca	w	 lutym	1993	 roku,	przeżywszy	obóz	w	Omarskiej.	W	 tym
czasie	Kozarac	był	zrównany	z	ziemią.	Jednak	teraz,	choć	większość	jego	niegdysiejszych	mieszkańców
rozsiana	 jest	 po	 całej	 Europie,	 Ameryce	 i	 reszcie	 świata,	 odbudowane	 z	 ruin	 miasto	 tętni	 życiem,
zwłaszcza	gdy	latem	zjeżdża	tu	diaspora,	dołączając	do	tych,	którzy	wrócili	na	dobre.	Bo	nie	tylko	wojna
nie	umarła	–	przetrwało	również	wielu	z	tych,	którzy	mieli	umrzeć	wraz	z	nią.



Kiedy	 byłem	więźniem	 obozu	 Omarska	 i	 siedziałem	w	 upale	 na	 rozgrzanym	 asfalcie,	 próbowałem	 uciec	 od	 rzeczywistości,	 patrząc
w	 górę	 i	 obserwując,	 jak	 gołębie	 zbierają	 się	 na	 dachu	 hangaru,	w	 którym	 zwykle	 nas	 przetrzymywano.	 Serbowie	 strzelali	 do	 nich,
próbowali	zabijać	je	dla	zabawy,	podobnie	jak	zabijali	nas,	tyle	że	znacznie	trudniej	przychodziło	im	zabijać	ptaki.	Gołębie	podrywały	się
do	 lotu	 i	 rozpierzchały	 na	 różne	 strony.	 Zawsze	 jednak	 wracały	 w	 to	 samo	 miejsce.	W	 końcu	 zrozumiałem,	 że	 gołębie	 serca	 były
silniejsze	od	serbskich	karabinów.
Šerif	Velić	–	więzień	Omarskiej,	a	od	5	sierpnia	1992	roku,	kiedy	to	poznaliśmy	się	w	obozie	koncentracyjnym,	mój	przyjaciel.



Część	pierwsza

Karabiny	Serbów



1

Sierpień	1992:	Obóz	Omarska
i	wędrówka	do	ziemi	niczyjej

Smętniejszy	oraz	mędrszy	wstał
Ze	snu	nazajutrz	rano8.

S.	T.	Coleridge

Jak	na	 człowieka	podobno	niezwykle	groźnego,	Radovan	Karadžić	miał	 słaby	uścisk	dłoni.	Aby	 się
z	nami	przywitać,	wyszedł	ze	swej	kwatery	głównej	mieszczącej	się	w	hotelu	w	górskim	miasteczku	Pale
pod	 Sarajewem.	 Przylecieliśmy	 właśnie	 helikopterem	 jugosłowiańskiej	 armii,	 który	 wysadził	 nas	 na
boisku	na	jakimś	odludziu	i	poleciał	dalej.	Nikt	tu	na	nas	nie	czekał,	nikt	też	nam	nie	powiedział,	dokąd
mamy	się	 teraz	udać.	W	stolicy	Serbii	 utknęliśmy	aż	na	pięć	dni,	 a	mimo	 to	nadal	nikt	nie	 chciał	nam
pomóc.	 Ruszyliśmy	 więc	 przed	 siebie,	 objuczeni	 sprzętem	 telewizyjnym	 ITN ,	 i	 niczym	 w	 jakimś
absurdalnym	skeczu	pytaliśmy	napotkanych	po	drodze	ludzi,	„którędy	do	doktora	Karadžicia”.	W	końcu
jednak	znaleźliśmy	się	tutaj,	gotowi	za	jego	przyzwoleniem	udać	się	do	Omarskiej	i	Trnopolja.
Czekała	nas	jeszcze	długa	droga,	ale	to,	przez	co	już	przeszliśmy,	było	niewiarygodne.	Cztery	miesiące

po	 rozpoczęciu	 wojny	 i	 haniebnego	 oblężenia	 Sarajewa,	 pod	 koniec	 lipca,	 Karadžić	 przyleciał	 do
Londynu,	 by	 omówić	 kolejny	 bezsensowny	 plan	 pokojowy	 –	 tym	 razem	 sponsorowany	 przez	 Unię
Europejską.	W	tym	samym	czasie	pojawiły	się	pierwsze	informacje	o	Omarskiej,	o	obozie	pisali	Maggie
O’Kane	 w	 „The	 Guardian”	 i	 Roy	 Gutman	 w	 nowojorskim	 „Newsday”.	 Karadžić	 zaprzeczył	 istnieniu
obozów	 koncentracyjnych	 i	 podczas	wywiadu	w	 ITN 	 zaproponował,	 byśmy	 przyjechali	 do	 Jugosławii
i	przekonali	się	o	tym	sami.	Po	programie	 ITN 	siedziałem	w	ogródku	pubu	Coach	and	Horses	na	tyłach
redakcji	 „The	 Guardian”	 w	 towarzystwie	 swojego	 naczelnego	 Paula	 Webstera	 oraz	 O’Kane,	 która
przekazywała	 mi	 obowiązki	 reporterskie	 w	 Bośni.	 Webster	 zadzwonił	 do	 przywódcy	 bośniackich
Serbów,	który	był	w	samochodzie	i	jechał	właśnie	na	lotnisko:	tak,	powiedział	naczelny,	przyjedziemy	do
was	 i	 przekonamy	 się	 sami.	 Karadžić,	 który	 zakładał,	 że	 będzie	 miał	 dość	 czasu,	 by	 przed	 naszym
przyjazdem	pozbyć	się	jakoś	więźniów	z	Omarskiej	(później	dowiedzieliśmy	się,	że	mieli	zostać	zabici),
zapewne	 uzmysłowił	 sobie	 swój	 błąd,	 gdy	 jeszcze	 tego	 samego	 wieczora	 ruszyliśmy	 w	 drogę,	 a	 po
południu	następnego	dnia,	30	 lipca,	byliśmy	już	w	Belgradzie.	Tego	dnia	„The	Guardian”	opublikował
list	doktora	Karadžicia	do	redaktora	naczelnego,	w	którym	napisano,	że	„sugestia,	jakoby	przywództwo
bośniackich	 Serbów	 prowadziło	 politykę	 czystek	 etnicznych,	 po	 prostu	 nie	 jest	 prawdą”	 oraz	 że
„kompletnie	fałszywe	są	również	twierdzenia,	iż	bośniaccy	Serbowie	stworzyli	obozy	koncentracyjne	lub
że	przetrzymują	cywilnych	więźniów”.
3	 sierpnia,	 po	 niekończących	 się	 odprawach	 i	 urzędniczych	 przepychankach,	 przewieziono	 nas

helikopterem	z	Belgradu	do	miejscowości	Pale.	Podczas	lotu	nad	wschodnią	Bośnią	mogliśmy	zobaczyć
na	własne	 oczy	wioski	 i	miasta	 spalone	 i	 zrównane	 z	 ziemią	 przez	 tornado	 zniszczenia.	 Stojąc	 przed
swoją	kwaterą	główną,	Karadžić	udzielił	telewizji	ITN 	krótkiego	wywiadu,	podczas	którego	powiedział,
że	 „obozy	 dla	 cywilów	 nie	 wchodzą	 w	 grę”.	 „Zabierzemy	 was	 do	 Omarskiej;	 chcieliście	 zobaczyć



Omarską”	–	zapewniał;	mówił	też,	że	„nie	będzie	żadnych	ograniczeń,	zobaczycie	wszystko”.	Tłumaczył
również,	 że	 Trnopolje	 to	 obóz	 bez	 strażników,	 dla	 ludzi,	 którzy	 „zostali	 wysiedleni,	 bo	 ich	 domy
spłonęły”.	 Ostrzegał	 nas	 jednak,	 że	 nie	 może	 nam	 zapewnić	 bezpieczeństwa,	 bo	 „Muzułmanie	 mogą
próbować	 was	 zabić,	 a	 potem	 zrzucić	 winę	 na	 nas.	 To	 tutaj	 normalne”.	 Jednocześnie	 obiecywał,	 że
dopilnuje,	 by	 „nasi	 policjanci	 was	 chronili”.	 Karadžić	 zaprosił	 nas	 do	 siebie	 na	 obiad,	 przy	 którym
rozwodził	się	głównie	nad	cierpieniami	Serbów	w	całej	ich	trudnej	i	bohaterskiej	historii.	Odnosząc	się
do	teraźniejszości,	powtarzał	z	naciskiem,	że	Serbowie	są	internowani	w	obozach	znacznie	gorszych	niż
Omarska,	zarządzanych	przez	Chorwatów	i	Muzułmanów.	Kiedy	mówił	o	tym	wszystkim,	w	jego	oczach
widać	było	jakiś	odległy	błysk,	a	jego	spojrzenie	błądziło	gdzieś	po	dalekim	wewnętrznym	horyzoncie.
Ta	fałszywa,	podbudowana	pseudonaukowymi	wywodami	poza	strażnika	serbskiej	historii	 i	przywódcy
„wojny	ojczyźnianej”	mogłaby	się	wydawać	żałosna,	gdyby	nie	była	tak	śmiertelnie	niebezpieczna.	Jakby
chcąc	dowieść,	do	czego	jest	zdolny,	Karadžić	polecił	dwóm	żołnierzom,	by	wyprowadzili	nas	na	górski
grzbiet,	 z	 którego	 rozciągał	 się	 widok	 na	 oblężoną	 stolicę,	 Sarajewo	 –	 to	 właśnie	 między	 innymi	 za
kierowanie	 tym	 oblężeniem	 i	 kilkuletnie	męczarnie	miasta	Karadžić	 jest	 obecnie	 sądzony.	 Jego	 ludzie
szydzili	 z	 balije	 (pogardliwe	 określenie	 używane	 przez	 Serbów	 w	 odniesieniu	 do	 Boszniaków)
mieszkających	na	dole	i	z	uśmiechem	na	twarzach	wykonywali	swoimi	kałasznikowami	wymowne	gesty,
jakby	ustawiali	w	szeregu	i	rozstrzeliwali	wszystkich.	Gdy	wróciliśmy	do	hotelu,	Karadžić	obiecał	nam	–
„macie	moje	słowo”	–	że	dzięki	jego	upoważnieniu	dotrzemy	bez	przeszkód	do	Omarskiej.
Przez	 następne	 dwa	 dni	 przekazywano	 nas	w	 ręce	 coraz	 niższych	 rangą	 urzędników	 i	wojskowych.

Najpierw	trafiliśmy	do	zastępcy	Karadžicia,	Nikoli	Koljevicia,	wykładowcy	literatury	angielskiej,	który
nieustannie	 –	 i	 zazwyczaj	 błędnie	 –	 cytował	 Szekspira.	 Był	 naszym	 przewodnikiem,	 dowodził	 też
konwojem	 złożonym	 ze	 strażników,	 ekipy	 telewizji	 bośniackich	 Serbów,	 którzy	 filmowali	 filmujących
dziennikarzy	 ITN ,	 oraz	 kamerzysty	 tajnych	 służb	 filmującego	 wszystkich.	 Jechaliśmy	 przez	 tereny
kontrolowane	przez	bośniackich	Serbów.	Zatrzymaliśmy	się	na	noc	w	najważniejszym	serbskim	mieście,
Banja	Luce,	gdzie	zjedliśmy	kolację	w	towarzystwie	Koljevicia,	który	bawił	nas	swoją	teorią	dotyczącą
Hamleta.	 Przyglądali	 się	 temu	 siedzący	 przy	 sąsiednich	 stolikach	 mężczyźni	 w	mundurach	 polowych,
którzy	mierzyli	 nas	 zimnym	wzrokiem	 i	 zaciągali	 się	powoli	 papierosami.	Następnego	 ranka	przywitał
nas	 pułkownik	 Milutinović,	 z	 którym	 pojechaliśmy	 główną	 drogą	 do	 Prijedoru.	 Stąd	 okolicznymi
obozami,	 między	 innymi	 Omarską,	 zarządzali	 cywilni	 i	 wojskowi	 przywódcy	 oraz	 Sztab	 Kryzysowy
bośniackich	 Serbów.	Wzdłuż	 drogi,	 szczególnie	w	mieście	Kozarac,	 ciągnęły	 się	 rzędy	 opuszczonych,
spalonych	 domów,	 których	 mieszkańcy,	 Chorwaci	 i	 Muzułmanie,	 zostali	 wygnani	 lub	 wymordowani.
Co	jakiś	czas	tę	ponurą	monotonię	przerywał	nietknięty	serbski	dom	i	rodzina	żyjąca	tak,	jakby	nic	się	nie
stało,	choć	dokoła	rozciągały	się	zgliszcza	i	popiół,	jedyny	ślad	pozostały	po	ich	sąsiadach.
W	 ratuszu	 w	 Prijedorze	 czekała	 nas	 jeszcze	 ostatnia	 przeszkoda	 przed	 Omarską:	 nużące

i	 z	 perspektywy	 czasu	 przerażające	 spotkanie	 z	 grupą	 ludzi,	 którzy	 przedstawiali	 się	 jako	 Sztab
Kryzysowy.	Pułkownik	Vladimir	Arsić	poinformował	nas,	że	nie	możemy	pojechać	do	Omarskiej,	która
znajduje	się	pod	kontrolą	władz	cywilnych	–	ale	jako	wojskowy	mógł	upoważnić	nas	do	wizyty	w	innym
obozie,	Manjačy.	Wiedzieliśmy	 jednak,	 że	 obóz	Manjača	 oglądali	 już	 inspektorzy	Międzynarodowego
Komitetu	Czerwonego	Krzyża	i	uznali	go	za	okropne	miejsce,	podczas	gdy	Omarska	–	nazwa	powtarzana
przez	wszystkie	ofiary	czystek	etnicznych	z	tego	regionu	–	pozostawała	straszliwą	tajemnicą.
Powołując	 się	 na	 obietnicę	 Karadžicia,	 odrzuciliśmy	 zaproszenie	 pułkownika	 do	 Manjačy



i	obstawaliśmy	przy	Omarskiej.	Arsić	wzruszył	ramionami	i	wskazał	na	ludzi,	do	których	musieliśmy	się
zwrócić.	Byli	to:	komendant	policji	Simo	Drljača,	burmistrz	i	szef	Sztabu	Kryzysowego	Milomir	Stakić
oraz	jego	zastępca,	wielki	 jak	niedźwiedź	Milan	Kovačević,	ubrany	w	zieloną	koszulkę	z	napisem	„US
Marines”.	To	właśnie	Kovačević	zdominował	spotkanie.	Dał	nam	jasno	do	zrozumienia,	że	jego	zdaniem
„nie	 powinniście	 dostać	 zgody	 na	 tę	 wizytę,	 choć	 oczywiście	 jesteście	 tu	 mile	 widziani”.	 Twierdził
również,	że	świat	nie	powinien	pouczać	Serbów	w	kwestii	obozów	koncentracyjnych,	bo	on	sam	urodził
się	w	takim	miejscu	–	w	Jasenovacu,	obozie	utworzonym	przez	marionetkowy	faszystowski	reżim	ustaszy
w	Chorwacji.	Tłumaczył	też,	że	dla	Serbów	nastała	właśnie	„wielka	chwila”	w	ich	historii,	kiedy	będą
mogli	pomścić	 te	zbrodnie.	Po	słownej	przepychance,	projekcji	filmu	dowodzącego,	że	w	tym	regionie
doszło	do	powstania	 islamskiego,	 oraz	długiej	 dyskusji	 nad	historycznymi	mapami	Serbii	wysłano	nas
w	 końcu	 na	 zewnątrz,	 podczas	 gdy	 nasi	 gospodarze	 gdzieś	 dzwonili	 –	 zapewne	 do	 Karadžicia	 –	 by
ustalić,	co	właściwie	mają	z	nami	zrobić.	Czekając	na	ich	decyzję,	rozmawialiśmy	z	kobietami	stojącymi
w	długiej	kolejce	przed	komisariatem	Drljačy,	żonami,	matkami	i	córkami	zaginionych	mężczyzn.	Na	ich
twarzach	 malowały	 się	 strach	 i	 troska,	 wszystkie	 wymieniały	 szeptem	 nazwy	 obozów,	 do	 których
prawdopodobnie	zabrano	ich	krewnych:	Omarska,	Keraterm,	Trnopolje.
Jakieś	dwadzieścia	minut	później	z	budynku	wyszedł	Drljača	z	grupą	strażników	i	zabrał	nas	do	obozu.

Po	 drodze	 nasza	 eskorta	 odegrała	 pozorowaną	 potyczkę	 przy	 małym	 moście,	 zapewne	 po	 to,	 by	 nas
wystraszyć	 i	 skłonić	 do	 zmiany	 planów.	 Policjanci	 w	 niebieskich	 mundurach	 wyskoczyli	 ze	 swoich
samochodów,	by	odpowiedzieć	na	strzały	„muzułmańskich	ekstremistów”	atakujących	nas	rzekomo	spod
osłony	lasu	(pociski	leciały	nad	naszym	konwojem).	Pomimo	zamieszania	i	huku	gliniarze	w	okularach
Ray-Bana	 bez	 wątpienia	 odgrywali	 własny	 film,	 groźne	 przedstawienie,	 które	 miało	 napędzić	 nam
stracha.	Wtedy	 nie	 przyszło	 nam	 do	 głowy,	 że	 prostym	 rozwiązaniem	 dylematu	 Serbów	 byłaby	 nasza
śmierć	w	 „wypadku”,	 choć	 z	 pewnością	 pomyślał	 o	 tym	Miša,	 kierowca	 ITN .	My	 jednak,	 niezrażeni,
domagaliśmy	 się	 dalszej	 jazdy,	 aż	 pomniejsze,	 gruntowe	 drogi	 zaprowadziły	 nas	 do	 bramy	 obozu
Omarska	–	i	do	straszliwej	prawdy,	która	ujawniła	się	w	pełni	dopiero	po	jakimś	czasie.
Gdy	„The	Guardian”	opublikował	moją	relację	z	obozu,	a	telewizja	 ITN 	pokazała	swoje	nagranie	na

całym	 świecie,	 umiarkowany,	 lecz	wówczas	 już	 bezsilny	 prezydent	 Jugosławii	Dobrica	Ćosić	 zażądał
zamknięcia	 obozów	w	 ciągu	 trzydziestu	 dni.	W	 odpowiedzi	 na	 to	 ultimatum	 i	 na	 nasze	 relacje	 doktor
Karadžić	7	sierpnia	udzielił	w	południowych	wiadomościach	wywiadu,	w	którym	chełpił	się,	że	„może
to	zrobić	nawet	w	ciągu	dwóch	dni”,	jeśli	„strona	muzułmańska”	zgodzi	się	na	wymianę	jeńców.	Dorzucił
też	nieco	dziwną	uwagę:	„Mamy	trzynaście	więzień,	a	więzienie	w	Omarskiej	jest	najgorsze.	Chcieliśmy,
żeby	dziennikarze	zobaczyli	właśnie	to	najgorsze,	a	nie	najlepsze.	[…]	Chciałem	sprawdzić,	którzy	ludzie
są	tam	nieposłuszni	i	kto	odpowiada	za	to,	że	jest	tam	tak	mało	jedzenia.	To	nasz	obowiązek:	sprawić,	by
ludzie	jak	najmniej	cierpieli”.	Odnosząc	się	do	Trnopolja,	powiedział	agencji	prasowej	ze	Stambułu,	że
„chudy	 chłopiec	 został	 wysłany	 do	 obozu	 przez	 przypadek.	Wszyscy	 pozostali	 byli	 zdrowymi,	 dobrze
zbudowanymi	 ludźmi”.	 Tymczasem	 świat	 reagował	 zdumieniem	 i	 szokiem.	 Prezydent	 Stanów
Zjednoczonych	 George	 H.	 W.	 Bush	 mówił	 o	 przerażeniu	 i	 konieczności	 położenia	 kresu	 tym
okropnościom.	Lider	brytyjskiej	partii	Liberalnych	Demokratów	Paddy	Ashdown	przyleciał	tego	samego
wieczora	 do	Belgradu	 i	wezwał	 Penny	Marshall,	 Iana	Williamsa	 i	mnie	 do	 swojego	 pokoju	w	 hotelu
Hyatt,	by	porozmawiać	o	 tym,	czego	się	dowiedzieliśmy.	Był	 to	pierwszy	krok	w	długoletniej	 i	pełnej
zaangażowania	karierze	Ashdowna	w	Bośni,	a	 jego	postawa	wydawała	się	obiecująca.	Wykazalibyśmy



się	 jednak	większym	 rozsądkiem,	 gdybyśmy	 przewidywali	 reakcję	 świata	 nie	 na	 podstawie	 oburzenia
Ashdowna,	 ale	 bardziej	 umiarkowanej,	 niemal	 powściągliwej	 odpowiedzi	 Organizacji	 Narodów
Zjednoczonych,	 której	 rzecznik	 nadał	 ton	 dyskusji,	 mówiąc:	 „Ludzie	 myślą,	 że	 postępują	 tak	 tylko
Serbowie,	ale	to	nieprawda.	Serbscy	cywile,	którzy	uciekli	lub	zostali	zmuszeni	do	ucieczki	z	obszarów
zajętych	przez	Chorwatów	lub	Muzułmanów,	również	skarżą	się	na	brutalne	traktowanie”.
Bardziej	złożony	cel	działania	Trnopolja,	trudny	do	określenia	w	dniu	naszej	wizyty,	stał	się	oczywisty

kilka	 tygodni	 później.	 Choć	 podczas	 procesów	 w	 Hadze	 ustalono,	 że	 dochodziło	 tam	 do	 morderstw,
ciężkich	pobić,	tortur	i	gwałtów,	zasadniczo	był	to	obóz	służący	pojmowanej	dosłownie	„koncentracji”,
gromadzeniu	ludzi,	których	potem	deportowano,	wysyłano	w	drogę	donikąd.	Ale	tego	dowiedziałem	się
dopiero,	kiedy	znalazłem	się	w	środku,	dołączając	osobiście	do	konwojów	deportacyjnych.

Kilka	 dni	 później,	 wieczorem	 15	 sierpnia,	 byłem	 w	 Zagrzebiu	 z	 dwojgiem	 znajomych,	 Andrejem
Gustinčiciem	z	Reutersa	oraz	Maud	Beelman	z	Associated	Press,	z	którą	niedawno	ujawniłem	zbrodnie
dokonywane	na	serbskich	więźniach	w	Dretelju.	Tego	dnia	Chorwacja	zamknęła	swoje	granice	przed	falą
uchodźców	z	okolicy	Prijedoru.	Do	tej	pory	wygnano	stamtąd	około	sześciuset	tysięcy	osób,	a	Chorwacja
nie	była	już	w	stanie	przyjąć	większej	liczby	zbiegów.
–	Zamknięto	drzwi	od	 frontu	–	 rozmyślałem	głośno.	–	Ale	 tego	nie	da	 się	powstrzymać:	 jak	znaleźć

tylne	wejście?
–	Można	to	sprawdzić	tylko	w	jeden	sposób	–	odparł	Gustinčić.	–	Zostać	ofiarą	czystek.
Dopiero	 po	 chwili	 zrozumiałem,	 co	 to	 oznacza:	 Andrej	 proponował,	 byśmy	 wyjechali	 z	 miasta,

znaleźli	 grupę	 wysiedlonych	 i	 dołączyli	 do	 nich,	 by	 jako	 fałszywi	 uchodźcy	 dowiedzieć	 się,	 dokąd
wędrują.
Przejechaliśmy	we	troje	przez	część	Chorwacji	okupowaną	wówczas	przez	Serbów	i	wjechaliśmy	do

Bośni,	 by	w	 okolicach	 Prijedoru	 natknąć	 się	 na	 konwój	 deportowanych	 –	 osiemdziesiąt	 samochodów,
ciężarówek	 i	 autobusów	 –	 stojący	 przy	 drodze	 obok	Kozaraca.	 Uchodźcy	 strzeżeni	 przez	 uzbrojonych
strażników	 przygotowywali	 się	 właśnie	 do	 przerażającej	 podróży:	 tak	 wyglądały	 czystki	 etniczne	 od
środka,	droga,	którą	poznawali	wszyscy	pozostali	przy	życiu	więźniowie	obozów	i	wyrzuceni	z	domów
cywile.	Punktem	wyjścia	tej	podróży,	ośrodkiem	„koncentracyjnym”,	był	obóz	Trnopolje.
Nasz	 konwój	 składał	 się	 z	 około	 tysiąca	 sześciuset	 osób	 podróżujących	 ośmioma	 autobusami

i	pięćdziesięcioma	pięcioma	samochodami.	Wysiedleni	pochodzili	z	różnych	miejsc:	niektórzy	w	środku
dnia	zostali	wygnani	przez	serbską	policję	ze	swoich	domów	w	Sanskim	Moście,	mieście	zamieszkanym
głównie	 przez	 Muzułmanów,	 lecz	 pozostającym	 obecnie	 pod	 kontrolą	 Serbów.	 Innych	 wsadzono	 do
autobusów	w	Trnopolju	i	powiedziano	im,	że	mają	pojechać	do	Chorwacji	i	Niemiec.
–	 Nie	 chcieliśmy	 wyjeżdżać	 –	 powiedział	 mi	 mieszkaniec	 Sanskiego	 Mostu,	 Senad,	 który	 jechał

w	 samochodzie	 przed	 nami,	wioząc	 ze	 sobą	 swojego	 starego	 ojca	 i	 dwójkę	 przyjaciół.	 –	 Słyszeliśmy
o	 tym	 w	 radiu	 w	 zeszłym	 tygodniu.	 Serbowie	 wydali	 oświadczenie,	 w	 którym	 mówili,	 że	 albo
wyjedziemy	i	zostawimy	nasze	domy,	albo	nas	zabiją.
Wszyscy	 deportowani,	 czy	 to	 z	 Sanskiego	Mostu,	 czy	 z	 Trnopolja,	musieli	 podpisywać	 dostarczone

przez	władze	dokumenty,	w	których	zrzekali	się	wszelkich	praw	do	swoich	nieruchomości.
Pluton	żandarmerii	wojskowej	kazał	konwojowi	ruszać	w	drogę.	Serbscy	gapie	przyglądali	się	 temu

z	 dziwną	 obojętnością.	 Widzieli	 to	 już	 wiele	 razy	 wcześniej.	 Omijając	 Banja	 Lukę,	 konwój	 zjechał
z	 głównej	 szosy,	 która	 prowadziła	 w	 stronę	 linii	 frontu	 bośniackiej	 armii,	 przekroczył	 rzekę	 i	 zaczął



wspinać	się	na	masyw	górski	Vlašić.	Serbowie	pozdrawiają	 się	charakterystycznym	gestem,	pokazując
dwa	wyprostowane	palce	jako	symbol	zwycięstwa	i	trzeci	jako	przedstawienie	Trójcy	Świętej.	Im	wyżej
wjeżdżaliśmy,	 tym	 częściej	 pokazywano	 nam	 zza	 płotów	 i	 z	 pobocza	 ten	 właśnie	 gest,	 w	 sposób
wyzywający	i	drwiący	–	robiły	to	nawet	dzieci.	Wkrótce	z	przeciwnego	kierunku	nadjechały	ciężarówki
pełne	 chamskich,	 uśmiechniętych	 szyderczo	 serbskich	 żołnierzy,	 którzy	 również	 podnosili	 ręce
z	 wyprostowanymi	 trzema	 palcami,	 przeklinając	 i	 gwiżdżąc	 na	 wysiedlonych	 wędrowców.	 Kierowcy
z	 konwoju	 opuszczali	 głowy,	 unikając	 wzroku	 żołnierzy.	 Senad	 miał	 kłopoty	 z	 samochodem	 i	 był
przerażony,	że	utknie	w	tym	miejscu	na	dłużej;	na	szczęście	wzięło	go	na	hol	auto	jadące	przed	nim.
Po	 dwudziestu	 kilometrach	 nie	 mieliśmy	 pojęcia,	 gdzie	 jesteśmy.	 Droga	 zamieniła	 się	 w	 dróżkę

prowadzącą	między	drzewami	–	pojazdy	konwoju	wzbijały	chmury	pyłu,	przez	które	widać	było	jedynie
promienie	światła	i	sylwetki	uzbrojonych	mężczyzn.	Trasa	przybrała	zupełnie	absurdalny	wygląd,	były	to
właściwie	 jedynie	 wąskie	 ścieżki	 ciągnące	 się	 wzdłuż	 krawędzi	 wąwozu,	 autobusy	 przejeżdżały	 tędy
z	 największym	 trudem.	 Po	 drugiej	 stronie	 wąskiego	 pasa	 otwartego	 terenu	 rozciągały	 się	 łąki	 usiane
oddziałami	 wojska,	 widzieliśmy	 ich	 ciężarówki,	 stanowiska	 artyleryjskie	 i	 ogromne	 zapasy	 amunicji.
W	 wiosce	 o	 nazwie	 Vitovlje	 mężczyźni	 w	 maskujących	 mundurach	 i	 nastolatki	 podbiegali	 do	 drogi,
wykrzywiając	twarze	w	grymasie	nienawiści.
–	Zaklaćemo	vas!	–	wrzeszczeli.	–	Zarżniemy	was!
Przeciągali	palcami	po	gardłach	 i	wykonywali	 zamaszyste	gesty	 rękami,	 jakby	chcieli	 zmieść	 swoje

ofiary	 z	 powierzchni	 ziemi.	 Konwój	 zatrzymał	 się	 obok	 wioski,	 by	 dokonać	 przeglądu.	 Zapadał
zmierzch	 –	 nadchodziła	 pora	 walki.	 Od	 strony	 grupy	 przy	 drodze	 dobiegł	 huk	 pierwszych	 strzałów.
Kolumna	rozciągnęła	się	wzdłuż	okrytej	gęstym	mrokiem	doliny,	w	krzewach	przy	drodze	słychać	było
głosy	przemieszczających	się	mężczyzn	i	trzask	odbezpieczanej	broni.
Rozpoczęło	 się	 ostatnie	 przeszukanie,	 podczas	 którego	 odebrano	 wysiedlonym	 wszelkie	 cenne

przedmioty,	jakie	udało	im	się	do	tej	pory	ocalić;	potem	eskorta	policyjna	zawróciła,	zostawiając	konwój
w	rękach	ostatniego	posterunku	bośniackiej	armii,	w	miejscowości	o	nazwie	Smet.	Wędrowcy	nawet	nie
próbowali	 protestować,	 gdy	 serbscy	 żołnierze	 zatrzymywali	 kolejno	 każdy	 z	 samochodów,	 grożąc
pasażerom	bronią,	wyciągali	ich	na	zewnątrz	i	pozwalali	im	zabrać	jedynie	tyle	bagażu,	ile	mogli	unieść.
Autobusy	wysadziły	podróżnych	i	odjechały,	podobnie	jak	skonfiskowane	auta,	podczas	gdy	wysiedleńcy
odchodzili	w	noc.	Nasza	trójka	nie	mogła	się	już	dłużej	ukrywać.	Wyjaśniliśmy	żołnierzom	na	posterunku,
że	 jesteśmy	 dziennikarzami,	 i	 zdołaliśmy	 uśmierzyć	 nieco	 ich	 gniew,	 a	 może	 nawet	 ocalić	 życie,
wychwalając	 drużynę	 piłkarską	 Crvena	 Zvezda	 Belgrad.	 Ja	 chełpiłem	 się	 (zgodnie	 z	 prawdą),	 że
widziałem,	jak	piłkarze	tego	zespołu	zdobyli	Puchar	Europy	w	1991	roku	we	Włoszech,	i	z	przesadnym
zachwytem	opisywałem	ich	w	rzeczywistości	dość	nudną	grę.	W	rezultacie	nie	tylko	uszliśmy	z	życiem,
ale	 zachowaliśmy	 samochód	 i	 mogliśmy	 podwieźć	 trzy	 starsze	 kobiety.	 Wyznaczono	 nas	 również	 do
prowadzenia	reszty	pochodu.	Horyzont	rozpalały	pierwsze	salwy	armatnie,	zwiastun	nadchodzącej	bitwy,
ale	 tysiąc	 sześćset	 osób	 wiedziało,	 że	 wszystko	 jest	 lepsze	 od	 tego,	 co	 zostawiły	 za	 sobą.	 Później
dowiedzieliśmy	się,	że	cztery	dni	po	naszym	konwoju,	21	sierpnia,	w	miejscowości	Smet	wyprowadzono
z	autobusów	dwustu	czterdziestu	mężczyzn,	ustawiono	w	szeregu	na	 skraju	wąwozu	 i	 rozstrzelano	–	 ta
zbrodnia	została	później	nazwana	przez	prokuratorów	w	Hadze	„masakrą	na	masywie	Vlašić”.
Jechaliśmy	 więc	 dalej	 przez	 pięć	 kilometrów	 w	 wolnym,	 spacerowym	 tempie,	 ze	 stertą	 pakunków

ułożonych	na	dachu	naszego	 samochodu.	W	końcu	musieliśmy	się	 zatrzymać	przed	małą	górką	usypaną



z	kamieni	na	drodze	–	„granicą”	oznaczającą	koniec	terytorium	Serbów	i	wejście	na	pas	ziemi	niczyjej,
nad	 którym	 fruwały	 serbskie	 pociski	 spadające	 na	 wieś	 Čosići,	 położoną	 jakieś	 dziesięć	 kilometrów
w	 głąb	 doliny.	 Kamienie	 były	 zaminowane,	 pożegnaliśmy	 się	 więc	 z	 samochodem	 –	 własnością
wypożyczalni	Avis	z	Budapesztu	–	i	zaczęliśmy	się	wspinać	na	olbrzymią	barykadę.	Mężczyźni	wynosili
dzieci	na	rękach	i	przekazywali	je	kobietom	czekającym	już	po	drugiej	stronie.	Podtrzymywano	starców,
którzy	nie	byli	w	stanie	przejść	o	własnych	siłach	przez	kamienną	przeszkodę.	Podawano	na	drugą	stronę
składane	wózki	i	torby,	koce,	pluszowe	misie,	zgubione	buty,	a	nawet	niepełnosprawnego	mężczyznę	na
wózku	inwalidzkim.
Na	dolinę	i	na	ciągnącą	się	przed	nami	drogę	spadał	grad	pocisków	smugowych.	Niektórzy	wędrowcy

przysiedli,	jedni	ze	zmęczenia,	inni	zbyt	zrozpaczeni	i	przerażeni,	by	się	ruszyć.	Zasada	numer	jeden	tej
wojny	 brzmi:	 nigdy	 nie	 przechodź	 przez	 linię	 frontu.	 Maud	 Beelman	 postanowiła	 więc	 nieść	 rzecz
najbardziej	 zbliżoną	 do	 białej	 flagi,	 jaką	mieliśmy	 ze	 sobą,	 by	 bośniaccy	 żołnierze	 nie	 pomyśleli,	 że
jesteśmy	 oddziałami	wroga,	 które	 próbują	 ich	 podejść	 i	 otworzyć	 z	 bliska	 ogień.	 Była	 to	 bawełniana
koszulka	Maud	z	napisem	„They	Be	Jivin’	Down	in	New	Orleans”,	reklamująca	jej	rodzinne	miasto.
Ostatni	 odcinek	 stukilometrowego	 exodusu,	 liczący	 trzydzieści	 kilometrów	 marsz,	 był	 wyjątkowo

przerażający	i	niezwykły	nawet	w	zestawieniu	z	koszmarem	minionego	dnia.	Oszołomieni	i	zrozpaczeni
ludzie	nieśli	na	rękach	dzieci	lub	resztki	dobytku,	które	udało	im	się	ocalić,	brodzili	we	krwi	i	deptali	po
ludzkich	 szczątkach	 rozrzuconych	 po	 drodze.	 Powoli	 sunęli	 naprzód	 –	w	 jedynym	 kierunku,	 jaki	 znają
uchodźcy.	Nawet	małe	dzieci	przejęte	były	strachem	i	zawziętą	determinacją.
Dotarłszy	 na	 ziemię	 niczyją,	 potężna	 karawana	 odrzuconych	 i	 zagubionych	 rozciągnęła	 się	 na	 całej

długości	 zbocza;	 ludzie	 przemieszczali	 się	 w	 blasku	 księżyca,	 bezgłośni	 i	 przygarbieni,	 niczym	 jakaś
upiorna	armia.	Pewien	starzec,	który	ledwie	powłóczył	nogami,	wspierał	się	na	ramieniu	swojej	córki,
inny	 poruszał	 się	 o	 kulach.	 Pochylona	 nisko	 kobieta	 zakrywała	 twarz	 dłońmi,	 osłaniała	 się	 nimi	 jak
tarczą.	 Niektórzy	 płakali	 cicho	 i	 mruczeli	 coś	 pod	 nosem,	 jednak	 na	 większości	 twarzy	 malował	 się
wyraz	niedowierzania,	przerażenia	 tym,	co	zostawili	za	sobą,	 i	 lęku	przed	 tym,	co	 ich	 jeszcze	czekało.
Matki	na	jednej	ręce	trzymały	niemowlęta,	a	drugą	prowadziły	nieco	większe	dzieci.	Starszy	mężczyzna,
który	 poruszał	 się	 drobnymi	 kroczkami,	wkładając	w	 każdy	 z	 nich	mnóstwo	wysiłku,	miał	 na	 stopach
kapcie.	Później	powiedziano	mi,	 że	 zmarł	wkrótce	po	dotarciu	do	celu	podróży,	bo	„pękło	mu	serce”.
Wszyscy	jednak	wytrwale	parli	naprzód,	podczas	gdy	okoliczne	wzgórza	i	doliny	rozbrzmiewały	hukiem
wystrzałów	karabinowych	i	artyleryjskich.
Nagle	nie	wiadomo	skąd	pojawił	się	przed	nami	mężczyzna	–	jeden	z	tych	cichych	bohaterów,	którzy

w	 trudnej	 sytuacji	 potrafią	 przejąć	 dowodzenie.	 Nazywał	 się	 Fahrudin	 Alihodžić;	 zwróciwszy	 się	 do
swoich	rodaków,	zaczął	wykrzykiwać	polecenia:
–	Linie	wroga	 są	 zaledwie	 trzysta	 osiemdziesiąt	metrów	 stąd.	W	każdej	 chwili	mogą	nas	 ostrzelać.

Rozdzielcie	 się,	 rozdzielcie	 się!	Zostawcie	między	 sobą	 co	 najmniej	 dziesięciometrowe	odstępy,	 żeby
w	razie	ostrzału	było	jak	najmniej	ofiar.
Ci,	 którzy	 go	 zrozumieli,	 posłusznie	 rozciągnęli	 się	 na	 większej	 przestrzeni	 i	 w	 miarę	 możliwości

szukali	 osłony	 za	 kamieniami	 przy	 drodze.	 Na	 szczęście	 serbska	 artyleria	 nie	 zasypała	 nas	 ogniem,
a	 wojska	 po	 bośniackiej	 i	 chorwackiej	 linii	 frontu	 w	 ciszy	 obserwowały	 ludzi	 sunących	 w	 blasku
księżyca	 po	 zboczu.	 Jedynym	 przedstawicielem	 tych	wojsk	 był	 samotny	 żołnierz,	 który	 stał	 na	 drodze
i	kierował	wędrowców	na	skalną	ścieżkę	prowadzącą	z	dala	od	linii	ognia.



W	końcu	po	ponad	pięciu	godzinach	marszu	za	liniami	bośniackiej	armii	zobaczyliśmy	domy,	a	nawet
fontannę	z	pitną	wodą	w	wiosce	o	nazwie	Turbe.	Tutaj	wszyscy	gasili	pragnienie	i	odpoczywali,	matki
zwilżały	 twarze	dzieci,	 jakby	chciały	zmyć	z	nich	strach.	Nagle	pojawił	 się	przy	nas	młody	przystojny
mężczyzna.
–	 Nazywam	 się	 Emir	 –	 oświadczył	 pogodnym	 tonem.	 –	 Służę	 w	 waszej	 armii,	 a	 to	 jest	 wolne

terytorium.	Witajcie	w	Travniku.	Mamy	tu	autobusy,	którymi	pojedziecie	dalej.
Kobiety	 ze	 łzami	niedowierzenia	w	oczach	dotykały	 symbolu	bośniackiej	 armii	 z	 sześcioma	 liliami,

naszytego	na	 rękaw	Emira.	 Jego	nazwisko	brzmiało	Tica,	co	znaczy	„ptaszek”.	Pomógł	nam	wsiąść	do
autobusów,	które	przewiozły	deportowanych	do	centrum	Travnika,	nieznanego	mi	dotąd	miasta	o	pięknej
orientalnej	 architekturze.	 O	 czwartej	 rano	 nasza	 trójka	 została	 przewieziona	 do	 kwatery	 głównej
bośniackiej	armii,	usytuowanej	w	restauracji	o	nazwie	Plava	Voda	(Błękitna	Woda),	obok	strumienia.	Tu
położyliśmy	 się	 na	 podłodze	 w	 pomieszczeniu,	 które	 służyło	 niegdyś	 za	 jadalnię,	 a	 teraz	 pełne	 było
rannych	 żołnierzy.	 Deportowanych	 zabrano	 do	 jezuickiego	 gimnazjum,	 gdzie	 również	 znaleźli	 sobie
miejsce	na	podłodze,	pośród	tysięcy	innych,	którzy	przeszli	tę	samą	drogę	przed	nimi.

To	 były	 właśnie	 te	 tylne	 drzwi,	 o	 których	 rozmawialiśmy	 poprzedniego	 wieczora	 w	 bezpiecznym
Zagrzebiu.	 Okazało	 się,	 że	 każdy	 więzień	 obozu,	 każda	 wdowa	 lub	 pozbawiona	 syna	 matka,	 każde
przerażone	dziecko	wyrzucone	ze	swojego	domu	znali	tę	właśnie	drogę	–	była	to	główna	arteria,	górska
autostrada	 ofiar	 czystek	 etnicznych	 z	 okolic	 Prijedoru,	 regionu	 znanego	 jako	 bośniacka	 Krajina,	 czyli
pogranicze,	 bo	 tu	 właśnie	 w	 czasach	 panowania	 tureckiego	 znajdowała	 się	 granica.	 Dla	 tych,	 którym
udało	 się	 ujść	 z	 życiem	 z	 okolic	 Prijedoru,	 przebycie	 tej	 drogi	 było	 dowodem	 wytrwałości	 i	 woli
przetrwania.	Droga	i	jej	okropności	stały	się	niczym	tatuaż,	który	oznaczał	powrót	do	świata	żywych	po
Omarskiej	i	Trnopolju.	W	ciągu	tego	jednego	dnia	i	tej	jednej	nocy	–	5	sierpnia	w	obozach	i	17	sierpnia
na	drodze	–	rozpoczęło	się	moje	„bośniackie”	życie.	Mam	wrażenie,	że	w	ciągu	następnych	dwudziestu
lat	 spotykałem	 tych	 ludzi	 w	 każdym	 zakątku	 świata,	 za	 każdym	 rogiem	 –	 ocalałych	 i	 pogrążonych
w	żałobie,	bojowników,	wygnańców,	później	ich	dzieci.	Koniec	tej	drogi	oznaczał	jednocześnie	początek
innej,	 tak	 jak	koniec	 tej	wojny	był,	w	pewnym	sensie,	początkiem	następnej.	Od	 tego	czasu	czułem	się
trochę	jak	sędziwy	marynarz	Coleridge’a,	który	wciąż	opowiada	innym	smutne	historie	–	i	zaczęło	mi	być
żal	tego	gościa	weselnego	z	poematu,	który	przecież	przyszedł,	by	dobrze	się	bawić.



2

Lato	1995:	Wojna	o	powrót	do	domu

Dowódca	skończył	grać	na	akordeonie	i	schował	go	do	futerału.	Płomienie,	które	przed	chwilą	tańczyły
do	 jego	 smutnej	 muzyki,	 powoli	 gasły,	 choć	 nad	 leśnym	 obozowiskiem	 żołnierzy	 wciąż	 unosił	 się
przyjemny	zapach	żywicznego	dymu.	Ziemniaki	upieczone	w	żarze	zostały	zjedzone,	a	plastikowa	butelka
rakii	podawana	z	rąk	do	rąk	–	po	jednym	łyku	dla	każdego	–	była	pusta.	Większość	żołnierzy	wycofała
się	pod	osłonę	drzew,	przemykając	cicho	między	szałasami	 i	namiotami.	 Inni	wracali	 ciężkim	krokiem
z	namiotów	szpitalnych,	odwiedziwszy	rannych,	których	znieśli	na	plecach	z	linii	frontu.	Znużone	konie
pociągowe,	 przywiązane	 do	drzew,	 od	 czasu	 do	 czasu	 parskały	 głośno.	Los	 konia	 pociągowego	na	 tej
wojnie	naprawdę	nie	był	 łatwy;	całymi	dniami	musiały	ciągnąć	ciężkie	zielone	 skrzynie	z	amunicją	na
linię	 frontu.	 Jeden	 z	 siedzących	 przy	 ogniu	 mężczyzn,	 Sabahudin,	 powiedział,	 że	 widział,	 jak	 jeden
z	 takich	koni	popełnił	 samobójstwo,	 rzucając	się	do	wąwozu.	Z	 jakiegoś	powodu	rozbawiła	nas	wizja
konia	o	samobójczych	skłonnościach.
Wokół	 poszarpanych	 szczytów	 najwyższego	 górskiego	 grzbietu	 zaczął	 się	 gromadzić	 srebrny	 blask.

Najpierw	 pojawił	 się	 wąski	 skrawek	 księżyca,	 który	 powoli	 sunął	 w	 górę	 i	 równocześnie	 się
powiększał.	Zijad	Andelija,	w	poprzednim,	utraconym	życiu	strażak,	nie	mógł	spać,	stał	więc	obok	mnie
i	patrzył,	jak	księżyc	rozwija	się	niczym	wielki	srebrny	owoc.
–	Wiesz	co?	–	zaczął.	–	Na	tej	wojnie	zostały	dwie	rzeczy.
–	Tak?	–	spytałem.
–	Tak.	Poza	zabijaniem,	tylko	dwie	rzeczy…	Dom	i	czas.	Dom,	bo	tam	w	końcu	wszyscy	musimy	się

znaleźć.	I	czas,	bo	trzeba	czasu,	żeby	tam	dotrzeć.	Przestałem	już	liczyć	czas	od	dnia,	w	którym	ostatnio
widziałem	 dom.	 Siedzę	w	 tych	 lasach	 chyba	 już	 trzy	 lata,	 od	 trzech	 lat	 nie	widziałem	 nawet	 skrawka
asfaltu.	Liczę	tylko	dni	do	chwili,	kiedy	będę	mógł	wrócić.	Spalili	domy,	ale	nie	mogą	spalić	ziemi.	I	nie
mogą	pokonać	czasu.	Dom	i	czas,	nie	pozostało	nic	innego,	tylko	wojna	o	powrót	do	domu.
Wojna	rzeczywiście	ciągnęła	się	już	przez	trzy	lata	od	tamtego	dnia	w	Omarskiej	i	Trnopolju	i	tamtej

przerażającej	przeprawy	przez	masyw	Vlašić.	Liczbę	ofiar	szacowano	już	na	ponad	sto	tysięcy.	Zachodni
politycy	 z	 pewnością	 niezbyt	 się	 spieszyli.	 Do	 tej	 pory	 przedstawili	 już	 tyle	 chybionych	 planów
pokojowych,	podziałów	i	map,	że	straciłem	rachubę,	podobnie	jak	wszyscy	inni	w	tym	lesie.
Teraz,	 w	 sierpniu	 1995	 roku,	 padła	 Srebrenica,	 mężczyźni	 szukający	 tam	 schronienia	 zostali

wymordowani,	 a	 na	 przeciwnym,	 zachodnim	 krańcu	Bośni	 padał	 deszcz.	 To	 był	 jeden	 z	 tych	 parnych,
czarno-białych	wojennych	dni,	pozbawionych	choćby	odrobiny	słońca.	Okopy	u	podnóży	masywu	Vlašić,
kilka	 kilometrów	 od	 drogi,	 którą	 pokonaliśmy	 w	 1992	 roku,	 były	 głębokie,	 ale	 nie	 dość	 głębokie	 –
musieliśmy	 zginać	 się	 wpół,	 gdy	 biegliśmy	 przez	 błoto,	 i	 chować	 głowy	 za	 krawędzią	 nasypu,	 jeśli
chcieliśmy	 zachować	 je	 na	 karku.	 Serbskie	 karabiny	 po	 drugiej	 stronie	 pola	 nie	 cichły	 ani	 na	 chwilę,
pociski	wbijały	się	w	wilgotną	ziemię	nad	naszymi	głowami:	trzask-świst-plask,	trzask-świst-plask.
–	No	dobra	–	powiedział	młody	mężczyzna,	Edin	Ramulić,	który	był	moim	przewodnikiem.	Przystanął

po	sprincie	i	wyprostował	się.	–	Teraz	możemy	się	wyluzować.	–	Ku	memu	zdumieniu	wyszedł	z	okopu



i	ruszył	w	górę	zbocza.
–	Ale	oni	nas	tu	widzą!	–	zaprotestowałem.
–	Tak,	ale	są	walnięci	i	zawsze	chybiają,	kiedy	strzelają	w	tę	stronę.
Pobiegliśmy	więc	przez	pole,	 a	niecelne	pociski	Serbów	wbijały	 się	wokół	nas	w	ziemię	–	 trzask-

świst-plask.	Nogi	jakoś	mnie	poniosły,	ale	płuca	ledwie	to	wytrzymały.	Gdy	dotarliśmy	w	końcu	do	celu,
obiecałem	sobie,	że	już	nigdy	nie	będę	palił	–	prócz	tego	jednego,	ostatniego	szluga.	Wyjąłem	z	plecaka
dwa	kartony	cameli,	wyciągnąłem	z	nich	jednego	papierosa,	a	resztę	oddałem	Edinowi.
–	 Właśnie	 wypłaciłeś	 mi	 dwumiesięczną	 pensję	 –	 zażartował,	 zapalając	 swojego	 pierwszego

papierosa	tego	popołudnia,	podczas	gdy	ja	paliłem	po	raz	ostatni	w	życiu.
Po	drugiej	stronie	doliny,	za	zasłoną	mgły,	wiła	się	droga	prowadząca	przez	masyw	Vlašić	w	stronę

Travnika,	 trasa	naszego	pochodu	z	 tamtej	nocy	1992	roku.	Tę	drogę	przemierzyli	 też	wszyscy	żołnierze
walczący	w	brygadzie	Edina,	bo	wszyscy	byli	ofiarami	wysiedleń.	Większość	z	nich	spędziła	jakiś	czas
w	 obozach	 koncentracyjnych,	 teraz	 byli	 jednak	 żołnierzami	 17.	 Krajińskiej	 Brygady,	 największej
w	 bośniackiej	 armii:	 „etnicznie	 czystej”	 brygady	 złożonej	 z	 uchodźców	 ze	 spalonych	 miast	 i	 wiosek
północno-zachodniej	 Bośni,	 prowadzących	 teraz	 „wojnę	 o	 powrót	 do	 domu”.	 Po	 trzech	 latach	 walk,
pomimo	wszelkich	przeciwności,	 rozpoczęła	się	kontrofensywa:	w	marcu,	brnąc	w	głębokim	śniegu,	ci
zdeterminowani	 ludzie	 nacierali	 na	 Serbów	 okupujących	 masyw	 Vlašic,	 i	 zdobyli	 jego	 szczyt.
Wzmocnieni	 tym	 zwycięstwem,	 odepchnęli	 Serbów	 jeszcze	 dalej	 i	 teraz	 –	 po	 raz	 pierwszy	 –	 mogli
patrzeć	 z	 góry	 na	 skalny	 posterunek	 serbski	 w	 miejscowości	 Smet,	 gdzie	 jako	 bezbronni	 cywile
i	uchodźcy	po	 raz	ostatni	widzieli	 swych	wrogów	 twarzą	w	 twarz.	Edin	Ramulić	przypomniał	nam,	że
dziś	jest	szczególny	dzień:	21	sierpnia,	trzecia	rocznica	masakry	na	masywie	Vlašić,	kiedy	to	cztery	dni
po	przejeździe	naszego	konwoju	rozstrzelano	na	skraju	urwiska	dwustu	czterdziestu	mężczyzn.	Na	prośbę
Edina,	 tego	nad	wiek	poważnego	żołnierza,	milczeliśmy	przez	minutę,	wpatrzeni	w	miejsce	tragicznych
wydarzeń.
Edin	Ramulić	wychowywał	się	w	wiosce	Rakovčani	nad	rzeką	Saną	w	odległym,	północno-zachodnim

zakątku	 Bośni.	 Był	 synem	 pracownika	 fabryki	 wyrobów	 ceramicznych	w	Keratermie,	 obok	 Prijedoru.
W	 1988	 roku,	 jak	 mówią	 Bośniacy,	 „kradł	 orzechy”:	 włóczył	 się	 po	 okolicy,	 przygotowywał	 do
zakończenia	szkoły	średniej	 i	zbierał	winylowe	płyty	Boba	Dylana,	Neila	Younga,	Pink	Floyd	i	 innych.
W	1990	roku	został	powołany	do	wojska	 i	wysłany	do	Kosowa,	gdzie	miał	pomagać	w	kontrolowaniu
demonstracji	 niepodległościowych	 Albańczyków,	 którzy	 protestowali	 przeciwko	 serbskiej	 dominacji
w	tej	prowincji.
–	Stałem	po	niewłaściwej	stronie	–	stwierdził	w	rozmowie	ze	mną.
Podczas	wojny	chorwackiej	w	1991	roku	Edin	odmówił	służby	w	rezerwach	Jugosłowiańskiej	Armii

Ludowej,	walczącej	z	chorwackimi	secesjonistami.	W	maju	1992	roku	w	pobliskiej	wiosce	Hambarine
miały	miejsce	pierwsze	akty	przemocy	Serbów	wobec	Muzułmanów.
–	Tymczasem	my	 jak	 ostatni	 naiwniacy	wciąż	wierzyliśmy	w	 zapewnienia	 naszego	 przywódcy,	Alii

Izetbegovicia,	który	mówił:	„Śpijcie	spokojnie,	nie	będzie	żadnej	wojny”	–	wspominał	Edin.
Pierwsze	 pociski	 spadły	 na	 wieś	 Rakovčani	 21	 maja;	 towarzyszyło	 im	 wezwanie	 do	 kapitulacji.

W	 ciągu	 godziny	 po	 upływie	 terminu	 ultimatum	 na	 wioskę	 spadło	 czterysta	 pocisków.	 Zebrano	 broń:
strzelby	myśliwskie	 i	 pistolety	 zachowane	 po	 obowiązkowej	 służbie	wojskowej.	 Przez	 dwa	miesiące,
kiedy	 Kozarac	 i	 inne	 miejscowości	 systematycznie	 niszczono,	 Edin	 nie	 doznał	 szwanku	 –	 choć



dowiedział	się,	że	fabrykę,	w	której	pracował	jego	ojciec,	zamieniono	w	obóz.	Aż	nadszedł	20	lipca.
–	Wtedy	w	końcu	po	nas	przyszli.	Widzieliśmy	płonące	domy	i	zdawaliśmy	sobie	sprawę,	że	jesteśmy

zdani	na	łaskę,	a	raczej	niełaskę	Serbów.
Edin	czekał	w	domu	ze	swoimi	rodzicami	i	braćmi.	Serbscy	żołnierze	zajęli	również	pozycje	na	tyłach

wioski,	wzdłuż	 torów	kolejowych,	 za	 którymi	 ciągnął	 się	 las,	 uniemożliwiając	w	 ten	 sposób	 ucieczkę
boszniackim	mieszkańcom.
–	Zobaczyłem	przez	okno,	jak	wyciągają	na	podwórze	mojego	wujka	i	go	biją.	Potem	żołnierze	stanęli

pod	naszymi	drzwiami.	Mój	ojciec	przykazał	mi:	„Zostań	w	domu	i	powiedz	im,	że	masz	piętnaście	lat”.
Zebrali	 wszystkich	 mężczyzn,	 kazali	 im	 ustawić	 się	 w	 szeregu,	 a	 potem	 przebiec	 z	 pochyloną	 głową
między	dwoma	rzędami	żołnierzy,	którzy	ich	bili.	Kazali	też	każdemu	uderzyć	mężczyznę	stojącego	obok,
własnego	 sąsiada	 lub	 przyjaciela,	 żeby	 ich	w	 ten	 sposób	 upokorzyć.	 Potem	powiedzieli:	 „To	 się	 robi
nudne.	 Zaśpiewajmy	 piosenkę,	 którą	 wszyscy	 znamy!”.	 I	 kazali	 Muzułmanom	 śpiewać	 piosenkę:	 Kto
mówi,	kto	kłamie,	że	Serbia	jest	mała.	Kazali	wyrzucić	wszystkim	dowody	osobiste,	bo	jak	twierdzili,
nie	będą	im	już	potrzebne.	Dotarło	do	mnie,	co	się	dzieje.	Wtedy	po	raz	ostatni	widziałem	swojego	ojca.
Tego	 dnia	 zabrali	 z	 naszych	wiosek	 trzysta	 osób,	 z	 których	 przeżyło	 dziesięć,	może	 piętnaście.	Około
pięćdziesięciu	 zostało	 zabitych	 w	 Omarskiej	 24	 lipca.	 Większość	 trafiła	 do	 Keratermu,	 do	 słynnego
Hangaru	Trzeciego;	wśród	nich	byli	mój	ojciec	i	prawdopodobnie	brat.	Tego	samego	dnia	zamordowano
tam	 stu	 pięćdziesięciu	 ludzi,	 głównie	 z	 naszych	 okolic.	 To	 było	 straszne	 miejsce,	 znane	 z	 brutalnych
gwałtów	–	opowiadał	Edin.	–	Zmuszano	mężczyzn,	by	na	różne	sposoby	i	w	różnych	pozycjach	gwałcili
się	nawzajem,	nie	tylko	sąsiadów	czy	znajomych,	ale	własnych	ojców	i	synów.	Mój	ojciec	zginął	zatem
w	miejscu,	gdzie	pracował;	wiedziałem	o	tym	i	to	pozwala	mi	zmierzyć	się	z	prawdą	o	jego	śmierci.	Ale
to	tylko	moja	historia.	Innych	ludzi	spotykały	znacznie	gorsze	rzeczy.
Opuściwszy	Trnopolje,	Edin	został	deportowany	do	centralnej	Bośni,	a	stamtąd	do	Chorwacji,	gdzie

mógł	odwiedzić	krewnych,	którzy	przeżyli	obozy.
–	Wtedy	po	raz	pierwszy	dowiedziałem	się,	 jaka	jest	skala	mordów	–	powiedział.	–	Mogłem	zostać

w	 Chorwacji	 albo	 wyjechać	 gdzie	 indziej,	 ale	 gdy	 usłyszałem,	 co	 się	 tam	 dzieje,	 musiałem	 wrócić
i	walczyć.
Od	 tej	 pory	 Edin	 służył	 niemal	 na	wszystkich	 frontach,	 na	 których	 biła	 się	 bośniacka	 armia:	 bronił

Sarajewa,	walczył	przeciwko	byłym	sojusznikom	z	Chorwacji	w	centralnej	Bośni,	a	teraz	zajął	ze	swoją
brygadą	 miasto,	 które	 niegdyś	 przyjęło	 uchodźców	 przemierzających	 drogę	 przez	 Vlašić	 –	 Travnik,
rozdroże	wojny.

Kwatera	główna	bośniackiej	armii	w	Travniku,	gdzie	spaliśmy	po	przybyciu	naszego	konwoju	do	miasta
w	sierpniu	1992	 roku,	mieściła	 się	w	przerobionej	na	potrzeby	wojska	 restauracji	Błękitna	Woda,	nad
strumieniem.	Lecz	na	 innej,	większej	działce	utworzono	zalążek	17.	Krajińskiej	Brygady	–	początkowo
hałaśliwej,	niezdyscyplinowanej	 i	 rozlazłej.	We	wrześniu	1992	roku	szukałem	w	tym	miejscu	dowódcy
żandarmerii	 wojskowej.	 Tam	 właśnie	 spotkałem	 Fahrudina	 Alihodžicia,	 urodzonego	 partyzanta,	 który
miesiąc	wcześniej	 kazał	 rozproszyć	 się	 uchodźcom	na	masywie	Vlašić.	Wyjaśniłem	mu,	 kogo	 szukam,
a	on	roześmiał	się	i	powiedział:
–	Ja	jestem	dowódcą,	ale	możesz	mówić	mi	Fahro.
Natychmiast	 się	 zaprzyjaźniliśmy,	 a	 w	 ciągu	 następnego	 roku	 wielokrotnie	 składałem	 mu	 wizyty,

podczas	których	często	rozmawialiśmy	o	naszym	życiu	osobistym	–	miał	żonę	i	dziecko	w	Niemczech	–



i	o	wojnie.
Fahro,	który	pochodził	z	robotniczej	rodziny	z	Sanskiego	Mostu,	uczył	się	na	kamieniarza	i	specjalistę

obróbki	 szkła	 i	 ceramiki.	 Pracował	 ze	 swoimi	 serbskimi	 przyjaciółmi,	 którzy	 potem	 go	 aresztowali
i	osadzili	w	Manjačy,	rozdzielając	go	z	matką,	którą	wywieziono	w	przeciwnym	kierunku,	z	transportem
do	 Trnopolja.	 Fahro	 był	 jednym	 z	 pierwszych	 więźniów,	 którzy	 uciekli	 z	 Manjačy.	 Potem	 próbował
zorganizować	ruch	oporu	w	Sanskim	Moście,	ale	bez	powodzenia.
–	Muzułmanie	byli	głupi!	–	grzmiał	pod	koniec	roku	1992.	–	Ślepe	barany!	Nie	widzieli	tego,	co	działo

się	na	ich	oczach.	Owszem,	w	Sanskim	Moście	był	ruch	oporu,	ale	nie	zginął	ani	jeden	Serb.	To	chyba
daje	pojęcie	o	tym,	jak	ten	ruch	wyglądał.
Już	w	Travniku	Fahro	obserwował,	kto	„najpewniej	zleje	Serbów”,	 i	uznał,	że	będzie	 to	„Krajińska

Brygada,	 ludzie	 z	moich	 stron”.	Wiosną	 1993	 roku	 siedział	 za	 biurkiem	w	 kwaterze	 głównej	Brygady
i	wydawał	rozkazy	wszystkim,	którzy	nawinęli	mu	się	pod	rękę,	a	jednocześnie	starał	się	zorganizować
kwaterę	 w	 koszarach	 dla	 reportera,	 czyli	 dla	 mnie.	 Jako	 dowódca	 żandarmerii	 wojskowej	 Fahrudin
obarczony	był	uciążliwym	obowiązkiem	sprowadzania	zwłok	z	linii	frontu	w	miejscowości	Visoko.
–	Praktycznie	wszystkie	były	okaleczone	–	wspominał.	–	Początkowo	nie	mogłem	się	dogadać	z	tymi

chłopcami,	bo	wszyscy	czekali	tylko	na	okazję,	żeby	popisać	się	odwagą:	myśleli,	że	są	niezwyciężeni.
Ale	 kiedy	 zajęliśmy	 już	 pozycje,	wielu	 nie	mogło	 uwierzyć,	 że	 to	 się	 dzieje	 naprawdę.	Byli	 odważni
dopóty,	dopóki	pociski	nie	rozerwały	kilku	z	nich	na	kawałki.
W	początkowym	okresie	wojny	uchodźcy	rozbijali	się	na	dziedzińcu	koszar	obok	żołnierzy,	rozpalali

ogniska,	 rozwieszali	 sznury	 z	 praniem	 i	 bawili	 dzieci.	 Mężczyźni	 wracali	 nocą	 z	 frontu	 i	 spali	 na
podłodze.	 Z	 latryny	 rozchodził	 się	 okropny	 smród.	 Żołnierze	 ustawiali	 się	 w	 kolejce	 po	 wieczorny
posiłek	 złożony	 z	 zupy	 i	 mięsa.	 Gdy	 wróciłem	 do	 Travnika	 w	 1993	 roku,	 był	 wśród	 nich	 Ibrahim,
długowłosy	 chłopiec,	 który	 oprowadzał	mnie	 niegdyś	 po	 Trnopolju.	 Nie	 rozmawialiśmy	 długo,	 bo	 po
posiłku	miał	ćwiczenia.	Powiedział	wtedy:
–	Nienawidzę	 tej	pierdolonej	wojny.	Naciskali	na	mnie,	żebym	walczył,	kiedy	przyszedłem	tu	drogą

przez	Vlašić,	i	początkowo	nie	miałem	nic	przeciwko	temu.	Ale	boję	się.	Chcę	żyć	tak	jak	kiedyś,	zanim
to	wszystko	się	zdarzyło.	–	Ibrahim	chciał	wiedzieć	jedno:	–	Powiedz	mi,	proszę,	czy	The	Stone	Roses
wydali	już	drugą	płytę?	Obiecują	ją	od	lat!	Co	się	z	nimi	dzieje?
Obiecałem,	 że	 dam	 mu	 jakoś	 znać,	 czy	 i	 kiedy	 nowy	 album	 został	 wydany.	 Przez	 jakiś	 czas

korespondowaliśmy	 za	 pośrednictwem	 Czerwonego	 Krzyża,	 ale	 potem	 dostałem	 list	 z	 informacją,	 że
Ibrahim	został	ciężko	ranny	w	walce;	od	tej	pory	nie	miałem	już	od	niego	żadnych	wieści.
Po	lecie	w	1993	roku	straciłem	też	kontakt	z	Fahrudinem	Alihodžiciem.	Powiedział	wtedy:
–	Pamiętasz	tych	chłopaków,	którzy	kręcili	się	po	moim	biurze	w	koszarach,	gdzie	zwykle	nocowałeś?

Większość	z	nich	już	nie	żyje.	A	ten	dzieciak,	który	na	początku	tak	się	bał?	On	też	zginął.	Czuję	się	coraz
bardziej	 samotny.	 Chcę,	 żebyśmy	 wszyscy	 byli	 znów	 razem:	 prawie	 codziennie	 chodzę	 na	 cmentarz
i	siadam	między	grobami	swoich	chłopców,	tych,	z	którymi	walczyłem.	Siedzę	tam	całymi	godzinami,	aż
robi	się	ciemno.	Przynajmniej	w	ten	sposób	wszyscy	jesteśmy	razem.
Tymczasem	w	Travniku	pojawił	 się	nowy	oficer,	który	objął	dowodzenie	nad	Brygadą.	Nazywał	się

Mehmed	Alagić.	Piął	się	po	szczeblach	hierarchii	powoli,	ćmiąc	papierosa	wetkniętego	w	długą	turecką
cygarniczkę	z	rzeźbionego	drewna.	Nie	chciał	nastąpić	nikomu	na	odcisk,	okazywał	też	głęboki	szacunek
kadrze	 dowódczej	 w	 Travniku.	 Ale	 ta	 początkowa	 rezerwa	 była	 jedynie	 fasadą:	 był	 ambitniejszy	 od



pozostałych,	stawiał	sobie	za	cel	nie	tyle	obronę	Travnika,	ile	triumfalny	powrót	do	domu,	i	prowadził	za
sobą	tysiące	innych,	którzy	myśleli	podobnie.	Kiedy	poznałem	Alagicia,	dyskutował	o	strategii	przy	rakii,
ale	później	spoważniał	i	stał	się	bardziej	zdeterminowany,	a	jeśli	w	ogóle	chciał	rozmawiać	o	planach,
robił	to	co	najwyżej	przy	kawie.	Ale	w	1993	roku	powiedział	coś	(wspomniałem	o	tym	w	książce,	którą
napisałem	tamtego	roku),	co	z	perspektywy	czasu	okazało	się	ponurym	proroctwem.	Alagić	już	wtedy	się
domyślał,	 że	 on	 i	 jego	 ludzie	walczą	 na	wojnie,	 której	 ich	 przełożeni	 nie	 są	 gotowi	 doprowadzić	 do
końca	 –	 że	 zostaną	 zdradzeni	 przez	 swoich	 przywódców	 w	 Sarajewie	 i	 że	 ta	 zdrada	 nada	 kształt
przyszłości	Bośni.
Alagić	mówił:
–	Dowodzę	ludźmi,	którzy	stracili	swoje	domy,	a	w	wielu	przypadkach	także	rodziny,	i	teraz	nie	mają

już	 nic	 do	 stracenia.	 –	 Potem	 dodał	 impulsywnie:	 –	 Nie	 przerwę	 tej	 wojny	 na	 polecenie	 prezydenta
Izetbegovicia	 ani	 żadnego	 innego	 polityka.	 Bez	 względu	 na	 to,	 co	 podpiszą,	 będziemy	walczyć	 dalej.
W	obozach	zginęły	dziesiątki	tysięcy	moich	rodaków,	przyjaciół	i	sąsiadów,	zabijano	ich	z	zimną	krwią.
Zgoda	na	podział	albo	na	utworzenie	państwa	muzułmańskiego,	w	którym	będziemy	żyć	 jak	żebracy	na
podłogach	 szkół,	 byłaby	 zdradą	wobec	 zmarłych.	Oni	 nie	walczyli	 o	 państwo	muzułmańskie,	walczyli
o	 Bośnię	 i	 Hercegowinę,	 walczyli	 o	 powrót	 do	 domu.	 Nie	 okłamię	 zmarłych.	 Dlatego	 będziemy
kontynuować	tę	wojnę.
Spytałem	go	wtedy,	co	zrobi,	jeśli	każą	mu	zaprzestać	walki	i	zatrzymać	się	na	jakiejś	wynegocjowanej

granicy.
–	Czasem	trudno	się	tu	do	nas	dodzwonić	–	zażartował.	Przewidział	w	1993	roku,	co	stanie	się	dwa

lata	później,	pomylił	się	jedynie	co	do	swojej	reakcji.	Kiedy	pod	koniec	1995	roku	kazano	mu	przerwać
ogień,	posłusznie	wykonał	ten	rozkaz.

Jednak	tamtego	lata	w	1995	roku	wojna	o	powrót	do	domu	toczyła	się	pełną	parą.	Nie	znalazłem	Alagicia
w	koszarach	w	Travniku,	 jak	 zawsze	 starannie	 utrzymanych	 i	wysprzątanych.	Żołnierze	 byli	w	górach,
prowadzili	natarcie.	Dla	tych	ludzi	powrót	na	front	był	swego	rodzaju	odkupieniem,	woleli	walczyć,	niż
oddawać	 się	 rozmyślaniom	 w	 bezpiecznym	 schronieniu	 na	 obczyźnie.	 Ruszyliśmy	 przez	 las	 w	 stronę
miasta	Donji	Vakuf.	Co	jakiś	czas	w	pobliżu	przelatywały	ze	świstem	pociski	wystrzelone	na	oślep	przez
snajperów.	W	równych	odstępach,	co	osiemset	metrów,	stały	bunkry	zbudowane	z	grubych	pni,	w	każdym
z	nich	kryła	się	grupa	żołnierzy.	Ścieżką	wzdłuż	umocnień	prowadzono	białą	kobyłę	objuczoną	dwiema
metalowymi	 bańkami	 z	 zupą,	 jej	 opiekunowie	 rozdawali	 walczącym	 wieczorny	 posiłek.	 Pokonawszy
labirynt	 okopów	 i	 stanowisk	 snajperskich,	 dotarliśmy	 do	 naszej	 kwatery,	 czyli	 bunkra	 dowódcy,	 gdzie
przed	wejściem	stał	wazon	z	żółtymi	kwiatami.	Tu	właśnie	doszło	do	pierwszego	z	wielu	niezwykłych
zbiegów	okoliczności,	które	miały	mnie	zaskakiwać	przez	następne	lata.
Dowódca	rozdawał	żołnierzom	żołd	w	postaci	papierosów,	gdy	jakiś	mężczyzna	siedzący	w	pobliżu	na

ławce	z	grubo	ociosanego	drewna	zwrócił	się	do	mnie	z	pytaniem:
–	 Przepraszam,	 czy	 pamięta	 pan	może	mężczyznę,	 który	w	 dziewięćdziesiątym	 drugim,	 gdy	 był	 pan

w	Omarskiej,	próbował	pana	okłamać?	Miał	ranę	po	lewej	stronie	twarzy,	a	gdy	spytał	pan,	co	się	stało,
odpowiedział,	że	jest	dobrze	traktowany	i	że	uderzył	się,	gdy	upadł.
–	Tak,	oczywiście.	Jak	mógłbym	zapomnieć?
–	No	więc	to	byłem	ja	–	odparł.
I	 rzeczywiście	 –	 choć	 ledwie	 przypominał	 wychudzoną,	 trupio	 bladą	 postać	 sprzed	 trzech	 lat,



z	 pewnością	 był	 to	 ten	 sam	mężczyzna,	 o	 czym	 świadczyła	 również	 blizna	 na	 jego	 twarzy.	 Osłupiali,
uściskaliśmy	się	serdecznie.
–	Kiedy	wtedy	rozmawialiśmy	–	mówił	dalej,	przechodząc	już	na	ty	–	tuż	za	tobą	stał	strażnik,	który

patrzył	 na	 mnie	 i	 słuchał	 wszystkiego,	 co	 do	 ciebie	 mówiłem.	 Dlatego	 właśnie	 powiedziałem	 to,	 co
chciał	 usłyszeć,	 inaczej	 mógłbym	 pożegnać	 się	 z	 życiem.	 Ale	 widziałeś	 chyba	 moje	 oczy	 i	 to,	 co
naprawdę	chciały	ci	powiedzieć.
–	Oczywiście	–	potwierdziłem.	–	Pamiętam,	że	zachowałeś	kromkę	chleba	na	później.
–	 Kiedy	 przyjechaliście	 do	 nas,	 po	 raz	 pierwszy	 od	 wielu	 tygodni	 dostaliśmy	 całą	 kromkę.	 Nie

wiedzieliście,	że	wybrali	do	naszej	grupy	więźniów	w	najlepszym	stanie.	 Inni,	których	ukrywali	przed
wami,	byli	bliscy	śmierci;	później	wszyscy	byliśmy	ledwo	żywi.
Ów	mężczyzna	nazywał	się	Šerif	Velić,	pochodził	z	wioski	Kevljani	sąsiadującej	z	Omarską,	z	rodziny

rzemieślników,	szkolił	się	na	metaloplastyka	i	posiadał	niezwykle	bogate	życie	wewnętrzne.
–	Zawsze	byłem	najlepszym	filozofem	wśród	metaloplastyków	i	najlepszym	metaloplastykiem	wśród

filozofów	 –	mówił	 ze	 śmiechem	 –	 ale	 nigdy	 po	 prostu	 najlepszym	metaloplastykiem	 czy	 filozofem.	 –
Pracował	 też	 na	 budowie	 w	 Niemczech.	 –	 Byłem	 w	 dobrej	 sytuacji	 finansowej.	 Mogłem	 spokojnie
prowadzić	rodzinne	życie,	dopóki	nie	zmieniły	się	okoliczności.
Šerifa	 ewakuowano	 z	Omarskiej	 dzień	 po	 naszej	 wizycie,	 6	 sierpnia	 1992	 roku.	 Później	 leczył	 się

w	Szwecji,	bo	podczas	przesłuchania	doznał	urazu	mózgu.	Przesłuchanie	prowadzono	na	piętrze	budynku
administracyjnego,	 w	 którym	 zorganizowano	 dla	 nas	 odprawę.	 Rozebrano	 go	 do	 bielizny,	 kopano	 po
jądrach	 i	 żebrach,	bito	w	głowę	pałką	 i	kolbą,	 aż	 stracił	przytomność.	Kiedy	doszedł	do	 siebie,	 znów
pobito	go	do	nieprzytomności.
Ale	Velić	postanowił	powrócić	i	walczyć	w	Krajińskiej	Brygadzie.
–	Dlaczego?	–	 pytał	 retorycznie.	 –	Ed,	 ja	 chcę	wrócić	 do	domu.	Nie	ma	 żadnej	 innej	 opcji.	 Jestem

chory,	walka	to	w	moim	przypadku	szaleństwo,	ale	przegnali	mnie	stamtąd	karabinami	i	 jeśli	 trzeba,	 ja
też	 wrócę	 z	 karabinem.	 Noszę	 w	 sobie	 dziedzictwo	 obozu:	 żebra	 połamane	 żołnierskimi	 buciorami,
przeponę	przebitą	 tymi	samymi	buciorami,	guz	mózgu,	częściowy	paraliż	prawej	 strony	ciała.	W	 takim
właśnie	 stanie	 dotarłem	 do	 Travnika,	 żeby	 zaciągnąć	 się	 do	 Brygady.	 Ale	 po	 przyjeździe	 do	 Szwecji
mogłem	albo	myśleć	o	obozie	i	zabić	się,	albo	tu	wrócić.	Czas	wyostrza	najgorsze	wspomnienia.	Gdybym
musiał	zmagać	się	bezczynnie	z	tymi	obrazami,	popełniłbym	samobójstwo	albo	bym	oszalał.	Kiedy	śnię,
wiem,	co	chcieli	mi	zrobić,	 chcieli	mnie	zabić;	budzę	 się	 zlany	potem.	 Jedyny	 sposób,	by	 sobie	z	 tym
poradzić,	to	wrócić	i	walczyć.	Żeby	się	z	tego	wyleczyć,	muszę	wrócić	do	domu.
Obozy	zawsze	były	obecne	w	tle	naszych	rozmów,	ale	nigdy	o	nich	nie	dyskutowaliśmy:	ja	nie	pytałem,

a	on	nie	mówił	o	mordach,	 torturach,	pobiciach,	utraconych	 rodzinach,	 zgwałconych	żonach	 i	 córkach.
Było	na	to	za	wcześnie.	Te	szczegóły	wychodziły	na	jaw	później,	gdy	poznawałem	prawdę	o	ocalonych
i	ocaleniu.	Ci	ludzie	przetrwali	–	to	przetrwanie	ich	definiowało	–	i	tego	dotyczyły	nasze	rozmowy.	Tego
samego	 wieczora	 usłyszałem	 zupełnie	 inną,	 budującą	 historię,	 którą	 opowiedział	 mi	 niejaki	 Sulejman
Halilović.	Sulejman	opuścił	swój	płonący	dom	w	miejscowości	Ključ	8	października	1992	roku,	ale	jego
owczarek	węgierski	Lassie	nie	chciał	z	nim	iść.
–	 Patrzył	 przez	 chwilę,	 jak	 odchodzimy,	 a	 potem	 odwrócił	 się	 od	 nas	 –	 wspominał	 Sulejman.	 –

Wołaliśmy	do	niego:	„Lassie,	chodź!”.	Ale	on	popatrzył	na	mnie	tak,	jak	patrzył	zwykle,	gdy	był	o	coś	zły.
Miasto	płonęło,	więc	go	zostawiliśmy.



Sulejman	dotarł	przez	Smet	do	Travnika,	pokonawszy	około	osiemdziesięciu	kilometrów.
–	 9	maja	 1994	 roku	 o	wpół	 do	 jedenastej	 rano	w	pobliżu	 swojego	 nowego	mieszkania	w	Travniku

zobaczyłem	psa.	Wyglądał	 dokładnie	 jak	mój	Lassie,	więc	 zrobiło	mi	 się	 smutno.	Ale	potem	ogarnęło
mnie	 to	dziwne	przeczucie…	 i	 zawołałem	do	niego:	 „Lassie!”.	Pies	 tylko	 spojrzał	na	mnie	ze	złością.
Oczywiście	 wiedziałem	 już,	 że	 to	 on.	 Przez	 dwie	 godziny	 siedzieliśmy	 naprzeciwko	 siebie,	 ja	 go
wołałem,	on	patrzył.	Potem	nagle	 zerwał	 się	 z	miejsca	 i	 podbiegł	do	mnie.	Miał	pokaleczone	 łapy	po
długiej	wędrówce.	Brakowało	mu	jednego	zęba,	więc	byłem	już	pewien,	że	to	właśnie	on.	Bał	się	ludzi
w	mundurach.
Roześmialiśmy	się,	wznieśliśmy	koniakiem	dowódcy	toast	za	Lassie	i	poszliśmy	spać.
Nowy	front	przesuwał	się	w	stronę	miejscowości	Jajce	–	strategicznej	bramy	do	bośniackiej	Krajiny

i	 regionu,	 w	 którym	 utworzono	 obozy.	 Jajce	 było	 symbolem	 powrotu	 do	 domu,	 szczególnie	 od	 tego
pamiętnego	 dnia	 w	 październiku	 1992	 roku,	 kiedy	 miasto	 zostało	 zajęte	 przez	 Serbów	 i	 wszystko
wydawało	się	stracone.	Ponad	trzydzieści	pięć	tysięcy	ludzi	przeprawiło	się	na	piechotę	przez	góry	do
Travnika,	 zarówno	 cywile	 prowadzący	 owce,	 konie	 i	 wozy,	 jak	 i	 załamana,	 pokonana	 armia.	 Gdy
obudziłem	się	 tamtego	 ranka	w	koszarach,	 zobaczyłem,	 że	uchodźcy	wraz	 ze	 swym	 inwentarzem	zajęli
każdą	piędź	 ziemi	w	mieście.	Trudno	byłoby	zapomnieć	postać	Zlatki	Husić	 siedzącej	pod	parasolem,
który	 nazywała	 domem,	 nim	 nazajutrz	 znalazła	 miejsce	 na	 podłodze	 szkoły,	 zajętej	 już	 przez	 tłum
uciekinierów	 z	 Krajiny	 i	 obozów.	 Ale	 w	 1995	 roku,	 trzy	 lata	 później,	 w	 szkole	 jezuitów	 wciąż
przebywały	 setki	 uchodźców.	Budynek	był	wielokrotnie	 ostrzeliwany,	 ogień	pożarów	osmalił	 i	 osłabił
ściany,	 w	 oknach	 wisiało	 suszące	 się	 pranie,	 powietrze	 wypełniał	 dym	 z	 piecyków	 uciekinierów	 –
a	wśród	nich	wciąż	była	Zlatka	Husić.	Przez	cały	ten	czas	mieszkała	na	lepkiej	podłodze	szkoły,	choć	na
zewnątrz	wydarzyło	się	wiele	ważnych	rzeczy.	Jej	syn	Fahrudin,	uznany	za	zaginionego	w	1992	roku,	gdy
zabrano	 go	 do	 obozu	 w	 Manjačy,	 odnalazł	 się	 w	 grupie	 deportowanych,	 którzy	 dotarli	 do	 Travnika
w	1994	roku.	W	szkole	jezuitów	poznał	Adisę	Hajrić,	uciekinierkę	z	Banja	Luki,	i	ożenił	się	z	nią.	Mieli
już	dziecko,	więc	w	byłej	klasie	numer	siedem	gimnazjum	mieszkały	aż	cztery	pokolenia.	Starsza	kobieta,
która	zajmowała	miejsce	obok	tej	rodziny,	ustawiła	przy	swoim	łóżku	zegar.
–	Wpatruję	się	w	niego	całymi	dniami	–	mówiła	Enisa	Mesić.	–	Tylko	to	pozwala	mi	pozostać	przy

zdrowych	zmysłach.	Nie	wiemy,	 jak	mija	czas.	Kiedy	wskazówki	się	poruszają,	zegar	mówi	mi,	że	nie
możemy	żyć	i	nie	możemy	umrzeć,	że	nic	nie	mamy	i	zmierzamy	donikąd.	Zegar	ma	tylko	jedną	baterię,
więc	niedługo	przestanie	chodzić.
Wszystkich	 tych	 ludzi	 prowadził	 do	 autobusów	 jeden	 człowiek,	 Emir	 Tica,	 „ptaszek”	 o	 radosnej

twarzy,	 który	 powitał	 nasz	 konwój	w	 1992	 roku.	Trzy	 lata	 później	wciąż	 był	 tutaj,	witał	wędrowców
wyrzuconych	 z	 Banja	 Luki	 i	 Prijedoru.	 Przez	 cały	 ten	 czas	 Emir	 pełnił	 funkcję	 adiutanta	 do	 spraw
transportu,	 służąc	 u	 boku	 różnych	 dowódców.	 Często	 w	 obowiązkach	 pomagała	 mu	 17.	 Krajińska
Brygada	pod	komendą	Alagicia.
Emir	zawsze	zajmował	 się	autobusami:	był	dyspozytorem	w	zajezdni	w	swoim	rodzinnym	Travniku.

Grał	w	zespole	 rockowym,	uwielbiał	U2	 i	pragnął,	by	Europa	Zachodnia	przygarnęła	Bośnię,	 a	nie	 ją
zdradzała.	Kiedy	spotykaliśmy	się	podczas	wojny,	a	spotykaliśmy	się	dość	często,	piosenka	One	U2	była
jego	 hymnem	 dla	 ONZ	 w	 Bośni.	 Podobały	 mu	 się	 szczególnie	 te	 fragmenty,	 które	 oskarżały	 adresata
utworu,	 że	 szuka	 jedynie	 ucieczki	 od	 własnych	 demonów,	 że	 „udaje	 Jezusa”	 i	 próbuje	 „wskrzeszać
zmarłych”.



–	Kiedy	przyjechałeś	tu	w	1992	roku,	było	już	dwadzieścia	sześć	tysięcy	uchodźców,	a	od	tego	czasu
dołączyło	do	nich	kolejne	pięćdziesiąt	sześć	tysięcy	–	mówił.	–	To	koszmar	dla	nas,	dla	nich,	dla	miasta,
dla	mnie.	Nie	wiem,	co	mam	myśleć,	kiedy	widzę,	jak	się	zbliżają:	kobiety,	które	nie	mają	pojęcia,	gdzie
są	ich	mężowie,	głodne	i	przerażone	dzieci.
W	ciągu	trzech	lat	wojny	dobrze	poznałem	Emira,	wiedziałem,	że	miewa	lepsze	i	gorsze	nastroje.
–	Znasz	mnie	–	mówił.	–	Jestem	Muzułmaninem,	ale	chcę	należeć	do	Europy.	Kiedy	Europa	poznała

Bośnię,	 byłem	 bardzo	 dumny.	 Może	 jednak	 teraz	 Europa	 zmieniła	 zdanie.	 Wasi	 przywódcy	 mówią
o	mapach,	Serbach,	Chorwatach	i	Muzułmanach,	nie	o	Bośni.
Emir	 chlubił	 się	 tym,	 że	 przeprowadził	 trzydzieści	 pięć	 tysięcy	 ludzi	 tego	 jednego	 dnia,	 gdy	 padło

Jajce,	ale	kiedy	Travnik	znalazł	się	między	Serbami	zajmującymi	masyw	Vlašić	a	chorwacką	ofensywą,
która	zbliżała	się	od	strony	doliny,	w	ciągu	kilku	miesięcy	wychudł,	a	jego	skóra	pożółkła.	W	1993	roku
powiedział:
–	Chcę	wyjechać	daleko	stąd.	Poznałem	pewną	dziewczynę,	rozmawiamy	przez	telefon	o	tym,	jak	się

pobierzemy,	wyprowadzimy	z	Travnika	i	będziemy	mieli	bliźnięta.	Ale	teraz	moim	życiem	jest	ta	wojna.
Uświadomiłem	 to	 sobie,	 gdy	 padło	 Jajce:	 patrzyłem	 na	 tych	 wszystkich	 ludzi	 i	 zacząłem	wątpić,	 czy
zdołamy	 przetrwać	 jako	 naród.	 I	 nie	 wiem,	 czy	 Europa	 chce,	 byśmy	 przetrwali.	 Czas	 płynie.	 Trzeba
naprawdę	dużo	czasu,	żeby	zabić	tylu	ludzi.	Upodabniam	się	do	zwierzęcia.	Coś	się	przestawiło	w	mojej
głowie.	Zaczynamy	się	czuć	tak,	jak	pewnie	czuli	się	Żydzi	w	1940,	gdy	zrozumieli,	że	to	wszystko	dzieje
się	naprawdę.
Tak	mówił	Emir	w	1993	roku;	dwa	 lata	później,	choć	wciąż	nad	wyraz	poważny	 jak	na	swój	wiek,

patrzył	na	świat	znacznie	pogodniej.
–	Mamy	teraz	armię	–	cieszył	się.	–	Prawdziwą	armię.	Jestem	zawodowcem.	Potrafię	strzelać	i	mogę

pojechać	 na	 każdy	 odcinek	 frontu,	 na	 jaki	mnie	wyślą.	Ale	 tutaj,	 w	mieście,	 znów	 jestem	 tylko	 sobą.
Wszyscy	się	zastanawiamy,	co	będzie,	kiedy	 to	wszystko	się	 skończy.	Moi	przyjaciele	żartują	 sobie	ze
mnie,	bo	nigdy	nie	zdejmuję	munduru.	Nie	mogę	go	zdjąć.	Bez	niego	zapominam,	kim	jestem.
Teraz	Emir,	 podobnie	 jak	 pozostali	 żołnierze	 17.	Krajińskiej	Brygady,	 służył	w	 całej	Bośni.	W	 tym

tygodniu	 jego	 celem	 była	 Treskavica,	 masyw	 górski	 położony	 na	 południowy	 wschód	 od	 Sarajewa,
w	stronę	oblężonego	i	odizolowanego	miasta	Goražde	oraz	spustoszonej	Fočy,	na	granicy	z	Serbią.	Na
Treskavicy	spotykali	się	żołnierze,	którzy	stracili	domy	na	północnym	zachodzie	Krajiny,	z	 tymi,	którzy
musieli	 uciekać	 z	 terenów	 wzdłuż	 wschodniej	 granicy	 Bośni.	 Wojna	 wyglądała	 tutaj	 tak,	 jakby
przeniesiono	 ją	 żywcem	 z	 czasów	 napoleońskich	 albo	 z	 okresu	 wojen	 krymskich.	 Na	 wyzwolonych
niedawno	terenach,	w	gęstym	sosnowym	lesie,	w	dolinach	i	na	skalistych	zboczach	obozowały	dziesiątki
tysięcy	 ludzi,	 rozkwaterowanych	 w	 bunkrach,	 chatach	 lub	 namiotach.	 Między	 tymi	 prowizorycznymi
domostwami	stały	konie	pociągowe	i	stare	samochody,	żołnierze	przygotowywali	jedzenie	na	żelaznych
piecykach	lub	przy	ogniskach.
W	 ciągu	 dnia	 żołnierze	 układali	 wielokilometrowe	 linie	 telefoniczne	 wzdłuż	 górskich	 dróg,

maszerowali	w	grupach	z	łopatami	na	ramionach	albo	prowadzili	znużone,	posłuszne,	obładowane	konie.
Zbudowali	 swego	 rodzaju	 górską	metropolię,	 złożoną	 głównie	 z	 drewnianych	 domostw	 usadowionych
nad	szemrzącymi	strumykami.	W	1995	roku	Treskavica	była	sercem	lądowej	bośniackiej	wojny.	Gdyby	ci
ludzie	 kontynuowali	 ofensywę	 przez	 kolejne	 szczyty,	 zniwelowaliby	 trzy	 lata	 porażek,	 dotarliby	 do
miejscowości	Goražde	i	do	wschodniej	Bośni.	Gdyby	przegrali,	niszczycielskie	siły	Serbów	podbiłyby



całkowicie	wschód	kraju.	Na	pierwszej	linii	tej	górskiej	bitwy	walczyli	żołnierze	z	Krajińskiej	Brygady
i	mężczyźni	wygnani	z	Fočy,	rozlokowani	teraz	w	lesie	tuż	przy	linii	drzew.	Stały	tu	wyciosane	z	drewna
krzesła	i	stoły,	przy	których	żołnierze	grali	w	karty	lub	pili	kawę	z	poczerniałych	garnuszków.	Ci	ludzie,
skazani	na	los	wędrownych	ptaków,	umożliwiali	na	razie	powrót	do	domu	innym	wygnańcom.	Teren	ten
został	 zajęty	przez	bośniacką	armię	nieco	wcześniej	 tego	 lata,	więc	 teraz	wracali	 tu	mieszkańcy	małej
wioski	 Rakitnica,	 którzy	 musieli	 ratować	 się	 ucieczką	 w	 1992	 roku.	 Po	 powrocie	 zobaczyli	 jedynie
zgliszcza,	gdyż	wszystkie	domy,	stajnie	i	budynki	gospodarcze	zostały	spalone	do	szczętu.
Siedemdziesięciodwuletni	 Salih	Zeco	 skończył	właśnie	 pokrywać	 zardzewiałą	 blachą	 dach	 tego,	 co

zostało	z	jego	rodzinnego	domu.	Nosił	fez	i	nie	miał	zębów.
–	Och,	ja	nic	nie	wiem	o	czasie	–	mówił.	–	Znam	tylko	swój	dom	i	zwierzęta.	Moja	rodzina	mieszkała

w	tym	domu	od	pięciu	pokoleń;	 tak	właśnie	mierzyliśmy	czas.	Teraz	zostały	mi	 tylko	wypalone	ściany.
Tam	 była	 moja	 stajnia	 –	 powiedział,	 wskazując	 na	 stertę	 osmalonych	 kamieni.	 –	 Powrót	 do	 domu	 –
westchnął.	–	Och,	kiedy	wyszliśmy	zza	tamtego	zakrętu	doliny,	poczułem	się	jak	nowo	narodzony.	Ale	kto
wie,	czy	będziemy	tu	jeszcze	jutro.	Kto	wie,	czy	zostaniemy	w	swoich	domach.	O	tych	rzeczach	decyduje
kto	inny,	daleko	stąd,	na	mapach	polityków.	I	spójrz	tylko,	wszystko	stoi	na	głowie.
Mapy	 polityków	 okazały	 się	 szczególnie	 okrutne	 dla	 żołnierzy	 zarówno	 z	 Krajińskiej	 Brygady,	 jak

i	z	Fočy,	którzy	walczyli	 razem	w	 tych	górach,	by	wrócić	do	domów	położonych	w	różnych	częściach
kraju.	 Podobnie	 jak	 domy	 byłych	więźniów	 obozów,	 rodzinna	wieś	 Saliha	 oraz	 Foča	weszły	w	 skład
Republiki	 Serbskiej,	 której	 oddano	 również	 te	 wyzwolone	 tereny.	 Późną	 jesienią	 1995	 roku	 chłopcy
z	 Krajińskiej	 Brygady	 –	 ocaleni	 więźniowie	 obozów	 –	 walczyli	 o	 powrót	 do	 domu,	 ale	 zostali
powstrzymani.	Tymczasem	w	ośrodkach	władzy,	w	 rezultacie	masakry	w	Srebrenicy,	NATO 	 skutecznie
odsunęło	na	bok	nieudolną	ONZ,	wzięło	na	siebie	rozwiązanie	kryzysu	i	przeprowadziło	nieliczne	ataki
powietrzne	 na	 bośniackich	 Serbów.	 Większość	 serbskich	 mieszkańców	 Prijedoru	 dołączyła	 do
uchodźców	 z	Chorwacji,	 nawet	Banja	 Luka	 przygotowywała	 się	 do	 ewakuacji.	Wojna	 była	 bliska	 nie
tylko	końca,	ale	i	nieoczekiwanego	zwycięstwa	ocalałych	z	pogromów	Boszniaków	i	Chorwatów.
Nikt	 nie	wie,	 dlaczego	właściwie	 ich	 zatrzymano:	 niektórzy	 twierdzą,	 że	 doszło	 do	 sporów	między

armiami	Boszniaków	 i	Chorwatów.	Amerykanie	obawiali	 się,	 że	kontrofensywa	doprowadzi	 do	 aktów
przemocy	 wobec	 serbskich	 cywilów	 i	 wywoła	 falę	 uchodźców	 większą	 od	 tej,	 która	 opuściła	 już
Chorwację.	Jedno	jest	jednak	pewne:	Holbrooke	wykorzystał	fakt,	że	nacierająca	armia	przekraczała	lub
właśnie	 przekroczyła	 linię,	 którą	 wynegocjował	 jako	 wewnętrzną	 granicę	 Serbów.	 Pod	 groźbą
bombardowania	Boszniakom	kazano	się	zatrzymać	i	niespodziewanie	ich	zdemobilizowano.
–	 Straciliśmy	 wielu	 ludzi	 –	 mówił	 po	 latach	 Edin	 Ramulić.	 –	 Ale	 byliśmy	 na	 fali.	 W	 końcu

wygrywaliśmy	z	Serbami,	a	nasze	lufy	były	skierowane	na	Prijedor,	w	kierunku	naszych	domów.
Co	 gorsza,	 pojawiły	 się	 również	 sygnały	 z	 Sarajewa,	 że	 nawet	 bośniacki	 rząd	 nie	 jest	 do	 końca

zainteresowany	wyzwoleniem	całego	kraju.
–	Gdyby	Sarajewo	naprawdę	chciało,	żebyśmy	zdobyli	Prijedor,	zrobilibyśmy	to	–	mówił	Edin.	–	Ale

nie	chcieli,	bo	prowadzili	jakąś	własną	grę.
Uzgodniony	 podział	 Bośni	 zakładał,	 że	 oprawcy	 przejmą	 kontrolę	 nad	 terytorium,	 na	 którym	 stały

wcześniej	 obozy	 i	 gdzie	 pogrzebano	 zamordowanych	 w	 nich	 ludzi.	 W	 pozostałych	 częściach	 kraju
Serbowie	dostali	wszystko,	czego	chcieli,	zbierając	w	ten	sposób	owoce	trzyletnich	czystek	etnicznych.
Podział	ukształtował	następne	dekady	bośniackiej	historii	i	na	zawsze	zdeformował	ten	kraj.	Przez	długie



lata	nikt	z	byłych	mieszkańców	nie	odważył	się	odwiedzić	spalonej	ziemi,	którą	niegdyś	nazywał	domem.
Gdy	 pozostałości	 po	 obozach	 znalazły	 się	w	 rękach	 swoich	 twórców,	 rozpoczął	 się	 tak	 zwany	 pokój.
Tereny	 wokół	 Prijedoru	 i	 Banja	 Luki	 zostały	 oczyszczone	 z	 Boszniaków	 i	 Chorwatów,	 zabitych	 albo
wygnanych	i	rozsianych	po	całym	świecie.

Basowe	 tony	 akordeonu	 komendanta	 brzmiały	mrocznie	 i	 ponuro,	wysokie	 jasno	 i	 radośnie,	wszystkie
tańczyły	razem	z	płomieniami	ogniska.	Podawana	z	rąk	do	rąk	butelka	rakii	rozgrzewała	zziębnięte	dusze
w	środku	lasu,	gdzie	niektórzy	wpatrywali	się	w	ogień,	a	inni	śpiewali:

Mamo,	nie	płacz,	kiedy	chodzisz	po	tych	obcych	ulicach
I	nie	hałasuj	zbytnio	drewniakami
Bo	wkrótce	zabiorę	cię	z	powrotem	do	domu.



3

Niebo,	piekło	i	Hertfordshire

[…]	używać	będę	dla	własnej	obrony	jedynego	oręża,	na	którego	użycie	sam	sobie	pozwolę	–	milczenia,	wygnania	i	przebiegłości9.

James	Joyce

Edin	Kararić	otworzył	oczy.
–	 Zobaczyłem	 nad	 sobą	 biały	 sufit.	 Leżałem	w	 czystej	 białej	 pościeli.	Dokoła,	 po	 raz	 pierwszy	 od

wielu	miesięcy,	 panowała	 cisza.	 Pomyślałem,	 że	 umarłem	 i	 trafiłem	 do	 nieba.	Ale	 nie.	 Znalazłem	 się
w	Watford.
Edin	 był	 więźniem	 wszystkich	 czterech	 głównych	 obozów	 w	 bośniackiej	 Krajinie:	 Keratermu,

Omarskiej,	Manjačy	i	Trnopolja.
–	Przywieziono	nas	tutaj	w	transporcie	medycznym	–	opowiadał.	–	Opuściliśmy	Omarską	6	sierpnia,

dzień	 po	waszej	wizycie,	 i	 zostaliśmy	 zarejestrowani	 przez	Czerwony	Krzyż	w	Manjačy.	 Potem	 facet
z	ONZ	zapytał:	„Jesteś	chory?”.	A	ja	odpowiedziałem:	„Nie,	nie	jestem	chory.	Spędziłem	po	prostu	cztery
miesiące	w	pierdolonych	obozach	koncentracyjnych”.	Zaczęli	wywoływać	nas	po	nazwisku,	ale	ja	się	nie
odzywałem.	Nauczyłem	 się	w	Omarskiej,	 że	 jeśli	 pada	 twoje	 nazwisko,	 a	 ty	 się	 zgłaszasz,	 to	 już	 nie
żyjesz.	 Stałem	więc	 przez	 czterdzieści	 pięć	minut,	 bo	 nie	 rozumiałem,	 że	 tym	 razem	wywołują	 ludzi,
którzy	mają	opuścić	obozy	i	polecieć	do	Anglii.
Edin	 był	 jedną	 z	 sześćdziesięciu	 ośmiu	 osób	 wybranych	 spośród	 byłych	 więźniów	 Omarskiej

i	 włączonych	 do	 transportu	 medycznego,	 który	 zgodził	 się	 przyjąć	 rząd	 brytyjski.	 Samolot
z	ewakuowanymi	wylądował	na	lotnisku	Stansted	13	września	1992	roku.
Po	 raz	 pierwszy	 odwiedziłem	 rodzinę	 Karariciów	 w	 ich	 domu	 w	 Watford	 latem	 1993	 roku.

Przejechałem	 metrem,	 linią	 Metropolitan	 z	 Baker	 Street,	 przez	 północno-zachodnie,	 opustoszałe
przedmieścia	Londynu	–	Neasden,	Wembley,	 piękny,	 ale	 stary	 i	 skazany	na	 zagładę	 stadion	–	w	zieleń
Chorleywood,	 a	 tam	 czekał	 już	 na	 mnie	 on,	 jeszcze	 niecały	 rok	 temu	 więzień	 Omarskiej.	 Lokale
komunalne	 znajdowały	 się	 w	 bloku	 typowym	 dla	 angielskiego	 budownictwa	 mieszkalnego	 z	 lat
pięćdziesiątych,	 w	 niszczejącym	 zakątku	 przedmieść	 stolicy,	 ale	 przechodząc	 przez	 próg	 mieszkania
Karariciów,	ich	goście	przenosili	się	natychmiast	z	Watford	do	Bośni.	Żona	Edina,	Kadira,	zrobiła	pyszną
zeljanicę,	 ciasto	 ze	 szpinakiem,	 do	 której	 podała	 mocną	 bośniacką	 kawę	 z	 mosiężnego	 tureckiego
tygielka.	Edin	wspominał,	jak	tutaj	trafił.
–	Nie	miałem	nic	prócz	pary	spodni:	dawno	już	zgubiłem	ostatnie,	osrane	majtki,	nie	pamiętam	nawet,

w	którym	obozie.
Edin	jest	wysoki,	rezolutny	i	rzutki,	to	dusza	towarzystwa,	jednak	tamtego	lata	1993	roku	przypominał

ranne	 zwierzę	 –	 słaby	 fizycznie,	 ale	 mentalnie	 wzmocniony	 wściekłością.	 Kadira	 na	 razie	 milczała,
wpatrzona	 w	 swoją	 kawę.	 Edin	 pochodził	 z	 wioski	 pod	 Trnopoljem,	 nazwanej	 od	 nazwiska	 jego
rodziny	–	za	obozem	koncentracyjnym,	po	lewej	stronie	torów,	wciąż	znajduje	się	drogowskaz	z	napisem
„Kararići”.
–	Nasza	 rodzina	mieszka	w	Krajinie	 od	 pokoleń	 –	 tłumaczył.	 –	Mój	 ojciec	miał	 trzy	młyny	 i	 setki



hektarów	ziemi,	które	zostały	potem	skolektywizowane	przez	komunistów.
W	1992	zaczął	się	serbski	pogrom.
–	Nie	mieliśmy	pojęcia,	 co	 się	 stanie.	Byłem	kolesiem	[to	zabawne,	kiedy	wymawia	 słowo	„koleś”

z	 takim	 przekonaniem]	 z	 Trnopolja,	 przerośniętym	 dwudziestoczteroletnim	 punkiem	 z	 żoną	 i	 dziećmi,
który	zastanawia	się,	co	zrobić	ze	swoim	życiem,	a	nagle	ma	zorganizować	obronę	swojej	wioski,	mimo
że	 nie	 wie	 nawet,	 przed	 kim!	 Byliśmy	 naiwni,	 byliśmy	 głupi;	 choć	 wcześniej	 kupiłem	 w	 Zagrzebiu
karabin	maszynowy.
Tamtego	 roku	 rzadko	 rozmawialiśmy	 o	 samym	 obozie.	 Celem	 naszych	 spotkań	 było	 dotknięcie

ocalenia,	 uznanie	 go,	 uściśnięcie	 dłoni	 i	 potwierdzenie,	 że	 choć	 jesteśmy	 w	 Hertfordshire,	 słowo
„Omarska”	coś	tu	znaczy.
–	 Zapomniałem	 tam,	 jak	 wyglądają	 moje	 dzieci	 –	 opowiadał	 Edin.	 –	 Nie	 pamiętałem	 ich	 twarzy.

Właściwie	nie	chciałem	ich	pamiętać.	Nie	chciałem,	żeby	ich	twarze	tam	były.
Jednak	podczas	kolejnych	rozmów	pojawiły	się	pierwsze	wzmianki	o	okropieństwach	Omarskiej.
–	Było	tam	tyle	krwi	 i	 tyle	śmierci,	że	nie	miałoby	to	sensu,	gdyby	nie	chcieli	zabić	nas	wszystkich.

Wcisnęli	mnie	do	maleńkiego	pokoju	nad	tym	hangarem,	do	którego	próbowaliście	wejść,	razem	ze	stu
osiemdziesięcioma	 innymi	 mężczyznami.	 Kiedy	 wywoływali	 kogoś	 po	 nazwisku,	 to	 było	 jak	 wyrok
śmierci.	Podczas	przesłuchania	pytali	mnie	o	broń,	od	kogo	ją	kupiłem.	Nie	chciałem	im	odpowiedzieć;
gdybym	wyznał,	 że	 kupiłem	 ją	w	Chorwacji,	 byłoby	 po	wszystkim.	Człowiek,	 którego	 kiedyś	 znałem,
kopnął	mnie	w	bok	tak	mocno,	że	złamał	mi	trzy	żebra.	Po	przesłuchaniu	trzeba	było	przebiec	przez	cały
korytarz,	podczas	gdy	oni	stali	z	obu	stron	i	cię	bili.	Jeśli	się	przewrócisz,	zabiją	cię.	Ktoś	podstawił	mi
pod	 nogi	 stołek;	 pamiętam,	 jak	 poleciałem	 do	 przodu	 i	 przyjmując	 razy,	myślałem:	 „Biegnij	 dalej,	 do
końca	tego	pierdolonego	korytarza”.	I	udało	mi	się.	Kiedy	przyjechaliście	do	Omarskiej,	zrozumieliśmy,
że	 coś	 się	 dzieje	 –	 mówił	 Edin.	 –	 Zagraniczni	 dziennikarze	 byli	 już	 w	 drodze.	 Świat	 zewnętrzny
dowiedział	się	o	 istnieniu	obozu.	Przeczuwaliśmy,	że	 to	się	wkrótce	musi	skończyć,	choć	nie	mieliśmy
pojęcia,	w	jaki	sposób:	wolnością	czy	śmiercią.
Na	razie	nie	jest	jasne,	co	właściwie	stało	się	po	naszej	wizycie,	wiadomo	tylko,	że	następnego	dnia,

6	 sierpnia,	 zaczęto	 wywozić	 większość	 więźniów,	 by	 nie	 zobaczyli	 ich	 inni	 dziennikarze
i	przedstawiciele	Czerwonego	Krzyża	podążający	naszym	śladem.	(Przegapiłem	ten	etap,	bo	za	namową
doktora	 Karadžicia	 postanowiłem	 odwiedzić	 obozy	 dla	 Serbów	 po	 drugiej	 stronie	 granicy,	 by
zweryfikować	jego	oskarżenia).
Edin	trafił	6	sierpnia	do	Manjačy,	a	potem	do	Trnopolja,	kilkaset	metrów	od	swojego	domu.
–	 To	 była	 mała	 społeczność,	 w	 której	 wszyscy	 się	 znali,	 a	 teraz	 zostali	 tylko	 czetnicy	 w	 swoich

domach	 i	my	w	 obozie.	 Pierwszą	 osobą,	 którą	 tam	 spotkałem,	 był	mój	 serbski	 sąsiad,	 teraz	 jeden	 ze
strażników.	Więźniowie	w	obozie	otoczyli	nas	ciasnym	kołem,	kiedy	zobaczyli,	w	jakim	jesteśmy	stanie:
ważyłem	trzydzieści	siedem	kilo.	Wszyscy	nas	znali	 i	wszyscy	płakali.	Strażnik	wystrzelił	w	powietrze
piętnaście	 razy,	 żeby	 nas	 uciszyć.	 To	 był	 Serb,	 którego	 podczas	 Bajramu	 częstowałem	 chałwą.	 Teraz
patrzył	 na	mnie	 tak,	 jakby	widział	mnie	po	 raz	pierwszy	w	życiu.	 Inny	 strażnik,	mój	 sąsiad,	 rozpoznał
mnie,	ale	nie	mógł	spojrzeć	mi	w	oczy.	W	końcu	spytał:	„Kurwa,	co	ci	się	stało?”.	A	ja	odpowiedziałem:
„Wiesz,	co	się	stało”.	Poczęstował	mnie	papierosem	(nie	miałem	papierosa	w	ustach	od	paru	miesięcy)
i	powiedział:	„Cieszę	się,	że	przeżyłeś.	Ja	zabiłem	tylu	ludzi,	że	mam	ręce	unurzane	po	łokcie	we	krwi”.
Pomyślałem	o	wszystkich	tych,	którzy	zginęli	w	Omarskiej,	bo	prosili	o	papierosa,	i	odpowiedziałem,	że



wolę	zostać	po	swojej	stronie,	niż	przejść	na	jego.	Wtedy	on	się	odwrócił	i	krzyknął	do	tłumu:	„Pieprzyć
was	wszystkich!	Wypierdalajcie	 stąd!”.	W	Trnopolju	w	końcu	się	załamałem.	Jeden	z	moich	serbskich
sąsiadów	spytał,	czy	chcę	zobaczyć	swój	dom,	ale	ja	nie	byłem	w	stanie.	Nie	wiedziałem,	gdzie	jest	moja
żona,	 gdzie	 są	 moje	 dzieci.	 Powiedziano	 mi,	 że	 wsadzono	 ich	 do	 pociągu	 jadącego	 na	 terytorium
rządowe,	ale	nie	miałem	pojęcia,	czy	mogę	w	to	wierzyć.	Załamałem	się.
Kraje	europejskie	 i	arabskie	oraz	Stany	Zjednoczone	zaoferowały	azyl	wybranym	więźniom	obozów

i	 deportowanym:	 Niemcy	 przyjęły	 czterdzieści	 tysięcy	 osób,	 Szwecja	 dwadzieścia	 tysięcy,	 a	 Wielka
Brytania	skromne	tysiąc	sto,	poczynając	od	tych	sześćdziesięciu	ośmiu,	wśród	których	znalazł	się	Edin.
Zabrano	ich	na	lotnisko	do	Banja	Luki	i	wsadzono	do	rosyjskiego	samolotu,	bo	tylko	maszyny	z	tego	kraju
bośniaccy	Serbowie	zgodzili	się	wpuścić	na	swoje	terytorium.
–	Człowieku,	to	było	przedziwne	–	wspominał	Edin.	–	Siedzieliśmy	tam	jak	zombie,	żywe	kościotrupy,

a	te	cycate	rosyjskie	stewardesy	chodziły	między	siedzeniami	z	jedzeniem	na	tackach!	Po	raz	pierwszy	od
czterech	 miesięcy	 widziałem	 wtedy	 kromkę	 chleba.	 Nie	 pamiętam,	 co	 działo	 się	 na	 lotnisku,	 ale
pamiętam,	 jak	 nieśli	mnie	 na	 noszach	 i	wsadzili	 do	 karetki.	 Nie	 przypominam	 sobie	 też	 przyjazdu	 do
szpitala.	Pamiętam	tylko,	 jak	spojrzałem	na	sufit	 i	pomyślałem,	że	nie	żyję.	Oczywiście	nie	dlatego,	że
zasługuję	na	niebo;	po	prostu	uznałem,	że	to	nie	może	być	prawda.	Jakaś	pielęgniarka	spytała	mnie,	czego
chcę.	Odpowiedziałem:	 „Wziąć	 prysznic.	 I	 chcę	 też,	 żeby	powiedziała	mi	 pani,	 że	 żyję,	 i	 co	 się	 stało
z	 moją	 rodziną”.	 Wytarłem	 się	 suchym,	 czystym	 ręcznikiem	 i	 pozbyłem	 się	 warstwy	 brudu,	 którą
obrastałem	od	maja,	ale	nie	miałem	powodu,	by	wierzyć,	że	moja	rodzina	przeżyła.
Kadira	 i	 jej	 dwie	 córki	 zostały	 zagnane	 do	 piekła	 Trnopolja,	 a	 potem	 wywiezione	 pociągiem	 do

miejscowości	 Gradačac	 na	 terenie	 kontrolowanym	 przez	 rząd.	 Z	 położonego	 na	 północy	 Gradačaca
przeniesiono	je	na	dalekie	południe,	do	Hercegowiny;	tam,	w	mieście	Čapljina,	jej	ojciec	miał	wylew.
Rodzina,	 która	 jak	 inni	 uchodźcy	 zmierzała	 na	wybrzeże,	 by	 przedostać	 się	 do	Chorwacji,	musiała	 go
zostawić.	 Po	 kolejnych	 dwóch	 wylewach	 mężczyzna	 zmarł.	 W	 końcu	 dotarli	 do	 Zagrzebia	 i	 znaleźli
schronienie	w	mieszkaniu	należącym	do	ciotki	Edina.
–	W	szpitalu	był	ksiądz,	fantastyczny	facet	–	wspominał	Edin.	–	Powiedziałem	mu:	„Mam	ten	numer

telefonu”.	Zadzwonił	i	podał	mi	słuchawkę.	Odebrała	jakaś	kobieta.	Powiedziałem:	„Mówi	Edin”,	a	ona
krzyknęła,	rozpłakała	się	i	spytała:	„Gdzie	jesteś?”.	Odpowiedziałem,	że	w	Anglii,	a	kobieta	odparła,	że
oglądali	 telewizję,	 widzieli,	 jak	 przywożą	 tam	 pierwszych	 więźniów	 z	 obozów,	 i	 mieli	 nadzieję,	 że
jestem	wśród	nich.	Powiedziała	mi,	że	moja	rodzina	żyje	i	jest	bezpieczna.	Musiałem	płakać	przez	kilka
godzin,	bo	pamiętam,	że	ksiądz	płakał	ze	mną.
Ksiądz	prowadził	grupę	wiernych,	która	wzięła	rodzinę	Karariciów	pod	swoje	skrzydła.
–	Dzięki	nim	zobaczyłem,	 że	 są	 jeszcze	 istoty	 ludzkie	na	 świecie.	Mali	 ludzie,	 którzy	 robią	wielkie

rzeczy	i	nie	domagają	się	za	to	uznania	ani	pieniędzy.
Kararić	i	osiemnastu	innych	byłych	więźniów	wyszli	w	końcu	ze	szpitala	w	Watford	i	przenieśli	się	do

opuszczonych	kwater	pielęgniarek	byłego	zakładu	dla	obłąkanych.	Tam	wszyscy	czekali	na	mieszkania.
I	to	właśnie	tam	zostali	otoczeni	opieką	przez	„cudowne	panie	z	kościoła,	które	zapraszały	nas	do	swoich
domów	na	herbatę	i	nie	przeszkadzało	im	wcale,	że	ciągle	palimy”.
Była	wśród	nich	pewna	Holenderka	o	imieniu	Peta,	wdowa	mieszkająca	na	farmie,	która	szczególnie

dbała	o	Karariciów,	a	po	pewnym	czasie	zaczęła	ich	traktować	jak	rodzinę	–	podobnie	jak	oni	ją.
–	Jej	mąż	spędził	cztery	lata	w	obozie	koncentracyjnym	na	Krecie	–	powiedział	mi	Edin.	–	Rozumiała



nas.
Gdy	spytano	go,	gdzie	chciałby	mieszkać,	Edin	odpowiedział:
–	Nie	miałem	pojęcia,	ale	mam	troje	dzieci,	więc	chciałem	być	blisko	szkoły	i	pewnie	dlatego	trafiłem

do	tej	nory.	Ale	to	nie	ma	znaczenia,	nigdy	się	nad	tym	nie	zastanawiałem.	Musiałem	codziennie	choćby
przez	 piętnaście	 minut	 porozmawiać	 ze	 swoją	 żoną,	 a	 Peta	 dała	 mi	 telefon.	Wypalałem	 dwie	 paczki
papierosów	dziennie,	potrzebowałem	na	to	trzydziestu	pięciu	funtów	tygodniowo;	tu	także	mogłem	liczyć
na	jej	pomoc.	Była	też	pierwszą	osobą,	która	zaprosiła	mnie	do	swojego	domu,	co	znaczy	więcej,	niż	da
się	 opowiedzieć.	Kiedy	 przyjechały	 tu	 nasze	 rodziny,	 nie	 dostaliśmy	 żadnej	 pomocy	 od	miasta	 ani	 od
żadnego	urzędu,	ale	Peta	i	panie	z	kościoła	zrobiły	więcej,	niż	mogliśmy	się	spodziewać.	Pierwsze	Boże
Narodzenie	spędziliśmy	w	jej	domu	–	my,	muzułmańscy	uchodźcy!
Podczas	 moich	 podróży	 do	 Watford	 latem	 1993	 roku	 odwiedzaliśmy	 z	 Edinem	 innych	 Bośniaków

w	 okolicy.	 Krążyliśmy	 po	 biednych	 podmiejskich	 osiedlach,	 gdzie	 za	 ścianami	 i	 zasłonami	 kryły	 się
niewyobrażalne	 wspomnienia.	W	 jednym	 z	 domów	wokół	 stołu	 siedziała	 grupa	 mężczyzn,	 którzy	 pili
herbatę	i	palili	papierosy.	Był	wśród	nich	młodzieniec	o	wystającym	podbródku	i	rozbieganych	oczach,
wciąż	chudy	i	wystraszony.	Nazywał	się	Nedžad	Jakupović.	Powiedział	mi:
–	Nie	spotkaliśmy	się,	ale	widziałeś	moje	zdjęcia.
Był	 to	 ten	sam	człowiek,	którego	pokryty	czarnymi	 i	niebieskimi	sińcami	 tułów	znalazł	się	na	 filmie

przekazanym	nam	ukradkiem	przez	Azrę	Blažević	w	Trnopolju.	Jakupović	przeszedł	od	razu	do	rzeczy:
pobicie	 w	 Trnopolju,	 którego	 ślady	 utrwalono	 na	 zdjęciu	 Azry,	 to	 zaledwie	 początek	 długiej	 historii.
W	szpitalu	w	Prijedorze	do	jego	łóżka	podszedł	pewien	Serb	i	próbował	go	zamordować,	powstrzymała
go	 dopiero	 żandarmeria	 wojskowa.	 Nazywał	 się	 Goran	 B.	 i	 poprzysiągł,	 że	 któregoś	 dnia	 dopadnie
Nedžada,	podobnie	jak	wszystkich	innych	Muzułmanów	ze	swojej	listy.	Okazało	się,	że	spośród	ludzi	na
liście	tylko	Nedžadowi	udało	się	przeżyć.
Po	 pobycie	w	 szpitalu	 został	 przeniesiony	 do	Omarskiej,	 gdzie	 po	 raz	 kolejny	 ocalał	 z	 piekła:	 był

jednym	z	bardzo	nielicznych	znanych	mi	więźniów,	którzy	wrócili	 żywi	 z	osławionego	Białego	Domu.
Biały	 Dom	 był	 małym,	 piętrowym	 budynkiem,	 oddalonym	 od	 głównego	 kompleksu	 i	 ukrytym	 między
kantyną	a	głównym	hangarem.	Władze	i	strażnicy	obozu	wykorzystywali	to	miejsce	niemal	wyłącznie	do
torturowania	 i	 mordowania	 więźniów.	W	 czasie	 gdy	 przebywał	 tam	 Nedžad,	 przez	 budynek	 przeszło
około	stu	pięćdziesięciu	osób,	z	czego	większość	została	pobita	i	zastrzelona	na	jego	oczach.
Nedžad	mówił	 o	 tym	wszystkim	bardzo	ostrożnie,	 a	 ja	 słuchałem	go	 z	 trwogą:	 najwyraźniej	 nie	 był

jeszcze	 gotów	 opisać	 swoich	 przeżyć	 ze	 szczegółami.	 Odwiedziłem	 go	 ponownie	 nieco	 później	 tego
samego	 roku,	 a	 wtedy	 zwierzył	 mi	 się,	 że	 przeniesiono	 go	 również	 do	 „innego	 rodzaju	 obozu,	 obozu
domowego”,	o	którym	nie	śmiał	mówić,	wspomniał	jedynie,	że	był	to	„obóz	rodzinny,	z	którego	trudniej
uciec	niż	z	Omarskiej”.	Powiedział,	że	marzy	o	wyjeździe	do	Ameryki,	a	następnego	roku	dowiedziałem
się,	iż	dopiął	swego	i	zamieszkał	w	Kansas	City.
Wróciłem	do	Chorleywood	w	1996	roku,	gdy	Edin	po	raz	drugi	przyjechał	do	Anglii.	Od	momentu,	gdy

widzieliśmy	się	ostatnio,	z	niepokojem	śledził	przebieg	wojny	w	Bośni.
–	Przez	dwa	lata	moje	życie	sprowadzało	się	do	oglądania	CNN ,	zbierania	wiadomości	przez	telefon

i	bezczynnego	przyglądania	się	agonii	mojego	kraju.	Siedziałem	w	domu	i	wściekałem	się.	Pracownica
opieki	 społecznej	zabrała	mnie	 i	Kadirę	do	sklepu	 i	powiedziała:	„To	 jest	wózek	spacerowy,	możecie
wozić	nim	swoje	dzieci”.	Odpowiedziałem:	„Wiem,	mamy	 je	 też	u	 siebie.	Wiem	 też,	co	 to	 jest	 rower,



miałem	telewizor	i	mercedesa.	Byłem	perkusistą	w	zespole	rockowym	i	miałem	ten	album	Deep	Purple
z	dwudziestominutową	solówką	na	perkusji	Iana	Paice’a”.
W	 miarę	 jak	 Edin	 wracał	 do	 zdrowia,	 narastała	 też	 jego	 wściekłość;	 zaczął	 działać	 jako	 łącznik

między	Wielką	Brytanią	a	17.	Krajińską	Brygadą.	Zajmował	się	zbieraniem	pieniędzy	na	broń	i	amunicję
oraz	przekazywaniem	ich	do	kraju.	Ale	w	1994	roku	z	Bośni	zaczęły	napływać	inne	prośby.
–	Dostałem	od	Alagicia	list,	w	którym	pisał,	że	nie	potrzebuje	pieniędzy,	tylko	żołnierzy.
Poproszono	 więc	 Edina,	 by	 „wypisał	 na	 kartce	 A4	 nazwiska	 ludzi	 gotowych	 wrócić	 do	 kraju

i	walczyć”.
–	 Jakaś	 kobieta	 powiedziała	mi	wtedy:	 „Czyli	wysyłasz	 innych,	 a	 sam	 nie	 jedziesz?”.	Miała	 rację.

Więc	kazałem	jej	wpisać	mnie	na	pierwszym	miejscu.
Edin	został	przydzielony	do	5.	Korpusu	bośniackiej	armii	z	siedzibą	w	Bihaciu,	którego	zadaniem	było

natarcie	 na	 Prijedor	 i	 rodzinne	 miasto	 Edina,	 Trnopolje.	 Wyglądał	 jak	 wilk	 gotowy	 do	 ataku,	 gdy
opowiadał	o	wydarzeniach	1995	roku.
–	Byłem	w	miejscowości	o	nazwie	Sasina.	Droga	była	wolna,	a	nasz	generał	Atif	Dudaković	oznajmił:

„Oto	 jest	 dzień,	 w	 którym	 wyzwolimy	 Prijedor”.	 Najpierw	 musieliśmy	 przerwać	 łączność	 między
Prijedorem	 i	 Banja	 Luką,	 a	 generał	 powiedział:	 „Zrobimy	 to	 w	 Omarskiej.	 Do	 dzieła,	 więźniowie
z	Omarskiej!”.	Kiedy	to	usłyszałem,	moje	serce	zrobiło	się	nagle	ciężkie	 jak	kamień.	Niespodziewanie
tego	 samego	dnia	wojna	 się	 skończyła.	Byłem	w	 lesie	 ze	 swoim	 szwagrem	 i	myślałem:	 co	mam	 teraz
zrobić?	Nie	 pozwolą	 nam	wyzwolić	 naszych	 domów,	 jesteśmy	 uchodźcami	we	własnym	 kraju.	Wtedy
przyszło	 mi	 do	 głowy,	 że	 nie	 powinienem	 był	 w	 ogóle	 zostawiać	 rodziny.	 Ale	 musiałem	 wrócić
i	walczyć.	Należę	do	ludzi,	którzy	muszą	w	coś	wierzyć,	być	częścią	czegoś	większego,	jakiegoś	ruchu.
Byłem	hipisem,	potem	punkiem:	do	diabła,	byłem	drugą	osobą	w	Prijedorze,	która	nosiła	irokeza!
Kiedy	 następnym	 razem	 wybrałem	 się	 do	 niego	 w	 odwiedziny,	 Edin	 był	 ubrany	 w	 strój	 ochronny

kierowcy	 cysterny.	 Rok	 wcześniej	 zdał	 odpowiednie	 egzaminy	 i	 zdobył	 potrzebne	 zezwolenia,	 a	 inny
bośniacki	 uchodźca,	 który	 pracował	 w	 firmie	 przewozowej	 obsługującej	 cysterny	 Shella,	 polecił	 go
swoim	przełożonym.	Edin	opowiedział	mi	o	swojej	rozmowie	o	pracę:
–	 Ten	 koleś	 chciał	 filozofować	 o	 przewozie	 niebezpiecznych	 materiałów,	 a	 ja	 powiedziałem:

„Możemy	na	 tym	poprzestać?	To	oczywiste,	że	mi	pan	nie	ufa.	Nie	po	 to	starałem	się	o	 tę	pracę,	żeby
dyskutować	o	jeżdżeniu	ciężarówką,	zgłosiłem	się	do	was,	żeby	jeździć	pieprzoną	ciężarówką,	więc	czy
macie	 tu	 samochód,	 żebym	 mógł	 wam	 pokazać,	 jak	 prowadzę?”.	 Facet	 był	 zdumiony.	 Wyszliśmy	 na
zewnątrz,	 a	 ja	 za	 pierwszym	 razem	 przejechałem	 coś,	 co	 oni	 nazywają	 „magicznym	 rondem”.	 Gość
powiedział:	„Dobrze,	dobrze,	proszę	się	zatrzymać”,	a	ja	na	to:	„Nie,	proszę	pana,	najpierw	zobaczy	pan
idealne	parkowanie	tyłem”.	„Do	zobaczenia	w	poniedziałek”,	powiedział	w	końcu.
Od	tej	pory	relacje	Edina	z	Wielką	Brytanią	stały	się	skomplikowane.
–	 Mam	 kłopoty:	 dzieciaki	 rysują	 mi	 samochód	 kluczami	 i	 monetami.	 Dla	 nich	 jestem	 tylko	 „tym

uchodźcą”.	Wezwałem	 tu	policjanta,	był	pełen	zrozumienia,	dopóki	mu	nie	powiedziałem,	żeby	 ich	nie
aresztował,	 tylko	dał	mi	znać,	kiedy	ich	znajdzie,	a	ja	już	osobiście	przerobię	ich	na	nawóz	do	mojego
ogródka…	Rzecz	w	tym,	że	to	nie	jestem	j a. 	–	Edin	wskazał	na	mały	ogródek	za	domem,	o	który	jednak
bardzo	się	 troszczył,	 i	na	puszkę	budweisera.	–	 Jestem	Bośniakiem,	a	gdy	 ludzie	mnie	pytają,	kiedy	 tu
przyjechałem,	 odpowiadam,	 że	 nie 	 przyj echał em	 tu	 ukryty	 pod	 ciężarówką,	 żeby	 szukać	 zarobku.
Przywieziono	mnie	z	pierdolonego	obozu	koncentracyjnego.	Nie	muszę	być	lepszym	człowiekiem	tylko



dlatego,	że	żyję	w	waszym	kraju.	Ale	zapamiętajcie	jedno:	gotów	jestem	umrzeć	za	przyjaciela,	a	kiedy
przyjechałem	do	Wielkiej	Brytanii	w	tych	okropnych	okolicznościach,	znalazłem	tu	przyjaciół,	którzy	mi
pomogli	i	za	których	mógłbym	oddać	życie,	a	to	znaczy,	że	jestem	szczęściarzem.

Pociąg	wyjeżdża	ze	zgrzytem	z	dworca	Oxford	Road	w	Manchesterze,	mija	pseudoindustrialne	pomosty
nad	 kanałem.	 Kiedyś	 rzeczywiście	 istniał	 tu	 przemysł	 –	 warsztat	 świata,	 który	 odszedł	 w	 niebyt.	 Za
Chorley	 i	 opuszczonymi	 budynkami	 z	 czerwonej	 cegły,	 w	 których	 niegdyś	 mieściły	 się	 przędzalnie
bawełny,	 za	 wypożyczalnią	 narzędzi	 HSS	 i	 centrum	 handlowym,	 które	 niczym	 nie	 różni	 się	 od	 innych
centrów,	wjeżdżamy	do	Bolton,	gdzie	pod	ołowianym	niebem	angielskiego	czerwca	czeka	na	mnie	Sefer
Haškić.
Sefer	 i	 Edin	Kararić	 są	 bliskimi	 przyjaciółmi,	 choć	 różnią	 się	 jak	 dzień	 i	 noc.	 Sefer	 to	 przystojny

mężczyzna	o	młodzieńczej	urodzie,	pełen	życia	i	zdumiewającej	nieraz	pogody	ducha,	która	nigdy	go	nie
opuszcza	 i	 nie	 słabnie.	Urodzony	w	Kozaracu,	 pracował	w	miejscowej	 fabryce	 butów,	 ale	 jego	 pasją
była	muzyka.	Śpiewał	i	grał	na	gitarze	w	zespole	o	nazwie	Prijatelji	(Przyjaciele),	który	w	październiku
1991	wywalczył	sobie	stały	angaż	w	klubie	Babilon	przy	głównej	drodze	wjazdowej	do	Prijedoru.	Ale
Sefer	wyjechał	do	Szwajcarii	ze	swoją	żoną	Mirelą	 i	maleńką	córeczką	Melisą,	 imał	się	każdej	pracy,
którą	znalazł,	a	gdy	mógł,	grał	na	gitarze.	Jednak	na	początku	marca	1992	roku,	jak	mówi:
–	Wiedziałem,	że	w	kraju	zanosi	się	na	wojnę,	i	czułem,	że	muszę	wziąć	udział	w	tym,	co	spotka	nasze

rodziny	w	Kozaracu.
Sześć	tygodni	przed	atakiem	na	miasto,	w	połowie	marca,	Sefer	pojechał	do	domu.
–	Gdyby	 nie	 to,	 wszystko	 by	mnie	 ominęło	 –	mówi.	 –	 Nigdy	 nie	 byłbym	w	Omarskiej	 i	 nigdy	 nie

trafilibyśmy	 tutaj,	do	Anglii.	–	Potem	dodaje:	–	Oczywiście	nie	miałem	pojęcia,	w	 jaki	 to	 się	zamieni
koszmar,	ale	cieszę	się,	że	wróciłem.	Nie	mógłbym	przegapić	tego,	przez	co	przeszli	wszyscy	inni.
Mirela	mówi	o	ich	przyjeździe	do	Bolton	w	październiku	1992	roku:
–	Byłam	jak	dzikie	zwierzę	opiekujące	się	młodymi.	–	Obejmuje	powietrze	przed	sobą,	przyciąga	je	do

siebie.	–	Kiedy	po	tym	wszystkim	w	końcu	znaleźliśmy	się	tutaj,	czułam	się	tak,	jakbym	chroniła	swoje
dziecko	przed	całym	światem.
Jej	pierwsza	córka,	Melisa,	miała	wtedy	 trzy	 lata,	 a	druga,	Lejla,	miała	 się	wkrótce	urodzić.	Kiedy

Sefer	 był	 w	 Omarskiej,	 Mirela	 została	 deportowana	 do	 Chorwacji.	 Zanim	 wpuszczono	 ją	 do	 Anglii,
mieszkała	 ze	 swoimi	 rodzicami,	 siostrą	Aidą	 i	 dwudziestoma	 innymi	 ludźmi	w	 jednym	domu.	Rodzina
Aliciów	osiadła	w	Bolton,	a	Sefer	dołączył	do	nich	w	lutym	1993	roku.	Wraz	ze	stu	siedemdziesięcioma
trzema	 więźniami	 był	 przetrzymywany	 w	 Omarskiej	 do	 połowy	 sierpnia,	 podczas	 gdy	 większość
zatrzymanych	wywieziono	 stamtąd	6	 sierpnia.	Sefer	 również	uciekł	do	Chorwacji	 jako	uchodźca	 i	 tam
czekał,	aż	Wielka	Brytania	przygotuje	dlań	dokumenty.
Miał	doświadczenia	podobne	do	Edina:
–	Pracownicy	opieki	społecznej	próbowali	nam	pokazywać,	jak	się	otwiera	lodówkę	i	temu	podobne

rzeczy.
Ale	Sefer	był	jak	wyścigowy	chart,	którego	wypuszczono	z	bramki	startowej,	pragnął	jak	najszybciej

ułożyć	sobie	życie	w	Anglii.
–	Musieliśmy	 działać	 szybko	 i	 z	 rozwagą	 –	mówi.	 –	 Po	 pierwsze,	 zapisaliśmy	 się	 na	 angielski	 do

Bolton	 College.	Melisa	miała	 wtedy	 trzy	 lata	 i	 gdy	 poszła	 do	 szkoły,	 szybko	 nauczyła	 się	 języka.	 Po
drugie,	poszedłem	do	sklepu	i	kupiłem	rower.



Sefer	nie	zamierzał	utrzymywać	swojej	rodziny,	grając	bośniacką	muzykę.	Przez	jakiś	czas	próbował
pracować	z	Edinem	i	jeździł	ciężarówką	do	Niemiec.
–	Ale	to	nie	miało	sensu,	bo	musiałem	wyjeżdżać	z	Watford,	które	jest	na	południu.	Miałem	trzydniową

przerwę,	 ale	 zanim	 przejechałem	 dodatkowe	 trzysta	 kilometrów	 do	 Bolton,	 musiałem	 już	 za	 chwilę
jechać	z	powrotem.
Chcąc	wykupić	dom	przydzielony	mu	przez	miasto,	Sefer	potrzebował	innego	planu.
–	Nigdy	w	życiu	nie	wbiłem	gwoździa	w	deskę,	ale	uświadomiłem	sobie,	że	jeśli	używasz	mózgu	i	rąk

jednocześnie,	 jesteś	w	stanie	zrobić	większość	 rzeczy	–	opowiada.	–	Dlatego	gdy	ukończyłem	już	kurs
angielskiego,	 zapisałem	 się	 na	 kurs	 stolarstwa.	 Poszliśmy	 tam	 we	 dwóch	 i	 szybko	 sobie	 z	 tym
poradziliśmy.	Język	nie	stanowił	problemu,	bo	większość	Anglików	też	nie	umiała	dobrze	czytać	i	pisać
po	angielsku.
Od	tej	pory	Sefer	pracuje	w	drewnie,	naprawiając	futryny	 i	szafki	w	Bolton,	a	 także	oczywiście	we

własnym	domu	i	ogrodzie.
Początkowo	rodziną	opiekowała	się	muzułmańska	organizacja	charytatywna.
–	Byli	bardzo	ortodoksyjni	–	opowiada	Sefer.	–	Kiedy	tu	przyjechałem,	próbowali	kontrolować	Mirelę

i	 jej	 rodziców,	 naciskali	 na	 nich,	 by	 zrezygnowali	 z	 picia	 alkoholu	 i	 chodzili	 do	 meczetu.	 Pierwsze
słowa,	jakie	wypowiedział	do	mnie	mój	teść,	brzmiały:	„Do	jasnej	cholery,	Sefer,	odkąd	tu	przyjechałem,
nie	 piłem	 koniaku!”.	 Poszedłem	 do	 sklepu,	 kupiłem	 butelkę	 i	 rozstawiłem	 na	 stole	 meze,	 przystawki.
Jeden	z	tych	idiotów	przyszedł	do	nas	i	powiedział,	że	to	może	być	problem.	Odpowiedziałem:	„Usiądź
i	 napij	 się	 z	 nami	 albo	 spadaj!”.	 Poszedł	 i	 nigdy	 nie	 wrócił,	 więc	 lubię	 sobie	myśleć,	 że	 pomogłem
wszystkim	 zadomowić	 się	 tutaj	 po	 muzułmańsku,	 ale	 na	 bośniacki	 sposób.	 Próbowali	 nas	 zmusić,
żebyśmy	chodzili	do	meczetu	w	specjalnych	ubraniach.	Spytałem	ich	dlaczego.	Tłumaczyli,	że	to	tradycja,
a	 ja	powiedziałem:	„A	moja	 tradycja	 jest	 taka,	 że	chodzę	do	meczetu	w	T-shircie”.	Pod	koniec	wojny
czułem	 się	 tu	 już	 jak	 u	 siebie	 –	 mówi	 Sefer.	 –	 Lubię	 Bolton	 –	 dodaje	 z	 typową	 dla	 siebie	 radosną
beztroską.	 –	 Bywałem	 w	 Watford	 i	 wydaje	 mi	 się,	 że	 północ	 jest	 znacznie	 życzliwsza.	 Oczywiście
zawsze	 znajdą	 się	 jacyś	 idioci,	 ale	wolę	Bolton	 od	Londynu,	 choć	 oczywiście	 nie	 od	Bośni.	 –	 Potem
dorzuca	prawdziwą	petardę:	–	I	bardzo	lubię	tutejszą	pogodę.

*

Pociąg	 wyjeżdżający	 powoli	 z	 londyńskiego	 dworca	 St	 Pancras	 jest	 wyjątkowo	 zatłoczony,	 bo	 dwa
poprzednie	 połączenia	 zostały	 z	 nieznanych	 przyczyn	 odwołane.	 Mijamy	 Luton	 i	 zatrzymujemy	 się
w	Leagrave;	wysiadam	w	momencie,	gdy	na	parking	wjeżdża	właśnie	Enver	Dautović.
Enver	 i	 Kelima	Dautović	 poznali	 się,	 gdy	 oboje	 pracowali	 na	 Istrii	 na	 jugosłowiańskim	wybrzeżu.

Enver	 –	 wytworny	 i	 czarujący	 –	 był	 tam	 kelnerem.	 Kelima	 miała	 problemy	 ze	 znalezieniem	 pracy
w	komunistycznej	Jugosławii,	bo	jej	dziadek	został	siłą	wcielony	do	Wehrmachtu	i	zginął	na	rosyjskim
froncie.
–	Gdyby	zginął,	walcząc	w	partyzantce,	wszystkie	drzwi	stałyby	przede	mną	otworem.
Kelima	chodziła	 codziennie	do	 szkoły	z	wioski	Kevljani	do	Omarskiej.	Lecz	choć	oboje	pochodzili

z	okolic	Kozaraca,	nie	spotkali	się	tam.	Na	wybrzeżu	wszystko	potoczyło	się	naturalnym	torem:	wrócili
do	Kozaraca	i	dzięki	hojnym	napiwkom	z	Istrii	zbudowali	tam	jeden	z	największych	domów	w	okolicy,
z	 pięcioma	 sypialniami	 i	 drzwiami	 rzeźbionymi	 w	 dębie,	 który	 podarowała	 im	 babcia	 Envera.	 Ich



pierwsza	córka,	Ena,	urodziła	się	siedem	lat	przed	wybuchem	wojny.
–	 Kiedy	 Serbowie	 przyszli	 do	 naszego	 domu	 –	 opowiada	 Kelima	 –	 kazali	 nam	 zejść	 do	 piwnicy.

Wtedy	widziałam	Envera	po	raz	ostatni,	zanim	spotkaliśmy	się	ponownie	w	Luton.
Jakiś	czas	po	zniknięciu	Envera	pewna	kobieta	powiedziała	Kelimie,	że	widziała	jego	kurtkę	w	rowie,

w	którym	leżały	też	zwłoki	wielu	ludzi.
–	Mój	mózg	 nie	mógł	 się	 jednak	 pogodzić	 z	myślą,	 że	 Enver	 zginął.	 Później	 dowiedziałam	 się,	 że

kurtka	spadła	z	niego,	gdy	go	bili.	Był	w	Omarskiej,	gdzie	chodziłam	kiedyś	do	szkoły.	Przygotowałam
paczkę	i	dałam	ją	Mejakiciowi,	samemu	komendantowi	obozu,	który	przekazał	ją	Enverowi.
Po	 czystkach	 etnicznych	 w	 Kozaracu	 Kelima	 została	 uwięziona	 ze	 swoją	 córką	 w	 Trnopolju.

Deportowana	 przez	masyw	Vlašić,	 trafiła	 do	 obozu	 dla	 uchodźców	 –	 jak	 na	 ironię	 –	 na	 Istrii.	 Potem
otrzymała	azyl	w	Anglii.
–	Po	połączeniu	rodzin	było	nas	około	setki	–	wspomina.	–	Zatrzymaliśmy	się	w	sali	parafialnej	przy

Zoo	Whipsnade,	podczas	gdy	urzędnicy	zastanawiali	się,	gdzie	nas	umieścić	na	dłużej.	Ale	ja	pamiętam
tylko,	jak	zielona	wydawała	mi	się	trawa	po	tym	wszystkim,	przez	co	przeszliśmy.
Prosto	 z	 sali	 parafialnej	 Kelima	 trafiła	 na	 szpitalny	 oddział	 położniczy	 i	 wkrótce	 pokazano	 ją

w	 telewizji	 jako	matkę	 pierwszego	 dziecka	 byłych	 więźniów	 bośniackich	 obozów,	 które	 urodziło	 się
w	Wielkiej	 Brytanii.	Matka	 i	 dziecko	 –	Victoria-Amina	Dautović	 –	 spędziły	w	 szpitalu	 dziewięć	 dni
z	tego	prostego	powodu,	że	„nie	miałyśmy	dokąd	pójść”.
Podobnie	jak	w	przypadku	rodziny	Karariciów	pojawił	się	anioł	stróż	w	postaci	„Słowenki	z	mężem

Anglikiem”,	która	wzięła	do	siebie	całą	rodzinę	i	pożyczyła	Kelimie	pieniądze	na	wynajem	domu	dla	niej
i	jej	córek.
–	Gdy	w	końcu	dołączył	do	nas	Enver	–	wspomina	Kelima	–	Victoria	miała	cztery	miesiące.	Enver	był

całkowicie	zagubiony.	Należał	do	ludzi,	którzy	nie	potrafią	mówić	o	swoich	obozowych	przeżyciach.
Enver	 nadal	 o	 nich	 nie	 mówi.	 Jest	 człowiekiem	 pogodnym	 i	 uśmiechniętym,	 ale	 na	 wspomnienie

o	wojnie	 wyraźnie	 traci	 rezon.	Widać,	 że	 bardzo	 chciałby	 znów	 być	 tym,	 kim	 był	 –	 jak	 to	 określa	 –
„przed	katastrofą”.
–	 Potem	 pojawiła	 się	 możliwość,	 żeby	 Enver	 wziął	 udział	 w	 wojnie.	 Wiem,	 że	 gdybym	 go

powstrzymała,	załamałby	się	psychicznie	i	nigdy	nie	byłby	już	sobą.
Enver	wyjechał,	by	walczyć	w	szeregach	Krajińskiej	Brygady.	Na	odchodnym	powiedział:
–	Kiedy	wyzwolimy	Kozarac,	przygotuj	 rzeczy,	których	będziemy	potrzebowali	w	domu,	bo	od	 razu

tam	wrócimy.
Gdy	 tematem	 nie	 są	 już	 obozy,	 lecz	 działania	 wojenne,	 Enver	 nagle	 nabiera	 ochoty	 na	 rozmowę.

Wrócił,	by	walczyć	pod	komendą	Alagicia,	ale	podobnie	jak	Edin	został	powstrzymany.
–	Powiedzieli,	 że	 jeśli	 będziemy	walczyć	dalej,	 zbombardują	nas,	 ale	 jak	mieliby	 to	 zrobić?	Co	by

bombardowali?	Wszyscy	siedzieliśmy	w	lesie.	Byłem	w	Manjačy,	dokładnie	w	 tym	miejscu,	w	którym
wcześniej	znajdował	się	obóz,	potrzebowałem	jeszcze	tylko	kilku	dni,	żeby	dotrzeć	do	domu,	ale	się	nie
udało.	Inaczej	prowadzilibyśmy	tę	rozmowę	w	Kozaracu,	a	nie	w	Luton.
W	 1996	 roku	 Enver	 również	 zdał	 odpowiednie	 egzaminy	 i	 zaczął	 jeździć	 ciężarówką,	 Kelima	 zaś

pracowała	 jako	 tłumaczka,	 pomagała	 bośniackim	 imigrantom	 w	 kontaktach	 z	 policją,	 urzędami	 ruchu
drogowego	i	służbą	zdrowia,	była	również	urzędniczką	w	radzie	miejskiej	Luton.	Rok	później	mieli	już
dość	pieniędzy,	by	kupić	dom	w	Leagrave.



Jednak	Enver	ma	coś	więcej	do	powiedzenia	o	1995	roku.
–	W	tym	wszystkim	ważne	jest	jeszcze	jedno	–	mówi.	–	Powtarzali	nam,	że	jeśli	się	nie	zatrzymamy,

zrobimy	im	to	samo,	co	oni	zrobili	nam.	Ale	coś	ci	powiem:	w	pewnym	momencie	mieliśmy	trzy	tysiące
jeńców.	 Dowódcy	 powiedzieli:	 „Sprawdźcie,	 jeśli	 jest	 między	 nimi	 ktoś	 z	 waszej	 okolicy,	 możecie
zrobić	z	nim,	co	chcecie”.	Ale	jaki	miałoby	to	sens?	Nie	potrafiłbym	zabić	człowieka,	który	nie	może	się
bronić.
Edin	Kararić	widział	to	inaczej:
–	Prawdę	mówiąc,	gdybym	wrócił	do	Omarskiej	i	Trnopolja,	pozabijałbym	ich	bez	wahania.

Kolejna	 londyńska	 godzina	 szczytu,	 kakofonia	wygłaszanych	 przez	megafony	 komunikatów	 o	 awariach
i	 „planowych	 działaniach	 naprawczych”.	 Ściśnięty	 przez	 tłum,	 wychodzę	 z	 peronu	 na	 stacji	 Pimlico
i	odnajduję	pub	pełen	pracowników	biurowych	w	różowych	koszulach,	którzy	korzystają	z	kończącej	się
już	 „happy	 hour”.	 Przy	 jednym	 ze	 stolików	 siedzi	 niepasujący	 zupełnie	 do	 tego	 miejsca	 mężczyzna
z	 długimi	 włosami	 związanymi	 w	 kucyk.	 To	 Kemal	 Pervanić,	 autor	 jednej	 z	 zaledwie	 trzech	 książek
napisanych	do	tej	pory	przez	byłych	więźniów	Omarskiej,	zatytułowanej	The	Killing	Days.
Rozmowa	 z	 Kemalem	 o	 Bośni	 prędzej	 czy	 później	 schodzi	 na	 temat	 innych	 przykładów	 perfidnej

polityki	w	Afryce	 lub	 na	Bliskim	Wschodzie.	Było	 tak	 jeszcze,	 zanim	ukończył	 studia	magisterskie	 na
Uniwersytecie	 Bradford,	 na	 Wydziale	 Wiedzy	 o	 Pokojowym	 Współistnieniu	 (choć	 już	 po	 tym,	 jak
zrezygnował	 ze	 studiów	 magisterskich	 na	 Wydziale	 Stosunków	 Międzynarodowych	 Uniwersytetu
Newcastle,	bo	uznał	je	za	„ograniczające”).
Kemal	urodził	się	w	rodzinie	niezamożnych	rolników,	w	tej	samej	wiosce,	co	Kelima	–	w	Kevljanach,

tuż	obok	Omarskiej.	Mówi	o	tym	miejscu	z	nieskrywaną	pogardą:
–	Czułem	się	tam	jak	w	więzieniu,	dusiłem	się.	Ciągle	myślałem	o	tym,	co	jest	po	drugiej	stronie	gór,

geograficznie	 i	 metaforycznie.	 Zawsze	 chciałem	 podróżować	 po	 świecie,	 zobaczyć	 go	 w	 szerszej
perspektywie.	–	Kemal	szukał	pracy	w	Zagrzebiu	i	na	wybrzeżu.	–	Ale	jak	wielu	ludzi	w	moim	wieku	nie
mogłem	 znaleźć	 żadnego	 zajęcia.	 Pomagałem	 przy	 pracach	 polowych	 w	 domu	 i	 w	 ramach	 higieny
mentalnej	ćwiczyłem	na	siłowni.
W	The	Killing	Days	Kemal	opisuje	miesiące	spędzone	w	Omarskiej,	o	których	mówi	teraz:
–	 Najgorsze	 było	 to,	 że	 znałem	 wszystkich	 strażników	 i	 oprawców.	 Dlatego	 właśnie	 nie	 mogłem

zaakceptować	tego,	co	się	ze	mną	dzieje.	Gdyby	przyszli	do	nas	obcy	ludzie	i	zamknęli	nas	w	obozach,
mogłoby	to	mieć	jakiś	sens,	przynajmniej	z	ich	punktu	widzenia.	Ale	kiedy	obdarzasz	zaufaniem	swoich
szkolnych	kolegów,	kumpli	 z	 klasy	 i	 nauczycieli,	 a	 oni	 zwracają	 się	przeciwko	 tobie	 i	 chcą	 cię	 zabić,
wtedy	cały	twój	świat	rozpada	się	na	kawałki.
Kemal	dotarł	do	Wielkiej	Brytanii	przez	Manjačę	i	Chorwację.
–	Nie	myślałem	akurat	o	Anglii.	Gdyby	to	ode	mnie	zależało,	wybrałbym	wyjazd	do	Ameryki,	Kanady

lub	Australii	–	stwierdził.
Jednak	po	przyjeździe	do	Cambridge	w	lutym	1993	roku	Kemal	natychmiast	rzucił	się	w	wir	nauki.
–	Załamałem	się	po	 siedmiu	miesiącach	pobytu	w	Anglii,	 kiedy	moja	 rodzina	była	dyskryminowana

w	Zagrzebiu,	ale	poddałem	się	terapii	u	rosyjskiego	psychoanalityka	i	uświadomiłem	sobie:	gniew	tak,
ale	nie	użalanie	się	nad	sobą.	Bezczynność	wpędzała	ludzi	w	depresję.	Powiedziałem	sobie,	że	nie	mam
czasu	do	stracenia,	muszę	coś	robić.
Kemal	 uczył	 się	 angielskiego,	 studiował	 biznes	 na	 prywatnej	 uczelni	w	Cambridge,	 potem	 skończył



zarządzanie	 na	 Uniwersytecie	 Londyńskim,	 w	 Royal	 Holloway	 College	 w	 Surrey.	 Pracował	 jako
kierownik	działu	księgowości	w	firmie	transportowej	w	Folkestone,	a	także	w	organizacji	prowadzonej
przez	 bośniacką	 społeczność	 w	 Wielkiej	 Brytanii,	 w	 Pimlico,	 która	 pomagała	 uchodźcom	 z	 Bośni
i	Hercegowiny	 oraz	 innych	 obszarów	 byłej	 Jugosławii.	 Jego	 pasją	 był	 jednak	wolontariat	w	Amnesty
International,	brytyjskim	Centrum	Holokaustu,	Aegis	Trust	i	Oxfam.	W	imieniu	tych	instytucji	podróżował
do	 Nowego	 Jorku	 i	 Pakistanu,	 lobbując	 na	 rzecz	 projektu	 „Responsibility	 to	 protect”	 (Obowiązek
ochrony).
–	Musiałem	się	przekonać,	jak	się	odnajdę	w	takim	kontekście	–	tłumaczy	Kemal.	–	Dlatego	nazywam

siebie	 humanistą.	Myślę,	 że	 prawdziwy	humanista	może	 być	Bośniakiem,	 choć	 nie	 jestem	pewien,	 czy
prawdziwy	Bośniak	może	być	prawdziwym	humanistą.
Jako	swego	rodzaju	rzecznik	Bośniaków	w	Wielkiej	Brytanii	Kemal	został	pewnego	razu	poproszony

o	zabranie	głosu	we	Frontline	Club	w	Londynie,	 gdzie	doktryna	 „moralnej	 równoważności”	 i	 tego,	 co
nazywam	„zrównaniem”,	została	skonfrontowana	z	jednym	spośród	ocalonych.	Jako	pierwszy	przemawiał
korespondent	 BBC,	 który	 stwierdził,	 że	 opis	 pobytu	 w	 Omarskiej	 przedstawiony	 przez	 Kemala	 oraz
ogólne	uwagi	dotyczące	pogromu	należy	postrzegać	w	„szerszym	kontekście	wojny,	w	której	obie	strony
dopuszczały	się	takich	samych	zbrodni”.
–	 Bzdura!	 –	 wybuchnął	 Kemal,	 przerywając	 zdumionemu	 mówcy	 w	 pół	 zdania.	 –	 Właśnie	 to

słyszeliśmy	 przez	 całą	 wojnę	 i	 właśnie	 dlatego	 pozwalano	 jej	 trwać,	 dopóki	 omal	 nie	 zostaliśmy
całkowicie	wybici.

Inne	spotkanie,	jedno	z	wielu,	zostało	zorganizowane	na	początku	nowego	wieku	przez	bośniacką	grupę
wsparcia	 i	 odbywało	 się	w	Londynie,	w	 budynku	Uniwersytetu	Westminsterskiego	 przy	Regent	 Street.
Brał	w	nim	udział	Paddy	Ashdown,	który	od	dnia	odkrycia	obozów	zaangażował	się	w	pracę	w	Bośni
i	 został	 wysokim	 przedstawicielem	 społeczności	 międzynarodowej	 w	 tym	 kraju,	 oraz	 polityk	 Haris
Silajdžić,	który	wkrótce	miał	zostać	premierem	Bośni.	 Jednak	do	sali	wszedł	 jeszcze	ważniejszy	gość,
którego	 od	 razu	 rozpoznałem.	 Był	 to	 Džemal	 Paratušić,	 jedyny	 więzień,	 który	 odważył	 się	 do	 nas
odezwać	w	stołówce	obozu	Omarska	5	sierpnia	1992	roku.	„Nie	chcę	mówić	żadnych	kłamstw,	ale	nie
mogę	powiedzieć	prawdy”.	Omal	nie	spadłem	z	krzesła.
Od	 tego	 momentu	 nie	 mogłem	 się	 doczekać	 końca	 spotkania.	 Gdy	 tylko	 umilkł	 ostatni	 mówca,

uściskaliśmy	 się	 na	 schodach	 i	 rozmawialiśmy,	 dopóki	 ostatni	 dozorca	 nie	 zamknął	 ostatnich	 drzwi,
wysyłając	 nas	 w	 noc.	 Odkąd	 tamtego	 dnia	 Džemal	 z	 miną	 skazańca	 wstał	 od	 stołu	 w	 kantynie
w	Omarskiej,	 zastanawiałem	 się	 wielokrotnie	 z	 niepokojem,	 czy	 ta	 rozmowa	 uratowała	 go,	 czy	może
kosztowała	go	życie.	I	rzeczywiście,	na	początku	naszego	londyńskiego	spotkania	powiedział	mi,	że	omal
go	 wtedy	 nie	 zabili.	 Ale	 przeżył.	 Poznałem	 też	 rodzinę	 Džemala:	 jego	 żonę	 Rubiję,	 córkę	 Aldijanę
i	małego	 synka,	 urodzonego	 już	w	Borehamwood	w	Hertfordshire,	Harisa	 zwanego	Harrym.	W	 domu
było	 jeszcze	 niemowlę,	 chłopiec	 o	 imieniu	 Aldin.	 Rozmawiałem	 z	 Aldijaną,	 do	 której	 natychmiast
poczułem	 sympatię.	 Przybyła	 do	 Anglii	 jako	 małe	 dziecko,	 ale	 teraz	 była	 już	 młodą	 kobietą,	 która
z	 pasją	 i	 dojrzałością	 angażowała	 się	 w	 działalność	 tutejszej	 diaspory	 i	 pomagała	 oswajać	 wojenne
dziedzictwo	swoich	rodaków.
Džemal	niewiele	się	zmienił	od	tamtego	czasu.	Wtedy	był	chudy	jak	kościotrup	i	teraz	też,	wciąż	miał

głęboko	 osadzone	 oczy,	 a	 na	 twarzy	 malował	 się	 wyraz	 skupienia.	 Przyjazdowi	 rodziny	 do	Wielkiej
Brytanii	towarzyszyło	ogromne	cierpienie:	zarówno	ojciec	Džemala,	jak	i	Rubii	zginęli	w	ich	rodzinnym



domu	w	Kozaracu,	a	ciało	ojca	Rubii	nie	zostało	odnalezione.	Choć	matka	Džemala	uniknęła	pogromu
w	 Kozaracu,	 Džemal	 nie	 mógł	 sprowadzić	 jej	 do	 Anglii,	 bo	 prawo	 azylowe	 pozwalało	 jedynie	 na
obecność	małżonka	 i	dzieci.	Szwajcarzy	mieli	 inne	kryteria	 i	ku	wielkiemu	zasmuceniu	Džemala	matka
pojechała	 w	 końcu	 do	 jego	 brata,	 do	 Zurychu.	 Potem	 Džemal	 został	 pobity	 przez	 jakiegoś	 młodego
mężczyznę,	 który	 nie	 chciał,	 by	 Wielka	 Brytania	 udzielała	 azylu	 imigrantom.	 Wezwano	 policję,	 ale
ważniejszą	 lekcję	 napastnik	 odebrał	 prawdopodobnie	 od	 innych	 Bośniaków,	 którzy	 według	 Džemala
ostrzegli	jego	rodziców:
–	Widzieliśmy	już	dość	zabijania,	widzieliśmy	dość	krwi	–	nie	chcemy	oglądać	tego	więcej.
Przyjazd	Džemala	do	 szpitala	w	Watford,	do	którego	 trafił	 z	 tą	 samą	grupą,	 co	Edin	Kararić,	 został

uwieczniony	 na	 pewnym	 szokującym	 zdjęciu.	 Porównania	 z	 więźniami	 Oświęcimia	 często	 są
nieuzasadnione,	ale	na	tej	fotografii,	którą	Džemal	 trzyma	w	swoim	albumie,	podobieństwo	wydaje	się
naprawdę	uderzające:	ma	wygoloną	głowę,	kości	jego	czaszki	i	ramion	omal	nie	przebijają	skóry,	okrywa
się	białym	prześcieradłem,	wspierany	przez	sanitariusza.
Džemal	 zajmował	 się	 przemysłem	 stalowym	 i	 metalurgicznym,	 pracował	 dla	 firmy	 z	 siedzibą

w	Sisaku,	obecnie	na	terenie	Chorwacji.	Jeździł	po	całej	Jugosławii,	ale	na	weekendy	zawsze	wracał	do
domu,	do	małego	gospodarstwa	rolnego,	w	którym	hodował	wraz	z	żoną	konie,	kury	i	psy.
–	Właśnie	to	mi	odebrali.	Miałem	dwadzieścia	dwa	lata,	dom	i	ziemię,	żadnych	opłat	czy	kredytów,

praktycznie	żadnych	zmartwień.	Teraz	płacę	czynsz,	nie	 stać	mnie	na	kredyt	mieszkaniowy	 i	 staram	się
zdobyć	wszystko,	co	potrzebne	dzieciom.	Żyję	teraz	tylko	dla	nich.
W	1988	 roku	Džemal	uległ	wypadkowi	 i	przez	dwa	miesiące	 leżał	w	 szpitalu	w	Belgradzie.	Potem

jego	 firma	wysłała	 go	 do	 szkoły	w	 Prijedorze,	 gdzie	miał	 przygotowywać	 się	 do	 pracy	w	 zarządzie.
W	 maju	 1992	 miał	 zakończyć	 dwuletnią	 naukę	 i	 przygotowywał	 się	 do	 egzaminów	 końcowych
w	październiku,	„ale	na	tym	się	skończyło”.
Džemal	sięga	po	list	–	część	korespondencji	z	czasów	obozowych	–	który	otrzymał	za	pośrednictwem

Czerwonego	Krzyża	 po	 tym,	 jak	 znaleźliśmy	Omarską,	 a	więźniowie	 zostali	 oficjalnie	 zarejestrowani.
Trzyma	 go	 w	 teczce	 wraz	 z	 rodzinnymi	 zdjęciami	 i	 kartkami	 ocalonymi	 z	 Omarskiej,	 zawierającymi
między	innymi	przepisy,	„żebyśmy	nie	zapomnieli	całkiem	o	jedzeniu”.	To	list	od	Rubii,	dostarczony	do
Manjačy,	 gdzie	 Džemal	 został	 przeniesiony	 z	 Omarskiej	 niedługo	 przed	 wyjazdem	 do	 Londynu	 we
wrześniu	 1992	 roku.	Wiadomość	 jest	 bardzo	 krótka:	 „Jestem	w	Chorwacji	 z	 Aldijaną	 i	 twoją	mamą.
Aldijana	często	cię	woła”.	Džemal	odpisał	(czyta	głośno):	„Dziękuję.	Idź	do	firmy,	mają	pieniądze	dla
ciebie.	Myślę,	że	wkrótce	się	zobaczymy”.	17	grudnia	spotkali	się	w	Anglii.
W	 szpitalu	 w	 Watford	 jeden	 z	 lekarzy	 poprosił,	 by	 z	 myślą	 o	 przybyszach	 z	 Bośni	 przygotować

specjalne	pomieszczenie	dla	palaczy.
–	 Mówili:	 to	 niemożliwe,	 przepisy	 na	 to	 nie	 pozwalają!	 Ale	 ten	 lekarz,	 nazywał	 się	 Nestrop,

powiedział:	„Jeśli	nie	pozwolimy	im	palić,	w	ogóle	nie	będzie	sensu	ich	leczyć”.	Niektórzy	poczuli	się
lepiej,	 a	 po	 jakimś	 czasie	 dowiedzieliśmy	 się,	 że	 przyjeżdżają	 nasze	 rodziny.	 Co	 za	 szczęście!	 Nie
mogliśmy	 w	 to	 uwierzyć.	 Lekarz	 powiedział:	 „Daj	 mi	 numer	 telefonu,	 a	 spróbuję	 się	 z	 nimi
skontaktować”.	Wtedy	po	raz	pierwszy	po	tak	długim	czasie	usłyszałem	przez	telefon	głos	swojej	żony.
Kiedy	Rubija	i	Aldijana	przyjechały	do	Anglii,	doktor	Nestrop	poradził	im:
–	Jeśli	chcecie	w	tym	kraju	o	coś	walczyć,	musicie	robić	to	jako	grupa,	związek,	nigdy	w	pojedynkę.

Jeśli	próbujecie	coś	osiągnąć	indywidualnie,	jesteście	na	straconej	pozycji.



Džemal,	 tak	 jak	Edin	Kararić,	 został	 przeniesiony	 do	 opuszczonych	 kwater	 pielęgniarek	 przy	 byłym
zakładzie	dla	obłąkanych.	Budynki	otaczało	ogrodzenie	z	drutu	kolczastego.	Doktor	Nestrop	protestował.
–	Powiedział,	 że	nie	możemy	 tam	mieszkać,	bo	 to	wygląda	 jak	obóz!	–	wspomina	Džemal.	–	 I	miał

rację,	ale	angielskie	władze	upierały	się	przy	swoim.
Następnym	 przystankiem	 była	 kawalerka	 w	 Cheviot	 Court	 w	 Borehamwood,	 potem	 mieszkanie,

a	w	końcu	dom,	który	teraz	wynajmują.
–	Pierwsze	pięć	lat	było	bardzo,	bardzo	trudne	–	wspomina	Rubija.
–	Przydzielają	ci	pracownika	opieki	społecznej	–	opowiada	Džemal.	–	Nasza	opiekunka	mówiła	tylko

o	 zasiłkach.	 Powiedziałem	 jej,	 że	 muszę	 pracować.	 Była	 zdumiona:	 „Musisz	 pracować?	 Przecież	 nie
jesteś	w	stanie”.	Spytałem	więc,	czy	w	takim	razie	mógłbym	rozpocząć	naukę.	Odpowiedziała,	że	nie,	bo
stracę	zasiłek.	Bez	pracy,	bez	szkoły,	myślałem,	że	zwariuję	w	tym	kraju.	Potem	mój	kuzyn	w	St	Albans
zaproponował,	 żebym	 przyjechał	 do	 tamtejszej	 szkoły,	 a	 jego	 nauczyciel	 powiedział:	 „Dobrze,	 kurs
obejmuje	 trzydzieści	 siedem	 godzin	 tygodniowo.	 Jeśli	 będziesz	 uczestniczył	 w	 trzydziestu	 dwóch
godzinach,	nie	zostanie	 to	uznane	za	naukę	w	zwykłym	trybie	 i	nie	 stracisz	zasiłku”.	Uczyłem	się	więc
angielskiego,	 ale	wciąż	miałem	 dość	 zasiłków.	Złożyłem	 podanie	 o	 pracę	 do	Tesco,	 bez	 powodzenia,
potem	 do	AA ,	 też	 bez	 rezultatu.	W	 końcu	 samorząd	 Hertfordshire	 potrzebował	 kierowcy-opiekuna	 do
pracy	 z	 niepełnosprawnymi	 i	 w	 lutym	 2001	 roku	 zostałem	 zatrudniony	 na	 dwadzieścia	 godzin
tygodniowo.	 A	 gdy	 Hiszpanka,	 która	 we	 mnie	 wierzyła,	 została	 kierownikiem,	 zacząłem	 w	 końcu
pracować	na	pełny	etat.
Mniej	 więcej	 trzy	 lata	 później	 w	 ośrodku	 opieki	 dziennej	 hrabstwa	 Hertfordshire	 odbywała	 się

impreza	 upamiętniająca	 piętnastą	 rocznicę	 wybuchu	 wojny	 w	 Bośni.	 Poszedłem	 tam	 z	 Kemalem
Pervaniciem	i	dowiedziałem	się,	że	Džemal	został	zastępcą	kierownika.	Dyskutowano	na	różne	 tematy,
podejmowano	gości	z	Prijedoru,	ale	najbardziej	zapadły	mi	w	pamięć	przemówienia	wygłaszane	przez
pracowników	 i	 kierownictwo	 ośrodka.	 Mówili	 o	 wkładzie	 Bośniaków	 w	 ogóle	 –	 a	 Džemala
w	szczególe	–	w	rozwój	ośrodka	i	okolicy.
–	Za	 ich	zdrowie!	–	 zawołał	 jowialny	brodacz	z	 silnym	wschodniolondyńskim	akcentem,	podnosząc

kieliszek.	–	I	za	wodę	ognistą,	którą	ze	sobą	przywieźli!
Opróżnił	kieliszek	mocnej	rakii	jednym	haustem,	wypuścił	głośno	powietrze,	a	potem	łapczywie	złapał

oddech.



4

Ludobójstwo:	Kadra	kierownicza	średniego	szczebla

Nazajutrz	po	 tym,	 jak	poinformowaliśmy	świat	o	 istnieniu	obozów,	Belgrad	nie	był	dla	nas	gościnnym
miejscem.	Nikola	Koljević,	wiceprezydent	Republiki	Serbskiej	 i	człowiek,	któremu	dwa	dni	wcześniej
udało	 się	 nas	 dowieźć	 niemal	 pod	 same	 bramy	 obozów,	 zaprosił	mnie	 jednak	 na	 herbatę	 i	 ciastka	 do
eleganckiego	 hotelu	Hyatt.	Dowcipny	 profesor	 gratulował	mi	 naszego	 odkrycia	 słowami	 godnymi	 jego
ulubionej	postaci,	Jagona.
–	Więc	 znaleźliście	 je!	 –	mówił,	 szeroko	 otwierając	 oczy.	 –	 Gratuluję,	 młody	 człowieku.	 –	 Potem

dodał,	popijając	herbatę:	–	Ale	trochę	wam	to	zajęło,	prawda?	Trzy	długie	miesiące,	w	tym	czasie	tyle
się	zdarzyło,	a	przecież	Omarska	 jest	 trzy	kroki	od	Wenecji!	Ale	was,	dziennikarzy,	 interesowało	 tylko
biedne,	 egzotyczne,	 wielokulturowe	 Sarajewo	 ze	 swoim	 uniwersytetem	 i	 ładnymi	 dziewczynami!
W	Trnopolju	nie	było	żadnej	uczelni,	a	w	Prijedorze	olimpiady	zimowej!
Profesor	miał	rację.	Jak	to	się	mogło	stać,	że	jego	niezorganizowane	oddziały	szturmowe,	„Keystone

Gestapo”[9],	jak	zwykliśmy	je	nazywać,	prowadziły	te	obozy	przez	trzy	miesiące	i	nikt	z	zewnątrz	się	nie
zorientował?	Cóż,	w	rzeczywistości	prawda	wyglądała	inaczej.
Byli	więźniowie	obozów	często	dziękują	Penny	Marshall	 i	mnie	za	uratowanie	 im	życia.	Nie	 jestem

w	stanie	ocenić,	czy	rzeczywiście	było	to	naszą	zasługą,	a	poza	tym	to	zbyt	niezwykła	myśl,	by	w	ogóle
objąć	 ją	 rozumem.	 Penny	 i	 ja	 wiemy	 tylko	 tyle,	 że	 spóźniliśmy	 się	 o	 trzy	 miesiące.	 Te	 zbrodnie	 nie
zostały,	jak	uprzejmie	twierdzą	ocaleni	i	historia,	„odkryte”	przez	Penny	Marshall,	Iana	Williamsa,	Eda
Vulliamy’ego,	 ITN 	 czy	 „The	 Guardian”.	 Były	 rzeczą	 powszechnie	 znaną	 w	 ośrodkach	 władzy,	 wśród
ludzi,	którzy	nie	zamierzali	zdradzać	serbskich	sekretów.
W	1996	roku	postanowiłem	dowieść,	że	wielu	ludzi	na	Zachodzie	dobrze	wiedziało	o	„ukrytej”	hańbie

obozu	Omarska.	Nikt	w	Wielkiej	Brytanii	nie	chciał	ze	mną	o	tym	rozmawiać	–	na	korytarzach	budynków
rządowych	 przy	 Whitehall	 panowała	 zmowa	 milczenia.	 Jednak	 w	 Ameryce	 znalazło	 się	 dość	 ludzi,
których	dręczyły	wyrzuty	sumienia	i	którzy	gotowi	byli	powiedzieć	mi	coś	na	ten	temat.
Były	amerykański	dyplomata,	Paul	Nietzke,	którego	odwiedziłem	na	przedmieściach	Waszyngtonu	na

początku	1996	roku,	próbował	przemycić	informacje	o	obozach	cztery	lata	wcześniej.
–	 Wiedzieliśmy,	 że	 Serbowie	 gromadzą	 więźniów	 w	 jednym	 miejscu.	 Zastanawiam	 się,	 kiedy

powinniśmy	 byli	 zrozumieć,	 że	 to	 kampania	 w	 nazistowskim	 stylu,	 choć	 na	 mniejszą	 skalę?	 –	 pytał
retorycznie.
Mówił	 również,	 że	 informacje	 o	 obozach	 pojawiły	 się	 już	 w	 maju	 1992	 roku,	 a	 przedstawił	 je

Muhamed	Sacirbey,	ambasador	rządu	bośniackiego	przy	ONZ.	Sacirbey	powiadomił	o	obozach	sekretarza
generalnego	ONZ	Butrusa	Butrusa	Ghalego	15	maja,	ale	„nie	został	potraktowany	poważnie”	(Sacirbey
sam	przyznał,	 że	 nie	miał	 pojęcia,	 jak	 tragicznie	wygląda	 sytuacja	w	obozach,	 i	 być	może	 nie	 był	 tak
stanowczy,	jak	powinien).
Organizacje,	które	pracowały	najbliżej	obozów	i	wiedziały	o	nich	najwięcej,	to	Wysoka	Komisja	ONZ

do	 spraw	 Uchodźców	 (UNHCR)	 i	 Międzynarodowy	 Komitet	 Czerwonego	 Krzyża.	 Jednak	 jak	 mówił



Nietzke:
–	 Organizacje	 humanitarne	 uważały,	 że	 najważniejsze	 jest,	 by	mogły	 kontynuować	 swoje	 działania,

dlatego	 też	 nie	 podnosiły	 alarmu.	 Pod	 koniec	maja	w	Departamencie	 Stanu	 zaczęliśmy	 już	 dostrzegać
różnicę	między	ośrodkami	zbiorczymi	dla	cywilów	i	obozami.	Ale	agencje	pomocowe	wciąż	nie	chciały
donosić	na	Serbów.	Bały	się,	że	jeśli	podniosą	alarm,	ich	misja	zostanie	przerwana,	a	niedoinformowani,
żądni	czynu	wojskowi	zmuszą	ich	do	odwrotu,	a	być	może	nawet	doprowadzą	do	ich	śmierci.
José	María	Mendiluce,	szef	UNHCR	dla	terenu	Bośni,	przyznał	w	rozmowie	ze	mną	w	1996	roku:
–	 Po	 raz	 pierwszy	 dowiedzieliśmy	 się	 o	 obozach	 […],	 gdy	 pod	 koniec	 maja	 ludzie	 uciekali	 do

Chorwacji	 i	 mówili	 o	 ośrodkach	 dla	 zatrzymanych.	 Nie	 znaliśmy	 położenia	 tych	 obozów	 ani	 skali
[zbrodni].	 Skierowałem	 świadków	 do	 MKCK ,	 bo	 to	 właśnie	 Czerwony	 Krzyż	 zajmuje	 się	 takimi
sprawami.
Na	 początku	 czerwca	 do	 chorwackiego	miasta	 Karlovac	 napłynęła	 fala	 muzułmańskich	 uchodźców.

Mendiluce	pomagał	zbierać	zeznania	i	wysyłał	raporty	do	siedziby	UNHCR	w	Genewie.
–	Przesyłaliśmy	poufne	informacje,	że	uchodźcy	mówią	o	obozach	koncentracyjnych	–	opowiadał.
W	połowie	czerwca	rząd	Bośni	przedstawił	listę	stu	sześćdziesięciu	jeden	obozów	koncentracyjnych.

Lista	trafiła	do	Butrusa	Ghalego	i	do	amerykańskiego	Departamentu	Stanu.
–	Wszyscy	nazywali	to	propagandą	–	zdradził	mi	jeden	z	urzędników.	Powiedział	również,	że	reakcja

ONZ	wyglądała	następująco:	–	To	od	Bośniaków,	więc	na	pewno	przesadzają.
W	przypadku	niektórych	miejsc	wymienionych	na	liście	rzeczywiście	można	to	było	nazwać	przesadą,

ale	nie	w	odniesieniu	do	Omarskiej,	Trnopolja	czy	Keratermu.
W	1996	roku	Mendiluce	powiedział:
–	 Pamiętam	 trzy	 spotkania	 z	 MKCK 	 w	 Zagrzebiu,	 podczas	 których	 dyskutowano	 głównie	 o	 tych

obozach.	To	było	na	początku	czerwca.	Przedstawiciele	Czerwonego	Krzyża	mówili,	że	próbowali	się	do
nich	 dostać.	 Wyraźnie	 dawali	 mi	 do	 zrozumienia,	 żebym	 się	 nie	 wtrącał,	 bo	 to	 zakres	 ich
odpowiedzialności.
Pewien	 amerykański	 dyplomata,	 z	 którym	 miałem	 okazję	 rozmawiać,	 wspominał	 inne	 spotkanie

z	wysokimi	rangą	pracownikami	Czerwonego	Krzyża	w	Zagrzebiu.
–	 Przyjęli	 szokującą	 defensywną	 postawę	 –	 mówił	 dyplomata.	 –	 Nie	 chcieli	 obciążać	 nikogo

odpowiedzialnością	ani	winą	za	te	obozy.
Przedstawiciel	Czerwonego	Krzyża,	którego	o	to	spytałem,	bronił	polityki	publicznego	milczenia:
–	W	Banja	Luce	musieliśmy	zdecydować:	 czy	 chcemy	nadal	pracować	 z	więźniami	w	obozach,	 czy

przyjmiemy	postawę,	która	będzie	oznaczała	koniec	naszej	obecności	w	tamtych	miejscach.
Żeby	 móc	 w	 ogóle	 utrzymywać	 kontakt	 z	 więźniami,	 MKCK 	 gotów	 był	 zachować	 milczenie,

„przynajmniej	oficjalnie”,	jak	dodaje	przedstawiciel	organizacji.
Ale	 co	 z	 wywiadem	 i	 dyplomacją?	 Co	 oni	 o	 tym	 wiedzieli?	 Zachodnie	 rządy	 wycofały	 swoich

przedstawicieli	 z	 Bośni	 w	 1992	 roku,	 a	 ze	 względów	 protokolarnych	 nieliczni	 dyplomaci	 pozostali
w	Chorwacji	musieli	składać	raporty	przez	Belgrad.	Jak	to	ujął	w	1996	roku	Victor	Jackovich,	pierwszy
amerykański	ambasador	w	Słowenii:
–	 Misje	 w	 Zagrzebiu	 były	 maleńkie,	 podczas	 gdy	 wciąż	 nadmiernie	 rozrośnięte	 ambasady

w	Belgradzie	nie	chciały	ryzykować	i	wysyłać	swoich	ludzi	do	Bośni.	Rządy,	które	przez	czterdzieści	lat
utrzymywały	kontakty	na	terenie	całego	kraju,	nagle	mówiły	z	Belgradu:	„Nie	wiemy,	co	się	tam	dzieje”.



I	w	większości	wypadków	wolały	zamknąć	oczy	albo	przemilczać	prawdę.
Informacje	 przekazywane	 przez	 brytyjskich	 dyplomatów	 i	 przedstawicieli	 wywiadu	 w	 Belgradzie

i	 Zagrzebiu	 miały	 przede	 wszystkim	 umniejszać	 wagę	 bośniackich	 oskarżeń.	 Podczas	 jedynej	 próby
dyskusji	 na	 ten	 temat,	 do	 jakiej	 udało	 mi	 się	 doprowadzić	 w	 Zagrzebiu,	 brytyjski	 dyplomata	 mówił
o	zbrodniach,	które	zdaniem	Brytyjczyków	Bośniacy	dokonywali	na	własnym	narodzie,	by	sprowokować
interwencję	–	co	okazało	się	perfidnym	i	oburzającym	kłamstwem	–	pomniejszając	zarazem	okropieństwa
obozów.	Mój	kolega	po	fachu,	Alec	Russell	z	„The	Daily	Telegraph”,	donosił	na	początku	konfliktu,	że
podczas	 spotkania	 w	 ambasadzie	 w	 Belgradzie	 „przez	 dwie	 godziny	 opowiadano	 o	 podłościach
popełnianych	 przez	Chorwatów	 i	Muzułmanów”.	Brendan	Simms	 cytuje	 ambasadora	Wielkiej	Brytanii
w	Belgradzie,	 Ivora	Robertsa,	 który	 rzekomo	 napisał	memorandum	 o	 „serbskim	 poczuciu	 historycznej
niesprawiedliwości”.
Informacje	 napływały	 jednak	 z	 amerykańskiej	 ambasady	 w	 Belgradzie	 dzięki	 gorliwości	 młodego

dyplomaty,	 Henry’ego	 Kelleya,	 który	 studiował	 wcześniej	 w	 Banja	 Luce	 i	 miał	 okazję	 rozmawiać
z	 mieszkańcami	 miasta	 w	 czasie	 wojny,	 gdy	 linie	 telefoniczne	 zwykle	 nie	 działały.	 Kelley,	 który
w	1996	roku	nadal	pracował	w	Departamencie	Stanu	w	Waszyngtonie,	nie	wspominał	o	depeszach,	które
wysyłał	kilka	lat	wcześniej	–	i	nie	mówi	o	nich	nadal.	W	roku	2011	wciąż	jest	czynnym	dyplomatą	i	nie
może	udzielać	wywiadów.	Dowiedziałem	się	jednak,	co	pisał,	od	ludzi,	którzy	odbierali	jego	telegramy
w	Waszyngtonie:
–	Informacje	od	niego	napływały	do	nas	niemal	codziennie	–	powiedział	dyplomata	Marshall	Harris,

który	później	na	znak	protestu	ustąpił	ze	stanowiska,	oburzony	bezczynnością	władz	w	sprawie	Bośni.	–
Wydawało	się	oczywiste,	że	widzimy	tylko	czubek	góry	lodowej	i	że	mnóstwo	ludzi,	którzy	wchodzą	na
tę	górę,	nigdy	z	niej	nie	zejdzie.	Znikali	bez	śladu,	głównie	mężczyźni.	Stopniowo	docierało	do	nas,	że
znikają	właśnie	w	obozach	koncentracyjnych.	Najpierw	dowiedzieliśmy	się	o	„punktach	logistycznych”.
Pod	 koniec	 maja	 nazywano	 je	 „centrami	 tranzytowymi”,	 potem	 „obozami	 dla	 zatrzymanych”,	 jeszcze
później	„fabrykami	i	kopalniami”,	aż	w	końcu	wszystko	połączyło	się	w	jedną	całość:	gułag.	Pojawiły	się
konkretne	nazwy:	Omarska,	Keraterm.
Depesze	Kelleya	krążyły	po	całym	budynku	Departamentu	Stanu	w	Waszyngtonie.	Margaret	Tutwiler,

rzeczniczka	Departamentu,	potwierdziła	to	podczas	naszej	rozmowy	w	styczniu	1996	roku:
–	 Wszystko	 przechodziło	 przez	 moje	 biurko	 –	 powiedziała.	 –	 Czytałam	 raporty	 wywiadu

i	nadchodzące	depesze	na	długo	przed	tym,	jak	trafiały	do	prasy.
Okazało	się	jednak,	że	zarówno	Departament	Stanu,	jak	i	służby	zagraniczne	Wielkiej	Brytanii	i	Francji

otrzymywały	nie	tylko	depesze	Kelleya.
19	 lipca	 opublikowano	 raport	 o	 Manjačy	 autorstwa	 Roya	 Gutmana	 z	 nowojorskiego	 dziennika

„Newsday”.	Gutman	domagał	się	od	Departamentu	Stanu,	Komisji	do	spraw	Wywiadu	i	Białego	Domu
odpowiedzi	 na	 raport	 i	 dawał	 im	 szansę	 ujawnienia	 wszystkiego,	 co	 wiedzieli.	 Nikt	 nie	 zareagował.
29	 lipca,	 po	 porannych	 relacjach	 zamieszczonych	 w	 „The	 Guardian”,	 Karadžić	 wystąpił	 w	 ITN ,
zaprzeczając	oskarżeniom	i	zapraszając	nas	do	Omarskiej.	W	niedzielę	2	sierpnia	Gutman	opublikował
zeznania	 dwóch	 mężczyzn,	 w	 tym	 jednego	 zbiega	 z	 Omarskiej.	Wywołało	 to	 panikę	 w	Waszyngtonie,
gdzie	Lawrence	Eagleburger	przejmował	właśnie	urząd	sekretarza	stanu	z	rąk	Jamesa	Bakera	I I I .
Poniedziałek	3	 sierpnia	był	pierwszym	dniem	pracy	Eagleburgera	na	nowym	stanowisku,	w	miejsce

Bakera,	który	przeniósł	się	do	Białego	Domu	do	prezydenta	George’a	H.	W.	Busha.



–	 Artykuł	 Gutmana	 przekazywano	 sobie	 wtedy	 jak	 samizdat	 –	 wspomina	 jeden	 z	 wysokich	 rangą
urzędników.	 Tymczasem	 rzecznik,	 Richard	 Boucher,	 powiedział	 rozgorączkowanym	 dziennikarzom,	 że
rząd	 Stanów	Zjednoczonych	 rzeczywiście	 posiada	 informacje	 potwierdzające	 relację	Gutmana.	 Jednak
nazajutrz,	we	wtorek	4	sierpnia,	to	samo	Biuro	do	spraw	Europejskich,	które	przygotowało	oświadczenie
Bouchera,	 wydało	 komunikat	 o	 zupełnie	 odmiennej	 treści:	 nie	 ma	 żadnych	 informacji	 dowodzących
istnienia	obozów.	Grupa	zdumionych	urzędników	natychmiast	ruszyła	do	akcji:
–	Dzwoniliśmy	do	Biura	 do	 spraw	Europejskich	 –	mówi	Marshall	Harris	 –	 i	 pytaliśmy,	 co	 się	 tam

u	diabła	dzieje.	Powiedzieli	nam,	żebyśmy	nie	naciskali,	bo	 to	nic	nie	da,	 że	 jeśli	 chcemy	coś	zrobić,
powinniśmy	rozmawiać	z	Eagleburgerem.	To	on	stał	za	drugim	komunikatem.
Stanowisko	CIA 	było	jasne,	jak	powiedział	mi	jeden	z	pracowników	agencji	w	1996	roku:
–	Twierdzenie,	że	nie	ma	żadnych	informacji	o	obozach,	było	kłamstwem.
Czterech	wściekłych	urzędników,	którzy	później	na	znak	protestu	ustąpili	ze	swoich	stanowisk,	szukało

kolejnych	dowodów	–	i	je	znalazło.	W	szafce	w	Dziale	Praw	Człowieka	Departamentu	Stanu	leżał	plik	ze
szczegółowymi	 raportami	o	obozach	–	z	Międzynarodowego	Komitetu	Czerwonego	Krzyża.	Został,	 jak
powiedział	mi	urzędnik	Departamentu,	„przerzucony	przez	płot	gdzieś	w	połowie	czerwca”.
–	 Te	 dokumenty	 –	 mówił	 rozsierdzony	 Marshall	 Harris	 –	 zostały	 przygotowane	 przez	 MKCK

w	połowie	czerwca	i	dostarczone	tutaj.	To	nie	była	nowa	rzecz.	Była	w	systemie	od	sześciu	tygodni.
Raporty	potwierdzały	istnienie	sieci	obozów,	podawały	ich	położenie,	opisywały	tortury	i	mordy,	do

których	 dochodziło	 na	 ich	 terenie.	 Stwierdzano	w	 nich,	 że	 trudna	 do	 oszacowania	 liczba	 osób	 została
aresztowana;	znęcano	się	nad	nimi	i	je	mordowano.
Jednak	 tego	 samego	 popołudnia,	 4	 sierpnia,	 pan	 Eagleburger	 wysłał	 na	 Capitol	 Hill	 asystenta

sekretarza	stanu,	Toma	Nilesa,	by	 ten	poinformował	senacką	Komisję	Spraw	Zagranicznych,	że	nie	ma
„żadnych	 informacji”	 potwierdzających	 istnienie	 obozów.	 Szef	 Komisji	 w	 Izbie	 Reprezentantów,
Tom	 Lantos,	 dał	 mu	 szansę	 na	 wycofanie	 się	 z	 tego	 oświadczenia.	 Lantos	 stwierdził,	 że	 to
nieprawdopodobne,	 by	 rząd	 Stanów	 Zjednoczonych	 nie	 wiedział	 o	 takich	 rzeczach.	 Ale	 pan	 Niles
obstawał	przy	swoim.
–	 Trzeba	 było	 naprawdę	 bezczelnego	 kłamstwa,	 żeby	 powstrzymać	 interwencję	 –	 mówił	 Paul

Nietzke.	 –	 I	 rzeczywiście	 było	 to	 potężne	 łgarstwo.	 Zdumiewające	 oszustwo.	 Ale	 nazajutrz	 wy
pojechaliście	do	Omarskiej	i	wszystko	wyszło	na	jaw.
Oto	 jak	 w	 rzeczywistości	 wyglądał	 w	 tamtym	 czasie	 przepływ	 informacji	 o	 obozach	 według

przedstawiciela	Czerwonego	Krzyża,	z	którym	o	tym	rozmawiałem:
–	MKCK 	opuścił	Bośnię	w	maju,	po	śmierci	jednego	z	naszych	pracowników.	Ale	gdy	wróciliśmy	tam

w	połowie	czerwca,	zrozumieliśmy	od	razu,	co	się	dzieje.	Nie	wpuszczano	nas	do	Omarskiej	i	do	innych
obozów	ani	w	czerwcu,	ani	w	lipcu.
Jednak	oficjalnie	Czerwony	Krzyż	nadal	zachowywał	milczenie.
–	Ale	fakt,	że	nie	podejmujmy	oficjalnych	działań,	nie	znaczy,	że	nie	robimy	niczego	–	powiedział	mi

inny	pracownik	MKCK .	–	Czasami	staramy	się	dyskretnie	powiadamiać	odpowiednie	ambasady.	Wtedy
też	to	zrobiliśmy,	i	nie	mówię	tylko	o	Amerykanach.
Od	połowy	czerwca	informacje	o	gułagu	docierały	do	kolejnych	placówek	Czerwonego	Krzyża:
–	Z	Banja	Luki	do	Zagrzebia,	z	Zagrzebia	do	Genewy,	a	w	Genewie	do	„odpowiednich	dyplomatów”

różnych	narodowości,	w	tym	Brytyjczyków.



Na	kilka	tygodni	przed	naszym	odkryciem	Omarskiej	–	już	w	drugiej	połowie	czerwca	–	amerykańscy,
brytyjscy	i	francuscy	dyplomaci	doskonale	wiedzieli	o	zbrodniach	dokonywanych	w	obozach	na	terenie
Bośni.
Wszystko	to	wyszło	na	jaw	dopiero	w	1996	roku,	gdy	przeprowadziłem	prywatne	śledztwo.	Do	tego

czasu	nie	pojawiły	się	też	żadne	informacje	o	ludziach	kierujących	obozami,	których	poznaliśmy	tamtego
dnia	 w	 1992	 roku:	 Drljačy,	 szefie	 policji,	 burmistrzu	 Stakiciu	 i	 jego	 zastępcy	 Kovačeviciu.	 Potem
organizacja	Human	Rights	Watch	(HRW)	dowiedziała	się,	że	fundusze	na	projekty	związane	z	odbudową
kraju	trafiają	do	firm	należących	do	miejscowego	Sztabu	Kryzysowego,	który	wciąż	znajdował	się	pod
kontrolą	Drljačy	i	Stakicia.	Z	kolei	Kovačević	zarządzał	środkami	z	brytyjskiej	pomocy.	W	dokumencie
HRW	 zacytowano	 odpowiedź	 brytyjskiej	 Agencji	 do	 spraw	 Krajów	 Rozwijających	 się	 (Overseas
Development	 Administration,	 ODA):	 „dyrektor	 terenowy”	 ODA 	 oznajmił,	 iż	 administracja	 nie	 ma
„żadnych	dowodów	potwierdzających	sugestie,	że	były	szef	policji	albo	burmistrz	Stakić	czerpią	jakieś
korzyści”.	Rzecznik	ODA 	w	Londynie	zapewniał:
–	 Prowadzimy	 skrupulatną	 kontrolę,	 by	 mieć	 pewność,	 że	 pieniądze	 nie	 trafiają	 do	 oskarżonych

o	 zbrodnie	 wojenne	 lub	 innych	 niepożądanych	 elementów.	 Należy	 ubolewać	 –	 dodawał	 –	 że	 raport
[HRW]	skupia	się	na	niepotwierdzonych	zarzutach.
Jednak	rzeczniczka	organizacji	w	Bośni	przyznała:
–	Znamy	pogłoski	dotyczące	działalności	Stakicia	i	Drljačy	w	1992	roku.
Niemal	cztery	lata	po	naszym	odkryciu	Omarskiej	wszyscy	ci	rządowi	oficjele	znali	jedynie	„pogłoski”

o	Sztabie	Kryzysowym	w	Prijedorze,	 a	 przynajmniej	 tak	utrzymywali.	 Ich	 „kontrola”	w	1996	 roku	nie
mogła	być	tak	skrupulatna,	jak	twierdzili:	pracownicy	Międzynarodowego	Trybunału	Karnego	w	Hadze
potwierdzili	 szybko,	 że	 wszyscy	 trzej	 –	 Drljača,	 Stakić	 i	 Kovačević	 –	 są	 podejrzani	 o	 ludobójstwo
i	 wkrótce	 prawdopodobnie	 zostaną	 postawieni	 w	 stan	 oskarżenia.	 Nie	 zapominając	 o	 tym	wszystkim,
mimo	 to	 chciałem	 znów	 ich	 spotkać	 i	 przekonać	 się,	 kim	właściwie	 są,	więc	wraz	 ze	 swoim	 bliskim
przyjacielem	 i	 kolegą	 po	 fachu	 z	 „The	 New	 York	 Times”,	 Rogerem	 Cohenem,	 wyruszyłem	 na
poszukiwanie	 sprawców	 ludobójstwa,	 których	 można	 by	 określić	 mianem	 „kierownictwa	 średniego
szczebla”.

Trzy	lata	i	siedem	miesięcy	wcześniej,	gdy	wchodziliśmy	do	obozu	Omarska,	bezlitośnie	prażyło	słońce.
Jednak	w	lutym	1996	roku	pusta	droga	przy	zjeździe	do	tej	miejscowości	skuta	była	 lodem.	Minęliśmy
zamknięty	drewniany	kościół	 i	 kilka	domów,	 a	potem	przejechaliśmy	po	dziurawym	moście	przez	 tory
kolejowe	–	i	nagle	zobaczyliśmy	przed	sobą	ten	hangar	i	napis:	Rudnik	Omarska.	Wszystko	pokryte	było
grubą	warstwą	śniegu.	W	wietrznej	zimowej	ciszy	na	podwórzu	słychać	było	jedynie	głosy	bawiących	się
dzieci.	 Na	 końcu	 ulicy	 były	 tory	 kolejowe	 prowadzące	 do	 obozu,	 na	 nich	 zaś	 stały	 rdzewiejące,
bezczynne	wagony.	Trzy	i	pół	roku	wcześniej	tymi	wagonami	przyjechali	tu	niektórzy	więźniowie.	Widać
je	było	sprzed	baru	Viski,	w	którym	mężczyźni	ubrani	nadal	w	mundury	polowe	popijali	piwo	i	koniak,
przyglądając	 się	 nam	w	 nieprzyjaznym	milczeniu.	W	 1992	 roku	 nie	miałem	 pojęcia,	 że	 tak	 blisko	 tej
rzeźni	 toczyło	 się	 „normalne”	 życie.	Gdyby	piosenka	Spice	Girls	 grała	w	barze	Viski	 nieco	 ciszej	 niż
dziś,	bywalcy	tego	lokalu	z	pewnością	mogliby	usłyszeć	krzyki	więźniów.
Ta	wojna	wypacza	 pamięć	 i	 robi	 sobie	 żarty	 z	 ludzkich	wspomnień.	 Jej	 tajemnice,	 raz	 już	 odkryte,

wracają	chyłkiem	w	mrok.	Groza	Omarskiej	kryła	się	teraz	pod	warstwą	lodu,	ale	ukrywała	się	także	za
zasłoną	 czasu	 i	 kłamstw.	 Przy	 bramie	 zatrzymali	 nas	 trzej	 strażnicy.	Dwaj	 z	 nich	 powiedzieli	 nam,	 że



pracowali	w	kopalni	w	1992	roku.
–	 Nic	 się	 tutaj	 nie	 działo	 –	 oznajmił	 dwudziestoośmiolatek	 o	 jasnym	 spojrzeniu,	 zatrudniony	 jako

technik	i	ochroniarz	jednocześnie,	ubrany	w	mundur.	–	Do	końca	1992	roku	wydobywano	tu	rudę	żelaza,
więc	 jak	w	 sierpniu	 tego	 samego	 roku	mógł	 tu	 być	 obóz?	Wiedziałbym	 o	 tym.	 Byłem	 tutaj.	 Owszem,
trochę	dalej,	w	Trnopolju,	był	ośrodek	zbiorczy	–	przyznał	–	ale	tutaj	nic.	–	Mówił	o	tym	tak	pogodnie,	ze
szczerym	przekonaniem,	 że	 nikt	 nie	 byłby	w	 stanie	 zarzucić	mu	kłamstwa.	 –	Pochodzimy	 z	Omarskiej,
więc	gdyby	był	tutaj	obóz,	wiedzielibyśmy	o	tym.	Nie	było	żadnego	obozu.	Nigdy.
–	A	skąd	się	wzięły	te	zdjęcia	i	filmy	w	telewizji?	–	spytałem	młodszego.
–	Muzułmanie	przekupili	media	–	wyjaśnił	spokojnie.	–	Zdjęcia	były	sfałszowane.
–	Każdy	mógłby	 to	 zrobić	 –	 dodał	 dwudziestoośmiolatek	 i	 pokazał	 ze	 śmiechem,	 jak	 on	 sam	 by	 to

zmontował.
Po	drodze	z	Omarskiej	do	Prijedoru	widzieliśmy	ponure	i	niepokojące	obrazy,	na	obrzeżach	Kozaraca

wciąż	dominowały	ruiny	spalonych	domów.	Od	1992	roku	nic	się	tutaj	nie	zmieniło,	poza	tym,	że	teraz
zgliszcza	 okrywał	 śnieg	 i	 panowała	 przeraźliwa	 cisza.	 Dlaczego	 Muzułmanie	 się	 stąd	 wynieśli?
Dwudziestoośmiolatek	pochylił	się	do	mnie,	szeroko	otwierając	oczy:
–	Naprawdę	 nie	wiem,	 dlaczego	 stąd	 odeszli.	 –	 Jego	 zdumienie	 zdawało	 się	 całkowicie	 szczere.	 –

Żyliśmy	razem	jak	bracia.	I	nagle	zniknęli.	To	tak,	jakbym	ja	się	nagle	spakował	i	wyjechał	w	nocy.
Potem	zadałem	proste	pytanie:
–	Przepraszam,	jak	się	nazywacie?
Odpowiedź	młodzieńca	była	zaskakująco	szorstka:
–	Miło	nam	się	 rozmawiało,	 ale	nie	podajemy	nazwisk.	Muzułmanie	znają	mnie,	 a	 ja	 znam	 ich.	Ale

muszą	pokazać	dowody,	że	coś	zrobiłem.	Wiesz,	jak	teraz	jest:	pewnego	dnia	ktoś	podchodzi	do	ciebie	na
ulicy	i	zabiera	cię	nagle	do	Hagi.
Komendant	obozu	Omarska	Željko	Mejakić,	który	wyrzucił	nas	stamtąd	w	1992	roku,	został	pierwszym

człowiekiem	postawionym	w	stan	oskarżenia	przez	nowo	powstały	Międzynarodowy	Trybunał	Karny	dla
byłej	 Jugosławii.	 Mężczyźni	 siedzący	 wokół	 stołu	 Sztabu	 Kryzysowego	 w	 Prijedorze	 tamtego	 ranka,
5	sierpnia	1992	 roku,	nie	zostali	 jeszcze	oskarżeni,	ale	 toczyło	się	 już	dochodzenie	w	 ich	sprawie.	Po
rozmowie	 ze	 strażnikami	 pojechaliśmy	 ich	 szukać.	 Szef	 policji,	 Simo	 Drljača,	 urzędujący	 w	 centrum
administracyjnym,	 nie	 chciał	 przyjmować	 gości.	 Następnego	 ranka	 znaleźliśmy	 jednak	 zastępcę
przewodniczącego	 Sztabu	 Kryzysowego,	 Milana	 Kovačevicia,	 dowiedziawszy	 się	 poprzedniego
wieczora,	że	obecnie	jest	dyrektorem	szpitala	w	Prijedorze.
Kovačević	nie	rozpoznał	mnie,	a	ja	nie	zamierzałem	mu	przypominać,	że	już	się	kiedyś	spotkaliśmy.	To

właśnie	on	został	wyznaczony	do	kontaktów	z	mediami,	kiedy	opublikowaliśmy	materiały	o	Omarskiej,
a	do	Prijedoru	zaczęli	 się	zjeżdżać	dziennikarze.	Musiał	 tłumaczyć	przed	kamerami,	czym	 jest	ośrodek
zbiorczy.	Następnie	zakończył	konferencję,	wyjaśniając,	że	musi	iść	do	cerkwi.	W	1992	roku	jego	oczy
płonęły	 entuzjazmem,	 teraz	 odbijały	 się	 w	 nich	 inne,	 bardziej	 bolesne	 emocje.	 Kovačević	 sięgnął	 do
szafki	w	 swoim	 gabinecie	 i	wyjął	 z	 niej	 butelkę	 domowej	 rakii.	 Była	 dziewiąta	 rano.	 Powiedział,	 że
minionego	roku	śliwy	obrodziły	jak	rzadko	i	szkoda	byłoby	je	zmarnować.	Poprosił	nas,	byśmy	usiedli,
i	bez	szczególnej	zachęty	z	naszej	strony	zaczął	przedstawiać	psychodramę	swojego	życia.
Wbrew	 temu,	 co	 twierdził	 w	 1992	 roku,	 nie	 urodził	 się	 w	 Jasenovacu,	 w	 obozie	 koncentracyjnym

prowadzonym	przez	 ustaszy,	 lecz	 został	 tam	 zabrany	 jako	dziecko.	Wychowany	w	przeświadczeniu,	 że



„wszyscy	Niemcy	to	mordercy”,	jak	na	ironię	wyjechał	do	Niemiec,	by	studiować	tam	anestezjologię.	Po
studiach	wrócił	do	rodzinnej	Jugosławii,	pracował	jako	lekarz	i	został	żarliwym	serbskim	nacjonalistą,
zastępcą	 burmistrza	 Prijedoru,	 reprezentującym	 Serbską	 Partię	 Demokratyczną	 Radovana	 Karadžicia,
a	potem	wiceprzewodniczącym	Sztabu	Kryzysowego.
–	 My	 i	 Muzułmanie	 nie	 możemy	 żyć	 razem	 –	 oznajmił,	 pokrzepiony	 kieliszkiem	 rakii.	 Jednak	 ta

pewność	celu	zdawała	się	skrywać	wątpliwości	dotyczące	środków:	środków	stosowanych	przez	niego
samego.	Spytaliśmy	go	o	wymarłe	obrzeża	Kozaraca,	o	spalone	domy	Muzułmanów	i	Chorwatów,	które
niedawno	mijaliśmy.	Czy	była	to	konieczność,	czy	chwila	szaleństwa?
–	Jedno	i	drugie	–	odparł	ostrożnie.	–	Konieczna	walka	i	chwila	szaleństwa…	Ludzie	nie	zachowywali

się	normalnie.
Zaskoczył	 nas.	 Ludzie	 pokroju	Kovačevicia	 zwykle	 nie	mówią	w	 ten	 sposób.	 Spytałem,	 czy	 to	 był

błąd.
–	Prawdę	mówiąc,	to	był	straszliwy	błąd.
Ośmielony	drugim	kieliszkiem,	Kovačević	ciągnął.
–	Wszyscy	wiemy,	co	stało	się	w	Auschwitz	i	Dachau,	wiemy,	jak	to	się	zaczęło	i	co	się	działo.	My	nie

robiliśmy	tego	samego,	co	w	Auschwitz	i	Dachau.
Zgadzałem	się	z	nim	w	tej	kwestii,	ale	nie	to	mnie	zaskoczyło;	to	nie	były	argumenty,	których	zwykle

liderzy	bośniackich	Serbów	używali,	by	usprawiedliwić	swoje	pogromy.	Dodając	sobie	otuchy	trzecim
kieliszkiem,	anestezjolog	parł	śmiało	dalej:
–	Omarska	miała	być	obozem	dla	uchodźców.	Ale	potem	zamieniła	się	w	coś	innego.	To	był	błąd.	To

miał	być	zwykły	obóz,	a	nie	obóz	koncentracyjny.
Kovačević	 przyznał,	 że	 nigdy	 dotąd	 nie	 prowadził	 takiej	 rozmowy,	 jedynie	 ze	 sobą	 samym.

Rzeczywiście,	 nikt	 w	 Bośni	 nie	 rozmawiał	 wcześniej	 w	 taki	 sposób	 i	 można	 było	 przypuszczać,	 że
niewiele	osób	–	może	nikt	–	kiedykolwiek	jeszcze	to	zrobi.
Kolejny	kieliszek	dla	kurażu	i	Kovačević	zaczął	opowiadać	o	swoim	dzieciństwie	w	Jasenovacu.
–	W	Jasenovacu	zabito	sześćset	tysięcy	ludzi	–	powiedział	i	zamyślił	się	na	moment.
–	 Ale	 Jasenovac	 stworzyli	 i	 prowadzili	 Chorwaci.	 Dlaczego	 zwróciliście	 się	 przeciwko

Muzułmanom?	–	spytałem.
–	Kiedy	 ukąsi	 cię	 wąż,	 boisz	 się	 nawet	 jaszczurek	 –	 odparł	 Kovačević.	 –	Ale	wąż	 to	 ciągle	wąż,

a	jaszczurka	to	jaszczurka.	Kiedyś	oni	popełniali	zbrodnie	wojenne,	teraz	są	ich	ofiarami.
–	Ilu	ludzi	straciło	życie	w	Omarskiej?	–	spytał	Roger	Cohen.
–	Zabito	nie	więcej	niż	stu.	Jasenovac	to	była	prawdziwa	fabryka	śmierci.
Roger	zasugerował,	że	w	Omarskiej	zginęło	więcej	niż	stu	ludzi.
–	 Powiedziałem,	 że	 stu	 zostało	 zabitych	 –	 odparował	 Kovačević.	 –	 Nie	 mówiłem,	 ilu	 zmarło.

Musielibyście	spytać	lekarzy,	ilu	umarło.
–	Ale	przecież	pan	jest	lekarzem	–	odparłem,	po	czym	spytałem	ponownie:	–	Więc	ilu	umarło?
Tym	razem	Kovačević	nie	bawił	się	już	w	ostrożne	kalkulacje.
–	Och,	nie	mam	pojęcia,	ilu	tam	zabito.	Bóg	jeden	wie.	Tutaj	zawsze	wieje	wiatr,	huragany	przechodzą

raz	w	jedną,	raz	w	drugą	stronę.
To	powiedziawszy,	sięgnął	ponownie	po	kieliszek.
Jego	gabinet	o	 ścianach	wyłożonych	 tanimi	panelami	wypełniał	 teraz	dym	palonych	 jeden	za	drugim



papierosów,	zapach	alkoholu	i	rozmowa	o	śmierci.	Roger	spytał:
–	Kto	zaplanował	to	szaleństwo?
–	Wszystko	 to	 wygląda	 na	 doskonale	 zaplanowane	 z	 perspektywy	 Nowego	 Jorku	 –	 odparł.	 Potem

przesunął	się	do	przodu	na	krześle,	jakby	chciał	podzielić	się	z	nami	jakimś	sekretem.	–	Ale	tutaj,	gdzie
wszystko	płonie	i	pęka	w	ludzkich	głowach,	to	było	coś,	czym	powinni	zająć	się	psychiatrzy.	Wszyscy	ci
ludzie	powinni	trafić	do	psychiatry.
W	1992	roku	Kovačević	nie	ukrywał	swojej	roli	w	tworzeniu	i	prowadzeniu	Omarskiej.
–	Ale	co	teraz?	–	spytałem.	–	Czy	pan	też	był	częścią	tego	obłędu,	doktorze?
Odpowiedział	z	zaskakującym	spokojem,	choć	i	rezygnacją:
–	Gdyby	ktoś	powiedział,	że	nie	byłem	częścią	tego	zbiorowego	szaleństwa,	musiałbym	przyznać,	że	to

nieprawda.	Ale	potem	musiałbym	się	zastanowić,	do	jakiego	stopnia	brałem	w	tym	udział…	Nie	wszyscy
możemy	być	tacy	sami,	nawet	w	szaleństwie.	Ja	sam	nie	zabijałem	ludzi.	Ale	jeśli	coś	złego	dzieje	się
w	szpitalu,	to	jestem	winny,	bo	odpowiadam	za	szpital.	Jeśli	żeby	coś	osiągnąć,	musisz	zabijać	ludzi…
cóż,	to	moja	osobista	tajemnica.	Nie	sypiam	teraz	dobrze.	Posiwiałem.
Kovačević	 wziął	 głęboki	 oddech	 i	 westchnął.	 Rozmowa	 dobiegła	 końca;	 na	 korytarzu	 przed	 jego

drzwiami	czekał	tłum	ludzi.	Opróżniwszy	butelkę,	dyrektor	szpitala	podniósł	się	z	krzesła,	uścisnął	nam
dłonie	i	wyprowadził	nas	korytarzem	w	przejmujący	ziąb.

Szefem	 Kovačevicia	 w	 1992	 roku	 był	 przewodniczący	 Sztabu	 Kryzysowego	 w	 Prijedorze,	 Milomir
Stakić.	Był	 surowym,	 zawziętym	 człowiekiem;	w	przeciwieństwie	 do	 swojego	 byłego	 zastępcy	mówił
krótkimi	zdaniami,	jakby	szczekał.	Cztery	lata	wcześniej	powiedziano	nam,	że	to	on	może	wyrazić	zgodę,
byśmy	 weszli	 do	 Omarskiej	 –	 choć	 tylko	 na	 polecenie	 doktora	 Karadžicia.	 Teraz	 okazało	 się,	 że	 on
również	 zajmuje	 się	medycyną	 i	 jest	 obecnie	 dyrektorem	miejscowego	 ośrodka	 zdrowia.	 Przed	wojną
pracował	w	 klinice	w	Omarskiej,	 a	w	 1996	 roku	 ponownie	 ubiegał	 się	 o	 stanowisko	 burmistrza	 jako
kandydat	Serbskiej	Partii	Demokratycznej	Karadžicia.	Doktor	Stakić	spotkał	się	z	nami	w	swojej	klinice
i	przedstawił	nas	człowiekowi	o	groźnym	wejrzeniu,	Viktorowi	Kondiciowi,	którego	najpierw	nazywał
swoim	„zastępcą”,	a	potem	swoim	„prawnikiem”.
–	Co	stało	się	w	Omarskiej?	–	spytaliśmy,	wymieniwszy	uprzejmości.
–	To	była	kopalnia	–	wtrącił	się	szybko	Kondić.	–	Kopalnia	rudy	żelaza.	To	wszystko.
A	relacje?	Zdjęcia	i	filmy?
–	 To	 były	 zdjęcia	 serbskich	 więźniów	 w	 muzułmańskich	 obozach	 –	 wyjaśnił	 Stakić.	 –	 Jako

dziennikarze	powinniście	być	na	miejscu	zdarzenia,	żeby	wiedzieć,	o	czym	właściwie	mówicie.
Ugryzłem	się	w	język.
–	Tak,	oczywiście,	ma	pan	rację.
–	W	 kopalni	 Omarska	 nikogo	 nie	 przetrzymywano	 –	 stwierdził	 kategorycznie	 Stakić.	 Potem	 jednak

natychmiast	nastąpiło	reductio	ad	absurdum.	–	W	Omarskiej	prowadzono	 jedynie	śledztwo	w	sprawie
pewnej	 liczby	 Muzułmanów,	 jeńców	 wojennych.	 A	 gdy	 utworzyliśmy	 już	 więzienie	 wojskowe
w	Manjačy,	do	Omarskiej	trafiali	jedynie	muzułmańscy	cywile,	u	których	znaleziono	broń.
Stakić	powtarzał	z	uporem,	że	nie	był	to	obóz	koncentracyjny,	„nikogo	tam	nie	więziono”:
–	Muzułmanie	 w	Omarskiej	 mieli	 jedzenie.	Mieli	 lekarzy.	 Nie	 pracowali.	Może	 nie	 był	 to	 hotel	 –

dodał,	zdobywając	się	na	jedyny	podczas	tego	spotkania,	niezbyt	przyjemny	uśmiech	–	ale	na	pewno	nie
był	to	też	obóz	koncentracyjny.



Rozmowa	przyjęła	bardziej	dygresyjny	charakter.
–	 Serbowie	 posuwają	 się	 do	 skrajności	 tylko	wtedy,	 gdy	 zagrożona	 jest	 ich	wolność	 –	 powiedział

Stakić	 z	 tanią,	 celową	 emfazą,	 która	 miała	 brzmieć	 groźnie.	 Przez	 chwilę	 mierzył	 nas	 nieprzyjaznym
spojrzeniem,	jakby	chciał	dać	nam	do	zrozumienia,	że	to	właśnie	może	być	taka	sytuacja,	kiedy	serbska
wolność	 jest	 zagrożona.	 Potem	 zaczął	 majstrować	 przy	 magnetofonie	 stojącym	 na	 jego	 biurku,
przewijając	 do	 przodu	 i	 do	 tyłu	 taśmę	 z	 albumem	 country	 Boba	 Dylana	Nashville	 Skyline.	 W	 końcu
znalazł	 piosenkę	 Tell	 Me	 That	 It	 Isn’t	 True	 i	 ją	 odtworzył.	 Uwielbiam	 ten	 album,	 ale	 słuchanie	 go
w	takich	okolicznościach	było	dziwnym	doznaniem.
Zapadł	zimowy	wieczór,	na	ulicach	za	oknami	było	cicho	i	pusto.	Stakić	nagle	wyłączył	magnetofon	–

przypuszczaliśmy,	że	mógł	być	tam	ukryty	mikrofon.	W	pokoju	zapadła	grobowa	cisza.	Ziemię	spowijała
gęsta	mgła,	rozświetlona	bladym	blaskiem	neonówki	na	zewnątrz.	W	końcu	Stakić	powiedział:
–	Musicie	być	bardzo	odważni,	skoro	siedzicie	tu	z	nami	o	tak	późnej	porze.
Zrozumiawszy,	że	zachęca	nas	w	ten	sposób	do	wyjścia,	opuściliśmy	jego	gabinet.

Ostatnim	punktem	naszej	wyprawy	było	spotkanie	z	Nikolą	Koljeviciem,	który	przywiózł	mnie	do	 tego
miasta	w	1992	roku,	a	dwa	dni	później	zaprosił	mnie	na	herbatę	w	Belgradzie.	Koljević,	który	wciąż	był
wiceprezydentem,	nie	rozpoznał	mnie.	Właściwie	wydawało	się,	że	w	ogóle	mało	co	rozpoznaje.	Patrzył
nieustannie	przez	okno	swego	gabinetu	–	nieobecny,	pełen	niepokoju	–	na	budynki	administracji	miejskiej
Banja	 Luki,	 na	 ruiny	 monumentalnego	 siedemnastowiecznego	 meczetu.	 Zaciągnął	 się	 w	 zamyśleniu
holenderskim	cygarem	i	zaczął	mówić	o	oblężeniu	Sarajewa.
–	Mogłem	to	zakręcić	jak	kran,	wiedzieliście	o	tym?	Jak	kran!
Potem	przeszedł	do	omówienia	–	 jak	 to	określił	–	okresu	w	1991	 roku,	gdy	Serbowie	ekshumowali

swoich	zmarłych	z	czasów	drugiej	wojny	światowej	z	terenów,	które	nie	wchodziły	w	skład	tak	zwanej
Wielkiej	Serbii.
–	 Wykopywaliśmy	 kości	 –	 mamrotał,	 wciąż	 patrząc	 za	 okno.	 –	 Były	 tam	 też	 szkolne	 podręczniki

i	dziecięce	buty.	Włosy	młodych	chłopców	zakopane	w	ziemi.
Roger	Cohen	i	ja	spojrzeliśmy	na	siebie	wymownie.
–	Nie	sądzę,	żeby	chodziło	o	czterdziesty	pierwszy	rok	–	wyszeptałem.	–	To	niedawno	zabici	ludzie.
W	 tym	 czasie,	 pół	 roku	 po	 masakrze	 w	 Srebrenicy,	 gdy	 w	 szybach	 kopalnianych	 Omarskiej	 i	 pod

murawą	 okolicznych	 łąk	 wciąż	 kryły	 się	 setki	 ciał,	 prowadzono	 w	 pośpiechu	 liczne	 ekshumacje.
Bocznymi	 drogami	 Republiki	 Serbskiej	 jeździły	 ciężarówki	 wyładowane	 ludzkimi	 szczątkami,	 które
grzebano	ponownie	w	innych	miejscach,	by	ukryć	dowody	przed	nowo	powstałym	Trybunałem	w	Hadze.
Koljević,	mówiąc	o	tym,	popadł	w	zadumę,	a	potem,	po	długim	milczeniu,	przeniósł	się	na	fotel.	Wziął
do	ręki	książkę	amerykańskiego	pisarza	Daniela	Boorstina,	którą	właśnie	czytał,	i	polecił	nam	ją.
–	To	o	 tym,	 jak	 się	 okłamujemy	 i	 oszukujemy	–	 powiedział	 ze	 śmiechem.	Rok	później	Koljević	 się

zastrzelił.
Pojechaliśmy	z	Rogerem	do	Zagrzebia	i	zameldowaliśmy	się	w	eleganckim	hotelu	Esplanade,	by	zjeść

kolację	 i	 w	 końcu	 się	 wyspać.	 To	 był	 dzień	 świętego	 Walentego,	 a	 gdy	 siedzieliśmy	 z	 Rogerem
w	ozdobionej	 sercami	 restauracji	 i	 rozmawialiśmy	o	obozach	koncentracyjnych,	 ludzie	dziwnie	na	nas
patrzyli.	Następnego	ranka	uporządkowałem	notatki	ze	wszystkich	trzech	rozmów	i	wysłałem	je	kurierem
do	Hagi.



5

Świadectwo

Każdego	 ranka	 w	 hotelu	 Bel	 Air	 w	 Hadze	 obsługa	 ubrana	 w	 białe	 wykrochmalone	 koszule
i	z	obowiązkowym	uśmiechem	na	 twarzy	przygotowywała	z	pietyzmem	śniadanie	dla	gości	hotelowych
i	uważnie	sprawdzała	numery	pokojów	tych,	którzy	przyszli	się	raczyć	serami,	szynką,	płatkami	i	chlebem
razowym	 różnych	 gatunków.	 Biznesmeni,	 których	 rachunki	 pokrywały	 ich	 firmy,	 częstowali	 się	 bez
oporów	 i	 pochłaniali	 ze	 smakiem	 kolejne	 porcje.	 W	 sali	 siedziała	 jednak	 grupa	 gości,	 którzy
nie	przyłączyli	się	do	tej	rytualnej	uczty.	Skubali	nerwowo	jedzenie,	nakładając	sobie	małe	porcje,	jakby
podejrzewali,	że	posiłek	może	być	zatruty	albo	przeznaczony	dla	kogoś	innego.	Woleli	opróżniać	kolejne
filiżanki	czarnej	kawy,	paląc	przy	tym	mocne	papierosy.	W	ich	ciemnych	oczach	krył	się	ogromny	smutek,
mówili	z	nonszalancją	i	niepokojem	jednocześnie.	Cała	grupa	składała	się	niemal	wyłącznie	z	mężczyzn,
którzy	przygnieceni	ciężarem	wspomnień,	wyglądali	na	starszych,	niż	byli	w	rzeczywistości.	Łączyła	ich
jakaś	 niewidzialna	 więź,	 która	 wyraźnie	 oddzielała	 ich	 od	 reszty	 otoczenia,	 wspólny	 sekret,	 który
z	pewnością	nie	należał	do	radosnych.
Smutek,	 który	 ich	 połączył	 i	 sprowadził	 do	 Hagi,	 miał	 zostać	 ujawniony	 przed	 całym	 światem

w	najbliższych	dniach.	Ci	ludzie	byli	niegdyś	sąsiadami,	teraz	jednak	przybyli	tu	z	różnych	stron	świata:
ocaleni	z	Omarskiej,	Trnopolja	 i	Keratermu.	Przyjechali,	by	odegrać	małą,	 lecz	 istotną	rolę	w	historii:
zeznawać	podczas	pierwszego	od	czasu	Norymbergii	procesu	w	sprawie	zbrodni	wojennych	–	procesu
niejakiego	Duška	Tadicia,	który	krążył	po	obozach,	torturując	i	zabijając	kogo	popadnie.	Właściwie	był
tylko	 pionkiem,	 prowincjonalnym	 sadystą,	 płotką	w	 świecie	 rekinów,	 co	 podkreślali	 ludzie	 sceptyczni
wobec	działalności	Trybunału.	Ale	to	właśnie	była	wojna	zaściankowych	sadystów,	Tadić	zaś	był	jedyną
rybą,	którą	na	razie	udało	się	złowić,	więc	na	dobry	początek	musiał	wystarczyć.	Ja	zostałem	wezwany
jako	biegły.
W	 grupie	 ludzi	 pijących	 czarną	 kawę	 dostrzegłem	 kobietę	 o	 łagodnych	 oczach	 i	 kędzierzawych

ciemnych	 włosach,	 która	 wydawała	 się	 spokojniejsza	 od	 pozostałych.	 Azra?	 –	 pomyślałem.	 Azra
Blažević,	 lekarz	 weterynarii	 z	 Trnopolja,	 tutaj?	 Ostatnio	 widziałem	 ją	 w	 obozie,	 gdy	 podała	 nam
ukradkiem	niewywołaną	błonę	fotograficzną.
–	Tak	–	potwierdziła.	–	To	ja.
Siedząc	 na	 niebieskim	 krześle	 na	 miejscu	 dla	 świadków,	 Azra	 zaczęła	 opowiadać	 o	 oblężeniu

Kozaraca	i	o	życiu	w	Trnopolju.	Jej	dom	i	gabinet	weterynaryjny	mieściły	się	w	tym	samym	budynku	przy
wjeździe	 do	 Kozaraca,	 między	 boiskiem	 piłkarskim	 a	 tartakiem.	 To	 właśnie	 pracownicy	 tartaku
30	kwietnia	1992	roku	jako	pierwsi	przekazali	jej	wiadomość,	że	wojsko	zajęło	Prijedor,	władzę	przejął
Sztab	Kryzysowy,	 a	 flagę	 Jugosławii	 na	 ratuszu	 zastąpiło	 godło	 Serbów.	Miasto,	 jak	 zeznawała	Azra,
było	 „wyjątkowo	 opustoszałe”,	 kiedy	 poszła	 tego	 dnia	 po	 zakupy.	 Gdy	 potem	 chciała	 zatankować,
żołnierze	 z	 nowo	 powstałego	 posterunku	 kazali	 jej	 zawrócić.	 Później,	 21	maja,	mieszkańcy	Kozaraca
otrzymali	 ultimatum:	 nakazano	 im	 oddanie	 broni,	 zarówno	 tej	w	 posiadaniu	 policji	 i	 rezerwistów,	 jak
i	prywatnych	pistoletów	czy	strzelb.	Nikt	nie	zareagował.	W	nocy	22	maja	Azra	i	inni	widzieli,	jak	płoną



wioski	 po	 drugiej	 stronie	 Prijedoru,	 a	 w	 południe	 dwa	 dni	 później	 nastąpił	 atak	 na	 Kozarac,	 który
„rozpoczął	 się	 nagle	 zmasowanym	 ostrzałem	 artyleryjskim;	 wydawało	 się,	 jakby	 na	 miasto	 spadały
jednocześnie	 tysiące	 pocisków”.	 Azra	 i	 doktor	 Idriz	 Merdžanić	 poszli	 do	 centrum	 medycznego,
a	 „wkrótce	 potem	 zaczęto	 tam	 przywozić	 pierwszych	 rannych”.	 Z	 powodu	 odniesionych	 ran	 zmarła
trzynastoletnia	 dziewczynka,	 podobnie	 jak	 „starsza	 kobieta	 w	 wieku	 siedemdziesięciu	 lub
osiemdziesięciu	kilku	lat”.	We	wtorek	26	maja	policja	w	Kozaracu	skapitulowała,	a	główną	ulicą,	przed
domem	Azry,	przeprowadzono	kolumny	cywilów.	Najciężej	ranni	zostali	ułożeni	w	ciężarówce	i	karetce,
które	 pojechały	 do	 Prijedoru.	 Karetkę	 prowadził	 mąż	 Azry,	 Ermin,	 który	 jednak	 po	 drodze	 został
zatrzymany	i	uwięziony	w	Omarskiej.	Azra	zobaczyła	się	z	nim	dopiero	w	grudniu.
Azra	 i	 doktor	 Idriz	Merdžanić	 przedostali	 się	 do	 Trnopolja,	 licząc	 na	 to,	 że	 będą	 mogli	 korzystać

z	tamtejszego	ośrodka	zdrowia	–	w	którym	pracował	Idriz	–	i	leczyć	w	nim	rannych,	ale	nie	zostali	nawet
wysłuchani.	 Później	 Azra	 została	 siłą	 przewieziona	 do	 obozu	 i	 osadzona	 tam	 jako	 więzień,	 choć
pozwolono	 jej	 prowadzić	 coś	 w	 rodzaju	 kliniki.	 Współpracował	 z	 nią	 lokalny	 przedstawiciel
Czerwonego	Krzyża,	Pero	Ćurguz,	oraz	lekarz	o	nazwisku	Ivić.	Nie	dostawali	 jednak	żadnych	lekarstw
ani	środków,	jak	zeznała	Azra.	Żeby	coś	zdobyć,	musieli	przeszukiwać	domy	wypędzonych	Muzułmanów.
–	Zawsze	wyglądało	 to	 tak	samo	–	opowiadała	Azra.	–	Przychodzili	żołnierze	 i	kazali	mieszkańcom

w	 bardzo	 krótkim	 czasie	 opuścić	 swoje	 domy.	 Zwykle	 zabijali	 przy	 tym	 kilka	 osób,	 a	 reszta	 była
wysyłana	do	obozu	w	Trnopolju.
Parę	 razy	 udało	 jej	 się	 pojechać	 do	Kozaraca,	 gdzie	 szukała	 ludzi	 pozostawionych	 na	 pastwę	 losu.

Przekonała	 się	 wtedy,	 że	 miasto	 zostało	 „całkowicie	 zniszczone”,	 ostało	 się	 jedynie	 kilka	 domów
oznaczonych	 napisem	 „To	 jest	 serbskie”.	 Widziała	 płonącą	 miejscowość	 Kamičani,	 a	 eskortujący	 ją
żołnierze	 powiedzieli,	 że	 mieli	 rozkaz	 „oczyścić	 wioskę,	 ale	 nie	 brać	 jeńców”.	 W	 obozie,	 jak
opowiadała,	 wszy	 i	 świerzb	 były	 wszechobecne,	 a	 w	 okolicy	 przychodni	 codziennie	 bito	 ludzi:
„Słyszałam	uderzenia	i	krzyki,	czasami	przekleństwa”.	Azra	przytoczyła	opowieść	Nedžada	Jakupovicia,
którego	tułów	sfotografowała.	Jakupović	został	pobity	tak	strasznie,	że	nie	można	go	było	rozpoznać,	a	na
jego	 ciele	 wycięto	 nożem	 krzyż.	 Został	 przewieziony	 karetką	 do	 szpitala	 w	 Prijedorze,	 ale	 stamtąd
odesłano	 go	 do	 Omarskiej.	 Szczególnie	 brutalne	 pobicia	 miały	 miejsce	 w	 te	 noce,	 gdy	 strażnicy
obchodzili	hucznie	czyjeś	urodziny.	Wielu	pobitych	więźniów	zmarło,	wśród	nich	niejaki	Teufik	Talić,
którego	owinięte	w	koc	zwłoki	Azra	widziała	na	własne	oczy.	Czasami	żołnierze	strzelali	na	oślep	po
obozie,	pewnego	razu	trafili	kobietę,	która	zmarła	potem	w	klinice	Azry	i	Idriza.
Azra	 poruszyła	 w	 swoim	 zeznaniu	 temat,	 który	 nam	 umknął,	 gdy	 byliśmy	 w	 obozie	 w	 1992	 roku:

masowe	gwałty	na	młodych	dziewczętach.	Do	Azry	zgłaszały	się	matki	ofiar.
–	 Często	 dotyczyło	 to	 bardzo	 młodych	 dziewczyn.	 Matki	 przychodziły	 do	 mnie,	 bo	 martwiły	 się

o	zdrowie	swoich	córek	i	o	inne	konsekwencje.	[…]	Martwiły	się,	że	dziewczyny	będą	obficie	krwawić
albo	zajdą	w	ciążę.
Same	poszkodowane,	zwykle	w	wieku	około	szesnastu,	siedemnastu	lat,	„płakały	tylko	i	nie	chciały	nic

mówić”.	Niektóre	były	jeszcze	młodsze,	jedna	dziewczynka	zgwałcona	w	okolicy	obozu	miała	zaledwie
trzynaście	lat.	Jednocześnie	ostrzegano	doktora	Ivicia	i	Czerwony	Krzyż,	że	jeśli	informacje	o	gwałtach
wydostaną	się	poza	obóz,	strażnicy	„wszystkich	zabiją”	i	właściwie	„najlepiej	nic	o	tym	nie	wiedzieć”.
Jak	zeznawała	Azra,	ludzie	przybywający	z	Omarskiej	to	był	„straszliwy	widok”.
–	Wyglądali	 jak	 szkielety,	kości	obciągnięte	 skórą	–	mówiła.	 Jednak	o	 tym,	 co	działo	 się	w	 tamtym



czasie	w	Omarskiej,	mowa	była	w	dalszej	części	procesu.
Skończywszy	składanie	zeznań,	Azra	przeniosła	się	do	świetlicy	dla	świadków,	pokoju	numer	906	na

najwyższym	piętrze	hotelu,	z	którego	rozciągał	się	widok	na	tętniącą	życiem	arterię	Frederik	Hendriklaan
i	ustawione	wzdłuż	chodników	stragany	z	serem	i	kwiatami.	Spotkaliśmy	się	przy	kawie.
–	Jeśli	chcesz	porozmawiać	ze	mną	o	mieszkańcach	Kozaraca	–	mówiła	o	swoim	minionym	życiu	–

najlepiej	powiedz	mi,	czy	mieli	psa,	czy	konia!
Azra	 urodziła	 się	 w	 Prijedorze,	 w	 „tradycyjnej	 rodzinie”,	 i	 chodziła	 do	 szkoły,	 w	 której

„dziewięćdziesiąt	procent	uczniów	stanowili	Serbowie”.
–	Chodziłam	do	domów	serbskich	dzieci	na	prawosławne	Boże	Narodzenie,	a	oni	przychodzili	do	nas

na	Bajram.	Miałam	przyjaciółkę	katoliczkę,	za	którą	w	ramach	przysługi	odmawiałam	połowę	różańca.
Byliśmy	sobie	tak	bliscy,	że	nie	zwracaliśmy	uwagi	na	to,	kto	jest	jakiego	wyznania.	Właśnie	tej	jednej
rzeczy	 nie	mogę	 i	 nie	 chcę	 zrozumieć:	 jak	 politycy	manipulowali	 ludźmi,	 by	 ci,	 z	 którymi	 dorastałam,
najpierw	 przestali	mnie	 poznawać,	 a	 potem	 zapragnęli	mnie	 zabić.	Kiedy	 trafiłam	 do	 Trnopolja,	 jako
miejscowa	 dziewczyna	 i	 lekarz	 weterynarii	 pracujący	 na	 wiejskich	 obszarach	 w	 1992	 roku	 znałam
imiona	i	nazwiska	dziewięćdziesięciu	procent	strażników.
Azra	studiowała	weterynarię	na	uniwersytecie	w	Sarajewie.
–	Skończyłam	pięcioletni	program	w	ciągu	trzech	lat.	Nie	mieliśmy	gdzie	mieszkać,	bo	miasto	chciało

wyremontować	 akademiki	 dla	 uczestników	 olimpiady	 zimowej,	 a	 mama	 zadzwoniła	 do	 mnie
i	powiedziała,	że	w	Kozaracu	jest	posada	dla	weterynarza,	ale	muszę	przyjechać	w	ciągu	piętnastu	dni,
bo	inaczej	okazja	przepadnie.	Pomyślałam:	czemu	nie?
I	 tak	Azra	przyjechała	do	Kozaraca,	najpierw	by	 tam	pracować,	potem	by	zamieszkać	na	stałe,	a	po

kilku	 latach	 uciec	 przez	 Trnopolje	 do	 Chorwacji	 i	 otrzymać	 azyl	 w	 Niemczech,	 gdzie	 mieszkała
w	1996	roku.
Azra	mówiła	o	naszej	wizycie	w	obozie	w	sierpniu	1992	roku.
–	Jeden	niewłaściwy	ruch	i	mogło	przez	was	umrzeć	wielu	ludzi	–	oświadczyła	surowym	tonem.	–	Ale

na	szczęście	do	tego	nie	doszło.
Azra	wspominała,	 jak	zapytała	 tego	dnia	 jednego	ze	strażników:	„Co	się	dzieje?”.	Odpowiedział,	że

przyjeżdża	transport.
–	Zobaczyłam	autobusy	z	Keratermu.	Potem	usłyszałam,	jak	żołnierze	mówią	między	sobą,	że	jadą	do

nas	dziennikarze.	Pobiegłam	z	tą	wiadomością	do	Idriza.	Do	tej	pory	najbardziej	obawialiśmy	się,	że	po
prostu	wszyscy	tu	znikniemy.	Powiedziałam	Idrizowi,	że	musimy	się	z	wami	jakoś	porozumieć,	ale	tak,
żeby	nie	było	to	zbyt	oczywiste.	To	było	kompletne	zaskoczenie,	myślałam,	że	jakoś	was	powstrzymają,
może	nawet	zastrzelą,	że	nigdy	nie	wejdziecie	do	obozu.
Podczas	 pobytu	 w	 Trnopolju	 Azra	 i	 doktor	 Idriz	 Merdžanić	 znaleźli	 się	 w	 przedziwnej	 sytuacji:

oczekiwano	od	nich,	że	będą	prowadzić	punkt	medyczny,	do	którego	strażnicy	będą	przyprowadzać	ludzi,
których	 sami	 pobili,	 i	 dziewczęta,	 które	 zgwałcili.	 Nie	 sposób	 oszacować,	 ilu	 ludzi	 uratowali	 dzięki
swoim	umiejętnościom	i	sprytowi	–	choć	sami	nigdy	by	tak	nie	powiedzieli.
–	Nie	chciałam	robić	niczego,	co	zagroziłoby	moim	dzieciom	–	mówi	Azra.	–	Albo	mojemu	mężowi,

który	 przebywał	w	Omarskiej.	 Ale	 Idriz	 i	 ja	 czuliśmy	wielką	 odpowiedzialność.	 Ludzie	w	 Trnopolju
mnie	 znali,	 bo	 leczyłam	 ich	 zwierzęta,	 myśleli	 więc,	 że	 mam	 możliwości,	 których	 z	 pewnością	 nie
miałam.	To	samo	dotyczyło	Idriza.	Stąpaliśmy	po	cienkim	lodzie,	to	było	naprawdę	niebezpieczne.



Więźniowie	przychodzili	do	lekarki,	która	niegdyś	opiekowała	się	ich	zwierzętami,	by	powiedzieć	jej,
czego	potrzebują	oni	sami	i	ich	sąsiedzi.
–	 Wtedy	 usłyszałam	 o	 pewnym	 niewidomym	 mężczyźnie,	 którego	 pozostawiono	 w	 Kozaracu,

i	 o	 kobiecie	 po	 wylewie,	 która	 również	 została	 tam	 sama.	 Czułam	 się	 w	 obowiązku	 ich	 znaleźć.
Porozmawiałam	 z	 Idrizem,	 który	 był	 równie	 szalony	 jak	 ja,	 i	 postanowiliśmy	 poczekać,	 aż	 komendant
obozu	 sobie	 pójdzie.	 Był	 piątek	 i	 spytaliśmy	 strażników,	 czy	 możemy	 wyjść,	 przekonani,	 że	 do
poniedziałku	wszyscy	o	tym	zapomną.	Pojechaliśmy	do	Kozaraca	konno.	Znaleźliśmy	kobietę	po	wylewie
ukrywającą	się	pod	stertą	koców;	kiedy	tam	przyjechaliśmy,	jakiś	człowiek	właśnie	okradał	jej	dom.	Na
podwórku	czekał	wóz,	ktoś	siedział	na	koźle.	Byłam	wtedy	ubrana	w	biały	lekarski	fartuch,	a	to	zwykle
skłania	ludzi	do	współpracy.	Spytałam	tego	mężczyzny,	czy	możemy	pożyczyć	jego	wóz,	a	on	się	zgodził.
Zabraliśmy	więc	tę	kobietę	(ledwie	mogła	się	ruszać)	i	zaczęliśmy	szukać	niewidomego,	ale	okazało	się,
że	 został	 zabity.	 W	 wiosce	 Sivići	 znaleźliśmy	 niepełnosprawnego	 chłopca,	 który	 siedział	 na	 stercie
szmat,	 otoczony	 rojem	 much,	 a	 wokół	 niego	 walały	 się	 jabłka.	 Jego	 również	 zabraliśmy	 na	 wóz
i	wróciliśmy	do	Trnopolja.	Oboje,	Idriz	i	 ja,	czuliśmy,	że	powinniśmy	robić	takie	rzeczy.	Był	idealnym
partnerem	–	byliśmy	właściwymi	ludźmi	na	niewłaściwym	miejscu.
Azra	przekonała	się	również,	że	nie	potrafi	zapomnieć	o	swoim	powołaniu	opiekuna	zwierząt.
–	Wszyscy	zmuszeni	byli	opuszczać	swoje	domy	w	takim	pośpiechu,	że	zostawiali	uwiązane	zwierzęta,

więc	 chodziłam	 po	 okolicy	 i	 je	 uwalniałam.	 Czułam	 się	 trochę	 jak	 bohater	 Listy	 Schindlera,	 tyle	 że
ratowałam	konie	 i	 krowy.	 Przez	większość	 czasu	 strażnicy	 zachowywali	 się	 tak,	 jakby	mnie	 nie	 znali,
choć	 przecież	 wychowywaliśmy	 się	 razem.	 Ludzie,	 z	 którymi	 spędziłam	 dzieciństwo,	 nigdy	 nie
zaoferowali	mi	pomocy,	nie	chcieli	nawet	ze	mną	rozmawiać.	Jednak	jeden	z	nich,	Niki,	spytał:	„Azra,	co
ty	tutaj	robisz?”.	A	ja	odpowiedziałam:	„Nie	wiem,	ale	powiedz	mi,	Niki,	co	ty	tutaj	robisz	i	dlaczego
mój	mąż	jest	w	Omarskiej?”.

Z	 miejsca	 dla	 świadków	 płynęły	 kolejne	 opowieści,	 dzięki	 którym	 świat	 mógł	 –	 jeśli	 tylko	 chciał	 –
poznać	przynajmniej	część	prawdy	o	tym,	co	faktycznie	wydarzyło	się,	jak	to	ujął	doktor	Koljević,	„trzy
kroki	od	Wenecji”.	Okazało	się,	że	budynki,	które	widziałem	tamtego	sierpniowego	dnia	i	do	których	nie
chciano	nas	wpuścić,	były	fabrykami	śmierci.	Nosiły	nazwy	takie	jak	„Hangar”,	„Biały	Dom”,	„Garaż”
i	„Czerwony	Dom”.	Bez	względu	na	to,	jak	z	prawnego	punktu	widzenia	można	oceniać	sukcesy	i	porażki
Trybunału	 w	 Hadze,	 historia	 Omarskiej	 i	 popełnionych	 tam	 zbrodni	 została	 opowiedziana	 i	 zapisana
w	annałach,	mimo	że	miejsca	dla	publiczności	i	prasy	świeciły	często	pustkami.
Wśród	 świadectw	 złożonych	 w	 Hadze	 znalazła	 się	 również	 historia	 Halida	Mujkanovicia,	 jednego

z	pierwszych	więźniów	Omarskiej,	który	zeznawał	zza	ekranu	z	matowego	szkła.	Mujkanović	opowiadał
o	wydarzeniach,	które	miały	miejsce	18	czerwca	1992	roku.	Usłyszał	wówczas,	jak	strażnicy	wywołują
nazwiska	 kilku	 jego	 znajomych,	 w	 tym	 Jaska	 Hrnicia	 i	 Emira	 Karabašicia,	 niegdyś	 najlepszego
przyjaciela	 oskarżonego	 Tadicia.	 Potem	 strażnicy	 zażądali,	 by	 zgłosili	 się	 dwaj	 „ochotnicy”	 z	 grupy
Mujkanovicia,	grożąc,	że	jeśli	nikt	się	nie	zgłosi,	kogoś	zabiją.	Podeszło	do	nich	dwóch	mężczyzn	–	obaj
zeznawali	 podczas	 procesu	 jako	 anonimowi	 świadkowie,	 określani	 na	 sali	 sądowej	 jako	 „G”	 i	 „H”.
Pozostali	więźniowie	uciekli	na	górę,	obawiając	się	tego,	co	miało	się	wkrótce	wydarzyć.	Mujkanović
zakrył	 twarz	dłońmi	 i	 przykucnął	 za	 otwartymi	drzwiami,	 ale	 dwukrotnie	wyjrzał,	 by	 zobaczyć,	 co	 się
dzieje.
–	Ujrzałem	G	wychodzącego	z	korytarza.	Był	cały	pokryty	olejem…	Zobaczyłem	–	nie	jestem	całkiem



pewien,	 kto	 to	 był	 –	 być	 może	 Emira	 Karabašicia	 albo	 kogoś	 innego,	 H	 trzymał	 go	 za	 ręce.	 Potem
zmuszono	G,	żeby	pochylił	się	do	jego	krocza,	i	powiedziano	mu,	że	musi	odgryźć	jego	genitalia.	Kiedy
spojrzałem	 po	 raz	 drugi,	 słychać	 było	 okropny	 krzyk.	 G	 się	 wyprostował,	 miał	 pełne	 usta,	 cały	 był
pokryty	krwią	i	olejem.	Stała	tam	grupa	żołnierzy,	ktoś	strzelał	w	powietrze.	Minęło	trochę	czasu.	Jeden
z	 żołnierzy	przyniósł	 temu	człowiekowi	 [który	 został	wykastrowany]	gołębia…	Ptak	był	 jeszcze	 żywy,
dano	mu	go	do	zjedzenia.
Wkrótce	potem	Karabašić	umarł,	podobno	z	bólu	i	wskutek	upływu	krwi.	Jak	opowiadał	Mujkanović,

grupa	oprawców	zajęła	się	potem	jego	przyjacielem,	Jaskiem	Hrniciem.
–	Jeden	z	żołnierzy	bił	go	metalowym,	żelaznym	prętem.	Jasko	upadł.	Nie	dawał	żadnych	oznak	życia.

W	 tle	 grała	 muzyka.	 Piosenka	 nosiła	 tytuł	 Pozwól	 mi	 żyć…	 Pobiegłem	 do	 toalety	 na	 górę
i	zwymiotowałem,	choć	wcześniej	niczego	nie	jadłem.
Poproszony	 o	 opisanie	 zachowania	 serbskich	 żołnierzy,	 którzy	 zorganizowali	 ten	 barbarzyński

spektakl,	Mujkanović	powiedział:
–	Wyglądali	tak,	jakby	oglądali	mecz,	kibicowali	swojej	drużynie.
Siedemdziesięciotrzyletni	 Mehmed	 Alić,	 były	 hodowca	 koni	 i	 rolnik,	 płakał	 przed	 Trybunałem,

wspominając,	 jak	 jego	 syn	Enver	 błagał	 o	 litość	Duška	Tadicia,	 gdy	 ten	kopał	 go	 i	 bił,	 i	 skatował	 go
w	końcu	na	śmierć.
–	Dule,	bracie,	co	ja	ci	zrobiłem?	Dlaczego	mnie	bijesz?
W	 czasie	 drugiej	 wojny	 światowej	 Alić	 był	 więźniem	 chorwackiego	 faszystowskiego	 obozu

koncentracyjnego,	 ale	 stwierdził,	 że	 nawet	 w	 porównaniu	 z	 tamtym	 miejscem	 Omarska	 była	 czymś
„niewyobrażalnym”.	Spotkał	swojego	najmłodszego	syna,	Envera,	gdy	przybył	do	Omarskiej	10	czerwca
1992	roku,	straciwszy	z	nim	wcześniej	kontakt	podczas	pogromu	w	ich	wsi.	Niestety,	musiał	powiedzieć
Enverowi,	 że	 jego	 starszy	 brat	 Ekhrem	 został	 zabity	 przez	 serbskich	 żołnierzy.	 Potem	 nadszedł	 ten
straszliwy	dzień	18	czerwca,	gdy	serbscy	strażnicy	wywołali	Karabašicia.	Następny	na	liście	był	młody
Enver	 Alić,	 wezwali	 więc	 jego	 ojca	 i	 kazali	 mu	 znaleźć	 swoje	 dziecko.	 Alić	 opowiadał	 przed
Trybunałem,	jak	bito	go	kolbami	karabinów	i	przeprowadzono	obok	grupy	żołnierzy,	którzy	„znęcali	się
nad	Karabašiciem”.
–	 Widziałem	 Emira	 Karabašicia,	 który	 siedział	 na	 stole	 z	 nogami	 zwieszonymi	 nad	 podłogą.	 Był

zakrwawiony.	Kiedy	podszedłem	bliżej	i	zatrzymałem	się,	zobaczyłem,	że	ma	rany	cięte…	Polewali	go
wodą,	 a	on	drżał	 na	 całym	ciele.	Był	oszołomiony,	 a	oni	próbowali	 go	ocucić,	 przykładali	mu	nóż	do
gardła.
Alić	dotarł	w	końcu	do	celi,	w	której	przetrzymywano	jego	syna	Envera.
–	 Powiedziałem:	 „Synu,	 oni	mówią,	 że	musisz	wyjść”.	Wtedy	 on	 odpowiedział:	 „Tato,	mnie	 tu	 nie

ma	–	a	może	jestem”.	Powiedziałem,	że	zagrozili,	że	jeśli	jeszcze	raz	go	wywołają,	będzie	po	nim.
Enver	posłuchał	słów	ojca,	wstał	i	poszedł	na	śmierć.
Strażnicy	zaprowadzili	ojca	i	syna	w	kąt	hangaru,	kazali	im	położyć	się	na	ziemi	na	brzuchach	i	zaczęli

ich	bić.	Nim	odciągnęli	Alicia,	Enver	zawołał:	„Tato,	opiekuj	się	dziećmi”.
–	Kiedy	wróciłem	do	celi	–	kończył	Alić	–	ludzie	otworzyli	przede	mną	drzwi	i	spytali:	„Meho,	co	się

stało?”.	A	ja	odpowiedziałem:	„Właśnie	straciłem	drugiego	syna”.
Podczas	całej	tej	opowieści	Duško	Tadić	patrzył	ze	swego	miejsca	na	Alicia,	mrużąc	oczy.
Kolejnym	 świadkiem	 był	 Armin	 Kenjar	 pochodzący	 ze	 wsi	 Kamičani.	 Opowiadał	 Trybunałowi,	 że



Tadić	był	 „jego	bohaterem”,	bo	dobrze	znał	karate.	 Jako	chłopiec	Kenjar	obserwował	przez	okno	 sali
gimnastycznej	 treningi	 prowadzone	 przez	 Tadicia.	 Jednak	 latem	 1992	 roku,	 gdy	miał	 już	 dwadzieścia
sześć	 lat,	 Kenjar	 zobaczył	 w	 Omarskiej	 innego,	 umundurowanego	 Tadicia	 i	 starał	 się	 schodzić	 mu
z	drogi.	18	czerwca	po	powrocie	z	toalety	Kenjar	zobaczył	Tadicia	na	korytarzu	przed	swoją	celą.	Pół
godziny	 później	 zaczęto	wyczytywać	 nazwiska	więźniów.	 Był	 wśród	 nich	 Jasko	Hrnić,	 który	 leżał	 na
stole	po	drugiej	stronie	pokoju.
–	Był	mocno	pobity	i	na	leżąco	było	mu	trochę	wygodniej	–	tłumaczył	Kenjar.
Hrnić	 udawał,	 że	 nie	 słyszy	 swojego	 nazwiska	 i	 zareagował	 dopiero	 za	 trzecim	 razem.	 Kenjar

opowiadał	również	o	Karabašiciu	i	o	zabójstwie	Envera	Alicia.	Po	wywołaniu	więźniów	Kenjar	słyszał
krzyki,	wycie	i	odgłosy	uderzeń	jakimś	tępym	narzędziem.
–	 To	 było	 coś	 strasznego,	 jak	 z	 koszmaru.	 Ktoś	 krzyknął:	 „Odgryź	 mu	 jaja!”,	 a	 potem	 wygadywał

straszne	rzeczy,	najgorsze	przekleństwa,	jakie	kiedykolwiek	w	życiu	słyszałem.
Kenjar	 opisał	 również,	 co	 działo	 się	 potem,	 kiedy	 poszedł	 do	 toalety	 i	 spotkał	mężczyznę,	 którego

zmuszono	do	odgryzienia	genitaliów	Karabašicia.
–	Zobaczyłem	G,	całą	głowę	miał	w	czarnym	oleju	–	opowiadał	Kenjar.	–	Spytałem	go,	co	się	stało.

Odpowiedział:	„Nie	pytaj”.	Wyglądał	strasznie.	Był	ledwie	żywy	z	przerażenia.	Widziałem	tam	też	plamy
świeżo	zmytej	krwi.
Kenjar	mówił,	że	później	usłyszał	warkot	silników	ciężarówek.
–	 Używali	 ich	 do	 transportu	 żywności	 i	 wywożenia	 zwłok.	 Słychać	 było	 też	 pojedynczy	 strzał.

Wszyscy,	których	nazwiska	wyczytano,	w	tym	Jasko	Hrnić,	zginęli	tego	dnia.
Sędziom	 pokazano	 zdjęcie	 podziurawionej	 kulami	 ściany,	 na	 której	 Hrnić	 napisał	 swoje	 nazwisko

i	datę.
–	To	były	chyba	urodziny	 jego	syna	–	powiedział	Kenjar.	–	Wypisywał	 tę	datę	wszędzie,	na	stołach

i	na	podłodze.	Dużo	mówił	o	swoim	synu.
Po	złożeniu	zeznań	każdy	ze	świadków	był	pytany,	czy	rozpoznaje	oskarżonego.
–	Da	–	odpowiadał	każdy	z	nich.	Tak.	Proszono	też	świadków,	by	wskazali	oskarżonego.	Tu	zawsze

następował	 dramatyczny	 moment,	 bo	 tak	 jak	 nie	 ma	 dwóch	 takich	 samych	 płatków	 śniegu,	 tak	 żadna
z	dłoni	wskazujących	na	oprawcę	nie	wyglądała	 tak	 samo.	Każdy	wykonywał	 ten	gest	w	 inny	 sposób:
niektórzy	 zdecydowanie,	 z	 dumą	 i	 przekonaniem,	 inni	 z	 wahaniem,	 czasami	 ze	 strachem,	 ale	 gestowi
zawsze	towarzyszyło	spojrzenie	pełne	gniewu	i	nienawiści.	Tadić	zwykle	opuszczał	wzrok,	ale	czasami
patrzył	wyzywająco	na	świadka.	Raz	nawet	skinął	głową	i	uśmiechnął	się	pogardliwie.
W	2008	roku	Tadić	opuścił	więzienie	i	jest	teraz	wolnym	człowiekiem,	mieszka	w	Belgradzie,	wydaje

wspomnienia	i	maluje	pejzaże.

Przypadek	sprawił,	że	to	były	więzień	Omarskiej	mieszkający	w	Holandii	opowiedział	mi	ze	szczegółami
o	życiu	w	obozie.	Satko	Mujagić	otrzymał	azyl	w	Lejdzie,	dwadzieścia	minut	 jazdy	od	Hagi,	a	później
został	 liderem	 organizacji	 byłych	 więźniów.	 Mujagić,	 który	 spotykał	 się	 z	 siostrzenicą	 Karabašicia,
opowiedział	mi,	co	się	działo	dwa	dni	przed	fatalnym	18	czerwca:
–	Emir	był	w	naszym	pokoju,	pobity	tak	bardzo,	że	nie	mógł	chodzić.	Czuł	chyba,	że	wkrótce	zdarzy	się

coś	strasznego.	Był	z	nami	człowiek	o	imieniu	Hamdija,	charyzmatyczny,	z	długimi	włosami,	wyglądał	na
artystę.	Spytał	Emira:	 „Co	oni	ci	 zrobili?”.	Emir	odpowiedział:	 „Nic	w	porównaniu	z	 tym,	co	 jeszcze
zrobią”.	Potem	znów	po	niego	przyszli.	 Jeden	 z	więźniów	dał	mu	marynarkę,	mówiąc:	 „To	 cię	 trochę



osłoni”.	Ale	Emir	 odparł:	 „Nie	 będę	 już	 niczego	 potrzebował”.	 Słyszeliśmy	 piosenkę,	 którą	 puszczali
wtedy,	 gdy	 mu	 to	 robili:	 to	 był	 znany	 przebój	 Sinana	 Sakicia	 Pusti	 me	 da	 živim	 [Pozwól	 mi	 żyć].
Krzyczał	przez	czterdzieści	pięć	minut,	a	my	siedzieliśmy	na	górze	i	słuchaliśmy.	To	inny	rodzaj	krzyku
niż	przy	zwykłym	biciu,	to	krzyk	człowieka,	który	wie,	że	to	się	nie	skończy,	że	od	śmierci	dzielą	go	tylko
minuty.	 Nie	 da	 się	 tego	 powtórzyć	 i	 w	 żadnych	 innych	 okolicznościach	 nie	 można	 usłyszeć	 niczego
podobnego.
Mujagić	 wychował	 się	 w	 Kozaracu	 i	 należał,	 jak	 to	 nazywa,	 „do	 ostatniego	 normalnego	 rocznika

w	szkole	średniej	w	Prijedorze”.
–	 Skończyłem	 szkołę	w	 1991	 roku.	Następny	 rocznik	 dostał	 dyplomy,	 ale	 rok	 szkolny	w	 1992	 roku

został	 skrócony,	 żeby	 Prijedor	 mógł	 wziąć	 udział	 w	 wojnie.	 Byłem	 zdolny,	 ale	 leniwy	 i	 łatwo	 się
zakochiwałem.
Jego	rodzice	byli	nauczycielami,	a	od	1985	roku	do	rodziny	dołączyła	babka	Mujagicia	ze	strony	ojca,

z	 którą	 bardzo	 się	 zżył	 –	 choć	 gdy	 usłyszała,	 jak	 Satko	 puszcza	 „mistyczną	 muzykę,	 która	 mu	 się
podobała”,	pierwszy	album	Enigmy	z	elektroniczną	wersją	chorału	polifonicznego,	załamała	ręce:
–	Dokąd	zmierza	ten	świat?	–	pytała.	–	Młodzi	muzułmanie	słuchają	kościelnej	muzyki!?
Drugiego	dnia	ataku	na	Kozarac,	gdy	dokoła	eksplodowały	pociski	artyleryjskie,	rodzina	Mujagiciów

postąpiła	jak	prawie	wszyscy:	uciekła	do	lasu.	Ale	babcia	Mujagicia	była	zbyt	słaba,	by	im	towarzyszyć,
i	uparła	się,	że	zostanie	w	domu.
–	 Nigdy	 nie	 przypuszczałem,	 że	 stanie	 się	 to,	 co	 się	 stało.	 Myślałem,	 że	 wrócimy	 za	 kilka	 dni.

Powiedziałem	do	niej:	„Babciu,	będzie	dobrze,	niedługo	wrócimy”.	A	ona	spojrzała	na	mnie	i	odparła:
„Kłamiesz,	mój	chłopcze.	Nigdy	nie	wrócisz”.	To	były	ostatnie	słowa,	 jakie	od	niej	usłyszałem.	Nigdy
więcej	już	jej	nie	zobaczyłem.
Kiedy	 Mujagić	 przyjechał	 do	 Holandii,	 mówił	 już	 dobrze	 po	 angielsku,	 a	 wkrótce	 nauczył	 się

holenderskiego,	 grając	 w	 koszykówkę.	 W	 1994	 roku	 rozpoczął	 studia	 prawnicze	 na	 Uniwersytecie
Amsterdamskim.
–	 Mimo	 wszystko	 pierwsze	 lata	 były	 traumatyczne.	 Radziłem	 sobie	 całkiem	 dobrze,	 ale	 czasami

zdarzały	 się	 trudne	 chwile.	 Skończyłem	 dwadzieścia	 jeden	 lat	 w	 Haarlemie	 i	 urządziłem	 przyjęcie
w	ośrodku	dla	uchodźców.	Inni	ludzie	świętowaliby	swoje	dwudzieste	pierwsze	urodziny	z	radością,	a	ja
wybiegłem	o	trzeciej	rano	na	ulicę,	nagi	od	pasa	w	górę,	krzycząc	i	płacząc.
Przed	wojną	Mujagić	 spotykał	 się	 z	 siostrzenicą	 Emira	Karabašicia.	Kiedy	 siedzieli	 obaj	w	 jednej

celi,	niedługo	przed	tym,	jak	Karabašić	został	poddany	straszliwej	kaźni,	spytał	Mujagicia,	jak	miewa	się
jego	 krewniaczka.	 Mujagić	 spotkał	 swoją	 byłą	 dziewczynę	 po	 wojnie,	 na	 przyjęciu	 zorganizowanym
przez	diasporę	w	Holandii.
–	 Spytała	 mnie,	 co	 stało	 się	 z	 jej	 wujkiem.	 Zdołałem	 odpowiedzieć	 tylko:	 „Nie	 żyje”.	 Potem

pobiegłem	do	łazienki,	płakałem	i	wyłem: 	„Dlaczego?	Dlaczego?” 	–	a	ona	waliła	do	drzwi	i	pytała:
„Satko,	co	się	dzieje?”.	Minęło	półtorej	godziny,	zanim	mogłem	stamtąd	wyjść.
Relacja	 Mujagicia	 pozwoliła	 nam	 precyzyjnie	 umiejscowić	 naszą	 wizytę	 z	 5	 sierpnia	 1992	 roku

w	historii	 obozu	oraz	 określić,	 jaką	 rolę	 nasz	 przyjazd	odegrał	w	 jego	 zamknięciu.	Tak	opowiadał	 on
o	tych	strasznych	miesiącach:
–	Siedzieliśmy	bezczynnie	na	podłodze	naszego	pokoju	w	gorące	czerwcowe	i	lipcowe	dni,	stłoczeni

do	 tego	 stopnia,	 że	 niektórzy	musieli	 opierać	 nogi	 na	 innych.	 Potem	wywoływano	 kolejnych	 ludzi	 na



przesłuchania,	 tortury	i	śmierć.	Co	rano	widzieliśmy	nowe	ciała	na	ziemi	między	Białym	i	Czerwonym
Domem.
Niektóre	morderstwa	były	szczególnie	szokujące,	 jak	w	przypadku	Sefika	Sivaca,	który	przed	wojną

miał	restaurację	przy	głównej	drodze	między	Prijedorem	a	Banja	Luką.
–	Nosił	szalone,	kolorowe	koszule,	wszyscy	natychmiast	go	po	tym	rozpoznawali.	Kilka	razy	wrócił	do

naszego	 pokoju	 pobity,	 cały	 pokryty	 czarnymi	 sińcami.	 Pewnego	 razu	 w	 porze	 posiłku	 w	 pokoju
zostaliśmy	tylko	Sefik	i	ja,	bo	nie	byliśmy	w	stanie	pójść	po	jedzenie.	Zabrali	go	na	przesłuchanie,	ale	się
wyrwał	 i	wrócił	do	pokoju;	zrozumiałem,	że	chcą	go	zabić.	Powiedziałem:	„Schowaj	się,	Sefik!”.	Ale
on…	Wiesz,	jak	dzieci	tupią	nóżkami?	Więc	on	ze	strachu	tupał	i	krzyczał:	„Nie!	Nie!”.	Potem	znów	go
zabrali	i	po	chwili	krzyki	ucichły.	Później	zobaczyłem	stertę	ciał	rzuconych	jedno	na	drugie,	Sefik	leżał
na	samej	górze.	To	był	słoneczny	dzień,	jak	dzisiaj.	Lubili	to	robić	–	ciągnął	–	i	wcale	się	z	tym	nie	kryli.
Pewnego	razu	widziałem	przez	okno,	 jak	zrzucają	dziewiętnastokilogramową	gaśnicę	na	plecy	jakiegoś
człowieka,	aż	ten	po	prostu	się	złamał,	wszędzie	była	krew	i	białe	odłamki.
Mujagić	mówił	dalej:
–	Byliśmy	stłoczeni,	głodni,	zgrzani	 i	bardzo	wystraszeni.	Być	może	rozmawialiśmy	ze	sobą,	ale	nie

pamiętam,	 co	mówiliśmy,	 a	 jedynym	wydarzeniem	dnia	 był	 bieg	po	 jedzenie	 i	 z	 powrotem	oraz	 cięgi,
jakie	zbieraliśmy	po	drodze:	trzech	strażników	po	prawej,	trzech	po	lewej,	a	jeśli	upadniesz,	już	jesteś
martwy.
Jednak	dla	niektórych	głównym	punktem	dnia	były	wieczorne	wiadomości.
Pewien	więzień,	 niejaki	Nagib	Mahmudin,	miał	 radio	 –	w	 tych	 okolicznościach	 przedmiot	 na	wagę

złota.	Mahmudin	 był	wcześniej	 inżynierem	w	kopalni,	 teraz	 uwięzionym	we	własnym	biurze.	Każdego
wieczora	 słuchał	 wiadomości	 i	 dopuszczał	 do	 tego	 sekretnego	 rytuału	 kilku	 wybrańców,	 w	 tym	 ojca
Mujagicia.
–	 Co	 wieczór	 mój	 ojciec	 wstawał,	 wymykał	 się	 z	 pokoju,	 by	 odszukać	 Nagiba,	 i	 wracał	 godzinę

później.	Pytałem	go:	„Jakieś	wieści,	tato?”.	A	on	zawsze	odpowiadał:	„Sarajewo,	znów	Sarajewo”.	Po
jakimś	 czasie	 zaczęliśmy	 się	 na	 niego	 złościć,	 że	 nic	 nie	 mówi,	 więc	 on	 z	 kolei	 zaczął	 przesadzać.
„Niesamowite	wiadomości!”	–	a	my	przez	 jakiś	czas	 łudziliśmy	się	nadzieją,	ale	wkrótce	przestaliśmy
mu	wierzyć	 i	popadliśmy	w	zwątpienie.	Nagle,	pod	koniec	 lipca,	 tata	powiedział:	„W	wiadomościach
wspomnieli	 o	 Omarskiej!	 Mówią	 o	 obozach!”	 –	 ale	 wtedy	 było	 już	 za	 późno.	 Staliśmy	 się	 żywymi
trupami,	a	po	poprzednich	rozczarowaniach	nikt	nie	zwrócił	na	to	większej	uwagi.
Nastał	początek	sierpnia,	gdy	Penny	Marshall,	Ian	Williams	i	ja	czekaliśmy	w	Belgradzie	na	potrzebne

zezwolenia.
–	Nagle	 listy	 stały	 się	 dłuższe	 –	 opowiadał	Mujagić.	 –	Ale	 zamiast	wywoływać	 ludzi	 na	 zewnątrz

i	 zabijać	 ich,	 wyczytywali	 po	 prostu	 setki	 nazwisk	 i	 pytali,	 czy	 dana	 osoba	 jest	 w	 obozie:	 stracili
rachubę,	 kogo	 zabili,	 a	 kogo	 jeszcze	 nie.	 Serbowie	 nie	 byli	 tak	 zorganizowani	 i	 dokładni,	 jak	Trzecia
Rzesza.	Nie	wiedzieli,	ile	autobusów	potrzebują,	żeby	zawieźć	ludzi	na	egzekucję.	Coś	się	działo,	choć
wtedy	nie	wiedzieliśmy	jeszcze,	o	co	chodzi.	Po	obietnicy,	którą	dał	wam	w	Londynie,	Karadžić	uznał,	że
musi	zamknąć	ten	obóz.	Próbowali	zredukować	liczby:	przeczytanie	listy	tysiąca	stu	nazwisk	zajmowało
cały	dzień.	Pomyślałem	sobie:	to	żadna	różnica,	nieobecni	już	nie	żyją,	a	ci,	którzy	zostali,	umrą	wkrótce.
Miałem	czerwonkę,	mój	sąsiad	z	pokoju	umarł	z	powodu	czerwonki	i	niedożywienia,	a	ja	pomyślałem:
tak	to	właśnie	wygląda,	zabiją	nas	wszystkich.



Jednak	4	sierpnia,	jak	opowiada	Mujagić:
–	Wszyscy	 z	 Hangaru,	 Garażu	 i	 Białego	 Domu	 zostali	 wyprowadzeni	 na	 asfaltowy	 plac.	 Było	 tam

mnóstwo	wychudzonych	 ludzi.	Teraz	 już	wiedzieliśmy,	 że	 naprawdę	 coś	 się	 dzieje.	 Podzielono	nas	 na
grupy:	wybrano	tych,	których	mieliście	zobaczyć,	bo	byli	w	najlepszym	stanie.	Wszyscy	wróciliśmy	do
środka,	a	nazajutrz	usłyszeliśmy	strzały	w	lesie	[podczas	inscenizowanego	ataku].	Nie	wiedzieliśmy,	co
to	 oznacza,	 ale	 byliśmy	 ciekawi,	 bo	 nigdy	 dotąd	w	 pobliżu	 obozu	 nie	 dochodziło	 do	 starć.	Kiedy	 już
wyjechaliście,	 wszyscy	 wrócili	 do	 swoich	 kwater.	 Ci,	 którzy	 z	 wami	 rozmawiali,	 opowiedzieli
o	wszystkim	innym.	Po	obozie	rozeszła	się	wieść:	„Dziennikarze	tu	byli	–	ktoś	już	o	nas	wie”.
Następnego	ranka,	6	sierpnia,	jak	opowiadał	dalej	Mujagić:
–	 Po	 obozie	 rozeszła	 się	 pogłoska,	 że	 wyjeżdżamy.	 Wszyscy	 wyszliśmy	 na	 plac.	 Pamiętam,	 jak

patrzyłem	 w	 niebo	 i	 myślałem:	 zobaczę	 słońce	 poza	 tym	 przeklętym	 miejscem.	 Ale	 autobusy	 nie
przyjechały.	Kazano	nam	wrócić	do	środka.	Zastanawialiśmy	się,	czy	to	tylko	jakaś	dziwna	gra.	Kazano
mi	 przejść	 do	 Garażu,	 były	 tam	 sto	 siedemdziesiąt	 cztery	 osoby.	 Było	 tak	 ciasno,	 że	 kiedy	 jeden
z	mężczyzn	 umarł,	 zawisł	 tylko	 bezwładnie	między	 innymi,	 ale	 nie	 upadł,	 bo	 nie	 było	 na	 to	miejsca.
Słyszeliśmy	warkot	silników,	a	potem	się	dowiedzieliśmy,	że	wywieziono	tysiąc	dwieście	osób.
Okazało	 się,	 że	 obozy	 są	 zamykane.	 Jednak	 w	Omarskiej	 z	 niewiadomych	 przyczyn	 zatrzymano	 stu

siedemdziesięciu	czterech	więźniów.
–	Powiedzieli,	że	potrzebują	pięciu	ochotników	do	sprzątania	Białego	Domu	–	wspominał	Mujagić.	–

Byłem	 jednym	 z	 nich.	 Zobaczyłem	 swojego	 tatę	 na	 placu,	 czekał	 na	 transport.	 Chciałem	 się	 z	 nim
pożegnać,	powiedziałem:	„Tato,	to	już	chyba	koniec,	zostaję	tu”.	Zdjąłem	łańcuszek,	żeby	mu	go	oddać,
ale	zmieniłem	zdanie.	Pomyślałem:	nie,	nie	chcę	umierać.	Oddam	ci	go,	kiedy	zobaczymy	się	następnym
razem.	Więc	 zatrzymałem	 łańcuszek	 i	 poszedłem	 sprzątać	 Biały	 Dom.	Wszędzie	 było	 pełno	 krwi,	 na
podłodze	leżały	zakrwawione	koszulki	i	ludzkie	włosy.	Od	tej	pory	warunki	życia	więźniów	pozostałych
w	 obozie	 znacznie	 się	 poprawiły.	 Komendant	 Mejakić	 tłumaczył,	 że	 odwiedzą	 nas	 dziennikarze:
„Dostaniecie	 dwa	 posiłki	 dziennie	 i	 będziecie	 spać	w	 łóżkach.	 Powiecie	 im,	 jak	 jest,	 a	 nie	 jak	 było.
Jesteście	tu	od	pięciu	do	piętnastu	dni,	jasne?”.
12	sierpnia	do	obozu	przyjechali	pracownicy	Czerwonego	Krzyża,	by	zarejestrować	więźniów,	rozdać

papierosy	 i	 zabrać	 listy.	 Jednak	 przed	 każdą	 ich	 wizytą	 władze	 ukrywały	 pięć	 kobiet,	 które	 zostały
jeszcze	w	obozie.
–	Prosiłem	 ludzi	z	Czerwonego	Krzyża,	żeby	zarejestrowali	 też	kobiety	–	opowiada	Mujagić.	–	Ale

jakaś	Szwajcarka	powiedziała	mi,	że	nie	może	tego	zrobić,	dopóki	ich	nie	zobaczy.
Te	 kobiety	 –	 a	właściwie	 te	 z	 nich,	 które	 przeżyły	 –	 były	 ostatnimi	więźniami	 obozu	w	Omarskiej.

Ponieważ	nie	 zostały	 zarejestrowane,	 trzy	 z	 nich	 zabito:	Velidę	Mahmudin,	Mugbilę	Beširović	 i	Hajrę
Hadžić.	Ich	śmierć	opisał	później	anonimowy	świadek	podczas	procesu	Željka	Mejakicia.
–	Pamiętam,	jak	wyprowadzili	Hajrę	Hadžić,	która	wcześniej	przez	cały	czas	była	w	Białym	Domu,	na

asfaltowy	plac,	razem	z	mężczyznami.	Myli	 ich	wodą	z	węża,	wszyscy	byli	nadzy.	Hajra	się	wstydziła,
próbowała	zasłaniać	się	rękami.
Ważący	zaledwie	pięćdziesiąt	kilogramów	Satko	Mujagić	został	18	sierpnia	przewieziony	do	Manjačy,

potem	do	miejscowości	Karlovac	w	Chorwacji	i	w	końcu,	7	stycznia,	do	Holandii.
–	Nagib	Mahmudin	został	 zabity	 razem	z	 trzydziestoma	sześcioma	mężczyznami,	których	zabrali	pod

koniec	lipca	–	dodaje	Mujagić.	–	Mieliśmy	nadzieję,	że	przeżyją,	ale	przepadli	bez	wieści.	Radia	nigdy



nie	znaleziono.

Początki	Międzynarodowego	 Trybunału	Karnego	 dla	 byłej	 Jugosławii	 (International	 Criminal	 Tribunal
for	the	former	Yugoslavia),	utworzonego	przez	Radę	Bezpieczeństwa	ONZ,	sięgają	dwóch	różnych	źródeł
o	bardzo	odmiennym,	wręcz	przeciwstawnym	charakterze.	Z	jednej	strony	MTKJ 	wyrażał	ducha	czasów:
był	 częścią	 ruchu	 sięgającego	 korzeniami	 procesów	 norymberskich	 i	 konwencji	 genewskich,	 który
przerodził	 się	 w	 szersze	 zainteresowanie	 prawami	 człowieka	 (czy	 wręcz	 przemysł	 humanitarny),
humanitaryzmem	 i	 prawem	 wojennym.	 Podobno	 bezpośrednią	 rolę	 w	 utworzeniu	 Trybunału	 odegrał
również	 szok	wywołany	 odkryciem	 obozów	 przez	 naszą	 grupę.	 Z	 drugiej	 strony,	 równolegle	 do	MTKJ

oraz	innego	doraźnego	trybunału,	stworzonego	specjalnie	do	sądzenia	zbrodni	popełnionych	w	Rwandzie,
rodził	się	Międzynarodowy	Trybunał	Karny,	powstały	ostatecznie	w	2002	roku,	także	w	Hadze,	który	ma
działać	 stale	 i	 zajmować	 się	 wszystkimi	 zbrodniami	 wojennymi	 oraz	 naruszeniami	 praw	 człowieka.
Międzynarodowy	 Trybunał	 Sprawiedliwości,	 przed	 którym	 mogły	 się	 sądzić	 całe	 państwa,	 istniał	 od
1945	roku.
Trybunał	do	spraw	byłej	Jugosławii	powstał	jednak	również	z	innej	przyczyny.	Rada	Bezpieczeństwa

podjęła	uchwałę	o	utworzeniu	tej	instytucji	w	maju	1993	roku,	gdy	zdrada	i	zaniedbania	ONZ	wobec	ofiar
wojny	 nie	 mogły	 być	 pełniejsze	 ani	 bardziej	 oczywiste.	 To	 właśnie	 w	 takiej	 atmosferze	 Narody
Zjednoczone,	 wspierane	 przez	 zniecierpliwioną	 Amerykę,	 powołały	 do	 życia	 Trybunał,	 który	 miał
zrównoważyć	haniebną	bezczynność	tej	organizacji.	Stworzenie	Międzynarodowego	Trybunułu	Karnego
dla	byłej	Jugosławii	było	drugą	stroną	tej	samej	monety,	za	którą	ONZ	sprzedała	Bośnię	na	rzeź,	a	 tym
samym	 wyrazem	 skruchy	 i	 ambicji	 zarazem.	 Cele	 Trybunału,	 określone	 przez	 ONZ,	 wykraczały	 poza
ukaranie	 winnych	 łamania	 praw	 człowieka	 i	 praw	 międzynarodowych.	 Miały	 również	 obejmować
oddanie	 sprawiedliwości	 „ofiarom”	–	a	więc	potencjalnie	coś	bardzo	odmiennego.	Działalność	nowej
instytucji	 miała	 „zapobiec	 międzynarodowym	 zbrodniom	 w	 przyszłości”	 i	 „przyczynić	 się	 do
przywrócenia	pokoju	poprzez	zachęcanie	do	»pojednania«	w	byłej	Jugosławii”.	Były	to	więc	cele	bardzo
szczytne,	 ambitniejsze	 niż	 zwykłe	 osądzanie	 winnych	 i	 być	 może	 nawet	 bardziej	 dalekosiężne,	 niż
przypuszczała	Rada	Bezpieczeństwa.	Cała	 ta	mieszanka	skruchy	 i	ambicji	przywodziła	na	myśl	coś,	co
Peter	 Maguire,	 autor	 książki	 o	 dziedzictwie	 procesów	 norymberskich,	 nazywa	 „sprawiedliwością
terapeutyczną”.
Lecz	pomimo	tej	wielości	zadań	–	a	może	dzięki	niej	–	Trybunał	był	początkowo	prężnym	i	sprawnie

działającym	organizmem,	który	w	niczym	nie	przypominał	późniejszej,	rozdętej	machiny	biurokratycznej.
Grupa	 prokuratorów	 i	 pracowników	 obsługi	 technicznej	 wprowadziła	 się	 do	 budynku	 zajmowanego
wcześniej	przez	firmę	ubezpieczeniową	Aegon	przy	Churchillplein	i	zabrała	się	do	pracy	pod	kierunkiem
Richarda	Goldstone’a,	byłego	powiernika	Nelsona	Mandeli.	Wśród	prokuratorów	znajdowali	się	ludzie,
którym	z	pewnością	nie	brakowało	motywacji,	 jak	choćby	oskarżyciele	w	procesie	Tadicia:	pułkownik
amerykańskiej	 piechoty	 morskiej	 Michael	 Keegan	 oraz	 Alan	 Tieger,	 były	 obrońca	 z	 urzędu	 z	 San
Francisco.	 Tieger,	 nieustępliwy	 drapieżnik	 i	 potomek	więźniów	Oświęcimia,	 został	 później	 członkiem
haskiej	„drużyny	marzeń”	z	niezmordowanym	Markiem	Harmonem,	z	którym	wcześniej	współpracował
w	Kalifornii.	Prokuratorzy	w	równej	mierze	angażowali	się	w	misję	sądowniczą	i	polityczną	Trybunału.
Podczas	długich	rozmów,	które	odbywałem	z	nimi	jako	świadek,	przekonałem	się	wielokrotnie,	że	bardzo
poważnie	 traktują	 swoje	 sprawy	 i	 swoich	 świadków.	 W	 długie	 letnie	 wieczory	 godzinami
przesiadywaliśmy	w	kawiarniach	przy	Frederik	Hendriklaan,	analizując	historię	tej	wojny.	Jednak	w	tym



towarzystwie	 nie	 byłem	 dziennikarzem.	 Jak	 powiedział	 Albert	 Camus,	 odbierając	 Nagrodę	 Nobla
w	1957	roku:	„Bycie	pisarzem	to	zaszczyt,	bo	niesie	w	sobie	zobowiązanie:	robić	coś	więcej,	niż	pisać”.
Właśnie	dlatego	zeznawałem	przeciwko	Tadiciowi	i	brałem	później	udział	w	wielu	innych	procesach.
Nie	miałem	wówczas	pojęcia,	 jak	 liczne	kontrowersje	ani	 jak	silny	sprzeciw	w	obrębie	środowiska

dziennikarskiego	wzbudzi	moja	decyzja,	by	zeznawać	przed	Trybunałem.	Wielu	moich	kolegów	po	fachu
nie	 zgodziło	 się	 występować	 przed	 sądem.	 Nigdy	 nie	 przypuszczałem,	 że	 będę	 musiał	 się
usprawiedliwiać,	ale	zrobiłem	to,	a	przynajmniej	próbowałem.
Powody,	 dla	 których	 postanowiłem	 brać	 czynny	 udział	 w	 procesach,	 z	 upływem	 czasu	 stawały	 się

coraz	 bardziej	 złożone.	 Na	 początku	 wystarczało	 mi	 jednak	 tyle:	 uważałem,	 że	 sprawcy	 tych	 zbrodni
powinni	być	osądzeni,	i	chciałem	pomóc.	Nigdy	nie	przyszło	mi	do	głowy,	że	mógłby	to	być	jakiś	rodzaj
zdrady	 ideałów	 zawodowych	 (o	 co	 zostałem	 później	 oskarżony).	 Łączyła	 się	 z	 tym	 kwestia
odpowiedzialności	 obywatelskiej:	 gdybym	 zobaczył,	 jak	 ktoś	 napada	 na	 ulicy	 na	 staruszkę,	 bije	 ją
i	 okrada,	 zeznawałbym	 w	 procesie	 sprawcy.	 (Tyle	 że	 w	 tym	 przypadku	 chodziło	 o	 obywatelstwo
międzynarodowe,	które	zawsze	było	dla	mnie	ważniejsze	niż	okładka	mojego	paszportu).
Haga	 była	 również	 zadośćuczynieniem	 za	 karygodną	 neutralność	 „społeczności	 międzynarodowej”.

Moim	zdaniem	decyzja	o	odmowie	zeznań,	podjęta	przez	niektórych	dziennikarzy,	jest	odzwierciedleniem
tej	neutralności.	Nadaje	 im	status	swego	rodzaju	kapłaństwa,	którego	nie	mogłem	–	i	nadal	nie	mogę	–
	zrozumieć,	 jakby	czwarta	władza	stała	w	 jakiś	 sposób	ponad	prawem.	Wydaje	mi	się,	że	moi	krytycy
mylą	 ze	 sobą	 dwa	 pojęcia:	 obiektywizm	 i	 neutralność.	Obiektywizm	 to	wierność	 faktom,	 a	 reporterzy
zawsze	muszą	być	obiektywni:	 nie	możemy	 i	 nie	 powinniśmy	wypaczać	 faktów.	Neutralność	 to	 jednak
zupełnie	 co	 innego,	 co	 powie	 wam	 każdy	 szwajcarski	 bankier	 obracający	 złotem.	 Są	 takie	 momenty
w	 historii,	 gdy	 neutralność	 nie	 oznacza	 bezstronności,	 lecz	 współudział	 w	 zbrodni.	 Stojąc	 pomiędzy
strażnikiem	obozu	a	więźniem,	między	gwałconą	kobietą	a	bestią,	która	ją	gwałci,	nie	chcę	być	neutralny.
Postrzegałem	wojnę	również	jako	serię	osobistych	niepowodzeń:	zawiodłem,	bo	nie	umiałem	znaleźć

języka,	który	mógłby	ją	należycie	opisać,	i	zawiodłem,	bo	nie	zdołałem	przyciągnąć	uwagi	czytelników
w	 takim	stopniu,	by	doprowadzić	do	zmiany	polityki	 i	 zakończenia	 tej	masakry	–	nie	wspominając	 już
o	 innych	 niepowodzeniach,	 jak	 choćby	 w	 sytuacji,	 gdy	 nie	 biegłem	 dość	 szybko,	 by	 donieść	 na	 czas
siedmioletnią	dziewczynkę,	postrzeloną	w	głowę	przez	snajpera	w	Bosanskiej	Krupie,	do	lekarza,	który
mógłby	jej	pomóc.	Miotała	się	z	bólu	niczym	ryba	wyrzucona	na	brzeg,	nim	znalazła	ukojenie	w	śmierci.
Zeznawanie	 było	 dla	 mnie	 ostatnią	 szansą	 na	 choćby	 częściowe	 zadośćuczynienie	 za	 te	 wszystkie
niedociągnięcia.
W	pierwszym	okresie	działalności	Trybunału	w	Hadze	odniesienia	do	procesów	norymberskich	były

wszechobecne.
–	Podczas	procesów	norymberskich	uznano	–	mówił	główny	oskarżyciel	Goldstone,	gdy	spotkaliśmy

się	przed	otwarciem	procesu	Tadicia	–	że	społeczność	międzynarodowa	ma	prawo,	jeśli	nie	obowiązek,
karać	 sprawców	wszystkich	 zbrodni	 przeciwko	 ludzkości.	Chodziło	 o	 to,	 by	 nigdy	 już	 nie	 trzeba	 było
prowadzić	 takich	 procesów.	 Ale	 nadzieja	 „nigdy	więcej”	 zamieniła	 się	 w	 rzeczywistość	 „jeszcze	 raz
i	jeszcze	raz”.
Początkowo	nie	byłem	nawet	skłonny	nazywać	Omarskiej	i	Trnopolja	„obozami	koncentracyjnymi”	ze

względu	 na	 liczne	 unikatowe	 aspekty	 Holokaustu	 oraz	 na	 jego	 skalę.	 Tanie	 hasła	 tytułów	 prasowych
w	rodzaju	Belsen	1992	doprowadzały	mnie	do	furii.	Jednak	po	namyśle	doszedłem	do	wniosku,	że	bez



wątpienia	były	to	obozy	koncentracyjne,	choćby	w	świetle	pierwotnej	definicji	powstałej	w	czasie	wojen
burskich:	 były	 to	 miejsca,	 gdzie	 „koncentrowano”	 niewinnych	 cywilów,	 którzy	 w	 oczekiwaniu	 na
deportację	padali	ofiarą	masowych	mordów	i	tortur	–	jeśli	rzeczywiście	jakaś	deportacja	w	ogóle	miała
nastąpić,	co	w	przypadku	Omarskiej	wydaje	mi	się	wątpliwe.	Wciąż	jednak	nie	byłem	pewien,	jakiego
słownictwa	używać,	mówiąc	o	bośniackich	obozach	w	zestawieniu	z	Holokaustem.	Skonsultowałem	się
z	Thomasem	Buergenthalem,	prezesem	Komisji	Sumienia	w	Muzeum	Holokaustu	w	Waszyngtonie,	oraz
z	 dyrektorem	 muzeum	 Walterem	 Reichem,	 prosząc	 o	 pomoc	 w	 znalezieniu	 terminologii,	 która	 nie
umniejszałaby	Shoah	ani	nie	wyolbrzymiała	tego,	co	stało	się	w	Bośni.	Spytałem,	czy	właściwe	będzie
w	 tym	przypadku	 słowo	„echo”,	na	 co	Reich	odpowiedział:	 „Echo	czyste	 i	 głośne”.	W	 tym	momencie
stało	się	jasne,	że	nie	mogę	uniknąć	wizyty	w	najmroczniejszym	z	miejsc,	by	usłyszeć	pierwotny	dźwięk,
którego	 echo	 przejmowało	 stopniowo	 kontrolę	 nad	 moim	 życiem.	 I	 powinienem	 je	 odwiedzić
w	towarzystwie	kogoś,	kto	przeżył	to	piekło.



Antrakt

Echa	Trzeciej	Rzeszy:	Auschwitz-Birkenau

Więc	wróciłam.	Nie	wiedzieliście,	że	stamtąd	można	wrócić,	prawda?10

Charlotte	Delbo,	była	więźniarka	obozu	w	Oświęcimiu

Wieje	lodowaty	wiatr,	jest	siedemnaście	stopni	poniżej	zera,	lecz	to	nie	zimno	wywołuje	dreszcze.	Nie
wywołują	ich	też	duchy,	bo	w	Auschwitz	nie	ma	żadnych	duchów:	one	też	umarły.	Ten	dreszcz	przychodzi
gdzieś	z	przeklętej	ziemi	przykrytej	warstwą	śniegu	–	z	nierównych	krawędzi	kamieni	i	betonu,	ostrych,
okrutnych	ruin	powstałych,	gdy	naziści	wysadzili	wszystko	w	powietrze,	próbując	ukryć	to,	co	się	tutaj
stało.	Krematorium	I I 	zapadło	się	w	siebie,	zamieniło	w	skupisko	kanciastych	kształtów	rozrzuconych	na
wszystkie	 strony.	 Boczne	 ściany	 się	 zawaliły,	 odłamki	 betonu	 odpadły	 od	 stalowej	 siatki,	 ale	 żelazne
dźwigary	wciąż	podtrzymują	centralny	fragment	sufitu	krematorium.	Ocalała	 również	 tylna	ściana	–	nie
licząc	 trzech	otworów	wybitych	w	murze,	które	przywodzą	na	myśl	wielkie	wizjery.	Nie	 te	niesławne
wizjery	 ukryte	 w	 komorach	 gazowych,	 przez	 które	 naziści	 obserwowali,	 jak	 umierają	 ich	 ofiary,	 lecz
raczej	takie	dla	ciekawskich	oczu	pamięci	lub	historii.	Bo	naziści	nie	dokończyli	dzieła:	eksplozje,	które
miały	ukryć	ich	zbrodnie,	odsłoniły	tylko	wnętrzności	metalowego	systemu	nerwowego	komór	gazowych
i	 krematoriów;	 poskręcane,	 wykrzywione	 pręty	 zbrojeniowe	 wyglądają	 jak	 węże,	 które	 wypełzły
z	 rumowiska	w	 przerażającą	 ciszę.	Nawet	 kolory	 są	 tu	wyciszone:	 biel	 i	 czerń,	metal	 i	 śnieg.	 Czerń:
pająki	wież	strażniczych	z	pochyłymi	dachami	i	nogami	z	czarnych	pali,	czarne	ogrodzenie	umocowane	na
czarnych	 słupach,	 a	w	 tle	 śnieżna,	 sypka	 biel.	Biel	 i	 czerń,	 ale	 nie	 taka	 jak	 na	 fotografiach,	 nawet	 na
fotografiach	 z	 Auschwitz,	 gdzie	 są	 też	 półcienie,	 rozmyte	 krawędzie.	 W	 rzeczywistym	 Auschwitz
(przynajmniej	w	zimie)	czerń	jest	zbyt	czarna,	a	biel	zbyt	biała,	wyjątkiem	jest	tylko	niepojęta,	niezdrowa
żółć,	 która	 nie	 przynależy	do	 fizycznego	krajobrazu,	 ale	 sączy	 się	w	przedziwny	 sposób	 ze	 zmierzchu,
otula	 drzewa,	 które	 same	w	 sobie	 wydają	 się	 chore.	 Czarna	metalowa	 brama	 z	 żelazną	 kratą,	 jedyny
ruchomy	element	w	tym	krajobrazie,	kołysze	się	na	zawiasach,	zaprasza	na	drogę	strzeżoną	przez	kolejne
pająkowate	wieże	strażnicze,	prowadzącą	do	kwadratowej,	spiczastej	wieżyczki.	Patrząc	na	rozkołysaną
bramę,	można	odnieść	wrażenie,	że	zaledwie	przed	chwilą	przeszła	tędy	milcząca	kolumna	ludzi.
Ale	 ile	 trwa	 chwila	w	Auschwitz?	Odeszli	 stąd	 pięćdziesiąt	 pięć	 lat	 temu,	 bo	 dziś	 jest	 19	 stycznia

2000	roku.	Jednak	w	Auschwitz	nie	ma	„rzeczywistego	czasu”:	on	również	umarł,	razem	z	duchami.	Tu
istnieje	tylko	czas	rozpadu,	ciężki	jak	te	prochy	ukryte	w	zamarzniętym	małym	stawie,	szczątki,	jak	głosi
napis,	 około	 miliona	 ludzkich	 istnień.	 „Pamięci	 mężczyzn,	 kobiet	 i	 dzieci,	 ofiar	 nazistowskiego
ludobójstwa	 –	 głosi	 inskrypcja.	 –	 Niech	 spoczywają	 w	 pokoju”.	 To	 miejsce	 jest	 straszne	 i	 święte
jednocześnie,	to	czarna	dziura	w	Europie,	epicentrum.
Na	metalowym	stojaku	umieszczona	jest	fotografia,	która	łączy	przeszłość	z	teraźniejszością.	Pokazuje

grupę	żydowskich	kobiet	i	dzieci	z	Węgier,	które	właśnie	przyjechały	pociągiem	i	wysiadają	na	peronie,
na	którym	teraz	stoję.	Tory,	które	ich	tu	przywiodły,	prowadzą	pod	łukiem	bramy	wjazdowej	przez	serce
obozu,	aż	do	morderczego	kompleksu	na	jego	tyłach.	Tam	nagle	się	urywają,	niczym	stalowe	żyły	ucięte
skalpelem.	Koniec	linii.



Wizyta	w	Auschwitz-Birkenau	 powinna	 być	 swego	 rodzaju	 hadżem	 dla	 każdego	Europejczyka	mojego
pokolenia,	 obowiązkową	 pielgrzymką,	 którą	 należy	 odbyć	 choć	 raz	w	 życiu.	Wszyscy	wiedzą,	 że	 aby
zrozumieć	 swoją	 epokę,	 trzeba	 pojąć,	 co	 ją	 poczęło,	 a	 żeby	 zrozumieć,	 co	 poczęło	 drugą	 połowę
dwudziestego	 wieku	 w	 Europie,	 trzeba	 odetchnąć	 zimnym,	 bezlitosnym	 powietrzem	 tego	 miejsca.
Przybyłem	 tu	 z	 kimś,	 kto	 stał	 się	 dla	 mnie	 swego	 rodzaju	 mentorem:	 Thomasem	 Buergenthalem,
niezwykłym	 człowiekiem,	 który	 przeżył	 likwidację	 getta	w	Kielcach,	Auschwitz,	marsz	 śmierci	 z	 tego
obozu	 i	 Sachsenhausen,	 jednym	 z	 wielkich	 obrońców	 praw	 człowieka	 naszych	 czasów.	 Do	 ludzi
ocalonych	z	Holokaustu	mówi	się	i	słucha	się	ich	w	określony	sposób	–	a	także,	oczywiście,	na	pewne
sposoby	się	nie	mówi	i	nie	słucha	–	a	ja	musiałem	przyjechać	tu	z	Buergenthalem	między	innymi	po	to,	by
nauczyć	się	rozmawiać	zarówno	z	nim,	jak	i	ze	znanymi	mi	więźniami	Omarskiej.
Poznaliśmy	 się	 w	 Muzeum	 Holokaustu	 w	 Waszyngtonie	 podczas	 konferencji	 zorganizowanej	 tam

w	1998	 roku.	Gdy	wszedł	 na	mównicę,	 uśmiechał	 się	 promiennie,	 a	 jego	 twarz	wydawała	 się	 niemal
dobroduszna.	 Kiedy	 jednak	 zaczął	 przemawiać,	 w	 jego	 zachowaniu	 pojawiła	 się	 zdumiewająca
ambiwalencja,	 ta	 charakterystyczna	 cecha	 ludzi	 ocalałych	 z	 Auschwitz.	 Jego	 oczy	 były	 przyjazne
i	gniewne	zarazem,	nieustraszone	i	smutne	–	życzliwe	i	szelmowskie,	jak	oczy	sowy,	w	których	tuż	pod
powierzchnią	 siatkówki	 kryje	 się	 warstwa	 hartowanej	 stali.	 Był	 drobnym	 mężczyzną,	 ale	 zamknięta
w	nim	moc	przywodziła	na	myśl	laskę	dynamitu.
–	 Przypominają	 mi	 się	 słowa	 pewnej	 piosenki	 w	 jidysz,	 którą	 słyszałem	 w	 kieleckim	 getcie	 –

powiedział.	–	Ono	płonie,	płonie	 /	Nasze	miasto	płonie,	 a	wy	 stoicie	 z	 założonymi	 rękami	 /	Patrzycie
i	nic	nie	robicie.
Konferencja	 (na	 której	 ja	 również	 miałem	 przemawiać)	 odbywała	 się	 w	 pięćdziesiątą	 rocznicę

przyjęcia	 przez	 ONZ	 Konwencji	 w	 sprawie	 zapobiegania	 i	 karania	 zbrodni	 ludobójstwa,	 co	 miało
miejsce	w	1948	roku.	Buergenthal	mówił	dalej:
–	Zawsze,	gdy	słyszę	te	piosenki,	mam	przed	oczami	śpiewających	je	ludzi	w	getcie.	Ich	przekaz	jest

dobrze	 znany	 ofiarom	 z	 Bośni	 i	 Rwandy	 oraz	 miejsc,	 których	 nazw	 już	 nie	 pamiętamy.	 Nazwy	 się
zmieniają,	 ale	 nie	 zmienia	 się	 ludzkie	 cierpienie	 ani	 obojętność	 społeczności	 międzynarodowej.	 Nim
w	końcu	podejmiemy	jakieś	działania,	 jeśli	w	ogóle	 je	podejmujemy,	giną	 tysiące	niewinnych	 ludzkich
istnień.	 –	 Buergenthal	 odchrząknął	 i	 mówił	 dalej,	 odnosząc	 się	 jednak	 nie	 do	 Holokaustu,	 lecz	 do
teraźniejszości	 i	przyszłości:	–	Jak	wytłumaczymy	dzieciom	i	wnukom,	że	w	naszym	świecie	potrafimy
szybko	zorganizować	czterdzieści	miliardów	dolarów,	by	ratować	gospodarkę	tego	czy	innego	dalekiego
kraju,	bo	jej	upadek	może	źle	wpłynąć	na	notowania	na	giełdzie,	ale	guzdrzemy	się	niemiłosiernie,	gdy
trzeba	 ratować	 ludzi	 przed	 śmiercią	 i	 cierpieniem	 zadawanymi	 przez	 bezlitosny	 reżim?	 Och,	 znam
wszystkie	 odpowiedzi	 na	 to	 pytanie.	Usprawiedliwiają	 naszą	 bezczynność,	 umacniają	 kłamstwa,	 które
sobie	 wmawiamy.	 Ale	 dzieci	 nie	 dadzą	 się	 oszukać,	 przynajmniej	 dopóki	 są	 dziećmi,	 i	 zrozumieją
cierpienie	innych.
Tego	wieczora	zebrałem	się	na	odwagę	 i	podszedłem	do	Buergenthala,	 zamierzając	mu	powiedzieć,

jak	bardzo	poruszyło	mnie	jego	przemówienie.
–	Witam	–	powiedział,	a	potem	ku	memu	zdumieniu	dodał:	–	Wiem,	kim	pan	jest.
Zostaliśmy	przyjaciółmi	 i	wkrótce	potem	–	wraz	z	angielską	żoną	Toma,	Peggy,	oraz	moją	partnerką

Caroline	 –	 wsiedliśmy	 do	 dwusilnikowego	 dwupłata,	 który	 przewiózł	 nas	 z	 Wiednia	 do	 Krakowa,
stamtąd	zaś	ruszyliśmy	do	Auschwitz.



Wynajęliśmy	samochód	i	pojechaliśmy	przez	mokrą	breję	wąską	drogą	prowadzącą	do	skrzyżowania,
na	 którym	 stał	 wyblakły,	 rdzewiejący	 drogowskaz	 z	 nazwami	 trzech	 miejsc:	 Katowice,	 Kraków
i	Oświęcim.
–	Auschwitz	–	wyszeptał	do	siebie	Buergenthal.	Zaczął	opowiadać	o	swoich	wspomnieniach	z	obozu,

napomknął	nawet	o	doktorze	Josefie	Mengelem,	choć	nie	pamiętał	jego	twarzy.
–	 Nigdy	 nie	 patrzyliśmy	 im	 w	 twarz,	 nie	 ważyliśmy	 się	 –	 mówił.	 –	 Gdybyś	 spojrzał	 im	 w	 oczy,

mogliby	to	zauważyć	i	powiedzieć:	„Na	co	się	gapisz,	brudny	Żydzie?”.	Dałbyś	im	w	ten	sposób	pretekst,
żeby	 cię	 pobili	 albo	 zamordowali.	 Patrzyłeś	 przez	 nich,	 nigdy	 na	 nich.	 Nie	 mieli	 twarzy,	 Mengele
szczególnie	–	tłumaczył	Buergenthal,	gdy	przejechaliśmy	przez	miejscowość	Zator	niedaleko	Auschwitz
i	zatrzymaliśmy	się,	by	kupić	czekoladę.
Historia	Buergenthala	 jest	zbyt	długa	 i	niezwykła,	by	 ją	 tu	przytaczać,	opisał	 ją	sam	w	autobiografii

zatytułowanej	 Dziecko	 szczęścia	 (2008).	 Wystarczy	 tylko	 wspomnieć,	 że	 to	 jedna	 z	 najbardziej
niezwykłych	opowieści,	jakie	kiedykolwiek	słyszałem,	począwszy	od	likwidacji	getta	w	Kielcach,	kiedy
to	 mały	 Buergenthal	 wystąpił	 z	 szeregu	 dzieci	 czekających	 na	 eksterminację	 i	 zaproponował
komendantowi	 obozu,	 że	 będzie	 dla	 niego	 pracował,	 ten	 zaś,	 zdumiony,	 przystał	 na	 tę	 propozycję.
Dotarliśmy	na	obrzeża	Oświęcimia,	minęliśmy	stację	benzynową,	sklep	i	basen	miejski	oraz	małą	tablicę
z	napisem:	„Muzeum	Auschwitz”.	Buergenthal	nie	zwracał	na	to	wszystko	uwagi,	wpatrzony	przed	siebie:
–	Jedźmy	dalej	–	powiedział.	–	Prosto	na	miejsce.
Droga	wyprowadziła	nas	na	pustą,	posępną,	skutą	lodem	równinę.	Po	pięciu	kilometrach	z	białej	mgły

niczym	 otwarta	 paszcza	 wyłoniła	 się	 brama	 Auschwitz-Birkenau.	 Na	 parkingu	 stały	 trzy	 samochody
i	budka	telefoniczna.
–	Jesteśmy	na	miejscu	–	wyszeptał	Buergenthal.
Krematorium	I I I ,	wysadzone	przez	nazistów	w	powietrze	20	stycznia	1945	roku,	gdy	opuszczali	obóz.

Szpetny	 kształt	 na	 tle	 bieli.	 W	 pobliżu	 nie	 ma	 nikogo,	 kto	 zatrzymałby	 gości,	 którzy	 łamią	 przepisy
i	wchodzą	 po	 tych	 samych	 schodach	 co	 skazańcy,	 powoli	 i	 z	 drżeniem,	wsuwają	 się	 do	 przedpokoju,
gdzie	Żydzi	zdejmowali	ubrania	i	składali	je	albo	wieszali	na	wieszakach.	Często	jako	pierwsze	szły	tędy
kobiety	 i	 dzieci,	 a	 dopiero	 za	 nimi	mężczyźni,	 których	 zazwyczaj	 było	mniej.	 Dach	 nad	 przebieralnią
został	 zniszczony	 przez	 eksplozję,	 teraz	 nad	 naszymi	 głowami	 jest	 otwarte	 niebo,	 pod	 nogami	 skrzypi
biały	śnieg	–	ale	mimo	to	brakuje	tu	powietrza,	trudno	oddychać.	Patrząc	na	te	wyszczerbione	krawędzie
kamieni,	 na	 poskręcane	macki	 żelaza,	 na	 czerwone	 cegły	 ścian	 zatłoczonej	 komory	 gazowej,	 chce	 się
zapytać:	„Co	widziałyście?	Co	słyszałyście?”.	Potem	wyobraźnia	cofa	się	szybko	w	obawie	przed	tym,
co	mogłaby	usłyszeć.

Wróciłam	 spośród	 zmarłych	 i	 uważałam,	 że	 to	 daje	mi	 prawo,	 by	 rozmawiać	 z	 innymi,	 ale	 gdy	 stanęłam	 z	 nimi	 twarzą	w	 twarz,	 nie
miałam	nic	do	powiedzenia,	bo	nauczyłam	się	tam,	że	nie	można	rozmawiać	z	innymi11.

Charlotte	Delbo

Ci,	 którzy	 uszli	 stąd	 z	 życiem,	 zapewne	 wycofują	 się	 i	 ukrywają	 swoje	 wspomnienia	 w	 podobny
sposób,	co	być	może	jest	dla	nich	koniecznym	warunkiem	przetrwania.	Holokaust	istnieje	teraz	w	ruinach
pamięci	tych	nielicznych,	którzy	jeszcze	żyją	i	nie	zapomnieli.	Ale	ocalawszy,	nie	mają	innego	wyjścia,
jak	 tylko	 dalej	 walczyć	 o	 przetrwanie.	 Wielu	 z	 tych,	 którzy	 ocaleli	 fizycznie,	 przez	 lata	 prowadziło
wewnętrzną	 walkę	 o	 przetrwanie	 tylko	 po	 to,	 by	 przekonać	 się,	 że	 w	 głębi	 serca	 nie	 zdołali	 ocaleć.
Należeli	do	nich	twórcy	tacy	jak	Primo	Levi,	Tadeusz	Borowski,	Jean	Améry	i	niezliczona	rzesza	innych,



którzy	 na	 pozór	 uszli	 z	 życiem,	 lecz	 potem	 sami	 je	 sobie	 odebrali.	 Inni	 jednak,	wybrawszy	 raz	 życie,
trzymają	się	 tego	wyboru	–	nawet	 jeśli	wszelkie	próby	pogodzenia	pamięci	o	Auschwitz	z	„normalną”
egzystencją	 skazane	 są	z	góry	na	niepowodzenie.	To	ci,	którym	udaje	 się	zachować	wolę	życia,	którzy
mają	w	sobie	dość	sił,	dość	gniewu	i	dość	pustego	śmiechu	ocalonych.	Thomas	Buergenthal	jest	jednym
z	nich.
Tamtego	 popołudnia	 19	 stycznia	 2000	 roku	 Buergenthal	 stanął	 wysoko	 ponad	 przygnębiającym

krajobrazem,	spojrzał	na	Auschwitz	z	miejsca,	do	którego	z	pewnością	nie	miałby	dostępu	jako	chłopiec
przybyły	tu	w	sierpniu	1944	roku,	w	tym	samym	czasie,	co	Węgrzy	ze	zdjęcia.	Wyjrzał	przez	okno	pokoju
obserwacyjnego	SS,	umiejscowionego	nad	łukiem	bramy,	pod	którym	przechodzą	tory	kolejowe.	Pod	tym
łukiem	Buergenthal	 przeszedł	 na	piechotę,	 opuszczając	Auschwitz	dokładnie	pięćdziesiąt	 pięć	 lat	 temu
jako	uczestnik	procesji	skazańców,	którą	historia	nazwała	potem	oświęcimskim	marszem	śmierci.
Buergenthal	przeżył	w	dużej	mierze	także	dlatego,	że	o	tym	właśnie	mówił	mu	jego	ojciec	–	któremu

nie	udało	się	ocaleć	–	przez	długie	miesiące	spędzone	razem	w	obozie.
–	Pewnej	bezchmurnej	nocy	–	wspominał	Buergenthal	–	zabrał	mnie	na	zewnątrz	i	pokazał	mi	gwiazdy,

opisywał	 poszczególne	 konstelacje.	 Chciał	 mnie	 nauczyć	 tylko	 jednego:	 że	 jedynym	 prawdziwym
zwycięstwem	 jest	 przeżycie.	 Że	 moim	 obowiązkiem	 jest	 przeżyć.	 My	 mieliśmy	 ocaleć,	 a	 oni	 mieli
przegrać	 wojnę.	 Jednak	 teraz,	 kiedy	 patrzę	 na	 to	 miejsce,	 nie	 pojmuję,	 jak	 udało	 mi	 się	 przetrwać	 –
powiedział	 cicho,	 spoglądając	 na	 pusty,	 zasypany	 śniegiem	 obóz.	 –	 Nie	 wszystko	 pamiętam	 i	 to	 jest
właśnie	mój	ratunek.	Kiedy	jesteś	tak	blisko	krawędzi,	lepiej	nie	patrzeć	w	dół.	Wciąż	mam	wrażenie,	że
to	 przydarzyło	 się	 komuś	 innemu,	 nie	 mnie.	 To	 nie	 ja	 byłem	 w	 tym	 obozie.	 Pierwszej	 selekcji
dokonywano	tutaj,	na	peronie	–	kontynuował	Buergenthal,	schodząc	na	dół	i	strącając	śnieg	ze	stopni.	–
Zaraz	 po	 przyjeździe	 transportów.	 Starców	 i	 dzieci	 natychmiast	 odprowadzano	 na	 bok	 i	 posyłano	 do
komór	 gazowych.	 –	 Szliśmy	 teraz	 wzdłuż	 torów.	 –	 Transporty	 przyjeżdżały	 dzień	 po	 dniu,	 naziści
wyprowadzali	 ludzi	 z	wagonów	na	 peron,	 na	 rampę,	 i	 tam	przeprowadzali	 selekcję.	 –	Na	metalowym
stojaku	 znajdowała	 się	 fotografia,	 przedstawiająca	 tłum	 wystraszonych	 ludzi	 o	 ciemnych	 oczach,
prowadzony	 przez	 esesmanów.	 –	 Tak	właśnie	wyglądaliśmy	 po	 przyjeździe	 –	 powiedział	 Buergenthal
bardziej	do	siebie	niż	do	nas.
Buergenthal	został	oddzielony	od	swojej	matki,	która	zdążyła	tylko	zdjąć	buty	i	przekazać	je	synowi.
–	Była	tak	drobna,	że	pasowały	na	mnie.
Potem,	 gdy	 odprowadzono	 już	 Gerdę,	 chłopiec	 stanął	 w	 szeregu,	 przytulony	 do	 swego	 ojca,

i	 pomaszerował	 wraz	 z	 innymi	 mężczyznami	 do	 łaźni,	 gdzie	 więźniów	 myto	 i	 tatuowano	 im	 numery.
Pierwszy	poszedł	jego	ojciec,	Mundek,	który	otrzymał	numer	B2930,	Thomas	dostał	numer	B2931.	Obaj
trafili	do	grupy	baraków	oznaczonych	przez	władze	obozu	jako	B-IIe.
–	 Krematoria	 dymiły	 bez	 ustanku,	 nocą	 niebo	 było	 czerwone	 od	 ognia,	 w	 powietrzu	 unosił	 się

straszliwy	 smród	 palonych	 ludzkich	 ciał.	 Wciąż	 słyszeliśmy	 krzyk	 ludzi	 prowadzonych	 do	 komór
gazowych.	Dręczyły	mnie	okropne	koszmary.
Barak	Buergenthala	znajdował	się	na	tyłach	obozu	i	podobnie	jak	większość	pozostałych	zamienił	się

z	czasem	w	stertę	gruzu,	z	której	sterczały	jedynie	kominy.
–	Jak	nagrobki	–	stwierdziła	żona	Buergenthala,	Peggy.
Zatrzymaliśmy	się	przed	drewnianymi	drzwiami	jednego	z	baraków.
–	 Wygląda	 dokładnie	 tak,	 jak	 nasz	 –	 powiedział	 Buergenthal.	 –	 Tak	 właśnie	 mieszkaliśmy,	 po



dziesięciu	na	 jedną	piętrową	pryczę.	W	barakach	kobiecych	prycze	wykonane	były	z	cegieł,	w	naszych
z	 drewna.	 –	We	 wnętrzu	 baraku	 unosił	 się	 zapach	 ziemi	 i	 wilgotnego	 drewna.	 –	 Zawsze	 panował	 tu
idealny	porządek	–	wspominał	Buergenthal.	–	I	zawsze	było	tu	zaskakująco	cicho,	szczególnie	jeśli	wziąć
pod	 uwagę,	 ilu	 ludzi	 zamkniętych	 było	 w	 jednym	 takim	 pomieszczeniu.	 To	 wynikało	 ze	 strachu,
wszechogarniającego	strachu.	–	Podniósł	wzrok	na	napis	sporządzony	wyblakłym	już	gotykiem.	Reden	ist
Silber,	Schweigen	ist	Gold	–	mowa	jest	srebrem,	a	milczenie	złotem.
Buergenthal	przeżył	też	selekcje	przeprowadzane	przed	barakami,	gdzie	właśnie	staliśmy.
–	Uzbrojeni	w	karabiny	strażnicy	z	psami	ustawiali	nas	w	szeregu.	Staliśmy	tu	na	zimnie,	a	cała	sztuka

polegała	na	tym,	żeby	podczas	selekcji	znaleźć	się	jak	najbliżej	ściany,	na	końcu	szeregu,	przy	drzwiach,
a	potem,	kiedy	odliczali	od	drugiej	strony	szeregu,	wślizgnąć	się	do	środka.	–	Z	szelmowskim	błyskiem
w	 oku,	 który	 nieco	 rozjaśnił	 ponure	 otoczenie,	 Buergenthal	 pokazał	 nam	 ten	 manewr,	 wsuwając	 się
chyłkiem	do	baraku.
Trudno	 doszukać	 się	 logiki	w	 próbach	 ucieczki	 Thomasa	Buergenthala,	 zwłaszcza	 tej,	 którą	 podjął,

kiedy	został	rozdzielony	z	ojcem.	Buergenthal	wspominał	ją,	zapatrzony	w	przeszłość,	oślepiony	niemal
przez	płatki	śniegu,	które	pokryły	szkła	jego	okularów.
–	Mojego	ojca	zabrano	wraz	ze	wszystkimi	ludźmi	z	Kielc,	którzy	wciąż	jeszcze	żyli.	Ustawiono	nas

w	szeregu,	przygotowując	do	transportu,	ale	zabierali	tylko	tych,	którzy	byli	dość	silni,	by	pracować.	–
Do	 takich	 ludzi	 należał	 ojciec	 Toma,	 ale	 nie	 dziecko,	 które	 miało	 trafić	 do	 komory	 gazowej.	 Ojciec
Buergenthala	 odwrócił	 się	 do	 swojego	 syna	 i	 „uśmiechnął	 się	 przelotnie”,	 nim	popędzono	 go	 dalej.	 –
Widziałem,	jak	jego	plecy	znikają	w	tłumie,	podczas	gdy	nas,	przeznaczonych	na	śmierć,	przeprowadzono
do	 tymczasowego	 aresztu.	 Kazano	 nam	 tam	 czekać,	 ale	 drzwi	 na	 tyłach	 sali	 były	 otwarte.	 Zacząłem
przemykać	 się	 w	 tamtym	 kierunku,	 lecz	 inni,	 starsi	 ludzie	 z	 Kielc,	 którzy	 znali	 mnie	 od	 lat,	 zawołali
strażników,	mówiąc:	„Hej,	a	ty	dokąd	się	wybierasz?”.	Choć	i	tak	czekała	ich	śmierć,	nie	chcieli,	żebym
ja	 uciekł.	 Gdyby	 nie	 zdradzili	 mnie	 moi	 towarzysze	 niedoli,	 udałoby	 mi	 się.	 Raz	 zdarzyło	 się,	 że
pomyślałem:	 to	 już	koniec.	Przegrałem.	Umrę.	Pamiętam,	że	ogarnął	mnie	wtedy	wielki	 spokój.	Byłem
gotów	 odejść.	Nie	 buntowałem	 się.	Kiedy	w	 grę	wchodzi	 przeżycie,	 nie	wdajesz	 się	w	 bezsensowne
kłótnie.	Było	nas	wtedy	zbyt	mało,	około	trzydziestu,	by	opłaciło	się	zużyć	na	nas	całą	porcję	gazu.	To
byłaby	 rozrzutność.	 Zabrali	 nas	 więc	 do	 izby	 chorych	 i	 kazali	 czekać	 do	 następnego	 dnia.	 Zasnąłem,
a	kiedy	się	obudziłem,	byłem	sam.	Wszyscy	pozostali	poszli	do	komór	gazowych.
Jeden	z	lekarzy	zlitował	się	nad	nim	i	podmienił	kartę	zawieszoną	na	jego	szyi,	kierując	go	do	szpitala

zamiast	do	komory.	Od	 tej	pory	Thomas	Buergenthal	nie	miał	w	Auschwitz	nikogo	–	nie	 licząc	dwóch
przyjaciół	 –	 i	 został	 przeniesiony	 do	 obozu	 dla	 dzieci,	 Kinderblok,	 gdzie	 zajmował	 się	 „głównie
pchaniem	wózka	ze	śmieciami”.
Ostatni	apel	w	Auschwitz	odbył	się	17	stycznia,	gdy	dokoła	grzmiała	już	artyleria	Armii	Czerwonej.

O	 pierwszej	 w	 nocy	 18	 stycznia	 rozpoczęła	 się	 ewakuacja:	 wyprowadzanie	 kobiet,	 w	 tym	 matki
Thomasa,	 zaczęło	 się	 przed	 świtem	 i	 trwało	 przez	 prawie	 cały	 dzień.	 Wśród	 ostatnich	 więźniów
wyprowadzonych	z	obozu	były	dzieci	z	Kinderblok,	które	miały	za	zadanie	niszczyć	dowody	i	cegła	po
cegle	rozbierać	komory	gazowe	i	krematoria.
–	Ale	radzieckie	wojska	były	już	blisko	–	wspominał	Buergenthal.	–	A	pracy	zostało	jeszcze	mnóstwo.
Małe	rączki	więźniów	Kinderblok	nie	radziły	sobie	z	tym	zadaniem,	więc	władze	obozu	postanowiły

wysadzić	wszystko	w	powietrze	i	odejść,	zabierając	ze	sobą	tych,	którzy	pozostali	jeszcze	przy	życiu.



Thomas	Buergenthal	i	–	jak	szacują	historycy	–	około	tysiąca	innych	osób	zostali	ustawieni	w	kolumnie
i	wyprowadzeni	przez	bramę	na	drogę	za	obozem.	Tu	dołączył	do	nich	inny	„transport”	około	dwóch	i	pół
tysiąca	 więźniów	 z	 głównego	 obozu	 Auschwitz	 I 	 oraz	 grupa	 jeńców	 z	 Armii	 Czerwonej.	 Czekali	 na
lodowatym	 wietrze,	 każdy	 okryty	 jedynie	 więzienną	 „piżamą”,	 jak	 nazywał	 je	 Buergenthal,	 i	 jednym
kocem.	Thomas	wciąż	nosił	buty,	które	dała	mu	matka	tuż	po	przyjeździe	do	obozu,	za	skarpetki	służyły
mu	kawałki	szmat	owinięte	wokół	stóp.
–	Stały	tu	tysiące	ludzi	–	opowiadał,	gestykulując.	–	Zajmowali	całą	drogę,	jak	okiem	sięgnąć.
W	 górze,	 w	 promieniach	 wschodzącego	 słońca	 przelatywały	 z	 głuchym	 pomrukiem	 radzieckie

bombowce,	aż	wreszcie,	jak	opisywał	to	potem	Buergenthal:
Byliśmy	gotowi	 do	wymarszu.	Esesmani	 popędzali	 kolumny	 ludzi	 odzianych	w	biało-niebieskie	 pasiaki.	Odwróciłem	 się	 i	 zobaczyłem
kanciasty	komin	Krematorium	IV	na	 tle	czystego	zimowego	nieba.	Był	 to	niezwykle	kojący,	niemal	 idylliczny	widok.	Przez	 łzy,	które
napłynęły	mi	do	oczu,	widziałem,	że	po	raz	pierwszy	od	lat	nie	wypływa	z	niego	dym.	Przez	wiele	nocy	patrzyłem	w	stronę	krematorium,
widziałem	 dym	 i	 ogień	 podsycany	 ciałami	 tysięcy	 ludzkich	 istnień.	 Nagle	 dostrzegłem	 stado	 ptaków	 przelatujących	 wysoko	 nad
zaśnieżonym	obozem.	To	 były	 pierwsze	 ptaki,	 które	widziałem	 od	 przybycia	 do	Auschwitz.	 Ich	 obecność	 była	 kolejnym	 znakiem,	 że
krematorium	 zostało	 zamknięte.	 Przez	 długie	 lata	 ptaki	 trzymały	 się	 z	 dala	 od	Auschwitz	 ze	względu	 na	 zanieczyszczone	 powietrze.
Odwróciłem	wzrok.	Nie	myślałem	o	ludziach,	którzy	tu	zginęli.	Miałem	poczucie	zwycięstwa,	a	jakiś	głos	w	moim	wnętrzu	powiedział:
znów	was	pokonałem!

Niezwykła	 –	 i	 zwycięska	 –	 historia	 Thomasa	 trwała	 dalej.	 Kiedy	 naziści	 mordowali	 jego
współwięźniów,	ukrył	się	pod	zwłokami	w	wagonach	kolejowych.	Został	uwięziony	w	Sachsenhausen,
gdzie	 amputowano	mu	odmrożony	palec	u	nogi	 i	 gdzie	 trafił	 pod	 skrzydła	norweskiego	więźnia,	Odda
Nansena.	Gdy	Rosjanie	wyzwolili	obóz	w	Sachsenhausen,	rozpoczęła	się	dla	Thomasa	swoista	przygoda:
przydzielono	go	do	polskiego	pułku	podlegającego	Armii	Czerwonej.	Został	od	 razu	maskotką	pułku	–
uszyto	dlań	specjalny	mundur	i	podarowano	mu	kucyka.	Z	Polakami	czternastoletni	Thomas	nauczył	się,
„jak	 pić	 wódkę	 i	 strzelać	 do	 porcelanowych	 izolatorów	 na	 słupach	 telegraficznych”.	 Potem	wkroczył
wraz	 z	nimi	do	 zniszczonego	Berlina,	 pamięta,	 jak	uczył	 tam	 jakiegoś	 rosyjskiego	 żołnierza	 jeździć	na
zrabowanym	rowerze.	Gdy	wojna	wreszcie	się	skończyła,	trafił	do	sierocińca	w	Otwocku,	przekonany,	że
choć	jego	matka	zapewne	zginęła,	ojciec	musiał	przeżyć.	Okazało	się,	że	było	odwrotnie.
Gerda	Buergenthal	została	przewieziona	z	Auschwitz	najpierw	do	Ravensbrück,	potem	do	obozu	pracy

w	Mecklenburgu	 i	w	końcu	do	Dachau.	Później	 została	wysłana	w	błędny	marsz	 śmierci	 kobiet,	 które
wędrowały	bez	konkretnego	 celu	wśród	 trupów	między	 rosyjskimi	 i	 niemieckimi	 liniami,	 podczas	gdy
wokół	rozpadała	się	Trzecia	Rzesza.	Zostały	w	końcu	porzucone	we	wsi	Elbe	–	esesmani	zniknęli	i	nie
pojawili	się	nigdy	więcej.	Przypadkiem	zobaczyła	w	niemieckiej	gazecie	zdjęcie	brytyjskiego	żołnierza
prowadzącego	za	rękę	grupę	dzieci	w	zrujnowanym	Berlinie.	Była	pewna,	że	jedno	z	tych	dzieci	 to	 jej
syn.	Wiedziona	tym	błędnym	przekonaniem,	Gerda	dołączyła	do	setek	tysięcy	kobiet,	które	wędrowały	po
Europie,	 nosząc	 ze	 sobą	 zdjęcia	 swoich	 dzieci,	 pokazując	 je	 wszystkim	 i	 pytając,	 pytając.	 Szukała
oczywiście	także	swojego	męża.
Gerda	 przeglądała	 listy	 i	 rejestry	 przygotowane	 przez	 organizacje	 humanitarne.	 Wróciła	 do	 Polski

z	 grupą	 innych	wycieńczonych,	 zniechęconych	Żydówek,	 które	 również	poszukiwały	 swoich	krewnych.
Jednak	 w	 Kielcach	 Gerda	 zachorowała	 i	 –	 dzięki	 niezwykłemu	 zbiegowi	 okoliczności	 –	 trafiła	 pod
opiekę	lekarza,	który	poprzednio	pracował	w	Sachsenhausen.	Opowiedział	jej	o	poznanym	tam	chłopcu
imieniem	Tomek,	który	mówił	płynnie	po	polsku	i	niemiecku.	Gerda	nie	musiała	się	długo	zastanawiać,
kim	 było	 to	 dziecko,	 i	 postanowiła	 natychmiast	 wrócić	 do	 Niemiec.	 Jak	 na	 ironię,	 znajdowała	 się
zaledwie	kilka	kilometrów	od	sierocińca,	w	którym	przebywał	jej	syn.



Wróciła	 do	 Berlina	 i	 Sachsenhausen,	 ale	 przez	 długie	 miesiące	 nie	 zdołała	 niczego	 ustalić:
wiadomości	przekazywane	przez	Czerwony	Krzyż	nie	przynosiły	niczego	nowego,	a	stan	jej	zdrowia	się
pogarszał.	 Gerda	 wezwała	 na	 pomoc	 wieloletniego	 przyjaciela	 rodziny,	 doktora	 Leona	 Riettlera,
i	wspólnymi	siłami	podjęli	ostatnią	próbę	odszukania	Mundka	i	Thomasa.	W	Boże	Narodzenie	1945	roku
pojechali	 do	 Bergen-Belsen,	 gdzie	 Gerda,	 jako	 jedna	 z	 tysięcy	 osób	 poszukujących	 informacji,
dowiedziała	 się	 o	 śmierci	 swojego	 męża:	 Mundek	 został	 przewieziony	 do	 Flossenbürga,	 jednego
z	 bardzo	 nielicznych	 obozów,	 w	 których	 wykonano	 ostatni	 rozkaz	 Himmlera	 i	 zabito	 wszystkich
więźniów.	 Jak	 często	 zdarzało	 się	 w	 życiu	 ocalonych	 z	 Holokaustu,	 Gerda	 związała	 się	 z	 kimś,	 kto
rozumiał	 jej	udrękę	 i	osobiście	znał	 jej	krewnych	–	doktorem	Riettlerem.	Poszukiwania	 jej	 syna,	które
prowadzili	 teraz	we	 dwoje,	 ciągnęły	 się	 przez	 kolejnych	 dziewięć	wyczerpujących	miesięcy,	 podczas
których	–	czasem	walcząc	ze	zwątpieniem	–	Gerda	wróciła	do	Getyngi.
Jednak	w	październiku	1946	 roku	otrzymała	z	 Jerozolimy	 telegram	o	następującej	 treści:	 „Miło	nam

panią	poinformować,	że	pani	syn	Thomas	przebywa	w	żydowskim	sierocińcu	w	Otwocku”.	Natychmiast
wysłano	 odpowiedź	 do	 sierocińca,	 ale	 chłopiec	 początkowo	 nie	 chciał	 wierzyć,	 że	 rzeczywiście
pochodzi	od	jego	matki.	Nie	przekonał	go	też	następny	list,	napisany	po	polsku	przez	doktora	Riettlera.
Potem	 jednak	 zaczął	 się	 jego	 „marsz	 życia”,	 jak	 nazywa	 go	 Buergenthal:	 został	 wyprowadzony	 przez
syjonistyczne	 podziemie	 z	 sierocińca	 i	 przemycony	nocą	 przez	 granice	 i	 punkty	 kontrolne	 –	 tym	 razem
komunistyczne	 –	 za	 cichym	 przyzwoleniem	 przekupionych	 wcześniej	 żołnierzy.	 Po	 dwóch	 tygodniach
nocnej	wędrówki	przez	komunistyczną	Europę,	jak	mówi:
–	Minęliśmy	 ostatni	 punkt	 kontrolny	 i	weszliśmy	 do	 amerykańskiej	 strefy.	 Tam	 czekała	 już	 na	mnie

moja	matka.

*

Tego	styczniowego	wieczora	w	2000	roku,	gdy	odwiedziliśmy	Birkenau,	po	powrocie	do	hotelu	okazało
się,	 że	 Buergenthala	 znów	 dopadł	 temat,	 który	 poruszył	 podczas	 swojego	 przemówienia	 w	 Muzeum
Holokaustu	w	1998	roku.	Spóźnił	się	na	kolację,	zatrzymany	telefonem	z	amerykańskiego	Departamentu
Stanu,	a	gdy	wrócił	do	jadalni,	miał	dla	nas	niezwykłą	wiadomość:	został	wyznaczony	na	przedstawiciela
Stanów	 Zjednoczonych	w	Międzynarodowym	Trybunale	 Sprawiedliwości	 w	Hadze,	 a	 jego	 nominacja
została	 tego	 samego	 dnia	 zatwierdzona	 przez	 sekretarz	 stanu	Madeleine	Albright.	Wyglądało	 na	 to,	 że
wszystkie	drogi	prowadzą	do	Hagi,	gdzie	teraz	zmierzał	również	Buergenthal.	Wkrótce	po	tym,	jak	został
przeniesiony	 do	 Holandii,	 Holokaust	 i	 Bośnia,	 które	 połączył	 w	 swoim	 wystąpieniu,	 zbiegły	 się
w	 jednym	miejscu	 i	 czasie.	 Pewnego	wieczora	 jadłem	kolację	 z	 nowym	 sędzią,	 jego	 żoną	Peggy	 oraz
Alanem	 Tiegerem,	 ówczesnym	 prokuratorem	 prowadzącym,	 z	 którym	 zdążyłem	 się	 do	 tej	 pory
zaprzyjaźnić.	 W	 Holokauście	 straciło	 życie	 także	 wielu	 członków	 jego	 rodziny,	 więc	 ta	 kolacja	 nad
kanałem	w	Hadze	była	naprawdę	niezwykłym	wydarzeniem.	Co	więcej,	okazało	się,	że	niektórzy	krewni
Tiegera	 przeżyli	 (a	 niektórzy	 zginęli)	 nie	 tylko	 w	 Auschwitz,	 ale	 i	 w	 Kielcach,	 gdzie	 był	 więziony
Buergenthal.	Jedliśmy,	piliśmy	wino	i	rozmawialiśmy	o	rozlegających	się	wokół	nas	„echach”	Trzeciej
Rzeszy	 –	 o	 sądzie,	 w	 którym	 miał	 zasiąść	 Buergenthal,	 o	 zeznaniach	 składanych	 podczas	 procesów,
w	których	uczestniczył	Tieger,	o	przemówieniu	Buergenthala	w	Muzeum	Holokaustu	i	o	„żywej	historii”.
Rozmawialiśmy	również	o	jeszcze	jednej	kwestii,	która	wdarła	się	w	dyskurs	o	obozach	w	Bośni,	tak

jak	 wcześniej	 wtargnęła	 w	 dyskurs	 o	 nazistowskich	 obozach:	 o	 ludziach,	 którzy	 –	 wtedy	 i	 teraz	 –



ośmielali	się	umniejszać	znaczenie	obozów	lub	w	ogóle	zaprzeczać	ich	istnieniu.



6

Kłamstwo

Szerokie	masy	ludu	[…]	łatwiej	ulegają	wielkiemu	kłamstwu	niż	małemu.

Adolf	Hitler

W	maju	1997	roku	Duško	Tadić	został	uznany	za	winnego	 i	skazany	na	dwadzieścia	pięć	 lat	więzienia
(choć	ostatecznie	został	zwolniony	w	2008	roku)	–	był	to	pierwszy,	choć	pomniejszy	wyrok	Trybunału,
który	 z	 czasem	 sięgał	 po	 coraz	 wyższych	 rangą	 dowódców	 Serbów,	 Chorwatów,	 Bośniaków
i	Albańczyków.	I	mimo	że	proces	Tadicia	został	wkrótce	przyćmiony	przez	inne,	dał	początek	czemuś,	co
niebezpiecznie	 przybierało	 na	 sile:	 kampanii,	 która	 zmierzała	 do	 podania	 w	 wątpliwość	 istnienia
bośniackich	obozów.
Obrońcy	 Tadicia	 powołali	 na	 świadka	 między	 innymi	 niemieckiego	 „eksperta	 do	 spraw	 mediów”,

Thomasa	Deichmanna.	Deichmann,	który	nie	miał	żadnej	styczności	z	wojną,	twierdził	z	przekonaniem,	że
obozy,	w	szczególności	Trnopolje,	były	mistyfikacją.	Przeanalizował	materiały	nakręcone	przez	ITN 	oraz
przez	 samych	 bośniackich	 Serbów	 i	 przedstawił	 swoje	 tezy	w	 niemieckim	 czasopiśmie	 „Novo”.	 Jego
artykuł	 w	 mętny	 i	 pogmatwany	 sposób	 odnosił	 się	 do	 drutu	 kolczastego,	 za	 którym	 stał	 straszliwie
wychudzony	Fikret	Alić.	Deichmann	dowodził,	że	więźniowie,	przywiezieni	właśnie	z	Keratermu,	stali
za 	ogrodzeniem	–	byli	wolni	–	 a	 sfilmowano	 ich	ze 	ś rodka. 	Nie	byli	więźniami,	 jak	 twierdził,	 lecz
uchodźcami.
Argumentacja	Deichmanna	była	celowo	powierzchowna,	ale	tak	właśnie	działa	rewizjonizm.	Artykuł

zatytułowany	 The	 Problem	 of	 the	 Gas	 Chambers	 [Problem	 komór	 gazowych],	 opublikowany
w	 1980	 roku	 przez	 Roberta	 Faurissona,	 który	 od	 lat	 neguje	 autentyczność	 Holokaustu,	 skupiał	 się
obsesyjnie	 na	 fałszywych	 „badaniach”	 dowodzących	 rzekomo,	 że	 komory	 gazowe	 były	 zbyt	 małe,	 by
umożliwiać	zabijanie	na	skalę,	o	jakiej	mówią	historycy.	Inżynier	egzekucji	gazowych	w	Ameryce,	Fred
Leuchter,	w	 1988	 roku	 napisał	 książkę	The	 End	 of	 a	Myth:	 A	 Report	 on	 the	 Alleged	 Execution	Gas
Chambers	at	Auschwitz,	Birkenau	and	Majdanek,	Poland	by	an	Execution	Equipment	Expert	 [Koniec
mitu:	 Raport	 o	 rzekomych	 egzekucjach	 w	 komorach	 gazowych	 w	 Auschwitz,	 Birnekau	 i	 Majdanku
sporządzony	 przez	 znawcę	 sprzętu	 używanego	 do	 egzekucji],	 by	 dać	 twierdzeniom	 Faurissona
pseudonaukowe	 oparcie.	 Szerszym	 celem	 powierzchowności	 jako	 taktyki	 jest	 ewidentnie	 –	 zarówno
w	przypadku	Holokaustu,	jak	i	zbrodni	w	Bośni	–	wrzucenie	wystarczającej	ilości	trucizny	do	zbiornika
historii	i	zaprzeczanie,	że	obozy	i	ich	zbrodnicze	cele	w	ogóle	istniały.	Tym	samym	wspiera	się	sprawę
tych,	którzy	za	obozami	stali.
Absurdalną	koncepcję	Deichmanna	podchwyciła	działająca	w	Wielkiej	Brytanii	grupa	o	nazwie	Living

Marxism	(Żywy	Marksizm),	wydająca	czasopismo	o	takim	samym	tytule.	Living	Marxism	był	dzieckiem
maleńkiego	 ruchu,	 Rewolucyjnej	 Partii	 Komunistycznej,	 i	 zyskał	 sobie	 w	 pewnych	 kręgach	 sławę,
wspierając	 niedorzeczne	 i	 przewrotne	 idee:	 potępiał	 na	 przykład	 kampanię	 bezpiecznego	 seksu
prowadzoną	 ze	 względu	 na	 epidemię	 AIDS,	 nazywając	 ją	 „homofobiczną”,	 sprzeciwiał	 się	 również
wezwaniom	do	ograniczenia	dostępu	do	broni	palnej	po	masakrze	w	szkole	podstawowej	w	szkockiej



miejscowości	 Dunblane	 w	 1996	 roku,	 gdzie	 uzbrojony	 bandyta	 zabił	 szesnaścioro	 dzieci.	 Większe
kontrowersje	wywołał	przygotowany	przez	zwolenników	grupy	film	The	Great	Global	Warming	Swindle
[Wielkie	 oszustwo	 globalnego	 ocieplenia],	 wyświetlony	 przez	 telewizję	 Channel	 Four	 w	 2007	 roku.
Organizacja	wciąż	 zmienia	 nazwy,	 teraz	występuje	 jako	 „Instytut	 Idei”.	Choć	 to	marginalny	 ruch,	 jego
członkowie	doskonale	radzą	sobie	w	internecie,	z	powodzeniem	też	penetrują	mainstreamowe	media.	Na
początku	1997	roku	magazyn	„Living	Marxism”	opublikował	tekst	Deichmanna,	opatrując	go	tytułem	The
Picture	That	Fooled	the	World	[Zdjęcie,	które	oszukało	świat].	Był	to	jeden	z	artykułów	wspierających
sprawę	Serbów	w	Bośni;	 inny,	 również	autorstwa	Deichmanna,	nosił	 tytuł	Karadžić:	War	Criminal	 or
Whipping	 Boy?	 [Karadžić:	 zbrodniarz	 wojenny	 czy	 chłopiec	 do	 bicia?].	 Nietrudno	 zgadnąć,	 jak
odpowiedział	na	to	pytanie	autor	tekstu.
W	 zdrowym	 społeczeństwie	 takie	 usprawiedliwienia	 masowych	 zbrodni	 zostałyby	 odrzucone	 jako

obrzydliwe	 i	 absurdalne,	 jednak	 w	 Wielkiej	 Brytanii	 twierdzenie,	 że	 bośniackie	 obozy	 to	 jedynie
mistyfikacja,	 zaczęło	 zyskiwać	 na	 popularności,	 stało	 się	 modne	 i	 przyciągało	 uwagę	 mediów.	 Ku
niedowierzaniu	 prokuratorów	 w	 Hadze	 i	 psychicznie	 okaleczonych	 więźniów	 obozów	 cały	 ten	 zgiełk
przybrał	jeszcze	na	sile,	gdy	telewizja	ITN 	zdecydowała	się	pozwać	Living	Marxism	i	autorów	Zdjęcia,
które	oszukało	świat.	Cała	grupa	brytyjskich	„intelektualistów”	–	głównie	szanowanych	i	nagradzanych
pisarzy	 oraz	 dziennikarzy	 –	 podpisała	 petycję	wyrażającą	wsparcie	 dla	 pozwanej	 organizacji.	Było	 to
wyjątkowo	 odrażające	 ze	 względu	 na	 dyplomatyczne	 działania	 Wielkiej	 Brytanii	 na	 rzecz	 Serbów:
prawica	zdradziła	Bośnię	w	czasie	krwawej	wojny,	a	teraz	ci,	którzy	uważali	siebie	za	lewicę,	stawali
po	stronie	Douglasa	Hurda	i	pozostałych,	zatruwając	pamięć	popełnionych	zbrodni.
Living	 Marxism	 pogrywał	 bardzo	 sprytnie,	 ale	 ułatwiała	 mu	 to	 zgnilizna	 ogarniająca	 brytyjskie

społeczeństwo.	Zwolennicy	ruchu	 twierdzili,	że	„nie	stają	po	żadnej	ze	stron”	 tej	wojny,	ale	oczywiste
było,	 kto	 cieszy	 się	 ich	 poparciem.	 Z	 trudnego	 do	 wyjaśnienia	 powodu	 osią	 ich	 działań	 w	 głównym
nurcie	była	ciesząca	 się	 skądinąd	powszechnym	szacunkiem	„Economist	 Intelligence	Unit”	 (EIU),	dział
„The	 Economist”.	Wśród	 nowo	 przyjętych	 członków	 organizacji	 było	 dwoje	 pracowników	 EIU ,	 Serb
Laza	 Kekić	 oraz	 jego	 dziewczyna	 Joan	 Hoey,	 która	 pisała	 również	 do	 „Living	 Marxism”	 pod
pseudonimem	 Joan	 Philips.	 Oto	 treść	 e-maila,	 który	 Kekić	 napisał	 do	 Hoey	 po	 natowskich
bombardowaniach	z	1995	roku,	które	doprowadziły	do	podpisania	porozumienia	w	Dayton:

Serbowie	wychodzili	w	przeszłości	ze	znacznie	gorszych	opresji.	Na	razie	powinni	wszystko	zaakceptować	i	przełknąć,	skonsolidować
też	 to,	 co	 im	 zostało.	 Mogą	 nawet	 przyłączyć	 się	 do	 tych	 europejskich	 bredni	 o	 pokoju	 i	 współpracy	 na	 Bałkanach.	 Ale	 potem,
w	 przyszłości,	 wyeliminujemy	 wszystkich	Muzułmanów,	 Albańczyków,	 a	 na	 końcu	 Chorwatów.	 Tak	 to	 widzę.	 I	 niewiele	 można	 tu
dodać.

Rzeczywiście,	 niewiele.	 Wiadomość	 została	 wysłana	 z	 adresu	 Kekicia	 na	 portalu	 EIU 	 14	 sierpnia
1995	 roku	o	 dziesiątej	 jedenaście	 rano.	 Inne	wiadomości	 dotyczą	 korzystnych	kontaktów	 z	 brytyjskimi
politykami	i	urzędnikami	związanymi	z	Bośnią	oraz	przychylnymi	dziennikarzami	z	BBC	i	tygodnika	„The
Observer”.	 Nie	 istnieją	 dowody	 na	 to,	 że	 Joan	 Hoey/Philips	 podzielała	 poglądy	 Kekicia	 przytoczone
w	powyższym	e-mailu,	ale	wiadomo,	że	była	zwolenniczką	teorii	Deichmanna.
Szczęśliwym	trafem	wydawcą	w	ITN 	był	odważny	Richard	Tait,	który	zdawał	sobie	sprawę,	że	należy

walczyć	o	dwie	rzeczy:	reputację	jego	korespondentów	oraz	jednoznaczne	potwierdzenie	prawdziwości
tego,	co	wydarzyło	się	w	obozach.	Podczas	gdy	wydawca	i	były	redaktor	naczelny	„The	Sunday	Times”,
Harry	Evans,	widział	rozwiązanie	w	„medialnej	debacie”	nad	twierdzeniami	opublikowanymi	w	„Living
Marxism”,	 Tait	 nie	 mógł	 znieść	 „odrażającej	 sugestii,	 że	 istnieją	 różne	 »prawdy«	 dotyczące	 obozów,



o	 których	 trzeba	 rozmawiać.	 Straszliwa	 prawda	 została	 pokazana	w	 naszej	 relacji”.	Uważał	 też,	 iż	 ze
względu	 na	 jej	 wagę	 należy	 tę	 prawdę	 utwierdzić	 z	 całą	 mocą	 prawa.	 W	 odróżnieniu	 od	 zepsutych
kręgów	 brytyjskiej	 burżuazji,	 które	 domagały	 się,	 by	 odpowiedzieć	 na	 te	 skandaliczne	 twierdzenia
jedynie	 za	 pośrednictwem	 mediów	 i	 dyskusji	 przy	 herbatce,	 Tait	 miał	 jasno	 określone	 i	 –	 jak	 się
okazało	–	właściwe	poczucie	dobra	i	zła.	W	końcu,	trzy	lata	po	złożeniu	pozwu,	sprawa	trafiła	do	Sądu
Najwyższego,	 a	 telewizja	 ITN 	 oczywiście	 jednoznacznie	 ją	wygrała.	 Tak	 się	 złożyło,	 że	w	 2000	 roku
toczyły	 się	 aż	 trzy	powiązane	ze	 sobą	procesy	 i	we	wszystkich	wygrała	prawda:	 ITN 	 pokonała	Living
Marxism,	w	Hadze	zaś	przed	sądem	stanęło	czterech	strażników	z	Omarskiej	oskarżonych	o	wyjątkowo
okrutne	zbrodnie	–	 rok	później	wszyscy	zostali	 uznani	 za	winnych	 i	 skazani.	 Jednocześnie	w	Londynie
zamknięto	sprawę,	którą	nazistowski	 rewizjonista	David	Irving	wytoczył	historyczce	Deborah	Lipstadt,
autorce	książki	Denying	 the	Holocaust	 [Negowanie	Holokaustu]	 (1993).	Lipstadt	 również	wygrała	 ten
spór.
Podczas	procesu	w	Sądzie	Najwyższym	telewizja	ITN 	powołała	tylko	jednego	świadka	z	Bośni,	Idriza

Merdžanicia,	 lekarza,	 który	 potrafił	 powiedzieć	 tak	 wiele	 przy	 użyciu	 tak	 niewielu	 słów.	 Tamtego
pamiętnego	 dnia	 w	 1992	 roku,	 gdy	 Penny	 Marshall	 zadawała	 pytania,	 a	 ja	 sporządzałem	 notatki,	 to
właśnie	on	balansował	na	ostrzu	noża	–	nie	mógł	powiedzieć	nam	tego,	co	chciał,	wykorzystał	więc	inne
środki,	za	pomocą	których	przekazywał	nam	informacje.

Urodzony	w	Sarajewie	Idriz	Merdžanić	był	zapalonym	pilotem	amatorem,	biegłym	w	akrobacji	lotniczej,
który	 podczas	 służby	 wojskowej	 znalazł	 się	 w	 jugosłowiańskich	 siłach	 powietrznych.	 Ukończywszy
studia	medyczne	w	Banja	Luce,	przeniósł	 się	do	Prijedoru,	 by	 leczyć	 ludzi	w	Trnopolju	 i	 okolicznych
miejscowościach.	 W	 jego	 rewirze	 znajdowała	 się	 stacja	 pogotowia	 ratunkowego	 w	 Trnopolju,	 które
zapamiętał	jako	społeczność	złożoną	z	aż	siedemnastu	grup	etnicznych.	Gdy	trafił	do	tamtejszego	obozu,
znał	 niemal	 wszystkich	 strażników	 i	 większość	 współwięźniów	 z	 okolicy	 –	 wcześniej	 byli	 oni	 jego
pacjentami.	W	Kozaracu	doktor	Idriz	pracował	na	stacji	pogotowia	z	innym	lekarzem,	Jusufem	Pašiciem.
Doktor	 Idriz	powiedział	Sądowi	Najwyższemu,	że	Pašić	został	 „zabrany	do	Omarskiej”	z	Trnopolja

i	„został	zabity	w	Omarskiej”.	Opowiadał	spokojnie	i	drobiazgowo	o	„przychodni”:
–	Strażnicy	przyprowadzali	więźniów	na	przesłuchanie	 i	 bili	 ich	 […].	Słyszeliśmy	krzyki	 i	 odgłosy

bicia.	 Niektórych	 pobitych	 kierowali	 potem	 do	 nas.	 –	 Mówił	 również:	 –	 Zdarzały	 się	 też	 gwałty	 na
kobietach,	a	dochodziło	do	nich	najczęściej	w	nocy.	 […]	Część	z	 tych	kobiet	przychodziła	do	mnie	na
badanie.
Pokazywano	zdjęcia	pacjentów	Idriza,	w	tym	mężczyzny,	który	potem	zmarł.	Pod	koniec	przesłuchania

sędzia	Moorland	zwrócił	się	do	obrony	Living	Marxism:
–	Nie	ma	pan	żadnych	pytań,	panie	Millar?
–	Nie,	wysoki	sądzie.
Living	Marxism	nie	znalazł	ani	jednego	świadka,	który	w	ogóle	byłby	w	Trnopolju,	gdzie	ich	zdaniem

nie	istniał	żaden	obóz.	Właściwie	wcale	nie	powołał	świadków.	Sąd	uznał	więc,	że	Penny	Marshall	i	Ian
Williams	 (a	 tym	 samym	 ja)	 mówili	 prawdę,	 gdy	 ujawnili	 tę	 zbrodnię,	 i	 że	 to	 Living	Marxism	 i	 jego
dyletanccy	zwolennicy	próbowali	„oszukać	świat”.

W	pewnym	momencie	podczas	procesu	ITN 	przedstawiciele	Living	Marxism	pokazali	film	nagrany	przez,
jak	 twierdzili,	 bośniacko-serbską	 telewizję.	 Jednak	 jak	 okazało	 się	 później	 w	 Hadze,	 te	 obrazy	 nie



zostały	nagrane	przez	żadną	ekipę	telewizyjną:	pochodziły	z	kamery,	którą	trzymał	mężczyzna	w	mundurze
polowym.	Dobrze	go	pamiętam.	Wydawało	się	oczywiste,	że	Living	Marxism	korzysta	z	usług	serbskiego
wywiadu	wojskowego	i	że	temu	wywiadowi	służy.	Zapewne	właśnie	dlatego,	mimo	porażki	w	brytyjskim
Sądzie	 Najwyższym	 i	 mimo	 niezliczonych	 werdyktów	 w	 Hadze,	 Wielkie	 Kłamstwo	 wciąż	 żyje.
Właściwie	 w	 chwili,	 gdy	 zbliżamy	 się	 do	 dwudziestej	 rocznicy	 rozpoczęcia	 wojny,	 wydaje	 się,	 że
Kłamstwo	jest	bardziej	rozpowszechnione	niż	kiedykolwiek	dotąd	–	w	internecie	jest	go	pełno.	Trzy	lata
po	 wygranej	 ITN 	 to	 samo	 oszczerstwo	 ponownie	 ukazało	 się	 drukiem	 w	 szwedzkim	 czasopiśmie
„Ordfront”.	Tym	razem	autorką	była	Diana	Johnstone,	Amerykanka	blisko	związana	z	kręgami	Karadžicia
w	Belgradzie,	która	kwestionowała	ustalony	podczas	procesów	w	Hadze	przebieg	masakry	w	Srebrenicy
oraz	 autentyczność	 zdjęcia	 Fikreta	 Alicia.	W	 rozmowie	 z	 „The	 Guardian”	 sławny	 lingwista	 profesor
Noam	 Chomsky,	 chwaląc	 artykuł	 pani	 Johnstone,	 powiedział:	 „Ed	 Vulliamy	 jest	 bardzo	 dobrym
dziennikarzem,	ale	wplątał	się	w	historię,	która	prawdopodobnie	nie	jest	prawdą”.	Komplement	sprawił
mi	 przyjemność,	 ale	 znany	 językoznawca	 nie	wyjaśnił,	 co	właściwie	 „nie	 jest	 prawdą”.	W	2011	 roku
profesor	 Chomsky	 napisał	 do	 pewnego	 znajomego	 naukowca	 z	 Sarajewa,	 że	 po	 moich	 pierwszych
relacjach	z	obozów	moje	„kolejne	twierdzenia	były	mistyfikacją”.
Ostatnio	kłamliwa	propaganda	bardziej	niż	na	obozach	skupia	się	na	Srebrenicy.	Podważanie	prawdy

o	masakrze,	modne	 na	 Zachodzie	wśród	 „ekspertów”	 i	 naukowców,	 z	 których	 żaden	 nie	 był	w	Bośni
w	czasie	wojny,	zaczęło	się	od	dokumentu	opublikowanego	we	wrześniu	2002	roku	przez	Biuro	Rządu
Republiki	 Serbskiej	 do	 spraw	 relacji	 z	 Międzynarodowym	 Trybunałem	 Karnym	 w	 Hadze,	 który	 to
dokument	 stwierdza	 w	 rozdziale	 zatytułowanym	 Rzekoma	 masakra,	 że	 „mniej	 niż	 stu”	 Muzułmanów
zostało	 zabitych	 przez	 „siły	 bośniackich	 Serbów	 w	 akcie	 osobistej	 zemsty	 lub	 ze	 względu	 na
nieznajomość	 prawa	 międzynarodowego”.	 Praca	 amerykańskich	 naukowców	 Eda	 Hermana	 i	 Davida
Petersona	 (z	 przedmową	 Chomsky’ego)	 powtarza	 część	 argumentów	 z	 tego	 raportu,	 podważając,	 jak
nazywają	 ją	autorzy,	„oficjalną”	wersję	masakry	w	Srebrenicy	–	choć	wersję	 tę	potwierdzili	w	Hadze
niektórzy	z	jej	sprawców	–	a	także	dane	dotyczące	masowych	mordów	Tutsi	w	Rwandzie.	Ich	polemika
została	uznana	za	wartą	opublikowania	na	łamach	„The	Guardian”.
Oczywiście	 tego	 rodzaju	 prace	 przyjmowane	 są	 z	 ogromną	 wdzięcznością	 przez	 zbrodniarzy

wojennych,	jako	że	doskonale	służą	ich	sprawie	i	 im	samym.	Twierdzenia	Deichmanna	–	choć	nie	były
wysuwane	w	 czasie	 samej	wojny	 –	 zostały	wykorzystane	 przez	 oskarżonych	w	Hadze,	 najpierw	 przez
Milana	 Kovačevicia,	 potem	 przez	Milomira	 Stakicia,	 Slobodana	Miloševicia	 i	 Radovana	 Karadžicia,
który	 powiedział	 nawet:	 „Nie	 wiem,	 jak	 Penny	 Marshall	 może	 spać	 w	 nocy”,	 odnosząc	 się	 do	 jej
rzekomo	 fałszywej	 relacji	 z	 obozów.	 Jednak	 za	 każdym	 razem,	 gdy	 owa	 teoria	 jest	 konfrontowana
z	dowodami,	zostaje	odrzucona	zarówno	przez	prokuraturę,	jak	i	przez	sędziów.
Jeden	aspekt	całej	tej	zatrutej	kampanii	porusza	mnie	o	wiele	bardziej	niż	wszystkie	pozostałe:	ludzie,

którzy	znaczą	w	tej	sprawie	najwięcej,	a	których	naukowcy	siedzący	przy	komputerach	oraz	członkowie
Living	Marxism	i	ich	zwolennicy	najwyraźniej	nie	chcą	zobaczyć,	a	tym	bardziej	poznać.	Najstraszliwiej
znieważeni	zostali	oczywiście	zdumieni	więźniowie	obozów	oraz	krewni	pomordowanych.	Ci	ludzie	nie
proszą	o	wiele,	ale	uważam,	że	zarówno	ocalonym	z	obozów,	jak	i	osieroconym	należy	się	przynajmniej
jedno:	 powinni	 odzyskać	 swoje	 życie,	 a	 do	 tego	 konieczne	 jest	 uznanie	 tego,	 co	 się	 stało.	 Jeśli	mają
pozostać	 przy	 zdrowych	 zmysłach,	 historia	musi	 przyjąć	 i	 zapisać	 prawdę	 o	 zbrodniach	 popełnionych
przeciwko	nim	i	ich	bliskim.	To	właśnie	jest	najpodlejsze	w	działaniach	rewizjonistów.	Kiedy	spytałem



doktora	 Idriza	 Merdžanicia,	 jaki	 jest	 jego	 stosunek	 do	 ludzi	 piszących	 na	 nowo	 historię	 obozów,
w	 których	 pracował	 i	 próbował	 ratować	 życie	 innych	 więźniów,	 odpowiedział	 łagodnie,	 ale	 ze
smutkiem:
–	 Trudno	 opisać	 moje	 uczucia.	 Brak	mi	 słów	 dla	 takiego	 zachowania.	 Z	 jednej	 strony	 staramy	 się

poradzić	sobie	jakoś	z	tym,	co	się	stało.	Z	drugiej	mamy	do	czynienia	z	tymi	ludźmi,	którzy	mówią	nam,
że	 to	 kłamstwo,	 że	 to	 się	 nie	wydarzyło.	 Trudno	 znaleźć	 słowa,	 by	 opisać	 obozy	 i	 to,	 co	 nas	w	 nich
spotkało,	ale	na	to,	by	nazwać	to,	co	robią	ci	ludzie,	brak	słów.



7

Siwe	włosy,	czerwone	pelargonie
i	dziewczyna	z	perłą

Latem	 1997	 roku	 postanowiłem	 uwolnić	 się	 na	 jakiś	 czas	 od	 Bośni	 i	 Omarskiej.	 Albo	 przynajmniej
odsunąć	je	trochę	od	siebie.	I	z	pewnością	chciałem	uciec	z	Wielkiej	Brytanii.	Działania	rządu	podczas
wojny	 ogromnie	 mnie	 zniesmaczyły.	 „Intelektualiści”	 popierający	 Living	 Marxism	 mówili	 wielkim
głosem,	a	powrót	z	bośniackiego	frontu	był	w	tej	atmosferze	poważnym	stresem.	Premierem	został	Tony
Blair,	 w	 kraju	 panowała	 atmosfera	 niezrozumiałego	 podniecenia.	 Nie	 ufałem	 Blairowi	 i	 –	 z	 braku
lepszego	 kandydata	 –	 poparłem	 jednego	 z	 niewielu	 polityków,	 którzy	 przejmowali	 się	 losem	 Bośni,
Paddy’ego	 Ashdowna.	 Przeniosłem	 się	 do	 Stanów	 Zjednoczonych,	 by	 zacząć	 od	 nowa,	 i	 natychmiast
otrzymałem	 pierwsze	 zadanie:	 miałem	 pojechać	 do	 Nowego	 Meksyku	 i	 napisać	 o	 pobycie	 D.	 H.
Lawrence’a	 w	 Taos	 dla	 działu	 literackiego	 tygodnika	 „The	 Observer”.	 Pewnego	 pięknego	 poranka,
w	pierwszym	tygodniu	pobytu	w	Nowym	Świecie,	jechałem	przez	obojętny	bezkres	pustyni,	wystawiając
twarz	 do	 słońca.	 Włączyłem	 wiadomości	 w	 publicznym	 radiu.	 Spiker	 poinformował	 słuchaczy,	 że
żołnierze	z	brytyjskiej	jednostki	specjalnej	SAS	zastrzelili	szefa	policji	w	bośniackim	mieście	Prijedor	–
niejakiego	Drljačę	–	gdy	ten	stawiał	opór	podczas	aresztowania,	a	 także	aresztowali	 innego	mężczyznę
w	 miejscowym	 szpitalu.	 Nazwisko	 drugiego	 mężczyzny	 nie	 zostało	 jeszcze	 podane	 do	 wiadomości
publicznej,	ale	ja	dobrze	wiedziałem,	o	kim	mowa.	Czułem,	że	wkrótce	zostanę	wezwany	do	Hagi.
Proces	 w	 sprawie	 Milana	 Kovačevicia	 zaczął	 się	 dopiero	 po	 roku.	 W	 tym	 czasie	 rzeczywiście

zostałem	wezwany	 do	Hagi	 i	musiałem	 uważnie	 przejrzeć	wszystkie	 zapiski	 w	 swoim	 notesie.	 Kiedy
nadeszła	pora,	bym	przeszedł	przez	salę	 i	zajął	miejsce	na	niebieskim	krześle	dla	świadka,	Kovačević
obrzucił	mnie	spojrzeniem	pełnym	nienawiści,	którego	nigdy	nie	zapomnę.	Zmienił	się:	był	ponury,	miał
niezdrową	 cerę,	 wydawał	 się	 wychudzony	 i	 blady.	 I	 był	 sądzony	 za	 ludobójstwo	 –	 był	 pierwszym
człowiekiem	 oskarżonym	 o	 to	 przed	 międzynarodowym	 trybunałem,	 odkąd	 zbrodnia	 ta	 została
zdefiniowana	na	mocy	konwencji	genewskich	i	konwencji	dotyczących	ludobójstwa.
Ja	 również	 się	 zmieniłem.	 Po	 zakończeniu	 wojny	 pracowałem	 na	 terenie	 całej	 Bośni,	 odkrywając

kolejne	 zbrodnie.	 Sądowi	 nie	 chodziło	 o	moją	 „ekspertyzę”.	 Byłem	 pierwszym	 i	 głównym	 świadkiem
w	grze	o	bardzo	wysoką	stawkę:	krótko	mówiąc,	chodziło	o	wyznanie	dręczonego	wyrzutami	sumienia
Kovačevicia,	 które	 spisałem	 kilka	 lat	 wcześniej.	 Prawnicy	Kovačevicia	 powiedzieli	Marlise	 Simons,
reporterce	z	„The	New	York	Times”,	że	ich	klient	został	aresztowany	i	oskarżony	tylko	z	powodu	podłej
prowokacji	 pana	Vulliamy’ego	 (co	 oczywiście	 było	 bzdurą	 –	 prokurator	miał	masę	 dowodów	 i	wielu
świadków).	Zapewnili	 ją	 również,	 że	 ten	konkretny	 świadek	zostanie	 „upieczony	na	wolnym	ogniu,	by
nikt	już	nie	uwierzył	w	ani	jedno	słowo,	które	napisze”.
Pracowałem	w	Bośni	sam	albo	w	towarzystwie	Gustinčicia,	z	którym	przebyłem	górską	drogę	przez

Vlašić,	 a	 nie	 jako	 członek	 sarajewskiego	 korpusu	 prasowego.	 Nigdy	 nie	 należałem	 do	 ludzi,	 których
fascynuje	wojna	–	wręcz	przeciwnie,	nienawidziłem	jej.	Przez	te	lata	wiele	razy	doświadczałem	strachu
i	 samotności,	 ale	 w	 pewnym	 sensie	 te	 dwa	 dni	 intensywnych	 i	 często	 nieudolnych	 przesłuchań	 były



trudniejsze	od	wszystkich	moich	wojennych	doświadczeń.	Obrońcy	z	równą	determinacją	bronili	samej
sprawy	 Serbów,	 jak	 i	 swojego	 klienta.	 Podczas	 przygotowań	 do	 procesu	 inny	 oskarżony,	 niejaki
Dokmanović	–	uznany	za	winnego	masakry	w	szpitalu	w	Vukowarze	–	w	oczekiwaniu	na	wyrok	popełnił
samobójstwo.	 W	 odpowiedzi	 przewodniczący	 zespołu	 obrońców	 Kovačevicia,	 Vučičević,	 zamieścił
w	ekstremistycznym	serbskim	czasopiśmie	pean	na	cześć	tego	masowego	mordercy	i	pisał	o	jego	miejscu
w	„Niebiańskiej	Serbii”.	Właśnie	tacy	to	byli	ludzie.
Podczas	przesłuchania,	które	prowadził	prokurator	Michael	Keegan,	 raz	 jeszcze	musiałem	dokładnie

odtworzyć	 treść	notatek,	które	sporządziłem	tamtego	ranka	w	Prijedorze.	Kovačević	wpatrywał	się	we
mnie	płomiennym	wzrokiem,	ja	jednak	starałem	się	skupić	wyłącznie	na	dobrze	mi	znanych	zapiskach	ze
swojego	notesu.	Potem	pytania	zadawał	potężnie	zbudowany	Serb	z	Chicago,	John	Ostojić,	którego	często
można	 było	 zobaczyć	 (i	 usłyszeć	 jego	 tubalny	 głos)	 podczas	 przerw	w	 budynku	 Trybunału	 z	 wielkim
cygarem	w	 ręce.	W	 pewnym	momencie	 sędzia	 zażądał,	 bym	 na	 zamkniętym	 spotkaniu	 przeczytał	 cały
zapis	 swojej	 rozmowy	 z	Kovačeviciem.	 Przenieśliśmy	 się	 do	mniejszego	 pokoju:	Ostojić,	 Keegan,	 ja
i	 sekretarz	 sądu.	 Jednak	 prawnicy	 Kovačevicia	 chcieli,	 jak	 to	 określili,	 „ustalić	 kontekst”.	 Wkrótce
zrozumiałem,	 co	 ma	 to	 oznaczać	 w	 rozumieniu	 obrony:	 skopiowanie	 i	 dostęp	 do	 wszys tki ch	 stron
mojego	notatnika,	do	zapisków	sprzed	rozmowy	z	Kovačeviciem	i	po	niej,	co	pozwoliłoby	ustalić,	z	kim
jeszcze	 rozmawiałem	 w	 Prijedorze	 i	 innych	 miejscach.	 Keegan	 sprzeciwił	 się	 temu	 wnioskowi.	 Ja
milczałem.	W	końcu	sędzia	orzekł,	że	Ostojić	może	zobaczyć	jedynie	te	strony,	na	których	znajdował	się
zapis	 rozmowy	 z	 oskarżonym,	 ale	 amerykańskiemu	 Serbowi	 i	 tak	 udało	 się	 wypatrzyć	 numer	 telefonu
i	adres	zanotowany	na	marginesie	jednej	z	tych	stron.
–	Co	to	za	adres?	Czyj?	–	dopytywał	się	Ostojić,	podekscytowany.	Potem,	pochylając	się	do	sekretarza

sądu,	dodał	z	ponurą	miną:	–	Wiemy,	kto	to	jest.
Sprawa	przybierała	niebezpieczny	obrót.	Tak	się	składało,	że	był	to	adres	pewnego	Serba	z	Prijedoru,

który	robił	wszystko,	co	w	jego	mocy,	by	umożliwić	Muzułmanom	ucieczkę	z	miasta	lub	ukryć	ich	jako
swoich	pracowników	pod	fałszywymi	serbskimi	nazwiskami.
W	 momencie,	 który	 miał	 być	 punktem	 kulminacyjnym	 tych	 przesłuchań,	 Ostojić	 sięgnął	 po	 teorię

„z	 ogrodzeniem”	 opisaną	 przez	 „Living	 Marxism”.	 „O	 nie	 –	 pomyślałem.	 –	 Znów	 się	 zaczyna”.	 Ale
prokurator	 oczywiście	 to	 wykpił.	 Mimo	 wszystko	 czułem	 się	 straszliwie	 osamotniony,	 atakowany	 ze
wszystkich	stron	przez	ludzi,	którzy	chcieli	mnie	załatwić.
W	ciągu	tych	dwóch	dni	nie	spałem	dłużej	niż	przez	trzy	godziny.	Ani	na	moment	nie	zmrużyłem	oka

w	nocy,	którą	spędziłem	w	swoim	pokoju	202,	w	cudownym,	starym	hotelu	Corona	przy	małym	placyku
w	centrum	miasta.	Uznałem,	że	tutaj,	przed	przesłuchaniem	czy	po	nim,	mogę	przynajmniej	popatrzeć	na
stare	mury,	napić	się	kawy,	pospacerować	nad	jeziorem	w	drodze	do	muzeum	Mauritshuis,	spojrzeć	tam
w	 oczy	Dziewczynie	 z	 perłą	 Vermeera	 i	 podziwiać	 światło	 na	Widoku	Delft	 jego	 pędzla.	 Patrząc	 na
dziewczynę,	zastanawiałem	się,	czy	zwraca	głowę	ku	rozmówcy,	by	coś	mu	powiedzieć,	czy	też	odwraca
się	 od	 niego	 po	 skończonej	 rozmowie.	 Powitanie	 czy	 pożegnanie?	 Być	 może	 odpowiedź	 zależy	 od
nastroju	patrzącego.	W	końcu	doszedłem	do	wniosku,	że	sądząc	po	ułożeniu	chusty	na	jej	głowie,	robiła
obie	te	rzeczy	jednocześnie	i	dlatego	tematem	obrazu	jest	w	gruncie	rzeczy	czas.	Może	tak	jest	w	istocie,
a	może	po	prostu	popadałem	w	obłęd.
Nagle	 zdałem	 sobie	 sprawę,	 że	 rozumiem	 już	 trochę	 stan	 ducha	 tych	 ludzi,	 którzy	 bez	 przerwy

wyglądali	 przez	 okno	 pokoju	 dla	 świadków	w	 hotelu	 Bel	 Air	 i	 palili	 papierosy.	 Nigdy	 nie	 płakałem



w	Bośni,	choć	widziałem	ludzi	rozszarpanych	na	strzępy	przez	szrapnele,	ale	płakałem	w	hotelu	Corona	–
nad	bezsensownym	smutkiem	tego	wszystkiego.	W	skrzynce	na	parapecie	mojego	pokoju	rosły	czerwone
pelargonie,	wpatrywałem	się	w	nie,	gdy	prawnicy	zapewne	smacznie	spali.	Rozmyślałem	o	Kovačeviciu
i	 zastanawiałem	 się,	 czy	 on	 także	 śpi	 –	 w	 odróżnieniu	 od	 roku	 1996,	 gdy	 miał	 białe	 włosy.	 Teraz
przybrały	bardziej	 żółtawy	odcień,	może	z	powodu	nikotyny.	Myślałem	o	znanych	mi	 ludziach,	których
życie	 zniszczyli	 ten	 człowiek	 i	 jego	 podwładni,	 o	 szaleństwie,	 na	 potrzeby	 procesu	 ubranym
w	drobiazgowość	i	historyczną	fantazję.	Patrzyłem	na	ładne,	podpite	i	rozszczebiotane	dziewczęta,	które
wychodziły	 z	 kubańskiego	 baru	 po	 drugiej	 stronie	 placu,	 beztroskie	 i	 radosne.	 Zazdrościłem	 im
i	 pragnąłem	 chyba,	 by	 któraś	 z	 nich	 znalazła	 się	w	 pokoju	 202	 i	 choć	 na	 chwilę	 odciągnęła	mnie	 od
czerwonych	pelargonii	i	wspomnień	z	Omarskiej.
Po	trzech	dniach	mogłem	wreszcie	opuścić	miejsce	dla	świadków,	a	Marlise	Simons	zabrała	mnie	do

paskudnego	 baru	 w	 paskudnym	 nowym	 hotelu,	 wzniesionym	 niedawno	 naprzeciwko	 Trybunału,
i	postawiła	mi	osiem	kufli	piwa	Grolsch.	Co	więcej,	dała	mi	tabletkę	nasenną.	Obudziłem	się	wyjątkowo
późno,	poszedłem	jeszcze	raz	odwiedzić	Dziewczynę	z	perłą	 i	następnego	ranka	wróciłem	do	Nowego
Jorku.
Dowody	 zebrane	 przeciwko	 Kovačeviciowi	 ostatecznie	 nie	 posłużyły	 do	 wydania	 werdyktu.	 Kilka

miesięcy	 po	 wyjeździe	 z	 Hagi,	 w	 dniu	 moich	 czterdziestych	 czwartych	 urodzin,	 słuchałem	 porannych
wiadomości	 w	 radiu.	 Tym	 razem	 głównym	 tematem	 była	 śmierć	 Milana	 Kovačevicia,	 który	 zmarł
w	areszcie	na	atak	serca.	W	serbskiej	prasie	wdowa	po	nim	nazwała	to	morderstwem	i	stwierdziła,	że
miałem	w	nim	swój	udział.	Ale	wojna	i	 jej	konsekwencje	mają	dziwny	wpływ	na	sumienie	człowieka:
wsłuchałem	się	w	głos	swojego	i	zrozumiałem,	że	nawet	gdyby	ta	kobieta	miała	rację	–	a	nie	miała	–	to
wcale	mnie	to	nie	obchodzi.

Od	 czasu	 procesu	 Duška	 Tadicia	 Trybunał	 znacznie	 się	 rozrósł,	 poddawany	 nieustannym	 naciskom	 ze
strony	ONZ.	Najlepsi	i	najgorsi	pracowali	ramię	w	ramię:	Tieger	wrócił	wkrótce	z	urlopu,	a	nieustępliwy
Mark	Harmon	urabiał	sobie	ręce	po	łokcie,	ale	dołączyło	do	nich	mnóstwo	innych	ludzi,	których	bardziej
niż	 sądzenie	 zbrodniarzy	 wojennych	 interesowały	 nieopodatkowane	 zarobki	 ONZ.	 Ci	 najlepsi	 byli	 mi
bliżsi	niż	wielu	dziennikarzy,	którzy	doświadczyli	wojny	na	własnej	 skórze.	 Jednak	Trybunał	wyraźnie
się	 rozdymał,	 biurokracja	 tępiła	 jego	 czyste	 niegdyś	 ostrze.	 Pewnego	 dnia	 w	 1997	 roku	 grupa
Albańczyków	z	Kosowa	zorganizowała	przed	budynkiem	Trybunału	demonstrację,	by	zwrócić	uwagę	na
to,	co	miało	stać	się	czwartą	w	ciągu	dekady	wojną	na	Bałkanach.	Pracownikom	natychmiast	rozesłano
instrukcję,	by	pozostali	w	środku,	żeby	przypadkiem	„nie	nawiązali	kontaktu	z	demonstrantami”,	co	wielu
z	nich	na	pewno	wyszłoby	na	dobre.
Tymczasem	kwestia	składania	zeznań	przez	dziennikarzy	stała	się	znacznie	bardziej	kontrowersyjna	niż

w	czasie	 procesu	Tadicia	 i	 niż	 kiedykolwiek	 się	 spodziewałem.	Temat	 ten	 trafił	 na	 czołówki	 gazet	 na
całym	świecie,	gdy	Trybunał	próbował	wezwać	świetnego	reportera	„The	Washington	Post”,	Jonathana
Randala,	na	świadka	w	procesie	wiceprezydent	Republiki	Serbskiej,	Biljany	Plavšić.	Randal	odmówił,
odwołał	się	od	decyzji	Trybunału	do	sądu	i	wygrał,	co	zaostrzyło	jeszcze	spór	wokół	tej	kwestii.	Jednym
z	głosów	w	dyskusji	był	artykuł	opublikowany	na	łamach	„The	New	York	Times”,	w	którym	pojawiło	się
także	moje	 nazwisko.	W	 artykule	 napisano,	 że	 „amerykańscy	 dziennikarze	 byli	 zbulwersowani,	 gdy	 na
polecenie	sądu	Ed	Vulliamy	oddał	swoje	notesy	 i	przez	kilka	dni	odpowiadał	na	pytania	obrony,	która
spisała	z	marginesów	adresy	i	telefony	kontaktów	Vulliamy’ego”.	Był	to	niemiły	i	daleki	od	prawdy	opis



tego,	 co	 wydarzyło	 się	 w	 rzeczywistości	 i	 co	 zostało	 przedstawione	 autorce	 tekstu,	 niejakiej	 Ninie
Bernstein,	której	nigdy	nie	spotkałem.	Prokurator	Keegan	zadał	sobie	wiele	trudu,	by	wyjaśnić,	że	obrona
nie	miała	dostępu	do	wszystkich	notatek,	których	zażądała,	a	jedynie	do	stron	związanych	bezpośrednio
ze	 sprawą.	 Jednak	 Amerykanie	 wyruszyli	 już	 na	 krucjatę	 przeciwko	 dziennikarzom	 zeznającym
w	Trybunale.	Mój	 kolega	 po	 fachu,	 niegdyś	 redaktor	 naczelny	 „International	Herald	Tribune”,	 którego
darzę	wielką	sympatią	i	szacunkiem,	powiedział	mi	później:
–	 Ed,	 moim	 zdaniem	 decydując	 się	 na	 złożenie	 zeznań,	 dobrowolnie	 zrzekłeś	 się	 prawa	 do	 miana

reportera.
Choć	zrobił	to	z	uśmiechem,	podając	mi	drinka,	przekaz	był	jednoznaczny.
Trybunał	chwytał	coraz	grubsze	ryby	z	wojskowej	hierarchii:	sceptycy	z	1996	roku	musieli	przyznać,

że	 się	 mylili.	 Mark	 Harmon	 z	 „drużyny	 marzeń”	 kierował	 oskarżeniem	 przeciwko	 generałowi
Radislavowi	Krsticiowi,	jednemu	z	głównodowodzących	podczas	masakry	w	Srebrenicy.
Sprawa	Krsticia	była	jedną	z	tych	nielicznych,	w	których	prokuratura	wśród	świadków	miała	jednego

ze	sprawców.	Był	nim	żołnierz	serbskiej	armii	Dražen	Erdemović,	który	dobrowolnie	przyjechał	do	Hagi
i	 zgodził	 się	 złożyć	 zeznania	 w	 zamian	 za	 złagodzenie	 wyroku.	 Opowiadał	 sądowi	 o	 nieustannych
egzekucjach	po	upadku	Srebrenicy;	ciągnęły	się	tak	długo,	że	plutony	egzekucyjne	musiały	pracować	na
zmianę,	 a	 on	 sam	 poprosił,	 by	 zwolniono	 go	 z	 tego	 obowiązku.	 Co	 najważniejsze,	 Erdemović
zaprowadził	głównego	śledczego,	Jeana-René	Rueza,	na	miejsce	egzekucji,	o	której	świat	do	tej	pory	nie
wiedział,	w	Ośrodku	Kultury	w	miejscowości	Pilica.
–	Nigdy	byśmy	się	o	 tym	nie	dowiedzieli,	 gdyby	Erdemović	nam	nie	powiedział	–	przyznał	później

w	wywiadzie	Harmon.	–	 Jean-René	Ruez	pojechał	 z	nim	do	Ośrodka	Kultury	w	Pilicy	 i	 zobaczył	 tam
makabryczne	 miejsce	 kaźni.	 Ściany	 wysmarowane	 były	 krwią,	 pod	 sceną	 ośrodka	 wisiały	 stalaktyty
zakrzepłej	krwi.
Jednocześnie	 Harmon	 i	 zespoły	 śledczych	 lokalizowali	 masowe	 groby	 ośmiu	 tysięcy	 mężczyzn

zamordowanych	w	okolicy	Srebrenicy,	co	umożliwiły	zdjęcia	satelitarne	udostępnione	przez	amerykańską
sekretarz	stanu	Madeleine	Albright.
–	Na	zdjęciach	widzieliśmy	świeżo	wykopane	doły	 i	 ślady	działań	Serbów,	którzy	przenosili	 części

ciał	 z	 jednego	 masowego	 grobu	 do	 drugiego,	 próbując	 w	 ten	 sposób	 ukryć	 dowody	 i	 utrudnić
ekshumację	–	tłumaczył	potem	Harmon.
Jednak	 to	dzięki	świadkom	Harmona	można	było	poznać	 ludzki	krajobraz	Srebrenicy.	Jedna	z	kobiet

błagała,	by	pozwolono	jej	zadać	generałowi	Krsticiowi	pytanie.
–	Generale	–	zaczęła.	–	Chcę	spytać	tylko	o	jedno.	Nie	o	to,	dlaczego	pan	zrobił	te	rzeczy,	ani	nawet,

czy	naprawdę	je	pan	zrobił.	Proszę	mi	jedynie	powiedzieć,	gdzie	jest	pochowany	mój	mąż,	żebym	mogła
zabrać	 jego	ciało	albo	przynajmniej	położyć	kwiaty	na	 jego	grobie.	To	wszystko,	o	co	proszę,	błagam
pana.
Generał,	 jeden	 z	 najkrwawszych	 zbrodniarzy	 końca	 dwudziestego	 wieku,	 spojrzał	 na	 nią	 oniemiały

i	 wzdrygnął	 się.	 Inna	 kobieta	 miała	 obsesję	 na	 punkcie	 dłoni.	 Straciwszy	 wszystkich	 mężczyzn
w	rodzinie,	nie	mogła	patrzeć	na	swoje	dłonie	ani	o	nich	myśleć.
–	Wciąż	przypominam	sobie,	jak	trzymał	mnie	za	rękę	mój	mały	synek,	jak	trzymał	mnie	za	rękę	mąż.
Jej	 świadectwo	 było	 tak	 poruszające,	 że	 nawet	 zaprawiony	 w	 bojach	 prokurator	 Harmon	 nie	 był

w	stanie	przeczytać	go	głośno	podczas	podsumowania.	Odtworzył	więc	z	taśmy	jej	przejmujące	zeznanie:



–	Jako	matka	wciąż	mam	nadzieję.	[…]	Jak	to	możliwe,	że	istota	ludzka	zrobiła	coś	takiego,	jak	mogła
wszystko	 zniszczyć,	 zabić	 tylu	 ludzi?	Wyobraźcie	 sobie	 tylko	 mojego	 najmłodszego	 synka,	 jego	 małe
rączki,	 jak	 one	 mogą	 być	 martwe?	 Wyobrażam	 sobie,	 jak	 te	 rączki	 zbierają	 truskawki,	 jak	 trzymają
książki,	chodzą	do	szkoły,	jeżdżą	na	wycieczki.	Gdy	budzę	się	co	rano,	zakrywam	oczy,	żeby	nie	patrzeć,
jak	inne	dzieci	idą	do	szkoły,	trzymając	się	za	ręce.

W	następnym	roku	haskie	śledztwo	przeciwko	sprawcom	zbrodni	w	Prijedorze	przyniosło	nowe	efekty.
23	marca	 2001	w	 Serbii	 został	 aresztowany	Milomir	 Stakić,	 były	 burmistrz	 i	 przewodniczący	 Sztabu
Kryzysowego	w	Prijedorze.	Wróciłem	do	Hagi,	do	hotelu	Corona	i	do	Dziewczyny	z	perłą.	W	tym	czasie
wydarzyło	 się	 coś	 wspaniałego:	 w	 Mauritshuis	 wystawiono	 retrospektywę	 Vermeera,	 a	 ja
zarezerwowałem	bilety	na	lot	do	Rotterdamu	oraz	pokój	202	tym	razem	dla	moich	rodziców,	by	również
mogli	obejrzeć	te	arcydzieła.	Później	się	okazało,	że	była	to	ostatnia	zagraniczna	podróż	mojego	ojca.
Znacznie	mniej	przyjemne	były	zajęcia	związane	z	procesem	Stakicia,	prowadzonym	na	szczęście	przez

człowieka	 wielkiego	 kalibru	 i	 bardzo	 zaangażowanego	 w	 sprawę,	 choć	 w	 odróżnieniu	 od	 Tiegera
realizował	swoje	zadania	ze	zdumiewającym	spokojem,	którego	mnie	z	pewnością	brakowało.	Nazywał
się	Nick	Koumjian	 i	był	Amerykaninem	ormiańskiego	pochodzenia	z	Los	Angeles.	Stakicia	bronił	John
Ostojić,	 dawny	 obrońca	 Kovačevicia.	 To	 było	 naprawdę	 niezwykłe	 doznanie	 –	 déjà	 vu	 procesu
Kovačevicia	i	déjà	vu	Prijedoru.
Podczas	 naszego	 trzeciego	 spotkania	 Stakić	 zachowywał	 się	 z	 większą	 pewnością	 siebie	 niż

Kovačević;	podobnie	było	w	Prijedorze.	Patrzył	na	mnie	z	odrazą,	gdy	ponownie	sięgałem	do	swojego
mocno	już	wysłużonego	notesu	i	przeglądałem	zapiski	z	tamtego	dnia	w	1992	roku	i	z	naszego	drugiego
spotkania	 w	 roku	 1996.	 Stakić	 wypuścił	 głośno	 powietrze	 i	 odsunął	 się	 z	 krzesłem,	 gdy	 prowadzący
zwrócił	 uwagę	 na	 sprzeczności	 w	 naszej	 rozmowie	 z	 1996	 roku,	 kiedy	 najpierw	 usłyszeliśmy,	 że
w	Omarskiej	 nie	 było	 żadnych	Muzułmanów,	 a	 potem,	 że	 przebywający	 tam	Muzułmanie	 byli	 jeńcami
wojennymi.	Tym	razem	w	zapiskach	nie	było	żadnej	„spowiedzi”,	z	której	przepytywałby	mnie	Ostojić,
zrezygnował	 również	 ze	 świadków	 z	 Living	 Marxism,	 bo	 ich	 argumenty	 zostały	 uznane	 podczas
poprzednich	procesów	za	absurdalne.
Stakić	otrzymał	bezprecedensowy	wyrok	dożywocia	–	zmniejszony	po	apelacji	do	czterdziestu	lat	–	za

akty	 eksterminacji,	 morderstwa	 i	 prześladowania.	 To	 był	 prawny	 triumf	 sprawy.	 Za	 niepowodzenie
można	 uznać	 fakt,	 że	 Stakić	 nie	 został	 skazany	 za	 ludobójstwo.	 Podobnie	 jednak	 jak	wcześniej	 Tieger
i	 Keegan,	 Koumjian	 zebrał	 świadków,	 którzy	 opowiedzieli	 przed	 Trybunałem	 o	 przemocy,	 której
dopuszczano	 się	 w	 Prijedorze	 i	 w	 obozach	 w	 1992	 roku,	 a	 ich	 niezwykłe	 historie	 zostały	 zapisane
w	 aktach.	 Najbardziej	 poruszające	 było	 świadectwo	 doktora	 Idriza	 Merdžanicia,	 lekarza,	 którego
spotkaliśmy	w	Trnopolju	 i	który	zeznawał	na	 rzecz	 ITN 	w	Londynie.	Doktor	 Idriz	mówił	 cicho,	 często
z	 ociąganiem,	 swoje	 odpowiedzi	 poprzedzał	 chwilą	 milczenia;	 podobnie	 było	 kiedyś	 w	 obozie.
W	 pewnym	momencie	 sąd	 musiał	 zarządzić	 przerwę,	 gdy	 doktor	 Idriz	 nie	 był	 w	 stanie	 kontynuować
zeznania,	 zbyt	 poruszony	 wspomnieniem	 sytuacji,	 w	 której	 próbował	 ratować	 dziecko	 ranne	 podczas
ataku	na	Kozarac.	Zaczął	opowiadać,	 jak	błagał	serbskiego	dowódcę,	z	którym	udało	mu	się	nawiązać
kontakt:
–	 Przedstawiłem	mu	 się	 i	 powiedziałem,	 że	mamy	 ze	 sobą	 dwoje	 dzieci.	 Jednym	 z	 nich	 była	mała

dziewczynka,	 miała	 całkiem	 roztrzaskane	 nogi	 poniżej	 kolan.	 Umierała.	 Było	 też	 drugie	 dziecko…	 –
Doktor	Idriz	przerwał,	a	sąd	zarządził	przerwę.	Przesłuchanie	wznowiono	pół	godziny	później.



–	 Doktorze,	 zdaję	 sobie	 sprawę,	 że	 opisywanie	 tych	 wydarzeń	 jest	 dla	 pana	 bardzo	 stresujące	 –
zaczęła	 dość	obcesowo	prokurator	 Joanna	Corner.	 –	Więc	być	może	 załatwimy	 to	bardzo	 szybko.	Czy
pozwolono	panu	zabrać	te	dzieci	z	Kozaraca?
–	Nie,	 nie	 pozwolono	 –	 odparł	 doktor	 Idriz.	 –	Nie	mogłem	 ewakuować	 dzieci	 ani	 innych	 rannych,

którzy	 tam	 byli.	 Otrzymaliśmy	 niezbyt	 konkretną,	 ale	 jednoznaczną	 odpowiedź.	 Powiedzieli	 nam:
„Możecie	tu	wszyscy	pozdychać,	balije.	I	tak	was	zabijemy”.



8

Płyń,	Drino,	płyń	i	opowiedz	swoją	historię

W	miejscu,	w	 którym	 droga	 skręca	 na	 północ	 od	 oblężonego	 niegdyś	miasta	Goražde	we	wschodniej
Bośni,	w	pobliżu	rzeki	Driny,	na	ścianie	szczytowej	jednego	z	domów	jest	wymalowane	sprayem	graffiti:
Teci,	Drino,	 teci,	 i	pričaj:	Płyń,	Drino,	 płyń	 i	 opowiedz	historię.	Ta	historia	może	dotyczyć	 trzech	 lat
oblężenia,	 gdy	 okrążone	 Goražde	 było	 bezlitośnie	 ostrzeliwane	 przez	 serbską	 artylerię.	 Może	 się	 też
odnosić	do	wydarzeń,	które	miały	miejsce	w	 innym	mieście	nad	 rzeką,	Višegradzie,	 skąd	 tysiące	 ludzi
uciekło	właśnie	do	Goražda.
Most	 przerzucony	 nad	wartkim	 nurtem	Driny	w	Višegradzie	 to	 dla	 Bośniaków	ważny	 symbol.	 Taki

właśnie	 tytuł	 –	Most	 na	Drinie	 (1945)	 –	 nosi	wielkie	 dzieło	 literackie	 najsłynniejszego	 bośniackiego
pisarza,	 Ivo	 Andricia,	 laureata	 Nagrody	 Nobla.	 W	 książce	 Andricia	 most	 jest	 jednocześnie	 tłem
i	 milczącym	 świadkiem	 bośniackiej	 historii.	 To	 potężna	 i	 imponująca	 budowla	 łącząca	 brzegi	 rzeki
w	miejscu,	 gdzie	 urwiste	 skały	 ustępują	 na	moment	 miejsca	 porośniętej	 bujną	 zielenią	 dolinie.	Woda
płynąca	pod	eleganckimi	łukami	mostu	skrzy	się	odcieniami	turkusu	i	jadeitu.
Most	 na	 Drinie	 zbudowano,	 jak	 głosi	 z	 dumą	 wyryty	 w	 kamieniu	 napis,	 w	 1571	 roku.	 „Spośród

wszystkich	rzeczy,	które	człowiek	z	konieczności	wznosi	i	buduje	–	pisał	Andrić	–	żadna	nie	jest	moim
zdaniem	tak	cenna,	jak	mosty.	[…]	Mosty	nie	służą	żadnym	tajemnym	ani	podłym	celom”.	Gdyby	autor	żył
w	 latach	dziewięćdziesiątych,	musiałby	 cofnąć	 te	 szlachetne	 słowa.	Bo	most	 na	Drinie	 został	 krwawo
zhańbiony.
Stał	 się	 rzeźnią	–	miejscem	masowych	egzekucji	nadzorowanych	przez	człowieka,	którego	poznałem

w	marcu	1996	roku	jako	jednego	z	najbrutalniejszych	zabójców	tej	wojny.	Ten	potwór,	wówczas	jeszcze
niepostawiony	w	stan	oskarżenia	przez	Trybunał	w	Hadze,	sprawił,	że	wody	Driny	stały	się	czerwone	od
krwi	setek	Muzułmanów.	Nazywał	się	Milan	Lukić.
Część	ciał	wyłowił	z	rzeki	pewien	nastolatek,	którego	zeznania	w	1996	roku	były	pierwszym	krokiem

do	odkrycia	prawdy	o	masakrze	na	moście.	Spytano	mnie,	czy	chcę	przyjechać	do	Irlandii,	by	spotkać	się
z	 grupą	 ocalonych	 z	 bośniackich	 enklaw	 Srebrenicy	 i	 Žepy,	 które	 wpadły	 potem	 w	 ręce	 Serbów.
Jeden	 chłopak	nazywał	 się	 Jasmin,	 a	 jego	 niewinna	młodzieńcza	 twarz	 zdawała	 się	 przeczyć	 temu,	 co
widział	 i	 przeżył.	 Jasmin	 został	 ewakuowany	 do	 Dublina	 w	 Boże	 Narodzenie	 1995	 roku	 z	 obozu
w	Serbii,	 do	 którego	 uciekł	 ze	 zniszczonej	 bośniackiej	 enklawy	w	Žepie	we	wschodniej	Bośni,	 gdzie
z	kolei	schronił	się	po	ucieczce	z	Višegradu	w	1992	roku.	Podczas	trzyletniego	pobytu	w	Žepie,	do	której
trafił	 jako	 czternastolatek,	 Jasmin	 był	 zbyt	młody,	 by	walczyć.	Odesłano	 go	 do	 osady	 o	 nazwie	 Slap,
położonej	 w	 pobliżu	 ujścia	 Žepy	 do	 Driny.	 Tam	 jego	 zadaniem	 było	 wyciąganie	 rozdętych	 ciał
spływających	Driną	z	Višegradu,	przewożenie	ich	małą	łodzią	na	brzeg,	często	pod	serbskim	ostrzałem,
i	organizowanie	im	godnego	pochówku.
–	 Kopaliśmy	 groby	 –	 opowiadał	 spokojnie.	 –	 Pogrzebaliśmy	 stu	 osiemdziesięciu	 ludzi.	 Niektórych

znałem	osobiście,	byli	moimi	sąsiadami	w	Višegradzie.
W	 tej	 pracy	 pomagał	 Jasminowi	Mersud	C.,	 który	w	 1996	 roku	 przebywał	w	 koszarach	 dla	 byłych



obrońców	Žepy,	na	zboczu	góry	w	środkowej	Bośni.
–	Ciała	spływały	niemal	codziennie	–	opowiadał	Mersud.	–	Mężczyźni	i	kobiety,	młodzi	i	starzy.	Przed

śmiercią	 byli	 bici	 i	 torturowani,	 niektórym	 obcięto	 głowy.	 Tak,	 były	 tam	 też	 dzieci.	 W	 większości
dziesięcio-,	dwunastoletnie,	ale	zdarzyły	się	też	dwa	półtoraroczne	maleństwa.
Przed	wojną	Mersud	spędzał	letnie	wieczory	z	przyjaciółmi	na	moście.
–	Spotykaliśmy	się	tam,	a	potem	szliśmy	na	kawę.	Czytałem	książkę	Andricia,	była	szkolną	lekturą.
Świat	długo	nie	wiedział	nic	o	rzezi	Muzułmanów	dokonanej	na	początku	wojny	we	wschodniej	Bośni.

Jednak	 5	 sierpnia	 1994	 roku	 serbski	 żołnierz	 z	 Višegradu,	 niejaki	 Milomir	 Obradović,	 więziony
w	miejscowości	Goražde,	opowiedział	swoim	strażnikom	historię	pewnego	człowieka,	Milana	Lukicia.
Policjant	 ONZ,	 sierżant	 T.	 Cameron,	 robił	 notatki.	 Obradović	 opowiadał,	 jak	 Lukić	 paradował	 po
Višegradzie	 z	 megafonem,	 krzycząc:	 „Bracia	 Serbowie,	 czas	 wykończyć	Muzułmanów!”,	 i	 o	 tym,	 jak
wprowadzał	swój	plan	w	życie.	Lukić	zamykał	mężczyzn,	kobiety	i	dzieci	w	domach	i	palił	ich	żywcem.
Przyjeżdżał	 do	 fabryk,	 wyprowadzał	 pracowników	 i	 rozstrzeliwał	 ich	 –	 przez	 jakiś	 czas	 więził	 żonę
jednego	 z	 zamordowanych	 robotników,	 Igbalę	 Raferović,	 jako	 niewolnicę	 seksualną.	 Członek	 bandy
Lukicia	 o	 pseudonimie	 „Wilk”	 zgwałcił	 jedną	 z	 dziewczyn,	 które	 więzili	 w	 hotelu	 Vilina	 Vlas,	 tak
brutalnie,	że	gdy	potem	chcieli	 ją	wykorzystać	 jego	 towarzysze,	Jasna	Ahmedspahić	wolała	wyskoczyć
przez	 okno	 i	 zginąć.	 Zdarzyło	 się	 również,	 że	 Lukić	 przywiązał	 pewnego	 mężczyznę	 do	 swojego
samochodu	liną	holowniczą	i	wlókł	go	po	ulicach	miasta	dopóty,	dopóki	mężczyzna	nie	umarł.
Obradović	mówił,	że	dwie	masakry	miały	miejsce	w	maju	1992	roku.	We	wsi	Prelevo	Lukić	wywlókł

mężczyzn	 z	 autobusów,	które	miały	wywieźć	Muzułmanów	z	Višegradu,	 kazał	 im	położyć	 się	 na	 ziemi
i	 zastrzelił	 wszystkich.	 Podobną	 zbrodnię	 popełnił	 we	 wsi	 Dragomilje,	 gdzie	 zatrzymał	 konwój
uchodźców	i	rozstrzelał	wszystkich	mężczyzn.	Obradović	opowiadał	również	o	rzeziach	dokonywanych
na	 moście	 i	 o	 ludziach	 zamykanych	 w	 domach	 i	 palonych	 żywcem.	 W	 1995	 roku	 Obradović	 został
uwolniony	w	ramach	wymiany	jeńców	i	zniknął.
Na	początku	1996	roku,	podążając	krwawym	śladem	Lukicia,	zdołałem	zrekonstruować	te	wydarzenia

dzięki	zeznaniom	świadków	z	Višegradu	rozproszonych	po	całej	Bośni	i	Europie.	Ich	opowieści	splatały
się	ze	sobą	niczym	nici	arrasu.	W	Višegradzie	nie	ma	Muzułmanina,	który	by	nie	wiedział,	czego	Milan
Lukić	dopuścił	się	na	moście,	i	niewielu	jest	takich,	którzy	nie	opłakiwaliby	kogoś	z	jego	powodu.
Lukić,	 który	w	1992	 roku	miał	 dwadzieścia	 pięć	 lat,	 urodził	 się	w	wiosce	Rujišta	 i	 jak	 opowiadał

Mersud,	 „wydawał	 się	 porządnym	 facetem”.	 Inny	 z	 jego	 sąsiadów,	 Omer,	 mieszkający	 obecnie
w	 Sarajewie,	 powiedział	mi,	 że	 krewni	 Lukicia	 „w	 czasie	 drugiej	wojny	 światowej	 byli	 zagorzałymi
czetnikami”.	 Ukończywszy	 szkołę	 średnią,	 Lukić	 przeniósł	 się	 do	 Serbii,	 by	 prowadzić	 kawiarnię
w	Obrenovacu,	niedaleko	Belgradu,	ale	wrócił	wiosną	1992	roku,	gdy	chmury	zaczęły	się	już	zbierać	nad
Bośnią.	 Lukić	 zebrał	 bandę	 złożoną	 z	 piętnastu	 zabijaków,	 w	 tym	 jego	 krewnych,	 i	 wkrótce	 popełnił
w	Višegradzie	pierwsze	morderstwo.
Mirsada	K.	 była	w	 swoim	domu,	gdy	usłyszała	 strzał	 u	 sąsiada.	Po	 chwili	 przybiegła	 stamtąd	mała

dziewczynka,	 mówiąc,	 że	 jej	 matka	 Bahra	 Žukić	 nie	 żyje,	 a	 jej	 ojciec	 Džemal	 został	 porwany.
Człowiekiem,	 który	 zabił	Bahrę	 strzałem	w	 plecy,	 był	Milan	Lukić.	 Spodobał	mu	 się	 nowy	 czerwony
volkswagen	passat	Džemala,	więc	zabrał	go	razem	z	właścicielem.	Džemal	Žukić	przepadł	bez	wieści,
ale	samochód	widywany	był	wszędzie.	Od	tego	dnia,	jak	powiedziała	Fehida	D.:
–	Jeśli	przed	twoim	domem	pojawił	się	czerwony	passat,	wiedziałeś,	że	spotka	cię	coś	strasznego.



W	 ten	 sposób	 Milan	 Lukić	 rozpoczął	 orgię	 przemocy,	 dzięki	 której	 Višegrad	 został	 oczyszczony
z	czternastu	i	pół	tysiąca	Muzułmanów.
Most	 nie	 był	 jedynym	 miejscem	 kaźni.	 Wojnę	 przeżyły	 kobiety,	 które	 były	 świadkami	 innych

straszliwych	 zbrodni	 Lukicia.	 Zehra	 Turjačanin	 jako	 jedyna	 ocalała	 z	 masakry	 dokonanej	 27	 czerwca
w	miejscowości	Bakovica.	Lukić	 i	 jego	 ludzie	 zamknęli	wówczas	w	domu	 siedemdziesiąt	 jeden	 osób
i	 spalili	 je	 żywcem.	 Rozmawiałem	 z	 Zehrą	 zaledwie	 przez	 kilka	minut,	 widziałem	 jej	 twarz	 i	 dłonie
zniekształcone	 przez	 ogień	 niczym	 roztopiony	 wosk.	 Zdołała	 uciec	 przez	 wybite	 okno	 w	 garażu,	 ale
w	środku	została	cała	jej	rodzina.
–	To	był	dom	Meha	Aljicia	–	wspominała	cicho.	–	Wcześniej	Lukić	wszedł	do	środka	i	zabrał	ludziom

wszystkie	 cenne	 rzeczy,	 w	 tym	 mój	 złoty	 łańcuszek.	 Najpierw	 rzucali	 kamieniami.	 Potem	 strzelali
w	 stronę	 domu	 i	wrzucali	 granaty.	 Później	 usłyszałam,	 jak	 Lukić	mówił:	 „Czas	 puścić	 ich	 z	 dymem”.
Wtedy	 zaczął	 się	 pożar.	 Ludzie	 krzyczeli…	 Płonęłam…	 Tylko	 mnie	 udało	 się	 uciec.	 Próbowałam
wyciągnąć	swoją	siostrę,	ale	nie	dałam	rady.
Gdy	 w	 końcu	 Lukić	 został	 postawiony	 w	 stan	 oskarżenia,	 najbardziej	 przejmującym	 i	 szokującym

dokumentem	dotyczącym	podpaleń	była	licząca	wiele	długich	stron	lista	ofiar.	„Nazwisko:	Kurspahić”	–
brzmi	jedna	z	pozycji	na	liście.	„Imię:	nieznane.	Wiek:	około	dwóch	dni”.
Most	widać	niemal	z	każdego	okna	i	balkonu	w	Višegradzie,	bo	zabudowania	tego	miasta	znajdują	się

głównie	na	zboczach	po	obu	stronach	doliny.	Bruk	mostu	stanowi	więc	swego	rodzaju	scenę	olbrzymiego
amfiteatru:	 egzekucje	 z	 założenia	 miały	 być	 spektaklem	 przeznaczonym	 dla	 jak	 największej	 liczby
widzów.	 Fehida	 D.	 widziała	 je	 ze	 swojego	 balkonu.	 Czerwony	 passat	 Lukicia	 i	 towarzyszące	 mu
ciężarówki	przyjeżdżały	na	most	co	wieczór.	Bandyci	wyładowywali	ludzki	ładunek	i	przystępowali	do
zabijania.
–	Widzieliśmy	 ich	 za	 dnia	 albo	 w	 blasku	 latarni,	 czasami	 zabijali	 mężczyzn,	 kiedy	 indziej	 kobiety

i	dzieci.	Trwało	to	zwykle	około	pół	godziny,	czasem	dłużej.
Serbowie	 zazwyczaj	 najpierw	 dźgali	 swoje	 ofiary	 nożami,	 a	 dopiero	 potem,	 oszołomione	 i	 bliskie

śmierci,	wrzucali	je	do	wody.
–	 Czasami	 od	 razu	 zrzucali	 ludzi	 z	mostu	 i	 jednocześnie	 do	 nich	 strzelali	 –	 wspominała	 Fehida.	 –

Czasem	też	pozwalali	im	przepłynąć	kawałek	i	dopiero	wtedy	zaczynali	strzelać.
Jeden	 ze	 świadków,	 Admir	 H.,	 opowiadał,	 jak	 Lukić	 puszczał	 muzykę	 z	 radia	 w	 swoim	 passacie,

wrzucając	jednocześnie	ofiary	do	rzeki.
–	Nie	umiem	pływać!	–	protestował	Muzułmanin	Samir,	gdy	Lukić	strzelał	w	wodę.
Pod	koniec	czerwca	inspektor	policji	z	Višegradu,	Milan	Josipović,	otrzymał	makabryczną	skargę	od

zarządu	hydroelektrowni	z	Bajinej	Bašty,	położonej	w	dole	rzeki,	tuż	za	serbską	granicą.	Dyrektor	prosił
uprzejmie,	 by	 odpowiedzialne	 za	 to	 osoby	 nie	wrzucały	 tylu	 ciał	 do	Driny.	Zwłoki	 zatykały	 przepusty
jego	tamy	w	takim	tempie,	że	pracownicy	elektrowni	nie	nadążali	z	wyciąganiem	ich	na	brzeg.
Hasena	 M.	 mieszkała	 w	 Višegradzie,	 na	 pierwszym	 piętrze	 bloku	 oddalonego	 o	 sto	 pięćdziesiąt

metrów	 od	 brzegu	 rzeki.	 15	 czerwca	 minęło	 już	 dwanaście	 dni,	 od	 kiedy	 zaginął	 jej	 mąż	 Nusret.
Wyprowadzony	przez	jednego	z	sąsiadów,	Dragana	T.,	którego	znał	dobrze	od	lat,	przepadł	bez	wieści.
Hasena	jak	zwykle	o	wpół	do	siódmej	rano	wyszła	do	pracy	i	przechodząc	przez	most,	zastała	tam	o	tej
niezwykłej	porze	Lukicia.
–	 Przy	 dźwiękach	 muzyki	 z	 radia	 w	 samochodzie	 wykonywano	 egzekucję	 na	 dwóch	 młodych



mężczyznach,	którzy	mieli	związane	ręce.
W	 porze	 obiadu	 Lukić	 przyjechał	 do	 fabryki	 Haseny;	 stwierdził	 bez	 ogródek,	 że	 nadszedł	 czas,	 by

„wykończyć	Muzułmanów”,	którzy	zostali	jeszcze	w	Višegradzie.	Hasena	i	jej	trzy	boszniackie	koleżanki
wyszły	wcześniej,	wybierając	okrężną	drogę	do	domu.	Gdy	spojrzały	w	górę,	na	stary	most,	zobaczyły
egzekucję	piętnastu	mężczyzn	ustawionych	w	szeregu.	Przerażona	Hasena	przez	cztery	dni	ukrywała	się
w	domu	ze	swoimi	dwiema	córkami,	ośmioletnią	Nusretą	i	sześcioletnią	Nerminą.	Po	południu	19	lipca
czerwony	passat	zatrzymał	 się	przed	blokiem	Haseny,	do	której	wcześniej	wprowadzili	 się	 jej	 rodzice
i	 siostra.	Milan	 i	Miloš	Lukić,	 uzbrojeni	w	karabiny	maszynowe,	wyważyli	 kopniakami	 drzwi.	Dzieci
Haseny	bawiły	się	w	tym	czasie	na	zewnątrz.	Nadeszła	ich	kolej.
–	 Milan	 Lukić	 zapowiedział,	 że	 w	 ciągu	 kwadransa	 zabije	 nas	 wszystkich	 –	 wspominała	 Hasena.

Oprawcy	wysłali	ją	po	dzieci.	Błagała	swoich	serbskich	sąsiadów,	by	je	ukryli,	ale	na	próżno.	Hasena
przemknęła	 się	 więc	 z	 dziećmi	 obok	 drzwi	 własnego	mieszkania	 i	 ukryła	 w	 innym,	 pustym	 lokalu	 na
trzecim	piętrze.	Stamtąd	słyszała	głos	Lukicia:
–	Gdzie	jest	ta	trzecia	kobieta?
Słyszała	 też,	 jak	 woła	 ją	 jej	 matka,	 Ramiza,	 ale	 milczała.	 Potem	 zobaczyła	 przez	 okno,	 jak	 Lukić

prowadzi	 jej	 matkę	 i	 siostrę	 do	 passata	 i	 odjeżdża	 z	 nimi	 w	 stronę	 mostu.	 Wyszła	 na	 zewnątrz
i	zatrzymała	się	przy	szkole,	skąd	był	dobry	widok.
Most	rozszerza	się	na	środku,	tworząc	urokliwy	występ	nazywany	sofą.	To	ławka	z	kamieni,	na	której

można	 wygodnie	 usiąść	 i	 oprzeć	 się	 o	 odchyloną	 balustradę.	 Hasena	 nieraz	 zatrzymywała	 się	 tam	 na
pogaduszki	z	przyjaciółkami.	Ale	nie	19	lipca	1992	roku.
–	 Widziałam,	 jak	 kazali	 mojej	 matce	 i	 siostrze	 usiąść	 na	 balustradzie	 okrakiem,	 jak	 na	 koniu	 –

opowiadała.	 –	 Słyszałam,	 jak	 obie	 krzyczały,	 dopóki	 nie	 strzelono	 im	 w	 brzuch.	 Spadły	 do	 rzeki,
a	mordercy	patrzyli	na	to	i	się	śmiali.	Woda	zrobiła	się	czerwona	od	krwi.
Hasena	 spędziła	 tę	 noc	 z	 córkami	 w	 pustym	 domu,	 wróciła	 do	 swojego	 mieszkania	 o	 świcie,	 by

odszukać	niepełnosprawnego	ojca,	który	nie	mógł	chodzić	o	własnych	siłach.
–	Ojciec	powiedział:	„Idź.	Zabierz	dziewczynki	i	uciekaj.	Mnie	nie	możesz	zabrać.	Poczekam	tutaj,	aż

po	 mnie	 przyjdą.	 Idź”.	 Spojrzałam	 na	 niego,	 a	 potem	 na	 dziewczynki.	 Zrobiłam	 mu	 śniadanie,	 a	 on
powiedział:	 „Chodź	 tu	 do	 mnie,	 córeczko,	 chcę	 cię	 ostatni	 raz	 pocałować”.	 Pocałował	 mnie
i	dziewczynki,	a	potem	poszłyśmy,	zostawiając	go	tam	samego.
Kiedy	 Serbowie	 schwytali	 Hasenę	 z	 córkami,	 zabrali	 je	 do	 domu	 pełnego	 innych	 muzułmańskich

kobiet,	 gdzie	 przetrzymywali	 je	 przez	 dwa	miesiące.	W	 tym	czasie	Hasena	 „gotowała	 dla	 czetników”.
Wiele	kobiet	z	Višegradu	mówi,	że	tego	lata	„mieszkały	w	jednym	domu	z	innymi	kobietami”	i	„gotowały
dla	 czetników”;	 za	 tym	 hasłem	 często	 kryje	 się	 wymuszony	 seks	 i	 gwałty.	Wiele	 ofiar	 używa	 takiego
właśnie	kodu,	chcąc	–	co	zrozumiałe	–	uniknąć	pewnych	słów.	Czasami	mówią	nawet,	że	„gotowały	im
mięso”,	 co	 jest	 jeszcze	 bardziej	 obrazowym	określeniem.	 13	 sierpnia	Hasenę	 i	 jej	 córki	 przeniesiono
gdzie	 indziej.	 Tutaj	 właśnie	 w	 jej	 opowieści	 pojawia	 się	 kolejna,	 nowa	 nazwa	 na	 ponurej	 liście
serbskich	obozów	w	Bośni:	Uzamnica.
Hasena	 przez	 trzy	 lata	 była	więziona	w	 zatłoczonym	 hangarze	w	 opuszczonych	 koszarach,	 gdzie	 jej

córkom	skradziono	dzieciństwo.
–	Patrzyłam	na	nie	co	rano,	uwięzione,	gdy	na	zewnątrz	świeciło	słońce,	i	gorzko	płakałam.
Uzamnica	była	obozem	pracy	przymusowej,	często	odwiedzanym	przez	członków	grup	paramilitarnych,



którzy	bezkarnie	torturowali	więźniów.	Nawet	małe	dzieci	były	tu	zmuszane	do	pracy	i	wykorzystywane.
Hasena	 i	 jej	 córki,	 nawet	 sześcioletnia	 Nermina,	 pracowały	 od	 świtu	 do	 nocy,	 sadząc	 pomidory	 czy
karmiąc	bydło.	Lukić	był	w	Uzamnicy	stałym	gościem.
–	 Przychodził	 codziennie,	 mówił:	 „Pozabijam	 was,	 wy	 cygańskie	 brudasy”,	 bił	 więźniów	 i	 robił

z	nimi,	co	tylko	chciał.
Hasena	mówiła,	 że	 krzyki	 bólu	 dochodziły	 głównie	 z	 kwater	 mężczyzn.	W	 październiku	 1995	 roku

Hasena	i	jej	dzieci	zostały	wymienione	za	serbskich	jeńców	i	wyjechały	do	Sarajewa.
Sześć	miesięcy	później,	w	1996	 roku,	Višegrad	był	 złowrogim,	ponurym	miastem	–	 i	nadal	 tak	 jest.

Patrząc	 z	 sofy	 na	wodę	 przepływającą	 pod	mostem,	 trudno	 oprzeć	 się	 przerażającej	myśli,	 że	 była	 to
ostatnia	 rzecz,	 jaką	 widzieli	 przed	 śmiercią	 ci	 przerażeni,	 zmaltretowani	 ludzie.	 Jednak	w	 1996	 roku
w	Višegradzie	wciąż	mieściła	się	Biblioteka	Ivo	Andricia,	najwspanialsza	kolekcja	książek	Andricia	na
świecie.	Bibliotekarka	Stojka	Mijatović	podarowała	mi	jedną	z	nich.
–	 Zabraliśmy	 z	 domów	Muzułmanów	 tyle	 książek,	 że	 nie	 wiemy,	 co	 z	 nimi	 zrobić	 –	 powiedziała,

wzruszając	ramionami.
Pani	Mijatović	 sama	przekazała	niegdyś	 to	 samo	wydanie	najwierniejszemu	 i	najbardziej	 lubianemu

użytkownikowi	 biblioteki	 –	Muzułmaninowi.	 Teraz	 trafiło	 tu	 z	 powrotem,	 zagrabione	 z	 domu	 zabitego
czytelnika.
–	Chce	pan,	żebym	wykreśliła	jego	nazwisko?	–	spytała.
–	Nie,	dziękuję.
Szukanie	 Milana	 Lukicia	 było	 w	 roku	 1996	 niebezpiecznym	 zajęciem.	 Dowiedziałem	 się	 pocztą

pantoflową,	 że	 przebywa	w	Serbii,	w	mieście	Obrenovac,	 gdzie	 całkiem	 dobrze	mu	 się	 żyje.	Była	 to
ponura,	 bezbarwna	miejscowość	 –	 równie	 ponuro	 i	 pusto	 było	w	przeszklonym	od	 frontu	 barze	Viski,
lokalu	 zarządzanym	niegdyś	 przez	Lukicia.	Rozbrzmiewał	w	nim	 teraz	 „turbofolk”,	 okropna	mieszanka
folku	i	disco.	Pytanie	o	miejsce	pobytu	Lukicia	spotykało	się	zwykle	z	groźnym,	lodowatym	spojrzeniem
rozmówcy,	więc	rozsądek	nakazywał	nie	zadawać	go	zbyt	często.	Dowiedziałem	się	jednak,	że	widziano
go	nieco	wcześniej,	w	1995	roku.	Pewien	boszniacki	żołnierz	z	Žepy,	obecny	przy	upadku	 tej	enklawy
i	przeniesiony	później,	podobnie	 jak	Jasmin,	do	szpitala	psychiatrycznego	w	Dublinie,	widział	Lukicia
wśród	żołnierzy	armii	bośniackich	Serbów,	gdy	przechadzał	się	wzdłuż	szeregów	boszniackich	 jeńców
i	cywilów.	Wypatrywał	znajomych	twarzy	i	krzyczał:
–	Jeśli	jest	tu	ktoś	z	Višegradu,	niech	wystąpi!	Wszyscy	z	Višegradu	wystąpić!
Wydawało	się,	że	wciąż	chce	dokończyć	dzieło,	które	rozpoczął	na	moście	na	Drinie.

Tekst	 ten	ukazał	 się	w	nieco	 innej	wersji	w	marcu	1996	roku	na	 łamach	„The	Guardian”	 i	od	 tej	pory
zaczął	żyć	własnym	życiem.	Najpierw	drobiazg,	rzecz	absurdalna,	lecz	oburzająca	w	moim	zawodzie	–
artykuł	został	„ściągnięty”	i	przedrukowany	niemal	słowo	w	słowo	na	pierwszej	stronie	dziennika	„The
New	 York	 Times”,	 który	 powinien	 był	 poinformować	 czytelników,	 że	 jest	 to	 przedruk.	 Potem,	 co
istotniejsze,	 poznałem	 pewną	 młodą	 kobietę,	 Nermę	 Jelačić,	 która	 pracowała	 dla	 „The	 Guardian”
i	„The	Observer”	w	Londynie.	Pochodziła	z	Višegradu	i	wraz	z	rodzicami	uciekła	stamtąd	przez	Serbię
mniej	 więcej	 w	 tym	 czasie,	 gdy	 Lukić	 rozpoczął	 swą	 bestialską	 działalność.	 Trafiła	 do	 Northampton
w	Anglii,	gdzie	do	tej	pory	mieszkają	jej	rodzice.	Tak	się	złożyło,	że	i	 ja	odegrałem	pewną	rolę	w	ich
życiu:	 kiedy	 rok	 po	 opublikowaniu	 mojego	 artykułu	 brytyjski	 rząd	 zamierzał	 deportować	 rodzinę
Jelačiciów	 –	Ministerstwo	 Spraw	Wewnętrznych	 uznało	 bowiem,	 że	mogą	 już	 bezpiecznie	wrócić	 do



Višegradu	 –	 podczas	 procesu	 apelacyjnego	 powołano	 się	 właśnie	 na	 treść	 mojego	 tekstu.	 Sprawa
zakończyła	się	pomyślnie	–	Jelačiciowie	zostali	w	Anglii.	Nerma	i	ja	zaprzyjaźniliśmy	się,	kiedy	wróciła
do	Sarajewa,	by	stworzyć	tam	prężną	dziennikarską	organizację	o	nazwie	Bałkańska	Sieć	Reporterstwa
Śledczego	 (Balkan	 Investigative	 Reporting	 Network,	 BIRN),	 która	 odegrała	 znaczącą	 rolę	 w	 historii
Milana	Lukicia.
Od	 tej	 pory	 Nerma	 była	 moim	 przewodnikiem,	 „organizatorem”	 i	 tłumaczem	 podczas	 niemal

wszystkich	bośniackich	wypraw	i	przygód;	dzięki	temu	mogliśmy	razem	podróżować	i	dając	ujście	naszej
wspólnej	 obsesji,	 tropić	 zbrodniarzy	 wojennych.	 Wydawało	 się,	 że	 Nerma	 jest	 najszczęśliwsza
w	 towarzystwie	 przerażających	 zabójców,	 którzy	 mogli	 ją	 doprowadzić	 do	 jeszcze	 bardziej
przerażających	 zbrodniarzy.	 Często	 planowaliśmy	 wspólne	 eskapady	 w	 „jej”	 barze	 w	 Sarajewie	 –
jednym	z	moich	ulubionych	na	całym	świecie	–	należącym	do	Serba	Dragana	„Koža”	Koževicia,	który
w	 czasie	 wojny	 walczył	 po	 muzułmańskiej	 stronie	 w	 17.	 Krajińskiej	 Brygadzie	 pod	 dowództwem
Mehmeda	Alagicia.	W	jego	lokalu	noszącym	nazwę	„Nostalgija”	stoją	szeregi	pamiątkowych	butelek	po
winie	 i	 piwie	 poświęconych	marszałkowi	 Ticie.	 Było	 to	 –	 i	 wciąż	 jest	 –	 miejsce,	 gdzie	 spotyka	 się
sarajewska	 bohema,	muzycy,	 towarzysze	 broni,	 buntownicy	 i	 które	 z	 pewnością	 przypadłoby	 do	 gustu
Bertoltowi	Brechtowi,	gdyby	natknął	się	na	nie	w	Berlinie,	gdy	wszystko	inne	schodziło	na	psy.
Nie	 znam	 nikogo,	 kto	 byłby	 bardziej	 zdeterminowany	 niż	 Nerma.	 Kocha	 Višegrad,	 kocha	 go

nienawidzić	i	często	się	zastanawia,	co	mogłoby	ją	spotkać,	gdyby	jej	ojciec	w	porę	nie	zabrał	stamtąd
całej	ich	rodziny.	Kiedyś	spędziła	całą	noc	w	znanym	z	gwałtów	ośrodku	Vilina	Vlas,	w	jednym	z	łóżek,
które	mogłaby	zajmować	podczas	wojny,	„pod	nacięciami	na	wezgłowiu,	które	pozostawiali	Serbowie	za
każdym	 razem,	 gdy	 zgwałcili	 daną	 dziewczynę”.	 Innym	 razem	 pokazała	 mi	 dom,	 w	 którym	 się
wychowała	–	teraz	zamieszkany	przez	Serbów	–	i	huśtawkę,	na	której	bawiła	się	jako	dziecko.	Pewnego
dnia	wszędzie	chodził	za	nami	jakiś	mężczyzna	w	garniturze.	Obserwował	nas	z	mostu,	gdy	siedzieliśmy
w	 kawiarni	 nad	 rzeką.	 Niegrzeczni	 serbscy	 kelnerzy	 udawali,	 że	 nie	 wiedzą,	 o	 co	 jej	 chodzi,	 gdy
zamówiła	tam	kawę	„po	bośniacku”.
–	Zwykła	kawa?	Kawa	po	bośniacku!	– 	poprawiała	ich	Nerma	dla	zasady.
Na	długo	przed	 tym,	 jak	Milan	Lukić	został	postawiony	przez	Trybunał	w	Hadze	w	stan	oskarżenia,

Nerma	 gotowa	 była	 znaleźć	 go	 za	 wszelką	 cenę.	 Kierowała	 nią	 dziennikarska	 pasja,	 ale	 i	 osobiste
porachunki	–	Lukić	zniszczył	jej	miasto.
Trzecim	efektem	ubocznym	publikacji	mojego	artykułu	był	 fakt,	że	w	końcu	został	wytoczony	proces

przeciwko	Milanowi	Lukiciowi	–	głównie	za	morderstwa	popełnione	w	palonych	domach.	Jednak	przez
długie	 lata	 ani	 władze	 Serbii,	 ani	 Republiki	 Serbskiej	 nie	 były	 skłonne	wydać	 go	 Trybunałowi,	 choć
widywano	 go	 w	 Višegradzie	 i	 Serbii,	 miał	 też	 mieszkanie	 w	 Belgradzie.	 Wielokrotnie	 oskarżano	 go
o	wymuszenia	i	inne	przestępstwa,	był	trzy	razy	aresztowany	w	Serbii,	za	każdym	razem	wypuszczano	go
jednak	na	wolność.
Oprócz	 Trybunału	 w	 Hadze	 Lukicia	 szukała	 również	 BIRN ,	 w	 tym	 czasie	 już	 bardzo	 sprawna

organizacja	złożona	wyłącznie	z	młodych	dziennikarek	i	prowadzona	przez	Nermę:	„Aniołki	Nermy”,	jak
nazywali	 je	 zagraniczni	 reporterzy,	 którym	 nieodmiennie	 kradły	 serca,	 zwykle	 bez	 wzajemności.
W	 kwietniu	 2004	 roku	 BIRN 	 opublikowała	 listę	 wszystkich	 zbrodni	 Lukicia,	 opartą	 na	 materiałach
wywiadu	 bośniackich	 Serbów	 i	 potwierdzoną	 przez	wywiad	Bośni.	Raport	wskazywał	 na	 powiązania
Lukicia	z	ukrywającym	się	wówczas	Radovanem	Karadžiciem,	 i	 to	na	dwa	sposoby:	po	pierwsze,	był



członkiem	 grupy	 przemytników	 związanej	 z	 siecią	 interesów	 Karadžicia,	 a	 po	 drugie,	 był	 związany
z	 opłacaną	 przez	 te	 nielegalne	 interesy	 nieuchwytną	 i	 zbrojną	 organizacją	Preventiva,	 która	 ochraniała
samego	Karadžicia	 i	 pomagała	 również	Lukiciowi.	Lukić	mógł	 się	 zresztą	 cieszyć	 podwójną	 ochroną:
jego	 krewny	 i	mecenas	 Sreten	 Lukić	 był	 zastępcą	ministra	 spraw	wewnętrznych	 Serbii,	 a	 tym	 samym
szefem	policji	państwowej,	która	rzekomo	poszukiwała	Milana	Lukicia.
Jednak	w	styczniu	2003	roku	doszło	do	konfliktu	między	Lukiciem	a	Preventivą	–	podobno	wywiązała

się	 nawet	 strzelanina	 z	 ochroniarzami	 Karadžicia.	 To	 oznaczało,	 że	 Lukić	 nie	 może	 się	 już	 czuć
bezpieczny	w	Bośni,	nawet	w	Višegradzie.	W	marcu	dosięgnął	go	drugi	cios.	Jego	krewny	Sreten	został
oskarżony	 przez	 Trybunał	 w	 Hadze	 o	 zbrodnie	 popełnione	 w	 Kosowie,	 usunięty	 z	 ministerstwa
i	 przewieziony	 do	 Hagi	 (skazano	 go	 na	 siedemnaście	 lat	 więzienia).	 Zaledwie	 miesiąc	 później,
w	kwietniu,	 policja	Republiki	Serbskiej	 przypuściła	 szturm	na	 rodzinny	dom	Lukiciów	w	Višegradzie,
podobno	by	aresztować	Milana.	Jednak	zamiast	niego	zastrzelono	jego	niewinnego	brata,	Novicę	–	do	tej
pory	 nie	 wiadomo,	 czy	 była	 to	 pomyłka,	 czy	 też	 ostrzeżenie.	 Milan	 Lukić,	 wstrząśnięty	 tymi
wydarzeniami,	skontaktował	się	podobno	z	Hagą,	proponując,	że	w	zamian	za	gwarancję	bezpieczeństwa
odda	 się	w	 ręce	 sprawiedliwości	 i	będzie	współpracować	w	poszukiwaniach	Karadžicia.	Dwukrotnie
nie	przybył	jednak	na	umówione	spotkanie	z	zespołem	śledczym	z	Hagi.	We	wrześniu	2003	roku	–	gdy	ze
względu	 na	 trwające	 negocjacje	 w	 sprawie	 przystąpienia	 Serbii	 do	 Unii	 Europejskiej	 zwiększyły	 się
naciski	Hagi	na	władze	serbskie	–	sąd	w	Serbii	zaocznie	skazał	Lukicia	na	dwadzieścia	lat	więzienia	za
zabicie	szesnastu	Boszniaków	wyprowadzonych	z	autobusu	na	granicy	bośniacko-serbskiej	w	1993	roku.
Nim	w	kwietniu	2004	roku	ukazał	się	raport	BIRN 	autorstwa	Nermy	Jelačić,	Lukić	zniknął	z	Višegradu,

nie	 było	 go	 też	 w	 jego	 ulubionych	 kryjówkach	w	 Serbii.	 Pojawił	 się	 znów,	 przysyłając	 hardy	 e-mail
z	 serwera	w	Brazylii.	Napisał	w	 nim,	 że	 ludzie,	 którzy	 twierdzą,	 iż	 „zdradził	 Radovana	Karadžicia”,
dopuszczają	się	„bezwstydnego	i	pozbawionego	skrupułów	kłamstwa”.	Choć	utrzymywał,	że	„nigdy	[…]
nie	był	dość	blisko	[Karadžicia],	by	znać	jego	ruchy”,	twierdził	również	z	przekonaniem,	że	ukrywający
się	 wówczas	 „Ratko	 Mladić	 zawsze	 był	 i	 na	 zawsze	 pozostanie	 prawdziwym	 bohaterem	 i	 idolem,
a	 Karadžić	 przywódcą	 mojego	 narodu”.	 Ten	 południowoamerykański	 trop	 pozwolił	 na	 nowo	 podjąć
poszukiwania	 Lukicia.	 Grupa	 agentów	 serbskiego	 wywiadu	 pojechała	 za	 jego	 żoną	 do	 Ameryki
Łacińskiej	i	w	końcu	w	2005	roku	Lukić	został	aresztowany	w	Argentynie,	ulubionej	kryjówce	nazistów
zbiegłych	z	Europy	w	1945	roku.
Lukić	powiedział	argentyńskim	sędziom,	że	wcześniej	przebywał	w	Brazylii	i	wjechał	do	Argentyny,

posługując	 się	 fałszywym	 paszportem	 na	 nazwisko	 Gorana	 Ðukanovicia.	 Mówił,	 że	 planował
dobrowolnie	udać	się	do	Hagi,	sugerując,	że	chciał	 to	zrobić	dla	własnego	bezpieczeństwa,	w	obawie
przed	ludźmi	Karadžicia.	Zeznał	przed	sądem:
–	Wiem	o	wielu	rzeczach,	które	wydarzyły	się	w	czasie	wojny,	i	bałem	się,	że	mnie	zabiją,	bo	wielu

ludzi	nie	chciałoby,	żeby	te	rzeczy	kiedykolwiek	wyszły	na	jaw.	Jak	to	się	mówi:	lepiej	trzymać	język	za
zębami.
Kiedy	Lukić	przyjechał	do	Hagi,	prokurator	Carla	Del	Ponte	postanowiła	spotkać	się	z	nim	osobiście.

Stanął	przed	nią	i	jej	zespołem	prokuratorskim	ubrany	w	elegancki	garnitur,	„próbując	sprawiać	wrażenie
homme	de	lettres”,	jak	ujął	to	Mark	Harmon.	Podczas	przywitania	Lukić	pocałował	Del	Ponte	w	rękę.
–	To	było	jak	pocałunek	diabła	–	powiedziała	potem	prokurator.	–	Musiałam	wyjść	i	umyć	ręce.
W	lipcu	2009	roku	Lukić	został	uznany	za	winnego	dwunastu	zbrodni	przeciwko	ludzkości	i	skazany	na



dożywocie.	Wykazując	się	niezwykłą	odwagą,	Zehra	Turjačanin	postanowiła	zeznawać	przeciwko	niemu
nie	 jako	 chroniony,	 anonimowy	 świadek	 –	 co	 jej	 oczywiście	 proponowano	 –	 lecz	 zajmując	 zwykłe,
widoczne	dla	wszystkich	miejsce,	by	świat	zobaczył,	jak	cierpiała	i	jak	została	okaleczona	w	płonącym
domu,	z	którego	udało	 jej	 się	uciec.	Była	 teraz	elegancką	dorosłą	kobietą	o	uderzająco	pięknej	 twarzy
i	 splecionych	włosach	 przerzuconych	 przez	 ramię.	Ubrana	w	 czerń,	 powiedziała	 sądowi,	 że	 nigdy	 nie
wróciła	do	Bośni.	Składała	zeznania	po	francusku,	w	języku	„swojej	nowej	ojczyzny”.
Zehra	chodziła	z	Lukiciem	do	szkoły;	należeli	do	grupy,	która	razem	paliła	ukradkiem	papierosy.	Dom

został	podpalony	po	tym,	jak	uwięzionych	w	nim	ludzi	ostrzelano	i	obrzucono	granatami,	dlatego	„ogień
rozprzestrzeniał	 się	 bardzo	 szybko,	 niezwykle	 szybko.	 […]	 Ludzie	 w	 środku	 płonęli	 żywcem.	 Wyli,
krzyczeli.	 Tego,	 co	 słyszałam,	 nie	 da	 się	 opisać”.	 Zehra	 trzymała	 przy	 sobie	 swoją	 niepełnosprawną
siostrę	Aidę	i	„zaczęłam	się	naprawdę	palić	–	to	było	nie	do	zniesienia”.	Pamiętała,	gdzie	znajdują	się
drzwi,	 przez	 które	 weszła,	 i	 próbowała	 wydostać	 się	 przez	 nie	 razem	 z	 Aidą.	 Ale	 utrudniały	 jej	 to
„metalowe	 drzwi	 garażu,	 które	 opierały	 się	 o	 drzwi	 wyjściowe	 i	 je	 blokowały”,	 co	 miało	 zapobiec
ucieczce.	Zehra	zdołała	przecisnąć	się	przez	wąską	szparę.
–	Była	pani	w	stanie	zabrać	ze	sobą	swoją	siostrę?	–	spytał	adwokat.
–	Nie,	absolutnie	–	odparła	Zehra.	–	Została	w	środku.
Zehra	opisywała	dalej	 swoją	 śmiałą	 i	niezwykłą	ucieczkę,	choć	 jak	powiedział	 jeden	ze	 świadków,

który	 próbował	 ją	 opatrywać,	 „jej	 górna	 część	 ciała	 była	 spalona	 na	węgiel”.	 Dotarła	 do	 serbskiego
posterunku,	 gdzie	 się	 poddała	 i	 prosiła,	 by	 ją	 zastrzelono,	 ale	 serbski	 żołnierz	 ulitował	 się	 nad	 nią
i	pomógł	jej	się	ukryć	wraz	z	czterema	starszymi	kobietami.	Miejscowy	lekarz	założył	jej	prowizoryczne
opatrunki,	 ale	powiedział,	 że	nie	może	do	niej	wrócić	ani	 zabrać	 jej	do	 szpitala,	bo	 jest	Muzułmanką.
Dowiedziawszy	 się,	 że	 Lukić	 na	 nią	 poluje,	 Zehra	 znów	 musiała	 uciekać.	 Wyruszyła	 samotnie,	 na
piechotę,	do	miejscowości	Okrugla.	Tu	uzbrojeni	w	strzelby	partyzanci	z	muzułmańskiego	ruchu	oporu,
którzy	 wrócili	 z	 terenów	 kontrolowanych	 przez	 bośniacki	 rząd,	 by	 ratować	 pozostałych	 przy	 życiu
Muzułmanów	w	Višegradzie,	zorganizowali	jej	transport	w	bezpieczne	miejsce.
Później	w	trakcie	procesu	świadkowie	wspominali	zapach	palonych	ciał	rozchodzący	się	wokół	domu.

Jeden	z	nich	zeznał,	że	widział	„tlące	się	czaszki	i	ciała”.	Zehra	powiedziała:
–	 [W	 spalonym	domu]	 były	 głównie	młode	matki	 z	małymi	 dziećmi.	Było	 tam	 też	 kilkoro	 starszych

ludzi,	 dwóch	 lub	 trzech	 starszych	mężczyzn	 i	 kilka	 starszych	 kobiet.	Ale	 niestety	w	domu	 znalazło	 się
dużo	dzieci.



9

Gwałt

W	 mieście	 Zenica,	 w	 obecności	 swojej	 matki,	 dziewczyna	 opowiadała	 o	 tym,	 jak	 została	 wybrana
z	grupy	więzionej	w	hali	sportowej	przez	dowódcę	jednostki	w	Fočy.
–	 Spytał	mnie:	 „Pieprzyłaś	 się	 kiedyś?”.	 A	 ja	 odpowiedziałam:	 „Proszę,	 niech	 pan	 tego	 nie	 robi”.

Błagałam	go,	ale	on	mnie	pchnął,	uderzył	i	krzyknął:	„Kładź	się!”.	Potem	zdarł	ze	mnie	sukienkę	i	znów
uderzył,	potem	zakrył	mi	usta	dłonią…
Reszta	„nie	da	się	wypowiedzieć”.	Jej	matka	pamięta,	jak	komendant	krzyczał:	„Masz	dość,	dziwko?”.

Potem	znalazła	swą	córkę	„prawie	nieprzytomną”.
Przerażająca	 i	 oburzająca	 historia	 gwałtu	 jako	 zbrodni	 wojennej	 dotyczyła	 przede	 wszystkim

wschodniej	Bośni	i	obrzeży	Sarajewa.	O	gwałtach,	które	stosowane	były	jako	metoda	odczłowieczenia
więźniów	 w	 Omarskiej,	 nie	 wiadomo	 było	 zbyt	 wiele,	 dopóki	 w	 1996	 nie	 powstał	 niepokojący,	 ale
odważny	 film	 w	 reżyserii	 Mandy	 Jacobson	 z	 Nowego	 Jorku	 i	 Karmen	 Jelinčić,	 Amerykanki
chorwackiego	 pochodzenia,	 zatytułowany	Calling	 the	Ghosts	 [Wywoływanie	 duchów].	 Dwie	 kobiety,
Jadranka	Cigelj	i	Nusreta	Sivac,	po	raz	pierwszy	mówiły	w	nim	o	przestępstwach	seksualnych	w	obozie
i	o	działaniach,	które	podjęły	w	celu	udokumentowania	podobnych	zbrodni	w	innych	miejscach.	Film	na
nowo	 rozbudził	 dyskusję	 o	 gwałcie,	 nie	 tylko	 w	 odniesieniu	 do	 zbrodni	 popełnianej	 podczas	 wojny,
i	 pośrednio	 doprowadził	 do	 procesu	 z	 powództwa	 cywilnego,	 który	 odbył	 się	 w	 2000	 roku	 na
Manhattanie.	Jednak	za	tym	wszystkim	–	zarówno	nowojorskim	procesem,	jak	i	kwestią	gwałtu	jako	broni
używanej	podczas	wojny	w	Bośni	–	kryła	się	głębsza	i	dłuższa	historia.
Już	w	 trakcie	wojny	 główne	 obozy	 gwałtu	 okryły	 się	 powszechną	 i	 ponurą	 sławą:	 hotel	Kod	Sonje

w	miejscowości	Vogošća	pod	Sarajewem,	hala	 sportowa	klubu	Partizan,	 szkoła	 średnia	 i	 inne	miejsca
w	Fočy	oraz	ośrodek	wypoczynkowy	Vilina	Vlas	na	obrzeżach	Višegradu.	Akty	przemocy	w	Fočy	 jako
pierwsze	 stały	 się	 przedmiotem	 procesów	 o	 gwałt	 w	 Trybunale	 w	 Hadze:	 skazano	 za	 nie	 ośmiu
bośniackich	Serbów,	w	tym	szefa	policji,	który	zezwolił	na	utworzenie	obozów	i	sam	z	nich	korzystał.
Wśród	 ofiar	 zeznających	 podczas	 procesu	 była	 dziewczyna,	 którą	 uwięziono	 tam	 jako	 piętnastolatkę
i	przetrzymywano	przez	osiem	miesięcy,	poddając	 torturom	i	gwałtom	zbiorowym;	często	przystawiano
jej	wtedy	pistolet	do	głowy.	W	jednym	z	domów	gwałcono	nawet	dwunastoletnie	dziewczynki.
W	 czasie	 wojny	 odbyłem	 długą	 rozmowę	 z	 jedną	 z	 ofiar,	 Nezirą,	 która	 pochodzi	 z	 miejscowości

Rogatica	i	była	więziona	w	Fočy.	Złożyła	„długie	zeznanie”	w	centrum	kryzysowym	do	spraw	gwałtów
w	 Zenicy	 i	 wyjaśniła,	 że	 „nie	 zamierza	 ponownie	 wdawać	 się	 w	 szczegóły,	 bo	 choć	 takie	 rzeczy
drukowane	są	w	dobrych	zamiarach,	mogą	inspirować	niektórych	ludzi,	którzy	je	czytają	i	mają	taką	samą
mentalność	 jak	 czetnicy”.	 Nezira	 opowiadała,	 jak	 „ci	 łagodniejsi	 zapewniali	 mnie,	 że	 nie	 muszę	 się
niczego	obawiać,	jeśli	tylko	będę	robić,	co	mi	każą;	inni	byli	ordynarni	i	brutalni,	fizycznie	i	seksualnie”.
Kobiety	 i	młode	 dziewczyny	wracały	 do	 swoich	 kwater	 w	 klasie	 „pobite	 i	 wycieńczone,	 czasami	 po
godzinie,	 a	 czasami	 dopiero	 rano”.	 Serbowie	 „puszczali	 głośno	 radio	 albo	magnetofon,	 żeby	 inni	 nie
słyszeli,	co	się	 tam	dzieje,	szczególnie	gdy	były	u	nich	młode	dziewczyny”.	Nezirze	udało	się	w	końcu



„zupełnie	zamknąć	w	sobie”.
W	 Nowym	 Jorku	 do	 sądu	 wystąpiły	 prawniczki	 i	 aktywistki,	 pozywając	 samego	 Karadžicia	 jako

przywódcę	 bośniackich	 Serbów.	 Aby	 proces	 doszedł	 do	 skutku,	 musiały	 jednak	 najpierw	 znaleźć
odpowiednią	jurysdykcję.	Feministki	złożyły	pozwy,	gdy	Karadžić	przyleciał	w	1993	roku	na	negocjacje
do	 Nowego	 Jorku,	 i	 powołały	 się	 przy	 tym	 na	 Alien	 Tort	 Statute.	 Ustawa	 ta,	 uchwalona	 przez
rewolucyjny	 rząd	 Stanów	 Zjednoczonych	 w	 1789	 roku	 –	 w	 czasie	Wielkiej	 Rewolucji	 Francuskiej	 –
pozwalała	 obywatelom	 innych	 państw	 wnosić	 oskarżenia	 o	 łamanie	 praw	 międzynarodowych	 za
pośrednictwem	USA ,	jeśli	te	skargi	będą	rozpatrywane	na	amerykańskiej	ziemi.	Przebywający	w	ukryciu
Karadžić	wyznaczył	na	 swego	przedstawiciela	byłego	prokuratora	generalnego	Stanów	Zjednoczonych,
Ramseya	Clarka,	który	w	 jego	 imieniu	złożył	odwołanie.	 Jednak	sędzia	Person	z	Sądu	Okręgowego	na
Manhattanie	odwołanie	odrzucił	i	sprawa	toczyła	się	dalej.	Co	ciekawe,	ze	względu	na	rozbieżne	interesy
obrońców	praw	człowieka	i	organizacji	feministycznych	odbywały	się	jednocześnie	dwa	procesy:	Kadić
vs	 Karadžić,	 w	 którym	 oskarżenie	 w	 imieniu	 kobiet	 z	 Omarskiej	 wniosła	 badaczka	 prawa	 Catharine
MacKinnon,	 oraz	 Doe	 vs	 Karadžić,	 w	 którym	 w	 imieniu	 większej	 liczby	 ocalonych	 występowało
Centrum	Praw	Konstytucyjnych	(Center	 for	Constitutional	Rights)	z	Nowego	Jorku.	Zostałem	powołany
na	 świadka	 i	muszę	 przyznać,	 że	 czułem	 się	 dość	 dziwnie	 –	 abstrahując	 od	 tego,	 że	 sprawę	 gwałtów
w	 Omarskiej	 rozpatrywano	 na	 dziewiątym	 piętrze	 gmachu	 sądu	 w	 Nowym	 Jorku	 –	 dwukrotnie
składając	przed	 tym	samym	sędzią	 takie	 same	zeznania	 i	odpowiadając	na	pytania	 różnych	prawników
w	obecności	dwóch	różnych	ław	przysięgłych.
Pierwszy	proces	–	z	oskarżenia	MacKinnon	–	rozpoczął	się	od	wystąpienia	adwokat	Marii	Vullo,	która

pełniła	 tę	 funkcję	 nieodpłatnie,	 poza	 godzinami	 pracy	 w	 znanej	 firmie	 prawniczej	 Paul,	 Weiss.
Amerykańscy	przysięgli	słuchali	w	osłupieniu	opowieści	o	kobietach	więzionych	w	Omarskiej,	które	na
pozór	 zajmowały	 się	 jedynie	 gotowaniem	 dla	 więźniów,	 strażników	 i	 dowództwa	 obozu	 oraz
sprzątaniem.	 Jednak	 nocą	 przetrzymywano	 je	 w	 pokojach	 przesłuchań,	 o	 czym	 mówiła	 była	 sędzia
z	Prijedoru,	Nusreta	Sivac.
–	 W	 obozie	 przebywało	 trzydzieści	 siedem	 kobiet	 –	 opowiadała.	 –	 Poza	 tym	 był	 to	 obóz	 męski.

W	 ciągu	 dnia	 pokojów	 tych	 używano	 do	 przesłuchiwania	 i	 bicia	mężczyzn,	 więc	wszędzie	 zostawały
plamy	 krwi.	 Zanim	 poszłyśmy	 spać,	 musiałyśmy	 najpierw	 zmyć	 krew	 i	 usunąć	 włosy	 ze	 ścian,	 mebli
i	podłogi.
Z	sypialni	wzywano	kobiety	do	jednego	z	większych	pokojów	na	końcu	korytarza	i	tam	je	gwałcono,

zwykle	na	macie	na	podłodze.	Gdy	kobiety	wracały	do	swoich	towarzyszek,	zeznawała	Nusreta,	rzadko
opowiadały	o	szczegółach,	nawet	swoim	najbliższym	przyjaciółkom.
–	Wszystkie	bałyśmy	się	mówić.
Z	 zeznań	 wynikało,	 że	 kadra	 obozu	 ustaliła	 absurdalną	 hierarchię	 kobiet,	 która	 miała	 odpowiadać

randze	 gwałcących	 je	 oprawców:	 komendant	 Omarskiej,	 Željko	Mejakić,	 którego	 przedstawiono	 nam
podczas	naszej	wizyty	w	obozie	w	sierpniu	1992	roku,	zarządził,	że	do	niego	„należeć”	będzie	Jadranka
Cigelj	 jako	 ważna	 postać	 z	 wrogiej	 chorwackiej	 partii	 nacjonalistycznej.	 Zeznania	 były	 wyjątkowo
drastyczne	–	ku	zdumieniu	i	zniesmaczeniu	samych	kobiet.
–	Te	zeznania	to	pornografia	–	narzekała	Jadranka.	–	Są	znacznie	bardziej	szczegółowe	i	osobiste	niż

wszystko,	co	mówiłyśmy	w	Hadze.
Każdą	z	nich	pytano:	Czy	[nazwisko	strażnika]	w	panią	wszedł?	Tak.	Czy	miał	w	pani	wytrysk?	Tak.



I	tak	dalej	w	tym	stylu…
Wydawało	się,	że	liderką	tych	kobiet	była	właśnie	Jadranka	Cigelj,	którą	miałem	okazję	bliżej	poznać.

Pomimo	lat	straszliwej	udręki	udało	jej	się	zachować	urodę:	była	krucha,	ale	nieustępliwa,	delikatna,	ale
najwyraźniej	niezniszczalna,	bystra	i	obdarzona	poczuciem	humoru.	Urodziła	się	w	Zagrzebiu	wkrótce	po
zakończeniu	 drugiej	 wojny	 światowej,	 była	 córką	 żołnierza	 Wehrmachtu	 walczącego	 na	 wschodnim
froncie.	 Ze	 względu	 na	 swoją	 przeszłość	 ojciec	 przeniósł	 się	 z	 całą	 rodziną	 do	 prowincjonalnego
Prijedoru,	 gdy	 Jadranka	 miała	 siedem	 lat.	 Była	 prawniczką,	 wyszła	 za	 mąż	 i	 urodziła	 syna,	 ale
małżeństwo	się	rozpadło.
–	Po	rozwodzie	byłam	w	pewnym	sensie	nietykalna.	Niebrzydka,	ale	trochę	oschła	i	skupiona	tylko	na

swoim	 synu.	 Szczególnie	 oschła	 byłam	 wobec	 ludzi	 bez	 wykształcenia,	 którzy	 się	 mną	 interesowali,
a	 Stakić	 i	 Kovačević	 z	 pewnością	 nie	 należeli	 do	 wykształconych!	 A	 na	 pewno	 byli	 nieokrzesani.
I	dlatego	właśnie	próbowali	mnie	złamać.	Byłyśmy	przykładem	dla	naszego	narodu	i	miałyśmy	coś,	czego
oni	nigdy	mieć	nie	mogli:	inteligencję,	maniery	i	pozycję	w	społeczeństwie.	Poza	tym	jestem	Chorwatką.
Gdy	 w	 obozie	 podchodzili	 do	 mnie	 strażnicy,	 gwizdali	 chorwacką	 piosenkę	 wojenną.	 Wiele	 razy
myślałam,	że	ta	piosenka	będzie	mnie	kosztować	życie.
Jadranka	opowiedziała,	co	wydarzyło	się	rankiem	tego	dnia,	gdy	przywieziono	je	do	Omarskiej:
–	Zabrali	nas	do	restauracji	 i	powiedzieli,	że	nie	mamy	już	 imion.	Kazali	nam	rozdawać	substancję,

którą	nazywali	 jedzeniem,	a	potem	zaczęli	przychodzić	mężczyźni	uwięzieni	w	obozie:	byli	przerażeni,
ranni	i	pobici.	Śmierdzieli	krwią	i	własnymi	ekskrementami.
W	pokojach,	w	których	spałyśmy,	znajdowałyśmy	wybite	zęby,	plamy	krwi	 i	narzędzia	 tortur,	w	 tym

bicze	 z	kabli.	Prawdę	mówiąc,	 ja	 też	posmakowałam	 takiego	bicza.	Wieczorami	 strażnicy	podchodzili
pod	drzwi	naszych	kwater,	wywoływali	nas	i	zabierali.	Należałam	do	starszych	kobiet	i	przez	jakiś	czas
mniej	 się	 nami	 interesowali;	 na	 to	 zresztą	 liczyłam.	 Aż	 pewnego	 wieczora,	 koło	 wpół	 do	 dziesiątej,
otworzyły	 się	drzwi	kwatery,	 a	w	progu	 stanął	dowódca	 strażników,	Željko	Mejakić,	 i	wymienił	moje
nazwisko.	Weszłam	 za	 nim	 do	 pokoju,	 do	 którego	 mnie	 poprowadził.	 Było	 tam	 sześciu	 albo	 siedmiu
mężczyzn.	Najpierw	mnie	obrażali,	a	potem	Mejakić	kazał	mi	się	położyć	na	podłodze	i	robił	ze	mną,	co
chciał.	Trwało	 to	 cztery	 godziny,	 aż	w	końcu	 zaprowadzono	mnie	 z	 powrotem	do	mojego	pokoju.	Nie
mówiłam	nikomu,	co	mnie	spotkało,	nikt	mnie	też	o	to	nie	pytał;	to	była	nasza	niepisana	zasada,	po	prostu
nie	 opowiadałyśmy,	 co	 działo	 się	 z	 nami,	 kiedy	 nie	 było	 nas	 w	 pokoju.	 Rano	 wchodził	 do	 nas	 sam
Mejakić	i	mówił:	„Któraś	została	zgwałcona?	Jeśli	tak,	to	śmiało,	mówcie”.
Jadranka	planowała	napisać	książkę,	której	 tytuł	podsunęła	 jej	 jedna	z	 towarzyszek	niedoli,	Mugbila

Beširović,	później	zamordowana.
–	 W	 obozie	 ciągle	 pisałam	 –	 wspominała	 Jadranka.	 –	 Mugbila	 mówiła,	 że	 jeśli	 kiedykolwiek

opublikuję	te	wspomnienia,	powinny	nosić	tytuł	Sala	102	od	numeru	pokoju.
Gdy	 książka	 rzeczywiście	 wyszła	 drukiem,	 znalazł	 się	 w	 niej	 następujący	 fragment:	 „Z	 głośników

ryczała	muzyka,	która	docierała	do	najdalszych	zakątków	obozu	[…],	[ale]	zagłuszające	 ją	krzyki	 tylko
pogłębiały	 grozę.	 Z	 pochylonymi	 głowami,	 jak	 nam	 przykazano,	 siedziałyśmy	 na	 grzejniku.	 Mimo	 to
widziałyśmy	za	oknem	wynoszone	ciała.	Tego	ranka	nie	były	owinięte	w	koce.	Nie	mieli	już	koców.	[…]
Siedziałyśmy	na	karuzeli	śmierci	z	obluzowanymi	fotelami.	Kręciłyśmy	się	w	rytm	muzyki,	która	znaczyła
to	miejsce	piętnem	swego	piekielnego	rytmu.	Koło	zębate	obracało	karuzelą,	jęcząc,	krzycząc,	śpiewając,
a	my	mogłyśmy	w	każdej	chwili	wypaść	z	niej	i	zniknąć	na	nieznanych	polach.	Tak	to	wyglądało”12.



W	czasie	nowojorskiego	procesu	poznawałem	codzienne	życie	kobiet	w	Omarskiej	przy	papierosach
i	 kawie,	 siedząc	 z	 nimi	 przy	 stole	 w	 holu	 hotelu	 na	 Manhattanie,	 gdzie	 wszystkie	 się	 zatrzymały.
Odwiedzałem	 je	wieczorami,	 uzbrojony	w	 czekoladki	 z	 likierem	–	 gdy	miały	 już	 za	 sobą	 całodzienne
przesłuchania	 w	 sądzie,	 w	 których	 czasami	 udawało	 mi	 się	 uczestniczyć	 –	 w	 wypełnionym	 dymem
zakątku	 Bośni	 pośród	 ulic	 i	 alej	 Nowego	 Jorku.	 Opowiadały,	 jak	 każdego	 dnia	 w	 obozie	 musiały
nieustannie	 kalkulować,	 by	 zachować	 siłę	 fizyczną	 i	 psychiczną,	 manewrując	 między	 kuchnią,
sypialniami,	pokojami	gwałtów	i	miejscem,	które	nazywały	„separatką”	–	dobudówką,	gdzie	mieściły	się
kwatery	żandarmerii	wojskowej	i	gdzie	wszystko	mogło	się	zdarzyć.
–	 Była	 tam	 kobieta	 o	 imieniu	 Suada	 –	 wspominała	 Jadranka.	 –	 I	 inna,	 młodsza	 dziewczyna,	 która

poszła	do	separatki.	Pytałyśmy	je,	jak	tam	było.	Powiedziały,	że	cudownie	i	że	je	nakarmiono.	Więc	kilka
dni	 później,	 kiedy	 szukali	 ochotniczek	 do	 sprzątania	 separatki,	 zgłosiłam	 się	 z	 jeszcze	 jedną	 kobietą
o	 imieniu	Fikreta.	Ale	Fikretę	zabrali	 i	 zgwałcili,	 a	 ja,	 choć	mam	 lęk	wysokości,	uciekłam	na	drabinę
strażacką,	żeby	mnie	nie	spotkało	to	samo.	Kiedy	Fikreta	wróciła,	spytałam	ją,	co	się	stało.	Milczała,	ale
widziałam,	że	ma	oczy	zapuchnięte	od	płaczu.	Powiedziałam:	„Chodźmy	do	kuchni”,	bo	miałam	nadzieję,
że	 dostaniemy	 tam	 coś	 do	 jedzenia	 dla	 siebie	 i	 dziewczyn.	 Ale	 odesłano	 mnie	 do	 mycia	 sztućców;
umyłam	 wtedy	 chyba	 wszystkie	 noże	 i	 widelce	 w	 Bośni.	 I	 czułam	 zapach	 obiadu	 żandarmów:	 był
pyszny. 	 Miałam	 nadzieję,	 że	 dostanę	 coś	 do	 jedzenia,	 ale	 strażnik	 powiedział:	 „Chodźmy	 stąd”.
Poprosiłam	o	 jedzenie	 dla	 dziewczyn,	 a	 on	 dał	mi	 kawałek	 chleba	 twardy	 jak	 kamień	 i	 pozwolił	 nam
zerwać	trochę	zieleniny	po	drodze	do	sypialni.	Kiedy	wróciłam,	spytałam	Suadę:	„Powiedz,	jak	mam	cię
zabić?”.	Nigdy	nie	pracowałam	tak	ciężko	na	kawałek	czerstwego	chleba.
W	 tym	 czasie	 obchodziłem	 czterdzieste	 szóste	 urodziny	 i	 urządziłem	 w	 swoim	 mieszkaniu	 małe

przyjęcie,	na	które	zechciała	przyjść	 także	Jadranka.	Patrzyłem	na	nią	z	podziwem	–	choć	 tego	samego
dnia	 zeznawała	w	procesie,	 opowiadając	 o	 gwałtach	w	obozach	 koncentracyjnych,	 teraz	 z	 kieliszkiem
wina	 w	 ręce	 gawędziła	 swobodnie	 na	 inne	 tematy	 z	 moimi	 przyjaciółmi,	 między	 innymi	 z	 Markiem
Rothem,	meksykańskim	 fryzjerem,	 egzystencjalistą	 i	wyznawcą	 guevaryzmu,	 oraz	moją	współlokatorką
Stacy	 Sullivan,	 która	 zdobywała	 dziennikarskie	 szlify	 w	 Sarajewie,	 a	 teraz	 pisała	 w	 kuchni	 książkę
o	 Kosowie.	 Jadranka	 wyszła	 jako	 jedna	 z	 ostatnich	 gości	 tego	 wieczora;	 podarowałem	 jej	 oprawne
w	skórę	wydanie	dzieł	Szekspira,	które	miałem	od	dzieciństwa,	a	ona	dała	mi	coś,	co	od	tej	pory	jest	dla
mnie	 bardzo	 cenną	 pamiątką:	 srebrny	 medalik	 z	 wizerunkiem	 Świętej	 Rodziny,	 który	 w	 Omarskiej
trzymała	w	bucie	dla	ochrony	przed	siłami	zła.
–	Przeżyliśmy	dlatego,	że	byliśmy	szaleni,	a	może	dlatego,	że	byliśmy	dzielni.	Albo	jedno	i	drugie	–

powiedziała	mi	wtedy.
Jadranka	miała	w	Omarskiej	szczególną	przyjaciółkę:	Hasibę	„Bibę”	Harambašić,	szwagierkę	byłego

wiceprezydenta	Jugosławii,	Hamdii	Pozderaca.
–	Gdybym	wiedziała,	że	jesteś	komunistką,	nawet	bym	się	do	ciebie	nie	zbliżała!	–	żartowała	Jadranka,

lojalna	chorwacka	katoliczka,	a	Biba	też	śmiała	się	z	tej	ironii	losu.
–	 Jej	 ojciec	 walczył	 po	 niemieckiej	 stronie	 pod	 Sewastopolem	 –	 mówiła	 Biba.	 –	 Mój	 był	 po

właściwej,	patriotycznej	stronie,	był	partyzantem!
Biba	była	drobna,	niezwykle	energiczna	i	pełna	humoru.
–	 Byłam	 zadziorną	 dziewczyną,	 a	 teraz	 jestem	 zadziorną	 kobietą	 –	 mówiła,	 zaciągając	 się

papierosem.	 –	 Pochodzę	 z	 politycznej	 rodziny	 z	 politycznymi	 koneksjami.	 Żyłam	 na	 luzie,	 można



powiedzieć,	 że	 byłam	 trochę	 zmanierowana.	 –	 Urodziła	 się	 w	 mieście	 Cazin	 w	 północno-zachodniej
Bośni,	gdzie	podobno	rodzą	się 	prawdziwe	Bośniaczki.	–	Kobiety	z	nożem	w	zębach,	jak	to	się	u	nas
mówi.
Biba	była	dentystką,	pracowała	w	Prijedorze.
–	 Kiedy	 zabrali	 mnie	 do	 Omarskiej,	 nie	 miałam	 pojęcia,	 co	 się	 dzieje	 i	 gdzie	 się	 tak	 naprawdę

znalazłam.	Byłam	ze	swoją	przyjaciółką	Zlatą,	poszłyśmy	na	górę	obejrzeć	pokoje,	spotkałyśmy	Jadrankę
i	 pytamy	 ją:	 „Możemy	 spać	 w	 twoim	 pokoju?”.	 Jakby	 to	 był	 hotel!	 Ona	 odpowiedziała:	 „Lepiej	 się
spytajcie”.	Poszłyśmy	więc	do	strażnika,	który	nazywał	się	Kvočka,	i	mówimy:	„Czy	możemy	tam	spać?”.
A	on	też	się	zachowywał,	jakby	to	był	hotel.	„Możecie	sobie	same	wybrać	pokoje”	–	powiedział.
Jedną	z	 form	znęcania	się	nad	uwięzionymi	Bośniaczkami	były	wizyty	kobiet	ze	wsi	Omarska,	które

wyśmiewały	się	i	szydziły	z	więźniarek.
–	 Przychodziły	 tu	 dla	 rozrywki,	 jak	 do	 kina	 –	 opowiadała	 Jadranka.	 –	 Przychodziły,	 żeby	 się	 z	 nas

śmiać	i	upokarzać	nas,	bawiło	je	to.
–	Zawsze	były	wtedy	ładnie	ubrane	–	dodała	Biba.	–	Chciały	podkreślić	w	ten	sposób,	że	my	ciągle

chodzimy	w	tych	samych	ciuchach.
–	Tylko	 jedna	 z	 nich	 nam	współczuła	 –	mówiła	 Jadranka.	 –	Pochodziła	 z	Omarskiej,	 ale	wyszła	 za

biednego	Serba	 i	mieszkała	w	Prijedorze,	w	 tym	samym	budynku	co	 ja.	Pewnego	dnia	przyniosła	nam
sirnicę,	 ciasto	 ze	 słonym	 serem.	 Ryzykowała	 wtedy	 życie.	 W	 naszym	 pokoju	 panowała	 zasada,	 że
dzielimy	 wszystko	 między	 sobą,	 na	 siedemnaście	 równych	 części,	 nawet	 jeśli	 zostawały	 wtedy	 tylko
okruszki.
–	Oddałam	swoją	część	mężczyznom	–	podkreśla	Biba.	–	Oni	dostawali	znacznie	mniej	niż	my.
Biba	nosiła	w	obozie	workowate	 spodnie	 z	 białego	 lnu	 i	 jedwabiu,	 do	których	 chowała	 skradziony

chleb.
–	Bardzo	sprytnie	kradła	ten	chleb,	ale	okropnie	się	bałyśmy,	bo	każdy	bochenek	mógł	nas	kosztować

życie	–	opowiadała	Jadranka.	–	Część	z	nas	uzgodniła	między	sobą,	że	będziemy	oddawały	całe	nasze
racje	mężczyznom,	a	same	żywiły	się	tym,	co	ukradniemy.
Między	 kobietami,	 które	 oddawały	 mężczyznom	 jedzenie,	 a	 tymi,	 które	 tego	 nie	 robiły,	 panowały

napięte,	nieprzyjemne	stosunki.
Inna	 kobieta	 zeznająca	 w	 Nowym	 Jorku,	 Nusreta	 Sivac,	 przed	 pobytem	 w	 Omarskiej	 zasiadała	 na

ławie	sędziowskiej,	co	widać	również	w	jej	zachowaniu	na	co	dzień.	Nusreta	zawsze	zachowuje	dystans,
jest	trochę	oficjalna,	woli	rozmawiać	o	konkretach,	niż	gawędzić.	O	procesie	w	Nowym	Jorku	mówiła:
–	To	niemal	zabawne!	Wszyscy	ci	studenci,	prawnicy,	dziennikarze.	Ale	w	sumie	to	dość	prymitywne,

przesłuchania	są	wręcz	wulgarne.	Prawdę	mówiąc,	myślałam,	że	nie	tkną	kobiet	–	mówiła	Nusreta.	–	Ale
oskarżyli	 mnie	 o	 stosowanie	 szariatu,	 co	 było	 oczywiście	 absurdem,	 i	 to	 właśnie	 ja	 byłam	 pierwszą
kobietą	 z	 Prijedoru,	 która	 trafiła	 do	 Omarskiej.	 Nie	 wiedziałam,	 dokąd	 mnie	 zabierają,	 ale	 gdy
zbliżaliśmy	 się	 do	 bramy	 obozu,	 ogarnęły	 mnie	 okropne	 przeczucia.	 I	 oczywiście	 zadawałam	 sobie
pytanie:	 dlaczego	 tu	 jestem?	Kiedy	 połączyłam	 elementy	 układanki,	wszystko	 stało	 się	 jasne.	Kobiety,
które	wybierali	 do	Omarskiej,	 żeby	 je	 gwałcić,	 były	 intelektualistkami,	 należały	 do	wyższych	warstw
społecznych.	Znalazły	się	wśród	nich	kobiety	różnych	profesji	i	w	różnym	wieku,	do	tego	dla	postrachu
dorzucili	kilka	innych,	które	po	prostu	wyciągnęli	z	domów.
Nusreta	 opowiedziała	 mi	 historię	 rodziny,	 która	 była	 tragicznym	 symbolem	 tego,	 co	 działo	 się



w	Omarskiej.
–	To	była	noc	świętego	Piotra	–	wspominała.	–	Strażnicy	się	upili	i	podpalili	opony,	śpiewali	swoje

piosenki	 i	wrzeszczeli,	wyciągali	więźniów,	 skakali	 po	nich,	 przypalali	 ich	 i	 tłukli	 na	 śmierć.	 Jednym
z	nich	był	Bečir	Medunjanin.	Jego	żona,	Sabaheta,	widziała	przez	okno	naszego	pokoju,	jak	strażnicy	po
nim	skaczą.	„Co	oni	mu	robią?”,	krzyczała,	a	ja	próbowałam	ją	uspokoić,	żeby	jej	też	nie	zabrali.	Kiedy
umierał,	zakryłam	jej	oczy,	żeby	na	to	nie	patrzyła.
Sabaheta	trafiła	potem	na	listę	„więźniów	na	wymianę”	i	wsiadła	do	autobusu,	przekonana,	że	odzyska

wolność.
–	Okazało	się,	że	to	była	wymiana	ze	śmiercią	–	opowiadała	Nusreta.
Szczątki	nieszczęsnej	Muzułmanki	znaleziono	potem	w	masowym	grobie.	Sabaheta	i	Bečir	mieli	dwóch

synów,	jeden	z	nich	zginął	podczas	ostrzału	Kozaraca.	Sabaheta,	jak	wspominała	Nusreta:
–	Zawsze	mówiła,	że	odnajdzie	ciało	syna	i	wyprawi	mu	godny	pogrzeb.
Niestety,	nie	było	jej	to	dane.	Jej	drugi	syn,	Anes,	przeżył	wojnę	jako	jedyny	członek	tej	rodziny.
–	Oddał	swoje	DNA 	do	organizacji	z	Sanskiego	Mostu,	zajmującej	się	identyfikacją	zwłok	–	mówiła

Nusreta.	–	Pojechałam	z	nim	zidentyfikować	ciało	Sabahety.	„To	jest	moja	matka”,	powiedział,	patrząc	na
kości.
Inną	 kobietą,	 która	 siadywała	 przy	wspólnym	 stole	w	 hotelu	 na	Manhattanie,	 była	 Tesma	 Elezović,

mieszkająca	w	Perth	w	Australii.	Niegdyś	Tesma	prowadziła	wraz	ze	swoim	mężem	Samirem	schronisko
w	 Parku	 Narodowym	 Kozara,	 do	 którego	 „przyjeżdżali	 goście	 z	 całego	 świata”.	 Przyjeżdżali	 też
z	okolicznych	miejscowości,	jak	choćby	mieszkaniec	Trnopolja,	Kružević.
–	Utrzymywaliśmy	 kontakty	 towarzyskie	 z	 całą	 jego	 rodziną.	 Często	 bywał	w	Kozaracu,	 bardzo	 go

lubiliśmy.	 W	 Dzień	 Kobiet,	 8	 marca,	 tuż	 przed	 wybuchem	 wojny,	 jego	 dzieci	 przyjechały	 do	 nas
z	kwiatami.
Ale	miesiąc	później	Kružević	był	komendantem	obozu	koncentracyjnego	w	Trnopolju.
–	Ci	grubi	 żołnierze	 z	Prijedoru,	którzy	odwiedzali	nas	w	obozie,	 zawsze	domagali	 się	 specjalnego

jedzenia	 –	 opowiadała	 Tesma.	 –	Musieli	 mieć	 białe	 nakrycie,	 mięso	 i	 warzywa,	 a	 nam	 ślinka	 ciekła
z	głodu.	Kobietom	udało	się	kiedyś	ukraść	cebulę	i	zabrać	ją	na	górę.	Weszłam	do	pokoju	i	poczułam	jej
zapach.	Poprosiły,	żebym	ją	podzieliła,	mówiąc:	„Jeśli	Tesma	 ją	pokroi,	będzie	sprawiedliwie”.	Więc
pokroiłam	 ją	 na	 szesnaście	 równych	 części.	 Miałyśmy	 trochę	 soli	 do	 smaku.	Maczałyśmy	 te	 kawałki
w	soli,	były	naprawdę	pyszne.	Zachowywałyśmy	się,	jakby	to	była	pieczona	jagnięcina,	wychwalałyśmy
tę	cebulę	jak	najdoskonalsze	danie	na	świecie.
Tesma	 wyjaśniła	 mi,	 że	 pobyt	 w	 Omarskiej	 nie	 był	 jej	 największym	 zmartwieniem.	 Najbardziej

zasmucał	ją	fakt,	że	jesienią	w	Kozaracu	zaginął	jej	syn	i	dotąd	nie	odnaleziono	nawet	jego	szczątków.
–	Był	policjantem,	został	w	mieście	po	atakach,	żeby	strzec	szpitala	przed	czetnikami,	którzy	chcieli

zabić	rannych.
Rodzina	 Tesmy	 została	 „rozproszona	 w	 ciągu	 jednego	 popołudnia”,	 24	maja,	 po	 którym	wszystkim

muzułmańskim	rodzinom	kazano	„wywiesić	białe	prześcieradła”	i	przygotować	się	do	deportacji.
–	 Policjanci	 przyjechali	 o	 piątej	 rano,	 kazali	 nam	 zrzec	 się	 domu	 i	 schroniska.	 Zabrano	 mnie	 do

Keratermu,	ale	okazało	się,	że	obóz	jest	już	pełny,	więc	po	trzech	godzinach	przewieźli	nas	do	Omarskiej.
W	 naszej	 grupie	 było	 około	 piętnastu	 osób.	 Gdy	 przyjechaliśmy	 na	 miejsce,	 oddzielili	 kobiety	 od
mężczyzn.	 Mężczyzn	 od	 razu	 zaczęli	 bić.	 Nas,	 kobiety,	 zaprowadzili	 do	 restauracji	 i	 odebrali	 nam



wszystko,	co	miałyśmy	przy	sobie.	Zabrali	nas	na	górę,	gdzie	mieszkałyśmy	do	zamknięcia	obozu,	czyli
do	6	sierpnia.
O	tym,	co	działo	się	w	tym	czasie,	słyszeliśmy	wszyscy	w	sądzie.
W	pierwszym	procesie,	Kadić	 vs	Karadžić,	 sędzia	 Person	 nakazał,	 by	 nieobecny	Karadžić	 zapłacił

siedemset	 czterdzieści	 pięć	 milionów	 dolarów	 kary	 i	 odszkodowań.	 W	 sprawie	 Doe	 vs	 Karadžić,
w	 której	 powódek	 było	 więcej,	 zasądzono	 na	 ich	 korzyść	 aż	 cztery	 i	 pół	 miliarda	 dolarów	 –	 choć
ostatecznie	 Karadžić	 nie	 zapłacił	 ani	 centa	 z	 orzeczonych	 kar.	 Ostatniego	 wieczora,	 który	 spędzały
w	Nowym	Jorku,	kobiety	pozostawiono	same	sobie.	Siedziały	osamotnione	w	hotelowym	holu	ze	swoją
chorwacką	tłumaczką,	Verą	Kondić,	moją	przyjaciółką	z	czasów	wojny.
–	Drogie	panie	–	zagadnąłem.	–	To	jest	Nowy	Jork,	stolica	jazzu.	Musimy	gdzieś	się	wybrać.
Kobiety	były	wyczerpane,	 a	mnie	opadły	wątpliwości,	 czy	 rzeczywiście	powinienem	zabierać	 je	do

klubu	 Lenox	 Lounge	 w	 Harlemie	 –	 postanowiliśmy	 jednak	 spróbować.	 Problem	 polegał	 na	 tym,	 że
w	 siedmioro	 nie	mogliśmy	 się	 zmieścić	 do	 jednej	 taksówki,	więc	 niczym	 pasterz	 zagnałem	wszystkie
kobiety	 do	 miejskiej	 kolejki,	 która	 zawiozła	 nas	 do	 Harlemu,	 na	 125.	 Ulicę	 –	 co	 samo	 w	 sobie
z	pewnością	było	dla	nich	niecodziennym	doświadczeniem.	Jak	na	ironię,	ściany	w	holu	klubu	Lenox	były
wyłożone	 tapetą	 w	 czarno-białe	 paski.	 Znałem	 ojca	 i	 syna,	 którzy	 prowadzili	 to	 miejsce,	 choć	 tylko
powierzchownie,	 jako	Alvina	Seniora	 i	Alvina	 Juniora.	Okazało	 się	 jednak,	 że	wejściówki	na	koncert
o	 dziewiątej	 są	 już	 wyprzedane.	 Alvin	 Junior	 przekazał	 nam	 złe	 wieści:	 nie	 ma	 żadnych	 wolnych
stolików,	a	już	na	pewno	nie	dla	siedmiu	osób.	Wiedział	jednak	co	nieco	o	moim	pobycie	w	Bośni,	choć
bez	szczegółów,	wydawał	się	więc	poruszony	moją	desperacką	prośbą:
–	Posłuchaj,	był	 tam	ten	obóz,	pamiętasz?	Gwałcono	tam	kobiety.	To	pięć	z	nich.	Właśnie	skończyły

zeznawać	w	procesie	w	Nowym	Jorku.	Potrzebuję	stolika.	Bardzo	proszę!
Alvin	uśmiechnął	się	tylko	w	odpowiedzi,	przeszedł	do	sali	i	zrobił	coś	wielkiego	–	powiedział	grupie

japońskich	turystów,	że	jest	mu	bardzo	przykro,	ale	przy	rezerwacji	doszło	do	pomyłki.	Chwilę	później
wprowadziłem	kobiety	do	środka	i	usiedliśmy	przy	zwolnionym	stoliku.
Zespół	 występujący	 tego	 wieczora	 był	 większy	 i	 bardziej	 ekscentryczny	 niż	 zwykle	 w	 Lenox,	 grał

głośną	atonalną	muzykę,	a	kobiety	spoglądały	po	sobie	niepewnie.	Czy	to	naprawdę	był	dobry	pomysł,	by
po	ostatnim,	podsumowującym	dniu	procesu	o	gwałty	w	obozach	koncentracyjnych	przyjść	właśnie	tutaj?
Jednak	 dwie	 kolejki	 drinków	później	 zabawa	 rozkręcała	 się	 już	w	 najlepsze.	Kilka	 pań	 przyniosło	 ze
sobą	 w	 torebkach	 swój	 ulubiony	 koniak	 Stock,	 który	 teraz	 ukradkiem	 dolewały	 do	 kieliszków.	 Gdy
skończył	się	koncert	i	poproszono,	by	osoby,	które	pragną	zostać	na	występ	o	jedenastej,	nie	opuszczały
swoich	miejsc,	wszyscy	przy	stoliku	byli	zgodni,	że	tak	właśnie	zrobimy.

Kobiety,	 które	 wytoczyły	 proces	 w	 Nowym	 Jorku,	 opuściły	 Omarską	 dwa	 dni	 przed	 naszą	 wizytą,
3	sierpnia	1992	roku.	Nie	były	jednak	ostatnimi	ofiarami	przemocy	seksualnej,	które	stamtąd	wyjechały.
Pięć	 innych	 zmuszono	 do	 pozostania	 –	 trzy	 z	 nich	 były	 ostatnimi	 więźniami	 zamordowanymi	 w	 tym
obozie,	dwie	pozostałe	opuściły	obóz	21	sierpnia.	Zamordowane	zostały:	przyjaciółka	Jadranki	Mugbila
Beširović,	Hajra	Hadžić	 i	Velida	Mahmudin.	 Jedna	 z	 pozostałych	 przy	 życiu	 kobiet	 niedawno	 zmarła,
a	drugą	jest	Sabiha	Turkanović.
Sabiha	 prowadziła	 kawiarnię	 i	 restaurację	 Crvene	 Ruže	 (Czerwone	 Róże)	 w	 Kozaracu,	 jedną

z	najpopularniejszych	w	całym	mieście	„spośród	dwudziestu	ośmiu	kawiarni,	które	działały	przy	głównej
ulicy”.



–	Goście	przychodzili	od	południa	do	wieczora,	by	zjeść	pieczoną	jagnięcinę	i	posłuchać	muzyki.	Nikt
nie	wiedział,	kto	jest	Serbem,	kto	Chorwatem,	a	kto	Muzułmaninem.	Obchodziliśmy	tu	razem	wszystkie
święta.
Jednym	z	kelnerów	w	kawiarni	był	Enver	Dautović,	który	obecnie	mieszka	w	Luton.
–	Och,	to	wszystko	moi	chłopcy,	ci	Bośniacy,	którzy	są	teraz	u	was	w	Anglii	–	powiedziała	mi	Sabiha.

Sefer	Haškić,	cieśla,	który	mieszka	obecnie	w	Bolton,	był	i	nadal	jest	oczkiem	w	głowie	Sabihy,	a	jego
rodzina	traktuje	ją	jak	ciotkę.
–	Sefer	był	bardzo	przystojny	–	wspomina	tęsknie.	–	Przychodził	do	nas,	grał	na	gitarze	i	śpiewał.	Jego

żona	Mirela	i	moja	córka	chodziły	razem	do	szkoły,	a	jego	córka	Melisa	i	moja	wnuczka	są	najlepszymi
przyjaciółkami.	 Sefer	 był	 bardzo	 młody,	 gdy	 trafił	 do	 Omarskiej.	 Gdy	 tylko	 mogłam,	 dawałam	 mu
dodatkowy	kawałek	chleba,	ale	czasami	przystawiali	mi	pistolet	do	pleców	i	pytali:	„Dlaczego	zawsze
dajesz	chleb	tej	samej	osobie?”.
Sabiha,	 córka	 taksówkarza,	 w	 wieku	 szesnastu	 lat	 poszła	 do	 szkoły	 gastronomicznej.	 Zawsze	 była

przebojowa	 i	 wysportowana,	 należała	 do	 sztafety,	 która	 zdobyła	 złoty	 medal	 podczas	 zawodów
zorganizowanych	 w	 Sarajawie	 dla	 uczczenia	 urodzin	 marszałka	 Tity.	 Wyszła	 za	 kierownika	 hotelu
w	Prijedorze	i	jako	kobieta	sukcesu,	zdolna	bizneswoman,	była	kolejnym	oczywistym	celem	gwałcicieli
w	Omarskiej.
–	W	ten	sposób	mogli	realizować	swoje	chore	fantazje.	Gwałcąc	kobiety	należące	do	elity,	zdobywali

to,	 co	 w	 normalnym	 życiu	 było	 dla	 nich	 niedostępne,	 fizycznie	 i	 psychologicznie.	 Chcieli	 nas	 w	 ten
sposób	poniżyć,	umniejszyć,	odebrać	nam	dumę	z	naszych	osiągnięć.	Byli	malutkimi	mężczyznami,	którzy
chcieli	upokorzyć	silne	kobiety.
Niezwykły	zbieg	okoliczności	–	jednym	z	największych	wielbicieli	kawiarni	 i	restauracji	Sabihy	był

Milan	Kovačević,	ten	sam,	który	spowiadał	nam	się	przy	rakii.
–	Oczywiście,	że	go	znałam!	–	wykrzyknęła	Sabiha.	–	Byłam	kimś	w	rodzaju	matki	chrzestnej	basenu,

którym	 zarządzał	 [wcześniej	 nie	 miałem	 pojęcia,	 że	 Kovačević	 prowadził	 basen],	 a	 on	 zawsze	 był
w	 szpitalu,	 gdy	mój	mąż	miał	 operację,	 pilnował,	 żeby	wszystko	było	 zrobione	 jak	należy.	Kovačević
zawsze	był	bardzo	uprzejmy	dla	mnie	i	mojego	męża,	traktował	mnie	jak	królową.	Przywoziliśmy	mu	do
szpitala	 różne	 mięsa,	 a	 na	 mój	 widok	 żartował:	 „Idzie	 szefowa!”.	 Często	 był	 gościem	 w	 naszej
restauracji,	w	Bajram	zawsze	przychodził	na	baklawę.	Siedzisz	na	jego	ulubionym	miejscu,	Eddie.
Udręczony	zarządca	gułagu	w	radosnym	nastroju	pod	koniec	ramadanu	–	nie	do	wiary.
–	 Tak	 –	 kontynuowała	 Sabiha.	 –	 Moja	 córka	 studiowała	 medycynę	 i	 pracowała	 z	 doktorem

Kovačeviciem,	ale	jej	mąż	został	zamordowany	w	Omarskiej.
W	 dniu,	 w	 którym	 nasza	 dziennikarska	 ekipa	 przybyła	 do	 obozu,	 Sabiha	 i	 pozostałe	 cztery	 kobiety

zaprowadzono	do	separatki.
–	Słyszałyśmy,	 jak	przyjechaliście.	Słyszałyśmy	wasze	głosy.	Byliście	po	jednej	stronie	ściany,	a	my

po	 drugiej,	 kaszlałyśmy	 najgłośniej,	 jak	 się	 dało,	 żebyście	 nas	 usłyszeli.	 Po	 6	 sierpnia,	 gdy	 do	 obozu
przyjeżdżał	Czerwony	Krzyż,	zawsze	nas	chowali.	Mężczyźni	mówili	pracownikom	Czerwonego	Krzyża,
że	tam	jesteśmy,	ale	oni	nie	chcieli	denerwować	Serbów.	Wiem,	że	wiedzieli,	bo	gdy	mój	mąż	opuścił
Omarską	6	sierpnia,	powiedział	im,	że	w	obozie	zostały	jeszcze	kobiety.
Sabiha	potwierdziła	to,	co	Jadranka	i	Biba	mówiły	o	wizytach	żon	strażników	w	obozie.
–	 Przychodziły,	 żeby	 na	 nas	 popatrzeć,	 trochę	 z	 ciekawością	 i	współczuciem,	 a	 trochę	 dla	 zabawy,



wszystkie	wymalowane	i	wystrojone,	ale	te	serbskie	żony	z	zapadłej	wsi	Omarska	nie	mogły	się	z	nami
równać.	 Wiedziały,	 że	 są	 niczym	 w	 porównaniu	 z	 silnymi	 kobietami	 z	 Kozaraca,	 i	 z	 pewnością	 nie
przyszło	im	do	głowy,	że	pewnego	dnia	wrócimy	i	spojrzymy	im	prosto	w	oczy.

Epilog

Historia	 wojennych	 gwałtów	 ma	 swój	 niepokojący	 epilog:	 świetny	 i	 wstrząsający	 film	 zatytułowany
Niewygodna	prawda	(The	Whistleblower)	z	2010	roku	z	Rachel	Weisz	w	roli	głównej.	Choć	nie	widzimy
tortur	zadawanych	za	karę	jednej	z	dziewczyn,	która	próbowała	uciec	od	swoich	oprawców	–	widzimy
łzy	jej	towarzyszek,	zmuszonych	do	oglądania	tej	kaźni.	Widzimy	też	żelazny	pręt	porzucony	na	podłodze
piwnicy	po	zakończeniu	tortur,	więc	wiemy,	co	się	wydarzyło.
Jako	 film	Niewygodna	 prawda	 nie	 oszczędza	 widza.	 To	 opowieść	 o	 jednej	 z	 najgorszych	 zbrodni:

handlu	 kobietami,	 które	 są	 zmuszane	 do	 seksu,	 gwałcone,	 a	 nawet	 zabijane.	 Jednak	 jako	 portret
rzeczywistości	to	„dzień	na	plaży	w	porównaniu	z	tym,	co	działo	się	naprawdę”	–	mówi	reżyserka	Larysa
Kondracki.
–	 Pokazujemy	 to,	 co	 wolno	 nam	 pokazać.	 Nie	 moglibyśmy	 opowiedzieć	 w	 filmie	 prawdy

o	trzytygodniowym	okresie	znieczulania,	gdy	oprawcy	przypalali	dziewczyny	w	określonych	miejscach.
Nie	bylibyśmy	w	stanie	oddać	beznadziei	życia	tych	kobiet.
Film	opowiada	o	zniewoleniu	 i	gwałtach	w	Bośni,	nie	w	czasie	wojny,	 lecz	w	późniejszym	okresie

pokoju,	 a	 także	 o	 pracownikach	 sił	 pokojowych.	Co	 gorsza,	 żołnierze	 i	 policjanci	ONZ	 byli	 nie	 tylko
„klientami”	 zniewolonych	 kobiet,	 ale	 i	 handlarzami,	 mogli	 zatem	 liczyć	 na	 ochronę	 sił	 pokojowych
w	Bośni.
Kanwą	filmu	jest	prawdziwa	historia	Kathryn	Bolkovac	z	Nebraski,	która	współpracowała	przy	jego

tworzeniu	 jako	 konsultantka.	 Pod	 koniec	 lat	 dziewięćdziesiątych	Kathryn	 zgłosiła	 się	 na	 ochotnika	 do
pracy	 w	 bośniackich	 siłach	 pokojowych.	 Została	 zwerbowana	 przez	 firmę	 DynCorp	 –	 największego
podwykonawcę	amerykańskiego	Departamentu	Stanu	–	której	zlecono	nadzór	nad	utrzymaniem	porządku
w	Bośni	 (w	 filmie,	 w	 zbeletryzowanej	 wersji	 historii	 Bolkovac,	 główna	 bohaterka	 pracuje	 dla	 firmy
Democracorp).	 Bolkovac	 przyjechała	 do	 Bośni	 pełna	 najlepszych	 chęci	 i	 zajęła	 się	 przypadkami
przemocy	domowej,	pracując	w	schroniskach	dla	kobiet	będących	ofiarami	agresji	–	w	kraju,	gdzie	jest
ona	tolerowana	w	niewybaczalnym	stopniu.	Poznała	tam	dwie	dziewczyny	z	Ukrainy,	które	opowiedziały
jej	 odmienne,	 lecz	 równie	 przerażające	 historie:	 obie	 zostały	 uwięzione	 i	 sprzedane	 jako	 niewolnice
seksualne.
Bolkovac	pisze:
Najbardziej	szokującym	aspektem	tych	spraw	w	Bośni	był	fakt,	że	policjanci	i	pracownicy	organizacji	humanitarnych	nie	tylko	ułatwiali
seksualne	 niewolnictwo	 i	 wykorzystywanie	 dzieci	 oraz	 młodych	 kobiet	 w	 burdelach,	 ale	 w	 wielu	 przypadkach	 także	 uczestniczyli
w	handlu	ludźmi	poprzez	wymuszenia,	łapówki	i	fałszowanie	dokumentów	dla	większych	organizacji	przestępczych.

Bolkovac	 starała	 się	 zdemaskować	 i	 powstrzymać	 handlarzy,	 ale	 znalazła	 tylko	 dwie	 osoby,	 które
gotowe	były	 ją	wspierać	w	 tych	działaniach:	holenderskiego	oficera	o	 imieniu	 Jan,	 za	którego	później
wyszła,	 oraz	 główną	 ekspertkę	 do	 spraw	 równouprawnienia	 UNHRC	 (United	 Nations	 Human	 Rights
Council),	 Madeleine	 Rees,	 graną	 w	 filmie	 przez	 Vanessę	 Redgrave.	 W	 rzeczywistości	 Rees
współpracowała	z	bośniackimi	dziennikarzami,	urzędnikami,	stowarzyszeniami	ofiar	wojennych	gwałtów
i	 z	miejscową	 policją.	Wspólnie	 z	Bośniakami	 stworzyła	 „system	 służący	 ochronie	 i	 interesom	kobiet
i	ofiar,	zapewniający	im	doradztwo	i	nietykalność	niezależnie	od	tego,	czy	zdecydują	się	zeznawać,	wizy



oraz	 w	 razie	 potrzeby	 azyl.	 Jednak	 gdy	 tylko	 te	 wszystkie	 działania	 zostały	 zinstytucjonalizowane
i	 zaczęły	 przynosić	 rezultaty,	 pojawiły	 się	 naciski	 z	 zewnątrz,	 zmuszające	 nas	 do	 skupienia	 się	 na
wszczynaniu	 postępowań	 sądowych	 i	 repatriacji,	 a	 spychające	 na	 drugi	 plan	 kwestię	 niezależności
samych	kobiet,	co	w	bardzo	znaczący	sposób	odbiło	się	na	skuteczności	całej	operacji”.
Rees	 tłumaczy	 w	 swojej	 pracy,	 na	 czym	 polega	 obłęd	 międzynarodowej	 interwencji	 i	 obecności

w	 Bośni:	 „Poszczególne	 kraje	 ocenia	 amerykański	 Raport	 o	 handlu	 ludźmi	 (Trafficking	 in	 Persons
Report)	na	podstawie	dokumentacji	dotyczącej	walki	z	handlem	żywym	towarem,	trzeba	się	zatem	w	tej
dokumentacji	 wykazać	 konkretnymi	 wynikami.	 Jeśli	 nie	 ścigasz	 i	 nie	 odsyłasz	 do	 domu	 dostatecznej
liczby	 osób,	 twoja	 ocena	 spada,	 a	 tym	 samym	 zmniejsza	 się	 wsparcie	 finansowe.	 Kiedy	 więc
organizowano	 naloty	 na	 burdele,	 dziewczyny	 przekazywano	 Międzynarodowej	 Organizacji	 do	 spraw
Migracji	i	wywożono	na	Ukrainę	czy	do	innych	krajów,	prawdopodobnie	tylko	po	to,	by	potem	po	cichu
przywieźć	je	tutaj	z	powrotem.	To	była	prawdziwa	repatriacyjna	fabryka,	kierowana	przez	ludzi,	którzy
byli	przeciwni	imigracji	i	zależało	im	tylko	na	tym,	żeby	kobiety	nie	przyjeżdżały	do	Europy	Zachodniej,
a	 prawa	 tych	 kobiet	 w	 ogóle	 ich	 nie	 obchodziły.	 My	 z	 kolei	 działaliśmy	 powoli,	 ale	 nasza	 strategia
zaczynała	 przynosić	 efekty,	 więc	 trzeba	 było	 nam	 przeszkodzić”.	 Oczywiście	 ścigano	 jedynie
miejscowych	 przestępców,	 podczas	 gdy	 pracownicy	 organizacji	 pokojowych	 korzystali	 –	 i	 nadal
korzystają	–	z	immunitetu	dyplomatycznego.	Dlatego	też	ani	jeden	żołnierz	czy	policjant	powiązany	z	tą
zbrodniczą	działalnością	nie	został	pociągnięty	do	odpowiedzialności.
Zarówno	w	 filmie,	 jak	 i	w	 prawdziwym	 życiu	Bolkovac	 sięga	 coraz	wyżej,	 próbując	 doprowadzić

przed	sąd	handlarzy,	wśród	których	są	również	jej	współpracownicy.	Jednak	jej	wysiłki	są	w	najlepszym
wypadku	 lekceważone,	 w	 najgorszym	 sabotowane,	 a	 w	 końcu	 obawiając	 się	 o	 swoje	 życie,	 musi
nocować	u	znajomych.	Ukrainka,	która	jako	pierwsza	opowiedziała	Bolkovac	o	tym	koszmarze,	zginęła
z	 rąk	 swoich	 oprawców,	 a	 jej	 los	miał	 być	 ostrzeżeniem	 dla	 pozostałych	 niewolnic.	 Scena,	 w	 której
zniewolone	 kobiety	 muszą	 stroić	 się	 dla	 następnej	 „zmiany”	 żołnierzy	 i	 policjantów	 ONZ,	 to	 jeden
z	najbardziej	wstrząsających	momentów	filmu.
Bolkovac	została	unieszkodliwiona,	wyrzucona	z	misji	i	zwolniona.	Podczas	serii	spotkań	ze	swoimi

zwierzchnikami	 z	 ONZ	 oraz	 z	 firmy,	 która	 ją	 zatrudniła,	 Bolkovac	 dowiaduje	 się,	 że	 nie	 stawiła	 się
w	 pracy,	 nie	 informując	 o	 tym	 przełożonych,	w	 dniu,	 gdy	 burza	 zatrzymała	 ją	 na	 lotnisku	w	Wiedniu,
i	w	dniu,	gdy	przebywając	w	swojej	 rodzinnej	miejscowości	w	Nebrasce,	poszła	na	mecz	koszykówki
drużyny,	w	której	grała	jej	córka.
Film	 kończy	 się	w	momencie,	 gdy	 główna	 bohaterka	 zostaje	 zwolniona,	 ale	 książka	 napisana	 przez

Bolkovac	 ma	 ciąg	 dalszy.	 Po	 jej	 odejściu	 Rees	 zauważyła,	 że	 choć	 DynCorp	 to	 firma	 amerykańska,
Bolkovac	podpisywała	umowę	z	jej	biurem	w	Wielkiej	Brytanii	i	tym	samym	„podlegała	prawodawstwu
angielskiemu”.	Rees	skontaktowała	Bolkovac	ze	swoją	znajomą	prawniczką	z	Birmingham,	Karen	Bailey.
–	To	była	prosta	sprawa	dotycząca	szykan	stosowanych	przez	pracodawcę	w	odwecie	za	ujawnienie

jego	 bezprawnych	 działań	 –	mówi	 Bailey.	 –	 Zarzuty	 były	 bardzo	 poważne,	 a	 przeciwnik	 potężny,	 ale
sama	sprawa	nie	była	wcale	skomplikowana.
2	 sierpnia	 2002	 roku	 sąd	 uznał	 jednomyślnie,	 że	 szef	 Bolkovac	 „prześladował	 powódkę	 i	 robił

wszystko,	by	usunąć	ją	ze	stanowiska”.
–	 Sędziowie	 nie	mieli	wątpliwości,	 że	 [Bolkovac]	 została	 zwolniona,	 bo	 podniosła	 kwestię	 handlu

żywym	towarem.	Sąd	w	żaden	sposób	nie	sugerował,	że	jej	zarzuty	i	podejrzenia	są	nieprawdziwe.



W	ostatnim	dniu	kwietnia	2003	roku	firma	DynCorp	zrezygnowała	z	odwołania	od	wyroku	sądu,	a	trzy
dni	później	ogłosiła,	że	Departament	Stanu	zlecił	jej	utrzymywanie	porządku	w	Iraku.
Wydział	Kryminalny	amerykańskiej	armii	(Criminal	Investigation	Department,	CID)	otworzył	śledztwo

w	 sprawie	 zarzutów	 Bolkovac,	 lecz	 jego	 ustalenia	 nigdy	 nie	 zostały	 upublicznione.	 Jednak	 przed
premierą	 filmu	 firma	 DynCorp,	 przemianowana	 w	 tym	 czasie	 na	 DynCorp	 International	 (DI),	 wydała
komunikat	zawierający	„oświadczenie	agenta	specjalnego	CID ,	z	którego	wynika,	że	»ani	DynCorp,	ani
jej	pracownicy	nie	byli	zamieszani«	w	handel	ludźmi”.	W	komunikacie	napisano	również:	„Firma	DI 	nie
tylko	 współpracowała	 w	 śledztwie	 z	 CID ,	 ale	 także	 prowadziła	 własne	 dochodzenie.	 Ponadto	 nie
znalazła	 żadnych	 dowodów	 świadczących	 o	 jej	 współudziale	 w	 handlu	 ludźmi,	 natrafiła	 jednak	 na
obszary,	 których	 działanie	 można	 usprawnić.	W	 rezultacie	 rozwiązano	 kontrakty	 z	 kilkoma	 osobami”.
W	podsumowaniu	stwierdzono:	„Od	czasu	zatrudnienia	[Bolkovac]	firma	zmieniła	właściciela	i	zarząd;
opracowała	surowy	Kodeks	etyki	i	postępowania	biznesowego,	obejmujący	politykę	zerowej	tolerancji
dla	 handlu	 ludźmi”.	 Firma	 oświadczyła,	 że	 „jest	 dumna	 z	 agresywnych	 działań,	 które	 podjęła	 w	 celu
wzmocnienia	swoich	procedur	i	polityki	od	momentu,	gdy	ponad	dziesięć	lat	temu	pojawiły	się	te	zarzuty
pod	jej	adresem”.
W	wydanym	później	komunikacie	wewnętrznym,	który	 trafił	w	ręce	Bolkovac,	przemianowana	firma

ponownie	zaprzecza,	jakoby	jej	pracownicy	byli	zamieszani	w	handel	ludźmi,	mimo	że	przegrała	sprawę
w	Wielkiej	Brytanii.	Kierownictwo	tłumaczyło	swoim	podwładnym:	„Naszym	celem	jest	informowanie
was	 o	 faktach,	 nim	 dowiecie	 się	 o	 nich	 z	 innych	 źródeł.	 […]	 Zdecydowanie	 odrzucamy	 zarzuty	 pani
Bolkovac	 dotyczące	 okoliczności	 jej	 zwolnienia,	 nie	 zgadzamy	 się	 także	 z	 korzystnym	 dla	 niej
orzeczeniem	brytyjskiego	trybunału	z	2002	roku”.
Film	 poddał	 również	 krytyce	Organizację	Narodów	Zjednoczonych.	Do	 reżyserki	 Larysy	Kondracki

dotarł	wewnętrzny	komunikat	ONZ,	w	którym	część	członków	kierownictwa	napisała,	że	„ONZ	powinna
aktywnie	zareagować	i	potępić	niedopuszczalne	praktyki	w	Bośni”.	Jednak	inni	członkowie	uważali,	 iż
„zdecydowana	 reakcja	 oraz	 […]	 publiczne	 projekcje	 filmu	 w	 ONZ	 połączone	 ze	 szczerą	 dyskusją
przyniosą	efekt	odwrotny	do	zamierzonego	i	wzmocnią	tylko	jego	oddziaływanie”.	W	końcu	woleli	więc
zbagatelizować	film	i	jego	przekaz.
W	 komunikacie	 napisano	 również,	 że	 sekretarz	 generalny	 ONZ,	 Ban	 Ki-moon,	 był	 „zszokowany

przedstawioną	 przez	 jego	 doradców	 oceną	 udziału	 niektórych	 narodowych	 kontyngentów,	 działających
niegdyś	na	terenie	Bośni	i	Hercegowiny,	w	handlu	ludźmi	oraz	kilkoma	innymi	kwestiami,	które	zostały
poruszone”.	 Był	 zszokowany	 na	 tyle,	 że	 zorganizował	 specjalny	 pokaz	 filmu	 dla	 zaproszonych	 gości
w	 siedzibie	 głównej	 ONZ	 w	 Nowym	 Jorku.	 Jednak	 Bolkovac	 i	 Rees	 otrzymały	 zaproszenia	 dopiero
na	sześć	dni	przed	datą	projekcji	(Bolkovac	nie	mogła	przyjechać	ze	względu	na	ślub	syna).	Kondracki
zwróciła	się	do	kierownictwa	ONZ:	„Chciałabym	powiedzieć,	że	ten	pokaz	doprowadzi	do	autentycznej
dyskusji	 i	 analizy	udziału	pracowników	ONZ	w	handlu	 ludźmi	 i	 innych	przestępstwach.	Chciałabym	 to
powiedzieć,	ale	mam	pewne	obawy.	Wiem,	że	usłyszymy	mnóstwo	zapewnień	o	działaniach	podjętych	od
czasu	wydarzeń	przedstawionych	w	filmie,	ale	sama	retoryka	nie	wystarczy.	Problem	tylko	się	nasilił”.
Rees	 również	 została	 zwolniona	 ze	 stanowiska	 w	 ONZ,	 rzekomo	 za	 słabe	 wyniki,	 wygrała	 jednak

sprawę	 w	 trybunale	 odwoławczym	 organizacji.	 Później	 została	 sekretarzem	 generalnym
Międzynarodowej	Ligi	Kobiet	na	rzecz	Pokoju	i	Wolności	(Women’s	International	League	for	Peace	and
Freedom),	 organizacji	 walczącej	 o	 prawa	 kobiet	 i	 sprawiedliwość	 społeczną,	 założonej	 w	 czasie



pierwszej	wojny	światowej.
O	znaczeniu	filmu	Niewygodna	prawda	Rees	mówi:
–	Nie	wystarczy,	żeby	ONZ	powiedziała:	„Och,	 jest	u	nas	kilka	czarnych	owiec,	których	musimy	się

pozbyć”.	Muszą	 zrozumieć,	 że	 ta	 oburzająca	 i	 okrutna	 praktyka	 jest	 typowa	 dla	 zdominowanego	 przez
mężczyzn	 zmilitaryzowanego	 środowiska;	 pojawia	 się	 w	 chwili,	 gdy	 wysiadasz	 z	 samolotu
transportowego,	rodzi	się	z	solidarności	grupy	facetów	skazanych	na	siebie	przez	dłuższy	czas,	z	presji
otoczenia,	 z	 odurzenia	walką.	To	 także	 kwestia	 przywództwa:	 ci	 ludzie	mają	 tych	 samych	 dowódców,
którzy	mogą	wsadzić	 ich	do	paki,	 jeśli	nie	wyglansują	należycie	butów!	Jeśli	nikt	nie	powie	wyraźnie:
„Nie	rób	tego,	bo	inaczej	zostaniesz	ukarany”,	to	znaczy,	że	dajemy	na	to	przyzwolenie.	Trzeba	naprawdę
rygorystycznie	stosować	politykę	zerowej	 tolerancji.	Teraz	wygląda	to	 tak,	że	podczas	misji	za	granicą
możesz	popełniać	najgorsze	przestępstwa,	 za	które	u	 siebie	 zostałbyś	ukarany	długoletnim	więzieniem,
ale	 nic	 się	 nie	 dzieje,	 dopóki	 ofiarą	 tego	 przestępstwa	 jest	 cudzoziemiec.	 Wracasz	 potem	 do	 domu,
zatrudniasz	się	przy	kolejnej	misji	i	jedziesz	gdzie	indziej,	żeby	robić	to	samo.	Zanim	cokolwiek	się	w	tej
sprawie	 ruszy,	 dowody	przepadną,	kobiety	 zostaną	odesłane	do	domu	przez	podstępny	 system,	 fabrykę
repatriacji,	 a	 potem	 prawdopodobnie	 sprzedane	 gdzie	 indziej.	 Obecnie	 to	 zaklęte	 koło:	 przestępcy,
państwa	 członkowskie	 i	 instytucje	 międzynarodowe,	 wszyscy	 celowo	 podtrzymują	 tę	 sytuację	 i	 dbają
o	to,	by	rzecz	nie	została	nagłośniona.	Żeby	rzeczywiście	rozwiązać	ten	problem,	po	pierwsze,	ONZ	musi
uznać	 prymat	 ofiar:	 kobiet,	 które	 są	 przedmiotem	 handlu.	 W	 Bośni	 osiągaliśmy	 konkretne	 rezultaty,
byliśmy	 skuteczni	 i	 w	 końcu	 zostaliśmy	 powstrzymani	 właśnie	 dlatego,	 że	 słuchaliśmy	 kobiet
i	umieszczaliśmy	popełnione	na	nich	zbrodnie	we	właściwych	ramach	prawnych.	Po	drugie,	ONZ	musi
wymagać	 od	 krajów	 członkowskich,	 by	 ludzie	 schwytani	 podczas	 misji	 i	 odesłani	 do	 domu	 zostali
aresztowani,	należycie	osądzeni	 i	ukarani.	Tych	przestępstw	dopuszczają	się	konkretni	 ludzie,	którzy	za
granicą	gwałcą	i	torturują	dziewczyny,	a	potem	wracają	do	swoich	żon.	To	będzie	się	powtarzać,	dopóki
któregoś	dnia	nie	usłyszą	pukania	do	drzwi	i	nie	zostaną	aresztowani	na	oczach	swoich	żon	i	dzieci.
Film	Niewygodna	prawda	poruszał	kwestię	nie	tylko	gwałtów	wojennych,	ale	także	zdrady	i	zaniedbań

ze	strony	misji	międzynarodowej	obecnej	w	Bośni.	Madeleine	Rees	mówi:
–	Instytucje	takie	jak	ONZ	mają	głęboką	potrzebę,	by	chronić	same	siebie,	a	jej	funkcjonariusze	siebie

nawzajem	 –	 tak	 to	 właśnie	 jest.	 Oczywiście	 niektórzy	 uczciwi	 obserwatorzy	 i	 inni	 pracownicy
krytykowali	to,	co	się	tam	działo,	zostali	jednak	zbojkotowani.
Zdaniem	Rees	o	ogólnym	nastawieniu	organizacji	świadczył	fakt,	że	nawet	najlepsi	obserwatorzy	nie

wyłamali	się	z	szeregu.	Tymczasem	sami	Bośniacy,	jak	mówi:
–	Przez	długi	czas	handel	ludźmi	i	gwałty	postrzegali	 jako	cudzy	problem:	te	dziewczyny	pochodziły

w	większości	spoza	Bośni,	były	więzione	i	wykorzystywane	seksualnie	również	przez	ludzi	spoza	Bośni,
nikt	 więc	 nie	 palił	 się	 do	 interwencji.	 Jednak	 potem,	 po	 niezwykłych	 demaskatorskich	 publikacjach
magazynu	„Dani”	[sarajewskiego	tygodnika	publicystycznego]	z	2001	roku,	to	nastawienie	się	zmieniło.
Ludzie	–	dobrzy	ludzie	–	połączyli	te	historie	z	krzywdą	i	traumą	wojennych	gwałtów.
W	 2011	 roku	 podczas	 prestiżowego	 festiwalu	 filmowego	 w	 Sarajewie	 do	 miasta	 zawitała

megagwiazda,	Angelina	 Jolie,	by	promować	 tu	Krainę	miodu	 i	 krwi,	 inny	 świetny	 film	o	Bośni,	 który
sama	wyreżyserowała.	Była	to	historia	miłosna,	osadzona	częściowo	w	obozach	koncentracyjnych,	która
wzbudziła	oburzenie	niektórych	organizacji	byłych	więźniów	 i	krewnych	ofiar,	 zdobyła	 sobie	 sympatię
innych	 i	 rozwścieczyła	 Serbów	 –	 w	 Republice	 Serbskiej	 zakazano	 dystrybucji	 tego	 filmu.	 Jednak	 na



festiwalu	nie	wspomniano	nawet	o	Niewygodnej	prawdzie,	którą	wyświetlano	w	tym	czasie	w	Ameryce,
Australii,	Azji	i	znacznej	części	Europy	i	która	zdobyła	liczne	nagrody	na	różnych	festiwalach	filmowych,
a	także	była	stałym	punktem	programu	festiwalów	organizowanych	przez	Human	Rights	Watch	w	Stanach
Zjednoczonych	i	Wielkiej	Brytanii.	Kiedy	skonsternowany	pytałem	o	przyczyny	tej	nieobecności	różnych
ludzi	pracujących	dla	społeczności	międzynarodowej	–	Bośniaków	i	cudzoziemców	–	ci	wzruszali	tylko
ramionami	lub	traktowali	mnie	z	powściąganą	wrogością.	Madeleine	Rees	kwituje	to	słowami:
–	 Przyjechałam	 tu	 pracować	 z	 kobietami,	 które	 padły	 ofiarą	 gwałtów	 podczas	 wojny,	 ale	 później

poznałam	 równie	 wiele	 kobiet,	 które	 zostały	 tu	 sprowadzone	 siłą	 oraz	 zgwałcone	 przez	 żołnierzy
i	policjantów	przysłanych	do	utrzymania	pokoju.



Część	druga

Gołębie	serca



10

Środkowy	palec	dla	Prijedoru:
Największe	miasteczko	na	świecie

[…]	zdążać	będzie	człowiek	do	swego	wiecznego	domu	i	kręcić	się	już	będą	po	ulicy	płaczki13.

Księga	Koheleta	12,5

–	 Trudno	 zarobić	 tyle,	 żeby	 odbudować	 nasze	 domy	 –	 powiedział	 Edin	 Kararić	 w	 Kozaracu.	 Nie
spodziewał	 się,	 że	 jeszcze	 kiedykolwiek	 zobaczy	 to	miejsce,	 ale	 latem	2004	 roku	 był	 tu	 już	 z	 kolejną
wizytą.	 –	 Żeby	 je	 odbudować,	 pracujemy	 na	 całym	 świecie,	 ile	 się	 tylko	 da.	 Ale	 zawsze	 znajdą	 się
arabskie	pieniądze	na	odbudowę	meczetów.	Nie	chodzę	do	meczetu,	ale	cieszę	się,	gdy	je	odbudowują,
bo	każdy	minaret	to	środkowy	palec	pokazywany	tym	skurwielom	w	Prijedorze!	Kiedy	przyjechałem	po
raz	pierwszy,	nikogo	tu	nie	było	–	wspominał	Edin,	który	wrócił	do	Kozaraca	w	1999	roku.	–	Tylko	jakiś
chory	pies,	który	dziwnie	mi	się	przyglądał.	Wyczuwał	chyba,	że	coś	się	tutaj	dzieje.
Siedzieliśmy	nad	kawą	w	„barze-kawiarni-dyskotece”	o	nazwie	Mustang,	w	który	Edin	zainwestował

i	który	po	części	sam	również	odbudowywał.	Był	to	pierwszy	lokal	otwarty	we	wskrzeszonym	z	gruzów
mieście.	Kiedy	przyjechałem	tu	w	1992	roku,	a	potem	w	1996,	Kozarac	był	upiorną,	osmaloną	ruiną,	nad
którą	unosił	się	zapach	śmierci.	Jednak	poprzedniego	wieczora	miasto	tętniło	życiem,	młodzi	bawili	się
na	 swoich	 głośnych	 imprezach,	 starsi	 spotykali	 się	 ze	 znajomymi.	 Gdy	 latem	 wracała	 tu	 diaspora,
Kozarac	 –	 odbudowywany	 cegła	 po	 cegle,	 płytka	 po	 płytce,	 dachówka	 po	 dachówce	 –	 zamieniał	 się
w	 centrum	 życia	 towarzyskiego,	 niemal	 desperackie	 w	 swej	 żywiołowości.	 Rodziny	 zbierały	 się
w	 pizzerii	 Mexx,	 byli	 więźniowie	 obozów	 pili	 piwo	 w	 barze	 Picadilly,	 większe	 grupy	 krewnych
zasiadały	na	obiad	przy	długich	stołach	na	dziedzińcu	restauracji	Stara	Bašta,	gdzie	Sefer	Haškić	z	Bolton
i	bośniacka	gwiazda	folkowa	Hanka	Paldum	bawili	tłumy	swym	śpiewem.	W	górę	wąskiej	głównej	ulicy
pięły	się	samochody	z	tablicami	rejestracyjnymi	krajów,	do	których	los	zagnał	ich	właścicieli:	Niemiec,
Szwecji,	 Finlandii,	 Austrii,	 Francji,	 Szwajcarii	 i	 Wielkiej	 Brytanii.	 Przepastne	 wnętrza	 coraz
liczniejszych	dyskotek	–	co	roku	przybywała	co	najmniej	jedna	–	przyciągały	dziewczyny	na	niebotycznie
wysokich	obcasach	i	chłopców	z	nażelowanymi	włosami,	którzy	znikali	rodzicom	z	oczu,	by	pić,	tańczyć,
całować	się	 i	może	nawet	zakochać.	Wieczorem	to,	co	było	niegdyś	zniszczonym	miastem,	wracało	do
życia.	Wbrew	przeciwnościom	losu	Kozarac	się	odradzał.	Patrząc	na	powolne	spacery	starszych	i	tłumne
procesje	 młodych,	 trudno	 wyobrazić	 sobie,	 że	 zgodnie	 z	 planem	 wszyscy	 ci	 ludzie	 mieli	 umrzeć	 lub
zniknąć	 stąd	na	 zawsze.	A	 spacerujące	 z	 rodzicami	dzieci	 poniżej	 dwunastu	 lat	miały	 się	w	ogóle	 nie
narodzić.
Jest	 jednak	 i	 druga	 strona	medalu.	Kozarac	 to	wyspa	 grupy	wygnańców,	 którzy	wrócili	 tu	 na	 stałe,

wzmacniana	 latem	 kilkutysięczną	 diasporą.	 Miasto	 znajduje	 się	 na	 terenie	 Republiki	 Serbskiej.	 Nad
heroicznym	 wysiłkiem	 tych,	 którzy	 próbują	 odbudować	 swoją	 przeszłość,	 unosi	 się	 znak	 ich
niegdysiejszych	 oprawców:	 krzyż	 z	 czterema	 cyrylickimi	 literami	 „S”).	 Ten	 sam	 symbol,	 niczym
biurokratyczne	 napomnienie,	 widnieje	 na	 wszystkich	 oficjalnych	 dokumentach.	 „Tylko	 jedność	 ocali
Serbów”	 to	 pieczęć	 autoryzująca	 owoce	 ich	 pracy	 za	 granicą:	 domy,	 ubezpieczenia,	 status	 prawny.



Właściciel	motelu	przy	głównej	drodze	opowiadał,	do	czego	posuwał	się	miejscowy	„inspektorat”,	by
utrudnić	 mu	 prowadzenie	 interesu.	Władze	 Prijedoru	 zatroszczyły	 się	 o	 to,	 by	 w	 powojennym	 herbie
znalazł	 się	 serbski	krzyż,	 a	 flaga	Republiki	Serbskiej	powiewa	nad	najwyższym	punktem	Kozaraca,	na
szczycie	góry	przy	wjeździe	do	miasta,	gdzie	powracający	z	wygnania	postawili	 także	dwa	drewniane
znaki	 z	napisem	„Największe	miasteczko	na	 świecie”.	Serbowie	 je	 ścięli,	więc	Muzułmanie	postawili
dwa	następne	–	te	również	zostały	ścięte,	a	potem	ustawione	na	nowo.	Na	razie	wciąż	tkwią	na	swoim
miejscu,	ale	przy	wjeździe	do	miasta	ktoś	napisał	sprayem:	balija.
Kozarac	był	osmańskim	centrum	regionu	Krajina,	a	gdy	ktoś	mówi,	że	pochodzi	z	Kozaraca,	może	mieć

na	myśli	którąkolwiek	z	okolicznych	wiosek.
–	W	Kozaracu	był	meczet	z	1486	roku,	zniszczony	w	1962,	gdy	próbowali	wymazać	historię	–	mówił

Edin.	W	1968	roku	Kozarac	przestał	być	stolicą	regionu	i	został	włączony	do	gminy	Prijedor.
–	Nigdy	nas	nie	lubili	–	twierdził	Edin.	–	Bo	nadal	nazywaliśmy	tę	gminę	Kozarac.	Mieliśmy	swoją

remizę,	 szpital	 i	 komisariat.	 Sami	 sobą	 rządziliśmy,	 realizowaliśmy	 swoje	 plany	 i	 byliśmy	 szczęśliwi,
i	 za	 to	 właśnie	 nienawidzili	 nas	 bardziej	 niż	 za	 religię.	 Ludzie,	 którzy	 próbowali	 nas	 zniszczyć,	 nie
rozumieli	 nas.	 Nie	 potrafili	 zrozumieć,	 że	 o	 nic	 ich	 nie	 prosimy.	 Tęskniliśmy	 po	 prostu	 za	 domem,
chcieliśmy	być	w	domu.
Jednak	na	powrocie	Karariciów	do	domu	najbardziej	zależało	nie	Edinowi,	lecz	jego	matce	Zumrze.

Niemal	 wszystkie	 opuszczone	 domy	 Muzułmanów	 w	 ich	 rodzinnej	 miejscowości,	 Trnopolju,	 zostały
zajęte	 przez	 Serbów,	 a	 powracający	 zamieszkali	 w	 namiotach	 rozbitych	w	 tym	 samym	miejscu,	 gdzie
niegdyś	był	obóz	koncentracyjny,	w	którym	wielu	z	nich	było	więzionych.
–	Serbowie	robili	wszystko,	co	mogli,	by	nas	powstrzymać	–	mówiła	Zumra.	–	Blokowali	drogi,	żeby

zatrzymać	autobusy,	nękali	nas	w	miasteczku	namiotowym.
Zumra	Kararić	męczyła	się	w	Watford	i	w	1999	roku	podjęła	w	końcu	decyzję.	Jej	dom	nie	został	na

szczęście	spalony	ani	zbombardowany.
–	Był	jednak	w	okropnym	stanie	–	wspominała,	gdy	siedzieliśmy	w	ciepły	letni	wieczór	na	werandzie,

sącząc	kawę	 i	delektując	 się	pomidorami	z	 jej	ogrodu.	–	Tam,	gdzie	 rośnie	 ta	 jabłoń,	było	 tylko	błoto
i	brud,	po	podwórku	wałęsały	się	świnie.
Jednak	nie	to	stanowiło	największy	problem:	w	domu	mieszkał	wyjątkowo	brutalny,	okryty	złą	sławą

Serb.	 Nawet	 Edin,	 który	 nie	 jest	 słabeuszem,	 radził,	 by	 go	 nie	 prowokowała.	 Ale	 pani	 Kararić	 nie
zamierzała	się	poddawać.	Wróciła	do	Trnopolja	i	wprowadziła	się	do	swojego	domu.
–	Spałam	na	sofie,	tam	–	mówiła,	pokazując	mi	łóżko.	–	Dzieliliśmy	ten	sam	dom,	prawie	się	do	siebie

nie	 odzywaliśmy.	 On	 chyba	 nie	 mógł	 w	 to	 uwierzyć.	 Próbował	 wszystkiego,	 żeby	 się	 mnie	 stamtąd
pozbyć,	groził	mi	na	wszystkie	możliwe	sposoby,	ale	 ja	się	nie	wyprowadziłam.	 [Po	 trzech	 latach]	nie
mógł	 już	 dłużej	 tego	 znieść	 i	 przeniósł	 się	 do	 tamtego	budynku.	 –	Wskazała	 na	 szopę	 za	 starą	 żelazną
pompą.	–	Miałam	cały	dom	dla	siebie,	ale	nie	mogłam	wygonić	go	z	tej	szopy.	W	końcu,	w	2004	roku,
wyniósł	się	i	stamtąd.

–	 Kiedy	 wróciliśmy	 odbudowywać	 dom,	 byliśmy	 pierwsi	 na	 całej	 ulicy	 –	 mówiła	 żona	 Envera
Dautovicia,	Kelima,	w	Luton.	–	Nie	dostaliśmy	ani	grosza	od	gminy,	ani	centymetra	rur	kanalizacyjnych
czy	 kabli	 elektrycznych.	 Wszystko	 robiliśmy	 sami,	 za	 swoje	 pieniądze:	 latarnie,	 asfalt,	 wszystko.
Właściwie	gdyby	nie	kłótnie	 i	korupcja	po	naszej	stronie,	zrobilibyśmy	to	 jeszcze	szybciej.	Odbudowa
Kozaraca	 pokazała,	 czym	 właściwie	 jest	 to	 miasto	 i	 kim	 my	 jesteśmy.	 Jesteśmy	 dumnym	 narodem



pogranicza	i	wróciliśmy	do	siebie.
Konwój	 samochodów	 piął	 się	 dzielnie	 na	 zbocze	 góry	 Kozara,	 przez	 serbskie	 wioski,	 z	 których

pochodziło	wielu	 zabójców.	Trąbiąc	 i	wymachując	 flagami,	 kawalkada	 sunęła	 powoli	 za	 zaprzężonym
w	konie	wozem,	na	którym	siedzieli	Ena	Dautović,	najstarsza	córka	Envera	 i	Kelimy,	oraz	pan	młody,
Suad	 Sulejmanović	 z	 miejscowości	 Kamičani,	 położonej	 po	 drugiej	 stronie	 drogi.	 Ena	 ukończyła
kryminologię	na	Uniwersytecie	Roehampton,	ale	postanowiła	odłożyć	na	jakiś	czas	karierę,	gdy	pewnego
lata	poznała	w	Kozaracu	Suada.	Po	 ślubie	miała	wyjechać	 z	nim	do	Szwajcarii,	 gdzie	Suad	pracował
w	zarządzie	transportu	publicznego	w	Bazylei.	Suad	jest	zamkniętym	w	sobie,	ale	silnym	młodzieńcem,
wychowanym	 przez	 matkę	 i	 ciotki	 po	 tym,	 jak	 jego	 ojciec	 wraz	 ze	 swoimi	 trzema	 braćmi	 został
zamordowany	w	Omarskiej	i	podczas	czystek	w	miejscowości	Kamičani.
Jednak	w	dzień	ślubu	nikt	nie	oddawał	się	takim	wspomnieniom.	Nad	zuchwałą	kawalkadą	powiewała

flaga	Bośni	z	sześcioma	 liliami	–	ku	osłupieniu	serbskich	wieśniaków,	zdumionych	 taką	bezczelnością.
Wcześniej	w	rodzinnym	domu	podano	pyszny	obiad,	w	ogrodzie	rozstawiono	stoły	na	kozłach	dla	dwustu
osób,	 a	wuj	 Suada	 strzelił	w	 powietrze,	 przyjmując	 Enę	 do	 swojej	 rodziny.	 Enver,	 podobnie	 jak	 inni
mężczyźni	 z	 nowo	 połączonych	 rodzin,	 ubrał	 się	w	 uszyty	 specjalnie	 na	 tę	 okazję	 kremowy	 jedwabny
garnitur	 i	koszulę	oraz	kamizelkę	 i	 fular	z	 jadeitowego	 jedwabiu.	Cieszył	się	szczęściem	swojej	córki,
a	 zarazem	 przeżywał	 jak	 każdy	 ojciec	 jej	 odejście	 z	 rodzinnego	 domu	 (choć	 mówił	 o	 tym
z	 przymrużeniem	 oka).	 Na	 wesele	 nie	 trzeba	 było	 wynajmować	 muzyków:	 tą	 kwestią	 zajął	 się	 Sefer
Haškić	 z	 Bolton,	 który	 akompaniował	 sobie	 na	 akordeonie,	 my	 tymczasem	 tańczyliśmy	 z	 pełnymi
żołądkami,	przygotowując	się	do	prawdziwego	przyjęcia	na	szczycie	góry.
–	Ena	 trafiła	 do	Luton,	 gdy	miała	 zaledwie	 siedem	 lat	 –	 opowiadała	Kelima	w	przeddzień	wesela,

sprawdzając	listę	spraw	do	załatwienia	u	krawca	i	w	kwiaciarni.	–	Przyjechała	tym	samym	autobusem	co
jej	matka,	troje	kuzynów	i	babcia,	dorastała	już	w	Anglii,	planując	tam	karierę.	–	Dopóki	nie	dosięgła	jej
strzała	Kupidyna.
Victoria-Amina,	 pierwsze	 dziecko	 bośniackich	 uchodźców	 urodzone	 w	 Anglii,	 a	 obecnie	 smukła

nastolatka,	 była	 druhną	 panny	 młodej.	 Przed	 wieczorem	 panieńskim	 przygotowała	 dla	 wszystkich
zaproszonych	dziewczyn	koszulki	z	różowymi	napisami	„Panna	młoda”	lub	„Pan	młody”.
Enver	 i	Kelima	po	raz	pierwszy	przyjechali	do	Kozaraca	w	2000	roku,	by	pogrzebać	matkę	Envera,

która	zmarła	na	uchodźstwie	w	Dubrowniku.	Rodzina	gotowa	była	kupić	jej	dom	i	podróżować	między
Luton	 a	 chorwacką	 perłą	 Adriatyku.	 Jednak	 Ena,	 wówczas	 czternastolatka,	 skłoniła	 ich	 do	 zmiany
planów.
–	Kiedy	tu	przyjechaliśmy,	nasz	dom	był	zniszczony	–	wspominała	Kelima.	–	Bardzo	to	przeżywaliśmy.

Ale	 nagle	 Ena	 zaczęła	 skakać	 po	 gruzach,	 szczęśliwa,	 że	 wróciła	 do	 siebie.	 Mówiła:	 „Tato!	 Mamo!
Proszę,	nie	bierzmy	tego	domu	w	Dubrowniku!	Odbudujmy	ten!”.	Wcześniej	w	ogóle	nie	braliśmy	pod
uwagę	powrotu,	ale	właśnie	to	zrobiliśmy.	Kupiliśmy	dom	z	prefabrykatów	i	już:	byliśmy	u	siebie.
–	Myślę,	że	wartość	domu	w	Dubrowniku	wzrosła	bardziej	–	zauważył	Enver.
–	 Jestem	 wściekła	 –	 mówiła	 Kelima	 –	 gdy	 słyszę,	 jak	 serbscy	 politycy	 opowiadają

w	 międzynarodowej	 telewizji,	 że	 są	 dumni	 ze	 swojego	 wielokulturowego	 społeczeństwa,	 i	 podają
przykład	Kozaraca	[faktycznie	tak	jest],	choć	dobrze	wiedzą,	że	w	rzeczywistości	robili	wszystko,	żeby
się	nas	stąd	pozbyć,	a	potem	utrudnić	nam	powrót.	Nie	chcieli	nas	tutaj	i	nadal	nas	nie	chcą,	nie	licząc
faktu,	 że	 jesteśmy	 ludźmi	 sukcesu	 i	wspieramy	 gospodarkę,	 którą	 oni	 doprowadzili	 do	 ruiny.	Wszyscy



dobrze	wiemy,	że	gdyby	tylko	mogli,	chętnie	znów	by	nas	wszystkich	pozabijali.

Sefer	Haškić	z	Bolton	jechał	główną	drogą	z	Prijedoru	do	Kozaraca.
–	Spójrz	tutaj	–	powiedział,	gdy	wyjechaliśmy	zza	zakrętu,	wskazując	na	największy	z	trzech	głazów	na

szczycie	 góry	Kozara,	widocznej	 teraz	 na	 północnym	horyzoncie.	 –	Nie	masz	 pojęcia,	 co	 czuję,	 kiedy
widzę	Kozarački	Kamen.	To	sięga	gdzieś	w	głąb	mojej	duszy.
Zatrzymał	 się	 przed	 domem,	 który	 odbudował	 wraz	 z	 rodzicami	 swojej	 żony,	 Mireli;	 teściowie

zamieszkali	na	dole,	a	Sefer,	Mirela	i	dziewczynki	–	Melisa	i	Lejla	–	na	piętrze.
–	Wyobraź	 sobie,	 jak	 muszą	 się	 wkurzać,	 kiedy	 tu	 wracamy	 –	 mówił	 Sefer	 po	 angielsku	 z	 silnym

akcentem	z	Lancashire.	–	Nienawidzą	nas	 jeszcze	bardziej	niż	kiedyś,	 szczególnie	że	 to	my	napędzamy
teraz	gospodarkę,	a	oni	pracują	jako	kelnerzy	w	naszych	kawiarniach,	zmywają	nasze	naczynia!
To	była	odpowiedź	Sefera	na	fakt,	że,	jak	uważał:
–	 Nigdy	 nie	 przyjdą	 do	 nas	 i	 nie	 powiedzą:	 „Przepraszamy	 za	 to,	 co	 zrobiliśmy”,	 jak	 Niemcy

powiedzieli	Żydom.	Pewnie	dlatego,	że	wcale	tego	nie	żałują	i	gdyby	mieli	taką	możliwość,	zrobiliby	to
jeszcze	 raz.	Gdybyśmy	czekali,	 aż	zaproszą	nas	 tu	z	powrotem,	nigdy	byśmy	 tu	nie	wrócili.	Gdybyśmy
czekali	na	pomoc	przy	odbudowie	domów,	nigdy	byśmy	się	nie	doczekali.	Dlatego	nie	prosiliśmy	o	żadne
pozwolenia,	po	prostu	zaczęliśmy	budować,	a	oni	nie	mogli	zrobić	nic,	żeby	nas	powstrzymać.
Serbowie	 otrzymali	 też	 wyraźny	 sygnał,	 czego	 mogą	 się	 spodziewać,	 jeśli	 jednak	 spróbują

przeszkodzić	powracającym	uchodźcom:
–	Jednym	z	pierwszych,	którzy	tu	wrócili,	był	pewien	uchodźca	z	Norwegii.	Jego	dom	ocalał,	mieszkał

w	nim	teraz	Serb,	ale	nasz	człowiek	go	wygonił.	Ten	czetnik	wrócił	i	groził	mu,	więc	facet	z	Norwegii	go
zastrzelił.	Od	tej	pory	zostawili	nas	w	spokoju.
Równie	 trudna	 do	 zaakceptowania	 dla	 niedawnych	 wykonawców	 czystek	 etnicznych	 musi	 być

niefrasobliwa	natura	Sefera	i	jego	żarty,	jak	choćby	ten,	na	który	pozwolił	sobie	przy	fontannie	w	centrum
Prijedoru,	gdzie	ustawiono	w	szeregu	kilka	kranów	z	pitną	wodą.
–	Szedłem	tędy	ze	swoim	bratem	z	Finlandii	i	zobaczyliśmy	tę	fontannę.	Przypomina	fontanny,	których

my,	 muzułmanie,	 używamy	 do	 abdestu,	 rytualnego	 obmycia	 przed	 modlitwą.	 Podszedłem	 wtedy	 do
jednego	 z	 Serbów	 i	 powiedziałem:	 „To	 bardzo	 miłe	 z	 waszej	 strony,	 że	 wydaliście	 pieniądze	 na
specjalną	fontannę	do	muzułmańskich	modłów!”.
Z	balkonu	swojego	nowego	domu	Sefer	ma	widok	na	nową	cerkiew,	którą	Serbowie	zbudowali	obok

znacznie	 mniejszej,	 pięknej,	 ponad	 stuletniej	 świątyni,	 popadającej	 obecnie	 w	 ruinę.	 To	 irracjonalne
przedsięwzięcie,	bo	populacja	Serbów	w	Kozaracu	zmalała	niemal	do	zera,	ale	cerkiew	ma	znaczenie
symboliczne	–	podobnie	jak	środkowy	palec	minaretu	Edina	Kararicia.
–	Chcą	wytrącić	nas	z	równowagi,	ale	mnie	to	wcale	nie	przeszkadza	–	stwierdził	Sefer.	Potem	dodał

od	 niechcenia	 coś,	w	 co	 trudno	 uwierzyć:	 –	Rzecz	w	 tym,	 że	 bez	Serbów	 to	 nie	 jest	Bośnia.	To	 nasz
problem:	oni	 chcą	 się	nas	pozbyć	 i	dołączyć	 się	do	Serbii,	 a	my	potrzebujemy	 ich	w	Bośni,	do	której
chcemy	należeć!

*

Powracającym	uchodźcom	pomaga	strona	internetowa	Kozarac.ba,	pełniąca	funkcję	wirtualnego	ratusza
i	kawiarni,	w	której	mieszkańcy	wymieniają	się	wiadomościami	i	plotkami.	Powstała	w	2003	roku,	„pod
koniec	pierwszej	fazy	powrotów”,	mówił	Ervin	Blažević,	były	więzień	Omarskiej,	który	opiekuje	się	tą



stroną.
–	Od	tego	czasu	diaspora	organizuje	większość	rzeczy	właśnie	przez	sieć.	Sprawy	takie	jak	zbieranie

funduszy	na	boisko	do	koszykówki	 i	 siłownię,	brukowanie	dróg:	 robimy	 to	wszystko	w	 internecie.	Ale
dzięki	 tej	 stronie	 ludzie	 mieszkający	 w	 miejscach	 tak	 odległych	 jak	 Szwecja	 czy	 Ameryka	 mogą
rozmawiać	o	tym,	co	właśnie	gotują.	Kobiety	piszą	swoim	dawnym	sąsiadkom:	„Ja	piekę	dzisiaj	pyszny
burek”.	I	wymieniają	się	przepisami.	Dostajesz	takie	informacje	od	ludzi	z	całego	świata,	kiedy	wstają
rano	i	przeglądają	najświeższe	wiadomości	przed	wyjściem	do	pracy.
To	także	za	pośrednictwem	strony	Kozarac.ba	zebrano	wśród	członków	diaspory	fundusze	na	pomnik,

który	 stanął	 na	 końcu	 głównej	 ulicy.	 Pomnik	ma	 kształt	 wielkiego	 cylindra	 z	 cętkowanego	 betonu,	 do
którego	 można	 wejść	 i	 odczytać	 wypisane	 na	 ścianie	 imiona	 i	 nazwiska	 1126	 osób	 zabitych	 lub
zaginionych	w	okolicy	Kozaraca.	W	uroczystości	odsłonięcia	pomnika	brał	udział	prezydent	Republiki
Serbskiej,	 Milorad	 Dodik,	 co	 wywoływało	 ambiwalentne	 odczucia.	 Z	 jednej	 strony	 było	 to	 ważne
świadectwo,	 oficjalne	 uznanie	 przez	 władze	 tego,	 co	 stało	 się	 w	 Kozaracu,	 z	 drugiej	 jednak	 budziło
wściekłość	żałobników,	między	innymi	Kelimy	Dautović,	która	tak	tłumaczyła	swoją	reakcję:
–	 Przypisują	 sobie	 w	 ten	 sposób	 zasługę	 w	 powstaniu	 pomnika,	 który	 wybudowaliśmy	 sami,	 bez

najmniejszej	pomocy	władz,	a	jednocześnie	sprzeciwiają	się	wzniesieniu	pomnika	w	Omarskiej.
Co	 znamienne,	 pomnik	 powstał	 w	 Kozaracu,	 a	 nie	 w	 Prijedorze:	 w	 bastionie	 powracających

uchodźców,	a	nie	w	stolicy	regionu.
–	 Naszym	 największym	 problemem	 jest	 tutaj	 Republika	 Serbska	 –	 stwierdził	 Ervin	 Blažević:	 –

Kozarac.ba	 daje	 nam	 poczucie	 niezależności,	 dzięki	 tej	 stronie	 czujemy	 się	 jak	 w	 wiosce	 Asterixa
otoczonej	przez	Cesarstwo	Rzymskie.

Satko	Mujagić,	 prawnik	 z	 Lejdy,	 miał	 w	 lodówce	 jeszcze	 dwie	 butelki	 białego	 wina.	 Nazajutrz	 miał
wracać	do	Holandii,	a	ja	musiałem	wyjechać	przed	świtem,	żeby	zdążyć	na	poranny	lot	z	Zagrzebia.	Nie
pozostało	 nam	 nic	 innego,	 jak	 wypić	 to	 wino,	 co	 też	 uczyniliśmy,	 siedząc	 na	 dziedzińcu	 jego
odbudowanego	domu,	oparci	plecami	o	ścianę.	Wspominał	budowę	domu,	mówił	z	czułością	o	swojej
babci	i	o	okrutnej	ironii	losu:
–	Nie	miała	pieniędzy,	ale	latami	oszczędzała	na	swój	pogrzeb.	Jedyne,	na	czym	jej	zależało,	to	godny

pochówek,	 za	 który	 nie	musielibyśmy	 płacić.	Odkładała	wszystkie	 oszczędności	 na	 specjalny	 fundusz.
A	nie	miała	żadnego	pogrzebu.	Ostatni	raz	widziałem	ją	tutaj,	w	tym	domu,	potem	wszelki	ślad	po	niej
zaginął.	Nigdy	nie	znaleziono	jej	ciała.	Może	jest	gdzieś	pod	nami,	a	może	wiele	kilometrów	stąd.	Tak
czy	inaczej	to	głęboka	rana	w	naszej	rodzinie,	bo	jej	największe	pragnienie	za	życia	nie	spełniło	się	po
jej	śmierci.
Satko	wrócił	tu	po	raz	pierwszy	w	1998	roku,	na	pogrzeb	innej	krewnej.
–	Wszystko	było	zniszczone,	nie	sądziłem,	że	ktokolwiek	wróci	tu	na	stałe.	Rok	później	przyjechałem

z	ojcem,	 to	 była	 jego	pierwsza	wizyta	 po	wojnie.	Serbska	policja	 na	 granicy	dała	 nam	 się	mocno	we
znaki,	 a	 kiedy	 zbliżaliśmy	 się	 do	 Kozaraca,	 obaj	 zamilkliśmy	 na	 dobre.	 Kiedy	 mój	 ojciec	 zobaczył
wszystkie	 te	 zniszczenia,	 odezwał	 się	 w	 końcu:	 „Pierdolić	 to	 wszystko.	 Załatwimy,	 co	 mamy	 do
załatwienia,	a	potem	wrócimy	do	Holandii	i	nigdy	więcej	tu	nie	przyjedziemy”.	Później	spotkał	jakiegoś
starszego	 faceta,	 który	odbudowywał	 swój	dom,	 i	 zmienił	 zdanie:	 „Skoro	on	może,	 to	 czemu	nie	 ja?”.
I	tak	podjął	ostateczną	decyzję.
Wcześniej	Satko	zdążył	 się	na	dobre	zadomowić	w	Holandii.	W	1997	 roku	znalazł	pracę	w	służbie



imigracyjnej,	w	dziale	ministerstwa	sprawiedliwości,	a	od	1999	roku	pracował	z	Holenderką	o	imieniu
Marliese.
–	Na	początku	nic	nas	nie	 łączyło,	ale	potem	spojrzeliśmy	na	siebie	w	 inny	sposób,	zamieszkaliśmy

razem	i	się	pobraliśmy.
W	2002	roku	urodziła	się	ich	pierwsza	córka,	Lejla,	a	dwa	lata	później	mała	Mila.
–	Nagle	przydarzyło	mi	się	to	holenderskie	życie	–	mówił	Satko.	–	Ale	mój	dom	zawsze	będzie	tam,

gdzie	tamtego	strasznego	dnia	zostawiłem	babcię.

Wysoko	 nad	 Kozaracem,	 w	 miejscowości	 Brđani,	 z	 której	 rozciąga	 się	 widok	 na	 odległe	 góry	 na
południu	 i	 na	 masyw	 Kozara	 na	 północy,	 złożyłem	 wizytę	 w	 domu	 odbudowanym	 przez	 Džemala
Paratušicia,	człowieka,	który	nie	mógł	mi	powiedzieć	prawdy	w	1992	roku.	Po	raz	pierwszy	wzniósł	ten
dom,	 gdy	 ożenił	 się	 z	 Rubiją.	 Wciąż	 miał	 zdjęcie	 ślubne,	 które	 zachowało	 się	 w	 zbiorach	 jego
szwagierki:	 on	 był	 szczupłym	 dwudziestolatkiem,	Rubija	 nie	 skończyła	 jeszcze	 nawet	 siedemnastu	 lat.
Jego	 matka	 wróciła	 do	 Bośni	 ze	 Szwajcarii.	 Ubrana	 w	 tradycyjny	 strój	 zachowywała	 milczenie,	 ale
wyglądała	na	zadowoloną.	Piekła	pyszną	pitę	i	kręciła	się	bezgłośnie	po	podwórzu.	Posiedziałem	trochę
przy	 stole	 na	 zewnątrz,	 gawędząc	 o	 piłce	 nożnej	 z	 Harrym,	 teraz	 już	 bystrym	 nastolatkiem
z	Borehamwood.	Gdy	po	dolinie	 rozeszło	się	wołanie	muezina,	sprzeczaliśmy	się	właśnie	żartobliwie,
który	klub	jest	lepszy:	Liverpool	czy	Manchester	United.
Kiedy	 latem	w	Kozaracu	 pada,	 zwykle	 jest	 to	 prawdziwa	 ulewa.	Właśnie	w	 takiej	 ulewie	Džemal

oprowadzał	mnie	po	swojej	działce	i	pokazywał	domy	sąsiadów.
–	Gdy	przyszli	tu	czetnicy,	niemal	każdy	z	nas	stracił	co	najmniej	jednego	członka	rodziny,	albo	tutaj,

albo	w	Omarskiej	–	mówił	Džemal,	przedstawiając	mnie	swojemu	sąsiadowi,	którego	brat,	ojciec	i	syn
zostali	 zamordowani.	 Z	 drugiej	 strony	 posiadłości	 mieszkał	 kuzyn	 Džemala,	 Salih,	 który	 wrócił	 tu
z	Francji	i	zamierzał	zbudować	trzypiętrowy	dom	dla	rodziny	swojej	i	brata.
Jednak	dom,	w	którym	Džemal	spędził	dzieciństwo,	stał	wyżej	na	zboczu	góry,	na	 tyłach	działki.	To

z	tego	domu	wygnano	jego	matkę	i	tam	zabito	jego	ojca.	Budynek	nie	został	odbudowany,	ale	Džemal	miał
zamiar	się	tym	zająć	w	przyszłości.
–	Dzieci	 są	 jeszcze	małe.	Aldijana	ciężko	pracuje	w	kolegium	nauczycielskim.	Nie	wiem,	 czym	dla

nich	będzie	 to	miejsce.	Ale	wiem,	że	chcę	odbudować	 ten	dom.	Chcę,	żeby	zobaczyła	go	matka.	 I	sam
chciałbym	 tam	 zamieszkać	 pewnego	 dnia,	 z	 dala	 od	 wszystkiego	 i	 wszystkich,	 otoczony	 tylko	 przez
przyrodę.

Sabiha	Turkanović,	ostatni	więzień	Omarskiej,	nie	próbowała	odbudować	restauracji	Crvene	Ruže	w	jej
pierwotnej	lokalizacji.
–	Niektórych	rzeczy	nie	da	się	wskrzesić,	nie	da	się	ich	nigdy	zastąpić	–	mówiła.	–	Kiedy	tu	wróciłam,

zachowywałam	 się	 jak	 wariatka,	 łykałam	 tabletki	 na	 uspokojenie.	 Dom	 był	 zniszczony,	 zarośnięty
zielskiem.
W	 miejscu	 restauracji	 Sabiha	 zbudowała	 dom,	 a	 dwie	 działki	 dalej	 postawiła	 nowy	 lokal,	 który

nazwała	„Złoty”.	Dom	stoi	naprzeciwko	zardzewiałych	straganów,	tu	w	czwartkowe	poranki	odbywa	się
cotygodniowy	 targ,	 gdzie	 wieśniacy	 sprzedają	 jajka	 i	 warzywa.	 Romowie	 sprzedają	 różne	 bibeloty,
a	mieszkańcy	Kozaraca	spotykają	się	na	pogawędki	i	papierosa.	Przed	wojną	siłą	rzeczy	w	dni	targowe
w	jej	restauracji	panował	największy	ruch.	Sabiha	powiedziała	mi	jednak:



–	Teraz	nie	lubię	tego	rynku,	nie	podobają	mi	się	te	stragany.	–	Przez	większość	tygodnia	stoją	puste,
szeregi	rdzewiejących	konstrukcji	ogrodzonych	siatką.	–	Za	każdym	razem,	gdy	spoglądam	na	nie	przez
okno,	przypominają	mi	obóz	i	przyprawiają	mnie	o	zimny	dreszcz.
Nie	obawiała	się	jednak	tych,	którzy	niegdyś	gwałcili	ją	w	obozie.
–	Kiedy	ich	spotykam,	to	oni	spuszczają	wzrok,	zawstydzeni	swoim	bestialstwem.
Zupełnie	 inaczej	 wyglądało	 życie	 kobiet,	 które	 wróciły	 do	 Prijedoru.	 To	miasto,	 zamieszkałe	 teraz

w	przytłaczającej	większości	przez	Serbów,	w	niczym	nie	przypominało	„wioski	Asterixa”	w	Kozaracu.
Gdy	do	Prijedoru	powróciła	Nusreta	Sivac,	sędzia,	musiała	zamieszkać	u	brata:
–	Okazało	się,	że	moje	mieszkanie	zajęła	była	maszynistka	z	sądu,	Ankica.	Zaprosiła	mnie	na	kawę.	To

było	niewiarygodne:	wróciłam	prosto	z	Omarskiej	 i	byłam	gościem	we	własnym	domu.	Siedziałam	na
swojej	 sofie.	 Ankica,	 w	 moich	 ubraniach,	 zrobiła	 mi	 kawę	 w	 moim	 dzbanku	 i	 podała	 mi	 ją
w	porcelanowych	filiżankach,	które	odziedziczyłam	po	mamie,	a	potem	spytała:	„Dlaczego	tak	dziwnie
się	zachowujesz?”.	Mówiła,	że	mieszkanie	jej	się	podoba.	Zawsze	chciała	takie	mieć.
Gdy	Nusreta	w	końcu	odzyskała	 swoje	mieszkanie	na	mocy	odwołania	zgodnego	z	prawodawstwem

uchwalonym	 w	 Dayton	 –	 „Dobrze,	 że	 znam	 prawo!”	 –	 Ankica	 obiecała	 jej,	 że	 zostawi	 wszystko
w	idealnym	porządku.
–	Ale	gdy	w	końcu	ją	stamtąd	wyeksmitowałam,	wszystko	zniknęło.	Wszystko,	co	odziedziczyłam	po

mamie.	Nawet	moje	zdjęcia.	Zrobiła	to	z	czystej	złośliwości,	żeby	pozbawić	mnie	przeszłości.
Gdy	 Nusreta	 wprowadziła	 się	 w	 końcu	 z	 powrotem	 do	 swojego	 mieszkania,	 ktoś	 wydrapał	 na	 jej

drzwiach	słowo	„Omarska”.
–	W	okolicy	mieszka	mnóstwo	byłych	strażników	z	obozu.	Widuję	ich	niemal	codziennie.	Jeden	z	nich,

Vokić,	 ma	 mieszkanie	 w	 sąsiednim	 bloku,	 tuż	 obok.	 Widuję	 ludzi,	 którzy	 prowadzili	 przesłuchania,
a	nawet	 tego,	który	kazał	mnie	zamknąć	w	Omarskiej.	 Jest	menedżerem	w	banku	 i	 jeździ	mercedesem.
Próbuję	 spojrzeć	 mu	 w	 oczy,	 ale	 odwraca	 wzrok.	 Inny	 strażnik,	 który	mnie	 gwałcił,	 został	 niedawno
wypuszczony	z	więzienia	w	Hadze;	nazywa	się	Kvočka.	Po	raz	ostatni	udało	mi	się	spojrzeć	mu	w	twarz,
gdy	siedział	na	ławie	oskarżonych	w	Hadze.	Ale	teraz	jest	na	wolności,	a	ja	widuję	go	często	na	ulicy.
Widziałam	go	nawet	w	dniu,	w	którym	poszłyśmy	kupić	kwiaty	na	pogrzeb	pięciu	kobiet	ekshumowanych
w	Omarskiej.	Stał	w	kwiaciarni	i	kupował	bukiet	dla	swojej	żony.	Powiedziałam	wtedy	do	przyjaciółki:
„Patrz,	 za	 tobą	 stoi	 Kvočka!”.	 W	 dniu,	 w	 którym	 grzebiemy	 umarłych,	 a	 tysięcy	 innych	 wciąż	 nie
odnaleziono,	on	jest	na	wolności.



11

Powrót	do	Omarskiej:
Walka	o	pamięć
Sierpień	2004

Ocaleni	jadą	w	stronę	koszmaru,	w	którym	niegdyś	żyli,	obok	łąk	pokrytych	kobiercem	letnich	kwiatów:
żółtych,	białych	i	błękitnych	jak	niebo.	Sznur	samochodów	mija	pola	i	domy,	które	okalają	miejsce,	gdzie
niegdyś	znajdował	się	obóz	koncentracyjny,	po	czym	wjeżdża	na	wiadukt	nad	torami	kolejowymi.	Oczom
podróżnych	ukazuje	się	wielki	rdzawy	hangar	z	białym	napisem:	Rudnik	Omarska	–	Kopalnia	Omarska	–
a	serca	na	moment	zamierają.	Sznur	samochodów	opuszcza	główną	szosę	i	wzbijając	tumany	pyłu,	kluczy
po	gruntowych	drogach	wokół	kopalni,	obok	instalacji	przemysłowych	i	taśmociągów	–	okropny	widok	–
podczas	gdy	w	żywopłotach	dzwonią	cykady.
Samochody	 z	 tablicami	 rejestracyjnymi	 z	 całej	 Europy	 jadą	 kilka	 kilometrów	 główną	 drogą

z	Kozaraca,	skręcają	w	prawo	za	Caffe	Bar	Elite	i	nowym	hotelem,	kierując	się	żółtym	drogowskazem	do
Omarskiej.	Jadą	przez	wioskę,	gdzie	przyglądają	im	się	ludzie,	którzy	znają	ich	historię	i	wiedzą,	co	ich
tu	sprowadza	–	ale	znają	tę	historię	od	strony	prześladowców,	a	teraz	patrzą	z	obojętnością	lub	pogardą
na	tych,	którzy	mieli	zostać	unicestwieni,	lecz	powrócili,	by	oddać	cześć	swym	zmarłym.
W	końcu	dojeżdżają	na	miejsce,	parkują	 i	 idą	grupkami	złożonymi	z	 rodzin,	przyjaciół	 i	 sąsiadów	–

niektórzy	 prowadzą	 za	 ręce	 dzieci	 –	 kilka	 tysięcy	 osób,	 które	wracają	 do	 swej	 przerażającej	 historii.
Większość	mężczyzn	 to	 byli	więźniowie	Omarskiej	 lub	 innych	 obozów,	 a	większość	 kobiet	 straciła	 tu
swoich	 mężów,	 synów	 lub	 ojców.	 Idą	 w	 milczeniu	 między	 budynkami,	 potem	 wchodzą	 do	 kwater,
w	 których	 przebywali	 więźniowie	 stłoczeni	 niczym	 w	 kurniku	 bateryjnym,	 skąd	 wywoływano	 ich	 po
nazwisku	na	śmierć.	Gdy	popełniano	te	zbrodnie,	niektórych	dzieci	nie	było	jeszcze	na	świecie	lub	były
niemowlętami;	 te	 starsze	 i	 nastolatki	 są	 smutne	 i	 zamyślone	 jak	 ich	 rodzice,	młodsze	bawią	 się	w	 tym
samym	miejscu,	gdzie	torturowano	ich	ojców	lub	mordowano	wujów	czy	dziadków.	Ocaleni	próbują	im
to	wytłumaczyć.
Niektórzy	rozglądają	się	dokoła	z	przerażeniem,	inni	płaczą	–	ocaleni	mężczyźni,	wdowy,	pozbawione

ojców	córki,	gwałcone	kobiety	–	a	wszystko	 to	pod	czujnym	okiem	ochroniarzy	postawionych	 tu	przez
lokalne	 serbskie	władze.	Kładą	 kwiaty	w	miejscach,	 gdzie	 zginęli	 ich	 najbliżsi	 –	 zastrzeleni,	 zakłuci,
pobici.	Zatrzymują	się	na	asfaltowym	placu	i	stoją	w	milczeniu	w	Białym	Domu,	z	którego	tylko	nieliczni
uszli	z	życiem.
Jest	6	sierpnia	2004	roku,	w	ciągu	dwunastu	lat	od	zamknięcia	obozu	nic	się	tu	nie	zmieniło:	powietrze

jest	 gęste	 od	 niewypowiedzianych	 sekretów,	 cisza	 upiorna,	 uroczysta	 i	 przerażająca.	 Wydaje	 się,	 że
więźniowe	wyszli	stąd	wczoraj,	zostały	tylko	duchy	pilnujące	warstwy	kurzu	na	stołach	w	kantynie,	gdzie
Džemal	Paratušić	nie	mógł	powiedzieć	prawdy.	Dwanaście	 lat	po	 tym,	co	w	 innym	miejscu	nazwałem
„czasem	 rozkładu”,	 wszystko	wygląda	 tak	 samo	 jak	w	 dniu,	 gdy	 to	widmowe	miejsce	 opuścił	 ostatni
więzień.
W	 końcu	 udaje	 mi	 się	 wejść	 do	 wielkiego	 hangaru,	 do	 którego	 nie	 wpuszczono	 nas	 w	 1992	 roku.



Spoczywają	 tu	w	bezruchu	 szczątki	wielkiego	 zakładu.	Nad	nimi	 są	 pomieszczenia	 zaludnione	niegdyś
przez	 tysiące	 posiniaczonych,	 spoconych	mężczyzn;	 dziś	 zamieszkują	 je	 tylko	 duchy	 zmarłych	 i	 krzyki,
które	zdają	się	odbijać	od	ścian.	Byli	więźniowie	chodzą	w	grobowej	ciszy	po	tych	pokojach,	z	których
kilkanaście	 lat	 temu	 niektórych	wywołano	 na	 tortury,	 innych	 na	 śmierć.	 Sefer	Haškić	 zagląda	 do	 sali,
w	której	go	więziono,	teraz	wypatroszonej	i	pustej.
–	 Próbowałem	 przypomnieć	 sobie	 ludzi,	 których	 zabili	 –	 mówi.	 –	 Ale	 tutaj	 nagle	 mam	 kompletną

pustkę	w	głowie.
Satko	Mujagić	wygląda	przez	to	samo	okno,	przez	które	w	1992	roku	co	rano	widział	ciała	ofiar	kaźni

minionej	nocy,	ułożone	na	ziemi	w	oczekiwaniu	na	ciężarówkę,	która	wywiezie	je	w	nieznane.
W	 pokoiku	 nad	 jadalnią	 Nusreta	 Sivac	 kładzie	 wieniec	 dla	 swych	 zamordowanych	 przyjaciółek,

szczególnie	 dla	 Sabahety	 Medunjanin.	 Pamięta	 widok	 z	 tego	 okna	 w	 noc	 świętego	 Piotra,	 orgię
przemocy	–	stosy,	śpiewających	strażników,	którzy	wymachiwali	butelkami	piwa	lub	brandy	i	skakali	na
plecy	 więźniów,	 łamiąc	 im	 kręgosłupy.	W	 Białym	 Domu	 stoi	 kobieta	 o	 twarzy	 ściągniętej	 smutkiem,
Fehida	Jakupović.	Wpatruje	się	w	podłogę,	w	miejsce,	gdzie	zmarł	jej	mąż	Alem.
–	Mam	dwunastoletniego	syna	–	mówi	cicho.	–	Wtedy	był	niemowlęciem.
Jakieś	dwie	godziny	później	ochroniarze	dają	znać,	że	czas	już	wychodzić.	Pozostaje	jednak	pytanie:

jaka	 jest	 przyszłość	 tego	 miejsca?	W	 obozie	 nic	 się	 nie	 zmieniło	 –	 sama	 pustka	 jest	 tu	 requiem	 dla
zmarłych.	Tylko	pomnik	ciszy	mówi	o	tym,	co	się	tutaj	działo.
Jednak	 serbskie	 władze	 przymierzają	 się	 podobno	 do	 sprzedaży	 tego	 terenu	 zagranicznym

„inwestorom”.	Wychodząc,	 zauważam	wraz	 ze	 swoją	 towarzyszką,	Nermą	 Jelačić,	 coś	 niepokojącego:
kawałki	kolorowej	taśmy	znaczące	granice	tego	obszaru,	linki	przywiązane	do	słupków.	Zgadzamy	się	ze
sobą,	 że	 to	 ważne,	 że	 to	ma	 znaczenie.	Wcześniej	 żartowałem	 z	 Satkiem,	 który	 prowadzi	 organizację
charytatywną	Optimisti,	że	ja	mógłbym	założyć	podobną	organizację,	ale	moja	nazywałaby	się	Pesimisti.
Teraz,	gdy	patrzę	na	taśmy	i	słupki,	rzeczywiście	ogarnia	mnie	pesymizm,	jakby	lada	moment	ktoś	miał
naruszyć	ten	spokój,	przegonić	duchy	i	zniszczyć	pomnikową	ciszę.	Ktoś	szuka	tutaj	zarobku;	kimkolwiek
jest	 ten	 człowiek,	ma	władzę	nad	nadziejami	ocalonych	 i	 osieroconych,	 nad	 ich	 spokojem	 i	 zdrowiem
psychicznym.	Dlaczego	właściwie	miałby	przejmować	się	nimi	bardziej	niż	ci	wszyscy,	którzy	dotąd	ich
zdradzili?

Pytanie	wydawało	 się	 palące,	 a	 odpowiedź	otrzymaliśmy	kilka	 tygodni	 później.	 Prawo	do	ponownego
otwarcia	i	prowadzenia	kopalni	w	Omarskiej	nabył	najbogatszy	mieszkaniec	Wielkiej	Brytanii,	hinduski
potentat	 Lakshmi	 Mittal,	 który	 w	 październiku	 2004	 roku	 został	 największym	 producentem	 stali	 na
świecie.	Zbił	fortunę,	kupując	w	krajach	rozwijających	się	i	postkomunistycznych	stare	huty,	które	potem
modernizował	 i	 którym	 przywracał	 rentowność.	 Mittal	 z	 wielu	 powodów	 stał	 się	 postacią	 znaną
powszechnie	w	Wielkiej	Brytanii.	W	tym	samym	miesiącu,	w	którym	kupił	Omarską,	wyprzedził	na	liście
najbogatszych	 mieszkańców	 kraju	 Romana	 Abramowicza	 –	 właściciela	 klubu	 piłkarskiego	 Chelsea	 –
który	do	tej	pory	zajmował	w	tym	rankingu	pierwszą	pozycję.	Rok	po	zakupieniu	obozu	Mittal	znalazł	się
na	trzecim	miejscu	opracowanych	przez	„The	Sunday	Times”	i	„Forbes”	list	najbogatszych	ludzi	świata.
Osiągnął	 to,	przejmując	US	 International	Steel	Group,	a	potem	swego	ostatniego	rywala,	 firmę	Arcelor
z	Luksemburga.	Mittal	nie	był	już	zatem	jednym	z	trzech	światowych	gigantów	na	rynku	stali,	ale	jedynym.
W	 tym	czasie	 przeprowadził	 refinansowanie	 swoich	 firm	 i	 stworzył	 nową	olbrzymią	 jednostkę,	Mittal
Steel,	później	ArcelorMittal,	w	której	miał	osiemdziesiąt	osiem	procent	udziałów.



–	To	współczesny	Carnegie	–	mówił	Robert	Jones,	redaktor	naczelny	branżowego	czasopisma	„Metal
Bulletin”.	–	To	największy	ryzykant	w	branży,	ale	jak	na	razie	to	ryzyko	mu	się	opłaciło.	Zmienił	oblicze
przemysłu	stalowego.
Większe	 zainteresowanie	 opinii	 publicznej	wzbudził	 jednak	 kolejny	 zakup	Mittala,	 powiązany	 z	 tak

zwanym	 skandalem	 „cash	 for	 favours”	 (pieniądze	 za	 przysługi),	 w	 który	 zamieszany	 był	 również
ówczesny	 premier	 Tony	 Blair.	 W	 2001	 roku	 poseł	 z	 ramienia	 nacjonalistycznej	 Partii	 Walii	 (Plaid
Cymru)	ujawnił,	że	dwa	miesiące	wcześniej	Mittal	ofiarował	Partii	Pracy	sto	dwadzieścia	pięć	tysięcy
funtów 	(po	kampanii	wyborczej,	która	odbyła	się	w	tym	roku),	premier	zaś	poparł	Mittala	w	wygranym
przezeń	przetargu	na	zakup	gigantycznej	rumuńskiej	firmy	produkującej	stal,	Sidex.	Poseł	podkreślał,	że
w	tym	samym	roku	sześćdziesiąt	tysięcy	walijskich	górników	straciło	pracę,	podczas	gdy	Blair	wysłał	do
rumuńskiego	 premiera,	 Adriana	 Năstasego,	 prywatny	 list,	 w	 którym	 pisał,	 że	 wybór,	 jak	 to	 nazywał,
brytyjskiej	firmy	–	Mittal	–	na	nowego	właściciela	Sidex	pomoże	Rumunii	w	staraniach	o	przyjęcie	do
Unii	Europejskiej.	Blair	musiał	jednak	wiedzieć,	że	imperium	Mittala	nie	jest	zarejestrowane	w	Wielkiej
Brytanii:	 prowadzi	 swą	 księgowość	 w	 raju	 podatkowym	 na	 Antylach	 Holenderskich,	 a	 na	 Wyspach
Brytyjskich	 zatrudnia	 tylko	 jeden	 procent	 spośród	 wszystkich	 stu	 tysięcy	 pracowników	 swoich	 firm.
Mittal	należy	do	grupy	bardzo	bogatych	ludzi,	którzy	cieszą	się	w	Wielkiej	Brytanii	specjalnym	statusem
i	są	zwolnieni	z	opodatkowania.	Tak	czy	inaczej,	rumuński	minister	spraw	zagranicznych	przyznał,	że	list
Blaira	ułatwił	transakcję.
Mittal	 wzbudził	 jeszcze	 większą	 ciekawość	 Brytyjczyków,	 gdy	 w	 2004	 roku	 kupił	 od	 potentata

powiązanego	 z	 Formułą	 1,	 Berniego	 Ecclestone’a,	 najdroższą	 na	 wyspach,	 wartą	 siedemdziesiąt
milionów	funtów	rezydencję	w	Kensington	Palace	Gardens	w	Londynie.	Znów	zrobiło	się	o	nim	głośno,
gdy	nabył	większość	udziałów	w	klubie	piłkarskim	Queens	Park	Rangers,	w	który	zainwestowali	również
Ecclestone	 oraz	 inny	 magnat	 Formuły	 1,	 Flavio	 Briatore,	 przyjaciel	 premiera	 Włoch,	 Berlusconiego.
I	nagle	w	tym	zupełnie	odmiennym	uniwersum	pojawiła	się	Omarska.
Na	początku	2004	roku	Mittal	zasygnalizował	chęć	wznowienia	wydobycia	w	Omarskiej,	należącej	do

kompleksu	 trzech	 kopalni	 w	 pobliżu	 Prijedoru,	 podlegających	 Republice	 Serbskiej	 i	 gminie	 Prijedor.
30	 kwietnia	 2004	 roku	Mittal	 kupił	 pakiet	 kontrolny	w	 postaci	 pięćdziesięciu	 jeden	 procent	 udziałów
w	 kompleksie.	 Czterdzieści	 dziewięć	 procent	 pozostało	 w	 rękach	 firmy	 RŽR	 Ljubija,	 należącej	 do
Republiki	 Serbskiej.	 Mittal	 zobowiązał	 się	 zainwestować	 czterdzieści	 milionów	 dolarów,	 by
unowocześnić	 i	 rozwinąć	 działalność	 kopalni	 w	 regionie	 o	 wysokim	 poziomie	 bezrobocia.	Miliarder
kupił	 również	większościowe	 udziały	w	 hucie	w	miejscowości	Zenica	 położonej	 na	 terenie	 Federacji
Bośni	 i	 Hercegowiny,	 która	 była	 zaopatrywana	 przez	 kopalnię	 w	 Omarskiej,	 zanim	 został	 tam
zorganizowany	obóz.
Po	 obchodach	 w	 2004	 roku,	 gdy	 do	 mediów	 wyciekły	 informacje	 o	 nowym	 nabytku	 Mittala,	 byli

więźniowie	 obozu	 oraz	 krewni	 setek	 zabitych	 tam	 ludzi	 zaczęli	 go	 prosić,	 by	 kiedy	 przystąpi	 do
przebudowy	kopalni,	zachował	część	starej	infrastruktury	jako	pomnik	wydarzeń,	które	miały	tu	miejsce.
Sabahudin	 Garibović	 ze	 Stowarzyszenia	 Byłych	 Więźniów	 Obozów	 Koncentracyjnych	 powiedział

latem	2004	roku:
–	Bylibyśmy	zadowoleni,	gdyby	stanął	tam	jakiś	pomnik.	Najlepiej	byłoby	zachować	w	niezmienionym

stanie	 miejsca,	 gdzie	 więziono	 i	 mordowano	 ludzi.	 Chcemy	 tylko	 mieć	 pewność,	 że	 w	 jakiś	 sposób
zostanie	 tam	 zachowana	 pamięć	 o	 tych	 ofiarach,	 zarówno	 ze	 względu	 na	 ich	 krewnych,	 jak	 i	 dla



pobudzenia	sumień	Serbów.	To	bardzo	ważne,	bo	jeśli	nie	obudzimy	ich	sumień,	równie	dobrze	możemy
o	wszystkim	 zapomnieć.	 A	 to	 byłoby	 najsmutniejsze	 –	 zapomnieć,	 co	 się	 stało,	 by	 jutro	mogło	 się	 to
wydarzyć	ponownie.
W	trzech	oddzielnych	petycjach	ocaleni	prosili,	by	budynki,	w	których	mordowano	więźniów,	zostały

zachowane	w	niezmienionej	postaci	jako	hołd	dla	zmarłych	i	świadectwo	historii	–	oraz	przyczynek	do
rozrachunku.	 W	 pierwszej	 prośbie,	 przedstawionej	 przez	 grupy	 reprezentujące	 ocalonych	 z	 obozu
i	krewnych	zmarłych,	napisano:	„To	ważne,	by	szczególnie	wyróżnić	obóz	w	Omarskiej	 i	uczcić	w	 ten
sposób	 pamięć	 Boszniaków	 i	 Chorwatów	 więzionych	 i	 pomordowanych	 w	 tym	miejscu,	 nie	 tylko	 ze
względu	na	naszą	przyszłość,	 ale	 także	ze	względu	na	przyszłość	Bośni,	na	proces	pojednania”.	Drugą
petycję	 wysłała	 diaspora	 z	 Birmingham	 w	Wielkiej	 Brytanii,	 a	 trzecią	 fundacja	 Optimisti	 Mujagicia.
„Weszliście	 w	 posiadanie	 miejsca	 o	 znaczeniu	 historycznym	 –	 pisał	 Mujagić.	 –	 Choć	 nie	 jesteście
odpowiedzialni	 za	 to,	 co	 się	 tutaj	 wydarzyło,	 mamy	 nadzieję,	 że	 potraktujecie	 naszą	 prośbę	 ze
zrozumieniem	i	nie	pozwolicie,	by	przeszłość	została	zapomniana”.	Mujagić	dodawał:	„Chcemy,	aby	ci
Serbowie,	którzy	nie	wiedzą	o	wszystkim,	co	się	 tu	stało,	poznali	całą	prawdę.	Wtedy	będziemy	mogli
ruszyć	 z	 miejsca	 jako	 społeczności.	 Jednak	 władze	 bośniackich	 Serbów	 uparcie	 twierdzą,	 że	 zarzuty
dotyczące	zbrodni	popełnionych	w	Omarskiej	są	bezpodstawne	lub	w	ogóle	nie	chcą	o	tym	rozmawiać”.
Garibović	powiedział:	„Piłka	jest	teraz	po	stronie	pana	Mittala.	Czy	pójdzie	na	ustępstwa	i	pozwoli	nam
symbolicznie	oznaczyć	miejsce,	w	którym	popełniano	zbrodnie?”.
Firma	 Mittal	 Steel	 ograniczyła	 swą	 odpowiedź	 do	 krótkiego	 oświadczenia:	 „Jesteśmy	 gotowi

wysłuchać	uważnie	wszystkich	próśb.	Jako	nabywcy	zarówno	kopalni	rudy,	jak	i	huty	jesteśmy	znaczącym
inwestorem	w	 tym	 regionie	 i	 chcemy	mu	 zapewnić	 pomyślną	 przyszłość”.	 Tymczasem	 rzecznik	Mittal
powiedział	w	prywatnej	rozmowie:	„Jesteśmy	w	bardzo	trudnej	sytuacji.	W	tym	rejonie	mieszka	bardzo
wielu	 Serbów.	 To	 właśnie	 z	 nimi	 mamy	 teraz	 do	 czynienia	 i	 nie	 chcemy	 zrobić	 nic,	 co	 mogłoby	 ich
urazić”.	Dyrektor	przedsiębiorstwa	górniczego	Ljubija,	Ranko	Cvijić,	nie	odpowiadał	na	moje	telefony.
Kontaktu	odmówił	również	przedstawiciel	bośniackich	Serbów	odpowiedzialny	za	prywatyzację,	Zoran
Došen	–	jego	zastępca	powiedział	mi,	że	pytania	o	upamiętnienie	zbrodni	są	„nieistotne”.
W	 tym	 czasie	 informacje	 o	 zbrodniach	 w	 Omarskiej	 stały	 się	 już	 powszechnie	 dostępne	 i	 znane.

Zostały	udokumentowane	podczas	procesów	w	Hadze	 i	potwierdzone	wyrokami	 sądów.	W	2002	 roku,
gdy	 skazano	 Stakicia	 i	 innych,	 prezydent	 bośniackich	 Serbów,	 Biljana	 Plavšić	 (zastępczyni	 Radovana
Karadžicia),	 przyznała	 się	 do	winy	wobec	oskarżenia	 określającego	 zbrodnie	w	Omarskiej	 jako	 część
programu	prześladowań.	Prokurator	Alan	Tieger	uznał,	że	zadaje	 to	ostatecznie	kłam	wszelkim	próbom
zacierania	 przeszłości	 –	 wyznanie	 winy	 padło	 z	 ust	 polityka	 na	 najwyższym	 szczeblu.	 Rok	 później
zakończył	się	proces	poświęcony	wyłącznie	Omarskiej,	w	wyniku	którego	skazano	czterech	strażników.
W	podsumowaniu	sędziowie	powiedzieli:
–	Sąd	jest	przekonany,	że	od	maja	do	sierpnia	1992	roku	w	obozie	Omarska	zabito	kilkuset	więźniów,

a	kilkuset	innych	zniknęło	bez	śladu.
Sędziowie	 mówili	 o	 miejscu,	 w	 którym	 „systematycznie	 dopuszczano	 się	 aktów	 wyjątkowego

okrucieństwa”,	 gdzie	 „ciała	 zmarłych	 pozostawiano	 na	wiele	 dni,	 by	 ulegały	 rozkładowi,	 a	 straszliwy
smród	 i	 strach	 przenikały	 obóz”.	 Stwierdzili,	 że	miało	 tam	miejsce	 „nieprzerwane	 pasmo	morderstw,
tortur	 oraz	 innych	 form	 przemocy	 fizycznej	 i	 psychicznej”	 i	 że	 panowały	 tam	 „trudne	 do	 zniesienia
warunki,	które	mogły	doprowadzać	więźniów	do	szaleństwa”.



Kolejny	 problem	 pojawił	 się	 wraz	 z	 szokującym	 odkryciem,	 którego	 dokonano	 wkrótce	 po	 wysłaniu
listów	do	Mittal	w	miejscu	odległym	o	kilka	minut	marszu	od	Omarskiej.	We	wsi	Kevljani	znaleziono
jeden	 z	 największych	 z	 ujawnionych	 do	 tej	 pory	masowych	 grobów.	Gdy	 eksperci	medycyny	 sądowej
zabrali	się	do	pracy,	wkrótce	stało	się	 jasne,	że	 to	przerażające	odkrycie	 jest	pod	wieloma	względami
przełomowe	w	procesie	rozrachunku:	wiele	rodzin	odnalazło	szczątki	swoich	krewnych,	a	skala	zabójstw
po	 raz	 kolejny	 się	 potwierdziła.	 Ostatecznie	 okazało	 się,	 że	 grób	 zawiera	 szczątki	 czterystu
pięćdziesięciu	 sześciu	zamordowanych	 (inny	grób,	w	którym	pochowano	ciała	 stu	czterdziestu	 siedmiu
osób,	znaleziono	niedaleko	w	2000	roku).	Z	czasem,	gdy	dzięki	badaniom	DNA 	potwierdzono	tożsamość
zmarłych,	można	było	z	pewnością	orzec,	że	wielu	z	nich	zabito	w	Keratermie	 i	Omarskiej.	Grób	miał
cztery	metry	głębokości,	a	wykopanie	tak	dużego	dołu	wymagało	ciężkiego	sprzętu	i	 ludzi:	nie	dało	się
zrealizować	 takiego	przedsięwzięcia	bez	udziału	wielu	osób	 i	bez	świadków.	Właściwie	wymagało	 to
złożonych	zabiegów	logistycznych,	by	przetransportować	tak	dużą	liczbę	ciał	i	złożyć	je	w	tak	ogromnym
grobie	–	a	jednak	nikt	nie	wspomniał	o	nim	ani	słowem.	Sprawę	utrzymywano	w	całkowitej	tajemnicy	na
przestrzeni	wielu	lat	i	wielu	kilometrów.
Ponieważ	nawet	po	tym	odkryciu	ponad	tysiąc	osób	w	okolicy	Prijedoru	uznaje	się	wciąż	za	zaginione,

natychmiast	pojawiły	 się	obawy,	 że	 ich	ciała	mogą	znajdować	 się	na	 terenie	 zakupionym	przez	Mittal.
Pierwszy	do	działań	przystąpił	niezmordowany	Amor	Mašović,	przewodniczący	bośniackiej	Komisji	do
spraw	Poszukiwania	Zaginionych.
–	Nie	ma	wątpliwości,	że	na	terenie	kopalni	i	w	jej	okolicach	są	jeszcze	pogrzebane	ciała	ofiar.	I	nie

mówimy	tu	o	kilkudziesięciu,	lecz	o	kilkuset	ciałach.	–	Mašović,	człowiek,	którego	poznałem	właśnie	za
sprawą	 prowadzonych	 przezeń	 poszukiwań	masowych	 grobów	 i	 dla	 którego	 żywię	 ogromny	 szacunek,
dodał	 uwagę	 o	 szerszym	 i	 bardziej	 fundamentalnym	 znaczeniu:	 –	 To	 oczywiste,	 że	 zadajemy	 sobie
pytanie,	 czy	 obozy	 koncentracyjne	 powinno	 się	 zamieniać	w	 kopalnie	 rudy,	 parkingi,	 centra	 handlowe
i	 tak	 dalej.	 Powinni	 przynajmniej	 jakoś	 oznaczyć	Omarską	 jako	miejsce,	 gdzie	 tysiące	 ludzi	 cierpiały,
a	setki	zginęły.
Jednym	 z	 podstawowych	 pragnień	 człowieka	 jest	 upamiętnianie	 zmarłych	 za	 pomocą	 fizycznych

obiektów:	 pomników,	 nagrobków	 czy	 choćby	 kopców	 ziemi.	Wznoszenie	 takich	 obiektów	 jest	 równie
stare,	jak	sam	gatunek	Homo	sapiens;	ludzie	sypali	kurhany	lub	układali	sterty	kamieni,	odkąd	pierwsza
małpa	 człekokształtna	 z	 afrykańskich	 równin	 stanęła	 na	 dwóch	 nogach	 i	 zaczęła	 chodzić.	 Pomniki
zmarłych	 są	 częścią	 skomplikowanego	 procesu	 żałoby,	 a	 odbieranie	 innym	 prawa	 do	 stawiania	 takich
pomników	 jest	 przeciwne	naturze,	 destrukcyjne	 na	 głębokim	poziomie	 historycznym	 i	mitycznym.	Tego
rodzaju	zakaz	jest	dla	pogrążonych	w	żałobie	tak	samo	upokarzający,	jak	splunięcie	w	twarz.	Co	równie
istotne,	 budowa	 pomnika	 poświęconego	 pamięci	 zamordowanych	 w	 Omarskiej	 jest	 nieodzownym
elementem	 rozrachunku.	 To	 głęboka	 i	 magiczna	 potrzeba,	 historyczne	 uznanie	 tragicznych	 wydarzeń
i	świadectwo	prawdy.

*

Satko	Mujagić	 stał	 się	 centralnym	 punktem	 kampanii	 na	 rzecz	 budowy	 pomnika.	 Postrzegał	 tę	 kwestię
jako	„część	powrotu	do	swojej	przeszłości	w	Bośni”.
–	Mieszkając	w	Holandii,	 śledziłem	uważnie	działania	Trybunału.	Uświadomiłem	sobie,	 jak	wielkie

miałem	szczęście,	że	udało	mi	się	przeżyć,	i	chciałem	coś	zrobić.	Krótko	mówiąc:	chcemy,	żeby	tam	coś



powstało,	miejsce,	w	którym	moglibyśmy	złożyć	kwiaty	 i	które	moglibyśmy	pokazać	naszym	dzieciom.
W	żadnym	innym	kraju	na	świecie	nie	byłoby	z	tym	problemów,	a	w	Bośni	są.	Wstyd.
Abstrahując	 od	 imperatywów	historycznych,	 Satko	 dojrzał	 też	 okazję	 na	 poziomie	 politycznym:	 pod

rządami	prezydenta	Dragana	Čavicia	w	Republice	Serbskiej	nastąpiło	(jak	się	okazało,	tylko	chwilowe)
odejście	od	twardej	polityki	zaprzeczania	zbrodniom.	Prezydent	Čavić	wzbudził	gniew	własnego	narodu,
przyznając,	 że	 Serbowie	 są	 sprawcami	 masakry	 w	 Srebrenicy,	 zgodził	 się	 również	 –	 pod	 naciskiem
krewnych	ofiar	oraz	Amerykanów	–	na	wzniesienie	pomnika	w	Potočarach	w	pobliżu	Srebrenicy.	Wielka
szkoda,	że	 lord	Ashdown,	który	 tak	szybko	zareagował	na	odkrycie	obozów	w	1992	roku,	nie	postarał
się,	 by	 w	 podobny	 sposób	 upamiętniono	 pomordowanych	 w	 Omarskiej,	 gdy	 miał	 jeszcze	 moc,	 by	 to
sprawić.	Żaden	 z	 jego	 następców	na	 stanowisku	wysokiego	przedstawiciela	 nie	 zainteresował	 się	 tym
problemem,	ale	zarówno	Satko,	jak	i	 ludzie	z	jego	otoczenia	mieli	nadzieję,	że	szacunek	dla	ofiar	i	 ich
krewnych	weźmie	górę.
Co	 istotne,	 w	 sprawę	 zaangażowano	 korporację	Mittal.	 Kiedy	w	 „The	Guardian”	 ukazały	 się	moje

teksty	 o	 listach	 ocalonych,	 zostałem	 zaproszony	 przez	 rzecznika	 prasowego	 firmy,	 Paula	Weigha,	 oraz
jego	współpracownika	na	lunch	w	pobliżu	siedziby	głównej	Mittal	w	ekskluzywnej	dzielnicy	Belgravia
w	Londynie.	Obaj	mówili,	 że	 byli	 zszokowani,	 gdy	 poznali	 przerażającą	 historię	 kopalni.	 Biorąc	 pod
uwagę,	 jak	wiele	uwagi	poświęcały	 tej	historii	media,	czułem	się	nieco	zaskoczony	ich	ignorancją,	ale
mniejsza	z	tym:	wydawało	się,	że	mieli	dobre	intencje.	14	stycznia	2005	roku	Mujagić	został	zaproszony
do	Rotterdamu	na	spotkanie	z	szefem	Mittal	na	Europę,	Roelandem	Baanem.
–	 Próbowałem	 odgrywać	 twardziela,	 kogoś	 w	 rodzaju	 nieugiętego	 przedstawiciela	 żydowskiej

diaspory	–	żartował	Satko.	–	Zachowywałem	się	 tak,	 jakby	on	był	nam	winien	pomnik.	Spytał:	„Czego
chcecie?”.	A	ja	odpowiedziałem:	„Nie	bój	się	ich.	Mamy	problem	z	tym	miejscem.	Kiedyś	był	tam	obóz
koncentracyjny,	 a	 my	 potrzebujemy	 waszej	 pomocy,	 bo	 zarządzacie	 tym	 miejscem,	 jesteście	 bogaci
i	potężni,	możecie	z	tym	coś	zrobić.	To	dla	waszej	firmy	szansa,	żeby	zrobić	coś	dobrego	i	pochwalić	się
tym	przed	światem”.	Baan	był	dobrym	człowiekiem,	chyba	rzeczywiście	chciał	nam	pomóc.
Mittal	 zrobił	 dwie	 rzeczy.	 Po	 pierwsze,	 firma	 zgodziła	 się,	 że	 gdy	 podejmie	 na	 nowo	 wydobycie,

wyłączy	Biały	Dom	z	przebudowy	kopalni.	Jednak	podczas	ogólnych	porządków	zmieniono	wygląd	tego
miejsca,	nienaruszonego	od	czasu	zamknięcia	obozu.	Jeszcze	w	2004	roku	na	ścianach	widać	było	ślady
krwi,	 do	 których	 czasem	przyklejone	 były	 ludzkie	włosy	 –	 teraz	wszystkie	 zniknęły,	 pozostała	 jedynie
plama	czerwonej	 farby	na	oknie,	której	nie	udało	 się	 zmyć,	na	 farbie	 zaś	wydrapany	był	 serbski	krzyż
z	 literami	 „S”.	Generalne	 porządki	 to	 jednak	 nic	w	 porównaniu	 z	 tym,	 co	 nastąpiło	 później:	 jadalnia,
którą	odwiedziliśmy	w	1992	roku,	została	wyposażona	w	nowe	stoły	i	plastikowe	krzesła.	Niższy	poziom
hangaru,	 w	 którym	 więziono	 i	 zabijano	 ludzi,	 pełnił	 teraz	 funkcję	 magazynu,	 a	 w	 pokojach	 na	 górze,
z	 których	wywoływano	więźniów	 na	 śmierć,	 urządzono	 biura	 –	 odmalowano	 ściany	 i	 wyposażono	 je
w	nowe	meble	i	komputery.
Firma	 powołała	 również	 do	 życia	 organizację	 o	 nazwie	 Dusza	 Europy,	 prowadzoną	 przez

anglikańskiego	 pastora,	 wcześniej	 zarządzającego	 kościołem	 pod	 wezwaniem	 Świętego	Marcina	 przy
Trafalgar	 Square.	 Wielebny	 Donald	 Reeves	 pojechał	 do	 Banja	 Luki	 ze	 swoim	 asystentem	 Peterem
Pelzem,	 by	 prowadzić	 tam	działalność	 ekumeniczną.	Historia	wysiłków	Reevesa	 i	 Pelza	w	Omarskiej
została	opisana	w	książce	 ich	autorstwa,	zatytułowanej	The	White	House:	From	Fear	 to	a	Handshake
[Biały	Dom.	Od	 strachu	do	uścisku	dłoni]	 (2008).	Osiągnięto	 niewiele,	 ale	 problemy	poruszone	przez



organizację	 i	 jej	 niedociągnięcia	 były	 znamienne.	Mujagić	miał	 rację:	w	każdej	 innej	 sytuacji	 kwestia
pomnika	w	Omarskiej	nie	budziłaby	żadnych	sporów,	na	tej	jednak	cieniem	kładła	się	zachodnia	doktryna
„moralnej	równoważności”.	Trudno	wyobrazić	sobie	jakiekolwiek	miejsce	na	świecie,	gdzie	śmierć	tak
wielu	brutalnie	zamordowanych	ludzi	(co	najmniej	czterystu	osiemdziesięciu,	ale	być	może	nawet	tysiąca
dwustu)	nie	zostałaby	w	żaden	sposób	upamiętniona.
Spotykałem	 się	 z	 Reevesem	 w	 hotelach	 w	 pobliżu	 Lancaster	 Gate,	 gdzie	 zatrzymywał	 się	 podczas

wizyt	w	Londynie.	Konsultował	się	z	wieloma	osobami	–	zdaniem	niektórych	ze	zbyt	wieloma	–	między
innymi	 z	 burmistrzem	 Prijedoru	 Paviciem,	 szefem	 policji	 w	 Prijedorze,	 z	 całą	 masą	 serbskich
prawosławnych	 duchownych	 oraz	 z	 Miloradem	 Dodikiem,	 liderem	 nacjonalistycznego	 Sojuszu
Niezależnych	 Socjaldemokratów,	 który	 później	 objął	 władzę	 w	 Republice	 Serbskiej.	 Reeves	 stracił
poparcie	wielu	osób,	gdy	na	jakimś	spotkaniu	nazwał	Dodika	swoim	drogim	przyjacielem.	Zorganizował
„Okrągły	stół”	i	„Zespół	projektowy	Omarska”,	którym	kierowali	wspólnie	młody	Serb	i	młody	Bośniak.
W	 żadnej	 z	 tych	 grup	 nie	 było	 więźniów	 z	 Omarskiej,	 choć	 oczywiście	 konsultował	 się	 również
z	 niektórymi	 z	 nich.	 Byli	 jednak	 i	 tacy,	 którzy	 uważali,	 że	 konsultacje	 były	 niewystarczające,	 nie
obejmowały	 bowiem	 ludzi,	 których	 Reeves	 podczas	 naszej	 rozmowy	 określił	 jako	 „muzułmańską
prawicę”,	choć	nie	było	dla	mnie	jasne,	kogo	właściwie	miał	na	myśli.
Reakcja	 Serbów	 była	 łatwa	 do	 przewidzenia.	 Według	 relacji	 Donalda	 Reevesa	 burmistrz	 Pavić

powiedział	 mu,	 że	 pomnik	 w	 Omarskiej	 z	 wielu	 powodów	 nie	 jest	 dobrym	 pomysłem.	 Po	 pierwsze,
najpierw	musi	powstać	pomnik	poświęcony	pamięci	pięćdziesięciu	Serbów	zabitych	w	Sarajewie	pod
koniec	wojny.	Po	drugie,	pomnik	w	Srebrenicy	wystarczy.	Po	trzecie,	monument	w	Omarskiej	zakłócałby
pracę	kopalni.	Po	czwarte	wreszcie,	rząd	Republiki	Serbskiej	postanowił,	że	będą	wznoszone	wyłącznie
pomniki	 ku	 czci	 poległych	 żołnierzy,	 a	 nie	 cywilów14.	 Rajko	 Vasić,	 sekretarz	 generalny	 Sojuszu
Niezależnych	 Socjaldemokratów	 Dodika,	 który	 wkrótce	 miał	 objąć	 władzę	 w	 Republice	 Serbskiej,
opisał	 stanowisko	 Sojuszu	 z	 godną	 podziwu	 jasnością,	 mówiąc	 Instytutowi
Raportowania	na	rzecz	Pokoju	(Institute	for	War	and	Peace	Reporting):
–	 Tworzenie	 miejsc	 pamięci	 to	 element	 patriotycznej	 strategii	 Boszniaków.	 Jej	 jedynym	 celem	 jest

przedstawienie	 Serbów	 i	 narodu	 serbskiego	 jako	 ludobójców.	 –	 Dodał	 też:	 –	 Nie	 łudźmy	 się,	 że
wznoszenie	pomników	utrudni	albo	wspomoże	proces	pojednania	czy	też	pogłębi	wzajemne	zrozumienie
w	kraju.	Służyłoby	ono	tylko	Boszniakom.
Trzeba	przyznać,	że	Reeves	pomimo	niechętnej	postawy	burmistrza	Pavicia	nie	poddawał	się,	a	jego

grupy	robocze	przedstawiły	projekt	–	poparty,	co	ważne,	przez	serbskiego	dyrektora	kopalni	–	utworzenia
wokół	Białego	Domu	Ogrodu	Pokoju	z	drzewami,	ławkami	i	murem,	na	którym	znalazłyby	się	nazwiska
zmarłych.	Pomysł	ten	przedstawili	podczas	konferencji	prasowej	30	listopada	2005	roku	w	Banja	Luce
dwaj	 byli	 więźniowie	 Omarskiej,	 znane	 postacie	 miejscowych	 mediów	 i	 polityki:	 Rezak	 Hukanović
i	 Muharem	 Murselović.	 Przedstawiciel	 Mittal	 Steel,	 dyrektor	 Will	 Smith,	 przedstawił	 w	 skrócie
„długoterminowe”	plany	firmy	na	tym	terenie,	podkreślając:
–	Ta	inwestycja	niesie	ze	sobą	odpowiedzialność.	[…]	Nie	uchylamy	się	od	niej.
Ale	tak	to	się	właśnie	skończyło.	Plany	spełzły	na	niczym.	Każdy	tłumaczył	to	niepowodzenie	inaczej.

Wystarczy	 jednak	powiedzieć,	 że	opór	miejscowych	władz	w	Prijedorze	okazał	 się	przeszkodą	nie	do
pokonania,	 byli	 jeńcy	 i	 krewni	 ofiar	 nie	 mogli	 przystać	 na	 propozycję	 Reevesa,	 a	 firma	Mittal	 Steel
chciała,	 jak	 powiedział	 na	 konferencji	 prasowej	 Weigh,	 „mieć	 pewność,	 że	 wszyscy	 członkowie



społeczności	 będą	 zadowoleni	 [z	 pomnika]”,	 co	 oczywiście	 było	 niemożliwe.	 Mittal	 nie	 zamierzał
podejmować	 inicjatywy	 ani	 „wysuwać	 się	 przed	 szereg”,	 jak	 ujął	 to	Weigh,	 zależało	mu	 bowiem,	 by
utrzymać	serdeczne	stosunki	z	miejscową	władzą	w	postaci	burmistrza	Pavicia.

Osobą,	o	której	Reeves	mówił	 ze	 szczególną	pogardą,	 był	 „sabotażysta”,	 który	protestował	przeciwko
konsultacjom	wielebnego	 z	władzami	w	Prijedorze.	Gdy	pewnego	 razu	 przyjechałem	do	Kozaraca,	 by
wziąć	udział	w	kolejnym	spotkaniu	dotyczącym	budowy	pomnika,	do	sali	wszedł	rzeczony	„sabotażysta”.
Był	 to	 nie	 kto	 inny,	 jak	 Edin	Ramulić,	 żołnierz,	 którego	 poznałem	w	 okopach	w	 1995	 roku,	 z	 którym
wypaliłem	swojego	ostatniego	papierosa	i	którego	ojciec	oraz	brat	zostali	zamordowani	w	Keratermie.
Nie	stracił	nic	z	tej	surowości	i	zawziętości,	które	kazały	mu	wtedy	wezwać	nas	do	zachowania	minuty
ciszy;	jednak	na	mój	widok	się	rozpromienił.
Edin	organizował	teraz	w	Prijedorze	grupę	o	nazwie	Izvor,	działającą	na	rzecz	krewnych	zaginionych.

Organizował	również	marsze	i	uroczystości	rocznicowe,	jako	jeden	z	nielicznych,	którzy	w	czasie	wojny
ani	 na	 chwilę	 nie	 opuścili	 Bośni.	 Współpracował	 też	 ściśle	 z	 Hagą	 i	 nowymi	 sądami	 powstałymi
w	Sarajewie,	które	zajmowały	się	sprawami	zleconymi	przez	Międzynarodowy	Trybunał	Karny	dla	byłej
Jugosławii,	gdyż	Haga	skupiała	się	teraz	na	ściganiu	przywódców.
–	Najważniejszym	aspektem	naszej	działalności	jest	współpraca	ze	świadkami	zbrodni	–	mówił.	Izvor

podawał	 również	 władzom	 nazwiska	 zbrodniarzy,	 którym	 nie	 postawiono	 zarzutów,	 i	 domagał	 się
śledztwa	w	 ich	sprawie.	–	Staram	się	być	obiektywny	–	opowiadał	Edin.	–	Wszystkie	 strony	konfliktu
robiły	złe	rzeczy.	Ale	Omarską	trzeba	upamiętnić	w	całej	Europie	i	na	całym	świecie	jako	najgorszy	obóz
od	 czasu	 upadku	Trzeciej	Rzeszy,	miejsce	 tortur	 i	mordów	 na	 skalę,	 jakiej	 nie	 potrafimy	 sobie	 nawet
wyobrazić.	 –	 Jednak	 Edin	 sprzeciwiał	 się	 stanowczo	 konsultacjom	 z	 miejscowymi	 władzami
i	 przedstawicielami	Omarskiej,	 gdzie	wciąż	mieszkało	wielu	 sprawców	 zbrodni.	 –	O	 tej	 sprawie	 nie
mogą	 decydować	 władze	 Prijedoru.	 To	 nasza	 rzecz.	 Nie	 obchodzi	 mnie,	 pod	 czyimi	 auspicjami
powstanie	 ten	pomnik,	może	 to	być	nawet	Muzeum	Holokaustu	w	Waszyngtonie,	ale	 to	my	powinniśmy
o	tym	zdecydować,	a	nie	firma	zarządzająca	tym	terenem.	–	Edina	frustrowało	jeszcze	coś:	–	Po	naszej
stronie	jest	mnóstwo	ludzi,	których	to	wcale	nie	obchodzi,	a	inni	nie	potrafią	się	ze	sobą	dogadać.
Jednak	 największą	 hańbą	 było	 co	 innego,	 co	 nie	 miało	 nic	 wspólnego	 z	 pomnikiem:	 Serbowie

wiedzieli,	gdzie	leżą	ciała	zaginionych,	grzebali	je	masowo,	ale	nikt	nie	chciał	o	tym	mówić.
–	To	doprowadza	nas	do	 szaleństwa.	Ludzie,	którzy	zajmowali	 się	 logistyką,	 transportem,	kopaniem

grobów	–	oni	znają	prawdę,	ale	nie	wyznaczono	nikogo,	by	spróbował	zmusić	ich	do	mówienia.
Edin	znalazł	i	pogrzebał	szczątki	swojego	ojca,	który	został	zabity	w	osławionej	masakrze	w	Hangarze

Trzecim	w	Keratermie	–	opisanej	najpierw	przez	Fikreta	Alicia	w	Trnopolju,	a	potem	podczas	procesów
w	Hadze	–	ale	nazwisko	jego	starszego	brata	wciąż	znajduje	się	na	liście	zaginionych.

Trzy	lata	później,	w	2007	roku,	wróciłem	do	miejscowości	Kevljani	na	skromną	uroczystość	konsekracji
tablicy	pamiątkowej	w	miejscu	masowego	grobu	–	płyty	z	białego	marmuru	umieszczonej	na	niepozornej,
ukwieconej	 łące.	 W	 tłumie	 stał	 człowiek,	 który	 wrócił	 tutaj	 przed	 laty,	 by	 odbudować	 dom	 stojący
w	pobliżu	miejsca	pochówku.	Był	to	Šerif	Velić,	którego	poznałem	w	Omarskiej,	gdy	był	świeżą	ofiarą
pobicia,	a	spotkałem	ponownie	w	okopach	w	1995	roku	–	w	tym	samym	dniu,	w	którym	poznałem	Edina
Ramulicia.	Jak	mi	powiedział,	był	jednym	z	pierwszych,	którzy	zauważyli	tu	coś	niepokojącego.
–	Zobaczyliśmy	 krąg	 trawy,	 jaka	 nigdy	wcześniej	 tu	 nie	 rosła.	Wydawała	 się	 dziwna,	 niesamowita,



a	 nam	 zaczęła	 świtać	w	 głowach	myśl,	 że	 pod	 ziemią	 znajduje	 się	 coś	 strasznego.	 Poinformowaliśmy
o	tym	bośniacką	Komisję	do	spraw	Poszukiwania	Zaginionych,	a	oni	zaczęli	kopać…
Co	 za	 niezwykła	 myśl:	 kości	 zmarłych	 poddają	 mutacji	 ziemię	 i	 roślinność,	 by	 ujawnić,	 że	 w	 tym

miejscu	kryje	się	grób.
Tego	 samego	 ranka	 spotkałem	 znów	Šerifa	 na	 corocznych	 obchodach	w	Omarskiej.	Kiedyś	 był	 tam

jako	więzień,	patrzył	z	asfaltowego	placu	na	gołębie,	do	których	strzelali	strażnicy.	Co	ciekawe,	okazało
się,	 że	 Velić	 jest	 wujkiem	 Kelimy	 Dautović	 z	 Luton.	 Choć	 wciąż	 pełen	 energii,	 Velić	 wydawał	 się
wymizerowany	i	zniedołężniały.
–	 Byłem	 bliski	 śmierci	 –	 wyjaśnił,	 nie	 chodziło	 mu	 jednak	 o	 sam	 pobyt	 w	 obozie,	 lecz	 o	 jego

następstwa.	 Określenie	 „bliski	 śmierci”	 wcale	 nie	 było	 przesadzone:	 Šerif,	 który	 mieszkał	 teraz
w	 Jönköpingu,	 pięknym	 szwedzkim	miasteczku	 położonym	 nad	 jeziorem	w	 prowincji	 Smalandia,	miał
wylew	i	kilka	guzów	na	mózgu,	co	było	rezultatem	urazów,	których	doznał	w	wyniku	wielokrotnych	pobić
w	Omarskiej.	Zanim	wrócił	do	walki	w	czasie	wojny,	był	przez	jakiś	czas	częściowo	sparaliżowany.
–	Pewnie	tego	nie	zauważyłeś,	ale	byłem	cały	pokrzywiony,	w	takim	właśnie	stanie	wróciłem	tu	jako

żołnierz	–	opowiadał.
Najgroźniejsze	guzy	pojawiły	się	w	2000	i	2004	roku;	Velić	musiał	się	wtedy	poddać	operacji.
–	Przez	półtora	roku	byłem	przykuty	do	łóżka,	dostawałem	duże	dawki	morfiny,	spędziłem	dwanaście

dni	na	oddziale	intensywnej	terapii,	podłączony	do	różnych	maszyn.	W	pewnym	momencie	zdiagnozowali
u	mnie	zakażenie	krwi	i	powiedzieli	mojemu	synowi,	że	została	mi	godzina	życia.
Z	opowieści	Velicia	wynika,	że	był	nie	 tylko	bliski	 śmierci,	 ale	być	może	znalazł	 się	w	gronie	 tych

nielicznych,	którzy	na	 jakiś	 czas	przeszli	 na	drugą	 stronę.	Człowiek,	który	nazywał	 siebie	 „najlepszym
filozofem	wśród	metaloplastyków”	i	vice	versa,	wspominał:
–	 W	 ciągu	 tych	 dwunastu	 dni	 co	 jakiś	 czas	 odzyskiwałem	 przytomność,	 a	 potem	 znów	 zapadałem

w	śpiączkę.	I	coś	się	wydarzyło:	gdy	zamknąłem	oczy,	przez	ściany	i	okna	sali	szli	do	mnie	nadzy	ludzie,
bez	głów,	niektórzy	też	bez	kończyn,	tylko	tułowie	bez	rąk	i	nóg.	Podchodzili	i	przystawali	wokół	mojego
łóżka,	gromadzili	 się	 tam.	Kiedy	otwierałem	oczy,	 znikali,	 ale	gdy	 je	zamykałem,	znów	zbliżali	 się	do
mnie	przez	okna	i	ściany.
Przenieśliśmy	się	na	kawę	do	jego	domu,	już	prawie	odbudowanego.	Cegły	spajała	świeża	zaprawa,

na	podwórku	leżały	materiały	budowlane	i	narzędzia.
–	 Kiedy	 spotkaliśmy	 się	 w	 okopie,	 w	 dziewięćdziesiątym	 piątym,	 powiedziałem	 ci,	 że	 walczymy

o	powrót	do	domu	–	mówił	Velić.	–	No	więc	jestem	tutaj.	Człowiek	zawsze	jest	najsilniejszy	u	siebie.
Szwedzi	 są	 mili,	 nie	 znalazłbyś	 lepszych	 ludzi,	 ale	 w	 Jönköpingu	 jestem	 numerem.	 Tutaj	 jestem
człowiekiem.	Walczyliśmy	 wtedy	 o	 prawo	 do	 życia	 w	 swoim	 środowisku,	 z	 którego	 nas	 wygnano.	 –
W	 Jönköpingu	 znalazł	 się	 ktoś,	 kto	 rozumiał	Velicia	 i	 pozwolił	mu	 się	wyżalić.	 –	Nazywał	 się	 doktor
Sven	Erik	Andersen.	Powiedziałem	mu,	 że	 czuję	 się	w	Szwecji	 jak	więzień,	 a	on	 spojrzał	 na	mnie	 ze
zdziwieniem:	„Naprawdę?”.	Wytłumaczyłem	mu	wszystko,	powiedziałem,	że	moja	teściowa	umarła,	a	ja
nie	mogę	pojechać	na	pogrzeb,	bo	mam	tutaj	azyl	polityczny.	Wtedy	on	podpisał	jakiś	dokument	i	podał
mi	go,	mówiąc:	„Kiedy	wrócisz	do	Bośni	 i	po	 raz	pierwszy	nakryjesz	do	stołu,	narwij	 trochę	polnych
kwiatów	i	powiedz	swojej	rodzinie,	że	to	prezent	od	doktora	Svena	Erika	Andersena”.
Velić	pochylił	się	do	przodu	i	spojrzał	na	mnie	zza	szkieł	okularów.
–	Są	u	nas	takie	słowa,	których,	o	ile	mi	wiadomo,	nie	ma	w	innych	językach:	inat,	czyli	rodzaj	siły



woli,	oraz	toprak,	czyli	coś	więcej	niż	 rodzinny	dom.	To	ziemia,	na	której	stoi	 ten	dom	i	na	którą,	 jak
gołębie	na	dachu,	musimy	wrócić.
Jednak	gdy	fala	powrotów	do	Kozaraca	i	okolicznych	miejscowości	przybrała	na	sile,	 to	największe

miasteczko	 na	 świecie	 nabrało	wyjątkowego	 charakteru	 ze	względu	 na	 świat,	 jaki	wracał	 tu	 do	 życia.
Choć	 odbudowany,	 Kozarac	 pozostał	 okaleczonym	miejscem,	 miasteczkiem	 byłych	 więźniów	 obozów
koncentracyjnych.	Prócz	ran	powstałych	podczas	wojny	są	również	te,	które	zadano	już	po	wojnie.	Jednak
wraz	z	nimi	pojawiła	się	szczególna	siła,	determinacja,	która	narastała	nieustannie	w	ciągu	lat	wygnania
i	powróciła	tu	wraz	z	ocalonymi.	Wydawało	się,	że	Kozarac	funkcjonuje	zgodnie	z	newtonowską	zasadą:
każda	siła	działająca	przeciwko	Kozaracowi	spotykała	się	z	równie	dużą	siłą	oporu.

Na	górskim	zboczu	w	Parku	Narodowym	Kozara,	otulony	lasem,	stoi	piękny	kościół.	Według	niektórych
źródeł	 znajduje	 się	 on	w	 tym	miejscu	 już	 od	XIII 	 wieku.	 Obecny	wystrój	 sięga	 czasów	Habsburgów,
a	 o	 pochodzeniu	 budowli	mówi	miejscowa	 legenda:	 pewien	Austriak,	 właściciel	 pobliskiego	 tartaku,
miał	 córkę,	 która	 została	 kochanką	muzułmanina	 z	 sąsiedztwa	 i	 urodziła	mu	 dziecko,	 synka	 o	 imieniu
Mehmet.	Jednak	tak	bardzo	obawiała	się	gniewu	ojca,	że	owinęła	niemowlę	w	papier	i	zostawiła	je	na
pewną	śmierć.	Kiedy	właściciel	tartaku	dowiedział	się	o	losie	swojego	wnuczka,	opadły	go	tak	ogromne
wyrzuty	 sumienia,	 że	 wzniósł	 kościół,	 by	 uczcić	 jego	 pamięć,	 dlatego	 budowlę	 nazywa	 się	 teraz
kościołem	Mehmeta.	Jadranka	Cigelj,	żarliwa	katoliczka,	nazywa	tę	legendę	„bzdurą”,	ale	w	1992	roku
nie	liczyło	się	 to,	w	jaką	wersję	kto	wierzył.	Żądza	niszczenia	wszystkiego,	co	nie	wydawało	się	dość
serbskie,	była	tak	wielka,	że	Serbowie	wysłali	do	lasu	czołg,	który	zburzył	kościół.	Jednak	latem	2011
odbudowa	i	renowacja	dobiegały	już	końca	–	poprawiano	jeszcze	ostatnie	stiuki	przed	rychłą	ponowną
konsekracją	i	otwarciem	świątyni.
Gdyby	 ktoś	wam	powiedział,	 że	mężczyzna,	 który	 stał	 na	 drabinie	 opartej	 o	 fasadę	 kościoła,	 zajęty

ostatnimi	 poprawkami	 przy	 oknie	 rozetowym,	 wrócił	 tu	 niedawno	 z	 San	 Francisco,	 gdzie	 dorastał	 na
ulicy	 i	 dopóki	 nie	 zastrzelono	 jego	młodszego	 brata,	 należał	 do	młodocianego	 gangu,	 pomyślelibyście
zapewne,	 że	 to	 kłamstwo	 albo	 że	 świat	 oszalał.	 Senad	 Joldić	 był	 właśnie	 tym	 dzieciakiem,	 a	 świat
rzeczywiście	stanął	na	głowie.
Senad	 przesunął	 stronę	 na	 ekranie	 swojego	 iPhone’a,	 otwierając	 informację	 zamieszczoną	 w	 tym

tygodniu	 przez	 „The	 San	 Francisco	 Examiner”.	 Dotyczyła	 skazania	 sześciu	 członków	 powstałego
w	Salwadorze	gangu	MS-13	albo	„Mara”,	oskarżonych	o	liczne	morderstwa	i	wymuszenia.	Trzej	z	nich
zostali	 skazani	 za	 morderstwa	 –	 w	 tym	 Erick	 „Straszny”	 Lopez.	 Co	 to	 ma	 wspólnego	 z	 Kozaracem?
Według	 raportu	 jedną	 z	 ofiar	 Lopeza	 był	 zastrzelony	 29	marca	 2009	 roku	 dwudziestojednoletni	 Ernad
Joldić,	 „wzięty	 omyłkowo	 za	 członka	Norteños”,	 czyli	 konkurencyjnego	 gangu.	 Jak	mówi	 Senad,	 jego
brat	zginął,	bo	nosił	koszulkę	w	niewłaściwym	kolorze	na	terenie	gangu	MS-13.	Śmierć	Ernada	była	dla
ich	rodziców	kolejnym	ciosem	–	jego	matka	przeżyła	Trnopolje,	a	ojciec	Keraterm	i	Omarską	–	porzucili
więc	amerykański	sen	(a	raczej	koszmar)	i	wrócili	do	miasteczka,	które	opuścili	w	1992	roku.
Senad	miał	osiem	lat,	gdy	Serbowie	zaatakowali	Kozarac.
–	Uciekliśmy	między	 drzewa,	 ale	 nie	 przestawali	 strzelać,	 więc	wróciliśmy	 do	 domu,	wymachując

białymi	flagami	na	znak	kapitulacji.
Senad	i	inni	zostali	zapędzeni	na	boisko	piłkarskie.
–	Podzielili	nas	na	dwie	grupy,	A	i	B,	potem	zaczęli	strzelać	do	tej	drugiej	pociskami	artyleryjskimi.	Ja

na	to	wszystko	patrzyłem	–	człowieku,	miałem	wtedy	osiem	lat!	–	na	ciała	zabitych	i	rannych	leżących	na



ziemi.
Jego	grupę	załadowano	do	autobusów	i	przewieziono	do	Trnopolja.	Inny	los	spotkał	jego	ojca:
–	Szedł	z	rękami	założonymi	za	głowę	w	stronę	Keratermu.	Następnym	razem	zobaczyłem	go	dopiero

po	wojnie.
Senad	 miał	 serbską	 babkę,	 którą	 również	 zabrano	 do	 Trnopolja.	 Jej	 rodacy	 szydzili	 z	 niej,	 gdy

prowadzono	ją	do	obozu.
–	Krzyczeli	do	niej:	„Co	ty	robisz	z	tymi	pierdolonymi	Cyganami?”.	Ale	ona	odgryzała	się	najlepiej,

jak	umiała,	wrzeszcząc:	„Mieszkałam	tutaj,	zanim	wy	byliście	jeszcze	myślą	w	jajach	waszego	ojca!”.
Senad	opowiedział,	jak	było	po	jego	przyjeździe	do	San	Francisco:
–	Zbierałem	cięgi	tylko	dlatego,	że	byłem	inny.	Nie	znałem	ani	słowa	po	angielsku	ani	hiszpańsku.	Ale

jak	każdy	dzieciak	próbowałem	się	dopasować,	próbowałem	robić	dobrze,	próbowałem	robić	źle.
Rodzina	Senada	radziła	sobie	jednak	coraz	lepiej,	w	„The	Examiner”	opisano	historię	jego	ojca,	który

kupił	 właśnie	 ich	 pierwszy	 amerykański	 dom.	 Na	 zdjęciu,	 które	 towarzyszyło	 tekstowi,	 bośniackie
małżeństwo	 śmieje	 się	 radośnie,	 a	 mały	 Ernad	 w	 okularach	 ściska	 swojego	 starszego	 brata,
uśmiechniętego	szelmowsko	od	ucha	do	ucha,	w	koszulce	z	napisem	„San	Francisco”.	Jak	wynikało	ze
zdjęcia,	Senad	nauczył	się	poruszać	po	opanowanych	przez	gangi	ulicach	miasta.
–	 Wszystko	 sprowadzało	 się	 do	 tego,	 że	 na	 północy	 rządzili	 Norteños,	 a	 na	 południu	 Sureños.

Uwielbiałem	buty	Air	Jordan.	Były	w	moim	stylu.	Miałem	czternaście	par,	ale	kiedy	zobaczyłem	po	raz
pierwszy	 parę	XIV 	 w	 sklepie,	 powiedziałem	 sobie:	 będę	 je	miał,	 choćby	 nie	wiem	 co.	 I	moja	mama
wygrzebała	skądś	pieniędze	na	te	buty.	Pewnego	dnia	miałem	je	na	sobie,	kiedy	szedłem	14.	Ulicą.	A	te
buty	nosiło	się	na	północy.	Jakiś	facet	próbował	mi	je	zabrać.	Kopnąłem	go	wtedy	prosto	w	twarz.	Pobili
mnie	za	to,	byłem	potem	trochę	spuchnięty,	ale	zachowałem	buty.	Nie	zamierzałem	pozwolić,	żeby	jakiś
palant	zabrał	mi	adidasy,	które	mama	kupiła	mi,	odejmując	sobie	jedzenie	od	ust.	Walczyłem	więc	dość
długo,	by	mnie	zauważyli.
Trzymałem	głównie	z	czarnymi.	Oni	akceptowali	mnie	w	większym	stopniu	niż	Meksykanie.	Podobało

im	się,	że	nie	boję	się	bójek.	Nie	wiedziałem,	co	to	strach.	Co	to	jest	strach?	Przeżyłem	piekło	Kozaraca,
więc	dlaczego	miałbym	się	bać	 jakiegoś	punka?	Spędzałem	więc	czas	w	tej	murzyńskiej	dżungli,	a	oni
byli	wobec	mnie	naprawdę	OK .
Tymczasem	Ernad	wybrał	całkiem	 inną	drogę	 i	 rozpoczął	 studia	na	Uniwersytecie	Stanowym	w	San

Francisco.
–	Wiesz,	 że	 nawet	 nie	wiedziałem,	 co	on	właściwie	 studiuje	 –	mówił	Senad	 ze	 smutkiem.	Tamtego

tragicznego	wieczora	2008	roku	Ernad	został	zabity,	gdy	siedział	w	samochodzie.	–	Mój	mały	braciszek
i	ten	walnięty	Chińczyk?	Bo	nosił	na	terenie	MS-13	koszulkę	w	niewłaściwym	kolorze?	To	się	nie	trzyma
kupy,	 jego	koszulka	była	czerwona,	a	czerwony	to	właśnie	kolor	MS-13,	więc	 to	kompletna	bzdura.	Po
śmierci	Ernada	moja	mama	powiedziała:	„Nie	możemy	 tu	zostać,	musimy	wyjechać”.	Spytała	mnie,	co
chcę	zrobić:	zostać	czy	pojechać	z	nimi.	Spytała	mnie,	a	nie	prosiła,	jak	to	mamy:	„Tak	bardzo	byśmy	za
tobą	 tęsknili,	 proszę,	 odwiedzaj	 nas!”.	 Ale	 jak	 mógłbym	 puścić	 ich	 samych?	 Tyle	 przecież	 dla	 mnie
zrobili,	 uratowali	mnie	przed	 tym,	 co	 się	 tutaj	 działo.	Ale	 rzecz	w	 tym,	 że	 ja	 żyję,	 a	mój	brat	 nie.	On
nie	był	taki	jak	ja.	Był	młodszy	i	studiował.	Najdziwniejsze	jest	to,	że	wszyscy	przeżyliśmy	wojnę,	a	on
tam	zginął.
Senad	 był	 „najlepszym	 motocyklistą	 w	 promieniu	 wielu	 kilometrów”.	 Sięgnął	 ponownie	 po



iPhone’a	 i	 pokazał	 mi	 zdjęcia	 stadionów	 i	 ulic	 zamkniętych	 dla	 ruchu,	 by	 zgromadzone	 wokół	 tłumy
mogły	 oglądać	 akrobacje	 i	 wygłupy	 motocyklistów,	 którzy	 jedną	 ręką	 trzymają	 kierownicę	 pojazdu,
a	drugą	kręcą	nad	głową	niczym	w	 rodeo.	Ponieważ	Senad	 jest	 jednym	z	 tych	akrobatów	 i	mieszka	 tu
przez	 cały	 rok,	 spotyka	 się	 z	 młodymi	 ludźmi	 także	 poza	 Kozaracem	 i	 większość	 jego	 znajomych
i	przyjaciół	to	siłą	rzeczy	Serbowie.
–	W	ogóle	nie	rozmawiamy	o	tym	gównie	–	opowiada.	–	Stary,	mam	tatuaż	z	bośniacką	lilią,	idę	do	ich

baru	w	Prijedorze,	ściągam	koszulę	i	tańczę	z	dziewczyną	na	rurze,	ale	nikt	mnie	nie	rusza.
Gdy	kończy	się	lato,	diaspora	wyjeżdża,	a	Kozarac	pustoszeje.
–	Zimą	jest	ciężko	–	stwierdził	Senad.	–	Mówię	ci,	nic	się	tu	nie	dzieje,	naprawdę	ni c. 	Budzisz	się

rano	i	masz	nadzieję,	że	wydarzy	się	choćby	coś	złego,	bo	lepsze	to	niż	nic.	–	Jednak	Senad	jest	dumny
z	 Kozaraca.	 –	 Spójrz	 tylko	 na	 to	 miejsce.	 Odbudowane	 z	 popiołów.	 To	 jedyne	 miasto	 w	 Republice
Serbskiej,	które	wraca	do	życia,	bo	ma	siłę.	Ale	na	innym	poziomie	to	porażka.	Tak	naprawdę	na	nikogo
nie	możesz	 liczyć.	W	Ameryce	w	kulturze	gangów	mówi	się,	że	gdy	 jeden	śpi,	drugi	 trzyma	straż.	Ale
tutaj	 nie	 odważyłbym	 się	 zasnąć,	 gdyby	 ktoś	 inny	 stał	 na	 straży.	 –	 Senad	 dotknął	 przykrej	 prawdy,
mówiąc:	 –	 My,	 Bośniacy,	 już	 tak	 mamy.	 W	 pojedynkę	 każdy	 z	 nas	 jest	 świetny,	 razem	 jesteśmy	 do
niczego.	–	Dlatego	 też,	pomimo	goryczy	 i	smutku	związanych	ze	śmiercią	swego	brata,	Senad	dodał	na
koniec:	–	W	Ameryce	byłem	kimś.	Szanowano	mnie	tam.	Nie	mogłem	pozwolić	mamie,	by	wróciła	tu	bez
swojego	jedynego	dziecka,	nie	mogłem	zostawić	ojca,	który	przyjechał	do	San	Francisco	bez	grosza	przy
duszy.	 Ale	 Ameryka	 to	 dobre	 miejsce	 dla	 Bośniaków	 i	 może	 gdy	 już	 uporam	 się	 jakoś	 z	 całym	 tym
gównem,	 a	 rodzice	 się	 tu	 urządzą,	 wykorzystam	 swój	 amerykański	 paszport	 i	 przeniosę	 się	 tam
z	powrotem.



12

Pokój,	miłość	i	obywatelstwo

Psychoterapeutka	 rozpoczęła	podsumowanie,	zwracając	się	do	kobiet,	które	siedziały	na	dwóch	sofach
ustawionych	w	kształt	 litery	L	w	rogu	pokoju	w	St.	Louis	w	stanie	Missouri.	 Jak	stwierdziła,	chodziło
przede	wszystkim	o	to,	by	„kobiety	mówiły	same	za	siebie”,	po	czym	sama	zabrała	głos,	pomagając	sobie
kolorowymi	diagramami	 i	wykresami	oraz	 słownictwem,	które	 łączyło	w	 sobie	psychodynamikę	grupy
z	 uproszczoną	 wersją	 buddyzmu.	 Mówiła	 o	 „dzieleniu	 się”	 tym	 i	 „dzieleniu	 się”	 tamtym,	 więziach
międzyludzkich,	pozytywnym	myśleniu,	celebrowaniu	życia	i	różnych	balsamach	na	traumy.	A	tych	osiem
kobiet,	które	słuchały	jej	w	upartym	milczeniu,	z	pewnością	doświadczyło	dość	traum,	by	obdzielić	nimi
osiemdziesiąt	innych	osób.	Niektóre	straciły	bliskich	w	masakrze	w	Srebrenicy,	inne	zostały	zgwałcone
w	 Omarskiej	 –	 choć	 terapeutka	 nie	 wiedziała,	 co	 spotkało	 którą	 z	 nich.	 Była	 to	 już	 ostatnia	 sesja,
zaproszono	więc	gości,	by	przekonali	się,	 jakie	postępy	uczyniły	pacjentki.	Na	stole	czekały	przekąski.
Pod	 koniec	 na	 prośbę	 terapeutki	 każda	 z	 kobiet	 zapaliła	 świeczkę,	 po	 czym	 wszystkie	 ustawiły	 się
w	kręgu	i	połączyły	płomienie,	tworząc	z	nich	coś	w	rodzaju	pochodni.	Wydawało	się,	że	są	tym	mocno
zakłopotane	i	robią	to	jedynie	z	uprzejmości	wobec	psycholożki.	Ta	udzieliła	im	na	koniec	pożegnalnego
błogosławieństwa:
–	Życzę	wam	pokoju	–	mówiła.	–	I	życzę	wam	miłości.	Co	jeszcze	chciałybyście	wynieść	z	tych	sesji?

Czego	jeszcze	potrzebujecie,	by	spełniły	się	wasze	nadzieje?
W	pokoju	zapadła	na	moment	cisza,	którą	przerwała	była	więźniarka	z	Omarskiej	siedząca	obok	mnie.
–	Obywatelstwa	–	burknęła	z	bośniackim	akcentem.

W	 St.	 Louis	w	Missouri	mieszka	 największa	 na	 świecie	 społeczność	 bośniackich	 uchodźców,	 licząca
około	 osiemdziesięciu	 tysięcy	 osób,	 które	 przybyły	 tu	 z	 całego	 kraju	 –	 część	 przez	 Niemcy,	 część
bezpośrednio	 z	 Bośni.	 Znaczącą	 część	 tej	 społeczności	 stanowią	 krewni	 zabitych	w	 Srebrenicy	 i	 byli
więźniowie	 z	Krajiny.	 Pierwsi	 uciekinierzy	 pojawili	 się	 tutaj	 już	w	 1993	 roku,	 ale	 prawdziwy	 boom
nastąpił	 pod	koniec	 lat	 dziewięćdziesiątych,	 gdy	Niemcy	zmienili	 przepisy	wizowe	wobec	uchodźców
przyjętych	 w	 czasie	 wojny	 i	 uznali,	 że	 niektórzy	mogą	 już	 bezpiecznie	 wrócić	 do	 domu	 i	 powinni	 to
zrobić.	Dla	wielu	 powrót	 do	Republiki	 Serbskiej	wcale	 jednak	 nie	 był	 bezpieczny	 –	 a	w	 najlepszym
wypadku	niepożądany.	Tymczasem	administracja	Billa	Clintona	otworzyła	granice	dla	wszystkich,	którzy
mieli	tu	krewnych,	i	dla	innych.	St.	Louis	chętnie	podporządkowało	się	woli	prezydenckiej	administracji
i	 przydzieliło	 bośniackim	 przybyszom	 lokale	 w	 ubogiej	 dzielnicy	 w	 południowej	 części	 miasta,
w	 budynkach	 komunalnych,	 które	 od	 lat	 stały	 puste	 albo	 pełniły	 funkcję	 narkotykowych	 melin.	 Choć
miejsce	to	wydawało	się	zaniedbane,	nieprzytulne	i	zupełnie	obce	w	porównaniu	z	sytuacją	wielu	grup
w	Europie,	społeczność	uchodźców	miała	całkiem	sprawnych	przywódców,	znalazła	się	tu	też	niewielka,
ale	 skuteczna	 grupa	 gościnnych	 Amerykanów,	 którym	 zależało	 na	 poprawie	 losu	 nowo	 przybyłych.
Burmistrz	miasta,	Francis	Slay,	szybko	uświadomił	sobie,	że	z	tej	sytuacji	wszystkie	strony	mogą	odnieść
korzyści:	warto	przecież	zapewnić	sobie	wdzięczność	ludzi,	którzy	za	jakiś	czas	pójdą	na	wybory.
Wkrótce	 dzięki	 swej	 pracowitości	 oraz	 wsparciu	 życzliwych	 grup	 kościelnych	 i	 organizacji



imigranckich	 Bośniacy	 zaczęli	 zmieniać	 oblicze	 getta	 i	 doprowadzili	 do	 rozkwitu	 dzielnicy	 przy
Morganford	Road	–	na	tyle,	na	ile	było	to	możliwe.
–	 Do	 drugiej	 wojny	 światowej	 mieszkali	 tutaj	 Niemcy,	 potem	 cała	 okolica	 zamieniła	 się	 w	 getto,

a	jeszcze	później	w	miasto	duchów,	dopóki	Bośniacy	nie	zaczęli	przywracać	go	do	życia	–	powiedział
Patrick	 McCarthy,	 jeden	 z	 tych,	 którzy	 pomagali	 bośniackiej	 społeczności	 zadomowić	 się	 w	 nowym
miejscu.	To	jedyna	na	świecie	zintegrowana	„Mała	Bośnia”:	otwierasz	szeroko	oczy,	gdy	jedziesz	przez
typowo	 amerykańskie	 miasto,	 obok	 typowo	 amerykańskich	 reklam,	 a	 potem	 nagle	 widzisz	 witryny
sklepów	przeniesione	żywcem	z	Bośni:	Restoran	Stari	Grad	(Restauracja	Stare	Miasto	należąca	do	pary
z	 Prijedoru),	 Mesnica	 Iriškić	 (sklep	 mięsny),	 Pekara	 (piekarnia),	 Pierwsza	 Bośniacka	 Agencja
Ubezpieczeniowa,	 biuro	 podróży	 BiH	 Travel	 i	 restauracja,	 w	 której	 serwowane	 były	 ćevapčići,
przeniesiona	ze	Srebrenicy.

Mój	 pociąg	 wyjechał	 z	 Kansas	 City	 w	 ulewnym	 deszczu,	 niebo	 zasnuły	 ołowiane	 chmury.
Zatrzymywaliśmy	 się	 na	 podrzędnych	 stacyjkach	 w	 małych	 miasteczkach,	 aż	 tuż	 przed	 Jefferson	 City
ujrzeliśmy	szerokie	wody	Missouri.	Niedaleko	przed	dworcem	w	St.	Louis	znajduje	się	stacja	Kirkwood.
Tam,	chroniąc	się	przed	deszczem	pod	dachem	niewielkiego	budynku	dworcowego,	stali	Azra	Blažević,
weterynarz	 z	 Trnopolja,	 oraz	 jej	 mąż	 Ermin	 Striković.	 Żartowaliśmy	 z	 Azrą,	 że	 chociaż	 jest	 to	 nasze
czwarte	spotkanie,	po	raz	pierwszy	byliśmy	umówieni:	pierwszy	raz	widzieliśmy	się	w	obozie,	drugi	raz
przy	śniadaniu	w	holenderskim	hotelu,	po	raz	trzeci	natomiast,	gdy	przyjechałem	tu	trzy	lata	wcześniej	na
otwarcie	wystawy	o	Prijedorze.	Śmialiśmy	się	 teraz,	 że	gdybyśmy	postanowili	uciec	od	siebie	w	dwa
najodleglejsze	zakątki	świata,	zapewne	spotkalibyśmy	się	po	drodze.
Mieliśmy	 sobie	 sporo	 do	 opowiedzenia.	 Edina,	 siedmioletnia	 dziewczynka,	 która	 kręciła	 się	 przy

wejściu	do	centrum	medycznego	w	Trnopolju,	wyrosła	na	pełną	życia,	inteligentną	młodą	kobietę,	która
kończyła	już	stosunki	międzynarodowe	na	Uniwersytecie	St.	Louis	oraz	miała	za	sobą	projekt	dotyczący
ludobójstwa	w	Rwandzie	i	zajęcia	terenowe	w	Afryce.	Jak	mi	powiedziała,	wybór	tematu	był	oczywisty,
ale	badania	wydarzeń	w	bośniackiej	Krajinie	wydawały	jej	się	„nieco	zbyt	osobiste”.	Nie	miałem	okazji
poznać	 w	 Trnopolju	 jej	 młodszego	 brata	 –	 wówczas	 półtorarocznego	 –	 ale	 poznałem	 go	 tutaj.	 Był
wysokim	siedemnastolatkiem,	kończył	naukę	w	szkole	średniej,	a	teraz	wybierał	się	właśnie	do	miasta	na
spotkanie	z	przyjaciółmi,	ubrany	w	koszulkę	z	wizerunkiem	jakiegoś	zespołu	heavymetalowego.	Ermin,
podobnie	jak	wielu	innych	Bośniaków,	którzy	układali	sobie	życie	na	nowo,	został	kierowcą	ciężarówki.
Azra	 prowadziła	 zespół	 specjalistów	 na	 wydziale	 badań	 medycznych	 Uniwersytetu	 St.	 Louis,	 gdzie
zajmowała	się	immunologią.
W	domu	Azry	 i	 jej	męża	zwykle	nie	piło	 się	kawy	po	bośniacku,	 ale	 ja	właśnie	o	 taką	poprosiłem.

Dlaczego	 zdecydowali	 się	 wyjechać	 z	 Niemiec?	 Jako	 świadkowie	 w	 procesach	 w	 Hadze
prawdopodobnie	mogliby	tam	zostać.
–	Jakoś	nigdy	nie	widziałam	siebie	w	roli	gastarbeitera	–	wyjaśniła	Azra.	–	Trwaliśmy	tam	w	stanie

zawieszenia.	Nie	byliśmy	 jak	 ludzie,	którzy	mają	domy	w	Polsce	albo	Turcji	 i	przyjechali	do	Niemiec
tylko	do	pracy:	byliśmy	uchodźcami	żyjącymi	niedaleko	miejsca,	z	którego	nas	wygnano.
–	Wszyscy	 tkwiliśmy	w	 tym	zawieszeniu	–	dodał	Ermin.	–	Byliśmy	 ludźmi	bez	 swojego	miejsca	na

ziemi.	 Co	 kilka	 tygodni	 jeździliśmy	 do	 Kozaraca,	 zniszczonego	 i	 spalonego.	 Więc	 tak	 naprawdę	 nie
wiedzieliśmy,	gdzie	jest	nasz	dom.	Powiedziałem	sobie:	skoro	nie	mogę	przestać	jeździć	do	Bośni,	to	po
prostu	wyjadę	daleko	stąd!



–	Nie	 chciałam	wychowywać	 dzieci	w	miejscu,	 które	 nazywa	 się	Republika	 Serbska	 –	 stwierdziła
Azra.	–	To	tragedia	w	tragedii.	To	już	nie	było	moje	życie,	pożegnałam	się	z	nim	jeszcze	w	1992	roku.
Chciałam	się	gdzieś	osiedlić	dla	dobra	dzieci.
Azra	jest	jedną	z	nielicznych	Bośniaczek,	które	po	ślubie	nie	przyjęły	nazwiska	swojego	męża.	Ermin

wspominał:
–	W	Prijedorze	byliśmy	 sąsiadami,	 ale	 choć	mieszkaliśmy	może	z	dwieście	pięćdziesiąt	metrów	od

siebie,	nie	mieliśmy	wspólnych	przyjaciół.	Mniej	więcej	w	1983	roku	po	raz	pierwszy	spojrzałem	na	nią
inaczej.	Zaprosiłem	 ją	na	parę	 randek	 i	 nim	się	obejrzałem,	byliśmy	małżeństwem.	Miała	w	Kozaracu
duże,	ładne	mieszkanie	blisko	swojej	pracy,	więc	jako	człowiek	z	natury	grzeczny	wprowadziłem	się	do
niej.	W	Kozaracu	mieszkali	dobrzy	ludzie,	wykształceni	i	pracowici.	To	nigdy	już	nie	wróci.
Ermin	 urodził	 się	 w	 Zenicy	 i	 po	 ukończeniu	 studiów	 został	 inżynierem	 budownictwa	 wodnego

i	 lądowego.	 W	 1992	 roku	 pracował	 jako	 kierownik	 transportu	 i	 logistyki	 w	 kopalni	 w	 Omarskiej.
Podczas	ataku	na	Kozarac,	gdy	Azra	opatrywała	rannych,	próbował	zawieźć	tych	w	najcięższym	stanie	do
szpitala	 w	 Prijedorze.	 Został	 jednak	 aresztowany	 i	 osadzony	 najpierw	 w	 Keratermie,	 a	 potem
w	Omarskiej.	 Podczas	 pierwszej	 nocy	w	 tym	 obozie,	 gdy	 siedział	wciśnięty	między	 innych	więźniów
w	Garażu,	widział,	 jak	jego	przyjaciel	Ahul	„został	uderzony	kolbą	karabinu”,	a	potem	wywleczony	na
zewnątrz	–	jego	nieruchome	ciało	leżało	później	na	ziemi	przed	Białym	Domem.
–	Wszyscy	doświadczyliśmy	w	Omarskiej	tego	samego	–	mówił	w	Hadze	podczas	procesu	Milomira

Stakicia.	–	Nie	musieliśmy	niczego	widzieć,	wystarczyło,	 że	 słyszeliśmy	krzyki,	 jęki,	odgłosy	uderzeń.
Ludzie,	którzy	spali	obok	nas,	mieszkali	w	tym	samym	pokoju,	wychodzili	i	nigdy	nie	wracali.
Zeznając	przed	sądem,	Ermin	opisał	szczegółowo	swoje	przeżycia	w	Omarskiej,	teraz	jednak	wolał	do

tego	nie	wracać	i	nie	dopuszczać	obozu	do	swojej	kuchni	w	Missouri.
–	Mógłbyś	poświęcić	całe	życie	poszukiwaniu	prawdy	o	tym,	co	się	tam	stało,	ale	nigdy	byś	tego	nie

zrozumiał.	Każdy	jest	inny.	Niektórzy	ludzie	mogą	o	tym	mówić.	Ja	nie	mogę.	Niektórzy	wracają	tam	na
różne	obchody	i	uroczystości.	Ja	nie	mogę.	Niektórzy	czują,	że	muszą	tam	wrócić	i	pokazać	tym	chorym
ludziom:	 jestem	 tu.	 Żyję.	 Ja	 nie	 należę	 do	 tego	 gatunku.	Mój	 najlepszy	 przyjaciel,	 który	mieszka	 teraz
w	 Monachium,	 napisał	 książkę.	 On	 ma	 potrzebę	 mówienia	 o	 tym,	 chce	 przekazać	 tę	 prawdę	 innym
ludziom.	Zacząłem	czytać	 jego	książkę,	ale	powiedziałem	sobie:	„Nie	chcę	 tego”	 i	 ją	odłożyłem.	Czas
w	Omarskiej	płynął	inaczej.	Jeden	dzień	był	jak	dziesięć	lat.	Myślimy	o	tym	miejscu	od	dwudziestu	lat
i	co	dzień	coś	nowego	przychodzi	nam	do	głowy.	Nigdy	nie	mógłbym	wrócić	do	obozu	koncentracyjnego
zmarłych.
Jednak	Azra	opisywała	kolejne	szczegóły	swego	niezwykłego	życia	w	Trnopolju.	Mówiła,	jak	weszła

do	pustego	domu,	w	którym	dorastał	Edin	Kararić	–	obecnie	mieszkał	w	Watford	–	szukając	lekarstw	do
swojego	centrum	medycznego.
–	Po	raz	kolejny	uświadomiłam	sobie	tam,	jak	szybko	ludzie	musieli	opuszczać	własne	domy	–	na	stole

stał	niedokończony	posiłek.
Spytałem	 Azrę	 o	 film,	 który	 przekazała	 nam	 ukradkiem	 tamtego	 dnia	 w	 Trnopolju,	 w	 sierpniu

1992	roku.
–	Udało	mi	się	wnieść	aparat	do	Trnopolja.	Dałam	wam	drugi	film;	na	pierwszym	były	zdjęcia	moich

dzieci	 w	 domu,	 chciałam	 wykorzystać	 resztę	 klatek	 w	 obozie,	 ale	 dałam	 te	 negatywy	 swojej	 mamie.
Bałam	się,	że	jeśli	ktoś	znajdzie	na	tej	samej	błonie	fotografie	rannych	i	moich	dzieci,	dzieci	mogą	na	tym



ucierpieć.	Potem	zdobyłam	nowy	film	i	ten	właśnie	oddałam	wam.	–	Azra	opowiedziała	o	mężczyźnie	ze
zdjęcia,	Nedžadzie	Jakupoviciu,	którego	poznałem	w	Watford:	–	Był	pobity	tak	strasznie,	że	nie	można	go
było	rozpoznać.	Rozmawiałam	z	nim	długo	o	tym,	co	go	spotkało;	mówił,	że	w	którymś	momencie	ból	stał
się	tak	straszny,	że	nie	czuł	już	kolejnych	uderzeń.	Wtedy	zaczęłam	się	przygotowywać.	Wszyscy	byliśmy
nastawieni	na	przetrwanie,	 ale	chciałam	uniknąć	chwili,	gdy	musiałabym	 ich	błagać	o	życie.	Chciałam
być	 na	 to	 gotowa,	 a	 skoro	 człowiek,	 którego	 tak	 brutalnie	 pobito,	 czuł	 ból	 tylko	 przez	 pierwsze	 pięć
minut,	mogłam	to	jakoś	wytrzymać.
Pewnego	wieczora	znaleźliśmy	Nedžada	w	internecie,	na	czacie:	mieszka	teraz	w	Des	Moines	w	stanie

Iowa	 i	 podobnie	 jak	Ermin	 jest	 kierowcą	 ciężarówki.	Od	 tego	 czasu	 utrzymuję	 z	 nim	kontakt;	Nedžad
mówi,	że	poznał	dziewczynę,	której	szukał	przez	całe	życie,	uciekinierkę	z	Sarajewa.
Azra	opowiedziała	o	tym,	jak	po	naszej	wizycie	w	Omarskiej	do	Trnopolja	zaczęto	zwozić	mężczyzn

z	tamtego	obozu:
–	Musieliśmy	 kraść	 z	 wioski	 paski	 do	 spodni,	 bo	 wszyscy	 byli	 tak	 wychudzeni,	 że	 spadały	 z	 nich

ubrania.	 Najpierw	 przyjechali	 najstarsi,	 powyżej	 sześćdziesiątego	 piątego	 roku	 życia,	 i	 najbardziej
chorzy.	Powinnam	była	znać	tych	ludzi,	ale	ich	nie	poznawałam,	mieli	dziwne,	przerażające	twarze.	Nie
potrafiłam	 połączyć	 ich	 z	 nazwiskami.	 Mówili:	 „Cześć,	 Azra!	 Możesz	 wysłać	 wiadomość	 do	 mojej
rodziny?”.	Ale	byli	 tak	wyniszczeni,	 że	 ich	nie	 rozpoznawałam.	Prosiłam,	żeby	coś	napisali,	bo	wtedy
mogłam	przypomnieć	sobie	ich	nazwisko.	Potem	musiałam	im	powiedzieć:	„Wyglądacie	jak	więźniowie
z	Auschwitz.	W	ogóle	nie	jesteście	do	siebie	podobni,	nie	poznaję	was”.
Byłem	 bardzo	 ciekaw	 wiadomości	 o	 doktorze	 Idrizie	 Merdžaniciu,	 z	 którym	 Azra	 pracowała

w	centrum	medycznym	w	Trnopolju.	Przeprowadził	się	do	Kilonii	na	północy	Niemiec	 i	pracował	 tam
w	swoim	zawodzie.
–	 Kiedy	 rozmawiam	 z	 Idrizem	 –	 mówiła	 Azra	 –	 uświadamiamy	 sobie,	 że	 potrzebowaliśmy	 wielu

długich	 lat,	by	pogodzić	się	z	 tym,	czego	ni e 	udało	nam	się	zrobić.	Zawsze	mieliśmy	nadzieję,	że	uda
nam	się	zrobić	więcej.	–	Nawet	teraz,	tak	daleko	od	Bośni,	jak	powiedziała:	–	Wszystko	to	wydaje	się
niezwykle	realne.	Czasem	mam	wrażenie,	że	wszystko	to	tylko	wyśniłam.	Kiedy	o	tym	rozmawiamy,	czuję
się	tak,	jakbym	opowiadała	o	jakimś	filmie.	Ale	to	wszystko	zdarzyło	się	naprawdę.
Los	sprawił,	że	Azrę	i	Idriza	połączyła	nie	tylko	ich	wspólna	praca	w	obozie.	Idriz	ożenił	się	z	Amirą

Rizvić,	 córką	 dobrych	 znajomych	 Azry:	 lekarza	 Faruka	 Rizvicia	 i	 siostry	 innej	 przyjaciółki	 Azry.	 Po
zwolnieniu	z	Keratermu	Rizvić,	jego	żona	i	jej	siostra	zostali	brutalnie	zamordowani	we	własnym	domu.
Ciała	znalazła	ich	córka,	Amira.
Ermin,	 któremu	 wyraźnie	 nie	 podobały	 się	 te	 rozmowy,	 podziękował	 za	 drugą	 filiżankę	 kawy	 po

bośniacku	 i	 wypalił	 papierosa	 przy	 otwartych	 drzwiach	 patio,	 jak	 zrobiłby	 to	 typowy	 Amerykanin.
Wkrótce	miał	znów	pojechać	w	trasę	swoją	ciężarówką,	a	jak	zwykle	na	początku	wstępował	do	Dunkin’
Donuts	na	kawę,	która	smakowała	mu	bardziej	niż	ta	domowa.	W	tym	tygodniu	przewoził	towary,	jakie
można	znaleźć	tylko	w	Ameryce.	Pierwszym	z	nich	była	partia	wybrakowanych	monet	ćwierćdolarowych,
które	musiał	zabrać	z	sejfu	wielkości	hangaru	w	Pensylwanii	i	zawieźć	do	przetopienia.
–	 Powinieneś	 zobaczyć,	 jakie	 tam	 mają	 zabezpieczenia	 –	 mówił.	 –	 Prosiłem,	 żeby	 pozwolili	 mi

zobaczyć	tę	górę	pieniędzy,	ale	nawet	nie	chcieli	o	tym	słyszeć.
Choć	spędziłem	masę	czasu	w	Ameryce,	dopiero	teraz	dowiedziałem	się,	że	ćwierćdolarówki	bije	się

albo	w	Filadelfii,	 albo	w	Denver,	więc	 na	 każdej	 z	 nich	 obok	głowy	George’a	Washingtona	widnieje



maleńkie	 „P”	 (Philadelphia)	 lub	 „D”	 (Denver).	 Na	 monetach	 przewożonych	 przez	 Ermina	 nie	 było
podobno	 żadnej	 litery	 i	 dlatego	 właśnie	 musiały	 zostać	 zniszczone.	 Drugim	 ładunkiem	 były	 łuski
nabojów,	które	miał	zabrać	z	Wheelling	w	Wirginii	Zachodniej.	Tymczasem	Azra	i	ja	przenieśliśmy	się
do	pobliskiej	pizzerii,	 lokalu	o	takiej	renomie,	że	podczas	kampanii	wyborczej	w	2008	roku	zjadł	tutaj
lunch	sam	Barack	Obama.	Azra	wyjaśniła	mi	przy	pizzy,	że	ich	rodzina	postanowiła	zamieszkać	z	dala	od
„Małej	Bośni”,	by	uczestniczyć	w	życiu	diaspory,	ale	na	odległość.
–	Kirkwood	funkcjonuje	tutaj	jak	oddzielne	miasteczko	–	mówiła.	–	Wszędzie	mogę	dojść	na	piechotę,

mam	pod	nosem	bibliotekę	i	wszystkie	sklepy,	których	potrzebuję,	mogę	też	pojechać	pociągiem	prosto
do	Kansas	City.	Nigdy	tego	nie	robię,	ale	miło	wiedzieć,	że	mam	taką	możliwość.
Azra	 przywiozła	 do	 St.	 Louis	 swoją	 polityczną	 inteligencję	 i	wrażliwość.	 Zainteresował	 ją	 fakt,	 że

jeden	z	najstarszych	afroamerykańskich	cmentarzy	zachowanych	na	terenie	Missouri,	Quinette	Cemetery,
jest	 właśnie	 w	 Kirkwood.	 Chętnie	 opowiadała	 o	 tym,	 że	 jej	 córka	 Dina	 chodzi	 po	 przedmieściach
w	koszulce	z	podobizną	Martina	Luthera	Kinga.
–	W	Ameryce	wszystko	 jest	 beztłuszczowe	 z	wyjątkiem	 ludzi	 –	mówiła	 ze	 śmiechem.	 –	 To	 „naród

błyskawiczny”,	chcą	wszystkiego	natychmiast,	szczególnie	jedzenia	i	kalorii.	Uwielbiają	pojęcie	postępu;
są	 zadowoleni,	 jeśli	 mówi	 im	 się,	 że	 na	 świecie	 jest	 coraz	 lepiej.	 Lubią	 szczęśliwe	 zakończenia.
Niedawno	zostałam	zaproszona	na	przedświąteczne	przyjęcie,	na	którym	ktoś	mnie	spytał:	„Co	wydarzyło
się	w	Bośni?”.	Odpowiedziałam:	„Naprawdę	chcesz,	żebym	opowiedziała	ci	o	tym	w	ciągu	pięciu	minut,
przy	 herbacie	 i	 ciastkach?	 Nie	 mogę,	 ale	 wszystko	 skończyło	 się	 na	 tyle	 szczęśliwie,	 że	 jestem	 tutaj
i	bawię	się	z	wami.	Mniej	szczęśliwe	jest	to,	że	trafiłam	tu,	bo	wygnano	mnie	z	mojego	domu”.

Jesienią	 2007	 roku	Muzeum	Pamięci	Holokaustu	w	St.	Louis	 gościło	wystawę	poświęconą	 zbrodniom
popełnionym	 w	 Prijedorze	 i	 okolicy.	 Ekspozycja	 zatytułowana	 „Prijedor:	 Obrazy	 bośniackiego
ludobójstwa”	 była	 pierwszym	 tego	 typu	 wydarzeniem	 zorganizowanym	 poza	 Bośnią,	 ukazywała
i	 objaśniała	 historię	 ataków	 na	 Kozarac,	 obozów,	 czystek	 etnicznych	 i	 zniszczeń	 dokonanych	 w	 tym
regionie.	 Otwarcie	 zaplanowano	 na	 ostatni	 dzień	 weekendu	 Święta	 Dziękczynienia,	 a	 pracownicy
muzeum	przestali	liczyć	odwiedzających,	gdy	ich	liczba	przekroczyła	czterysta	–	w	dużej	mierze	byli	to
Bośniacy,	 ale	 nie	 brakowało	 też	 zaciekawionych	Amerykanów.	Wstęgę	 podczas	 uroczystości	 otwarcia
przecięła	 piętnastoletnia	 Zerina	 Musić,	 która	 urodziła	 się	 w	 obozie	 Trnopolje.	 Kiedy	 odwiedziłem
później	 jej	 rodzinny	dom,	matka	Zeriny,	Erzena,	 powiedziała	mi,	 że	przed	porodem	obozowi	 strażnicy
ostrzegali	 ją	 otwarcie,	 że	 pozwolą	 jej	 zatrzymać	 dziecko	 tylko	 wtedy,	 jeśli	 będzie	 to	 dziewczynka	 –
chłopca	natychmiast	by	jej	odebrano.
W	sali	stali	Bośniacy	w	różnym	wieku;	wszyscy	mieli	łzy	w	oczach.	Na	wystawie	znalazło	się	również

zdjęcie	 tułowia	 pobitego	 Nedžada	 Jakupovicia	 z	 podpisem:	 „To	 zdjęcie	 wykonała	 Azra	 Blažević
więziona	w	Trnopolju.	Fotografia	została	przemycona	poza	teren	obozu	i	wykorzystana	później	podczas
procesu	Milomira	Stakicia”.
Często	przemawiam	na	różnego	rodzaju	imprezach	w	Bośni,	ale	to	było	coś	innego.	Miałem	wygłosić

mowę	 na	 otwarcie	 wystawy	 i	 bardzo	 się	 tym	 denerwowałem	 –	 być	 może	 miało	 to	 coś	 wspólnego
z	sąsiednią,	stałą	wystawą	poświęconą	Holokaustowi.	Wybrałem	się	 tam	wcześniej	 i	 teraz	nie	mogłem
się	 uwolnić	 od	 myśli	 o	 lodowatym	 wietrze	 sunącym	 nad	 równinami	 Polski.	 Podczas	 ostatniego
przemówienia	 dotyczącego	Holokaustu,	 którego	miałem	 okazję	wysłuchać,	 Thomas	Buergenthal	mówił
o	konieczności	 tłumaczenia	naszym	dzieciom,	 jak	doszło	do	 tych	zbrodni	 i	dlaczego	na	nie	pozwolono.



Pragnąłem,	by	dzieci	 tych,	którzy	przetrwali	 i	dotarli	 tutaj,	 tak	daleko	od	Bośni,	nauczyły	się	stąpać	po
cienkiej	 linii	 dzielącej	 ich	 przyszłość	 od	 korzeni.	 Ci	 młodzi	 ludzie	 o	 radosnych	 twarzach,	 ubrani
w	typowo	amerykańskim	stylu,	będą	osamotnieni	w	wysiłkach,	by	historia	nigdy	nie	zapomniała	udręki
ich	 rodziców.	 Chciałem,	 by	 myśleli	 o	 miejscu	 swojego	 pochodzenia	 jako	 o	 kraju	 niezwykłej	 urody,
pełnym	gór	i	rzek,	i	by	byli	z	niego	dumni.
Nazajutrz	ja	i	jeden	z	kuratorów	wystawy,	Patrick	McCarthy,	otrzymaliśmy	cudowny	list.	Jego	autorką

była	Alisa	Gutić,	 dziewczyna	 z	Kozaraca,	 której	 ojciec	 został	 zamordowany,	 nim	dotarła	 do	Niemiec,
skąd	przyjechała	potem	do	USA .	Alisa	pisała:	„Przez	lata	przeklinałam	swój	los	i	nienawidziłam	siebie
za	to,	że	jestem	Bośniaczką,	bo	miałam	zaledwie	trzy	lata,	gdy	straciłam	ojca.	Do	dziś	nie	znaleziono	jego
ciała,	a	ja	wciąż	przeklinam	wszystko,	co	wiąże	się	z	wojną”.	Jednak	teraz,	jako	studentka	Uniwersytetu
St.	Louis,	pisała:

Widzę	 swoje	życie	 inaczej.	 […]	Przez	 lata	 szukałam	samej	 siebie	 i	próbowałam	zrozumieć,	kim	naprawdę	 jestem,	a	wasza	wystawa
i	piękne	przesłanie	prowadzą	mnie	we	właściwym	kierunku.	Dziś	mogę	w	końcu	powiedzieć	to,	na	co	nie	mogłam	się	zdobyć	jeszcze
tydzień	 temu	 –	 że	 jestem	 bardzo	 dumna,	 że	 jestem	Bośniaczką,	 i	 że	 pewnego	 dnia	moja	 nienawiść	 zniknie,	 gdy	 odkryję,	 kim	 jestem
i	dlaczego	żyję	właśnie	tutaj,	a	nie	zginęłam	jak	wielu	innych	ludzi	w	Bośni.

Umówiłem	 się	 na	 lunch	 z	 Azrą	 Blažević,	 tym	 razem	 w	 lokalu	 o	 nazwie	 Triumph	 –	 hołd	 dla	 starych
brytyjskich	motocykli,	w	muzeum	 tuż	 obok	 stały	 klasyczne	modele	 tej	marki	 –	 gdzie	Azra	 spotyka	 się
czasem	 ze	 swoją	 najlepszą	 przyjaciółką,	 Jasminką	 Hadžibegović.	 Jasminka	 była	 jedną	 z	 trzydziestu
siedmiu	kobiet	uwięzionych	w	Omarskiej	i	jednym	z	pierwszych	uchodźców,	którzy	przybyli	do	St.	Louis.
Trafiła	tu	ze	swoim	mężem	Dževadem,	również	byłym	więźniem	obozu.	Kiedy	usiedliśmy,	wyjaśniłem,	że
od	czasu	wojny	nie	mogę	siedzieć	odwrócony	plecami	do	drzwi.
–	W	porządku	–	odpowiedziała	Jasminka	z	bolesnym	uśmiechem	na	swej	ślicznej	twarzy.	–	Do	mnie

najgorsze	w	życiu	rzeczy	nadeszły	z	przodu.
Jasminka	 była	 oskarżycielem	 publicznym	 w	 Prijedorze,	 a	 tym	 samym	 oczywistą	 kandydatką	 do

uwięzienia	w	Omarskiej.	Obdarzona	głęboką	wrażliwością,	a	zarazem	ogromną	odwagą,	pracowała	teraz
dla	ludzi	przechodzących	przez	to,	czego	sama	doświadczyła	po	przyjeździe	do	St.	Louis	–	zajmowała	się
doradztwem	ogólnym	i	prawnym	w	ośrodku	o	nazwie	Catholic	 Immigration	Law	Project,	gdzie	 trafiają
nowo	 przybyli	 imigranci,	 obecnie	 głównie	 z	 Somalii,	 Azji	 oraz	 Ameryki	 Południowej	 i	 Środkowej.
Pomagała	 im	w	 znalezieniu	mieszkania,	 uzyskaniu	 zasiłków,	 opieki	medycznej	 i	 ubezpieczenia	 –	 a	 na
końcu	obywatelstwa.	 Jasminka	opowiedziała	o	 tym,	 jak	po	krótkim	pobycie	w	Australii	przyjechała	 tu
z	mężem	w	lutym	1993	roku:
–	Mieszkaliśmy	w	brudzie,	wśród	karaluchów.	Umieścili	nas	wszystkich	w	jednym	domu,	trzy	rodziny

na	 piętrze.	 Spałam	w	 butach	Dževada,	 a	 za	 łóżko	 służył	mi	 płaszcz.	 Chciałam	 natychmiast	wrócić	 do
Bośni.	To	było	smutne:	przez	całe	życie	słuchałam	amerykańskiej	muzyki,	myślałam,	że	potraktują	trochę
lepiej	ludzi,	którzy	przyjeżdżają	do	nich	w	takim	stanie.	Dževad	zaczął	się	uczyć	angielskiego,	ale	ja	nie
mogłam	siedzieć	długo	w	klasie;	wciąż	odczuwałam	bóle	spowodowane	urazami,	których	nabawiłam	się
w	Omarskiej.
Na	szczęście	poznali	Patricka	McCarthy’ego,	który	pomógł	im	znaleźć	wygodniejsze	lokum,	a	Dževad

dostał	pracę	w	piekarni.
–	Przyjeżdżałem	o	czwartej	rano	i	śpiewałem	im	starą	piosenkę	Željka	Bebeka	ze	słowami:	„A	gdybym

był	piekarzem,	co	całą	noc	pracuje	/	Czy	wciąż	byś	mnie	chciała?”



Rodzice	 Jasminki	 zostali	w	Prijedorze	 aż	do	chorwackiej	ofensywy	w	1995	 roku.	Kiedy	opuszczali
miasto	 w	 jednym	 z	 ostatnich	 konwojów	 wywożących	 stamtąd	 nie-Serbów,	 „Serbowie	 już	 wynosili
dywany	 z	 naszych	domów,	 żeby	 zdążyć	 przed	 innymi”	 –	mówiła	 Jasminka.	 Jej	 ojciec	musiał	 „połknąć
różaniec	 –	 i	 zinternalizować	 w	 ten	 sposób	 swoją	 wiarę”.	 Zatrzymali	 się	 w	 Travniku,	 gdzie	 ojciec
Jasminki	wkrótce	 zmarł,	 a	 jej	matka,	Hasiba,	 postanowiła	dołączyć	do	 reszty	 rodziny	w	St.	Louis.	 Jej
przyjazd	i	spotkanie	z	córką	na	lotnisku	były	niezwykłym	przeżyciem,	o	którym	długo	opowiadano	sobie
w	St.	Louis,	zawsze	ze	łzami	wzruszenia	w	oczach.
–	To	było	jak	radosny	zew	dzikich	zwierząt	–	mówiła	Azra.	–	Wszyscy	w	hali	przylotów	patrzyli	w	ich

stronę,	ciekawi,	co	się	tam	dzieje.
Podczas	 spotkań	 z	Azrą	 i	 Jasminką	 rzadko	 rozmawialiśmy	 o	wojnie	 –	 Jasminka	 nie	mówiła	 o	 niej

wcale	 –	 a	 jeśli	 już	 podejmowaliśmy	 ten	 temat,	 Azra	 wspominała	 mroczne	 absurdy	 związane
z	funkcjonowaniem	obozu	koncentracyjnego.	Pewnego	razu	dwaj	pijani	strażnicy	zostali	ranni	w	wypadku
samochodowym	i	przyszli	do	Azry	po	pomoc,	gdy	w	klinice	była	położna,	Sabiha	Islamović.
–	 Słuchała	 ich	 wrzasków.	 Stwierdzili,	 że	 Bóg	 ocalił	 ich	 z	 tego	 wypadku,	 bo	 są	 Serbami.	 „Tak	 –

odpowiedziała.	 –	 Bóg	w	 swoim	miłosierdziu	 ratuje	 najgłupszych	 ludzi”.	 Żołnierz	mówił	 dalej:	 „Och,
zrobiłem	 tyle	 złych	 rzeczy,	 zabijałem	 ludzi	 i	 niszczyłem	 ich	 domy,	 ale	 nigdy	 nie	 zgwałciłem	 kobiety”.
A	położna	odpowiedziała:	„Jesteś	młody,	masz	jeszcze	czas”.
Pewnego	 deszczowego	 popołudnia	 poszliśmy	 do	 centrum	badawczego	w	 campusie	Uniwersytetu	 St.

Louis,	 gdzie	 Azra	 prowadziła	 zespół	 naukowców	 specjalizujący	 się	 w	 immunologii	 (jako	 jedyna
z	 założycieli	 zespołu	 wciąż	 w	 nim	 pracowała).	 Przedstawiła	 mi	 najmłodszego,	 bardzo	 obiecującego
rekruta,	Asmira	Selimovicia.	Asmir	urodził	się	we	Vlasenicy,	gdzie	przeprowadzono	jedne	z	najbardziej
krwawych	 czystek	 etnicznych;	 do	 tej	 pory	 nie	 zostały	 one	 jednak	 udokumentowane.	 Rodzina	 Asmira
uciekła	do	„strefy	bezpieczeństwa”	w	Srebrenicy,	 jedynego	miejsca,	które	w	1992	 roku	wydawało	 się
w	miarę	pewne:
–	Od	piątego	do	ósmego	roku	życia,	gdy	 inne	dzieci	bawiły	się	zabawkami,	 ja	siedziałem	zamknięty

w	 klatce.	 Musiałem	 się	 nauczyć,	 jak	 się	 odseparować	 od	 otoczenia,	 od	 codziennego	 widoku	 ludzi
rozrywanych	kulami,	a	ta	umiejętność	stała	się	częścią	mnie,	czymś	intuicyjnym.	Najlepszym	sposobem	na
oderwanie	się	od	rzeczywistości	była	gra	w	piłkę	nożną,	przy	czym	piłka	wykonana	była	ze	zrolowanej
srebrnej	taśmy	klejącej,	a	funkcję	bramki	pełniła	bela	siana.
Trzy	 lata	 później	 ośmioletni	 Asmir	 szukał	 u	 holenderskich	 żołnierzy	 schronienia	 przed	 plutonami

egzekucyjnymi	generała	Mladicia.
–	 Nigdy	 nie	 zapomnę	 tego	 dnia:	 krzyków	 chłopców,	 których	 zabierano	 od	 ich	 matek	 i	 rodzin

i	prowadzono	na	śmierć.
Wyrzucono	go	z	obozu	holenderskich	żołnierzy.
–	Mama	przebrała	mnie	wtedy	za	dziewczynkę,	założyła	mi	chustkę	na	głowę,	żebym	mógł	wsiąść	do

autobusu.	Mówiła	mi,	żebym	podczas	podróży	pochylał	nisko	głowę,	żebym	nie	patrzył.	Ale	ja	patrzyłem.
Widziałem	mężczyzn	ustawionych	w	 szeregu	na	boisku	piłkarskim,	 czekających	na	 egzekucję.	Wszyscy
mieli	pochylone	głowy,	ręce	związane	za	plecami.	Mama	krzyczała:	„Nie	patrz,	proszę,	nie	patrz!”.
Asmir	pojechał	do	Kladanja,	a	potem	do	Tuzli.	Tam	spotkał	się	ze	swoim	ojcem,	który	przygotował

dokumenty	potrzebne	do	wyjazdu	do	Niemiec.
–	W	 Niemczech	 świętowałem	 nadejście	 nowego,	 1996	 roku.	 Ale	 w	 1999	 Niemcy	 powiedzieli,	 że



musimy	wrócić	do	Vlasenicy,	która	była	spalona	i	zrównana	z	ziemią.	Ojciec	przygotował	dokumenty	na
wyjazd	do	Stanów	Zjednoczonych,	ale	nie	zdążyliśmy	na	lot	do	Grand	Rapids,	gdzie	mieliśmy	pierwotnie
polecieć,	i	trafiliśmy	w	końcu	do	St.	Louis.
Tutaj	Asmir	z	doskonałymi	wynikami	ukończył	studia	biologiczne	na	Uniwersytecie	St.	Louis,	a	potem

dołączył	do	zespołu	badawczego	Azry,	przygotowując	się	do	obrony	doktoratu.
–	Zamierzam	 tu	 zostać.	To	mój	 czwarty	dom	 i	 chciałbym,	 żeby	był	 już	ostatni.	Ale	ponieważ	byłem

w	 Srebrenicy,	 nie	 mogę	 zatracić	 swojej	 tożsamości.	 Ten	 temat	 zawsze	 wywołuje	 napięcie.	 Niektórzy
mówią:	 „Hej,	 daj	 spokój,	 zostaw	 to”,	 a	 inni:	 „Nigdy	 nie	 zapomnij”.	 Ale	 jeśli	machniemy	 na	 to	 ręką,
zaakceptujemy	 wszystko,	 co	 zrobili.	 Jeśli	 nie	 będę	 opowiadał	 o	 tym	 bratu	 i	 siostrze,	 nigdy	 się	 nie
dowiedzą,	 co	 się	 tam	 stało.	 Myślę,	 że	 gdybym	 był	 wtedy	 w	 jakimś	 mniej	 ważnym	 miejscu,	 nie
podkreślałbym	teraz	tak	mocno,	że	jestem	Bośniakiem.
Jednak	to	raczej	piłka	nożna,	a	nie	akademickie	osiągnięcia,	są	„środkowym	palcem,	który	pokazujemy

światu”	 –	 jak	 ujął	 to	 Asmir.	 Rzeczywiście,	 futbol	 łączy	 i	 jednoczy	 diasporę	 pokolenia	 Asmira	 ze
skutecznością,	 którą	 trudno	 przecenić.	 Nigdy	 nie	 mogłem	 zrozumieć	 ludzi	 mojej	 profesji,	 którzy
ignorowali	znaczenie	futbolu,	jego	metafor	i	inspiracji.
Rozmawialiśmy	 więc	 długo	 o	 bośniackiej	 drużynie	 narodowej,	 temacie	 równie	 ważnym

i	interesującym	dla	nas	obu.	Piłka	nożna	jest	w	Bośni	alegorią	wielu	rzeczy,	dobrych	i	złych.	Te	złe	są
naprawdę	 bardzo	 złe:	w	 ciągu	 ostatnich	 dwóch	 lat	 regularnie	 dochodziło	 do	 zamieszek	 –	 zdarzyło	 się
nawet	 morderstwo	 –	 na	 meczach	 wszystkich	 trzech	 drużyn	 z	 Sarajewa	 (dwie	 są	 w	 dużej	 mierze
boszniackie,	 jedna	 serbska),	 serbskiego	 zespołu	Borac	Banja	 Luka	 oraz	 głównie	 chorwackiego	 Široki
Brijeg.	Do	tej	pory	bośniaccy	Chorwaci	kibicowali	Chorwacji,	bośniaccy	Serbowie	Serbii,	a	prezydent
Republiki	 Serbskiej	 Milorad	 Dodik	 powiedział,	 że	 będzie	 kibicował	 narodowej	 reprezentacji	 tylko
w	meczu	przeciwko	Turcji.
Można	 jednak	 powiedzieć,	 że	 bośniacka	 reprezentacja	 –	 na	 boisku	 i	 tylko	 na	 nim	 –	 jest	 jedynym

sprawnie	działającym	wieloetnicznym	organizmem	w	kraju.	Nikt	nie	zawetuje	podania	na	skrzydło	albo
dośrodkowania	w	pole	karne.
–	Boisko	 to	miejsce,	gdzie	Bośnia	naprawdę	 istnieje	–	mówił	Asmir.	–	To	maleńki	promyk	nadziei,

który	pokazuje,	kim	naprawdę	jesteśmy.	Nie	można	zabrać	ze	sobą	na	boisko	całego	tego	gówna.
Rzeczywiście,	 najbardziej	 doświadczony	 gracz	 reprezentacji,	 Zvjezdan	 Misimović,	 jest	 Serbem,

obrońca	Boris	Pandža	jest	Chorwatem,	a	gwiazda	zespołu,	Edin	Džeko	z	Manchester	City,	to	Boszniak.
Inny	gwiazdor,	Vedad	Ibišević,	nie	 tylko	jest	Boszniakiem	z	Vlasenicy,	 jak	Asmir,	ale	 także	nauczył	się
grać	w	piłkę	w	St.	Louis.
–	Dla	nas	ten	zespół	jest	Bośnią	–	mówi	Asmir.	–	Taka	właśnie	powinna	być	Bośnia:	wszystkie	trzy

narodowości	razem.	Jeśli	Serbowie	albo	Chorwaci	nie	chcą	nam	kibicować,	to	ich	problem.	Ale	kiedy
Misimović	gra	dla	Bośni,	dopingujemy	go	równie	głośno	jak	każdego	innego	gracza.
Organizacja	 rozgrywek	 do	 2011	 roku	 była	 odzwierciedleniem	 dziedzictwa	 wojny.	 Bośniackim

związkiem	piłki	nożnej	rządzili	ludzie	z	klucza	politycznego,	którzy	nie	znali	się	na	piłce,	ale	pilnowali,
by	 służyła	 ona	 interesom	 etnicznym.	 Ostatnio	 stanowisko	 prezesa	 związku	 dzielili	 „rotacyjnie”:	 były
boszniacki	 minister	 spraw	 wewnętrznych,	 chorwacki	 generał	 oraz	 człowiek	 Dodika.	 Kibice
reprezentacji,	działając	przeciwko	tej	farsie	i	bośniackiemu	związkowi	piłki	nożnej,	ale	na	rzecz	swojego
zespołu,	doprowadzili	do	 rewolucji.	Organizowali	demonstracje,	bojkotowali	mecze	 i	przygotowywali



własne	rozgrywki;	rzucając	flary,	na	godzinę	przerwali	mecz	w	Oslo	–	i	wygrali.	W	kwietniu	2011	roku
UEFA 	 i	 FIFA 	 wykluczyły	 Bośnię	 z	 międzynarodowych	 rozgrywek	 do	 czasu,	 aż	 tamtejszy	 związek	 nie
zostanie	zreformowany.	Wykluczenie	dobiegło	końca,	gdy	w	miejsce	politycznych	marionetek	związkiem
zaczął	zarządzać	komitet	„normalizacyjny”	złożony	ze	znanych	i	zasłużonych	postaci	sportu.	Jednocześnie
Safet	 Sušić,	 futbolowa	 legenda	 drużyny	 Jugosławii	 i	 FK 	 Sarajewo,	 został	 trenerem	 reprezentacji
narodowej	 i	 ściągnął	 do	 niej	 kluczowych	 graczy,	 którzy	 nie	 chcieli	 występować	 pod	 poprzednim
reżimem.	Bośnia	z	walecznym	Džeką	w	składzie	była	bliska	zakwalifikowania	się	do	mistrzostw	Europy
w	2012	roku,	dopiero	w	meczach	barażowych	uległa	Portugalii.
Trudno	przecenić	znaczenie	Džeki	w	ikonografii	rozbitej,	rozproszonej	Bośni.	Miałem	okazję	oglądać

na	 żywo	 jego	 pierwszy	 gol	 w	meczu	międzynarodowym,	 strzelony	 na	 stadionie	 Koševo	 w	 Sarajewie
w	2007	roku,	w	meczu	przeciwko	Turcji.
–	Džeko	jest	naszym	idolem	narodowym	–	mówił	Asmir	w	St.	Louis.	–	Naszą	dumą	i	radością.	Kiedy

strzela	Džeko,	strzela	każdy	bośniacki	uchodźca	na	świecie.	On	jest	naszym	przykładem,	naszą	nadzieją.
Dzieje	 się	 tak	 nie	 tylko	 dlatego,	 że	Džeko	 jest	 świetnym	 graczem:	 jak	 twierdzi	Asmir,	 kariera	 tego

piłkarza	jest	kluczowa	dla	aspiracji	i	tożsamości	młodej	bośniackiej	diaspory	oraz	dla	tych,	którzy	zostali
w	kraju.
W	2003	 roku	Džeko	grał	w	 sarajewskiej	drużynie	FK 	Željezničar,	 pierwotnie	 zespole	 pracowników

kolei.	 Jednak	 żaden	 z	 klubowych	decydentów	ani	 nawet	 kibiców	drużyny	nie	 doceniał	 talentu	Džeki	 –
z	 wyjątkiem	 czeskiego	 menedżera	 zespołu,	 Jiřiego	 Plíška,	 który	 zamierzał	 zrezygnować	 ze	 swojego
stanowiska	ze	względu	na,	jak	stwierdził:	„zbyt	wiele	negatywnych	interesów	blokujących	system,	który
chciałem	stworzyć”.	 Jednak	Plíšek	„zachował	bośniackie	 serce”,	 jak	sam	mi	potem	powiedział.	Został
potem	menedżerem	rywala	Željezničara	z	 innej	części	miasta,	FK 	Sarajewo.	Gdy	opuszczał	Željezničar
w	2005	roku,	chciał	zabrać	ze	sobą	tylko	jednego	gracza.
–	Džeko	miał	 to	 szczególne	 podejście	 do	 gry,	 które	 czyni	 zawodnika	wyjątkowym.	Musiał	 je	 tylko

zastosować	 w	 praktyce,	 nadrobić	 brak	 wytrwałości,	 więc	 przesunąłem	 go	 do	 drugiego	 zespołu.	 Był
wściekły,	 podobnie	 jak	 jego	 rodzice.	Ale	 podziałało:	 zrozumiał,	 pokazał	 swą	wewnętrzną	 siłę,	 oznaki
wyjątkowego	talentu.	Uważam,	że	nie	wszystko	może	stać	się	natychmiast	i	że	nie	ma	reguły	dotyczącej
tego,	 kiedy	 gracz	 osiągnie	 swoją	 szczytową	 formę.	 Ale	 widziałem,	 że	 Džeko	 zmierza	 we	właściwym
kierunku.
Plíšek	wrócił	 do	 ojczyzny,	 by	 objąć	 kierownictwo	 nad	 czeskim	 klubem	Ústi	 nad	 Labem,	 siostrzaną

drużyną	pierwszoligowego	FK 	 Teplice.	Nakłonił	władze	Teplic,	 by	 kupiły	Džekę	 za	 dwadzieścia	 pięć
tysięcy	euro,	bo	tyle	żądał	za	niego	Željezničar.
–	Choć	były	 to	naprawdę	marne	grosze,	 ludzie	z	Teplic	pytali:	„Jak	 to	możliwe,	żeby	dobrzy	gracze

przenosili	 się	 stamtąd	 tutaj?”.	 Powiedziałem,	 że	 jeśli	 nie	 zdecydują	 się	 na	 ten	 zakup,	 pożyczę	 skądś
pieniądze	i	sam	za	niego	zapłacę.	To	ich	przekonało.
Kiedy	 Džeko	 przyjechał	 grać	 do	 Teplic,	 zaoferowano	 mu	 czeskie	 obywatelstwo	 i	 szansę	 gry

w	 reprezentacji	 narodowej.	 Odmówił.	 Gdy	 za	 cztery	 miliony	 euro	 przeszedł	 do	 drużyny	 Wolfsburga
w	 niemieckiej	 Bundeslidze,	 zaoferowano	 mu	 niemieckie	 obywatelstwo,	 co	 oznaczało	 również	 grę
w	reprezentacji	kraju,	który	zawsze	należy	do	grona	faworytów	mistrzostw	świata.	Ponownie	odmówił.
Gdy	odkupiony	za	trzydzieści	pięć	milionów	funtów	trafił	do	Manchester	City,	 tego	rodzaju	propozycje
nie	 miały	 już	 sensu	 –	 w	 2010	 roku,	 gdy	 City	 podnosiło	 w	 triumfalnym	 geście	 Puchar	 Anglii,	 Džeko



wymachiwał	bośniacką	flagą.
Jego	wytrwała	lojalność	wobec	Bośni	była	głównie	wynikiem	osobistych	przekonań	i	zaangażowania,

ale	i	filozofii	oraz	porad	Plíška,	człowieka	niezwykle	skromnego	i	życzliwego.
–	Ci	chłopcy	stają	na	rozdrożu,	gdy	muszą	zdecydować,	kim	właściwie	są.	Niektórzy	z	nich	rozumieją,

że	sława	i	pieniądze	to	nie	wszystko	–	mówił	Plíšek.	–	Wybierając	Bośnię,	Džeko	odpowiedział	sobie	na
kluczowe	pytanie:	„Kim	jestem?”,	a	zarazem	wysłał	ważny	sygnał	do	swojego	kraju,	swoich	rodziców
i	dzieci.	Moim	zdaniem	tak	właśnie	rodzą	się	naprawdę	wielcy	gracze.
–	Więc	Džeko	wybrał	Bośnię	zamiast	najwyższego	szczytu	w	piłce	nożnej	–	powiedział	Asmir	w	St.

Louis.	–	Jest	naszą	bajką.
Inna	 bajka	wydarzyła	 się	w	 życiu	 samego	Asmira.	Była	 nią	 gwałtowna	 i	 głęboka	miłość	 do	Aminy

Turnadžić.	 Amina,	 która	 studiowała	 radioterapię	 na	 Uniwersytecie	 St.	 Louis,	 nie	 była	 zwykłą
dziewczyną.
–	Nasi	rodzice	wychowywali	się	razem	we	Vlasenicy.	Byli	przyjaciółmi	–	opowiadał	Asmir.	–	Jako

małe	 dzieci	 wiedzieliśmy	 o	 swoim	 istnieniu,	 ale	 w	 amerykańskiej	 szkole	 średniej	 obracaliśmy	 się
w	różnych	kręgach.	Potem	poszliśmy	do	tego	samego	meczetu	na	terenie	campusu:	ja	miałem	dziewczynę,
ona	miała	 chłopaka,	 ale	w	głębi	 duszy	od	 razu	wiedzieliśmy,	 że	 to	 jest	 na	 zawsze.	Tak	 jak	Vlasenica,
choć	jest	tak	daleko.
Jednak	 nie	 każdy	 bośniacki	 uchodźca	 w	 St.	 Louis	 dostaje	 pracę	 w	 laboratorium	 immunologicznym.

Mniej	 szczęścia	 miały	 Mejra	 Sejfić	 i	 jej	 matka	 Ramiza	 z	 Žepy,	 które	 mieszkały	 na	 piętrze	 starego
drewnianego	domu	w	getcie,	gdzie	do	tej	pory	przebywało	wielu	Bośniaków.	Ramiza	i	Mejra	przyjechały
najpierw	do	Charlotte	w	Karolinie	Północnej,	gdzie	trafiły	po	ucieczce	z	oblężonej	przez	trzy	lata	Žepy,
która	po	kapitulacji	na	 szczęście	nie	podzieliła	 losu	pobliskiej	Srebrenicy.	Ramiza	miała	 sześćdziesiąt
dwa	 lata,	 ale	wyglądała	 na	więcej.	Nosiła	 „tradycyjne”	 ubranie	 starszych	Bośniaczek	 z	 doliny	Driny:
długą	spódnicę,	chustę	na	głowę	–	strój	gór	i	łąk	w	amerykańskim	mieście.	Mimo	że	jasne	słońce	rzucało
na	ulice	getta	cienie	rodem	z	obrazów	Hoppera,	zasłony	w	oknach	były	zaciągnięte,	a	pokój	wypełniał
niebieski	blask	jarzeniówek.	Po	przyjeździe	do	Ameryki	Ramiza	znalazła	pracę	jako	sprzątaczka.
–	 Bardzo	 się	 starała	 –	 opowiadała	 Mejra	 –	 ale	 zrobiła	 złe	 wrażenie.	 Nie	 znała	 angielskiego,	 nie

wiedziała,	czego	od	niej	chcą.	Przełożony	wrzeszczał	na	nią:	„Szybciej,	szybciej!”.	Któregoś	dnia	pchnął
ją	tak	mocno,	że	się	przewróciła.	Wtedy	odeszła	z	tej	pracy.
–	Więc	od	tej	pory	siedzę	w	domu	jak	w	więzieniu	–	dodała	Ramiza.	–	Chciałabym	wyjść	do	miasta,

ale	od	razu	się	denerwuję.	Wolałabym,	żeby	to	wszystko	wyglądało	inaczej,	ale	jest,	jak	jest.
–	I	tak	jest	lepiej,	niż	było	–	powiedziała	Mejra	w	imieniu	swej	matki,	która	wolała	raczej	podawać

sok	i	ciasto,	niż	brać	udział	w	tej	rozmowie.	–	Panicznie	bała	się	ludzi	sprzedających	narkotyki	albo	tych,
którzy	spali	pod	drzwiami	domów,	czekając,	aż	diler	otworzy	drzwi.	Nie	robią	jej	krzywdy,	przeciwnie,
czarni	są	mili	i	często	jej	pomagają,	ale	to	wszystko	po	prostu	ją	przeraża.
W	rzeczywistości	to	nie	nowe	otoczenie	powoduje	u	Ramizy	bezsenność	i	koszmary.
–	Mam	przed	oczami	wiele	 rzeczy	z	 czasów	wojny.	Ciągle	dokuczają	mi	 różne	 lęki	 z	nią	 związane;

boję	się	pocisków,	granatów.	Codziennie	czuję	strach.
–	Czasem	te	lęki	są	naprawdę	bardzo	silne	–	dorzuciła	Mejra.
Jednak	Mejra	 i	Ramiza	miały	sporo	szczęścia,	bo	 trafiły	pod	skrzydła	organizacji	Places	 for	People

(Miejsca	dla	 ludzi),	która	służy	pomocą	nowo	przybyłym	z	Bośni.	Tutaj	zajęła	się	nimi	specjalistka	od



prawa	imigracyjnego,	Courtney	Manus,	która	niestrudzenie	pomaga	uchodźcom	przebrnąć	przez	labirynt
przepisów	 dotyczących	 amerykańskiej	 służby	 zdrowia,	 opieki	 społecznej	 i	 starań	 o	 obywatelstwo.
Warunkiem	uzyskania	tego	ostatniego	jest	dobra	znajomość	języka	angielskiego.
–	Ramiza	nie	umie	czytać	nawet	we	własnym	języku	–	powiedziała	Courtney.	–	Nie	wspominając	już

o	angielskim.
Opieka	zdrowotna	i	leczenie	nerwicy	to	w	tej	chwili	największe	problemy	stojące	przed	tą	rodziną.
–	Mój	mąż	opłaca	ubezpieczenie	zdrowotne	–	powiedziała	Mejra.	–	Ale	to	sporo	kosztuje,	długi	rosną,

a	dochodzą	jeszcze	różne	rachunki	do	opłacenia.
–	To	wszystko	jest	zorganizowane	tak,	by	zniechęcić	ludzi	do	pracy	–	twierdziła	Courtney.	–	Zmusza

ich	do	korzystania	z	zasiłków	i	ubiegania	się	o	Medicare[10].
Mejra	przedstawiła	niezbyt	romantyczny,	ale	prawdziwy	obraz	funkcjonowania	bośniackiej	diaspory:
–	 Pod	 pewnymi	 względami	 stanowimy	 bardzo	 zwartą	 grupę.	 Jeśli	 bardzo	 potrzebujesz	 pomocy,

zorganizują	 jakąś	 imprezę	 połączoną	 ze	 zbiórką	 pieniędzy.	 Ale	 jeśli	 chcesz	 znaleźć	 pracę	 albo
potrzebujesz	przysługi	z	 tym	związanej,	będą	się	bać,	że	zmniejszysz	 ich	szanse.	Jeśli	 robisz	wszystko,
jak	 należy,	 społeczność	 ci	 pomoże,	 ale	 jeśli	 rozejdzie	 się	 plotka,	 że	 bierzesz	 narkotyki,	możesz	 o	 tym
zapomnieć.	Jeśli	zażywasz	antydepresanty,	nigdy	nie	mów	o	tym	Bośniakom:	uznają	to	za	oznakę	słabości.
W	bałkańskim	społeczeństwie	choroby	umysłowe	nie	mają	prawa	istnieć.
Zadałem	Ramizie	proste	pytanie;	odpowiedziała	na	nie	równie	krótko	i	jasno.
–	Czego	pani	tu	najbardziej	brakuje,	kiedy	myśli	pani	o	Žepie,	pani	Sejfić?
Zastanawiała	się	tylko	przez	chwilę.
–	Skał.

Jakiś	czas	później	rozmawiałem	z	mężem	Azry,	Erminem,	o	Bośniakach	w	Ameryce.
–	Ilu	Bośniaków	uważa	się	za	Amerykanów?	–	pytał	sam	siebie,	gdy	spotkaliśmy	się	podczas	przerwy

między	 jego	długimi	 podróżami	 po	międzystanowych	 autostradach.	 –	 Ilu	 prawdziwych	przyjaciół	mają
wśród	 Amerykanów?	 Ani	 jednego.	 Amerykanie	 są	 uprzejmi,	 gościnni,	 mili,	 ale	 nie	 będą	 naszymi
przyjaciółmi.	 Twój	 przypadek,	 Brytyjczyk	 w	 Nowym	 Jorku,	 to	 co	 innego.	W	 Nowym	 Jorku	 jest	 cały
świat,	 a	 poza	 tym,	 z	 jakiegoś	 dziwnego	 powodu,	 wszyscy	 kochają	 Brytyjczyków.	 Ostatnio	 byłem	 na
ślubie:	 dziewczyna	 przez	 dziesięć	 lat	 pracowała	 w	 agencji	 federalnej,	 a	 pan	 młody	 przez	 osiem	 lat
w	 szpitalu.	 Na	 przyjęciu	 nie	 było	 ani	 jednego	 Amerykanina.	 Więc	 ilu	 Bośniaków 	 chce 	 mieć
amerykańskich	 przyjaciół?	 Ilu	 z	 nich	 zostaje	 na	wakacje	w	Ameryce?	 Czy	 jadą	 na	 tanią	wyprawę	 do
Wielkiego	Kanionu?	Nie:	wydają	fortunę,	żeby	pojechać	do	takiego	gównianego	miasta	jak	Prijedor!	O	to
mi	właśnie	chodzi:	 jesteśmy	na	to	skazani	 i	 jesteśmy	skazani	na	siebie,	bo	nikt	nas	od	tego	nie	uwolni.
Rzecz	 w	 tym	 –	 kontynuował,	 dotykając	 czułego	 punktu	 –	 że	 nie	 jesteśmy	 jak	 żydowscy	 czy	 irlandzcy
imigranci	w	Ameryce.	Oni	zachowują	się	jak	jedno	plemię,	a	my	nie.	Po	pierwsze	dlatego,	że	nie	mamy
takiej	historycznej	tożsamości	jak	oni,	a	po	drugie	dlatego,	że	o	tym,	co	nas	spotkało,	oficjalnie	się	nie
mówi.	Nikt	tak	naprawdę	nie	wie,	co	się	stało	w	Bośni,	coraz	mniej	ludzi	to	obchodzi.	Więc	łączy	nas
jedynie	doświadczenie	obozów	i	masakr,	o	których	większość	ludzi	w	ogóle	nie	wie.	A	w	tej	sytuacji	nie
jest	to	chyba	najlepsze	spoiwo.

Podczas	 mojego	 kolejnego	 pobytu	 w	 St.	 Louis,	 w	 2011	 roku,	 do	 miasta	 zawitał	 również	 inny	 gość,
podróżujący	po	całej	Ameryce	Edin	Ramulić	z	organizacji	Izvor,	który	chciał	tu	zabiegać	o	wsparcie	dla



swoich	rozmaitych	przedsięwzięć,	wzmocnić	więź	uchodźców	z	rodzinnymi	stronami	 i	opowiedzieć	na
katolickim	Uniwersytecie	 Fontbonne	 o	 sytuacji	w	Prijedorze.	 Zainteresowanie	Uniwersytetu	 sprawami
Bośni	było	wynikiem	osobistego	zaangażowania	rektora	tej	uczelni,	nowojorczyka	Dennisa	C.	Goldena	–
potężnego	mężczyzny	 o	 uścisku	 dłoni	 przywodzącym	na	myśl	 imadło.	 I	 nic	w	 tym	dziwnego	 –	Golden
należał	 do	 drużyny	 futbolu	 amerykańskiego	 Dallas	 Cowboys,	 brał	 udział	 w	 rozgrywkach
przedsezonowych	 w	 zespole	 New	 England	 Patriots	 i	 dosłużył	 się	 stopnia	 kapitana	 w	 amerykańskiej
piechocie	morskiej,	nim	zamienił	karierę	w	futbolu	amerykańskim	na	pracę	w	szkolnictwie.	Gdyby	tylko
na	 świecie	 było	 więcej	 Dennisów	 C.	 Goldenów:	 zawadiacki	 rektor,	 który	 po	 wykładzie	 zaprosił	 nas
wszystkich	 na	 piwo	 do	 swojego	 domu,	 otworzył	 na	 uczelni	 kursy	 o	 wojnie	 w	 Bośni,	 prowadzone
z	zapałem	przez	wykładowcę	Bena	Moore’a.	Na	kursy	zapisywali	się	Amerykanie,	którzy	właściwie	nie
mają	nic	wspólnego	z	Bośnią	i	konfliktem	na	Bałkanach.
–	 Jeśli	 dzieciaki	 nie	 będą	 się	 uczyć	 o	 tych	 rzeczach	 –	 mówił	 Golden	 –	 i	 nie	 nawiążą	 kontaktów

z	ludźmi,	którzy	żyją	między	nami,	to	po	co	właściwie	uczyć	ich	czegokolwiek	o	świecie?
W	uczelnianej	auli	zebrało	się	kilkaset	osób	–	połowę	stanowili	studenci,	połowę	diaspora	–	by	w	ten

wiosenny	 wieczór	 posłuchać	 Edina	 Ramulicia.	 Jakież	 to	 dziwne	 uczucie	 widzieć	 tutaj,	 w	 Missouri,
człowieka,	którego	poznałem	w	okopie	obok	masywu	Vlašić,	z	kałasznikowem	w	ręce.
Edin	zajął	miejsce	na	mównicy,	ascetyczny	jak	zawsze,	i	rozpoczął	swój	wykład	od	zdania:	„Wszystko,

co	wydarzyło	się	podczas	wojny,	ma	swój	ciąg	dalszy	po	wojnie”.	Opisał	historię	Prijedoru	od	momentu
zakończenia	walk,	ale	nie	omawiał	samej	wojny.	Podzielił	tę	historię	na	kilka	etapów.	Pierwszy	z	nich,
obejmujący	 lata	od	1996	do	1998,	był	czasem,	gdy	„władze	stawiały	barykady	utrudniające	powrót	do
Prijedoru”	 tym,	 którzy	 zostali	 stamtąd	 wygnani	 w	 1992	 roku.	W	 drugiej	 fazie,	 trwającej	 od	 1999	 do
2005	roku,	„uchodźcy	pobudzali	miejscową	gospodarkę”,	ale	„wciąż	dochodziło	do	ataków,	szczególnie
w	 2002	 roku,	 gdy	 Serbia	 wygrała	 mistrzostwa	 w	 koszykówce”,	 a	 uchodźców	 aresztowano	 „za
rozdawanie	 ulotek	 o	 zaginionych”.	 Od	 roku	 2005	 trwa	 trzeci	 etap:	 „Władze	 dławią	 społeczności
Boszniaków	 i	Chorwatów,	 którzy	wrócili	 do	miasta,	młodzi	 ludzie	 zaczynają	wyjeżdżać,	 a	miejscowe
media	 powracają	 do	 retoryki	 sprzed	 wojny,	 szerząc	 nienawiść”.	 Zaatakowano	 biura	 jego	 organizacji,
wybito	szyby	w	oknach	i	odcięto	prąd.
–	 Izvor	 jest	 w	 Prijedorze	 osamotniony	 –	 mówił	 Edin,	 dodając	 ironicznie:	 –	 Oskarża	 się	 nas

o	podżeganie	do	wojny.	Jednocześnie	murale	dają	nam	jednoznacznie	do	zrozumienia,	że	powracający	nie
są	 tu	 mile	 widziani.	 –	 Kończąc	 pierwszą	 część	 wykładu,	 Edin	 oświadczył:	 –	 Nasza	 społeczność
w	Prijedorze	znów	zagrożona	jest	eksterminacją.
Potem	przeszedł	 do	 liczb:	w	 rejonie	 Prijedoru	 zaginęło	 lub	 zostało	 zamordowanych	 3178	 cywilów,

z	 czego	 1099	wciąż	 uznaje	 się	 za	 zaginionych.	Wśród	 odnalezionych	 dotąd	 ciał	 ofiar	 było	 101	 dzieci
i	 262	 kobiety;	 najmłodsze	 dziecko,	 Velid	 Softić,	 miał	 trzy	 miesiące,	 najstarsza	 kobieta,	 Hanka	 Alić,
dziewięćdziesiąt	trzy	lata.	Wśród	wszystkich	zabitych	i	zaginionych	było	3016	bośniackich	Muzułmanów,
138	 Chorwatów,	 dwunastu	 Albańczyków,	 ośmiu	 Romów,	 do	 tego	 jeden	 Serb,	 jeden	 Czech,	 jeden
Ukrainiec	i	jeden	obywatel	Pakistanu.	O	zaginionych	Edin	mówił:
–	W	Prijedorze	 są	 ludzie,	 którzy	wiedzą,	 gdzie	 leżą	 ich	 ciała,	 którzy	 te	 ciała	ukrywają	 lub	boją	 się

o	nich	mówić.	Sytuacja	w	tym	rejonie	się	zaostrza,	a	nam	coraz	trudniej	wykonywać	swoją	pracę,	choć
powinno	być	coraz	łatwiej.
Edin	 pokazywał	 slajdy	 pomników	 poległych	 Serbów,	 zaczynając	 od	 tego,	 który	 postawiono	 przy



obozie	w	Trnopolju.
–	W	tym	obozie	więziono	trzydzieści	tysięcy	cywilów	z	regionu	Prijedoru,	a	ten	pomnik	stoi	zaledwie

dwadzieścia	metrów	od	miejsca,	gdzie	ładowano	ich	na	ciężarówki	i	wywożono.	–	Pokazywał	również
zdjęcia	 innych	pomników,	poniżających	dla	ofiar.	–	Nam	pozwolono	 tylko	zamontować	 tę	małą	 tablicę
pamiątkową	w	Keratermie,	a	i	to	przy	bardzo	silnym	sprzeciwie	władz.
Omawiając	 kampanię	 na	 rzecz	 budowy	 pomnika	 w	 Omarskiej,	 Edin	 przedstawił	 prezentację

w	 PowerPoint.	 Tytuły	 poszczególnych	 slajdów	 były	 bardzo	 wymowne:	 „Negocjator	 popełnia	 błąd	 –
Pojednanie.	Własność	Mittal	Steel.	Brak	zgody	między	ofiarami.	Projekt	zawieszony”.
–	Jedną	z	rzeczy,	które	możecie	zrobić	na	odległość,	jest	pomoc	w	budowie	pomników	–	apelował	do

diaspory	Edin.	–	Jeśli	zabraknie	takich	świadectw	przeszłości,	nasze	dzieci	będą	miały	fałszywy	obraz
historii,	 a	 wszystko,	 co	 nas	 spotkało,	 zostanie	 zapomniane.	 –	 Na	 koniec	 Edin	 dorzucił	 przejmujący
osobisty	komentarz	do	wykładu:	–	W	listopadzie	moja	córka	musi	zacząć	naukę	w	szkole.	Problem	w	tym,
że	 w	 Prijedorze	 wszyscy	 mnie	 znają,	 więc	 nie	 wiem,	 czy	 będę	 mógł	 wtedy	 nadal	 zajmować	 się	 tą
działalnością.
Czterdzieści	 osiem	 godzin	 później	 Edin	 wygłosił	 ten	 sam	 wykład	 dla	 uczniów	 szkoły	 średniej

Melville,	w	większości	Bośniaków.	Powiedział	 im,	że	podczas	czystek	etnicznych	w	Prijedorze	zabito
stu	jeden	uczniów,	ale	pomnik,	który	stoi	przed	szkołą,	nie	jest	poświęcony	ich	pamięci.
–	To	pomnik	poległych	Serbów,	ludzi	walczących	po	tej	samej	stronie,	co	mordercy	tych	dzieci.
Kiedy	 Edin	 zakończył	 wykład,	 z	 przodu	 sali	 zebrała	 się	 grupa	 uczniów,	 która	 chciała	 z	 nim

porozmawiać.	I	tu	spotkała	mnie	miła	niespodzianka.	Trzy	lata	po	tym,	jak	wraz	z	Patrickiem	McCarthym
otrzymałem	 list	 od	Alisy	Gutić,	 spotkałem	 ją	 znowu.	Wyglądała	 promiennie	 i	 była	 spokojna	–	 nie	 bez
przyczyny.	Od	 czasu	 naszego	 ostatniego	 spotkania	w	 2008	 roku	 pojechała	 do	Kozaraca,	 by	 odwiedzić
swoją	rodzinę,	i	poznała	tam	przypadkiem	pewnego	chłopca,	Arnela	Halaka,	kapitana	drużyny	piłkarskiej
w	Kozaracu.	Ostatecznie	Arnel	przeniósł	się	do	St.	Louis	i	ożenił	z	Alisą.
–	Nasi	krewni,	ciotki	i	wujkowie,	znali	się	–	mówiła	Alisa	z	nieskrywaną	radością.	–	Więc	Kozarac

wciąż	żyje,	choć	daleko	od	Bośni.
Nie	mogłem	się	powstrzymać	i	powiedziałem:
–	Twój	ojciec	byłby	bardzo	szczęśliwy,	gdyby	wiedział,	że	tak	to	się	ułożyło.
Alisa	spojrzała	na	mnie	wymownie,	uśmiechnęła	się,	a	potem	odwróciła	i	odeszła,	trzymając	Arnela	za

rękę.
Edin	Ramulić	przebywał	w	St.	Louis	już	niemal	od	tygodnia,	ale	doszliśmy	z	Azrą	do	wniosku,	że	nie

widział	 jeszcze	 prawdziwej	Ameryki.	 Jadł	 ćevapčicie	 przygotowane	 przez	 diasporę,	 słyszał	 bośniacki
akcent	 ze	 wszystkich	 zakątków	 ich	 kraju,	 bez	 końca	 mówił	 i	 słuchał	 –	 ale	 zawsze	 po	 bośniacku.
Postanowiliśmy	więc	zabrać	Edina	na	trzygodzinną	wycieczkę	do	„Stanów	Zjednoczonych”,	poczynając
od	 kolacji	 w	 restauracji	 o	 nazwie	 Blueberry	 Hill,	 modnym	 lokalu,	 jaki	 można	 znaleźć	 w	 każdym
amerykańskim	 mieście,	 gdzie	 zamiast	 ćevapčici	 podaje	 się	 oczywiście	 burgery.	 Powoli,	 niemal
ukradkiem,	naszym	oczom	zaczął	ukazywać	się	inny	Edin,	gdy	Azra	rzuciła	od	niechcenia:
–	Tutaj,	na	tej	małej	scenie,	grał	Keith	Richards.
Młody	 partyzant,	 którego	 poznałem	 w	 błotnistym	 okopie,	 rozpromienił	 się.	 Zjadł	 swojego	 burgera,

poprosił,	byśmy	zrobili	mu	zdjęcie	przy	plakacie	 festiwalu	w	Woodstock	 i	przy	zdjęciach	Janis	 Joplin
oraz	Jimiego	Hendrixa,	a	potem	słuchał	opowieści	Azry	o	innych	czasach:



–	B.	B.	King	grał	za	darmo	w	klubie	o	nazwie	River	Splash.	Kiedy	byłam	mała,	B.	B.	King	był	tylko
odległym	marzeniem.	 Znałam	 go	 jedynie	 ze	 zdjęcia	 z	 jugosłowiańskiej	 gumy	 do	 żucia,	wklejonego	 do
albumu.	A	tutaj	zobaczyłam	go	na	żywo	podczas	koncertu	nad	Missisipi.
Edin	 wyjawił	 nam	 z	 kolei,	 że	 przed	 wojną	 pracował	 w	 lokalnej	 rozgłośni	 radiowej	 w	 Prijedorze,

gdzie	puszczał	między	innymi	muzykę	Deep	Purple.
Tak	 się	 złożyło,	 że	 miałem	 wtedy	 ważne	 spotkanie	 w	 sklepie	 Vintage	 Vinyl,	 następstwo	 pewnej

katastrofy	w	życiu	osobistym,	z	której	zwierzyłem	się	Edinowi	i	Azrze.	Cała	moja	kolekcja	około	tysiąca
sześciuset	 płyt	 długogrających,	 które	 zbierałem	 i	 pieczołowicie	 przechowywałem	 od	 dwunastego	 roku
życia,	 została	„przekazana	do	zniszczenia”	przez	amerykański	urząd	celny	w	Phoenix	w	stanie	Arizona
i	podobno	zniszczona	przez	United	Airlines	ze	względu	na	braki	w	dokumentacji	dostarczonej	podczas
nieudanej	 przeprowadzki	 realizowanej	 przez	 pewną	 podejrzaną	 firmę	 z	 siedzibą	 w	 Hammersmith
w	Londynie.	Kolekcja	zawierała	pierwsze	wydania	płyt	Beatlesów,	Boba	Dylana,	Hendrixa	(jedna	płyta
z	 autografem),	Buffalo	Springfield,	 Jefferson	Airplane	 i	wiele	 innych	 rarytasów:	 czułem	 się	 tak,	 jakby
wraz	z	 tym	zbiorem	pozbawiono	mnie	 również	części	mojej	przeszłości.	Próbując	więc	odtworzyć	 ten
utracony	skarb,	kupiłem	w	Vintage	Vinyl	archiwalne	płyty	Neila	Younga	i	Grateful	Dead.
–	Mam	je	–	oznajmił	Edin	spokojnie.	Okazało	się,	że	jego	płyty	należały	do	tej	niewielkiej	części	jego

majątku,	która	przetrwała	wojnę:	przeleżały	całą	zawieruchę	nietknięte	w	garażu.	Wyglądało	na	to,	że	do
serbskiej	wrażliwości	nie	przemawiała	muzyka	z	płyty	Meddle	Pink	Floyd	czy	Greatest	Hits	The	Byrds.
–	Są	trochę	porysowane	i	bardzo	zakurzone.
Aż	 skręciło	 mnie	 w	 środku	 z	 zazdrości.	 Jego	 kolekcja	 przetrwała	 całą	 wojnę,	 a	 moja	 przegrała

w	starciu	z	bandą	idiotów	z	firmy	przeprowadzkowej	przy	Shepherds	Bush	Road!	Ale	nie	dręczyłem	się
tym	zbyt	długo.	Poszliśmy	obejrzeć	olbrzymi	pomnik	nad	rzeką,	Gateway	Arch.
–	Hm,	 pomnik	 ludobójstwa	 Indian	 –	 to	 był	 jedyny	 komentarz	 Edina.	Kupił	 jednak	 dla	 swojej	 córki

koszulkę	z	wizerunkiem	pomnika,	nim	przeszliśmy	do	następnego	punktu	wycieczki:	włoskiej	 lodziarni
o	nazwie	Crown	Candy,	która	jakimś	cudem	przetrwała	w	sercu	zubożałej	dzielnicy	St.	Louis.	Po	drodze
Edin	zobaczył	instalację	artystyczną	w	kształcie	olbrzymiej	ławki	i	zażartował:
–	Aha,	ławka	na	amerykańskie	tyłki.
Jakże	 miło	 było	 widzieć	 go	 wreszcie	 w	 takim	 nastroju.	 Po	 drugiej	 stronie	 rzeki	 na	 szarym	 niebie

pojawiła	się	tęcza,	a	Edin	powiedział	–	tym	razem	po	angielsku:
–	Uwielbiam	tęcze.
Jechaliśmy	 przez	 ulice	 kontrolowane	 przez	 gangi,	 gdzie	 niemal	 każdy	 dom	 był	 albo	 całkiem

obmurowany,	 albo	 splądrowany	 i	 zniszczony,	 często	 przez	 ogień	 (nie	 wydaje	mi	 się,	 by	 Edin	 zdawał
sobie	z	tego	sprawę),	minęliśmy	stację	benzynową,	gdzie	podczas	nocnej	zmiany	przyjaciółka	Azry	padła
ofiarą	 napadu	 z	 bronią.	 I	 właśnie	 tutaj,	 na	 rogu	 14.	 Ulicy,	 znajdowała	 się	 lodziarnia	 Crown	 Candy.
Wnętrze	błyszczało	bielą	kolumn,	stał	tu	lśniący	saturator,	automat	z	gumą	do	żucia	z	lat	sześćdziesiątych
i	szafa	grająca,	w	powietrzu	unosił	się	słodki,	śmietankowy	zapach	lodów.	Później,	gdy	oddalaliśmy	się
od	tego	neapolitańskiego	azylu	w	środku	getta,	Edin	rozmyślał	głośno:
–	 A	 gdybym	 tak	 zginął	 na	 masywie	 Vlašić	 albo	 w	 obozie,	 jak	 mój	 ojciec	 i	 brat?	 Nigdy	 nie

zobaczyłbym,	ile	pięknych	rzeczy	jest	na	świecie.



13

Najczarniejsze	stronice	historii:
Srebrenica	2005

Nož,	žica,	Srebrenica

hasło	skandowane	przez	serbskich	kibiców	piłkarskich	podczas	meczów	od	czasu	masakry	w	Srebrenicy	w	1995	roku:	„Nóż,	drut,
Srebrenica”

Blask	słońca	odbijał	się	od	grubej	warstwy	śniegu,	było	bezwietrznie,	temperatura	sięgała	minus	siedmiu
stopni.	 Przeklętą	 ziemię	 okrywała	 warstwa	 dziewiczej	 bieli,	 która	 otulała	 również	 ten	 znienawidzony
budynek	 i	 zamknięte	 w	 nim	 wspomnienia:	 porzucony	 magazyn	 przy	 wiejskiej	 drodze	 przecinającej
miejscowość	Kravica,	kilka	kilometrów	na	zachód	od	Srebrenicy.
Była	zima	2005	roku,	minęło	już	niemal	dziesięć	lat,	odkąd	spędzono	tu	około	tysiąca	dwustu	mężczyzn

i	 chłopców,	 których	 potem	 zabito	 strzałami	 z	 karabinów	 maszynowych	 i	 granatami	 wrzucanymi	 do
budynku.	 Kravica	 była	 tylko	 jednym	 z	 miejsc	 egzekucji,	 które	 przeszły	 do	 historii	 jako	 masakra
w	 Srebrenicy.	 W	 ciągu	 sześciu	 dni	 serbscy	 żołnierze	 i	 członkowie	 oddziałów	 paramilitarnych
zamordowali	 ponad	 osiem	 tysięcy	 bośniackich	 mężczyzn	 i	 chłopców.	 Była	 to	 najgorsza	 zbrodnia
dokonana	na	terenie	Europy	od	czasów	Trzeciej	Rzeszy.	Jej	brutalność	i	skala	były	nie	do	opisania.
–	To	sceny	z	piekła	rodem	–	powiedział	sędzia	Fouad	Riad	w	Hadze	–	zapisane	na	najczarniejszych

stronicach	ludzkiej	historii.
W	 ciągu	 dziesięciu	 lat	 magazyn	 w	 Kravicy	 prawie	 się	 nie	 zmienił.	 Zewnętrzne	 ściany	 budynku

upstrzone	były	dziurami	po	kulach	–	wypełniono	je	co	prawda	cementem,	ale	ten	gest	nie	zdał	się	na	nic.
Podobnie	wyglądały	ściany	w	środku;	stały	tu	również	sterty	skrzyń,	maszyny	i	urządzenia,	a	na	kanistrze
z	kreozotem	widniała	data	1992	–	rok,	w	którym	serbskie	wojska	otoczyły	Srebrenicę.	Nad	doliną	niosło
się	pianie	koguta,	gdzieś	zaszczekał	pies.	W	domu	serbskiego	rolnika	po	drugiej	stronie	bocznej	drogi,	na
balkonie,	z	którego	rozciągał	się	widok	na	magazyn,	wisiało	świeże	pranie.
Nieco	dalej	w	górę	drogi	znajdowała	się	wieś	Glogova.	Tutaj	niektóre	domy	wciąż	były	w	ruinie.	Inne

zostały	odbudowane	–	niczym	pomniki	godnego	podziwu,	 lecz	ryzykownego	powrotu	Boszniaków	w	tę
okolicę,	pomiędzy	katów	ich	krewnych.	Tuż	przy	drodze,	w	Glogovej,	znajduje	się	 inne	miejsce,	w	 tej
chwili	również	pokryte	śniegiem,	gdzie	zakopano	ciała	zabitych	w	Kravicy.	Zardzewiały	samochód	był
teraz	jedynym	szkieletem	na	powierzchni	ziemi,	choć	kości	ofiar	–	wiele	z	nich	połamano	i	zgnieciono,
gdy	buldożery	przenosiły	 ciała,	 by	ukryć	 zbrodnię	–	wciąż	poddawane	były	 ekshumacji	 oraz	długiemu
i	żmudnemu	procesowi	identyfikacji.
11	 lipca	 1995	 roku	 generał	 Ratko	 Mladić	 i	 jego	 żołnierze	 wkroczyli	 do	 górniczego	 miasteczka

Srebrenica.	 Przerażeni	 mieszkańcy	 uciekali	 w	 stronę	 holenderskiej	 bazy	 w	 miejscowości	 Potočari,
szukając	 pomocy	 u	 oddziałów	 Sił 	Ochronnych	ONZ.	 Po	 drodze	 cywile	 i	 resztki	 bośniackich	wojsk
podzieliły	się	na	dwie	grupy.	Około	dwudziestu	tysięcy	ludzi	nie	ufało	ONZ	i	tuż	przed	północą	ruszyło
wielką	kolumną	w	góry,	 licząc,	że	uda	 im	się	przedrzeć	przez	 lasy	na	serbskim	terytorium	i	dotrzeć	do
kontrolowanej	 przez	 rząd	 Tuzli.	 Tę	 właśnie	 opcję	 wybrała	 większość	 bośniackich	 żołnierzy,	 którzy



prowadzili	ze	sobą	cywilów,	dzieci	i	zwierzęta	domowe	trasą	nazwaną	potem	Drogą	Śmierci.	Pozostałe
dwadzieścia	 tysięcy	 dotarło	 do	 Potočarów	 w	 nadziei	 na	 obiecaną	 „ochronę”.	 Jednak	 holenderscy
żołnierze	przegnali	tych,	którzy	schronili	się	pod	ich	skrzydłami,	i	obserwowali	bezczynnie,	jak	Serbowie
oddzielają	 mężczyzn	 i	 chłopców	 od	 kobiet	 i	 dzieci.	 Profesjonalni	 żołnierze	 Sił	 Ochronnych	 ONZ
(UNPROFOR)	stacjonujący	w	Bośni	od	trzech	lat	nie	zrobili	nic.	Siedzieli	z	założonymi	rękami,	podczas
gdy	kobiety,	dzieci	 i	 starcy	 jechali	w	ciężarówkach	 i	 autobusach	na	zachód,	ku	bośniackiej	 linii	 frontu
w	Kladanju,	a	chłopców	i	mężczyzn	w	wieku	od	jedenastu	do	sześćdziesięciu	pięciu	lat	transportowano
na	 miejsca	 masowych	 egzekucji.	 Tymczasem	 uciekinierzy	 na	 Drodze	 Śmierci	 padali	 ofiarą	 kolejnych
ataków	 i	 zasadzek;	 tysiące	 osób	 zginęło	 podczas	marszu	 do	 Tuzli,	 wielu	 innych	 ostatecznie	 trafiło	 do
miejsc	takich	jak	Kravica	i	tam	zginęło.
W	ciągu	następnych	dziesięciu	lat	wychodziły	na	jaw	kolejne	fakty	dotyczące	masakry	w	Srebrenicy.

Najpierw	 okazało	 się,	 że	 generał	 Janvier	 zrezygnował	 z	 obrony	 „stref	 bezpieczeństwa”,	 za	 które
odpowiadał.	 Podczas	 spotkania	 z	 generałem	Mladiciem	 4	 czerwca	 1995	 roku	 ustalił,	 że	 nie	 wezwie
NATO 	 do	 przeprowadzenia	 zmasowanych	 ataków	 powietrznych	 na	 Serbów.	 Jak	 wynika	 z	 protokołów
spotkania	w	Splicie,	 które	 odbyło	 się	 kilka	 dni	 później,	 Janvier	 uparcie	 twierdził,	 że	Serbowie	 „chcą
zmienić	postępowanie”	i	„potrzebują	międzynarodowego	uznania”.	Protokoły	kolejnego	spotkania,	które
odbyło	się	w	Zagrzebiu	podczas	kryzysu	w	Srebrenicy,	dowodzą,	że	Janvier	obstawał	twardo	przy	swoim
stanowisku	–	i	cieszył	się	wsparciem	swojego	cywilnego	szefa	z	ONZ,	japońskiego	wysłannika	Yasushi
Akashi.	W	ten	sposób	wydano	Srebrenicę	na	rzeź15.
Serbowie	 niemal	 od	 razu	 zaczęli	 wszystkiemu	 zaprzeczać.	 Jovan	 Zametica,	 urzędujący	 czasowo

w	 Londynie	 rzecznik	 Radovana	 Karadžicia,	 odnosząc	 się	 do	 pierwszych	 raportów	 o	 masakrze,
powiedział,	 że	 „żadne	 z	 tych	 oskarżeń	 nie	 ma	 konkretnych	 podstaw”.	 W	 listopadzie	 sam	 Karadžić
oświadczył,	 że	 w	 Srebrenicy	 „nic	 się	 nie	 stało”,	 a	 doniesienia	 o	 masakrze	 to	 „chwyt	 propagandowy
przygotowany	 na	 potrzeby	 negocjacji	w	Dayton”.	 Potem	w	 raporcie	 Biura	Rządu	Republiki	 Serbskiej
znalazł	 się	 rozdział	 zatytułowany	 Rzekoma	 masakra,	 w	 którym	 napisano,	 że	 zginęło	 „mniej	 niż	 stu”
Boszniaków.	Według	 innych	 serbskich	 relacji,	 przedstawianych	między	 innymi	przez	 świadków	obrony
w	 Hadze	 oraz	 przez	 rewizjonistyczne	 „studia”	 na	 Zachodzie,	 Boszniacy	 albo	 zginęli	 w	 walce,	 albo
walczyli	 między	 sobą,	 albo	 popełnili	 masowe	 samobójswo,	 albo	 w	 końcu	 zostali	 zabici	 przez
najemników	z	Francji,	Bośni	i	innych	krajów,	by	zdyskredytować	Serbów.
W	 2003	 roku,	 po	 orzeczeniu	 Izby	 Praw	 Człowieka	 (Human	 Rights	 Chamber)	 w	 Sarajewie,	 Paddy

Ashdown	nakazał	Republice	Serbskiej	utworzyć	komisję,	która	zajęłaby	się	kwestią	masakry.	Ustalenia
komisji	 powtórzyły	 jedynie	 najbezczelniejsze	 zaprzeczenia.	 Ashdown	 był	 wściekły.	 Nazwał	 raport
„skandalicznym	oskarżeniem”	Republiki	Serbskiej	i	nakazał	powtórzyć	śledztwo.	Tym	razem,	w	czerwcu
2004	roku,	bośniaccy	Serbowie	po	raz	pierwszy	i	jedyny	naprawdę	stawili	czoła	swojej	przeszłości	i	się
do	 niej	 przyznali.	 W	 bezprecedensowym	 i	 jak	 dotąd	 jedynym	 tego	 rodzaju	 dokumencie	 komisja
stwierdziła,	 że	 „między	 10	 a	 19	 lipca	 1995	 roku	 zlikwidowano	 kilka	 tysięcy	 Boszniaków	 w	 sposób
stanowiący	poważne	naruszenie	międzynarodowego	prawa	konfliktów	zbrojnych”.	Nigdy	wcześniej	ani
później	 Serbowie	 nie	 zdobyli	 się	 na	 podobny	 gest;	 co	 więcej,	 Milorad	 Dodik	 starał	 się	 odciąć	 od
raportu,	 mówiąc	 w	 kwietniu	 2010	 roku:	 „Bośniaccy	 Serbowie	 nigdy	 nie	 uznają,	 że	 Srebrenica	 była
ludobójstwem”.
Tymczasem	wydarzenia	w	Hadze	nabierały	tempa.	W	sierpniu	2001	roku	Mark	Harmon	doprowadził



do	 skazania	 oskarżonego	 o	 ludobójstwo	 generała	 Krsticia,	 prawej	 ręki	 Mladicia.	 Ten	 proces	 był
kamieniem	milowym	w	historii	haskiego	Trybunału,	gdyż	po	raz	pierwszy	wykorzystano	w	nim	materiał
dowodowy	w	postaci	wyników	badań	z	ekshumacji	masowych	grobów.	(Po	apelacji	kwalifikację	czynu
zmieniono	na	„pomoc	w	ludobójstwie	i	podjudzanie	do	niego”,	ale	sąd	apelacyjny	„nazywa	tę	masakrę
po	 imieniu:	 ludobójstwem”).	 W	 maju	 2003	 roku	 dwie	 kolejne	 sprawy	 potwierdziły	 prawdę.	 Dwaj
wysocy	 rangą	 bośniaccy	 Serbowie,	 również	 oskarżani	 przez	 Harmona	 –	 Momir	 Nikolić,	 były	 szef
wywiadu	w	Brygadzie	Bratunac,	oraz	Dragan	Obrenović,	szef	sztabu	Brygady	Zvornik	–	przyznali	się	do
udziału	w	masakrze.	Nikolić	 powiedział,	 że	 „od	 tłumu	Muzułmanów	oddzielano	 zdrowych,	 sprawnych
mężczyzn	 […],	 których	 wkrótce	 potem	 zabijano.	 Miałem	 pomóc	 w	 koordynacji	 i	 organizacji	 tej
operacji”.
Wyjątkowość	historii	Srebrenicy	przejawiała	się	również	na	inne	sposoby.	Potočari,	scena	straszliwej

tragedii,	 stały	się	 jednocześnie	pierwszym	miejscem	w	Republice	Serbskiej,	gdzie	–	w	odróżnieniu	od
„neutralnej”	postawy	Mittal	w	Omarskiej	–	zbrodnia	Serbów	została	upamiętniona	w	widomej,	fizycznej
postaci.	Obok	byłej	holenderskiej	bazy	znajduje	się	pomnik	poświęcony	pamięci	zabitych	oraz	cmentarz,
na	którym	pochowano	szczątki	odnalezionych	i	zidentyfikowanych	ofiar.	Jedno	i	drugie	powstało	dzięki
inicjatywie	 cierpiących,	 lecz	 nieustępliwych	 kobiet,	 Matek	 Srebrenicy,	 które	 straciły	 tutaj	 swoich
mężczyzn.	Kiedy	przyjechały	do	Potočarów	po	raz	pierwszy	od	czasu	masakry,	przywitał	ich	wrogi	tłum,
serbskie	 pozdrowienia	 i	 plucie.	 Jednak	 w	 2001	 roku	 dzięki	 naciskom	 społeczności	 międzynarodowej
oddano	ten	teren	do	ich	dyspozycji.	W	2003	roku,	w	obecności	tłumów	oblegających	zbocze	góry,	odbyły
się	 pierwsze	 pogrzeby,	 a	 we	 wrześniu	 tego	 samego	 roku	 do	 Srebrenicy	 przyjechał	 Bill	 Clinton,	 by
uroczyście	otworzyć	cmentarz.
Garstka	 mężczyzn	 –	 od	 ośmiu	 do	 piętnastu	 –	 ocalało	 z	 miejsc	 masowych	 egzekucji,	 do	 których

autobusami	 i	 ciężarówkami	przewożono	 skazanych	na	 śmierć.	 Jednym	z	nich	był	Mevludin	Orić,	 który
opowiedział	 mi	 swoją	 niesamowitą	 historię	 podczas	 naszego	 siedmiogodzinnego	 spotkania	 w	 jego
skromnym	mieszkaniu	na	przedmieściach	Sarajewa.	Wydawało	się,	że	w	ciągu	tych	kilku	godzin	minęły
całe	 wieki.	 Mevludin,	 wymizerowany	 i	 chudy,	 relacjonował	 wydarzenia	 sprzed	 lat	 spokojnie
i	metodycznie,	szczegół	po	szczególe.
Kiedy	 na	 początku	 wojny	 Srebrenica	 została	 otoczona	 przez	 Serbów,	Mevludin	 przedostał	 się	 tam

przez	wrogie	terytorium	z	Tuzli,	bo	w	mieście	została	jego	żona	z	maleńką	córeczką.	Podczas	oblężenia
służył	 w	 bośniackiej	 armii,	 przenosząc	 amunicję	 z	 Tuzli.	 Gdy	 Srebrenica	 padła,	Mevludin	 należał	 do
tych,	 którzy	 zdecydowali	 się	 na	 ucieczkę	Drogą	Śmierci.	 Jednak	 na	 górskim	 zboczu	w	 pobliżu	wioski
Konjević	Polje	zostali	otoczeni:
–	Nikt	z	nas	nie	miał	broni,	więc	trafiliśmy	do	niewoli.
Najpierw	Mevludin	pojechał	autobusem	do	Kravicy,	gdzie	przetrzymywano	więźniów	w	magazynie:
–	Wielu	mężczyzn	było	też	na	zewnątrz,	siedzieli	ciasno	obok	siebie,	z	rękami	założonymi	za	głowę.
Potem	 jego	 autobus,	 do	 którego	 dołączyło	 jeszcze	 kilka	 innych,	 pojechał	 do	 Bratunaca,	 do	 szkoły

imienia	Vuka	Karadžicia,	miejsca	masakry	Muzułmanów	w	1992	roku.
–	 Słyszeliśmy	 strzały	 i	 krzyki	 dobiegające	 ze	 szkoły.	 Nie	 mogliśmy	 się	 tam	 zmieścić.	 Kazali	 nam

czekać	 w	 autobusie,	 bo	 nie	 było	 już	 miejsca.	 Modliłem	 się,	 żeby	 wreszcie	 nadszedł	 świt	 i	 żebyśmy
ruszyli	dalej.
Konwój	pojechał	na	północ,	przez	miasteczko	Zvornik,	a	potem	opuścił	główną	drogę.	Pięć	autobusów



i	sześć	ciężarówek	pełnych	mężczyzn	dotarło	w	końcu	do	wsi	Grbavci,	gdzie	zapędzono	wszystkich	do
sali	gimnastycznej.
–	Było	strasznie	gorąco,	ludzie	mdleli.	Dawali	nam	wodę,	ale	biliśmy	się	o	nią,	więc	się	wylewała,

niektórzy	zlizywali	ją	z	podłogi.
Potem	 do	 sali	 wszedł	 sam	 generał	 Mladić,	 „roześmiany,	 w	 towarzystwie	 swoich	 ochroniarzy”,

i	poinformował	mężczyzn,	że	zostaną	przewiezieni	do	obozu.	Wybrano	dwóch	więźniów,	którzy	stanęli
przy	drzwiach	i	zawiązywali	oczy	swoim	towarzyszom,	gdy	ci	wracali	do	autobusów	i	ciężarówek.
–	 Byłem	 ze	 swoim	 siostrzeńcem,	Harisem	 –	 opowiadał	Mevludin.	 –	 Przylgnęliśmy	 do	 siebie,	 żeby

trafić	razem	do	jednego	obozu.	Wyprowadzili	nas	na	pole	i	kazali	ustawić	się	w	szeregu.	Wiedziałem	już,
na	 co	 się	 zanosi.	 Słyszałem,	 jak	 odbezpieczają	 broń.	 Wziąłem	 Harisa	 za	 rękę.	 Spytał:	 „Czy	 oni	 nas
zabiją?”.	Powiedziałem,	że	nie.	Potem	zaczęli	strzelać.	Haris	został	trafiony.	Trzymałem	go,	gdy	uderzył
w	niego	pocisk,	obaj	upadliśmy.	Mnie	nic	się	nie	stało:	rzuciłem	się	na	ziemię,	mój	siostrzeniec	upadł	na
mnie,	wstrząsnął	nim	dreszcz,	umarł.
Mevludin	przeleżał	cały	dzień	na	ziemi,	twarzą	w	dół.
–	 Kiedy	 skończyli	 strzelać,	 poszli	 po	 następne	 grupy.	 Słyszałem	 krzyki	 i	 błagania,	 ale	 oni	 nadal

strzelali.	To	trwało	do	wieczora.
W	pewnym	momencie	 serbscy	 żołnierze	 zaczęli	 strzelać	w	głowy	 zmarłych	 i	 rannych	mężczyzn,	 ale

Mevludin	przeżył	i	to.	Stracił	na	jakiś	czas	przytomność.
–	 Kiedy	 się	 ocknąłem,	 było	 ciemno,	 mżyło.	 Ciało	 mojego	 siostrzeńca	 wciąż	 na	 mnie	 leżało.	 Nie

mogłem	ruszyć	nogą,	ale	zdjąłem	opaskę	z	oczu.	Widziałem	reflektory	buldożerów,	które	kopały	groby.
Czetnicy	byli	 już	 zmęczeni	 i	 pijani,	 ale	 ciągle	 strzelali	w	 świetle	 reflektorów.	Podchodzili	 do	 rannych
i	drwili	z	nich.	Pytali:	„Żyjesz?”.	Jeśli	ktoś	potwierdził,	strzelali	do	niego	i	znów	pytali:	„Żyjesz?”.	Jeśli
ktoś	znów	się	odezwał,	strzelali	ponownie.	W	końcu	wyłączyli	światła.	Zacząłem	się	powoli	poruszać.
Zsunąłem	z	siebie	zwłoki	siostrzeńca.	Wstałem	i	zobaczyłem	pole	pełne	ciał,	leżały	wszędzie,	jak	okiem
sięgnąć.	Zacząłem	płakać.	Nie	mogłem	się	powstrzymać.	–	Choć	trudno	w	to	uwierzyć,	masakrę	przeżył
jeszcze	 jeden	 człowiek.	 –	 Myślałem,	 że	 to	 mi	 się	 śni,	 że	 mam	 przywidzenia.	 Podszedłem	 do	 niego;
musiałem	 deptać	 po	 ciałach,	 bo	 ziemia	 była	 cała	 pokryta	 zwłokami.	 Uściskałem	 go	 i	 ucałowałem.
Nazywał	się	Hurem	Suljić.
Mevludin	i	Suljić	dotarli	przez	las	do	Tuzli,	wielokrotnie	unikając	pułapek	i	ocierając	się	o	śmierć.	Ich

wędrówka	trwała	jedenaście	dni.
W	2005	 roku	Mevludin,	wówczas	 trzydziestopięciolatek,	mieszkał	w	kwaterach	 zbudowanych	przez

holenderski	 rząd	 i	 dzierżawionych	 przez	 miejscowe	 władze	 w	 miasteczku	 Ilijaš	 pod	 Sarajewem.	 Żył
z	części	emerytury	swojej	matki,	z	której	utrzymywał	czwórkę	dzieci	i	swoją	żonę	Hadžirę,	cierpiącą	na
schizofrenię.	Codziennie	chodził	do	urzędu	pracy	i	codziennie	słyszał,	że	nic	dla	niego	nie	ma.
–	Czas	nigdy	nie	 zatrze	 tych	wspomnień	–	mówił	Mevludin.	 –	Pamiętam	wszystkie	 twarze	 zabitych,

które	wtedy	widziałem.	Każdego	dnia	coraz	bardziej	chudnę,	a	wspomnienia	stają	się	coraz	gorsze.

W	mieszkaniu	w	Vogošci,	 podmiejskiej	 dzielnicy	 Sarajewa,	w	 otoczeniu	 innych	 kobiet	 ze	wschodniej
Bośni,	mieszka	 ze	 swoją	matką	 czterdziestodziewięcioletnia	Sabaheta	Fejzić.	Góry,	 choć	nieco	niższe,
przypominają	 jej	 rodzinne	 strony,	 gdzie	 była	 menedżerką	 w	 kopalni	 cynku	 w	 pobliżu	 Srebrenicy.	Ma
głęboko	osadzone	oczy	i	pełne	smutku	spojrzenie.	Mąż	Sabahety,	Saban,	wybrał	Drogę	Śmierci.
–	 Pomachał	 mi	 na	 pożegnanie;	 nigdy	 więcej	 go	 nie	 zobaczyłam.	 –	 Jednak	 jej	 duszę	 rozdziera	 ból



wywołany	śmiercią	syna,	Rijada.	–	Był	moim	jedynym	dzieckiem,	miał	 tylko	siedemnaście	 lat,	dlatego
zabrałam	go	do	Potočarów.	Miałam	nadzieję,	że	Holendrzy	nam	pomogą,	że	będzie	tam	bezpieczniej	niż
w	lesie.	W	Potočarach,	13	lipca,	ustawili	nas	w	kolumnie	i	kazali	przejść	obok	Holendrów	do	miejsca,
gdzie	czekali	na	nas	czetnicy.	Odsyłali	mężczyzn	na	prawo,	a	kobiety	na	lewo,	do	autobusów.	Powiedzieli
Rijadowi,	 żeby	poszedł	na	prawo,	a	 ja	na	 lewo,	ale	 ich	nie	posłuchałam.	Trzymałam	swojego	syna	za
rękę.	 Powiedziałam,	 że	 pójdę	 z	 nim.	 Próbowali	 mnie	 odciągnąć,	 mówili,	 że	 nie	 mogę.	 Ja	 na	 to,	 że
wszędzie	z	nim	chodzę.	Przekonywali,	że	chcą	go	 tylko	przesłuchać.	Powiedziałam,	że	on	nic	nie	wie,
żeby	pytali	mnie!	Wtedy	stracili	cierpliwość	i	znów	próbowali	mnie	odciągnąć.	Siłowaliśmy	się	ze	sobą,
ja	ciągnęłam	Rijada	w	jedną	stronę,	oni	w	drugą.	Był	przerażony,	otworzył	szeroko	oczy	i	się	rozpłakał.
Oczywiście	w	końcu	 oderwali	 go	 ode	mnie,	 a	 ja	 upadłam	na	 kolana.	 –	Sabaheta	 zachowuje	 kamienną
twarz,	 ale	 jej	 oczy	 zachodzą	 łzami.	 –	Wciąż	 widzę	 syna,	 jego	 przerażoną	 twarz,	 i	 twarze	 czetników,
którzy	go	zabrali.	Teraz	boję	się	najbardziej,	że	nigdy	nie	odnajdę	swojego	dziecka.	Że	nie	będzie	miał
grobu,	a	ja	nigdy	się	nie	dowiem,	jak	go	zabili.
Bez	dygnitarzy	i	tłumów,	okryte	grubą	warstwą	śniegu,	Potočari	sprawiają	przygnębiające	wrażenie	–

choć	można	tu	znaleźć	cichą	ulgę,	poczucie	kojącego,	ostatecznego	spoczynku.	Wokół	ciągną	się	zielone
nagrobki,	zostało	jeszcze	sporo	miejsca	na	kolejne.
–	Tu	 jest	 taka	 piękna	 cisza	 –	mówi	Kada	Hotić,	 której	męża	 znaleziono	 i	 pochowano,	 choć	 jej	 syn

Samir	 nadal	 jest	 uznawany	 za	 zaginionego.	 –	 Powiedziałam	 swojemu	 zmarłemu	 mężowi:	 masz	 tutaj
dobrych	 sąsiadów	 i	 dobry	 dom,	 o	 wiele	 lepszych	 od	 tych,	 którzy	 wciąż	 leżą	 w	 zbiorowych	 grobach
i	 czekają,	 aż	 ktoś	 ich	 znajdzie,	 jak	 nasz	 syn.	 Poszedł	 przez	 las.	 Zawołałam	 do	 niego:	 „Powodzenia,
synu!”.	Pomachał	mi	i	nigdy	go	już	nie	zobaczyłam.	Ale	mam	nadzieję,	że	kiedyś	odnajdę	jego	ciało.	To
będzie	straszny	cios,	ale	przeżyję	to.	Znacznie	trudniej	jest	zastanawiać	się	każdej	nocy,	jak	umarł:	czy	go
zastrzelono,	 czy	 torturowano?	 Niektórzy	 umierali	 w	 tak	 straszny	 sposób,	 że	 w	 porównaniu	 z	 nimi
rozstrzelani	mieli	szczęście.	Kiedy	się	dowiedziałam,	że	męża	zastrzelono,	poczułam	ulgę.	Ale	muszę	się
też	dowiedzieć,	co	spotkało	mojego	syna,	Samira.	Czas	ucieka	 tak	szybko,	czuję,	że	 jestem	w	podróży,
której	celu	mogę	nigdy	nie	osiągnąć.
Jednak	podczas	gdy	te	kobiety	pozostawały	na	uchodźstwie	w	obrębie	samej	Federacji,	rozpoczął	się

niezwykły	ruch:	powrót	bośniackich	Muzułmanów	do	tej	najbardziej	chyba	im	wrogiej	części	Republiki
Serbskiej.	 Boszniacy	 zaczęli	 wracać	 do	 Srebrenicy	 mniej	 więcej	 dwa	 lata	 później	 niż	 do	 Prijedoru
i	innych	miejsc	zbrodni.	Aby	ten	nieprawdopodobny	scenariusz	mógł	się	urzeczywistnić,	konieczna	była
osobista	 interwencja	Ashdowna	oraz	międzynarodowe	wsparcie	 finansowe	 i	nadzór	–	których	nie	było
w	 innych	 regionach.	Wszystko	 zaczęło	 się	 w	 odległej	 górskiej	 wiosce	 Sućeska,	 powyżej	 Srebrenicy.
Zasypana	śniegiem	trasa	wiodła	w	górę	przez	zapierające	dech	w	piersiach	górskie	krajobrazy	i	głębokie
zaspy,	 które	 skutecznie	 utrudniały	marsz.	 Na	miejscu	 czekał	 już	 uśmiechnięty	mężczyzna	w	 kapeluszu,
który	 zainicjował	 ten	 ruch,	 Hasib	 Husejnović.	 Gdy	 po	 upadku	 Srebrenicy	 serbskie	 wojska	 równały
miejscowość	z	ziemią,	Hasib	uciekł	na	pole	kukurydzy	i	przyglądał	się	wszystkiemu	z	ukrycia.
–	Widziałem,	jak	palili	wioskę,	jak	weszli	do	mojego	domu	i	podłożyli	ogień.
Żona	 Hasiba,	 Tima,	 wraz	 z	 większością	 innych	 kobiet	 ze	 wsi	 została	 przewieziona	 ciężarówką

z	Potočarów	do	Tuzli.	Ich	syn,	Fadil,	wybrał	Drogę	Śmierci.	Został	schwytany,	po	raz	ostatni	widziano	go
w	 drodze	 do	 magazynu	 w	 Kravicy.	 Hasib	 zdecydował	 się	 uciekać	 na	 własną	 rękę,	 szedł	 przez	 las
osiemdziesiąt	pięć	dni	i	dotarł	do	Tuzli	w	dniu	urodzin	Timy.	W	czerwcu	2000	roku	wbrew	woli	swojej



żony	wrócił	do	rodzinnej	wioski.
–	Kiedy	tu	przyjechałem,	byłem	załamany	–	opowiadał	Hasib.	–	Wszystkie	domy	zostały	zniszczone	do

samych	 fundamentów,	wieś	 zarosła	 zielskiem.	Tima	nie	 chciała	wracać,	 ale	 ja	 byłem	zdeterminowany.
Przez	kilka	pierwszych	 tygodni	mieszkaliśmy	w	namiotach,	potem	powoli	odbudowaliśmy	nasze	domy,
jeden	po	drugim.	–	Jednak	radosne	ożywienie	znika	z	twarzy	Hasiba,	a	w	jego	jasnych	oczach	pojawiają
się	łzy,	gdy	mówi,	dlaczego	tak	naprawdę	musiał	tu	wrócić.	–	Chciałem	być	tu,	gdzie	dorastał	mój	syn.
Chciałem	czuć	z	nim	więź.	Ciągle	mam	wrażenie,	że	któregoś	dnia	zobaczę,	jak	wychodzi	zza	wzgórza,	że
po	prostu	gdzieś	wyjechał	i	wróci	do	domu.
Powrót	Boszniaków	do	samej	Srebrenicy	to	przedsięwzięcie	trudniejsze	i	bardziej	ryzykowne	niż	ich

powrót	 do	 okolicznych	 wiosek.	 Siedemdziesięciodwuletnia	 Sija	 Mustafić,	 która	 straciła	 w	 masakrze
męża	Mehmeda	i	syna	Seada,	wprowadziła	się	ponownie	do	miasta,	ale	nocą	podpiera	drzwi	deskami,
a	przy	telefonie	trzyma	numer	miejscowego	komisariatu.	W	2005	roku	minęły	trzy	lata,	odkąd	Sija	jako
jedna	z	pierwszych	kobiet	wróciła	do	miasta.	Zdjęcie	 ślubne	 i	 fotografia	 syna	zdobią	ścianę	 jej	domu,
który	odebrała	serbskiej	rodzinie.
–	Srebrenica	była	wtedy	w	całości	serbska	–	mówi.	–	A	ludzie,	którzy	tu	mieszkali,	nie	pozwalali	mi

obejrzeć	 mojego	 własnego	 domu.	 Powiedziałam	 im:	 „Przecież	 przed	 wojną	 siedzieliśmy	 tu	 razem
i	piliśmy	kawę,	wiecie,	że	to	mój	dom”.	Mieszkałam	na	piętrze	przez	trzy	miesiące	i	w	końcu	doczekałam
się	 orzeczenia	 sądu,	 które	 zmusiło	 ich	 do	 opuszczenia	 domu.	 Zabrali	 ze	 sobą	 wszystko,	 nawet	 kable
telefoniczne.	Ale	sprzedałam	naszyjnik,	żeby	kupić	parę	rzeczy,	trochę	naczyń	i	talerzy.	Zrobiłam	im	to	na
złość.	Nie	pozwolę	 im	mieszkać	w	 tym	domu.	Zbudowali	go	mój	mąż	 i	brat,	 a	 ja	chcę	 tutaj	umrzeć.	–
Podczas	naszej	rozmowy	pod	oknem	przechodzi	mężczyzna,	który	sprawdza	liczniki	prądu.	–	Teraz	tym
się	zajmuje,	ale	w	czasie	wojny	palił	domy.	Wiem,	że	oni	zabili	mi	męża	i	syna.	Wiem,	że	brali	w	tym
udział	moi	sąsiedzi.	Ale	nie	można	powiedzieć,	że	to	właśnie	ten	człowiek	spalił	ten	dom,	a	tamten	kogoś
zabił.	Wszyscy	byli	w	to	zamieszani.	Wiem,	kto	zabijał;	chcieli,	żebym	pojechała	do	Hagi,	ale	moja	córka
powiedziała,	że	mogą	mnie	zamordować,	więc	nie	zeznawałam.	Nie	rozmawiam	z	nimi.	Gdybym	zaczęła
płakać,	pękłoby	mi	serce,	więc	nie	płaczę.	Remontuję	po	troszku	dom,	jem	coś,	piję	kawę.
Chyba	najbardziej	nieprawdopodobny	jest	powrót	rodziny	Risanoviciów	do	domu,	który	spłonął	na	ich

oczach	 w	 1992,	 w	 Glogovej,	 gdzie	 grzebano	 zmarłych	 z	 Kravicy.	 Ich	 skromne	 domostwo,	 teraz	 już
w	 całości	 odbudowane,	 stoi	 niecałe	 sto	 metrów	 od	 masowego	 grobu.	 Co	 więcej,	 Munira	 Risanović
przypuszcza,	że	tu	pogrzebano	szczątki	jej	brata	i	męża	Hasana,	zamordowanych	w	Kravicy.
–	 Byliśmy	 tutaj,	 gdy	 rozkopywali	 groby	 i	 ekshumowali	 zabitych	 –	 opowiada.	 –	 Tu,	 na	 tym	 polu.

Żołnierze	pilnowali	wszystkiego.	To	było	bardzo	dziwne	 i	 przerażające.	Cały	 czas	myślę,	 że	mój	mąż
i	brat	mogą	być	tutaj,	w	tym	miejscu.
Jej	 dom	 spowity	 jest	 smutkiem,	 naszą	 rozmowę	 przeplatają	 długie	 chwile	milczenia.	Wnuczka	 pani

Risanović,	 roczna	Alma,	 cierpi	 na	 ciężką	 chorobę	 oczu.	W	wojnie	 straciło	 życie	 aż	 trzydziestu	 pięciu
członków	tej	rodziny,	a	garstka	ocalałych	wróciła	tu	w	2001	roku.
–	 Ale	 tylko	 z	 konieczności	 –	 mówi	 pani	 Risanović.	 –	 Nie	 mieliśmy	 dość	 pieniędzy,	 żeby	 zostać

w	Federacji.	Wolałabym	być	tam,	z	naszymi	rodakami.	Ale	nie	mieliśmy	nic.	Tutaj	ciągle	nas	obrażają,
lecz	przynajmniej	mamy	dwie	krowy.
Ojciec	 Muniry	 Risanović,	 Meho,	 widział,	 jak	 przed	 meczetem	 w	 Glogovej	 zamordowano

sześćdziesięciu	trzech	Muzułmanów,	a	w	1992	roku,	przed	ucieczką	ze	Srebrenicy,	na	jego	oczach	spłonął



jego	 dom.	 Jest	 przekonany,	 że	 syn	 zginął	 w	 Kravicy	 i	 został	 pogrzebany	 na	 pobliskim	 polu.	 Dlatego
wydaje	 się,	 że	wszystkie	 rozmowy	krążą	wokół	 śmierci	 –	 syn	 i	mąż	 zabici	w	magazynie	 przy	 drodze,
pochowani	na	sąsiednim	polu,	rodzina,	która	mieszka	w	domu	tuż	obok	ich	kości.	Ci	 ludzie	dławią	się
śmiercią	przenikającą	powietrze	wokół	nich.
–	Nie	prosiłem	o	wojnę	–	mówi	Meho.	–	Zniszczyła	nasze	życie,	zdziesiątkowała	naszą	rodzinę.	Kiedy

rozejrzysz	się	dokoła,	wszyscy	Serbowie	mówią,	że	oni	nie	są	niczemu	winni.	Ale	skoro	to	nie	oni,	gdzie
się	podziali	ci,	którzy	zawinili?

Prócz	 miejscowości	 tak	 znanych,	 jak	 Sarajewo	 i	 Srebrenica,	 wiele	 innych	 miejsc	 zostało	 skalanych
zbrodnią:	 Zvornik,	 Brčko,	 Vlasenica,	 Bijeljina,	 Višegrad,	 Foča,	 Ključ,	 oczywiście	 Prijedor	 –	 ale	 kto
pamięta	o	nich	i	o	wielu,	wielu	innych?	Srebrenica	jest	symbolem,	jedynym	przypadkiem	udowodnionego
ludobójstwa	w	całej	powodzi	zbrodni,	która	zalała	kraj.	Wielu	ludzi	miało	nadzieję,	że	hańba	Srebrenicy
przyciągnie	uwagę	do	innych	miejsc	kaźni,	ale	wygląda	na	to,	że	stało	się	coś	przeciwnego	–	Srebrenica
odwraca	 od	 nich	 zainteresowanie	 świata.	 Nie	 z	 winy	 tych,	 którzy	 utracili	 tam	 najbliższych,	 a	 teraz
z	 podziwu	 godną	 determinacją	 starają	 się	 uczcić	 ich	 pamięć,	 lecz	 ze	 względu	 na	 to,	 jak	 w	 naszych
kapryśnych	 i	 nieuważnych	 czasach	 pisze	 się	 historię.	 Lipcowe	 pogrzeby	 i	 uroczystości	miały	 ogromne
znaczenie	 dla	 krewnych	 zabitych,	 ale	 stały	 się	 również	 szansą	 dla	 roniących	 krokodyle	 łzy	 polityków
i	dygnitarzy,	który	chcieli	dzięki	temu	uznać	sprawę	Bośni	za	zamkniętą	i	zapomnieć	o	współudziale	ich
rządów	i	służb	dyplomatycznych	w	tych	potwornościach.
Gdy	 już	 wyjechali,	 Srebrenica,	 niegdyś	 piękne	 miasto	 wtulone	 między	 porośnięte	 lasami	 góry,

w	2005	roku	wciąż	wyglądała	tak,	jak	dziesięć	lat	wcześniej	–	zniszczona,	otwarcie	pokazująca	światu
swe	rany.	Na	murach	niemal	wszystkich	domów	widać	ślady	wojny,	 jakby	nikt	nie	chciał	 ich	usunąć	–
otwory	po	pociskach	artyleryjskich	i	karabinowych,	których	nie	zalepiono	nawet	cementem.	Gmachy	takie
jak	biuro	 firmy	Energoinvest	nie	zmieniły	 się	od	1995	 roku	–	 to	nadal	wypalone,	poskręcane	szkielety
osmalonego	 żelaza.	 Kopalnia	 cynku,	 w	 której	 niegdyś	 pracowała	 Sabaheta	 Fejzić,	 w	 końcu	 została
ponownie	 otwarta	 przez	 pewną	 rosyjską	 spółkę,	 ale	 obecnie	 zatrudnia	 tylko	 Serbów	 –	 uznano,	 że
powracający	 w	 te	 okolice	 boszniaccy	 uchodźcy	 nie	 nadają	 się	 do	 tej	 pracy.	 Jedyny	 oprócz	 ratusza
budynek	 w	 mieście,	 który	 został	 już	 wyremontowany,	 ozdobiony	 jest	 serbskim	 krzyżem	 z	 czterema
cyrylickimi	literami	„S”.
Jednym	z	tych,	którzy	wrócili	do	Srebrenicy	po	masakrze,	był	Miloš	Milovanović.	Gdy	w	1992	roku

w	mieście	 rozpoczęły	 się	walki,	Milovanović	był	dowódcą	paramilitarnej	 jednostki	o	nazwie	Serbska
Straż:	 nie	 wiadomo,	 co	 robił	 w	 roku	 1995,	 choć	 był	 wtedy	 oficerem	 w	 Brygadzie	 Bratunac,	 którą
zmobilizowano	 podczas	masakry.	W	2005	 roku	 zasiadał	w	 radzie	miejskiej	 jako	 przedstawiciel	 partii
SDS	Karadžicia,	 był	 również	 szefem	 stowarzyszenia	weteranów	armii	 bośniackich	Serbów	 i	 starał	 się
o	przywileje	dla	tych,	którzy	„wyzwalali”,	jak	to	określał,	Srebrenicę	w	1995	roku.	Milovanović	mówił
ze	 śmiertelną	 powagą,	 w	 lodowatym	 chłodzie	 hotelowej	 kawiarni,	 otoczony	 przez	 kilku	 swoich
„wojowników”,	którzy	grzali	się	przy	elektrycznym	piecyku.	Opowiadał	o	tym,	jak	w	1993	roku	podczas
zamieszek	 obrońcy	 Srebrenicy	 zabili	 około	 czterdziestu	 serbskich	 cywilów,	 co	 prawdopodobnie
rzeczywiście	miało	miejsce.
–	 Masakra	 to	 kłamstwo	 –	 oświadczył	 krótko.	 –	 To	 propaganda,	 która	 ma	 oczernić	 naród	 serbski.

Muzułmanie	kłamią.	Naciągają.	Rozdmuchują	wszystko.	W	Srebrenicy	 zginęło	o	wiele	więcej	Serbów
niż	Muzułmanów.	–	Co	więcej,	jak	twierdził:	–	Cmentarz	w	Potočarach	to	oszustwo.	Zwożą	tu	i	grzebią



swoich	 zmarłych	 z	 całej	 Bośni.	 Mamy	 na	 to	 dowody,	 mamy	 dokumenty.	 I	 prowadzimy	 śledztwo
w	 sprawie	 tego	 oszustwa.	 Moi	 ludzie	 są	 bardzo	 rozgoryczeni	 tą	 manipulacją,	 tymi	 wszystkimi
kłamstwami	w	sprawie	masakry.
Milovanović	przywołał	jednego	ze	swoich	weteranów,	Cvetana	Petrovicia.
–	 Świat	 nie	 chce	 poznać	 prawdy	 o	 1995	 roku	 –	 mówił	 Petrović.	 –	 Wszyscy	 mówią,	 że	 to	 my,

Serbowie,	zabijaliśmy	tutaj	ludzi.	A	my	jesteśmy	bezradni	wobec	tej	propagandy.
Takie	właśnie	poglądy	powtarzano	w	sobotnie	wieczory	w	barze	Venera	w	Srebrenicy,	gdzie	 faceci

o	 groźnym	 wyglądzie	 zbierali	 się,	 by	 coś	 wypić,	 pogawędzić	 i	 sprawdzić	 wyniki	 z	 angielskich,
niemieckich	 i	 włoskich	 lig	 piłkarskich,	 wyświetlane	 na	 ekranie	 telewizora.	 Niełatwo	 rozmawiało	 się
w	 tym	miejscu	 o	masakrze.	 Nerma	 Jelačić	 i	 ja	 zaproponowaliśmy,	 by	 ze	 względu	 na	 to,	 co	 stało	 się
w	1995	roku,	zmienić	nazwę	miasta.
–	Nigdy!	–	odpowiedział	Milan,	trzydziestodwuletni	barman.	–	Bo	masakry	nie	było.	Haga	ciągle	o	tym

mówi,	żeby	się	wylansować.	Może	coś	 tam	złego	się	zdarzyło,	ale	oni	 robią	z	 igły	widły.	Muzułmanie
wymyślili	to	kłamstwo,	żeby	dostać	arabskie	pieniądze	i	wyjechać	z	kraju.
Inny	mężczyzna,	ubrany	w	czarną	skórzaną	kurtkę,	nie	miał	ochoty	na	dyskusje	o	historii	najnowszej,

powiedział	więc	krótko:
–	To	jest	Serbia!
Tak	się	złożyło,	że	elegancki	album	wydany	przez	agencję	Reuters,	przedstawiający	pierwsze	pięć	lat

nowego	tysiąclecia,	zgadzał	się	z	nim	w	tej	kwestii:	pod	piękną	fotografią	 trumien	na	miejscu	masakry
widniał	podpis:	„Potočari,	Serbia”.
Jednak	 nawet	 ten	 znamienny	 błąd	 Reutersa	 nie	 miałby	 większego	 znaczenia	 w	 szkole	 średniej

w	Srebrenicy.	Jej	dyrektor,	Milan	Jovanović,	tłumaczył	nam:
–	Nie	uczymy	historii	tego,	co	się	tutaj	wydarzyło.	Musi	upłynąć	jeszcze	dużo	czasu,	zanim	będziemy

mogli	to	zrobić.	Bo	istnieją	różne	opinie	w	tej	sprawie.	Nie	wiemy,	co	właściwie	stało	się	w	1995	roku,
a	Haga	jeszcze	nie	skończyła	śledztwa.	Czekamy,	co	ustali	historia,	zanim	zaczniemy	o	tym	uczyć.	I	nie
będę	rozmawiał	o	polityce.
Potem	oznajmił,	że	osobiście	wolałby	 raczej	porozmawiać	o	swojej	wielkiej	pasji,	 czyli	o	dziełach

Fiodora	Dostojewskiego,	i	dodał	szeptem:
–	To,	co	się	tutaj	zdarzyło,	było	tak	straszne,	że	nie	mówię	o	tym	ani	nie	myślę,	nawet	gdy	jestem	sam

w	lesie,	gdzie	nikt	mnie	nie	słyszy.



14

Zagubiony	chłopiec

Niezwykle	 popularny	 bośniacki	 piosenkarz,	 Dino	Merlin,	 zaczyna	 śpiewać	 swoją	 piosenkę.	 „Czasami
nocą	słyszę	twoje	kroki”	–	brzmi	tekst	utworu.	Można	by	pomyśleć,	że	to	oda	do	wiosny	lub	dziewczyny,
ale	 w	 rzeczywistości	 ballada	 mówi	 o	 pokoju	 po	 latach	 przemocy.	 Publiczność	 krzyczy	 z	 zachwytu,
podnosi	bośniacką	flagę	z	sześcioma	liliami,	niegdyś	wojenną	chorągiew,	a	teraz	symbol	desperacji	lub
oporu	–	albo	jednego	i	drugiego.	Tańczą:	dziadek	z	sześciolatką,	młode,	czule	objęte	pary,	chłopcy,	którzy
siadają	sobie	na	ramionach,	ojcowie	i	matki	z	małymi	dziećmi	na	rękach.	Na	twarzach	maluje	się	radość
wywołana	muzyką.	„Ukrywam	strach	pod	uśmiechem”	–	śpiewa	Merlin.
Ale	 to	 nie	 jest	Bośnia.	Nie,	 to	miejsce	 bardzo	 odległe	 i	 bardzo	 różne	 od	 tamtej	 krainy	 rzek,	 lasów

i	górskich	wąwozów,	gdzie	ludzie	smakują	każdą	kroplę	życia,	lecz	ziemia	wciąż	wyrzuca	z	siebie	kości
zmarłych.	 To	 Salt	 Lake	 City	 w	 stanie	 Utah,	 forteca	 mormonów,	 otoczona	 ośnieżonymi	 szczytami
i	 bezkresem	pustyni.	Rozdźwięk	między	bośniacką	 społecznością	 a	 tym	miejscem	 i	 jego	mieszkańcami
początkowo	nieustannie	wprawiał	w	zdumienie	Arnela	Begovicia,	 spawacza	z	doliny	Driny.	Popijając
colę	na	koncercie,	mówił	łamaną	angielszczyzną:
–	Mormon	 jest	 szaleniec.	 Jest	 chrześcijanin,	ma	pięć	 żona	 i	 nie	pije.	 Ja	 jestem	muzułman,	ma	 jedna

żona	i	chce	pić!
Skoczna	 muzyka	 Merlina	 nie	 płynie	 więc	 przez	 powietrze	 i	 dusze	 przesycone	 oparami	 śliwowicy,

płynie	 pośród	 brzęku	 puszek	Dr	 Pepper	w	 „suchym”	Utah,	 nad	Redwood	Road,	 do	West	Valley	Auto
Plaza.	Dla	tych	ludzi	tęsknota	zamknięta	w	muzyce	jest	również	tęsknotą	za	domem.	Merlin,	który	wiosną
2007	 roku	 jeździł	 z	 koncertami	 po	 różnych	 skupiskach	 bośniackich	 uchodźców	 za	 granicą,	 śpiewa:
„Gdzie	 teraz	 jesteśmy?	Od	Australii	 do	Ameryki.	Gdzie	 jest	 ten	 ptak,	 co	 zawsze	 przynosił	 nam	dobre
wieści?”.	Ci	 ludzie	rozmawiają	między	sobą	w	swoim	języku,	posyłają	sobie	słodko-gorzkie	uśmiechy
wygnańców.	 Ale	 chłopcy	 się	 dzisiaj	 postarali,	 nałożyli	 żel	 na	 włosy	 i	 wyprasowali	 koszule,
a	dziewczyny	wystroiły	się	 tak,	 jakby	do	 tego	najmniej	chyba	zmysłowego	miasta	Ameryki	przyjechała
właśnie	Fashion	TV .
–	Ogromnie	się	cieszę,	że	mogę	dla	nich	śpiewać	–	mówi	Dino	po	koncercie.	–	Ale	zawsze	 jest	 ten

ból.
Prawdopodobnie	 czuł	 to	 samo,	 gdy	 śpiewał	 w	 Seattle,	 a	 potem	w	Atlancie.	 Ale	 w	 Salt	 Lake	 City

towarzyszy	im	jeszcze	inne,	wyjątkowe	cierpienie.	Na	całym	świecie	bośniacka	diaspora	ciężko	pracuje,
balansuje	 na	 cienkiej	 granicy	 między	 integracją	 i	 własną	 tożsamością,	 zamyka	 się	 w	 sobie	 i	 cierpi
w	milczeniu	albo	we	własnym	kręgu.	I	właśnie	za	to	wszędzie	są	szanowani.	Jednak	w	Utah	jeden	z	nich
zniszczył	to	wszystko.	Nazywał	się	Sulejman	Talović.

Wczesnym	wieczorem	12	 lutego	 2007	 roku	w	 centrum	handlowym	Trolley	 Square	 przy	 700	East,	 500
South	 jak	 zwykle	 nie	 działo	 się	 nic	 szczególnego	 poza	 tym,	 że	 ludzie	 kupowali	 walentynkowe	 karty
i	 prezenty,	 więc	 w	 niektórych	 sklepach	 ruch	 był	 wyjątkowo	 ożywiony.	 Talović,	 osiemnastolatek
z	maleńkiej	górskiej	osady	o	nazwie	Talovići	we	wschodniej	Bośni,	 zaparkował	 swoją	zieloną	mazdę



626	i	ruszył	w	stronę	centrum.	Miał	na	sobie	pas	z	nabojami	i	plecak	wyładowany	amunicją,	w	rękach
niósł	strzelbę	kalibru	12	i	pistolet	kalibru	38.	Niemal	od	razu	spotkał	Jeffreya	Walkera,	lat	52,	któremu
towarzyszył	nastoletni	syn	AJ ,	i	otworzył	do	nich	ogień.	AJ 	został	trafiony	w	głowę	i	kostkę,	jego	ojciec
w	 plecy	 –	 Talović	 dobił	 go	 potem	 strzałem	 w	 głowę.	 Po	 drodze	 do	 centrum	 handlowego	 Talović
ponownie	otworzył	ogień,	raniąc	trzydziestoczteroletniego	Shawna	Munnsa.	Już	we	wnętrzu	centrum	zabił
dwudziestodziewięcioletnią	Vanessę	Quinn,	która	wychodziła	właśnie	ze	sklepu	Bath	and	Body	Works.
Potem	przeszedł	do	sklepu	Cabin	Fever	z	kartkami	i	upominkami,	gdzie	zabił	Teresę	Ellis,	lat	29,	Brada
Franza,	 lat	 24,	 i	 Kirsten	 Hinckley,	 lat	 15.	 Matka	 Hinckley,	 Carolyn	 Tuft,	 została	 ranna,	 ale	 zdołała
doczołgać	 się	 do	 swojej	 córki	 i	 towarzyszyć	 jej	 w	 ostatnich	 chwilach.	 W	 sklepie	 była	 również
pięćdziesięciotrzyletnia	Stacy	Hanson,	która	została	ranna.
Strzelanina	trwała	już	od	trzech	minut,	gdy	Ken	Hammond,	policjant	po	służbie,	który	zamierzał	zjeść

ze	 swoją	 żoną	 kolację	 w	 restauracji	 Rodizio	 Brazilian,	 wyciągnął	 broń	 i	 wdał	 się	 w	wymianę	 ognia
z	 Taloviciem.	 Zamachowiec	 ukrył	 się	 w	 sklepie	 Pottery	 Barn,	 gdy	 do	 centrum	 przybyła	 duża	 grupa
policjantów,	wezwana	przez	przerażonych	klientów,	którzy	kryli	 się	 teraz	za	 ladami	 i	drzwiami	 lokali.
Trzej	funkcjonariusze	zaszli	Talovicia	od	tyłu	i	kazali	mu	rzucić	broń,	ale	zamachowiec	obrócił	się	tylko
w	miejscu	 i	 po	 krótkiej	 strzelaninie	 zginął.	 „Pierdolcie	 się!”	 –	 krzyknął	 podobno	 tuż	 przed	 śmiercią.
Sześć	osób	zabitych	 i	cztery	ranne	w	ciągu	siedmiu	minut,	 tragedia,	która	spadła	na	senne	Utah	niczym
grom	z	jasnego	nieba.
–	To	była	prawdziwa	kanonada	–	wspominał	Barrett	Dodds,	właściciel	sklepu	z	antykami	w	centrum.	–

Ten	facet	wydawał	się	bardzo	spokojny,	niemal	dumny	z	siebie.
–	 Biorąc	 pod	 uwagę	 jego	 zachowanie	 w	 ciągu	 pierwszych	 trzech	 minut,	 nie	 ma	 wątpliwości,	 że

strzelałby	dalej	–	powiedział	szef	policji	w	Salt	Lake	City,	Chris	Burbank.	–	Nic	nie	świadczyło	o	tym,
że	zamierza	przestać.
Talović	 nie	 posługiwał	 się	 biegle	 bronią,	 ale	 w	 chwili	 śmierci	 miał	 przy	 sobie	 jeszcze

dziewięćdziesiąt	 nabojów.	 Sprawą	 zajęło	 się	 FBI ,	 które	 ustaliło,	 że	 zamachowiec	 zakupił	 śrutówkę
legalnie,	 w	 sklepie	 myśliwskim,	 kilka	 tygodni	 wcześniej.	 Pistolet	 był	 przedmiotem	 serii	 nielegalnych
transakcji,	która	miała	swój	początek	poza	stanem	Utah.
Przez	wiele	dni	Salt	Lake	City	nie	mogło	otrząsnąć	się	z	szoku	i	żałoby.	Organizowano	nocne	czuwania

przy	świecach,	bito	w	dzwony.	Niektóre	pogrzeby	odbyły	się	na	miejscu,	pozostałe	w	innych	częściach
Ameryki.	 Przerażone	 społeczeństwo	 natychmiast	 sięgnęło	 do	 precedensów,	 szczególnie	 do	 szkolnych
masakr	w	Jonesboro	w	stanie	Arkansas	i	w	Columbine	w	Colorado	(pisałem	o	tych	wydarzeniach,	gdy
pracowałem	w	Ameryce).	Dopiero	gdy	wyszło	na	jaw,	że	zamachowiec	był	Bośniakiem,	zmienił	się	ton
dyskusji:	 to	 mógł	 być	 akt	 terroru	 zadany	 przez	 wojującego	 islamistę.	 Pożegnalne	 „Pierdolcie	 się!”
Talovicia	 na	 forach	 internetowych	 zamieniło	 się	 w	 „Allah	 akbar”,	 sięgnięto	 do	 rodzinnej	 historii
zamachowca,	 przywoływano	 przeszłość	 ojca	 Talovicia	 w	 służbie,	 jak	 twierdzono,	 „mudżahedinów”
(w	rzeczywistości	walczył	w	bośniackiej	armii).	Burmistrz	Rocky	Anderson	apelował	o	 tolerancję	dla
pokojowo	 nastawionej	 bośniackiej	 społeczności,	 a	 ambasador	 Bośni	 w	 USA ,	 Bisera	 Turković,
przyleciała	specjalnie	z	Waszyngtonu,	by	powiedzieć,	że	„Talović	nie	był	z	naszego	kraju”	(mimo	że	był).
Emocje	 podsycane	 żałobą	 po	 ofiarach	 podzieliły	Amerykanów	 na	 tych,	 którzy	współczuli	 Bośniakom,
i	tych,	którzy	odnosili	się	do	nich	z	niechęcią.	Podczas	gdy	w	sieci	dominowały	gniew	i	rozgoryczenie,	na
progu	 rodzinnego	 domu	 Talovicia	 nieznajomi	 składali	 kwiaty.	 W	 lokalnej	 prasie	 pojawiały	 się	 listy



oburzonych	czytelników,	gdy	wyszło	na	jaw,	że	Talović	dwukrotnie	stawał	przed	sądem	dla	nieletnich	za
agresywne	zachowanie	wobec	innych	dzieci	i	kradzież	fajerwerków	z	miejscowego	sklepu.
Policja	starała	się	stworzyć	„portret	psychologiczny”	zabójcy	i	ustalić	 jego	motywy,	w	końcu	jednak

z	podziwu	godną	szczerością	przyznała	się	do	porażki.
–	Coś	w	nim,	w	jego	doświadczeniach,	we	wszystkim	innym,	kazało	mu	dojść	do	wniosku,	że	w	taki

właśnie	sposób	poradzi	sobie	ze	swoimi	problemami	i	emocjami	–	powiedział	szef	policji,	Burbank.	–
Obawiam	się,	że	nie	zdołamy	znaleźć	jednej	konkretnej	rzeczy	i	powiedzieć:	 to	właśnie	pchnęło	go	do
tego	kroku.
Mogło	 to	 być,	 jak	 mawia	 amerykańska	 policja	 –	 „samobójstwo	 z	 rąk	 policjanta”.	 W	 oficjalnych

komunikatach	 odrzucono	 spekulacje	 blogerów,	 którzy	 pisali	 o	 fanatyzmie	 religijnym	 czy	 terroryzmie,
zdementowano	 też	 doniesienia	 prasy,	 jakoby	 Talović	 chwalił	 się	 powiązaniami	 z	 gangami.	 Wśród
„prawdopodobnych	 czynników”	 wymieniano	 fakt,	 że	 zamachowiec	 był	 „samotnikiem”	 i	 „próbował
dopasować	się	do	nowej	kultury”,	wspominano	również	o	jego	trudnym	„dzieciństwie	w	rozdartej	wojną
Bośni”	–	ale	to	samo	przeżyło	wielu	innych	Bośniaków	mieszkających	w	Salt	Lake	City.	Różniło	się	to
jednak	od	wydarzeń	w	Columbine	i	Jonesboro	czy	też	od	późniejszej	masakry	w	Virginia	Tech.	To	było
coś	 zupełnie	 innego.	 Świadczy	 o	 tym	 opowieść,	 która	 zaczyna	 się	 od	 pełnej	 konsternacji	 notatki
w	 policyjnych	 dokumentach	 i	 ukazuje	 długą	 drogę	 Sulejmana	Talovicia	 z	 odległej	wioski	 Talovići	 do
Trolley	Square.

Wiosną	1992	roku	Serbowie	otoczyli	trzy	słynne	„strefy”	w	Bośni:	Goražde,	Žepę	i	Srebrenicę.	Istniała
jednak	jeszcze	czwarta,	maleńka	„strefa”	Cerska,	w	której	leżą	Talovići	i	w	której	schroniły	się	tysiące
uchodźców	 z	 innych	 części	 wschodniej	 Bośni.	 W	 marcu	 1993,	 po	 roku	 morderczych	 bombardowań,
Serbowie	zajęli	Cerską	i	wypędzili	Boszniaków,	niszcząc	wszystkie	budynki.	Rodzice	Sulejmana	–	Suljo
i	 jego	 żona	 Sabira,	 wtedy	 dwudziestoczteroletnia	 i	 ciężarna	 –	 uciekli	 ze	 wsi	 Talovići	 ze	 swoim
czteroletnim	 synkiem,	 szukając	 schronienia	 w	 rzekomo	 bezpiecznej	 Srebrenicy.	 Podróżowali	 z	 siostrą
Sulja,	Ajką	Omerović,	jej	dziewięciomiesięcznym	dzieckiem	Saferem	oraz	ojcem	Sulja	i	Ajki,	dziadkiem
Sulejmana,	Nehem	Taloviciem.	Historia	tej	podróży	zostanie	opowiedziana	później.	Na	razie	wystarczy
wspomnieć,	że	ucieczka	z	Cerskiej	do	Srebrenicy	była	przeżyciem	krwawym	i	przerażającym.	Kiedy	już
znaleźli	 się	 w	 Srebrenicy,	 dziadek	 Sulejmana,	 Neho,	 został	 zabity	 na	 oczach	 rodziny.	 Sabira	 Talović
urodziła	 córkę,	 Medinę,	 i	 dlatego	 pozwolono	 jej	 przyłączyć	 się	 do	 konwoju,	 który	 opuścił	 oblężoną
enklawę	w	1993	roku,	a	potem	dołączyć	do	dziesiątek	tysięcy	innych	uchodźców	w	Tuzli,	podczas	gdy
ojciec	Sulejmana	służył	w	bośniackiej	armii.	W	1998,	gdy	po	zakończeniu	wojny	wieś	Talovići	stała	się
częścią	 Republiki	 Serbskiej,	 rodzina	 wyjechała	 najpierw	 do	 Chorwacji,	 a	 potem	 dołączyła	 do	 ciotki
Ajki,	która	przeniosła	się	wcześniej	do	Salt	Lake	City.
Po	strzelaninie	rodzice	Sulejmana	wyprowadzili	się	ze	swojego	domu	i	jakby	zapadli	się	pod	ziemię;

nie	 chcieli	 już	 rozmawiać	 z	 nikim	 o	 synu.	Wcześniej	 jednak	 zaufanie	 Sulja	 zdobył	 jeden	 przenikliwy
i	wrażliwy	dziennikarz	–	 Joe	Bauman	z	 „Deseret	Morning	News”.	Suljo	mówił	mu	o	 swoim	wstydzie
i	zdumieniu:
–	 Nie,	 nie	 mam	 nic.	 Bardzo	mi	 żal	 wszystkich,	 którzy	 zginęli.	 Przepraszam	wszystkich.	 Bardzo	mi

przykro.	Nie	mam	już	serca.	Płaczę	nad	wszystkimi.
Ciotka	Talovicia	–	siostra	Sulja,	Ajka	Omerović	–	mieszkała	na	wysokim	parterze	w	skromnym	domu

w	South	Salt	Lake.	Była	menedżerem	w	Delta	Center,	siedzibie	drużyny	koszykarskiej	Utah	Jazz.



–	Odpowiadam	za	jedzenie	dla	kibiców	i	drużyn	–	wyjaśniła.	–	Organizuję	też	imprezy	firmowe.
Ajka	 odkryła,	 że	 pani	 Tuft,	 która	 doczołgała	 się	 do	 swojej	 umierającej	 córki	 w	 Trolley	 Square,

również	pracuje	w	Delta	Center.
–	Poprosiłam	kierowniczkę,	żeby	powiedziała	jej,	kim	jestem,	że	w	tym	samym	miejscu	co	ona	pracuje

ciotka	chłopca,	który	zabił	 jej	córkę,	 i	że	chciałabym	się	z	nią	spotkać	i	powiedzieć	jej,	 jak	bardzo	mi
przykro.	Odmówiła,	a	 ja	 się	 jej	wcale	nie	dziwię.	Po	 tym	wszystkim,	co	przeszliśmy	w	Bośni,	dobrze
wiedziałam,	co	czuje.
Ajka	 opowiadała	 o	 podróży	 rodziny	 ze	 wsi	 Talovići,	 ostrzeliwanej	 niemal	 od	 roku	 przez	 serbskie

wojska,	i	o	ucieczce	ze	zrujnowanej	Cerskiej.
–	 Gdy	 próbowaliśmy	 przedostać	 się	 przez	 las	 do	 Srebrenicy,	 mój	 brat	 i	 jego	 żona	 z	 małym

Sulejmanem,	 dokoła	 ciągle	 ginęli	 ludzie,	 którzy	 wpadli	 w	 ręce	 nieprzyjaciela.	 Serbowie	 zabijali	 ich
w	lesie	i	w	mieście	Konjević	Polje,	przez	które	przechodziliśmy;	zginął	tam	jeden	z	sąsiadów	z	naszej
wsi.	Gdy	w	końcu	dotarliśmy	do	Srebrenicy,	 okazało	 się,	 że	 to	 prawdziwe	piekło,	 codziennie	 ostrzał,
a	 w	 końcu	 ta	 masakra.	 –	 Ajka	 była	 tam,	 gdy	 Serbowie	 oddzielali	 mężczyzn	 od	 kobiet,	 by	 później
wszystkich	ich	zabić.	–	Sulejman	był	w	Srebrenicy	tylko	przez	kilka	miesięcy,	ale	dość	długo,	by	widzieć
śmierć	swojego	dziadka,	mojego	ojca.	Staruszek	grał	wtedy	w	karty	przy	stoliku	przed	domem.	Sulejman
miał	 szczęście.	 –	 Wyjaśniła	 dalej,	 że	 francuski	 generał	 Philippe	 Morillon	 wynegocjował	 chwilową
przerwę	w	 oblężeniu	 Srebrenicy.	 –	Wywozili	 stamtąd	 kobiety,	 które	 niedawno	 urodziły.	 Sabira	miała
maleńką	córeczkę,	dlatego	dołączyli	ją	do	konwoju	do	Tuzli,	na	wolność.
Jednak	same	konwoje,	jak	opowiadała	matka	Sulejmana,	Sabira,	były	podobno	podróżą	przez	piekło:
–	 Serbowie	 zatrzymywali	 albo	 przejmowali	 niektóre	 ciężarówki	 i	 zabijali	 lub	 gwałcili,	 kogo	 tylko

chcieli.
Ajka	powtarzała	jedynie	zasłyszane	historie,	ale	inni	świadkowie	z	Bośni	potwierdzili	prawdziwość

jej	słów.
Ciotka	Ajka	straciła	kontakt	ze	swoim	bratem	i	bratankiem,	ale	rodzina	spotkała	się	ponownie	w	Salt

Lake	City,	gdy	Sulejman	miał	dziewięć	lat.
–	Był	dziwnym	chłopcem	–	wspominała.	–	W	szkole	próbował	być	jak	inne	dzieci,	ale	nigdy	mu	się	nie

udawało.	Tutejsze	szkoły	są	inne	niż	w	Jugosławii.	Tutaj	nie	uczą	szacunku	ani	odpowiedzialności;	sam
musisz	się	o	siebie	zatroszczyć,	a	Sulejman	tego	nie	umiał.
Jak	 wynikało	 z	 policyjnych	 raportów,	 Talović	 chodził	 do	 różnych	 szkół,	 nie	 radził	 sobie,	 często

wagarował	 i	 –	 zdaniem	 ciotki	 Ajki	 –	 padał	 ofiarą	 przemocy	 ze	 strony	 rówieśników,	 szczególnie	 po
atakach	z	11	września	2001.	W	listopadzie	2004	 roku	 rodzice	zabrali	go	ze	szkoły	średniej	Horizonte,
gdzie	 podobno	 grożono	 mu	 kiedyś	 nożem.	 Jedna	 z	 nauczycielek,	 Virginia	 Lee,	 która	 uczyła	 Talovicia
matematyki	i	angielskiego,	wspominała:
–	Chciał	być	częścią	klasy,	próbował,	ale	często	podczas	zajęć	wydawał	się	nieobecny.	Pochłonięty

myślami.	Udręczony.
Nieco	później,	 już	przed	strzelaniną,	Talović	pracował	w	firmie	Aramark	produkującej	mundury.	Jej

szef,	Trent	Thorn,	powiedział	tylko:
–	Był	raczej	zamknięty	w	sobie.
–	Chciał	mieć	przyjaciół	–	opowiadała	ciotka	Ajka.	–	Próbował	znaleźć	sobie	przyjaciół,	ale	chyba

nie	 miał	 żadnych,	 nawet	 jako	 osiemnastolatek.	 Denerwował	 się	 w	 towarzystwie.	 Drżał	 z	 niepokoju.



Oglądał	 filmy,	 zawsze	 pełne	 przemocy.	 Grał	 w	 gry,	 w	 których	 ludzie	 strzelają	 do	 siebie.	 Oglądał	 te
strzelaniny	jak	wszystkie	tutejsze	dzieciaki,	choć	to	ostatnia	rzecz,	na	jaką	my,	Bośniacy,	chcemy	patrzeć.
Myślę,	 że	Sulejman	zrobił	 to,	 co	 zrobił,	 bo	 sądził,	 że	 zostanie	wtedy	prawdziwym	Amerykaninem,	 jak
w	tych	grach	i	filmach.	Myślał:	będę	sławny.	Pokażą	mnie	w	telewizji.
Siedzieliśmy	przy	kawie	po	bośniacku	w	ich	domu	przy	przyjemnej	ulicy	w	ubogiej,	ale	nie	nędznej

dzielnicy.	Radik,	mąż	Ajki,	był	mniej	wyrozumiały	dla	Sulejmana.
–	Uważałem,	że	ten	chłopak	jest	po	prostu	głupi	–	wtrącił.	Podczas	walk	w	Srebrenicy	Radik	został

ranny	w	nogę,	która	wciąż	mocno	mu	dokuczała,	nie	mógł	więc	znaleźć	pracy	i	pozostawał	na	utrzymaniu
swojej	 żony,	 choć	wcale	mu	 się	 to	 nie	 podobało.	 –	Miał	 osiemnaście	 lat,	 ale	wydawał	 się	 opóźniony
w	 rozwoju.	Nie	 rozumiem,	 jak	można	 zrzucać	winę	 na	wojnę.	 Przeżyłem	Srebrenicę,	moi	 trzej	 bracia
zginęli,	ale	nie	chodzę	po	mieście	i	nie	strzelam	do	Amerykanów.	On	miał	coś	z	głową	i	oglądał	za	dużo
tutejszej	 telewizji:	 ciągle	 tylko	 strzelaniny	 i	 strzelaniny.	Myślę,	 że	 ta	 amerykańska	 obsesja	 na	 punkcie
broni	miała	duży	wpływ	na	to,	co	się	stało.
Czy	tylko	amerykańska	obsesja?	A	może	„strzelaniny”	w	czasie	wojny	również?
–	Pewnie	jedno	i	drugie	po	trochu	–	mruknął	Radik,	spoglądając	na	pustą	ulicę	zalaną	ostrym	blaskiem

słońca.	–	Ale	po	strzelaninie	powiedzieli:	„Ojciec	Sulejmana	walczył	dla	mudżahedinów,	a	on	zabił,	bo
prowadził	 dżihad”.	 Co	 za	 bzdura,	 cały	 ten	 „dżihad”,	 jak	 mogą	 twierdzić,	 że	 my	 mieliśmy	 z	 tym	 coś
wspólnego?
–	Początkowo	nie	mogliśmy	w	to	uwierzyć	–	mówiła	ciotka	Ajka	o	ich	reakcji,	kiedy	dowiedzieli	się

o	masakrze	w	centrum	handlowym.	–	Poprosiliśmy	o	nagrania	z	kamer	ochrony,	chcieliśmy	zobaczyć	jego
ubrania,	żeby	się	upewnić,	ale	nie	pokazali	nam	ich.	Potem	trzeba	było	znaleźć	kogoś,	kto	przechowa	jego
ciało	 i	 przewiezie	 je	 do	 Bośni.	 Żaden	 przedsiębiorca	 pogrzebowy	 nie	 chciał	 zabrać	 ciała	 z	 kostnicy.
W	końcu	udało	nam	się	zorganizować	wszystko	tak,	żeby	samolotem	przewieźć	trumnę	do	domu.	–	Oczy
kobiety	wypełniły	 się	 łzami.	–	Wiem,	 że	był	 zabójcą,	 ale	mimo	wszystko	brakuje	mi	go.	Wciąż	widzę
jego	oczy,	kiedy	był	jeszcze	małym	dzieckiem	w	Bośni.	Część	z	nas	nienawidzi	go	za	to,	co	zrobił	 tym
biednym	ludziom.	A	także	naszej	rodzinie	i	naszym	rodakom.
Pierwszy	 mąż	 Ajki,	 Nasir	 Omerović,	 po	 rozwodzie	 opuścił	 Salt	 Lake	 City	 i	 pojechał	 do	 pracy

w	 Teksasie.	 On	 również	 uciekł	 z	 Cerskiej	 z	 resztą	 rodziny,	 ale	 nie	 chciał	 rozmawiać	 o	 wojnie,
z	wyjątkiem	Srebrenicy.
–	Ja	też	przeszedłem	przez	to	piekło,	ale	nikogo	nie	skrzywdziłem.
Był	gotowy	rozmawiać	o	Sulejmanie	i	zgadzał	się	z	drugim	mężem	Ajki:
–	Moim	zdaniem	on	był	umysłowo	chory,	ciągle	sprawiał	kłopoty,	nie	zdawał	sobie	sprawy	z	tego,	co

robi.	Kiedyś	powbijał	w	śnieżkę	kawałki	szkła	i	rzucił	nią	w	mojego	syna,	w	głowę.	Wyobrażał	sobie
chyba,	że	może	być	jednym	z	tych	sławnych	amerykańskich	dzieciaków,	które	zabijają	mnóstwo	ludzi,	jak
w	tej	szkole	w	Colorado,	a	potem	trafiają	do	 telewizji.	Na	pewno	nie	myślał	o	 rodzinach	zabitych	ani
o	 Bośniakach,	 którzy	 mają	 dość	 zabijania	 i	 przyjechali	 tutaj,	 żeby	 zacząć	 od	 nowa	 i	 żyć	 w	 zgodzie
z	Amerykanami.
Po	przyjeździe	do	Salt	Lake	City	rodzina	Taloviciów	wynajmowała	mieszkanie	od	Musta	Redžovicia,

Albańczyka	z	Czarnogóry,	który	potem	przeniósł	się	na	Florydę.	Dobrze	pamiętał	Sulejmana.
–	Dziwny	dzieciak,	nikomu	nie	ufał,	zawsze	się	czegoś	bał,	zawsze	był	sam.	–	Redžović	pamiętał,	jak

pewnego	 dnia	 pracował	 na	 swojej	 działce.	 –	 Chłopak	 wyzwał	 mnie	 do	 walki,	 miał	 wtedy	 ledwie



dziewięć	lat	i	trzymał	nóż	w	ręce!	Zachowywał	się,	jakby	kogoś	bronił,	swoją	matkę	albo	kogoś	innego,
był	wystraszony,	ale	agresywny.	Nie	rozumiał,	że	jestem	właścicielem	ich	mieszkania,	nie	wiedział,	co	to
znaczy.	Nie	 jestem	psychiatrą,	 ale	byłem	pewien,	 że	potrzebuje	pomocy.	Szkoda,	 że	nie	miałem	wtedy
dość	wiedzy,	żeby	powiedzieć	o	tym	jego	rodzicom.	Ale	wszyscy	jesteśmy	mądrzy	po	szkodzie,	prawda?
Skąd	mogę	wiedzieć,	 czy	 to	była	wina	wojny,	 czy	 czegoś	 innego?	Nigdy	 się	 tego	nie	dowiemy.	Mimo
wszystko	trochę	mi	go	szkoda,	ale	gdyby	wszyscy,	którzy	przeżyli	wojnę,	zachowywali	się	w	ten	sposób,
do	czego	by	nas	to	doprowadziło?
Odnalazłem	 też	 pewną	 osobę,	 która	 znała	 Talovicia	 od	 zupełnie	 innej	 strony.	Monika	 –	 nie	 chciała

ujawniać	 swojego	 nazwiska	 –	 była	 bośniacką	 uchodźczynią	mieszkającą	w	Amarillo	w	 stanie	Teksas.
Pracowała	w	 restauracji	 Burger	King	w	 czasie,	 gdy	 Sulejman	 Talović	 nazywał	 ją	 swoją	 dziewczyną.
Nigdy	 się	 nie	 spotkali,	 ale	 Talović	 został	 Monice	 „przedstawiony”	 telefonicznie	 przez	 jednego
z	 krewnych.	 Przez	 ponad	 dwa	 tygodnie	 bezpośrednio	 przed	 masakrą	 w	 centrum	 handlowym	 Talović
dzwonił	do	siedemnastoletniej	Moniki	 i	 rozmawiał	z	nią	godzinami.	Zamierzali	 się	pobrać,	choć	nigdy
się	nie	widzieli.	W	czasie,	który	poświęcał	na	rozmowy,	Talović	mógłby	dojechać	do	Teksasu,	wydaje
się	jednak,	że	bał	się	spotkać	dziewczynę,	której	wyznał	miłość,	tak	samo	jak	bał	się	samego	życia.
Monika	była	oszczędna	w	słowach;	rozmawiała	ze	mną	przez	telefon	tylko	dlatego,	że	poręczył	za	mnie

Joe	Bauman,	któremu	ufała.	Ukryta	gdzieś	w	okolicach	Lubbock	w	Teksasie,	opowiadała,	że	Talović	–
jak	sam	jej	mówił	–	miał	„jednego	lub	dwoje	przyjaciół”,	których	poznał	w	meczecie.	Sprawiał	wrażenie
„szczęśliwego	faceta”,	który	„nigdy	nie	mówił	o	broni”.
–	Opowiadał,	że	widział	straszne	rzeczy	na	wojnie,	ciała	 leżące	wokół	dołów	w	ziemi,	widział,	 jak

żołnierz	zastrzelił	kobietę	i	jej	dziecko,	strzelił	jej	w	głowę,	a	potem	do	dziecka,	kiedy	szli	przez	las.	–
Stało	 się	 to	 zapewne	 podczas	 podróży	 z	 Cerskiej	 do	 Srebrenicy	 albo	 ze	 Srebrenicy	 do	 Tuzli.	 –
Opowiadał,	 jak	 szli	 przez	 las	 i	 nie	 mieli	 niczego	 do	 jedzenia,	 szukali	 grzybów.	 –	 Powiedział	 jej,	 że
stracił	 na	 wojnie	 brata	 (co	 było	 nieprawdą)	 i	 małą	 siostrzyczkę	 (co	 było	 prawdą).	 Monika	 dodaje
jednak:	–	Mówił,	że	właśnie	dlatego	cieszy	się,	że	jest	w	Ameryce,	bo	tutaj	jest	inaczej.
Monika	wyznała	mi,	że	sama	straciła	w	wojnie	czterech	wujów.
Wieczorem	11	lutego	Talović	powiedział	jej:
–	 „Jutro	 będzie	 szczęśliwy	 dzień”.	 Martwiłam	 się	 trochę,	 że	 może	 będzie	 miał	 dziecko	 z	 inną

dziewczyną.	Tak	sobie	pomyślałam.
Kiedy	spytała	go,	co	się	stanie,	odpowiedział:	„To	będzie	dotyczyło	wszystkich	prócz	ciebie”.	I	dodał:

„Ty	 też	 powinnaś	 być	 jutro	 zadowolona”.	 13	 lutego,	 gdy	 jej	 narzeczony	 nie	 odzywał	 się	 drugi	 dzień
z	rzędu,	zadzwoniła	na	jego	komórkę.	Odebrał	agent	FBI .

Jak	zauważył	pan	Begović	podczas	koncertu	Merlina,	w	Salt	Lake	City	alkohol	można	legalnie	kupować
i	sprzedawać	jedynie	w	prywatnych	klubach	–	co	z	pewnością	nie	budzi	entuzjazmu	wśród	zdecydowanej
większości	 Bośniaków,	 nie	 licząc	może	 tych	 najpobożniejszych.	Dlatego	 też	 przy	 State	 Street	 otwarto
wkrótce	Cafe	Boss	–	tylko	dla	członków	–	gdzie,	jak	to	często	bywa	w	Ameryce,	po	przekroczeniu	progu
gość	przenosi	się	w	jakiś	odległy	od	Stanów	Zjednoczonych	zakątek	świata.	Za	drzwiami	tego	przybytku
rozbrzmiewała	bośniacka	muzyka	i	bośniacki	język.	Przy	barze	siedział	mężczyzna	o	imieniu	Sefer,	były
więzień	 obozu	 koncentracyjnego	w	Keratermie.	Ojciec	 innego	 klienta	 przeżył	Omarską,	 a	matka	 znała
Milana	 Kovačevicia,	 zarządcę	 obozu.	 Za	 barem	 stał	 kierownik	 lokalu,	 Dženan	 Kasumović
z	miejscowości	Prozor	w	centralnej	Bośni,	pierwszego	miasta,	które	zostało	oczyszczone	z	Boszniaków	–



dokonali	tego	w	ciągu	jednej	nocy	bośniaccy	Chorwaci.
Dženan	 oraz	 organizator	 imprez	 towarzyskich	 dla	 Bośniaków	 w	 Salt	 Lake	 City,	 Janet	 Komić,

rozmyślali	głośno	przy	zeljanicy	(cieście	ze	szpinakiem)	o	następstwach	masakry	w	Trolley	Square.
–	 Potem	 musieliśmy	 ukrywać,	 że	 jesteśmy	 Bośniakami	 –	 mówił	 Janet.	 –	 Udawaliśmy,	 że	 jesteśmy

z	 Chorwacji	 albo	 z	 Niemiec.	 Trochę	 ze	 wstydu,	 a	 trochę	 z	 obawy	 przed	 reakcją.	 Jestem	 tutaj	 od
dziesięciu	lat,	ale	gdy	ktoś	mnie	pyta,	skąd	pochodzę,	nie	mogę	już	odpowiedzieć,	że	z	Bośni.	Nie	mówię
tu	o	wszystkich	–	niektórzy	Amerykanie,	normalni	ludzie,	byli	bardzo	wyrozumiali.	Ale	inni,	w	internecie,
w	miejscowej	telewizji…	To	było	straszne.
–	Przygotowaliśmy	specjalne	ulotki	–	dodał	Dženan.	–	Pisaliśmy	w	nich,	że	nie	mamy	nic	wspólnego

z	 islamskim	 fundamentalizmem.	 Próbowaliśmy	 wyjaśnić,	 że	 bośniacka	 armia	 nie	 miała	 związku
z	islamem,	że	broniła	 tylko	naszych	miast	 i	wsi.	Niewielu	przyjmowało	to	 tłumaczenie,	uważali,	że	 ten
szalony	Talović	był	dowodem	na	to,	że	było	inaczej.
Tragedia	 dotknęła	 szczególnie	 boleśnie	 tych	 członków	 bośniackiej	 społeczności,	 którzy	 kochali

Amerykę.	Mirsad	Sabić	umówił	się	ze	mną	w	pobliżu	domu,	który	remontował.	Wciąż	się	spieszył,	bo
„czas	 to	 pieniądz,	 kolego”.	 Nosił	 ogrodniczki	 i	 jeździł	 pick-upem.	 Spotkaliśmy	 się	 przy	 parkingu	 na
przedmieściach	 przy	 autostradzie	 międzystanowej	 numer	 15,	 a	 Mirsad	 podczas	 rozmowy	 pochłonął
zestaw	siódmy	w	restauracji	sieci	Arby’s:	burgera,	frytki	i	napój.
–	Ameryka	 to	wspaniały	 kraj,	 kolego,	 uwielbiam	 ją	 –	mówił.	 –	Wiele	 bym	dał,	 żeby	historia	 z	 tym

dzieciakiem	nigdy	się	nie	wydarzyła.
W	logo	jego	firmy	malarskiej	i	remontowej	znajduje	się	bośniacka	lilia,	a	nasza	rozmowa	zaczęła	się

od	 wspomnień	 z	 jednego	 z	 najbardziej	 przerażających	 miejsc,	 jakie	 odwiedziłem	 w	 czasie	 wojny,
rodzinnej	miejscowości	Mirsada,	Bosanskiej	Krupy	w	pobliżu	Prijedoru.
–	 Staram	 się	 zapomnieć	 o	 tamtych	 dniach	 –	 powiedział	Mirsad	 –	 ale	 ciągle	mam	 to	 poczucie…	 –

W	 tym	momencie	 zmienił	 temat,	 wracając	 do	 teraźniejszości	 i	 wgryzając	 się	 w	 burgera.	 –	 Po	 prostu
pracuję	 –	 wyjaśnił	 krótko	 –	 dla	 siebie,	 dla	 żony	 i	 dzieci.	 Świetnie	 radzą	 sobie	 w	 szkole,	 lepiej	 niż
Amerykanie,	 a	 interesy	 idą	 dobrze.	Do	 końca	 życia	 będę	malarzem,	mój	 syn	 zaś	 zostanie	 prawnikiem.
Miałem	w	Bośni	piękne	życie,	ale	zostało	zniszczone,	teraz	boję	się	o	nim	myśleć,	więc	nie	myślę.	Tu	też
dobrze	mi	 się	 żyje.	 Nie	mam	 nic	 wspólnego	 z	 tym	 dzieciakiem,	 Taloviciem.	 Nigdy	 go	 nie	 spotkałem
i	cieszę	się	z	tego.	Ameryka	mnie	przygarnęła,	a	jeśli	wchodzisz	do	czyjegoś	domu,	musisz	przestrzegać
jego	zasad,	a	nie	strzelać	do	ludzi.
–	Oto,	co	nas	spotkało	–	podsumowała	ciotka	Talovicia,	Ajka.	–	Najpierw	przeszliśmy	przez	piekło

w	Bośni	i	przyjechaliśmy	tutaj	jako	uchodźcy.	Ale	przechodziliśmy	przez	ten	koszmar	z	dumą.	Teraz,	po
Sulejmanie,	 znów	 przechodzimy	 przez	 piekło,	 ale	 tym	 razem	 robimy	 to	 ze	wstydem,	 jako	 społeczność
i	 jako	 jego	 rodzina.	 To	wstyd,	 tak	 samo	 jak	 utrata	 syna,	 zniszczył	 rodziców	 Sulejmana,	 jego	 rodzinę,
reputację	tutejszych	Bośniaków.	–	Westchnęła	głęboko,	przygotowując	się	do	wyjścia	do	pracy.	–	Wydaje
się,	że	minęło	tyle	czasu,	odkąd	mieszkaliśmy	w	Taloviciach.	To	było	tak	dawno	i	tak	daleko…

Trudno	 dostrzec	 drogowskaz	 do	 wsi	 Talovići	 przy	 głównej	 drodze,	 która	 niczym	 kręgosłup	 przecina
Republikę	Serbską,	biegnąc	w	stronę	miejscowości	Han	Pijesak,	gdzie	generał	Mladić	umieścił	 swoją
kwaterę	 główną.	W	 1992	 roku	 Serbowie	 planowali	 oczyścić	 ten	 region	 z	Muzułmanów	 stanowiących
większość	 tutejszej	 ludności,	 jednak	 wielu	 z	 wypędzonych	 powróciło,	 by	 odbudować	 swoje	 domy	 –
niektórzy	 robią	 to	 tylko	dlatego,	 że	nie	mają	 się	gdzie	podziać.	Podobnie	 jak	w	przypadku	nieodległej



Srebrenicy	 powrót	 tu	 jest	 ryzykowny,	 towarzyszy	 mu	 większa	 niepewność	 niż	 w	 Kozaracu,	 a	 obok
niepewności	również	głęboka	uraza.
Drogowskaz	do	wioski	Talovići	pojawia	się	przy	bocznej	drodze	prowadzącej	do	miasteczka	Cerska,

wskazuje	 na	 wąską,	 wysypaną	 żwirem	 szosę,	 która	 jakieś	 trzy	 kilometry	 dalej	 dociera	 do	 rodzinnej
wioski	 Sulejmana	 Talovicia.	 Większość	 budynków	 to	 teraz	 tylko	 zgliszcza,	 na	 których	 wyrosły	 gęste
krzaki,	 nawet	drzewa.	 Jednak	 sześć	domów	zostało	odbudowanych,	 a	gdy	w	wiosce	pojawia	 się	obcy
samochód,	 wychodzą	 z	 nich	 ludzie.	 Jako	 pierwsi	 przy	 drodze	 pojawiają	 się	 Enes	 Talović,	 kuzyn
Sulejmana,	oraz	jego	żona	Admira,	matka	Sehrija	i	ciotka	Zemina	Talović.	Witają	nas	zdumieni,	a	potem
zapraszają	na	kawę.
Dwudziestosześcioletni	 Enes,	 energiczny	 mężczyzna	 o	 bystrych	 niebieskich	 oczach,	 opowiedział

o	początkach	wojny:
–	W	wiosce	mieszkało	szesnaście	rodzin,	około	stu	dwudziestu	osób.	–	Pamiętał,	że	przez	część	roku

mężczyźni	pracowali	na	budowach	poza	wioską,	 jak	ojciec	Sulejmana,	Suljo,	by	zdobyć	pieniądze	dla
społeczności,	która	poza	tym	żyła	z	rolnictwa	albo	pracowała	w	pobliskim	miasteczku	Cerska.
–	Ja	miałem	wtedy	jedenaście	lat,	Sulejman	tylko	cztery,	był	jeszcze	małym	dzieckiem.	Oczywiście,	że

go	pamiętam,	jak	każdego	innego	dzieciaka	z	naszej	wioski.
–	Byliśmy	biedni,	ale	nie	nieszczęśliwi	–	powiedziała	jego	matka,	Sehrija.	–	Życie	było	proste,	ale	na

swój	sposób	doskonałe.	Mieliśmy	swoje	owce	i	krowy,	sprzedawaliśmy	plony,	a	mężczyźni	przywozili
pieniądze	z	zagranicy.	Przez	wiele	pokoleń	to	się	nie	zmieniało	i	nie	sądziliśmy,	że	kiedyś	się	zmieni.
W	kwietniu	1992	roku	rozpoczął	się	serbski	ostrzał.	Trwał	prawie	przez	rok.
–	Mówią,	 że	 codziennie	 na	 naszą	 wieś	 i	 na	 Cerską	 spadało	 około	 tysiąca	 pocisków	 –	 opowiadał

Enes.	–	Noc	stała	się	dniem,	a	dzień	nocą.	Całymi	dniami	siedzieliśmy	w	schronach,	nocą	zbieraliśmy
owoce	 z	 drzew,	 zanosiliśmy	 rannych	 do	Cerskiej	 i	 grzebaliśmy	 zmarłych.	Nigdzie	w	 okolicy	 nie	 było
szpitala	 –	 kontynuował.	 –	W	Cerskiej	 pracował	 tylko	 ratownik	medyczny,	 teraz	 jest	w	Ameryce.	 Jeśli
ktoś	 został	 ranny,	miał	małe	 szanse	 na	 przeżycie,	 ale	 niektórzy	 trafiali	 do	 niego,	 a	 on	 robił,	 co	mógł.
Zamiast	bandaży	używał	kawałków	prześcieradeł,	a	amputacje	robił	piłą,	bez	znieczulenia.	Nie	mogliśmy
grzebać	zmarłych	za	dnia,	bo	wtedy	do	nas	strzelali.	Więc	chowaliśmy	ich	nocą,	zwykle	pod	drzewami,
dlatego	kiedy	wróciliśmy	tutaj	w	2001	roku,	wiedzieliśmy,	gdzie	kto	leży,	i	przenieśliśmy	wszystkich	na
cmentarz.
–	Pamiętam	okropny	wypadek	w	 tamtym	domu;	Mina	Sakić	siedziała	przed	wejściem	–	wspominała

ciotka	Zemina	Talović.	–	W	środku	było	pełno	ludzi,	kiedy	w	budynek	uderzył	pocisk.	Wszyscy	zostali
ranni,	nawet	malutkie	dziecko	Miny,	Admir,	a	Mina	zginęła,	urwało	jej	ramię.	Pochowaliśmy	ją	w	lesie,
a	dopiero	potem	znaleźliśmy	jej	rękę.
Resztki	 ścian	 zniszczonego	 domu	 poznaczone	 były	 dziurami	 po	 pociskach	 artyleryjskich

i	karabinowych.
W	innym	odbudowanym	domu,	należącym	do	Sevka	Talovicia,	gospodarz	i	jego	żona	poczęstowali	nas

dżemem	i	jogurtem.	Oboje	dobrze	wspominali	Sulejmana	i	jego	rodziców.
–	Suljo	 ciężko	pracował,	 a	Sulejman	był	 jak	 laleczka	 –	mówiła	Mina.	 Ich	 synowie,	 trzydziestoletni

Mujo	i	dwudziestopięcioletni	Vahidin,	wspominali	wydarzenia	rok	przed	upadkiem	Cerskiej.
–	Pierwszą	ofiarą	był	mój	wujek	–	opowiadał	Mujo.	–	Był	prawdziwym	wojownikiem,	przedstawiono

go	 do	 odznaczenia	 Złotą	 Lilią,	 najwyższym	 orderem	 wojskowym.	 Drugą	 ofiarą	 był	 mój	 koń,	 Vranac,



zabity	 pociskiem	 artyleryjskim.	 –	 Mujo	 był	 uprzejmy	 i	 łagodny,	 wspominając,	 patrzył	 w	 zamyśleniu
w	 dal.	 –	 Pamiętam	 te	 amputacje	 piłą,	 jako	 znieczulenie	 podawano	 łyk	 rakii,	 kobietom,	 dzieciom,
wszystkim.
–	Tak	 –	 potwierdził	 Ibrahim	Talović,	 inny	 kuzyn,	 który	 dołączył	 do	 nas	 później.	 –	Nieśliśmy	drogą

rannych	na	deskach	albo	drabinach,	nocą,	oczywiście.
–	Nie	mieliśmy	 żadnych	 lekarstw	 –	 dodał	Mujo	 –	 a	malutka	 siostra	 Sulejmana	Talovicia	 umarła.	 –

Nagle	przypomniał	sobie	o	Salt	Lake	City.	–	Nie	dlatego,	że	została	ranna;	po	prostu	zachorowała,	a	nie
było	lekarstw.
–	Kiedy	czetnicy	weszli	na	górę	–	mówił	Sevko	–	wiedzieliśmy,	że	jeśli	zejdą	tutaj,	będzie	masakra,

jak	dwa	lata	później	w	Srebrenicy.	Mieli	nas	jak	na	talerzu.
–	 Pojawili	 się	 na	 tym	 grzbiecie	 –	 opowiadała	 Sehrija,	 matka	 Enesa	 –	 i	 krzyczeli	 przez	megafony:

„Bal i j e!	Idziemy	zabić	waszych	mężczyzn	i	zgwałcić	wasze	kobiety!”.	Krzyczeli	i	palili	sukienki,	które
zabrali	z	poprzedniej	wioski.
Spoglądam	na	górski	grzbiet,	okryty	teraz	łagodnym	blaskiem	słońca	i	cieniami	pierzastych	chmur.
–	Kiedy	ich	zobaczyliśmy,	sołtys	naszej	wioski,	Osman	Talović,	powiedział,	że	musimy	pożegnać	się

z	domami	 i	próbować	przedostać	się	do	Srebrenicy.	Z	wioski	wyszło	 trzysta	osób,	dwieście	nigdy	nie
dotarło	na	miejsce.
Enes,	 wówczas	 jedenastoletni,	 przyłączył	 się	 do	 tej	 przerażającej	 przeprawy	 (brał	 w	 niej	 udział

również	Sulejman	Talović).
–	Szliśmy	z	naszymi	 zwierzętami	przez	Konjević	Polje,	 gdzie	 zaatakowali	 nas	 czetnicy,	wielu	 z	 nas

zginęło	 –	 wspominał.	 –	 Zostaliśmy	 tam	 piętnaście	 dni,	 potem	 znów	 ruszyliśmy	 przez	 lasy.	 Byłem	 tak
zmęczony,	że	trzymałem	się	krowiego	ogona,	żeby	nie	upaść.	–	Sulejman	i	 jego	matka	także	byli	w	tym
konwoju:	 –	 Ale	 nie	 pamiętam,	 żebym	 ich	 widział.	 Byłem	 zbyt	 przejęty	 śmiercią	 swojego	 ojca,	 który
zginął	w	lesie.	Wielu	innych	wpadło	w	ręce	Serbów	i	nigdy	nie	dotarło	do	Srebrenicy.
W	2001	roku	niektórzy	członkowie	rodziny	Taloviciów	zaczęli	wracać	do	wioski,	podczas	gdy	rodzice

Sulejmana	urządzali	się	w	Utah.
–	Droga	zarosła	–	wspominał	Enes.	–	Wszystkie	domy	były	spalone.	Wśród	gruzów	rosły	drzewa,	jak

tu	na	wzgórzu,	gdzie	nikt	nie	wróci,	bo	wszyscy	zginęli.	To	dziwne,	w	ogóle	nie	śpiewały	tu	ptaki,	jakby
wiedziały,	że	nie	powinny	się	zbliżać	do	tego	miejsca.	Spaliśmy	na	zewnątrz	i	odbudowywaliśmy	nasze
domy,	kamień	po	kamieniu.	–	Dwuletni	synek	Enesa,	Ernes,	wspiął	się	na	kolana	ojca.	–	Nie	wiem,	czy
on	tu	zostanie.	Trudno	powiedzieć,	po	co	miałby	zostać.
A	co	z	pytaniem,	które	wciąż	pozostawało	bez	odpowiedzi?	Co	z	kuzynem	Sulejmanem	i	Utah?
–	 Nie	 wierzyliśmy	 w	 to,	 dopóki	 nie	 przywieźli	 trumny	 –	 powiedział	 Mujo	 Talović.	 –	 Kiedy

dowiedzieliśmy	 się	 z	 wiadomości,	 że	 to	 Bośniak,	 było	 nam	 okropnie	 wstyd.	 Ale	 źle	 zapisali	 jego
nazwisko,	więc	nie	przypuszczaliśmy,	że	chodziło	o	Sulejmana.	Nawet	gdy	powiedzieli	nam	już,	skąd	go
przywiozą,	wydawało	nam	się,	że	to	nie	może	być	prawda,	dopóki	nie	zobaczyliśmy	trumny.
Czy	 to	 możliwe,	 że	 winna	 była	 temu	 wojna?	 Odpowiedź	 brzmiała	 tak	 samo,	 jak	 dziesięć	 tysięcy

kilometrów	stąd.
–	Skąd	mogę	wiedzieć?	Pomyśl	tylko,	co	nas	wszystkich	spotkało,	i	zobacz,	kim	jesteśmy:	nikogo	nie

zabijamy.	Sulejman	powinien	być	tutaj,	powinien	grać	z	nami	w	piłkę.
Latem	 w	 wolne	 wieczory	 kuzyni	 Talović	 chodzili	 do	 Cerskiej	 grać	 w	 piłkę	 na	 asfaltowym	 boisku



w	cieniu	spalonej	szkolnej	sali	gimnastycznej.
–	Nazywamy	je	Highbury,	a	teraz,	gdy	wyburzyli	to	w	Londynie,	to	jedyne	takie	boisko	na	świecie	–

żartował	Enes.	Na	piłkę	przychodzili	 też	 inni	chłopcy	 i	młodzi	mężczyźni	z	miasteczka,	między	 innymi
przystojny	młodzieniec	w	koszulce	klubu	FK 	Sarajewo.	Okazało	się,	że	to	miejscowy	imam,	Ismar	Ibrić,
jeden	z	 trzech	duchownych,	którzy	grzebali	Sulejmana	Talovicia,	 gdy	przywieziono	 tu	 jego	ciało.	Grał
dobrze,	a	potem	zgodził	się	ze	mną	porozmawiać.
–	Moja	 posługa	 –	mówił	 –	 obejmuje	 grzebanie	 chorych	 i	 starych.	Ale	 nigdy	 nie	 sądziłem,	 że	 będę

odprawiał	pogrzeb	i	modlił	się	o	wybaczenie	dla	chłopca	w	tym	wieku,	który	zrobi	coś	podobnego	tak
daleko	stąd.	Nikt	nie	mógł	w	to	uwierzyć.	Że	to	Bośniak,	w	dodatku	chłopiec	stąd,	którego	znaliśmy	jako
dziecko,	syn	tak	dobrze	nam	znanych	rodziców.
Potem	Ismar	wrócił	do	gry.
Kiedy	 krewni	 z	 rodziny	 Taloviciów	 mówili,	 że	 teraz	 w	 rodzinnej	 wsi	 „nic”	 dla	 nich	 nie	 ma,	 to

oznaczało	 to	 dosłownie	 nic.	 W	 tętniącym	 życiem	 serbskim	 mieście	 Milići,	 położonym	 przy	 głównej
drodze,	otwarto	kopalnię	boksytu.
–	Ale	nie	chcą	zatrudniać	tam	Muzułmanów	–	mówił	Enes.
–	Trzymamy	się	jakoś	tutaj	–	dorzucił	Mujo.	–	Ale	to	nie	jest	prawdziwe	życie.
Opowiedział,	 jak	 kuzyni	 znaleźli	 niedawno	 stary	 traktor,	 rozebrali	 go	 na	 części	 i	 zawieźli	 do	 skupu

złomu	w	Sarajewie.	Sevko	zbierał	w	 lesie	grzyby	na	sprzedaż.	Mieli	kilka	owiec	 i	krów,	sprzedawali
mleko	i	ser,	jeśli	tylko	znaleźli	kupców	–	i	na	tym	koniec.
–	To	wstyd	–	stwierdził	Mujo.	Żyją	tu	zdrowi	dwudziestokilkuletni	mężczyźni	o	silnych	ciałach.	–	Ale

oczywiście	 nie	 ma	 tu	 żadnych	 dziewczyn.	 A	 jeśli	 jakieś	 przychodzą,	 to	 należą	 do	 rodziny,	 więc	 co
możemy	zrobić?
Podobnie	jak	wielu	ich	rodaków,	tutejsi	gospodarze	nie	chcą	przyjąć	pieniędzy	za	jedzenie	i	gościnę.

Jednak	w	ciągu	ostatnich	kilku	dni	rozmawialiśmy	sporo	o	piłce	nożnej,	spytałem	więc	mimochodem,	czy
ktoś	nie	wybiera	się	w	przyszły	weekend	na	mecz	kwalifikacyjny	do	Euro	2008	między	Bośnią	a	Turcją.
Głupie	pytanie	–	żadnego	z	nich	nie	stać	przecież	na	bilet.	Pojawiła	się	więc	szansa,	by	odwdzięczyć	się
swoim	 gospodarzom	 w	 inny	 sposób.	 Tak	 oto	 w	 sobotę	 wieczorem	 czterej	 kuzyni	 zabójcy	 z	 Trolley
Square,	Nerma	 Jelačić	 i	 ja	wybraliśmy	 się	 razem	na	mecz.	 Popijaliśmy	 kawę	w	 zabytkowym	 centrum
Sarajewa,	gdy	miasto	przygotowywało	się	do	wieczornego	święta.	Dokoła	przechadzały	się	dziewczyny
w	butach	na	wysokich	obcasach,	a	chłopcy	z	wioski	Talovići	wpatrywali	się	w	nie	szeroko	otwartymi
oczami.
–	W	Sarajewie	mają	karnawał	każdego	dnia	–	powiedział	Mujo.	–	W	Cerskiej	mamy	jeden	taki	dzień

w	roku.	I	u	nas	nie	ma	dziewczyn.
Mijając	dziewczęta	w	sukienkach	bez	pleców	i	wojenne	cmentarze,	przeszliśmy	na	stadion.	Chłopcy

rozwinęli	 transparent	 z	 napisem	 „Cerska”	 i	 przymocowali	 go	 do	 balustrady,	 obok	 innych	 flag	 z	 całej
Bośni,	z	miejsc	o	podobnej	historii.	Wynik	otworzyli	Turcy,	ale	Bośnia	wyrównała.	Potem	Turcja	znów
wyszła	na	prowadzenie,	jednak	tuż	przed	końcem	pierwszej	połowy	debiutant	w	drużynie	Bośni,	niejaki
Edin	Džeko,	strzelił	pięknego	gola	na	wyrównanie,	przyjmując	najpierw	długie	dośrodkowanie,	a	potem
pakując	 piłkę	 prawą	nogą	 tuż	 pod	poprzeczkę	 tureckiej	 bramki.	Gdy	 zdyscyplinowana	drużyna	 turecka
myślała	 już	 o	 końcu	meczu,	 Bośniacy	 zamienili	 rzut	 rożny	w	 zwycięskiego,	 trzeciego	 gola.	 Zapłonęły
race,	 tłum	eksplodował	 radością,	kuzyni	Talović,	 rozebrani	do	pasa,	 ściskali	 się	 i	 tańczyli	w	 tej	oazie



radości	–	nim	na	powrót	zniknęli	wśród	wzgórz.
W	Taloviciach	wspięliśmy	się	po	stromej	ścieżce	na	cmentarz	nad	wioską,	otoczony	nowym	zielonym

płotem	ze	zdobieniami	w	kształcie	 srebrnych	 lilii.	Enes	zerwał	z	drzewa	garść	czereśni	 i	poczęstował
nimi	wszystkich.
–	Widzisz,	jak	jadamy?	–	spytał	półżartem.
Stanęliśmy	przy	długim	grobie	człowieka,	który	na	początku	dziewiętnastego	wieku	założył	wioskę.
–	To	musiał	być	wysoki,	potężny	mężczyzna	–	powiedział	Mujo.
W	 rogu	 cmentarza	 leżał	 kopczyk	 świeżo	 usypanej	 ziemi	 i	 nagrobek	 z	 pomalowanego	 na	 zielono

drewna,	zwieńczony	gwiazdą	i	półksiężycem.	Poniżej	widniał	napis:	„Talović	Sulejman,	1988–2007”.
Jakaś	 kobieta	 zbierała	 ziemniaki	 na	 polu	 obok	 cmentarza.	 Nieco	 dalej,	 w	 zarośniętym	 ogrodzie

kolejnego	spalonego	domu,	pyszniły	się	stokrotki.	Między	nagrobkami	rosły	poziomki,	były	smaczne.	Stąd
do	 Salt	 Lake	 City	 i	 z	 powrotem,	 w	 trumnie	 –	 tak	 wyglądała	 podróż	 Sulejmana	 Talovicia.	 W	 innym
świecie	zgasło	kolejne	życie,	a	wraz	z	nim	życie	pięciorga	Amerykanów,	którzy	znaleźli	się	tamtego	dnia
w	centrum	handlowym,	dziesięć	tysięcy	kilometrów	stąd.



15

Ludobójstwo:	Kadra	kierownicza	najwyższego	szczebla
Haga	2002

Slobodan	 Milošević	 nie	 przywykł,	 by	 ktoś	 stawiał	 ograniczenia	 czasowe	 jego	 wywodom	 i	 tyradom.
Ogłosił	 z	 ławy	 oskarżonych	 w	 Hadze,	 że	 będzie	 potrzebował	 dziesięciu	 dni,	 by	 opisać	 wszystkie
zbrodnie	Zachodu	wobec	narodu	serbskiego.	Jednak	po	dwóch	dniach	jednostajnego	monologu	człowiek
oskarżony	o	to,	że	stał	za	masowymi	zabójstwami	w	Chorwacji	w	1991	roku,	w	Bośni	w	latach	od	1992
do	 1995	 i	w	Kosowie	w	 1998	 i	 1999	 roku,	 został	 poinformowany,	 że	musi	 podsumować	 i	 zakończyć
swoje	wystąpienie	do	lunchu	następnego	dnia.
Po	 kilkunastu	 latach	 na	 stanowisku	 prezydenta	 Serbii,	 a	 potem	 Jugosławii,	 w	 2000	 roku	Milošević

został	 obalony	 w	 wyniku	 nieprzekonującego	 pastiszu	 rewolucji,	 które	 wstrząsnęły	 Europą	Wschodnią
w	1989	roku	–	spóźnionej	„belgradzkiej	wiosny”.	Milošević	musiał	ustąpić	nie	z	powodu	tego,	co	robił
w	Chorwacji,	Bośni	i	Kosowie,	lecz	ze	względu	na	fatalny	stan	serbskiej	gospodarki.	Został	aresztowany
przez	nowych	reformatorów	i	w	styczniu	2001	roku	przekazany	do	Hagi.
Milošević	spędził	w	swoim	luksusowym	więzieniu	kilka	miesięcy,	grając	w	gry	planszowe,	słuchając

Franka	 Sinatry	 i	 czytając	Hemingwaya,	 był	więc	 spragniony	 publiczności.	W	 swoim	wystąpieniu	 były
prezydent	wykorzystał	wszystkie	chwyty	z	bogatego	 repertuaru.	Pławił	 się	w	rzekomym	męczeństwie	–
„ukrzyżowany”,	jak	twierdził,	przez	prokuratorów.	Pozwalał	sobie	na	przebłyski	humoru	i	na	gwałtowne
wybuchy	gniewu,	ściągał	twarz	w	gadzim	grymasie,	wygłaszając	oskarżenia,	wymachiwał	groźnie	palcem
albo	okularami,	podkreślając	wagę	swych	słów.
Teraz	była	to	już	sprawa	osobista:	mroczne	spojrzenie	Miloševicia	nie	odrywało	się	ani	na	chwilę	od

jego	nemezis,	 prokurator	Carli	Del	Ponte,	w	której	 znalazł	godnego	 siebie	przeciwnika	 (i	 vice	versa).
O	ile	poprzednie	przemówienia	Miloševicia	były	długimi,	dręczącymi	symfoniami,	tym	razem	zaczęło	się
od	 moderato,	 od	 stwierdzenia,	 że	 sąd	 „oskarżył	 Serbię	 […],	 ludzi,	 naród”,	 a	 nie	 tylko	 jego	 –	 co
oznaczało,	 że	Milošević	 i	 naród	 to	 jedno.	 Potem	 nastąpiło	 largo,	 długie	 i	 drastyczne,	 które	 poniosło
mówcę,	 uwiodło	 go	 coraz	 krwawszymi	 opisami	 zmasakrowanych	 zwłok	 –	 ofiar,	 jak	 twierdził,
bombardowań	NATO 	w	Kosowie.	Krótkie	 scherzo	miało	 postać	 sardonicznego	 żartu:	 „Pani	 prokurator
jest	 chyba	 znudzona.	 Widzę,	 jak	 ziewa”.	 I	 wreszcie	 druzgocące,	 zjadliwe	 finale:	 paranoiczna,	 dzika,
niewiarygodna	 wizja	 Serbów	 jako	 ofiar	 nowego	Ostplan	 wskrzeszonego	 przez	 Niemcy,	 „które	 muszą
zawładnąć	Serbią,	by	spełnić	swe	ambicje	i	sięgnąć	dalej	na	wschód”,	i	wspieranego	przez	amerykański
głód	 światowej	 dominacji.	 Krótko	 mówiąc,	 powstał	 międzynarodowy	 spisek,	 który	 „wymagał
ludobójstwa	na	Serbach”.
Milošević	miał	 pod	 ręką	 plik	 notatek,	 ale	 rzadko	 do	 nich	 sięgał,	 doprawiając	 kolejne	 dramatyczne

opisy	 szczyptą	 melodramatycznych	 komentarzy.	 Wyraz	 jego	 twarzy	 zmieniał	 się	 od	 urażonej
niewinności	–	Kto,	ja?	–	do	gniewnej	agresji,	która	zaciskała	mu	usta	i	zwężała	nieprzeniknione	oczy.
Gdzieś	w	 tych	pokrętnych	wywodach	krył	 się	zarys	 jego	 linii	obrony.	Stanowczo	zaprzeczył,	 jakoby

kiedykolwiek	 istniał	 „plan	 stworzenia	 tak	 zwanej	 Wielkiej	 Serbii”.	 Jednoznacznie	 oddzielił	 „armię



i	policję	jugosłowiańską”,	które	„broniły	swojego	kraju	w	rycerski	i	honorowy	sposób”,	od	nikczemnych
„oddziałów	 paramilitarnych”	 niepodlegających	 jego	 dowództwu,	 które	 „paliły,	 rabowały	 i	 zabijały”	 –
z	czego	wynikało,	że	te	ostatnie	przeznaczył	na	kozły	ofiarne,	winne,	jak	to	nazywał,	„tragedii”.
Milošević	 skupił	 się	 na	 dwóch	 centralnych	 punktach	 oskarżenia,	 twierdząc,	 że	 oba	 są	mistyfikacją.

Pierwszym	z	 nich,	 jak	można	 było	 przewidzieć,	 była	 nasza	 „sfabrykowana”	wizyta	w	obozach,	 a	 były
prezydent	powtórzył	wszystkie	oklepane	argumenty	–	Deichmann,	Living	Marxism	i	tak	dalej	–	choć	tym
razem	korzystał	ze	wsparcia	ze	strony	sławnego	dramatopisarza	Harolda	Pintera,	który	powołał	nawet	do
życia	 Międzynarodowy	 Komitet	 Obrony	 Slobodana	 Miloševicia.	 Drugim	 punktem	 poddanym	 przez
oskarżonego	 podobnej	 krytyce	 było	 wydarzenie	 równie	 często	 kwestionowane	 przez	 rewizjonistów:
masakra	kosowskich	Albańczyków	w	wiosce	Račak	w	1999	roku.	Początkowo	 twierdzono	–	podobnie
jak	 w	 przypadku	 Trnopolja	 –	 że	 Račak	 to	 wymysł	 francuskich	 dziennikarzy	 poinstruowanych
odpowiednio	 przez	 francuskie	 służby	 specjalne.	 I	 tutaj	 pojawiły	 się	 różne	 teorie	 dotyczące	 rzekomego
fałszerstwa,	powtarzane	z	powagą	przez	Miloševicia:	że	ofiarami	byli	albańscy	bojownicy	albo	że	ciała
zwieziono	z	różnych	stron	kraju.	Niezależne	śledztwo	potwierdziło	jednak,	że	masakra	była	w	istocie	tak
przerażająca,	jak	się	tego	obawiano.
Rzadko	spotyka	się	ludzi	takich	jak	Milošević,	a	obserwowanie	kogoś	takiego	z	odległości	zaledwie

kilku	 metrów	 to	 niepokojące	 doświadczenie.	 Nieuchronnie	 nasuwa	 się	 wtedy	 pytanie:	 Czy	 on	 wierzy
w	to,	co	mówi?	Hitler	podobno	wierzył,	a	Goebbels	podobno	nie.	Czy	Milošević	naprawdę	uważał,	że
bronił	w	Bośni	społeczności,	„między	którymi	nigdy	nie	dochodziło	do	sporów	etnicznych	[…]	i	właśnie
dlatego	musiały	 zostać	 zniszczone”	 przez	 „piromanów”	 z	 Niemiec	 i	 Ameryki,	 podpalaczy	 spokojnego
dotąd	kraju?
Często	 jest	 tak,	 że	gdy	 ludzie	pokroju	Miloševicia	patrzą	w	 lustro,	widzą	 tam	swojego	wroga.	Były

prezydent	 Serbii	 opisał	 siebie	 i	 swój	 naród	 dokładnie	 takim	 samym	 językiem,	 jakim	 sformułowano
oskarżenia	w	 jego	 sprawie.	 Sprawca	 staje	 się	 ofiarą	 i	 vice	 versa.	 Tuż	 przed	 finalną	mową,	w	 której
przedstawił	światową	konspirację	i	jej	mordercze	zamiary	wobec	Serbów,	Milošević	oświadczył:
–	Wszystko,	 co	dzieje	 się	w	 tej	 sali,	 to	odwrócenie	argumentów.	 […]	Stawiacie	 sprawę	na	głowie,

a	szczegóły	przesłaniają	wam	istotę	rzeczy.
Nikt	chyba	nie	mógłby	lepiej	podsumować	dwóch	dni	pełnego	samozachwytu	monologu	oskarżonego.
Milošević	 zmarł	w	 areszcie	w	 2006	 roku,	 pozbawiając	 sąd	 szansy	 na	wydanie	wyroku.	 Pozostając

wierną	serbskiej	skłonności	do	dramatyzmu,	żona	Miloševicia	porównała	jego	luksusową	celę	w	obozie
w	 Scheveningen	 do	 „komory	 gazowej”,	 a	 sam	 były	 prezydent	 próbował	 przed	 śmiercią	 wycofać	 się
z	 wcześniejszych	 zeznań,	 twierdząc,	 że	 wymuszono	 je	 na	 nim	 torturami.	 Nieuniknione	 w	 tej	 sytuacji
zarzuty,	że	Milošević	został	zamordowany	przez	Trybunał,	przycichły	nieco,	gdy	sekcja	zwłok	wykazała,
iż	 śmierć	 nastąpiła	w	wyniku	 zawału	 serca.	Milošević	 odszedł,	 ale	Radovan	Karadžić	 i	 jego	 generał,
Ratko	Mladić,	 pozostawali	 na	 wolności.	Wydawało	 się,	 że	 Zachód	 na	 razie	 zrezygnował	 ze	 ścigania
Mladicia,	ale	poszukiwania	Karadžicia	zamieniły	się	w	przedziwną	zabawę	w	kotka	i	myszkę,	do	której
dołączyłem	i	ja	wraz	z	Nermą	Jelačić	z	Višegradu.

Wiosna	 2008;	 gęsta	 poranna	 mgła	 uniosła	 się	 nad	 ziemię,	 odsłaniając	 rozległe	 łąki	 nad	 nadrzecznym
miastem	Foča	we	wschodniej	Bośni,	odległe	górskie	grzbiety	 i	wioski	otoczone	 stogami	 siana.	 Jednak
poranne	 słońce	 nie	wskazało	 nam	miejsca	 pobytu	 człowieka,	 który	 podobno	 ukrywał	 się	 gdzieś	w	 tej
okolicy,	 pełnej	 zamkniętych	 drzwi,	 niezliczonych	 skalistych	 ścieżek	 i	 ludzi	 tak	 nieczułych,	 jak



bezgraniczny	 jest	 tutaj	 horyzont.	 Radovan	 Karadžić	 już	 od	 dwunastu	 lat	 wymykał	 się	 pościgowi
prowadzonemu	 rzekomo	 przez	 najlepsze	 agencje	 wywiadowcze	 i	 najlepszych	 żołnierzy,	 jakich	 mógł
zatrudnić	 do	 tego	 zadania	 Zachód.	 Był	 on	 –	 podobnie	 jak	 generał	 Ratko	 Mladić	 –	 oskarżony
o	ludobójstwo	i	całą	krwawą	litanię	zbrodni	wojennych	popełnionych	na	niewinnych	cywilach	podczas
nawałnicy	mordów,	masakr,	masowych	gwałtów,	obozów	koncentracyjnych	i	czystek	etnicznych.
Według	 licznych	 raportów	 wywiadu	 właśnie	 w	 tym	 surowym	 kraju	 –	 pięknym,	 ale	 pod	 każdym

względem	niegościnnym	–	już	od	dłuższego	czasu	ukrywał	się	Karadžić,	wędrując	od	domu	do	domu,	od
klasztoru	do	klasztoru,	klucząc	po	 labiryncie	dróg	 i	ścieżek,	wspomagany	przez	całą	sieć	zwolenników
i	wielbicieli,	 którzy	prowadzili	 go	 przez	 zbocza	 okryte	 lasem	 i	milczeniem	 jego	popleczników.	Droga
z	 Fočy	 pięła	 się	 między	 górami	 na	 południowy	 wschód,	 w	 stronę	 granicy	 Bośni	 z	 rodzinnym	 krajem
Karadžicia,	Czarnogórą,	 by	w	końcu	dotrzeć	do	wioski	Čelebići.	W	 tym	miejscu,	 które	wydawało	 się
szczytem	 świata,	 choć	 zasłoniętym	przed	 jego	 oczami,	 1	marca	 2002	 roku,	 gdy	 nad	wioskę	 nadleciały
wojskowe	helikoptery,	ukrywał	się	ponoć	Karadžić.	Z	maszyn	wyskoczyli	odziani	na	czarno	amerykańscy
i	 niemieccy	 komandosi;	 otwierali	 kopniakami	 drzwi	 budynków,	 przeszukując	 wszystkie	 domy,	 stodoły
i	stajnie,	a	nawet	chlewiki.	Żołnierze	znaleźli	masę	broni	i	amunicji,	ale	ani	śladu	Radovana	Karadžicia.
Okazało	się	później,	że	był	wówczas	dwa	kilometry	dalej.
Kiedy	wjechaliśmy	do	wioski	Čelebići,	mieszkańcy	po	prostu	weszli	 do	 swoich	domów	 i	 zamknęli

przed	nami	drzwi.	Podobnie	zachował	się	miejscowy	pop.	Dokoła	zapadła	wyzywająca	i	groźna	cisza.
Konkretniejszy	 sygnał	 otrzymaliśmy	 w	 drodze	 powrotnej,	 gdy	 opuściliśmy	 wioskę.	 Poboczem	 drogi
toczył	się	powoli	granatowy	volkswagen	golf	z	wyłączonym	silnikiem.	Nerma	Jelačić	i	ja	zatrzymaliśmy
się	obok	auta,	by	spytać	kierowcę,	czy	nie	trzeba	mu	w	czymś	pomóc.
–	Pierdolę	 ciebie	 i	 twoje	muzułmańskie	 okulary!	 –	 usłyszała	w	odpowiedzi	 zdumiona	Nerma,	 która

zajmowała	miejsce	pasażera.
Pojechaliśmy	 dalej,	 a	 już	 po	 chwili	 golf	 –	 z	 przerobionym	 układem	 wydechowym,	 który	 wydawał

dźwięki	godne	harleya-davidsona	–	pojawił	się	 tuż	za	nami.	Dodawał	głośno	gazu	 i	stukał	nas	w	 tylny
zderzak.	Przejechał	 tak	 za	nami	dobre	pięć	kilometrów,	 aż	w	końcu	nas	wyprzedził.	Kilka	kilometrów
dalej	 jadący	 przed	 nami	 renault	 zatrzymał	 się,	 by	 zabrać	 pasażera	 w	 mundurze	 leśnika,	 niosącego
podłużną	torbę,	w	której	mogła	kryć	się	strzelba	albo	wędka.	Wciąż	nie	mogliśmy	zapomnieć	o	wariacie
w	 golfie,	 który	 jechał	 za	 nami	w	 dziczy	 nazywanej	 przez	Bośniaków	 vukojebina	 –	 „gdzie	 pieprzą	 się
wilki”	–	więc	jakiekolwiek	normalne	towarzystwo	było	mile	widziane.	Czekaliśmy	przez	jakiś	czas	na
renault,	 ale	 samochód	 zniknął,	 wrócił	 natomiast	 golf.	 Kierowca	 znów	 najeżdżał	 na	 nasz	 zderzak
i	 obrzucał	 nas	 przekleństwami.	 Popędziliśmy	 do	 najbliższej	 miejscowości,	 dołączając	 do	 bardzo
wąskiego	grona	ludzi,	którzy	kiedykolwiek	ucieszyli	się	na	widok	ponurego	miasteczka	Foča.	Przesłanie,
jakie	kryło	się	za	tym	pościgiem,	było	oczywiste:	„Wiemy,	dlaczego	tu	jesteście,	więc	wynoście	się	stąd
i	nie	wracajcie”.	Tak,	to	był	kraj	Karadžicia.
Fakt,	 że	Karadžić	 i	Mladić	pozostawali	na	wolności,	 był	powodem	do	głębokiego	wstydu	dla	 całej

międzynarodowej	 społeczności.	 Już	 w	 1998	 roku	 zachodni	 dyplomata	 odpowiedzialny	 za	 utrzymanie
pokoju	w	Bośni,	Carlos	Westendorp,	oświadczył	na	spotkaniu	w	Brukseli,	że	Karadžić	podda	się	„w	tym
miesiącu”.
–	Pętla	się	zaciska	–	zapewniał	sekretarz	generalny	NATO 	lord	Robertson	trzy	lata	później,	po	nalocie

na	wioskę	Čelebići,	ale	nic	się	nie	wydarzyło.



–	Ci	 ludzie	 zostaną	 doprowadzeni	 przed	oblicze	 sprawiedliwości	 –	 obiecywał	 amerykański	 generał
Michael	 Dobson	 po	 kolejnej	 nieudanej	 akcji	 w	 2001	 roku.	 –	 Coraz	 trudniej	 im	 uciekać.	 –	 A	 jednak
rezultatów	wciąż	nie	było.
–	Jak	najpotężniejszy	sojusz	świata	może	nam	mówić,	że	nie	jest	w	stanie	odnaleźć	dwóch	Serbów?	–

zastanawiał	się	Jacques	Klein	w	2002	roku,	gdy	był	koordynatorem	misji	ONZ	w	Bośni	i	nemezis	Kathryn
Bolkovac	w	 kwestii	 handlu	 kobietami.	W	2007	 roku	 farsa	w	 postaci	 poszukiwań	Karadžicia	 stała	 się
tematem	 hollywoodzkiego	 filmu	 zatytułowanego	 W	 pogoni	 za	 zbrodniarzem	 (scenariusz	 powstał	 na
podstawie	 dość	 niemądrego	 artykułu	 z	 „Vanity	 Fair”).	 Richard	Gere	 grał	 w	 nim	 rolę	 reportera,	 który
chciał	zdobyć	wynoszącą	pięć	milionów	dolarów	nagrodę	za	głowę	Karadžicia.	Nawet	Gere	zaczął	się
zastanawiać	 nad	 odpowiedzią	 na	 pytanie	 Kleina,	 sięgając	 po	 kilka	 prawdopodobnych	 teorii.
„Przypuszczamy,	 że	 zawarto	 jakiś	 układ	 –	 mówił.	 –	 I	 być	 może	 poszukiwania	 utknęły	 w	 martwym
punkcie;	 nie	 wywołujmy	 wilka	 z	 lasu.	 Ale	 to	 na	 pewno	 nie	 sprzyja	 zabliźnianiu	 ran”.	 Rzeczywiście,
z	pewnością	temu	nie	sprzyjało	–	o	ile	rany	w	ogóle	mogły	się	zabliźnić.
Uwolniwszy	 się	 szczęśliwie	 od	 namolnego	 golfa,	 zatrzymaliśmy	 się	 w	 Fočy,	 mieście	 oddanym

Karadžiciowi	 w	 równym	 stopniu	 w	 roku	 2008,	 jak	 i	 w	 1992.	 Kilku	 młodych	 mężczyzn	 zgodziło	 się
w	końcu	porozmawiać	z	Nermą	i	ze	mną,	bo	w	telewizji	pokazywano	właśnie	mecz	(grała	ich	drużyna,
Crvena	Zvezda	Belgrad),	nie	wypadało	im	więc	odmówić	drinka	i	pogawędki	o	rozgrywkach.	Mimo	to
domyślali	się,	dlaczego	tam	jesteśmy,	i	dali	nam	to	wyraźnie	do	zrozumienia:
–	Gadamy	z	wami	tylko	dlatego,	że	nie	pytacie	o	Karadžicia.
Starsi	 mężczyźni	 w	 wojskowych	 mundurach,	 siedzący	 przy	 sąsiednim	 stoliku,	 w	 ogóle	 nie	 chcieli

z	 nami	 rozmawiać,	 a	 na	 wszelkie	 próby	 nawiązania	 kontaktu	 reagowali	 szyderczym	 uśmiechem.
Z	pewnością	mieli	dość	 lat,	by	dobrze	pamiętać,	co	działo	się	 tutaj	w	1992	roku.	W	takich	miejscach,
kiedy	spotykam	się	z	zimnym	wzrokiem	potężnych	mężczyzn	o	wygolonych	głowach,	ubranych	w	mundury
wojskowe,	 zawsze	 mimowolnie	 zadaję	 sobie	 pytanie:	 Co	 robiliście	 wtedy,	 gdy	 z	 takim	 zapałem
oczyszczano	te	tereny	z	Boszniaków?
W	 czasie	 drugiej	 wojny	 światowej	 Foča	 była	 sceną	 masowych	 mordów	 na	 Muzułmanach,

dokonywanych	 przez	 serbskich	 rojalistów.	 Podobny	 scenariusz	 miał	 miejsce	 w	 latach
dziewięćdziesiątych,	 gdy	Karadžić	 odwołał	 się	 do	 czetnickiej	 przeszłości	miasta.	W	 rezultacie	 niemal
wszystkie	muzułmańskie	domy	zostały	spalone,	a	 ich	mieszkańcy	wymordowani	 lub	wysiedleni.	Jednak
Foča	okryła	się	złą	sławą	przede	wszystkim	ze	względu	na	masowe	gwałty,	stosowane	tu	jako	narzędzie
zniewolenia.	 Zeznania	 licznych	 świadków	 potwierdzają,	 że	 do	 regularnych,	 zbiorowych	 gwałtów	 na
kobietach	 i	 dziewczętach	 dochodziło	w	 takich	 ośrodkach	 jak	 szkoła	 średnia	 i	 sala	 gimnastyczna	 klubu
Partizan.	Szczególnie	okrutnie	 traktowano	najładniejsze	 i	najinteligentniejsze	dziewczyny,	w	 tym	nawet
dwunastoletnie	dzieci,	które	dręczono	co	noc,	od	wieczora	do	rana.
–	 Bezpieczne	 były	 tylko	 kobiety	 po	 pięćdziesiątce	 –	wspominała	 sklepikarka,	 którą	 nazwę	 tutaj	 po

prostu	M.	Została	zgwałcona	przez	grupę	umundurowanych	żołnierzy	w	hali	sportowej.
–	Naliczyłam	dwadzieścia	dziewięć	gwałtów	–	mówi	–	a	potem	straciłam	przytomność.
–	Chyba	do	końca	życia	będę	czuła	ten	ból,	który	czułam	wtedy	–	powiedziała	inna	ofiara,	która	miała

wówczas	piętnaście	lat.
Kiedy	 Bakira	 Hasečić,	 szefowa	 Stowarzyszenia	 Kobiet	 Ofiar	 Wojny,	 próbowała	 umieścić	 na	 hali

sportowej	pamiątkową	tablicę,	natychmiast	zebrał	się	tam	tłum,	który	rozbił	ten	skromny	pomnik.	Jednak



podobnie	jak	w	Trnopolju,	tak	i	w	tym	mieście,	gdzie	widziano	i	ukrywano	Karadžicia,	wzniesiono	nad
rzeką	Driną	wielki	 betonowy	monument	 poświęcony	 „Bohaterom	 i	 ofiarom	 […]	wojny	wyzwoleńczej
1991–1995”.	„Z	waszych	prochów	rodzi	się	świt	serbskiego	narodu	–	głosi	napis	na	pomniku.	–	Dzwony
znad	 ołtarza	 obwieszczają,	 że	 zapłaciliście	 krwią	 za	 wolność”.	 Te	 słowa	 odnoszą	 się	 oczywiście	 do
Serbów.	 Kiedy	 okryty	 złą	 sławą	 zbrodniarz	 wojenny	 i	 gwałciciel,	 Radovan	 Stanković,	 został
przeniesiony	z	Hagi	do	więzienia	w	Fočy,	wkrótce	stamtąd	uciekł,	korzystając	między	innymi	z	pomocy
straży	 więziennej	 i	 policji.	 W	 1995	 roku,	 po	 utworzeniu	 Republiki	 Serbskiej,	 triumfujący	 Serbowie
z	Fočy	zmienili	nazwę	miasta	na	„Srbinje”.	Trybunał	Konstytucyjny	kazał	im	powrócić	do	starej	nazwy,
ale	 ta	 nowa	 została	 utrwalona	 w	 napisie	 na	 pomniku:	 „Od	 mieszkańców	 Srbinja”.	 Na	 plakatach
z	twarzami	Karadžicia	i	Mladicia	widniało	z	kolei	hasło:	„Nie	ruszajcie	ich!”.
Przedłużające	 się	 poszukiwania	 Karadžicia	 i	 Mladicia	 stanowiły	 coraz	 poważniejszy	 problem	 nie

tylko	 ze	 względu	 na	 fakt,	 że	 dwaj	 domniemani	 przestępcy	 pozostawali	 na	 wolności.	 Jako	 symbole
masowych	mordów,	uwielbiani	przez	swych	licznych	zwolenników,	stali	się	również	symbolami	innego
typu.	 Ciesząc	 się	 swobodą,	 wciąż	 utrzymywali	 przy	 życiu	 i	 szerzyli	 swoje	 idee.	 Ci	 nieliczni
obcokrajowcy,	 którym	 rzeczywiście	 leżało	 na	 sercu	 dobro	Bośni	 –	 jak	 Paddy	Ashdown	 –	 desperacko
pragnęli	schwytać	Karadžicia,	póki	mieli	taką	możliwość.
Radovan	Karadžić	urodził	 się	we	wsi	Petnjica,	 położonej	na	 terenie	obecnej	Czarnogóry,	 niedaleko

przygranicznej	 Fočy.	 Jego	 nazwisko	widnieje	 na	większości	 nagrobków	 na	 okolicznym	 cmentarzu,	 ale
jego	ojciec	został	odrzucony	przez	miejscową	społeczność	po	tym,	jak	zgwałcił	i	zamordował	kuzynkę,
jego	dziadek	natomiast	zabił	sąsiada	podczas	kłótni	o	bydło.	Teraz	jednak	krewni	i	sąsiedzi	Karadžicia
otaczają	 go	 uwielbieniem,	 a	w	 2008	 roku	 planowali	 zorganizować	 festiwal	 literacki	 poświęcony	 jego
poezji.	 To	 dziwne	wiersze,	 jak	 choćby	 ten	 zatytułowany	 Sarajewo:	 „Słyszę,	 jak	 kroczy	 nieszczęście	 /
zmienione	w	robaka.	Kiedy	przyjdzie	czas:	/	zgniecie	robaka,	tak	jak	starego	śpiewaka	/	przygniata	cisza
i	zmienia	go	w	głos.	/	Miasto	płonie	jak	kadzidło.	/	W	dymie	pełza	nasza	świadomość”[11].
Ale	to	nie	poezja	doprowadziła	młodego	i	pracowitego	Karadžicia	z	tej	zapadłej	dziury	do	Sarajewa.

Chłopiec	ze	wsi	skończył	w	stolicy	Bośni	psychiatrię,	ale	nigdy	nie	został	do	końca	zaakceptowany	przez
kosmopolityczne	kręgi	 tego	miasta.	Przez	 jakiś	czas	pracował	 jako	 trener	psychologiczny	z	drużyną	FK
Sarajewo,	wciąż	 jednak	nade	wszystko	pragnął	być	podziwiany.	Szansa	na	spełnienie	marzeń	pojawiła
się	 w	 chwili,	 gdy	 Milošević	 zaczął	 realizować	 swoją	 zbrodniczą	 wizję	 podziału	 Jugosławii
i	 zjednoczenia	 Serbów	 w	 jedną	 etnicznie	 czystą	 społeczność,	 zajmującą	 teren	 Serbii	 oraz	 większość
Bośni,	Chorwacji	i	Kosowa.
Karadžić,	 który	 chętnie	 prezentował	 światu	 swoją	 twarz	 i	 charakterystyczną	 fryzurę,	 zachowując

pozory	wyrafinowania	i	ogłady,	prawdopodobnie	był	zleceniodawcą	i	nadzorcą	rzezi	dokonywanych	na
terenie	byłej	Jugosławii.	Dzielnie	sekundował	mu	w	tym	dziele	sadystyczny	generał	Mladić.	Jednak	mimo
że	 na	 całym	 świecie	 pojawiały	 się	 kolejne	 relacje	 dotyczące	 tych	 zbrodni,	 Radovan	 Karadžić,	 jak
wspomniano	wcześniej,	 przez	 całe	 trzy	 lata	 traktowany	 był	 jako	 równorzędny	 i	mile	widziany	 partner
przywódców	 światowej	 dyplomacji	 –	 szczególnie	 przez	 Brytyjczyków	 i	 Francuzów,	 a	 także	 ONZ	 –
z	którym	warto	się	układać	i	ubijać	interesy.	W	książce	specjalistki	od	prawa	międzynarodowego,	Carole
Hodge,	Karadžić	z	kolei	chwali	„wyrafinowaną	dyplomację”	Wielkiej	Brytanii.
O	 ile	 Slobodana	 Miloševicia	 i	 brytyjskich	 dyplomatów	 łączyły	 wspomniane	 również	 wcześniej

wspólne	 interesy,	o	 tyle	powojenne	relacje	Karadžicia	z	Zachodem	miały	charakter	bardziej	polityczny



i	trwały	jeszcze	długo	po	1995	roku,	kiedy	to	Trybunał	w	Hadze	oskarżył	go	o	ludobójstwo.	Pojawiły	się
liczne	 pogłoski,	 że	 asystent	 sekretarza	 stanu,	 Richard	 Holbrooke,	 który	 uczestniczył	 w	 rokowaniach
w	Dayton,	 zawarł	 z	Karadžiciem	układ	 i	 obiecał	mu,	 że	nie	 zostanie	 skazany	w	Hadze,	 jeśli	 ustąpi	 ze
stanowiska	i	wycofa	się	z	życia	politycznego.	Holbrooke	kategorycznie	zaprzeczył	tym	doniesieniom,	ale
w	takiej	właśnie	niejednoznacznej	atmosferze	rozpoczęły	się	poszukiwania	serbskiego	przywódcy.	Przez
pierwsze	dwa	lata,	do	1997	roku,	choć	Bośnię	patrolowało	sześćdziesiąt	tysięcy	zagranicznych	żołnierzy,
Karadžić	 mieszkał	 spokojnie	 w	 miejscowości	 Pale	 i	 jeździł	 po	 całym	 kraju	 nie	 niepokojony	 przez
oddziały	 NATO .	 Sam	 widziałem	 jego	 kuloodporny	 samochód	 z	 rejestracją	 001	 zaparkowany	 przed
hotelem	w	Banja	Luce	w	1996	 roku.	Po	 roku	1999,	 gdy	 sprawę	 zaczęto	 traktować	poważniej,	 o	 czym
świadczyły	naloty	na	rodzinę	Karadžicia	i	sankcje	nałożone	na	jej	interesy,	sam	poszukiwany	zaczął	się
ukrywać.	 Widziano	 go	 w	 różnych	 miejscach:	 na	 balkonie	 w	 Fočy,	 w	 restauracji	 w	 Belgradzie.	 Ktoś
zadzwonił	 z	 informacją,	 że	 Karadžić	 przebywa	 w	 prawosławnym	 klasztorze	 Ostrog,	 który	 tak	 hojnie
obdarował	 podczas	 swojej	 prezydencji.	 Przechwytywano	 korespondencję	 między	 zbiegiem	 a	 jego
rodziną.	 W	 2002	 roku	 widziano	 go	 w	 wiosce	 Zaovine	 przy	 granicy	 Bośni	 z	 Serbią,	 na	 północ	 od
Višegradu,	w	labiryncie	skalistych	leśnych	dróg,	na	których	zagubiliśmy	się	z	Nermą	–	co	rzuca	pewne
światło	na	nerwową	reakcję	Serbów	z	okolicy.
Tymczasem	 tak	 zwana	 Preventiva,	 czyli	 sieć	 ochraniająca	Karadžicia,	miała	 swoich	 ludzi	 nie	 tylko

w	 oficjalnych	 strukturach	Republiki	 Serbskiej,	 ale	 i	w	 środowiskach	 przestępczych	 skupionych	wokół
Milana	 Lukicia,	 co	 może	 tłumaczyć	 obecność	 Karadžicia	 w	 Zaovinach.	 Jednak	 redaktora	 naczelnego
czasopisma	 „Slobodna	 Bosna”	 (Wolna	 Bośnia),	 które	 zawsze	 wątpiło	 w	 determinację	 instytucji
poszukujących	Karadžicia,	 najbardziej	martwił	 fakt,	 że	 te	wszystkie	 informacje	 i	 naloty	 nie	 przynosiły
żadnych	konkretnych	rezultatów.
–	 Dowiedzieliśmy	 się	 –	 mówił	 –	 że	 informacja	 o	 obecności	 Karadžicia	 we	 wsi	 Zaovine	 została

potwierdzona	 w	 wielu	 raportach	 grupy	 poszukiwawczej	 w	 Hadze.	 Wiele	 pytań	 pozostaje	 bez
odpowiedzi.	 Dlaczego	 nie	 przeprowadzono	 nalotu	 na	 wioskę?	 O	 ile	 nam	 wiadomo,	 Haga	 prosiła
o	 pomoc	 przedstawicieli	 NATO 	 w	 Brukseli	 i	 Sarajewie,	 ale	 żądano	 dodatkowych	 informacji,	 jakichś
bzdur,	na	przykład:	„Ile	okien	 jest	w	 tym	domu?”,	a	w	 tym	czasie	Karadžić	zniknął.	Człowiek	zaczyna
wtedy	podejrzewać,	że	te	połączone	wysiłki	najważniejszych	stolic	świata	zmierzają	do	tego,	żeby	ni e
schwytać	Karadžicia.
Trudno	w	tej	sytuacji	nie	zadać	pytania,	dlaczego	Karadžić	tak	długo	pozostawał	na	wolności.	Przez

lata	 zarówno	 biuro	 prokuratora	 w	 Hadze,	 jak	 i	 członkowie	 zespołów	 poszukiwawczych	 w	 terenie
skarżyli	się	na	coś,	co	jeden	z	prokuratorów	nazwał	„złym	duchem”	prac	poszukiwawczych,	graniczącym
niemal	 z	 sabotażem.	 Czasami,	 opowiadał	 ów	 prokurator,	 niechęć	 do	 działania	 była	 tak	 duża,	 że
poszukiwania	 przekazywano	 prywatnym	 firmom,	 takim	 jak	DynCorp,	 która	musiała	 opuścić	Bośnię	 po
skandalu	pokazanym	w	filmie	Niewygodna	prawda.	Być	może	wynikało	to	z	faktu,	że	Karadžić	za	dużo
wiedział	 –	 o	 układach	 z	 ważnymi	 dyplomatami,	 o	 obietnicach	 składanych	 przez	 tych	 dyplomatów
w	czasie	wojny	 i	 po	niej.	Uznaliśmy	z	Nermą,	 że	możemy	 się	 tego	dowiedzieć	 tylko	w	 jeden	 sposób:
rozmawiając	z	 ludźmi	z	 jego	najbliższego	otoczenia.	Biorąc	pod	uwagę	nasze	dotychczasowe	działania
w	tym	kraju,	z	pewnością	nie	było	to	łatwym	zadaniem.
Latem	1992	 roku	Karadžić	wysłał	wiadomość	–	 odnalezioną	potem	przez	 jedną	 z	 poszukujących	go

grup	 –	 przeznaczoną	 dla	 Milovana	 Bjelicy,	 szefa	 Sztabu	 Kryzysowego	 w	 miejscowości	 Sokolac



położonej	 na	 wschód	 od	 Sarajewa.	 W	 wiadomości	 gratulował	 mu	 całkowitego	 i	 bezlitosnego
oczyszczenia	 okolicy	 z	Muzułmanów.	Bjelica	 był	 bliskim	współpracownikiem	Karadžicia	 i	 po	wojnie
został	 burmistrzem	Wschodniego	Sarajewa,	 jak	 nazwano	 zamieszkany	wyłącznie	 przez	Serbów	 region,
w	 którego	 skład	weszły	 Pale.	 Pełnił	 tę	 funkcję	 do	 2003	 roku,	 kiedy	 to	właśnie	 ze	względu	 na	 bliskie
stosunki	 z	 poszukiwanym	 został	 zdymisjonowany	 przez	 ówczesnego	 wysokiego	 przedstawiciela,
Paddy’ego	Ashdowna.	Bjelica,	człowiek	o	groźnym	wyglądzie	i	podobnej	reputacji,	zaintrygowany	naszą
prośbą,	 zgodził	 się	 na	 spotkanie	 w	 zupełnie	 nowym	 –	 ale	 pustym	 –	 hotelu.	 Znany	 pod	 pseudonimem
Čičko	–	który	pasuje	raczej	do	małego	kotka	–	były	burmistrz	wspominał	z	kamienną	twarzą	zachowanie
zachodnich	dyplomatów	podczas	wojny:
–	 Zawsze	 traktowali	 Radovana	 poważnie	 i	 z	 szacunkiem,	 jako	 prezydenta	 małego	 kraju	 [sic!].

Odwiedzali	go	ludzie	na	najwyższych	stanowiskach;	i	Radovan,	i	oni	dobrze	wiedzą,	jak	się	umawiali.
Na	pewno	obiecali	mu	wiele	rzeczy,	których	nie	chcieliby	ujawnić	światu,	gdyby	Radovan	trafił	do	Hagi.
Bjelica	 opisywał,	 jak	 Karadžić	 zwołał	 spotkanie	 swoich	 najbliższych	 współpracowników,	 by

powiedzieć	 im	 o	 układzie	 z	 Holbrookiem.	 Udanie	 naśladując	 gesty	 Holbrooke’a,	 powtarzane	 przez
Karadžicia,	przytaczał	również	jego	zapewnienia	wobec	serbskiego	prezydenta,	obietnice,	że	„dla	niego
Haga	 nie	 istnieje”,	 jeśli	 tylko	 zgodzi	 się	 odejść	 i	 przekazać	 przywództwo	 w	 Serbskiej	 Partii
Demokratycznej	ówczesnej	serbskiej	pupilce	Zachodu,	Biljanie	Plavšić	(która	wkrótce	potem	przyznała
się	do	zbrodni	wojennych).
–	Dlaczego	Radovan	miałby	 to	 robić,	 gdyby	nie	obiecano	mu	czegoś	w	zamian?	–	pytał	 retorycznie

Bjelica.	–	My	jako	przywództwo	partii	byliśmy	przeciwni	temu	układowi	i	chcieliśmy,	żeby	został,	ale
Karadžić	powiedział,	że	już	się	zgodził.
Trudno	powiedzieć,	czy	była	to	tylko	umowa	ustna,	czy	też	została	spisana.	Bjelica	mówi,	że	były	dwa

etapy:	 najpierw	 ustne	 ustalenia	 podczas	 spotkania	 twarzą	 w	 twarz	 w	 Belgradzie,	 a	 następnie	 umowa
w	 formie	 dokumentu,	 który	 z	miejscowości	 Pale	 zabrał	 do	Belgradu	 szef	 ochrony	Miloševicia,	 Jovica
Staničić.
Ambasada	 wspólnoty	 międzynarodowej	 w	 Bośni,	 czyli	 Biuro	 Wysokiego	 Przedstawiciela,

zdecydowanie	odrzuciła	wszelkie	teorie	spiskowe,	przyznała	jednak,	że	sprawa	jest	problematyczna.
–	 Chciałbym,	 żeby	 to	 był	 jakiś	 spisek	 –	 zżymał	 się	 Rafi	 Gregorian,	 zastępca	 wysokiego

przedstawiciela.	–	Nie	mogę	się	doczekać,	kiedy	go	dopadniemy	i	będziemy	mogli	wreszcie	zapomnieć
o	 tych	 wszystkich	 głupich	 błędach.	 Im	 dłużej	 to	 trwa,	 tym	 mniejsza	 jest	 nasza	 wiarygodność.	 Jasne,
ciągnie	 się	 to	 tak	długo,	 że	na	miejscu	Bośniaków,	którzy	 stracili	w	czasie	wojny	kogoś	bliskiego,	 też
węszyłbym	w	tym	jakiś	spisek.	Doskonale	to	rozumiem,	ale	niestety	w	rzeczywistości	nie	kryje	się	za	tym
żadna	 konspiracja.	 –	 Gregorian	 szczerze	 mówił	 o	 katastrofalnym	 błędzie,	 który	 popełniono	 zaraz	 po
zakończeniu	 wojny:	 –	 Zaczęli	 od	 podstawy	 piramidy,	 ściągając	 najpierw	 tych	 najniższych	 rangą,
w	 przekonaniu,	 że	 w	 ten	 sposób	 będą	 wywierać	 coraz	 większy	 nacisk	 na	 Karadžicia	 i	 Mladicia.
Niesłusznie	–	powinni	byli	od	razu	zabrać	się	za	tych	dwóch,	a	potem	iść	coraz	niżej.
Oczywiście	powstaje	pytanie,	czy	mieliby	wtedy	wystarczające	dowody	przeciwko	tym	zbrodniarzom,

ale	to	już	inna	kwestia.	Gregorian	powiedział	nam	również,	że	pomoc	finansowa	dla	Karadžicia	i	innych
uciekinierów	jest	znacznie	większa	niż	fundusze	przeznaczone	dla	wdów	i	sierot:
–	Dawno	 już	przestałem	się	 tym	interesować.	Nasze	kontrole	ujawniły,	że	 to	obecnie	biznes	na	dużą

skalę.	Właściwie	można	 by	 uznać	 całą	Republikę	Serbską	 za	 jeden	wielki	 związek	 przestępczy	 (Joint



Criminal	Enterprise,	określenie	stworzone	przez	Międzynarodowy	Trybunał	Karny	dla	byłej	Jugosławii,
umożliwiające	 skazywanie	 członków	 grup	 odpowiedzialnych	 za	 zbrodnie	 wojenne,	 nawet	 jeśli	 brak
dowodu,	 że	 dana	 jednostka	 uczestniczyła	 w	 konkretnym	 wydarzeniu),	 który	 bez	 ograniczeń	 wspiera
Karadžicia	 i	 Mladicia.	 Kontrole	 wykazały	 –	 kontynuował	 Gregorian	 –	 jak	 pieniądze	 trafiają	 do	 nich
w	postaci	pożyczek	dla	fikcyjnych	firm	i	serbskich	partii	politycznych.
Ten	proceder	utrwalił	się	po	bezproblemowym	przekazaniu	władzy	w	Republice	Serbskiej	z	rąk	partii

SDS	Karadžicia	do	równie	wojowniczego	Sojuszu	Niezależnych	Socjaldemoratów	pod	przewodnictwem
prezydenta	Republiki	Serbskiej,	Milorada	Dodika.
–	 Robiła	 to	 z	 pewnością	 SDS	 –	 mówił	 Gregorian	 –	 ale	 robi	 to	 również	 obecny	 rząd.	 Pieniądze

wyprowadzane	 są	 z	 rządu	 do	 partii.	 Istnieją	 dowody	 na	 to,	 że	 cały	 ten	 system	 został	 odtworzony	 pod
kierownictwem	Dodika	 i	 że	w	 ten	 proceder	 zamieszanych	 jest	wielu	 ludzi.	 Teraz	 nie	 chodzi	 już	 tylko
o	Karadžicia	 i	Mladicia,	 ale	 o	 nabijanie	 kabzy	 ludziom,	 którzy	wykorzystują	 ich	 jako	 przykrywkę	 dla
swoich	podejrzanych	działań.
Jeśli	 chodzi	 o	 rodzinę	 Karadžicia	 –	 kontynuował	 Gregorian	 –	 ścigamy	 ich	 nie	 dlatego,	 że	 są

spokrewnieni,	 ale	 dlatego,	 że	 należą	 do	 siatki	 wspierającej	 poszukiwanego,	 są	 z	 nim	 w	 kontakcie
i	mogliby	nakłonić	go	do	oddania	się	w	ręce	sprawiedliwości,	a	w	rzeczywistości	tylko	utrudniają	nam
pościg.	Karadžić	nie	jest	jedynie	pisarzem	i	lekarzem,	nie	jest	tylko	bratem	i	synem;	a	ci	ludzie	wcale	nie
są	mili,	to	z	pewnością	nie	jest	miła	rodzina.
Gregorian	 podzielił	 się	 z	 nami	 swoją	 opinią	 na	 temat	 miejsca	 pobytu	 najważniejszych	 zbrodniarzy

wojennych	ściganych	przez	Hagę:
–	Większości,	a	może	i	wszystkich,	nie	ma	w	Bośni,	choć	może	przyjeżdżają	tu	od	czasu	do	czasu.	Nie

jest	to	dla	nich	obszar	zakazany,	ale	dość	niebezpieczny.	Moim	zdaniem	mieszkają	w	Serbii.	Znamienny
i	oburzający	 jest	 tutaj	przypadek	Mladicia:	wciąż	otrzymuje	emeryturę,	 a	do	2002	 roku,	nim	przeszedł
w	 stan	 spoczynku,	 pobierał	 pensję	 generała	 jugosłowiańskiej	 armii.	 I	 tego	 człowieka	 nazywają
uchodźcą? 	 Zaryzykowałbym	 też	 stwierdzenie,	 że	 Karadžić	 przebywa	 często,	 jeśli	 nie	 stale,
w	Belgradzie.
Okazało	się,	że	Gregorian	miał	rację.

*

Belgrad	jest	na	pozór	normalną	wschodnioeuropejską	stolicą,	w	której	jednak	wciąż	lamentuje	się	głośno
nad	 krótkim	 okresem	 bombardowań	 NATO 	 podczas	 kryzysu	 w	 Kosowie,	 umieszcza	 serbski	 krzyż	 na
wszystkich	 paragonach	 –	 nawet	 za	 filiżankę	 kawy	 –	 i	 zupełnie	 nie	 pamięta	 o	 krwawych	 czystkach,
inspirowanych	 i	 organizowanych	 właśnie	 z	 tego	 miejsca.	 Milošević	 nie	 cieszy	 się	 już	 sympatią
mieszkańców	Belgradu,	bo	doprowadził	do	ruiny	serbską	gospodarkę,	ale	w	pasażach	handlowych	wciąż
sprzedaje	 się	 znaczki	 z	 wizerunkami	 Karadžicia	 i	 Mladicia.	 Rozmowa	 z	 serbskim	 ministrem
odpowiedzialnym	za	kontakty	z	Hagą,	Rasimem	Ljajiciem,	właściwie	nie	wniosła	nic	nowego.	Podczas
naszego	 spotkania	 Ljajić	wyglądał	 przez	 okno	 i	 od	 czasu	 do	 czasu	 spoglądał	 na	 zegarek,	 by	w	 końcu
przyznać,	że	przyjął	tę	posadę	tylko	dlatego,	że	jest	serbskim	Muzułmaninem	z	Sandžaku,	a	„nikt	inny	nie
chciał	tego	robić”.
–	 Nienawidzą	 mnie	 tutaj	 –	 wzdychał.	 –	 Ludzie	 uważają,	 że	 wydaję	 serbskich	 bohaterów	 Hadze.

Większość	mieszkańców	Serbii	nie	ufa	Trybunałowi,	a	 trzydzieści	do	czterdziestu	procent	 ludności	 jest



przeciwne	jakiejkolwiek	współpracy	z	Hagą,	nawet	jeśli	oznacza	to	sankcje	wobec	naszego	kraju.
Podczas	 gdy	 Ratko	 Mladić	 korzystał	 z	 hojnego	 wsparcia	 serbskiej	 armii	 i	 bośniackich	 Serbów,

Karadžić	 mógł	 liczyć	 –	 prócz	 innych	 źródeł	 dochodu	 –	 na	 skromne	 tantiemy	 ze	 swoich	 książek.
Wydawało	nam	się,	że	będzie	to	dobry	punkt	zaczepienia,	a	Nerma	Jelačić	zdołała	jakoś	przekonać	jego
wydawcę,	 Miroslava	 Toholja,	 by	 spotkał	 się	 z	 nami	 w	 pizzerii	 o	 nazwie	 Orzeł.	 Toholj,	 oczytany
dżentelmen	z	kucykiem,	był	w	czasie	ludobójstwa	ministrem	informacji	w	rządzie	Karadžicia.	Teraz	tylko
wydaje	 jego	 książki	 i	 oczywiście,	 jak	 twierdzi,	 nigdy	 nie	 spotyka	 się	 z	 autorem.	 Miał	 sporo	 do
powiedzenia	 na	 temat	 rzekomego	 układu	 z	Holbrookiem	–	Karadžić	wyznał	mu	 podobno,	 że	 „Haga	 to
tylko	kwestia	retoryczna”.	Toholj	dodał	z	drwiącym	uśmieszkiem:
–	 Ludziom	 takim	 jak	 Holbrooke	 i	 innym	 politykom	 niełatwo	 przyznać,	 że	 wchodzą	 w	 układy

z	 człowiekiem	oskarżonym	o	 zbrodnie	wojenne	 i	masakry.	Dobrze	 znałem	Radovana	 i	wiem,	 że	 przez
cztery	 lata	 był	w	 stałym	kontakcie	 z	 dyplomatami,	 nie	 tylko	 z	Holbrookiem,	 ale	 i	 z	 przedstawicielami
Wielkiej	 Brytanii	 i	 Francji.	Wszyscy	 zwracali	 się	 wtedy	 do	 niego	 per	 „panie	 prezydencie”.	 Francuzi
i	Brytyjczycy	byli	wyjątkowo	układni.	Wiemy,	co	powiedział	Holbrooke,	ale	nie	możemy	wykluczyć,	że
padły	także	inne	obietnice,	dotyczące	gwarancji	dla	Republiki	Serbskiej.
To	fascynujące;	 jakich	gwarancji?	Związanych	ze	Srebrenicą	 i	 innymi	„strefami	bezpieczeństwa”	we

wschodniej	Bośni?
–	Wiem	 tylko	 tyle,	 że	w	dyplomacji	 obowiązują	 szczególne	 zasady	–	odpowiedział	 nasz	 rozmówca,

uśmiechając	się	chłodno.
Toholj	zaprosił	Nermę	i	mnie	na	spotkanie	przy	drinku	„z	kilkoma	przyjaciółmi”	–	coś	w	rodzaju	stypy

po	 matce	 Vojislava	 Šešelja,	 zagorzałego	 serbskiego	 nacjonalisty,	 który	 w	 owym	 czasie	 sądzony	 był
w	 Hadze.	 Niewiele	 brakowało,	 by	 zaproszenie	 zostało	 cofnięte,	 gdy	 wstając	 do	 wyjścia,	 podałem
Toholjowi	swoją	wizytówkę	–	był	to	dość	niezręczny	moment.
–	Ach,	to	pan!	Nie	skojarzyłem…	–	Potem	jednak	postanowił	podjąć	wyzwanie,	najwyraźniej	wietrząc

w	tym	sposobność	do	dobrej	zabawy.	–	Och,	nieważne,	chodźmy	tak	czy	inaczej.
Pojechaliśmy	taksówką	do	zamkniętej	specjalnie	na	tę	okazję	restauracji.	Zaprowadzono	nas	do	stolika

w	rogu	sali,	przy	którym	zebrało	się	już	niezwykłe	towarzystwo.	Zdaje	się,	że	była	to	ta	sama	restauracja,
w	której	widziano	niegdyś	Karadžicia.	To	byli	jego	ludzie.	Jeden	z	nich,	emerytowany	pułkownik	Jovan
Ðogo,	 brał	wówczas	 udział	w	procesie,	 oskarżany	 o	 udzielanie	 schronienia	Mladiciowi,	 do	 czego	 się
przyznał,	 twierdząc	równocześnie,	że	nie	robił	nic	sprzecznego	z	prawem.	Inny,	pisarz	Brana	Crnčević,
rozprowadzał	podobno	broń	wśród	serbskiej	diaspory,	w	czym	pomagały	mu	służby	Stanišicia,	został	też
członkiem	 gabinetu	 Miloševicia.	 (Miał	 dziwną	 narośl	 na	 powiece).	 Kolejny	 z	 naszych
współbiesiadników,	 Branislav	 Puhalo,	 był	 niegdyś	 ochroniarzem	 Mladicia;	 z	 dumą	 opowiadał,	 że
dowodził	 wojskami	 serbskimi	 podczas	 „oczyszczania	 doliny	 Driny”	 w	 1992	 roku,	 jakby	 było	 to
wspomnienie	jakiegoś	dobrego	filmu,	który	kiedyś	widział.
–	Walczyliśmy	dzielnie	za	ojczyznę	–	mówił	Puhalo	wesoło.
Jeszcze	inny	gość,	Miša	Sekulović,	który	dziwacznie	gestykulował	sparaliżowaną	częściowo	ręką,	był

doradcą	 politycznym	 wydawnictwa	 Pašić,	 gniazda	 skrajnie	 nacjonalistycznej	 propagandy	 serbskiej
zarówno	w	czasie	ludobójstwa,	jak	i	obecnie.
Niektórzy	mieszkańcy	Belgradu	mogliby	uznać	tę	zbieraninę	za	gabinet	osobliwości	z	czasów	wojny,

o	której	wielu	Serbów	wolałoby	raczej	zapomnieć.	Jednak	ich	wpływy	i	ideologia	pozostawały	bardzo



żywotne	w	kraju,	który	Zachód	z	uporem	nazywał	„zreformowaną”	Serbią,	przesiąkniętym	i	zaślepionym
miazmatami	szalonego	nacjonalizmu.	Tamten	wieczór,	dryfujący	pośród	coraz	bardziej	surrealistycznych
dyskusji,	 był	 prawdziwym	 alkoholowym	 wyzwaniem	 –	 goście	 opróżniali	 kolejne	 butelki	 piwa	 lub
słodkiego	białego	wina	na	zmianę	ze	szklaneczkami	whisky.	Wszyscy	prócz	Toholja	ubrani	byli	w	czarne
garnitury	i	nosili	krawaty.	Pułkownik	Ðogo,	drobny	mężczyzna	o	oficjalnych	manierach,	mówił	z	żalem
o	tym,	jak	młodzi	Serbowie	„zakochują	się	w	Ameryce”,	potem	ukłonił	się	grzecznie	i	wyszedł.	Crnčević
opowiedział,	jak	zrezygnował	z	udziału	w	rządzie	Miloševicia,	powołując	się	na	„problemy	ze	zdrowiem
psychicznym”,	jak	napisał	do	prezydenta:	„ale	nie	moim,	tylko	Pańskim”.	Uśmialiśmy	się	serdecznie.	Co
ciekawe,	wszyscy	obecni	przy	stole	chwalili	Dianę	Johnstone,	rewizjonistyczną	pisarkę.
–	Zawsze	spotyka	się	z	nami,	kiedy	jest	w	Belgradzie	–	twierdził	Toholj.
Około	 trzeciej	 w	 nocy	 szef	 sali	 poprosił	 nas,	 byśmy	 opuścili	 już	 jego	 restaurację,	 zatem	 nasza

belgradzka	grupa	wsparcia	 dla	Karadžicia	 i	Mladicia	 przeniosła	 się	 do	 innego,	 całodobowego	 lokalu.
Sekulović	dowodził,	 uciekając	 się	do	długiej	 i	obrazowej	paraboli	 z	udziałem	otomańskiego	paszy,	 że
Ivo	Andrić	w	swoim	pisarstwie	wspierał	sprawę	serbską,	choć	sam	był	Chorwatem.	Sporo	dyskutowano
o	 serbskiej	 historii,	 o	 tureckich	 prześladowaniach,	 a	 także	 o	 polityce	 i	 literaturze.	 Z	 pijackim
przekonaniem	 mówiliśmy	 o	 tym,	 że	 amerykańsko-niemieckie	 dążenia	 do	 ogólnoświatowej	 dominacji
rozpoczęły	 się	 od	 zniszczenia	 Serbów,	 czego	 dowodził	 fakt,	 że	 Holbrooke	 pracował	 dla	 Henry’ego
Kissingera	 (w	 rzeczywistości	 nic	 takiego	 nie	 miało	 miejsca).	 Oprócz	 dzieł	 Dostojewskiego
najwspanialszą	 literaturą	 na	 świecie	 były	 serbskie	 poematy	 epickie	 (szczególnie	 gdy	 deklamowano	 je
przy	akompaniamencie	zawodzących	 jednostrunowych	gęśli),	 tak	ukochane	przez	Radovana	Karadžicia,
którego	dziełami	zajęliśmy	się	w	następnej	kolejności.
–	Kiedy	zobaczyłem	jego	ostatnią	powieść	–	zachwycał	się	Toholj	–	natychmiast	przyszło	mi	do	głowy

porównanie	 z	 Ulissesem	 Joyce’a.	 Radovan	 używa	 podobnego	 stylu	 i	 podobnie	 odwołuje	 się	 do
podświadomości.
O	 tak,	 a	 Crnčević	 z	 entuzjazmem	 porównywał	 „język	 naszych	 ojców”	 z	 tekstów	 Karadžicia	 do

Czechowa.	Tak	właśnie	fałszywa	inteligencja	mieszała	 literaturę	z	dogmatyzmem	w	sposób	typowy	dla
serbskiego	ekstremizmu	–	jakże	odległe	mogły	się	wydawać	te	bzdury	od	spalonych	wiosek,	od	okrutnych
mordów	 w	 Višegradzie,	 od	 tortur	 w	 Omarskiej	 i	 masowych	 egzekucji	 w	 Srebrenicy.	 A	 jednak	 było
inaczej,	bo	wszystkie	 te	zbrodnie	nosiły	kostium	pseudofilozofii,	która	uwiodła	nie	 tylko	mieszkańców
tych	 stron,	 ale	 i	 wielu	 ludzi	 na	 Zachodzie.	W	 końcu	 zrobiło	 się	 całkiem	 jasno,	 wychyliliśmy	 ostatnie
kieliszki	i	odjechaliśmy	prosto	w	świt,	na	spotkanie	z	bratem	Radovana	Karadžicia,	Luką.
„Koniec	z	tyranią	Hagi!”	–	głosił	napis	na	chodniku	przed	hotelem	Moskwa,	obok	stoiska,	przy	którym

zbierano	pieniądze	 i	podpisy	poparcia	dla	Šešelja.	To	właśnie	 jego	oddziały	dopuściły	się	wyjątkowo
okrutnych	zbrodni	w	północno-wschodniej	Bośni[12]	 i	 to	właśnie	 jego	matkę	„opłakiwaliśmy”	minionej
nocy.	 Luka	 –	 z	 ogoloną	 głową,	 ubrany	 w	 skórzaną	 kurtkę	 –	 podszedł	 do	 nas,	 długo	 rozmawiał	 przez
telefon,	 a	 w	 końcu	 uznał,	 że	 wolałby	 przenieść	 się	 gdzieś	 indziej.	 Księgarnia	 prowadzona	 przez
wydawnictwo,	 któremu	 doradzał	 poznany	 wczoraj	 pan	 Sekulović	 z	 częściowo	 sparaliżowaną	 ręką,
wydawała	 się	 idealnym	miejscem,	 pełnym	 tomów	 szalonej	 historii	 i	 książek	 dla	 dzieci	 o	 znamiennych
tytułach,	 takich	 jak	 Serbia	 ukrzyżowana.	 Luka	 Karadžić,	 potężny	 mężczyzna,	 mówił	 z	 przekonaniem
o	swoim	bracie:
–	To	lekarz,	poeta	i	humanista,	a	Zachód	dobrze	wie,	że	nie	jest	zbrodniarzem	wojennym.	Gdyby	nim



był,	dlaczego	przez	tyle	lat	prowadziliby	z	nim	rozmowy?	–	Słuszna	uwaga.	–	Był	twardym	negocjatorem,
wiem	 to,	 bo	 uczestniczyłem	w	 niektórych	 spotkaniach.	Rozumieli	 się	 nawzajem,	 szczególnie	mój	 brat,
Vance	i	Owen.
Rozmowa	przeszła	na	masakrę	w	Srebrenicy.
–	 Zorganizowali	 to	 Francuzi,	 żeby	 oczernić	 Serbów	 –	 oznajmił	 Luka	 Karadžić,	 sięgając	 po	 jeden

z	 najwstrętniejszych	 argumentów	 wykorzystywanych	 przez	 generała	 Krsticia	 w	 Hadze.	 Mówił	 to
wszystko	z	niepokojącym	błyskiem	w	oku.	W	końcu	zaczął	opowiadać	o	„koszmarnym	życiu”,	jakie	było
teraz	 udziałem	 jego	 samego	 i	 innych	 członków	 rodziny	 Karadžicia:	 naloty,	 przesłuchania,	 sankcje
nałożone	na	ich	rodzinne	interesy.
–	Zatrudniliśmy	ekspertów	od	prawa	międzynarodowego	–	powiedział	Luka	–	żeby	udowodnić,	że	to

zbrodnia	przeciwko	jednej	rodzinie.
Nie	 było	 więc	 ludobójstwa	 w	 Srebrenicy,	 ale	 jest	 zbrodnia	 przeciwko	 rodzinie	 Karadžicia.	 Luka

spytał	Nermę,	kim	jest,	na	co	ona	odpowiedziała:
–	Jestem	Bośniaczką.
–	Ale	jaką	Bośniaczką?	–	nie	ustępował.
–	Ludzie	mogą	mnie	nazywać	Muzułmanką,	ale	ja	mówię	o	sobie	po	prostu	Bośniaczka.
Luka	Karadžić	najpierw	się	zirytował,	a	potem	uśmiechnął	do	siebie.
–	Dlaczego	się	nas	nie	boisz?	Dlaczego	nie	boisz	się	mnie?
–	A	powinnam?	–	odpowiedziała	pytaniem	Nerma.
Luka	milczał.
Nazajutrz	przy	tym	samym	stole	w	księgarni	siedział	Vladimir	Nadaždin.	Za	czasów	Miloševicia	był

wysokiej	 rangi	 dyplomatą	 i	 przedstawił	 nam	 fascynujący	 obraz	 kontaktów	 Karadžicia	 z	 zachodnimi
przywódcami.	Opowiadał	między	innymi:
–	 Dyplomaci	 traktowali	 nas	 początkowo	 jak	 Afrykańczyków,	 z	 którymi	 układali	 się	 w	 Zimbabwe.

Jednak	w	miarę	rozwoju	negocjacji	[Brytyjczycy]	zrozumieli,	że	Radovan	jest	poważny	i	że	wspieranie
Muzułmanów	 nie	 leży	w	 ich	 interesie.	Holbrooke	 był	 inny;	 nazywali	 go	 buldożerem	 i	 tak	 się	właśnie
zachowywał.	Uważam,	że	rolę	[Brytyjczyków]	trzeba	rozpatrywać	w	oderwaniu	od	roli	Holbrooke’a;	ci
pierwsi	byli	dżentelmenami,	którzy	traktowali	nas	z	szacunkiem.
Podobnie	jak	poprzedniego	dnia	Luka,	Nadaždin	musiał	nas	dość	szybko	opuścić,	ale	Sekulović	miał

jeszcze	 sporo	 do	 powiedzenia.	 Zabrał	 z	 szafki	 całą	 stertę	 starych	 książek	 i	 map	 z	 1454	 roku
„dowodzących”,	 że	 Kosowo	 należało	 do	 Serbów	 i	 tylko	 do	 Serbów.	 Najwyraźniej	 szykował	 się	 do
bardzo	 długiego	wykładu.	 Poprzednio	 byłem	w	Belgradzie	w	 1992	 roku	 i	 zapomniałem	 już,	 ile	mogą
trwać	tego	rodzaju	rozmowy.	Napędzała	je	mania	prześladowcza	połączona	z	żądzą	zemsty,	prócz	samej
dyskusji	 obejmowały	 również	 przeglądanie	 niezliczonych	 starych	 map,	 doszukiwały	 się	 ofiary	 nawet
w	zwycięstwach,	nieodmiennie	prowadziły	do	odkrycia	światowego	spisku	przeciwko	„niezrozumianej”
Serbii.	 Tchnęły	 nienawiścią	 do	 Zachodu,	 a	 zarazem	 pragnieniem,	 by	 stać	 się	 jego	 częścią.	 Przede
wszystkim	 jednak	 łączyła	 je	 całkowita	 niezdolność	 do	 uznania	 za	 rzeczywiste	 –	 nie	 wspominając	 już
o	 wzięciu	 za	 nie	 odpowiedzialności	 –	 straszliwych	 zbrodni	 popełnionych	 w	 imię	 tego,	 co	 Radovan
Karadžić	nazywał	„Niebiańską	Serbią”.	Wszystko	to	przypominało	zwłaszcza	tamto	popołudnie	spędzone
w	miejscowości	Pale	w	towarzystwie	Karadžicia,	człowieka,	który	uważał	za	swój	obowiązek	zamienić
te	marzenia	w	koszmarną	rzeczywistość.



Pale	 zmieniły	 się	 od	1992	 roku.	Choć	 stolica	Republiki	Serbskiej	 została	 przeniesiona	do	 jedynego
dużego	miasta	na	terytorium	kraju,	czyli	do	Banja	Luki,	narciarski	kurort	Pale	stanowił	centrum	państwa
dość	 długo	 –	 i	 wystarczająco	 długo	 prano	 przepływające	 tędy	 pieniądze	 –	 by	 obrosnąć	 lasem
współczesnych	 budynków	 i	 stacji	 benzynowych.	 Jednak	 niektóre	 rzeczy	 się	 nie	 zmieniają.	 Sonja
Karadžić	–	córka	Radovana	–	wciąż	 tu	mieszkała,	 tak	 jak	przez	całą	wojnę,	kiedy	 to	prowadziła	biuro
prasowe	 swojego	 ojca.	 Nie	 pamiętała,	 kim	 jestem,	 więc	 zgodziła	 się	 spotkać	 ze	 mną	 przy	 lunchu
w	 restauracji	 Jet	 Set,	 gdzie	 traktowano	 ją	 jak	 cesarzową	 i	 obsługiwano	 przy	 specjalnym	 stoliku
oddzielonym	 od	 reszty	 lokalu	 zasłonami.	 Nerma,	 która	 towarzyszyła	 mi	 jako	 tłumaczka,	 wzbudziła
ciekawość	 Sonji,	 ale	 nie	 pogardę.	 Sonja	 wychwalała	 inteligencję	 swego	 ojca,	 nazywała	 go	 „jednym
z	 największych	 uczonych	w	 historii	 Serbii”,	 mówiła	 również	 o	 jego	 „wielkiej	 miłości	 do	 wszystkich
członków	rodziny”;	nie	miała	jednak	ochoty	rozwodzić	się	długo	na	ten	temat,	wolała	od	razu	przejść	do
sedna.	 Wspominała	 spotkanie	 w	 Atenach	 wiosną	 1995	 roku,	 które	 miało	 zagwarantować	 jej	 ojcu
nietykalność,	układ	z	Holbrookiem	zaś	opisywała	jako	„tak	oczywisty,	że	niemal	nudny”.	Powiedziała,	że
jej	ojciec	wezwał	do	swojego	gabinetu	całą	rodzinę	i	oznajmił,	iż	zrezygnuje	ze	stanowiska	w	zamian	za
gwarancję	 wolności.	 Mówiąc	 o	 politykach,	 którzy	 pertraktowali	 z	 jej	 ojcem	 w	 czasie	 wojny,	 Sonja
zauważyła:
–	 To	 często	 ludzie,	 którzy	 chwalą	 się	 w	 książkach	 swoimi	 sukcesami	 dyplomatycznymi,	 ale

przemilczają	fakty,	które	potwierdzają	nasze	słowa,	nie	chcą	się	przyznać	do	wielu	umów	zawieranych
z	moim	ojcem.	Tylko	ojciec	i	oni	wiedzą,	o	co	chodzi,	a	nie	ma	pilniej	strzeżonej	tajemnicy	niż	ta,	którą
wszyscy	wciąż	próbują	odgadnąć.
Podróż	samochodem	z	miejscowości	Pale	do	Sarajewa	zajmuje	tylko	piętnaście	minut.	W	czasie	wojny

mogła	 jednak	 trwać	 cały	 dzień	 i	 oznaczała	 przenosiny	 do	 innego	 świata,	 towarzyszyły	 jej	 ogromne
emocje.	Tak	się	złożyło,	że	spotkanie	z	Sonją	odbyło	się	w	pierwszy	dzień	Bajramu,	trzydniowego	okresu
na	koniec	ramadanu,	kiedy	to	dobiega	końca	post,	świętujący	zaś	odwiedzają	najpierw	swoich	zmarłych,
a	potem	sąsiadów.	Kiedy	więc	Sonja	wychwalała	ojca	w	kawiarni	Jet	Set,	wielu	mieszkańców	Sarajewa
przebywało	 na	 cmentarzach,	 rozmyślając	 o	 zbrodniach,	 które	 popełniono	w	 czasie	wojny	 zapewne	 na
jego	właśnie	 rozkaz.	 Z	 pochylonymi	 nisko	 głowami,	 elegancko	 ubrani,	młodzi	 i	 starzy,	 przeciskali	 się
między	 białymi	 nagrobkami	 wokół	 stadionu	 piłkarskiego	 i	 na	 otaczających	 miasto	 wzgórzach,	 które
niegdyś	rozbrzmiewały	hukiem	dział;	teraz	otulała	je	cisza.	W	Sarajewie	był	to	dzień	kwiatów	i	grobów.
Tymczasem	 córka	 Radovana	 Karadžicia	 biadała	 w	 byłej	 kwaterze	 głównej	 swego	 ojca	 nad	 tym,	 jak
„łatwo	 usunąć	 dziś	 niewinnego	 człowieka	 z	 życia	 publicznego”,	 a	 na	 kalendarzu	 z	 podobiznami
Karadžicia	 i	 Mladicia	 widniało	 przekleństwo	 rzucone	 na	 każdego,	 kto	 zechciałby	 pomóc
w	poszukiwaniach	tych	dwóch:	„Jeśli	ktoś	zdradzi	tych	bohaterów	–	głosił	napis	–	niech	mu	pęknie	serce.
Jeśli	 ktoś	 powie,	 gdzie	 oni	 są,	 niech	 zje	własne	 kości.	W	 jego	 rodzinie	 nie	 będzie	wesel	 i	 świąt,	 ani
mężczyzn,	którzy	nosiliby	broń”.

Długo	czekałem	na	 tę	wiadomość,	aż	wreszcie	dostałem	SMS-a	od	Nermy,	zaledwie	kilka	miesięcy	po
naszej	 przygodzie	 w	 Belgradzie:	 „Dr	 K	 aresztowany”.	 Okoliczności	 aresztowania	 były	 zaskakujące:
Karadžić	 został	 namierzony	 w	 2008	 roku,	 gdy	 udawał	 lekarza	 medycyny	 alternatywnej.	Wyglądał	 jak
skrzyżowanie	 bohatera	 dziewiętnastowiecznej	 rosyjskiej	 powieści	 z	 gitarzystą	 ZZ	 Top	 –	 miał	 długie,
siwe	włosy	i	brodę.	Przewieziony	do	Hagi,	stanął	przed	sędziami	dziesięć	dni	później,	w	ostatni	dzień
miesiąca.	Do	tego	czasu	zgolił	brodę	i	ściął	długie	loki,	wracając	do	starej	fryzury	i	dobrze	wszystkim



znanego	wizerunku.
Gdy	tylko	dotarła	do	mnie	ta	informacja,	pojechałem	do	Kozaraca.	Jako	pierwszy	komentarza	udzielił

mi	Šerif	Velić,	który	wrócił	właśnie	ze	Szwecji.
–	Bardziej	mnie	cieszy	poranny	deszcz,	który	spadł	na	moją	trawę,	niż	aresztowanie	tego	człowieka	po

tylu	 latach,	odkąd	popełnił	 te	zbrodnie	–	oznajmił.	–	Dziś?	Jakie	 to	ma	dziś	znaczenie?	To	za	mało,	za
późno.	Chcę	sprawiedliwości,	ale	nie	umiem	przebaczyć.	 Jak	mogę	przebaczyć	komuś,	kto	nie	okazuje
żadnej	 skruchy,	 jak	 sam	 Karadžić	 i	 ci	 mali	 Karadžicie	 dokoła,	 którzy	 dopuścili	 się	 tych	 wszystkich
rzeczy?	Tu	są	setki	takich	małych	Karadžiciów,	jego	idee	wciąż	żyją.
Džemal	Paratušić	też	wrócił	do	Kozaraca	na	lato,	przywożąc	tu	z	Borehamwood	całą	swoją	rodzinę.
–	To	ważne,	że	Karadžić	został	aresztowany	–	mówił,	spoglądając	na	piękny	krajobraz,	który	ciągnął

się	w	stronę	Omarskiej.	–	Uważam	go	za	drugiego	Hitlera,	człowieka,	który	myślał,	że	może	robić	z	nami,
co	 tylko	 zechce,	 i	 tak	właśnie	 postępował.	 Świat	 prowadził	 z	 nim	 negocjacje,	 ale	 ja	 uważałem	go	 za
człowieka,	 z	 którym	 nie	 wolno	 negocjować.	 Dobrze	 zatem,	 że	 w	 końcu	 został	 aresztowany	 i	 że
powiedziano	głośno,	kim	jest	naprawdę.	Ale	co	nam	to	daje?	Możemy	odbudować	nasze	domy,	możemy
im	 pokazać,	 że	 wróciliśmy,	 że	 to	 nasz	 kraj,	 ale	 nasze	 życie	 już	 nigdy	 nie	 będzie	 takie	 jak	 kiedyś.
Aresztowanie	Karadžicia	nie	wskrzesi	naszych	zmarłych.
Satko	Mujagić,	aktywista	działający	na	rzecz	budowy	pomnika,	powiedział	po	powrocie	z	Holandii:
–	Dobrze	się	stało,	ale	aresztowanie	Karadžicia	to	jedno,	a	powstrzymanie	głoszonych	przez	niego	idei

to	zupełnie	co	innego.

Za	szybą	z	hartowanego	szkła	podniosła	się	biała	zasłona.	Dopiero	wtedy	go	zobaczyłem,	choć	siedział
zaledwie	metr	dalej,	ubrany	w	szarą	marynarkę	i	fioletowy	krawat	ze	spinką	w	kształcie	herbu	Serbii	–
dwugłowego	orła	i	serbskiego	krzyża	z	cyrylickimi	literami	„S”:	Tylko	jedność	uratuje	Serbów.
Miejsca	 przeznaczone	 dla	 gościa	 i	 oskarżonego	 w	 sali	 Trybunału	 w	 Hadze	 były	 bardzo	 ciasne.

Rozdzielała	je	gruba	kuloodporna	szyba	z	otworami,	przez	które	mogliśmy	rozmawiać.	Po	jednej	stronie
tej	 szyby,	 przy	 maleńkim	 stoliczku,	 siedział	 Radovan	 Karadžić	 ze	 swoim	 prawnikiem	 Peterem
Robinsonem,	po	drugiej	 zaś	 ja	oraz	Ann	Sutherland,	oskarżyciel	publiczny	z	 ramienia	Trybunału,	która
nazajutrz	 miała	 prowadzić	 moje	 przesłuchanie	 w	 imieniu	 prokuratury	 podczas	 procesu	 przeciwko
Karadžiciowi.	Potem	musiałem	jeszcze	odpowiadać	na	pytania	obrońców	oskarżonego.
Najpierw	 jednak	 brałem	 udział	 w	 tym	 „wywiadzie”,	 zorganizowanym	 przed	 właściwym

przesłuchaniem	na	 prośbę	Karadžicia,	 który	miał	 do	 tego	prawo.	 Jak	 na	 ironię,	 przypadek	 sprawił,	 że
kiedy	 w	 sierpniu	 2011	 roku	 niespodziewanie	 poinformowano	 mnie	 o	 prośbie	 oskarżenia,	 jechałem
właśnie	zamgloną	górską	drogą	w	Bośni	na	poświęcenie	małego	pomnika	znaczącego	odległy	masowy
grób:	 skalną	 szczelinę,	 do	 której	 wrzucono	 zwłoki	 stu	 dwudziestu	 czterech	 mężczyzn,	 a	 następnie
przykryto	 je	 kamieniami.	 Byli	 to	więźniowie	 z	Omarskiej	 i	 Keratermu,	wyprowadzeni	 z	 tych	 obozów
dokładnie	w	dniu	naszego	przyjazdu,	5	 sierpnia	1992	 roku.	Wywieziono	 ich	autobusami	do	 lasu,	gdzie
wywleczono	 ich	 z	 pojazdów	 i	 zastrzelono,	 jednego	 po	 drugim.	 Ciała	 wrzucano	 do	 skalnej	 jamy,
nazywanej	 Hrastova	 glavica,	 dlatego	 też	 odnaleziono	 je	 i	 ekshumowano	 dopiero	 po	 piętnastu	 latach.
Sprawa	 dotyczyła	 więc	 bezpośrednio	 odkrycia	 obozów,	 o	 którym	 miałem	 mówić	 w	 Hadze,	 zeznając
przeciwko	człowiekowi,	który	pozwolił	nam	je	wtedy	odwiedzić:	doktorowi	Karadžiciowi.
Zgodziłem	się	na	ten	wywiad	dlatego,	że	telefon	z	Hagi	kompletnie	mnie	zaskoczył,	ale	też	dlatego,	że

przez	 sąd	 było	 dobrze	 widziane,	 by	 świadek	 oskarżenia	 współpracował	 z	 obroną.	 Oczywiście	 byłem



zaciekawiony	 i	 zdenerwowany.	 W	 głowie	 wciąż	 kołatała	 mi	 myśl	 o	 tym,	 jak	 surrealistyczne	 jest	 to
spotkanie	 po	 latach.	 Nie	 były	 to	 jednak	 miejsce	 i	 czas	 odpowiednie	 do	 tego	 typu	 błahych	 rozważań.
Stawka	była	zbyt	wysoka,	kwestie	zbyt	poważne,	a	spotkania	z	Karadžiciem	w	ciągu	najbliższych	dwóch
dni	 zbyt	 istotne	 –	 zresztą	 miałem	 poczucie,	 że	 skala	 tragedii	 i	 cierpień	 spowodowanych	 zbrodniami,
o	które	oskarżano	Karadžicia,	była	zbyt	porażająca,	by	mówić	tu	o	jakichkolwiek	osobistych	refleksjach.
Poza	 tym	 miałem	 grypę	 i	 gorączkę,	 wydałem	 więc	 swoją	 dzienną	 dietę	 ONZ	 na	 paracetamol
i	 holenderskie	 tabletki	 o	 nazwie	 Fluimucil	 oraz	 pastylki	 do	 ssania	 Trachitol,	 które	 ułożyłem	 na	 stole
między	sobą,	szklanym	przepierzeniem	i	człowiekiem	uznawanym	za	jednego	z	największych	zbrodniarzy
wojennych	końca	XX	wieku.
Prawnik	 Karadžicia,	 Robinson	 –	 Amerykanin	 o	 mocno	 kręconych,	 ciemnych	 włosach	 –	 zaczął	 od

oświadczenia,	że	jego	klient	jest	zmęczony	po	całym	dniu	pobytu	w	sądzie,	więc	to	on	zacznie	zadawać
pytania.	Najpierw	poprosił,	bym	szczegółowo	opisał	spotkanie	z	doktorem	Karadžiciem,	które	odbyło	się
w	miejscowości	Pale	3	sierpnia	1992	roku.	Opowiedziałem	więc	o	dziwnej	podróży,	która	tamtego	lata
doprowadziła	mnie	 i	 ekipę	 ITN 	 do	kwatery	głównej	Karadžicia,	 a	 rozpoczęła	 się	od	 jego	wystąpienia
w	brytyjskiej	telewizji	i	zachęty,	byśmy	„zobaczyli	obozy	na	własne	oczy”.
Karadžić	 został	 oskarżony	 o	 „osobistą”	 i	 „zwierzchnią”	 odpowiedzialność	 za	 ludobójstwo,

eksterminację,	 prześladowania,	 morderstwa,	 wysiedlenia,	 bezprawne	 ataki	 na	 cywilów	 i	 użycie
przemocy	 –	 „których	 zasadniczym	 celem	 było	 sianie	 terroru”.	 Ten	 proces	 był	 kulminacyjnym	 punktem
osiemnastoletniej	 działalności	 Trybunału.	 Jeden	 z	 prokuratorów	 stwierdził	 wówczas,	 że	 „Karadžić
i	Mladić	 postąpili	 wyjątkowo	 głupio,	 nie	 poddając	 się	w	momencie,	 gdy	 zostali	 oskarżeni.	Mieliśmy
wtedy	dość	dowodów,	by	postawić	im	zarzuty,	ale	za	mało,	by	ich	skazać”.
Karadžić,	 który	 do	 tej	 pory	 siedział	 nieruchomo	 po	 drugiej	 stronie	 szyby,	 nieco	 się	 ożywił.	 Był

uprzejmy,	niemal	wesoły,	choć	nie	sprawiał	wrażenia	sympatycznego.	Pamiętałem,	że	często	właśnie	tak
się	zachowywał	–	podczas	lunchu	tamtego	sierpniowego	dnia,	w	telewizji	i	–	podobno	–	w	towarzystwie
dyplomatów	 i	 polityków,	których	próbował	oczarować.	Robinson	 skomplementował	uprzejmie	 artykuł,
który	napisałem	na	dziesiątą	rocznicę	wrześniowych	ataków	na	Nowy	Jork.
–	Jestem	Amerykaninem	–	powiedział	–	i	doceniam	to,	co	pan	napisał.
–	Pewnie	obwinia	pan	o	te	ataki	Serbów!	–	wtrącił	Karadžić	półżartem.	Potem	spytał:	–	Czy	odniósł

pan	wrażenie,	że	byłem	dostępny	[w	czasie	wojny]?
–	Tamtego	dnia	tak,	z	pewnością.	–	Ale	po	odkryciu	obozów	nie	pozwolono	mi	podróżować	po	jego

terytorium.	Powiedziałem	mu,	 że	odmówił	mi	 tego	ktoś	bardzo	mu	bliski	 (miałem	na	myśli	 jego	córkę
Sonję),	ale	nie	wiem,	czy	mnie	zrozumiał.	Pierwsza	seria	pytań	dotyczyła	samego	obozu	Omarska.	Czy
wiedziałem,	 że	 był	 to	 „tymczasowy	 ośrodek	 śledczy”	 przeznaczony	 dla	 podejrzanych	 muzułmańskich
bojowników?
–	Tak,	słyszałem	takie	twierdzenia	–	odpowiedziałem.
Czy	wiedziałem,	że	połowa	więźniów	w	Omarskiej	została	odesłana	do	obozu	dla	jeńców	wojennych,

a	drugą	połowę	„zwolniono	do	Trnopolja”?
–	Nie,	 nie	 wiedziałem	 –	 odparłem.	 Dopiero	 później	 uświadomiłem	 sobie,	 że	 Karadžić	 odnosił	 się

prawdopodobnie	do	nagłego	opróżnienia	Omarskiej 	po	tym,	jak	znaleźliśmy	to	miejsce.
Czy	zajmowałem	się	obozami,	w	których	przetrzymywano	serbskich	więźniów?
–	Tak	–	potwierdziłem.	Kilka	dni	po	wizycie	w	Omarskiej	pojechałem	do	Čapljiny,	odkryłem	też	obóz



dla	serbskich	więźniów	w	Dretelju.	Czy	wiedziałem,	że	„w	swych	ostatnich	dniach”	bośniacki	prezydent
Alija	Izetbegović	przyznał	w	rozmowie	z	francuskim	dyplomatą	Bernardem	Kouchnerem,	że	„wszystkie	te
historie	o	obozach	zostały	zmyślone”?
–	Nie,	nie	słyszałem	o	tym.
Po	godzinie	i	piętnastu	minutach	„wywiad”	osiągnął	zaplanowany	punkt	kulminacyjny,	kiedy	adwokat

zaprezentował	nam	materiały	na	swoim	komputerze.	Doktor	Karadžić	sięgnął	po	wyświechtany	argument
rewizjonistów:	 ogrodzenie	 w	 Trnopolju.	 Ostatnio	 znów	 podniósł	 tę	 kwestię	 profesor	 Chomsky,
twierdząc,	 że	 „sfabrykowałem”	 wszystko,	 co	 napisałem	 o	 obozach	 od	 czasu	 pierwszego	 artykułu
z	 7	 sierpnia	 1992	 roku.	 Teraz	 doktor	 Karadžić	 raz	 jeszcze	 próbował	 się	 do	 tego	 odwoływać.	 Na
potwierdzenie	 swoich	 argumentów	 odtworzył	 pocięty	 materiał	 telewizji	 bośniackich	 Serbów.
Odpowiedziałem,	 że	 byłem	 wówczas	 i	 nadal	 jestem	 przekonany,	 że	 ludzie	 pokazani	 na	 zdjęciach	 to
więźniowie	przywiezieni	pod	strażą	z	Omarskiej	i	Keratermu,	a	obozy	nie	były	żadną	mistyfikacją.

*

W	noc	przed	przesłuchaniem	nie	mogłem	zasnąć.	Administracja	Trybunału	była	uprzejma	zarezerwować
mi	ponownie	mój	 szczęśliwy	pokój	 202	w	pięknym	niegdyś	hotelu	Corona	w	centrum	Hagi.	Ale	hotel
został	 „odnowiony”	 –	 ergo	 zniszczony,	 a	 czarujące	 staroświeckie	 wnętrze	 zamieniono	 w	 coś,	 co
przypominało	halę	odlotów:	w	barze	grała	muzyka	 techno,	a	czerwone	pelargonie	zniknęły.	Z	zewnątrz
jednak	nadal	dobiegał	turkot	tramwajów,	a	bezsenna	noc	wypełniona	oparami	Fluimucilu	i	pastylkami	do
ssania	Trachitol	ustąpiła	w	końcu	przed	świtem.
Wydawało	 się,	 że	 wszystkie	 lata	 działalności	 Trybunału	 doprowadziły	 w	 końcu	 do	 punktu

przełomowego.	 Tym	 razem	 oskarżony	 był	 sam	 Karadžić,	 który	 przywitał	 mnie	 uprzejmym	 skinieniem
głowy,	gdy	wszedłem	do	sali	 (ani	Kovačević,	ani	Stakić	nie	zdobyli	 się	na	 taki	gest).	Potem	Karadžić
założył	słuchawki,	uniósł	brwi	i	wskazał	głową	na	ekran	swojego	komputera,	jakby	chciał	powiedzieć:
„No	to	bierzmy	się	do	roboty”.	Zachowywał	się	niczym	gladiator,	który	wchodzi	ze	swym	towarzyszem
na	arenę.	Całe	lato	spędziłem	z	ludźmi,	którzy	przeżyli	pobyt	w	obozie	albo	stracili	tam	najbliższych.	To
właśnie	 zachęta	 z	 ich	 strony	 w	 postaci	 SMS-a,	 który	 dostałem	 podczas	 śniadania,	 dodała	 mi	 sił
i	pozwoliła	zapomnieć	o	grypie,	gdy	padły	słowa:	„Proszę	wstać,	sąd	idzie”.
Na	 ławie	 zasiadało	 czterech	 sędziów,	 którym	przewodniczył	Koreańczyk	Kwon.	Aby	nie	 powtarzać

wszystkiego	od	początku	–	i	oszczędzić	na	czasie,	co	ze	względu	na	liczbę	i	długość	procesów	stało	się
koniecznością	 –	 Ann	 Sutherland	 przedstawiła	 dowody	 z	 procesu	 Stakicia.	 Opisała	 pokrótce	 nasze
spotkanie	z	Karadžiciem	z	1992	roku	i	odkrycie	obozu,	prezentując	przy	tym	fragmenty	relacji	ITN .	Film
z	Omarskiej	pokazywał,	jak	próbujemy	obejrzeć	cały	obóz,	ale	spotykamy	się	z	odmową.	Na	nagraniu	jest
też	pani	Balaban,	która	mówi	do	nas:	„Powiedział,	że	możecie	zobaczyć	to	i	to,	ale	tamtego	nie”.	Teraz
sędziowie	 zwrócili	 się	 do	 człowieka,	 który	 podobno	 wydał	 te	 rozkazy,	 i	 poinformowali	 go,	 że	 może
rozpocząć	przesłuchanie	świadka.
Karadžić	od	razu	ruszył	do	ataku.
–	Czy	uważa	pan,	że	udało	się	panu	zachować	obiektywizm?
Próbowałem	wyjaśnić	sędziom,	że	w	przeszłości	niewłaściwie	używałem	słowa	„obiektywizm”,	gdy

miałem	na	myśli	„neutralność”.
–	Kiedy	mowa	 o	 konkretnych	 faktach,	 pozostaję	 obiektywny	 –	 powiedziałem	 –	 ale	 nie	 próbuję	 być



neutralny.	Nie	jestem	neutralny,	stojąc	między	obozowymi	strażnikami	i	więźniami,	między	zgwałconymi
kobietami	i	gwałcicielami.	[…]	Jeśli	mam	być	uczciwy	wobec	sądu,	to	nie	mogę	powiedzieć,	że	jestem
albo	chcę	być	neutralny	w	przypadku	takich	aktów	przemocy.
Karadžić	zaprotestował	przeciwko	określeniu	„rasistowski”,	którego	użyłem	w	opisie	jego	programu.

O	bośniackich	Muzułmanach	powiedział:
–	To	Serbowie,	którzy	przeszli	na	islam.	I	tak	też	uważa	lord	[David]	Owen.
Odparłem,	 że	 ja	 znacznie	 częściej	 słyszałem,	 jak	 bośniackich	 Muzułmanów	 nazywano	 obraźliwym

słowem	balija.	Dodałem	również:
–	Więźniami	 obozów	byli	 albo	 bośniaccy	Muzułmanie,	 albo	Chorwaci,	 a	 nadzorowali	 je	 bośniaccy

Serbowie.	 […]	 Tam,	 skąd	 pochodzę,	 uznaje	 się,	 że	 jeśli	 jedna	 grupa	 etniczna	 chce	 oczyścić	 dane
terytorium	z	członków	innej	grupy	etnicznej	i	zatrzeć	po	niej	wszelkie	ślady,	to	jest	to	właśnie	rasizm.
Pojawiły	 się	 również	pytania,	które	przypominały	ogólną	dyskusję	o	polityce.	Karadžić	o	dążeniach

zarówno	Serbów,	jak	i	Chorwatów	mówił:
–	Opowiadają	się	za	zdecentralizowaną	Bośnią	złożoną	z	 trzech	grup	etnicznych,	podczas	gdy	strona

muzułmańska	chciała	Bośni	jednolitej.
Zgodziłem	 się	 z	 jego	 analizą,	 musiałem	 jednak	 dodać,	 że	 istnieje	 „ogromna	 różnica	między	 ogólną

strategią	 a	 masowymi	 morderstwami”.	 Sędzia	 Kwon	 na	 szczęście	 położył	 kres	 tym	 jałowym
rozważaniom:	 czas	 na	 pierwszą	 przerwę,	 kolejną	 porcję	 paracetamolu	 i	 kawę	 podaną	 przez	 miłą
dziewczynę	z	obsługi.	Potem	z	powrotem	na	arenę.	Nie	miałem	czasu,	by	zastanawiać	się	nad	znaczeniem
tego	spotkania.	Liczyły	się	tylko	szczegóły	i	fakty	–	i	ich	zgodność	z	prawdą.	Gdy	weszliśmy	ponownie
do	 sali,	Karadžić	 nie	 przywitał	mnie	 już	 jak	 towarzysza	 niedoli	 z	 cyrkowej	 areny;	 jego	wyraz	 twarzy
i	spojrzenie	były	twardsze.
W	 jego	 głosie	 również	 pojawiły	 się	 ostre	 tony:	 Czy	 pamiętałem,	 że	 doktor	 Karadžić	 zaakceptował

niektóre	 z	 planów	 pokojowych?	 Tak,	 pamiętałem	 „niekończące	 się	 plany	 i	 traktaty,	 które
w	rzeczywistości	niczego	nie	zmieniały.	Wciąż	zabijano	niewinnych	ludzi”.	Czy	wiedziałem	o	„walkach”
w	okolicach	Prijedoru?	W	pierwszym	artykule	na	 temat	obozów	przytaczam	słowa	więźnia,	który	brał
w	nich	udział.	Powiedziałem,	że	nim	tam	przyjechaliśmy,	wszelki	opór	został	stłumiony.	Dyskusja	na	ten
temat	trwała	przez	dłuższą	chwilę.
Potem	Karadžić	spytał	o	Omarską,	cytując	mój	artykuł:
–	 Nie	 było	 tam	 żadnych	 widocznych	 dowodów	 aktów	 przemocy,	 nie	 mówiąc	 już	 o	 planowej

eksterminacji.
Odpowiedziałem,	że	próbowaliśmy	wejść	do	hangaru.
–	Podejrzewaliśmy,	że	dzieją	się	tam	straszne	rzeczy.	Czas	pokazał,	że	mieliśmy	rację.
–	Skąd	pan	to	wie?	–	spytał	Karadžić.
–	Słyszałem	od	wielu	ludzi,	którzy	byli	w	Omarskiej,	że	dochodziło	tam	do	morderstw.	[…]	Myślę,	że

wystarczą	tu	dowody	zgromadzone	na	przestrzeni	lat	przez	Trybunał.
Karadžić	 kwestionował	 prawdziwość	 słów	 chłopca,	 który	 mówił	 o	 masakrze,	 podczas	 której

zamordowano	dwustu	mężczyzn	w	Keratermie.	Odpowiedziałem:
–	Pomylił	się	co	do	liczby,	ale	masakra	rzeczywiście	miała	miejsce.
Potem	doktor	Karadžić	spytał:
–	Gdybym	panu	powiedział,	panie	Vulliamy,	że	to	wszystko	nieprawda	i	że	wszyscy	ci	ludzie,	którzy



opowiadali	panu	o	tych	morderstwach,	widzieli	jedynie	śmierć	jednego,	chorego	psychicznie	człowieka,
komu	 by	 pan	 uwierzył?	 […]	 Wydaje	 się,	 że	 zdecydował	 się	 pan	 wierzyć	 w	 informacje,	 które	 są
krzywdzące	dla	Serbów.
„Śmierć	jednego	człowieka”?	Czy	on	naprawdę	w	to	wierzył?
–	Nie	zdecydowałem	się	wierzyć	w	informacje	krzywdzące	dla	 jednej	czy	drugiej	strony,	 to	nie	 jest

kwestia	 wyboru.	 Nie	 wierzę,	 że	 w	 Omarskiej	 i	 Keratermie	 zginęła	 tylko	 jedna	 osoba.	 […]	 Jestem
przekonany,	 że	 zabito	 tam	 o	 wiele	 więcej	 niż	 jednego,	 psychicznie	 chorego	 człowieka.	 […]	 Z	 całym
szacunkiem,	 ale	 jeśli	 twierdzi	 pan,	 że	 chodziło	 o	 tylko	 jednego	 człowieka,	 nie	 wierzę	 panu.	 To	 nic
osobistego.	[…]	A	kwestia	opinii,	jaką	wystawia	to	Serbom,	nie	ma	tu	znaczenia.	Nie	taką	miarą	mierzę
te	rzeczy.
–	 Z	 całym	 szacunkiem	 –	 odparował	 Karadžić	 –	 ale	 miałoby	 to	 znaczenie,	 gdyby	 było	 prawdą.

Powiedziałem	panu	jednak,	że	wszyscy	widzieli	tylko	jedno	zabójstwo.	Rozmawiali	o	wielu,	ale	widzieli
tylko	jedno.
Potem	przeszedł	do	kwestii	Trnopolja.	Zauważył,	że	w	mojej	pierwszej	relacji	słusznie	stwierdziłem,

iż	 Trnopolja	 nie	można	 nazywać	 obozem	 koncentracyjnym,	 ale	 potem	 zmieniłem	 zdanie.	 Sędzia	 Baird
poprosił	o	wyjaśnienie.
Próbowałem	 wytłumaczyć,	 że	 w	 pierwszych	 tygodniach	 po	 naszym	 odkryciu	 uważałem,	 że

odwoływanie	się	przez	media	do	Holokaustu	przynosi	szkodę	naszym	relacjom,	a	użycie	terminu	„obozy
koncentracyjne”	zachęcało	do	 takich	właśnie	porównań,	 jednak	później,	 gdy	zastanowiłem	się	nad	 tym
i	 „skonsultowałem	 się	 z	 władzami	 Muzeum	 Holokaustu	 [w	 Waszyngtonie],	 szukając	 właściwych
terminów	do	opisu	 tych	miejsc”,	doszliśmy	do	wspólnego	wniosku,	 że	 słowo	„echo,	potwierdzone	 ich
autorytetem,	jest	tutaj	właściwe”.
–	Postanowiłem	zatem	–	tłumaczyłem	ławie	sędziowskiej	–	wraz	z	ludźmi	z	Muzeum	Holokaustu	oraz

tymi,	 którzy	 przeżyli	 [Holokaust],	 używać	 tego	 terminu,	 odwołując	 się	 do	 jego	 pierwotnej	 definicji
z	czasów	wojen	burskich	w	Afryce.	Można	śmiało	stwierdzić,	że	Trnopolje	było	właśnie	takim	obozem
[koncentracyjnym],	gdzie	zgromadzono	tysiące	cywilów	przygotowanych	do	deportacji.
Karadžić	 drążył	 ten	 temat.	 Czy	 wiedziałem,	 że	 cywile	 zostali	 „ewakuowani	 ze	 strefy	 walk”	 do

Trnopolja?
–	To	nie	była	deportacja	[…],	to	była	ewakuacja	[…]	przeprowadzona	na	prośbę	tych	ludzi.
Odpowiedziałem,	 że	 byłem	 w	 jednym	 z	 takich	 konwojów	 deportacyjnych,	 prowadzonym	 przez

uzbrojonych	żołnierzy.
–	Byli	w	nim	ludzie,	którzy	mówili	mi	coś	zupełnie	innego	[…],	że	żołnierze	i	policjanci	przyszli	do

ich	domów	i	kazali	im	je	opuścić	[…],	że	nikt	nie	robił	tego	dobrowolnie.	–	Przypomniałem	też,	że	cztery
dni	 później,	 na	 tej	 samej	 trasie:	 –	Wyprowadzono	 dużą	 liczbę	 osób	 i	 rozstrzelano	 je	 na	 górze	Vlašić,
Trybunał	zna	te	wydarzenia	jako	„masakrę	na	masywie	Vlašić”.	Więc	nie,	proszę	pana,	nie	wiedziałem,
że	to	właśnie	z	takich	powodów	kierowano	te	konwoje	na	Vlašić.
Karadžić	 nie	 próbował	 już	 nawet	 być	 dla	 mnie	 miły,	 mówił	 ostrym,	 agresywnym	 tonem.

W	 słuchawkach	 słyszałem	 tylko	 początek	 i	 koniec	 jego	 wypowiedzi,	 ale	 niewidoczny	 tłumacz	 udanie
oddawał	brzmienie	jego	głosu,	jego	napastliwość.
–	 Dobrze	 pan	 wie	 dzięki	 dyskusji,	 która	 wywiązała	 się	 między	 panem	 a	 organizacją	 Living

Marxism	[…],	że	to	wszystko	było	mistyfikacją.



Znów	 to	 samo.	 Karadžić	 odtworzył	 fragment	materiału	 telewizji	 bośniackich	 Serbów,	 która	 kręciła
o	nas	film.
–	Zgodnie	z	naszą	teorią	na	filmie	widzieliśmy	ogrodzenie	wokół	narzędzi	budowlanych.	[…]	Pan	temu

zaprzecza,	tak?
–	Owszem.	Ta	teoria,	 jak	ją	pan	nazywa,	powstała	w	roku	1996	lub	1997,	wcześniej,	po	roku	1992,

nikt	o	niej	nie	wspominał.	[…]	Ci	ludzie	byli	uwięzieni,	pilnowali	ich	uzbrojeni	strażnicy.
Karadžić	nie	rezygnował.
–	Widzi	pan	taczki?
–	Wtedy	ich	nie	zauważyłem;	patrzyłem	na	inne	rzeczy.	[…]	Powtarzam,	wiele	razy	już	dowiedziono,

że	określanie	tych	ludzi	jako	więźniów	jest	zgodne	ze	stanem	faktycznym.
Karadžić	pokazał	słynne	zdjęcie	wychudzonego	Fikreta	Alicia	za	drutem	kolczastym.
–	Skąd	pan	wie,	że	on	nie	wygląda	tak	zawsze?
–	Wiem,	że	nie	wygląda	tak	zawsze.	[…]	Spotkałem	go	w	Słowenii	rok	później	i	wyglądał	normalnie,

jak	każdy	mężczyzna.
Kusiło	mnie,	by	dodać,	że	minionego	lata	oglądałem	w	jego	towarzystwie	relację	telewizyjną	z	meczu,

w	którym	Bośnia	pokonała	Białoruś	dwa	do	zera,	uznałem	jednak,	że	byłoby	to	niepoważne.
–	Chce	pan	powiedzieć,	że	w	ciągu	dwóch	miesięcy	jego	stan	pogorszył	się	tak	bardzo,	że	był	bliski

śmierci?	–	spytał	Karadžić.
–	Tak.	 […].	Być	może	warunki	w	Keratermie	 były	 tak	 straszne,	 że	 jego	 stan	 pogorszył	 się	 do	 tego

stopnia	w	ciągu	dwóch	miesięcy.
–	Czy	podczas	spotkania	w	Lublanie	widział	go	pan	rozebranego	od	pasa	w	górę?
–	Nie,	był	ubrany.
Karadžić	kwestionował	użyte	przeze	mnie	określenie	„masowe	morderstwo”.
–	Czy	doszedł	pan	do	tego	sam,	czy	też	usłyszał	pan	to	od	innych	i	uwierzył	im?
–	 Poznałem	 dziesiątki,	 jeśli	 nie	 setki,	 ludzi,	 którzy	 przeżyli	 obozy,	 i	 dziesiątki,	 a	 może	 setki	 ludzi,

którzy	stracili	w	nich	swoich	bliskich.
–	Wierzy	pan,	że	ludzie	ginęli	również	w	walce?
–	Tak,	niewątpliwie.
W	ciągu	całej	rozmowy	Karadžić	wielokrotnie	podkreślał	moją	„antyserbską”	postawę.	Podniesionym

głosem	zapytał:
–	Serbowie	uważają,	że	jest	pan	stronniczy,	bardzo	stronniczy,	zgadza	się?
Odpowiedziałem:
–	 Cóż,	 jeśli	 rzeczywiście	 tak	 jest,	 to	 bardzo	 mi	 przykro.	 Jak	 już	 próbowałem	 wyjaśnić,	 gdy

rozmawialiśmy	 o	 neutralności,	 jestem	 stronniczy	 w	 przypadku	 aktów	 przemocy	 i	 zbrodni.
Nie	 jestem	 uprzedzony	 do	 żadnej	 rasy,	 grupy	 etnicznej	 czy	 czegokolwiek	 w	 tym	 rodzaju.	 Właściwie
jestem	bardzo	uprzedzony	do	rasizmu.	Nie	jestem	więc	wrogiem	Serbów:	jestem	wrogiem	tego,	czego	się
dopuszczono	w	ich	imieniu.
Podkreśliłem	też:
–	 Bardzo	 poważnie	 traktuję	 zarzuty	 o	 antyserbskie	 nastawienie.	 Natychmiast	 pojechałem	 obejrzeć

obozy	dla	serbskich	więźniów.	[…].	Zależy	mi	na	bezstronności	przekazu,	ale	jestem	stronniczy	wobec
praktyki	zamykania	ludzi	w	obozach.



W	tym	momencie	zainterweniował	sędzia	Morrison.
–	Jak	pan	wie,	doktorze	Karadžić	[…],	w	tym	procesie	oskarżonym	nie	jest	serbski	naród	ani	państwo

serbskie.	To	pan	jest	oskarżony	i	musi	pan	skoncentrować	się	na	tym	fakcie.
Karadžić	odpowiedział:
–	 Dziękuję,	 wysoki	 sądzie.	 Jednak	 sytuacja	 wygląda	 tak,	 że	 zostałem	 oskarżony	 […]	 o	 wszystkie

okropności,	 których	dopuszczono	 się	w	 trakcie	wojny.	Próbuję	dowieść,	 że	nie	miałem	nic	wspólnego
z	tym	systemem.
Powrócił	do	tego	tematu	po	raz	trzeci,	kwestionując	kontrowersyjne	zdanie,	które	znalazło	się	w	mojej

relacji.	W	zdaniu	tym	napisałem,	że	serbskie	pogromy	są	„echem”	nazistowskich	zbrodni,	ich	„bladą,	lecz
jednoznaczną	imitacją”.
–	Będę	przy	tym	obstawał	–	powtórzyłem.	–	Jeśli	chodzi	o	słowo	„echo”:	ustaliłem	z	pracownikami

Muzeum	 Holokaustu	 w	 Waszyngtonie,	 że	 takie	 właśnie	 określenie	 będzie	 właściwe.	 Blada,	 tak.
Jednoznaczna,	 też.	Wracamy	do	kwestii	 internowania	 i	mordowania	 ludzi	 z	powodu	przynależności	 do
danej	grupy	etnicznej.	Do	masowych	wysiedleń	ze	względów	etnicznych.
–	Czy	uważa	pan	teraz,	że	między	innymi	dlatego	niektórzy	Serbowie	twierdzą,	że	ma	pan	antyserbskie

poglądy?	–	pytał	Karadžić.
–	 Jeśli	 rzeczywiście	 niektórzy	 tak	 uważają,	 to	 być	może	 popierają	 oni	 zbrodnie	 dokonywane	w	 ich

imieniu.	 […]	 Jeśli	 mamy	 trzymać	 się	 tego	 tematu,	 to	 warto	 wspomnieć,	 że	 wielu	 Niemców	 było
przerażonych	czynami,	które	popełniono	w	ich	imieniu;	byli	gotowi	rozliczyć	się	z	przeszłością	swojego
kraju	i	stawić	jej	czoła.
W	 ostatnich	 słowach	 Karadžić	 powrócił	 do	 tematu	 obozów	 i	 rzekomej	 mistyfikacji:	 twierdził,	 że

przedstawiłem	opis	straszliwego	stanu	więźniów	w	Omarskiej	dopiero	wtedy,	gdy	prezydent	George	H.
W.	 Bush	 wyraził	 przerażenie	 naszym	 odkryciem.	 Odpowiedziałem,	 że	 w	 swojej	 pierwszej	 relacji
opisałem,	 iż	 więźniowie	 byli	 „straszliwie	 wychudzeni,	 niektórzy	 przypominali	 szkielety	 […]”.
Domyślałem	 się	 już	 jednak,	 do	 czego	 zmierza	 doktor	 Karadžić:	 żądny	 sławy,	 udramatyzowałem	 swój
artykuł,	żeby	udzielać	wywiadów	w	mediach	i	zdobywać	nagrody.	Zabolało	mnie	to	i	musiałem	wyjaśnić,
że	nie	zależy	mi	na	wywiadach	ani	nagrodach.
–	Czy	chciałbym,	żeby	obóz	w	Omarskiej	nigdy	nie	powstał?	Tak.
Komplementując	mój	pierwszy	raport	z	obozów,	Karadžić	dodał	z	naciskiem:
–	 Cała	 reszta	 jest	 wyssana	 z	 palca	 i	 naprawdę	 przykro	 mi,	 że	 postawił	 się	 pan	 w	 takiej	 sytuacji

i	ostatecznie	został	uznany	za	uprzedzonego	do	Serbów.
To	była	złośliwa	uwaga,	a	sędzia	Kwon	uważał	ją	za	niepotrzebną.	Spytał	jednak,	czy	nie	chcę	się	do

niej	odnieść.	Chciałem.
–	 Pragnę	 tylko	 powiedzieć,	 że	 nie	mam	 nic	 przeciwko	 narodowi	 serbskiemu.	Występuję	 wyłącznie

przeciw	temu,	co	zrobiono	w	jego	imieniu.
Gdy	przesłuchanie	dobiegło	końca,	wstałem	i	podziękowałem	sędziom.	Idąc	w	stronę	wyjścia,	miałem

ochotę	się	odwrócić	i	spojrzeć	na	Radovana	Karadžicia,	ale	nie	zrobiłem	tego.	Wróciłem	do	pokoju	dla
świadków,	 podziękowałem	 pracownikom	 sądu	 i	 zażyłem	 kolejną	 porcję	 lekarstw,	 wściekły	 i	 urażony
w	 imieniu	 wszystkich	 tych	 dobrych	 ludzi,	 których	 spotykałem	 przez	 lata,	 ludzi	 w	 straszliwy	 sposób
pokrzywdzonych	przez	obozy	i	kierujących	nimi	oprawców.	To	właśnie	ze	względu	na	nich	starałem	się
zachować	w	sądzie	chociaż	pozory	spokoju.	Czułem	się	dotknięty	twierdzeniem,	że	„wyssałem	wszystko



z	 palca”.	 Choć	 byli	więźniowie	 obozów	 i	 krewni	 tych,	 którzy	 tam	 zginęli,	w	 ogromnym	 stopniu	mnie
wzbogacili,	 byłbym	 naprawdę	 szczęśliwy,	 gdyby	mogli	 nadal	 prowadzić	 normalne,	 spokojne	 życie	 na
jugosłowiańskiej	wsi	–	a	ja	nigdy	bym	ich	nie	poznał	i	nie	postawił	stopy	w	Trybunale.
Wybrałem	się	w	to	chłodne,	szare	popołudnie	na	spacer	wokół	jeziora	przy	holenderskim	parlamencie,

w	zabytkowym	centrum	miasta,	zły	na	siebie,	że	nie	powiedziałem	tego	w	sądzie.	Oszołomiony	gorączką
i	 grypą,	 poszedłem	 raz	 jeszcze	 popatrzeć	 na	 Dziewczynę	 z	 perłą	 Vermeera,	 ale	 zawędrowałem	 do
portretu	starego	Homera	pędzla	Rembrandta.	Znów	czułem	się	jak	sędziwy	marynarz,	kompletnie	rozbity.
Ale	przynajmniej	mogłem	cieszyć	się	wolnością.	Doktor	Karadžić	nie	miał	takiej	możliwości.	Podobno
po	 powrocie	 do	 więzienia	 grał	 w	 tenisa	 z	 Gotoviną,	 chorwackim	 generałem	 sądzonym	 za	 zbrodnie
wojenne	na	Serbach[13].

Rozrachunek:	Haga

Mandat	Trybunału,	udzielony	przez	Radę	Bezpieczeństwa	ONZ	w	1993	roku,	nakazywał	mu	wymierzenie
sprawiedliwości	„ludziom	odpowiedzialnym	za	poważne	naruszenia	prawa	międzynarodowego	dokonane
w	byłej	 Jugosławii	od	 roku	1991”.	Tym	samym	sąd	miał	za	zadanie	„przyczyniać	się	do	przywrócenia
i	utrzymania	pokoju	w	regionie”,	co	wydawało	się	o	wiele	trudniejszym	i	ambitniejszym	zadaniem.
Pomimo	 wszystkich	 swoich	 braków	 i	 niedociągnięć	 Trybunał	 w	 Hadze	 osiągnął	 bardzo	 wiele,

zarówno	 w	 perspektywie	 prawnej,	 jak	 i	 historycznej.	 Ustalił,	 na	 czym	 polegała	 wina	 oskarżonych,
odtworzył	 hierarchię	 służbową,	 udokumentował	 fakty	 i	 ujawnił	 świadectwa	 pokrzywdzonych	 całemu
światu.	 Jednak	 mandat	 Trybunału	 wykraczał	 poza	 proces	 prawny,	 nakładał	 nań	 zadania,	 które	 miały
przyczynić	się	do	wprowadzenia	i	umocnienia	pokoju	na	obszarze	byłej	Jugosławii.	W	przypadku	sądu	to
rzecz	 wyjątkowo	 trudna.	 Trybunał	 jest	 postrzegany	 jako	 instytucja	 działająca	 z	 dala	 od	 tych,	 którzy
przetrwali	wojnę.	Operuje	na	poziomie	prawa,	a	nie	rozrachunku.	Tylko	jedna	z	ofiar	wojny,	opisana	na
kartach	tej	książki,	twierdzi,	że	jest	zadowolona	z	pracy	Trybunału,	choć	wszystkie	z	nim	współpracują	–
jeśli	 zostaną	 do	 tego	 wezwane	 –	 i	 z	 uwagą	 śledzą	 jego	 działania.	 W	 każdej	 rozmowie	 o	 Hadze
nieodmiennie	pojawiają	się	pytania	o	to,	ile	zarabiają	pracujący	dla	Trybunału	prawnicy	i	dlaczego	nie
płacą	 podatku,	 czemu	 procesy	 trwają	 tak	 długo	 i	 „dlaczego	 w	 kółko	 przesłuchują	 tych	 samych
świadków”,	jak	ujęła	to	Azra	Blažević,	lekarz	weterynarii.
Po	 aresztowaniu	 Karadžicia	 w	 2008	 roku	 na	 ulicach	 bośniackich	 miast	 zaroiło	 się	 od	 trąbiących

samochodów,	 lecz	 gdy	 w	maju	 2011	 roku	 zatrzymano	 generała	 Ratka	Mladicia,	 zabrakło	manifestacji
radości.	Główny	prokurator	Trybunału	w	Hadze,	Serge	Brammertz,	oświadczył	wówczas:
–	Te	ofiary	doznały	niewyobrażalnych	cierpień	–	mówię	 tu	 również	o	 ludobójstwie	w	Srebrenicy	–

a	 zadośćuczynienie	 za	 ich	krzywdy	 jest	 bardzo	 spóźnione.	 […]	Wierzymy,	 że	może	 to	mieć	pozytywny
wpływ	na	proces	pojednania	w	regionie.
Media	twierdziły,	że	aresztowanie	Mladicia	„w	końcu	pozwoli	ofiarom	zamknąć	ten	rozdział”.	Jednak

Sabaheta	Fejzić,	która	straciła	w	Srebrenicy	syna	i	męża,	powiedziała	mi	wprost:
–	Nie	widzę	powodów	do	radości.	Wiele	razy	rozczarowały	mnie	działania	Trybunału.
Międzynarodowy	Trybunał	Karny	dla	byłej	Jugosławii	stał	się	częścią	rosnącego	przemysłu	procesów

zbrodniarzy	wojennych	–	 i	dobrodziejstwem	dla	 tych,	którzy	mieli	 ich	oskarżać	 lub	bronić.	Dotarły	do
mnie	informacje,	że	jeden	z	brytyjskich	adwokatów,	który	pracował	podczas	dwóch	procesów	w	MTKJ ,
zarabiał	nawet	sto	tysięcy	dolarów	miesięcznie	za	obronę	i	wspieranie	radą	ludzi	oskarżonych	o	zbrodnie
wojenne	na	 całym	świecie.	Praktyka	 „podziału	honorarium”	między	hojnie	opłacanych	obrońców	 i	 ich



klientów	stała	się	do	roku	2002	tak	powszechna	i	tak	lukratywna,	że	wywołała	protesty	amerykańskiego
Departamentu	Stanu.	W	czasach,	gdy	każda	korporacyjna	lub	polityczna	inicjatywa	opatrzona	jest	jakimś
banalnym	 sloganem,	 MTKJ 	 również	 wymyślił	 takie	 hasło:	 „Oddajemy	 zbrodniarzy	 w	 ręce
sprawiedliwości.	Oddajemy	sprawiedliwość	ofiarom”.
Wśród	krytyków	Trybunału	znajdują	się	ludzie,	którzy	mają	swój	interes	w	podważaniu	celowości	jego

działań.	Jednak	wielu	innych	życzy	mu	jak	najlepiej	i	uważnie	śledzi	jego	poczynania.	Do	tych	ostatnich
należy	znawca	tematu	procesów	norymberskich,	które	pod	wieloma	względami	były	inspiracją	dla	MTKJ ,
Peter	 Maguire,	 autor	 książki	 Law	 and	 War	 [Prawo	 i	 wojna]	 (2000)	 dotyczącej	 właśnie	 Norymbergi
(druga	książka	autorstwa	Maguire’a	jest	o	ludobójstwie	w	Kambodży).
Rozmawiałem	 z	 Maguire’em	 podczas	 konferencji	 o	 ściganiu	 zbrodni	 wojennych,	 zorganizowanej

przezeń	w	Bard	College	w	Nowym	Jorku	(Peter	zasiada	w	zarządzie	tej	uczelni).
–	 Największy	 problem	 wszystkich	 działających	 obecnie	 sądów	 ONZ	 polega	 na	 tym	 –	 mówił	 –	 że

w	 latach	dziewięćdziesiątych	obrońcy	praw	człowieka	wyolbrzymiali	 ich	możliwości	 i	zalety.	Procesy
dotyczące	 zbrodni	 wojennych	 w	 najlepszym	 wypadku	 mogą	 doprowadzić	 do	 skazania	 winnych
i	oczyszczenia	z	zarzutów	niewinnych	w	 jakimś	przyzwoitym	horyzoncie	czasowym.	Domaganie	 się	od
nich,	 by	 uczyły	 społeczeństwo	 historii	 lub	 zapewniały	 coś	 w	 rodzaju	 terapeutycznego	 legalizmu,	 to
ogromna	przesada.
Maguire	był	uczniem	jednego	z	prokuratorów	uczestniczących	w	procesach	norymberskich.	Powołując

się	na	jego	rady,	powiedział:
–	Mój	 były	 nauczyciel,	 nieżyjący	 już	 Telford	 Taylor,	 uważał,	 że	 ściganie	 zbrodni	 wojennych	 –	 bez

względu	 na	 okoliczności	 –	 zawsze	 jest	 świadectwem	 porażki.	 Mówiąc	 prościej,	 procesy	 nigdy	 nie
zadośćuczynią	 za	 haniebny	 brak	 działania	 w	 obliczu	 zbrodni,	 którym	można	 było	 zapobiec.	 Nikt	 przy
zdrowych	zmysłach	nie	sprzeciwia	się	karaniu	zbrodniarzy	wojennych,	ale	czy	po	najkrwawszym	stuleciu
w	 historii	 ludzkości	 wystarczy	 szukać	 ratunku	 w	 nowych	 kodeksach	 prawa	 międzynarodowego
i	światowych	sądach?
Pewien	człowiek,	który	pracował	w	Trybunale	od	początku	i	wiedział	o	nim	wszystko,	w	2011	roku

przeszedł	 na	 emeryturę.	Mark	Harmon,	 były	 obrońca	 z	 urzędu	w	Kalifornii,	 uczestniczył	w	procesach,
które	sięgały	coraz	wyżej	piramid	władzy	w	Bośni,	od	początku	tej	stromej	drogi,	gdy	po	raz	pierwszy
ubłocił	 sobie	 buty	w	 ziemi	masowych	 grobów	w	 Srebrenicy,	 po	 sam	 szczyt,	 czyli	 proces	Karadžicia.
Harmon	wiedział	lepiej	niż	ktokolwiek	inny	(podobnie	jak	inny	„weteran”,	który	wciąż	pracuje	w	biurze
prokuratora,	 Alan	 Tieger),	 jak	 zaczęła	 się	 i	 przebiegała	 wojna,	 o	 której	 przewodzenie	 oskarżono
Karadžicia	 i	 Mladicia,	 jak	 gromadzono	 dowody	 przeciwko	 nim,	 zaczynając	 od	 samego	 dna.	 Harmon
zadomowił	się	w	Hadze:	 jego	dzieci	wychowały	się	 i	studiują	w	Holandii,	a	on	mieszka	tam	nawet	na
emeryturze.	Spotkałem	się	z	nim,	by	wysłuchać	jego	refleksji	przy	filiżance	mocnej	kawy,	na	przyjemnym
brukowanym	placu	w	zabytkowym	centrum,	w	mglisty	szary	dzień	na	wybrzeżu	Morza	Północnego.
Harmon	 zastanawiał	 się	 głośno	 nad	 znaczeniem	 pierwszego	 procesu	 z	 1996	 roku,	 sprawy	 Duška

Tadicia,	oraz	nad	krytyką,	z	którą	się	wtedy	spotkał:	wątpliwości	budziły	koszty	sądzenia	 takiej	płotki,
mało	 kto	 też	wierzył,	 że	 na	miejscu	Tadicia	 na	 ławie	 oskarżonych	 kiedykolwiek	 zasiądą	Karadžić	 lub
Mladić.
–	Sprawa	Tadicia	była	jedną	z	najważniejszych	–	mówił	Harmon.	–	Pozwoliła	stworzyć	ogromną	listę

zbrodni	wojennych,	 określiła	 jurysdykcję	Trybunału	 i	 potwierdziła,	 że	 te	 przestępstwa	 odnoszą	 się	 do



wewnętrznego	 konfliktu	 zbrojnego.	 Proces	 Tadicia	 zmienił	 paradygmat	 obrony	 w	 międzynarodowym
konflikcie	 zbrojnym	 na	 wewnętrzny	 konflikt	 zbrojny.	 Prawo	 zostało	 ustalone,	 określono	 podstawę
umożliwiającą	nam	rozpatrywanie	spraw,	które	nam	zlecano.
Harmon	wspominał	 sprawę	 generała	Krsticia,	 opowiadał	 też,	 jak	w	Hadze	 stawił	 się	 dobrowolnie

Dražen	 Erdemović,	 by	 przyznać	 się	 do	 roli,	 jaką	 odegrał	 w	 masakrze	 w	 Srebrenicy,	 i	 zeznawać
przeciwko	swojemu	byłemu	dowódcy.
–	 Sprawa	 Krsticia	 miała	 ogromne	 znaczenie	 –	 wspominał	 Harmon.	 –	 To	 był	 czas,	 gdy	 Serbowie

stanowczo	wypierali	się	masakry	w	Srebrenicy.	A	tu	nagle	pojawia	się	Erdemović	i	siedząc	w	kawiarni
i	 popijając	 kawę,	 mówi,	 że	 nie	 może	 już	 dłużej	 zabijać,	 podczas	 gdy	 po	 drugiej	 stronie	 drogi,	 kilka
metrów	dalej,	ginie	właśnie	pięćset	osób.
Jednak	 kiedy	 już	 sporządzono	 listę	 zbrodni,	 a	 Trybunał	 sięgał	 coraz	wyżej,	 coraz	 bliżej	Karadžicia

i	Mladicia,	sprawy	stawały	się	jeszcze	bardziej	zależne	od	„dostępu	do	odpowiednich	dokumentów,	a	nie
krwi	i	ciał”.	We	wrześniu	2011	roku	Harmon	doprowadził	do	skazania	Momčila	Perišicia,	byłego	szefa
sztabu	generalnego	jugosłowiańskiej	armii	w	Belgradzie.	Była	to	sprawa	szczególnie	istotna,	dowodziła
bowiem,	 że	 wojną	 w	 Bośni	 kierowano	 z	 Serbii.	 Wyrok	 skazujący	 był	 też	 swego	 rodzaju	 drwiną	 ze
sprawy	 rozpatrywanej	 w	Międzynarodowym	 Trybunale	 Sprawiedliwości,	 gdzie	 odrzucono	 oskarżenie
Bośni	 przeciwko	Serbii.	 Jednak	 proces	 Perišicia	 sięgał	 na	 tyle	wysoko,	 że	wymagał	 innego	materiału
dowodowego	niż	ten,	który	przedstawiano	do	tej	pory.	Jak	mówił	Harmon:
–	Ta	sprawa	pokazywała,	 jak	człowiek	kieruje	wojną	zza	biurka	w	Serbii	 i	nie	ma	żadnego	kontaktu

z	ofiarami.	Budując	tę	piramidę	–	tłumaczył	–	w	mniejszym	stopniu	polegaliśmy	na	zeznaniach	świadków
z	poprzednich	procesów,	a	w	większym	musieliśmy	zmagać	się	z	trudnościami,	które	nieustannie	piętrzył
przed	nami	rząd.
„Dojrzałość”	 procesów	 sięgających	 coraz	wyższych	 szczebli	 dowództwa	nieuchronnie	 oddzielała	 je

od	ludzi	bezpośrednio	doświadczonych	przez	wojnę.	Jak	stwierdził	Harmon:
–	Ofiary	 straciły	głos	w	Trybunale,	gdy	procesy	pięły	 się	w	górę	piramidy.	Dlatego	 też	odczuwalny

dystans	między	ofiarami	jest	strukturalny.	Ofiary	przychodziły	tu	wielokrotnie	tylko	po	to,	by	potwierdzać
zeznania,	które	złożyły	 już	podczas	wcześniejszych	procesów,	co	miało	przyspieszyć	procedury.	Ale	ci
ludzie	mają	 już	 dość	 tych	 powrotów:	 czują	 się	wykorzystywani	 przez	 obronę.	 Procesy	 stają	 się	 coraz
bardziej	 sterylne	 i	 ginie	 gdzieś	 głos	 ofiar,	 bo	 w	 sprawach	 dotyczących	 najwyższych	 rangą
funkcjonariuszy,	takich	jak	Karadžić,	chodzi	przede	wszystkim	o	udowodnienie	związków	ze	zbrodniami,
które	badano	już	wcześniej.
Harmon	odniósł	się	też	do	zarzutu	formułowanego	przez	wielu	krytyków	z	Bośni,	którzy	twierdzili,	że

Trybunał	 przesadził	w	 dążeniu	 do	 bezstronności,	 osądzając	 również	 przywódców	boszniackiego	 ruchu
oporu.
–	 Jeśli	 chodzi	 o	 skalę,	 nie	 ma	 tu	 żadnych	 wątpliwości	 –	 mówił	 Harmon.	 –	 Z	 dowodów	 wynika

jednoznacznie,	że	liczba	zbrodni	popełnionych	przeciwko	Boszniakom	jest	dużo	większa	niż	w	przypadku
jakiejkolwiek	 innej	 grupy	 etnicznej,	 a	 sprawcami	 byli	 zarówno	Chorwaci,	 jak	 i	 Serbowie.	Nie	wolno
nam	jednak	ignorować	zbrodni	popełnianych	przez	Boszniaków.	To	nie	jest	laboratorium,	świat	nie	jest
czarno-biały.	 Przypomina	 mi	 to	 tych	 Amerykanów,	 którzy	 mówią,	 że	 zachodnie	 mocarstwa	 nie	 mogą
popełniać	 zbrodni	 wojennych:	 spójrzmy	 tylko	 na	 Wietnam	 i	 Mỹ	 Lai,	 na	 Irak	 i	 Abu	 Ghraib.	 Musimy
stosować	te	same	standardy,	bez	żadnych	filtrów	etnicznych.



Spytałem	Harmona,	czy	takie	stanowisko	nie	jest	tym	samym,	co	doktryna	„moralnej	równoważności”
stosowana	 przez	 społeczność	 dyplomatyczną	 ONZ	 w	 czasie	 wojny,	 której	 miał	 zresztą	 zadośćuczynić
właśnie	ten	Trybunał.
–	Nie	–	odparł.	–	To	nie	 jest	 równoważność.	Moim	zdaniem	 to	określenie	oznacza,	że	każda	z	grup

dopuściła	się	mniej	więcej	takiej	samej	liczby	zbrodni,	co	w	rzeczywistości	nie	jest	prawdą.
„Dydaktyczna	 funkcja”	 Trybunału,	 jak	 nazwał	 to	 Harmon,	 polegała	 na	 wprowadzaniu	 i	 umacnianiu

pokoju	i	pojednania:
–	Jest	ona	wpisana	w	podstawową	działalność	Trybunału,	ale	to	idea	bardzo	optymistyczna,	utopijna.

Ludzie	nie	zmienią	swoich	serc	i	dusz,	patrząc	na	opisy	spraw	sądowych.	Ale	myślę,	że	Trybunał	może
się	przyczynić	do	pojednania.	Są	na	to	dowody.
W	 czasie	między	 procesami	w	Norymberdze	 i	 Tokio	 a	 tymi	w	Hadze	 nie	 istniały	międzynarodowe

instytucje	umożliwiające	osądzanie	zbrodni	wojennych.	W	ślad	za	Hagą	powstały	podobne	trybunały	dla
Rwandy,	Kambodży,	Timoru	Wschodniego	 i	 Libanu	 –	 a	 przed	Międzynarodowym	Trybunałem	Karnym
z	 siedzibą	 również	 w	 Hadze	 rozpoczęły	 się	 pierwsze	 procesy.	 Harmon	 był	 umiarkowanym	 optymistą
w	kwestii	historycznej	spuścizny	Trybunału	jako	czynnika,	który	powstrzyma	przyszłych	zbrodniarzy.	Jak
mówił:
–	Trudno	to	określić.	Nie	da	się	zmierzyć	takiego	wpływu,	więc	nie	powinniśmy	popadać	w	przesadę.

Ale	 z	 pewnością	 była	 to	 pionierska	 instytucja:	 musieliśmy	 się	 sporo	 nauczyć,	 żeby	 pociągnąć	 do
odpowiedzialności	 ludzi	popełniających	zbrodnie	wojenne.	 I	nie	sądzę,	by	Karadžiciowi	 i	Mladiciowi
przyszło	do	głowy,	gdy	robili	te	rzeczy,	że	trafią	tu,	gdzie	są	dzisiaj.
Doktor	 Lara	 Nettelfield,	 amerykańska	 wykładowczyni	 brytyjskiej	 uczelni	 Royal	 Holloway	 College,

jest	 autorką	poważnego	 i	 przekonującego	 studium	 skuteczności	Trybunału	w	odniesieniu	do	 szerokiego
zakresu	 jego	 zakładanych	 działań.	 Doktor	 Nettelfield	 pisze,	 że	 „Trybunał	 postawił	 bolesne	 pytanie,
z	którym	muszą	się	zmierzyć	wszystkie	kraje	dotknięte	wojną:	co	zrobić	z	przeszłością?	Międzynarodowa
społeczność	 wysłała	 Bośni	 bardzo	 niejednoznaczny	 sygnał.	 Nagrodziła	 zachowanie,	 które	 pogwałciło
międzynarodowe	 normy	 ludzkiej	 godności,	 a	 zarazem	 je	 ukarała”16.	 Autorka	 uznaje	 również,	 że
negatywne	„obiegowe	sądy”	dotyczące	MTKJ 	powstały	głównie	za	sprawą	„uczonych	krytyków	instytucji
broniących	praw	człowieka”,	a	w	samej	Bośni	ich	autorami	są	„rozczarowane	ofiary	oraz	nieprzejednani
politycy”17.	 Jednak	 dokonawszy	 z	 pewnością	 najdokładniejszej	 analizy	 dokonań	 Trybunału	 oraz
nastrojów	panujących	we	współczesnej	Bośni,	 doktor	Nettelfield	 kwestionuje	 te	 „obiegowe	 sądy”.	 Po
konsultacjach	 z	 wieloma	 organizacjami	 zrzeszającymi	 ofiary	 wojny,	 z	 „grupami	 społeczeństwa
obywatelskiego”	oraz	uchodźcami	wracającymi	do	kraju	doszła	do	wniosku,	że	w	miarę	upływu	czasu
„sąd	 cieszył	 się	 coraz	 większym	 autorytetem,	 a	 coraz	 większa	 liczba	 organizacji	 pozarządowych
przyznawała,	 że	 ich	 zdaniem	 Trybunał	 przyczyniał	 się	 do	 ważnych	 aspektów	 demokratyzacji,	 w	 tym
powrotu	uchodźców”.	Ważna	grupa	społeczna	złożona	z	„organizacji,	które	służyły	jako	pośrednik	między
państwem	 a	 jego	 obywatelami,	 czuła,	 że	 sąd	 robi	 postępy	w	 realizacji	 zadań	 rozszerzonego	mandatu.
Zmianie	 w	 podejściu	 –	 dodaje	 doktor	 Nettelfield	 –	 towarzyszyła	 zmiana	 w	 samym	 sądzie	 dotycząca
kroków	niezbędnych	do	realizacji	rozszerzonego	mandatu”18.

Trybunał	 stworzył	w	bośniackim	społeczeństwie	przestrzeń,	w	której	dyskutuje	 się	o	przeszłości,	 a	 jego	działania	zachęciły	do	udziału
w	życiu	politycznym	przedstawicieli	stowarzyszeń	rodzin	i	grup	społeczeństwa	obywatelskiego,	które	w	innym	wypadku	być	może	nie
miałyby	 takiej	 możliwości.	 Dostarczył	 również	 tym	 grupom	 i	 elitom	 politycznym	 środków	 wyrazu	 dotyczących	 odpowiedzialności,
a	w	niektórych	przypadkach	zestawu	narzędzi	–	mianowicie	prawa	–	które	pozwalają	im	zabiegać	o	dalsze	formy	zadośćuczynienia19.



Kobietą,	 która	 dźwiga	 na	 swych	 barkach	 ciężar	 realizacji	 znaczącej	 części	 pozaprawnych	 zadań
Trybunału,	 jest	 nie	 kto	 inny,	 jak	 moja	 była	 towarzyszka	 podróży,	 Nerma	 Jelačić	 z	 Višegradu,	 która
w	 2010	 roku	 została	 szefową	 działu	 komunikacji	 i	 działań	 pomocowych	 MTKJ .	 Po	 wszystkich	 tych
przygodach	spotkaliśmy	się	przy	pizzy	 i	piwie	w	jej	mieszkaniu	w	zabytkowym	centrum	Hagi,	a	potem
przenieśliśmy	 się	 do	 pobliskiego	 baru	wraz	 z	 jej	 psem	Dixie,	 który	 dwukrotnie	 już	 był	 na	 obchodach
rocznicowych	w	Omarskiej	i	na	wielu	innych	podobnych	wyprawach.
Jelačić	zamierzała	wcielić	w	życie	założenia	mandatu	Trybunału	w	kraju,	który	był	rozdarty	bardziej

niż	w	czasie	wojny.
–	Trzeba	w	tym	celu	wzmocnić	istniejące	już	biura	i	przenieść	całą	operację	z	Hagi	na	Bałkany:	nie

tylko	do	Sarajewa,	Zagrzebia,	Belgradu	i	Prisztiny,	ale	do	mniejszych	miast	i	wiosek.	Gdybym	miała	to
robić	po	swojemu,	stałabym	na	ulicach	i	placach	mojego	dawnego	kraju	i	wykrzykiwała	prawdę	na	całe
gardło!	–	mówiła	półżartem.	Przyznawała	jednak	również:	–	Przyszła	ocena	Trybunału	musi	bazować	na
realistycznych	oczekiwaniach	dotyczących	jego	możliwości.	Oczekiwania	ludzi	tuż	po	wojnie	są	bardzo
duże,	 a	 ich	 potrzeby	 jeszcze	 większe.	 Trybunał	 nie	 może	 przywrócić	 do	 życia	 zmarłych,	 odnaleźć
zaginionych	 i	 odtworzyć	 tego,	 co	 zniszczone,	 nawet	 gdyby	 skazał	 tysiąc	 ludzi.	 Ale	 może	 wymierzyć
sprawiedliwość,	 karząc	 przynajmniej	 niektórych	 sprawców,	 ustalając	 fakty,	 szczegółowo	 opisując
kolejne	 fragmenty	 historii	 konfliktu.	 Ale	 to	 tylko	 sprawiedliwość	 w	 sensie	 prawnym.	 Ocaleni,	 ci
najbardziej	doświadczeni	przez	wojnę,	potrzebują	znacznie	więcej.	Przede	wszystkim	ich	ból	musi	zostać
uznany	przez	społeczeństwo,	a	nie	tylko	przez	sąd.	Trybunał	wymierza	sprawiedliwość,	ale	nie	wszyscy
rozumieją	 sprawiedliwość	 w	 ten	 sam	 sposób.	 Działania	 Trybunału	 –	 kontynuowała	 –	 wciąż	 są
podważane	przez	te	grupy	społeczne,	które	mogą	i	powinny	działać	leczniczo,	ale	tego	nie	robią:	przez
polityków,	 media,	 przywódców	 religijnych;	 niektórzy	 nadal	 utrzymują	 podziały	 w	 społeczeństwie.	 To
wszystko	 tworzy	 jedną	wielką	machinę,	 z	 którą	 należy	walczyć.	 Podziały	 są	 bardzo	 głębokie	 i	 trzeba
będzie	 wielu	 lat,	 by	 te	 społeczeństwa	 choć	 częściowo	 zaleczyły	 traumy,	 które	 stały	 się	 ich	 udziałem.
Prawda	jest	taka,	że	żaden	naród	w	obrębie	byłej	Jugosławii	nie	jest	gotów	spojrzeć	na	własne	odbicie:
zaakceptować	to,	co	zobaczy,	i	pogodzić	się	z	własną	przeszłością.
Trybunał	wykonał	ogromną,	bezprecedensową	pracę	 i	dzięki	 temu	zmienił	historię.	Ale	 jeśli	 spytasz

kogoś:	 „Czy	 Trybunał	 doprowadził	 do	 pojednania?”,	 odpowiedź	 będzie	 oczywiście	 przecząca.	 Sam
z	siebie	nigdy	nie	mógłby	tego	zrobić.	Jeśli	mnie	jednak	zapytasz,	czy	zamierzam	zabrać	się	do	roboty	na
tej	nieurodzajnej	glebie	 i	spróbować	przekonać	ludzi	o	ogromie	i	znaczeniu	pracy	wykonanej	przez	ten
sąd,	 szczególnie	w	 porównaniu	 z	 innymi	 skonfliktowanymi	 krajami	 i	 uwagą,	 jaką	 poświęcał	 im	 świat
w	latach	dziewięćdziesiątych,	odpowiem:	„Tak”.	Dlatego	właśnie	chciałabym	przenieść	działania	sądu
w	miejsca,	gdzie	popełniano	zbrodnie	i	gdzie	wciąż	nie	uznaje	się,	że	te	zbrodnie	zostały	popełnione.

Tydzień	po	moim	przesłuchaniu	w	procesie	Radovana	Karadžicia	 łagodna,	 jasna	złota	 jesień	w	Hadze
zamieniła	się	nagle	–	z	dnia	na	dzień	–	w	mglistą,	wilgotną	nadmorską	zimę.	W	ciągu	tych	dwóch	dni	na
miejscu	 świadka,	 naprzeciwko	 Karadžicia,	 zasiadał	 Idriz	 Merdžanić,	 lekarz	 z	 Trnopolja.	 Rozmawiał
z	nim	zupełnie	inny	Karadžić	niż	ten,	który	przesłuchiwał	mnie:	był	o	wiele	agresywniejszy,	wojowniczy,
napastliwy.	 Idriz,	 który	w	przeszłości	 dał	 się	 poznać	 jako	nieśmiały	 świadek,	 nie	 pozwolił	 się	 jednak
zastraszyć,	 okazywał	 wręcz	 coś	 w	 rodzaju	 wyniosłej	 urazy	 –	 był	 stanowczy,	 skupiony,	 niemal
pedantyczny.	Na	 grad	 szybkich	 pytań	 reagował	 równie	 szybkimi	 odpowiedziami,	 za	 którymi	 nie	mogli
nadążyć	tłumacze.



Karadžić	po	raz	kolejny	wrócił	do	teorii	ogrodzenia.
–	Do	czego	służyło	to	ogrodzenie?
–	Zrobiono	je	dla	więźniów	przywiezionych	z	Keratermu,	tuż	przed	przyjazdem	dziennikarzy.
I	 znów	 to	 samo…	Następnego	 ranka	 ponownie	 spotkaliśmy	 się	 w	 sądzie.	 Karadžić	 utrzymywał,	 że

doktor	Idriz	był	normalnie	zatrudniony	w	obozie	i	otrzymywał	za	swoją	pracę	wynagrodzenie.
–	Zostałem	tam	przywieziony	siłą	i	byłem	przetrzymywany	siłą	–	odpowiedział	doktor	Idriz.	–	Mówili:

„Jesteś	w	obozie.	Nie	potrzebujesz	pieniędzy”.
–	Wróćmy	do	kwestii	bicia	–	nalegał	Karadžić.	–	Pana	nie	bito.	Nie	widział	pan	 też	nigdy,	 jak	bito

kogoś	innego,	słyszał	pan	tylko	krzyki	strażników?
–	To	jakaś	chora	interpretacja	–	odparował	doktor	Idriz.	–	Osobiście	badałem	więźniów,	którzy	zostali

pobici,	rozmawiałem	z	nimi.	Nie	trzeba	było	wyjątkowej	przenikliwości,	żeby	zrozumieć,	co	się	stało.
Chwilę	później,	odnosząc	się	do	gwałtów	w	Trnopolju,	Karadžić	powiedział:
–	Dla	nas	liczy	się	prawda,	doktorze	Merdžanić.
–	Otóż	to	–	zgodził	się	z	nim	doktor	Idriz.	–	Dochodziło	do	gwałtów.	[…]	Kobiet,	które	były	badane

w	Prijedorze,	nazajutrz	szukali	ich	oprawcy.
Podobnie	 jak	 w	 rozmowie	 ze	 mną,	 Karadžić	 twierdził	 z	 uporem,	 że	 ludzie	 trafiali	 do	 Trnopolja

z	własnej	woli.
–	Gdy	na	rozkazy	SDS	[partii	Karadžicia]	prowadzono	czystki	etniczne	–	odpowiadał	Idriz	–	w	obozie

Trnopolje	przetrzymywano	cywilów	przez	kilka	dni,	potem	posyłano	ich	dalej.
Wkrótce	 przesłuchanie	 dobiegło	 końca.	 Doktor	 Idriz	 wrócił	 do	 niemal	 pustego	 hotelu	 w	 równie

opustoszałym	 o	 tej	 porze	 roku	 kurorcie	 Scheveningen	 na	 wybrzeżu	 Morza	 Północnego	 i	 przebrał	 się
w	dżinsy.	Zanim	pojechał	na	 lotnisko	do	Amsterdamu,	by	 stamtąd	wrócić	do	domu,	wypiliśmy	 jeszcze
razem	kawę.
–	Haga	odegrała	pozytywną	rolę	–	stwierdził.	–	Przestępcy	zostaną	osądzeni	i	odsiedzą	swoje	wyroki

w	więzieniu.	Ale	 to	 trwało	 zbyt	 długo,	 a	 poza	 tym	ciągle	 się	 powtarza,	 że	wszystkie	 trzy	 strony	brały
udział	 w	 wojnie.	 Nawet	 tutaj,	 w	 Hadze,	 pytano	 mnie:	 „Czy	 w	 Kozaracu	 byli	 uzbrojeni	 ludzie?”.
Odpowiedziałem,	 że	 tak,	 byli.	 Pytano	 mnie,	 czy	 budowali	 barykady,	 więc	 też	 odpowiedziałem,	 że
owszem,	budowali.	Ale	nikt	nie	wspomina,	że	na	miejscu	zostało	bardzo	niewiele	osób,	które	odważyły
się	walczyć,	i	że	ci	ludzie	bronili	swoich	rodzin	i	domów	przed	batalionami	czołgów!	Że	atakowali	ich
żołnierze	z	Banja	Luki	 i	Knina!	Te	barykady	natychmiast	padły,	broń	została	oddana,	 a	 jej	właściciele
trafili	 do	 obozów	 koncentracyjnych,	 gdzie	 wcześniej	 zgromadzono	 siłą	 większość	 cywilnej	 populacji.
Haga	odegrała	pozytywną	rolę,	ale	nie	można	tego	uznać	za	zamknięcie	sprawy	czy	rozrachunek.



Antrakt

Echa	Trzeciej	Rzeszy:
Terezín	i	niewłaściwa	strona	nieba

Rysunek	ukazuje	 koncert	 tercetu	 smyczkowego	przed	 niewielką	 publicznością.	Mężczyzna	w	garniturze
opiera	głowę	na	dłoni,	 jego	 lewy	łokieć	spoczywa	na	poręczy	krzesła,	na	 twarzy	maluje	się	skupienie.
Obok	 niego	 na	 niskim	 krzesełku	 siedzi	 dziewczynka	 z	 podwiniętymi	 nogami.	Widać	 też	 od	 tyłu	 parę
siedzącą	 na	 ławce,	 mężczyzna	 obejmuje	 kobietę	 ramieniem.	 Twarze	 muzyków	 są	 niewidoczne,	 ale
zachowanie	publiczności	 i	nastrój	całego	rysunku	każą	przypuszczać,	że	grają	 jakiś	wzruszająco	piękny
utwór.	 Kluczem	 do	 pełnego	 zrozumienia	 tego	 sielankowego	 na	 pozór	 obrazu	 jest	 fakt,	 że	 mężczyzna
w	garniturze	ma	na	marynarce	naszytą	gwiazdę	Dawida.	Ludzie	zgromadzeni	na	 tym	małym	prywatnym
koncercie	znajdują	się	w	getcie	w	Terezínie	albo	Theresienstadt,	jak	nazywali	to	miejsce	ich	niemieccy
oprawcy,	w	osiemnastowiecznym	mieście	–	a	niegdyś	również	twierdzy	–	położonym	na	północy	Czech,
niedaleko	 Pragi.	Miasto	 to	 zostało	 w	 1940	 roku	 przejęte	 przez	 SS	 i	 zamienione	 w	 przejściowy	 obóz
koncentracyjny,	z	którego	przewożono	więźniów	do	 innych	obozów	zagłady,	zwykle	Auschwitz.	Można
więc	powiedzieć,	że	to	muzyka	odgrywana	w	przedsionku	ludobójstwa,	ścieżka	dźwiękowa	Shoah.
Rysunek	podkolorowany	akwarelami	wyszedł	spod	ręki	–	teraz	pomarszczonej,	ale	delikatnej	i	wciąż

pewnej	 –	 Helgi	 Hoškovej-Weissovej.	 Pani	 Hošková-Weissová,	 którą	 poznałem	 jako
osiemdziesięciodwulatkę	w	2010	roku,	gdy	stworzyła	ten	obrazek,	miała	dwanaście	lat.
–	Może	ci	dwoje	po	lewej	to	ja	sama	i	mój	tata	–	powiedziała	z	tym	eleganckim	spokojem,	pod	którym

kryje	się	ogromny	ładunek	emocji,	charakterystycznym	dla	wielu	ofiar	Holokaustu.
Terezín	 był	 miejscem	 wyjątkowym,	 w	 którym	 tragizm	 ludzi	 skazanych	 na	 śmierć	 przeplatał	 się

z	niezwykłym	pięknem	i	wolą	życia.	Zwożono	tu	Żydów	z	całej	Czechosłowacji,	szczególnie	inteligencję
i	 wybitne	 postacie	 świata	 sztuki,	 a	 później	 również	 członków	 żydowskich	 elit	 kulturalnych	 z	 całej
Europy.	 Potem	 transportowano	 ich	 do	 komór	 gazowych	 w	 innych	 obozach.	 W	 rezultacie	 –	 pomimo
codziennego	reżimu,	szalejących	chorób	zakaźnych,	niedożywienia,	głodowych	racji,	ciasnoty	 i	 śmierci
ponad	 trzydziestu	 dwóch	 tysięcy	 osób,	 których	 nie	 zdążono	 nawet	 wywieźć	 do	 Auschwitz	 –	 Terezín
odróżniało	 od	 innych	 obozów	 bogate	 życie	 kulturalne:	 rysunki	 i	 obrazy,	 teatry	 i	 kabarety,	 wykłady
i	 szkolenia,	 a	 przede	wszystkim	wspaniała	muzyka.	Wśród	więźniów	 znalazł	 się	wybitny	 uczeń	Leoša
Janáčka,	 Hans	 Krása,	 a	 także	 jeden	 z	 najbardziej	 obiecujących	 kompozytorów	 z	 kręgu	 Arnolda
Schönberga,	Viktor	Ullmann.
–	 Sporo	 osób	 pochodziło	 z	 muzykalnych	 rodzin,	 było	 wśród	 nas	 wielu	 wspaniałych	 muzyków	 –

wspominała	 pani	 Hošková-Weissová.	 –	 Każdemu	 pozwolono	 zabrać	 pięćdziesiąt	 kilogramów	 bagażu,
więc	wielu	ludzi	przemyciło	do	obozu	instrumenty	muzyczne,	choć	Żydom	nie	wolno	było	ich	posiadać.
Nic	więc	dziwnego,	że	w	 tym	piekle	na	ziemi	 rozkwitało	piękno	muzyki	 i	 sztuki.	Ojciec	mówił	mi,	że
cokolwiek	 się	 wydarzy,	 musimy	 pozostać	 ludźmi,	 żebyśmy	 nie	 umarli	 jak	 bydło.	 Myślę,	 że	 wola
tworzenia	była	wyrazem	woli	życia	i	przetrwania,	zachowania	ludzkiej	godności.
Początkowo,	gdy	w	listopadzie	1941	roku	do	getta	trafiły	pierwsze	transporty	więźniów,	przewożone



tutaj	 pociągami	 z	 odległej	 o	 półtorej	 godziny	 jazdy	 Pragi,	 życie	 kulturalne	 Terezína	 rodziło	 się
z	 niepohamowanej	 żywotności	 zamkniętych	 tu	 talentów,	 w	 proteście	 przeciwko	 –	 i	 często	 w	 ukryciu
przed	 –	 SS,	 które	 zarządzało	 obozem.	 Z	 czasem	 naziści	 zaczęli	 tolerować	 koncerty,	 kabarety,	 sztuki
teatralne,	nauczanie	i	wykłady,	uznawszy,	że	dzięki	tym	formom	aktywności	łatwiej	im	utrzymać	porządek
wśród	więźniów	–	później	nawet	ich	do	nich	zachęcali.	W	1944	roku	SS	„upiększyło”	horror	stworzony
w	 Terezínie	 i	 zaprosiło	 przedstawicieli	 Międzynarodowego	 Komitetu	 Czerwonego	 Krzyża	 do
odwiedzenia	 obozu	 i	 obejrzenia	 dziecięcego	 spektaklu	 operowego	 Brundibár	 autorstwa	 Krásy.
Nakręcono	wówczas	film	propagandowy	zatytułowany	Führer	daje	Żydom	miasto	w	prezencie,	w	którym
pokazano	to	przedstawienie.
Czerwony	 Krzyż	 był	 zachwycony	 przedstawieniem	 i	 wystawił	 obozowi	 dobre	 świadectwo.	 Jednak

niemal	natychmiast	po	premierze	opery	i	pamiątkowym	zdjęciu	prawie	wszystkie	–	prócz	dwojga	–	dzieci
z	obsady	spektaklu	zostały	wysłane	do	komór	gazowych	Auschwitz.	Podczas	całego	pobytu	w	Terezínie
Hošková-Weissová,	 podobnie	 jak	 inni	więźniowie,	 obserwowała	 selekcję	 do	 transportów	wysyłanych
„na	 Wschód”.	 Nikt	 nie	 wiedział	 dokładnie,	 czym	 jest	 ten	 Wschód,	 wiadomo	 było	 jedynie,	 że	 żaden
z	wysłanych	 tam	Żydów	nie	 dał	 już	 później	 znaku	 życia.	Spośród	około	piętnastu	 tysięcy	dzieci,	 które
przeszły	 przez	 bramy	obozu	 (obecnie	 to	wspaniale	 utrzymane	muzeum	w	niezwykle	 pięknym	mieście),
przeżyło	tylko	sto	trzydzieścioro.
Helga	 Hošková-Weissová	 jest	 jednym	 z	 nich.	 Mieszka	 w	 szarej,	 lecz	 przytulnej	 kamienicy

w	robotniczej	dzielnicy	Pragi,	Libeň,	na	czwartym	piętrze,	na	które	wspina	się	codziennie	po	betonowych
schodach.
–	Przez	całe	życie	otaczali	mnie	muzycy	–	mówiła	mi.	–	Ja	jedyna	zajmowałam	się	malarstwem.
Jej	ojciec,	Otto	Weiss,	był	urzędnikiem	bankowym	z	zawodu	i	pianistą	z	zamiłowania.	Nieżyjący	już

mąż	 pani	 Helgi,	 Jiří	 Hošek,	 którego	 poślubiła	 po	 wojnie	 (stąd	 drugie	 nazwisko	 –	 Hošková),	 grał	 na
kontrabasie	w	orkiestrze	 symfonicznej	praskiego	 radia.	 Jego	zdjęcie	 stoi	w	 jej	mieszkaniu	na	pianinie,
które,	 jak	 mówi	 pani	 Hošková-Weissová,	 „jest	 teraz	 jedynie	 pamiątką”.	 Biblioteczkę	 zdobi	 zdjęcie
wnuczki,	Dominiki	Hoškovej,	grającej	na	wiolonczeli.
–	Urodziłam	się	w	tym	mieszkaniu	–	mówi	moja	gospodyni.	–	To	nic	wielkiego,	na	pewno	są	miejsca,

gdzie	żyje	się	lepiej,	ale	tu	jestem	u	siebie,	tu	są	moje	korzenie.
Właśnie	stąd	zabrano	ją	do	Terezína	w	styczniu	1942	roku	i	tu	też	wróciła	w	roku	1945.
W	Terezínie	młodziutką	Helgę	Weissovą	oddzielono	od	ojca,	zamieszkała	najpierw	ze	swoją	matką,

a	 potem	w	 barakach	 dla	 dzieci.	 Namalowała	 tam	 obrazek	 przedstawiający	 dwoje	 dzieci	 ubierających
bałwana	i	przemyciła	go	do	ojca,	do	męskich	baraków.	Odpowiedział	jej	krótkim	liścikiem:	„Rysuj,	co
widzisz”.	Prosił	 ją	w	 ten	 sposób,	 by	wykorzystując	 swój	 talent,	 dokumentowała	Holokaust	 –	 tragedię,
której	rozmiarów	nikt	w	Terezínie	nie	znał,	nawet	gdy	zaczęły	się	już	transporty	na	Wschód.
Jej	 rysunki	 przypominają	wczesne	 prace	wspaniałego	 artysty,	 który	 również	 zajmował	 się	 tematyką

wojenną,	Edwarda	Ardizzone’a:	wprawne	linie	i	kolory	wydają	się	nieco	rozmyte,	sugestywne	postacie
i	sytuacje	mają	niemal	komiksowy	charakter,	kolorytu	dodają	też	starannie	oddane	detale.
–	Widziałam	 rzeczy,	 na	 które	 dorośli	 nie	 zwracali	 uwagi	 –	 opowiadała.	 –	 Uwielbiałam	 patrzeć	 na

guziki	kobiecych	ubrań,	na	kapelusze	i	czapki,	na	drobiazgi.
Dziewczynka	 malowała	 również	 choroby	 i	 wychudzone,	 ściągnięte	 smutkiem	 twarze;	 tworzyła

przejmujące	kartki	podarunkowe:	 jedną	na	rocznicę	ślubu	rodziców,	inną	na	czternaste	urodziny	swojej



przyjaciółki	Franzi	–	ten	ostatni	obrazek	pokazywał	obie	dziewczynki	najpierw	jako	niemowlęta,	potem
jako	więźniarki,	a	na	koniec	jako	kobiety	w	bliżej	nieokreślonej	przyszłości,	pchające	wózki	z	dziećmi.
Ostatni	rozdział	miał	się	nigdy	nie	zdarzyć:	Franzi	została	zamordowana	w	Auschwitz.	Jest	jednak	wśród
tych	 rysunków	 taki,	 który	 pani	 Hošková-Weissová	 uważa	 za	 wyjątkowy.	 Przedstawia	 dzieci	 pchające
karawan	wyładowany	bochenkami	chleba	i	opatrzony	napisem	Jugendfürsorge	[W	trosce	o	młodych].
–	Ten	 obraz	 jest	 syntezą	 naszego	 nędznego	 życia	w	Terezínie	 –	 powiedziała.	 –	 Pokazuje	 też,	w	 jak

podły	sposób	naziści	wykorzystywali	słowa.	Mamy	tu	karawan,	używany	w	Terezínie	jako	główny	środek
transportu,	 co	 było	 elementem	 wojny	 psychologicznej	 z	 więźniami:	 miało	 nam	 pokazywać,	 że	 już
jesteśmy	 martwi.	 Karawanów	 używano	 do	 przewożenia	 wszystkiego	 prócz	 zmarłych,	 w	 dodatku	 nie
ciągnęły	ich	konie,	lecz	pchały	dzieci,	które	zrównywano	w	ten	sposób	ze	zwierzętami.
I	to	słowo	Jugendfürsorge.
–	Troska	o	dzieci,	które	miały	co	do	jednego	zginąć	w	Auschwitz.
Twarz	pani	Hoškovej-Weissovej	stężała,	a	jej	łagodny	dotąd	głos	wypełnił	się	typową	dla	ocalonych

mieszanką	wściekłości,	żalu	i	pogardy.
–	To	była	esencja	Terezína.
Późniejsze	 dzieła	młodej	Helgi	Weissovej	 powstałe	w	Terezínie	 były	wyraźnie	 przygaszone,	 kolory

przybrały	ciemniejszy	odcień,	kreska	stała	się	ostrzejsza,	bardziej	nerwowa.
–	Jako	podkładu	używałam	brudnej	wody	–	powiedziała.	–	Tego	nigdy	nam	nie	brakowało!
Pod	 koniec	 jej	 pobytu	w	obozie,	w	 1944	 roku,	 narysowała	 przyjazd	 dzieci	 z	Białegostoku,	 chorych

i	 niedożywionych.	 Gdy	 zabrano	 je	 pod	 prysznice,	 dzieci	 wpadły	 w	 panikę	 i	 zaczęły	 krzyczeć:	 „Gaz!
Gaz!”.
–	Wiedziały	o	Wschodzie	to,	czego	my	jeszcze	nie	wiedzieliśmy,	ale	zaczęliśmy	podejrzewać	–	mówi

Helga	Hošková-Weissová.	–	Były	przerażone:	rozumiały.
Po	 rysunku	przedstawiającym	polskie	dzieci	 powstały	dwa	 jeszcze	bardziej	 przerażające,	 utrzymane

w	podobnej	kolorystyce:	oba	ukazywały	oddzielenie	tych,	którzy	jechali	w	transportach	na	Wschód,	od
tych,	którzy	zostawali	w	Terezínie	i	którym	nie	wolno	było	rozmawiać	z	„wyselekcjonowanymi”.
–	 Wtedy	 nie	 zdawaliśmy	 sobie	 z	 tego	 sprawy;	 dziś	 dobrze	 wiemy,	 co	 przedstawiają	 te	 sceny	 –

powiedziała	artystka.	–	To	chwila	ostatniego	pożegnania.
Jeszcze	przed	wyjazdem	na	Wschód	jej	ukochanego	ojca,	a	później	i	jej	samej,	Helga	Weissová	miała

obsesję	 na	 punkcie	 tych	 chwil,	 pisała	 w	 swoim	 pamiętniku,	 że	 „dudniące	 kroki,	 wrzaski	 strażników,
walenie	do	drzwi	i	histeryczny	szloch	zawsze	brzmią	tak	samo	i	zawsze	zapowiadają	to	samo”.
4	października	1944	roku	Weissová	i	jej	matka	zostały	przewiezione	do	Auschwitz	i	poddane	selekcji

prowadzonej	przez	samego	doktora	Josefa	Mengelego,	który	kierował	nowo	przybyłych	albo	na	lewo,	do
komór	gazowych,	albo	na	prawo,	do	baraków	i	pracy	przymusowej.	„Szeregi	przed	nami	przesuwają	się
do	przodu”	–	pisała	piętnastoletnia	wówczas	Helga	w	pamiętniku,	który	został	opublikowany	po	wojnie.
Od	 razu	 zauważyła,	 że	 dzieci	 wysyłane	 są	 na	 lewo,	 do	 komór	 gazowych.	 „Wkrótce	 nadejdzie	 nasza
kolej	 […],	 kolejne	 szeregi	 szybko	 znikają,	 piątka	 ludzi	 przed	 nami	 już	 idzie	 […],	 jeszcze	 tylko	 dwie
osoby,	potem	my.	Na	miłość	boską,	a	 jeśli	mnie	zapytają,	kiedy	się	urodziłam?	Szybko,	w	1929	i	mam
piętnaście	lat,	więc	jeśli	mam	mieć	osiemnaście…	28,	27,	26.	Mama	stoi	przed	esesmanem	–	posyła	ją
na	 prawo.	 O	 Boże,	 pozwól	 nam	 zostać	 razem.	Na	 prawo!	 –	 ryczy	 na	mnie	 esesman	 i	 wskazuje	 ręką.
Hurra,	jesteśmy	po	tej	samej	stronie”.



–	Jak	udało	się	pani	przeżyć?	–	spytałem	Hoškovą-Weissovą.
–	Co	to	za	pytanie?	–	odparowała.	–	Nikt	nie	wiedział,	jak	tego	dokonać.	To	była	wyłącznie	kwestia

szczęścia.	 A	może	 ręka	 opatrzności?	 Tędy,	 na	 lewo,	 do	 komór	 gazowych.	 Tędy,	 na	 prawo,	 do	 pracy
i	wszystkiego,	co	mnie	jeszcze	spotkało,	przez	co	musiałam	przejść.	Nie	było	żadnej	konkretnej	przyczyny
ani…	Na	to	pytanie	nie	ma	odpowiedzi.	Kto	wie,	dlaczego	ktoś	przeżył,	a	ktoś	inny	nie.	Jak	mówię	na
tym	obrazie: 	„Dlaczego?”.
Wskazała	na	obraz:
–	Uważam	go	za	swoją	najważniejszą	pracę.	Wisiał	przez	jakiś	czas	nad	pianinem,	ale	go	zdjęłam.
Obraz	pokazuje	stertę	dziecięcych	butów	i	wznoszące	się	nad	nią	smugi	dymu,	w	których	osadzone	są

oczy	z	pytaniem	–	nie,	z	krzykiem	–	Dlaczego?	Primo	Levi	napisał:	„Nie	sądźcie,	że	buty	 to	czynnik
o	drugorzędnym	znaczeniu	w	życiu	obozów	koncentracyjnych.	Śmierć	zaczyna	się	od	butów”.
Pani	 Hošková-Weissová	 została	 przeniesiona	 z	 Auschwitz	 do	 obozu	 pracy	 tworzącego	 część

kompleksu	 Flossenbürg.	 Był	 to	 jedyny	 obóz	 koncentracyjny,	 w	 którym	 wykonano	 rozkazy	 Heinricha
Himmlera	i	zgładzono	wszystkich	więźniów.	Jednak	Helga	Weissová	ocalała	po	raz	drugi:	nim	Himmler
wydał	 rozkaz,	 została	 zmuszona	 do	 podjęcia	 szesnastodniowego	 „marszu	 śmierci”	 (narysowała	 potem
przerażające	 obrazy	 tego	marszu)	 do	 obozu	 pracy	w	Mauthausen,	 gdzie	 doczekała	 się	wyzwolenia,	 by
w	końcu	wrócić	do	tego	właśnie	mieszkania	przy	ulicy	Kotlaskiej	w	Pradze.
Pani	Hošková-Weissová	wskazała	na	zdjęcie	przedstawiające	jej	wnuczkę,	wiolonczelistkę	Dominikę,

jako	niemowlę	w	dziecięcym	łóżeczku.	Pod	łóżeczkiem	leży	para	małych,	czerwonych	pantofelków.
–	Rzecz	w	tym	–	wyznała	moja	gospodyni	–	że	widząc	pantofelki	bezpiecznego,	szczęśliwego	dziecka,

nie	umiem	nie	myśleć	o	innych	butach.	O	tych	butach.	–	Odwróciła	się	ponownie	do	obrazu	butów	i	dymu.
Przez	chwilę	siedzieliśmy	w	milczeniu,	jedząc	kanapki,	które	była	uprzejma	zrobić.	Działo	się	to	w	letnie
popołudnie,	ale	dzień	był	wyjątkowo	szary	i	ponury,	jakby	słońce	w	ogóle	nie	wzeszło	od	samego	rana.
Spadł	 deszcz,	 zza	 okien	 dobiegało	 dzwonienie	 tramwajów,	 słychać	 było	 dźwięki	 muzyki	 z	 jakiegoś
odległego	 radia.	Byłem	 już	gotów	do	wyjścia,	ale	pani	Hošková-Weissová	chciała	pokazać	mi	 jeszcze
kilka	ostatnich	prac.	Otworzyła	plik	grafik,	 drzeworytów	 lub	 linorytów.	Większość	 z	nich	poruszała	 tę
samą	 tematykę	 co	 obrazy,	 były	 jednak	 czarno-białe,	 wyglądały,	 jakby	 żywcem	 przeniesiono	 je
z	Auschwitz.
–	Wciąż	 tam	 jestem	 –	 powiedziała.	 –	 Jeśli	 ktoś	 kiedykolwiek	 był	 więźniem	 obozu,	 zawsze	 w	 nim

zostanie.	Właściwie	im	człowiek	jest	starszy,	tym	mocniej	w	nich	tkwi.	Za	każdym	razem,	gdy	spotykamy
się	 w	 gronie	 ocalonych,	 rozmawiamy,	 śmiejemy	 się,	 żartujemy,	 wymieniamy	 się	 wiadomościami
o	 muzyce,	 dzieciach,	 wnukach,	 o	 naszym	 obecnym	 życiu.	 Ale	 zawsze	 wracamy	 do	 tego	 samego.	 Do
obozów.	Do	Terezína.	Do	Auschwitz.	Zawsze	wracamy	do	środka.

15	października	1944	 roku	do	Auschwitz	przyjechał	z	Terezína	pociąg,	który	przywiózł	między	 innymi
kompozytorów	 Hansa	 Krásę	 i	 Viktora	 Ullmanna,	 Gideona	 Kleina,	 głównego	 dyrygenta	 koncertów
w	Terezínie,	pianistę	Raphaela	Schächtera,	który	akompaniował	często	chórowi,	oraz	świetnego	młodego
muzyka,	Karela	Ančerla.	W	pociągu	była	również	dwudziestotrzylatka,	która	grała	główne	role	kobiece
w	wielu	 przedstawieniach	 teatralnych	 i	 kabaretowych	 w	 Terezínie,	 Zdenka	 Fantlová,	 ze	 swoją	matką
i	młodszą	siostrą.	Schächter	wyjął	z	torby	puszkę	sardynek.
–	 Siedział	 naprzeciwko	 mnie	 –	 opowiadała	 Fantlová.	 –	 Wyjął	 sardynki	 i	 ostatni	 kawałek	 chleba.

Sardynki	były	symbolem:	za	sardynki	mogłeś	kupić	papierosy,	wszystko;	były	najcenniejszym	towarem	na



czarnym	 rynku.	 [Schächter]	włożył	 je	 do	 garnka,	wymieszał	 z	 chlebem	 i	 powiedział:	 „To	będzie	moja
ostatnia	 wieczerza”.	 Pomyślałam,	 że	 się	 wygłupia:	 skąd	 mógł	 wiedzieć,	 co	 się	 wydarzy?	 Ale
przyjechaliśmy	do	Auschwitz	i	okazało	się,	że	to	rzeczywiście	była	jego	ostatnia	wieczerza.
W	 końcu	 transport	 ustawił	 się	w	 szeregu	 przed	 doktorem	 Josefem	Mengelem,	 który	 jednym	 ruchem

swojej	laski	kierował	nowo	przybyłych	albo	do	przymusowej	pracy,	albo	do	komór	gazowych.	Ullmann,
Krása	 i	Schächter	poszli	pierwsi,	potem	Ančerl,	 a	 za	nim	młoda	Zdenka,	 jej	matka	 i	 siostra.	Ullmann,
Krása,	 Schächter	 i	 Klein	 zostali	 wysłani	 na	 lewo,	 do	 komór.	 Ančerl,	 który	 później	 został	 szefem
filharmonii	 czeskiej	 oraz	 jednym	 z	 najwybitniejszych	 interpretatorów	 muzyki	 w	 drugiej	 połowie
dwudziestego	wieku,	jak	opowiada	Fantlová,	stał	tuż	przez	nią:
–	 Był	 z	 żoną,	 gdy	 dotarliśmy	 do	 końca	 kolejki,	 przed	 Mengelego.	 [Ančerl]	 niósł	 swoje	 dziecko.

Strażnicy	z	psami	odebrali	mu	dziecko,	podali	je	jego	żonie,	a	jego	przewrócili	na	ziemię.	Karel	wstał
i	się	otrzepał.	Mengele	z	całkowitą	obojętnością	wysłał	żonę	i	dziecko	Karela	na	lewo,	a	jego	samego	na
prawo.	Nie	wiedzieliśmy,	co	to	oznacza;	Ančerl	zniknął	w	tłumie,	oglądając	się	na	swoich	bliskich.
Potem	przyszła	kolej	na	Zdenkę	Fantlovą.
–	 Byłyśmy	 następne.	 Przyszłyśmy	 z	 pociągu.	 Młoda	 matka	 z	 dzieckiem	 tulącym	 lalkę	 i	 ja.	 Moja

siostrzyczka	spytała:	„Mamo,	będziemy	już	niedługo	na	miejscu?”.	„Tak,	już	za	moment”,	odpowiedziała
moja	mama.	Siostra	podskoczyła	z	radości.	Stanęłyśmy	przed	Mengelem.	Skierował	je	na	lewo,	zniknęły
w	tłumie,	siostra	wciąż	trzymała	w	ramionach	lalkę.	Nigdy	się	nie	dowiem,	jak	brzmiało	ostatnie	pytanie
mojej	siostrzyczki.	Ja	nie	czekałam.	Dołączyłam	do	kolejki	po	prawej.
Sześćdziesiąt	 siedem	 lat	 później	 w	 słoneczny	 poranek	 w	 zachodnim	 Londynie	 Zdenka	 Fantlová

obchodzi	osiemdziesiąte	dziewiąte	urodziny,	a	ja	dokładam	swój	bukiet	do	całej	kolekcji	kwiatów,	które
leżą	na	stoliku	przy	oknie	w	kamienicy	z	widokiem	na	Hyde	Park.	Wykuszowe	okno	wygląda	 teraz	 jak
wystawa	kwiaciarni.	Panią	Zdenkę	otaczają	książki	po	angielsku	i	czesku.	W	rogu	pokoju	stoi	pianino,	na
nim	stojak	z	nutami	utworu	Brahmsa.	Przy	maszynie	do	pisania	leżą	starannie	ułożone	dokumenty.	Wydaje
się,	 że	 nawet	 kurz	 został	 przeniesiony	 do	 Londynu	 z	 kulturalnego,	 muzykalnego	 domu	 w	 środkowej
Europie.	 Pani	 Fantlová	 podaje	 kawę	 i	 ciastka,	 tłumacząc,	 że	 nie	 pije	 już	 alkoholu,	 ale	 może	 zechcę
wysączyć	 z	 nią	 kropelkę	 becherowki,	 ziołowego	 likieru,	 tradycyjnego	 czeskiego	 „napoju	 na
wzmocnienie”,	który	pani	Fantlová	popija	„dla	zdrowia”.
Zdenka	 Fantlová,	 która	 wręcz	 tryska	 energią	 życiową	 i	 wygląda	 na	 trzydzieści	 lat	 mniej,	 wróciła

niedawno	 z	 podróży	 po	 Mołdawii	 z	 Helgą	 Hoškovą-Weissovą.	 Wspólnie	 opowiadały	 tamtejszym
dzieciom	 o	 Holokauście.	 Zdenka	 opisała	 historię	 swojego	 życia	 w	 książce	 zatytułowanej	 Cynowy
pierścionek	(2010).	Tytułowy	pierścionek	był	prezentem	od	jej	ukochanego	z	Terezína,	chłopca	o	imieniu
Arno,	symbolem	miłości,	który	przechowywała	jako	swoisty	amulet,	gdy	Arno	trafił	do	komory	gazowej.
Zdenka	wychowała	się	w	miejscowości	Blatná,	 jako	mała	dziewczynka	straciła	matkę	 i	zmuszona	była
przedwcześnie	wydorośleć,	ratując	swoją	rodzinę	przed	katastrofą,	jaką	byłoby	z	pewnością	planowane
przez	jej	ojca	samobójstwo.
Młodą	Zdenkę	„ocaliła”	 z	kolei	muzyka,	nauka	gry	na	pianinie,	 znajomości	w	artystycznych	kręgach

i	pewien	starszy	mężczyzna	w	Pradze,	który	zabierał	ją	na	koncerty,	do	teatru	i	restauracji.	Później	jednak
na	 rodzinę	 padł	 cień	 Trzeciej	 Rzeszy,	 która	 wkroczyła	 do	 Rokycan	 w	 1938	 roku:	 rejestracja	 Żydów,
wydalenie	ze	szkoły	(i	krótki	okres	nauki	w	British	Institute)	oraz	aresztowanie	jej	ojca	za	słuchanie	BBC.
Jedną	 z	 ostatnich	 rzeczy,	 jakie	 Zdenka	 zrobiła	 w	 domu	 swojego	 późniejszego	 dzieciństwa	 przed



wywiezieniem	do	Terezína	w	styczniu	1942	roku,	było	odegranie	walca	D-dur	Dvořáka.
Jej	pobyt	w	Terezínie	zakończył	 się	ucieczką	przed	pewną	 śmiercią	w	Auschwitz,	gdy	 jej	najlepsza

przyjaciółka,	 Marta,	 w	 dniu	 wyjazdu	 załatwiła	 jej	 strój	 pielęgniarki.	 Jednak	 przez	 większość	 wojny
Zdenka,	 jak	 to	 sama	 ujęła,	 „tańczyła	 pod	 szubienicą”	 –	 występowała	 w	 sztukach	 takich	 jak	Ostatni
cyklista	 Karela	 Švenka,	 alegorii	 Holokaustu,	 czy	 Grzegorz	 Dyndała	 Moliera.	 Oglądała	 również
wystawienia	 Brundibára	 i	 wysłuchała	 wstrząsającej	 podobno	 interpretacji	 Requiem	 Verdiego;	 na
fortepianie	grał	Schächter,	a	dyrygował	Ančerl.
–	 Dla	 dziecka	 to	 było	 niemal	 jak	 przygoda:	 co	 się	 wydarzy	 jutro?	 Jak	 to	 się	 potoczy?	 Byliśmy

w	obozie,	 ale	widywaliśmy	się	z	przyjaciółmi,	dyskutowaliśmy,	braliśmy	udział	w	próbach.	Pamiętam
koncerty	i	spektakle,	pamiętam	pracę	w	kuchni,	ale	nie	pamiętam	spania.
Zdenka	miała	latarkę	„Dynamo”,	wspomina,	jak	pewnego	dnia	zabrała	ją	na	zewnątrz,	w	„kompletną

ciemność	i	kompletną	ciszę	sześćdziesięciu	tysięcy	wystraszonych	ludzi,	śpiących	i	czuwających”.
Jej	opis	życia	w	Auschwitz	jest	równie	porażający,	jak	opowieści	innych	ocalonych;	są	w	nim	obrazy

„pryszniców”,	bicia	batami,	tęsknych	spojrzeń	w	niebo,	głodu,	racji	żywnościowych	i	wyimaginowanych
uczt	–	i	kominów,	z	których	stale	unosił	się	dym.
–	Żyliśmy	w	stanie	nieustannego	napięcia	i	czujności.	Ciągle	coś	się	działo,	więc	kiedy	przychodziła

kolej	na	ciebie,	musiałeś	być	przygotowany	i	sobie	z	tym	poradzić.	Przetrwanie	wymagało	trochę	odwagi
i	 trochę	szczęścia.	Czasami	robisz	coś	śmiałego,	mówisz	sobie	„Naprzód!”	w	odpowiedniej	chwili;	 to
inny	poziom	myślenia.	Kiedy	walczysz	o	przetrwanie,	bierze	w	tobie	górę	coś	 innego,	większość	 ludzi
nawet	nie	wie,	że	to	w	sobie	ma	i	że	tego	potrzebuje.	To	jak	apteczka,	zestaw	pierwszej	pomocy,	choć	ja
nazwałabym	go	„zestawem	ostatniej	pomocy”.	Coś	w	twoim	mózgu	ma	tylko	jedno	zadanie:	uratować	ci
życie.	Dzięki	 temu	 nie	 czujesz	 głodu,	 kiedy	 jesteś	 głodny,	 nie	 drżysz	 z	 zimna,	 kiedy	 jest	 ci	 zimno,	 nie
odczuwasz	bólu,	choć	cię	boli.	To	umiejętność	podejmowania	decyzji	bliska	swego	rodzaju	szaleństwa.
Podobnie	 jak	 Helga	 Hošková-Weissová,	 Zdenka	 Fantlová	 została	 przeniesiona	 do	 Mauthausen,

a	w	1949	roku,	po	wyzwoleniu,	przeprowadziła	się	do	Australii:
–	 Była	 to	 wtedy	 pusta	 kolonia	 na	 końcu	 świata.	 Przeszkadzała	 mi	 świadomość,	 że	 księżyc	 jest	 po

niewłaściwej	stronie	nieba	i	że	nie	mogę	tego	zmienić.
Potem	 rozpoczęła	 karierę	 aktorki,	 a	 w	 1956	 roku	 do	Melbourne	 przyjechał	 Karel	 Ančerl	 z	 czeską

orkiestrą	filharmoniczną.
–	Siedziałam	w	pierwszym	rzędzie	–	opowiadała	pani	Fantlová	–	więc	nie	dzieliła	nas	żadna	żelazna

kurtyna.	Był	przede	mną,	starszy	mężczyzna	z	siwymi	włosami.	Pomyślałam:	nikt	nie	może	zobaczyć	tego,
co	 ja	widzę.	Ostatni	 raz	widziałam	Ančerla,	gdy	 Josef	Mengele	 rozdzielił	go	z	 jego	żoną	 i	dzieckiem.
Grali	wtedy	dziewiątą	symfonię	Dvořáka,	a	ja	tak	się	popłakałam,	że	musiałam	wyjść.
Na	 początku	 lat	 sześćdziesiątych	 Zdenka	 Fantlová	 przeprowadziła	 się	 do	 Wielkiej	 Brytanii,	 gdzie

mieszka	do	dziś	–	pełna	energii,	niezłomna,	na	tyle	silna	fizycznie,	by	wygrać	w	2010	roku	walkę	z	guzem
mózgu,	który	pojechała	leczyć	do	Czech.
–	Myślę,	że	gdybym	leczyła	się	tutaj,	nie	poradziłabym	sobie	z	tym	–	stwierdziła.
Mówiła	też:
–	Każdy	reaguje	inaczej	na	następstwa	tego	doświadczenia.	Jeśli	weźmiemy	stu	ocalonych,	otrzymamy

sto	odpowiedzi.	Dla	mnie	Terezín	 i	Auschwitz	 to	było	poprzednie	życie.	 Jakbym	umarła	 i	urodziła	 się
ponownie.	To	drugie	 życie,	 po	 obozach,	 jest	 łatwiejsze.	 Pozbawione	 strachu.	Doceniam	proste	 rzeczy.



Wciąż	 traktuję	każdy	dzień	 jak	dar.	 Jako	ocalony	miałeś	okazję	poznać	samego	siebie:	kim	 jestem?	Ile
zniosę?	Moja	pamięć	jest	całkiem	wolna,	nie	zamykam	jej	przed	niczym,	ale	i	o	tym	nie	myślę.	Jest	tam
jakiś	zawór	bezpieczeństwa,	który	mówi	mózgowi:	nie	zastanawiaj	się	nad	tym!	Nie	możesz	sobie	na	to
pozwolić.	–	 Jednak	 sama	dodała:	–	Czasami	 to	wraca	w	najmniej	oczekiwanych	momentach.	Tej	 zimy
stałam	 na	 stacji	metra	 South	Kensington,	 a	 przez	 peron	 przeszedł	 podmuch	 zimnego	 powietrza.	 Nagle
przypomniał	 mi	 o 	 tamtym	 zimnie.	 Czułam,	 że	 do	 tego	 wracam,	 ale	 powstrzymałam	 się	 w	 porę.
Powiedziałam	sobie:	„Zdenka,	nie	 jest	wcale	 tak	zimno.	Masz	płaszcz	 i	 rękawiczki”.	Wzięłam	głęboki
oddech	i	powtórzyłam,	że	wcale	nie	jest	mi	zimno.	Jeśli	tego	nie	zrobisz,	możesz	źle	skończyć.
Choć	w	 odczuciu	 Fantlovej	 obozy	 należały	 do	 „innego	 życia”,	 jedno	wspomnienie	 sprawia	 jej	 ból.

W	1965	roku	spotkała	się	w	Ameryce	po	latach	ze	swoją	przyjaciółką	z	obozów,	Martą.
–	Między	nami	była	ściana.	Marta	powiedziała,	że	nie	chce	rozmawiać	o	tamtych	czasach.	Odrzuciła

je.	 Rozpłakałam	 się.	 Bo	 jeśli	 odrzuciła	 to	 wszystko,	 odrzuciła	 też	 mnie.	 Zamknęła	 to	 w	 naczyniu
ciśnieniowym	 i	 miała	 nadzieję,	 że	 pokrywka	 nie	 odleci.	 –	 Podczas	 wszystkich	 naszych	 niezwykłych
rozmów	 tylko	w	 tym	 jednym	momencie	w	oczach	Zdenki	 pojawiły	 się	 łzy.	 –	Uratowała	mi	 życie.	 I	 ja
uratowałam	ją.	Połączyła	nas	nierozerwalna	więź,	ale	to	właśnie	może	spotkać	ludzi,	którzy	dzielą	takie
doświadczenie.
Zdenka	jeździ	po	Europie,	opowiadając	o	Terezínie,	Auschwitz	i	pamięci.	W	2009	roku	brała	udział

w	weekendowej	dyskusji	dotyczącej	muzyki	skomponowanej	w	obozie-getcie:	kompozycje	te	grał	zespół
Nash	Ensemble,	występujący	na	co	dzień	w	Wigmore	Hall	w	Londynie.	W	pewnym	momencie,	gdy	na
scenie	była	zarówno	Zdenka,	jak	i	Helga,	spytano	tę	ostatnią,	czy	w	Terezínie	urodziły	się	jakieś	dzieci.
Pani	 Hošková-Weissová	 opowiedziała	 o	 dziecku,	 które	 przyszło	 na	 świat	 na	 peronie,	 gdy	 pociąg
z	transportem	dojechał	do	Mauthausen.	Wtedy	wstała	jakaś	kobieta	siedząca	na	widowni.
–	Ja	jestem	tym	dzieckiem	–	oznajmiła.
Inna	niezwykła	historia	wydarzyła	się,	gdy	Zdenka	opowiadała	o	swoim	życiu	w	Niemczech.
–	 Wieczorem,	 gdy	 skończyłam	 wykład	 w	 pewnym	 niemieckim	 mieście,	 podszedł	 do	 mnie	 młody

mężczyzna.	„Czy	mogę	z	panią	porozmawiać?”,	spytał.	„Oczywiście”,	odpowiedziałam.	Wyjął	z	kieszeni
zdjęcie	kobiety	w	niemieckim	mundurze,	która	miała	wąskie,	mocno	zaciśnięte	usta.	Powiedział	mi,	że	to
jego	matka,	 a	 on	niedawno	odkrył,	 że	była	 sadystyczną	 strażniczką	w	Bergen-Belsen.	Gdy	wyzwolono
obóz,	 była	 z	 nim	 w	 ósmym	 miesiącu	 ciąży,	 więc	 Brytyjczycy	 ją	 wypuścili.	 Wkrótce	 potem	 umarła.
Spytałam	go,	 jak	 zapamiętał	 swoją	matkę,	 a	 on	odpowiedział:	 „Pamiętam,	 że	w	nocy	 często	krzyczała
przez	 sen.	Co	mam	 zrobić?”.	Wzięłam	 go	 za	 rękę	 i	 powiedziałam:	 „Idź	 do	 domu.	 Zapomnij	 o	 swojej
matce.	Żyj	swoim	życiem”.	Podziękował	mi,	odwrócił	się	i	wyszedł.
Przez	 szyby	 wykuszowego	 okna	 wpadają	 promienie	 słońca,	 w	 dole	 widać	 autobusy,	 które	 jadą

w	stronę	Marble	Arch,	i	kwitnące	jawory.
–	Jeżdżę	z	tymi	pogadankami	–	mówi	Zdenka	–	żeby	opowiedzieć	ludziom,	co	się	stało,	ale	to	nie	jest

jedyny	powód.	Mówię	im	też	na	różne	sposoby,	że	to	może	wydarzyć	się	ponownie.



Część	trzecia

Bez	rozrachunku:	Niech	żyje	wojna

Każdy	obraz	przeszłości,	który	teraźniejszość	odrzuci	jako	dla	niej	nieistotny,	może	bezpowrotnie	zniknąć.
Walter	Benjamin

Aresztowanie	Mladicia	pozwoliło	bośniackim	ofiarom	wojny	w	pewnym	sensie	zamknąć	ten	rozdział	ich	życia.
telewizja	CNN,	26	maja	2011



16

Bez	rozrachunku:	Kamienny	świat
6	sierpnia	2011

Jak	co	roku	ustawiamy	się	na	głównej	ulicy	Kozaraca	w	konwoju	złożonym	z	kilkuset	samochodów,	by
razem	ruszyć	do	Omarskiej.	Obok	przejeżdża	serbskie	wesele,	jak	zawsze	zaplanowane	specjalnie	na	tę
godzinę,	 goście	 weselni	 trąbią	 i	 wymachują	 flagą:	 Tylko	 jedność	 uratuje	 Serbów.	 Jedziemy	 główną
drogą,	 za	kawiarnią	Elite	 skręcamy	w	prawo,	na	most,	 za	którym	ukazuje	 się	główna	brama	kopalni	–
Rudnik	Omarska.	Prawdę	mówiąc,	byłem	tu	już	zbyt	wiele	razy,	by	reagować	w	szczególnie	emocjonalny
sposób,	 ale	 wkrótce	 pomimo	 trzydziestopięciostopniowego	 upału	 przebiega	 mnie	 zimny	 dreszcz,	 gdy
przejeżdżamy	pod	mackami	wielkich	maszyn,	obok	bocznic	kolejowych	i	wagonów,	które	dziewiętnaście
lat	temu	wiozły	ludzki	ładunek	pod	mostem	ozdobionym	nowym	graffiti:	„Południowy	Bronx”.	Okropne
uczucie,	zwiastun	śmierci.
Jesteśmy	zaledwie	kilka	metrów	za	Białym	Domem,	na	betonowym	placu,	gdy	spotykam	kogoś,	kogo

widuję	 tylko	 tutaj,	 co	 roku	 –	 pogodną,	 delikatną	 Lejlę	 Mujakić	 z	 Prijedoru,	 obecnie	 mieszkającą
w	Szwecji;	został	tu	zamordowany	jej	wujek.	Fikret	Mujakić	był	szanowanym	nauczycielem	chemii.	Gdy
zabierano	go	z	domu,	mówił	do	swojej	rodziny:	„Nie	martwcie	się,	nie	jesteśmy	niczemu	winni”.	Lejla
twierdzi,	 że	 zabił	 go	 jeden	 z	 jego	 uczniów.	 Jej	 ojciec	 pracował	 tutaj,	 w	 kopalni,	 przygotowywał
ulepszenia,	 które	 wprowadzano	 w	 Białym	 Domu,	 a	 trzy	 miesiące	 później	 został	 w	 nim	 uwięziony.
Spytałem	Lejli,	czy	z	roku	na	rok	wraca	jej	się	tu	łatwiej,	czy	trudniej.
–	Trudniej	–	odpowiada	bez	wahania.	–	Za	każdym	razem	ból	sięga	coraz	głębiej.
Nedžad	 Softić,	 mężczyzna	 mieszkający	 w	 Coventry,	 w	 Anglii,	 to	 kolejna	 osoba,	 którą	 widuję	 tutaj

co	roku.	Jednak	mijające	lata	nie	pomogły	Nedžadowi	oswoić	wspomnień.
–	Nie	wiem,	co	się	stało	–	mówi.	–	Dawniej	ta	wizyta	nie	sprawiała	mi	problemów.	Ale	tym	razem	nie

mogę	 nawet	 chodzić.	 Gdy	 tylko	 wysiadłem	 z	 samochodu,	 ugięły	 się	 pode	 mną	 nogi.	 Nie	 mogę	 już
normalnie	oddychać	w	tym	miejscu.
Wraz	 z	 Penny	 Marshall	 spacerujemy	 wokół	 hangaru,	 do	 którego	 nie	 pozwolono	 nam	 wejść	 przed

dziewiętnastu	 laty.	Śledzi	nas	czujny	wzrok	strażników,	uważny	 i	obojętny	zarazem.	Hangar	pełni	 teraz
swoją	pierwotną	 funkcję,	 jest	magazynem	 instalacji	 i	 urządzeń	przemysłowych.	Pokoje	na	górze,	 gdzie
niegdyś	przetrzymywano	więźniów,	zostały	odnowione	i	wyposażone	w	eleganckie	meble	biurowe,	jakby
nigdy	 nie	 wydarzyło	 się	 tam	 nic	 nadzwyczajnego.	 Choć	 wygląda	 to	 jak	 typowy	 korporacyjny	 twór,
wszędzie	unosi	się	smród	zła.
Potem	 idziemy	z	Penny	do	 stołówki,	w	której	widzieliśmy	wychudzonych	mężczyzn	pochłaniających

łapczywie	 wodnistą	 zupę	 i	 kawałki	 chleba.	 Tu	 także	 wszystko	 jest	 odnowione,	 przy	 stołach
z	 laminowanymi	 blatami	 stoją	 kolorowe	 plastikowe	 krzesła,	 pracownicy	 kopalni	mogą	 tu	 zjeść	 obfity
i	 pożywny	 lunch.	 Idziemy	 nad	 stołówkę,	 gdzie	 szef	 policji	 Drljača	 informował	 nas	 o	 procedurach
obowiązujących	w	„ośrodku	zbiorczym”.	Teraz	tu	również	mieszczą	się	biura,	na	nowych	biurkach	stoją
komputery,	na	których	oblicza	się	wydobycie	rud	żelaza	i	zyski.	W	końcu	trafiamy	ponownie	na	betonowy



plac,	gdzie	w	1992	roku	wyprowadzono	nas	z	obozu.	Ekipa	filmowa	Penny	chce	nakręcić	ostatnie	ujęcia
i	złożyć	sprzęt.
–	To	niemożliwe	–	warczy	strażnik.	–	Musicie	stąd	odejść.
Wymieniamy	 z	 Penny	 porozumiewawcze	 spojrzenia,	 rozbawieni	 i	 zirytowani	 jednocześnie,	 oboje

przypominamy	 sobie	 stanowcze	 polecenie	 pani	 Balaban	 z	 1992	 roku:	 „Powiedział	 nam,	 że	 możecie
zobaczyć	to	i	tamto,	ale	tamtego	nie”.
Dużo	 mówi	 się	 obecnie	 o	 „powojennych	 rozwiązaniach”,	 to	 modne	 określenie	 stało	 się	 wręcz

synonimem	lukratywnego	międzynarodowego	przemysłu.	Ale	w	Bośni	nie	ma	ani	 takich	 rozwiązań,	ani
rozrachunków.	 Dwie	 dekady	 po	 zakończeniu	 wojny	 wszystko	 utknęło	 w	martwym	 punkcie.	 Republika
Serbska	zachowuje	pozory,	uznając	oficjalnie	zbrodnie	z	przeszłości	na	tyle,	na	ile	jest	 to	konieczne	ze
względów	dyplomatycznych;	wyroki	Hagi	są	akceptowane,	oskarżeni	o	zbrodnie	wojenne	przekazywani
do	Trybunału,	bo	bez	 takich	działań	Serbia	nie	mogłaby	się	starać	o	członkostwo	w	Unii	Europejskiej,
a	 Republika	 Serbska	 nigdy	 nie	 przeciwstawi	 się	 Serbii.	 Jednak	 w	 codziennym	 życiu,	 w	 otoczeniu
zwykłych	 członków	 społeczeństwa	 Republiki	 Serbskiej,	 ofiary	 wojny	 nie	 tylko	 nie	 mogą	 liczyć	 na
uznanie	 swej	 tragicznej	 historii,	 ale	 także	 skazane	 są	 na	 życie	w	 środowisku	 pozbawionym	wszelkich
śladów	tej	historii,	przypominającym	odnowione	biura	i	stołówkę	w	Omarskiej.
Ważnym	elementem	tej	sytuacji,	braku	rozwiązań	i	rozrachunku,	jest	kwestia 	zrównania : 	wymazania

z	historii	nie	poprzez	zaprzeczenie,	 lecz	za	pomocą	metody	subtelniejszej	 i	skuteczniejszej,	polegającej
na	 powtarzaniu,	 że	 wszyscy	 byli	 jednakowo	 źli.	 „Doktryna	 równoważności”	 uspokajała	 –	 a	 może
i	zachęcała	do	działania	–	sprawców	zbrodni	w	czasie	wojny	i	wydaje	się,	że	taką	samą	rolę	odgrywa
również	w	czasie	tak	zwanego	pokoju.
Wojenna	ekwiwalencja	obowiązuje	także	w	czasie	pokoju.	Każda	próba	wzniesienia	pomnika	ku	czci

ofiar	 zbrodni	na	 terenie	Republiki	Serbskiej	 spotyka	 się	 z	 agresywnym	pytaniem:	a	 co	z	drugą	 stroną?
Pomnik	 w	 pobliżu	 obozu	 w	 Trnopolju	 nie	 jest	 jedynym	 tego	 rodzaju	 monumentem	 upamiętniającym
niewielką	 liczbę	zabitych	Serbów	 i	ulokowanym	 tak,	by	zrobić	na	złość	 ich	ofiarom.	Również	pomnik
w	Fočy,	miejscu	mordów	i	masowych	gwałtów	na	Muzułmankach,	poświęcony	 jest	nielicznym	Serbom
z	tego	miasta,	którzy	zginęli,	jak	to	określa	napis	na	obelisku,	w	„wielkiej	wojnie	ojczyźnianej”.	Podobny
monument	 stoi	 w	 Višegradzie,	 niedaleko	 mostu,	 na	 którym	 brutalnie	 mordowano	 Muzułmanów.
Jednocześnie	 prace	 niezwykle	 rzetelnej	Międzynarodowej	Komisji	 do	 spraw	Osób	 Zaginionych,	 która
wciąż	poszukuje	aż	1099	osób	uznawanych	za	zmarłych	z	okolic	Prijedoru	oraz	około	czternastu	tysięcy
osób	 na	 terenie	 całego	 kraju,	 i	 to	 dwadzieścia	 lat	 po	 zakończeniu	 wojny,	 wciąż	 są	 sabotowane
oburzającymi	oskarżeniami	o	brak	należytej	staranności	w	poszukiwaniu	ofiar	po	serbskiej	stronie.
Wszystko	 to	 dzieje	 się	 przy	 milczącej	 zgodzie	 Zachodu.	 Potężna	 korporacja	 ArcelorMittal	 nie

zaangażuje	 się	w	budowę	pomnika	w	Omarskiej,	dopóki	nie	uzyska	„zgody	miejscowej	 społeczności”,
a	wszystkim	wiadomo,	że	nigdy	do	tego	nie	dojdzie.	Serbskie	władze	pozwolą	na	to	tylko	wtedy,	jeśli	na
terenie	 Federacji	 stanie	 las	 pomników	 poświęconych	 poległym	 Serbom,	 choć	 liczba	 ofiar	 po	 obu
stronach	 jest	 nieporównywalna,	 a	w	 obrębie	 Federacji	 nie	wydarzyło	 się	 nic,	 co	można	 by	 porównać
z	 Omarską.	 To	 wszystko,	 jak	 zawsze,	 uderza	 najbardziej	 w	 byłych	 więźniów.	 Jak	 mówi	 doktor	 Idriz
Merdžanić:
–	 Ostatecznie	 wychodzi	 na	 to,	 że	 sami	 jesteśmy	 w	 równym	 stopniu	 winni.	Współodpowiadamy	 za

własną	zagładę.



Dochodzimy	ponownie	do	oburzającej	koncepcji	wymazania	przez	zrównanie	oraz	odrzucenia	ofiar	nie
tylko	 z	 przestrzeni	 fizycznej,	 jako	 uchodźców	 rozsianych	 po	 całym	 świecie,	 ale	 i	 z	 przestrzeni
historycznej.
Dalsza	część	 tego	rozdziału	 to	refleksja	nad	 tym,	czym	jest	w	tych	okolicznościach	ocalenie	z	obozu

koncentracyjnego	 i	 co	 to	 ocalenie	 oznacza.	 To	 jednocześnie	 podsumowanie	 i	 raport	 z	 tego,	 jak
wspomnienia	 traumy	z	1992	roku	oraz	brak	powojennych	rozwiązań	 i	 rozrachunków	wpłynęły	na	życie
ocalonych.	 Aby	 to	 ocenić,	 latem	 i	 wiosną	 2011	 roku	 przejechałem	 dwanaście	 tysięcy	 kilometrów
i	odwiedziłem	diasporę	na	terenie	Europy	oraz	w	St.	Louis.
Najpierw	 jednak	warto	 ustalić	 odpowiednie	 ramy	 –	 punkt	 odniesienia	 –	w	 oparciu	 o	 książki,	 które

zabrałem	ze	sobą.	Ich	autorami	są	ludzie,	którzy	podobnie	jak	Zdenka	Fantlová	przeżyli	najstraszliwszą
z	ludzkich	tragedii,	Holokaust.	Oczywiście	musimy	zachować	rozsądek,	szacunek	i	ostrożność,	odnosząc
się	do	Shoah,	wydarzenia	pod	wieloma	względami	wyjątkowego.	Znajdziemy	tu	jednak	wiele	wniosków
i	 obserwacji	 dotyczących	 ocalenia	 i	 życia	 ocalonych	 –	możemy	 też	 zobaczyć,	 w	 jaki	 sposób	 Niemcy
dokonali	podziwu	godnego	rozrachunku	z	Holokaustem	i	jak	dzięki	temu	rozrachunkowi	osiągnęli	status
lidera	demokracji	i	lokomotywy	gospodarczej	współczesnej	Europy.
Satko	Mujagić,	który	od	lat	zabiega	o	wzniesienie	pomnika	w	Omarskiej,	ujął	to	trafnie:
–	Niedawno	 czytałem	książkę	o	Auschwitz	 i	 oczywiście	 nie	ma	 żadnego	porównania.	W	Auschwitz

zabijanie	było	przemysłem,	i	to	na	ogromną	skalę,	w	Omarskiej	nie.	Auschwitz	działało	przez	kilka	lat,
Omarska	 tylko	 przez	 trzy	 miesiące.	 To	 była	 wojna	 światowa,	 zwożono	 tam	 ludzi	 z	 całej	 Europy,	 tu
mieliśmy	 lokalną	 wojnę.	 Uważam,	 że	 ludzie	 na	 całym	 świecie	 powinni	 wiedzieć	 i	 rozumieć,	 co
wydarzyło	się	w	Auschwitz,	ale	nie	oczekuję,	by	cały	świat	dowiedział	się	o	Omarskiej.	Sądzę	jednak,	że
powinni	to	wiedzieć	i	rozumieć	ludzie	w	Banja	Luce,	Belgradzie,	Sarajewie,	Wiedniu,	Londynie,	Paryżu
i	 Nowym	 Jorku,	 bo	 Omarska	 wydarzyła	 się	 we	 współczesnej	 Europie,	 która	 miała	 wyciągnąć
odpowiednie	 lekcje	z	Holokaustu.	 I	w	naszej	małej,	 lokalnej	wojnie,	dla	 tych,	którzy	ocaleli,	Omarska
była	naszym	Auschwitz.
Wśród	olbrzymiej	liczby	książek	o	Holokauście	–	sam	zgromadziłem	siedem	półek	takich	publikacji	–

pięć	ma	szczególne	znaczenie	w	dyskusji	o	rozrachunku,	pamięci	 i	ocaleniu.	Cztery	z	nich	wyszły	spod
pióra	byłych	więźniów:	La	Mémoire	et	 les	Jours	 [Pamięć	i	dni]	autorstwa	Charlotte	Delbo,	działaczki
francuskiego	 ruchu	 oporu,	 Poza	 winą	 i	 karą	 Jeana	 Améry’ego,	 austriackiego	 Żyda,	 który	 walczył
w	 belgijskim	 ruchu	 oporu,	 opowiadania	 polskiego	 pisarza	 Tadeusza	 Borowskiego	 oraz	 Pogrążeni
i	 ocaleni,	 wielka	 mowa	 pożegnalna	 Prima	 Leviego,	 wydana	 już	 po	 jego	 śmierci.	 Piąta	 to	 jedno
z	 najwybitniejszych	 dzieł	 pośród	 setek	 książek	 poświęconych	 pamięci	 Shoah,	 Świadectwa	 zagłady.
W	rumowisku	pamięci	Lawrence’a	Langera.
Charlotte	 Delbo	 w	 swoich	 wstrząsających	 wspomnieniach,	 w	 których	 obozowe	 opowieści	 są

przeplatane	wierszami	i	przemyśleniami,	rozróżnia	dwa	rodzaje	pamięci	obecnej	w	umysłach	ocalonych.
Pierwsza	to	mémoire	ordinaire,	pamięć	obecnego	„ja”,	utrzymująca,	że	„»ja«,	które	było	w	obozie,	nie
jest	 mną,	 nie	 jest	 osobą,	 która	 siedzi	 tu	 obok	 ciebie”20.	 Z	 kolei	 według	mémoire	 profonde,	 pamięci
głębokiej,	Auschwitz	wcale	nie	jest	przeszłością	i	nigdy	się	nią	nie	stanie.	„Gdyby	nie	to	rozszczepienie,
nie	byłabym	w	stanie	wrócić	do	życia”21	–	pisze	Delbo.	Gdzie	indziej	tłumaczy:

Skóra	 powlekająca	 pamięć	 o	 Auschwitz	 jest	 gruba.	 Czasami	 jednak	 pęka	 i	 zwraca	 swoją	 zawartość.	 We	 śnie	 wola	 jest	 bezsilna.
I	w	tych	snach	widzę	znowu	samą	siebie,	mnie,	tak,	mnie,	taką,	jaka	wtedy	byłam:	ledwie	trzymającą	się	na	nogach,	przemarzniętą,
brudną,	wychudzoną,	i	ten	ból	jest	tak	nieznośny,	tak	bardzo	przypomina	tamten,	że	znów	odczuwam	go	fizycznie,	czuję	go	całym	ciałem,



które	 staje	 się	 jedną	wielką	bryłą	bólu,	 i	 czuję,	 jak	osacza	mnie	 śmierć,	 czuję,	 że	umieram.	Na	 szczęście	w	swojej	udręce	zaczynam
krzyczeć.	Ten	 krzyk	mnie	 budzi	 i	wydobywam	 się	 z	 koszmaru,	wyczerpana.	Musi	minąć	 kilka	 dni,	 zanim	wszystko	wróci	 do	 normy,
zanim	pamięć	ponownie	„się	wypełni”,	a	jej	skóra	zabliźni.	[…]	Kiedy	opowiadam	ci	o	Auschwitz,	moje	słowa	nie	pochodzą	z	pamięci
głębokiej;	pochodzą,	by	tak	rzec,	z	pamięci	zewnętrznej	[mémoire	externe],	pamięci	intelektualnej,	pamięci	refleksyjnej22.

W	krótkiej,	 lecz	 przejmującej	 książce	Poza	 winą	 i	 karą,	 w	 rozdziale	 zatytułowanym	Tortury,	 Jean
Améry	pisze:

Ktoś	 raz	 torturowany,	 na	 zawsze	 pozostaje	 torturowanym.	 […]	 Kto	 doznał	 tortur,	 nie	 może	 się	 już	 zadomowić	 w	 świecie.	 Hańba
unicestwienia	nie	da	się	już	wymazać.	Zaufania	do	świata,	które	wali	się	w	gruzy	po	części	już	z	chwilą	otrzymania	pierwszego	ciosu,
a	całkowicie	dopiero	w	trakcie	tortur,	nie	da	się	już	odzyskać23.

W	późniejszym	rozdziale	zatytułowanym	Resentymenty	Améry	zwraca	też	uwagę	na	naciski	wywierane
na	byłych	więźniów	obozów,	od	których	wymaga	się,	by	wraz	ze	swymi	prześladowcami	„odcięli	się	od
przeszłości”,	oraz	na	uczucia,	jakie	budzą	w	nim	takie	naciski.	Autor	pisze:

My,	 prześladowani,	 jak	 twierdzi	 ów	 szybujący	 na	 niedosiężnych	wyżynach	 człowiek,	musimy	 zinterioryzować	 doznane	w	 przeszłości
krzywdy	i	przyjąć	je	na	siebie	w	emocjonalnej	ascezie,	tak	jak	nasi	dręczyciele	biorą	na	siebie	swoją	winę.	Pozwolę	sobie	wyznać,	że
brak	mi	do	tego	ochoty,	zdolności	 i	przekonania.	Za	nic	nie	mogę	zaakceptować	paralelizmu,	który	każe	mojej	drodze	biec	równolegle
z	drogami	zbirów	okładających	mnie	bykowcem.	Nie	życzę	sobie	stać	się	wspólnikiem	moich	dręczycieli,	co	więcej,	domagam	się,	żeby
to	oni	zanegowali	siebie	i	w	tej	negacji	dołączyli	do	mojej	osoby.	Wydaje	mi	się,	że	to	nie	w	procesie	interioryzacji	 trzeba	zniwelować
leżące	pomiędzy	mną	a	nimi	góry	trupów,	tylko	raczej	wprost	przeciwnie,	w	drodze	aktualizacji,	a	mówiąc	jeszcze	ostrzej:	rozgrywając
ów	nierozstrzygalny	konflikt	na	polu	oddziaływania	praktyki	historycznej.

Doszło	już	do	tego,	że	człowiek	musi	się	bronić,	mając	takie	przemyślenia.	Wiem,	ktoś	mi	może	zarzucić,	że	to,	co	tutaj	prezentuję,	to
tylko	 ubranie	 w	 piękne,	 a	 może	 i	 niepiękne,	 lecz	 w	 każdym	 razie	 wysublimowane	 słowa	 barbarzyńsko-prymitywnej	 żądzy	 zemsty,
przezwyciężonej	już	szczęśliwie	przez	postępową	moralność.	[…]	[Ale]	skoro	nie	wypieram	się	moich	resentymentów,	skoro	przyznaję,
że	w	przemyśleniach	naszego	problemu	jestem	„stronniczy”,	to	wiem	przecież,	że	jestem	więźniem	mora lne j	prawdy	tego	konfliktu.
Postulat	obiektywizmu	wydaje	mi	 się	w	przypadku	polemiki	 z	moimi	dręczycielami,	 z	 tymi,	którzy	 im	pomagali,	 i	 tymi	 jeszcze	 innymi,
którzy	tylko	patrzyli	w	milczeniu,	kompletnie	pozbawiony	logiki24.

Améry	 dodaje	 również	 przekonująco:	 „Przeżycie,	 jakim	 było	 prześladowanie,	 okazało	 się	 koniec
końców	przeżyciem	ekstremalnej 	samotności”25.
Wspomnienia	 Borowskiego	 z	 Auschwitz	 zamyka	 opowiadanie	 Kamienny	 świat,	 w	 którym	 opisuje

świat	byłego	więźnia	słowami	poetyckiej	pustki	charakterystycznej	dla	jego	udręczonego	pisarstwa:
Od	razu	muszę	wyznać,	że	chociaż	bardzo	rzadko	zmuszam	się	po	wojnie	do	oczyszczenia	butów	i	prawie	nigdy	nie	wyskrobuję	błota
z	mankietów	spodni,	 że	chociaż	wiele	wysiłku	kosztuje	mnie	co	drugi	dzień	ogolenie	moich	policzków,	brody	 i	podgardla,	 że	choć	dla
oszczędności	czasu	ogryzam	paznokcie	zębami	 i	nie	poszukuję	rzadkich	książek	ani	kochanek,	wiążąc	przez	 tę	 rezygnację	sens	mego
losu	 z	 losem	wszechświata,	 to	 jednak	 dopiero	 od	 niedawna	 z	 lubością	wychodzę	 z	 domu	w	 skwarne	 popołudnia	 na	 długie,	 samotne
przechadzki	 po	 robotniczych	 dzielnicach	 swego	miasta.	 […]	 i	 z	wielkim	wysiłkiem	 intelektualnym	 pragnę	 uchwycić	 prawdziwy	 sens
widzianych	rzeczy,	zdarzeń	i	ludzi26.

Uważa	 się	 nie	 bez	 powodu,	 że	 Primo	 Levi	 stworzył	 najbardziej	 poruszające	 literackie	 świadectwo
Holokaustu,	lecz	wielu	ocalonych,	między	innymi	Améry,	oskarżało	go	o	„wybaczenie”	niewybaczalnego.
Jednak	 w	 wydanej	 już	 po	 jego	 śmierci	 książce	 Pogrążeni	 i	 ocaleni	 Levi	 pisze	 jednoznacznie
o	Niemczech	i	Niemcach:

Nikt	 nigdy	 nie	 zdoła	 ściśle	 ustalić,	 ilu	 funkcjonariuszy	 we	 władzach	 nazistowskich	 mogło	 nie 	 wiedzieć 	 o	 tych	 wstrząsających
okrucieństwach,	 które	 popełniano;	 ilu	 z	 kolei	 coś	 wiedziało,	 ale	 mogło	 udawać,	 że	 nie	 wie	 o	 niczym;	 i	 w	 końcu	 ilu	 miało	 możność
wiedzieć	o	wszystkim,	ale	wybrało	drogę	najpewniejszą	i	nie	chciało	o	niczym	wiedzieć	ani	słyszeć	(a	przede	wszystkim	zmuszało	się	do
milczenia).	Niezależnie	 od	 tego,	 jak	w	 istocie	 było,	 skoro	 nie	można	 założyć,	 że	większość	Niemców	 z	 lekkim	 sercem	 akceptowała
masowe	 mordy,	 można	 uznać,	 że	 brak	 powszechnej	 wiedzy	 o	 obozach	 stanowi	 jedną	 z	 największych	 zbiorowych	 win	 narodu
niemieckiego27.

Na	 końcu	 książki	 Levi	 zamieszcza	 rozdział	 pełniący	 funkcję	 epilogu,	 zatytułowany	 Listy	 Niemców,



który	 powstał	 w	 reakcji	 na	 publikację	 niemieckojęzycznej	 wersji	 jego	 innego	 dzieła,	 Czy	 to	 jest
człowiek.	Ten	tekst	daje	nam	obraz	–	z	jednym	wyjątkiem,	który	Levi	zbywa	krótko	–	narodu	próbującego
dokonać	 rozrachunku	 ze	 zbrodniami	 popełnionymi	 w	 jego	 imieniu.	 Śledzimy	 ostrożny	 tok	 myślenia
Leviego,	 który	 z	 jednej	 strony	 stara	 się	 zaakceptować	 rozrachunek	 Niemców,	 a	 z	 drugiej	 zachować
własne	 „resentymenty”.	Pewna	bawarska	uczennica	 czuje	 się	 zobowiązana	 skontaktować	 z	Levim	 jako
„potomek	 i	 wspólnik”28.	 Lekarz	 z	Wirtembergii	 stara	 się	 zestawić	 i	 zrównoważyć	 „szlachetne	 dzieła
pokojowe”	 z	 przedsięwzięciami	 „demonicznie	 groźnymi”,	 które	 w	 równej	 mierze	 definiują	 niemiecką
historię:	 „Z	 tego	 zespolenia	 wszystkich	 tak	 różnych	 okresów	 naszej	 historii	 wnioskuję,	 że	 jestem
uwikłany	zarówno	w	wielkość,	jak	i	w	winę	mojego	narodu.	Dlatego	wobec	Pana	czuję	się	jak	wspólnik
tych,	którzy	dopuścili	się	przemocy	na	Panu	i	na	Pańskim	narodzie”29.	Pewna	kobieta	z	Westfalii	pisze:
„[…]	zdarzało	mi	się,	przynajmniej	przed	wojną,	spotykać	czasem	osoby	z	gwiazdą	żydowską,	lecz	nie
brałam	 ich	 do	 domu,	 nie	 gościłam,	 jak	 pewnie	 gościłabym	 innych,	 nie	 zainteresowałam	 się,	 czy	może
czegoś	 potrzebują.	 Tak	 przedstawia	 się	 moja	 wina”30.	 Levi	 zauważa,	 że	 jego	 książka	 „wywołała
oddźwięk	w	Niemczech,	ale	raczej	wśród	tych,	którzy	najmniej	potrzebowali	 jej	 lektury;	pełne	skruchy
listy	 napisali	 do	mnie	 niewinni,	 a	winni	 się	 nie	 odezwali.	Ci,	 co	 zrozumiałe,	milczeli”31.	 Ale	 tak	 czy
inaczej,	toczy	się	tam	otwarta	dyskusja,	rozrachunek	jest	faktem,	a	sam	Levi	pisze:	„To,	że	nie	odczuwam
nienawiści	do	Niemców,	wielu	ludzi	zdumiewa,	a	nie	powinno”32.
Książka	 Lawrence’a	 Langera	 wyróżnia	 się	 spośród	 ogromnej	 masy	 tekstów	 dotyczących	 pamięci

Holokaustu.	Autor	bada	 setki	 świadectw,	by	zdefiniować	kategorie	pamięci.	Początkowo	posługuje	 się
określeniem	„pamięci	głębokiej”,	stworzonym	przez	Charlotte	Delbo,	by	omówić	„[miażdżącą]	realność
tego	miejsca,	ból,	wycieńczenie,	zimno,	które	później	zlały	się	w	twardą	skórę	pamięci”33,	na	poziomie,
na	 którym	 „Dzi s i e j sze 	 próby	 uwolnienia	 się	 od	 dédoublement	 są	 równie	 daremne,	 jak	 ówczesne
próby	 ucieczki	 od	 rzeczywistości	 w	 wyobrażoną	 przyszłość”34.	 Langer	 stwierdza,	 że	 ocalenie	 jako
pojęcie	 definiowane	 jest	 poprzez	 zagładę	 innych,	 a	 później	 dodaje:	 „Nie	 ma	 domknięcia,	 ponieważ
ofiary,	 które 	 ni e 	 przeżyły	 –	 pod	wieloma	względami	 najważniejsi	 »bohaterowie«	 tych	 narracji	 –	 nie
mogą	 mówić	 za	 siebie”35.	 Gdzie	 indziej	 trafnie	 zauważa:	 „Napięcie	 między	 wymuszoną	 izolacją
a	pragnieniem	wspólnoty,	między	odkryciami	pamięci	głębokiej	a	konsolacją	ze	strony	pamięci	zwykłej,
nie	 słabnie”36.	 W	 rozdziale	 poświęconym	 „pamięci	 upokorzonej”	 Langer	 zajmuje	 się	 pojęciem
„monumentalnej	 wizji	 przeszłości”.	 „Zapotrzebowanie	 na	 nią	 jest	 wyrazem	wiary	 w	 ludzkość,	 w	 siłę
indywidualnej	woli	oraz	indywidualnego	czynu,	w	triumf	ducha”37.	Ocaleni	mają	obowiązek	przeobrazić
„osobiste	 historie	 o	 niewybaczalnym	 okrucieństwie	 w	 triumfalne	 opisy	 ocalenia.	 […]	 Ale	 pamięć
upokorzona	 obnaża	 (niechętnie,	 ma	 się	 rozumieć)	 daremność	 takich	 prób”38.	 Co	 więcej,	 „Pamięć
upokorzona	jest	zapisem	momentów,	w	których	historia	zawiodła	jednostkę	ludzką”39	–	wzmacniając	tym
samym	poczucie	samotności,	o	którym	pisał	Jean	Améry.	Spośród	wymienionych	tu	czworga	ocalonych
trzech	odebrało	sobie	życie.
Uzbrojony	w	gorzką	mądrość,	którą	przesiąknięte	są	stronice	tych	książek,	odwiedziłem	ponownie	St

Conis	 i	 latem	 2011	 roku	 wyruszyłem	 w	 długą	 podróż	 do	 rozsianych	 po	 całej	 Europie	 członków
bośniackiej	diaspory,	by	przekonać	się,	jak	wygląda	rozrachunek	z	pokłosiem	Omarskiej	i	innych	obozów
z	1992	roku.

Šerif	Velić

Šerif	Velić,	obserwator	gołębi	w	Omarskiej,	który	ukrył	prawdę	o	swoich	obrażeniach,	gdy	spotkaliśmy



się	 w	 obozie	 w	 1992	 roku,	 postawił	 przybudówkę	 przy	 swoim	 domu	 w	 miejscowości	 Kevljani,
położonego	 nieopodal	 masowego	 grobu.	 Chciał,	 wyglądając	 przez	 wielkie	 okna	 przybudówki,	 witać
długie	 letnie	 dni.	 Mieszka	 tutaj	 od	 maja	 do	 października,	 kiedy	 to	 wraca	 do	 Szwecji	 –	 „migrując
w	 przeciwnym	 kierunku	 niż	 ptaki”,	 jak	 sam	 zauważa.	 Serbscy	 sąsiedzi	 Velicia	 dają	 mu	 wyraźnie	 do
zrozumienia,	że	nie	odczuwają	żadnej	skruchy.
–	Codziennie	czuję	tę	wrogość	–	mówi.	–	Wystarczy	spojrzenie,	gest,	popchnięcie.	Kiedy	dwa	dni	temu

wracałem	z	meczetu,	tuż	za	mną	pojawił	się	samochód;	miał	zapalone	długie	światła	i	jechał	za	mną	do
samego	domu.	Ten	dramat	trwa,	każdego	dnia	przypomina	nam,	jak	bardzo	nas	nienawidzą.	Oni	nigdy	się
nie	zmienią	ani	nie	zaakceptują	tego,	co	zrobili,	już	na	to	za	późno.
Velić	używał	słowa	toprak,	oznaczającego	ziemię,	na	której	stoi	dom.	Jest	tak	bardzo	przywiązany	do

tego	 miejsca,	 że	 zamierza	 zakopać	 szczątki	 swojego	 starego	 domu	 w	 specjalnym	 grobie,	 „grobowcu
mojego	starego	życia”,	jak	to	określa.
–	Nie	rozumiem	ludzi	pozbywających	się	kamieni,	z	których	zbudowane	były	 ich	domy	–	mówi.	Nie

rozumie	też	tych,	którzy	chcą	usunąć	stary	minaret	miejscowego	meczetu.	Został	wysadzony	w	powietrze
w	1992	roku	i	do	tej	pory	leżał	w	ogrodzie,	gdzie	runął.	–	Po	co	go	stamtąd	zabierać?	To	tak,	jakbyśmy
sami	chcieli	wymazać	pamięć	o	tym,	co	się	stało!	Czasami	my,	Bośniacy,	jesteśmy	jak	pies,	który	wraca
do	swojego	pana	nawet	po	tym,	jak	ten	pan	uciął	mu	ogon.	Każą	im	udawać,	że	nic	się	nie	stało,	więc
udają.	 Czy	 można	 sobie	 wyobrazić	 lepszy	 pomnik	 niż	 minaret	 wysadzony	 w	 powietrze?	 Będzie	 jak
w	Omarskiej;	 powinni	 byli	 zostawić	 to	miejsce	w	 spokoju.	 To	wstyd,	 że	 teraz	 znów	 przerobili	 je	 na
kopalnię	i	biura.
Mówi	dalej:
–	 Kiedy	 opuściłem	Omarską,	 zabrałem	 ze	 sobą	 wszystkie	 traumy	 związane	 z	 tym	 doświadczeniem:

tortury,	które	mi	zadawano,	świadomość,	że	byłem	kompletnie	bezsilny,	a	oni	mogli	mnie	w	każdej	chwili
zabić.	 Mam	 prawo	 do	 zemsty	 i	 nienawiści.	 Nie	 pojmuję	 ludzi,	 którzy	 mówią	 o	 przebaczeniu
i	zapomnieniu,	odbieram	to	jako	jeszcze	jedną	obrazę,	a	poza	tym	te	dwie	rzeczy	są	sprzeczne,	jak	można
przebaczyć	coś,	o	czym	się	zapomniało?	I	jak	mogę	przebaczyć	coś,	co	cały	czas	trwa?	Serbowie	są	tutaj
jak	dzikie	zwierzęta,	które	pochowały	się	do	swoich	jaskiń.	Gdyby	tylko	mogli,	znów	zrobiliby	to	samo,
choćby	jutro,	i	dlatego	nic	się	tutaj	nie	skończyło,	bo	trauma	nie	minęła.
Jednak	pomimo	bólu	i	wściekłości	coś	się	wydarzyło.	Widziałem	Velicia	jako	wychudzonego	więźnia

i	 później	 jako	 bardzo	 chorego	 człowieka	 cierpiącego	 na	 guza	 mózgu,	 który	 omal	 go	 nie	 zabił.	 Teraz
jednak	 wygląda	 piętnaście	 lat	 młodziej	 niż	 przed	 piętnastu	 laty.	W	 jego	 zachowaniu	 daje	 się	 wyczuć
pewien	spokój	i	ascetyzm.
–	To	wiejskie	powietrze	–	mówi,	ale	chodzi	o	coś	więcej:	Šerif	Velić	stał	się	głęboko	wierzący.
–	Moje	 życie	 uległo	 gruntownej	 przemianie	 –	mówi,	 a	 przez	 okna	wlewają	 się	 promienie	 słońca.	 –

Teraz	widzę,	 że	 ten	proces	 zaczął	 się,	 gdy	opuściłem	Omarską,	 i	 trwa	do	dzisiaj.	Podczas	bezsennych
nocy	myślę	o	nienawiści,	zemście,	przebaczeniu.	Jeśli	kogoś	nienawidzę,	bez	względu	na	to,	kim	on	jest,
jaką	mam	z	tego	korzyść?	To	tylko	dodatkowe	brzemię,	od	którego	nie	mogę	się	uwolnić.	Mógłbym	coś
osiągnąć,	 tylko	 dokonując	 zemsty,	 ale	 na	 kim?	Musiałbym	 znaleźć	 kogoś,	 na	 kim	 bym	 się	mścił!	 Jeśli
zemszczę	 się	 na	 Serbach	 jako	 narodzie,	 niczym	 nie	 będę	 się	 od	 nich	 różnił.	 Jeśli	 zemszczę	 się	 na
strażnikach,	 którzy	 mnie	 bili,	 ugrzęznę	 w	 emocjonalnych	 miazmatach,	 zamknę	 się	 w	 błędnym	 kole.
Postanawiam	więc	zostawić	osąd	i	sprawiedliwość	Bogu;	pozostać	obojętnym	wobec	tych,	którzy	mnie



prześladowali,	i	dzięki	temu	odnieść	nad	nimi	moralne	zwycięstwo.
Velić	 mówi,	 że	 wioska	 Kevljani	 niczym	 Feniks	 powstała	 z	 popiołów,	 i	 dodaje,	 że	 „tak	 właśnie

postrzega	Boga,	jako	odradzającego	się	Feniksa”.	Mówi	też	o	marności	człowieka	„zmuszonego	ponosić
konsekwencje	 swojej	 chciwości”	 i	 o	 nieszczęściach	 związanych	 z	 katastrofą	 w	 japońskiej	 elektrowni
atomowej	w	Fukushimie	–	jakby	jego	uzdrowienie	wynikało	z	przekonania	o	nadchodzącej	apokalipsie,
która	będzie	rozrachunkiem	nie	tylko	dla	Omarskiej,	ale	i	dla	całej	ludzkości.
Velić	napisał	wiersz	po	obchodach	rocznicy	masakry	na	masywie	Vlašić,	gdzie	21	sierpnia	1992	roku

zamordowano	dwustu	czterdziestu	mężczyzn.	Opowiedział	o	uroczystościach	rocznicowych.
–	Ktoś	rozpoznał	wśród	policjantów	pilnujących	porządku	człowieka,	który	brał	udział	w	tej	masakrze.

Nie	 posiadałem	 się	 z	 oburzenia.	 Stałem	 na	 krawędzi	 rozpadliny,	 przy	 której	 zabijali	 tych	 ludzi,	 i	 sam
miałem	ochotę	się	w	nią	rzucić.	Ale	wycofałem	się,	milimetr	po	milimetrze,	i	postanowiłem	coś	napisać.
Wiersz	nosi	tytuł	Zaćmienie	duszy,	a	Velić	recytuje	go	głośno:
–	Strach	i	panika,	rozszerzone	źrenice	/	To	wszystko	się	dzieje,	bo	dusza	odeszła	w	ciemność,	i	patrz:

jeźdźcy	Apokalipsy	 /	Przybyli:	nadszedł	 ich	czas,	 rządy	miecza	 i	kosy	 /	Czwarty	 jeździec	układa	ciała
w	 stosy	 /	 Niesprawiedliwość	 przyzwala	 na	 to	milczeniem;	 sprawiedliwości	 nie	ma.	 /	 Oto	 nadchodzą
złoczyńcy:	idą	z	podniesionymi	głowami	i	zatruwają	wszystko,	co	spotykają	na	swej	drodze	/	Docierają
do	 prawdy	 przez	 kłamstwa	 /	 Obsadzili	 trawniki	 uciętymi	 głowami,	 zbudowali	 przyszłość	 na	 naszych
nieszczęściach	 /	 Niesprawiedliwość	 przyzwala	 na	 to	 milczeniem;	 sprawiedliwości	 nie	 ma	 /	 Oto
nadchodzą	złoczyńcy,	niosą	swe	książki	jak	naszyjniki	/	I	boją	się	nawet	własnego	sądu.
Velić	zastanawia	się	nad	sprawcami.
–	 Powinniśmy	 zapytać	 samych	 siebie,	 kim	 oni	 są.	 Dlaczego	 to	 robią?	 Niektórzy	 z	 powodów

ideologicznych,	 inni	 z	 chęci	 zysku,	 niektórzy	 w	 poszukiwaniu	 przygód,	 jeszcze	 inni	 z	 pobudek
patriotycznych.	 Wydaje	 mi	 się,	 że	 Serbowie	 mieli	 także	 jakiś	 kosmiczny	 powód,	 jak	 Hitler,	 jakąś
uniwersalną	 ideę.	 I	 dlatego,	 że	 czują	 się	dzięki	 temu	panami,	władcami;	więksi,	 niż	 są	naprawdę.	Ale
cokolwiek	 ich	napędza,	 tworzą	system,	układ	kół	zębatych.	Główne	koło	się	obraca	 i	wprawia	w	ruch
małe	 kółeczka,	 wszystkie	 są	 częścią	 tej	 samej	 machiny.	 Wielu	 z	 nich	 nie	 robi	 nic,	 zachowują	 tylko
milczenie,	 ale	 ich	 milczenie	 też	 jest	 trybikiem	 w	maszynie.	 Jedno,	 czego	 naprawdę	 nie	 rozumiem,	 to
przyjemność,	jaką	z	tego	czerpali.	To	jakiś	dodatek	do	tej	maszyny.	Nie	rozumiem	tego,	co	robili	w	noc
swojego	 świętego	 patrona,	 kiedy	 podpalali	 opony	 do	 maszyn	 budowlanych	 i	 palili	 ludzi	 żywcem.
Wyjmowali	 z	 ognia	 płonące	 drągi,	 przytrzymywali	 ludzi	 i	 wypalali	 im	 znaki	 na	 skórze,	 jak	 bydłu.
Widziałem	więźniów	po	pobycie	w	Białym	Domu,	mieli	porozrywaną	skórę,	skóra	zwisała	im	z	pleców,
ropa	sączyła	się	z	 ran.	Kiedyś	[Serbowie]	wzięli	armatkę	wodną,	 jakiej	policja	używa	do	rozpędzania
demonstracji.	Kazali	 jednemu	z	więźniów	polewać	wodą	 jego	kolegów,	aż	strumień	 rozerwał	 jednemu
z	nich	plecy	i	przewrócił	go	na	ziemię,	a	oni	wszyscy	się	śmiali.	Przyglądałem	im	się:	śmiali	się	głośno,
ubrani	 w	 nowe,	 eleganckie	 mundury,	 które	 właśnie	 dostali,	 i	 ciemne	 okulary.	 Nigdy	 nie	 zrozumiem
radości,	jaką	z	tego	czerpali.

Edin	i	Kadira	Karariciowie

Znów	jadę	przez	północno-zachodnie	przedmieścia	Londynu,	samochód	czeka	na	mnie	w	Chorleywood.
Kariera	 Edina	 się	 rozwija:	 przestał	 już	 przewozić	 niebezpieczne	 materiały	 zakorkowanymi	 arteriami
Wielkiej	Brytanii	i	prowadzi	teraz	wypożyczalnię	luksusowych	limuzyn.
Siedzimy	w	ogrodzie	na	 tyłach	domu	–	 jest	chłodny	 letni	wieczór	–	a	Edin	sam	przygotowuje	 sobie



posiłek,	bo	Kadira	ma	grypę.
–	 Jeśli	 mówię	 coś	 komuś	 pięć	 razy,	 a	 on	mnie	 nie	 słyszy,	 po	 szóstym	 razie	muszę	mu	 przyłożyć	 –

tłumaczy	Edin.	–	To	było	w	dziewięćdziesiątym	piątym,	kiedy	wróciłem	do	walki.	Ale	co	zrobić,	jeśli	po
siedemset	pięćdziesiątym	szóstym	razie	do	tej	osoby	nadal	nic	nie	dociera?	Po	siedemset	pięćdziesiątym
szóstym	 razie	 zaczyna	mnie	 trafiać	 szlag,	 bo	 ten	 ktoś	 bierze	mnie	 za	 idiotę.	A	 czasami	 o	 trzeciej	 nad
ranem	zaczynam	myśleć,	że	może	się	mylę.	Ale	nie	mylę	się.	Naprawdę	byłem	taki	chudy.	A	tych	ludzi
rzeczywiście	 zamordowano.	 Byłem	więźniem	w	 tamtym	 obozie	 i	 teraz,	 kiedy	 śpię 	 ( j eś l i 	 uda	mi	 się
zasnąć),	zawsze	muszę	mieć	otwarte	okno,	choćby	nie	wiem	jak	zimno	było	na	dworze.	Kiedy	jem,	ciągle
robię	 to	w	 ten	 sposób.	 –	Pochyla	 się	 do	przodu,	 trzyma	nisko	głowę,	 niczym	dziki	 kot,	 który	nie	wie,
kiedy	(i	czy	w	ogóle)	zdobędzie	następny	posiłek.	–	Odruchowo	bronię	swojego	jedzenia	i	staram	się	je
zjeść,	póki	jest	ciepłe. 	Dlaczego	nie	mogą	się	przyznać	do	tego,	co	zrobili?	Mówimy	tu	o	pierwszych
obozach	 koncentracyjnych	 od	 czasów	 drugiej	wojny	 światowej,	 o	 stu	 tysiącach	 zabitych,	 o	 trzydziestu
pięciu	 procentach	 wymordowanych	 mieszkańców	 Kozaraca,	 o	 milionie	 siedmiuset	 tysiącach
deportowanych.	 Więc	 co	 mamy	 robić?	 Jedziemy	 do	 Omarskiej,	 wypłakujemy	 oczy,	 potem	 wracamy
do	Kozaraca	i	upijamy	się	do	nieprzytomności,	słuchając	śpiewu	jakiejś	półnagiej	dziewczyny.	Co	innego
mamy	robić?	Możesz	postąpić	właśnie	 tak	albo	śmiać	się	sam	z	siebie,	albo	rzucić	się	z	dachu.	Ja	nie
mogę	jeździć	do	Omarskiej.	Mógłbym	tam	pojechać	tylko	z	karabinem,	ale	mówię	sobie:	nie,	bez	sensu
byłoby	 tam	 teraz	 zginąć.	 Pojechałem	 raz,	 wtedy	 gdy	 spotkaliśmy	 się	 w	 kawiarni,	 w	 2004	 roku,
i	 naprawdę	 niewiele	 brakowało.	 Miarka	 się	 przebrała:	 dłużej	 tego	 nie	 zniosę.	 Nie	 mogę	 już	 z	 tym
walczyć.	 Nie	 obchodzi	 mnie	 sprawiedliwość	 czy	 pojednanie,	 bo	 nie	 ma	 czegoś	 takiego	 jak
sprawiedliwość	i	pojednanie.
Mam	kłopoty	z	wątrobą	i	trawieniem,	żyję	w	stanie	permanentnej 	wści ekłośc i. 	Kiedy	stoję	w	korku,

mam	ochotę	docisnąć	gaz	i	przejechać	po	wszystkich.	Lekarz	mówi:	„Minęło	ponad	piętnaście	lat.	Teraz
to	wszystko	zaczyna	się	burzyć,	gotować	w	pańskiej	głowie.	Musi	pan	uważać”.	Psychiatra	dużo	mówił
o	ocalonych	z	Holokaustu:	o	 tych,	którym	się	udało	 i	przeszli	 jakoś	przez	 to	wszystko,	 i	o	 tych,	którzy
sobie	nie	poradzili,	może	się	nawet	zabili.	Pytał,	czy	pamiętam	swoje	sny.	Powiedziałem,	że	nie.	Budzę
się	o	trzeciej	nad	ranem,	zlany	zimnym	potem,	idę	na	dół,	wypalam	paczkę	papierosów,	ale	nie	pamiętam,
co	mnie	obudziło.	Psychiatra	mi	mówi,	że	udaje	się	właśnie	tym,	którzy	nie	pamiętają	snów.	Ci,	którzy
pamiętają,	którzy	jeszcze	raz	przechodzą	przez	to	wszystko	i	pamiętają	swoje	sny	po	przebudzeniu,	mogą
mieć	poważne	kłopoty.
Życie	 dzieci	 Edina	 nabiera	 coraz	 wyraźniejszych	 kształtów:	 dwoje	 z	 nich	 zajmuje	 się	 angielskim

futbolem.	Najstarsza	córka	Alena	zdobyła	pracę	w	dziale	prawnym	Związku	Piłki	Nożnej,	a	młody	Dino
został	 zawodnikiem	 klubu	 Watford.	 Melisa,	 środkowa,	 zaskoczyła	 swoich	 rodziców,	 oświadczając
w	 wieku	 siedemnastu	 lat,	 że	 zamierza	 wyjść	 za	 mąż	 za	 swojego	 ukochanego	 z	 czasów	 dzieciństwa
w	Kozaracu.	Wydaje	się,	że	Anglia	pozostanie	już	ich	domem,	ale	ich	ojciec	wciąż	się	waha,	zawieszony
między	Wielką	Brytanią	i	Bośnią.
–	Pamiętam	dzień,	kiedy	miałem	nadzieję	na	lepszą	przyszłość	dla	swojego	kraju	–	mówi.	–	To	było

wtedy,	gdy	wnieśli	mnie	na	noszach	do	 samolotu	 lecącego	do	Anglii,	 15	września	1992	 roku.	Miałem
wtedy	 nadzieję,	 bo	 myślałem,	 że	 teraz	 będziemy	 mogli	 o	 wszystkim	 wam	 opowiedzieć.	 Znaleźliście
obozy,	a	my	uszliśmy	z	życiem	i	mogliśmy	powiedzieć	o	tym	światu,	a	kiedy	świat	się	dowie,	sytuacja
w	Bośni	się	zmieni.	Ale	już	po	kilku	dniach	pobytu	w	Anglii	zrozumiałem,	że	oprócz	kilku	aniołów,	które



chciały	się	nami	opiekować,	nikogo	nie	obchodzi	nasz	kraj.	Wtedy	zacząłem	oglądać	telewizję	i	słuchać
polityków:	 Hurda,	 Rifkinda,	 Owena,	 wszystkich,	 i	 zdałem	 sobie	 sprawę,	 że	 nie	 tylko	 gówno	 ich	 to
obchodzi,	ale	że	wkrótce	całkiem	znikniemy.
Wcześniej	korespondowaliśmy	z	Edinem	mailowo	i	planowaliśmy	wyjście	na	koncert	Johna	Mayalla

w	Watford.	Edin	pisał:
Bardzo	 często	 przyłapuję	 się	 na	 chwilach	 głębokiej	 zadumy;	 żyję	 wtedy	 w	 czasach	 niewyobrażalnych	 dla	 zwykłego	 człowieka.
Przeszłość	i	teraźniejszość	zlewają	się	ze	sobą.	[…]	Nigdy	nie	jestem	sam,	ale	gdy	w	pobliżu	jest	pusto,	okropnie	się	boję.	Wydaje	mi
się,	 że	 mam	 na	 wszystko	 tak	 mało	 czasu.	 […]	 Nie	 sądzę,	 żebym	 jeszcze	 kiedykolwiek	mógł	 prowadzić	 normalne	 życie.	Wszystko
przypomina	mi	czasy,	gdy	ludzie	zamieniali	się	w	zwierzęta	i	bawili	się	moim	bólem.	Jak	mogę	wybaczyć	tym,	przez	których	tak	bardzo
się	bałem?	Przez	których	zapomniałem,	jak	wyglądają	twarze	moich	dzieci?	Ludzie	mówią,	że	pamiętają	pierwsze	słowa	wypowiedziane
przez	ich	dzieci,	ich	pierwsze	kroki,	pierwszy	dzień	w	szkole.	Chowam	się	wtedy	w	swoim	świecie	i	płaczę,	bo	ja	nie	pamiętam	żadnej
z	tych	pięknych	chwil.	Potem	wpadam	w	złość	i	pytam	sam	siebie:	dlaczego	jesteśmy	dla	siebie	tacy	okrutni?	[…]	Za	dużo	pytań	i	za
dużo	odpowiedzi	dla	 zwykłego,	prostego	człowieka.	 […]	Muszę	 zobaczyć,	 jak	 te	 zwierzęta	 cierpią,	 chcę,	 żeby	żyli	 daleko	od	 swoich
dzieci,	nie	widzieli,	jak	wypowiadają	pierwsze	słowa,	jak	stawiają	pierwsze	kroki.	Nieważne,	co	inni	o	mnie	pomyślą.	Wcale	mnie	to	nie
obchodzi.	Przestańmy	udawać,	że	oskarżenie	garstki	Serbów	i	skazanie	ich	na	dwadzieścia	pięć	lat	więzienia	to	wystarczająca	kara	za
odebranie	 nam	 naszej	 tożsamości,	 naszego	 kraju.	 Teraz	 jestem	 nikim,	 bez	 swojego	 kraju	 nie	mam	 nigdzie	 swojego	miejsca	 –	 utrata
przyjaciół	to	zbyt	duża	cena	za	zachodnie	obietnice.

Po	 niedawnej	 wizycie	 u	 Edina	 w	 Watford,	 gdy	 obaj	 mieliśmy	 już	 trochę	 w	 czubie,	 Kadira	 była
uprzejma	 podwieźć	 mnie	 na	 stację.	 W	 zacisznym	 wnętrzu	 samochodu,	 gdy	 ustała	 wreszcie	 męska
paplanina,	Kadira	powiedziała:
–	Ostatnio	 to	ze	mną	nie	 jest	najlepiej.	Znów	chodzę	do	psychiatry	 i	 zażywam	 leki.	To	wszystko	do

mnie	wraca.	Porozmawiajmy	o	tym	w	Bośni.
Na	tym	skończyliśmy	rozmowę,	a	ja	wysiadłem	z	auta,	żeby	złapać	pociąg	z	Watford	Junction.
Jedną	z	najprzyjemniejszych	rzeczy	związanych	z	Bajramem	w	Bośni,	oprócz	picia	w	przypadku	tych,

którzy	 zachowywali	 abstynencję	 w	 czasie	 ramadanu,	 jest	 zwyczaj	 odwiedzania	 znajomych	 –	 tylko	 na
chwilę,	żeby	zjeść	(jeszcze	trochę)	baklawy	i	wypić	(jeszcze	jedną)	kawę.	Ale	moja	wizyta	u	Kadiry	i	jej
teściowej,	 Zumry	 Kararić,	 w	 domu,	 który	 odzyskała	 po	 latach,	 przegoniwszy	 natrętnego	 intruza,	 trwa
nieco	dłużej,	a	rozmowa,	na	którą	umówiliśmy	się	kilka	tygodni	wcześniej	przy	stacji	Watford,	przebiega
inaczej,	niż	przypuszczałem:	mniej	mówimy	o	demonach,	a	więcej	o	powrocie	do	domu,	który	pozwala	je
przegnać.	 Łagodny,	 popołudniowy	 blask	 słońca	 pieści	 róże	 w	 ogrodzie	 pani	 Kararić,	 gałęzie	 drzew
uginają	 się	 pod	 ciężarem	 jabłek.	Gospodyni	 upiekła	 ciasto	 z	 tymi	 owocami,	 są	 tak	 słodkie,	 że	 nie	ma
potrzeby	dodawać	cukru.	Kadira	wyjaśnia,	że	baklawa	zrobiona	jest	z	orzechów	z	drzewa	rosnącego	przy
bramie.	 Wzdłuż	 ściany	 przybudówki	 maszeruje	 stadko	 kaczek,	 obok	 bawią	 się	 koty.	 Po	 rozmowie
telefonicznej	z	Edinem,	który	aż	skręca	się	z	zazdrości,	idziemy	na	spacer	wzdłuż	szeregu	domów;	każdy
z	nich	ma	swoją	niezwykłą	historię.
–	Ten	człowiek	wyjechał	do	Szwecji,	był	w	obozie	Batkovići.	Serb,	który	zajął	tamten	dom,	zabił	się

z	powodu	tego,	co	zrobił;	szkoda	mi	tego	domu!
Kadira	tłumaczy,	dlaczego	jej	zdaniem	ostatnio	tak	nagle	się	załamała:
–	 Kiedy	 jesteś	 zajęty,	 kiedy	 budujesz	 nowe	 życie	 na	 wygnaniu,	 nie	 zastanawiasz	 się	 nad	 sobą,	 nie

chcesz	o	tym	myśleć	i	nie	masz	na	to	czasu.	Ale	potem	nagle	okazuje	się,	że	dzieci	dorosły,	a	do	ciebie
wszystko	zaczyna	wracać.	Lekarz	opowiadał	mi	o	ludziach,	którzy	latami	świetnie	sobie	radzą,	a	potem
nagle	następuje	załamanie.	Ostrzegał	mnie	przed	tym.	Miałam	dwanaście	sesji	z	psychoterapeutką;	była
beznadziejna.	Czasami	myślę,	że	mogę	zrobić	tylko	jedno,	jeśli	chcę	przeżyć:	wrócić	do	domu…	Spójrz!
Na	 kablu	 telegraficznym	 przysiadło	 stadko	 jaskółek,	 padały	 na	 nie	 pomarańczowe	 promienie



zachodzącego	 słońca.	 Przyglądamy	 im	 się	 przez	 chwilę	 z	 zachwytem	 i	 zazdrością:	 oto	 piękna,	wyższa
forma	 życia,	 gatunek,	 który	 w	 odróżnieniu	 od	 naszego	 rozumie	 swoje	 środowisko,	 troszczy	 się
o	 przetrwanie	 i	 sukces	 reprodukcyjny,	 udanie	 ze	 sobą	współpracuje	 i	 nie	wdaje	 się	w	 brutalne	 spory
będące	właśnie	przedmiotem	naszej	rozmowy.	Zerkam	na	Kadirę	i	uświadamiam	sobie,	że	ona	również
wygląda	zupełnie	inaczej	niż	osoba,	którą	nie	tak	dawno	widziałem	w	Watford.
–	Spójrz	tylko	na	mamę	Edina	–	mówi	Kadira.	–	Jest	niesamowita!	Gdyby	została	w	Watford,	już	by

nie	żyła.	Na	całym	świecie	starsze	Bośniaczki	umierają	tylko	dlatego,	że	nie	mogą	wrócić	do	domu.
Podczas	 mojej	 poprzedniej	 wizyty	 pani	 Kararić	 zabrała	 mnie	 na	 spacer	 po	 swoim	 ogrodzie,

pokazywała	 mi	 olbrzymie	 bakłażany,	 papryki	 i	 pole,	 na	 którym	 pasła	 się	 jej	 krowa.	 Teraz,	 w	 czasie
spaceru	 z	 Kadirą,	 dostrzegamy	 panią	 Kararić,	 która	 kroczy	 zamaszyście	 przez	 łąkę,	 korzystając
z	 ostatnich	 promieni	 słońca.	 Kończy	 się	 lato,	 powoli	 nadciąga	 jesień,	 ale	 jest	 jeszcze	 dość	 czasu,	 by
zgromadzić	drewno	na	zimę.	Starsza	pani	Kararić	przyspiesza	kroku	i	zmierza	do	lasu,	dzierżąc	w	dłoni
siekierę.

Sefer	Haškić

Sefer	 wraca	 do	 Kozaraca	 ze	 swoją	 najmłodszą	 córką	 Lejlą	 na	 Bajram	 i	 towarzyszące	 mu	 atrakcje.
Największą	 z	 nich	 jest	 jego	 występ	 w	 restauracji	 Stara	 Bašta	 w	 centrum	 miasta.	 Próbuje	 ująć	 to
taktownie,	by	nie	urazić	pozostałych	członków	rodziny,	ale	każdy	tata	zna	to	uczucie:
–	Nie	ma	nic	lepszego	od	wakacji	tylko	we	dwoje,	ojciec	i	córka.
Nazajutrz,	po	kilku	godzinach	snu,	zastanawia	się	nad	pytaniem,	które	trudno	było	zadać	człowiekowi

o	tak	łagodnym	usposobieniu.
–	Nie	mam	problemów	z	Omarską,	naprawdę	–	mówi.	–	Gdybym	miał	za	dużo	wolnego	czasu,	pewnie

myślałbym	 o	 tym	 więcej.	 Omarska	 zawsze	 siedzi	 gdzieś	 w	 głowie,	 zawsze	 będzie	 częścią	 mnie,	 ale
staram	się	mieć	dużo	zajęć,	więc	nigdy	mnie	to	nie	przytłacza.	–	Problemy	pojawiają	się	we	śnie.	–	Mam
złe	sny,	ale	budzę	się	i	mówię	sobie:	spierdalaj!	Nie	chcę	śnić	o	tych	rzeczach.	Odkładam	je	z	powrotem
do	skrzynki	i	zamykam	ją	na	klucz.	Na	początku	chodziłem	do	lekarza,	a	on	przepisywał	mi	wszystkie	te
śmiecie;	może	w	pierwszej	chwili	rzeczywiście	mi	pomagały,	ale	ratunek	musi	przyjść	stąd	[stuka	palcem
w	 głowę]	 i	 stąd	 [przykłada	 pięść	 do	 serca].	 Mam	 przyjaciela	 w	 Bolton,	 który	 schudł	 dziesięć	 kilo,
myśląc	 o	wojnie.	 Ja	 sobie	 na	 to	 nie	 pozwolę,	muszę	 oddzielić	 się	 od	Omarskiej:	 nie	 jestem	 obozem,
a	obóz	nie	jest	mną.
Czasami	 jednak	 obóz	 odnajduje	 Sefera	 albo	 Sefer	 odnajduje	 obóz	 –	 bo	 nie	 rezygnuje	 z	 udziału

w	 corocznej	 uroczystości,	 jak	 wielu	 innych.	 Rankiem	 pierwszego	 dnia	 Bajramu	 w	 2011	 roku	 jest
w	Kamičanach,	po	porannych	modlitwach	w	Kozaracu.
–	 Imam	 poradził,	 żebyśmy	 poszli	 z	 meczetu	 w	 mieście	 do	 małej	 wioski	 i	 zbiorowego	 grobu	 ludzi

zabitych	w	obozach.	I	wtedy	coś	we	mnie	pęka.	Widzę	nazwiska	na	kamieniu,	imiona	swoich	przyjaciół
sprzed	 wojny.	 I	 czuję…	 cóż,	 radość,	 że	 żyję,	 jestem	 dumny, 	 że	 żyję,	 bo	 kiedy	 znajdowałem	 się
w	obozie,	byłem	na	dziewięćdziesiąt	dziewięć	procent	pewien,	że	mnie	zabiją,	czekałem	tylko	na	śmierć.
Mój	przyjaciel	Meho	Bešić	mawiał:	„Sefer,	nie	wyglądaj	przez	okno”,	a	ja	pytałem	dlaczego.	„Bo	zabiją
nas	wszystkich”,	odpowiadał.	Tak	się	złożyło,	że	on	też	przeżył,	mieszka	teraz	w	Szwajcarii.	Ale	kiedy
stoję	przy	kamieniu,	nie	mogę	powstrzymać	płaczu	nad	tymi,	którym	się	nie	udało.	Bardzo	się	cieszę,	że
była	wtedy	ze	mną	Lejla.	Ona	rozumie.	Jest	w	tym	dobra.	I	umie	się	bawić:	na	tych	wakacjach	cały	czas
była	gdzieś	w	mieście,	prawie	jej	nie	widywałem.	Ale	rozumie,	o	co	w	tym	wszystkim	chodzi,	i	tym	się



właśnie	pocieszałem,	patrząc	na	te	nazwiska.
Meho	Bešić,	sąsiad	Sefera	z	obozu,	pozostaje	jego	najlepszym	przyjacielem.	A	mnie	przydarzyło	się

coś	niezwykłego:	w	czerwcu	2011	roku	jeździłem	z	Seferem	po	Bolton	i	rozmawiałem	jednocześnie	przez
telefon	 ze	 swoją	 najstarszą	 córką	 Elsą,	 organizując	 nasz	 wspólny	 wyjazd	 na	 Florydę,	 na	 konwent
miłośników	Harry’ego	 Pottera.	 Ten	 wyjazd	 miał	 być	 spełnieniem	marzeń	 Elsy,	 a	 jednocześnie	 moimi
wakacjami	przed	 letnim	objazdem	diaspory	w	Europie.	Po	przylocie	do	Miami	wybraliśmy	 się	 z	Elsą
prosto	na	plażę	–	jakaż	to	radość	oderwać	się	wreszcie	od	tego	wszystkiego,	zostać	tylko	w	towarzystwie
córki.	 Jak	 powiedział	 Sefer,	 nie	 ma	 nic	 wspanialszego.	 Nie	 minęło	 jednak	 dwadzieścia	 minut,	 gdy
podeszły	do	nas	dwie	dziewczyny.
–	Przepraszam,	skąd	jesteście?
–	Właściwie	dopiero	co	przylecieliśmy	z	Londynu	–	odparłem	zaskoczony.
–	 Och,	 myślałyśmy,	 że	 jesteście	 z	 Bośni	 –	 powiedziała	 dziewczyna.	 Zauważyła	 wcześniej	 jeden

z	moich	tatuaży:	godło	Bośni,	które	kazałem	sobie	wytatuować	podczas	wojny.	Reszta	poszła	szybko.
–	Z	której	części	Bośni	jesteście?	–	spytałem,	choć	przypuszczałem	już,	co	usłyszę.
–	Z	Prijedoru	–	padła	odpowiedź.
–	Z	Kozaraca?
–	Tak.
W	dalekim	Miami,	po	zaledwie	dwudziestu	minutach	wspólnych	wakacji	 z	 córką,	 znów	pojawił	 się

w	moim	życiu	Kozarac.	Nie	ma	przed	 tym	ucieczki:	właśnie	poznałem	 Imrę,	 córkę	przyjaciela	Sefera,
Meha	Bešicia,	osiem	tysięcy	kilometrów	od	jej	domu.

Jadranka	Cigelj	i	Hasiba	Harambašić

Pociąg	 z	 Zagrzebia	 wjeżdża	 na	 dworzec	 w	 Prijedorze.	 Kiedy	 rusza	 w	 dalszą	 drogę,	 Jadranka	 Cigelj
przechodzi	przez	tory	i	halę	dworca,	by	wkroczyć	do	miasta,	gdzie	dorastała,	pracowała	jako	prawniczka
i	wyszła	za	mąż,	a	potem	została	aresztowana	i	wywieziona	do	Omarskiej.	Zdecydowanie	odróżnia	się	od
otoczenia:	elegancko	ubrana	 i	 starannie	umalowana,	nouvelle	arrivée	w	 zapuszczonym	Prijedorze.	Nie
wygląda	na	kogoś,	kto	szuka	tu	swego	dawnego	życia,	które	zostało	brutalnie	przerwane.
–	Chcę	zobaczyć,	co	tutaj	zostało,	bez	brzemienia	nienawiści	–	mówi	wprost.	–	Ci	ludzie	nie	są	warci

mojej	nienawiści.
Idziemy	 przez	 chwilę	 zamkniętą	 dla	 samochodów	 promenadą,	 a	 potem	 docieramy	 boczną	 alejką	 do

budynku,	 w	 którym	 wychowywała	 się	 Jadranka.	 Oto	 i	 jest	 –	 narożne	 mieszkanie	 na	 drugim	 piętrze,
z	werandą,	niegdyś	elegancką	i	ładnie	utrzymaną,	teraz	zaniedbaną	i	brudną.	Na	pierwszy	rzut	oka	wydaje
się	puste.
–	O	nie	–	parska	Jadranka	z	pogardą.	– 	Oni 	tu	mieszkają,	jasne.
Choć	 nie	 chce	 tego	 okazywać,	 Jadranka	 jest	 wyraźnie	 poruszona,	 prowadzi	 mnie	 z	 powrotem	 na

promenadę,	 gdzie	 przysiadamy	 w	 jakiejś	 cukierni	 serwującej	 paskudną,	 pozbawioną	 smaku	 kawę
z	ekspresu,	popularną	obecnie	w	Bośni	(kraju	znanego	z	wyśmienitej,	świeżo	parzonej	kawy).
–	Po	 obozie	 –	wspomina	 Jadranka	 –	 pojechałam	do	Dachau.	Chciałam	 zobaczyć,	 jak	 to	wyglądało.

Odbywały	się	tam:	konferencja,	wykład	i	dyskusja.	Podeszła	do	mnie	jakaś	kobieta	i	dała	mi	bransoletkę
z	korali,	mówiąc,	że	ocaliła	ona	jej	babkę	przed	zesłaniem	do	następnego	obozu.	Przyjęłam	ten	prezent
z	radością,	ale	nie	noszę	go.	Mam	wrażenie,	że	mógłby	mnie	sparzyć,	choć	rzeczywiście	był	to	niezwykły
podarunek.	Ta	podróż	pozwoliła	mi	zrozumieć,	w	jak	dużym	stopniu	Niemcy	zamknęli	ten	rozdział	swojej



historii:	 z	 jednej	 strony	 mają	 go	 już	 za	 sobą,	 a	 z	 drugiej	 są	 go	 świadomi.	 –	 Jadranka	 mówi	 głośno,
z	pewnością	siebie,	tutaj,	w	centrum	Prijedoru,	skąd	została	wygnana.	–	Ale	tu	nic	takiego	się	nie	dzieje!
To	 jakaś	 psychoza,	 budowanie	 wszystkich	 tych	 pomników	 stronie,	 która	 popełniała	 zbrodnie!	 To
arogancja	małych	ludzi,	dla	których	wszystko	musi	być	serbskie,	czy	to	kiełbasa,	czy	Bóg,	który	na	pewno
też	jest	Serbem.	–	Trudno	zachować	powagę,	słuchając	tych	prowokacyjnych	uwag	upokorzonej	niegdyś
kobiety,	która	wróciła,	by	zagrać	na	nosie	swoim	prześladowcom.
Nie	oznacza	to,	że	Jadranka	jest	lojalną	Bośniaczką.	Niedawno	pojechała	do	Sarajewa,	by	ubiegać	się

o	rentę	w	wysokości	dwustu	trzydziestu	euro,	do	której	uprawnieni	są	byli	więźniowie	obozów	i	ofiary
gwałtów.
–	Ale	tylko	jeśli	mieszkasz	w	Federacji	–	piekli	się	Jadranka.	–	Jakby	mieszkańcy	Republiki	Serbskiej

byli	w	1992	roku	na	wakacjach.	Wszystko	kręci	się	wokół	przynależności	etnicznej,	a	ofiary	nikogo	nie
obchodzą.	SDA ,	HDZ,	te	partie	zachowują	się	tak	samo,	jak	serbscy	nacjonaliści.	Dlatego	właśnie	lubię
Bibę	[chodzi	o	jej	najlepszą	przyjaciółkę,	Bibę	Harambašić],	choć	spieramy	się	ze	sobą,	bo	ja	nie	jestem
komunistką.	Ona	urodziła	się	komunistką	i	dlatego	nigdy	nie	uległa	temu	katastrofalnemu	nacjonalizmowi.
A	ja	owszem!	–	dodaje,	żartując	z	samej	siebie.
Jadranka,	która	jest	katoliczką,	przyjechała	do	Prijedoru	między	innymi	właśnie	po	to,	by	zobaczyć	się

z	Bibą,	swoją	przyjaciółką	i	byłą	współwięźniarką.	Podrzucamy	ją	na	miejsce	i	wracamy	wieczorem,	gdy
mają	już	za	sobą	kłótnie	polityczne	i	rozmowy	na	ważniejsze	tematy.
Biba	 chce	 rozmawiać	 o	Omarskiej;	 Jadranka	 chce	 rozmawiać	 o	 teraźniejszości	 i	 o	 swojej	 karierze

politycznej	w	kierownictwie	chorwackiej	partii	HDZ,	o	której	mówi:
–	 Byłam	 idealistką	 zdradzoną	 przez	 własny	 idealizm.	 Uświadomiłam	 to	 sobie	 w	 1993	 roku.

Zobaczyłam,	co	moi	rodacy	robili	Muzułmanom	w	obozie	Heliodrom	w	Mostarze:	to	była	niemal	kopia
Omarskiej.	Tej	nocy	siedziałam	w	ogrodzie	hotelu	w	Medziugoriu,	niedaleko	Mostaru,	i	wypłakiwałam
swoją	ideologię.	W	1995	roku,	gdy	nasi	generałowie	na	powrót	zjednoczyli	się	z	Muzułmanami,	byłam
najszczęśliwszą	kobietą	na	świecie.	Uznałam,	że	powinnam	dać	HDZ	drugą	szansę.	–	Po	wojnie	Jadranka
znalazła	 się	 w	 kierownictwie	 partii	 w	 Chorwacji.	 –	 Ci	 ludzie	 wybrali	 jednak	 głupie	 gierki	 zamiast
poważnej	 polityki	 i	wyrzucili	mnie.	 –	W	 tym	momencie	 Jadranka	 przerywa	 i	wychodzi	 na	 balkon,	 by
cieszyć	się	pięknym	wieczorem	w	tym	okropnym	miejscu	i	patrzeć,	jak	zmierzch	otula	Prijedor.
–	Pod	koniec	wojny	–	mówi	Biba	–	byłam	kompletnie	rozbita,	jakby	żyło	we	mnie	sto	różnych	osób.

Ale	miałam	cudownego	męża.	Czekał	na	mnie	trzy	lata	w	ukryciu,	jako	jeden	z	nielicznych	zdołał	przeżyć
cały	 ten	 czas	 w	 Prijedorze.	 Dowiedział	 się,	 że	 gdy	 zabrano	 mnie	 do	 Omarskiej,	 Milan	 Kovačević
[udręczony	wiceprezydent	Prijedoru]	powiedział:	 „Zostawcie	go	na	 razie	w	spokoju.	 Jeśli	mamy	Bibę
w	Omarskiej,	on	już	nie	żyje”.	–	Jusif	Harambašić,	milczący,	łagodny	mężczyzna,	wychodzi	z	pokoju,	jak
mają	to	w	zwyczaju	mężowie,	gdy	damy	mówią	o	gwałtach	w	Omarskiej;	a	może	po	prostu	dlatego,	że
w	telewizji	trwa	właśnie	relacja	z	meczu	piłkarskiego	Bośni	z	Białorusią.	Biba	niezrażona	kontynuuje:	–
Skrzywdzili	mnie	najgorzej,	 jak	mogli.	Nie	odebrali	mi	dumy,	gdy	byli	wobec	mnie	brutalni	 i	zmuszali
mnie	do	ciężkiej	pracy.	Ale	kiedy	mnie	zgwałcili,	poczułam	się	odarta	z	resztek	godności.	Kiedy	mi	to
zrobili,	pomyślałam:	to	koniec.	Jestem	martwa	w	środku.
Po	tym	wyznaniu	następuje	niezwykła,	spontaniczna	wymiana	zdań	w	gęstniejącym	wieczornym	mroku.
–	W	moim	przypadku	było	 inaczej	 –	mówi	 cicho	 Jadranka	 z	 głębi	 pokoju.	 –	Nigdy	nie	 odebrali	mi

dumy.	 Nawet	 gwałtem.	 Byłam	 przedmiotem,	 a	 nie	 podmiotem,	 a	 podmiot	 zachował	 godność	 i	 dumę.



Duma	patrzy	 prosto	 na	 swojego	 oprawcę,	 by	wiedział,	 co	 zrobił	 i	 kim	 jest.	Gdybym	pozwoliła	mu	 to
zrobić	za	kawałek	chleba,	czułabym	się	pozbawiona	godności.	Ale	nie	w	sytuacji,	gdy	zrobił	to	siłą.
Czy	udało	im	się	jakoś	poradzić	sobie	z	tym	doświadczeniem?
–	Od	pięciu	 lat	 znoszę	dotyk	 innych	osób	–	odpowiada	 Jadranka.	 –	Wcześniej	wystarczyło,	 by	ktoś

uściskał	mnie	na	powitanie,	a	ja	zamierałam,	wpadałam	w	panikę,	wycofywałam	się.
–	 Tylko	mój	mąż	 i	moje	 dziecko	wiedzieli,	 co	mnie	 spotkało	 –	 wtrąca	 Biba	 ze	 swojego	 fotela	 po

drugiej	stronie	stołu.
–	Ale	wciąż	nie	mogę	znieść	jednego	–	kontynuuje	Jadranka.	–	Nie	cierpię,	gdy	ktoś	podnosi	głos.	Nie

tylko	na	mnie,	na	kogokolwiek.	Po	prostu	tego	nie	toleruję.
–	Myślę,	że	Jadranka	 i	 ja	przeżyłyśmy	po	części	dlatego	–	mówi	Biba	–	że	pochodziłyśmy	z	rodzin,

w	których	nigdy	niczego	nie	brakowało,	i	poświęcałyśmy	mnóstwo	czasu	na	rozmowy	o	tym,	co	zjemy,	co
będziemy	nosić	i	co	sobie	kupimy	po	wyjściu	z	obozu.	Po	prostu	nie	chciałyśmy	uwierzyć,	że	naprawdę
nas	zabiją,	choć	wszystko	na	to	wskazywało;	elitę	zabijali	w	pierwszej	kolejności,	dlatego	tam	właśnie
trafiłyśmy!
–	 Otóż	 to!	 –	 zgadza	 się	 z	 nią	 Jadranka.	 Wyciąga	 dowód	 tożsamości	 z	 tamtego	 okresu:	 wyniosłe

spojrzenie,	 wysokie	 kości	 policzkowe,	 kruczoczarne	 włosy,	 piękna	 twarz:	 –	 Pół	 roku	 po	 tym,	 jak
zrobiono	to	zdjęcie,	zabrali	mnie	do	Omarskiej.	Byłam	atrakcyjna,	rozwiedziona,	inteligentna	i	spełniona
zawodowo	–	w inna!

Nusreta	Sivac

Była	 sędzia	Nusreta	Sivac	 spotyka	 się	 ze	mną	nad	 rzeką	w	Sanskim	Moście,	 gdzie	 teraz	 pracuje	 –	 na
terytorium	Federacji,	 bo	w	Republice	Serbskiej	 nie	może	wykonywać	 swojego	 zawodu.	Rozmawiamy
w	kawiarnianym	ogródku	nad	Saną,	a	potem	odwożę	ją	do	domu,	do	Prijedoru,	przez	wewnętrzną	granicę
Bośni.	 Nusreta	 nie	 zdejmuje	 ciemnych	 okularów.	 Jako	 posłanka	 Socjaldemokratycznej	 Partii	 Bośni
i	 Hercegowiny	 niemal	 codziennie	 spotyka	 się	 z	miejscowymi	 serbskimi	 politykami.	 Podsumowując	 te
spotkania,	mówi:
–	Po	wszystkich	 tych	 latach,	procesach	 i	wyrokach,	po	wszystkich	książkach	 i	 filmach,	dokumentach

z	nazwiskami	 tysięcy	ofiar,	zabitych	 i	zaginionych,	wciąż	nie	potrafią	 tego	z	siebie	wydusić	 i	przyznać
się.	Początkowo	byłam	naiwna.	Nigdy	nie	przypuszczałam,	że	tak	uparcie	będą	się	wszystkiego	wypierać.
Ale	 przestałam	 już	 czekać	 –	 oświadcza	 z	 goryczą.	 –	 Mówią,	 że	 nie	 wiedzieli,	 co	 się	 działo,	 jakby
przespali	 cały	 ten	czas!	To	niemal	zabawne,	że	Serbowie	w	Prijedorze	wiedzą	wszystko	o	zbrodniach
popełnionych	 na	 Serbach	 w	 Tuzli,	 ale	 nie	 mają	 pojęcia	 o	 zbrodniach	 popełnionych	 w	 ich	 własnym
mieście	przez	ich	rodaków.	To	prawda,	że	burmistrz	przychodzi	teraz	na	nasze	zbiorowe	pogrzeby	i	że	na
poziomie	urzędowym	sytuacja	 trochę	się	zmieniła.	Ale	w	głowach	 ludzi,	których	widuję	codziennie	na
ulicy	 czy	 w	 ratuszu,	 wszystko	 jest	 po	 staremu.	 W	 pierwszych	 miesiącach	 po	 naszym	 powrocie	 –
wspomina	–	 strzelali	do	mieszkań,	do	których	wróciliśmy,	 ścigali	nas	na	ulicach.	Pytałam	wtedy	 samą
siebie:	czy	to	jest	naprawdę	tego	warte?	Czasami	w	nocy	ogarnia	mnie	strach,	boję	się,	że	ktoś	zapuka	do
drzwi	albo	wrzuci	cegłę	przez	okno.	Sił	dodaje	mi	tylko	myśl,	że	dzięki	naszemu	powrotowi	Serbowie
nie	dostaną	tego,	czego	chcieli.	Ale	nigdy	już	nie	będę	szczęśliwa.
Wydaje	się	jednak,	że	od	czasu	pobytu	w	Nowym	Jorku	Nusreta	wyraźnie	okrzepła,	stwardniała,	czy	to

ze	względu	na	wymogi	polityki,	czy	dzięki	wewnętrznej	odporności.	Mówię	jej	o	tym.
–	O,	mam	też	chwile	słabości	–	odpowiada,	zamawiając	gałkę	lodów	w	szklanej	miseczce.	–	Walczę



z	tym	jak	wszyscy	inni.	Każdy	z	nas	przeżywa	to	w	inny	sposób,	bywa,	że	idę	sobie	ulicą	i	nagle	ni	stąd,
ni	 zowąd	 dopada	mnie	 kryzys.	Niektóre	 kobiety	 nigdy	 nie	 chcą	 o	 tym	 rozmawiać,	 oddzielają	 to	 grubą
kreską	 i	 dzięki	 temu	 jest	 im	 łatwiej.	 Ja	mogę	 o	 tym	 otwarcie	 dyskutować,	 nigdy	 nie	 sprawiało	mi	 to
problemu.	Ale	czy	głośno,	czy	po	cichu,	rozmowa	z	samym	sobą	nigdy	nie	ustaje.

Sabiha	Turkanović

Nie	 bez	 powodu	 restauracja	 Czerwone	 Róże	 cieszyła	 się	 uznaniem	 i	 sławą.	 Sabiha,	 ostatni	 więzień
Omarskiej,	 który	 uszedł	 stamtąd	 z	 życiem,	 przygotowuje	 lunch,	 o	 którym	 długo	 nie	 da	 się	 zapomnieć:
bakłażany,	 które	 rozpływają	 się	w	ustach,	 papryki	 nadziewane	 ryżem,	pomidorami	 i	 czosnkiem.	Potem
siedzimy	 na	 jej	 tarasie,	 naprzeciwko	 straganów,	 które	 wciąż	 budzą	 w	 niej	 traumatyczne	 skojarzenia.
Z	 dumą	 i	 goryczą	 zarazem	 mówi,	 że	 jako	 „oficjalna”	 ocalona	 ma	 w	 Bośni	 potrójny	 status	 –	 „ofiara
gwałtu,	świadek	w	Hadze	i	były	więzień	obozu”	–	ale	jest	już	zmęczona.
–	 Ta	 ciągła	 wędrówka	 po	 urzędach,	 w	 których	 muszę	 udowadniać	 przed	 zdrowymi	 młodymi

mężczyznami	swoją	krzywdę.	Po	kilku	dniach	takiej	włóczęgi	po	Sarajewie	trafiłam	do	człowieka,	który
zaoferował	mi	dwieście	marek	[sto	euro]	na	mieszkanie.	Powiedziałam	mu:	„Nie	jestem	Cyganką,	niech
pan	sobie	zatrzyma	 te	pieniądze”.	W	Republice	Serbskiej	z	dnia	na	dzień	 jest	coraz	gorzej	–	zauważa,
opisując	 krajobraz	 polityczny.	 –	 Przejeżdżają	 tędy	 pijani	 chłopcy,	 pozdrawiając	 się	 po	 serbsku.	 Ale
prawdę	mówiąc,	nie	byłabym	w	stanie	przejść	przez	to	wszystko	jeszcze	raz.	Gdyby	doszło	do	następnej
wojny,	co	nie	jest	wykluczone,	kupiłabym	broń,	zabiła	kogo	się	da,	a	potem	sama	się	zastrzeliła.	Albo	po
prostu	zostałabym	w	Niemczech.
Sabiha	nadal	spędza	połowę	życia	w	Monachium,	w	mieszkaniu,	do	którego	wieziemy	ją	pewnej	nocy.

Wyjeżdżamy	z	Bośni	 i	docieramy	na	miejsce	wczesnym	rankiem	następnego	dnia.	Sabiha	prowadzi	nas
umiejętnie	 przez	 labirynt	 dróg	 i	 tuneli	Monachium	niczym	 żywy	GPS.	 To	 była	 niezwykła	 podróż	 przez
Chorwację,	Słowenię,	Austrię	i	część	Bawarii,	Sabiha	przegadała	znaczną	część	drogi,	a	co	pięćdziesiąt
kilometrów	częstowała	nas	przekąskami,	które	wyjmowała	ze	swej	przepastnej	torby.
–	Nigdy	nie	mogłabym	wrócić	do	Kozaraca	na	stałe.	Gdyby	żył	mój	mąż,	to	owszem,	ale	w	tej	sytuacji

samotność	 i	 smutek	byłyby	nie	do	wytrzymania.	Przez	dwa	 lata	nie	opowiadałam	nikomu	o	 tym,	co	mi
zrobili	–	mówi.	–	Nie	wspominałam,	że	byłam	gwałcona.	Potem,	w	2002	roku,	pojechałyśmy	z	Nusretą
do	Omarskiej.	Bałam	się,	ale	odłączyłyśmy	się	z	Nušką	od	grupy	i	poszłyśmy	zobaczyć	pokoje,	w	których
nas	trzymali.	Serce	waliło	mi	jak	szalone.	–	Sabiha	rytmicznie	uderza	pięścią	o	pierś.	–	Nic	się	tam	nie
zmieniło.	Wciąż	stały	te	same	lampy,	w	oknach	wisiały	te	same	stare	zasłony.	Na	podłodze	leżał	cienki
styropian,	na	którym	spałyśmy,	na	nim	wojskowe	koce.	Była	metalowa	szafka	dla	strażników	i	książki,
które	tam	trzymałyśmy.	Dla	mnie	to	był	pomnik	wszystkiego,	czego	się	tam	dopuszczono.	Kiedy	idziemy
tam	teraz,	widzimy	ładnie	odnowione	biura,	w	których	pracują	ludzie	z	Omarskiej;	nowe	podłogi,	nowe
zasłony,	nowe	biurka,	żeby	ludzie	mogli	zarabiać	pieniądze.	Od	razu	staje	się	 jasne,	 ile	nasza	krzywda
znaczy	 dla	 świata.	 To	 wyraz	 pogardy	 i	 braku	 szacunku,	 lekceważenia	 wszystkiego,	 co	 się	 tam	 stało.
Powinni	postawić	się	na	naszym	miejscu,	pomyśleć	o	tym,	przez	co	przeszłyśmy	w	tych	pokojach.	Ale	oni
przerobili	je	na	biura,	chcą	to	wszystko	ukryć,	żeby	ludzie	zapomnieli.
Pojechałam	 do	 Auschwitz	 i	 choć	 to	 coś	 innego,	 przypominało	 mi	 trochę	 Omarską.	 Zostawili	 to

dokładnie	tak,	jak	wyglądało	kiedyś.	To	jest	prawdziwe	muzeum,	wyraz	szacunku	dla	ludzi,	których	tam
zabito.	Tak	powinien	wyglądać	nasz	pomnik	w	Omarskiej.	Ale	nikomu	na	tym	nie	zależało.
Sabiha	opowiada,	jak	prowadziła	kampanię	na	rzecz	budowy	pomnika	w	Omarskiej:



–	Próbowałam	spotkać	się	osobiście	z	burmistrzem	Paviciem.	Znałam	go	przed	wojną	i	powiedziałam
o	tym	jego	sekretarce.	Ale	on	nie	zgodził	się	na	rozmowę.
Ja	miałem	więcej	szczęścia	niż	Sabiha	i	zostałem	przyjęty	przez	burmistrza.

Burmistrz

Do	 tej	 pory	 wchodziłem	 na	 te	 schody	 dwukrotnie.	 Po	 raz	 pierwszy	 w	 1992	 roku,	 by	 w	 drodze	 do
Omarskiej	spotkać	się	z	Drljačą,	Stakiciem	i	Kovačeviciem,	a	potem	w	roku	1996,	gdy	szukałem	Drljačy.
Na	stopniach	leży	teraz	elegancki	dywan,	a	w	holu	na	pierwszym	piętrze	umieszczono	podium,	za	którym
widnieje	nowy	herb	miasta	i	gminy	Prijedor:	most	na	rzece	Sanie	i	serbski	krzyż	z	czterema	cyrylickimi
literami	„S”,	na	wypadek	gdyby	ktoś	miał	wątpliwości,	do	której	grupy	etnicznej	należy	 to	miejsce	od
1992	roku.
Marko	 Pavić	 nigdy	 nie	 został	 oskarżony	 przez	 Trybunał	w	Hadze,	 choć	 jego	 nazwisko	 pojawia	 się

w	 dokumencie	 zatytułowanym	 Raport	 z	 Prijedoru,	 przygotowanym	 dla	 Rady	 Bezpieczeństwa	 ONZ
w	1994	roku.	Znajduje	się	tam	następujący	ustęp:

W	Prijedorze	Marko	Pavić	był	alfą	i	omegą	w	SDS	[partia	Karadžicia];	wcześniej	pełnił	funkcję	burmistrza	miasta.	[…]	Pracował	dla
policji	i	Urzędu	Bezpieczeństwa	Wewnętrznego	[służb	specjalnych	Socjalistycznej	Federacyjnej	Republiki	Jugosławii],	która	miała	bliskie
związki	z	JNA	[Jugoslovenska	narodna	armija,	czyli	Jugosłowiańska	Armia	Ludowa].	W	czasie	gdy	Serbowie	przejęli	władzę	w	gminie
Prijedor,	był	dyrektorem	Poczty,	Telefonu	i	Telegrafu	w	tym	regionie.	Podobno	odegrał	decydującą	rolę	w	przejęciu	władzy,	a	serbska
kontrola	nad	pocztą	ułatwiała	dokonywanie	transakcji	finansowych	w	tym	czasie.	Uważa	się,	że	pocztę	kierowaną	przez	Marka	Pavicia
wykorzystywano	między	innymi	do	przekazywania	i	prania	brudnych	pieniędzy	w	okresie	przejmowania	władzy	przez	Serbów	i	potem.

Na	 ścianie	 tego	 samego	 pokoju,	 do	 którego	 zaproszono	 nas	 w	 1992	 roku,	 wisi	 nowa	 kolekcja
oprawionych	 w	 ramy	 dyplomów.	 Jeden	 z	 nich,	 wystawiony	 przez	 Porozumienie	 między	 Burmistrzami
Unii	 Europejskiej,	 chwali	 region	 za	 osiągnięcia	 w	 „podnoszeniu	 jakości	 życia	 obywateli”.	 Inny,
z	Organizacji	Bezpieczeństwa	 i	Współpracy	w	Europie,	docenia	„skuteczną	administrację	w	regionie”.
Z	 kolei	 Kongres	 Władz	 Lokalnych	 i	 Regionalnych	 Rady	 Europy	 w	 2009	 roku	 wyróżnił	 Prijedor
w	 „uznaniu	 za	 zaangażowanie	w	 obronę	 praw	 człowieka	 i	 […]	 propagowanie	 różnorodności	w	 życiu
społecznym”.
–	Zwykle	nie	zgadzam	się	na	te	wywiady	–	zaczyna	burmistrz.	–	Przyjeżdża	tu	mnóstwo	dziennikarzy,

którzy	 potem	 wracają	 do	 siebie	 i	 piszą	 to,	 co	 od	 początku	 zamierzali	 napisać.	 –	 Dziewiętnaście	 lat
wcześniej,	 siedząc	 na	 tym	 samym	 miejscu,	 podobny	 argument	 przedstawił	 Milan	 Kovačević.	 –
Utrzymujemy	 tu	 bardzo	 dobre	 stosunki	 między	 trzema	 narodowościami	 –	 mówi	 burmistrz	 Pavić.	 –
I	bardzo	dobre	relacje	między	wyznaniami.	Prijedor	to	miasto	wieloetniczne	–	oświadcza	z	naciskiem.	–
Większość	 stałych	 mieszkańców	 to	 Serbowie,	 ale	 są	 także	 Boszniacy	 i	 Chorwaci,	 którzy	 zostali
w	Prijedorze.	–	Można	to	ująć	i	w	taki	sposób.	–	Jest	też	dwadzieścia	pięć	tysięcy	Boszniaków,	którzy
wrócili	z	uchodźstwa,	i	osiemnaście	tysięcy	Serbów,	którzy	uciekli	z	innych	miejsc	w	Bośni	i	Chorwacji.
Stoi	więc	przed	nami	bardzo	trudne	zadanie:	znaleźć	wszystkim	pracę.
Na	 razie	brzmi	 to	bardzo	pięknie.	Burmistrz	mówi	przez	chwilę	o	czystkach	etnicznych	–	o	Serbach

z	Sanskiego	Mostu	po	wojnie.	Potem	przechodzę	do	tematu	pomnika	w	Omarskiej.
–	 Prawda	 jest	 taka	 –	 mówi	 burmistrz	 –	 że	 łatwo	 być	 Boszniakiem	 w	 Kanadzie	 czy	 Londynie,

przyjeżdżać	 na	 parę	 dni	 do	 Prijedoru	 i	 wygłaszać	 swoje	 zdanie,	 nie	 biorąc	 pod	 uwagę	 tutejszych
realiów.	 –	 Jakie	 są	 realia?	 –	 Inne	 prawo	 obowiązuje	 w	 Federacji,	 gdzie	 uwzględnia	 się	 krzywdy
Boszniaków	i	mudżahedinów,	a	inne	w	Republice	Serbskiej.
Zatem	Republika	Serbska	powinna	zezwalać	na	wznoszenie	pomników	pomordowanych	Boszniaków,



ale	od	Federacji	nie	oczekuje	się	zgody	na	pomniki	dla	poległych	Serbów.
–	 Jeśli	 chodzi	 o	 pomnik:	 wiem,	 co	 mówi	 większość	 cudzoziemców	 o	 niedobrych	 intencjach	 oraz

Boszniacy	mieszkający	za	granicą.	Mówią,	że	to	ja	stoję	na	przeszkodzie	budowie	pomnika	w	Omarskiej.
Ale	 ja	 domagam	 się	 tylko,	 by	 w	 całej	 Bośni	 obowiązywało	 jednolite	 prawo	 dotyczące	 pomników.
[Federacja]	 nie	 akceptuje	 pomników	 na	 cześć	 naszego	 narodu.	 W	 Tuzli	 nie	 doczekaliśmy	 się	 żadnej
reakcji	na	prośbę	o	upamiętnienie	Serbów	zabitych	w	tym	mieście.	Pomnik	w	Omarskiej	nie	powstanie,
dopóki	na	terenie	całej	Bośni	i	Hercegowiny	nie	będzie	obowiązywało	jednolite	prawo.
Burmistrz	twierdzi	z	uporem,	że	to,	co	stało	się	w	Omarskiej,	nie	różniło	się	niczym	od	krzywd,	jakie

spotkały	 Serbów	 w	 Tuzli.	 Oczywiście,	 że	 powinien	 powstać	 pomnik	 poświęcony	 Serbom	 zabitym
w	Tuzli.	Ale	tego,	co	stało	się	w	Tuzli,	nie	da	się	porównać	z	Omarską;	i	znów	następny	ruch	należy	do
ofiar.
W	 rozmowie	 pojawia	 się	 jednak	ważny	 –	 i	 niejednoznaczny	 –	 sygnał.	 Pytam,	 czy	wokół	 wydarzeń

w	Omarskiej	toczy	się	jakaś	debata.
–	W	Prijedorze	nie	ma	żadnej	debaty	–	odpowiada	burmistrz	Pavić.	–	Nie	negujemy	tego,	co	stało	się

w	Omarskiej,	i	akceptujemy	wyroki	z	Hagi.	Ale	musimy	też	brać	pod	uwagę	konsekwencje	wzniesienia
pomnika	w	tym	miejscu.	Nie	zgadzamy	się	na	to.	Należeliśmy	do	wrogich	armii,	a	do	pojednania	może
dojść	tylko	wtedy,	gdy	wszystkich	będą	obowiązywały	te	same	standardy.
Innymi	słowy,	chodzi	o	wyrównanie	szans	w	grze,	której	wynik	dawno	już	został	przesądzony.
Kilka	dni	później	byłem	umówiony	na	spotkanie	przy	wielkim	pomniku	poległych	Serbów	z	Prijedoru,

na	 placu	 pod	 oknami	 gabinetu	 burmistrza	 Pavicia.	 Przyszedłem	 trochę	 wcześniej	 i	 wdałem	 się
w	pogawędkę	z	przechodniem.
–	Och,	 to	 było	 straszne	 –	mówił	mężczyzna	w	 średnim	wieku,	 który	 również	 czekał	 tu	 na	 kogoś.	 –

Muzułmanie	 zabili	 tu	 setki	 Serbów.	 Pan	 jest	 dziennikarzem,	 więc	 szkoda,	 że	 pan	 tego	 nie	 widział.	 –
W	odpowiedzi	zagryzłem	tylko	wargi.
Tego	samego	dnia	Penny	Marshall	kręciła	film	dokumentalny	w	wioskach	w	okolicy	Omarskiej.
–	W	Omarskiej	nikt	nie	zginął	–	twierdził	stanowczo	bezzębny	Serb.	Można	się	tylko	zastanawiać,	czy

ci	ludzie	są	naprawdę	szaleni,	czy	tylko	udają.

ArcelorMittal

Tuż	 za	 budynkiem	 urzędu	miejskiego,	 gdzie	 pracuje	 burmistrz	 Pavić,	 znajduje	 się	miejscowa	 siedziba
firmy	 ArcelorMittal.	 Pavić	 i	 przedstawiciel	 Mittal	 w	 tym	 regionie,	 Muhari	 Mukherjee,	 są	 więc
sąsiadami.	 W	 kwietniu	 2011	 odbyłem	 telekonferencję	 z	 Mukherjeem,	 Arnem	 Langerem,	 rzecznikiem
prasowym	ArcelorMittal,	 oraz	 Felicidad	 Cristobal,	 szefową	Mittal	 Foundation,	 odpowiedzią	 firmy	 na
Bill	 and	Melinda	 Gates	 Foundation,	 znaną	 ze	 swej	 działalności	 w	 Afryce.	 Pani	 Cristobal	 koniecznie
chciała	 opowiedzieć	 mi	 o	 projekcie	 prowadzonym	 przez	 mojego	 przyjaciela	 Kemala	 Pervanicia,
łączącym	dzieci	 byłych	więźniów	obozów	z	 dziećmi	miejscowych	Serbów,	między	 innymi	obozowych
strażników.	 Przyznałem,	 że	 to	 rzeczywiście	 wspaniała	 inicjatywa,	 ale	 bardziej	 interesowało	 mnie,	 co
dzieje	 się	 w	 kwestii	 najważniejszej	 dla	 niemal	 wszystkich	 ocalonych,	 czyli	 upamiętnienia	 zbrodni
dokonanych	 w	 Omarskiej.	 Na	 ten	 temat	 pani	 Cristobal	 wypowiadała	 się	 ze	 znacznie	 mniejszym
entuzjazmem,	 zarzuciła	 nawet	 kampanii	 prowadzonej	 przez	 Satka	 Mujagicia	 „szerzenie	 nienawiści”
w	 regionie.	 Pan	 Mukherjee,	 który	 łączył	 się	 z	 nami	 z	 Prijedoru,	 podchodził	 do	 sprawy	 z	 większym
dystansem	 i	 zgodził	 się	 ze	mną,	 że	dawno	 już	powinniśmy	byli	 się	 spotkać	osobiście,	 umówiliśmy	 się



więc	wstępnie	na	lunch	w	Prijedorze	latem	tego	samego	roku.	We	wrześniu	zadzwoniłem	do	biura	pana
Mukherjeego,	 by	 zaprosić	 go	 na	 wspominany	 wcześniej	 lunch,	 jeśli	 tylko	 będzie	 miał	 czas	 i	 ochotę.
W	 odpowiedzi	 otrzymałem	 e-maila	 i	 to	 nawet	 nie	 od	 niego	 osobiście,	 lecz	 od	Arnego	Langera,	 który
pisał:

Dostałem	dziś	z	Prijedoru	wiadomość,	że	prosił	pan	o	spotkanie	z	tamtejszym	dyrektorem,	panem	Mukherjeem.	Obawiam	się,	że	jego
harmonogram	[sic]	 jest	 obecnie	 bardzo	 napięty	 i	 że	w	 najbliższym	 czasie	 nie	 znajdzie	wolnego	 terminu.	 Poza	 tym	 z	 naszego	 punktu
widzenia	kwestia	pomnika	w	Omarskiej	nie	podlega	dyskusji.	Stanowisko	ArcelorMittal	 jest	 jednoznaczne:	o	 sprawie	pomnika	w	 tym
miejscu	 powinna	 rozstrzygać	 lokalna	 społeczność	 w	 porozumieniu	 z	 odpowiednimi	 władzami.	 ArcelorMittal	 nie	 bierze	 udziału	 w	 tej
dyskusji	 i	 nie	 zajmuje	 żadnego	 stanowiska	w	 tej	 kwestii.	 Jesteśmy	 gotowi	w	 pełni	współpracować	 przy	 realizacji	 rozwiązania,	 które
zostanie	zaakceptowane	przez	lokalną	społeczność.

Parę	miesięcy	wcześniej,	9	maja,	kiedy	w	Bośni	świętuje	się	dzień	zwycięstwa	nad	faszyzmem,	byli
więźniowie	 obozów	 przygotowali	 uroczystości	 rocznicowe	 w	 Omarskiej.	 Wywołało	 to	 sprzeciw
miejscowych	 serbskich	 organizacji	 charytatywnych,	 które	 wydały	 oświadczenie,	 że	 obóz	 był	 jedynie
„ośrodkiem	 zbiorczym”	 (tego	 samego	 terminu	 używał	 Sztab	 Kryzysowy	 w	 1992	 roku).	 Co	 istotne,
w	 uroczystościach	 uczestniczyła	 grupa	młodych	 Serbów	 z	Belgradu,	współpracująca	 z	 artystką	Milicą
Tomić	oraz	serbską	organizacją	pokojową	o	nazwie	Kobiety	w	Czerni.	Kobiety	w	Czerni	otrzymały	od
pana	Mukherjeego	list	dotyczący	pomnika	w	Omarskiej.	Treść	listu	brzmiała	następująco:

Od	początku	naszych	działań	w	Prijedorze	dawaliśmy	jasno	do	zrozumienia,	że	nasza	firma	jest	gotowa	współuczestniczyć	w	realizacji
rozsądnego	rozwiązania	dotyczącego	przyszłego	statusu	Białego	Domu,	ale	 forma	 takiego	rozwiązania	może	być	wyłącznie	wynikiem
uzgodnień	miejscowej	 społeczności.	 Firma	ArcelorMittal	 nigdy	 nie	 angażowała	 się	w	 tę	 sprawę.	Co	więcej,	 firma	 nigdy	 nie	 zajmuje
stanowiska	w	kwestiach	politycznych	i	religijnych	na	terenach	krajów,	w	których	działa.

Z	 powodów	 uzgodnionych	 w	 sali	 konferencyjnej	 ArcelorMittal	 niezwykła,	 przerażająca	 historia
kopalni	w	Omarskiej	oraz	fakt,	że	na	zakupionych	przez	firmę	terenach	mieścił	się	obóz	koncentracyjny,
zostały	sprowadzone	do	„kwestii	politycznej	i	religijnej”,	w	której	firma	nie	zajmuje	„stanowiska”.
W	styczniu	2006	roku	organizacja	Amnesty	International	opublikowała	raport	dotyczący	„poważnych

i	trwałych	naruszeń	praw	człowieka”,	za	jakie	uznano	dyskryminację	Boszniaków	wracających	po	wojnie
do	 swojego	 kraju.	 W	 części	 raportu	 poświęconej	 kompleksowi	 górniczemu	 Ljubija/Omarska	 –
zatrudniającemu	przed	wojną	setki	Muzułmanów	–	stwierdzono,	że	Muzułmanie,	którzy	zostali	zwolnieni
ze	względu	na	przynależność	etniczną	i	przeżyli	wojnę,	po	ponownym	otwarciu	kopalni	przez	Republikę
Serbską	nie	mieli	możliwości	powrotu	do	pracy,	nie	otrzymali	 też	renty	ani	żadnych	innych	świadczeń.
Gdy	 firma	 Mittal	 przejęła	 kompleks	 w	 2004	 roku,	 obietnice	 dotyczące	 bezpieczeństwa	 zatrudnienia
„odnosiły	 się	 tylko	 do	 pracowników,	 którzy	 oficjalnie	 kontynuowali	 pracę	w	 zakładzie	 […],	 a	 nie	 do
byłych	pracowników”,	czyli	tylko	do	Serbów,	którzy	po	wojnie	wrócili	do	pracy	lub	zostali	zatrudnieni
po	 raz	 pierwszy.	 „Nowa	 firma	 –	 czytamy	w	 raporcie	 –	 nie	 bierze	 odpowiedzialności	 za	 nieserbskich
pracowników,	którzy	zostali	niesłusznie	zwolnieni”.	Z	powodów	ekonomicznych	firma	dążyła	do	redukcji
zatrudnienia	i	„nie	interesowała	się	zwolnionymi	pracownikami,	z	których	wielu	było	już	bliskich	wieku
emerytalnego	i	zdaniem	zarządu	firmy	nie	nadawało	się	do	pracy	w	nowoczesnej	kopalni”.
W	 czasie	 gdy	 powstawał	 raport,	 do	 Prijedoru	 i	 w	 okolice	 wróciło	 dwadzieścia	 pięć	 tysięcy

Boszniaków,	 a	 Mittal	 zapewniał	 Amnesty	 International,	 że	 „w	 przyszłości	 pracownicy	 kopalni	 będą
zatrudniani	wyłącznie	na	podstawie	ich	zalet	i	umiejętności,	a	nie	przynależności	etnicznej”.	Jak	jednak
napisano	 w	 raporcie,	 „mimo	 zapewnień	 przedstawicieli	 firmy,	 że	 nie	 będą	 tolerować	 dyskryminacji
etnicznej,	Amnesty	International	nic	nie	wiadomo	o	tym,	by	firma	podjęła	jakiekolwiek	kroki	zmierzające
do	 wprowadzenia	 jasnych	 i	 niedyskryminujących	 praktyk	 w	 procesie	 zatrudnienia	 w	 New	 Ljubija



Mines”.	Raport	 zalecał,	 by	 ze	względu	 na	 „krwawą	 historię”	wprowadzono	 „konkretne	 i	 jasne	 środki
eliminujące	 dyskryminację	 w	 miejscu	 pracy”.	 Zauważono	 również,	 że	 „władze	 Republiki	 Serbskiej
zarówno	w	tym	przypadku,	jak	i	w	wielu	innych,	nie	wywiązały	się	należycie	z	obowiązku	wprowadzenia
w	 życie	 istniejących	 antydyskryminacyjnych	 przepisów	 i	 aktywnej	 promocji	 polityki
antydyskryminacyjnej,	 w	 tym	 także	 w	 dużych	 przedsiębiorstwach	 poddanych	 lub	 poddawanych
prywatyzacji”.	 Krótko	 mówiąc,	 Republika	 Serbska	 nie	 przestrzega	 przepisów	 i	 nadal	 stosuje
dyskryminację,	więc	inicjatywa	należy	teraz	do	sektora	prywatnego.
W	 świetle	 raportu	Amnesty	 International	wydawało	 się	 stosowne	 poprosić	ArcelorMittal	 o	 reakcję

i	dane	dotyczące	przynależności	etnicznej	pracowników.	Rzeczniczka	firmy	odpowiedziała:
Uważamy,	 że	 współpraca	 z	 partnerami	 biznesowymi	 i	 dostawcami	 to	 skuteczny	 sposób	 wspierania	 praw	 człowieka.	 Choć	 w	 tym
obszarze	 zostało	 jeszcze	 sporo	 do	 zrobienia,	 poczyniliśmy	 już	 znaczne	 postępy.	 W	 2009	 roku	 opublikowaliśmy	 założenia	 polityki
różnorodności	 i	 integracji,	a	od	roku	2011	wdrażamy	w	życie	nasz	kodeks	odpowiedzialnego	zaopatrzenia,	który	ma	na	celu	promocję
praw	człowieka	–	a	więc	również	działania	antydyskryminacyjne	–	za	pomocą	naszego	łańcucha	dostaw.

Nie	 ujawniamy	 danych	 dotyczących	 przynależności	 etnicznej	 swoich	 pracowników,	 ale	 nasza	 polityka	 praw	 człowieka	 w	 pełni
odpowiada	wytycznym	ONZ	dotyczącym	biznesu	i	praw	człowieka.	[…]	Choć	olbrzymia	większość	miejscowej	społeczności	i	naszych
pracowników	to	Serbowie,	należy	podkreślić,	że	zgodnie	z	naszą	polityką	różnorodności	i	integracji	każdy	ma	jednakowe	szanse	na	pełne
uczestnictwo	w	udanej	działalności	biznesowej	bez	względu	na	przynależność	etniczną	i	kulturową,	wyznanie	czy	płeć.

Edin	Ramulić	z	organizacji	Izvor	ujął	to	nieco	inaczej:	„Pracuje	tam	kilku	Muzułmanów”.
Chętnie	uwierzę	Mittal	na	słowo	i	uznam,	że	firma	nie	wiedziała,	w	co	się	pakuje,	kupując	kopalnię

w	Omarskiej.	Jej	kierownictwo	bez	wątpienia	chciałoby	w	tym	widzieć	wyłącznie	operację	komercyjną
i	nie	mieć	nic	wspólnego	z	polityką	i	historią,	które	wiążą	się	z	tym	miejscem.	Jednak	zarówno	w	życiu,
jak	 i	 w	 biznesie	 zdarzają	 się	 nieprzewidziane	 wypadki,	 a	 miarą	 człowieka	 lub	 firmy	 jest	 to,	 w	 jaki
sposób	 radzi	 sobie	 z	 problemami.	 ArcelorMittal	 kupił	 Omarską	 wraz	 z	 zamieszkującymi	 ją	 duchami
i	mimo	 najlepszych	 chęci	 nie	 zdoła	 się	 ich	 pozbyć.	 Im	 szybciej	 kierownictwo	 firmy	 pogodzi	 się	 z	 tą
prawdą,	tym	lepiej	dla	byłych	więźniów	i	krewnych	ofiar	obozu.

Kemal	Pervanić

Wczesnym	 latem	2011	 roku	 siedziałem	 z	 Penny	Marshall	w	 swoim	mieszkaniu	 przy	Notting	Hill	Gate
w	 Londynie	 i	 oglądałem	 DVD 	 z	 jej	 nagraniem	 z	 tamtego	 dnia	 1992	 roku	 w	 Prijedorze,	 Omarskiej
i	 Trnopolju.	 Jest	 na	 nim	 Kovačević:	 „Nie	 powinniście	 dostać	 zgody	 na	 tę	 wizytę,	 choć	 oczywiście
jesteście	 tu	 mile	 widziani”.	Mówi	 nam,	 że	 decydując	 się	 na	 to	 przedsięwzięcie,	 „ryzykujemy	 życie”.
Chce,	by	powstał	„obiektywny	film,	a	nie	propaganda”.	Ostrzega	nas	przed	„islamskim	ekstremizmem”
i	twierdzi,	że	Omarska	„to	nie	obóz	koncentracyjny	–	miejsca,	które	zobaczycie,	to	obozy	przejściowe”.
W	kantynie	Nada	Balaban	mówi	opryskliwym	tonem	o	więźniach:	„Trudno	im	z	wami	rozmawiać.	Boją
się	was”.	Boją	się	nas,	dobre	sobie!	Potem	jeszcze	uwaga	o	Trnopolju:	„Nikt	ich	tu	nie	sprowadził	siłą,
przyszli	szukać	schronienia”.
Czekamy	z	Penny	na	gościa,	który	ma	zjeść	z	nami	 lunch:	Kemala	Pervanicia.	Przyjeżdża	autobusem

linii	numer	52,	a	wchodząc	do	mieszkania,	mówi	z	uśmiechem:
–	Kto	by	pomyślał,	że	znów	spotkamy	się	wszyscy	w	jednym	miejscu.
Kemal	prowadzi	obecnie	w	Bośni	projekt,	który	bardzo	chciałby	nam	pokazać.	Chodzi	o	Most	Mira

(Most	Pokoju),	przedsięwzięcie,	o	którym	mówiła	pani	Cristobal	z	Mittal.	Kemal	nazywa	to	„bezpieczną
przestrzenią”,	w	której	dzieci	Boszniaków	–	w	wielu	przypadkach	byłych	więźniów	obozów	–	bawią	się
z	dziećmi	Serbów,	w	 tym	również	byłych	obozowych	strażników.	Przenosimy	się	na	 lunch	do	świetnej



neapolitańskiej	 restauracji	 Da	 Maria,	 gdzie	 Kemal	 będzie	 mógł	 nam	 opowiedzieć	 więcej	 o	 swoim
projekcie	przy	pysznych	melanzane	parmigiana.
–	Nie	chcę	pokoju	za	wszelką	cenę	–	mówi.	–	Właściwie	gotów	jestem	walczyć	w	następnej	wojnie,

gdyby	do	niej	doszło.	Ale	proces	rozrachunku	potrwa	kilkadziesiąt	lat,	kilka	pokoleń.	Nie	możemy	na	to
czekać,	bo	wtedy	rzeczywiście	wcześniej	może	wybuchnąć	następna	wojna.	Spójrzcie	na	Bośnię:	dzieci
w	szkołach	uczą	się	zafałszowanej	historii	i	nienawidzą	siebie	nawzajem	jeszcze	bardziej	niż	ich	rodzice.
To	 nie	minie	 z	wiekiem.	Albo	 zaczniemy	 robić	 to,	 co	 ja	 już	 robię,	 albo	 przyszłość	 będzie	wyglądała
właśnie	 tak:	nienawiść	 i	prawdopodobnie	wojna.	Serbowie	nie	prowadzą	 takich	projektów	i	nigdy	nie
będą	 prowadzić,	 tak	 jak	 nigdy	 nie	 przeproszą	 za	 to,	 co	 zrobili.	 To	 musi	 wyjść	 od	 nas,	 to	 nasza
wyciągnięta	ręka.	–	Potem	dodaje:	–	Większe	problemy	napotkałem	po	stronie	Muzułmanów.	To	smutny
fakt:	ludzie,	którzy	wspólnie	doświadczyli	strasznych	rzeczy,	potem	się	nie	znoszą.
Kilka	 tygodni	 później	 na	 polu	 za	 ośrodkiem	 kultury	w	miejscowości	Kevljani	Kemal	 i	 długowłosy

Szkot	o	imieniu	Ian	rozpakowują	puszkę	Pandory	–	skrzynkę	ze	sprzętem	cyrkowym,	którą	przywieźli	tu
starożytną	 pomarańczową	 furgonetką	 Iana	 z	 jego	 domu	 w	 Timișoarze,	 w	 Rumunii.	 Z	 wnętrza	 skrzyni
wyłaniają	 się	 monocykle,	 liny	 do	 akrobacji	 i	 piłki	 do	 żonglowania.	 Po	 zabawki	 sięga	 grupka	 dzieci,
niezwykła	 mieszanina	 małych	 Serbów	 i	 Boszniaków,	 którzy	 spotykają	 się	 dzięki	 projektowi	 Kemala
Pervanicia	na	skrawku	ziemi	naprzeciwko	zgliszczy	dwóch	domów	spalonych	w	1992	roku.	Dołącza	do
nich	 wysoki,	 brzuchaty	 mężczyzna	 w	 zielonej	 koszulce	 i	 dżinsach.	 To	 Miljoša	 Berić,	 były	 strażnik
w	 obozie	w	Omarskiej,	 który	 teraz	współpracuje	 ze	 swoim	 byłym	więźniem.	 Berić	 przyprowadzał	 tu
nawet	 swoje	dzieci,	 ale	dziś	nie	mogły	przyjść,	podobno	ze	względu	na	wizytę	u	dentysty.	 Jak	wynika
z	depesz	amerykańskiej	ambasady	opublikowanych	na	WikiLeaks,	Berić	i	jego	brat	notorycznie	okradali
więźniów	z	biżuterii	i	pieniędzy.	Dziś,	w	Kevljanach,	unika	odpowiedzi	na	pytanie,	jak	długo	pracował
jako	strażnik,	i	twierdzi,	że	„rzadko	bywał”	w	obozie.
Zaczyna	się	zabawa.	Jeśli	miała	być	metaforą	tego,	do	czego	dąży	Kemal,	to	z	pewnością	pomysł	jest

trafiony.	Pierwsze	ćwiczenie	polega	na	przekazywaniu	piłek	po	kole,	 jak	najszybciej	–	dziecko	podaje
jedną	piłkę	prawą	ręką,	a	jednocześnie	lewą	chwyta	kolejną.
–	Skupcie	się	na	tym,	co	dajecie	jedną	ręką	–	mówi	Ian	–	a	automatycznie	dostaniecie	piłkę	do	drugiej

ręki.
Brzmi	 to	 niemal	 jak	 biblijna	 nauka.	 Potem	 przychodzi	 kolej	 na	 chodzenie	 po	 linie	 –	 trudno	 chyba

o	bardziej	obrazową	metaforę.
–	Musicie	szeroko	rozłożyć	ręce,	wtedy	łatwiej	utrzymacie	równowagę	–	tłumaczy	Kemal.	Robi	kilka

kroków	i	spada.
Spotykamy	 się	 parę	 dni	 później	w	Kevljanach,	w	 pięknym	 domu	wzniesionym	 przez	 brata	Kemala,

Kasima,	który	zrezygnował	z	nowego	życia	w	Newcastle	upon	Tyne	i	wrócił	do	Bośni.	Kemal	mówi,	że
on	 również	 „musiał	 wrócić	 i	 stawić	 czoła	 swoim	 demonom,	 bo	 wciąż	 tu	 na	 niego	 czekały	 –	 i	 nadal
czekają”.
Dom	 Kasima	 to	 nie	 jakaś	 prowizorka	 budowana	 w	 pośpiechu,	 lecz	 prawdziwe	 dzieło	 sztuki

w	osmańskim	stylu.	We	wnętrzu,	wzdłuż	ściany	z	wielkimi	prostokątnymi	oknami,	stoi	 rząd	wygodnych
sof.	 Kasim	 to	 fascynujący,	 małomówny	 człowiek.	 Był	 z	 młodszym	 od	 siebie	 Kemalem	 w	 Omarskiej.
Przez	większość	pobytu	w	obozie	mieszkali	w	tej	samej	kwaterze,	a	starszy	brat	czasami	osłaniał	Kemala
przed	najgorszym.	Kasim	mówi,	że	 teraz	woli	 towarzystwo	zwierząt	niż	 ludzi;	ma	ptaszarnię,	w	której



hoduje	wspaniałą	kolekcję	kolorowych	azjatyckich	ptaków.
Kemal	tłumaczy,	na	czym	polega	jego	projekt.
–	Próbuję	 traktować	 ich	 z	 życzliwością	 i	 przekonać	 się,	 czy	 to	 zadziała	 na	 dłuższą	metę	 –	mówi.	 –

Chcę,	 żeby	 zobaczyli	 we	 mnie	 ludzką	 istotę,	 a	 nie	 wroga,	 mam	 nadzieję,	 że	 to	 ich	 uczłowieczy,
uwrażliwi.	Większość	mieszkańców	Kozaraca	chciałaby	ich	zobaczyć	na	kolanach,	ale	to	tak	nie	działa.
–	Ludzie	z	tych	wiosek	nigdy	się	nie	zmienią	–	wtrąca	Kasim.	–	Historię	tego	miejsca	określiły	raz	na

zawsze	wydarzenia	z	dziewięćdziesiątego	drugiego	 roku.	Wtedy	zdecydowało	 się	nasze	przeznaczenie.
Nawet	rodzice	dzieci,	które	chciały	brać	udział	w	tych	zabawach,	byli	temu	przeciwni.
–	 To	 zależy	 od	 tego,	 jak	 ich	 traktujesz,	 jak	 pozwalasz	 im	 siebie	 postrzegać	 –	 odpowiada	 Kemal,

dodając	 jednocześnie,	 że	 pomimo	 swego	 pesymistycznego	 podejścia	 jego	 brat	 wykonuje	 całą	 pracę
logistyczną	przy	projekcie.
–	 Regularnie	 jeżdżę	 do	 Omarskiej	 po	 jedzenie	 –	 mówi	 Kasim,	 spierając	 się	 ze	 swym	 bratem.	 –

I	mówię	ci,	trzeba	tym	gnojom	pokazać	zęby.
–	Ale	kiedy	ja	tam	jadę,	nie	widzą	już	we	mnie	Muzułmanina	–	upiera	się	Kemal.	–	Widzą	we	mnie

człowieka,	który	prowadzi	projekt	Most	Mira.
–	Ty	nie	mieszkasz	tu	przez	cały	czas	–	wytyka	mu	Kasim.	–	Kiedy	jesteś	w	Anglii,	nie	widzisz	ognia,

który	znów	się	 tutaj	 rozpala,	nie	widzisz	dwustu	czetników,	którzy	demonstrują	w	Prijedorze	na	wieść
o	 aresztowaniu	 Ratka	 Mladicia.	 Mnóstwo	 ludzi	 zrobiłoby	 nam	 dziś	 to	 samo,	 gdyby	 tylko	 mieli	 taką
możliwość.
–	 Posłuchaj,	 to,	 że	 komuś	 przebaczam,	 nie	 znaczy	 jeszcze,	 że	 mu	 ufam.	 Bo	 nie	 ufam	 –	 konkluduje

Kemal.	–	Po	prostu	daję	im	jeszcze	jedną	szansę.	Zgadzam	się	z	Kasimem,	że	nigdy	już	nie	będzie	tak,	jak
było	przed	wojną,	ale	jeśli	pogodzimy	się	z	tym,	co	nas	spotkało,	to	może	nasze	dzieci	znów	będą	żyć	tak,
jak	my	kiedyś.	Przyznaję:	nie	chciałem	sprowadzać	dzieci	na	ten	straszny	świat	przed	wojną.	Ale	czułem,
że	chcę	mieć	dzieci 	po	wojnie,	bo	mimo	wszystko	to	życie	jest	piękne.

Satko	Mujagić

Dawno	 się	 tak	 nie	 uśmiałem.	 Satko	 i	 ja	 siedzimy	 przy	 piwie	 przed	 barem	 Dragana	 Nostalgija
w	Sarajewie	i	oglądamy	wyświetlany	na	ścianie	naprzeciwko	półfinał	mistrzostw	świata	w	piłce	nożnej,
mecz	 Hiszpanii	 z	 Niemcami.	 To	 świetne	 zawody:	 młodzi,	 imponujący	 Niemcy,	 którzy	 wcześniej
odprawili	 faworyzowaną	 Argentynę,	 pokonując	 ją	 aż	 cztery	 do	 zera,	 teraz	 nie	 potrafią	 odebrać	 piłki
doskonałym	taktycznie	Hiszpanom	(a	właściwie	w	większości	Katalończykom),	którzy	później	zdobędą
mistrzostwo.	Co	jakiś	czas	przechodzą	tędy	kobiety,	które	wybierają	się	do	miasta,	a	ponieważ	nie	mogą
ominąć	 projektora,	 obraz	 siłą	 rzeczy	 pada	 przez	 moment	 na	 nie.	 Kobiety	 przepraszają	 i	 przemykają
pochylone	najszybciej,	 jak	potrafią,	by	nie	przeszkadzać	zgromadzonym	przy	 stolikach	 facetom.	 Jednak
gdy	tylko	dochodzi	do	takiej	sytuacji,	sprzed	baru	Dragana	i	sąsiedniego	lokalu	słychać	wołanie:	Polako,
polako!	 –	 Powoli,	 powoli!	 I	 tak	 to	wygląda	 przez	 cały	mecz:	 zachęcane	 okrzykami	mężczyzn	 kobiety
zwalniają	kroku	i	paradują	przed	nimi	niczym	na	pokazie	mody.
Później,	gdy	przenosimy	się	do	nieco	spokojniejszego	lokalu,	Satko	mówi	o	pomniku	w	Omarskiej:
–	 Polityka	 Republiki	 Serbskiej	 jest	 teraz	 całkiem	 inna,	 znacznie	 bardziej	 radykalna.	Mittal	 też	 jest

mniej	skłonny	do	ustępstw	niż	za	czasów	Roelanda	Baana.
Kolejną	 przeszkodą	może	 być	 fakt,	 że	 Omarska	 to	 bastion	 serbskiego	 nacjonalizmu	 i	 że	 pomnik	 na

pewno	zostałby	zniszczony.	Satko	odpowiada	na	ten	argument	następująco:



–	 Tym	 bardziej	 należy	 tam	 postawić	 ten	 pomnik:	 jeśli	 go	 zniszczą,	 będzie	 to	 jednoznaczny	 sygnał,
niewypowiedziane	 zostanie	 w	 końcu	 wypowiedziane	 i	 wszyscy	 będziemy	 wiedzieli,	 na	 czym	 stoimy.
W	końcu	zacznie	się	prawdziwa	dyskusja.
Po	uroczystościach	9	maja	2011	 roku	w	podmiejskiej	dzielnicy	Prijedoru,	Čirkin	Polju,	 pojawił	 się

napis:	„Cyganie	i	Muzułmanie	do	obozów!”.
Satko	napisał	 zabawny	esej	 zatytułowany	„Struś	Prijedor”;	 zaproponował	w	nim	herb,	 jaki	powinny

przyjąć	 miasta,	 które	 chowają	 głowę	 w	 piasek,	 zaprzeczając	 przeszłości.	 Podsuwa	 też	 w	 nieco
prowokacyjny	 sposób	 inne	 rozwiązanie,	 opisując,	 jak	 Auschwitz	 znacząco	 zwiększył	 ruch	 turystyczny
w	okolicach	Krakowa.	Zwracając	się	do	burmistrza	Pavicia	–	który	często	mówi	o	potrzebie	tworzenia
atrakcji	kulturalnych	i	artystycznych	–	pisze:

Prijedor,	podobnie	jak	Kraków,	mógłby	się	rozwijać	dzięki	swojej	historii.	Miliony	turystów	z	całego	świata	co	roku	odwiedzają	Kraków,
a	wielu	 z	 nich	 przyjeżdża	 tu	właśnie	 po	 to,	 by	 zobaczyć	 były	 obóz	 koncentracyjny	w	Auschwitz.	 To	 prawda,	 że	 niczego	 nie	można
porównywać	 z	 tą	 fabryką	 śmierci,	 ale	 niewiele	 jest	w	 naszej	 historii	 najnowszej	miejsc	 takich	 jak	 Prijedor,	 który	 został	 przystrojony
trzema	obozami.	Zdjęcia	z	Trnopolja	i	Omarskiej	dały	impuls	do	utworzenia	trybunału	do	spraw	zbrodni	wojennych	w	Hadze,	a	Prijedor
mógłby	 w	 XXI	 wieku	 maksymalnie	 wykorzystać	 ten	 fakt.	 Dzięki	 odpowiedniej	 kampanii	 reklamującej	 nasze	 trzy	 obozy,	 te	 trzy
przykłady	 ludzkiego	 szaleństwa	 […],	 Prijedor	 mógłby	 nawet	 przyćmić	 „słynną”,	 ale	 nieco	 już	 „opatrzoną”	 Srebrenicę	 oraz	 film
o	snajperach	strzelających	do	cywilów	w	oblężonym	Sarajewie.	Pamiętajmy,	że	w	odróżnieniu	od	mieszkańców	Sarajewa	nie-Serbowie
z	 Prijedoru	 nie	 mogli	 uciekać	 do	 piwnic,	 bo	 ich	 domy	 zostały	 ograbione	 i	 spalone.	 Te	 czynniki,	 wraz	 z	 dobrze	 znaną	 skłonnością
większości	 ludzi	 –	 szczególnie	 silną	wśród	 rozpieszczonych	 europejskich	 turystów	–	 do	 zwiedzania	miejsc	 naznaczonych	 cierpieniem
i	nieszczęściem,	przyczyniłyby	się	do	rozwoju	turystyki	historyczno-kulturalnej	w	Prijedorze.

Pozostaje	jeszcze	kwestia	zaginionej	babci	Satka.
–	 Ktoś	 powiedział:	 jest	 różnica	 między	 żywym	 a	 martwym	 człowiekiem	 i	 jest	 różnica	 między

człowiekiem	zmarłym	a	zaginionym	–	mówi	Satko.	–	To	bardzo	trafne	i	prawdziwe	spostrzeżenie.

Enver	i	Kelima	Dautoviciowie

Na	 kratce	 murowanego	 rusztu	 piecze	 się	 jagnię,	 aromatyczny	 dym	 snuje	 się	 nad	 trawnikiem.	 Pod
brezentowym	dachem	czekają	przykryte	obrusami	stoły,	przy	jednym	stoi	grupa	gawędzących	kobiet,	przy
drugim	 zebrali	 się	 mężczyźni,	 którzy	 popijają	 piwo	 i	 w	 krótkich,	 oszczędnych	 słowach	 chwalą
umiejętności	 kulinarne	 Envera	 Dautovicia.	 W	 Bośni	 kuchnia	 jest	 zazwyczaj	 królestwem	 kobiet,	 ale
grillowaniem	zajmują	się	mężczyźni	–	nawet	jeśli	ten	fragment	Bośni	odżywa	w	Luton,	jak	tego	właśnie
wieczora.	To	ważny	dzień,	podwójna	uroczystość.	Po	pierwsze	dziś	przypadają	dziewiętnaste	urodziny
Victorii-Aminy	 Dautović	 –	 pierwsze	 dziecko	 bośniackich	 uchodźców	 urodzone	 w	 Wielkiej	 Brytanii
wyrosło	 na	 poważną	 młodą	 damę,	 która	 chce	 studiować	 medycynę	 sądową	 na	 Uniwersytecie	 West
London,	między	innymi	dlatego,	że	wielu	spośród	jej	rodaków	wciąż	spoczywa	w	zbiorowych	grobach.
Jest	na	tyle	pewna	siebie,	że	kiedy	w	ogrodzie	pojawiają	się	kamery	i	aparaty,	a	większość	dziewcząt,
już	bez	makijażu,	unika	obiektywów,	ona	mówi:
–	Nie	ma	problemu,	ja	zawsze	wyglądam	dobrze.
Drugi	powód	do	świętowania,	ubrany	w	kremową	sukienkę	i	śliniaczek,	leży	w	kołysce	w	salonie:	to

Layla	Sulejmanović,	wnuczka	Envera	i	Kelimy.
Na	początku	lata	do	Luton	dotarła	ze	Szwajcarii	wiadomość,	że	Ena,	panna	młoda	jadąca	niegdyś	na

czele	kawalkady	po	górskim	zboczu,	urodziła	dziecko.
–	Tylko	nie	mówcie	do	mnie	„dziadku”	–	żartował	Enver,	gdy	rodzina	pakowała	walizki	przed	lotem

do	Bazylei,	by	w	 tym	 roku	wyjątkowo	właśnie	 tam,	a	nie	w	Kozaracu,	 spędzić	 letnie	wakacje.	Ważna
zmiana	 zaszła	 też	 w	 życiu	 Seada,	 syna	 Envera	 i	 Kelimy,	 który	 z	 myślą	 o	 swojej	 piłkarskiej	 karierze



w	porę	odszedł	ze	zdegradowanego	do	niższej	ligi	zespołu	Luton	Town	i	przeniósł	się	do	młodzieżowej
drużyny	Stevenage,	gdy	ta	awansowała	właśnie	do	trzeciej	klasy	rozgrywkowej.
Podczas	przyjęcia	w	Luton	Kelima	mówi:
–	Nie	wtrącam	się	do	tego,	co	Kemal	robi	z	dziećmi	–	jeśli	właśnie	tego	chce,	to	jego	sprawa	–	ale

dlaczego	inicjatywa	zawsze	musi	wychodzić	od	nas?	W	normalnym	społeczeństwie,	 jeśli	w	normalnym
społeczeństwie	 w	 ogóle	 mogą	 zdarzać	 się	 takie	 rzeczy,	 działałoby	 to	 w	 drugą	 stronę:	 to 	 oni
przychodziliby	do	nas 	 z	 inicjatywami	 pokojowymi.	Wszyscy	 robiliśmy	 złe	 rzeczy,	 zgoda,	 ale	 na	 jaką
skalę?	Czy	to	ważne,	kto	zaczął	to	wszystko?	Zostaliśmy	żebrakami:	żebrzemy	o	pokój	u	ludzi,	którzy	nas
prześladowali.	Jeśli	chcą	z	nami	żyć,	to	niech	przeproszą.	Politycy	mówią,	że	akceptują	wyroki	z	Hagi,
bo	w	 przeciwnym	wypadku	 nie	 dostaliby	 pieniędzy	 z	Unii	 Europejskiej,	 ale	 to	 powinna	 być	 postawa
społeczeństwa,	 jeśli	chcemy	stawić	czoła	prawdzie	 i	 razem	tworzyć	przyszłość.	 I	muszę	dodać	 jeszcze
jedno:	nie	sądzę,	żebyśmy	kiedykolwiek	odzyskali	to,	co	nam	zabrano.
O	okresie	po	przyjeździe	do	Londynu	z	Omarskiej	i	obozów	mówi:
–	Enver	był	bliski	załamania,	ale	trzymał	to	wszystko	w	sobie.
I	nadal	to	robi.
–	Powiedział	mi	o	tym	–	dodaje	–	ale…
–	Mamy	 dzieci	 –	 mówi	 Enver.	 –	Wiem,	 że	 powinno	 się	 mówić	 rodzinie	 o	 wszystkim…	w	 swoim

czasie.
Nalewa	sobie	szklaneczkę	whisky.	Zapada	cisza,	w	mroku	otulającym	rozległy	ogród	na	tyłach	domu

w	Luton,	Enver	mówi	cicho:
–	Wydaje	się,	że	to	było	wczoraj.
–	Czasami	wydaje	się,	że	 to	było	wczoraj	–	zgadza	się	z	nim	Kelima.	–	Ale	czasami	 jest	 tak,	 jakby

minęło	już	tysiąc	lat,	bo	każdy	dzień,	który	przeżyliśmy	od	tamtej	pory,	był	jak	nowe	życie.
–	Nie	–	szepcze	Enver,	pogrążony	w	myślach.	–	To	było	wczoraj.	Zawsze	wczoraj.

Hase	Ičić

Primo	Levi	napisał:	„Ci,	którzy	zaznali	niewoli	[…],	dzielą	się	na	dwie	zdecydowanie	różne	kategorie,
z	niewieloma	wariantami	pośrednimi:	jedni	milczą,	drudzy	opowiadają”40.	Hase	Ičić	jest	jednym	z	tych,
którzy	 musieli	 się	 wygadać.	 Podobnie	 jak	 Pervanić	 przelał	 swe	 wspomnienia	 z	 Omarskiej	 na	 papier
i	wydał	w	formie	książkowej.	Ičicia,	najlepszego	przyjaciela	Ermina	Strikovicia	z	St.	Louis,	spotkałem
po	 raz	 pierwszy	 pewnego	 wrześniowego	 wieczora	 2011	 roku,	 kiedy	 wraz	 z	 córką	 Ermina,	 Ediną,
pojechałem	U-bahnem	z	Goetheplatz	w	Monachium	do	jego	mieszkania	przy	Ridlerstraße.	Patrząc	na	listę
nazwisk	 przy	 wejściu	 do	 kamienicy,	 można	 się	 przez	 chwilę	 poczuć	 jak	 w	 starej,	 przedwojennej
Jugosławii:	mieszkają	tam	Imamović,	Hašić	i	Hodžić	(to	zapewne	Boszniacy),	a	także	Jugović,	Nikolić
i	Mihailović	(to	z	pewnością	Serbowie).
–	Jestem	pewien,	że	planowali	nas	wszystkich	zabić	–	mówi	Ičić.	–	Masowe	zabójstwa	zaczęły	się	pod

koniec	 lipca,	mniej	 więcej	 w	 czasie,	 gdy	 Ermin	 uratował	mi	 życie.	 Zabrano	mnie	 do	 Białego	Domu,
a	strażnik	zażądał	 trzystu	marek	niemieckich	za	moje	życie.	Ermin	rozpytywał	wszystkich,	czy	nie	mają
pieniędzy,	ale	nawet	jeśli	komuś	coś	jeszcze	zostało,	to	nie	chciał	się	przyznać,	bo	skoro	miałeś	trochę,	to
mogłeś	 mieć	 więcej.	W	 końcu	 namówił	 kogoś,	 żeby	 dał	 mu	 sto	 franków	 francuskich,	 i	 to	 czetnikowi
wystarczyło.	 –	 Ičić	 wyjaśnia,	 dlaczego	 napisał	 książkę:	 –	 Głównie	 dlatego,	 że	 musiałem	 to	 z	 siebie
wyrzucić	w	namacalny,	fizyczny	sposób,	jak	tylko	opuściłem	obóz,	musiałem	coś	z	tym	zrobić.	I	dlatego,



że	 nie	 mogłem	 znieść	 ich	 kłamstw:	 zaprzeczali	 wszystkiemu	 w	 wiosce	 i	 w	 telewizji,	 mówili,	 że	 nic
takiego	się	nie	zdarzyło.	Chciałem	im	odpowiedzieć:	owszem,	zdarzyło	się.
O	Omarskiej	pisze:
Opadaliśmy	 z	 sił,	 nasz	wygląd	 zmieniał	 się	 tak	 szybko,	 że	 nie	mogliśmy	 się	 nawzajem	 rozpoznać.	 […]	 Jeśli	 sąsiedzi	 przetrzymywani
w	oddzielnych	pokojach	 spotykali	 się	 po	kilku	dniach	przerwy,	 nie	mogli	 uwierzyć,	w	 jak	 kiepskim	 stanie	 znajduje	 się	 ten	 drugi.	 […]
Bezczynnie,	 niczym	 sparaliżowani,	 czekaliśmy	 na	 śmierć.	 Kiedy	 wywołano	 człowieka	 przede	 mną,	 dosłownie	 czułem	 każdy	 cios
spadający	na	jego	ciało.	Wzdrygałem	się	przy	dźwięku	każdego	uderzenia,	wiedząc,	że	to	także	mój	los.	Wydawało	się,	że	to	trwa	całą
wieczność,	 że	 razy	nigdy	 się	nie	 skończą.	Widziałem,	 jak	wrzucili	ofiarę	do	pokoju	naprzeciwko.	Przyszła	kolej	na	mnie.	 […]	Pobici,
leżeliśmy	w	 lepkiej	mazi	 krwi	 i	 uryny.	 […]	Gdy	 próbowałem	 się	 poruszyć,	 czułem	 tak	 straszliwy	 ból,	 że	 traciłem	 przytomność.	 […]
Niektórzy	nigdy	nie	wracali	z	tych	przesłuchań,	innych	wrzucano	do	pokoju,	by	powoli	umierali	w	bólu	i	cierpieniu.	[…]	I	ja:	jak	długo	tu
jestem?	Ilu	ludzi	zabili	do	tej	pory	i	dlaczego	nie	zabiją	po	prostu	nas	wszystkich?41.

Ičić,	który	pochodzi	z	Trnopolja,	wrócił	tam	w	1997	roku.
–	Spotkałem	na	drodze	jednego	ze	swoich	sąsiadów,	Serba.	Powiedział:	„Cześć,	Hase,	jak	się	masz?

To	był	jakiś	obłęd,	straszna	szkoda!”.	Włożyłem	ręce	do	kieszeni,	żebym	nie	musiał	się	z	nim	witać.
Ičić	mówi,	że	nie	może	wrócić	do	Trnopolja	ani	nawet	do	Kozaraca.
–	Nie	mogę	tam	wrócić	i	mieszkać	w	swojej	wiosce	między	Serbami,	którzy	to	zrobili.	Albo	wśród

Muzułmanów	takich	jak	mój	sąsiad,	którego	syna	zamordowano	w	Omarskiej,	ale	on	i	tak	codziennie	pije
z	Serbami.	Nie	musimy	się	bać	ani	jak	on	ukrywać	tego,	kim	jesteśmy;	nikogo	nie	zabiliśmy.	Nawet	ci,
którzy	próbowali	się	opierać,	oddali	broń,	zostali	zagnani	do	obozów	i	zabici,	nie	zginęli	w	walce.	Jak
mógłbym	żyć	w	tej	pustce?	Mój	brat	nie	żyje,	 jego	syn	nie	żyje.	Obaj	sąsiedzi	z	naprzeciwka	nie	żyją.
Większość	moich	przyjaciół	z	miejscowości	Kararići,	gdzie	mieszka	Edin,	nie	żyje.	Wiem,	że	Edin	chce
wrócić,	ale	ja	nie.	Wolę	raczej	stracić	wszystko,	co	miałem,	pożegnać	się	na	zawsze	i	mieć	pewność,	że
moje	dzieci	są	bezpieczne.	Wolę	być	idiotą	niż	patriotą.
Rozmawiamy	 o	 „listach	 Niemców”	 pisanych	 do	 Prima	 Leviego,	 których	 autorzy	 wyrażają	 skruchę

i	wstyd	z	powodu	Holokaustu.
–	Burmistrz	Prijedoru	może	sobie	opowiadać	o	swoim	wieloetnicznym	regionie	–	mówi	Ičić	–	ale	nasi

ludzie	 musieli	 się	 naprawdę	 postarać,	 żeby	 tam	 wrócić.	 I	 co	 robi	 pomnik	 ku	 czci	 ich	 żołnierzy	 przy
obozie	w	Trnopolju?	Ten	widok	mnie	boli.	To	jeden	z	powodów,	dla	których	nie	mogę	wrócić,	i	po	to
właśnie	tam	stoi.	A	Omarska,	która	powinna	zostać	nienaruszona,	jak	Dachau?	W	Dachau	zrobili	świetną
robotę,	ale	w	Omarskiej	stoją	biurka	i	komputery,	w	dodatku	mają	do	nas	pretensje,	że	chcemy	postawić
tam	pomnik.	Zawsze	wszystko	skrupia	się	na	nas.	To	my	musimy	walczyć	o	budowę	pomnika,	 jakby	 to
była	 nasza	 wina.	 Nie,	 nie	 oczekuję	 od	 Serbów	 czegoś	 w	 rodzaju	 „listów	 Niemców”,	 bo	 podobno
wszyscy	zawinili	tak	samo.
–	Więc	gdzie	jest	w	takim	razie	wasze	miejsce	w	historii?
–	Nigdzie.	Nie	ma	nas.

Izudin	Kahrimović

Wydaje	 się,	 że	między	 dwiema	 skrajnymi	 kategoriami	 opisanymi	 przez	Leviego	 –	 tymi,	 którzy	mówią,
i	 tymi,	 którzy	milczą	 –	 jest	 jeszcze	 trzecia,	 pośrednia	 grupa:	 ci,	 którzy	milczą	 przez	 dwadzieścia	 lat,
a	potem	zaczynają	mówić.	Izudin	Kahrimović	siedzi	przy	stole	pod	pięknym	ażurowym	daszkiem,	który
umocował	przed	swoim	odbudowanym	domem	przy	drodze	łączącej	Kozarac	z	Trnopoljem.	Był	jednym
z	 najmłodszych	 więźniów	 Omarskiej.	 Teraz	 ma	 trzydzieści	 siedem	 lat,	 a	 miniony	 rok	 był	 wyjątkowo
ciężki	dla	niego	 i	 jego	 rodziny:	 jego	matka	 straciła	męża,	 a	potem	drugiego	 syna,	Safeta.	Być	może	 te



właśnie	zmartwienia	skłoniły	Izudina	do	rozmowy	o	tamtym	przeklętym	dniu	w	Omarskiej	–	18	czerwca	–
choć	do	tej	pory,	przez	wszystkie	te	lata,	wolał	zachować	milczenie.
Izudin	 miał	 zaledwie	 siedemnaście	 lat,	 gdy	 26	 maja	 1992	 roku	 o	 siódmej	 wieczorem	 zabrano	 go

z	domu	do	Omarskiej	i	umieszczono	w	Garażu.
–	Staliśmy	tam	ściśnięci	jak	sardynki,	nie	można	było	usiąść,	tylko	raz	dziennie	podawano	nam	wodę.
Po	 trzech	 dniach	 Izudina	 przeniesiono	 do	 pokoju	 nad	 hangarem,	 gdzie	 więźniów	 regularnie	 bito

metalowym	kablem.
–	Było	tam	tak	ciasno,	że	gdy	dołączył	do	nas	mój	brat	Safet,	nie	miał	się	gdzie	położyć,	więc	spał	na

moich	nogach.
W	 tym	 okresie	 władze	 Omarskiej	 pozwalały	 odwiedzać	 obóz	 ludziom	 z	 zewnątrz,	 by	 ci	 mogli	 dla

zabawy	bić	i	torturować	więźniów.	Uciekając	z	zatłoczonej	sali,	nastoletni	Izudin	wymykał	się	na	dół,	na
parter	hangaru,	i	spał	w	drewnianych	skrzyniach,	które	tam	trzymali.	Gdy	przechodzili	tamtędy	strażnicy,
ukrywał	się	w	oponie	wywrotki.
–	 [18	 czerwca]	 siedziałem	 w	 drewnianej	 skrzyni,	 gdy	 przyszedł	 tam	 Duško	 Tadić	 z	 jasnowłosym

mężczyzną,	 który	wyjął	magazynek	 ze	 swojego	 kałasznikowa	 i	 położył	 karabin	między	moimi	 nogami.
Powiedział:	„Pobaw	się	tym.	Umiesz	strzelać?”.	Odparłem,	że	nie	umiem,	że	mam	tylko	siedemnaście	lat,
a	on	wtedy	stwierdził:	 „Wy	wszyscy,	balije,	 tak	mówicie,	 żaden	z	was	nie	umie	 strzelać.	A	 teraz	 rusz
dupę!”.	I	posadzili	na	moim	miejscu	Emira	Karabašicia.	Duško	Tadić	wyjął	nóż,	włożył	go	do	ust	Emira
i	 obrócił	 ostrze;	 potem	 go	 bili	 –	 a	 on	 już	 tracił	 zmysły	 –	 i	 połamali	 mu	 palce	 u	 nóg	 i	 rąk.	 Stracił
przytomność;	 kazali	mi	 przynieść	wodę,	 żeby	 doszedł	 do	 siebie	 i	 żeby	 znów	 czuł	 ból.	 Przyniosłem	 tę
wodę,	a	oni	próbowali	go	ocucić,	Tadić	przewrócił	mnie	kopniakiem,	kopnął	mnie	w	głowę	i	stanął	mi
na	plecach.	Ten	drugi	wyciął	krzyż	na	skórze	Emira	Karabašicia	 i	spytał:	„Kto	jest	 lepszy,	 ty	czy	ja?”.
Potem	 mnie	 odesłali,	 a	 kiedy	 wychodziłem,	 zobaczyłem	 ciało	 innego	 mężczyzny,	 Jaska	 Hrnicia,	 za
drewnianą	 skrzynią.	Którejś	 nocy,	 gdy	 spałem	w	 skrzyni,	 obudził	mnie	 strażnik	 –	 kontynuuje	 Izudin.	 –
Zaprowadził	mnie	do	łazienki,	żebym	umył	sobie	 twarz.	Nie	wiedziałem,	o	co	chodzi,	bo	był	dla	mnie
wyjątkowo	 miły.	 Powiedział:	 „Odśwież	 się.	 Idziemy	 do	 Białego	 Domu.	 Wiesz,	 co	 się	 tam	 dzieje,
prawda?”.	Byłem	przerażony.	Przed	Białym	Domem	płonęło	ognisko,	 stała	 tam	 ławka.	Strażnik	 spytał:
„Jesteś	głodny?”.	A	ja	odpowiedziałem:	„Wszyscy	jesteśmy	głodni”.	Przyniósł	mi	chleb,	salami	i	boczek;
byłem	 zdumiony.	 Pozwolili	 mi	 się	 najeść	 i	 spytali,	 czy	 chcę	 papierosa,	 wypaliłem	 jednego.	 To	 było
niesamowite,	wszystko	to	po	raz	pierwszy	od	kilku	miesięcy.	Potem	zabrali	mnie	do	Białego	Domu,	a	tam
była	Sabaheta	Medunjanin	[bliska	przyjaciółka	Nusrety	Sivac],	stała	w	małym	pokoju,	załamywała	ręce
i	 błagała	 mnie:	 „Synu,	 nie	 rób	 tego,	 proszę,	 nie	 rób	 tego”.	 Pomyślałem,	 że	 została	 już	 zgwałcona,
i	domyśliłem	się,	do	czego	chcą	mnie	zmusić.	Uczyła	mnie	w	szkole	geografii,	lubiła	mnie,	a	ja	lubiłem
ją,	ale	nie	w	ten	sposób.	Płakała,	a	ja	zrozumiałem,	o	co	w	tym	wszystkim	chodzi.	Najwyraźniej	tak	się
właśnie	 zabawiali:	 gwałcili	 kobiety,	 a	 potem	 zmuszali	 do	 tego	więźniów.	Powiedziałem	wtedy:	 „Pani
Medunjanin,	nawet	pani	nie	dotknę”.	Odwróciłem	się	i	powiedziałem	do	strażników:	„Nie	zrobię	tego”.
„ZRÓB	TO 	TEJ 	SUCE!”	–	wrzeszczeli.	Było	ich	trzech,	stali	przy	drzwiach,	krzyczeli	i	drwili	ze	mnie.	Ale
ja	wolałem	raczej	zginąć,	niż	zrobić	coś	takiego.	Postanowiłem,	że	po	prostu	stamtąd	wyjdę,	i	niech	się
dzieje,	co	chce.	Wyszedłem	z	pokoju	 i	wróciłem	do	hangaru.	Nie	oglądałem	się	za	siebie,	choć	byłem
pewien,	że	lada	moment	strzelą	mi	w	plecy.	Ale	nic	się	nie	stało.	Wróciłem	sam.
Pośród	wszystkich	nazwisk	wypisanych	na	pomniku	w	Kozaracu,	Medunjanin	pojawia	się	najczęściej.



Niemal	wszyscy	członkowie	tej	rodziny	–	w	tym,	jak	wiemy,	Sabaheta,	nauczycielka	geografii	–	zostali
zamordowani.
Izudin	walczył	przez	trzy	lata	w	Krajińskiej	Brygadzie,	ale	teraz	mieszka	w	Ticino,	w	Szwajcarii.
–	Nigdy	wcześniej	nie	mówiłem	o	tych	rzeczach	–	przyznaje.
Wiatr	 szeleści	w	 liściach	winorośli	 ponad	naszymi	głowami,	wzdłuż	 podjazdu	przed	odbudowanym

domem	ciągnie	się	szpaler	róż.	Jest	piękne	popołudnie,	ale	Izudin	mówi:
–	 Z	 czasem	wcale	 nie	 robi	 się	 łatwiej,	 wręcz	 przeciwnie,	 coraz	 trudniej	mi	 z	 tym	 żyć.	 Za	 każdym

razem,	 kiedy	 tu	wracam,	 te	wspomnienia	 są	wyraźniejsze,	 dlatego	 ci	 o	 nich	mówię.	Za	 każdym	 razem
czuję	się	tak,	jakbym	wracał	tu	po	raz	pierwszy,	i	wcale	nie	mam	poczucia,	że	wracam	do	domu.
Czemu	nie?	Dom	został	starannie	odbudowany,	ogród	jest	cudowny.
–	Bo	nigdy	nie	czuję	się	 tu	rozluźniony	ani	bezpieczny.	I	nie	chodzi	o	jakieś	fizyczne	zagrożenie,	ale

o	to,	co	może	się	nagle	zdarzyć	w	mojej	głowie,	osaczyć	moją	pamięć.

Fahrudin	Alihodžić,	Ptaszek	i	seksowne	papierosy

Jest	 leniwe	niedzielne	popołudnie,	 nad	brzegiem	Sany	parkuje	 sznur	 samochodów,	 a	obok	 stoją	długie
drewniane	 stoły	 przygotowane	 do	 posiłku	 na	 świeżym	 powietrzu.	 Nasz	 znajduje	 się	 obok	 chaty
przypominającej	 domek	 w	 stylu	 alpejskim,	 z	 czerwonymi	 różami	 pnącymi	 się	 po	 okapie	 stromego,
pochyłego	 dachu.	 Siedząc	 w	 tym	 miejscu,	 popijając	 piwo	 Preminger	 i	 pogryzając	 solony	 owczy	 ser,
przegrywam	akurat	zakład.
Chata	 należy	 do	 niegdysiejszego	 przywódcy	 partyzantów	 patrolującego	 drogę	 ucieczki	 przez	masyw

górski	Vlašić;	 to	właśnie	 on	 pojawił	 się	 znikąd	 tamtej	 sierpniowej	 nocy	w	 1992	 roku	 i	 zorganizował
przemarsz	 uchodźców	 tak,	 by	 nie	 ściągnęli	 na	 siebie	 ognia	 artyleryjskiego.	Większość	 spośród	 tysiąca
sześciuset	 uchodźców	 z	 tamtego	 konwoju	 została	 wywleczona	 ze	 swoich	 domów	 w	 Sanskim	Moście
rankiem	tego	samego	dnia.	Wydawało	się	wówczas,	że	nie	ma	dla	nich	żadnej	nadziei,	że	wszystko	jest
już	stracone.	Jednak	Che	Guevara	tamtej	nocy,	Fahrudin	Alihodžić,	powiedział	mi	wtedy:
–	Pewnego	dnia	ugotuję	ci	obiad	w	Sanskim	Moście.
–	Niemożliwe	–	odparłem.	–	To	koniec.
–	 Chcesz	 się	 założyć?	 –	 spytał	 Fahro.	 I	 założyliśmy	 się.	 Potem	 jeszcze	 wiele	 razy	 spotykałem

Fahrudina	 w	 czasie	 wojny,	 ale	 straciliśmy	 kontakt,	 nim	 jego	 brygada	 zajęła	 Sanski	 Most	 podczas
ofensywy	w	 1995	 roku.	 Fahrudin	 nie	 brał	 w	 tym	 udziału,	 bo	 został	 ranny	w	 nogę	w	 trakcie	 ataku	 na
masyw	Vlašić.	Jest	tu	jednak	teraz:	cały	i	zdrowy,	z	ogoloną	głową	i	potężnymi	ramionami;	zamyka	mnie
w	niedźwiedzim	uścisku.
Ale	 w	 spotkaniu	 po	 latach	 bierze	 udział	 ktoś	 jeszcze.	 W	 Travniku	 był	 ponadto	 żołnierz,	 z	 którym

kopałem	 kamienie	 i	 zabijałem	 czas	 –	 Emir	 „ptaszek”	 Tica,	 który	 tamtej	 nocy	 powitał	 zmęczonych
uchodźców	swym	promiennym	uśmiechem	i	wsadził	ich	do	autobusów.	Utrzymywałem	z	nim	kontakt	do
końca	wojny	i	później.	(Właściwie	postanowiłem	świętować	swoje	pięćdziesiąte	urodziny	w	restauracji
pod	Sarajewem	z	Emirem,	jego	żoną	Dadą,	Nermą	Jelačić	i	moją	ówczesną	partnerką	Caroline).
Teraz	nasz	triumwirat	zebrał	się	ponownie	po	raz	pierwszy	od	czasu,	gdy	kuliliśmy	się	nad	płomykiem

świeczki	pod	ogniem	artylerii	w	Travniku.
–	Postanowiłem	poszukać	Fahra	na	Facebooku	–	mówi	Emir.	 –	Myślałem,	 że	 zobaczę	 tam	groźnego

dowódcę	z	gór,	a	znalazłem	tego	wielkiego,	grubego	faceta	z	uśmiechem	od	ucha	do	ucha!
Emir,	który	przyjechał	z	Travnika	specjalnie	na	tę	okazję,	uczestniczył	w	wyzwalaniu	Sanskiego	Mostu



w	1995	roku.
–	 Alagić	 kazał	 mi	 zająć	 stacje	 benzynowe,	 żebyśmy	 mieli	 paliwo	 podczas	 natarcia	 –	 mówi.	 –

Zajęliśmy	 je	 i	musieliśmy	naprawiać	wszystkie	 pompy	zepsute	 celowo	przez	 czetników.	Zamiast	 kabli
używaliśmy	pończoch	i	rajstop.
Wspominamy	wspólnie	„czerwone,	czerwone,	czerwone	światło”	Richarda	Holbrooke’a.
–	I	nagle	musieliśmy	zakończyć	wojnę.	Polityka,	politycy:	bla,	bla,	bla	–	mówi	Emir.
Słyszy	to	Fahrudin,	który	dogląda	jedzenia.
–	Otóż	to,	politycy	i	ich	gadanie.	Jestem	szczęśliwy,	gdy	jakiś	polityk	umiera.	Nie	piję	teraz	dużo,	ale

jeśli	 już,	 to	wie	o	tym	całe	miasto.	I	zawsze	muszę	się	napić,	kiedy	słyszę	w	wiadomościach,	że	zmarł
jakiś	polityk.	To	muzyka	dla	moich	uszu,	naprawdę.	–	Pogarda	Fahra	wynika	po	części	z	tego,	co	stało
się,	 kiedy	 wrócił	 jako	 weteran	 do	 Sanskiego	 Mostu:	 –	 Nigdy	 wcześniej	 nie	 widziałem,	 żeby	 ludzie
odwracali	 się	 ode	mnie	 tak	 szybko	 albo	 tak	 szybko	 zamykali	mi	 drzwi	 przed	 nosem	 tylko	 dlatego,	 że
mówię	wprost,	co	myślę	o	naszych	przywódcach	i	bogatej	mafii.
W	 związku	 z	 tym	 Fahro	 pracuje	 teraz	 „na	 całym	 świecie”,	 zajmując	 się	 ochroną	 firm	 paliwowych

i	budowlanych	w	Europie	i	na	Bliskim	Wschodzie,	szczególnie	w	Iraku.
–	 Zatem	 jak	 widzisz,	 wciąż	 zarabiam	 na	 życie	 karabinem.	 Kiedy	 była	 tu	 Jugosławia	 –	 żartuje	 –

jeździliśmy	do	Iraku	i	pracowaliśmy	na	budowach	dla	Saddama	Husajna.	Teraz	jest	Bośnia	i	jeździmy	do
Iraku,	żeby	pracować	na	budowach	dla	Amerykanów.
–	Inne	przezwiska	–	dodaje	Emir	Tica.	–	Inne	bla,	bla,	bla.	–	Potem	wbija	zęby	w	jagnięcinę	i	odgryza

kawałek,	podczas	gdy	Fahro	dmucha	w	żar,	wzniecając	większe	płomienie.
–	 Mówiłem	 ci	 w	 dziewięćdziesiątym	 trzecim,	 że	 w	 tej	 wojnie	 chodzi	 o	 pieniądze	 –	 przypomina,

krztusząc	się	dymem.	–	Ubijali	na	niej	interesy	politycy	z	różnych	krajów	i	te	małe	fiuty	z	Jugosławii.
Pomimo	tych	ostrych	słów	i	groźnego	wyglądu	Fahro	jest	idealnym	gospodarzem	–	troszczy	się	o	gości

siedzących	przy	stole,	napełnia	kieliszki	i	nakłada	na	talerze,	sam	nic	nie	jedząc.	W	ciągu	tych	dwudziestu
lat	zmienił	się	z	partyzanta	w	dżentelmena.	Prezentuje	swojego	dwudziestoletniego	syna,	którego	traktuje
z	nieskrywaną	czułością,	zwracając	się	doń:	„Kochanie”.
Szelmowski	uśmiech	Emira	nie	zmienił	się	wcale	przez	te	lata,	choć	sam	Emir	dorobił	się	okularów

i	 niewielkiego	 brzuszka.	 Całkiem	 odmienna	 przemiana	 zaszła	 w	 wyglądzie	 jego	 żony:	 Dada	 zawsze
miała,	 powiedzmy,	 bujne	 kształty,	 a	 teraz	mogła	 się	 pochwalić	 figurą	modelki.	 Jak	 to	 się	 stało?	Dada
podnosi	coś,	co	wygląda	jak	małe	kolorowe	opakowanie	wkładek	higienicznych,	a	w	rzeczywistości	jest
paczką	nowych,	ultracienkich	papierosów	o	nazwie	Eva.
–	Seksowne	papierosy	–	mówi	Dada,	puszczając	do	mnie	oko.
Emir	wraca	myślami	do	 czasów,	gdy	noc	w	noc	witał	 setki	 tysięcy	 ludzi	 schodzących	 z	 gór.	 Jednej

nocy	dotarło	trzydzieści	pięć	tysięcy	osób	z	miejscowości	Jajce.
–	Doszło	do	tego,	że	nie	mogłem	patrzeć	im	w	oczy.	Wszyscy	wpatrywali	się	we	mnie,	ale	ja	miałem

przed	 sobą	 tysiące	 par	 oczu:	 zmęczonych,	 przerażonych,	 zagubionych.	 Każda	 noc	 była	 wspomnieniem
poprzedniej	i	przedsmakiem	następnej.
Teraz	Emir	znów	czuje	w	powietrzu	napięcie,	i	to	po	obu	stronach.
–	Dodik	[przywódca	bośniackich	Serbów]	mówi	coś,	co	odbieram	jako	osobistą	groźbę	pod	adresem

moim	i	mojej	rodziny.	Ale	kiedy	odpowiadają	mu	moi	[boszniaccy]	przedstawiciele,	czuję,	że	prowadzą
tę	samą	grę	etnicznej	wrogości.	I	że	obu	stronom	się	to	podoba,	bo	nienawiść	i	strach	dodają	im	sił.	Ale



jesteśmy	 zmęczeni	 i	 wystraszeni.	Może	 słyszycie	 słowa	 nienawiści,	 ale	 czy	 widzieliście	 jakieś 	 akty
nienawiści?
Słuszna	uwaga.	Nie	widzieliśmy.	To	tylko	gadanie.
–	Ale	w	dziewięćdziesiątym	drugim	na	początku	też	było	tylko	gadanie	–	zauważa	Fahro.
Emir	 i	 Dada	 wracają	 do	 Travnika	 do	 swoich	 córek,	 a	 Fahro	 i	 ja	 idziemy	 do	 Caffe	 Cool,	 lokalu

prowadzonego	przez	jego	przyjaciela.
–	 Szkoda,	 że	 nie	widzieliście,	 jak	 to	wyglądało,	 kiedy	wróciliśmy	 do	miasta	 –	mówi	Ahmed,	 nasz

gospodarz.	 –	Wszystko	wypalone	 do	 gołej	 ziemi.	 Usiadłem	 po	 drugiej	 stronie	 drogi,	 zapaliłem	 jointa
i	patrzyłem	na	to.
Przez	kilka	ostatnich	miesięcy	słyszałem	w	tutejszych	barach	masę	okropnej	muzyki	–	głównie	serbski

„turbofolk”	i	bośniacki	pop	(całkiem	inny	niż	dobra	sevdalinka).	Odetchnąłem	więc	z	ulgą,	gdy	z	lokalu
Ahmeda	 popłynęły	 dźwięki	 The	 Allman	 Brothers	 Band	 i	 The	 Who,	 wypełniając	 leniwy	 niedzielny
wieczór	w	mieście,	którego	mieszkańców	poznałem	podczas	 ich	przymusowej	podróży	przez	góry	pod
eskortą	uzbrojonych	 strażników.	Dokoła	przechadzają	 się	powoli	młodzi	 ludzie	 z	 lodami,	 ale	Fahrudin
chce	rozmawiać	o	wojnie.
–	Nikt	chyba	nie	rozumie,	że	ofiara	nigdy	nie	będzie	błagać	swojego	oprawcy	o	przebaczenie,	a	jednak

tego	właśnie	się	od	nas	oczekuje,	bo	wszyscy	chcą	się	przypodobać	Unii	Europejskiej.	Serbowie	nigdy
nie	wyciągną	do	nas	ręki	na	zgodę,	a	gdyby	doszło	tu	do	następnej	wojny,	nie	byłoby	żadnych	obozów:	od
razu	 zabiliby	 nas	wszystkich.	 –	 Fahro,	 który	 zawsze	 celował	w	 apokaliptycznych	wizjach	 przyszłości,
pochyla	 się	 do	 mnie	 i	 mówi:	 –	 Ale	 następnym	 razem	 to	 będzie	 część	 większej	 wojny	 na	 świecie.
Zobaczysz:	kiedy	bogaci	staną	się	jeszcze	bogatsi,	a	biedni	jeszcze	biedniejsi,	i	gdy	bogaci	będą	ciągle
gromadzić	złoto,	jak	robią	to	teraz,	skończy	się	to	wojną.
Choć	 wciąż	 sprawia	 wrażenie	 nieprzejednanego	 twardziela,	 pamiętam	 też	 łagodnego	 Fahrudina,

spędzającego	w	czasie	wojny	samotne	wieczory	na	cmentarzu,	pośród	swoich	„chłopców”,	których	jako
dowódca	 prowadził	 niegdyś	 do	walki	 i	 których	 opłakiwał	 potem	przy	 ich	 grobach,	 by	 –	 jak	 to	 ujął	 –
„znowu	 wszyscy	 mogli	 być	 razem”.	 Człowiek,	 który	 kiedyś	 zawsze	 krzyczał,	 podnosi	 teraz
sześcioletniego	synka	Ahmeda,	Imrana,	sadza	go	sobie	na	kolanie	i	mówi:
–	Spójrz	tylko	na	to	cudo!	Spójrz	na	ten	kraj!



17

Bez	rozrachunku:
Spoczywajcie	w	kawałkach	[14]/	Desolation	Row

Jest	5	sierpnia	2011	roku,	dziewiętnasta	rocznica	dnia,	w	którym	odkryliśmy	dla	świata	Omarską:	droga
pnie	się	przez	wilgotną	letnią	mgłę	nad	łąkami,	przez	las	nad	Sanskim	Mostem,	w	stronę	górskiej	jaskini
Hrastova	glavica.	Nazajutrz	po	naszej	wizycie	obóz	w	Omarskiej	został	zamknięty,	ale	nim	się	to	stało,
wczesnym	 rankiem	 przejechały	 tędy	 trzy	 autobusy	 z	 obozu,	 mniej	 więcej	 o	 tej	 samej	 porze,	 gdy	 my
budziliśmy	 się	 w	 Belgradzie,	 by	 przekazać	 światu	 naszą	 relację.	 Zanim	 mężczyźni	 zamknięci
w	autobusach	dojechali	do	tego	dzikiego	miejsca,	wiedzieli	już	zapewne,	co	ich	czeka,	ale	trudno	sobie
wyobrazić,	 jakie	były	 ich	ostatnie	myśli.	 Ich	oprawcy	nie	 zamierzali	dopuścić,	by	któryś	 z	nich	ocalał
i	dał	świadectwo	tych	wydarzeń,	lecz	jednemu	udało	się	ujść	z	życiem:	był	nim	Ibrahim	Fehratić,	który
uciekł	 z	 miejsca	 kaźni	 i	 zdążył	 opowiedzieć,	 co	 się	 stało,	 nim	 sam	 zginął,	 ukrywając	 się	 w	 lasach
w	okolicy	Kozaraca.	W	autobusach	było	łącznie	stu	dwudziestu	pięciu	skazańców,	więźniów	Omarskiej
i	tych,	którzy	przeżyli	masakrę	w	Hangarze	Trzecim	w	Keratermie.	Mężczyzn	z	Keratermu	przywieziono
do	Omarskiej	nocą	po	naszej	wizycie	i	–	nie	wiadomo	dlaczego	–	ostrzyżono.	Potem	zapędzono	ich	do
autobusów	i	zmuszono	do	wejścia	na	skarpę.	Wyprowadzano	ich	po	trzech,	krępowano	drutem	i	zabijano
po	kolei,	by	łatwiej	było	wrzucić	ich	ciała	do	głębokiej,	wąskiej	szczeliny	skalnej.
Dziewiętnaście	 lat	 później	 nad	 betonowym	 fundamentem	 otaczającym	 szczelinę	 widnieją	 zdjęcia

grobu.	 To	 terytorium	 Federacji,	 więc	 powstanie	 tu	 pomnik,	 a	 tego	 ranka	 fundamenty	 ma	 poświęcić
miejscowy	 imam.	 Najpierw	 jednak	 w	 wilgotnym	 powietrzu	 rozlega	 się	 głos,	 który	 wita	 przybyłych
krewnych	ofiar.	Przemawia	Edin	Ramulić	z	organizacji	 Izvor	–	 rzekomy	„sabotażysta”	planów	budowy
pomnika	 w	 Omarskiej,	 który	 doprowadził	 jednak	 do	 powstania	 tego	 monumentu	 i	 organizuje
poszukiwania	1099	zaginionych,	w	tym	swojego	ojca.
To	krótkie	i	surowe	przemówienie,	Edin	wygłasza	je	spokojnym	tonem,	choć	nie	potrafi	powstrzymać

gniewnego	grymasu.
–	Przed	egzekucją	częstowali	nawet	każdego	papierosem.
Po	zakończeniu	uroczystości	 rodziny	zabitych	w	 tej	barbarzyńskiej	masakrze	wracają	przez	błoto	do

swoich	samochodów.
–	 Straciliśmy	 wszystkich	 –	 mówi	 Sada	 Imsirović,	 której	 towarzyszy	 jedyny	 ocalały	 mężczyzna

w	rodzinie,	jej	syn	Budo.	–	W	obozie	i	tutaj.
Umawiam	się	z	Edinem	na	później	–	jak	zawsze	ma	masę	pracy.

Edin	Ramulić

–	 Jeśli	 chodzi	 o	 następstwa	wojny,	 między	 nami	 a	 Serbami	 nie	ma	 żadnej	 wspólnej	 płaszczyzny	 –
mówi	Edin,	gdy	siedzimy	 już	przy	kawie.	–	 Ich	zaprzeczenia	przypominają	 to,	czego	dowiedziałem	się
o	Związku	Radzieckim	i	polskich	oficerach	w	Katyniu:	Sowieci	przez	długie	lata	twierdzili,	że	zrobili	to
naziści,	 a	 nie	 oni,	 choć	 doskonale	 znali	 prawdę.	 –	Edin	 był	w	Dachau:	 –	Chciałem	 zobaczyć,	 co	 tam
zrobili.	Widziałem	mnóstwo	młodych	Niemców,	którzy	uczyli	się	o	tym,	jak	powstała	partia	nazistowska.



Rozmawiałem	 o	 tym,	 jak	 można	 połączyć	 pomnik	 z	 centrum	 badawczym	 i	 edukacyjnym.	 To,	 co	 tam
zrobili,	 jest	 naprawdę	 imponujące.	 Udało	 mi	 się	 też	 porozmawiać	 z	 kierownikiem	 jednego	 projektu.
Wyjaśniał	 on,	 jak	 nie	 dopuścić	 do	 sytuacji,	 w	 której	 ludzie	 przyjeżdżają	 do	 takiego	 miejsca	 pamięci
i	muzeum,	 by	 sławić	 nazistów.	Obawiam	 się,	 że	 u	 nas	mogłoby	 się	wydarzyć	właśnie	 coś	 takiego,	 że
przez	pomnik	znienawidziliby	nas	jeszcze	bardziej.
Edin	zastanawia	się	nad	tym	przez	chwilę,	a	potem	zamawia	sałatkę	i	następną	kawę.
–	Staram	się	jeść	zdrowo	–	tłumaczy.	–	Posłuchaj,	chcę	osiągnąć	dwie	rzeczy.	Po	pierwsze,	pokazać

Serbom,	co	stało	się	w	tej	społeczności	i	co	wciąż	nie	zostało	zamknięte:	nadal	ponad	tysiąc	osób	uznaje
się	 oficjalnie	 za	 zaginione.	 Po	 drugie,	 chcę	 zawstydzić	 albo	 wywołać	 jakąkolwiek	 inną	 reakcję	 tych
spośród	moich	rodaków,	których	wcale	to	nie	obchodzi.	To	oburzające.	I	to	wszystko,	co	mogę	zrobić.
Nie	mam	nic	 innego:	 jestem	 rozwiedziony,	wynajmuję	mieszkanie,	 nie	mam	nic	do	 stracenia,	więc	nie
oczekuję	od	innych,	żeby	robili	 to,	co	ja.	Ale	chciałbym,	żeby	ludzie	poświęcili	choć	godzinę	swojego
życia	 i	 wzięli	 udział	 w	 protestach,	 które	 organizuję.	 –	 A	 jednak	 Edin	 ma	 coś	 do	 stracenia.	 Ciarki
przechodzą	 po	 plecach,	 kiedy	 przypomina,	 co	mówił	 o	 swojej	 córce	 w	 St.	 Louis:	 –	 Chodzi	 teraz	 do
szkoły.	To	 jedyna	rzecz,	która	naprawdę	mogłaby	mną	wstrząsnąć,	gdyby	przeze	mnie	coś	 jej	się	stało.
Wszystkie	inne	wydarzenia	są	mniejszym	złem	w	porównaniu	z	tym,	co	już	się	wydarzyło.	Nie	boję	się
o	siebie,	ale	nigdy	bym	sobie	nie	wybaczył,	gdyby	jej	coś	się	przytrafiło.
Zmieniamy	temat.	Od	tamtego	lunchu	w	Blueberry	Hill	w	St.	Louis	mamy	zawsze	jeden	wspólny	temat,

do	którego	możemy	wracać,	gdy	już	obrzydną	nam	rozmowy	o	wojnie.	Zawsze	jest	Janis,	Jimi	 i	Bob	–
„Desolation	Row!	Oto	właściwa	piosenka	dla	tego	miejsca!”	–	a	ja	znów	opłakuję	utratę	swojej	kolekcji
płyt.	 Potem	 staje	 się	 coś	 cudownego.	Kilka	 dni	 później	 idę	 do	 biura	 Edina,	 żeby	 porozmawiać	 z	 nim
o	 planach	 obchodów	 dwudziestej	 rocznicy	 zamknięcia	 Omarskiej.	 Zatrzymuje	 samochód	 w	 parku
w	Prijedorze	i	pyta:
–	Masz	miejsce	w	bagażniku?
Potem	otwiera	swój	bagażnik,	jak	się	okazuje,	wypełniony	płytami	winylowymi	–	Springsteena,	Pink

Floyd,	 Santany,	 Led	 Zeppelin	 –	 pozostałościami	 życia	 Edina	 z	 czasów,	 nim	 Prijedor	 opanowało
szaleństwo.	 Moje	 płyty	 bezpowrotnie	 przepadły,	 zniszczone	 przez	 amerykańskich	 celników,	 ale	 jego
przetrwały	całą	wojnę.
–	Weź	je	sobie	–	oświadcza.	–	Przez	cały	ten	czas	leżały	w	moim	garażu.	Nic	im	się	nie	stało,	ale	są

trochę	przykurzone,	więc	przeniesiemy	je	szybko	do	twojego	auta.	W	rewanżu	za	te	papierosy	w	górach
Vlašić.

Doktor	Eso

Wśród	mężczyzn	zabitych	nad	urwiskiem	i	wtrąconych	do	jaskini	Hrastova	glavica	znalazł	się	człowiek,
którego	 nazwisko	 jest	 obecnie	 niemal	 synonimem	planowej	 likwidacji	 inteligencji	 podczas	 pogromów
w	 Prijedorze.	 Esad	 Sadiković	 był	 laryngologiem,	 który	 prowadził	 praktykę	 w	 mieście,	 ale	 pracował
również	dla	UNICEF	w	Samoa	i	Libii.	Dla	społeczności	Boszniaków,	którzy	wrócili	po	wojnie	do	swych
domów,	 doktor	 Sadiković	 jest	 symbolem	 zarówno	 okrutnych	 zbrodni	 dokonanych	 na	 ich	 narodzie,	 jak
i	ogromu	strat	poniesionych	przez	ten	naród.	„Doktor	Eso”,	jak	go	powszechnie	nazywano,	był	podobno
człowiekiem	wyjątkowym	i	bardzo	wesołym	–	do	tego	stopnia,	że	w	przeddzień	corocznych	uroczystości
w	Omarskiej	w	teatrze	w	Prijedorze	wystawiane	jest	specjalne	przedstawienie	na	jego	cześć.	Byłem	już
na	czterech	takich	spektaklach	i	muszę	przyznać,	że	każde	kolejne	było	coraz	śmieszniejsze.	Ostatecznie



nawet	bez	rozrachunku	zawsze	zostaje	ta	niezwykła	bośniacka	potrzeba	–	i	umiejętność	–	śmiechu.
Ale	 tylko	 ostatecznie.	 O	 postawie	 doktora	 w	 obozie	 Omarska	 mówili	 świadkowie	 w	 Hadze.	 Oto

wspomnienie	Nusreta	Sivaca	(brata	Nusrety)	przedstawione	podczas	procesu	Milomira	Stakicia:
–	To	był	niezwykle	uczynny	 i	życzliwy	człowiek.	Pomagał	wszystkim,	bez	względu	na	wyznanie	czy

kolor	skóry.	Był	ekspertem	UNHCR,	spędził	mnóstwo	czasu,	pracując	gdzieś	na	Pacyfiku,	w	Libii,	Afryce,
pomagając	ludziom.	Był	w	Prijedorze	osobą	znaną	i	powszechnie	szanowaną	i	był	z	tego	dumny.
Sadiković	był	swego	rodzaju	przywódcą	w	zatłoczonych	salach,	gdzie	gnieździli	się	więźniowie	i	skąd

wywoływano	ich	na	śmierć.	Podnosił	innych	na	duchu,	pomagał	rannym,	jak	potrafił,	choć	nie	miał	wody
ani	materiałów,	by	ich	opatrzyć.	Jadranka	Cigelj	pamiętała,	jak	próbował	zaszyć	ranę	na	głowie	jednego
z	więźniów	kawałkiem	sznurka.
–	W	obozie	Omarska	–	opowiadał	Nusret	Sivac	przed	Trybunałem	w	Hadze	–	robił	wszystko,	co	mógł,

żeby	 jakoś	 pomóc	 innym.	 Gdy	 nikt	 inny	 nie	 chciał,	 on	 zawsze	 się	 zgłaszał.	 Pomagał	 nawet	 serbskim
strażnikom.	Często	byli	kompletnie	pijani,	kłócili	się	i	bili	między	sobą	o	zrabowane	pieniądze,	niektórzy
odnosili	przy	tym	poważne	obrażenia.	Im	też	udzielał	pomocy.
Potem	nadeszła	ostatnia	noc	dla	większości	więźniów	z	Omarskiej,	noc	5	sierpnia.	Nusret	Sivac	zdał

w	Trybunale	relację	z	tamtych	wydarzeń:
–	 Kiedy	 większość	 lekarzy	 z	 Prijedoru,	 przynajmniej	 tych,	 którzy	 byli	 w	 obozie,	 zginęła,	 władze

wiedziały,	 że	muszą	 dokończyć	 dzieła.	Nigdy	 nie	 zapomnę	 tej	 nocy,	 bo	 to	 była	 ostatnia	 noc	w	 obozie
Omarska.	Właściwie	początkowo	było	całkiem	spokojnie,	ale	tuż	przed	świtem	w	drzwiach	pojawił	się
strażnik,	 który	 powiedział:	 „Doktorze	 Sadikoviciu,	 proszę	 wyjść	 i	 zabrać	 swoje	 rzeczy”.	 Byliśmy
zaskoczeni,	 bo	 choć	 wcześniej	 często	 go	 wywoływano,	 po	 raz	 pierwszy	 kazali	 mu	 wziąć	 rzeczy.
Wiedzieliśmy	więc,	 że	 tym	 razem	 zabierają	 go	 na	 dobre.	Doktor	 Eso	wstał.	 Podniósł	 nylonową	 torbę
z	 papierosami,	 które	 zbierali	 dla	 niego	 inni	 więźniowie.	Wziął	 też	 swoją	 brudną	 koszulę	 i	 ruszył	 do
drzwi.	Wszyscy	 podnieśliśmy	 się	 z	miejsc	 i	 staliśmy	w	 ciszy.	A	 potem	nagle	 zaczęliśmy	wołać	 jeden
przez	 drugiego:	 „Doktorze	 Eso,	 dziękujemy,	 dziękujemy	 bardzo	 za	 wszystko”.	 On	 tylko	 się	 odwrócił
i	 powiedział:	 „Dziękuję,	 przyjaciele,	 żegnajcie”.	 Nie	 wierzyliśmy,	 że	 istnieje	 na	 świecie	 zbrodniarz,
który	byłby	w	stanie	zabić	człowieka	takiego	jak	doktor	Eso.
Potem	 wywieziono	 Esada	 Sadikovicia	 na	 górę,	 a	 jego	 ciało	 wrzucono	 do	 szczeliny,	 zimnego

kamiennego	grobu.
Teraz,	 w	 2011	 roku,	 zebraliśmy	 się	 w	 teatrze,	 w	 wypełnionej	 po	 brzegi	 sali,	 by	 uhonorować

Sadikovicia	i	to,	kim	był.	Zaczynamy	od	złożenia	hołdu	ludziom	–	reprezentowanym	licznie	również	na
widowni	–	„rozsianym	po	całym	świecie,	po	morzach	 i	górach,	czekającym	na	synów	 i	mężów,	którzy
nigdy	 nie	 wrócili”.	 Potem	 przechodzimy	 do	 corocznego	 konkursu	 na	 utwór	 satyryczny.	 Po	 konkursie
sopranistka	 z	 Sarajewa,	 Ana	 Babić,	 śpiewa	 arie	 Donizettiego,	 a	 Hasija	 Borić	 ze	 stołecznego	 Teatru
Narodowego	 wykonuje	 zabawny	 monolog	 dotyczący	 wojowniczych	 aspiracji	 różnych	 narodowości
zamieszkujących	Bośnię:	Chorwatów,	Boszniaków	i	Serbów.	Jednak	za	tymi	przerysowanymi	kpiarskimi
rymowankami	kryje	się	szyderczy,	pogardliwy	humor,	równie	krytyczny	wobec	wszystkich	stron	konfliktu
i	samej	wojny.	Aktorka	parodiuje	Chorwatów	z	Herceg-Bośni	i	Boszniaków	z	Sarajewa,	ale	oczywiście
wszyscy	czekamy	na	część	trzecią:
–	Jestem	Republika	Serbska!	–	oświadcza,	przyjmując	bojową	pozę	i	strzelając	z	wyimaginowanego

karabinu.	Publiczność	odpowiada	salwami	śmiechu.



Doktor	Eso	Sadiković	patrzy	na	to	wszystko	z	portretu	i	wydaje	się	szczerze	uradowany	rozbawieniem
ludzi,	 którzy	 mają	 nieskończenie	 więcej	 powodów	 do	 płaczu	 niż	 do	 śmiechu.	 Podjęto	 starania
o	 poświęcenie	 pamięci	 doktora	 ulicy	 w	 Prijedorze.	 Jak	 dotąd	 burmistrz	 Pavić	 odpowiedział	 jedynie
nieoficjalnie	i	wymijająco,	że	po	dwudziestu	latach	jest	jeszcze	„za	wcześnie”	na	taki	gest.
–	A	jeśli	chodzi	o	ten	zbiorowy	grób,	to	warto	wspomnieć	jeszcze	jedno	–	mówi	Satko	Mujagić,	który

po	 ekshumacji	 szczątków	 doktora	 zorganizował	 jego	 pogrzeb.	 –	 Znaleziono	 tam	 jeszcze	 ciała	 dwojga
ludzi,	 których	 zabito	w	 czasie	 drugiej	wojny	 światowej.	To	może	oznaczać	 tylko	 jedno:	 ktoś	wiedział
o	tym	miejscu,	czyjś	dziadek	wiedział,	że	to	dobre	miejsce	do	zabijania	ludzi	i	ukrywania	ciał,	że	kiedyś
już	 coś	 takiego	 się	 stało.	 Ale	 żadna	 z	 osób	 związanych	 z	 tą	 egzekucją,	 ani	 z	 tamtego,	 ani	 z	 naszego
pokolenia,	nie	wspomniała	o	tym	ani	słowem.
Pod	powierzchnią	ziemi	w	okolicy	Prijedoru	i	Sanskiego	Mostu	leży	jedyny	niezbity	dowód	tego,	co

się	tutaj	stało,	dowód	w	postaci	ludzkich	szczątków.	I	istnieje	tylko	jeden	sposób,	by	ostatecznie	policzyć
wszystkich	 zmarłych	 i	 zorganizować	 im	 godny	 pochówek:	 trzeba	 ich	 odnaleźć.	 Pod	 koniec	 wojny
w	 Chorwacji,	 Bośni	 i	 Kosowie	 liczba	 osób	 zaginionych	 –	 najprawdopodobniej	 zmarłych	 –	 wynosiła
około	 czterdziestu	 tysięcy,	 z	 czego	 trzydzieści	 tysięcy	 zaginęło	w	Bośni	między	 rokiem	 1992	 a	 1995.
Sprawa	 dotyczy	więc	 niemal	 jednej	 trzeciej	wszystkich	 ofiar	wojny.	W	 regionie	 Prijedoru	 3255	 osób
uznano	oficjalnie	za	zaginione.	Aż	1099	spośród	nich	to	wciąż	„otwarte	sprawy”,	co	oznacza,	że	do	tej
pory	nie	odnaleziono	 ich	szczątków	–	 to	zaś	świadczy	o	 tym,	z	 jaką	starannością	ukryto	 ich	ciała	 i	 jak
trwała	jest	zmowa	milczenia	otaczająca	miejsce	ich	pochówku.
Jeśli	istnieje	jakaś	ludzka	potrzeba	bardziej	pierwotna	niż	upamiętnianie	zmarłych,	to	jest	to	zapewne

potrzeba	 ich	 grzebania	 –	 rzecz	 elementarna,	 tak	 jak	 stawianie	 pomników,	 praktykowana	 od	 zarania
ludzkości.	Dlatego	 też	 poszukiwania	 zwłok,	 dzięki	 którym	 rodziny	 zmarłych	 będą	mogły	 należycie	 ich
pochować,	 to	 niezbędny	 element	 rozrachunku.	 Podobnie	 jak	 w	 przypadku	 pomników	 utrudnianie	 tych
poszukiwań	 jest	 pozbawione	 sensu	 i	 powoduje	 jedynie	 odsunięcie	 problemu	 w	 czasie.	 Odnalezienie
jednak	 tysięcy	 zaginionych	 zmarłych,	 czego	 dokonała	 Międzynarodowa	 Komisja	 do	 spraw	 Osób
Zaginionych	 i	 współpracujące	 z	 nią	 lokalne	 organizacje,	 to	 w	 pewnym	 sensie	 najbardziej	 niezwykły
i	 najmniej	 doceniany	 rozdział	 bośniackich	 rozrachunków.	 To	 jeden	 z	 rzadkich	 sukcesów	 i	 bardzo
nielicznych	kroków	na	drodze	do	rozliczenia:	oddanie	zmarłych	żywym,	a	 także	fizyczne	potwierdzenie
prawdy	 historycznej	 –	 ludzkie	 szczątki	 pochowane	 w	 ziemi.	 I	 choć	 trudno	 w	 to	 uwierzyć,	 nawet	 te
działania	napotykają	przeszkody	i	coraz	częściej	stają	się	nowym	frontem	pełnej	obelg	i	kłamstw	walki
o	wymazanie	przez	zrównanie.
28	września	 2011	 roku	 dyrektor	 generalna	Międzynarodowej	Komisji	 do	 spraw	Osób	 Zaginionych,

Kathryne	Bomberger,	wydała	oświadczenie:
Możemy	 teraz	 powiedzieć,	 że	 ciała	 dwudziestu	 sześciu	 spośród	 czterdziestu	 tysięcy	 osób	 zaginionych	 w	 tym	 regionie	 zostały
odnalezione.	Około	 dwudziestu	 tysięcy	 z	 nich	 znajdowało	 się	w	Bośni.	 Pod	wieloma	względami	 jest	 to	 fantastyczne	 osiągnięcie,	 ale
tempo	prac	z	pewnością	teraz	spadnie	–	coraz	trudniej	dopasować	próbki	DNA	do	znalezionych	zwłok,	a	przy	tym	wiele	ciał	zostało
rozczłonkowanych	i	znajduje	się	w	różnych	grobach.

Spoczywajcie	w	kawałkach

Na	obrzeżach	Sanskiego	Mostu,	przy	zjeździe	do	restauracji	Šejkovača,	znajduje	się	hala	przemysłowa,
w	której	niegdyś	obrabiano	drewno.	Przed	budynkiem	stoi	znak	z	trudnym	do	odczytania,	zakrytym	przez
jakąś	 płożącą	 się	 roślinę	 napisem.	 Wśród	 liści	 widać	 wielkie	 litery	 „KIP”	 –	 Krajina	 Identification
Project,	 oddział	Międzynarodowej	Komisji	 do	 spraw	Osób	Zaginionych.	Naprzeciwko	 hali	 stoi	 sterta



pojemników,	na	podwórku	dokazują	szczeniaki,	a	wejście	niczym	się	nie	różni	od	wejść	do	większości
tego	 typu	budynków.	Jednak	za	podwójnymi	drzwiami	 i	 recepcją	otwiera	się	przed	przybyszem	widok,
który	 może	 przyprawić	 o	 palpitację	 serca:	 w	 obszernej	 sali	 znajdują	 się	 –	 co	 uzmysławiamy	 sobie
dopiero	po	chwili	–	ludzkie	szczątki	w	różnych	stadiach	rozkładu	i	na	różnych	etapach	kompletowania.
–	 Wszyscy	 ci	 ludzie	 pochodzili	 z	 Kozaraca	 –	 mówi	 śledczy,	 który	 nas	 tu	 przyjął,	 Zlatan	 Ališić,

wskazując	 znaczną	 część	 szczątków,	 fragment	 krajobrazu,	 który	 trudno	 ogarnąć	 umysłem,	 a	 co	 dopiero
przetrawić	na	poziomie	emocji.	–	Znaleźliśmy	ich	w	grobie	w	miejscowości	Gradiška,	przy	granicy	obok
Banja	Luki.
Kiwam	 głową,	 ale	 mam	 poczucie,	 że	 nim	 przejdziemy	 do	 rozmowy,	 powinienem	 najpierw	 nieco

dokładniej	obejrzeć	to	miejsce,	nawet	jeśli	nie	uda	mi	się	go	pojąć.
Na	pierwszym	stole	leżą	kości	nóg,	fragment	dolnego	odcinka	kręgosłupa	i	miednica,	a	obok	niebieskie

slipy,	 plastikowa	 oprawka	 na	 dokument	 i	 kartka	 z	 napisem:	Datum	 ekshumacije:	 09/08/11.	 Lokalitet:
Gradiška.	 Na	 następnym:	 kręgosłup,	 dwa	 żebra,	 żuchwa	 i	 kilka	 zębów,	 pęknięta	 miednica,	 przy	 nich
sterta	ubrań.	Na	kolejnym	kręgosłup,	kilka	żeber	i	kości	ręki,	obok	zaś	fioletowa	bluza	dresowa.
Kiedy	przechodzę	dalej,	przy	niektórych	szczątkach	dostrzegam	nazwiska.	Na	 jednym	ze	stołów	 leży

czaszka,	 niemal	 kompletna	 klatka	 piersiowa,	 kręgosłup	 i	 łopatki.	 Człowiek,	 do	 którego	 należały	 –
i	w	pewnym	sensie	nadal	należą	–	te	kości,	nazywał	się	Derviš	Karabašić.	Na	innym	blacie	leży	żuchwa
z	jednym	zębem	i	kawałek	palca	–	wszystkie	części	ciała	Jasmina	Elezovicia,	które	udało	się	odnaleźć	do
tej	 pory.	 Obok	 znajduje	 się	 plastikowa	 torebka	 z	 pojedynczą	 kością	 –	 nawet	 przy	 niej	 stoi	 kartka
z	odpowiednimi	 informacjami:	Lokalitet:	Hrastova	glavica.	Datum	ekshumacije:	15/06/05	 –	 jedno	ze
stu	 dwudziestu	 czterech	 ciał	wrzuconych	 do	 szczeliny.	Dalej	 znajdują	 się	 tace	 pełne	małych	 kości:	 na
jednej	kręgi,	na	innej	kości	palców	i	tak	dalej.
Przez	okno	wpada	do	hali	szare,	mętne	światło,	które	zdaje	się	tłumić	wszelkie	dźwięki.	Na	pewnym

poziomie	 przechodząc	 przez	 to	miejsce,	 poznaję	 zmarłych,	 ich	 śmierć,	 pochówek	 i	 ekshumację.	Zlatan
wskazuje	na	szkielet	przy	drzwiach.
–	Widać,	że	strzelono	mu	w	głowę,	tu	u	podstawy	czaszki	jest	wlot	kuli,	a	tu	na	górze	otwór	wylotowy.

Postrzelono	go	również	w	nogi:	spójrz	na	te	golenie.	Prawdopodobnie	leżał,	kiedy	ktoś	go	dobił,	strzelił
mu	w	głowę,	by	mieć	pewność,	że	nie	żyje.
Jednak	na	 innym	poziomie	–	 jeszcze	bardziej	przejmującym	–	przechodzę	przez	życie	 tych	zmarłych,

z	 przytłaczającą	 świadomością	 tego,	 co	 im	 odebrano.	 Kim	 był	 człowiek,	 który	 wolał	 białe	 skarpetki
w	niebieskie	prążki	od	innych	wzorów?	Albo	takie,	a	nie	inne	kalosze	czy	też	żółto-zielone	prążkowane
bokserki?	Ktoś	wybrał	 ten	 rudy	 sweter	 spośród	 innych	w	sklepie	czy	na	 targu,	by	nosić	go	w	chłodne
poranki,	może	w	drodze	do	pracy.	Wolał	taki	właśnie	kolor	od	innych	–	i	przypadkiem	miał	go	na	sobie,
kiedy	został	zgładzony.
Panuje	 tu	 również	 atmosfera	 wytężonej	 pracy,	 chłodnej	 naukowej	 analizy,	 które	 w	 połączeniu	 ze

specjalistyczną	 wiedzą	 i	 mozolnymi,	 precyzyjnymi	 badaniami	 pozwalają	 odtworzyć	 tę	 przerażającą
historię.	Dwu-	i	trzyosobowe	zespoły	mierzą,	odcinają	fragmenty	kości,	badają	je,	nakłaniają	zmarłych,
by	zdradzili	im,	kim	są	i	co	im	się	stało,	by	mogli	trafić	w	końcu	do	tych,	z	którymi	przebywali	za	życia.
To	bolesne	słowo	również	w	ogromnej	mierze	stoi	na	przeszkodzie	rozrachunku: 	zaginiony.
Niektórych	udaje	się	jednak	odnaleźć:	w	pomieszczeniu	przylegającym	do	wielkiej	hali	dwaj	stolarze

robią	trumny.	Pod	tylną	ścianą,	przy	oknie,	stoją	gotowe	skrzynie,	a	rzemieślnicy	sprawnie	mocują	w	nich



pierwszą,	kremową	warstwę	materiału,	a	potem	drugą,	ciemnozieloną.	Do	sali	ktoś	wchodzi	–	potężny,
krótko	 ostrzyżony	mężczyzna	w	 skórzanej	 kurtce,	 który	 rozmawia	 cicho	 ze	 Zlatanem,	 a	 potem	 z	 innym
urzędnikiem.	 Następnie	 podpisuje	 jakiś	 dokument.	 Kilka	 minut	 później	 niekompletny	 szkielet	 przy
drzwiach	 zostaje	 delikatnie	 i	 umiejętnie	 przeniesiony	 do	 trumny	 ustawionej	 na	 kozłach.	 Mężczyzna
podpisuje	jeszcze	jeden	dokument,	ociera	łzę,	poprawia	skórzaną	kurtkę	i	wychodzi.
–	 To	 był	 jego	 brat	 –	 wyjaśnia	 Zlatan.	 –	 Brakowało	 kilku	 części	 ciała,	 ale	 jemu	 to	 wystarczyło.

Znajdziemy	pewnie	następne,	ale	w	tym	wypadku	krewnego	satysfakcjonuje	to,	co	zebraliśmy	do	tej	pory.
Zwykle	wygląda	to	inaczej:	czekają,	aż	znajdziemy	więcej,	najlepiej	cały	szkielet,	choć	być	może	nigdy
się	to	nie	uda.
Nieco	dalej	na	ścianie	ciągnie	się	kolejny	znak	hańby:	długie	szeregi	 twarzy,	w	sumie	ponad	 tysiąc.

Powyżej	widnieje	napis:	„Zdjęcia	osób	uznanych	oficjalnie	za	zaginione	w	regionie	Krajiny”.	 Jest	 tam
babcia	Satka	Mujagicia,	brat	Edina	Ramulicia,	syn	Tesmy	Elezović	i	wielu,	wielu	innych.	Policjant,	który
tego	dnia	pełni	tu	służbę,	podchodzi	do	mnie	i	wskazuje	na	twarz	młodego	mężczyzny:
–	To	mój	brat.	Był	w	Keratermie.
Zlatan	pracuje	przy	 tym	projekcie	od	dwunastu	 lat,	 szuka	zbiorowych	grobów,	korzystając	z	pomocy

policji	 i	 doskonałej	 znajomości	 regionu	 (od	 urodzenia	 mieszka	 w	 Prijedorze).	 Jego	 praca	 obejmuje
również	 ekshumowanie	 szczątków,	 ustalanie	 tożsamości	 na	 podstawie	 badań	 DNA 	 i	 informowanie
krewnych	zidentyfikowanych	ofiar.
–	To	jest	prawda	–	mówi	krótko	Zlatan,	wskazując	na	szkielet	leżący	na	podłodze	przy	drzwiach,	nad

którym	pochyla	się	właśnie	trzech	mężczyzn	z	linijkami	i	notesami.
Ališić	 wskazuje	 na	 zdjęcie	 z	 ekshumacji	 zbiorowego	 grobu	 w	 miejscowości	 Kevljani	 –	 ogromnej

operacji.
–	 To	 ja	 –	 mówi,	 pokazując	 na	 postać	 w	 białym	 fartuchu.	 –	W	 błocie	 po	 kolana.	 Tutaj	 próbowali

pochować	w	jednym	miejscu	wszystkich	zabitych,	ponad	czterystu	pięćdziesięciu,	po	jednej	stronie	dołu.
Ale	 okazało	 się,	 że	 jest	 ich	 za	 dużo,	 więc	 postanowili	 powiększyć	 grób	 w	 makabryczny	 sposób:
przeciągnęli	zwłoki	niżej,	żeby	zrobić	miejsce	na	następne	ciała.
Opisując	ten	zbiorowy	grób,	mówi:
–	 Wiele	 ciał	 uległo	 mumifikacji	 w	 błocie	 i	 trudno	 je	 było	 rozdzielić,	 a	 potem	 oczyścić	 z	 tej

zmumifikowanej	tkanki	mięśniowej.	–	Dodaje:	–	Pracowałem	tam	ze	znajomym,	którego	wuj	został	zabity
w	Omarskiej,	był	rzeźnikiem,	popisywał	się	czasem,	jak	szybko	potrafi	oprawić	jagnię.	Zniknął	w	obozie
i	nigdy	potem	go	nie	widziano.	Znalazłem	zmumifikowane	ciało	i	kulę.	Zrobiłem	badania	i	okazało	się,	że
to	 właśnie	 wuj	 mojego	 znajomego.	 –	 Czasami	 powstaje	 inny	 problem:	 –	 Kiedy	 ciała	 są	 ułożone
w	piramidy,	czaszki	staczają	się	na	sam	dół.	Mamy	więc	stertę	kości	 i	warstwę	czaszek	na	dole,	które
trzeba	dopasować	do	reszty.
Zlatan	żyje	w	świecie	zwłok	skrywanych	nie	tylko	przez	ziemię,	ale	i	zmowę	milczenia,	która	stanowi

teraz	największą	przeszkodę	na	drodze	do	realizacji	jego	zadania.
–	Rzecz	w	tym	–	mówi	niemal	przepraszającym	tonem	–	że	są	ludzie,	którzy	chcą	nas	powstrzymać.
Opowiada,	jak	znalazł	zbiorowy	grób	w	Gradišce	przy	pomocy	Serba,	który	widział,	jak	rozkopywano

to	 miejsce,	 ale	 boi	 się,	 że	 gdyby	 jego	 współpraca	 z	 Międzynarodową	 Komisją	 do	 spraw	 Osób
Zaginionych	wyszła	na	jaw,	mógłby	stracić	życie.
–	 Musiałem	 wybrać	 się	 w	 niedzielę	 na	 wycieczkę	 swoją	 ładą.	 Obaj	 mieliśmy	 ubrania	 robocze,



jakbyśmy	jechali	razem	po	drzewo,	bo	inaczej	nic	by	mi	nie	pokazał.	Wszystko	to	dzieło	jego	sąsiadów,
nie	 chce	więc,	 by	widziano	 go	 z	 nami.	Nasze	 działania	 spotykają	 się	 z	 takim	 oporem,	 że	wielu	 ludzi
zmuszonych	niegdyś	przez	władze	do	grzebania	zmarłych,	teraz	za	bardzo	boi	się	własnej	społeczności,
by	nam	pomóc,	choćby	tego	chcieli.	Mam	w	Prijedorze	sąsiada,	który	woził	ciężarówką	ciała	do	jednego
z	 największych	 grobów;	 pochowano	 w	 nim	 około	 trzystu	 osób.	 Jeździł	 tam	 ciężarówką	 wyładowaną
zwłokami.	 Spotykam	 go	 co	 rano,	 a	 on	 widzi,	 jak	 idę	 do	 pracy,	 ale	 nie	 powie	 mi,	 gdzie	 to	 jest,
a	 w	 Republice	 Serbskiej	 nie	 mam	 jak	 go	 do	 tego	 zmusić.	 Może	 liczyć	 na	 pełną	 ochronę	 ze	 strony
społeczności	i	władz.
Kierowca	ciężarówki	wożącej	ciała	do	innego	grobu	zdecydował	się	na	rozmowę	ze	Zlatanem.
–	Miał	kontakty	ze	służbami	wywiadowczymi,	mógł	przekazać	nam	pewne	cenne	informacje.	Dwa	dni

później	ktoś	podszedł	do	niego	na	ulicy	i	uderzył	go	w	twarz	kolbą	karabinu.
Ostrzeżenie	było	jednoznaczne:	żywi	nie	mogą	mówić	o	tym,	co	się	stało;	prawda	musi	pozostać	ukryta

pod	ziemią.
W	 innym	 przypadku	 informacja	 pochodzi	 od	 ofiar,	 ale	 zagrożenie	 ze	 strony	 sprawców	 pozostaje.

Chodzi	o	Hrastovą	glavicę,	gdzie	zabito	doktora	Sadikovicia	i	stu	dwudziestu	trzech	innych.
–	 Tak,	 były	 tam	 trzy	 autobusy	 –	 mówi	 Zlatan.	 –	 Ekshumowaliśmy	 pięćdziesiąt	 trzy	 ciała

w	dziewięćdziesiątym	dziewiątym	roku,	potem	resztę.	Ale	 teraz	pewien	starszy	mężczyzna	 twierdzi,	że
widział	wtedy	czwarty	autobus.	Chce	z	nami	o	tym	rozmawiać,	ale	boi	się,	że	jeśli	ktoś	się	o	tym	dowie,
zabiją	 go.	 [Inni]	mieszkają	w	Prijedorze	 i	 boją	 się	mówić,	 nawet	 gdy	 chodzi	 o	 członków	 ich	 rodziny.
Spotkałem	się	kiedyś	z	pewnym	mężczyzną,	który	szuka	swojego	syna,	właściwie	był	 już	gotów	złożyć
zeznania.	 Ale	 kiedy	 spytaliśmy:	 „Kiedy	 ostatnio	widział	 pan	 swojego	 syna?	Kto	 go	 zabrał?”,	 zmienił
nagle	zdanie	i	odpowiedział:	„Nie,	nie,	nie	–	nie	mogę	wam	powiedzieć,	zabiją	mnie”.
Grzebaniem	zmarłych	często	zajmowali	się	więźniowie,	zmuszani	do	tego	przez	Serbów,	więc	czasem

świadkowie	 –	 a	 zarazem	 byłe	 ofiary	 –	 sami	 zgłaszają	 się	 z	 informacjami,	 które	 prowadzą	 do	 bardzo
cennych	 odkryć.	 Tak	 było	 w	 przypadku	 sześciu	 braci	 Forić,	 pogrzebanych	 parami	 w	 trzech	 różnych
miejscach,	dwieście	metrów	od	obozu	w	Trnopolju.
–	Rodzina	przyszła	do	nas	po	dokumenty,	a	zupełnie	przypadkowo	w	tym	samym	pokoju	był	wtedy	były

więzień	 obozu,	 którego	 zmuszano	 do	 zakopywania	 ciał	 innych	 uwięzionych.	 Pojechaliśmy	 w	miejsce,
które	wskazał,	i	znaleźliśmy	ich:	wszyscy	zostali	zidentyfikowani	i	czekają	teraz	na	pogrzeb.
W	 innym	 wypadku	 Serb,	 który	 grzebał	 zabitych,	 dokonał	 swego	 rodzaju	 osobistego	 rozrachunku,

pomagając	Komisji	ekshumować	zakopane	dwadzieścia	lat	wcześniej	ciała.
–	W	pobliżu	Sanskiego	Mostu	–	wspomina	Zlatan	–	znaleziono	zwłoki	dwudziestu	dwóch	ofiar	dzięki

temu,	że	poznaliśmy	nazwiska	trzech	serbskich	policjantów,	którzy	pomagali	je	zakopywać.	Poszliśmy	na
policję	i	choć	dwaj	uparcie	milczeli,	udało	nam	się	przekonać	trzeciego,	żeby	pokazał	nam	grób.	Zabrał
nas	w	miejsce,	 gdzie	 pogrzebał	 tych	 ludzi,	 a	my	kupiliśmy	mu	potem	obiad.	Powiedział,	 że	 ulżyło	mu
dzięki	temu,	że	mógł	nam	pomóc.
W	Bośni	żartuje	się	czasem,	że	tylko	zmarli	naprawdę	w	pełni	korzystają	ze	swobody	przemieszczania

się	po	kraju.	Zaledwie	kilka	tygodni	po	ukryciu	ciał	swych	ofiar	w	zbiorowych	grobach	na	terenie	całej
Bośni	bośniaccy	Serbowie	rozpoczęli	kolejną	makabryczną	operację:	postanowili	wykopać	 i	przenieść
ciała,	 by	 ukryć	w	 ten	 sposób	 dowody	 swoich	 zbrodni.	 Buldożery	wypychały	 rozkładające	 się	 zwłoki
z	ich	tymczasowych	miejsc	pochówku	i	przenosiły	je	gdzie	indziej.	Boczne	drogi	w	okolicach	Prijedoru,



a	 później	 Srebrenicy	 zapełniły	 ciężarówki,	 które	 przewoziły	 ludzkie	 szczątki	 z	miejsca	 na	miejsce,	 by
pogrzebać	je	po	raz	drugi	–	a	czasem	i	po	raz	trzeci	–	w	siatce	nowych	mogił.
Opowieść	 o	 próbach	 odszukania	 zwłok	 od	 samego	 początku	 jest	 przejmująca,	 makabryczna

i	 skomplikowana,	 choć	 zarazem	 stanowi	 jedno	 z	 największych	 współczesnych	 osiągnięć	 na	 polu
wykorzystania	 medycyny	 sądowej	 na	 rzecz	 realizacji	 praw	 człowieka.	 Już	 w	 1996	 roku	 zespoły
ekspertów	z	Hagi	–	w	tym	prokurator	Mark	Harmon	–	pod	ochroną	licznych	oddziałów	wojska	zaczęły
odkrywać	 zbiorowe	 groby	 i	 ekshumować	 zmarłych,	 początkowo	 we	 wschodniej	 Bośni.	 Działania	 te
prowadzono	na	potrzeby	śledztwa	–	by	ustalić	przyczynę	śmierci	i	przebieg	wydarzeń	oraz	określić	winę
sprawców.	 Ekshumacje	 wykonywano	 w	 sposób	 profesjonalny,	 ale	 ich	 celem	 nie	 było	 ustalenie
tożsamości	 zmarłych.	 Odpowiedzialność	 za	 ekshumację	 i	 identyfikację	 wszystkich	 ofiar	 przekazano
bośniackiej	 Komisji	 do	 spraw	 Poszukiwania	 Zaginionych.	 Poszukiwania	 nadzorował	 niezmordowany
Amor	Mašović,	szef	Komisji,	który	w	swoim	biurze	w	Sarajewie	w	jeden	z	tych	pochmurnych,	szarych
dni	 nieróżniących	 się	właściwie	 od	 nocy	 tłumaczył,	 na	 czym	 polega	 ogromna	 trudność	 z	 odzyskaniem
zwłok	zmarłych:
–	Każdy	pierwotny	grób	może	mieć	kilka	grobów	pochodnych,	cztery	albo	nawet	pięć,	więc	ciała	są

rozczłonkowane:	fragmenty	jednej	osoby	mogą	się	znajdować	w	różnych	mogiłach	na	terenie	całej	Bośni.
Powstaje	więc	dylemat:	kiedy	uda	nam	się	ustalić,	do	kogo	należała,	dajmy	na	to,	kość	przedramienia,	nie
mamy	odwagi	powiedzieć	rodzinie:	„Znaleźliśmy	waszego	syna”.	Jak	można	oddać	matce	syna	w	postaci
przedramienia?	Ale	niestety	śmierć	nie	czeka,	aż	znajdziemy	całe	ciała.	Codziennie	umiera	ktoś,	kto	nie
zdołał	odnaleźć	szczątków	swoich	bliskich.	Musimy	więc	jak	najszybciej	odszukiwać	krewnych,	nawet
jeśli	mamy	tylko	kilka	zidentyfikowanych	kości	ofiary.	To	nasz	moralny	dylemat:	Czy	kiedy	znajdziemy
kość	o	ustalonej	tożsamości,	powinniśmy	mówić	o	tym	rodzinie,	czy	też	milczeć	do	czasu,	aż	znajdziemy
więcej	części	ciała?
To	makabryczne	 pytanie	 daje	 początek	 procesowi	 „składania”	 szkieletów	 i	 identyfikacji	 ofiar.	 Gdy

komisja	 odnajdzie	 zbiorowy	 grób	 i	 ekshumuje	 szczątki,	 bośniackie	 władze	 przeprowadzają	 najpierw
autopsje,	a	potem	zwracają	ciała	Komisji	lub	jej	miejscowym	partnerom,	którzy	składają	zwłoki,	próbują
je	 zidentyfikować,	 korzystając	 z	 próbek	DNA 	 przekazanych	 przez	 krewnych,	 a	 jeśli	 uda	 im	 się	 ustalić
tożsamość,	 oddają	 zmarłych	 rodzinom,	 by	 te	 wyprawiły	 im	 godny	 pogrzeb.	 (Ta	 praktyka	 jest	 częścią
rewolucyjnej	 i	 rygorystycznej	 dyscypliny	 naukowej	 zwanej	 antropologią	 sądową,	 stworzonej	 przez
Amerykanina	 Clyde’a	 Snowa	 i	 wykorzystanej	 po	 raz	 pierwszy	 przez	 grupę	 Argentyńczyków	 do
identyfikacji	 ofiar	 masakr	 dokonywanych	 podczas	 „brudnych	 wojen”	 USA 	 w	 Ameryce	 Łacińskiej.
Poznałem	 kiedyś	 jedną	 z	 tych	 osób	 w	 Nowym	 Jorku;	 znajomy	 przedstawił	 mnie	 krótko:	 to	 jest	 Ed
Vulliamy,	który	odkrył	obóz	w	Omarskiej,	a	to	jest	MD ,	która	pomagała	ekshumować	ciała.	Uznałem,	że	to
świetny	 pretekst	 do	 zaproszenia	 jej	 na	 kolację,	 przez	 jakiś	 czas	 byliśmy	 nawet	 parą,	 ale	 potem	 ją
straciłem).
Najsłynniejsza	 placówka	 Komisji,	 powstała	 z	 myślą	 o	 identyfikacji	 ciał	 ośmiu	 tysięcy	 mężczyzn

i	chłopców	zamordowanych	w	Srebrenicy,	nosi	angielską	nazwę	Podrinje	Identification	Project	i	mieści
się	w	Tuzli.	Kolejną	stworzono	właśnie	w	Sanskim	Moście,	w	regionie	Prijedoru,	który	pod	względem
liczby	pochowanych	ciał	ustępuje	tylko	Srebrenicy.	Początkowo	do	identyfikacji	używano	„klasycznych”
metod	sądowych	i	antropologicznych,	co	później	doprowadziło	do	pewnych	problemów:	niektóre	rodziny
muszą	 teraz	 brać	 pod	 uwagę	 możliwość,	 że	 pochowana	 przez	 nich	 osoba	 w	 rzeczywistości	 nie	 była



jednak	 ich	krewnym.	Jednak	w	2000	 roku	Komisja	zaczęła	eksperyment	o	 rewolucyjnym	znaczeniu	dla
krajów,	 które	 muszą	 radzić	 sobie	 z	 pokłosiem	 zbrojnych	 konfliktów:	 badania	 DNA 	 na	 masową	 skalę,
zarówno	 przez	 porównywanie	 materiału	 z	 różnych	 szczątków,	 jak	 i	 z	 próbek	 pobranych	 od	 żyjących
krewnych	ofiar.	To	olbrzymie	przedsięwzięcie.	Początkowo	próbki	wysyłano	za	granicę,	do	laboratoriów
w	Ameryce,	Polsce	i	Wielkiej	Brytanii.	Ta	praktyka	okazała	się	jednak	powolna	i	kosztowna:	na	wyniki
badań	 trzeba	 było	 czekać	 wiele	 miesięcy,	 a	 czasami	 nie	 wracały	 w	 ogóle.	 W	 2002	 roku	 Komisja
rozpoczęła	zatem	własny	projekt	badawczy	w	Bośni.	Rezultaty	były	natychmiastowe	i	spektakularne,	co
pokazują	statystyki	dotyczące	liczby	zidentyfikowanych	ciał:	7	w	roku	1997,	20	w	2001	–	a	potem	518
w	2002,	490	w	2003	i	534	w	2004.
Międzynarodowa	Komisja	do	spraw	Osób	Zaginionych	powstała	w	1996	roku	z	inicjatywy	prezydenta

Billa	Clintona	jako	bezpośrednia	reakcja	na	problem	dziesiątek	tysięcy	zaginionych	w	Bośni	(i	choć	jej
siedziba	 nadal	 znajduje	 się	w	 Sarajewie,	 ze	względu	 na	 swoje	 kompetencje	 zajmuje	 się	 i	 zajmowała
wieloma	 innymi	 projektami,	 identyfikując	 ofiary	 konfliktów	 na	 Bliskim	 Wschodzie,	 ataków
terrorystycznych	 w	 Nowym	 Jorku,	 ofiar	 azjatyckiego	 tsunami	 i	 huraganu	 Katrina).	 Jej	 działalność
początkowo	wiązała	się	ze	śledztwami	oraz	antropologią	 i	medycyną	sądową,	by	potem	objąć	również
obronę	 praw	 człowieka	 i	 rodzin	 ofiar	 oraz	 dyplomację.	 Aby	 realizować	 swe	 zadania,	 Komisja	 musi
współpracować	z	rządami	oraz	organizacjami	i	przywódcami	politycznymi.
Poznałem	 dyrektor	 generalną	 Komisji,	 Kathryne	 Bomberger,	 gdy	 pracowała	 w	 miasteczku	 Lukavac

niedaleko	 Tuzli,	 w	 tak	 zwanym	 Reassociation	 Centre,	 czyli	 w	miejscu,	 gdzie	 składa	 się	 z	 kości	 całe
szkielety,	przywraca	jedność	brutalnie	rozczłonkowanym	istotom	ludzkim.
–	 Składamy	 w	 całość	 części	 ciał	 poszczególnych	 ofiar	 –	 powiedziała	 dyrektor	 tej	 placówki,

kanadyjska	antropolog	sądowa	Cheryl	Katzmarzyk.	To	miejsce	makabryczne,	a	zarazem	bardzo	potrzebne
i	użyteczne.	Pierwszy	etap	to	oczyszczanie	kości.	Meho	Islam	wyjmował	tutaj	ludzkie	szczątki	z	worków
pełnych	błota,	sprawdzając	dokładnie,	czy	w	brudnej	papce	nie	została	najmniejsza	choćby	cząstka	kości.
–	Jest	w	tym	naprawdę	dobry,	szczególnie	jeśli	idzie	o	zęby	–	powiedziała	mi	Katzmarzyk.
Następnie	każda	kość	jest	myta	i	magazynowana.	Na	piętrze	znajduje	się	duża	sala,	w	której	„składa

się”	szczątki.	Na	stołach	i	arkuszach	szarego	papieru	rozpostartych	na	podłodze	leżały	mniej	lub	bardziej
kompletne	 szkielety	 –	 w	 niektórych	 przypadkach	 była	 to	 tylko	 garść	 elementów,	 w	 innych	 niemal
całkowicie	odtworzone	ludzkie	kośćce.
Pani	 Bomberger	 urzęduje	 teraz	 w	 głównej	 siedzibie	 komisji	 w	 Sarajewie,	 naprzeciwko	 ulicznego

targowiska	 i	 stadionu	 piłkarskiego.	 Tutaj	 właśnie	 tłumaczy	 mi,	 co	 jest	 głównym	 motorem	 działań
prowadzonych	w	Tuzli	czy	Sanskim	Moście.
–	Komisja	 od	 lat	 stara	 się	 w	 humanitarny	 sposób	 rozwiązywać	 problem	 osób	 zaginionych	 podczas

konfliktów	 zbrojnych.	 Pomagamy	 w	 ustalaniu	 prawdy	 i	 ściganiu	 sprawców,	 a	 jednocześnie	 oddajemy
ludziom	 ciała	 ich	 najbliższych.	 Staramy	 się	 również	 skłonić	władze	 państw,	 które	 brały	 udział	w	 tych
konfliktach,	do	podjęcia	właściwych	działań.	Nie	zmuszamy	ich	do	niczego,	ale	chcemy,	by	same	ustaliły
prawdę,	 licząc	 swych	 zmarłych.	Dlatego	właśnie	w	 1998	 roku	 zaczęliśmy	 stosować	 badania	DNA 	 do
ułożenia	tej	ogromnej	mozaiki	–	nigdy	dotąd	nie	używano	tych	metod	na	tak	ogromną	skalę.
Początkowo	 poszukiwania	 ofiar	 prowadzono	 na	 potrzeby	 procesów	 w	 Hadze,	 szczególnie

w	odniesieniu	do	Srebrenicy.	Jednak	gdy	liczba	odnalezionych	ciał	rosła,	siłą	rzeczy	w	działania	Komisji
włączono	krewnych	ofiar.



–	Przede	wszystkim	był	to	wielki	akt	odwagi	ze	strony	ludzi,	którzy	zostali	najbardziej	dotknięci	przez
tę	 wojnę	 –	 mówi	 Bomberger.	 –	 Oddając	 próbki	 swojego	 DNA ,	 przyznawali,	 że	 ich	 mąż	 czy	 syn	 nie
zaginął,	 lecz	 nie	 żyje:	 stawiali	 czoła	 prawdzie.	 Musieliśmy	 wtedy	 mówić,	 że	 to	 nic	 pewnego,	 ale
z	 czasem	 dla	wszystkich	 stało	 się	 oczywiste,	 że	 ci	 ludzie	 zostali	 zabici.	Działaliśmy	więc	 na	 różnych
poziomach:	pomagaliśmy	ludziom	poradzić	sobie	z	przeszłością,	a	jednocześnie	dostarczaliśmy	niezbite
dowody	tożsamości	ofiar	ludobójstwa.
W	 grę	 wchodzą	 także	 inne,	 bardziej	 praktyczne	 kwestie,	 które	 również	 mogą	 w	 znaczący	 sposób

odmienić	życie	osieroconej	rodziny.
–	 Ustalenie	 tożsamości	 umożliwia	 oficjalne	 potwierdzenie	 zgonu	 kogoś,	 kto	 tak	 czy	 inaczej	 nie

uczestniczy	 już	 w	 życiu	 pozostawionych	 bez	 opieki	 kobiet	 i	 dzieci	 –	 bo	 ogromna	 większość	 ofiar	 to
mężczyźni.	 Ma	 to	 istotne	 znaczenie	 dla	 dzieci,	 dla	 finansów	 rodziny,	 praw	 spadkowych,	 statusu
mieszkaniowego	i	tak	dalej.
Międzynarodowa	Komisja	do	spraw	Osób	Zaginionych	inicjuje	 i	wspomaga	proces	polityczny,	który

inaczej	nigdy	nie	miałby	miejsca	w	dysfunkcjonalnym	systemie	zdeformowanym	przez	etniczną	obsesję
i	korupcję,	a	jednocześnie	„zmusza	rządy	do	wzięcia	odpowiedzialności	za	zbrodnie	wojenne,	włączając
te	rządy	w	ekshumację	ofiar”.	Działalność	Komisji	doprowadziła	w	2004	roku	do	uchwalenia	w	Bośni
prawa	 dotyczącego	 zaginionych,	 które	 narzucało	 jednolite	 zasady	 i	 procedury	 w	 tej	 kwestii,	 a	 także
powołało	 do	 życia	 Instytut	 do	 spraw	Osób	 Zaginionych	 odpowiedzialny	 za	 wprowadzenie	 tych	 zasad
w	życie.	Instytut	przyczynia	się	w	ogromnym	stopniu	do	stabilizacji	i	pojednania,	co	przyznają	wszystkie
grupy	etniczne,	w	tym	Serbowie	i	Republika	Serbska.
Jednak	 być	 może	 właśnie	 ze	 względu	 na	 niepodważalność	 dowodów,	 jakimi	 są	 ciała	 pochowane

w	zbiorowych	grobach,	opór,	który	Zlatan	Ališić	napotyka	na	poziomie	lokalnym,	przejawia	się	również
w	wielkiej	 polityce,	 gdzie	 kośćmi	 ofiar	 żongluje	Milorad	Dodik	 i	 reprezentowana	 przezeń	 Republika
Serbska.	 Te	 właśnie	 dowody	 zadały	 kłam	 powtarzanym	 wielokrotnie	 twierdzeniom,	 że	 w	 Srebrenicy
i	 Omarskiej	 nie	 doszło	 do	 żadnych	 zbrodni,	 serbskie	 władze	 próbują	 więc	 teraz	 zablokować	 proces
rozrachunku,	uniemożliwiając	lub	utrudniając	poszukiwania	zmarłych,	nawet	własnych	rodaków.
–	 Partia	 Dodika	 jest	 przeciwna	 temu	 wszystkiemu	 –	 mówi	 jeden	 z	 informatorów	 zaangażowanych

w	 poszukiwania	 i	 ekshumacje	 –	 zarówno	 dlatego,	 że	 nie	może	 pogodzić	 się	 z	 perspektywą	 należycie
funkcjonujących	instytucji	państwowych,	 jak	 i	dlatego,	że	nie	chce,	by	znaleziono	 te	ciała.	To	ci	 ludzie
odpowiadają	za	większość	zbrodni,	więc	woleliby	zachować	je	w	tajemnicy.
Bomberger	dodaje:
–	Republika	Serbska	początkowo	podpisała	się	pod	tym	wszystkim:	tworzeniem	prawa,	powołaniem

Instytutu	do	spraw	Osób	Zaginionych,	ale	teraz	postanowiła	się	wycofać	i	pójść	własną	drogą.	Oskarżyli
nas,	że	szukamy	tylko	ciał	Boszniaków	i	Chorwatów,	co	jest	kompletnym	absurdem,	i	stworzyli	własny
„zespół	 operacyjny”,	 który	 ma	 szukać	 Serbów	 na	 terytorium	 Republiki	 Serbskiej.	 Ofiarami	 takiego
podejścia	są	głównie	rodziny	bośniackich	Serbów,	bo	bardzo	niewielu	Serbów	pogrzebano	w	Republice
Serbskiej:	większość	z	nich	znajduje	się	na	terenie	Federacji.	Oczywiście	tak	naprawdę	chodzi	o	to,	że
nie	mogą	ukryć	 prawdy,	 i	właśnie	 dlatego	 im	 się	 to	 nie	 podoba	–	 liczba	ofiar	 zakopanych	w	 ziemi	 to
dowód,	którego	nie	da	się	podważyć.
Analiza	depesz	wysyłanych	przez	amerykańskich	dyplomatów	i	ujawnionych	przez	WikiLeaks	pozwala

się	przekonać,	jak	wcześnie	międzynarodowa	społeczność	dowiedziała	się	o	zbiorowych	grobach	ofiar.



Jedna	z	depesz,	nadana	27	października	1992	roku	z	Zagrzebia,	cytuje	świadka,	HC,	który	„twierdzi,	że
ciała	pogrzebano	w	wiosce	Tomašica,	w	pobliżu	Omarskiej”.	Wuj	świadka	„widział,	 jak	z	ciężarówek
zrzucano	 dużą	 liczbę	 zwłok	 do	 bardzo	 głębokiego	 dołu.	 Potem	 przykryto	 je	 siedmioma	 lub	 ośmioma
metrami	 ziemi.	 Kilka	 dni	 później	 […]	 znów	 przyjechały	 tam	 ciężarówki,	 a	 do	 dołu	 zrzucono	 wiele
martwych	 zwierząt.	 Wuj	 HC	 przypuszcza,	 że	 truchła	 zwierząt	 miały	 odwrócić	 uwagę	 od	 tego,	 co
rzeczywiście	 kryło	 się	 w	 tym	 miejscu”.	 Szesnaście	 lat	 później	 kolejne	 depesze	 zamieszczone	 na
WikiLeaks	ujawniły,	w	jakim	stopniu	obecne	władze	Republiki	Serbskiej	utrudniają	poszukiwania	ofiar.
W	depeszach	nadanych	we	wrześniu	2008	roku	czytamy,	że:

władze	RS	poczyniły	kroki,	które	mają	utrudnić	Instytutowi	do	spraw	Osób	Zaginionych	odnajdywanie,	ekshumację	i	identyfikację	ofiar
wojny	 1992–1995.	 Instytut	 został	 powołany	 do	 poszukiwania	 zaginionych	 osób	 bez	 względu	 na	 ich	 przynależność	 etniczną
(w	 odróżnieniu	 od	 organizacji	 poszukujących	 ciał	 w	 imieniu	 RS).	 Jego	 działalność	 ma	 ogromne	 znaczenie	 dla	 procesu	 pojednania
w	 Bośni.	 Wcześniej	 w	 tym	 roku,	 wkrótce	 po	 utworzeniu	 Instytutu,	 rozpoczęła	 się	 w	 RS	 głośna	 kampania	 prasowa	 skierowana
przeciwko	tej	organizacji,	zarzucająca	jej	uprzedzenia	do	Serbów.	W	czerwcu	premier	RS	Dodik	wykorzystał	tę	nieuzasadnioną	krytykę
jako	pretekst	do	utworzenia	równoległej	instytucji	na	poziomie	państwowym	[Republiki	Serbskiej],	Zespołu	Operacyjnego	RS	do	spraw
Zaginionych	(RSOT).

Wyjaśniono	 wówczas	 Dodikowi,	 że	 takie	 posunięcie	 jest	 „niezgodne	 z	 prawem	 dotyczącym
zaginionych”,	jako	że	„państwo	ma	wyraźnie	określone	obowiązki	w	tym	zakresie”.
Jednak	 według	 późniejszych	 depesz	 RSOT	 „podejmuje	 coraz	 zuchwalsze	 działania	 zmierzające	 do

osłabienia	 Instytutu”,	 a	 „przeszkody	 polityczne	 i	 biurokratyczne,	 niektóre	 prawdopodobnie	 stwarzane
celowo,	 przyczyniły	 się	 do	 dwuletniego	 opóźnienia	 w	 działalności	 Instytutu;	 problemy	 tej	 organizacji
w	 ostatnich	 miesiącach	 są	 bez	 wątpienia	 wynikiem	 działań	 Republiki	 Serbskiej”.	 Umowa	 najmu
laboratorium	w	Banja	Luce,	które	Instytut	„odnowił	znacznym	kosztem”,	została	nagle	zerwana,	a	miejsce
udostępniono	 Instytutowi	Medycyny	 Sądowej	 RS,	 pojawiły	 się	 też	 żądania,	 by	 „archiwa	 przeniesione
zgodnie	z	prawem	do	Instytutu”	zostały	przekazane	serbskiej	organizacji,	co	„pozwoliłoby	RSOT	zatajać
przed	 Instytutem	 informacje”.	 W	 depeszach	 jest	 nawet	 wzmianka	 o	 „konfiskacie”	 materiałów
archiwalnych	Instytutu.	Amerykańscy	dyplomaci	dostrzegli	również	ten	sam	absurd,	o	którym	wspominała
Bomberger	 –	 że	 oprócz	 poszukiwania	 i	 ekshumacji	 ciał	 Boszniaków,	 stanowiących	 przytłaczającą
większość	 ofiar,	 „Instytut	 zajmuje	 się	 poszukiwaniem,	 ekshumacją	 i	 identyfikacją	 serbskich	 ofiar	 na
terenie	Federacji”.
Z	 kolejnej	 serii	 depesz	 można	 się	 dowiedzieć,	 jak	 Dodik	 –	 wykorzystując	 frazy	 doskonale	 znane

wszystkim,	 którzy	 mają	 do	 czynienia	 z	 ludźmi	 jego	 pokroju	 –	 rozegrał	 tę	 sprawę	 w	 rozmowie
z	ambasadorem	Stanów	Zjednoczonych,	Charlesem	Englishem,	gdy	 ten	„wyraził	zaniepokojenie	 faktem,
że	 mimo	 wcześniejszych	 obietnic	 Dodika	 RSOT	 nie	 zdołał	 nawiązać	 skutecznej	 współpracy
z	 państwowym	 Instytutem”.	 W	 depeszy	 czytamy	 także:	 „Ambasador	 zauważył,	 że	 RSOT	 skonfiskował
ostatnio	 własność	 Instytutu,	 uniemożliwił	 jego	 pracownikom	 dostęp	 do	 ich	 biur,	 archiwów
i	prosektorium,	odmówił	również	udzielenia	ważnych	informacji”.	W	odpowiedzi	Dodik	„poskarżył	się,
że	»trudno	mu	kontrolować	zachowanie	 ludzi	w	 terenie«”,	 i	„obiecał	zająć	się	 tą	 sprawą”.	 I	 tak	dalej,
i	 tak	dalej.	W	październiku	2011	 roku	 Instytut	Harrimana	na	Uniwersytecie	Columbia	w	Nowym	Jorku
poprosił	 Dodika	 o	 wygłoszenie	 mowy	 zatytułowanej	 Historia	 sukcesu	 amerykańskiej	 polityki
zagranicznej:	porozumienie	z	Dayton,	Republika	Serbska	i	europejska	integracja	Bośni.	Uczestnictwo
w	wykładzie	należało	wcześniej	potwierdzić,	ale	wielu	ludzi	o	boszniackich	nazwiskach	po	przybyciu	na
uczelnię	 przekonało	 się,	 że	 nie	ma	 ich	 na	 liście	 gości,	 a	Uniwersytet	 bezczelnie	 odmówił	 im	wstępu.



Timothy	 Frye,	 dyrektor	 Instytutu	 Harrimana,	 powiedział	 uczelnianej	 gazecie:	 „Liczba	 chętnych	 do
wysłuchania	 wykładu	 przekroczyła	 liczbę	 miejsc,	 poza	 tym	 pojawiły	 się	 jakieś	 problemy	 techniczne
z	rezerwacją	internetową,	które	dotknęły	sporą	grupę	osób	zainteresowanych	tym	wydarzeniem”.	Spytany
o	stosowność	zaproszenia	Dodika	na	Uniwersytet	Columbia,	Frye	odpowiedział:	„W	uwagach	wstępnych
do	wykładu	 podkreśliłem,	 że	 zaproszenie	 na	wykład	 na	 naszym	uniwersytecie	w	 żadnym	wypadku	 nie
oznacza	akceptacji	poglądów	czy	polityki	mówcy”.
Najdziwniejsza	spośród	moich	licznych	dyskusji	dotyczących	zbiorowych	grobów	w	okolicy	Prijedoru

miała	 miejsce	 gdzieś	 nad	 środkową	 Azją,	 na	 pokładzie	 samolotu	 lecącego	 z	 Londynu	 do	 Bangaluru,
a	moim	rozmówcą	był	Bruce	Dickinson,	wokalista	zespołu	Iron	Maiden.	Jako	przedstawiciel	 tygodnika
„The	 Observer”	 miałem	 relacjonować	 koncert	 Iron	 Maiden	 na	 pierwszym	 w	 historii	 Indii	 festiwalu
rockowym,	 na	 który	 zjechały	 się	 tłumy	 z	 całego	 subkontynentu	 (większość	 nie	 miała	 biletów,	 więc
słuchała	 koncertów	 zza	 ogrodzenia).	 Wyjazd	 na	 tę	 imprezę	 obejmował	 również	 zaszczyt	 wspólnej
podróży	z	zespołem	–	a	właściwie	podróży	na	pokładzie	tego	samego	samolotu.	Dickinson	zjadł	posiłek
w	pierwszej	 klasie,	 z	 przodu	 samolotu,	 podczas	gdy	przedstawiciel	 firmy	 fonograficznej	EMI ,	 fotograf
zespołu,	 mój	 kolega	 po	 fachu	 z	 magazynu	 „Metal	 Hammer”	 i	 ja	 zajmowaliśmy	 miejsca	 w	 klasie
ekonomicznej.	Jednak	gdy	tylko	posiłek	dobiegł	końca,	Dickinson	–	równy	gość	–	przeszedł	do	nas,	by
pogadać	 i	wypić	 tyle	 puszek	 piwa	London	 Pride,	 ile	 tylko	 zdumiony,	 niemal	 urażony	 personel	 British
Airways	był	mu	w	stanie	podać.
Dickinsona	 fascynuje	wojna	 i	 jej	 konsekwencje	 (nim	został	gwiazdą	 rocka,	marzył	o	karierze	pilota

myśliwca),	 więc	 wcześniej	 czy	 później	 nasza	 rozmowa	 musiała	 zejść	 na	 jego	 legendarny	 występ
w	 Sarajewie,	 w	 okresie	 najcięższych	 walk	 o	 to	 oblężone	 miasto.	 Był	 jednym	 z	 trojga	 słynnych
międzynarodowych	artystów,	którzy	pracowali	 tam	w	czasie	wojny	–	pozostali	 to	Susan	Sontag	 i	 Joan
Baez.	Dickinson	chciał	koniecznie	pojechać	do	Sarajewa	z	Serious	Road	Trip,	fantastyczną	organizacją
charytatywną	 złożoną	 z	 Irlandczyków,	 Brytyjczyków	 i	 Nowozelandczyków,	 którzy	 przejeżdżali	 przez
serbskie	 posterunki	 w	 ciężarówkach	 ozdobionych	 kolorowymi	 wizerunkami	 Dennisa	 Rozrabiaki
i	smerfów.	Opłacani	głównie	przez	grupy	solidarnościowe	związków	zawodowych,	wieźli	zapas	bardzo
potrzebnej	 insuliny	 i	 strzykawek,	 a	 także	 góry	 płyt	 kompaktowych,	 dzięki	 którym	 sarajewska	 stacja
radiowa	Radio	Zid	mogła	nadawać	przesłanie	rock	and	rolla	i	cywilizacji.	W	ciężarówkach	znalazło	się
też	 miejsce	 na	 zapas	 pewnego	 aromatycznego	 zioła	 palonego	 w	 fajkach	 i	 w	 postaci	 skrętów.	 Ekipa
Serious	 Road	 Trip	 spotykała	 się	 z	 ostentacyjnym	 lekceważeniem	 ze	 strony	 poważnych	 agencji
pomocowych,	 ale	była	uwielbiana	przez	młodzież	obleganego	Sarajewa,	 szczególnie	gdy	w	1994	 roku
przywiozła	 ze	 sobą	 Bruce’a	 Dickinsona	 i	 trzech	 towarzyszących	 mu	 muzyków.	 Bekim	 Medunjanin,
obecnie	mąż	największej	piosenkarki	sevdah	swego	pokolenia,	Amiry	Medunjanin,	pomógł	zorganizować
koncert.
–	 Byłem	 młody,	 uwięziony	 w	 oblężonym	 mieście	 –	 wspomina.	 –	 Mało	 jadłem	 i	 ważyłem	 tylko

czterdzieści	 pięć	 kilogramów.	Ale	 nie	marzyłem	wcale	 o	 jedzeniu.	Bardziej	 brakowało	mi	 czegoś,	 co
zrównoważyłoby	ciągły	ostrzał,	ogień	snajperów,	wiadomości	o	przyjaciołach,	którzy	zginęli	w	mieście
albo	 w	 obozach	 koncentracyjnych.	 Byliśmy	 spragnieni	 muzyki,	 imprez	 artystycznych,	 rock	 and	 rolla,
rzeczy,	które	utrzymałyby	nas	przy	życiu,	dodały	nam	sił.
Muzyka	w	 oblężonym	 Sarajewie	 nie	 ograniczała	 się	 do	 rock	 and	 rolla.	Moje	 czterdzieste	 urodziny

przypadły	w	dniu	szczególnie	krwawej	masakry,	gdy	serbski	pocisk	trafił	w	ludzi	stojących	w	kolejce	po



wodę	 w	 oddalonej	 od	 linii	 frontu	 podmiejskiej	 dzielnicy	 Dobrinja.	 Postanowiłem	 wtedy	 zrobić	 coś
wyjątkowego	i	wybrałem	się	do	Teatru	Narodowego	na	jeden	z	serii	koncertów	muzyki	kameralnej,	który
oczywiście	 odbywał	 się	 przy	wygaszonych	 światłach:	Sarajewskie	Trio	Smyczkowe	 (wcześniej	 był	 to
kwartet,	ale	drugi	skrzypek	został	ranny)	grało	utwory	Haydna.	Podczas	koncertów	Serbowie	wyjątkowo
zaciekle	 ostrzeliwali	 teatr,	 a	 w	 pewnym	 momencie,	 podczas	 pięknego,	 melodyjnego	 adagio,	 pocisk
artyleryjski	eksplodował	 tak	blisko	i	z	 takim	hukiem,	że	ściany	budynku	się	zatrzęsły,	a	stojak	z	nutami
altowiolisty	przewrócił	się	na	ziemię.	Lider	zespołu	poczekał,	aż	muzyk	podniesie	i	ustawi	nuty,	po	czym
wszyscy	 podjęli	 przerwany	 koncert.	W	 ramach	 tego	 samego	 festiwalu	 w	 Teatrze	 Narodowym	wielka
amerykańska	pisarka	Susan	Sontag	–	którą	później	miałem	zaszczyt	 nazywać	przyjaciółką,	 początkowo
dzięki	wspólnym	wspomnieniom	z	Bośni	–	wystawiła	swoją	słynną	inscenizację	sztuki	Samuela	Becketta
Czekając	 na	 Godota.	 Gdy	 zarzucono	 dyrektorowi	 Teatru	 Narodowego,	 Harisowi	 Pašoviciowi,	 że
organizowanie	 takich	 wydarzeń	 kulturalnych	 w	 czasie,	 kiedy	 ginie	 tylu	 ludzi,	 jest	 niestosowne,
ten	odparował:
–	Ludzie	mnie	pytają:	„Dlaczego	robisz	festiwal	teatralny	w	czasie	oblężenia?”.	A	ja	odpowiadam	im

na	to:	„Dlaczego	oni	prowadzą	oblężenie	podczas	mojego	festiwalu	teatralnego?”.
Na	pokładzie	samolotu	lecącego	do	Indii	Dickinson	mówił	o	swoim	występie	w	Sarajewie:
–	To	był	jeden	z	najważniejszych	koncertów	w	moim	życiu.	Jechaliśmy	przez	strefę	walk,	spaliśmy	na

swoim	 sprzęcie	w	 ciężarówkach	 pod	 brezentem,	 siedziałem	 tam	w	 sumie	 pięć	 dni.	To	 była	 naprawdę
zajebista	wyprawa,	a	dzieciaki	na	koncercie	były	po	prostu	nie	z	tej	ziemi.
Dickinson	 nadal	 utrzymywał	 kontakty	 z	 Bośnią:	 podróż	 z	 Serious	 Road	 Trip	 dała	 początek	 innym

niezwykłym	 przedsięwzięciom,	 choćby	 takim	 jak	 słynna	 szkoła	 muzyczna	 w	Mostarze	 –	 dzięki	 której
z	 kolei	 powstała	 organizacja	 charytatywna	 War	 Child	 –	 i	 projekt	 muzyczny	 Alter	 Art	 w	 Travniku.
Dickinson	podarował	tej	ostatniej	organizacji	swoją	kolekcję	płyt	CD ,	którą	przewiózł	na	miejsce	jeden
z	organizatorów	transportów	pomocowych,	Simon	Glinn,	obecnie	dyrektor	filharmonii	w	Liverpoolu.
–	To	było	coś:	przerzucenie	jednej	z	najlepszych	kolekcji	muzycznych,	jakie	kiedykolwiek	widziałem,

z	Chiswick	przez	całą	Europę	do	centralnej	Bośni	–	mówi	Glinn.
Nic	dziwnego,	że	Dickinson	chciał	wiedzieć,	jak	rozwija	się	jego	projekt,	i	pojechał	do	Bośni,	by	się

o	tym	przekonać.
–	Zatrzymaliśmy	się	w	Sanskim	Moście	–	wspominał,	prosząc	stewardesę	o	następną	puszkę	 london

pride.	 –	 Byłem	 tam	 w	 towarzystwie	 paru	 amerykańskich	 wojskowych,	 pomyśleliśmy,	 że	 miło	 będzie
popływać	w	 rzece.	Wtedy	 ludzie	 stamtąd	 powiedzieli	 nam,	 że	 niedawno	 na	wzgórzach	w	 górze	 rzeki
znaleziono	ciała	 trzystu	 ludzi	 i	 że	 to	wszystko	oczywiście	przedostaje	 się	do	wód	gruntowych.	Pomyśl
tylko,	pływasz	w	rzece	ze	szczątkami	swoich	rodaków	z	obozów.
Postanowiliśmy	 zmienić	 temat	 i	 zaczęliśmy	 rozmawiać	 o	 plastikowych	modelach,	 które	 sklejaliśmy

w	dzieciństwie.	Wkrótce	w	samolocie	zabrakło	london	pride.

Tesma	Elezović

Tesma,	którą	poznałem	w	Nowym	Jorku	podczas	procesu	o	gwałty,	 skończyła	 już	odbudowywać	 swój
dom	w	Kozaracu.	Częstuje	mnie	ciastkami	domowej	roboty:	jeśli	powiem,	że	chętnie	skosztuję,	podsunie
je	 na	 talerzu.	 Jeśli	 grzecznie	 podziękuję	 i	 odmówię,	 tak	 czy	 inaczej	 je	 podsunie.	 Tesma	 jest	 bardzo
żywiołowa	–	to	dla	niej	ważne,	by	wciąż	mieć	mnóstwo	energii.
Podczas	wizyt	w	Prijedorze	Tesma	często	spotyka	swoich	starych	serbskich	przyjaciół.



–	Niedawno	ktoś	zawołał:	„Tesma!”.	Odwróciłam	się	i	zauważyłam	znajomą	twarz.	Serba,	przyjaciela,
z	którym	bawiłam	się	w	dzieciństwie.	Zobaczył	mnie	 i	powiedział:	„Spójrz	 tylko,	co	oni	nam	zrobili”.
A	ja	odparłam:	„Jacy	oni? 	Jakim	nam?	To	 twoi 	 rodacy	nas 	wygnali	 i	 spalili	nasze	domy”.	Mówią
o	tym	tak,	jakby	to	był	film	Hitchcocka!	Wszyscy	mówią,	że	zrobił	to	ktoś	inny,	„to	nie	my”,	ale	przecież
ktoś	zabił	moje	dziecko	 i	 robił	mi	 te	wszystkie	 rzeczy	w	obozach.	Skądś	się	w	końcu	wzięli.	–	Tesma
mówi,	 co	myśli	 o	mężczyznach,	 którzy	 gwałcili	 ją	w	Omarskiej.	 –	Kiedy	mają	 karabin	 albo	 czołg,	 są
wielkimi	twardzielami.	Ale	kiedy	zostaną	sami,	przyparci	do	muru,	to	zwykłe	płaksy.	Są	niczym:	gardzę
nimi,	 nigdy	 im	 nie	 wybaczę.	 W	 obozie	 wpadłyśmy	 kiedyś	 na	 pewien	 pomysł	 –	 kontynuuje	 Tesma,
przynosząc	 kolejny	 talerz	 ciastek,	 o	 które	 wcale	 nie	 prosiłem	 (a	 właściwie	 ciastek,	 za	 które
zdecydowanie	 podziękowałem).	 –	 Postanowiłyśmy	 zrobić	 planszę	 ouija	 na	 podłodze,	 wywołać	 duchy
i	spytać,	co	się	z	nami	stanie.	Bawiłyśmy	się	w	to	we	cztery:	Jadranka,	Biba,	Nusreta	i	ja.	Zdobyłyśmy
gdzieś	 plastikowy	 kubek,	 kawałek	 papieru	 i	 świecę.	 Nusreta	 powiedziała:	 „Chcę	 wiedzieć,	 czy	 stąd
wyjdziemy”.	 Wskazówka	 się	 przesunęła	 i	 odpowiedziała:	 „Tak”.	 Spytałyśmy:	 „Kiedy?”.	 A	 duch
odpowiedział:	„Za	dwa	dni”.	Myślałyśmy,	że	to	żart.	Nagle	w	drzwiach	pojawił	się	czetnik.	„Co	wy	tu
robicie?”,	 spytał.	 Powiedziałyśmy	 mu,	 że	 wywołujemy	 duchy	 i	 pytamy	 o	 przyszłość.	 Wtedy	 czetnik
powiedział:	„Spytajcie	go	o	mnie”.	A	my	odpowiedziałyśmy:	„Za	późno,	już	przepłoszyłeś	tego	ducha”.
Ale	wcale	nie	żartuję,	dwa	dni	później	do	obozu	przyjechaliście	ty	i	Penny	Marshall!
Tesma	przez	pół	roku	mieszka	w	Perth,	gdzie	–	jak	mnie	zapewnia	–	panuje	idealny	klimat.
–	Mogłam	zostać	w	Niemczech,	ale	siostra	ciągle	przysyłała	mi	książki	o	Perth	i	mówiła:	„Nie	ma	na

świecie	takiego	kwiatu,	którego	by	tu	nie	było”.
Dzięki	temu,	że	sześć	miesięcy	mieszka	tam,	a	sześć	w	Bośni,	jej	życie	to	jedno	długie	lato.	Lecz	w	jej

sercu	nieustannie	panuje	zima.
Tesma	 mówi,	 że	 dziś	 nie	 będziemy	 rozmawiać	 o	 wojnie,	 ale	 wymienimy	 się	 wiadomościami

o	rodzinie.	Natychmiast	zaczyna:
–	Mój	 syn	wciąż	 się	 nie	 znalazł.	 –	Właśnie	 to,	 a	 nie	 pamięć	 przemocy	 i	 gwałtów,	 sprawia	Tesmie

największy	ból.	Pomimo	 tylu	przebadanych	próbek	DNA ,	 pomimo	wszystkich	 starań	Międzynarodowej
Komisji	do	spraw	Osób	Zaginionych,	pomimo	poszukiwań	prowadzonych	przez	samą	Tesmę.
–	Ani	śladu.	Nic.	Zbadałam	dokładnie	cały	teren,	na	którym	podobno	został	ranny.
Tesma	nagle	zupełnie	się	zmienia,	garbi	się	i	pochyla,	jej	oczy	wypełnia	smutek.
–	Próbowaliśmy	wszystkiego:	mogłabym	cały	dom	zapełnić	rozmowami	telefonicznymi	w	tej	sprawie.

Zabito	go	gdzieś	tam,	ale	nie	wiem	gdzie.	Ani	jak.	Co	widział	w	ostatnich	chwilach?	Umarł	szybko	czy
cierpiał?	Dopóki	się	tego	nie	dowiem,	sama	jestem	„zaginiona”.
Mówi,	 że	 zaniosła	 zdjęcie	 Elvira	 do	 projektu	 o	 nazwie	 Ściana	 Prawdy	 w	 Sarajewie,	 wyjmuje

z	 szuflady	 drugą	 odbitkę.	 Nie	 jest	 to	 oprawiona	 w	 ramki	 fotografia,	 którą	 trzyma	 na	 półce,	 ale	 jego
zdjęcie	ślubne	–	przystojny,	uśmiechnięty	młodzieniec.
–	Dostałam	je	od	swojej	siostry	w	Zagrzebiu	–	mówi	Tesma.	–	Na	szczęście	zachowała	jedno	zdjęcie,

gdy	my	wszystko	straciliśmy.	Ale	dopóki	go	nie	znajdę,	nie	będę	żyła	naprawdę.	Możemy	zbudować	dom,
możemy	kupić	nowy	samochód.	Ale	dopóki	nie	odnajdę	i	nie	pogrzebię	swojego	syna,	w	środku	mojego
życia	zieje	wielka	czarna	dziura.

Džemal	Paratušić

Wychodzę	na	zbocze	góry	nad	Kozaracem,	do	domu	Džemala	Paratušicia,	który	w	1992	roku	nie	chciał



mówić	żadnych	kłamstw.	Jego	kuzyn	Salih,	który	na	stałe	mieszka	w	Alzacji-Lotaryngii,	spełnił	obietnicę
sprzed	 trzech	 lat	 i	 rozbudował	 swój	parterowy	dom	na	sąsiedniej	działce	do	wysokości	dwóch	pięter.
Jem	na	werandzie	pyszny	posiłek	przygotowany	przez	matkę	Džemala,	towarzyszy	mi	jego	syn	ze	swoją
dziewczyną	z	Kozaraca.	Przyjechali	tu	na	lato	z	Norwegii.	Ale	Džemala	z	nami	nie	ma.
–	Nie	jest	z	nim	dobrze	–	mówi	Harry.	–	To	wszystko	nie	daje	mu	spokoju.
Więc	znów	jadę	pociągiem	przez	Londyn	do	Borehamwood	i	Elstree.
–	Minęło	już	tyle	czasu	–	mówi	Džemal	–	przez	tyle	lat	nosiliśmy	to	wszystko	w	sobie,	przeżywaliśmy

na	nowo	każdą	chwilę	wojny,	 że	dla	naszego	pokolenia	 już	za	późno	na	wyzdrowienie.	Dotarliśmy	do
punktu,	w	którym	nie	chcemy	zostawić	tego	za	sobą,	więc	na	prawdziwe	uleczenie	trzeba	pięćdziesięciu
lat,	trzech	pokoleń.
Potem	Džemal	przechodzi	do	sedna,	mówi	z	rozbrajającą	szczerością	i	odwagą,	która	po	prostu	musi

wróżyć	dobrze.
–	 Kiedy	 tu	 przyjechałem,	 byłem	 fizycznie	 słaby,	 ale	 zdrowy	 na	 umyśle.	 I	 nagle,	 dwadzieścia	 lat

później…	Cóż,	pamiętam,	jak	psychiatra	mówił	mi,	że	będę	miał	problemy	za	jakiś	czas.	Zaczęło	się,	gdy
wróciłem	 do	 Omarskiej	 w	 2009	 roku.	 Pojechałem	 tam,	 zobaczyłem	 ciebie	 i	 nagle	 wszystko	 do	 mnie
wróciło,	 nie	 mogłem	 spać;	 w	 nocy	 śpię	 teraz	 może	 przez	 godzinę,	 potem	 znów	 zasypiam	 nad	 ranem
i	jestem	wtedy	z	powrotem	w	obozie.	Nie	mogłem	dogadać	się	z	rodziną,	mieliśmy	naprawdę	poważne
problemy,	zauważyli	to	nawet	w	pracy.	Chodzę	teraz	na	psychoterapię	i	cieszę	się	z	tego.	Moja	terapeutka
powiedziała,	że	jestem	trudnym	przypadkiem,	że	to	wszystko	bardzo	mocno	mnie	dotknęło	i	dopiero	teraz
to	ze	mnie	wychodzi.	Mówi,	że	nie	ma	powodu,	żeby	wszystko	wyszło	od	razu,	ale	na	przestrzeni	lat	po
prostu	 musi	 się	 to	 ze	 mnie	 wydostać.	 –	 Džemal	 mówi	 o	 tym	 z	 przekonaniem	 i	 wielką	 wrażliwością
jednocześnie;	 taki	 właśnie	 jest.	 –	 Czuję	 się	 lepiej,	 ale	 od	 dwóch	 lat	 nie	 mogę	 jeździć	 do	 Kozaraca.
Lekarz	mówi,	że	nie	zniósłbym	tego.
Potem	opowiada	o	człowieku	ukrytym	w	jego	wnętrzu,	który	teraz	z	niego	„wychodzi”.
–	Kiedy	jesteś	w	obozie,	nie	masz	czasu	się	bać.	To	znaczy	po	kilku	pierwszych	dniach,	kiedy	jesteś

przerażony.	Zaczynasz	traktować	to,	co	się	tam	dzieje,	jako	coś	normalnego.	Myślisz,	że	takie	właśnie	jest
życie:	 bicie,	 ból,	 zabijanie	 i	 strach.	 Zaczynasz	myśleć,	 że	 to	właściwie	 nieważne,	 czy	 przeżyjesz,	 czy
umrzesz.	 Strażnik	 bije	 cię	 kolbą	 karabinu:	 to	 nieważne.	 Zabierają	 kogoś	 i	 zabijają,	 to	 też	 nieważne.
Słyszysz	krzyki	i	nie	przejmujesz	się	tym,	bo	jeśli	zaczniesz	się	przejmować,	to	już	po	tobie.	Tylko	w	ten
sposób	możesz	 tam	przetrwać.	Ale	potem,	po	wszystkich	 tych	 latach,	 dociera	 to	do	 ciebie:	 kim	wtedy
byłem,	że	to	wszystko	nie	miało	dla	mnie	znaczenia?	Gdybyś	zrobił	mi	coś	takiego	teraz,	padłbym	z	bólu.
Ale	wtedy	nie	czułem	bólu,	nie	cierpiałem.	Teraz	często	się	zastanawiam:	co	działo	się	ze	mną	przez	cały
ten	czas,	że	nie	czułem	bólu?	Co	się	stało	z	moim	ciałem,	z	moją	głową?	I	nagle,	po	jakimś	czasie,	coś	się
załamuje.	Nie	 jestem	w	 tym	pierwszy	 ani	 ostatni.	 –	Džemal	 robi	 przerwę	na	 złapanie	 oddechu,	 potem
mówi	 dalej:	 –	Mój	 ojciec	 był	 chory.	Wkrótce	 i	 tak	 by	 umarł,	 ale	 nie	 o	 to	 chodzi.	 Zabili	 go,	 chorego
starca.	Ale	przynajmniej	 znaleziono	 jego	 szczątki.	Zrobiłem	badania	DNA ,	 a	 oni	powiedzieli:	 „To	 jest
pański	ojciec”.	Mamy	grób,	który	możemy	odwiedzać.	Ale	ojciec	Rubii	także	został	zabity,	a	do	tej	pory
go	nie	znaleziono.	Dzieciaki	pytają:	„Dlaczego	nie	pojedziemy	też	na	grób	taty	mamy?”.	I	co	mamy	z	tym
zrobić?
–	 Najgorsze	 jest	 właśnie	 to,	 że	 nie	 wiem,	 gdzie	 i	 co	 się	 z	 nim	 stało	 –	 mówi	 Rubija.	 –	 Nie	 mogę

pogrzebać	swojego	ojca,	nie	mogę	powiedzieć	dzieciom:	tu	leży	wasz	dziadek.



Zakładaliśmy	 wcześniej,	 że	 podczas	 tego	 spotkania	 nie	 będziemy	 rozmawiać	 o	 wydarzeniach
z	 1992	 roku.	 Ale	 Džemal	 opowiada	 o	 nocy,	 kiedy	 strażnicy	 przyszli	 do	 jego	 kwatery,	 pokoju	 numer
piętnaście	 na	 pierwszym	piętrze	 hangaru,	 i	 spytali:	 „Czy	w	Garażu	 na	 dole	 jest	 twój	 brat?”	 –	mówili
o	potwornym	pomieszczeniu	w	pobliżu	wejścia	do	budynku.
–	Poszedłem	z	nimi	na	dół;	mój	brat	umierał.	Przywołał	wszystkich,	żeby	się	pożegnać.	Powiedział:

„Mamy	już	dość.	Jeśli	i	tak	wszyscy	mamy	umrzeć,	zróbmy	to	razem”.	Tak	się	jednak	złożyło,	że	przeżył,
a	 potem	 nagle	 coś	 się	 zmieniło:	 przenieśli	 nas	 z	 Garażu	 z	 powrotem	 do	 naszych	 kwater.	 Szukali
ochotników	do	wymiany	jeńców.
Džemal	 opowiada	 mi	 teraz	 o	 ważnych	 wydarzeniach	 w	 Omarskiej,	 o	 których	 do	 tej	 pory,	 przez

dziewiętnaście	lat,	nie	miałem	pojęcia.	Pierwsze	z	nich	dotyczy	oferty	„wymiany	jeńców”,	jaką	czasem
składano	więźniom.	Okazuje	 się,	 że	 była	 to	wymiana	 ze	 śmiercią.	 Żeby	 potwierdzić	 prawdziwość	 tej
opowieści	 i	usłyszeć	jej	pełniejszą	wersję,	dopijamy	piwo	i	przenosimy	się	do	wujka	Džemala,	Rama.
Cała	 rodzina	 grilluje	 właśnie	 w	 ogrodzie	 na	 tyłach	 domu.	 Ramo	 potwierdza,	 że	 nocą	 20	 lipca	 do
wymiany	jeńców	zgłosiło	się	na	ochotnika	dwustu	siedemdziesięciu	mężczyzn.
–	 Nigdy	 potem	 ich	 już	 nie	 widziano	 –	 mówi	 Ramo.	 Był	 wśród	 nich	 kuzyn	 Rubii,	 Hasan,	 którego

szczątki	znaleziono	w	jaskini	Hrastova	glavica	wraz	z	ciałami	doktora	Esa	Sadikovicia	i	stu	dwudziestu
dwóch	innych	więźniów.
–	 Spał	 obok	 mnie,	 na	 piętrze	 hangaru	 –	 opowiada	 Džemal.	 –	 Byłem	 tam,	 kiedy	 zdecydował	 się

pojechać.	Mówił,	że	 jego	przyjaciel,	 strażnik,	pomoże	mu	wydostać	się	na	wolność.	Powiedziałem	mu
wtedy:	 „Nie	 masz	 wśród	 strażników	 żadnych	 przyjaciół.	 W	 ogóle	 nie	 masz	 tu	 przyjaciół:	 w	 obozie
koncentracyjnym	przyjaźń	nie	istnieje.	Nie	jedź”.	Ale	pojechał.
Drugie	 wydarzenie,	 o	 którym	 chcieliśmy	 porozmawiać	 z	 wujkiem	 Džemala,	 dotyczy	 częściowej

ewakuacji	Omarskiej	6	sierpnia.	Nikt	nie	powiedział	mi	dotąd,	co	się	stało,	kiedy	autobusy	z	więźniami
dotarły	do	Manjačy.
–	Wyjechaliśmy	z	Omarskiej	o	czwartej	po	południu,	a	przyjechaliśmy	na	miejsce	o	czwartej	rano	–

mówi	Ramo.
–	To	wariactwo,	to	było	o	rzut	kamieniem	z	obozu	–	zauważa	Džemal.
–	 Musieli	 przyjechać	 w	 środku	 nocy,	 bo	 planowali	 zabić	 tych	 ludzi,	 których	 chcieli	 się	 jeszcze

pozbyć	–	 tłumaczy	Ramo.	–	To	była	ostatnia	szansa,	bo	potem	miał	 ich	zarejestrować	Czerwony	Krzyż
i	trzeba	by	było	tłumaczyć,	co	się	z	nimi	stało.	Przechodzili	więc	przez	autobusy,	wywoływali	ludzi	po
nazwisku,	a	potem	zabijali	ich	tuż	pod	oknami.	Widziałem	trzech	pierwszych:	zabrali	im	ubrania	i	buty,
rozebrali	do	naga	i	wykastrowali.	To	byli	ludzie,	którzy	na	samym	początku	uciekli	z	Kozaraca	do	lasu,
a	 potem	 albo	 się	 poddali,	 albo	 zostali	 schwytani.	 Tak	 wyglądała	 ostatnia	 „selekcja”	 do	 egzekucji.
Znaleźli	już	ciała	niektórych	z	nich.
Wśród	 wywołanych	 był	 również	 najlepszy	 przyjaciel	 Sefera	 Haškicia,	 Meho	 Bešić,	 który	 według

Džemala	po	prostu	milczał,	nie	reagował	na	dźwięk	swojego	nazwiska.
–	To	uratowało	mu	życie.	Teraz	mieszka	w	Szwajcarii.
Jest	ojcem	dziewczyny,	którą	spotkałem	w	Miami.
Mamy	do	omówienia	jeszcze	jedną	sprawę.	Chodzi	o	niesławną	egzekucję	Emira	Karabašicia,	któremu

jądra	 odgryzł	 inny	więzień,	 zmuszony	 do	 tego	 przez	 strażników.	W	Borehamwood	mieszka	 inny	 Emir,
który	do	 tej	pory	 się	nie	ujawniał.	Należał	do	grupy	więźniów,	którym	kazano	 ładować	na	ciężarówki



ciała	ofiar	 rzezi	 z	18	czerwca	1992	 roku,	przewożone	potem	do	zbiorowych	grobów.	 I	 tu	pojawia	 się
zaskakująca	informacja:	kiedy	ładowano	go	na	ciężarówkę,	Emir	Karabašić	wciąż	żył.
Jedyne,	co	możemy	 teraz	zrobić	–	 tak	zwykle	postępują	Bośniacy	–	 to	opowiedzieć	coś	zabawnego.

Nie	przypuszczałem,	że	Džemal	zakończy	wieczór	w	taki	sposób.
–	To	było	w	czasie,	gdy	leżałem	w	szpitalu	w	Watford	–	wspomina.	–	Po	jakimś	czasie	czułem	się	już

lepiej	i	wybrałem	się	na	pierwszy	spacer.	Zjechałem	windą	na	dół	i	wyszedłem	na	ulicę,	żeby	zobaczyć
Anglię.	Miałem	przy	sobie	trochę	pieniędzy,	które	dostałem	wcześniej	ze	Szwajcarii.	Zobaczyłem	sklep
monopolowy	i	wszedłem	do	środka.	Nie	wiedziałem,	co	mogę	kupić	za	swoje	pieniądze,	nie	znałem	ani
słowa	po	angielsku,	ale	wziąłem	trochę	piwa,	dałem	sprzedawcy	trochę	pieniędzy	i	wróciłem	na	oddział.
Wszyscy	 oszaleli.	 Džemo	 ma	 piwo!	 –	 krzyczeli.	 To	 był	 wrzesień,	 nasze	 pierwsze	 piwo	 od	 maja
i	pierwsze	w	Anglii.

Azra	Blažević,	Edina	Striković

W	 tej	 długiej	 podróży	 po	 Bośni	 i	 Europie	 w	 2011	 roku	 towarzyszy	 mi	 Edina	 Striković,	 córka	 Azry
Blažević	z	St.	Louis,	lekarki	weterynarii	w	Trnopolju.	Poznałem	Dinę,	gdy	miała	siedem	lat,	w	korytarzu
przed	centrum	medycznym	w	obozie,	i	spotkałem	ją	ponownie	szesnaście	lat	później,	kiedy	była	studentką
w	 St.	 Louis.	 Teraz	 jest	 moją	 koleżanką	 po	 fachu,	 przyjaciółką,	 wulkanem	 energii	 i	 czarującą	 młodą
kobietą,	 która	 podbija	 serca	 wszystkich	 naszych	 rozmówców	 –	 wielu	 z	 nich	 pamięta	 jej	 matkę
i	wspomina	ją	z	rozrzewnieniem	i	wdzięcznością.
Wiosną,	w	St.	Louis,	Azra	wspomina	pewne	wydarzenie,	które	miało	miejsce	na	masywie	Vlašić,	gdy

wraz	z	dziećmi	jechała	w	konwoju	deportowanych	z	Trnopolja.	W	pewnym	momencie	zatrzymali	się	przy
wodotrysku	z	pitną	wodą	w	Turbe.
–	Usiedliśmy	na	ziemi,	ledwie	żywi	ze	zmęczenia:	moja	matka,	ja,	Dina	i	maleńki	Kerim.	Była	druga

w	 nocy.	 Ktoś	 poświecił	 mi	 latarką	 w	 twarz	 i	 spytał:	 „Ty	 jesteś	 Azra	 z	 lecznicy	 weterynaryjnej?”.
Potwierdziłam,	że	 to	 ja. 	„A	to	kto?”,	 spytał	wtedy	 ten	 człowiek,	 kierując	 snop	 światła	 na	Dinę.	A	 ja
zobaczyłam	tę	istotę;	siedziała	na	plecaku,	w	środku	nocy,	owinięta	kocem,	po	prostu	wcielony	stereotyp
dziecka	uchodźców.	Pomyślałam	sobie:	to	film	czy	sen?	Kiedy	to	się	skończy,	kiedy	się	obudzę?	Jedyne,
co	mogłam	wtedy	zrobić,	to	wybuchnąć	śmiechem.	Dina	to	pamięta	i	nie	może	mi	tego	wybaczyć.
Potem	rozmawiamy	o	rozrachunku	i	przetrwaniu.
–	Myślę,	 że	 należę	 do	 tych	 ludzi,	 którzy	nie	 będą	mieli	większych	problemów	–	mówi	Azra.	 –	Nie

mogę	być	tego	pewna,	ale	tak	sądzę.	Nie	lubię	myśleć	o	sobie	jako	o	kimś	przybitym,	bo	nie	jestem	taka.
Przetrwanie	 jest	 jak	 rodzicielstwo:	 gdyby	 istniał	 przewodnik	 uczący	 skutecznie,	 jak	 być	 dobrym
rodzicem,	 wszyscy	 bylibyśmy	 dobrymi	 rodzicami.	 Gdyby	 istniał	 przewodnik	 uczący,	 jak	 przeżyć
w	obozie	koncentracyjnym,	nikt	by	nie	umarł.	Wszyscy	mówią,	że	 taka	 trauma	zmienia	 ludzi,	ale	 ja	się
z	 tym	 nie	 zgadzam.	 Po	 prostu	 zdejmuje	 ci	 klapki	 z	 oczu:	 potem	 nie	 ma	 już	 na	 świecie	 bezpiecznych
miejsc,	nie	ma	kryjówek.	W	moim	życiu,	między	1992	a	1997	rokiem,	jest	ta	straszna	czarna	dziura,	ale
nie	mogę	dołączyć	do	kultu	tej	czarnej	dziury,	który	wyznają	niektórzy	ludzie.	Są	jednak	chwile,	kiedy	nie
wiesz,	 jak	 to	 się	 potoczy,	 nie	 wiesz,	 do	 kogo	 się	 zwrócić.	 Poza	 tym	 nie	 możemy	 pozwolić	 sobie	 na
nerwicę	pourazową,	bo	tu	nie	ma	żadnego	„po”!	To	się	jeszcze	nie	skończyło.
Azra	wraca	do	naszej	rozmowy	z	pokoju	świadków	w	Hadze.
–	Zrobili	nam	to	ludzie,	z	którymi	się	wychowaliśmy;	nadal	nie	mogę	tego	pojąć.	Kiedy	z	Omarskiej

przyjechała	pierwsza	grupa	więźniów,	rozmawiałam	z	ojcem	tego	mężczyzny,	któremu	odgryziono	jądra,



mówił	 o	 narzędziach	 tortur.	 To	 nie	 były	 rzeczy,	 po	 które	 ktoś	 sięgał	 w	 napadzie	 złości.	 Trzeba	 było
przygotować	 je	 wcześniej	 w	 domu,	 naostrzyć,	 wzmocnić.	 Wszystko	 po	 to,	 żeby	 torturować	 i	 zabijać
swoich	przyjaciół	i	sąsiadów.
Potem	mówimy	o	ukrywaniu	obozów	przed	światem.
–	Pamiętam,	jak	mówiłam	do	Idriza,	że	ktoś	musi	wiedzieć,	że	tu	jesteśmy	–	wspomina	Azra.	–	Ktoś

musi	 wiedzieć	 o	 tych	 miejscach.	 A	 od	 kiedy	 odkryłam,	 że	 rzeczywiście	 wiedzieli	 o	 tym	 od	 samego
początku,	 a	 także	po	 tym,	 co	wydarzyło	 się	w	Srebrenicy,	 nie	 potrafię	 już	 zaufać	 żadnemu	politykowi.
Mogli	 zapobiec	 tej	masakrze,	 ale	nic	nie	 zrobili.	 Ich	zdaniem	byliśmy	uczestnikami	 tej	wojny	 i	woleli
pozwolić,	 żebyśmy	zniknęli	 z	powierzchni	 ziemi,	niż	 cokolwiek	dla	nas	zrobić.	 I	właśnie	w	chwilach,
kiedy	o	tym	myślę,	muszę	się	od	tego	zdystansować,	w	takich	chwilach	mogłabym	się	załamać.
To	sprowadza	naszą	rozmowę	na	temat	zrównania	win	i	pojednania.
–	Oczywiście,	 że	 po	bośniackiej	 stronie	 też	 byli	 szaleńcy	–	mówi	Azra	–	 ale	 teraz	 zrównuje 	 s i ę

wszystkie	trzy	strony	jako	współsprawców,	którzy	popełniali	takie	same	zbrodnie.	A	tak	wcale	nie	było.
To	fałszywa	równowaga.	My	nie	organizowaliśmy	ludobójstwa.	Ale	tak	to	pewnie	zostanie	zapamiętane
w	przyszłości.
Właśnie	coś	takiego	Lawrence	Langer	nazywa	„zdegenerowaną	historią”.
–	Mam	 ogromny	 szacunek	 dla	 tego,	 co	 osiągnęli	 Niemcy	 –	 kontynuuje	 Azra.	 –	 Zbudowali	 pomniki

w	Berlinie	i	Dachau,	ich	historia	jest	jasna.	Nam	każe	się	tolerować	rzeczy	niedopuszczalne:	Serbowie,
którzy	 nas	 prześladowali,	 którzy	 próbowali	 nas	 zniszczyć,	 mówią	 nam	 teraz,	 że	 wracamy	 do
wielokulturowego	kraju.	 I	 że	możemy	 z	 nimi	 żyć,	 ale	 na	 ich	warunkach.	 –	Azra	 uważnie	 śledziła	 losy
batalii	 o	 pomnik	 w	 Omarskiej.	 –	 Mówią	 do	 nas	 językiem,	 który	 podoba	 się	 Zachodowi:	 wybaczcie
i	zapomnijcie.	Zostawcie	to.	Jak	mamy	to	zrobić,	skoro	oni	nie	przeprosili	nas	za	to,	co	mamy	zapomnieć
i	 zostawić?	 Skoro	 wmawiają	 nam,	 że	 wszyscy	 robiliśmy	 sobie	 nawzajem	 takie	 same	 rzeczy?	Można
powiedzieć,	że	przeżyłam	do	tej	pory	cztery	życia	–	mówi	dalej	Azra.	–	Jedno	w	Bośni,	zakończone	przez
wojnę,	drugie	w	obozie	koncentracyjnym,	trzecie	 jako	uchodźca	w	Niemczech	i	czwarte	 tutaj,	zapewne
jako	ocalona.	Ale	nie	jestem	w	stanie	ocenić,	jak	wielki	wysiłek	włożyłam	w	to,	co	jest	w	istocie	jednym
życiem	i	co	doprowadziło	mnie	tutaj.	Chciałabym	kiedyś	spotkać	znowu	starą	Azrę,	kobietę,	którą	byłam,
nim	to	wszystko	się	wydarzyło.
„Rozrachunkowa	 wyprawa”,	 którą	 podjąłem	 latem	 2011	 roku	 z	 córką	 Azry,	 Ediną,	 trwała	 długie

tygodnie;	 przejechaliśmy	 w	 tym	 czasie	 wiele	 tysięcy	 kilometrów:	 do	 Sarajewa	 i	 z	 powrotem,	 przez
Chorwację,	Niemcy,	po	Skandynawię.	Dla	Ediny	była	 to	 również	niezwykła	podróż	w	czasie,	spotkała
przyjaciół	 z	przeszłości	 swoich	 rodziców,	którzy	wiele	 zawdzięczali	wysiłkom	 jej	matki	w	Trnopolju,
zobaczyła	 dom,	 w	 którym	 mieszkała	 przez	 pierwsze	 siedem	 lat	 swojego	 życia.	 Pokryty	 obecnie
jaskrawozieloną	farbą	budynek	stoi	między	tartakiem	przy	wjeździe	do	Kozaraca	a	boiskiem	piłkarskim.
Niegdyś	mieszkała	 tu	 cała	 rodzina	Azry,	 tu	 również	mieściła	 się	 jej	 przychodnia	weterynaryjna,	 teraz
jednak	to	tylko	zniszczona	rudera	z	napisem	„Na	sprzedaż”.
–	Tam	siadywaliśmy	w	wolnych	chwilach,	pod	winoroślą	–	opowiada	Dina.	–	A	robotnicy	z	tartaku

opierali	się	o	płot	i	gawędzili	z	nami.	Moja	mama	zostawiała	otwarte	drzwi,	tak	po	prostu,	potem	szła	do
przychodni	na	drugą	stronę	domu	i	prosiła	robotników,	żeby	mieli	na	nas	oko.
Jak	zeznawała	w	Hadze	Azra,	to	właśnie	ci	mężczyźni	przekazali	jej	w	maju	1992	roku	wiadomość,	że

do	Kozaraca	zbliżają	się	czołgi.



Ostatnim	 etapem	 „wyprawy”	 jest	 przeprawa	 promem	 z	 Frederikshavn	 w	 Danii	 do	 Göteborga
w	Szwecji.	Na	 pokładzie	 promu,	w	 promieniach	 słońca	 pieszczącego	 powierzchnię	wody	w	 cieśninie
Skagerrak,	 Edina	 opowiada	 o	Ameryce,	 Bośni,	Niemczech	 i	 życiu,	 które	 kazało	 jej	 „opuścić	 dom,	 by
dotrzeć	do	domu”,	jak	to	ujmuje.
–	Ciągle	żyjesz	w	zawieszeniu	–	mówi.	–	Zastanawiasz	się:	jestem	Niemką?	Amerykanką?	Bośniaczką,

z	pewnością,	ale	gdzie?	Jak?
Edina	mieszkała	w	Niemczech	od	siódmego	do	piętnastego	roku	życia,	potem	przeniosła	się	do	Stanów

Zjednoczonych.
–	 W	 takim	 wieku	 niełatwo	 zaczyna	 się	 od	 nowa.	 Nie	 chciałam	 ograniczać	 się	 do	 diaspory

w	południowym	St.	Louis,	być	super-Bośniaczką.	Chciałam	mieć	własne	amerykańskie	życie.
Z	 pewnością	 jej	 się	 to	 udało.	 Gdy	 odwiedziłem	 St.	 Louis,	 była	 świetną	 studentką,	 miała	 wielu

amerykańskich	przyjaciół.
–	Ale	wróciłam	do	Niemiec	na	studia	i	zaczęłam	trochę	więcej	myśleć	o	swoich	korzeniach.	Czuję,	że

muszę	 zachować	 bośniacką	 tożsamość,	 pielęgnować	 kulturę	 i	 wspomnienia	 na	 poziomie	 osobistym
i	pokoleniowym.	Pokolenie	moich	rodziców	jest	zdane	wyłącznie	na	siebie:	znikają	jako	społeczność,	bo
odebrano	 im	wspólne	 życie.	W	 pewnym	 sensie	 to	 jest	 właśnie	 największa	 zbrodnia:	 pozbawiono	 ich
życia,	 które	 mogliby	 prowadzić,	 tego,	 co	 mogliby	 osiągnąć.	 Moi	 rodzice,	 Jadranka,	 doktor	 Idriz
i	oczywiście	ci,	którzy	zginęli.	Tylu	ludzi	chciałoby	wrócić	do	domu.	Mogą	legalnie	mieszkać	za	granicą,
ale	nie	chcą.	Z	miejscem	wygnania	łączy	ich	rodzina,	opieka	społeczna	i	służba	zdrowia	w	Niemczech,
Danii	czy	gdziekolwiek	 indziej	–	 i	 fakt,	że	nie	ufają	serbskim	lekarzom	w	swoich	rodzinnych	stronach.
Przeżyli,	ale	wciąż	trwają	w	zawieszeniu.
Pogryzamy	orzeszki	na	pokładzie,	w	ciepłym	słońcu,	osłonięci	przed	zimnym	wiatrem.	Obserwujemy,

jak	mewy	nurkują	po	ryby	we	wzburzonych	przez	prom	falach.
–	 Więc	 to	 my,	 którzy	 zostaliśmy	 deportowani	 jako	 dzieci	 –	 kontynuuje	 Edina	 –	 będziemy	 musieli

utrzymywać	więź	z	tym	miejscem.	Zrobimy	to	dla	nich;	ci	z	nas,	którzy	mają	dość	siły	woli	i	wiary.	Bo
jeśli	tego	nie	zrobimy,	to	wszystko	zniknie,	całe	ich	życie.	Ale	to	nie	może	być	postrzegane	jako	brzemię.
Trzeba	 to	 robić	z	odpowiednią	dozą	dumy	 i	 radości,	 jako	zaszczytny	obowiązek.	–	Edina,	 sama	będąc
osobą	 o	 nieustępliwym,	 twardym	 charakterze,	 ma	 jeszcze	 ważną	 uwagę.	 –	 Ci	 ludzie	 są	 bohaterami	 –
mówi.	–	Ni	mniej,	ni	więcej.
Jest	10	września	2011	roku,	dzień	wyjątkowy	z	dwóch	powodów.	Po	pierwsze,	to	dwudzieste	szóste

urodziny	Ediny,	wypadałoby	więc	podarować	sobie	trochę	luksusu	po	tysiącach	kilometrów	spędzonych
w	 podróży.	 Wynajmujemy	 pokoje	 w	 renomowanym	 hotelu	 Atlantic	 z	 widokiem	 na	 fiord,	 w	 Kilonii
w	północnych	Niemczech.	Rankiem	raczymy	się	pysznym	śniadaniem	podawanym	w	formie	szwedzkiego
stołu.	 Wielu	 ludzi	 lubi	 w	 dzień	 urodzin	 oglądać	 swoje	 stare	 zdjęcia	 albo	 filmy	 –	 bardzo	 nieliczni
oglądają	samych	siebie	na	nagraniu	z	obozu	koncentracyjnego.	Jednak	na	monitorze	ustawionym	na	biurku
przy	oknie	z	widokiem	na	przystań	w	Kilonii	widać	właśnie	siedmioletnią	Edinę	w	obozie	w	Trnopolju.
Ubrana	w	żółtą	koszulkę,	z	krótko	przyciętymi	włosami,	stoi	przy	swojej	matce,	która	trzyma	na	rękach
małego	Kerima	i	rozmawia	z	Penny	Marshall.	Potem	oglądamy	inne	niezwykłe	nagranie:	rozmowę	Penny
z	Idrizem	Merdžaniciem,	który	w	odpowiedzi	na	jej	pytania	o	znęcanie	się	i	o	więźniów	z	innych	obozów
wymownie	 milczy	 lub	 kiwa	 głową,	 szukając	 złotego	 środka	 między	 pragnieniem	 wyznania	 prawdy
a	 obawą	 o	 własne	 życie.	 Jednym	 grymasem,	 przewróceniem	 oczu,	 przekazywał	 więcej,	 niż	 mogłyby



oddać	 jakiekolwiek	 słowa.	 I	 to	 jest	właśnie	 drugi	 powód,	 dla	 którego	 ten	 dzień	 jest	wyjątkowy.	Czas
spotkać	się	z	doktorem	Idrizem,	po	raz	pierwszy	od	5	sierpnia	1992	roku.	Kiedy	zatrzymujemy	się	przed
jego	domem	z	czerwonej	cegły,	z	bramy	wychodzi	dwadzieścia	 lat	starszy	doktor	Idriz.	Nie	ruszam	się
z	miejsca,	bo	doktor	chce	przede	wszystkim	powitać	córkę	swojej	partnerki	i	współpracownicy	z	czasów
rozpaczy	i	strachu,	i	to	właśnie	ją	ściska	serdecznie	na	środku	ulicy.

Doktor	Idriz	Merdžanić

Doktor	 Idriz	 i	 jego	 żona	 Amira	 Rizvić	 odbudowali	 swoje	 życie,	 mieszkają	 teraz	 w	 bogatej	 dzielnicy
Kilonii,	 w	 domu	 z	 czerwonej	 cegły	 z	 rozległym	 ogrodem,	 przy	 cichej,	 spokojnej	 ulicy	 obok	 stoczni.
Przedstawiają	 nam	 swojego	 trzynastoletniego	 syna	 Amara,	 delikatnego	 chłopca	 o	 bystrym	 umyśle
i	 nienagannych	manierach,	 który	 gra	 na	 pianinie	 i	 uczy	 się	 łaciny.	 Podobnie	 jak	 jego	 rodzice,	 których
przeszłość	 zna	 wystarczająco	 dobrze,	 ale	 bez	 szczegółów,	 wydaje	 się	 łączyć	 w	 sobie	 zewnętrzną
wrażliwość	z	twardym	charakterem.
–	Dziś	 jest	 tu	 całkiem	wygodnie	 –	mówi	Amira	 –	 ale	 trzynaście	 lat	 temu	 byliśmy	 najbiedniejszymi

lekarzami	w	Niemczech!
Idriz	i	jego	żona	przebyli	długą	drogę,	zanim	dotarli	do	tego	miejsca.
–	Jak	wszyscy,	najpierw	szukaliśmy	mebli	na	śmietnikach	–	mówi	Amira.
Idriz	początkowo	przybył	tu	ze	swoim	bratem.
–	Żaden	urzędnik	nic	nie	wiedział	o	naszym	przyjeździe.	Próbowaliśmy	się	zarejestrować	przez	kilka

dni.	 –	 Kiedy	 już	 udała	 im	 się	 ta	 sztuka,	 zaproponowano	 im	 kursy	 niemieckiego:	 –	 Ale	 nie	 mieliśmy
pieniędzy,	żeby	za	nie	zapłacić.
Początkowo	mieszkali	w	koszarach	wojskowych,	każda	rodzina	w	jednym	małym	pokoju	ze	wspólną

łazienką.	 Po	 dwóch	 latach,	 w	 1994	 roku,	 Idriz	 został	 przyjęty	 jako	 „gościnny”	 lekarz	 na	 oddziale
urazowym	i	ratunkowym	szpitala	w	Kilonii.	Ale	nie	otrzymywał	za	to	wynagrodzenia.
–	Byłem	na	zasiłku	i	robiłem	operacje!	–	Nasz	gospodarz	pozwala	sobie	na	lekki	uśmiech.	Po	pięciu

latach	został	zatrudniony	na	pełen	etat	z	normalną	pensją.
Amira	znalazła	pracę	jako	lekarz	ogólny.	Los	rozdzielił	ją	z	synem	z	jej	pierwszego	małżeństwa,	który

przyjechał	 tu	 jako	uchodźca	w	wieku	dziesięciu	 lat,	 ale	 osiem	 lat	 później,	 gdy	osiągnął	 pełnoletniość,
automatycznie	utracił	prawo	stałego	pobytu	i	w	związku	z	tym	wyjechał	do	Stanów	Zjednoczonych.
–	Rząd	niemiecki	rozdzielał	rodziny	zgodnie	z	prawem	uchwalonym	w	1998	roku	–	tłumaczy	Amira.	–

Rodzice	mogli	zostać,	ale	ich	dorosłe	dzieci	już	nie.	Pojechał	sam	do	Ameryki,	początkowo	było	mu	tam
niełatwo,	ale	ożenił	się,	kupił	dom	w	St.	Louis	i	ma	teraz	małą	córeczkę.
Podobnie	jak	w	przypadku	Džemala	Paratušicia	często	zastanawiałem	się,	co	spotkało	Idriza	po	naszej

wizycie,	 gdy	 jego	 twarz	 pokazywano	 w	 telewizji	 na	 całym	 świecie.	 Oczywiście	 prześladował	 mnie
okropny	 lęk,	 czy	 rozmowa	 z	 nami	 nie	 okaże	 się	 dla	 niego	wyrokiem	 śmierci,	 bez	 względu	 na	 to,	 jak
ostrożnie	i	rozsądnie	udzielał	odpowiedzi	–	aż	ponownie	zobaczyłem	go	w	telewizji	ITN .	Jak	blisko	był
śmierci?
–	Za	blisko	–	wtrąca	Amira.
–	 Byłem	 w	 obozie	 do	 samego	 końca	 –	 opowiada	 doktor.	 –	 Powierzono	 mi	 organizację	 transportu

autobusami	UNHCR	do	Karlovaca	w	Chorwacji.
Kiedy	 jednak	 Idriz	 musiał	 opuścić	 Trnopolje,	 znalazł	 się	 w	 autobusie,	 którym	 mieli	 również

podróżować	ocaleni	(a	tym	samym	świadkowie)	z	masakry	na	masywie	Vlašić	–	Serbowie	mieli	zatem



powody,	żeby	chcieć	pozbawić	ich	życia.
–	 Kiedy	 weszliśmy	 do	 środka,	 dwaj	 ludzie	 usiedli	 za	 mną,	 a	 dwaj	 przede	 mną,	 żeby	 mnie	 ukryć.

Wiedzieli,	że	ja	również	mogę	zostać	zabity.	Czy	rzeczywiście	były	takie	plany,	nie	wiem	do	dziś.	Jeden
z	żołnierzy	powiedział	mi	–	może	zgodnie	z	prawdą,	a	może	 tylko,	by	mnie	nastraszyć	–	że	kazano	mu
mnie	zgładzić,	ale	nie	był	w	stanie	tego	zrobić.
Idriz	w	końcu	dotarł	do	Chorwacji,	gdzie	zapytano	go,	dokąd	chciałby	wyjechać.
–	 Moja	 siostra	 i	 rodzice	 wyjechali	 wcześniej	 do	 Kilonii,	 więc	 poprosiłem,	 żeby	 mnie	 też	 tam

odesłano.	 Amira	 uciekła	 wcześniej	 do	 Zagrzebia	 i	 przyjechała	 wtedy	 do	Karlovaca,	 żeby	 się	 ze	mną
zobaczyć.
Ojciec	Amiry,	Faruk,	jej	matka	Refika	oraz	ciotka	Fadila	Mahmuljin	zostali	zamordowani	we	własnym

domu	 w	 sposób,	 „który	 nie	 da	 się	 wypowiedzieć”.	 To	 o	 tej	 masakrze	 opowiadała	 mi	 kiedyś	 Azra
Blažević.	Amira,	która	po	powrocie	do	domu	zobaczyła	tę	makabryczną	scenę,	mówi	tylko:
–	Oni	nie	zostali	zastrzeleni,	zostali	zarżnięci.
Faruk	 został	 przeniesiony	 z	 Keratermu	 do	 Trnopolja,	 a	 potem	 udało	 mu	 się	 wrócić	 do	 domu,	 do

Prijedoru	 –	 tylko	 po	 to,	 by	 zginąć	 w	 tak	 straszliwy	 sposób	 wraz	 ze	 swoją	 żoną	 i	 szwagierką.
W	 listopadzie	 2005	 roku	 w	 Banja	 Luce	 skazano	 za	 to	 morderstwo	 trzech	 bośniackich	 Serbów,	 rzecz
naprawdę	rzadka	 i	niezwykła	–	Republika	Serbska	skazała	własnych	obywateli.	Ale	stało	się	 tak	 tylko
dlatego,	że	brat	Amiry,	Adnan,	prawnik	pracujący	w	Chorwacji,	wytrwale	szukał	zabójców	i	nie	poddał
się,	dopóki	nie	znalazł	niezbitych	dowodów	ich	winy.
–	W	Hadze	nie	wykluczono,	 że	w	Prijedorze	doszło	do	 ludobójstwa	–	mówi	Amira.	 –	Ale	Niemcy

mają	trafne	określenie	na	to,	co	widziałam,	co	nas	spotkało:	Völkermord	–	zagłada	narodu.	Oni	 toczyli
wojnę	z	określonym	narodem,	 jakkolwiek	byś	go	nazwał.	 Idriz	 i	 ja,	nasi	przyjaciele,	wszyscy	przez	 to
przeszliśmy	 i	 jedno,	 czego	 nie	możemy	 zrozumieć,	 to	 przyjemność,	 z	 jaką	 prowadzili	 tę	 rzeźnię,	 brak
wyrzutów	sumienia,	poczucia	winy.	Byłam	tam,	obserwowałam	ich,	widziałam	to	–	to	była 	 rozrywka.
Rozmawiamy	o	absurdalnej	roli,	jaką	wyznaczono	doktorowi	Idrizowi	i	Azrze	Blažević:	władze	obozu

i	strażnicy	kazali	im	leczyć	i	opatrywać	tych,	których	sami	torturowali	i	gwałcili.	Ale	Idriz	nie	rozmawia
o	szczegółach,	jak	zrobiłby	to	na	sali	sądowej.
–	 Opowiadam	 w	 Hadze	 o	 tym,	 co	 widziałem,	 ale	 nigdy	 nie	 przeżywam	 tego	 ponownie.	 Nie

rozmawiamy	o	tym.	To	mechanizm	obronny:	odsuwamy	to	od	siebie.	Każdy	radzi	sobie	na	swój	sposób	–
tłumaczy	 –	 i	 każdy	ma	 inne	 doświadczenia.	 Każdy	 próbuje	 po	 swojemu	 uporać	 się	 z	 tym,	 co	 przeżył
i	zapamiętał	z	tego	piekła.
–	To	jest	z	nami	przez	cały	czas	–	mówi	Amira.	–	I	będzie	z	nami	do	samego	końca.	Żeby	przeżyć,	po

prostu	 nie	 otwieramy	 tych	 drzwi.	 Jako	 rodzina,	 jako	 jednostki	 dotknięte	 traumą	 obawiamy	 się,	 że
moglibyśmy	przekazać	 tę	 traumę	naszym	dzieciom.	Dlatego	bardzo	uważamy	na	Amara.	Mamy	umowę:
kiedy	 będzie	 już	 wystarczająco	 dorosły,	 powiemy	mu	 o	 wszystkim,	 ale	 nie	 wolno	 nam	 krzywdzić	 go
naszym	nieszczęściem.
Amar	już	wcześniej	spytał,	czy	może	pójść	do	swojego	pokoju,	odrobić	pracę	domową.	Ale	co	jakiś

czas	 pokazuje	 się	 w	 drzwiach,	 raz	 wraca	 nawet	 do	 stołu.	 Żaden	 z	 nas,	 dorosłych,	 nie	 wie,	 czy
rzeczywiście	poszedł	do	siebie,	czy	stał	na	korytarzu	i	słuchał.	Mam	wyrzuty	sumienia,	że	sprowadziłem
ten	temat	ponownie	do	tego	domu,	ale	mam	wrażenie,	że	Amar	chłonie	każde	słowo.	Ciekaw	jestem,	czy
wie,	 że	 jego	 ojciec	 jest	 jednym	 z	 najdzielniejszych	mężczyzn	 swojego	 pokolenia,	 a	 jego	matka	 jedną



z	najsilniejszych	kobiet.
Idriz	mówi,	jak	zawsze	kierując	się	zasadą,	że	„mniej	znaczy	więcej”:
–	 Jeśli	 niemal	 zniknęliśmy,	 jeśli	 ludzi	 nie	 obchodzi	 to,	 co	 się	 z	 nami	 stało,	 to	 dlatego,	 że	 jesteśmy

małym	narodem.	Ale	 nigdy	 nie	mogłem	 zrozumieć	 neutralności	 Europy	wobec	 tego,	 co	 się	 stało,	 albo
raczej	jak	Europa	może	twierdzić,	że	to	rzeczywiście	była	neutralność,	i	jak	mogła	pozwolić	na	to,	co	nas
spotkało.	Okazuje	 się,	 że	 politycy	 byli	 tacy	 sami	 jak	 ci	 ludzie	w	Anglii,	 którzy	 uważają,	 że	 obozy	 to
kłamstwo.	 Oni	 również	 zapewniają,	 że	 są	 neutralni.	 Spójrz	 tylko	 na	 embargo	 na	 dostawy	 broni	 dla
naszego	 narodu.	 To	 nie	 było	 tak,	 że	 zabrali	 broń	 wszystkim	 stronom,	 Serbowie	 mieli	 potężną	 armię.
Kiedy	ktoś	cię	bije,	a	ktoś	 inny	trzyma	ci	ręce	za	plecami,	 to	 jak	on	może	twierdzić,	że	 jest	neutralny?
Skutki	takiej	neutralności	są	oczywiste	dla	każdego.
Nagle	 uzmysławiam	 sobie,	 że	 Idriz	 odpowiada	 na	 pytania	 –	 swobodnie,	 bez	 żadnych	 ograniczeń	 –

w	taki	sam	sposób,	jak	robił	to	w	obozie	koncentracyjnym,	poprzedzając	każdą	swoją	wypowiedź	chwilą
wymownej	 ciszy.	 To	 nie	 była	 tylko	 kwestia	 okoliczności,	 to	 jego	 zwyczaj,	 wyraz	 troski	 o	 precyzję
i	 trafność	 każdego	 słowa.	 Podczas	 tej	 rozmowy	 przychodzi	 mi	 do	 głowy	 jeszcze	 jedna	 myśl.	 O	 ile
przeszłość	Amiry	 jest	niewyobrażalnie	bolesna,	 Idriz	cierpiał	mniej	niż	 inni	więźniowie	obozów.	Jego
trauma	wynika	w	głównej	mierze	z	 jego	altruizmu,	 jego	cierpienie	z	cierpienia	 innych,	które	bierze	na
siebie,	 bo	 jest	 dobrym	 człowiekiem.	 Przypomniałem	 sobie	 jego	 zeznanie	 podczas	 procesu	 Milomira
Stakicia,	 opowieść	 o	 małej	 dziewczynce	 z	 połamanymi	 nogami,	 którą	 musiał	 leczyć	 w	 Trnopolju.
Szukając	właściwych	słów,	milknąc	co	jakiś	czas	na	kilka	sekund,	zanurzał	się	w	szczerym	współczuciu	–
Mitleid,	 jak	 nazywany	 jest	 ten	 stan	w	 niemieckiej	 literaturze,	współczucie	 dla	 cierpienia	 innych.	 Jego
ocalenie	określone	 jest	bólem	 i	 rozpaczą	 innych,	 a	głębokie	 człowieczeństwo	utrudnia	mu	zrozumienie
cynicznego	okrucieństwa,	którego	był	świadkiem	i	z	którym	walczył.
–	 Nie	 możemy	 więc	 wrócić	 do	 Bośni	 –	 mówi	 doktor	 Idriz.	 –	 Widziałeś,	 jak	 wyglądała	 sytuacja

w	1992	roku.	Ta	sytuacja	do	dziś	się	nie	zmieniła.	Zasadniczo	to	miejsce	wygląda	tak	samo.	Oczywiście
byłoby	zupełnie	inaczej,	gdyby	ci	ludzie	przyznali	się	do	wszystkiego,	co	nam	zrobili,	i	przeprosili	za	to.
Mielibyśmy	 szansę	 na	 odzyskanie	 zaufania	 i	 odnalezienie	 na	 nowo	 swojego	miejsca,	 szansę	 na	 nowe
życie.	 Ale	 wydarzyło	 się	 coś	 zupełnie	 odwrotnego.	 Historię	 piszą	 zwycięzcy,	 a	 my	 z	 pewnością	 nie
odnieśliśmy	 zwycięstwa.	Znów	wszystko	 obraca	 się	 przeciwko	 nam.	Wygląda	 na	 to,	 że	 sami	 jesteśmy
winni	 prześladowań,	 które	 nas	 spotkały,	 więc	 nie	 możemy	 sobie	 znaleźć	 miejsca,	 nie	 możemy	 mieć
niczego	na	stałe.	I	taki	już	będzie	nasz	los.



Epilog

Ponownie	z	wizytą	u	Fikreta	Alicia
Wrzesień	1993,	Słowenia

Rok	później	mało	kto	poznałby	go	w	tym	potężnie	zbudowanym	mężczyźnie.	Ale	ja	dobrze	zapamiętałem
ten	 szelmowski,	 hardy	 uśmiech,	 ten	 wyraz	 oczu,	 w	 którym	 wesołość	 mieszała	 się	 ze	 smutkiem,	 tę
niesforną	 czuprynę	 i	 ukośne	 pęknięcie	 na	 przednich	 zębach.	Minął	 pełny	 rok,	 odkąd	 poznałem	 Fikreta
Alicia,	a	on	sam	stał	się	chyba	najbardziej	znanym	Bośniakiem	na	świecie	–	za	sprawą	zdjęcia	z	sierpnia
1992	roku,	na	którym	chudy	jak	kościotrup	stoi	za	ogrodzeniem	z	drutu	kolczastego	w	Trnopolju.	Wtedy
odbyliśmy	 krótką	 i	 emocjonalną	 rozmowę	 o	 jego	 przyjeździe	 z	 Keratermu.	 Teraz	 uściskaliśmy	 się
serdecznie,	 a	 Fikret	 spojrzał	 mi	 głęboko	 w	 oczy,	 jakby	 chciał	 powiedzieć:	 Czy	 naprawdę	 muszę	 to
tłumaczyć	s łowami?
Spotkaliśmy	się	w	holu	hotelowym	w	Lublanie,	a	potem	przenieśliśmy	się	szybko	do	baru,	gdzie	Fikret

opowiedział	mi,	kim	właściwie	jest	–	znałem	go	jedynie	jako	chudzielca	z	obozu,	poza	tym	praktycznie
nic	 o	 nim	nie	wiedziałem.	Urodził	 się	 jako	 syn	 drwala	w	małej	 osadzie	 o	 nazwie	Alići,	 której	 urodę
opisywał	 z	 czułym	 smutkiem,	 przekonany,	 że	 nigdy	 więcej	 jej	 nie	 zobaczy.	 Stracił	 ojca	 jako	 dziecko
i	wraz	 z	 dwoma	braćmi	musiał	 zarabiać	na	utrzymanie	 rodziny.	Opuścił	 szkołę	w	wieku	 czternastu	 lat
i	szkolił	się	na	tkacza,	potem	zaś	służył	w	wojsku	i	pracował	jako	ochroniarz.	Jego	serbski	szef	ostrzegł
go	pewnego	dnia,	że	zbliża	się	najgorsze	 i	że	„nie	 jest	 już	bezpieczny”.	Tu	przerwaliśmy	rozmowę,	by
pójść	na	obiad:	Fikret	rzucał	się	na	jedzenie	jak	wygłodzone	zwierzę.
Nazajutrz	wybraliśmy	się	na	długi	spacer	wzdłuż	jeziora,	pod	ołowianym	niebem,	wśród	żółknących

liści.	Fikret	opowiadał,	że	atakiem	na	 jego	wioskę	dowodził	bezwzględny	zbir	skazany	potem	podczas
procesu	 w	 Hadze,	 Zoran	 Žigić,	 którego	 dom	 Fikret	 widział	 ze	 swoich	 okien,	 „dokładnie	 po	 drugiej
stronie	doliny”.	Rodzina	Aliciów	uciekła,	poza	dziadkiem	Fikreta,	który	zginął	w	swoim	domu.	Leżał	na
podłodze,	dosłownie	przecięty	na	pół	kulami	wystrzelonymi	z	bardzo	małej	odległości.
–	Znaleźliśmy	go	w	kałuży	krwi.	Kazali	mu	się	położyć	na	brzuchu,	a	potem	przejechali	po	nim	serią

z	 karabinu	 maszynowego	 wzdłuż	 kręgosłupa,	 od	 głowy	 do	 krocza,	 po	 prostu	 go	 przepołowili.	 Kiedy
odwróciliśmy	go	na	plecy,	okazało	się,	że	w	jego	ciele	pełno	było	pocisków.
Serbowie	schwytali	Fikreta,	gdy	ich	wojska	dotarły	do	sąsiedniej	wioski	o	nazwie	Sivići.	Wszystkich

starszych	ludzi	wymordowano,	a	pozostałych	przy	życiu	mężczyzn	zabrano	do	Keratermu.
Fikret	 nauczył	mnie	 pewnego	 słowa	w	 języku,	 który	wtedy	 jeszcze	 nazywano	 serbsko-chorwackim:

iživljavanje,	 co	przetłumaczył	 jako	„wyżywanie	 się,	 zadawanie	bólu	 i	 czerpanie	z	 tego	przyjemności”.
Jego	zdaniem	to	właśnie	słowo	najlepiej	opisywało	Keraterm.
–	Nie	mieliśmy	czym	zająć	myśli	w	obozie	–	powiedział.	–	Myśleliśmy	tylko	o	tym,	kiedy	zobaczymy

wschód	słońca	i	kiedy	przyjdzie	nowa	zmiana,	bo	wtedy	właśnie	zaczynało	się	piekło.	[Žigić]	przyszedł
na	 drugi	 dzień,	wywołał	 pięciu	 z	 nas	 z	 nazwiskiem	Alić,	 bo	 byliśmy	 jego	 sąsiadami,	 i	 pobił	 nas.	 To
mogliśmy	jeszcze	znieść,	ale	gorzej	było,	gdy	zaczęli	nas	dźgać	nożami.	Potem	zaczęli	zabijać:	rano	na
asfalcie	 leżało	 mnóstwo	 ciał.	 Często	 włączali	 w	 nocy	 reflektory	 i	 strzelali	 do	 ludzi.	 […]	 Potem



obmywali	 zwłoki	 zimną	wodą,	 ładowali	 na	 ciężarówki	 jak	worki	 z	 cementem	martwych	 i	 rannych,	 po
czym	ich	wywozili.
Fikret	opowiedział	mi	historię,	którą	słyszałem	już	w	Trnopolju,	o	tym,	jak	po	masakrze	w	Hangarze

Trzecim	kazano	mu	ładować	ciała	zabitych.
–	 Ale	 kiedy	 zobaczyłem	 wszędzie	 dokoła	 zwłoki,	 załamałem	 się.	 Zacząłem	 płakać,	 a	 jakiś	 starszy

mężczyzna	zaproponował,	że	mnie	zastąpi.
Fikret	został	przeniesiony	do	Trnopolja	rankiem	tego	dnia,	kiedy	się	poznaliśmy,	gdy	zamknięto	obóz

w	Keratermie	–	być	może	miało	to	związek	z	naszym	przyjazdem.	Czułem	się	naprawdę	dziwnie,	słysząc,
że	to	był	„najszczęśliwszy	dzień	w	jego	życiu”.	Po	naszym	wyjeździe	z	Trnopolja	Fikret	się	ukrywał.
–	Nie	wiedziałem,	czy	ujdę	z	tego	z	życiem.	Ukrywałem	się,	kiedy	do	obozu	przyjeżdżało	wielu	innych

dziennikarzy	 z	moim	 zdjęciem	w	gazetach,	więc	 nie	miałem	o	 tym	pojęcia,	 dowiedziałem	 się	 dopiero
dużo	 później.	 –	 Fikret	 przebrał	 się	 za	 kobietę,	 by	wsiąść	 do	 autobusu.	 –	Nie	 znalazłem	 się	w	 grupie
kobiet,	 które	 potem	 zgwałcili,	 bo	 okropnie	 śmierdziałem.	 –	 Dołączył	 do	 konwoju	 jadącego	 do
miejscowości	Smet	na	masywie	Vlašić,	skąd	przedostał	się	na	piechotę	do	Travnika.	–	Niewiele	z	tego
zapamiętałem,	 ale	 przypominam	 sobie,	 jak	 szliśmy	 po	 skalistym	 gruncie.	 –	 Po	 przybyciu	 do	 Travnika
Fikret	 został	 skierowany	 do	 żandarmerii	wojskowej	 tworzącej	 się	 dopiero	 17.	Krajińskiej	Brygady.	 –
Jakiś	mężczyzna	uśmiechnął	się	do	mnie	i	spytał:	„Hej,	to	ty	jesteś	tym	facetem,	którego	ciągle	pokazują
w	telewizji?”.	Ale	ja	nic	nie	wiedziałem	o	tym	zdjęciu	i	nie	mogłem	uwierzyć,	kiedy	je	zobaczyłem	na
własne	oczy.
Mężczyzną,	 który	 pokazał	 Fikretowi	 jego	 fotografię,	 był	 Fahrudin	Alihodžić,	 dowódca	 partyzantów,

który	zaledwie	kilka	tygodni	wcześniej	prowadził	naszą	kolumnę	uchodźców	(teraz	wydaje	czasopisma).
–	Wiele	mu	zawdzięczam	–	mówi	Fikret.	–	Włożyliśmy	mundury,	ale	Fahrudin	stwierdził,	że	w	takim

stanie	nie	nadaję	 się	do	walki.	Wciąż	kaszlałem	krwią,	więc	mnie	odprawili.	Powiedział,	 że	 to	żaden
problem,	 że	 powinienem	 dołączyć	 do	 jednostki	 z	 Krajiny,	 że	 dostanę	 tam	 jedzenie	 i	 zakwaterowanie,
żebym	mógł	dojść	do	siebie,	a	potem	zorganizował	mi	wyjazd	do	Chorwacji.	Początkowo	nie	mogłem
patrzeć	 na	 to	 swoje	 zdjęcie.	Nie	mogłem	uwierzyć,	 że	 przeszedłem	przez	 to	wszystko	 i	 przeżyłem,	 że
byłem	wolny.	Ciągle	nie	mieści	mi	się	w	głowie,	że	mogę	witać	się	z	ludźmi,	rozmawiać	i	pić	kawę,	że
nikt	mnie	nie	bije	ani	nie	kopie.	Czuję	rozczarowanie,	kiedy	patrzę	na	to	zdjęcie	i	mogę	powiedzieć,	że
jestem	wolny:	to	dziwne,	że	po	tym	wszystkim	jednak	żyję…	Dlaczego?	Bo	byłem	zwykłym	człowiekiem,
prowadziłem	skromne	życie.	A	 teraz	nie	mam	nic	 i	nienawidzę	 tych	 ludzi.	Nienawidzę	Zorana	Žigicia,
[którego	ludzie]	zabili	mojego	dziadka	i	wujka,	choć	ci	nic	im	nie	zrobili.	Nigdy	nie	widziałem	różnicy
między	Muzułmaninem	a	Serbem,	a	teraz	nie	mógłbym	na	nich	spojrzeć,	podać	im	ręki	ani	znów	mieszkać
obok	nich.	Lubiliśmy	się	przez	czterdzieści	pięć	lat,	a	w	czterdziestym	szóstym	się	znienawidziliśmy.

2008–2011:	Powrót	do	wsi	Alići

Straciłem	kontakt	z	Fikretem,	gdy	jego	sława	go	przerosła,	a	pewni	ludzie	go	wykorzystali.	Oczywiście
dużo	o	nim	myślałem,	gdy	rewizjoniści	kwestionowali	jego	cierpienie.	Twierdzili,	że	był	taki	chudy,	bo
chorował	na	gruźlicę.	Sam	Radovan	Karadžić	żartował,	że	zazdrości	mu	takiej	szczupłej	i	młodzieńczej
sylwetki.	 Gdy	 wróciłem	 z	 Ameryki	 do	 Europy	 i	 w	 2004	 roku	 uczestniczyłem	 po	 raz	 pierwszy
w	uroczystościach	rocznicowych	w	Omarskiej,	spotkałem	Fikreta.	Przywitaliśmy	się	serdecznie,	ale	na
tym	się	skończyło.	Nie	wiem,	dlaczego	nie	spędziliśmy	razem	więcej	czasu:	być	może	obaj	obawialiśmy
się	tej	długiej	rozmowy,	którą	wcześniej	czy	później	musieliśmy	odbyć.	Po	uroczystościach	Fikret	nigdy



nie	pokazywał	się	w	mieście.	Wszyscy	go	znali,	był	symbolem,	ale	chował	się	przed	światem.	W	Hadze
go	 pominięto,	 nigdy	 nie	 został	 powołany	 na	 świadka,	 słyszałem	 o	 nim	 dość	 lekceważące	 opinie
w	Trybunale,	co	ogromnie	mnie	irytowało.	Przywódcy	różnych	grup	ocalonych	również	nie	traktowali	go
poważnie	–	zresztą	z	wzajemnością.	Początkowo	czasami	odrzucano	go	jako	prostaka,	świetnego	faceta,
ale	 niezbyt	 rozgarniętego,	 który	 przypadkiem	 pojawił	 się	 na	 słynnej	 fotografii.	 I	 być	może	 on	 sam	 tak
o	sobie	myślał.	Jak	bardzo	wszyscy	się	mylili!
W	lipcu	2008	roku	umówiliśmy	się	wreszcie	z	Fikretem	na	dłuższe	spotkanie.	Mieszkał	w	Sønderborg

w	 Danii,	 ale	 wrócił	 do	 Kozaraca	 i	 kupił	 mieszkanie	 w	 nieukończonym	 bloku	 z	 widokiem	 na	 plac
w	 centrum	 miasta.	 Ogromnie	 się	 cieszyłem,	 że	 znów	 go	 widzę.	 Gdyby	 nie	 to,	 że	 poznałem	 go	 przez
ogrodzenie	 z	 drutu	 kolczastego	 w	 obozie	 koncentracyjnym,	 teraz	 przywiódłby	 mi	 na	 myśl	 postać
z	Dennisa	Rozrabiaki.	Był	pełen	temperamentu,	niefrasobliwy,	bezczelny	–	pyskaty	żartowniś.	Ożenił	się
z	 dziewczyną	 z	 Sanskiego	Mostu,	Aidą,	 która	 urodziła	mu	 dwóch	 synów,	Almira	 i	Alena,	 oraz	 córkę,
małą	Minelę.	Najpierw	więc	kupiliśmy	dzieciakom	zapas	czekolady	w	supermarkecie	po	drugiej	stronie
ulicy.
–	Wszystko	robię	teraz	dla	nich	–	powiedział	Fikret.	–	Wszystko.
Czekałem,	 aż	 w	 odpowiednim	 czasie	 wszystko	 mi	 opowie,	 ale	 na	 razie	 cieszyła	 mnie	 po	 prostu

świadomość,	że	po	tylu	latach	wchodzimy	sobie	razem	po	schodach,	niosąc	torby	pełne	słodyczy.
Potem	zasiedliśmy	do	rozmowy,	którą	zaczęliśmy	kiedyś	przy	kawie	w	kawiarni	Stara	Bašta	po	drugiej

stronie	ulicy.	Było	to	wkrótce	po	aresztowaniu	Radovana	Karadžicia,	dzięki	któremu	w	pewnym	sensie
się	poznaliśmy.
–	 Cieszę	 się	 i	 jestem	 zły	 równocześnie	 –	 powiedział	 Fikret,	 kiedy	 się	 o	 tym	 dowiedział.	 –	 Przez

trzynaście	 lat	 żył	 jak	 wolny	 człowiek.	 A	 wcześniej	 przez	 trzy	 lata	 cały	 świat	 wiedział,	 co	 on	 robi,
począwszy	od	mojego	obozu	w	dziewięćdziesiątym	drugim,	po	Srebrenicę	w	dziewięćdziesiątym	piątym,
ale	nikt	nie	zrobił	nic,	żeby	go	powstrzymać.	A	co	działo	się	z	nami	przez	cały	 ten	czas?	Teraz	 jestem
szczęśliwy,	bo	żyję	i	jestem	tutaj	z	żoną	i	dziećmi,	nie	zginąłem	jak	wielu	innych.	Ale	kiedy	on	cieszył	się
wolnością,	ja	byłem	załamany.
Okazało	 się,	 że	 rzeczywiście	 przeszedł	 wcześniej	 poważne	 załamanie.	 Mieliśmy	 sobie	 sporo	 do

powiedzenia.	 Był	 piątek	 wieczór,	 Kozarac	 dopiero	 się	 ożywiał,	 ruszyło	 wesołe	 miasteczko,	 dzieci
pomimo	 deszczu	 pokrzykiwały	 radośnie,	 z	 barów	 i	 samochodów	na	 ciepłe,	wilgotne	 ulice	 sączyła	 się
głośna	muzyka.	Postanowiliśmy,	że	poświęcimy	ten	wieczór	na	poważną	rozmowę,	a	nazajutrz	spotkamy
się	 ponownie,	 by	 robić	 to,	 na	 co	mieliśmy	ochotę,	 czyli	 rozsiąść	 się	wygodnie,	 popijać	 piwo	 i	 gadać
o	piłce,	 którą	kochamy,	 i	 o	politykach,	 których	nienawidzimy.	Okazało	 się,	 że	kiedy	 spotkałem	Fikreta
w	Słowenii,	był	na	skraju	załamania	nerwowego.
–	 Zacząłem	 rozmawiać	 o	 obozach	 z	 drzewami.	 Niewiele	 brakowało,	 a	 wsadziliby	 mnie	 w	 kaftan

bezpieczeństwa.
Potem	nadarzyła	się	okazja	wyjazdu	do	Danii.	W	1996	roku	Fikret	przeniósł	się	do	Kopenhagi,	a	zaraz

potem	rozpoczęła	się	kampania,	która	miała	doprowadzić	do	uznania	 jego	słynnego	zdjęcia	z	obozu	za
fałszerstwo.
–	Zdarzyło	się	to	w	trudnym	dla	mnie	okresie	–	opowiadał	Fikret	–	i	dobiło	mnie.	Popadłem	w	jeszcze

większy	obłęd	niż	wcześniej.
Ale	 na	 szczęście	 Fikret	 nie	 oszalał	 całkowicie.	W	 1997	 roku	Deichmann	 zorganizował	 konferencję



prasową,	by	propagować	swoją	wersję	wydarzeń.
–	 Skontaktowali	 się	 ze	mną	 ludzie	 ze	 środowisk	 kościelnych	 –	wspominał	 Fikret.	 –	 I	 spytali:	 „Czy

może	 pan	 pojechać	 do	Bonn?”.	 Zgodziłem	 się,	 a	 oni	 zorganizowali	mi	 podróż.	 Poznałem	 też	w	Danii
ludzi,	 którzy	 przeżyli	Holokaust.	Mieli	 swoje	 stowarzyszenie	 i	 zaprosili	mnie	 tam	 jako	 gościa.	Kiedy
zaczęło	się	to	całe	gówno,	dali	mi	taśmę	ze	zdjęciami	z	Auschwitz	i	powiedzieli:	„Weź	także	to,	bo	jeśli
jedno	jest	kłamstwem,	to	drugie	też”.	Więc	pojechałem	na	tę	konferencję,	usiadłem	w	rogu	i	słuchałem,
jak	 kłamie	 (tłumaczyli	 mi	 wszystko,	 co	 mówił),	 aż	 nie	 mogłem	 już	 dłużej	 tego	 znieść.	 Wstałem
i	 powiedziałem:	 „Przepraszam	 bardzo,	 ale	 człowiek	 z	 tego	 zdjęcia	 jest	 tutaj:	 to	 ja.	 Wiem,	 że	 byłem
więźniem,	ty	skurwielu!	Wiem,	że	to,	co	mówisz,	to	nieprawda”.	Rozmawiałem	z	nim	potem,	był	całkiem
uprzejmy.	Podziękował	mi	za	przybycie,	ale	wydawało	się,	że	to,	co	powiedziałem,	nie	miało	dla	niego
żadnego	znaczenia.
Rozmawialiśmy	też	sporo	o	czymś,	co	bardzo	irytowało	Fikreta:	o	zyskach	z	jego	fotografii.	Pamiętam,

jak	 znajomy	 fotograf,	 Steve	 Connors,	 z	 którym	 pracowałem	 w	 Bośni,	 a	 później	 w	 Iraku,	 spytał	 mnie
kiedyś:	„Ed,	nosisz	ze	sobą	aparat?”.	Kiedy	przyznałem,	że	nie,	powiedział:	„Gdybyś	zrobił	choć	jedno
zdjęcie	 tego	 człowieka	 tandetnym	 jednorazowym	 aparatem,	 mógłbyś	 zarobić	 cztery	 miliony	 dolarów
w	czterdzieści	osiem	godzin”.	Mój	ojciec	pocieszał	mnie	potem,	że	nie	chciałbym	być	znany	jako	ktoś,
kto	dorobił	się	majątku	na	takim	zdjęciu.	Powiedziałem	o	tym	Fikretowi.	Był	wściekły,	zresztą	słusznie:
–	Ty	 idioto!	 –	 zawołał.	 –	Zatrzymałbyś	milion	dolarów	dla	 siebie,	milion	przekazałbyś	 uchodźcom,

żeby	wszyscy	cię	kochali,	a	dwa	miliony	dałbyś	mnie!
Zamiast	 żyć	 z	 pieniędzy	 za	 zdjęcie,	 do	 czego	 miałby	 prawo,	 Fikret	 pracował	 przy	 załadunku

ciężarówek	w	 rzeźni	w	Danii.	W	 1999	 roku	 poznał	w	 Sanskim	Moście	Aidę:	 „A	 gdy	 się	 obudziłem,
byłem	żonaty”.	Ale	ten	stosunkowo	pomyślny	okres	skończył	się	w	2000	roku,	gdy	dwustukilogramowa
tusza	spadła	Fikretowi	na	plecy.
Choć	 nie	 dostał	 renty,	 zdołali	 uzbierać	 pieniądze	 na	mieszkanie	w	Kozaracu	 i	 zastanawiali	 się	 nad

odbudową	rodzinnego	domu	w	wiosce	Alići,	do	której	zabrał	mnie	Fikret.	Było	 to	naprawdę	cudowne
miejsce,	 usadowione	 na	 zboczu,	wśród	gór	 pokrytych	 sadami,	 łąkami	 i	 lasami,	 z	 których	 rozciągał	 się
widok	 na	 doliny	 i	 rozległą	 równinę	w	 dole	 –	 ale	 z	wypalonego	 domu	Fikreta	 zostały	 tylko	 betonowe
fundamenty,	 otoczone	 zgliszczami	 innych	 budynków.	 To	 właśnie	 z	 tego	miejsca,	 w	 którym	 urodził	 się
i	wychował,	 uciekł	w	1992	 roku	w	góry,	 by	potem	wpaść	w	 ręce	Serbów.	Większość	 jego	przyjaciół
i	jego	dziadek	zostali	zabici.
–	Później	znaleźliśmy	ich	szczątki	–	powiedział.
Część	byłych	mieszkańców	już	tu	wróciła,	podobnie	jak	mordercy	i	oprawcy,	którzy	palili	ich	wioski

i	zabijali	ich	krewnych,	a	teraz	ponownie	zamieszkali	po	drugiej	stronie	doliny	–	z	wyjątkiem	tych,	którzy
siedzieli	w	Hadze.	Fikret	mówił	teraz	o	swoich	prześladowcach:
–	Nikt	 nigdy	 nie	 przeprosił	mnie	 za	 to,	 co	 zrobili.	 Nie	wiem,	 co	 jest	 z	 tymi	 ludźmi.	Wystarczy,	 że

przejdziemy	się	chwilę	po	Prijedorze,	a	pokażę	ci	przynajmniej	pięciu	zabójców.	A	tam	stoi	dom	Zorana
Žigicia.	Albo	są	dumni	z	tego,	co	zrobili,	albo	udają,	że	nic	się	nie	stało.	Czekam,	aż	ktoś	przyzna	się	do
winy	lub	przeprosi,	ale	oni	tego	nie	robią.	I	nigdy	nie	zrobią.	Zbudowali	pomnik	przy	obozie,	w	którym
się	 poznaliśmy,	 ale	 na	 cześć	Serbów,	 którzy	 podobno	 tam	 zginęli,	 a	 nie	 dla	 nas.	Nic	mi	 nie	wiadomo
o	tym,	żeby	zginęli	tam	jacyś	Serbowie.
Spotkaliśmy	się	ponownie	wczesnym	wieczorem	następnego	dnia,	w	sobotę,	tym	razem	na	rogu	ulicy,



by	popatrzeć	na	świat	i	pogadać	o	sprawach	osobistych.	Nazajutrz,	w	niedzielny	wieczór,	pojechaliśmy
do	 wioski	 Alići	 na	 wielką	 rodzinną	 imprezę	 na	 betonowych	 fundamentach	 domu,	 który	 zamierzał
odbudować	Fikret,	by	kiedyś	znów	zamieszkać	tu	z	całą	rodziną.	Jego	matka,	siostra,	żona	i	dzieci	miały
przygotować	 pieczeń	 z	 jagnięciny.	 Zapadł	 już	 zmierzch,	 dokoła	 dzwoniły	 cykady,	 ciemności	 skrywały
dolinę,	lecz	jej	piękno	wydawało	się	niemal	namacalne.	Węgle	żarzyły	się	jasno,	w	powietrzu	unosił	się
zapach	mięsa.	Prócz	najbliższych	Fikreta	zjawiła	się	również	w	komplecie	rodzina	jego	starszego	brata
Ismeta,	w	sumie	było	więc	kilkanaście	osób,	wesoła	kompania,	 rozbawiona	szczerze	faktem,	że	 jestem
wegetarianinem.	 Jagnię	 obracało	 się	 na	 rożnie,	 a	 Fikret	 częstował	 nas	 najlepszą	 rakiją	 w	 okolicy.
Ponieważ	potem	miałem	prowadzić,	przerzuciłem	się	ze	śliwowicy	na	piwo.	Mogłem	wybierać	między
mocniejszym	a	takim,	które	miało	3,8	procent	alkoholu.	Fikret	nazywał	je	Hodža	pivo	–	piwo	imama:
–	Hodža	pivo	do	niczego	się	nie	nadaje!	–	powtarzał	i	namawiał	mnie	na	mocniejszy	napój.
–	Ale	co	z	policją?	–	zaprotestowałem.
Jego	 brat,	 Ismet,	 pochylił	 się	 do	 mnie	 z	 żartobliwie	 groźną	 miną,	 dając	 mi	 do	 zrozumienia,	 że

powinienem	wybrać	lepsze	piwo:
–	Ja	jestem	z	policji!
Ismet,	policjant	pracujący	w	miejscowości	Bosanski	Petrovac,	poruszył	potem	 temat	wpisany	 już	na

zawsze	w	 język	 i	 historię	 bośniackiej	Krajiny:	 on	 także	walczył	w	17.	Krajińskiej	Brygadzie	 i	musiał
zrezygnować	ze	zwycięstwa,	gdy	było	w	zasięgu	ręki.
–	Byłem	już	prawie	w	domu	–	opowiadał	z	irytacją	–	w	hotelu	Prijedor.	Miałem	w	rękach	broń,	a	ulice

pod	 moim	 oknem	 były	 puste!	 [Serbowie]	 uciekli	 z	 Prijedoru,	 mogliśmy	 przejąć	 całe	 miasto.	 Nie
napotkaliśmy	 żadnego	 oporu	 i	 byliśmy	 w	 domu.	 Miasto	 było	 nasze!	 Gdyby	 nie	 zatrzymali	 nas
w	Prijedorze,	 zajęlibyśmy	 cały	 kraj	 i	wszystko	wyglądałoby	 teraz	w	Bośni	 inaczej.	A	 tak	musieliśmy
wrócić	na	kolanach.
–	Nigdy!	–	sprzeciwił	się	Fikret.	–	Ja	nie	jestem	na	kolanach.	Patrz,	stoję	znowu	w	swoim	domu.
Następnego	ranka	pojechaliśmy	z	Fikretem	do	małego	meczetu,	gdzie	znajduje	się	tablica	z	nazwiskami

zmarłych	 z	 najbliższej	 okolicy.	 Jak	 łatwo	 się	 domyślić,	 dziewięćdziesiąt	 procent	 pogrzebanych	w	 tym
miejscu	zginęło	w	1992	roku.
–	To	mój	młodszy	brat	–	powiedział	Fikret.	–	Zginął	w	Travniku,	w	czasie	wojny.	A	to	mój	dziadek.
Pojechaliśmy	dalej,	mijając	odbudowane	budynki,	z	powrotem	do	zniszczonego	domu,	ziemi	utraconej

i	 odzyskanej,	 miejsca	 wczorajszego	 przyjęcia.	 Pochwaliłem	 cud	 odbudowy	 Kozaraca,	 a	 szczególnie
ambitny	projekt	Fikreta.
–	Och,	 odbudować	 dom	 to	 żaden	 problem	 –	 odpowiedział	 skromnie.	 –	Znacznie	 trudniej	wskrzesić

zmarłego.
Dwa	 lata	 później,	 w	 2010	 roku,	 przyjechałem	 na	 uroczystości	 rocznicowe	 w	 Omarskiej	 z	 Penny

Marshall.	Było	to	wydarzenie	niezwykłe	i	wzruszające	–	Penny	wróciła	tu	po	raz	pierwszy	od	5	sierpnia
1992	 roku.	 Zabraliśmy	 nawet	 ze	 sobą	 płytę	 Sgt.	 Pepper’s…	 Beatlesów,	 by	 posłuchać	 jej	 w	 drodze
powrotnej,	tym	razem	do	Sarajewa.	Spotkanie	z	Fikretem	pełne	było	radosnych	uścisków	i	łez,	w	obozie
i	 innych	miejscach,	 które	 odwiedziliśmy	w	 ciągu	 następnych	 trzech	 dni.	 Fikret	 zawsze	 nazywał	 Penny
jednym	 słowem,	 w	 którym	 łączył	 jej	 imię	 z	 nazwiskiem:	 „Pennymarshall”.	 Gościem	 honorowym
uroczystości	 był	 tego	 roku	 prezydent	 Bośni	 Haris	 Silajdžić,	 otoczony	 murem	 rosłych	 ochroniarzy	 ze
słuchawkami	w	uszach.	Gdy	szykował	się	już	do	wyjazdu,	nagle	ktoś	go	zawołał,	niczym	zwykły	kmieć



domagający	się	sprawiedliwości	od	króla.
–	Hej,	gospodin	president!	–	krzyknął	Fikret	Alić	 swoim	charakterystycznym	zachrypniętym	głosem,

łamaną	angielszczyzną,	 jakby	zwracał	się	do	kumpla.	Gdyby	był	 to	ktokolwiek	 inny,	Silajdžić	zapewne
zlekceważyłby	 ten	 prostacki,	 poufały	 okrzyk.	 Nie	 mógł	 jednak	 zignorować	 człowieka	 zza	 drutu
kolczastego.
–	Chciałbym,	żeby	poznał	pan	moją	przyjaciółkę,	Pennymarshall!
Ku	irytacji	członków	jego	świty,	prezydent	Silajdžić	nadstawił	uważniej	uszu,	odprawił	machnięciem

ręki	eskortę	i	ruszył	na	spotkanie	ze	swoim	poddanym	ze	zdjęcia	i	kobietą,	która	to	zdjęcie	zrobiła.
Wieczorem	 tego	 samego	 dnia	 ucztowaliśmy	 dużą	 grupą	 w	 restauracji	 Sabihy	 Turkanović,	 a	 Fikret

i	 Penny	 siedzieli	 obok	 siebie.	 Sabiha	 raczyła	 Penny	 swoją	 opowieścią,	 podczas	 gdy	 Fikret	 ziewał
ostentacyjnie.
–	 Bla,	 bla,	 bla	 –	 szepnął	 Penny	 do	 ucha.	 –	 Obozy,	 obozy,	 obozy.	 Patrz,	 żyjemy. 	 Żyjemy!	 Mówię

o	obozach	już	od	osiemnastu	lat.	Teraz	chcę	wódki	i	red	bulla!
Wieczór	po	uroczystości	w	Omarskiej	zawsze	pełen	jest	szalonych	tańców,	picia	i	jedzenia.	Kozarac

eksploduje	 desperacką	wesołością	 i	muzyką.	Wcześniej	 czy	 później	mikrofon	 zawsze	 przejmuje	 Sefer
z	Bostonu,	 który	 swoim	 śpiewem	doprowadza	większość	 ludzi	 do	 płaczu.	W	odbudowanej	 restauracji
Stara	Bašta	tłumy	ucztujących	kładą	sobie	ręce	na	ramionach	i	tworzą	wielkiego	węża	oplatającego	salę.
To	w	Bośni	obowiązkowy	element	każdej	zabawy.	Tego	szalonego	wieczora	do	Penny	podchodziło	wielu
wspaniałych,	dobrych	i	dzielnych	ludzi,	by	powiedzieć	jej,	że	uratowała	im	życie,	i	pokazać	dzieci,	które,
jak	twierdzili,	nigdy	by	się	nie	urodziły,	gdyby	tego	dnia	nie	odwiedziła	Omarskiej.	Ale	Fikret	nie	chciał
tego	słyszeć.
–	Bla,	bla,	bla,	uratowałaś	mi	życie,	Pennymarshall,	bla,	bla,	bla.
Przedrzeźniał	 ich,	krzywiąc	 się	niemiłosiernie,	 a	potem	nalewał	 jej	kolejny	kieliszek	wina,	 czy	 tego

chciała,	czy	nie.
–	Pij,	Pennymarshall,	piiiiij!
W	2011	 roku	Fikret	 znów	 jest	w	 formie,	 a	przynajmniej	 tak	 twierdzi.	Z	pewnością	czuje	 się	na	 tyle

dobrze,	by	rozmawiać	poważnie	o	ocaleniu	i	rozrachunku.	Ramadan	–	którego	rzeczywiście	przestrzega,
rezygnując	zupełnie	z	alkoholu	i	poszcząc	od	świtu	do	nocy	–	mógłby	zwarzyć	mu	humor,	ale	wcale	się
tak	 nie	 dzieje.	 Opowiada	 mi	 z	 przejęciem	 o	 swoich	 dzieciach:	 jedenastoletni	 Almir	 jest	 jednym
z	najlepszych	uczniów	w	szkole.
–	 Mamy	 nazwy	 na	 szkolne	 stopnie	 –	 tłumaczy	 Fikret.	 –	 Trójka	 to	 jaja,	 czwórka	 to	 ser,	 a	 piątka,

najlepsza	ocena,	to	serek	śmietankowy.	Almir	dostaje	serek	śmietankowy.
Siedmioletni	Alen	 objawia	 zaskakujący	 talent	 do	 uczenia	 się	wierszy	 na	 pamięć	 oraz	 do	 rysowania

i	malowania.
–	Nie	śpieszy	się,	ale	pamięta	wszystko.
Minela	ma	cztery	lata.
–	Jest	ciekawska	jak	kot	i	bardzo	podobna	do	matki:	ciągle	gada	i	chce	wszystko	robić	od	razu.
Nikt	nie	powinien	spierać	się	z	opiniami	ojca	dotyczącymi	podobieństw	w	jego	własnej	rodzinie,	ale

po	kolejnym	spotkaniu	ze	spokojną	i	pracowitą	Aidą	dochodzę	do	wniosku,	że	pełna	życia	Minela	bardzo
przypomina	Fikreta	w	najlepszej	formie.
–	Dzieci	wiedzą	o	pewnych	sprawach	–	mówi	Fikret.	–	Wiedzą,	kim	jestem	i	jakie	straszne	rzeczy	nas



spotkały.	Ale	są	jeszcze	małe.	Dowiedzą	się	wszystkiego	w	odpowiednim	czasie.
Co	Fikret	powie	im	o	tej	społeczności,	jakiego	stosunku	do	Serbów	ich	nauczy?
–	Ci,	którzy	przychodzili	nas	bić	i	zabijać	w	Keratermie,	nie	byli	naszymi	sąsiadami	z	Kozaraca,	choć

jeden	z	najgorszych	zabójców	z	Omarskiej	mieszka	niedaleko	mojego	domu,	po	drugiej	 stronie	doliny.
Ale	teraz	nie	możemy	już	być	tacy	jak	kiedyś.	Nauczę	je,	że	Serbowie	są	częścią	naszego	kraju,	ale	trzeba
przestrzegać	 pewnych	 granic.	 Powinny	 budować	 przyszłość	 z	 Serbami,	 ale	 bez	 takiej	 zażyłości	 jak
w	przeszłości.	Żyliśmy	 z	 nimi,	wierzyliśmy	 im	 i	 zapłaciliśmy	 za	 to.	Nasze	więzi	 były	 zbyt	 bliskie,	 za
bardzo	 im	zaufaliśmy,	 a	moje	dzieci	nie	mogą	powtórzyć	 tego	błędu.	Chodź,	pojedziemy	obejrzeć	mój
dom.
Jak	 ujmuje	 to	 Fikret:	 „Nie	 przespałem	 tego	 czasu,	 Eddie”.	 Zbudował	 dom	 w	 mieście	 dla	 siebie

i	 rodziny	 i	 nadal	 pracuje	 nad	 domem	 dla	 matki	 w	 górach.	 Najpierw	 jedziemy	 do	 domu	 w	 mieście.
Zatrzymuje	 samochód	 i	wykonuje	 pełen	 dumy	 gest,	 niczym	 kot	 pokazujący	 swą	 zdobycz	 albo	 dziecko,
które	wykonało	właśnie	 kilka	 pierwszych	 kroków.	Dla	 ludzi	 przejeżdżających	 obok	 to	 dom	 jak	 każdy
inny.	Dla	Fikreta	i	dla	mnie	każda	cegła	jest	świadectwem	odrodzenia	i	wyzwaniem	rzuconym	tym,	którzy
go	uwięzili	i	katowali.
–	Jeden	rok,	Eddie,	jeden	rok!	–	rozpromienia	się	i	rozkłada	ręce.	–	Zaczęliśmy	w	2009,	a	w	2010	już

się	 wprowadziliśmy.	 Zaprojektowałem	 go	 i	 zbudowałem	 od	 zera,	 Eddie.	 Spójrz	 na	 moje	 ręce!	 Nie
spałem,	pracowałem!
Przed	 domem	 jest	 mały	 plac	 zabaw	 dla	 dzieci,	 z	 huśtawkami	 z	 opon.	 „Duński	 system,	 Eddie,	 jak

widzisz”.	 W	 piwnicy	 „tradycyjny	 kocioł,	 spójrz	 tutaj”,	 i	 schody	 prowadzące	 do	 pomalowanego	 na
różowo	salonu	(„O	to	będziesz	musiał	spytać	moją	żonę”).	Spoglądając	na	kominek,	Fikret	mówi:
–	Lubię	patrzeć	wieczorem	na	ogień,	posiedzieć	przy	nim	z	żoną	i	kieliszkiem	rakii.
W	sypialni	Mineli	jest	tablica,	a	na	niej	rysunek	domu,	który	zbudował	tata.	W	pokoju	„łobuza	Alena”

podpisane	imieniem	podobizny	wszystkich	członków	rodziny.	A	u	Almira	dyplomy	ze	szkoły.
–	Ale	martwię	się	szkołą	średnią	–	wzdycha	Fikret.	–	Szkoła	średnia	jest	w	Prijedorze,	a	tam	chodzi

mało	 Boszniaków,	 jedna,	 dwie	 osoby	w	 klasie.	 Czetnicy	 napisali	 na	 nowo	wszystkie	 podręczniki:	 na
historii	uczą	się	tylko	o	wielkich	wojnach	Serbów.	Wszędzie	tylko	Serbowie,	Serbowie,	Serbowie.	Nie
wiem,	 co	 się	 tam	 z	 nimi	 stanie.	Gdyby	Serbowie	 przyznali	 się	 do	 tego,	 co	 zrobili,	 zabici	 odzyskaliby
wreszcie	 spokój,	 a	 i	 mnie	 z	 pewnością	 byłoby	 łatwiej.	 Przeprosiny	 są	 konieczne,	 bo	wtedy	w	 końcu
przestano	by	powtarzać,	że	wszyscy	byliśmy	równie	źli.	Przepraszając,	przyznaliby,	że	doszło	jednak	do
agresji.
Siadamy	 w	 cieniu	 na	 werandzie,	 z	 widokiem	 na	 skąpany	 w	 słońcu	 trawnik.	 Fikret	 wyjmuje	 swoje

lekarstwa	 –	 całkiem	 spory	 zestaw,	 który	 leczy	 ból	 ciała	 i	 duszy,	 ból	 pleców	 pozostały	 po	 wypadku
w	rzeźni	i	coś,	co	Coleridge	nazywa	„bólem	snu”.
–	Mam	tu	morfinę,	 środek	przeciwbólowy,	sól	 fizjologiczną	 i…	o,	 jest!	To	coś,	co	sami	psychiatrzy

przepisują	 sobie	na	 sen:	mianseryna!	Trzydzieści	gramów!	Hej,	Eddie,	wiem,	 że	 ty	 też	masz	problemy
z	zasypianiem:	spróbuj	tego,	ale	nie	więcej	niż	jedną	tabletkę,	bo	nigdy	się	nie	obudzisz	i	nie	napiszesz
swojej	książki.
Fikret	rozpoczyna	rozmowę	o	tym,	kiedy	ludzie	się	załamują,	gdy	ich	umysły	nie	wytrzymują	ciężaru

wspomnień	i	snów	przeżartych	wspomnieniami	z	obozu.	Smutne	wieści	dotyczą	młodszego	brata	Fikreta,
Sanela,	który	ostatnio	„miał	tyle	snów”	o	swoim	pobycie	w	Trnopolju,	że	naprawdę	doprowadziło	go	to



do	szaleństwa.
–	Sanel	cierpi	na	schizofrenię	–	wyjaśnia	Fikret.	–	Miał	tylko	osiem	lat,	gdy	zamknęli	go	w	Trnopolju,

a	potem	wydawało	się,	że	nic	mu	nie	 jest,	 inaczej	niż	ze	mną.	Chodził	do	szkoły	w	Danii,	był	całkiem
normalny,	nie	miał	żadnych	objawów	traumy.	Był	 spokojny,	nigdy	nie	wspominał	o	obozie.	Aż	pewnej
nocy,	 całkiem	 niedawno,	 opowiedział	 o	 całej	 wojnie,	 o	 wszystkim,	 co	 widział	 w	 obozie.	 Pamiętał
wszystko	i	powiedział	wszystko,	śni	o	tym	co	noc,	ciągle	od	nowa.	Zabraliśmy	go	do	lekarza,	w	końcu
zdiagnozowali	u	niego	uraz	psychiczny	i	schizofrenię.	Teraz	spędza	więcej	czasu	w	szpitalu	niż	w	domu.
Wydaje	się	więc,	że	to	działa	na	dwa	sposoby	–	mówi	Fikret.	–	Są	ludzie	tacy	jak	mój	brat,	którzy	żyją
z	tym	wszystkim	przez	długi	czas,	a	potem	nagle	się	załamują.	Przez	piętnaście	lat	nic	mu	nie	było,	nie
miał	 żadnych	 problemów,	 i	 nagle	 trach,	 walnęło	 go	 z	 całą	 siłą	 i	 wygląda	 na	 to,	 że	 nigdy	 z	 tego	 nie
wyjdzie.	Chował	to	wszystko	w	sobie,	ale	to	ciągle	w	nim	siedzi,	a	potem	nagle	wychodzi	na	jaw	i	go
niszczy.	Innych	z	kolei	dopada	to	od	razu,	a	potem	muszą	długo	dochodzić	do	siebie.	Ja	 jestem	jednym
z	takich	ludzi.	Trafiło	mnie	tuż	po	tym,	jak	spotkaliśmy	się	w	Słowenii.	Wtedy	zacząłem	mówić	do	drzew,
a	 ludzie	nie	mogli	uwierzyć,	 że	ktoś	chce	mieć	za	 towarzystwo	 tylko	drzewa.	Potem,	gdy	aresztowano
Tadicia	 i	 mówili	 o	 tym	we	 wszystkich	mediach,	 załamałem	 się	 jeszcze	 bardziej.	 Sięgnąłem	 dna,	 gdy
usłyszałem,	 że	 Trnopolje	 to	 kłamstwo,	 a	 moje	 zdjęcie	 jest	 fałszerstwem.	 Żadne	 lekarstwa	 na	 sen	 nie
pomagały,	 próbowali	 nawet	 takich	 środków,	 które	 dają	 tylko	 żołnierzom,	 i	 nic.	 Ale	 psychiatra
w	Słowenii	powiedział:	„Pogadamy	za	dziesięć	lat	–	może	pan	z	tego	wyjść”.	Powiedział	też,	że	bardziej
martwi	się	o	tych,	którzy	załamią	się	dziesięć	lat	później.
Dzwoni	 cholerna	 komórka.	 Podnoszę	 się,	 żeby	 ją	 wyłączyć,	 ale	 to	 Nerma	 Jelačić	 z	 Hagi,	 więc

oczywiście	 odbieram.	 Dzwoni	 z	 niepokojącą	 informacją:	 Milan	 Lukić	 napisał	 w	 areszcie	 książkę,
w	 której	 sugeruje,	 że	 Nerma	miała	 związek	 z	 jego	 aresztowaniem.	 Ta	 wiadomość	 skłania	 Fikreta	 do
wyznania,	 które	 dowodzi	 głębi	 jego	obserwacji	 dotyczących	 tej	wojny	 i	 skromności	w	odniesieniu	 do
własnych	cierpień,	co	w	przypadku	ofiar	wcale	nie	jest	oczywiste	(wiele	osób	nie	interesuje	się	tym,	co
działo	 się	 w	 innych	 częściach	 Bośni,	 czasami	 dochodzi	 wręcz	 do	 cichej	 „rywalizacji”	 o	 to,	 kto
wycierpiał	najwięcej).
–	Kiedyś	mieliśmy	zajęcia	w	grupie	 terapeutycznej	–	opowiada	Fikret.	 –	 I	musieliśmy	opowiedzieć

swoje	historie.	Była	 tam	dziewczyna	z	Višegradu,	którą	gwałcono	przez	wiele	 tygodni,	gdy	miała	 tylko
dziesięć	lat.	Wszyscy	płakaliśmy,	gdy	o	tym	opowiadała,	a	ja	uświadomiłem	sobie,	że	niektórych	spotkał
los	o	wiele	gorszy	od	naszego.	Ale	na	szczęście	ta	dziewczyna	znalazła	męża,	który	ją	kochał	i	szanował,
miała	 dwójkę	 dzieci	 i	 mieszkanie	 w	 Sarajewie.	 Więc	 kiedy	 pojechaliśmy	 pod	 Ścianę	 Prawdy
w	Sarajewie	i	poprosili	mnie,	żebym	powiesił	tam	pierwsze	zdjęcie,	to,	które	zrobiła	Penny	w	obozie,
odmówiłem.	Chciałem,	żeby	pierwszą	fotografię	powiesiły	zgwałcone	kobiety	z	Višegradu.
Choroba	 Sanela	 wydaje	 się	 wyjątkowo	 okrutnym	 zrządzeniem	 losu,	 nie	 tylko	 ze	 względu	 na	 niego

samego.	Niweczy	również	plany	powrotu	do	domu,	które	ułożyła	sobie	matka	Fikreta.	Wybudowawszy
swój	dom	w	mieście,	Fikret	był	już	bliski	ukończenia	rodzinnego	domu,	wzniesionego	na	fundamentach,
na	 których	 bawiliśmy	 się	 w	 2008	 roku.	 Tam	 właśnie	 miała	 zamieszkać	 jego	 matka,	 która	 marzyła
o	powrocie	do	miejsca,	gdzie	urodziła	swoje	dzieci.	Teraz	jednak	nie	może	tego	zrobić.
–	 Musi	 zostać	 z	 Sanelem	 w	 Danii	 –	 tłumaczy	 Fikret.	 –	 Tutaj	 nie	 mogą	 leczyć	 jego	 schorzenia,

prawdopodobnie	nawet	nie	wiedzą,	co	to	jest.	Nie	może	go	zostawić	na	dłużej	niż	trzy	miesiące,	kiedy
przyjeżdża	tu	na	lato.	Przez	resztę	roku	musi	być	z	nim.



Pani	Alić,	zmuszona	przez	wojnę	do	opuszczenia	Kozaraca,	dzięki	staraniom	sławnego	syna	mogłaby
wreszcie	 powrócić	 na	 starość	w	 rodzinne	 strony,	 ale	 nie	 pozwala	 jej	 na	 to	 nagły,	 bezcielesny	 powrót
wojny,	która	wynurzyła	się	z	otchłani	umysłu	 jej	najmłodszego	syna.	Przyjechała	 tu	 teraz,	a	Fikret	chce
nam	koniecznie	pokazać	dom,	który	dla	niej	buduje,	by	mogła	spędzać	w	nim	przynajmniej	lato	i	ramadan.
Korzystając	z	pięknej	słonecznej	pogody,	wspinamy	się	na	wzgórza	nad	Kozaracem.	W	miejscu,	gdzie

trzy	lata	temu	znajdowała	się	tylko	osmolona	betonowa	płyta,	teraz	wnosi	się	dom.	W	oknie	stoi	matka
Fikreta	ubrana	w	różowy	sweter.	Fikret	pokazuje	z	dumą	swoje	drugie,	nieukończone	jeszcze	dzieło.	Jego
matka	mieszka	 na	 parterze,	 na	 piętrze	 zaś	 trzeba	wytynkować	 ściany	w	 pokoju	 z	 balkonem,	 z	 którego
roztacza	się	piękny	widok	na	zieloną	dolinę	u	stóp	gór	Kozara.
Jednak	 nawet	 ten	 piękny	 widok	 ma	 gorzko-słodki	 posmak:	 niektóre	 okoliczne	 domy	 zrównane	 są

z	ziemią.	Jeden	z	nich	należał	do	kuzyna	Fikreta:
–	 W	 zeszłym	 tygodniu	 pochowaliśmy	 jego	 szczątki.	 Został	 zabity	 w	 masakrze	 na	 masywie	 Vlašić,

21	sierpnia	1992	roku.	A	mój	dziadek	zginął	tam.	–	Wskazuje	na	inny	porośnięty	mchem	kawałek	betonu
po	drugiej	stronie	drogi.	–	Przecięty	kulami	na	pół.	Zrobili	to	miejscowi	czetnicy,	nasi	sąsiedzi	stamtąd.	–
Wskazuje	na	drugą	stronę	sennej	letniej	łąki	upstrzonej	kwiatami.
–	Jak	to	zrobiłeś,	Fikret?	Jak	udało	ci	się	przetrwać?
Odpowiada	powoli,	po	namyśle:
–	 Dwie	 rzeczy.	 Po	 pierwsze,	 jestem	 człowiekiem,	 który	 lubi	 się	 śmiać.	 I	 to	 uratowało	 mi	 życie.

Przeżyłem	 dzięki	 głupim	 żartom,	 które	 w	 gruncie	 rzeczy	 są	 smutne,	 a	 nie	 zabawne.	 Ale	 gdybym	 nie
potrafił	się	śmiać,	nie	przetrwałbym.	My,	Bośniacy,	jesteśmy	wesołymi	ludźmi	i	dlatego	ocaleliśmy.
–	A	druga	rzecz,	która	uratowała	cię	przed	rozpaczą?
–	To	miejsce.	Tutaj,	w	 tej	 zapadłej	dziurze.	Gdyby	nie	 to	miejsce,	 już	dawno	bym	nie	żył.	Dania	 to

szary,	 wilgotny	 kraj:	 ludzie	 są	 mili,	 ale	 żyją	 według	 zegara,	 a	 nie	 pogody.	 Spójrz	 tutaj,	 Eddie,	 na	 te
drzewa.	Za	 siedem	 lat	 to	 będzie	mój	 sad.	To	 śliwy,	Eddie.	 –	Fikret	 podchodzi	 bliżej	 i	 szepcze	mi	 do
ucha:	–	Rakija,	Eddie.	–	Mówi	cicho,	choć	w	pobliżu	nikogo	nie	ma.	–	Zdobędę	swoją	maszynę	szczęścia
i	postawię	ją	tutaj,	na	mojej	ziemi.	Tu,	gdzie	się	urodziłem.	Maszyna	szczęścia,	szczęśliwe	czasy,	Eddie.
Fikret	nazywa	swoje	słynne	zdjęcie	„obrazem	siebie	jako	grubasa”.	Teraz,	po	dwudziestu	latach,	pytam

go,	co	było	dla	niego	trudniejsze:	Keraterm	i	Trnopolje	czy	zdjęcie,	które	widziała	połowa	świata,	które
stało	się	obiektem	oszczerczej	kampanii	i	które	wciąż	jest	powielane	i	publikowane?
–	 Przez	 obozy	 niemal	 straciłem	 życie	 –	 odpowiada	 Fikret.	 –	 Przez	 dwa	 miesiące	 byłem	 głodzony

i	 bity.	 –	 Poważny	wyraz	 twarzy	 zastępuje	 jego	 charakterystyczny,	 szeroki	 uśmiech,	 dumny	 i	 przekorny
zarazem.	–	Ale	zdjęcie	nie	daje	mi	żyć	do	dzisiaj	–	dodaje	i	wybucha	śmiechem.
Przerywa	 nam	muezin:	 jego	wołanie	 niesie	 się	 przez	 leniwe	 popołudnie,	 przez	 błękitną	 sierpniową

mgiełkę,	odbija	echem	od	zielonych	zboczy	gór	Kozara.	Z	odbudowanego	minaretu	dochodzi	wezwanie
do	modlitwy,	którego	ta	dolina	miała	już	nigdy	nie	usłyszeć	–	nie	mieli	go	też	usłyszeć	ci,	do	których	jest
skierowane.	 Śpiewają	 ptaki,	 kwiaty	 mienią	 się	 fioletem,	 bielą	 i	 żółcią.	 Promienie	 popołudniowego
słońca	 są	 ciepłe,	 lecz	 nie	 upalne,	 zieleń	 przechodzi	w	 rozmyty	 błękit,	 który	 otula	 odległe	 szczyty.	 Jak
brzmią	wersety	Koranu,	które	imam	wyśpiewuje	w	ten	postny	dzień?	Znasz	je,	Fikret?	To	pora	obiadu,
ale	dziś	muzułmanie	nie	jedzą	nic	aż	do	zachodu	słońca,	a	więc	jeszcze	przez	siedem	godzin.	Jednak	to
nie	wyrzeczenie	się	jedzenia	jest	dla	Fikreta	największym	wyzwaniem	w	czasie	ramadanu.	Odlicza	dni
do	czasu,	gdy	będzie	mógł	się	uraczyć	ulubionym	napojem.



–	Co	mówi	imam,	Fikret?	Co	to	za	słowa?
Fikret	przykłada	dłonie	do	ust	i	woła	przez	pastwisko:
–	Imam	śpiewa:	„Chce	mi	się	pić!	Zostało	już	tylko	dwadzieścia	dni!	Chcę	piwo	Sarajevsko!	Chce	mi

się	pić,	a	zostało	już	tylko	dwadzieścia	dni!”.



Zakończenie

Echa	Trzeciej	Rzeszy:
Kozarac	nad	Tyne	–	Mówcie	głośno,	mówcie	otwarcie!	(Ale	nikt	nie	słucha)

W	 styczniu	 2012	 roku	 komitet	 organizacyjny	 Dnia	 Pamięci	 o	 Holokauście	 w	 Newcastle	 upon	 Tyne,
mieście	w	północno-wschodniej	Anglii,	postanowił	poświęcić	jedno	popołudnie	w	trakcie	rocznicowych
uroczystości	 historii	 bośniackich	 obozów	 i	 był	 tak	 miły,	 że	 poprosił	 mnie	 o	 zorganizowanie
i	 nadzorowanie	 tego	 wydarzenia.	W	 związku	 z	 tym	 do	 Newcastle	 przyjechali:	 Kemal	 Pervanić,	 Edin
Kararić	i	rodzina	Dautoviciów	(Enver,	Kelima	i	Victoria-Amina)	z	Londynu,	Sefer	Haškić	z	Bolton	oraz
Nerma	Jelačić	 i	Edina	Striković	z	Hagi	 (jakiś	czas	wcześniej	Edina	dołączyła	do	departamentu	Nermy
jako	stażystka).
Główna	impreza	–	podczas	której	miała	przemawiać	nasza	trójka,	Nerma,	Edina	i	ja	–	odbywała	się

w	sali	ośrodka	kultury.	Miejscowi	politycy	i	dygnitarze	po	raz	dwunasty	uczestniczyli	w	uroczystościach,
stając	 na	 czele	 frontu	 walki	 z	 rasizmem	 i	 ludobójstwem.	 Oklaskiwany	 przez	 około	 czterystu	 gości
dziecięcy	 chór	 odśpiewał	 piękne	 hebrajskie	 pieśni	 i	 Let	 It	 Be	 Beatlesów.	 Młodzi	 ludzie	 opowiadali
w	 poruszający	 sposób	 o	 tym,	 jakie	 wrażenie	 wywarła	 na	 nich	 wizyta	 w	 Auschwitz;	 duchowni
chrześcijańscy,	muzułmańscy	i	żydowscy,	którzy	również	tam	się	wybierali,	złożyli	wspólne	świadectwo
tolerancji;	 burmistrz	 zapalił	 świecę,	 a	 potem	 uczczono	 dwiema	 minutami	 ciszy	 ofiary	 przemocy
politycznej	 i	 rasizmu.	 Główne	 przemówienie,	 dzięki	 któremu	 uroczystość	 nie	 zamieniła	 się
w	 pompatyczny	 kicz,	 wygłosiła	 Ruth	 Barnett.	 Przybyła	 do	 Wielkiej	 Brytanii	 w	 Kindertransport
żydowskich	 dzieci	 z	 nazistowskich	 Niemiec.	 Mówiła	 o	 „zaprzeczaniu	 ludobójstwu”	 w	 Bośni	 oraz
o	trudnej	sytuacji	Romów	we	współczesnej	Europie.	„Mówcie	głośno,	mówcie	otwarcie”	–	było	hasłem
weekendu,	 więc	 w	 wielu	 przemówieniach	 podkreślano,	 jak	 ważne	 jest	 słuchanie	 świadectw	 innych
ludobójstw,	między	innymi	w	Bośni	i	Rwandzie.
Nasza	 impreza	 odbyła	 się	 dzień	wcześniej	 i	 była	wydarzeniem	 niezwykłym	 pod	 każdym	względem.

W	 ciągu	 dziewiętnastu	 lat,	 podczas	 których	 przemawiałem	 wielokrotnie	 do	 ocalonych	 z	 Omarskiej
i	 innych	 obozów,	 nie	 przeżyłem	 czegoś	 podobnego.	 Z	 pewnością	 był	 to	 pierwszy	 przypadek,	 gdy	 byli
więźniowie	 bośniackich	 obozów	 i	 ich	 dzieci	 zebrali	 się,	 by	 przeprowadzić	 taką	 dyskusję	w	Wielkiej
Brytanii.	Rzeczywiście,	„mówili	głośno,	mówili	otwarcie”	i	z	przejęciem	w	szerokim	gronie.	Obnażali
swe	 dusze,	 dyskutowali	 szczerze,	 bez	 ogródek,	 sięgając	 do	 samego	 sedna	 takich	 pojęć	 jak	 ocalenie,
pojednanie	i	wybaczenie.	Nerma	opowiadała	o	Trybunale	w	Hadze	w	kontekście	własnej	rodziny.	Edina
i	Victoria-Amina	dyskutowały	o	swojej	tożsamości	jako	dzieci	uchodźców	i	obie	oświadczyły	–	chyba	po
raz	 pierwszy	 –	 że	 chcą	 spędzić	 znaczącą	 część	 życia	 w	 Bośni,	 ale	 nie	 w	 Republice	 Serbskiej,	 lecz
w	stołecznym	Sarajewie.
–	 To	 historia,	w	 której	 opuszcza	 się	 dom,	 by	wrócić	 do	 domu	 –	 tłumaczyła	 Edina.	Victoria-Amina

mówiła,	 że	 postanowiła	 studiować	medycynę	 sądową	w	 Londynie,	 „bo	 wielu	 jej	 rodaków	wciąż	 nie
zostało	odnalezionych	i	leży	w	zbiorowych	grobach”.	Spytałem	ją,	czy	byłaby	skłonna	pojechać	do	Bośni
i	pracować	przy	identyfikacji	i	kompletowaniu	tych	ciał.



–	 Tak,	 zdecydowanie	 –	 odparła	 dziewiętnastolatka,	 pierwsze	 dziecko	 bośniackich	 uchodźców
urodzone	w	Wielkiej	 Brytanii.	 Jednak	 centrum	 tej	 pięciogodzinnej	 dyskusji	 stanowiła	 rozmowa	 Edina
Kararicia	 z	 Kemalem	 Pervaniciem,	 która	 dzięki	 swej	 niezwykłej	 szczerości	 przyprawiała	 słuchaczy
o	dreszcze.
W	 otoczeniu	 czcigodnych	 ksiąg	 i	 kurzu	 biblioteki	 Towarzystwa	 Literackiego	 i	 Filozoficznego

w	Newcastle,	gdzie	Stephenson	szukał	 informacji	potrzebnych	do	skonstruowania	parowozu,	niedaleko
wspaniałego	mostu	na	Tyne,	Kemal	mówił	 o	 swoim	projekcie	Most	Pokoju,	 obejmującym	współpracę
dzieci	obu	stron	konfliktu	w	Bośni.
–	W	Bośni	nienawiść	znów	przybiera	na	sile,	stare	urazy	się	pogłębiają	–	mówił.	–	Nie	ma	politycznej

woli	 pokoju,	 nie	 ma	 odpowiedników	 niemieckich	 programów,	 które	 zakładały	 nauczanie	 wszystkich
dzieci	o	Holokauście.	Czasami	trzeba	sięgnąć	poza	swój	ból;	przychodzi	moment,	kiedy	musisz	zamknąć
oczy	i	ruszyć	ku	pojednaniu,	musisz	wyciągnąć	rękę.
Edin	Kararić,	który	podobnie	jak	on	przeżył	obóz	w	Omarskiej,	ripostował:
–	Kemal,	tu	nie	ma	żadnego	pojednania.	Oni	nie	chcą	twojej	ręki.	Taki	gest	jest	dla	nas	upokorzeniem;

upokarzasz	się,	śmieją	się	z	ciebie,	gardzą	tobą.	Dlaczego	my,	ofiary,	mamy	wyciągać	rękę,	której	oni	nie
chcą	przyjąć,	wyciągać	ją	do	ludzi,	którzy	zabijali	nasze	rodziny?	–	pytał	Edin	swego	rodaka,	przyjaciela
i	sąsiada.
–	Dlaczego	to	zawsze	musimy	być	my?	–	dodała	Kelima.
–	Jeśli	chcecie	zmienić	wreszcie	tę	sytuację,	musicie	pójść	do	nich	–	obstawał	przy	swoim	Kemal.	–

Kiedy	to	zrobicie,	nie	będziecie	już	ofiarami,	będziecie	bohaterami,	będziecie	im	równi.
Ta	rozmowa	trwała	pół	godziny.
–	Bądź	bohaterem,	a	nie	ofiarą	–	namawiała	Edina	ocalona	z	Holokaustu	Ruth	Barnett.
–	Jestem	bohaterem,	proszę	pani	–	odpowiedział	Edin.	–	I	dlatego	nie	mogę	się	upokarzać	ani	hańbić

jednej	 trzeciej	 mieszkańców	 naszej	 wioski,	 którzy	 zginęli	 z	 rąk	 tych	 ludzi.	W	 mojej	 wiosce	 mieszka
kobieta,	która	straciła	wszystkich	siedmiu	synów.	Po	drugiej	stronie	drogi	mieszka	Serb.	Nie	pójdę	z	nim
na	 kawę,	 nie	 zrobię	 tego	 na	 oczach	 tej	 kobiety,	 tym	 bardziej	 że	 ten	 Serb	 nawet	 jej	 nie	 przeprosił	 za
siedmiu	zabitych	synów.
To	przykre,	że	ta	dyskusja,	podczas	której	ludzie	otworzyli	swoje	dusze,	odbyła	się	bez	publiczności.

W	rzędach	pustych	krzeseł	(które	ustawiliśmy	w	krąg)	zasiadło	tylko	pięcioro	gości.	Jednym	z	nich	była
pani	Barnett,	która	przyjechała	na	konferencję	z	Londynu	i	której	wkład	–	co	trzeba	wyraźnie	zaznaczyć	–
sam	 w	 sobie	 zasługiwał	 na	 liczną	 publikę,	 innym	 zaś	 była	 cudowna	 młoda	 aktorka,	 która	 przerobiła
opowieść	więźniarki	Terezína	i	Auschwitz,	Zdenki	Fantlovej,	na	sztukę	nazwaną	przez	nią	samą	„teatrem
świadectwa”.	Prócz	nich	dyskusji	wysłuchali	syn	i	przyjaciel	organizatora	oraz	pewna	pani,	która	trafiła
tu	 przez	 przypadek,	 pomyliwszy	 daty	 głównej	 uroczystości	 organizowanej	 przez	 burmistrza.	 (Do	 sali
weszli	też	dwaj	inni	mężczyźni,	ale	wyszli	z	hałasem,	gdy	mówiła	młoda	Edina).	Ostatecznie	więc	liczba
postronnych	obywateli	 dobrego	Newcastle,	 którzy	uczestniczyli	w	weekendzie	pamięci	o	Holokauście,
zorganizowanym	przez	 ich	miasto,	wynosiła	 zero.	Skręcałem	 się	 ze	wstydu.	Uznałem	 to	 za	prawdziwą
hańbę,	choć	Edin	Kararić	podsumował	całą	sytuację	nieco	spokojniej	i	być	może	trafniej:
–	Prawdę	mówiąc,	było	to	rzeczywiście	żenujące,	tym	bardziej	że	przejechaliśmy	kawał	drogi.	Sama

dyskusja	była	bardzo	dobra,	tylko	ktoś	powinien	był	jej	wysłuchać.
Kemal,	jak	zawsze	ogromnie	wyrozumiały,	postrzegał	sytuację	inaczej:



–	Jeśli	choć	jedna	osoba	przyjdzie	i	nas	posłucha,	to	już	jest	jakieś	osiągnięcie.
Sefer	Haškić,	który	miał	urozmaicić	rozmowę	kilkoma	piosenkami,	postanowił	nawet	nie	wyjmować

gitary	z	futerału.
Jednak	ci	ludzie,	chwilowo	mieszkańcy	Kozaraca	i	Višegradu	nad	Tyne,	nigdy	nie	poddają	się	łatwo,

więc	gdy	tylko	otrząsnęliśmy	się	ze	złości	 i	przygnębienia,	ruszyliśmy	oczywiście	do	świetnych	pubów
Duke	of	Wellington	i	Old	George	przycupniętych	przy	brukowanych	uliczkach	High	Bridge,	by	spróbować
piwa	 River	 Catcher	 i	 Flying	 Scotsman.	 Stamtąd	 przenieśliśmy	 się	 do	 baru	 Centurion,	 a	 w	 końcu	 do
dudniącego	muzyką	przybytku	o	nazwie	Revolution,	co	okazało	się	już	jednak	lekką	przesadą.	Następnego
ranka,	po	śniadaniu	w	hotelu,	Sefer	wypił	strzemiennego	przed	drogą	powrotną	do	Bolton,	wyjął	gitarę
i	zaśpiewał	tylko	dla	nas	i	dla	kenijskiej	kelnerki.



Podziękowania

Mam	wrażenie,	 że	 dziękowanie	 całej	 kategorii	 ludzi	 jest	wyrazem	niewybaczalnej	 próżności,	 sugeruje
bowiem,	że	dziękującemu	należy	się	wśród	tych	ludzi	miejsce,	co	zwykle	 jest	zupełnie	nieuzasadnione.
Muszę	jednak	wyrazić	wdzięczność	niezwykłej,	rozsianej	po	całym	świecie	społeczności	złożonej	z	tych,
którzy	przeżyli	piekło	obozów	koncentracyjnych	i	zbrodni	w	okolicach	Prijedoru	w	północno-zachodniej
Bośni	 po	 roku	 1992,	 oraz	 z	 tych,	 których	 najbliżsi	 nie	 zdołali	 ujść	 stamtąd	 z	 życiem.	 Czuję	 się
zaszczycony	 i	 szczęśliwy,	 że	 mogłem	 poznać	 wielu	 z	 nich;	 jako	 grupa	 ludzi	 wiele	 mnie	 nauczyli
i	 wzbogacili	 moje	 życie	 w	 trudnym	 do	 opisania	 stopniu.	 Z	 wieloma	 spośród	 nich	 zawarłem	 trwałą
znajomość	i	przyjaźń.	Chciałbym	wyrazić	głęboką	i	szczerą	wdzięczność	przede	wszystkim	następującym
osobom:	 rodzinie	Strikoviciów/Blaževiciów	w	St.	Louis	w	stanie	Missouri,	Fikretowi	Aliciowi	 i	 jego
rodzinie	 w	 Sønderborg	 w	 Danii,	 rodzinie	 Karariciów	 w	 Watford,	 rodzinie	 Dautoviciów	 w	 Luton,
rodzinie	Paratušiciów	w	Borehamwood,	 rodzinie	Haškiciów/Aliciów	w	Bolton,	Edinowi	Ramuliciowi
w	Prijedorze,	Kemalowi	Pervaniciowi	w	Londynie,	Satkowi	Mujagiciowi	i	jego	rodzinie	w	Lejdzie.
Mam	 też	 dług	 wdzięczności	 wobec	 innych	 bardzo	 wyjątkowych	 ludzi.	 Przechodząc	 przez	 bramy

Omarskiej	 z	 Penny	 Marshall,	 zawarłem	 z	 nią	 głęboką,	 trwałą	 przyjaźń,	 która	 dalece	 wykracza	 poza
relacje	 zawodowe.	 Dzięki	 współpracy	 dotyczącej	 Višegradu	 znalazłem	 w	 Nermie	 Jelačić	 partnerkę
i	 towarzyszkę	 jednej	 z	 najbardziej	 szalonych	 i	 niezapomnianych	 przygód	 mojego	 życia	 (i	 kilku
najgorszych	kaców).	Wiele	 zawdzięczam	nieżyjącej	 już,	 ukochanej	Susan	Sontag;	 jej	 przyjaźń	była	 dla
mnie	 nieocenioną	 inspiracją	 na	 wielu	 płaszczyznach	 –	 a	 zaczęła	 się	 od	 wspólnego	 zaangażowania
w	sprawy	Bośni.	Edina	Striković	jest	kobietą,	którą	poznałem	w	obozie	w	Trnopolju,	gdy	była	jeszcze
dzieckiem.	 Jej	 towarzystwo,	 przenikliwość,	 nieustępliwość	 i	 mądrość	 były	 dla	 mnie	 prawdziwym
skarbem	 podczas	 naszej	 wspólnej	 podróży	 w	 2011	 roku,	 co	 w	 oczywisty	 sposób	 odcisnęło	 się	 na
ostatniej	części	tej	książki.
Mój	 dobry	 przyjaciel	 David	 Rieff	 napisał	 niedawno	 świetną	 książkę	 zatytułowaną	 Against

Remembrance	 [Przeciw	 pamięci],	 dotyczącą	 niebezpieczeństw	 pamięci	 historycznej.	 Żartowaliśmy,	 że
moja	książka	może	zostać	uznana	za	ripostę	–	Przeciw	zapomnieniu,	ale	mam	nadzieję,	że	 tak	nie	 jest.
David	ma	wpływ	na	niemal	wszystko,	co	piszę,	będę	więc	zaszczycony,	jeśli	mój	głos	wniósł	jakiś	wkład
do	tej	dyskusji.	Zawsze	będę	wdzięczny	Paulowi	Gilroyowi	i	Vron	Ware,	którzy	poddali	trudnej	próbie
moje	 przekonanie,	 że	 interwencja	militarna	mogła	 i	 powinna	była	 powstrzymać	 rozlew	krwi	w	Bośni.
W	przypadku	Iraku	oczywiście	maszerowaliśmy	ramię	w	ramię	przeciwko	wojnie.	Nie	mógłbym	również
zapomnieć	 o	 tych	 kolegach	 po	 fachu,	 z	 którymi	 współpracowałem	 podczas	 wojny	 w	 Bośni,	 a	 którzy
potem	zostali	moimi	przyjaciółmi	–	 to	przede	wszystkim	Roy	Gutman,	Andrej	Gustincic,	Tom	Rhodes,
Robert	 Fox,	 Allan	 Little,	 Michael	 Montgomery,	 Jonathan	 Landay,	 Sean	 Smith,	 Florence	 Hartmann,
Andrew	Testa,	Chris	Stephen,	Stacy	Sullivan	i	Martin	Bell.
Mam	 ogromny	 dług	 wdzięczności	 wobec	 tych,	 którzy	 przeczytali	 i	 poprawili	 niniejszy	 tekst:	 Lary

Nettelfield,	 która	 poświęciła	 mnóstwo	 czasu	 i	 wysiłku,	 by	 podzielić	 się	 ze	 mną	 swoją	 wiedzą
i	 znajomością	 tematu;	 Nidžary	 Ahmetašević,	 która	 przeżyła	 tę	 wojnę	 i	 zna	 ją	 i	 jej	 następstwa	 aż	 za
dobrze,	 za	 jej	 zaangażowanie	 i	 uwagi;	 Jasny	 Jelišić	 za	 mądrość,	 pracowitość	 i	 precyzję;	 oraz	 Toma
Rhodesa,	którego	poznałem	w	wojennej	zawierusze.



Wielu	innych	ludzi	dzięki	swej	mądrości	w	ciągu	ostatnich	dwudziestu	lat	w	bezpośredni	lub	pośredni
sposób	miało	wpływ	na	tę	pracę,	a	ich	wypowiedzi,	wspomnienia	i	spostrzeżenia	stanowią	jej	esencję.
Oto	osoby	i	instytucje,	którym	jestem	szczególnie	wdzięczny:	Idriz	Merdžanić	i	Amira	Rizvić	w	Kilonii;
Jadranka	Cigelj	i	Nada	Burić	w	Zagrzebiu;	Šerif	i	Fikreta	Veliciowie	w	Jönköpingu;	Sabiha	Turkanović
i	Hase	 Ičić	w	Monachium;	Dževad	 i	 Jasminka	Hadžibegoviciowie,	 Patrick	McCarthy,	Amir	Karadžić,
Courtney	Manus	i	Ron	Klutho	w	St.	Louis;	Shoba	Nebojša	Šerić	i	Leslie	Fratkin,	Hasan	Gluhić,	Thomas
Keenan	i	Laura	Kurgan,	Mimi	Doretti,	Mandy	Jacobson,	Karmen	i	Carroll	Bogert	w	Nowym	Jorku;	Iris
i	 Ivana	Kapetanović,	Stephen	Walker,	Marshall	Harris,	Martin	Walker	 i	Carol	Keefer	w	Waszyngtonie;
Joe	Bauman	i	Janet	Komic	w	Salt	Lake	City;	Peter	Maguire	w	Wilmington	w	stanie	Karolina	Północna;
Erica	Zlomislić	w	Toronto;	Florence	Hartmann	w	Paryżu;	Madeleine	Rees	w	Ferney-Voltaire;	Admira
Fazlić	 w	 Amsterdamie;	 Nasiha	 Klipić	 w	 Bernie;	 John	 Hooper,	 Fulvio	 Milone,	 Andrea	 di	 Robilant,
Fillipo	Ceccarelli,	Lilli	Gruber,	Giuseppe	Zaccaria,	Olivella	Foresta	i	Andrea,	Ludovico	i	Mathile	Ciolli
w	Rzymie;	Clare	Ireland	i	Enzo	Cosenza	w	Neapolu;	Arnel	Hećimović,	Rejhana	Hadžić,	Ben	Knowles
i	War	 Child,	 Jean-Jacques	 Gonflier,	 Frontline	 Club	 i	 Szkoła	 dla	 Dziewcząt	Mulberry	 w	Whitechapel
w	 Londynie;	 Victoria-Amina	 Dautović	 w	 Luton;	 Simon	 Glinn	 w	 Liverpoolu;	 Lyttanya	 Shannon
w	 Newcastle;	 Medisa	 i	 John	 Carvillowie	 oraz	 Aida	 Izetbegović	 w	 Manchesterze;	 Tesma	 i	 Samir
Elezoviciowie	w	Perth;	Mevludin	Orić,	Hasan	Nuhanović,	Emir	Suljagić	i	Andrew	Testa	w	Srebrenicy;
Haris	Pašović,	Zdravko	Grebo,	Amira	i	Bekim	Medunjaninowie,	Maja	Hadžismajlović,	Nedžad	Sladić,
Autonomiczna	 Republika	 Ludowa	 Džidžikovac,	 Jasmin	 Agović,	 Aida	 Mia	 Alić,	 Aida	 Cerkez,	 Lejla
Gaszo,	Jiří	Plíšek,	Velma	Šarić,	Alison	Sluiter,	Jasna	Jelišić,	Bar	071	i	rodzina	Vračiciów	w	Sarajewie.
Dzięki	 również	dla	dwóch	 fantastycznych	 instytucji	w	Sarajewie:	baru	Nostalgija	prowadzonego	przez
Koža,	gdzie	dobrzy	ludzie	–	towarzysze	i	renegaci	–	spotykają	się	w	czarną	godzinę,	gdy	wszystko	inne
wydaje	się	stracone,	oraz	hotelu	Hondo	przy	Zaima	Šarca,	prowadzonego	przez	wspaniałą	rodzinę,	która
opiekowała	 się	 nami	 podczas	wojny	 (od	 tamtego	 czasu	wiele	 razy	 się	 przeprowadzałem,	 a	 w	Hondo
zawsze	czułem	się	u	siebie).	Skoro	jesteśmy	przy	Sarajewie,	to	szczególnie	dziękuję	Ameli	Suljić,	której
wiara	 i	 wizja	 rozświetlały	 otchłań	 tego	 wszystkiego.	 Wyrazy	 wdzięczności	 dla	 Muharema	 i	 Muniry
Aliciów	 w	 Kozaracu	 za	 ich	 gościnność	 i	 pyszne	 wegetariańskie	 jedzenie	 „dla	 Eddiego”	 (grzyby!).
Dziękuję	również	Carol	Blue	i	nieżyjącemu	już,	wspaniałemu	Christopherowi	Hitchensowi	za	przygody
w	 północnej	 Bośni	 (ciekawe,	 czy	 major	 Bond	 kiedykolwiek	 zapomni	 naszą	 trójkę,	 albo	 czy	 my
zapomnimy	jego!).
Podziękowania	należą	się	również	wielu	ludziom	z	Międzynarodowego	Trybunału	Karnego	dla	byłej

Jugosławii,	 szczególnie	 Markowi	 Harmonowi,	 Alanowi	 Tiegerowi,	 Teucie	 Sejdiu,	 Michaelowi
Keeganowi,	Florence	Hartmann	i	Camille	Bibles.	Ze	względu	na	niezwykłą	delikatność	materii,	jaką	są
odniesienia	 do	 Holokaustu	 w	 tej	 dyskusji,	 jestem	 dozgonnie	 wdzięczny	 Thomasowi	 i	 Peggy
Buergenthalom,	 Caroline	 Haux,	 Heldze	 Hoškovej-Weissovej,	 Zdence	 Fantlovej,	 Amelii	 Freedman,
Dvorze	Lewis	i	Muzeum	Holokaustu	w	Waszyngtonie.
Jestem	 ogromnie	 zobowiązany	 ludziom,	 którzy	wspierali	 tę	 książkę	 i	 doprowadzili	 do	 jej	wydania:

moja	nieustraszona	agentka	Tracy	Bohan	z	Wylie	Agency	jak	zawsze	utrzymywała	mnie	przy	życiu	oraz
wspierała	 zachętą	 i	 mądrym	 słowem;	 Will	 Sulkin	 z	 Bodley	 Head	 od	 początku	 okazywał	 wiarę
i	determinację	(Bośnia	nie	należy	do	najlepiej	sprzedających	się	tematów),	a	jego	redakcja	była	nie	tylko
bardzo	 potrzebna,	 ale	 także	 sprawna	 i	 zdecydowana.	 Nieodzowne	 okazały	 się	 entuzjazm,	 rady



i	pomysłowość	Kay	Peddle	z	Bodley	Head.	Jestem	też	bardzo	wdzięczny	Timowi	Maynardowi	z	ITN 	za
jego	cyberczary	(zupełnie	dla	mnie	niezrozumiałe),	poszukiwania	i	wynajdywanie	ważnych	materiałów.
Gorące	 podziękowania	 dla	 wszystkich	 w	 Bodley	 Head:	 Clary	 Womersley,	 Katherine	 Ailes,	 Ruth
Waldram,	Suzannah	Ferguson,	Anny	Cowling	i	Jane	Howard,	a	także	dla	Finbarra	Sheehya,	mistrza	map.
Od	lat	w	pracy	związanej	z	Bośnią	prowadzili	mnie	redaktorzy	i	przyjaciele	z	„The	Guardian”	i	„The

Observer”.	Dziękuję	bardzo	Paulowi	Websterowi,	który	zamawiał	i	redagował	moje	wojenne	reportaże,
korzystając	z	bardzo	skutecznej	metody	ogromnych	oczekiwań	omawianych	z	uprzejmością,	zrozumieniem
i	wsparciem	–	i	który	odgrywa	ważną	rolę	w	niniejszej	opowieści.	W	tamtych	czasach	korzystałem	też
z	 pomocy	 Petera	 Murtagha,	 który	 obecnie	 pracuje	 w	 „The	 Irish	 Times”.	 Jestem	 również	 głęboko
wdzięczny	 Johnowi	 Mulhollandowi,	 redaktorowi	 naczelnemu	 „The	 Observer”,	 a	 zarazem	 najbardziej
inspirującemu	przełożonemu,	z	jakim	pracowałem,	który	wciąż	wracał	do	palącej	kwestii	nadużywanego
przez	większość	ludzi	czasu	przeszłego.	Dzięki	dla	znajomych	z	czasów	wojny,	Leslie	Plommer	i	Simona
Tisdalla,	i	z	nieco	bliższego	okresu,	Ursuli	Kenny,	Jane	Ferguson,	Juliana	Comana,	Paula	Simona	i	Allana
Jenkinsa.	 Dziękuję	 również	 swoim	 wspaniałym	 współpracownikom	 z	 „The	 Observer”,	 najlepszym
fachowcom,	z	jakimi	kiedykolwiek	pracowałem	i	będę	pracował.
Ci	 z	 nas,	 dla	 których	 muzyka	 jest	 niezbędnym	 pokarmem	 duchowym,	 na	 pewno	 docenią	 znaczenie

dźwięków	 towarzyszących	 pisaniu:	 temu	 przedsięwzięciu	 przez	 długie	 lata	 towarzyszyła	 ścieżka
dźwiękowa,	 która	 z	 pewnością	 wpłynęła	 na	 jego	 kształt.	 Niezwykły	 głos	 Amiry	 Medunjanin	 i	 jej
wyjątkowa,	 psychodeliczna	 muzyka	 sevdah	 dotrzymywały	 mi	 towarzystwa	 w	 drodze,	 a	 równocześnie
były	 wyrazem	 głębokich	 emocji	 zamkniętych	 w	 tej	 książce.	 Jestem	 wdzięczny	 również	 Bruce’owi
Dickinsonowi	 i	 Iron	 Maiden	 za	 muzykę	 odpowiednią	 do	 czasu	 wojny	 i	 nasze	 nieprawdopodobne
spotkanie,	 opisane	w	książce.	Dzięki	 także	 dla	Roberta	 Planta	 za	 natchnienie	 i	mądrość,	 które	 zawsze
były	 dla	 mnie	 bardzo	 ważne.	 Muzyka	 Szostakowicza	 wykonywana	 przez	 Londyńską	 Orkiestrę
Symfoniczną	 (specjalne	 podziękowania	 dla	Noela	 Bradshawa)	 pod	 dyrekcją	Walerija	Giergijewa	 jest
nieustającą	 inspiracją.	 Żaden	 trud	 nie	 przyniesie	 owoców,	 jeśli	 nie	 będzie	 mu	 towarzyszyła	 muzyka
fantastycznych	Hawkwind.	Słuchałem	ich	w	Shepherd’s	Bush	w	Londynie	trzydzieści	sześć	godzin	przed
oddaniem	 tej	 książki.	 Muszę	 też	 wspomnieć	 o	 dwuletnim	 cyklu	 koncertów	 muzyki	 fortepianowej
Schuberta	 w	 wykonaniu	 Paula	 Lewisa,	 największego	 pianisty	 swojego	 pokolenia:	 początkowo	 ta
muzyczna	podróż	wydawała	się	skutecznym	antidotum	na	temat	tej	książki,	ale	później	–	gdy	usłyszałem
wnikliwą	analizę	tej	muzyki	dokonaną	przez	samego	Lewisa	–	w	przedziwny	sposób	splotła	się	w	jedno
z	tą	trudną	materią.
Najgłębsze,	 osobiste	 i	 dozgonne	wyrazy	wdzięczności	 należą	 się	 oczywiście	mamie,	Elsie,	Claudii,

Tomowi,	Clarze	i	Vic.
Ta	książka	powstała	w	Londynie	i	Glastonbury.	W	Londynie	dziękuję	Wendy	Clare,	The	Constitution,

The	Uxbridge	Arms,	Tavola	Calda	Da	Maria,	barowi	Torriano	Deana	Guberiny	i	The	Ark	Louise	Mayo.
Nie	dziękuję	jednak	wcale	bogaczom,	którzy	doprowadzili	do	zamknięcia	The	Ark	i	zrujnowali	Notting
Hill	 Gate,	 patroszą	 swoje	 domy	 i	 kopią	 doły	 pod	 kolejne	 rezydencje,	 zamieniając	 ulicę	 mojej	 matki
w	 jeden	 wielki	 plac	 budowy,	 a	 jej	 dom	 (i	 piwnicę,	 w	 której	 piszę)	 w	 coś,	 co	 przypomina	 gabinet
dentystyczny	wypełniony	od	rana	do	wieczora	wyciem	wierteł,	przy	którym	nie	można	normalnie	myśleć,
a	 co	dopiero	pracować.	Wszystkie	niedociągnięcia	 i	 niedoskonałości	 są	wyłącznie	 ich	winą!	Dziękuję
bardzo	jednak	moim	nowym	życzliwym	sąsiadom	z	cichego	i	spokojnego	Glastonbury	–	których	pozwolę



sobie	 tu	 wymienić	 w	 przypadkowej	 kolejności:	 Julian,	 Richard,	 Paul	 i	 Pauline,	Miriam,	 Tony,	 Anna,
Kaan	 i	 Lili	 Lotus,	 Jacqui	 i	 Celia	 –	 a	 także	 Richardowi	 i	 Stephanie	 Ballom.	 Dziękuję	 Beckets,	 The
Rifleman’s	 Arms,	 The	King	Arthur	 i	 The	Mitre	 (Never	Walk	Alone)	 oraz	 sadom	Rogera	Wilkinsa	 za
codzienne	porcje	owoców.	Dzięki	dla	Lisy	i	The	White	Spring	Trust,	dla	Chalice	Well,	dla	Star	Child	za
sen,	Twilight	Zone	Tattoo,	Martinowi	Carthy’emu	za	odwiedziny	i	Jonny’emu	Greenowi	z	The	Gong	za
powrót	do	ulubionej	muzyki	ze	starych	czasów.
Przede	 wszystkim	 dzięki	 dla	 Cattie,	 pręgowanej	 kociej	 przybłędy,	 za	 jej	 towarzystwo,	 mruczenie

i	poczucie	humoru	–	mam	nadzieję,	że	podoba	ci	się	nowy	piecyk.



Bibliografia

Wydano	 mnóstwo	 książek	 dotyczących	 Bośni	 i	 wojny	 w	 Bośni,	 a	 ja	 miałem	 większość	 z	 nich,	 ale
wszystkie	 przepadły	 wraz	 z	 tysiącami	 innych	 –	 i	 z	 płytami	 winylowymi,	 co	 opisałem	 w	 książce.	 Ta
obfitość	 jest	 zaskakująca,	 biorąc	 pod	 uwagę,	 jak	mało	 uwagi	 poświęcała	wojnie	w	Bośni	 europejska
i	 amerykańska	 opinia	 publiczna	 na	 początku	 lat	 dziewięćdziesiątych,	 gdy	 na	 terenach	 byłej	 Jugosławii
dopuszczano	 się	 najgorszych	 zbrodni.	W	 czasie	wojny	 często	 proszono	mnie,	 bym	opowiedział	 o	 tych
zbrodniach	 studentom	 na	 uczelniach	 położonych	 całkiem	 blisko	 terenów	 objętych	 wojną,	 ale	 zwykle
mogłem	 policzyć	 uczestników	 takich	 spotkań	 na	 palcach	 obu	 rąk.	 Wydaje	 się,	 że	 ta	 sytuacja	 uległa
zmianie,	a	młodzi	 ludzie,	którzy	w	tym	czasie	byli	dziećmi	 lub	nie	było	 ich	 jeszcze	na	świecie,	pytają:
Jak?	 Dlaczego?	 Być	 może	 więc	 dwudziesta	 rocznica	 rozpoczęcia	 wojny,	 przypadająca	 na	 2012	 rok,
przyniesie	wzrost	zainteresowania	tym	tematem	i	większą	liczbę	publikacji.
W	przypadku	 tej	 książki	wiele	 zawdzięczam	wspomnieniom	z	 czasów	Holokaustu,	wymienionym	na

początku	Części	trzeciej.	Oprócz	nich	należy	jeszcze	wspomnieć	takie	źródła	jak:	Raul	Hilberg,	Zagłada
Żydów	 europejskich,	 przeł.	 J.	 Giebułtowski,	 Warszawa	 2014,	 oraz	 Thomas	 Buergenthal,	 Dziecko
szczęścia,	przeł.	M.	Urbański,	Warszawa	2008.
Jeśli	 chodzi	 o	 dyskusję	 dotyczącą	 pamięci,	 rozrachunku	 i	 sprawiedliwości,	 ważna	 była	 dla	 mnie

książka	 Davida	 Rieffa	 Against	 Remembrance,	 Melbourne	 2010,	 a	 w	 przypadku	 Trybunału	 w	 Hadze
i	dyskusji	o	Shoah	książka	Petera	H.	Maguire’a,	Law	and	War:	An	American	Story,	New	York	2000.
Co	do	książek	o	Bośni,	oprócz	tych	wymienionych	w	tekście,	wiele	zawdzięczam	takim	pozycjom	jak:

Kemal	Pervanić,	The	Killing	Days,	London	1999;	David	Rieff,	Slaughterhouse:	Bosnia	and	the	Failure
of	the	West,	New	York	1995;	David	Rohde,	Endgame:	The	Betrayal	and	Fall	of	Srebrenica,	New	York
1998;	Hase	Ičić,	Moj	Put	Kroz	Logore	Smrti,	Doboj	Jug	2009.
Najważniejsze	współczesne	historie	tej	wojny	to	z	pewnością:	Laura	Silber	i	Allan	Little,	Yugoslavia:

Death	of	a	Nation,	London	1997,	oraz	Misha	Glenny,	The	Fall	of	Yugoslavia:	The	Third	Balkan	War,
London	1995.	Najdokładniejsza	analiza	agresji	i	samych	działań	wojennych	znajduje	się	w	książce	Marka
Atilli	 Hoare’a	How	Bosnia	 Armed,	 London	 2004.	 Najlepsze	 literackie	 dzieło	 wyrosłe	 z	 tej	 wojny	 to
prawdopodobnie	Hearts	Grown	Brutal:	Sagas	of	Sarajevo	Rogera	Cohena	 (New	York	2000),	a	żadna
książka	 nie	 oddaje	 tak	 dobrze	 grozy	 zbiorowych	 grobów	 oraz	 zbrodni	 wojennych	 jak	 The	 Graves:
Srebrenica	and	Vukovar	autorstwa	Erica	Stovera	i	Gillesa	Peressa	(Scalo	1998).



Przypisy	końcowe

Tło
1	William	Shakespeare,	Król	Lear,	przeł.	S.	Barańczak,	Poznań	1991,	s.	150.
2	Laura	Silber,	Allan	Little,	The	Death	of	Yugoslavia,	London	1995.
3	Brendan	Simms,	Unfinest	Hour:	Britain	and	the	Destruction	of	Bosnia,	London	2001.
4	Richard	Holbrooke,	To	End	a	War,	New	York	1998,	s.	60.
5	Francis	Wheen,	Slobo’s	Appeasers,	Special	Report,	„The	Guardian”,	11	października	2000,	i	powiązane	artykuły.
6	Edgar	Allan	Poe,	Człowiek	tłumu	[w:]	Opowieści	kryminalne	i	tajemnicze,	przeł.	S.	Wyrzykowski,	Poznań	2012,	s.	304.
7	Raul	Hilberg,	Zagłada	Żydów	europejskich,	przeł.	J.	Giebułtowski,	Warszawa	2014.

Sierpień	1992.	Obóz	Omarska	i	wędrówka	do	ziemi	niczyjej
8	Samuel	Taylor	Coleridge,	Rymy	o	sędziwym	marynarzu	[w:]	Angielscy	„Poeci	Jezior”,	przeł.	S.	Kryński,	Wrocław	1963,	s.	287.

Niebo,	piekło	i	Hertfordshire
9	James	Joyce,	Portret	artysty	z	czasów	młodości,	przeł.	Z.	Allan,	Warszawa	1977,	s.	270.

Antrakt.	Echa	Trzeciej	Rzeszy:	Auschwitz-Birkenau
10	Charlotte	Delbo,	Auschwitz	and	After,	transl.	by	R.	Lamont,	New	Haven	1995,	s.	224.
11	Tamże.

Gwałt
12	Jadranka	Cigelj,	Appartement	102	–	Omarska,	Würzburg	2006,	s.	107.

Środkowy	palec	dla	Prijedoru
13	Za	Biblią	Tysiąclecia,	Poznań	2003.

Powrót	do	Omarskiej:	Walka	o	pamięć
14	Peter	Pelz,	Donald	Reeves,	The	White	House:	From	Fear	to	a	Handshake,	Winchester	2008.

Najczarniejsze	stronice	historii:	Srebrenica	2005
15	Pełny	opis	–	patrz	David	Rohde,	Endgame:	The	Betrayal	and	Fall	of	Srebrenica,	New	York	1998.

Zagubiony	chłopiec
16	Lara	L.	Nettelfield,	Courting	Democracy	in	Bosnia	and	Herzegovina:	The	Hague	Tribunal’s	Impact	in	a	Postwar	State,	Cambridge–
New	York	2010,	s.	271.
17	Tamże,	s.	12.
18	Tamże,	s.	171,	173.
19	Tamże,	s.	280,	281.

Bez	rozrachunku:	Kamienny	świat
20	Charlotte	Delbo,	La	Mémoire	et	les	Jours,	Paris	1985	(cyt.	za:	Lawrence	L.	Langer,	Świadectwa	zagłady.	W	rumowisku	pamięci,	przeł.



M.	Szuster,	Warszawa	2015,	s.	24).
21	Tamże,	s.	25.
22	Tamże,	s.	25,	26.
23	Jean	Améry,	Poza	winą	i	karą,	przeł.	R.	Turczyn,	Kraków	2007,	s.	88,	100.
24	Tamże,	s.	160,	161.
25	Tamże,	s.	163.
26	Tadeusz	Borowski,	Pożegnanie	z	Marią.	Kamienny	świat,	Warszawa	1972,	s.	137,	139.
27	Primo	Levi,	Pogrążeni	i	ocaleni,	przeł.	S.	Kasprzysiak,	Kraków	2007,	s.	11,	12.
28	Tamże,	s.	231.
29	Tamże,	s.	230.
30	Tamże,	s.	226.
31	Tamże,	s.	238.
32	Tamże,	s.	229.
33	Lawrence	L.	Langer,	Świadectwa	zagłady.	W	rumowisku	pamięci,	przeł.	M.	Szuster,	Warszawa	2015,	s.	23.
34	Tamże,	s.	24.
35	Tamże,	s.	37.
36	Tamże,	s.	39.
37	Tamże,	s.	89.
38	Tamże,	s.	117.
39	Tamże,	s.	91.
40	Primo	Levi,	Pogrążeni	i	ocaleni,	dz.	cyt.,	s.	185.
41	Hase	Ičić,	Moj	Put	Kroz	Logore	Smrti,	Doboj	Jug	2009,	s.	41–43.



Przypisy

[1]	Republika	Serbska	 (część	 składowa	BiH)	nie	 jest	 tożsama	 z	Republiką	Serbii,	 czyli	Serbią,	 niepodległym	państwem	graniczącym	z	BiH
(przyp.	tłum.;	jeśli	nie	zaznaczono	inaczej,	przypisy	pochodzą	od	redakcji).
[2]	 Muzułmanie	 w	 byłej	 Jugosławii	 otrzymali	 status	 odrębnego	 narodu	 w	 latach	 siedemdziesiątych	 ubiegłego	 wieku	 (w	 odróżnieniu	 od
wyznawców	 islamu	nazwa	 tej	 grupy	 narodowej	 zapisywana	 jest	wielką	 literą).	Obecnie	 określani	 są	 zwykle	 jako	Boszniacy.	Tu	 terminy	 te
stosowane	są	wymiennie	(przyp.	tłum.).
[3]	Określenie	„bośniacka	ofensywa”,	„bośniacka	armia”	itd.	jest	przez	autora	stosowane	w	odniesieniu	do	działań	oddziałów	kontrolowanych
przez	rząd	w	Sarajewie	(w	odróżnieniu	od	armii	bośniackich	Serbów	czy	Chorwatów).
[4]	CBE	–	komandor	Orderu	Imperium	Brytyjskiego	(przyp.	tłum.).
[5]	Nazwa	Višegrad	często	w	polskich	 tekstach	zapisywana	 jest	„Wiszegrad”;	 tutaj	przyjęto	oryginalny	zapis	wszystkich	nazw	miejscowych
oprócz	nazw	stolic	państw	i	miast	posiadających	utrwaloną	polską	wersję	zapisu	(na	przykład	Dubrownik).
[6]	Według	tradycji	symbol	ten	wywodzi	się	jeszcze	ze	średniowiecza.
[7]	W	 rzeczywistości	 bitwa	 była	 nierozstrzygnięta,	 ale	 ze	 względu	 na	 swoje	 konsekwencje	 w	 tradycji	 narodowej	 utrwaliła	 się	 jako	wielka
klęska.
[8]	W	mowie	Miloševicia	z	28	czerwca	1989	roku	nie	padły	takie	słowa,	choć	niektóre	fragmenty	przemówienia	bywały	interpretowane	jako
zawoalowana	groźba;	 tekst	mowy	w	wersji	 oryginalnej	dostępny	 jest	 na	 stronie:	 http:/ /www.vreme .com/cms/view.php? id=872091
(dostęp:	23.07.2015).
[9]	 Nawiązanie	 do	 „Keystone	 Cops”,	 czyli	 fikcyjnych	 ofermowatych	 policjantów	 z	 serii	 amerykańskich	 niemych	 filmów	 komediowych
z	początku	XX 	wieku	(przyp.	tłum.).
[10]	 Medicare	 –	 program	 ubezpieczeń	 społecznych	 administrowany	 przez	 rząd	 USA 	 i	 przeznaczony	 dla	 osób	 powyżej	 sześćdziesiątego
piątego	roku	życia	lub	osób	niepełnosprawnych	(przyp.	tłum.).
[11]	Wiersz	Sarajewo,	w	którym	znajduje	się	zapowiedź	spalenia	tytułowego	miasta,	Karadžić	opublikował	w	1971	roku.
[12]	 Autor	 prawdopodobnie	 ma	 na	 myśli	 odział	 tzw.	 Šešeljevców,	 jednostkę	 paramilitarną,	 która	 dopuściła	 się	 wielu	 zbrodni	 m.in.
w	Višegradzie,	Fočy	i	Gacku.	Šešelj	nie	brał	bezpośredniego	udziału	w	walkach	w	BiH,	ale	rekrutował	ochotników,	wspierał	ich	organizacyjnie
i	finansował.	Obecnie	jest	sądzony	przed	Trybunałem	w	Hadze.
[13]	Ante	Gotovina	został	skazany	na	24	lata	więzienia	w	2011,	ale	w	2012	wyrok	ten	został	uchylony	przez	Izbę	Apelacyjną	MTKJ ,	która	go
uniewinniła.
[14]	 Gra	 słów	 nieprzetłumaczalna	 na	 język	 polski:	Rest	 in	 pieces	 (ang.	 Spoczywaj	 w	 kawałkach)	 brzmi	 prawie	 jak:	Rest	 in	 peace	 (ang.
Spoczywaj	w	pokoju).

http://www.vreme.com/cms/view.php?id=872091

	Seria
	Strona tytułowa
	Strona redakcyjna
	Dedykacja
	Miejsca i osoby dramatu
	Wstęp do wydania polskiego
	Prolog
	Tło
	Część pierwsza. Karabiny Serbów
	1 Sierpień 1992: Obóz Omarska i wędrówka do ziemi niczyjej
	2 Lato 1995: Wojna o powrót do domu
	3 Niebo, piekło i Hertfordshire
	4 Ludobójstwo: Kadra kierownicza ­średniego szczebla
	5 Świadectwo
	Antrakt. Echa Trzeciej Rzeszy: Auschwitz-Birkenau
	6 Kłamstwo
	7 Siwe włosy, czerwone pelargonie i dziewczyna z perłą
	8 Płyń, Drino, płyń i opowiedz swoją historię
	9 Gwałt
	Część druga. Gołębie serca
	10 Środkowy palec dla Prijedoru: Największe miasteczko na świecie
	11 Powrót do Omarskiej: Walka o pamięć
	12 Pokój, miłość i obywatelstwo
	13 Najczarniejsze stronice historii: Srebrenica 2005
	14 Zagubiony chłopiec
	15 Ludobójstwo: Kadra kierownicza ­najwyższego szczebla
	Antrakt. Echa Trzeciej Rzeszy: Terezín i niewłaściwa strona nieba
	Część trzecia. Bez rozrachunku: Niech żyje wojna
	16 Bez rozrachunku: Kamienny świat
	17 Bez rozrachunku: Spoczywajcie w kawałkach / Desolation Row
	Epilog
	Zakończenie
	Podziękowania
	Bibliografia
	Przypisy końcowe
	Przypisy
	Kolofon

