


CZĘŚĆ PIERWSZA 

STAN WIEDZY 

ROZDZIAŁ PIERWSZY 

Początki ekspansji 

„MAHOMET I KAROL WIELKI” 

 Rozpatrując historię stosunków Wschodu z Zacho-
dem, spotykamy się z kilkoma wielkimi hipotezami, 
tłumaczącymi, dlaczego przed X wiekiem doszło do 
rozluźnienia, a nawet zerwania łączących ich więzi. 
Wśród tych hipotez ta, którą rozwinął Henri Pirenne,                
i dzisiaj zasługuje na przytoczenie, choćby z tego po-
wodu, że pobudziła historyków do zajęcia wobec niej 
stanowiska. Dzieło Pirenne’a  Mahomet et Charlemagne 
(Mahomet i Karol Wielki), opublikowane w 1937 roku, 
starało się wykazać, że najazdy germańskie ani nie roz-
biły jedności świata antycznego, ani nie zburzyły fun-
damentów kultury rzymskiej. Zanik świata antycznego 
miał natomiast miejsce w VII wieku i był spowodowa-
ny szybkimi i niespodziewanymi postępami islamu, 
które położyły kres rzymsko ‒ bizantyńskiej dominacji 
na Morzu Śródziemnym i trwale oddzieliły resztki Ce-
sarstwa Zachodniorzymskiego od Cesarstwa Wschod-
niorzymskiego. Wymiana handlowa obumierała lub za-
nikała, miasta podupadały, cały Zachód zamknął się              
w gospodarce niemalże samowystarczalnej. W ten spo-
sób islam rozerwał jedność śródziemnomorza, której 



inwazje germańskie pozwalały istnieć; zanikła tradycja 
antyczna, rozpoczęło się średniowiecze. Dopiero odbu-
dowa cesarstwa na Zachodzie za Karola Wielkiego wy-
znaczała początek ekspansji: sprzedawanie nadwyżek  
olnych przez wędrownych kupców, zakładanie portów 
przy głównych rzekach, rozwój niektórych nowych 
miast - to oznaki podjęcia na nowo aktywności han-
dlowej i wymiany dalekosiężnej. 
 Ta znakomita synteza, zbudowana na dość skąpych 
świadectwach tekstowych i pomijająca wkład archeo-
logii, wtedy jeszcze raczkującej, nie mogła nie wywo-
łać licznych uwag krytycznych. Roberto Lopez jako 
pierwszy zauważył, że zniknięcie na Zachodzie papiru-
su, luksusowych wschodnich tkanin, korzeni i złotych 
monet nie nastąpiło wraz z najazdami arabskimi. Nu-
mizmatycy odnotowali istnienie skarbów monet                  
w świecie skandynawskim, świadczących o kwitnącym 
w epoce karolińskiej handlu ze światem islamskim                    
i wokół Morza Północnego. Dalej jeszcze poszedł Mau-
rice Lombard, twierdząc, że nie ma związku przy-
czynowego między podbojami muzułmańskimi                 
i gospodarczym upadkiem Europy Zachodniej. „Piren-
ne tu się pomylił”. Maurice Lombard dowodzi, że pod-
boje arabskie i ich następstwa miały pozytywny skutek 
dla gospodarki zachodniej. Islam otworzył bowiem 
nowe przestrzenie obrotu gospodarczego. Połączył 
przecież dwa wielkie obszary gospodarcze, mianowicie 
Ocean Indyjski i Morze Śródziemne, które w ten spo-
sób stały się odcinkiem wielkiej drogi handlowej, łą-
czącej Daleki Wschód z Dalekim Zachodem, na której 



wschodnich kupców szybko zastąpili zachodni ludzie 
interesu: Amalfijczycy, Wenecjanie, Pizańczycy i Ge-
nueńczycy. Powstała nowa sieć dróg w Europie Pół-
nocnej, która poprzez ruskie rzeki połączyła Morze Ka-
spijskie z Bałtykiem. Złoto nadal było na Zachodzie           
w obiegu, albowiem Arabowie dzięki swoim podbojom 
zagarnęli złoto bizantyńskie i sasanidzkie, za które na-
bywali na Zachodzie takie surowce, jak drewno i futra, 
a także niewolników. Dla Maurice’a Lombarda tak uło-
żone stosunki między islamem a Europą pociągnęły za 
sobą odżycie gospodarki Zachodu, i relacja Mahomet - 
Karol Wielki zachowuje swoją moc, ale pod warun-
kiem, że nada się jej odwrotny sens. 
 Czy inwazje arabskie były czynnikiem destrukcyj-
nym, czy też twórczym dla obiegu handlowego? 
Przyjmując muzułmański punkt widzenia, Claude Ca-
hen wykazał, że podboje arabskie podzieliły Morze 
Śródziemne horyzontalnie na dwie części, prawie rów-
noważne, oddzielone linią biegnącą od Rodosu do Sy-
cylii: po jednej i drugiej strome handel Wschodu z Za-
chodem, podzielony na kolejne etapy, organizował się 
w sposób autonomiczny. Kupcy muzułmańscy, chrze-
ścijańscy czy żydowscy ze Wschodu nigdy nie przekra-
czali granicy hiszpańskiej lub portów Półwyspu Ape-
nińskiego, a geografowie arabscy ignorowali cały Za-
chód. Jedynie kupcy radhaniccy - byli to prawdopo-
dobnie Żydzi z Zachodu lub Iraku, ich pochodzenie jest 
jeszcze owiane tajemnicą - poprzez Europę Północną                
i rzeki ruskie zapewniali łączność Zachodu z Dalekim 
Wschodem czterema drogami, opisanymi w dziele Ibn 



Churdadhbeha. Interesowały ich niektóre produkty za-
chodnie, rzadkie i drogie: brokaty, futra, miecze i nie-
wolnicy, które wymieniali za korzenie z Dalekiego 
Wschodu. Natomiast stosunki handlowe między Ifriki-
ją5 i południową Italią istniały od VIII wieku, czego 
dowodzą wzmianki w źródłach łacińskich o mancus 
(arabski manqush), czyli denarze, który pojawił się po 
monetarnych reformach Abd‒al‒Malika. Po 950 roku 
doszło do nawiązania bezpośrednich i intensywnych 
kontaktów między muzułmańskim Bliskim Wschodem 
a południową Italią, a następnie całym Zachodem, i to 
dzięki inicjatywie Włochów, a nie poddanych władców 
państw muzułmańskich. 
 Do uwag Claude’a Cohena szereg argumentów                   
i uzupełnień, zaczerpniętych z krytycznej analizy dzieł 
geografów arabskich, dodał Eliyahu Ashtor. Zauważył 
on przede wszystkim, że w IX wieku i w pierwszej po-
łowie wieku X zupełnie nie było sprzyjających warun-
ków do prowadzenia na szeroką skalę regularnych wy-
praw kupieckich drogą morską: porty syryjskie i pale-
styńskie, znajdujące się w strefie wojny, którą Bi-
zancjum prowadziło ze światem muzułmańskim, były 
pogrążone w upadku, podczas gdy piractwo, przeżywa-
jące pełny rozkwit, powstrzymywało kupców przed 
przedsiębraniem wypraw morskich. Głównym artyku-
łem, który Zachód mógł oferować Wschodowi, byli 
niewolnicy - w większości pochodzenia słowiańskiego. 
Ale ich liczba zmalała w porównaniu z tymi niewolni-
kami i eunuchami tureckimi, których na Wschód spro-
wadzano z Transoksanii lub Persji. Eliyahu Ashtor 



wskazuje zwłaszcza, że przerwanie wymiany między 
chrześcijańskim Zachodem a krajami muzułmańskimi 
na Bliskim Wschodzie, które nastąpiło w IX wieku                 
i pierwszej połowie wieku X, przyczyniło się do wzro-
stu znaczenia wielkiej drogi handlowej między Chore-
zmem a Rusią z której na Wschód eksportowano nie-
wolników i futra, dzięki czemu na jej terenie znalezio-
no wiele skarbów monet arabskich. Ich strumień                  
w żadnym wypadku nie mógł dotrzeć do zachodniej 
Europy i doprowadzić tam do odrodzenia gospodarcze-
go. 
 Jak z tego widać, uczeni zajmują dzisiaj stanowiska 
bardziej zniuansowane, opierając się w większym stop-
niu na wynikach badań archeologicznych, szczególnie 
ważnych w sytuacji, gdy brakuje dokumentów tek-
stowych. Jeśli zatem na Zachodzie w czasach karoliń-
skich złote monety pojawiały się rzadko, to znaleziska 
monet na terenie krajów słowiańskich i w Skandynawii 
wskazują na wzrastający poziom wymiany w VII i VIII 
wieku. Wypadł z niej zatem zachodni basen Morza 
Śródziemnego na korzyść ruskich rzek, Bałtyku i Mo-
rza Północnego. Przedmioty znajdowane w kurhanach 
na terenie Szwecji (Birka), jak i badania archeologiczne 
prowadzone w Haitabu, uwidoczniły rolę pośredników 
między Wschodem i Zachodem, jaką odgrywali Wikin-
gowie i kupcy fryzyjscy, których baza w Dorestad była 
w stanie kwitnącym w końcu VIII i na początku IX 
wieku. Srebro abbasydzkie napływające do krajów bał-
tyckich w zamian za wyroby rzemieślnicze lub surowce 
skonsolidowało ogromne imperium karolińskie i pobu-



dziło wzrost aktywności gospodarczej. Ale skromne 
pod względem liczbowym elity konsumowały tylko 
nieznaczne ilości luksusowych produktów wschodnich, 
a tym samym nie wpływały na zmianę rozmiarów wy-
miany handlowej. 
 Z drugiej strony, nie należy lekceważyć witalności 
niektórych portów śródziemnomorskich, które nawet 
przed ożywieniem gospodarczym w X wieku utrzymy-
wały, jakkolwiek w ograniczonych rozmiarach, związki 
handlowe ze Wschodem. Bari, Wenecja i Amalfi nie 
zerwały stosunków z Konstantynopolem, ciesząc się            
w Cesarstwie Bizantyńskim „peryferyjną autonomią”. 
Zwłaszcza wcześniejsze związki Amalfi z muzułma-
nami z Ifrikii i z Sycylii pozwoliły na skierowanie do 
Italii części wschodnich towarów, które kupcy żydow-
scy i arabscy transportowali do Mahdii i Kairuanu. Jeśli 
poczynając od lat 30. IX wieku upadał handel na linii 
wschód ‒ zachód, do czego przyczyniły się rajdy Wi-
kingów na miejscowości położone na wybrzeżach Fry-
zji i Flandrii, a także łupieżcze wyprawy Saracenów na 
Italię południową i Prowansję, to odrodzenie tego han-
dlu w początkach X wieku było związane z osiedleniem 
się Wikingów we wschodniej Anglii i w Normandii 
oraz z wycofaniem się Saracenów z zachodniej części 
Morza Śródziemnego. Owo odrodzenie jest dziełem 
przede wszystkim miast południowej Italii i Wenecji,      
a następnie miast położonych nad Morzem Tyrreńskim, 
uwolnionych od zagrożenia saraceńskiego. 
 



RZYM I KONSTANTYNOPOL W XI WIEKU 

 W stosunkach między dwoma częściami chrześci-
jaństwa, rzymskim katolicyzmem i konstantynopolitań-
ską ortodoksją, tak zwana schizma z 1054 roku jeszcze 
dzisiaj dla wielu okazuje się wydarzeniem ważnym, 
aczkolwiek doszło wówczas do wzajemnej ekskomuni-
ki dwóch kościelnych osobistości, a nie do brutalnego 
zerwania więzi dwóch instytucji. Chociaż na stronach 
tej książki nie ma potrzeby śledzenia biegu tych wyda-
rzeń, to jednak należy zastanowić się nad naturą od-
działywania Kościoła rzymskiego na historię Cesarstwa 
Bizantyńskiego i uchwycić wynikające stąd konse-
kwencje. 
 Pierwsze poważne rozdarcie w stosunkach między 
dwoma Kościołami miało miejsce w IX wieku i zwią-
zane było z tak zwaną schizmą focjańską. Focjusz, 
wielki bizantyński uczony, potępiony przez papieża 
Mikołaja I za niekanoniczne wyniesienie na patriarszy 
tron w 858 roku, nie uznał papieskiego wyroku, a sa-
mego papieża obłożył klątwą potwierdzając tym sa-
mym swoją niezależność od Rzymu. Zebrany w 879 
roku synod w Konstantynopolu doprowadził do zakoń-
czenia schizmy i pogodził Focjusza z Rzymem, ponad-
to przyznał każdemu z Kościołów prawo do zachowa-
nia swoich zwyczajów i praw, ale ich nie precyzując. 
Ta piękna tolerancja została rozbita w pyl w ciągu na-
stępnych dziesięcioleci. Restauracji cesarstwa na Za-
chodzie (962) towarzyszyło dążenie cesarzy do decy-
dowania o obsadzie tronu papieskiego, przenikanie za-



leżności feudalnych do instytucji kościelnych (system 

Eigenkirchen) i zwiększanie rozmiarów inwestytury 
świeckiej, z jej nieszczęsnymi konsekwencjami, czyli 
symonią i nikolaizmem. W Rzymie papież Sergiusz IV 
(1009‒1012) wprowadził do symbolu nicejskiego for-
mułę Filioque, szokując tradycję grecką, która inaczej 
określała naturę Trójcy Świętej. Odtąd patriarcha za-
przestał umieszczania imienia papieża w dyptychach, 
zwłaszcza że Stolica Apostolska, zdominowana przez 
niemieckiego cesarza, była w X wieku i w pierwszej 
połowie wieku XI świadkiem częstych zmian na papie-
skim tronie. 
 W 1049 roku, wraz z wyborem na papieża Leona 
IX, został zaszczepiony w Rzymie ruch reformatorski, 
który wstrząsał Kościołem niemal przez pół wieku. Sta-
rając się wyrwać posiewy heretyckie, które zrodziła 
świecka inwestytura, reformatorzy chcieli rozciągnąć 
swoją aktywność na bizantyńską Italię południową, po-
dzieloną na kościoły obediencji rzymskiej i konstanty-
nopolitańskiej. W reakcji na to patriarcha Michał Keru-
lariusz nakazał wszystkim łacińskim kościołom w Kon-
stantynopolu wprowadzić zwyczaje greckie, w razie 
nieposłuszeństwa grożąc im zamknięciem. Do zatargu 
jurysdykcyjnego dołączył się nadto problem polityczny. 
Papież po klęsce zadanej jego armii przez Normanów  
w bitwie pod Civitate (1053) uznał, że zwycięzcy, któ-
rzy stopniowo wypierali Bizancjum z jego włoskich 
posiadłości, będą najlepszymi gwarantami jego auto-
nomii i sukcesu w zreformowaniu Kościoła. Gwałtow-
na wojna na pamflety, którą prowadził bizantyński ar-



cybiskup Ochrydy Leon z Humbertem z Moyenmou-
tier, była przygrywką do papieskiego poselstwa, które 
miało omawiać warunki politycznego sojuszu Stolicy 
Apostolskiej z Bizancjum. Michał Kerulariusz dojrzał 
jednakże w tymże sojuszu zagrożenie dla swojego auto-
rytetu i autonomii swego Kościoła. W skład tego posel-
stwa, kierowanego przez Humberta z Moyenmoutier, 
kanclerza Kościoła rzymskiego, wchodzili Fryderyk             
z Lotaryngii (przyszły papież Stefan IX) i Piotr, arcybi-
skup Amalfi. Poselstwo wyruszyło w marcu 1054 roku 
i do Konstantynopola dotarło już po śmierci papieża 
Leona IX, co pozbawiło legatów charakteru papieskich 
reprezentantów. Następne wydarzenia są zbyt znane, 
aby je tu przytaczać; istotne jest to, że nieznajomość ce-
remoniału dworskiego przez legatów, zimne przyjęcie 
ich przez patriarchę, dyskusje, które zaognił grecki 
pamflet na temat niekwaszonego chleba używanego             
w Kościele katolickim podczas Komunii Świętej, sza-
bat i małżeństwa kapłanów, różnice między cesarzem 
Konstantynem IX Monomachem, pragnącym porozu-
mienia, a patriarchą Michałem Kerulariuszem, który 
czuł się znieważony - wszystko to doprowadziło do ze-
rwania w dniu 16 lipca 1054 roku, kiedy to legaci obło-
żyli anatemą Michała Kerulariusza, a ten w odpowiedzi 
osiem dni później anatematyzował wysłanników Rzy-
mu. 
 W starciu tym nie było niczego, czego nie dałoby 
się naprawić; chodziło tu bowiem o ekskomunikę per-
sonalną którą łatwo można byłoby znieść, a nie o schi-
zmę dwóch Kościołów. I negocjacje miały w istocie 



miejsce za pontyfikatu Wiktora II, Stefana IX i Alek-
sandra II, ale utrudniała je kwestia Italii południowej. 
Bizancjum nie mogło zaakceptować zwłaszcza sojuszu 
Grzegorza VII z Normanami i sformułowania zawarte-
go w Dictatus papae, proklamującego wyższość władzy 
duchownej nad władzą świecką. Pozostawano więc na 
swoich pozycjach, prowadząc od czasu do czasu per-
traktacje i redagując umiarkowane w tonie traktaty na 
temat rozbieżności w obu Kościołach (św. Piotr Da-
miani, Teofilakt z Ochrydy). Głęboki rów wykopali 
dopiero krzyżowcy, pogłębiając nieufność Greków do 
Łacinników, i to zanim zdobycie Konstantynopola                   
w 1204 roku nadało owemu zerwaniu znamion trwało-
ści. 

ŁACINNICY W KONSTANTYNOPOLU                               
I W CESARSTWIE BIZANTYŃSKIM                           

(IX‒XI WIEK) 

 Pomimo sporów religijnych i zwiększającej się nie-
znajomości języka „Innego” kontakty między światem 
łacińskim a Bizancjum istniały przed wyprawami krzy-
żowymi, w dużej mierze dzięki mieszkańcom miast                
i regionów Italii, które niegdyś należały do Cesarstwa 
Bizantyńskiego: Wenecji i głównych rynków handlo-
wych Italii południowej, takich jak Bari, Gaeta, Salerno 
lub Amalfi. Konstantynopol, stolica pełna relikwii, cen-
trum produkcji słynnych wyrobów jedwabniczych, 
handlowy pośrednik między Wschodem i Zachodem, 
nie mógł nie przyciągać pielgrzymów, podróżników                
i kupców. Co więcej, przybierający na sile proces po-



wierzania obrony cesarstwa żołnierzom zawodowym 
sprzyjał rekrutacji najemników zachodnich, którzy 
zwłaszcza w XI wieku w coraz większej liczbie wypeł-
niali bizantyńskie garnizony. 

KUPCY ZACHODNI W KONSTANTYNOPOLU 
PRZED ROKIEM 1095 

 Pierwsze oznaki aktywności handlowej Łacinników 
w Bizancjum sięgają przynajmniej początku IX wieku: 
doża Justynian Partecipazio (829) testamentem rozpo-
rządził swoimi inwestycjami morskimi, dokonanymi na 
terytorium zamorskim, co prawdopodobnie w danym 
przypadku oznaczało Cesarstwo Bizantyńskie, od któ-
rego Wenecja jeszcze nie odłączyła się całkowicie. Sto 
lat później Liutprand z Kremony, poseł Ottona I, rela-
cjonował, że kupcy weneccy i amalfijscy, oszukując bi-
zantyńską komorę celną, przemycali wyroby jedwabni-
cze, zarezerwowane wyłącznie dla dworu cesarskiego. 
Ponadto donosi on, że członkowie gmin łacińskich za-
łożonych w Konstantynopolu stanęli w 944 roku po 
stronie Konstantyna VII Porfirogenety w czasie buntu 
przeciwko synom Romana Lekapena, którzy zmierzali 
do przejęcia siłą władzy cesarskiej. 
 W X wieku stosunki handlowe Wenecji z cesar-
stwem rozszerzyły się na tyle, że dały podstawę do wy-
dania cesarskiej chryzobulli w 992 roku w zamian za 
pomoc, jakiej flota wenecka udzieliła Bizancjum                    
w walce z piratami znad Neretwy. Chryzobulla ta za-
wiera bardzo ograniczone koncesje, nie wspomina o bi-
zantyńskich miastach otwartych dla handlu weneckiego 



ani o transportowanych towarach. Ale obniża opłaty 
celne, jakie płacono za każdy statek w Abydos u wej-
ścia do Hellespontu: dwa złote sou za wpłynięcie do 
Cieśnin, szesnaście złotych sou za wypłynięcie z nich; 
różnica ta ujawnia strukturalne zachwianie wymiany 
handlowej. Pobyt Wenecjan w Konstantynopolu był 
jeszcze, poza kilkoma wyjątkami, ograniczony w cza-
sie: kupcy, w zdecydowanej większości przejezdni, nie 
zatrzymywali się w stolicy na dłużej niż trzy miesiące              
i winni byli dokonać swoich operacji w mitaton, maga-
zynie państwowym, znajdującym się pod kontrolą 
urzędników, podlegających logotecie dromu, którzy 
pobierali opłaty. W 1082 roku przyznano im już prawo 
do rezydowania w formalnie im przyznanej dzielnicy, 
gdzie znajdował się kościół św. Akindyna, przekazany 
im do użytku jeszcze przed tą datą. Poza tym Wenecja-
nie mogli działać na wewnętrznym rynku cesarstwa, al-
bowiem otrzymali zezwolenie na handel w niektórych 
miast prowincjonalnych, na przykład w Tebach, Dyrra-
chium (Durazzo), Koryncie, Halmirze, Tesalonice. Od 
1071 roku przywozili do Wenecji tebańskie jedwabie. 
 Chryzobulla z 1082 roku jeszcze bardziej wzmogła 
ich działalność. Dokument ten był przedmiotem licz-
nych dyskusji. Spierano się o datę jego wydania i od-
powiednią jego interpretację. Zaproponowano kilka dat: 
1082, 1085, 1092. Wbrew świeżym badaniom, sugeru-
jącym datę 1092, historycy dzisiaj opowiadają się za 
rokiem 1082, idąc za tradycyjną interpretacją. Wedle 
niej cesarz wkrótce po wstąpieniu na tron musiał stawić 
czoło najazdowi Normanów na Dyrrachium. Nie dys-



ponując wystarczająco silną flotą, zwrócił się o pomoc 
do Wenecji, obiecując w zamian jej obywatelom mate-
rialne korzyści w cesarstwie. I po pierwszym sukcesie 
Wenecji dotrzymał obietnicy, co znalazło swój wyraz           
w chryzobulli z 1082 roku. Cesarz przyznał swoim 
sprzymierzeńcom prawo wolnego handlu w całym ce-
sarstwie, zwolnił ich całkowicie z opłat celnych i opłat 
portowych, zwłaszcza z kommerkion, opłaty pobieranej 
zwykle w wysokości 10% wartości przewożonego to-
waru. Przydzielił im także małą dzielnicę nad brzegiem 
Złotego Rogu, wygodną dla osiedlania się i długotrwa-
łego zamieszkiwania. Odtąd Wenecjanie nie podlegali 
już przepisowi, który zabraniał im przebywać w stolicy 
dłużej niż trzy miesiące. Dokument zawiera także listę 
30 miast i dwóch wysp, Korfu i Chios, otwartych dla 
Wenecjan. Czy było to ograniczenie swobodnego poru-
szania się kupców w cesarstwie, czy raczej, jak sugeru-
je D. Jacoby, wykaz portów, do których zwykle zawija-
ły statki weneckie, żeglując dwoma ważnymi szlakami: 
pierwszym - łączącym Syrię północną z Konstantyno-
polem i drugim - łączącym Adriatyk z Konstantynopo-
lem? Na tej liście nie było Krety ani Cypru, mających 
ważne znaczenie strategiczne dla cesarstwa, ale leżą-
cych w tym czasie jeszcze poza sferą zainteresowań 
weneckich. Chryzobulla z 1082 roku to według okre-
ślenia P. Lemerle’a „akt katastroficzny”, stanowiący 
pierwszy wyłom w gospodarczym i fiskalnym systemie 
cesarstwa, które po raz pierwszy wyrzekło się nadzoru 
nad aktywnością obcych kupców, a jednocześnie kon-
tynuowało pobieranie kommerkion od własnych podda-



nych i od weneckich partnerów w interesach. Akt                    
z 1082 roku nadał Wenecjanom wyjątkowe przywileje; 
wprowadził ich w nurt wewnętrznego handlu bizantyń-
skiego i w obrót handlowy, jaki cesarstwo prowadziło 
ze wschodnim śródziemnomorzem i Egiptem. Ale nie 
ma pewności, czy skazało to Bizancjum na upadek jego 
zasobów fiskalnych, które pochodziły zwłaszcza z do-
chodów z ziemi. Niemniej cesarstwo popadało w coraz 
większą zależność od swoich sojuszników, którzy za-
częli odgrywać znacząca rolę w zaopatrywaniu w żyw-
ność stolicy, odkąd zaczęli przewozić z Redestu zboże 
trackie. 
 Chryzobulla oznaczała także, że Wenecjanie góro-
wali nad innymi wspólnotami łacińskimi osiadłymi                
w cesarstwie, zwłaszcza nad Amalfijczykami, zmuszo-
nymi odtąd do płacenia corocznego podatku przedsta-
wicielowi Wenecji. A przecież do tego czasu to kupcy              
z Amalfi odgrywali istotną rolę w wymianie handlowej 
między Bizancjum a Zachodem. Oni byli pierwszymi              
z Zachodu, którzy osiedlili się na stałe w Konstan-
tynopolu, co niewątpliwie miało miejsce w pierwszych 
dziesięcioleciach X wieku. Kolonia amalfijska była na 
tyle silna, że mogła skutecznie pomóc Konstantynowi 
VII, gdy Roman Lekapen został złożony z tronu przez 
swoich synów. O jej rozwoju, który zapewne następo-
wał równocześnie ze szczytowym okresem rozkwitu 
handlowego jej macierzystego miasta, nie wiemy wła-
ściwie niczego. Wiemy tylko, że Amalfijczycy osiedli 
na wybrzeżu Złotego Rogu, pomiędzy portem Perama, 
gdzie kończyła się koncesja Wenecjan, a portem Neo-



rion lub Hikanatisy, który wyznaczał zachodnią granicę 
faktorii Pizańczyków. 
 Nie wiadomo, jak kolonia amalfijska w Konstanty-
nopolu była administrowana i ilu liczyła mieszkańców. 
Na podstawie fragmentarycznych tekstów wyłania się             
z cienia rodzina Maura i Pantaleona, prowadzących in-
teresy w całym basenie śródziemnomorskim. Mauro 
dysponował kolosalną fortuną a swoją szczodrobliwość 
objawiał darami dla arcybiskupiego pałacu w Amalfi, 
zakładaniem instytucji dobroczynnych w Antiochii i w 
Jerozolimie, finansowym wspieraniem cesarza bizan-
tyńskiego, który przyznał mu tytuł konsula (hypatos). 
Jego majątek i tytuły odziedziczył syn Pantaleon, który 
nadto otrzymał od cesarza godność patrycjusza,                   
a w 1070 roku został obdarzony tytułem dishypatos;                
w 1067 roku wydał w Konstantynopolu okazałe przyję-
cie na cześć Gisulfa z Salerno. Prowadził politykę an-
tynormańską, żeby ocalić niepodległość swojej ojczy-
zny położonej w Kampanii, dlatego szukał możliwości 
zbliżenia bizantyńskiego cesarza z cesarzem Henry-
kiem IV. Stał na czele potężnej własnej floty, którą po-
zostawił do dyspozycji ekspedycji kierowanej przez 
Genueńczyków i Pizańczyków; w sierpniu 1087 roku 
wyruszyła ona przeciwko miastu Mahdija (Berberia). 
Wyróżnił się także darami, jakie ofiarował wielkim ko-
ściołom w Rzymie i w Italii południowej. Wspomagał 
prace nad przekładem dzieł liturgicznych i hagiogra-
ficznych z greki na łacinę, podtrzymywał rozwój klasz-
toru Amalfijczyków na Górze Atos i przyjmował                  



w Konstantynopolu członków arystokracji amalfijskiej, 
skazanych na wygnanie. 
 Tacy kupcy stworzyli szeroką sieć handlową obej-
mującą całe wschodnie śródziemnomorze. Dzięki temu 
mogli zaopatrywać Zachód w luksusowe towary 
wschodnie, korzenie, jedwabie, a także wyroby arty-
styczne, takie jak owe sławne drzwi z brązu, które do 
dzisiaj zdobią siedem kościołów na Półwyspie Apeniń-
skim. Liutprand z Kremony, poseł cesarza Ottona I, 
oświadczył w 968 roku celnikom bizantyńskim, którzy 
skonfiskowali mu kupony jedwabiu (pallia), że po-
wszechnie jest wiadome, iż Amalfijczycy i Wenecjanie 
szmuglują z cesarstwa kôlyomena, to znaczy tkaniny je-
dwabne, obłożone zakazem wywozu, z których sporzą-
dzano ceremonialne szaty bizantyńskie. Większość to-
warów luksusowych przywożonych przez Amalfijczy-
ków do Italii - perły, klejnoty, dywany, jedwabne szaty, 
kadzidło, perfumy i korzenie - sprzedawano na rynkach 
w Rzymie i w Pawii, skąd następnie w bagażach piel-
grzymów przybywających do grobu św. Piotra dociera-
ły one drogą zwaną via Francigena do krajów pozaal-
pejskich. 
 To, że Amalfijczycy kupowali luksusowe towary             
w Bizancjum, oznaczało, iż dysponowali wielkim kapi-
tałem. Prawie nic nie wiemy o tym, co mogli wwozić 
do cesarstwa. Czy przywozili z Aleksandrii egipski 
ałun, niezbędny w przemyśle tekstylnym, zanim rodzi-
na Zaccaria nie zaczęła eksploatować pokładów ałunu 
w Fokei? Nie możemy także określić, w jakiej mierze 
Amalfijczycy uczestniczyli w międzynarodowym han-



dlu Bizancjum i jaką konkurencję stanowili dla samych 
Bizantyńczyków, korzystając z obniżonych opłat cel-
nych. Podobnie jak Wenecjanie, Amalfijczycy przyby-
wali do Konstantynopola raczej jako nabywcy niż 
sprzedawcy. Ich bilans handlowy był więc bardzo nie-
korzystny. Mógł być on równoważony przez szeroko 
zakrojoną organizację handlu śródziemnomorskiego, 
pozwalającą kupcom z Amalfi sprzedawać w świecie 
muzułmańskim, w Ifrikii i w Egipcie, rolne produkty              
z Italii południowej, materiały strategiczne, niewolni-
ków i drewno budulcowe. Dla Amalfijczyków żywotne 
znaczenie miały rynki berberyjskie i - posługując się 
wyrażeniem Maurice’a Lombarda - złoto arabskie po-
zwalało Amalfijczykom zrekompensować ich deficyt       
w handlu z Cesarstwem Bizantyńskim. Posługiwali się 
oni złotymi monetami, tak zwanymi tari, stanowiącymi 
1/4 denara, których używali Arabowie na Sycylii i któ-
re były w obiegu w Italii południowej od X wieku. Tak 
więc Amalfijczycy wymianę handlową z Bizancjum 
mogli skompensować swoim korzystnym handlem ze 
światem arabskim. 
 Ale, na co często zwracano uwagę, prosperita 
Amalfi w o wiele większym stopniu opierała się na 
handlu dystrybucyjnym niźli na produkcji. Nie mając 
możliwości poszerzania swojego terytorium na skali-
stym wybrzeżu, Amalfi nie mogła sprostać konkurencji 
morskich republik z północnej Italii. W 1073 roku 
przeszła pod dominację normańską i od tego czasu zna-
lazła się w obozie wrogów Cesarstwa Bizantyńskiego. 
Wypieranie ze sceny politycznej Amalfi, która nie 



wzięła udziału w pierwszej wyprawie krzyżowej, jesz-
cze się nasiliło po atakach, jakie przeciwko niej w la-
tach 1135 i 1137 przedsięwzięli Pizańczycy. Jej obywa-
tele porzucili intratny handel ze Wschodem i zajęli się 
handlowaniem w Regnum normańskim. 
 Nie należy lekceważyć starych związków Apulii               
z Cesarstwem Bizantyńskim. W XI wieku stąd ekspor-
towano zboże i oliwę, co uzupełniało żywnościowe po-
trzeby Konstantynopola. Marynarze z Bari nieźle znali 
wybrzeża cesarstwa, skoro w 1086 roku porwali w Mi-
rze relikwie św. Mikołaja, które triumfalnie przewieźli 
z Azji Mniejszej do Apulii. Podbój normański, zakoń-
czony w 1071 roku zdobyciem Bari, pociągnął za sobą 
rozluźnienie związków Bizancjum z jego dawnymi po-
siadłościami w Italii. 

ŁACIŃSCY NAJEMNICY W BIZANCJUM 

 Zmniejszając w XI w wieku rolę chłopów-
żołnierzy, którzy dotąd stanowili trzon armii bizantyń-
skiej, cesarze potrzebowali obcych żołnierzy, aby moż-
na było prowadzić długie wojny na granicy naddunaj-
skiej i stawić czoło oddziałom arabskim i tureckim. Le-
gendarna brawura Franków, odnotowana przez Annę 
Komnenę, predestynowała ich do zaciągania się na bi-
zantyńską służbę. Cesarz Konstantyn Monomach po-
wtórnie wziął na cesarski żołd część oddziałów powo-
łanych do armii bizantyńskiej przez Jerzego Maniakesa 
w czasie jego kampanii wojennych na Sycylii. Zacią-
ganych do bizantyńskiej armii Łacinników, Waregów,            
a później zwłaszcza Anglosasów zastąpili w drugiej po-



łowie XI wieku Rusini. Niektórzy z nich otrzymywali 
bizantyńskie tytuły auliczne. Najbardziej znani z nich 
to Normanowe, zwłaszcza Roussel z Bailleul, który 
wywołał bunt przeciwko cesarzowi i w cesarstwie za-
kończył życie; innym przykładem są bracia Odon i Ro-
bert Stigandowie, pochodzący z normańskiej szlachty, 
którzy służyli kilka lat w Konstantynopolu, po czym 
wrócili do swego kraju obładowani złotem, szlachet-
nymi kamieniami i relikwiami. 
 Przed klęską pod Mantzikert (1071) dowódcy fran-
końscy służyli zwłaszcza w Anatolii, na przykład                
w temie Armeniakon, gdzie cesarze przyznali im w do-
żywotne posiadanie majątki ziemskie. Mieszkańcy 
Edessy, Antiochii, Cylicji przywykli do tego, że to 
Frankowie zapewniają im obronę. Aleksy I Komnen 
usiłował po roku 1081 zatrzymać na swojej służbie tych 
pielgrzymów i żołnierzy, którzy przejazdem znaleźli się 
w Konstantynopolu, a nawet rycerzy z pokonanej armii 
normańskiej Roberta Guiscarda. W tym samym celu 
cesarz zwracał się listownie do hrabiego Flandrii,               
a przez swoich posłów do synodu w Piacenzy (marzec 
1095). Franków wykorzystywano w walkach, które ar-
mie bizantyńskie prowadziły z Pieczyngami, natomiast 
Anglikami i Flamandami wzmacniano garnizony w Ki-
bocie i Nikomedii. Tak więc już przed pierwszą wy-
prawą krzyżową rycerze zachodni mieli sposobność za-
poznać się ze zwyczajami i obyczajami panującymi w 
cesarstwie. Greków i Łacinników zbliżało poczucie 
„chrześcijańskiego braterstwa”, ale te zadzierzgnięte 



więzi wyprawy krzyżowe najpierw napięły, a potem ze-
rwały’. 

ŁACINNICY W EGIPCIE I W SYRO‒
PALESTYNIE PRZED ROKIEM 1095 

 Często uważa się, że handel lewantyński narodził 
się wraz z krucjatami. Łacinnicy, podbijając w 1099 
roku Jerozolimę, a w następnych dziesięcioleciach Sy-
ro‒Palestynę, mieli szukać nowych rynków i możliwo-
ści zdobycia - bez pomocy pośredników - słynnych ko-
rzeni, które do tej pory docierały do nich dzięki kup-
com muzułmańskim. Nęcił ich przeto Egipt, graniczący 
z dwoma morzami, Śródziemnym i Czerwonym, który 
do towarów sprowadzanych z Chin, Indii i Malezji 
mógł dorzucić i własne. 
 Ta koncepcja została dzisiaj całkowicie porzucona, 
dzięki zwłaszcza odkryciu i wykorzystaniu dokumen-
tów znalezionych w genizie starożytnej synagogi w Ka-
irze. Jest to podstawowe źródło poznania historii go-
spodarczej i społecznej gmin żydowskich na terenach 
śródziemnomorza w okresie od X do XIII wieku. Około 
10 000 znajdujących się tam dokumentów rzuca nowe 
światło na zmiany biegu wielkich dróg handlowych w 
X wieku i dowodzi, że kupcy włoscy byli obecni na 
rynku egipskim prawie 120 lat wcześniej, nim ruszyła 
pierwsza wyprawa krzyżowa, czyli od tego czasu, gdy 
pojawiły się na Zachodzie pierwsze oznaki ożywienia 
gospodarczego. Rolę prekursora odegrała tu włoska re-
publika morska, Amalfi. 



 To kampańskie miasto starało się utrzymywać jak 
najlepsze stosunki ze światem muzułmańskim. Aghla-
bidzi, panowie Sycylii od 827 roku, kierując swoje na-
pady na bizantyńską Italię południową zawsze oszczę-
dzali Amalfi, której kupcy, przynajmniej od około 850 
roku, bez przeszkód wpływali do portów Maghrebu               
i Sycylii muzułmańskiej. Obie strony wynosiły korzy-
ści z tych pokojowych stosunków. Amalfi mogła eks-
portować do Maghrebu zboże i posiadane drewno bu-
dulcowe, towar rzadki i poszukiwany w średniowiecz-
nym świecie muzułmańskim. Do Ifrikii docierały towa-
ry wschodnie, które kupcy amalfijscy mogli tu nabywać 
i odsprzedawać w Italii. Ich współpraca z Fatymidami, 
rezydującymi wówczas w Kairuanie, doszła do tego 
stopnia, że swoje okręty pozostawili oni do ich dyspo-
zycji, gdy ci ruszyli w 969 roku na podbój Egiptu. 
 Nic przeto dziwnego, że od końca X wieku Amalfij- 
czyków można było spotkać na egipskich rynkach. Do-
kument z 978 roku wzmiankuje o podróży podjętej 
przynajmniej dwa lata wcześniej przez niejakiego Łu-
pina z Rini, możnego Amalfijczyka, do Babilonu, czyli 
Kairu, którego dzielnicę zwaną po arabsku Bab el Luk 
przybysze z Zachodu przemianowali na Babilon. Dwa-
dzieścia lat później, w 996 roku, kolonia amalfijska by-
ła już liczna: ponad 160 jej członków, podejrzanych              
o podpalenie floty, którą kalif przygotował, by pomóc 
Trypolisowi w Syrii atakowanemu przez Bizancjum, 
padło ofiarą rozruchów ludowych. Władze egipskie, za-
interesowane zachowaniem stosunków handlowych, 
które zapewniały im dowóz drewna i materiałów stra-



tegicznych, ukarały winnych mordu, a ich dobra prze-
kazały tym, którzy uszli z życiem. Kroki te okazały się 
skuteczne, ponieważ cztery dokumenty z genizy świad-
czą o tym, że handel między Amalii a Aleksandrią 
prowadzono do początku XII wieku, że kupcy amalfij-
scy przywozili do Egiptu sycylijski jedwab, miód                   
i drewno, do Italii południowej zaś nie tylko pieprz                 
i korzenie, ale także płótno lniane i ałun. Egipt zapewne 
był włączony do tej szerokiej sieci interesów handlo-
wych Amalfijczyków, obejmującej swoim zasięgiem 
cały Bliski Wschód, stworzonej przez słynną rodzinę 
Maura i Pantaleona, „pierwszych w średniowieczu lu-
dzi interesu”. 
 Sieć ta obejmowała oczywiście i Syrię, gdzie Amal-
fijczycy pojawili się jako pierwsi kupcy zachodni. 
Amatus z Monte Cassino i Wilhelm z Tyru informują              
o dobroczynnych fundacjach Maura. Otrzymawszy za-
pewne zezwolenie od kalifa fatymidzkiego al‒
Mustansira (1035‒1094), Amalfijczycy usadowili się     
w Jerozolimie, w miejscu, gdzie niegdyś było hospi-
cjum założone przez Karola Wielkiego; założyli tu dom 
dla pielgrzymów pochodzących z Amalii, na południe 
od Świętego Grobu zbudowali łaciński kościół św. Ma-
rii i utworzyli fundację Św. Marii Magdaleny, przezna-
czoną dla kobiet. Pieczę nad nimi powierzyli mnichom 
z Kampanii. Ci po roku 1099 oddzielili się od benedyk-
tynów i pod kierunkiem mnicha Gerarda założyli Za-
kon Rycerski Szpitala Świętego Jana. Poza Jerozolimą 
Amalfijczycy byli także w Antiochii, gdzie już przed 
pierwszą krucjatą jedna z ulic nosiła ich nazwę. 



 Za Amalfijczykami, prekursorami, rychło ruszyli 
kupcy pochodzący z innych włoskich republik mor-
skich. Około 1060 roku statki genueńskie minęły                  
w porcie Aleksandrii statki pochodzące z kraju Rums 
(rozumieć pod tym należy zwłaszcza Amalfijczyków)                
i z muzułmańskiej Hiszpanii. Caffaro, genueński kroni-
karz, wspomina o podróży, jaką Gotfryd z Bouillon od-
był do Jerozolimy przed 1099 rokiem na pokładzie ge-
nueńskiego statku „La Pomella”. Jest to niewątpliwie 
legenda, ale stworzona na realiach wojaży statkami ge-
nueńskimi kierującymi się ku Aleksandrii. Inne źródło, 
o wiele późniejsze (XIV wiek), Pseudo‒Ingulf, powia-
da, że uczestnicy wielkiej pielgrzymki niemieckiej                
z 1065 roku wsiedli w Jaffie na statki genueńskie. Z te-
go wynika, że handel genueński z Egiptem zaczął się 
przynajmniej trzydzieści lat przed pierwszą wyprawą 
krzyżową i utrzymał się nawet wtedy, gdy Genua po-
magała krzyżowcom w zdobyciu miast położonych na 
wybrzeżach Syro‒Palestyny i otrzymywała w nich 
przywileje handlowe. 
 Rynek egipski zapewne nie był obcy także Wene-
cjanom, chociaż w XI wieku bardziej ich interesował 
Konstantynopol niż wschodnia część Morza Śródziem-
nego. Jeden z nich w 1072 roku przypłynął do Alek-
sandrii po ładunek ałunu i z tego powodu miał po po-
wrocie do Wenecji sprawę sądową. Penetracja handlo-
wa Wenecjan w Syro‒Palestynie była niewątpliwie 
późniejsza: trzeba było czekać dopiero roku 1095, aby 
znaleźć pierwszą informację o ich obecności w Antio-
chii. Natomiast nie mamy żadnego świadectwa na te-



mat działalności handlowej Pizańczyków w Egipcie 
przed końcem XI wieku. 
 Tak więc działalność handlowa włoskich kupców 
we wschodniej części Morza Śródziemnego rozwinęła 
się dzięki inicjatywie miast kampańskich, szczególnie 
Amalfi, która od IX wieku utrzymywała dobre stosunki 
z Fatymidami. Ale sieć handlowa stworzona przez ro-
dzinę Mauro‒Pantaleon i ich rywali nie przekształciła 
się jeszcze w proste powiązania Italii południowej                   
z Egiptem. Amalfijczycy lepiej i szybciej niż Genueń-
czycy i Wenecjanie stworzyli sobie podstawy do kom-
pleksowej organizacji swoich wypraw handlowych, co 
pozwoliło im wyruszać do Ifrikii, Egiptu, Syrii, Pale-
styny i Konstantynopola bez konieczności powrotu do 
ojczyzny po zakończeniu wyprawy. Ale ich pierwsze 
wspólnoty handlowe założone w tych krajach, utrzymu-
jące się z handlu dystrybucyjnego, pozbawione odpo-
wiedniej bazy produkcyjnej, były kruchymi wysepka-
mi: tworzyli je przejezdni kupcy, ludzie prowadzący in-
teresy w Egipcie albo mała grupa stałych rezydentów 
osiedlonych nad brzegiem Bosforu, ale nie na jakimś 
wyznaczonym im terenie, nie w jakiejś ich dzielnicy. 
Amalifijczycy otworzyli drogę ekspansji zachodniej na 
Wschód, ale jej rozwój i utworzenie stałych faktorii to 
dzieło morskich republik z północnej Italii. 

PIELGRZYMKI DO JEROZOLIMY                       
PRZED 1095 ROKIEM 

 Pielgrzymka była w średniowieczu jedną z najwy-
żej cenionych praktyk religijnych. Udział w niej                    



w swojej istocie jest wyrazem fundamentalnej potrzeby 
ludzkiej egzystencji: dążenia wiernego do spotkania              
z Bogiem w miejscu uświęconym przez boską obec-
ność albo wsławionym grobem świętego i dokonanymi 
tam cudami. Peregrinus to cudzoziemiec, wygnaniec, 
który opuszcza swój kraj, tak jak to uczynił Abraham 
na wezwanie Jahwe, aby udać się do Ziemi Obiecanej. 
Uważając się za wygnańca na ziemi, podąża w napięciu 
ku niebiańskiemu Jeruzalem, ku sakralnemu życiu po-
zaziemskiemu, ku transcendentnemu wyniesieniu. Spo-
śród wszystkich pielgrzymek ta do Ziemi Świętej ma 
wyjątkowe znaczenie dla całego chrześcijaństwa: zoba-
czyć Grób Chrystusa i dotknąć go to tyle co otrzymać 
Boże błogosławieństwa i obietnicę zbawienia. Święte 
miejsca w Palestynie przyciągały chrześcijan od końca 
Cesarstwa Rzymskiego. 

PIELGRZYMKA DO JEROZOLIMY, CZYN     
EGZYSTENCJALNY 

 Dlaczego podejmowano drogę do Jerozolimy? 
Zmierzający do świętego miasta średniowieczny piel-
grzym oddawał się ćwiczeniom ascetycznym, ziywał ze 
światem, pragnął żyć w miejscu Wcielenia i Męki Pań-
skiej, gdzie nieustannie promieniowała łaska boska; 
miał nadzieję, że tam zakończy swój żywot, co pozwoli 
mu - jak był przekonany - być wśród pierwszych, któ-
rzy zmartwychwstaną w ostatnim dniu doczesnego 
świata. Zostanie mu odpuszczona kara za grzechy, jeśli 
wypełni szereg warunków: spędzi jakiś czas na modli-
tewnych czuwaniach przy Świętym Grobie, nawiedzi 



święte miejsca, odnowi chrzest w wodach Jordanu, 
zbierze w Jerychu gałązki palmowe, widomy znak od-
bytej pielgrzymki. 
 O podjęciu drogi mógł zadecydować inny motyw, 
mianowicie nakazane przez Kościół zadośćuczynienie 
za poważne przestępstwo popełnione przez duchowne-
go lub wielką osobistość. Rozmiary pokuty za grzechy 
były szczegółowo określone i pozwalały publiczną po-
kutę zastąpić przez peregrinatio. Poczynając od XI 
wieku trybunały kościelne określały dokładnie cel piel-
grzymki pokutnej, w zależności od wagi grzechu: Ro-
bertowi Diabłu, księciu Normandii, ojcu Wilhelma 
Zdobywcy, nakazano boso pójść do Jerozolimy w ra-
mach pokuty za otrucie swojego brata Ryszarda III. 
Fulko Nerra, hrabia Andegawenii, za swoje karygodne 
występki odbył w latach 1015‒1039 aż trzy pokutne 
pielgrzymki do Jerozolimy. Pielgrzymka pokutna po-
ciągała za sobą konieczność spisania testamentu w 
chwili wyruszenia pokutnika w drogę, zdeponowania 
pewnej sumy gwarancyjnej, noszenia oznak pielgrzyma 
i otrzymania poświadczenia o dotarciu do celu. 
 Istotne znaczenie co najmniej od VII wieku miało 
poszukiwanie relikwii, stały element pielgrzymek. Otóż 
obfitowały w nie Syria i Palestyna, gdzie żyło tylu 
świętych ze Starego Testamentu lub pierwszych czasów 
Kościoła. Rozprzestrzenienie się kultu świętych na Za-
chodzie popychało pielgrzymów do zbierania szcząt-
ków kości świętych lub jakichś drobnych fragmentów  
z miejsc, w których ci przebywali. Relikwie uwierzy-
telnione opisami pielgrzymki gromadzono na Zacho-



dzie w kościołach albo w kaplicach dedykowanych od-
powiedniemu świętemu, albo w budowlach wzniesio-
nych według planu sanktuariów, znajdujących się                
w Ziemi Świętej. Kult relikwii urzeczywistniał i urze-
czywistnia na Zachodzie dziedzictwo biblijne i świętą 
przeszłość Palestyny. 

JEROZOLIMA, ŚWIĘTE                                                
MIASTO CHRZEŚCIJAN 

 Życie religijne na średniowiecznym Zachodzie 
znajduje w miejscach świętych swoje centrum,                       
a w pielgrzymce - najwyższy akt religijny, indywidual-
ny i z biegiem czasu coraz bardziej zbiorowy. 
 Jerozolima to przede wszystkim centrum tajemnicy 
ucieleśnionej w żywocie samego Chrystusa, objawio-
nego w Piśmie Świętym, to miejsce najwyższego miste-
rium - Wcielenia i Zmartwychwstania, miejsce wybra-
ne przez Boga, „pępek świata”, środek ziemi, miejsce 
przejścia ludzi z ziemi do boskiej wieczności. Zajmuje 
centralne miejsce na mapach świata, na których symbo-
lizuje ją krzyż umieszczony na kopule Świętego Grobu. 
Położona na wschodzie świata, kieruje świat ku sobie. 
Otoczona murami, przedstawia środek Raju, z niej wy-
pływają cztery główne rzeki nawadniajace Ziemię. 
 W jej centralnej części znajduje się Święty Grób 
wraz z rotundą Anastasis (Zmartwychwstanie) i Kalwa-
rią - główny cel pielgrzymek. Dla każdego wiernego 
dużym przeżyciem było fizyczne dotknięcie miejsc 
związanych ze Zmartwychwstaniem. Ale w jego świa-
domość wpisana była również ta sublimacja Jerozoli-



my, którą kształtowały postacie patriarchów i przepo-
wiednie proroków. To tu także chrześcijańska eschato-
logia umieszcza kres czasów, kiedy powtórnie Chrystus 
zstąpi na ziemię i ostatecznie pokona moce Zła. Dlate-
go to święte miasto uważano za dziedzictwo Chrystusa, 
w naturalny sposób przynależne chrześcijaństwu. Ta 
koncepcja zderzyła się z koncepcją wypracowaną przez 
Żydów, mających nadzieję na odbudowę Świątyni Sa-
lomona, i z koncepcją muzułmanów, którzy z powodu 
silnej tradycji profetycznej zawartej w Koranie oraz 
nocnej podróży Mahometa uważają Jerozolimę za jed-
no z trzech świętych miast islamu, po Mekce i Medy-
nie. 

DROGI I AKTORZY PIELGRZYMKI                             
W XI WIEKU 

 Do początku XI wieku pielgrzymka do Jerozolimy 
była wyprawą morską na którą dawało się skusić 
dwóch - trzech towarzyszy. Pielgrzymi przechodzili 
przez Italię południową zatrzymując się wcześniej                  
w Rzymie, na Monte Cassino, a potem w sanktuarium 
św. Michała na górze Gargano. W Salerno, Tarencie, 
Amalfi lub zwłaszcza w Bari wsiadali na statki płynące 
do Egiptu, skąd drogą lądową podążali do Ziemi Świę-
tej. W tym okresie rola Wenecji w historii pielgrzymek 
była niewielka. Po przybyciu do Jerozolimy pielgrzymi 
znajdowali zakwaterowanie w hospicjum założonym 
około 1070 roku przez kupców z Amalfi. Od początku 
XI wieku drogi się zmieniły wraz z pojawieniem się 
drogi lądowej do Jerozolimy, biegnącej doliną Dunaju, 



przez Konstantynopol, Azję Mniejszą i Antiochię. Dro-
ga ta nabrała większego znaczenia od czasu chrystiani-
zacji Węgier i zajęcia Bułgarii przez Bizancjum. Praw-
dą jest, że prześladowania chrześcijan wszczęte                     
w Egipcie i Palestynie przez kalifa fatymidzkiego al‒
Hakima i zburzenie na jego rozkaz Świętego Grobu 
sparaliżowały na jakiś czas stosunki Wschodu z Italią 
południową natomiast najazdy Normanów sprawiły, że 
tradycyjna droga pielgrzymów stała się niezbyt bez-
pieczna. 
 W ciągu XI wieku pielgrzymki do Ziemi Świętej 
przybrały na sile, kiedy to pątników zachęcały do ich 
podejmowania wizje i zapowiedzi nieuchronnego 
„końca świata”. Według Rodolfa Glabera około 1030‒
1040 roku „tak niezliczony tłum z całego świata na-
pływał do grobu Zbawcy w Jerozolimie, jakiego nikt 
przedtem nie mógłby sobie nawet wyobrazić. I byli to 
przede wszystkim ludzie niskiego stanu, po nich ludzie 
średnio zamożni, następnie najwięksi królowie, hra-
biowie, markizowie, biskupi i wreszcie - co wcześniej 
nigdy się nie zdarzało - liczne kobiety, od naj-
szlachetniejszych do ubogich”. Nawet jeśli w tych sło-
wach mnicha z Cluny jest jakaś doza przesady, to jed-
nakowoż mamy inne przykłady na poparcie jego prze-
kazu. Zatrzymajmy się zwłaszcza na wielkiej piel-
grzymce z lat 1026‒1027. Około 700 pielgrzymów 
zgromadziło się w Verdun pod przewodnictwem opata 
Ryszarda z Saint‒Vanne, hrabiego Angouleme Wil-
helma II i sire de Déols. Wyruszyli 1 października 1026 
roku drogą naddunajską i przez Bawarię, Węgry, Kon-



stantynopol i Antiochię dotarli do Jerozolimy w marcu 
1027 roku. Wrócili tą samą drogą aż do Belgradu. Piel-
grzymka, która dotąd była aktem indywidualnym, 
otrzymała teraz osłonę oddziału rycerzy, który chronił 
pielgrzymów przed bandyckimi napadami i zapewniał 
bezpieczeństwo na niepewnej ziemi muzułmańskiej. 
Jeszcze większa była pielgrzymka niemiecka z lat 
1064‒1065, w której według źródeł około 10 000 osób, 
prowadzonych przez biskupa Gunthera z Bambergu, 
stawiło czoło beduińskim rozbójnikom i po raz pierw-
szy przelało krew w swojej obronie. Legendy, które by-
ły rozpowszechniane w owym czasie, zachęcały do 
pielgrzymowania: nawet król Artur i sam Karol Wielki 
mieli ruszyć do Jerozolimy, gdzie w dniu Sądu Osta-
tecznego chrześcijański cesarz przejmie dziedzictwo 
Chrystusa. 
 W przeddzień pierwszej krucjaty chrześcijańska 
pielgrzymka do Jerozolimy miała więc charakter du-
chowy i jeśli nie była szeroko rozpowszechniona - 
koszty i związane z podróżą ryzyko ograniczały liczbę 
tych,  którzy  mogli  wziąć w  niej  udział -  to  przynajm-
niej miała duże znaczenie. W drugiej połowie XI wieku 
narodziło się przekonanie, że napotykane po drodze 
przeszkody mogą ozdobić pielgrzyma palmą męczeń-
stwa, ale także, że jest w prawie bronić się w przypadku 
ataku niewiernych. W ten sposób niepostrzeżenie po-
jawił się związek między pielgrzymką a świętą wojną, 
związek, który będzie miał kapitalne znaczenie dla 
rozwoju idei krucjaty i jej praktyk. W listopadzie 1095 
roku Zachód był gotowy wysłuchać apelu, jaki skiero-



wał doń papież Urban II na zakończenie synodu                   
w Clermont. 
  



ROZDZIAŁ DRUGI 

Wstrząs spowodowany krucjatami 

(XII wiek) 

IDEA I REALIA KRUCJATY W XII WIEKU 

 27 listopada 1095 roku na zakończenie synodu                
w Clermont papież Urban II skierował do zachodniego 
rycerstwa apel, wzywający do ruszenia na pomoc 
wschodnim chrześcijanom, uwolnienia z rąk niewier-
nych Jerozolimy i udzielenia pomocy Cesarstwu Bizan-
tyńskiemu, zagrożonemu postępami Turków w Anato-
lii. Treść papieskiego orędzia była wielokrotnie dysku-
towana. Jest ona znana z relacji zredagowanych przez 
kronikarzy po sukcesie wyprawy i zdobyciu Jerozoli-
my; z nich jednakże tylko niewielu osobiście słuchało 
homilii papieża. Interpretacja, jaką jej nadano, wyraź-
nie kieruje się ku globalnej koncepcji krucjaty, jak ją 
przedstawiają dzisiejsi historycy. Dla jednych na nazwę 
krucjaty zasługuje wyprawa mająca na celu wyzwole-
nie Jerozolimy i udzielenie pomocy chrześcijanom na 
Wschodzie; dla innych krucjata nie ogranicza się do 
Wschodu, lecz obejmuje wszystkie działania zbrojne 
przeciwko wrogom Kościoła, poganom, niewiernym 
lub heretykom, gdziekolwiek by byli: w Hiszpanii,              
w Europie Wschodniej, Maghrebie lub nawet na sa-
mym Zachodzie. 
 
 
 



ZARYS HISTORIOGRAFII KRUCJATY 

 Od ukazania się podstawowych prac Micheauda 
studia nad krucjatami i Wschodem łacińskim swój złoty 
wiek przeżyły przed pierwszą wojną światową, ale                     
i w latach 1914‒1939 ukazały się znakomite dzieła,             
a znaczny wzrost ich liczby nastąpił w drugiej połowie 
XX wieku. Carl Erdmann opublikował w 1935 roku 
fundamentalne studium, które dało asumpt do wielu 
dyskusji. Dla niego krucjata była tylko rozszerzeniem 
na Wschód świętej wojny, którą Kościół głosił od po-
łowy XI wieku, aby pobudzić rycerzy do walki z mu-
zułmanami w Hiszpanii. W ten sposób uformowała się 
militia, którą Urban II przekształcił w militia Christi, 
by ta ruszyła na pomoc cesarzowi bizantyńskiemu i za-
pewniła ochronę uciśnionym na Wschodzie chrześcija-
nom. Papież obiecał rycerzom nagrody duchowe, ale 
wcale nie mówił o Jerozolimie. Paul Alphandery i Al-
phonse Dupront przeciwstawili się tej tezie. Kładą oni 
akcent na pielgrzymowanie ludu Bożego do Ziemi 
Świętej z nastawieniem oczywiście wojennym, ale               
z perspektywą przede wszystkim eschatologiczną. Jego 
głównym celem była Jerozolima, gdzie wierni pragnęli 
wziąć udział w decydującej walce Chrystusa z mocami 
Zła. Obaj uczeni uwydatniają religijny klimat krucjaty  
i jej poryw ku Jerozolimie, zajmującej szczególne miej-
sce w myśli papieskiej. Paul Rousset łączy krucjatę                 
z pokojem Bożym, którego - jego zdaniem - krucjata 
jest przedłużeniem. Papiestwo chciało w gruncie rzeczy 
oczyścić Zachód z najbardziej gwałtownych elemen-



tów, którym za wstąpienie w szeregi milites Christi                 
i pokonanie wrogów Chrystusa kalających święte miej-
sca oferowano odpust za popełnione grzechy, a więc              
i możliwość zbawienia wiecznego. Wojna niesprawie-
dliwa to ta, która była prowadzona przeciwko wiernym 
(powstrzymywać ją miała instytucja pokoju Bożego), 
sprawiedliwa zaś to ta, którą prowadzono przeciwko 
niewiernym. Temat wiecznej nagrody i docelowy kie-
runek - Jerozolima to centralne elementy idei krucjat. 
 W tym samym kierunku idzie Herbert Cowdrey, 
wskazując, że Jerozolima znajdowała się w centrum za-
interesowań krzyżowców i że o krucjacie mówi się jako 
o ekspedycji wojennej, mającej za zadanie wyzwolenie 
miejsc świętych. Dla Hansa Eberharda Mayera krucjata 
nie ma związku z taką wojną świętą, jaką chrześcijanie 
prowadzili w czasie hiszpańskiej rekonkwisty. Jest ona 
bowiem zbrojną pielgrzymką, którą pobudzały obiet-
nice duchowe. Głoszony przez papieża odpust w na-
grodę za udział w krucjacie upodabnia się do odpustu 
za udział w pielgrzymce, który daruje kary doczesne za 
popełnione grzechy. Kaznodzieje zapewnili wypra-
wom, z którymi łączyli całkowity odpust, niebywałą 
popularność. Jonathan Riley‒Smith w krucjacie gło-
szonej przez Urbana II dostrzega podwójny aspekt: jest 
ona jednocześnie pielgrzymką pokutną i wojną wyzwo-
leńczą, zarówno w odniesieniu do chrześcijan na 
Wschodzie, którym Zachód powinien pomóc, kierując 
się uczuciem braterskiego miłosierdzia, jak i w odnie-
sieniu do miejsc świętych, w szczególności zaś do Je-
rozolimy, miasta Chrystusa i centrum Jego dziedzictwa. 



Tak więc Jerozolima stała się głównym punktem orę-
dzia papieskiego. Ale Urban II nie myślał wcześniej               
o stworzeniu militia Christi; uformowała się ona dopie-
ro w trakcie drogi, kiedy napotkano trudności i pojawi-
ła się groźba zbrojnego ataku. Dopiero wtedy krzyżow-
cy uświadomili sobie, że prowadzą świętą wojnę, kiero-
waną przez samego Boga. W swojej nowej pracy J. Ri-
ley‒Smith zmienił swój pogląd na znaczenie zbrojnej 
pielgrzymki pokutnej i dojrzał w krucjacie raczej 
przedsięwzięcie wojenne, mające na celu chwalebny 
podbój, który uświęcały wyzwalane święte miejsca. 
Pogląd ten podziela Jean Flori, który podkreśla znacze-
nie idei wojny świętej w myśli papieskiej; jego zdaniem 
Urban II dlatego położył akcent na wyzwoleniu Świę-
tego Grobu, że bardziej mobilizowało ono do udziału  
w niej niż nawoływanie o pomoc wojskową dla Cesar-
stwa Bizantyńskiego. Krucjata miała odzyskać dzie-
dzictwo Chrystusa i dlatego stała się pielgrzymką, że 
Grób Chrystusa znajduje się w Jerozolimie. Autor 
wskazuje na filiację i ideologiczną ciągłość między po-
kojem Bożym i krucjatą, pojmowaną jako zsakralizo- 
wana wojna, prowadzona dla wyzwolenia Grobu Chry-
stusa zagarniętego przez niewiernych, grabieżców 
świętych miejsc. Przypomina on także o silnym, osobi-
stym zaangażowaniu papieża w rozpowszechnianie 
swego apelu. Natomiast Jean Richard słusznie zastana-
wia się nad przemilczeniami Urbana II: czy papież, od-
powiadając na prośbę cesarza bizantyńskiego, miał za-
miar wykorzystać krucjatę do promowania unii ko-
ścielnej? Czy schlebiając miłości własnej wojowników 



i ich waleczności, zachęcał rycerzy do takich wyczy-
nów poza Zachodem, jakie opiewały znane im pieśni           
o czynach rycerskich? Papież połączył pomoc dla Bi-
zantyńczyków z odnową królestwa Chrystusowego             
w Świętym Grobie i z obietnicą odpustu za udział w 
pielgrzymce do Jerozolimy. Przytoczmy jeszcze dzieło 
Christophera J. Tyermana, według którego krucjata ma 
niewiele nowych znamion w porównaniu z okresem 
wcześniejszym: od IX wieku wojna święta i związane     
z nią nagrody duchowe są częścią tradycji Kościoła. 
Papiestwo nie wymyśliło krucjaty, bo ta była produk-
tem swoich czasów i nie można precyzyjnie zdefinio-
wać jej istoty przed rokiem 1187, kiedy ten ruch 
okrzepł. 
 W tej historiograficznej antologii nie można pomi-
nąć milczeniem studiów prowadzonych w krajach mu-
zułmańskich, pamiętając przy tym, że żadna kronika 
arabska z XII i XIII wieku nie jest w szczególny sposób 
poświęcona historii wypraw krzyżowych i życiu państw 
łacińskich na Wschodzie; ale u kronikarzy piszących                
w tych regionach, które bezpośrednio zetknęły się z ko-
lejnymi wyprawami, znajdują się pewne informacje, 
chociaż fragmentaryczne i rozproszone. Tymczasem, 
jak zauważyła Carole Hillenbrand, dużo źródeł arab-
skich, takich jak Historia powszechna (Al‒Kamil fi at‒
ta’ arih), której autorem jest al‒Atir ibn Izz ad‒Din,  
albo dwunastowieczna poezja arabska, może wzbogacić 
naszą znajomość krucjaty widzianej oczyma muzułma-
nów, ale są one niedostępne tym, którzy nie znają języ-
ka arabskiego16. W każdym razie wskazują, do jakiego 



stopnia lata 1092‒1094 były katastrofalne dla świata 
muzułmańskiego z powodu zniknięcia z pola gry waż-
nych figur, mianowicie Seldżuków, jedynych, którzy 
byli rzeczywistą potęgą militarną, ale w imię Realpoli-
tik przestali zajmować się Syrią i Egiptem, aby pilno-
wać swoich interesów w Iranie. Źródła arabskie niewie-
le wiedzą o uwarunkowaniach religijnych, jakie wcho-
dziły tu w grę; dla nich krzyżowcy byli takimi samymi 
najeźdźcami, jak wszyscy inni, których popychała żą-
dza podbojów i panowania. Dopiero późna historiogra-
fia arabska, z XIX wieku, której nie cechuje zbytni kry-
tycyzm, nazywa krucjaty „wojnami krzyżowymi”, 
pierwszymi oznakami zachodniego imperializmu, eks-
pansją syjonistyczną albo odwieczną walką Wschodu              
z Zachodem. Przeciwstawia ona krzyżowcom, popy-
chanym - wedle niej - do czynu w przeważającej mie-
rze motywami materialnymi, szlachetnego Saladyna, 
emblematycznego władcę, szermierza jedności i nieza-
leżności świata islamskiego. Dla wielu historyków 
arabskich wydarzenia z przeszłości znajdują swoją kon-
tynuację w obecnych konfliktach i obrazy krucjaty 
wskrzeszane w dobie współczesnej nadal służą im w 
ideologicznej walce i polityce. 
 Jeśli chodzi o świat ortodoksyjny, to wraz z bizan-
tyńskimi kronikarzami z XII i XIII wieku wykazuje on 
całkowite niezrozumienie fenomenu krucjat. Pojęcie 
świętej wojny jest nie do przyjęcia dla mentalności bi-
zantyńskiej, którą gorszy - jak pokazuje Anna Komne-
na - widok duchownych noszących broń, kobiet i dzieci 
towarzyszących żołnierzom. Ta nieufność wobec krzy-



żowców była totalna i wzrastała w ciągu XII wieku, 
podczas gdy wśród Łacinników rozpowszechniało się 
przekonanie o zdradzie Greków. Dla Greków ogrom-
nym i oczywistym skandalem było zdobycie i złu- pie-
nie Konstantynopola przez Franków w 1204 roku. 
Czwarta wyprawa krzyżowa doprowadziła do zerwania 
chrześcijańskiego braterstwa i na trwałe oddaliła od 
Rzymu cały świat ortodoksyjny. 
 Z tych wielu różnych hipotez i interpretacji można, 
jak się wydaje, wysunąć uzasadniony wniosek, że 
Urban II wykorzystał refleksję, jaka pojawiła się w Ko-
ściele już w drugiej połowie XI wieku, zwłaszcza                  
w czasie pontyfikatu Grzegorza VII, na temat koncepcji 
wojny sprawiedliwej i wojny świętej, instytucji pokoju 
i wartości pielgrzymki. Z drugiej strony należy przy-
znać, że po 1095 roku ideologia krucjaty, jaka wyłoniła 
się z kazania wygłoszonego w Clermont, wzbogaciła 
się o doświadczenie zdobyte przez krzyżowców w trak-
cie ich marszu, po ich zwycięstwach i po ich poraż-
kach. 

APEL URBANA II                                                                   
I ODPOWIEDŹ CHRZEŚCIJAN 

 Gdy chrześcijaństwo czasów apostolskich całkowi-
cie odrzucało gwałt zbrojny, Kościół od XI wieku dążył 
do zdefiniowania wojny świętej, sakralizując niektóre 
operacje militarne, mianowicie przedsięwzięcie po-
ręczone przez autorytet religijny i prowadzone w inte-
resie wiary, jakim mogła być walka z Saracenami albo 
pomoc udzielana chrześcijanom na Wschodzie. Odtąd 



wojna stała się święta z powodu swego inicjatora, pa-
pieża, który w imieniu św. Piotra wzywał do niej 
wszystkich wiernych. Dla Urbana II krucjata wpisywa-
ła się w całościowy program chrześcijańskiej rekon-
kwisty i udziału w zbawieniu, jak wyraził to jeden                
z kanonów synodu w Clermont: „Ktokolwiek podejmie 
drogę do Jerozolimy, aby wyzwolić Kościół Boży, o ile 
uczyni to z pobożności, a nie dla zaszczytów i pienię-
dzy, wyprawa będzie mu policzona za całą pokutę”. 
 Analiza homilii pontyfikalnej eksponuje wiele te-
matów. Przede wszystkim Jerozolimę, którą trzech                
z czwórki świadków przemówienia w Clermont 
umieszcza w centrum kazania Urbana II. Papież zwró-
cił się z apelem do milites, aby położyli kres okrucień-
stwu Saracenów i wyzwolili chrześcijaństwo w Jerozo-
limie od pogańskich nieczystości. Odzyskanie Świętego 
Miasta wprowadza ideę pielgrzymki, a nie odwrotnie. 
Jest to połączenie dwóch pojęć: odzyskania miasta                 
w następstwie świętej wojny i pielgrzymki do miejsc 
świętych - co zapewniło sukces inicjatywie Urbana II. 
Pomoc niesiona chrześcijanom na Wschodzie, jakkol-
wiek związana z tematem poprzednim, zeszła na drugi 
plan. Idąc, aby ulżyć cierpieniom wschodnich braci, za-
chodni rycerze dokonywali aktu miłości, jednocześnie 
podbijali tereny, których panami przy użyciu siły 
zbrojnej stali się muzułmanie, wrogowie Boga i wiary. 
Trzeci temat przenikający całą mowę papieską - to dia-
bolizacja przeciwnika. Muzułmanie są w niej przed-
stawieni jako wyznawcy fałszywych bogów, Mahomet 
zaś jako wyuzdany prorok. Przeciwnik jest przedmio-



tem totalnego potępienia ideologicznego, które uzasad-
nia sakralizację wojny i męczeńską śmierć żołnierzy. 
Papież, namiestnik Boga, nakazuje w swoim imieniu 
wojnę sprawiedliwą, żeby odzyskać dziedzictwo Chry-
stusowe, niesprawiedliwie zrabowane. 
 „Bóg tego chce!”. Wyrażona tym zgodnym okrzy-
kiem odpowiedź chrześcijan była uroczystym zobowią-
zaniem, ślubowaniem, którego symbolem było wzięcie 
krzyża. Wziąć krzyż Chrystusa i za nim podążać to 
znaczy iść do Jerozolimy, do miejsca wyniesienia 
Krzyża. Ślubowanie jednocześnie oddaje tego, kto je 
złożył, pod opiekę Kościoła. Trudno jest wszelako po-
znać głębsze motywy świeckich, którzy odpowiedzieli 
na papieskie wezwanie. Jednym z nich było bez wąt-
pienia poszukiwanie sławy przez rycerzy, co zresztą 
wyrażają kronikarze, wysławiając ich czyny wojenne. 
Poszukiwanie korzyści jest mniej pewne i niewątpliwie 
iluzoryczne, ponieważ sfinansowanie wyprawy było 
bardzo kosztowne. Nadzieja na wzbogacenie się dzięki 
łupom nie była bez znaczenia i nie była także całkowi-
cie sprzeczna z głównymi motywacjami krzyżowców, 
które były natury duchowej. Jak wykazał Marcus Bu-
li19, ideał pokuty, wpajany przez duchowieństwo śro-
dowisku świeckiemu, miał decydujący wpływ na sku-
teczne nawoływania do udziału w krucjacie; ta bowiem, 
jak zaczęto uważać, łagodziła karę za popełnione grze-
chy, zastępowała pokutę i, jako czyn chwalebny, wpi-
sywała się w wielką księgę boskich rozrachunków. 
 Krzyżowcy, którzy z entuzjazmem wyruszali na 
wyprawę, nie zdawali sobie sprawy, co ich czeka na 



długiej drodze. Wstrząs, wywołany znoszonymi pod-
czas drogi cierpieniami, miał głęboki wpływ na ideę 
krucjaty: głód doskwierający w Azji Mniejszej, w Cyli-
cji, a potem w Antiochii zmuszał do dokonywania nie-
bezpiecznych wypadów grabieżczych daleko poza ob-
ręb obozu; choroby i niedostatki powodowały topnienie 
stanu liczbowego i permanentny stres pozostałych przy 
życiu. W takich to niepewnych okolicznościach wykuła 
się na poły ludowa ideologia, której trzej kronikarze 
monastyczni: Robert Mnich, Guibert z Nogent i Baudri 
z Bourgueil nadali wyraz intelektualny. Krucjata stała 
się dla swych uczestników wydarzeniem cudownym, 
ponieważ znalazła się pod władzą Chrystusa. Demon-
struje siłę Boga, albowiem świadczy o połączeniu po-
tężnej interwencji boskiej z dobrymi intencjami uczest-
ników. I w tym sensie jest, bez żadnej wątpliwości, 
najbardziej biblijną wyprawą, przeniesieniem w świat 
jedenastowieczny marszu Hebrajczyków do Ziemi 
Obiecanej. Tak jak tamci, krzyżowcy są wybrańcami 
Boga: są zjednoczeni braterstwem, miłosierdziem                   
i mogą ponieść śmierć męczeńską, będącą wyrazem ich 
miłości do Boga i do swoich braci. Cudowna natura 
krucjaty wpisała się zatem w ramy historii opatrzno-
ściowej, która z krzyżowców uczyniła Boże narzędzia. 

ŚLUBOWANIE I PRZYWILEJE KRZYŻOWCÓW 

 Urban II, militaryzując od 1095 roku pielgrzymkę           
i nadając jej sankcję kościelną, określił, przynajmniej 
na przeciąg dwóch wieków, czym powinna być krucja-
ta: uzbrojoną pielgrzymką, której celem jest wyzwole-



nie Świętego Grobu w Jerozolimie. Uruchomiona z ini-
cjatywy papieskiej, wyprawa krzyżowa znajduje się 
pod władzą kościelną, reprezentowaną przez papieskie-
go legata. Jej członkowie są związani ślubowaniem, są 
rozpoznawalni po zewnętrznych oznakach, takich jak 
niesienie krzyża, korzystają z duchowych i material-
nych przywilejów gwarantowanych im przez Kościół. 
 Tak jak każdy pielgrzym udający się do miejsca 
świętego, krzyżowcy od 1095 roku składali Bogu ślu-
bowanie, że dotrą do Świętego Grobu i że odbędą drogę 
do Jerozolimy we wspólnej wyprawie, to znaczy kru-
cjacie zorganizowanej. Ślubowanie to, złożone dobro-
wolnie i uroczyście, pociągało za sobą szereg zobowią-
zań, nadawało pewne przywileje i obdarzało osobę 
krzyżowca nowym statusem prawnym. Ślubowaniu to-
warzyszyła symboliczna ceremonia - wzięcie krzyża; 
przez długi czas była to uroczystość nieformalna, którą 
przy końcu XII wieku ujęto w ramy przepisów: krzy-
żowiec otrzymywał podczas niej oznakę swojego ślu-
bowania, sękatą laskę (kij pielgrzymi) i sakwę, trady-
cyjne insygnia pielgrzyma, pobłogosławione przez ka-
płana jego parafii. Ślubowanie narzucało krzyżowcowi 
zobowiązanie, od którego uwolnić mogła tylko władza 
apostolska; tym zobowiązaniem było dotarcie do Jero-
zolimy; jeśliby tego nie uczynił - miał zostać wyklęty. 
Powinien był zatem dać dowody wypełnienia ślubowa-
nia; w XII wieku zwyczajem było przynoszenie gałęzi 
palmowych, zbieranych w miejscu zwanym Ogrodem 
Abrahama, położonym w pobliżu Jerycha; z tego po-
wodu krzyżowca nazywano także „palmiarzem”. Prak-



tyka ta mogła prowadzić do nadużyć, przeto Innocenty 
III nakazał w grudniu 1199 roku, aby żądano przedkła-
dania listów podpisanych przez władze świeckie lub 
kościelne Królestwa Jerozolimskiego, poświadczają-
cych wypełnienie obowiązku narzuconego przez akt 
ślubowania. 
 Kanoniczna doktryna ślubowania krzyżowca, wy-
pracowywana powoli poczynając od Dekretu Gracjana 
(1140) i kolekcji dekretałów, dopuszczała jednakże 
dyspensę lub zamianę na inne zobowiązanie. Dyspensy 
można było udzielić małoletniemu albo z powodu cho-
roby, starości, ubóstwa lub potrzeby publicznej. Przy-
wilej pozwalający dokonywać zmiany ślubowania był 
kontrolowany przez papiestwo; rzadki w XII wieku, był 
szeroko przyznawany od pontyfikatu Innocentego III 
(1198‒1216). Można było przenieść obowiązek wypeł-
nienia ślubowania na inną osobę, zamiast do Palestyny 
ruszyć z krucjatą udającą się na inny teren, zamienić 
pielgrzymkę na dokonanie jakiegoś pobożnego dzieła 
albo na zapłacenie jakiejś sumy na obronę Ziemi Świę-
tej. Poczynając od lat 40. XIII wieku praktyka sprzeda-
ży dyspens stała się powszechna. I tak krucjata zaczęła 
przynosić dochody, które papiestwo wykorzystywało 
zarówno do walki ze swoimi wrogami, jak i z herety-
kami oraz poganami w Inflantach. I w chwili gdy Ho-
stiensis w swojej Summa aurea, zredagowanej w latach 
1250‒1253, w pełni rozwinął kanoniczną doktrynę ślu-
bowania krucjatowego, straciło ono swój charakter 
przymuszający do wypełnienia złożonego ślubu i stało 
się już tylko zabiegiem finansowym, szeroko prakty-



kowanym zwłaszcza w XIV wieku przez papieży                    
z Awinionu. 
 Ślubowanie krucjatowe dawało w zamian przywile-
je duchowe i jednocześnie materialne, gwarantowane 
przez Kościół. Jako pielgrzym, krzyżowiec cieszył się 
przywilejami przyznawanymi zwykle tym, którzy uda-
wali się w odległe strony, aby oddać cześć relikwiom 
świętych, a więc: ochroną przed każdym atakiem oso-
bistym, pomocą w odzyskaniu mienia zagarniętego 
podczas jego nieobecności i czasowym zawieszeniem 
procedur sądowych. Ponadto od pontyfikatu Urbana II 
pojawił się zbiór specjalnych przywilejów, duchowych 
i świeckich, który bulle papieskie i kanony synodalne 
nieustannie rozszerzały, aby wyprawę do Ziemi Świętej 
uczynić jeszcze bardziej atrakcyjną. 
 Przywileje duchowe uważano za najistotniejsze. 
Papież Aleksander II w 1063 roku obiecał każdemu 
uczestnikowi wyprawy przeciwko Maurom w Hiszpanii 
darowanie wszystkich kar za grzechy. To samo, wydaje 
się, przyznał i Urban II w ostatnim dniu synodu                  
w Clermont; ideę tę podjął I Sobór Laterański (1123)                
i wyraził ją papież Eugeniusz III w swojej bulli                       
z 1 grudnia 1145 roku. Papiestwo przyznało więc krzy-
żowcom najpełniejsze z możliwych odpuszczenie grze-
chów. Ale głosiciele krucjaty i sami jej uczestnicy mało 
znali się na teologii spowiedzi, natomiast znacznie le-
piej rozumieli przywileje duchowe, jakie otrzymywał 
krzyżowiec w formie odpustu pociągającego za sobą 
całkowite odpuszczenie grzechów, przebaczenie i za-
tarcie wszystkich win; zatem krzyżowiec był głęboko 



przekonany, że jeśli umrze w trakcie pielgrzymowania, 
to bezzwłocznie wejdzie do Raju. Rozszerzono więc 
tak sens odpustu, żeby odpowiedzieć na oczekiwania 
duchowe wiernych i wymogi krucjaty; wzięcie krzyża 
związano w ten sposób z nagrodą. 
 Wyruszający w drogę krzyżowiec musiał stawić 
czoło wielu problemom praktycznym, dotyczącym jego 
rodziny, majątku i własnej osoby. Kościół ustalił pewną 
liczbę przywilejów świeckich i nadał uczestnikowi kru-
cjaty prawny status w społeczeństwie średniowiecz-
nym. Tak jak każdy pielgrzym, krzyżowiec korzystał              
z ochrony osobistej, którą zapewniał biskup w grani-
cach swojej diecezji. Ochrona ta rozciągała się także na 
jego rodzinę i dobra zawierzone hierarchii kościelnej. 
Po złożeniu ślubowania krzyżowiec podlegał sądownic-
twu kościelnemu, a nie świeckiemu. Mógł odłożyć 
sprawę sądową, którą sam wytoczył albo która była 
wytoczona przeciwko niemu, mógł także domagać się 
szybszego wydania wyroku. 
 Potrzebując znacznej sumy pieniędzy na pokrycie 
kosztów swojej wyprawy, krzyżowiec mógł dyspono-
wać swoimi dobrami: zastawić je i obciążyć hipotecz-
nie. Spowodowało to poważne wstrząsy we własności 
ziemskiej, stawiając w uprzywilejowanej sytuacji insty-
tucje religijne, ze szkodą dla rodzin feudałów. Tak dłu-
go jak trwała krucjata, obowiązywało odroczenie dłu-
gów i spłaty odsetek. Krzyżowiec był wreszcie zwol-
niony z opłaty myta i podatków, a zwłaszcza z tych 
składek, które, jak na przykład „dziesięcina Saladyna” 
wprowadzona w 1188 roku, były przeznaczone na fi-



nansowanie krucjat. Krzyżowcy mogli oczywiście ko-
rzystać z pieniędzy zebranych przez Kościół na ten cel. 
Zrozumiałe, że z tych przywilejów, dokładnie opisa-
nych w konstytucji Ad liberandam IV Soboru Laterań-
skiego (1215), nie wszystkie mogły istnieć już w czasie 
pierwszej krucjaty. Do przywilejów tradycyjnie przy-
znawanych pielgrzymom dodawano powoli w ciągu 
XII wieku następne; jasne i precyzyjne ich wyliczenie 
oraz sformułowanie ich znaczenia w kontekście krucja-
ty znalazło się dopiero w kolekcji dekretałów z XIII 
wieku. Chcąc, by krucjata przyciągała tłumy, Kościół 
rozszerzał paletę przywilejów dla krzyżowców, w mia-
rę jak chrześcijanie przestawali interesować się samą 
krucjatą. 

FORMOWANIE SKŁADU                                 
WYPRAWY KRZYŻOWEJ 

 Sposoby głoszenia krucjaty określały charakter jej 
składu osobowego, a to sprawiało, iż wyprawy różniły 
się pod względem pochodzenia geograficznego i spo-
łecznego krzyżowców, a także rodzaju ich odpowiedzi - 
indywidualnej lub kolektywnej - na wezwanie do 
udziału w krucjacie. 
 Decyzja indywidualna zostawiła nikłe ślady w źró-
dłach, o ile krzyżowcy tuż przed wyruszeniem w drogę 
nie odwołali się do jakiejś instytucji kościelnej i w jej 
kartulariuszach nie zachowały się dokumenty donacji, 
sprzedaży lub wydzierżawienia należących do nich 
dóbr. Wśród indywidualnych pielgrzymów biorących 
krzyż, pragnących zostawić za sobą wszystko i ruszyć 



do Jerozolimy, byli biedni i bogaci, kobiety i mężczyź-
ni w sile wieku, duchowni i dzieci; wezwanie do kru-
cjaty przekraczało granicę, jaką wyznaczało pochodze-
nie społeczne, majętność, płeć. Nie byli to młodsi sy-
nowie, szukający przygód lub możliwości zdobycia ja-
kiejś posiadłości, ale ludzie, których wiara skłoniła do 
posłuchania kierowanego do nich wezwania. 
 Związki rodzinne odgrywały decydującą rolę          
w podjęciu decyzji o uczestnictwie w krucjacie. Dużo 
przykładów na to dostarczają ludzie pochodzący z naj-
wyższych warstw, ale także i z nizin społecznych. Got-
frydowi z Bouillon towarzyszyło dwóch braci, Eusta-
chy i Baldwin z Boulogne; legat papieski Ademar, bi-
skup Le Puy, zabrał ze sobą swego brata Wilhelma‒
Hugona z Monteil. Udział brało jednocześnie kilka po-
koleń: Konon z Montaigu, szwagier Gotfryda z Bouil-
lon, wyruszył ze swoimi dwoma synami, Goscelem               
i Lambertem; Baldwin z Guines z czterema synami; 
Boemund z Tarentu ze swoim siostrzeńcem Tankre-
dem. W armii baronów z północnej Francji trzech 
wielmożów było związanych ścisłymi więzami pokre-
wieństwa: Robert Courteheuse, książę Normandii, był 
szwagrem Stefana, hrabiego Blois, i kuzynem Roberta 
II, hrabiego Flandrii. 
 W społeczeństwie, w którym więzy pokrewieństwa 
dużo znaczyły, nie było niczym dziwnym, że wielu 
członków tego samego klanu rodzinnego brało krzyż. 
Podobne znaczenie miały powiązania sąsiedzkie. W re-
gionach, w których uwydatniła się działalność kazno-
dziejów, tworzyły się małe gromady i łączyły z powsta-



łymi po sąsiedzku, aby utworzyć niezorganizowane 
armie idące za Gotszalkiem, Piotrem Pustelnikiem                     
i Walterem bez Mienia. W komunach włoskich krzy-
żowcy zbierali się wedle dzielnic; compagna genueń-
ska, która zorganizowała uzbrojenie floty na potrzeby 
krucjaty, powstała z grup dzielnicowych i zachowała 
silną podstawę socjologiczno‒topograficzną. Była kie-
rowana przez członków najwyższej arystokracji miej-
skiej, której motywacja duchowa zdecydowanie prze-
ważała nad interesem handlowym. W trakcie organi-
zowania się krucjaty więzi sąsiedzkie tworzyły rodzaj 
presji społecznej, spod której trudno było się uwolnić. 
Przynależność przeto do grupy, powstałej w ramach 
dzielnicy lub zawodu, mogła być czynnikiem skłaniają-
cym do podjęcia decyzji o udziale w krucjacie. 
 W łonie różnych warstw arystokratycznych decydu-
jący wpływ na zachowanie krzyżowców miały związki 
łączące wasali z ich seniorami. W krucjacie baronów            
z 1096 roku różne ich oddziały składały się z możnych 
i rycerzy wzajemnie ze sobą powiązanych. Oddział 
Hugona z Vermandois, brata króla Filipa I z dynastii 
Kapetyngów, tworzyli rycerze z dóbr królewskich. Ar-
mia z południowej Francji dowodzona przez Rajmunda 
z Saint‒Gilles, hrabiego Tuluzy, składała się z jego wa-
sali. Te zobowiązania wasalne zapewniały oddziałom 
spójność i wierność swojemu seniorowi, jak wykazał to 
John France, ale duch partykularyzmu popychał je cza-
sami do buntu przeciwko jednemu dowództwu, bez 
czego nie można było należycie skoordynować działań 
różnych oddziałów. 



 A  jaki  był w  nich  udział kobiet?  Wydawać by  się 
mogło, że wyprawa krzyżowa, przedsięwzięcie militar-
ne, je wykluczała. Tak to rozumiał papież Urban II, 
który - sądząc po zapiskach kronikarzy - nawoływał do 
wyprawy wojennej, w której dla kobiet nie było miej-
sca. Powinny były one natomiast zachęcać do niej swo-
ich mężów, jak czyniła to hrabina Adela z Blois, która 
skłoniła męża, Stefana, do wyruszenia na wyprawę 
krzyżową i tak potępiała go za ucieczkę spod obleganej 
Antiochii, że ten w 1100 roku powrócił do porzuconej 
armii, ale do domu już żywy nie powrócił. Listy, opisy 
poetów i kronikarzy przedstawiają rozdzierające sceny 
pożegnań; rozstanie krzyżowca ze swoją damą stanie 
się szybko tematem literackim, nieustannie podejmo-
wanym przez pieśni krucjatowe. 
 Wszelako kobiety dołączały do krzyżowców; były 
to ich żony, mniszki, a nawet prostytutki. Całe rodziny, 
jadąc na dwukołowych wozach, podążały w 1096 roku 
za Piotrem Pustelnikiem i Walterem bez Mienia. Anna 
Komnena, córka cesarza Aleksego I, była zdumiona 
widokiem kobiet i dzieci, które w nieopisanej ciżbie 
znalazły się pod Konstantynopolem. Także kobiety              
z szeregów arystokracji towarzyszyły swoim mężom. 
Baldwin z Boulogne zabrał ze sobą swoją normańską 
małżonkę, która zmarła w okolicach Maraszu. Kronika-
rzy zainteresowały także kobiety marnego prowadzenia 
się, które dołączyły do wyprawy. Podczas oblężenia 
Nikei lub pod Antiochią prostytutki tak aktywnie od-
dawały się swojemu procederowi, że kroniki nieustan-
nie potępiają krzyżowców za skłonność do grzechu cie-



lesnego. Według kronikarzy nierząd był główną przy-
czyną poniesionych porażek, to on, opanowawszy obóz 
krzyżowców pod Antiochią, wywołał gniew Boży. 
Zwycięstwa i zbawienie wieczne będą udziałem tylko 
tych, którzy powstrzymają się całkowicie od stosunków 
seksualnych. 
 Ale cóż - natura ma swoje prawa. Guibert z Nogent 
donosi ze zgrozą, że Frankowie ulegają urokowi grec-
kich kobiet, są urzeczeni Lewantynkami i w zdobytych 
miastach porywają muzułmanki. W opisach kronikarzy 
nie brakuje scen gwałtów seksualnych, przemocy                  
i morderstw dokonanych przez krzyżowców na tuziem-
kach. Krzyżowcy, którzy osiedlili się w Ziemi Świętej, 
mogli bez żadnej przeszkody żenić się z syryjskimi               
i armeńskimi chrześcijankami, a nawet muzułmankami, 
o ile te przeszły na chrześcijaństwo. Natomiast poza-
małżeńskie stosunki seksualne chrześcijan z mu-
zułmankami były przez „synod w Nablusie” z 1120 ro-
ku surowo karane: kastracją, ucięciem nosa, sprowa-
dzeniem do stanu niewolniczego. 
 Wiele więc kobiet uczestniczyło w krucjacie i do-
dawało otuchy walczącym. Dowódcy wyprawy mieli 
wiele kłopotów z powściąganiem aktywności seksual-
nej jej uczestników. Ale udawało się im co najwyżej 
narzucić czasowe ograniczenia na czas pokuty poprze-
dzającej starcie z wrogiem. Surowe ideały reformy gre-
goriańskiej w zakresie moralności seksualnej w małym 
tylko stopniu zostały zauważone przez krzyżowców              
i nie przeszkodziły kobietom brać udziału w wypra-
wach krzyżowych, które nie dla nich były stworzone. 



FINANSOWANIE 

 Odpowiadając na apel Urbana II, ogromna więk-
szość krzyżowców nie doceniała kosztów wyprawy.            
A te, które krzyżowcy musieli ponieść, zależały oczy-
wiście od zajmowanej przez nich pozycji społecznej. 
Nie można przecież porównywać sumy pieniędzy, ja-
kiej potrzebował Gotfryd z Bouillon, z tą, jaką mógł 
zebrać biedny chłop. Pierwszy musiał bowiem utrzy-
mać orszak wasali, rycerzy, giermków, służbę i do-
mowników, którzy mu towarzyszyli, podczas gdy drugi 
martwił się tylko o siebie samego. Niemniej dla jedne-
go i drugiego wyprawa na Wschód była poważnym ob-
ciążeniem finansowym, które - jak powszechnie się 
przyjmuje - przeciętnie zawierało się między kosztem 
rocznego utrzymania chłopa i pięciokrotnym dochodem 
uzyskiwanym co rok przez rycerza. Jak więc można by-
ło im podołać? 
 Podczas pierwszej krucjaty każdy uczestnik musiał 
liczyć tylko na swoją sakiewkę albo na wsparcie swo-
ich bliskich; biedacy żywili płonną nadzieję, że będą 
utrzymywani za pieniądze bogatych. Niewielu więc                
z nich miało wystarczająco dużo pieniędzy, żeby po-
kryć koszty wyprawy. Stąd konieczne było odwołanie 
się do źródeł pozyskania pieniędzy, przede wszystkim 
do sprzedaży swoich dóbr lub pożyczek. W wielu przy-
padkach z pomocą przychodziła rodzina. Wasal ocze-
kiwał wszystkiego od swojego seniora. Pożyczek 
udzielić mogli Żydzi, kupcy, mieszczanie, zwłaszcza 
zaś lokalne kościoły i klasztory, działające jako instytu-



cje kredytowe. Udzielano pożyczek na dwojakich wa-
runkach: albo zapewniających wierzycielowi dochody  
z dóbr hipotecznych podczas całego okresu trwania 
długu, albo pociągających za sobą pomniejszanie poży-
czonego kapitału o dochody pobierane przez wierzycie-
la. W czasie krucjat rozpowszechniła się sprzedaż dóbr 
z klauzulą pozwalającą na ich odkupienie. Wszystko to 
razem prowadziło do „detezauryzacji” precjozów prze-
chowywanych w kościelnych skarbcach i do zmiany 
użytkowników ziemi; w tym drugim przypadku benefi-
cjentem były przeważnie instytucje kościelne, dlatego 
że były wierzycielami tych krzyżowców, którzy zginęli 
podczas wyprawy, albo tych, którzy po powrocie nie 
byli w stanie zwrócić pożyczonych sum. W transak-
cjach tych w grę wchodziły różne typy własności: zie-
mia, domy, młyny, kościoły, targi, myta, prawa sądowe 
i inne. Wynikiem tego był wielki transfer dóbr i praw,  
z którego korzystał Kościół, a zwłaszcza klasztory, któ-
re stały się prawdziwymi instytucjami kredytowymi. 
Finansowanie wypraw krzyżowych wywarło wpływ na 
wszystkie przejawy życia codziennego w XII wieku, 
albowiem stymulowało wymianę dóbr, monetaryzację 
gospodarki, a także rozwój scentralizowanej admini-
stracji finansowej, kiedy wprowadzono opłaty królew-
skie i podatki feudalne. 

ORGANIZACJA 

 Jak wynika z przeglądu wypraw krzyżowych, na ich 
rozpoczęcie w przeważającej mierze wpływ miało pa-
piestwo. 



 Homilia wygłoszona 27 listopada 1095 roku przez 
Urbana II dała początek ruchowi, który wykroczył da-
leko poza oczekiwania papieskie. Po tym gdy w tym 
dniu zwrócił się do ograniczonej liczebnie publiczno-
ści, w istocie do szlachty i ludu Owernii, papież wysłał 
trzy listy do Flamandów, Bolończyków i Genueńczy-
ków. Dokonał nadto, tuż po zakończeniu synodu                 
w Clermont, objazdu południowej Francji. Chodziło mu 
tu zresztą nie tylko o rozgłoszenie apelu do wzięcia 
udziału w krucjacie, ale także o propagowanie reformy 
kościelnej i o rozciągnięcie władzy papieskiej na ko-
ścioły lokalne. Świadectwa o jego przejeździe przez 
Limoges, Angers, Saumur, Le Mans, Tours i Poitiers 
potwierdzają sens jego przesłania, w którym wskazuje 
na prześladowania, jakich doznają chrześcijanie na 
Wschodzie, i zachęca swoich słuchaczy do wyruszenia 
ku Jerozolimie, aby - jak powiada hrabia Andegawenii 
Fulko Le Rechin - wypędzić pogan, którzy zajęli święte 
miasto Jerozolimę i święte miejsca oraz całe terytorium 
chrześcijańskie aż do Konstantynopola. U wszystkich 
kronikarzy papież jawi się jako świadomy swojej roli 
przywódca chrześcijaństwa. Wrażliwy na cierpienia 
wschodnich chrześcijan, zaniepokojony zamętami na 
Zachodzie spowodowanymi aktami przemocy rycerzy - 
nawoływał do zaprzestania walk pomiędzy chrześcija-
nami, którzy powinni z mieczami w dłoni stanąć do 
walki z wrogami wiary, by w ten sposób zyskać nagro-
dę w niebiesiech. Wysiłki papieża nie poszły na marne, 
albowiem w pierwszej krucjacie większość jej uczest-
ników pochodziła z południowej Francji, a dokładniej - 



z rejonów, przez które wiodła trasa przejazdu papieża, 
gdy udawał się do Clermont i gdy stamtąd wyruszał w 
listopadzie 1095 roku. 
 Przesłanie Urbana II powtarzali w kazaniach bisku-
pi, mnisi i ludowi kaznodzieje, nie bez pewnych zresztą 
deformacji i z tym tonem swobody, który był właściwy 
każdemu z nich. Nie wiemy, jakie zagadnienia rozwijał 
Piotr Pustelnik, którego rola w uruchomieniu krucjaty 
została niedawno poddana nowej ocenie. Odmierza się 
rozmiary wpływu jego mistycznego porywu i pełnych 
uniesienia słów na te masy ludzi, które pociągnął za so-
bą. Ale w tym właśnie momencie ruch, który stworzyło 
papiestwo, wyniknął mu się z rąk. Nie znamy żadnej 
interwencji papieża, która zmierzałaby do okiełznania 
antyjudaistycznego nastawienia tłumu, gwałtownie wy-
stępującego przeciwko Żydom w miastach nadreńskich; 
zmuszano ich do nawrócenia się albo wywierano na 
nich zemstę za tych, którzy skazali Chrystusa na 
śmierć. I nie wydaje się, żeby aż do klęski pod Kibotem 
(21 października 1096), która unicestwiła krucjatę lu-
dową papież przekazał Piotrowi Pustelnikowi jakąkol-
wiek dyrektywę. Cztery armie rycerskie, które po kru-
cjacie ludowej ruszyły drogą na Konstantynopol, były 
zorganizowane przez wodzów cieszących się poważa-
niem, ale autorytet papieski dawał się odczuć tylko              
w oddziale Prowansalczyków, w którym papieża repre-
zentował jego legat, Ademar z Monteil, biskup Le Puy. 
Po dotarciu do Konstantynopola brał on udział w radzie 
dowódców i nadawał wyprawie otoczkę religijną. 
Trudno jednakże ocenić wpływ, jaki mógł



mieć na wspólne decyzje. Kiedy 1 sierpnia 1098 roku 
zmarł pod Antiochią jako ofiara epidemii, wielkie za-
kłopotanie ogarnęło dowódców wyprawy; wyłania się 
ono z listu, jaki napisali 11 września do Urbana II, pro-
sząc go, by przybył i stanął na czele wyprawy. Swoje 
zakłopotanie wyrazili mu ponownie, gdy stanęło przed 
nimi pytanie, jaki status winny mieć terytoria, które 
zdobyli tuż po zajęciu Jerozolimy w lipcu 1099 roku. 

MARSZRUTY KRZYŻOWCÓW 

 Dowódcy krzyżowców w XII wieku, pochodzący              
z różnych regionów geograficznych, swoje zastępy 
prowadzili do Jerozolimy różnymi drogami, zwłaszcza 
że w końcu XI wieku żaden z nich nie zamierzał sko-
rzystać z drogi morskiej. Z tej korzystano najczęściej 
dopiero od trzeciej krucjaty. 
 Wyruszając z Zachodu, armie musiały przejść przez 
Półwysep Bałkański, przekroczyć Bosfor w Konstanty-
nopolu bądź Dardanele w rejonie Abydos, przejść ste-
pową Wyżynę Anatolijską, przekroczyć przełęcze Tau- 
rusu, aby wydostać się na równinę cylicyjską i stąd 
udać się do Antiochii, bramy Syrii. 
 Krzyżowcy przemierzali najpierw rozległą równinę 
naddunajską by wkroczyć na teren bardzo górzystego 
Półwyspu Bałkańskiego. Tu od czasów starożytnych 
drogi wyznaczała rzeźba terenu. Główna droga lądowa 
z Europy Środkowej do Konstantynopola wiodła przez 
Belgrad, skąd wzdłuż Dunaju prowadziła do Wimina-
cjum, następnie doliną Morawy docierała do Mezji,              
w której miasto Nisz, leżące w centrum półwyspu, było 



ważnym skrzyżowaniem dróg. Stąd droga cesarska, 
przekraczając przełęcze, prowadziła do rejonu Sofii 
(Serdyka). Przez Bramę Trajana wiodła do Filipopola               
i doliny Hebrosu, którą docierała do Adrianopola,             
a stąd na równinną Trację, na której wschodnim krańcu 
rozłożył się Konstantynopol. 
 Drugą drogą rzymską i „cesarską”, którą podążali 
krzyżowcy z południowej Francji i Italii, była via 
Egnatia. Zaczynała się w Dyrrachium (Durazzo) na 
wybrzeżu albańskim, docierała do Ochiydy, potem do 
Tesaloniki i do ujścia Wardaru. Następnie wzdłuż Mo-
rza Egejskiego dochodziła do Heraklei, gdzie łączyła 
się z drogą wiodącą z Adrianopola; stąd trzeba było już 
tylko dwóch dni, aby dotrzeć do Konstantynopola. Ta 
najprostsza, transbałkańska trasa od Adriatyku do stoli-
cy Cesarstwa Bizantyńskiego miała wielkie znaczenie 
dla łączności Zachodu ze Wschodem. Tą drogą szła 
krucjata normańska, a także oddział Rajmunda z Saint‒
Gilles. 
 Przeprawę przez Bosfor, w pobliżu Konstantynopo-
la, zapewniała flota bizantyńska. W Azji Mniejszej 
ukształtowanie terenu i klimat utrudniały przemarsz 
armiom zachodnim: Wyżyna Anatolijska, z wysokimi 
wzniesieniami, surowym klimatem kontynentalnym, 
punktami wody pitnej rozrzuconymi w znacznej odle-
głości od siebie - oto kraj, przez jaki musieli przejść 
krzyżowcy. Mogli korzystać z systemu dróg odziedzi-
czonego po Cesarstwie Rzymskim i utrzymanego                  
w dobrym stanie przez Bizancjum do XI wieku. Na za-
chodzie, poczynając od Nikei, prowadziła droga wy-



brzeżem morskim, łącząca greckie miasta w Mizji, Li-
dii i Karii, która dochodziła do Attalii, leżącej poza za-
chodnim Taurusem. 
 Główną trasą którą maszerowały armie bizantyńskie 
broniące granicy cesarstwa przeciwko napierającym 
Arabom, była droga biegnąca z północnego zachodu 
Anatolii do jej południowo‒wschodniego krańca; za-
czynała się w Nikei i przecinając cały płaskowyż anato-
lijski, przechodziła przez Doryleon, Laodyceę (Kekau-
mena), Ikonion (Konia), Herakleę i przez Wrota Cylicji 
docierała do Małej Armenii. Po przekroczeniu bagnistej 
równiny, marnie odwadnianej przez rzeki Saros i Pira-
mos, krzyżowcy napotykali przeszkodę, jaką stanowił 
łańcuch gór Amanu; mogli go obejść od strony północ-
nej (przez Marasz) lub przejść jego przełęczami. Od 
południa z Amanem graniczyła dolina Orontesu, w któ-
rej rozlokowała się Antiochia. 
 W północnej Syrii i w Libanie były dwie główne 
drogi: pierwsza prowadziła wzdłuż nadmorskiej równi-
ny i tą szli krzyżowcy w 1099 roku aż do Jaffy, druga 
szła skrajem płaskowyżu syryjskiego i docierała na po-
łudniu do Egiptu, natomiast swoim wschodnim odgałę-
zieniem wiodła do północnej Mezopotamii. Krzyżowcy 
nigdy nie byli w stanie rozciągnąć swoich posiadłości 
tak daleko na wschód, żeby mogli kontrolować wielką 
drogę nomadów, z wyjątkiem terenów położonych tuż 
po wschodniej stronie Morza Martwego, gdzie punkta-
mi ich oparcia były zamki Krak de Moab i Krak de 
Montreal (Szaubak). Żeby bronić dostępu do wielkich 
depresji i utrzymać łączność równiny nadmorskiej z in-



teriorem, zbudowali gęsto sieć fortyfikacji wokół He-
bronu, w dolinie rzeki Litani i na zapleczu Trypolisu              
i Tortosy. 
 Krzyżowcy nie mogli wybierać sobie dróg dowol-
nie, te bowiem wyznaczała rzeźba terenu; szli więc 
wielkimi drogami rzymskimi i bizantyńskimi, łączący-
mi zachodnie i wschodnie części dawnego Cesarstwa 
Rzymskiego. 
 Była jeszcze droga morska, coraz częściej używana 
w XII wieku w miarę upływu czasu. Krzyżowcom,              
w większości ludziom związanym z lądem, a nie z mo-
rzem, wyruszenie na morze wydawało się przedsię-
wzięciem niebezpiecznym. Przerażały ich burze i zato-
nięcia statków, piraci i walki na morzu. Nawet w sezo-
nie nawigacyjnym, trwającym od marca do październi-
ka, warunki klimatyczne na Morzu Śródziemnym                    
i Egejskim nie zawsze sprzyjały żegludze. Poza zjawi-
skiem codziennie następujących po sobie bryz lądo-
wych i morskich, z których korzysta żegluga przy-
brzeżna, przeważają wiatry wiejące z zachodu na 
wschód, z północy lub północnego wschodu, tak zwane 
wiatry etezyjskie. Płynięcie pod wiatr było bardzo trud-
ne dla łacińskich żaglowców z XII wieku; podczas bu-
rzy nie pozostawało im nic innego, jak płynąć w tym 
kierunku, w którym popychał je wiatr. Statki musiały 
także borykać się z silnymi prądami, które w basenie 
Morza Śródziemnego wirowały w kierunku przeciw-
nym do ruchu wskazówek zegara z szybkością 2‒3,              
a nawet 3‒10 węzłów w niektórych cieśninach, na 
przykład w Cieśninie Mesyńskiej. Średniowieczny sta-



tek płynął wzdłuż wybrzeży, z wyjątkiem oczywiście 
takich szlaków, jak z Peloponezu na Kretę lub z Krety 
do Egiptu. 
 Jeśli pierwsze wyprawy krzyżowe do Jerozolimy 
poszły drogami lądowymi, to już następnym historia 
szybko narzuciła konieczność korzystania z drogi mor-
skiej. Dla Królestwa Jerozolimskiego, które w począt-
kach XII wieku nie posiadało własnej floty, pomoc 
włoskich republik morskich była absolutnie niezbędna, 
aby mogło ono dokończyć podboje, otrzymywać posił-
ki wojskowe i zaopatrzenie w żywność. Już podczas 
pierwszych operacji wojennych w Ziemi Świętej flota 
tych republik odgrywała decydującą rolę, wspierając             
i podtrzymując te operacje swoimi działaniami, neutra-
lizując eskadry egipskie i zamykając dostęp do portów 
obleganych miast. Pierwszą z tych, które wzięły udział 
w tych operacjach, była flota genueńska. Trzynaście 
statków wyruszyło z Genui w lipcu 1097 roku. Ich za-
łogi brały udział w oblężeniu Antiochii. Druga flota 
genueńska przybiła do portu w Jaffie w czerwcu 1099 
roku; tu zdemontowano statki, a uzyskane z nich drew-
no posłużyło krzyżowcom oblegającym wówczas Jero-
zolimę do budowy wież i machin oblężniczych. Trzy-
dzieści statków wyruszyło z Genui w sierpniu 1100 ro-
ku i przyczyniło się do zdobycia Arsufu i Cezarei, inna 
natomiast flota walczyła w 1102 roku pod murami Tor-
tosy. Nowa ekspedycja (1103‒1104) pomagała w oble-
ganiu Gibeletu i w zdobyciu Akki. Dzięki tym flotom 
Królestwo Jerozolimskie miało otwarte okno na morze 
i mogło kolejno zdobywać główne miasta na wybrzeżu 



Palestyny. Genua wystawiła w latach 1097‒1110             
w sumie sześć flot, za co w zdobytych miastach otrzy-
mała znaczące przywileje terytorialne i finansowe. 
 Prawie taki sam był udział Pizy. Latem 1099 roku 
jej flota składająca się ze 120 statków, prowadzona 
przez arcybiskupa Daimberta, wyruszyła na Wschód               
i przyczyniła się do zdobycia Laodycei; inne natomiast 
statki pizańskie - jak podaje Albert z Akwizgranu - 
pomogły Baldwinowi I w 1104 roku zająć Akkę. 
 Z punktu widzenia walk z Saracenami w IX wieku 
głównym portem na Adriatyku była Wenecja. Mogła 
ona wziąć udział w morskich wyprawach krzyżowców 
od pierwszej chwili. Ale do Palestyny Wenecjanie 
przybyli dużo później niż ich genueńscy i pizańscy ry-
wale. To opóźnienie tłumaczy ich korzystna pozycja, 
jaką zajmowali w Cesarstwie Bizantyńskim. Po cóż 
mieli narażać się cesarzowi i jego flocie wojennej, tra-
dycyjnym sojusznikom Wenecji? Ich pierwsza flota 
wyruszyła w kierunku Palestyny w 1099 roku, prowa-
dzona przez syna doży, Jana Michiela, i biskupa Hen-
ryka z Castello, przezimowała na Rodosie, zagarnęła            
w Mirze relikwie św. Mikołaja, następnie ruszyła                
z pomocą w zdobyciu Hajfy, po czym w 1100 roku 
powróciła do Wenecji. Dziesięć lat później eskadra we-
necka złożona ze 100 statków przyczyniła się do zdo-
bycia Sydonu, w czym brała także udział eskadra nor-
weska. Największym przedsięwzięciem było wysłanie 
floty przez dożę Dominika Michiela w 1119 roku; po 
postoju w Syrii odniosła ona na pełnym morzu, na wy-
sokości Askalonu, wielkie zwycięstwo nad eskadrą 



egipską a następnie towarzyszyła krzyżowcom przy ob-
lężeniu Tyru, który wpadł w ręce Franków w lipcu 
1124 roku. Patriarcha Jerozolimy Gormond, piastujący 
funkcję regenta w Królestwie Jerozolimskim w czasie 
pozostawania w niewoli Baldwina II, przyznał Wene-
cjanom w ramach rekompensaty szerokie przywileje w 
królestwie. 
 Trudno sobie wyobrazić egzystencję i rozwój pań-
stw Franków w Syro‒Palestynie bez pomocy włoskich 
republik morskich. Natomiast po zakończeniu podboju 
wybrzeża syryjskiego to wyłącznie ich floty kon-
trolowały i zapewniały bezpieczeństwo wybrzeżom 
morskim i blokowały flocie egipskiej dostęp do wód na 
północ od Askalonu; później także flocie Saladyna, nę-
kającej miejscowości należące do Franków. Obronny 
system pierwszego Królestwa Jerozolimskiego opierał 
się w dużej części na posiadanych portach palestyń-
skich i na stosunkach, jakie utrzymywały one z Zacho-
dem. Ale wodzowie wypraw krzyżowych dopiero od 
końca XII wieku zaczęli zwracać się do włoskich repu-
blik morskich z prośbami o przewiezienie ich oddzia-
łów do portów Syro‒Palestyny. 
 Umowy zawierane między nimi pokazują do jakie-
go stopnia ewoluowały praktyki krucjatowe w ciągu 
XII wieku. Spontaniczny poryw, który wypychał tłumy 
na drogi Bałkanów, Azji Mniejszej i Syrii, jakby na bi-
blijną wędrówkę do Ziemi Obiecanej, gdzie dokona się 
paruzja Chrystusa i nastąpi Dzień Ostateczny, ustąpił 
miejsca wyprawie zorganizowanej przez papieża                     
i władców świeckich, niosącej pomoc ziemiom podbi-



tym przez Franków. Nie oznacza to, że pragnienie uj-
rzenia Jerozolimy, nadzieja na zapewnienie sobie tam 
zbawienia - wygasły już wśród krzyżowców. Tyle że 
mistyczny poryw został ujęty w ramy organizacyjne                  
i oddany na usługi doczesnych ambicji książąt, popeł-
niających często błędy z powodu braku dokładnych 
wiadomości o środowisku, w którym chcieli żyć i re-
alizować swoje oczekiwania. W ciągu XII wieku roz-
dźwięk między ożywiającą tłumy nadzieją na zbawie-
nie a klęskami poniesionymi przez armie będzie coraz 
wyraźniej cechował wyprawy krzyżowe. 

KRÓTKI PRZEGLĄD WYPRAW                            
KRZYŻOWYCH 

PIERWSZA WYPRAWA KRZYŻOWA 

 Z Zachodu do Konstantynopola 

 Apel, z którym papież Urban II wystąpił w dniu 27 
listopada 1095 roku na zakończenie synodu w Cler-
mont, spotkał się z natychmiastowym i wielkim odze-
wem w dużej części chrześcijańskiego Zachodu,                   
a szczególnie na ziemi francuskiej. Pod wpływem pło-
miennych wystąpień ludowych kaznodziejów, między 
którymi wyróżnia się osobowość Piotra Pustelnika, któ-
rego rolę na nawo poddał badaniu Jean Flori, tysiące 
ludzi przygotowywało się do wymarszu w atmosferze 
nasilającego się entuzjazmu, potęgowanego zjawiskami 
natury opisanymi przez kronikarzy - zaćmieniami, spa-
dającymi meteorytami, zwiększoną aktywnością Słoń-
ca. Chłopi i mieszczanie, szlachta i duchowni, łącząc 



niebiańskie Jeruzalem z ziemską Jerozolimą szukali 
drogi zbawienia albo wyrwania się ze stanu swoich za-
leżności. Szlachtę i wieśniaków do entuzjastycznej od-
powiedzi na apel papieża bardziej popychała poboż-
ność, pokuta, współczucie dla miejsc świętych, które 
doznały tylu nieszczęść, niźli nadzieja na zyski. Wielu 
sprzedało swoje dobra bez możliwości ich odzyskania, 
inni dawali je w zastaw instytucjom kościelnym, a jesz-
cze inni prosili krewnych lub przyjaciół o finansowe 
wsparcie. Biedacy liczyli na utrzymanie za pieniądze 
bogatych. 
 Pierwsza krucjata składała się, jak wiadomo, z kilku 
grup maszerujących oddzielnie. Pierwsza, nazywana 
krucjatą ludową, była kierowana przez Waltera bez 
Mienia, Piotra Pustelnika i pomniejszych przywódców, 
zapalonych gorliwców: Folkmara, Gotszalka i Emicha 
z Flonheim. Po dokonaniu pogromów Żydów w regio-
nach nadreńskich mszyła drogą na Konstantynopol, 
zderzając się z oddziałami bizantyńskimi usiłującymi 
kontrolować jej marsz. Po przybyciu pod stolicę cesar-
stwa została pośpiesznie przewieziona na drugi brzeg 
Bosforu i pod Kibotem, pod nieobecność Piotra Pustel-
nika, została zmiażdżona przez Turków Seldżuków. 
Tak zakończyła się „krucjata chłopów”; ci którzy uszli 
z życiem, wrócili do Konstantynopola na statkach floty 
bizantyńskiej. To oni odpowiedzialnością za tę klęskę 
obciążyli cesarza, który nie dał im ani żywności, ani 
przewodników. 
 W chwili tej klęski do drogi na Wschód gotowały 
się cztery armie rycerzy, prowadzone przez wielkich 



panów: armia „lotaryńska” na czele z Gotfrydem                 
z Bouillon i jego bratem Baldwinem z Boulogne; armia 
Normanów z Italii południowej i Sycylii dowodzona 
przez Boemunda z Tarentu, syna Roberta Guiscarda; 
armia prowansalska pod wodzą hrabiego Tuluzy Raj-
munda z Saint‒Gilles i papieskiego legata Ademara           
z Monteil, biskupa Le Puy; armia z północno‒
zachodniej Francji i Anglii, którą prowadzili książę 
Normandii Robert Courteheuse, hrabia Blois Stefan                
i hrabia Flandrii Robert II. Punktem zbornym tych ar-
mii był Konstantynopol, przez który musiała przejść 
każda lądowa krucjata zmierzająca do Jerozolimy. Ce-
sarstwo wcale nie oczekiwało przybycia tych zarozu-
miałych i pysznych wojowników, z którymi już w cza-
sie ich marszu do Konstantynopola miały kłopoty od-
działy bizantyńskie. Klimat nieufności między Grekami 
i Łacinnikami, zrodzony pod wpływem różnic kultural-
nych i obyczajowych, dał o sobie znać od samego po-
czątku tej krucjaty. 
 Cesarstwo Bizantyńskie starało się zabezpieczać 
przed tymi nieoczekiwanymi armiami i wytyczyć taką 
politykę, która pomogłaby mu skorzystać z ewentual-
nych sukcesów Franków w walce z jego wrogami.                
I gdy krzyżowcy spodziewali się utworzenia wspólnego 
frontu przeciwko muzułmanom, to Grecy, którym zu-
pełnie obca była instytucja i duch krucjaty, starali się 
jak najszybciej pozbyć oddziałów zachodnich, kłopo-
tliwych dla cesarstwa i mogących być zagrożeniem dla 
Konstantynopola. Stąd brała się nieufność, niezrozu-
mienie, nawet wrogość, która wzmagała się w ciągu 



XII wieku, by znaleźć ujście w tym wyjątkowym star-
ciu, jakim było zdobycie Konstantynopola przez Łacin-
ników w czasie czwartej krucjaty. Niemniej Aleksy I 
Komnen w imię chrześcijańskiego braterstwa starał się 
oględnie obchodzić z Łacinnikami. Skorzystał z insty-
tucji feudalnych - hołdu i przysięgi - aby zapewnić so-
bie wierność przywódców krucjaty i uzyskać od nich 
obietnicę, że przekażą cesarstwu wszystkie dawne tery-
toria bizantyńskie, które zdołają podbić. Po trudnych 
negocjacjach doszło do złożenia przez przywódców 
przysięgi wiernopoddańczej, której odmówił Rajmund 
z Saint‒Gilles, bo nie chciał być wasalem innego pana 
niż Chrystus. Cesarz obdzielił ich prezentami, dał 
przewodników na drogę i zaopatrzenie dla ich oddzia-
łów. Tak zarysowała się współpraca bizantyńsko‒
łacińska, w której każda ze stron skrycie myślała o in-
nych celach. 

 Z Konstantynopola do Jerozolimy 

 Krzyżowcy po przeprawie do Anatolii obiegli Ni-
keę, która skapitulowała 19 czerwca 1097 roku i została 
przekazana, mimo utyskiwań niektórych krzyżowców, 
cesarskiemu wysłannikowi, zgodnie z podjętymi usta-
leniami. Pod Doryleon pokonali 1 lipca oddziały Ki-
lidż‒Arslana. Po tej klęsce Seldżucy nie stawiali zma-
sowanego oporu krzyżowcom, uciekając się do polityki 
spalonej ziemi i zastawiania śmiertelnych zasadzek. 
Skwar, brak żywności, wody, paszy dla zwierząt - 
utrudniały marsz przez wyżynne, na poły pustynne te-
reny Anatolii. 15 sierpnia Frankowie dotarli do Iko- 



nion, a miesiąc później do Heraklei. Tu podzielili się na 
dwie grupy. Bojąc się przejścia przez Taurus drogą 
wiodącą przez Wrota Cylicji, opanowane przez Tur-
ków, przeważająca część armii skierowała się do Ceza-
rei, żeby przejść przez rejony Antytaurusu, zamieszkałe 
przez ludność armeńską. W końcu października armia 
ta stanęła pod Antiochią, którą Turcy odebrali Bizan-
tyńczykom w 1085 roku. Druga część armii, prowa-
dzona przez Tankreda, siostrzeńca Boemunda, i Bald-
wina z Boulogne, przeszła przez Cylicję, zajmując le-
żące w niej miasta. Stąd Baldwin, odpowiadając na we-
zwanie Armeńczyków z Edessy, wrogo nastawionych 
do ich zarządcy, Torosa, doszedł do górnego Eufratu               
i w marcu 1098 roku założył pierwsze na Wschodzie 
państwo krzyżowców - hrabstwo Edessy. 
 Antiochia, siedziba patriarchatu greckiego, w 1097 
roku była rządzona przez seldżuckiego emira, wasala 
emira Aleppo. Armie krzyżowców pierwszej krucjaty 
dotarły pod miasto 21 października 1097 roku i przy-
stąpiły do jego oblężenia, które ciągnęło się ponad sie-
dem miesięcy (październik 1097‒czerwiec 1098). 
Krzyżowcy, którym brakowało machin oblężniczych              
i żywności, przeżywali trudne chwile z powodu groź-
nych wypadów Turków, głodu i dezercji. 3 czerwca 
1098 roku Boemundowi dzięki zdradzie armeńskiego 
renegata udało się doprowadzić do otwarcia miasta. Ale 
nadejście armii, którą dowodził Karboga, atabeg Mosu-
lu, zmieniło oblegających w oblężonych, i to w gor-
szych warunkach: z doskwierającym głodem, cuchną-
cymi trupami i zagrożeniem ze strony garnizonu turec-



kiego, który zajmował cytadelę. Wtedy to odkryto               
w jednym z kościołów włócznię, którą - wedle obja-
śnień duchownego i wizjonera, Piotra Bartłomieja - 
przebito bok Chrystusa. W entuzjastycznym porywie, 
który tylko nieco osłabiali niedowiarkowie, Frankowie 
28 czerwca wyparli armię Karbogi. I to otworzyło 
krzyżowcom drogę do Jerozolimy. Pozostawał do ure-
gulowania los Antiochii. Pomimo sprzeciwu Rajmunda 
z Saint‒Gilles i żądań Bizantyńczyków, domagających 
się wydania im miasta, Boernund, główny autor zdoby-
cia Antiochii, został jej panem; stała się ona bazą przy-
szłego księstwa założonego przez Normanów. Wycień-
czenie oddziałów, letnie upały, chciwość i rywalizacje 
baronów opóźniały wymarsz na południe. Jerozolima, 
którą niedawno zdobyli Fatymidzi z Egiptu, została 
niemalże zapomniana. Ale prostaczkowie, włóczędzy, 
wojownicy i pielgrzymi ożywili ducha świętej wojny. 
Zbuntowali się przeciwko swoim wodzom, których po-
różniły rozbieżne interesy, i zmusili ich w styczniu 
1099 roku do ruszenia w drogę. 
 Ponieważ Boemund pozostał w Antiochii, hrabia 
Tuluzy objął naczelne dowództwo. Zajął Tortosę, uni-
kał oblegania miast i zamków, w których stacjonowały 
słabe garnizony fatymidzkie, i 7 czerwca 1099 roku do-
tarł pod Jerozolimę. Tymczasem Tankred, siostrzeniec 
Boemunda, ruszył „wyzwolić” Betlejem. Zdecydowana 
większość armii, przepełniona nieopisanym wzrusze-
niem, spoglądała na Jerozolimę z jej domami z płaski-
mi dachami, kopułami meczetów, minaretami i oczywi-
ście Świętym Grobem. W mesjanistycznym uniesieniu 



krzyżowcy padali na kolana i modlili się. Świat ziemski 
sublimował się; wierzono, że aniołowie przybędą aby 
pomóc śmiertelnikom w zajęciu miasta. Ale pierwszy 
szturm, przypuszczony 13 czerwca, nie powiódł się               
z powodu braku wystarczającej liczby drabin i machin 
oblężniczych. W piątek 15 lipca Gotfrydowi z Bouillon 
udało się wedrzeć do miasta od strony północnej,            
a Rajmundowi z Saint‒Gilles od południa; zdobyte 
Święte Miasto splądrowano, a jego mieszkańców zma-
sakrowano. Następnie dumni ze swojego sukcesu zwy-
cięzcy ruszyli do kościoła Zmartwychwstania, gdzie 
triumfalnie i z uczuciem wdzięczności odśpiewali Te 
Deum. Miesiąc później (12 sierpnia) zatrzymali na 
równinie pod Askalonem armię egipską idącą na od-
siecz obrońcom Jerozolimy; krzyżowcom nie udało się 
zająć samego Askalonu, który w rękach Fatymidów po-
został jeszcze ponad pięćdziesiąt lat. 
 Pierwsza krucjata została zakończona. Teraz pozo-
stało tylko zorganizować i utrzymać to, co zdobyto. 
Przyszły los Jerozolimy podzielił krzyżowców. Biedni 
byli zdania, że boskie kierownictwo krucjaty uniemoż-
liwia wybór ziemskiego władcy. Duchowni i prałaci 
skłaniali się ku państwu papieskiemu, administrowa-
nemu przez następcę Św. Piotra. Możni godzili się na 
rządy jednego z nich, ale mieli wielu kandydatów, co 
ich oczywiście poróżniło. Ponieważ papież nie przybył 
do Ziemi Świętej, dowódcy wyprawy krzyżowej wy-
brali w lipcu 1099 roku Gotfryda z Bouillon, któremu, 
gdy odmówił przyjęcia tytułu królewskiego, niektórzy 
nadali miano Obrońcy Świętego Grobu. Po śmierci 



Gotfryda na króla Jerozolimy wybrano jego brata, 
Baldwina z Boulogne, władcę Edessy, którego korona-
cja mimo sprzeciwu patriarchy Daimberta odbyła się 25 
grudnia 1100 roku. Odtąd wiadomym było, jaka będzie 
instytucjonalna przyszłość tego terytorium. 
 Ale w tym momencie jego los był niepewny. Wielu 
krzyżowców, uznając, iż wypełnili swoje ślubowanie, 
szybko wracało na Zachód. W 1100 roku pozostało              
w Jerozolimie nie więcej niż 200 rycerzy i około 1000 
żołnierzy piechoty. Spośród 791 krzyżowców, których 
udało się zidentyfikować J. Riley‒Smithowi, tylko 104 
na stałe osiadło w Palestynie. Liczebny niedostatek Ła-
cinników narażał ich terytorialne zdobycze na poważne 
ryzyko, tym bardziej że idące im na pomoc ekspedycje, 
do których nawoływał papież Paschalis II, złożone             
z Lombardczyków, Francuzów i Burgundczyków, zo-
stały rozbite przez Turków pod Herakleą (wrzesień 
1101). Głośna klęska trzech krucjat w 1101 roku wyra-
ziście podkreślała cudowny charakter sukcesów, jakie 
osiągnięto w latach 1097‒1099. W następnych latach 
przybyłe morzem inne ekspedycje: floty włoskie, kru-
cjata Boemunda w latach 1107‒1108 albo króla norwe-
skiego Sigurda w latach 1107‒1110 pomogły w konty-
nuowaniu podbojów. Ale do frankońskich wodzów, 
którzy byli na miejscu, należało zadbanie o wzmocnie-
nie swego panowania i skonsolidowanie państw łaciń-
skich, które powstały w niezaplanowany z góry sposób 
w trakcie ich wyprawy do Jerozolimy. 
 



 Powstanie Królestwa Jerozolimskiego 

 Baldwin II, niestrudzony wojownik obdarzony nie-
pospolitą energią, koronowany w Betlejem w dzień Bo-
żego Narodzenia 1100 roku, walczył na wszystkich 
frontach, żeby powiększyć królestwo. Po zdobyciu               
w 1101 roku Arsufu i Cezarei, kapitulacji Akki w 1104 
roku, zajęciu Bejrutu i Sydonu w1110 roku udało mu 
się opanować całą strefę brzegową między Askalonem 
a Tyrem. Na wschodzie rozszerzył posiadłości frankoń-
skie poza Jordan; w 1115 roku nakazał budowę zamku 
zwanego Krak de Montreal (Szaubak), którego zada-
niem było kontrolowanie plemion beduińskich i drogi 
karawanowej idącej z Damaszku do Kairu; doszedł na-
wet do zatoki Akaba. Na południu powstrzymywał ar-
mie egipskie, wysyłane do wzmocnienia garnizonu                
w Askalonie, a w 1105 roku pokonał koalicję egipsko‒
damasceńską Poczynając od roku 1110 los królestwa 
był związany z losem państw frankońskich na północy. 
Baldwin I po ocaleniu Jerozolimy zagrożonej przez ar-
mię, którą wystawiła koalicja Mosulu, Aleppo i Da-
maszku, po powrocie z kampanii, którą prowadził przy 
granicy egipskiej, zmarł 7 kwietnia 1118 roku. 
 Baldwin II (1118‒1131) kontynuował ofensywną 
politykę swojego poprzednika. W pierwszym roku 
swego panowania odparł wielką armię egipsko‒
damasceńską skoncentrowaną w Askalonie. Ruszył do 
Syrii północnej, aby wzmocnić księstwo Antiochii 
osłabione po śmierci księcia Rogera; przedsięwziął tam 
cztery kampanie, ale w 1123 roku dostał się do niewoli. 



Przybycie floty weneckiej pozwoliło zdobyć Tyr, ostat-
nie w tym rejonie wielkie miasto, które dotychczas 
uniknęło poddania pod władzę Franków (poza Askalo-
nem, zdobytym dopiero w 1153 roku). Baldwin II, 
uwolniony w 1124 roku, planował podbój Damaszku, 
ale kampaniom z lat 1126 i 1129 nie udało się tego zre-
alizować. Po jego śmierci w 1131 roku Fatymidzi za-
chowywali się powściągliwie. Natomiast kiedy                    
w Aleppo doszedł do władzy Zengi, zostały zagrożone 
posiadłości Franków w Syrii północnej. 

DRUGA WYPRAWA KRZYŻOWA 

 Tradycyjna historiografia utrzymuje, że wyprawy 
na Wschód przedsięwzięte przez króla Francji Ludwika 
VII i cesarza niemieckiego Konrada III były podjęte 
pod wpływem papiestwa i św. Bernarda. Tę samą inspi-
rację miały liczebne w latach 1099‒1147 gromady, któ-
re ruszyły w drogę do Ziemi Świętej, podążając za 
przykładem pierwszej krucjaty. Ale druga była naj-
większym wysiłkiem militarnym, jaki podjął Zachód na 
rzecz łacińskiego Wschodu w ciągu XII wieku. Niepo-
wodzenia armii zachodnich w Ziemi Świętej były 
brzemienne w skutki dla samej idei krucjaty i osłabiły 
prestiż papiestwa, które te wyprawy promowało. 
 Lata 30. XII wieku były świadkami obudzenia się 
islamu. Idea dżihadu zyskała realne poparcie ludowe. 
Wykorzystywał ją namiestnik Mosulu, Zengi (1127‒
1146). Zajął on Aleppo, rejony położone na wschód od 
Orontesu, dotąd zajmowane przez Franków, zagroził 
hrabstwu Trypolisu i Damaszkowi. Po miesięcznym 



oblężeniu Edessy 24 grudnia 1144 roku wkroczył do 
miasta. W ten sposób stolica pierwszego państwa Fran-
ków wpadła w ręce władcy muzułmańskiego. 
 Papież Eugeniusz III, poruszony przez przybyłą do 
Rzymu delegację Armeńczyków, 1 grudnia 1145 roku 
ogłosił bullę Quantum praedecessores, w ostrych sło-
wach zachęcającą chrześcijan do krucjaty, która miała-
by odzyskać Edessę i pomścić Prawdziwą Wiarę. Św. 
Bernard, wielki autorytet duchowy owych czasów, wy-
posażony w odpowiednie pełnomocnictwa papieskie, 
nawoływał do niej w swoich kazaniach z taką siłą, na 
jaką mogła pozwolić jego niepospolita elokwencja. 
Widział on w krucjacie remedium, które Bóg proponuje 
ludziom, czyli drogę prowadzącą do zbawienia i do od-
puszczenia ich grzechów. To on miał przekonać dwóch 
władców do wzięcia krzyża. Król Ludwik VII z dyna-
stii Kapetyngów podjął decyzję, że wyruszy na wypra-
wę krzyżową najpierw w Bourges (Boże Narodzenie 
1145), potem w Vézelay (Wielkanoc 1146), pociągając 
za sobą wielu francuskich baronów. Św. Bernard ruszył 
następnie do Flandrii i do Lotaryngii, a potem do cesar-
stwa, gdzie przeciwstawił się Rudolfowi, mnichowi               
z zakonu cystersów, który zszedł na złą drogę, zachęca-
jąc chrześcijan do wystąpień antyżydowskich. Św. Ber-
nardowi udało się uśmierzyć gniew ludu skierowany 
przeciwko Żydom, zażegnać nieporozumienia między 
Welfami a cesarzem, a następnie przekonać samego ce-
sarza do wzięcia krzyża (27 grudnia 1146). Krucjata, do 
której dążył, miała być wyprawą wielkich panów, rezy-



gnującą z tych wojowników, którzy wyruszając na nią 
myśleli tylko o powrocie. 
 Historia drugiej krucjaty jest nam znana zwłaszcza 
z opisu Odona z Deuil, mnicha z Saint‒Denis, kapelana 
Ludwika VII podczas krucjaty w latach 1147‒1149. 
Według niego w armii Ludwika VII, która wzięła 
udział w tej krucjacie, dużą część stanowili rycerze 
francuscy, natomiast w armii Konrada III znalazła się 
elita możnowładztwa cesarskiego. Nie znamy, niestety, 
liczby ani rycerzy, ani piechurów. Wiele problemów 
nastręczyło finansowanie wyprawy. Aby im podołać, 
Ludwik VII nie mógł zadowolić się zwykłymi docho-
dami. Bezwzględnie więc wyciskał z kościołów skład-
ki, których od nich żądał. Zachęcał także swoich wasali 
do udzielenia pomocy. Dowodzić wyprawą mieli dwaj 
znakomici władcy: Ludwik VII i Konrad III, ale każdy 
z nich stał na czele oddzielnego kontyngentu. 

 Ludwik VII 

 Udział Ludwika VII w drugiej wyprawie krzyżowej 
był rozmaicie oceniany przez historyków. Czy był to 
pielgrzym, pragnący odwiedzić święte miejsca w Pale-
stynie, czy też dowódca armii krzyżowców, chcący 
pomścić chrześcijan, którzy stracili Edessę? Jak dowo-
dzi jego postępowanie w czasie wyprawy na Wschód  
w latach 1147‒1149, król bez wątpienia pragnął udać 
się do Jerozolimy jako pielgrzym, aby w ten sposób 
odpokutować spalenie w 1142 roku kościoła w Vitry 
przez oddziały królewskie. Armia francuska opuściła 
Metz w czerwcu 1147 roku i przez Wormację i Raty-



zbonę ruszyła drogą w ślad za Niemcami; do Konstan-
tynopola dotarła na początku października. Ludwik VII 
w pobożnym skupieniu odwiedził sanktuaria w stolicy, 
ale przyjęty przez cesarza Manuela I Komnena nie zgo-
dził się na złożenie mu wiernopoddańczej przysięgi, do 
której skłaniał go cesarz. 
 W trakcie przemarszu przez Azję Mniejszą doszło 
do starcia z Seldżukami pod górą Kadmos, w którym 
armia Ludwika VII doznała dotkliwej porażki, ale uda-
ło się jej dotrzeć do Attalii. Starcia z Turkami wydawa-
ły się królowi przykrościami, jakie zazwyczaj przeży-
wali pielgrzymi, a marsz wzdłuż wybrzeża Morza Egej-
skiego potraktował jako udział w cierpieniach Chrystu-
sa. Statki bizantyńskie przewiozły króla i jego rycerzy    
z Attalii do Małej Armenii. Piechurzy, pozostawieni na 
miejscu z powodu braku miejsca na statkach, zostali 
zmasakrowani przez Turków pod murami Attalii. Tylko 
małe ich grupy dotarły wiosną 1148 roku do Ziemi 
Świętej. 
 W Antiochii Ludwik VII wszedł w konflikt z księ-
ciem Rajmundem z Poitiers, który chciał wykorzystać 
krzyżowców do walki z Aleppo. Król potwierdził swoją 
determinację do wypełnienia przede wszystkim piel-
grzymki do miejsc świętych i postanowił nie zbaczać            
z drogi do Jerozolimy z powodu wyprawy wojskowej, 
której wynikiem mogło być albo powiększenie teryto-
rialne księstwa Antiochii, albo wzmocnienie zwierzch-
nictwa bizantyńskiego ciążącego nad miastem. 
 Ludwik VII przybył do Jerozolimy w maju 1148 
roku. Zamiast z Konradem III i książętami niemiecki-



mi, którzy przed nim przybyli do Świętego Miasta, 
uzgodnić zadania wojskowe, król francuski spędził 
wiele tygodni na odwiedzaniu sanktuariów. Decyzję               
o zaatakowaniu Damaszku podjęto dopiero pod koniec 
czerwca, podczas posiedzenia Wysokiego Sądu w Ak- 
ce. W trakcie tej nieszczęsnej wyprawy, która przypie-
czętowała fiasko krucjaty, Ludwik VII przyjął, jak się 
wydaje, postawę pasywną; oczywiście zasięgano jego 
rady, ale inicjatywa w działaniach operacyjnych należa-
ła do Konrada III i do króla jerozolimskiego Baldwina 
III. Gdy armia krzyżowców dotarła do przedmieść Da-
maszku, napotkała na zdecydowany opór obrony i 28 
lipca 1148 roku została zmuszona do wycofania się. To 
niepowodzenie nie rzuciło cienia na reputację króla 
francuskiego; wprost przeciwnie, pobyt Ludwika VII     
w Ziemi Świętej, przeciągający się aż do wiosny 1149 
roku, jego pobożność okazywana w miejscach świę-
tych, często rozdawane jałmużny - zwiększały jego pre-
stiż, czyniły z niego „nowego Dawida”, pielgrzyma 
troszczącego się przede wszystkim o wypełnienie swo-
ich obowiązków duchowych. Niepowodzenia króla sta-
ły się jego zaletami, co wiek później powtórzy się                
w przypadku Świętego Ludwika. Krucjata nadała wład-
cy z dynastii Kapetyngów nowe oblicze, które przy-
sporzyło chwały całej jego dynastii. 

 Konrad III 

 Cesarz wziął krzyż 27 grudnia 1146 roku. Za nim 
poszła duża część szlachty niemieckiej, z wyjątkiem 
książąt Saksonii, którzy zdecydowali się na podjęcie 



własnej krucjaty przeciwko Wieletom, osiadłym na kre-
sach cesarstwa. Armia niemiecka mszyła wcześniej niż 
francuska, bo już w kwietniu 1147 roku, i poszła trasą 
pierwszej krucjaty. W Konstantynopolu (wrzesień 
1147) Konrad III odmówił złożenia przysięgi wierno-
poddańczej, którą proponował mu cesarz, i przeprawił 
się do Azji Mniejszej, gdy tylko doszła go wieść, że 
oddziały francuskie już nadciągają. Nie czekając na 
Francuzów, podzielił armię na dwa kontyngenty, które 
zostały zniszczone przez Turków pod Doryleon w paź-
dzierniku 1147 roku i pod Laodyceą. Tylko mało li-
czebne ich oddziały dotarły do Syrii drogą morską. 
Konrad przybył tam dopiero w kwietniu 1148 roku. 
 Na zgromadzeniu, do którego doszło w czerwcu             
w Akce, Konrad III przekonał Ludwika VII do zrezy-
gnowania z ataku na Edessę, pierwotnego celu ich kru-
cjaty, i do połączenia sił do walki z Damaszkiem. 
Przedsięwzięcie to miało żałosne zakończenie; atak 
wojsk zachodnich popchnął ludność Damaszku do za-
akceptowania - kilka lat później - protektoratu Nur ad‒
Dina, syna Zengiego. Niepowodzenia armii niemieckiej 
i jej wodza na długie lata odwlekły plany nowej krucja-
ty, która wzbudzała niechęć i urazy. Niedawne badania 
wykazały, że druga krucjata nie miała żadnego wpływu 
na konstytucjonalny kryzys w Królestwie Jerozolim-
skim, rywalizację Baldwina III z jego matką, królową 
Melisandą; natomiast atak na Damaszek przechylił sza-
lę na korzyść Nur ad‒Dina, który okazał się obrońcą is-
lamu, lepiej chroniącym miasto niż Frankowie. 



 Na Zachodzie niepowodzenie krucjaty odczuto bo-
leśnie. Jej organizator, św. Bernard, stawił czoło kryty-
ce, uwydatniając nieszczęścia, na które cierpiał ówcze-
sny Kościół. Jedni uczynili kozła ofiarnego z cesarza 
Manuela I Komnena, inni, postępując w sposób trady-
cyjny, wytykali wodzom nieudolność lub mówili o ka-
rze zesłanej przez Boga na krzyżowców za ich grzechy. 
Niektórzy kronikarze oskarżali Franków ze Wschodu             
o to, że zabiegali o subwencje i przyciągnięcie piel-
grzymów, myśląc wyłącznie o zysku. Wszystkie te kry-
tyki dyskredytowały ideę krucjaty i przyczyniły się do 
osłabienia ochoty Zachodu do pośpieszenia z pomocą 
zagrożonej Ziemi Świętej. 
 Zniknął wielki cel, albowiem takie wyprawy, jak 
księcia Saksonii przeciwko Wieletom albo floty angiel-
sko‒flamandzkiej przeciwko Lizbonie, albo Genueń-
czyków i Kastylijczyków przeciwko Tortosie, były po-
równywane do krucjaty. Mimo zapału trzech wielkich 
prałatów: opata Cluny Piotra Czcigodnego, opata Saint-
Denis Sugera i samego Św. Bernarda, marzących o po-
wetowaniu niepowodzeń drugiej krucjaty, żaden pro-
jekt nowej wyprawy nie mógł być zrealizowany. Do-
piero klęska pod Hittinem i zdobycie Jerozolimy przez 
Saladyna (1187) na nowo poruszyły chrześcijaństwo. 

TRZECIA KRUCJATA 

 Początek i nawoływanie do krucjaty 

 Królestwo Jerozolimskie, żyjące w atmosferze nie-
porozumień, przeciwstawiających sobie Rajmunda      



z Trypolisu, czołową postać „zamorskiej” szlachty 
frankońskiej, i Gwidona z Lusignan, który został kró-
lem w 1186 roku dzięki małżeństwu z królową Sybillą, 
było niezdolne przeciwstawić się „kontrkrucjacie” pla-
nowanej przez Saladyna. Ten bohater historii muzuł-
mańskiej na Bliskim Wschodzie, propagator świętej 
wojny z Frankami, który pod swoją władzą zjednoczył 
Egipt, Syrię i Irak, pod pretekstem, że Renald z Châtil-
lon zerwał zawieszenie broni zawarte między muzuł-
manami a krzyżowcami, z końcem wiosny 1187 roku 
najechał Królestwo Jerozolimskie. Gwidon z Lusignan, 
idąc za złą radą Gerarda z Ridefortu, wielkiego mistrza 
templariuszy, ruszył w rejon Tyberiady, żeby tam prze-
ciwstawić się armii muzułmańskiej. W miejscu zwa-
nym Rogi Hittinu doszło 4 lipca do bitwy, w której Sa-
ladyn rozgromił armię frankońską, wziął do niewoli 12 
000 jeńców, wśród nich samego króla Jerozolimy, i ka-
zał stracić Renalda z Châtillon, a także pochwyconych 
templariuszy i szpitalników. W ciągu następnych kilku 
tygodni cztery kolumny armii muzułmańskiej zajęły 
bez większych trudności miasta i zamki będące w ręku 
krzyżowców. Jerozolima, pozbawiona garnizonu, 2 
października 1187 roku otworzyła swoje bramy Sala-
dynowi. Królestwo Jerozolimskie prawie już nie istnia-
ło, albowiem w ręku Franków pozostało jeszcze tylko 
kilka zamków, miasto Tyr, dzielnie bronione przez 
Konrada z Montferratu, i leżące dalej na północy Try-
polis i Antiochia. 
 Te nieszczęśliwe wiadomości wprawiły Zachód               
w osłupienie. Czyż można się zgodzić, aby Święty 



Grób, namacalny znak Prawdziwej Wiary, znajdował 
się w ręku islamu? Dwaj kolejni papieże, Grzegorz VIII 
i Klemens III, wzywali do krucjaty. Zgodzili się na nią 
wyruszyć, żeby odbić Jerozolimę, trzej wielcy władcy: 
cesarz Fryderyk I Barbarossa, król angielski Ryszard 
Lwie Serce i król francuski Filip August. 

 Rekrutacja, stan liczebny, finansowanie 

 W trzeciej krucjacie wyraźnie zaakcentowany został 
narodowy charakter rekrutacji, która opierała się odtąd 
na armiach królewskich, pozostających na żołdzie 
władców. Armia krzyżowa przekształciła się w armię 
najemników. Filip August wyruszył już w 1191 roku              
z ograniczonym hufcem, licząc na zaciąg żołnierzy               
w  Ziemi  Świętej;  z  tych  bowiem,  których  można  było  
nająć do wojska na miejscu, większość wolała wstąpić 
do armii Ryszarda Lwie Serce, bo ten po prostu więcej 
płacił. Liczebny skład trzeciej krucjaty jest dość dobrze 
znany. Filip August liczył, że będzie potrzebował na 
statkach miejsca dla 650 rycerzy i 1300 giermków, co 
jest niewielką liczbą w porównaniu z wielką armią Fry-
deryka I Barbarossy, składającą się z 20 000 rycerzy                 
i dziesiątków tysięcy piechurów. Ryszard Lwie Serce 
dysponował najprawdopodobniej co najmniej 850 ryce-
rzami, co jest i tak wielką liczbą w porównaniu z 55 ry-
cerzami prowadzonymi przez Henryka z Szampanii! 
 Wyjaśnienie, dlaczego można było zebrać tak liczne 
armie, leży w nowym systemie finansowania. Otóż 
Grzegorz VIII, ogłaszając swoją bullę wzywającą do 
krucjaty, upoważnił królów Anglii i Francji do ścią-



gnięcia podatku powszechnego przeznaczonego na sfi-
nansowanie wyprawy; podatek ten zwany „dziesięciną 
Saladyna” obciążał wszystkie dochody i ruchomości 
należące do tych, którzy nie byli krzyżowcami, nato-
miast uczestnicy wyprawy mieli prawo ściągać ów po-
datek od swoich wasali i poddanych. W Anglii dziesię-
cioprocentowy podatek nałożony na dochody przyniósł 
koronie 70 000 funtów szterlingów, Żydzi zaś byli 
zmuszeni do przekazania królowi 25% swoich docho-
dów, co dało mu prawie 60 000 funtów. Trzej władcy 
kierujący krucjatą będą oczywiście korzystać z tych 
sum. 

 Wodzowie krucjaty 

 Filip August nie odegrał znaczącej roli w trzeciej 
krucjacie. Wyruszył z Francji w sierpniu 1190 roku, 
prawie po trzydziestu miesiącach od wzięcia krzyża (21 
stycznia 1188), podczas gdy jego wielcy lennicy, baro-
nowie burgundzcy, szampańscy i flamandzcy, wypra-
wili się do Ziemi Świętej w 1189 lub na początku 1190 
roku. Król wsiadł na statek w Genui, siedem miesięcy 
spędził na Sycylii i po pośpiesznej podróży przybył do 
Akki 20 kwietnia. Zorganizował oblężenie miasta, ale     
z ostatecznym szturmem wstrzymywał się do czasu 
przybycia oddziałów angielskich. Garnizon muzułmań-
ski w Akce, któremu wyczerpały się zapasy, chociaż 
Saladyn próbował wysłać mu posiłki i żywność, skapi-
tulował 12 lipca. Król francuski stanął po stronie Kon-
rada z Montferratu, który rywalizował z Gwidonem             
z Lusignan o koronę królestwa. Gdy tylko osiągnięto 



kompromis, Filip August wsiadł na statek w początku 
sierpnia 1191 roku i odpłynął na Zachód. Jego po-
śpieszny wyjazd, uważany przez kronikarzy krucjaty za 
zdradę i dezercję, nie doczekał się wystarczającego wy-
jaśnienia. Czy spowodowała go choroba króla? Czy za-
zdrość, że król angielski ma więcej pieniędzy i jest wa-
leczniejszy od niego? Czy chciał zagarnąć posiadłości 
hrabiego Flandrii, który zmarł, nie pozostawiwszy 
dziedzica? Filip August, człowiek wyrachowany, by-
stry polityk, chciał bez wątpienia po wypełnieniu swo-
ich obowiązków króla i pielgrzyma skonsolidować 
swoje królestwo i skorzystać z nieobecności króla an-
gielskiego z dynastii Plantagenetów. Niemniej w opinii 
publicznej pozostał „królem, który zawiódł”, który po-
rzucił krucjatę dla wyższych interesów swojego pań-
stwa. 
 Fryderyk I Barbarossa pretendował do przejęcia roli 
obrońcy religii chrześcijańskiej; uważał, że jego natu-
ralną powinnością jest stanąć na czele rycerstwa euro-
pejskiego i wyzwolić miejsca święte. Po wzięciu krzyża 
27 marca 1188 roku opuścił Ratyzbonę w maju 1189 
roku, w towarzystwie swoich głównych wasali i z ar-
mią liczącą prawie 100 000 ludzi. Spotkał się ze złą 
wolą cesarza bizantyńskiego, Izaaka II Angelosa, który 
negocjował z Saladynem i dopuścił się niezręczności, 
uwięziwszy ambasadę niemiecką w Konstantynopolu. 
Fryderyk I odpowiedział na to zajęciem Filipopola, na-
stępnie Adrianopola i spustoszeniem Tracji. Zagroził 
Konstantynopolowi atakiem z lądu i morza i zmusił ce-
sarza do ustąpienia. Traktatem zawartym w Adrianopo-



lu Izaak II zagwarantował cesarzowi dostarczanie pro-
wiantu dla jego armii i statków do przetransportowania 
jej przez Dardanele (marzec 1190). 
 Po trudnym marszu przez Azję Mniejszą cesarz do-
tarł do przełęczy Taurusu, ale utonął w czasie przekra-
czania brodu na rzece Selef. Śmierć cesarza spowodo-
wała rozpad wielkiej armii niemieckiej, z której tylko 
nieznaczne kontyngenty dotarły do Antiochii, ale nie 
było z nich żadnego pożytku w walce z Saladynem. Ta 
cesarska krucjata przyczyniła się do rozpowszechnienia 
poglądu, że Konstantynopol stanowi dla chrześcijan za-
chodnich przeszkodę na drodze do Jerozolimy. Pomysł 
zdobycia stolicy bizantyńskiej, wysunięty przez Fryde-
ryka I Barbarossę w 1189 roku, został podjęty w 1196 
roku przez jego syna, Henryka VI, a zrealizowany 
przez krzyżowców w 1204 roku. 
 Ryszard Lwie Serce, który po śmierci swojego ojca, 
Henryka II (6 lipca 1189), objął kierownictwo nad kru-
cjatą angielską, swoje główne siły zaokrętował w sierp-
niu 1190 roku na statki w Marsylii i nakazał płynąć do 
Messyny; sam zaś, bojąc się niebezpieczeństw czyhają-
cych na morzu, ruszył z małą eskortą drogą lądową 
wzdłuż zachodniego wybrzeża Półwyspu Apenińskie-
go. Przez sześć miesięcy bawił na Sycylii, zajęty spra-
wami spadkowymi. W drodze do Ziemi Świętej wylą-
dował 8 maja 1191 roku na Cyprze; wykorzystawszy 
niezręczności namiestnika bizantyńskiego, Izaaka 
Komnena, podbił wyspę, uważaną za nieodzowną bazę 
dla krzyżowców. Po przybyciu do Akki 8 czerwca 
przyśpieszył przygotowania do szturmu na miasto i 12 



lipca 1191 roku przyjął kapitulację jego muzułmań-
skiego garnizonu. Po powrocie Filipa Augusta na Za-
chód stał się jedynym wodzem armii. Dwa razy wahał 
się, czy nie zaatakować Jerozolimy, ale koniec końców 
przyjął propozycje Ajjubidy o zawarciu rozejmu. Zie-
mię Świętą opuścił 9 października 1192 roku, lecz w 
drodze powrotnej został uwięziony przez księcia Au-
strii i cesarza niemieckiego Henryka VI, którzy prze-
trzymywali go aż do marca 1194 roku. Ryszard Lwie 
Serce urzekał osobistym urokiem, odwagą, rycerską 
brawurą, ale brakowało mu zmysłu politycznego                   
i umiejętności praktycznego wykorzystania swoich 
sukcesów osiągniętych na polu bitwy. Przez jednych 
był wysławiany jako jedyny prawdziwy dowódca trze-
ciej krucjaty, przez innych krytykowany za wahania               
z podjęciem walki o wyzwolenie Jerozolimy i za jego 
negocjacje z Saladynem. 
 Trzecia krucjata nie zakończyła się wraz z odzyska-
niem Akki. Królowi angielskiemu przypadło teraz za-
danie kontynuowania walki i rozszerzania terytorial-
nych podstaw nowego Królestwa Jerozolimskiego. Za-
warty kompromis położył kres głębokim nieporozu-
mieniom, które dzieliły stronnictwo Konrada z Mont-
ferratu, popierane przez Filipa Augusta, i stronnictwo 
Gwidona z Lusignan, wspomagane przez Ryszarda 
Lwie Serce. Gwidon z Lusignan został dożywotnim 
królem; jego następcą miał być Konrad, który otrzymał 
w lenno Tyr, Bejrut i Sydon. Kilka miesięcy później 
konflikt wybuchł na nowo z powodu Akki, którą Kon-
rad, z pomocą Genueńczyków, usiłował zagarnąć. Ry-



szard Lwie Serce przywrócił ją swojemu protegowa-
nemu, ale kiedy zauważył, że baronowie ozięble traktu-
ją Gwidona, zgodził się w kwietniu 1192 roku, żeby to 
Konrad przejął kierowanie krucjatą i królestwem. 
Wkrótce potem nowy król został zamordowany przez 
pewnego izmailitę i kryzys polityczny wybuchł na no-
wo. Wówczas baronowie frankońscy wybrali Henryka 
z Szampanii i polecili mu poślubić królową Izabelę. 
Miesiąc później Gwidon z Lusignan powetował sobie 
utratę korony: templariusze, którym Ryszard Lwie Ser-
ce pozostawił Cypr, sprzedali mu tę wyspę; na nią 
sprowadził swoich stronników. Cypr będzie w XIII 
wieku odgrywał pierwszoplanową rolę w historii Bli-
skiego Wschodu. Dla krzyżowców będzie on ważną 
bazą na ich zapleczu, zapewniającą także regularne za-
opatrywanie w żywność. 
 Gdy rozgrywały się te intrygi, Ryszard Lwie Serce 
kontynuował podbój. W bitwie pod Arsufem (7 wrze-
śnia 1191) pokonał armię muzułmańską, zajął Jaffę                 
i Askalon, ale odwlekał marsz na Jerozolimę. Dwa razy 
stracił okazję, aby odzyskać miasto. Pragnąc jednakże 
powrócić do Anglii, gdzie jego brat, Jan bez Ziemi, 
knuł przeciwko niemu intrygi, pośpiesznie zawarł po-
kój z Saladynem (2‒3 września 1192). Ajjubida uznał 
nowe państwo Franków, które obejmowało wąski pas 
nadbrzeża, rozciągający się od Tyru do Jaffy, nieco 
rozszerzony przez enklawę Ramla‒Lydda, którą Fran-
kowie i muzułmanie podzielili się. Mury Askalonu mia-
ły zostać zrównane z ziemią i otwarty miał być wstęp 
do Jerozolimy dla pielgrzymów, ale nieuzbrojonych.  



W pierwszych dniach października 1192 roku Ryszard 
Lwie Serce wsiadł na statek i odpłynął na Zachód. 
 Trzecia krucjata, która przez prawie pięć lat mobili-
zowała Europę, zakończyła się marnymi rezultatami. 
Jerozolima pozostała w rękach muzułmanów, natomiast 
łacińskie królestwo ograniczało się jedynie do wąskie-
go nadmorskiego pasa i pozostawało na łasce Sarace-
nów. Śmierć Saladyna w 1193 roku i walki między jego 
spadkobiercami pozwoliły nowemu królestwu Franków 
nieco odetchnąć. To przedsięwzięcie, które trudno 
uznać za udane, doprowadziło do szczytu krytykę i re-
waloryzację krucjaty. Czy rzeczywiście Bóg jej chce? 
Aż do takiego pytania dochodzili duchowni, kwestionu-
jąc prawo do wykorzystania siły w celu zmuszenia 
przeciwnika do apostazji. Dla innych chrześcijańscy 
wodzowie krucjaty nie wypełnili swojej misji, wcho-
dząc w układy z Saladynem; rozejm zawarty na trzy la-
ta i trzy miesiące - to synonim klęski i bezsilności Za-
chodu. 
 Zrozumiałe więc, dlaczego mimo obietnicy króla 
Anglii, że doprowadzi do nowej krucjaty, trzeba było 
czekać aż pięć lat na nową „cesarską krucjatę”. Zorga-
nizował ją cesarz Henryk VI, spadkobierca Normanów 
z Italii południowej i ich pretensji do tronu bizantyń-
skiego. Pierwsze kontyngenty niemieckie doszły do Sy-
rii w 1197 roku i zdobyły Bejrut, ale nie mogły prze-
szkodzić w zburzeniu Jaffy; w momencie gdy przygo-
towywały się do oblężenia fortecy Tibnin (Toron), do-
szła je wiadomość o śmierci cesarza, który opóźnił 
swój wymarsz. Niemcy więc czym prędzej powrócili 



do Europy. W następnym roku na tronie św. Piotra za-
siadł Innocenty III, który wystąpił z nowymi projektami 
krucjaty. 

PIELGRZYMKI DO JEROZOLIMY                                 
W XII WIEKU 

 Zdobycie Jerozolimy 15 lipca 1099 roku przez ar-
mie pierwszej krucjaty i podboje dokonane w latach na-
stępnych przez Franków na terenie Syro‒Palestyny 
otworzyły nową epokę w historii pielgrzymek do 
miejsc świętych. Odtąd podróż wydawała się łatwiej-
sza. Opisy tych, którzy powrócili na Zachód, rozpo-
wszechniały wiadomości o wzruszeniach i religijnej 
żarliwości, jakich doświadczali ci, którzy mogli odwie-
dzić Święty Grób; jednocześnie wzmagały one poboż-
ność i pragnienie odbycia „świętej podróży”. Piel-
grzymka stała się ruchem masowym, ułatwionym przez 
panowanie na morzu włoskich republik morskich. Jaffę, 
która nie posiadała odpowiednich urządzeń portowych, 
zastąpiła w 1104 roku Akka, która przeszła wtedy w rę-
ce krzyżowców. Przez dwa wieki była ona portem do-
celowym dla pielgrzymek wyprawiających się na Le-
want. 
 Mamy dowody na to, że „święta podróż” rozwijała 
się od pierwszych lat zajęcia Palestyny przez Franków. 
Opis Anglosasa Saewulfa, który wyruszył z Monopoli 
13 lipca 1102 roku, przedstawia wydarzenie, które mia-
ło miejsce na pełnym morzu, na wysokości Jaffy. Otóż 
w czasie jesiennej równonocy 1102 roku burza zatopiła 
300 statków wypełnionych pielgrzymami, których po-



nad 1000 utonęło. Liczba jest bez wątpienia przesadzo-
na, chociaż Albert z Akwizgranu, jeden z głównych 
kronikarzy pierwszej krucjaty, mówi o przybyciu do 
Palestyny latem 1102 roku 200 statków z piel-
grzymami. Cztery lata później - według tego samego 
autora - 13 bucci wiozących 7000 pielgrzymów zasko-
czyła burza w pobliżu Cypru. Jeśliby nawet pozostawić 
te liczby na boku jako niepewne, to mimo wszystko 
świadczą one o szybkim rozwoju pielgrzymek do 
miejsc świętych. Miasta Europy północnej - Albert                
z Akwizgranu wymienia Antwerpię - miały nie mniej-
szy w tym udział niż włoskie republiki morskie. 
 Polityczne i religijne władze Królestwa Jerozolim-
skiego szybko sobie uświadomiły, jak duże znaczenie 
demograficzne i ekonomiczne ma ten ruch, albowiem 
niektórzy pielgrzymi w oczekiwaniu na zmartwych-
wstanie w Dniu Ostatecznym osiedlali się w Ziemi 
Świętej i brali udział w obronie nowych zdobyczy tery-
torialnych. Wszyscy przynosili ze sobą środki finanso-
we ożywiające życie lokalne. Dlatego król Baldwin II 
w maju 1129 roku przyznał wszystkim pielgrzymom 
przybywającym do Akki zwolnienie ze wszystkich 
opłat za towary, jakie przywozili, o ile ich wartość była 
niższa niż 40 bezantów, natomiast bez żadnego limitu, 
gdy dobra te przywozili dla użytku osobistego. Powsta-
jące zakony rycerskie, zwłaszcza Zakon Szpitala Świę-
tego Jana w Jerozolimie, urządzały dla pielgrzymów 
hospicja i budowały statki, aby zapewnić regularne po-
łączenia między Zachodem a Ziemią Świętą. Ułatwiały 
również transfer funduszy i zapewniały pielgrzymom 



ochronę na drogach Palestyny prowadzących do miejsc 
świętych. W niektórych latach Akka musiała przyjmo-
wać wiele tysięcy osób udających się do Jerozolimy, 
dać im możliwość zakwaterowania, nabycia żywności, 
znalezienia przewodników. Miejscowe rynki zarabiały 
na handlu towarami wschodnimi; nabywali je najza-
możniejsi pielgrzymi, którzy po powrocie na Zachód 
odsprzedawali je z zyskiem, pokrywając w ten sposób 
koszty pielgrzymki do Ziemi Świętej. 
 Wyprawę w drogę z Zachodu do Ziemi Świętej uła-
twiali pielgrzymom armatorzy z Genui, Pizy, Marsylii, 
z miast Langwedocji i południowej Italii, no i oczywi-
ście Wenecji. Żadnemu z tych portów w XII wieku nie 
udało się zdobyć przewagi nad innymi. Portem docelo-
wym była wówczas najczęściej Aleksandria; oznaczało 
to, że pielgrzymi poruszali się dalej drogą lądową do 
Synaju, a potem do Jerozolimy. Od 1183 roku przewa-
gę zdobyła Syria. Wysłannicy Filipa Augusta, przybyli 
do Genui, aby zawrzeć kontrakt na przewóz oddziałów 
francuskich do Akki, mieli bez wątpienia zaufanie do 
doświadczenia, jakie Genueńczycy zdobyli w przewo-
żeniu pielgrzymów na Wschód. Genueńczycy starali się 
ograniczyć konkurencję miast langwedockich, zabra-
niając pielgrzymom wsiadania tam na ich statki zmie-
rzające do Palestyny. Wydaje się, że Pizańczycy                 
w pierwszej połowie XII wieku nie przejawiali wiel-
kiego zainteresowania Ziemią Świętą ani transportem 
pielgrzymów, mimo swych związków z książętami An-
tiochii. Ich udział zwiększył się dopiero po roku 1150, 
kiedy udzielili wsparcia kampaniom prowadzonym 



przez Amalryka I przeciwko Egiptowi, a także trzeciej 
krucjacie. Marsylia prowadziła politykę „narodową”: 
żaden obcy statek nie mógł w jej porcie wziąć na po-
kład pielgrzymów; wyjątek stanowiły dwa zakony, 
templariuszy i szpitalników, którym miasto przyznało 
prawo do organizowania raz w roku dwóch podróży na 
trasie między Marsylią i Ziemią Świętą, z maksymalną 
liczbą 1500 pielgrzymów w każdej. Preferencje swoim 
statkom przyznała także Ankona: statki obce mogły                
w jej porcie zabierać pielgrzymów na pokłady tylko 
wtedy, gdy na miejscowych nie było już miejsca. 
 Wenecja bardzo wcześnie starała się zwiększyć 
swoją rolę na szlaku morskim do Ziemi Świętej. Sere-
nissima w negocjacjach z pierwszymi królami jerozo-
limskimi zabiegała o zwolnienie z terciaria, czyli opła-
ty stanowiącej 1/3 ceny przejazdu, którą nakładano na 
statki przewożące pielgrzymów. Od Baldwina II uzy-
skała w 1125 roku tylko tyle, że opłata ta pobierana by-
ła wyłącznie od statków opuszczających Ziemię Świętą 
ale nigdy nie otrzymała całkowitego zwolnienia. Ale 
mimo wszystko, dzięki swojej sieci kolonii w Outremer 
i prawu morskiemu narzucającemu surowe kontrole 
stanu technicznego statków i warunków podróżowania, 
Wenecja stopniowo zdobywała supremację w transpor-
cie pielgrzymów. Skorzystała nadto z handlowego 
upadku Marsylii, gdy ta dostała się we władanie Karola 
Andegaweńskiego, z wycofania się Genueńczyków                
z Akki po tak zwanej „wojnie Świętego Saby” i osła-
bienia floty pizańskiej po bitwie pod Melorią. Przewaga 
Wenecji została ugruntowana w końcu XIV wieku. 



 Czy w XII i XIII wieku były specjalne statki do 
przewozu pielgrzymów? To kwestia dyskusyjna. Że ta-
kowe posiadała Wenecja - pozwala przypuszczać kon-
trakt z 1219 roku i statut morski z 1229 roku. W więk-
szości jednak podróżni i pielgrzymi płynęli wraz z kup-
cami na jednym statku. Pierwsi umieszczali swoje ba-
gaże i materace w przejściach znajdujących się na niż-
szych pokładach, gdzie - jak nakazywały statuty Marsy-
lii - przydzielone im miejsca nie powinny przekraczać 
1,57 m długości i 0,59 m szerokości; kupcy wraz ze 
swoją służbą i towarami mieli wydzielone miejsca. Na 
pokład nie przyjmowano kobiet, chyba że były razem          
z mężami. 
 Kościół zniechęcał kobiety do udziału w piel-
grzymkach ze względu na długotrwałą podróż, trudne 
do zniesienia uciążliwości, a zwłaszcza z uwagi na kło-
poty, jakie ich obecność na statku mogła sprowokować. 
Genueński akt frachtowy z lutego 1250 roku wykluczał 
kobiety i sokoły (sic!) z prawa do zajmowania miejsc 
przeznaczonych dla pielgrzymów; ich liczbę armatorzy 
często limitowali, gdyż transport towarów był bardziej 
opłacalny. W XIII wieku ceny przejazdu zależały od 
miejsca zajmowanego na statku i przewidzianych 
usług: według stawek obowiązujących w Marsylii, wy-
stępujących w kontraktach z 1248 roku, cena ta wyno-
siła od 18 do 45 sou turyńskich, a kontrakty z 1268 ro-
ku przewidywały od 25 do 60 sou za bardzo skromne 
wygody. Pielgrzymi dostawali jeden posiłek, którego 
głównymi składnikami były sucharek, zupa i cienkusz, 
przebywali w smrodzie nie do zniesienia i nieustannie 



toczyli kłótnie z kupcami przeciągającymi załatwianie 
swoich interesów handlowych na postojach w różnych 
portach i opóźniającymi w ten sposób dotarcie statku 
do portu przeznaczenia. 
 Wyruszano w drogę w początkach wiosny (kwie-
cień - maj) lub z początkiem jesieni (wrzesień - paź-
dziernik). Statki wysadzały pielgrzymów w Akce              
i oczekiwały dwa tygodnie na ich powrót. Akka wcale 
nie interesowała pielgrzymów, nawet jej biskup, Jakub 
z Vitry, nazwał ją „miastem przerażającym i pełnym 
nikczemności”; nawet nie uważano jej za miasto leżące 
w Ziemi Świętej, tak że nie ma żadnego jej opisu w re-
lacjach z ówczesnych pielgrzymek. Pielgrzymi mieli do 
wyboru dwie drogi prowadzące do Jerozolimy: pierw-
sza wiodła w stronę Jeziora Tyberiadzkiego, prze-
chodziła przez Samarię i Judeę, aby dotrzeć do miejsc 
świętych; druga, z której od dawna podróżni chętniej 
korzystali, zwłaszcza po roku 1191, gdy niemal cały in-
terior Palestyny był w rękach Saracenów, prowadziła 
wybrzeżem na południe i przechodziła obok góry Kar-
mel, groty proroka Eliasza, opactwa Św. Małgorzaty, 
Château‒Pelerin (Atlit), miast: Cezarei, Arsufu i Jaffy. 
Stąd kierowała się w głąb lądu i przechodziła przez te-
rytorium Ramli, mijała grób św. Jerzego w Lyddzie                
i docierała do Nabi Samwil albo do Montjoie, wzgórza, 
z którego pielgrzym owładnięty głębokim uczuciem 
spoglądał na kopuły Świętego Grobu, na Kalwarię, na 
przekazane chrześcijanom dawne meczety na esplana-
dzie Świątyni Jerozolimskiej, na Górę Oliwną, dominu-
jącą nad Świętym Miastem. 



 Najpierw udawano się do Świętego Grobu, gdzie 
pielgrzym w wielkim napięciu emocjonalnym oddawał 
się modlitewnemu czuwaniu, w czym przeszkadzał mu 
gwar innych wspólnot chrześcijańskich, które sprawo-
wały tu swoje obrzędy liturgiczne. Odbudowany przez 
krzyżowców kościół był poświęcony w 1149 roku. 
Pielgrzym mógł tam zobaczyć znak, wskazujący, że tu 
znajduje się środek świata, symbol przejęty przez ko-
smografów, którzy w Jerozolimie umiejscawiali począ-
tek i centralny punkt świata. Potem pielgrzym, już po-
śpiesznie, odwiedzał inne miejsca święte w mieście, by 
następnie pod silną eskortą ruszyć w drogę do Jerycha, 
gdzie zbierał liście palmowe, świadectwa swojej piel-
grzymki; stąd kierował się do Jordanu, aby w jego wo-
dach odnowić chrzest. Kierując się na południe, odwie-
dzał Betlejem, aby zobaczyć bizantyńską bazylikę Na-
rodzenia, stąd podążał do Hebronu, do podwójnej groty 
z grobami patriarchów. Na północy przyciągały piel-
grzyma Nablus, góra Tabor - miejsce Przemienienia 
Pańskiego, Galilea i Samaria, Nazaret z kościołem 
Zwiastowania, Jezioro Tyberiadzkie, Kafarnaum i Ka-
na. Ci, których los obdarzył największym szczęściem, 
pielgrzymowali do klasztoru św. Katarzyny na Synaju. 
W każdym z tych miejsc pielgrzymów interesowały 
przede wszystkim wielkie ceremonie, powtarzające 
święta chrześcijańskiego kalendarza liturgicznego. 
Największym szczęściem była możliwość uczestnicze-
nia w wielkich świętach, i to w tych miejscach, w któ-
rych wzięły one swój początek. Rorgus Fretellus              
w 1140 roku spędził Boże Narodzenie w Betlejem, 



święto Objawienia Pańskiego nad brzegiem Jordanu, 
Wielki Post w Jerychu, a Wielki Tydzień w Jerozoli-
mie. Pielgrzymi, przyjmowani przez szpitalników, któ-
rzy izolowali ich od świata zewnętrznego, mało in-
teresowali się społeczeństwem Palestyny, a Frankami 
osiadłymi w Ziemi Świętej wręcz pogardzali. Oskarżali 
ich o zawieranie kompromisowych układów z niewier-
nymi i dokonywanie takich niegodziwości, o jakich pi-
sali Wilhelm z Tyru i Jakub z Vitry. Przejawiali zupeł-
ny brak zrozumienia dla innych wspólnot chrześcijań-
skich, uważając je za schizmatyckie, a całkowitą po-
gardę okazywali muzułmanom, podejrzewanym o roz-
wiązłość i zepsucie. Pielgrzymi, będący „obcą mniej-
szością w swojej duchowej ojczyźnie”, są przykładem 
mentalności, która pogardza światem i całkowicie lek-
ceważy Innego; ich jedynym pragnieniem było osią-
gnięcie zbawienia, podążanie w religijnym uniesieniu 
do niebiańskiego Jeruzalem, jakże różnego w ich 
oczach od ziemskiego Świętego Miasta, istniejącego 
we współczesnej im rzeczywistości. 
 Od tej rzeczywistości nie mogli jednakże całkowi-
cie się oderwać. Polityczna i militarna sytuacja przy-
pominała im o ciężkich czasach. Po roku 1187 dostęp 
do miejsc świętych był w gruncie rzeczy uzależniony 
od traktatów zawartych przez królów jerozolimskich                
i władców zachodnich z władcami muzułmańskimi. 
Zdobycie Jerozolimy w 1187 roku przez Saladyna prze-
rwało pielgrzymowanie do tego miasta. Można było je 
ponownie podjąć w roku 1192 dzięki traktatowi, jaki 
zawarł Ryszard Lwie Serce z Ajjubidą na mocy którego 



Frankowie mogli odtąd udawać się do Świętego Grobu. 
Więcej satysfakcji dał Fryderykowi II traktat zawarty 
11 lutego 1229 roku w Jaffie, który zwracał chrześcija-
nom miasto Jerozolimę, z wyjątkiem esplanady przed 
Świątynią Jerozolimską. Ale w sierpniu 1244 roku 
Chorezmijczycy zmasakrowali w mieście Łacinników               
i Jerozolima ostatecznie znalazła się w posiadaniu mu-
zułmanów. Pielgrzymowanie do niej stało się jeszcze 
trudniejsze i w ograniczonym stopniu pozwalały na nie 
już tylko rozejmy zawierane między przeciwnikami. 
 Dla tych, którzy nie mogli dostać się do Jerozolimy, 
władze kościelne w Akce próbowały zorganizować w 
tym mieście namiastkę pielgrzymki. Tekst zredagowa-
ny około 1254 roku, zawarty w Pardouns dAcre, wyli-
cza 40 stacji w mieście i na jego przedmieściu Mont-
musard, powstałych przy kościołach i klasztorach wy-
posażonych w relikwie przywiezione z Jerozolimy lub 
zrabowane w Konstantynopolu w 1204 roku. Ich stop-
niowe gromadzenie uczyniło z Akki nową przestrzeń 
uświęconą. Proponowana pielgrzymom droga krzyżo-
wa dawała im odpusty, których hierarchia od-
zwierciedlała, jak się wydaje, jakość relikwii posiada-
nych przez poszczególne kościoły i klasztory. 
 Nie oznacza to, by w czasach pokoju nie pielgrzy-
mowano do Jerozolimy. Ale szybkie podboje Mamelu-
ków poważnie zmniejszyły liczbę pielgrzymów w dru-
giej połowie XIII wieku, a w roku 1291, wraz z likwi-
dacją państw łacińskich, pielgrzymki ustały niemalże 
całkowicie. Papież Mikołaj IV natychmiast zakazał 
utrzymywania jakichkolwiek stosunków z państwami 



mameluckimi, grożąc tym, którzy ten zakaz złamią, 
ciężkimi karami kanonicznymi i finansowymi. Nie-
mniej słaby ruch pielgrzymkowy istniał, szczególnie 
dzięki Jakubowi II Aragońskiemu, który swoim podda-
nym pragnącym udać się do Jerozolimy zapewnił opie-
kę sułtana mameluckiego. Na złagodzenie zakazów pa-
pieskich i na przywrócenie stosunków handlowych z te-
rytorium sułtana, a tym samym i na wznowienie regu-
larnych pielgrzymek do Ziemi Świętej trzeba było cze-
kać aż do roku 1340; odbywały się one już jednak                
w znacznie zmienionej formie w stosunku do tej, jaką 
miały w XII i XIII wieku. 

EKSPANSJA NORMANOW (XI‒XII WIEK) 

 Bandy normandzkie, rekrutowane w początkach XI 
wieku przez książąt longobardzkich buntujących się 
przeciwko Bizancjum, osiedliły się w Italii południowej 
i stopniowo wypychały Bizantyńczyków: w roku 1071 
zdobyły Bari, stolicę katepanatu, a dwadzieścia lat póź-
niej zakończyły podbój Sycylii. Normanowie, w tym 
czasie już pod dowództwem ambitnego wodza Roberta 
Guiscarda z rodziny Hauteville’ów, kontynuowali swo-
ją ekspansję na przeciwnym brzegu Adriatyku, dążąc 
do zdobycia Dyrrachium, należącego podówczas do 
Cesarstwa Bizantyńskiego. Imperializm normański 
skierował się przede wszystkim przeciwko Bizancjum. 

 

 



WARUNKI I CELE EKSPANSJI                               
NORMANDZKIEJ 

 Robert Guiscard, od roku 1071 pan całej Italii połu-
dniowej, dysponował ogromnymi środkami material-
nymi i ekonomicznymi, aby dobrze realizować swoje 
plany podboju, wszelako napotykał pewien opór swo-
ich wasali i uzależnionej ludności. W końcu XI wieku 
Normanowie skorzystali ze sprzyjających okoliczności: 
wojny Bizancjum z Seldżukami skierowały uwagę ce-
sarza ku Wschodowi. Poza tym, pierwsza krucjata 
umożliwiła Normanom ekspansję na Wschód, gdzie 
Boemund, syn Guiscarda, dążył do wykrojenia sobie 
księstwa wokół Antiochii. 
 Imperializm normański miał w grancie rzeczy trzy 
główne i komplementarne zarazem cele: po pierwsze, 
usadowienie się na obu brzegach Adriatyku, co pozwo-
liłoby kontrolować drogę prowadzącą do Konstanty-
nopola - słynną via Egnatia i drogi morskie - i żądać 
korony cesarskiej. Cel ten był strategicznym zagroże-
niem dla bezpieczeństwa Cesarstwa Bizantyńskiego,                 
a także dla rozwoju wschodniego handlu Wenecji, któ-
ry wymagał swobody na morzach. Po drugie, Norma-
nowie starali się zdobyć kontrolę nad drogą między Sy-
riami i między Sycylią i Berberią aby stanąć pewnie                
w Afryce - do czego miało prowadzić utworzenie mię-
dzy 1134 a 1160 rokiem efemerycznego afrykańskiego 
królestwa normańskiego - i zdominować handel śród-
ziemnomorski. Temu projektowi przeciwstawili się 
Genueńczycy i Pizańczycy, ponieważ krępowałby on 



ich stosunki handlowe ze Wschodem. I wreszcie, Nor-
manowie skorzystali z ruchu krucjatowego, aby ruszyć 
na Wschód i tam się osiedlić - przedsięwzięcie to było 
mile widziane na Zachodzie, ponieważ mieściło się               
w ramach wielkiego ruchu „chrześcijańskiego podbo-
ju”, ale wzbudzało gwałtowną reakcję Bizantyńczy-
ków, od czasu gdy Normanowie osiedleni w Antiochii 
odmówili wydania jej Cesarstwu Bizantyńskiemu, które 
stanowczo tego się domagało. 

PIERWSZA EKSPANSJA NORMAŃSKA:               
ROBERT GUISCARD (1081‒1085) I BOEMUND 
(1097‒1108) 

 Robert Guiscard pod pretekstem obrony obalonego 
Michała VII, który wynegocjował związek małżeński                 
z jego córką wysłał na brzeg albański kontyngent pod 
dowództwem Boemunda, który zajął Awlonę. Zorgani-
zował następnie ekspedycję morską i w maju 1081 roku 
zajął Botretę, Korfu i obiegł Dyrrachium. Normanowie 
powstrzymani w lipcu 1081 roku przez flotę wenecką 
którą cesarz wezwał na pomoc, pokonali armię cesarską 
18 października i 21 lutego 1082 roku weszli do Dyrra-
chium, które wydali im amalfijscy mieszkańcy miasta. 
Robert Guiscard, zmuszony do powrotu do Italii, gdzie 
wybuch! bunt jego wasali, pozostawił dowództwo nad 
ekspedycją swojemu synowi Boemundowi, który zajął 
Ochrydę i część Tesalii. Wiosną 1083 roku cesarz 
Aleksy I Komnen odzyskał większość podbitych miast, 
podczas gdy nowa flota wenecka odbiła z rąk Norma-
nów Dyrrachium. W następnym roku Guiscard rozpro-



szył flotę wenecką, odzyskał Korfu, ale gdy zakończył 
życie w lipcu 1085 roku, kłótnie między jego dziedzi-
cami doprowadziły do porzucenia jego planów. Nie-
mniej w Bizancjum pozostał lęk spowodowany inwazją 
Normanów; wpłynął on na postawę Aleksego I Kom-
nena wobec krzyżowców, których marsz ku Kon-
stantynopolowi stanowił dla Greków wielkie niebez-
pieczeństwo zagrażające przyszłości ich cesarstwa, i to 
tym bardziej, że w armii zachodniej znajdował się ich 
dawny wróg, Boemund z Tarentu, syn Roberta Gu-
iscarda. 
 Boemund o wezwaniu do krucjaty usłyszał w trak-
cie oblegania Amalfi, króra zbuntowała się przeciwko 
władzy normańskiej. Natychmiast porzucił oblężenie, 
pociągnął za sobą znaczną liczbę rycerzy, wśród nich 
swego siostrzeńca Tankreda, i przepłynął morze, docie-
rając do Dyrrachium, skąd skierował się do Konstanty-
nopola. Anna Komnena przedstawiła w Aleksjadzie 
portret tego normańskiego wodza, w którym strach pi-
sarki przed brutalną siłą i arogancją tego przeciwnika 
miesza się z pewną dozą podziwu dla jego dzikiego 
piękna i zalet jako wojownika. Boemund po przebyciu 
Anatolii obiegł Antiochię (październik 1097). Po odda-
leniu kontyngentu bizantyńskiego, który mu towarzy-
szył, rozpowszechniał opinię o zdradzie Greków. Gdy 
udało mu się zająć miasto, uczynił zeń, mimo oporu 
Rajmunda z Saint‒Gilles, centrum księstwa. 
 Podczas jego uwięzienia przez wodza daniszmen-
dyckiego regentem w Antiochii był Tankred. Uwolnio-
ny w 1103 roku Boemund musiał, z powodu naporu 



armii bizantyńskich, szukać pomocy na Zachodzie. Po-
dejmując starania zmierzające do zorganizowania no-
wej krucjaty, rozpowszechniał na terenie Francji i Italii 
opinię o zdradzie Greków. W październiku 1107 roku 
wylądował z armią w Albanii, ale zablokowany pod 
Dyrrachium przez oddziały bizantyńskie musiał w Dia-
bolu (Dewol) podpisać traktat (1108), na mocy którego 
zachował księstwo Antiochii, ale już jako wasal cesa-
rza. Traktatu tego nie uznał Tankred, sprawujący wła-
dzę w Antiochii w charakterze regenta. Jego następcy 
będą przez cały XII wiek opierać się dążeniom Bizan-
tyńczyków zmierzającym do odzyskania miasta. Kwe-
stia antiocheńska stanie się przysłowiową kłodą rzuco-
ną pod nogi tym, którzy starali się o utrzymanie do-
brych stosunków między Konstantynopolem a frankoń-
skimi państwami w Syro‒Palestynie. 
 Innym celem imperializmu normańskiego w pierw-
szej połowie XII wieku było utworzenie afrykańskiego 
królestwa normańskiego. Wzajemne dopełnianie się 
gospodarek Sycylii i Ifrikii, akcja Jerzego z Antiochii, 
syryjskiego chrześcijanina i dawnego ministra króla zi-
rydzkiego, który przeszedł na służbę Hauteville’ów, 
poparcie afrykańskich wspólnot chrześcijańskich - tłu-
maczą efemeryczne sukcesy Normanów, którzy podbili 
w latach 1134‒1135 wyspę Dżarbę, w latach 1145‒
1146 wyspy Kerkenna i miasto Trypolis, w następnym 
roku miasto Gabes, natomiast w latach 1148‒1149 
przejęli miasta: Mahdiję, Sousse i Sfax. W Mahdii za-
łożyli arcybiskupstwo. Ale bunt w Sfaksie i wkroczenie 
Almohadów do Ifrikii doprowadziły w 1160 roku afry-



kańskie królestwo normańskie do upadku, co doprowa-
dziło jednocześnie do zaniku chrześcijaństwa afrykań-
skiego. 

OSTATNIE EKSPEDYCJE NORMANOW 
PRZECIWKO BIZANCJUM 

 Imperializm normański nie zniknął wraz z niepo-
wodzeniem Boemunda. Roger II, który przyjął tytuł 
królewski w 1130 roku, korzystając z kłopotów, jakie 
druga krucjata przysporzyła Bizancjum, wyprawił                 
w roku 1147 ekspedycję, która zajęła Korfu. Następnie 
flota normańska skierowała się do Monembazji. Odpar-
ta stąd, wpłynęła do Zatoki Korynckiej; Normanowie 
złupili wtedy Delfy i Teby, skąd Roger II uprowadził 
do Italii rzemieślników, specjalistów w branży jedwab-
niczej, i osiedlił ich w Palermo. Następnie Normanowie 
zaatakowali wyspę Eubeę, potem złupili Korynt. Ma-
nuel I Komnen zwrócił się do Wenecji z prośbą o po-
moc, za którą przyznał jej nowe przywileje (chryzobul-
la z 1147). Cesarz przygotował wielką flotę, która w bi-
twie przy Korfu zdziesiątkowała eskadrę sycylijską. 
Odzyskanie przez Bizancjum Korfu (1149) położyło 
kres rajdowi normański emu. Manuel I zdecydował się 
w 1155 roku skierować wyprawę kamą do Italii nor-
mańskiej, uzyskawszy poparcie wasali Wilhelma I, 
zbuntowanych przeciwko królowi. Bizancjum odzyska-
ło wtedy wszystkie miasta leżące na wybrzeżu między 
Ankoną a Tarentem. Jednakże kontrofensywa Wilhel-
ma I, podjęta w 1156 roku, a także wrogość Wenecji                     
i Fryderyka I Barbarossy zmusiły Greków do ewakuo-



wania się z Italii. To zaś położyło kres bizantyńskim 
marzeniom o uniwersalnym cesarstwie. 
 W roku 1185 król Wilhelm II pod pretekstem od-
powiedzi na prośbę, jaką skierowali do niego przeciw-
nicy polityki terroru prowadzonej przez cesarza Andro-
nika I Komnena, zorganizował nową ekspedycję prze-
ciwko cesarstwu. W rzeczywistości przyświecały mu te 
same cele co jego poprzednikom. Armia normańska za-
jęła 24 czerwca Dyrrachium, następnie pomaszerowała 
na Tesalonikę, drugie miasto cesarstwa, pod które pod-
płynęła już normańska flota złożona z 200 statków. 
Nieudolność bizantyńskiego zarządcy, Dawida Kom-
nena, i niedostateczne zaopatrzenie miasta w żywność 
ułatwiły Normanom zdobycie miasta 24 sierpnia. Nieo-
pisanym scenom gwałtu, grabieży i rzezi nie było koń-
ca; kronikarz Eustacjusz z Tesaloniki, sam uwięziony 
przez Normanów, widział w tym akt zemsty za masakrę 
Łacinników w Konstantynopolu, do której doszło             
w czasie obejmowania władzy przez Andronika I 
Komnena. Część armii normańskiej skierowała się               
w stronę Konstantynopola, w którym udręczony lud 
podniósł bunt, doprowadzając do detronizacji i śmierci 
Andronika. Bizantyńskiej armii, dowodzonej przez 
Aleksego Branasa, udało się 7 listopada 1185 roku za-
trzymać Normanów pod Mozynopolem. Zdobywcy 
wycofali się, opuścili Tesalonikę, Dyrrachium i Korfu, 
ale zatrzymali wyspy Kefalenię i Zakynt (Zante), które 
do Cesarstwa Bizantyńskiego już nigdy nie powróciły. 
 Ale był to już łabędzi śpiew normańskiego imperia-
lizmu skierowanego przeciwko Bizancjum. Po śmierci 



Wilhelma II Italia normańska przeszła we władanie ce-
sarza niemieckiego Henryka VI, dzięki jego małżeń-
stwu z Konstancją, córką Rogera II i dziedziczką rodzi-
ny Hauteville’ów. Ekspansja normańska, charakteryzu-
jąca się śmiałymi rajdami, których celem były raczej 
łupy niźli trwałe zdobycze terytorialne, pozbawiona 
dobrze zlokalizowanej, solidnej stolicy, mogła osiągnąć 
skutki jedynie efemeryczne. Niemniej wykazała słabość 
Cesarstwa Bizantyńskiego w drugiej połowie XII wieku 
i wzmogła antagonizm między Grekami i Łacinnikami. 
  



ROZDZIAŁ TRZECI 

Państwa łacińskie na Wschodzie 

w XII wieku 

HRABSTWO EDESSY (1098‒1150) 

 Region Edessy, położony na południe od Antytau-
rusu, stanowił strefę przejściową między Wyżyną Ana-
tolijską a depresją syryjsko‒mezopotamską i był strefą 
graniczną między Cesarstwem Bizantyńskim i kalifa-
tem abbasydzkim. Po klęsce pod Mantzikert (1071) 
Konstantynopol całkowicie stracił panowanie nad tym 
regionem, który przeszedł w ręce Seldżuków; ci zado-
walali się pobieraniem trybutu od mniej lub bardziej 
niezależnych zarządców, z których niektórzy posiadali 
godności bizantyńskie. Takim przykładem była sama 
Edessa, zarządzana przez greckiego kuropalatę Torosa, 
pochodzenia armeńskiego, wyznania ortodoksyjnego,               
i z tego właśnie powodu znienawidzonego przez Ar-
meńczyków antychalcedonian, stanowiących większą 
część mieszkańców miasta. Ludność mieszkająca poza 
miastem tworzyła istną mozaikę wyznaniową, składają-
cą się oczywiście z Armeńczyków, ale także z chrześci-
jan syryjskich, Greków melkickich i muzułmanów.               
W ciągu XI wieku, gdy region ten był pod władzą Kon-
stantynopola, garnizony rekrutowane po części z Fran-
ków broniły wschodnich prowincji Cesarstwa Bizan-
tyńskiego i były - jak się wydaje - cenione przez lud-
ność lokalną.  



POWSTANIE I EWOLUCJA HRABSTWA               
EDESSY 

 Dwaj dowódcy pierwszej krucjaty, Baldwin z Bou-
logne i Tankred Norman, w trakcie przemarszu przez 
Anatolię we wrześniu 1097 roku porzucili w Heraklei 
główny trzon armii. Przeszli przez Cylicję Armeńską, 
po czym rozdzielili się. Tankred ruszył do Syrii pół-
nocnej, podczas gdy Baldwin przez Marasz doszedł do 
Eufratu, aby tu wykroić sobie państwo. Przez kilka 
miesięcy zajmował rejon położony na zachód od Ede-
ssy; był między innymi triumfalnie przyjęty w Tell 
Bashir. W lutym 1098 roku zdecydował odpowiedzieć 
poselstwu zarządcy Edessy, Torosa, proszącego go           
o pomoc przeciwko Turkom. Przybył tam 20 lutego              
i pod naciskiem ludności został wyznaczony na następ-
cę Torosa, którego rewolta ludowa - być może wznie-
cona przez samego Baldwina - wyeliminowała kilka 
dni później. Baldwin poślubił córkę możnego Armeń-
czyka i zajął się powiększaniem swojego terytorium. 
Odkupił Samosaty i Sarudż oraz zmusił do poddania 
Melitenę. Baldwin, mając do dyspozycji zaledwie 200 
rycerzy zachodnich, z początkiem roku 1100 ustanowił 
księstwo armeńskie pod władzą frankońską. 
 Latem 1100 roku, na wieść o śmierci Gotfryda                  
z Bouillon, udał się do Jerozolimy, gdzie przyjął koronę 
królewską. Przekazał wtedy hrabstwo Edessy swojemu 
kuzynowi Baldwinowi z Le Bourg, który zachodnią 
część hrabstwa, wokół Tell Bashir, oddał w lenno swo-
jemu kuzynowi, Joscelinowi z Courtenay. Baldwin 



prowadził energiczne działania wojenne, zajął Marasz, 
ale uległ pod Aleppo i Harranem. W maju 1104 Bald-
win i jego lennik dostali się do tureckiej niewoli. Re-
gencję w hrabstwie Edessy przejął wtedy Tankred, 
Norman, który odmówił jego zwrotu po uwolnieniu 
Baldwina z Le Bourg. Baldwin I interweniował tak 
długo, aż Tankred w 1109 roku zgodził się wycofać. 
Hrabstwo przez następne dziesięciolecia było celem 
ataków Mawduda, zarządcy Mosulu, i Ridwana, pana 
Aleppo. Bitwa rozegrana na Ager sanguinis (1119),               
w czasie której zginął Roger z Antiochii, siostrzeniec                
i następca Tankreda, zabity przez artukidzkiego emira 
Il‒Ghaziego, oznacza koniec ekspansji Franków w Sy-
rii północnej. Po tej klęsce Baldwin z Le Bourg, który 
po śmierci Baldwina I zasiadł na tronie Królestwa Jero-
zolimskiego, przekazał hrabstwo Edessy w lenno Josce-
linowi. 
 Podczas panowania Baldwina II (1119‒1131) suk-
cesy odniesione w walce z Turkmenami przeplatały się 
z porażkami, tym bardziej że Joscelin wszedł w kon-
flikt z Boemundem II, księciem Antiochii, ułatwiając 
tym samym muzułmanom ataki, prowadzone od 1128 
roku przez Zengiego, atabega Mosulu, który został tak-
że panem Aleppo. Interesom Franków nie sprzyjała                   
i polityka bizantyńska. Cesarz Jan II Komnen dążył 
bowiem do narzucenia swojej zwierzchności Antiochii               
i Edessie; zmusił Rajmunda z Poitiers, księcia Antio-
chii, do uznania się za cesarskiego lennika, ale gdy koa-
licja franko‒grecka przeciwko Zengiemu zaczęła się 
rozwijać, Jan II wycofał się, co pozwoliło panu Aleppo 



przejść do ofensywy. Zengi, korzystając z nieobecności 
Joscelina II, 26 grudnia 1144 roku zajął Edessę; miasto 
zostało złupione, a większa część jego mieszkańców - 
zmasakrowana. Joscelin II desperacko starał się zacho-
wać resztki swojego hrabstwa. Liczył na pomoc Raj-
munda z Poitiers i miał nadzieję, że druga krucjata po-
zwoli mu odzyskać utraconą stolicę; niestety, król 
Francji Ludwik VII wolał udać się do Jerozolimy.                
W maju 1150 roku Joscelin dostał się w ręce Nur ad‒
Dina i skończył życie w więzieniu w Aleppo. Baldwin 
III, król jerozolimski, sprzedał wtedy Bizantyńczykom 
zamek Tell Bashir i ostatnie posiadłości Franków                  
w hrabstwie Edessy, ale cesarstwo nie było w stanie 
dłużej ich utrzymać; w lipcu 1151 roku zajął je Nur ad‒
Din. I hrabstwo Edessy zniknęło. 

STRUKTURA HRABSTWA EDESSY 

 Kruchość hrabstwa Edessy wynikała ze skromnej 
liczby Franków: garstka rycerzy obdarzonych lennem, 
wspomaganych przez serwientów i piechurów, osiedliła 
się w głównych miastach i fortecach. Ich stosunki            
z miejscową ludnością szybko się popsuły. Armeńczy-
cy zarzucali im chciwość i dopuszczanie się zdzierstw, 
natomiast Syryjczycy, w swojej masie ubodzy chłopi, 
buntowali się przeciwko ciężarowi podatków, a już 
oburzeniem napełniło ich złupienie przez Joscelina II 
czczonego przez nich klasztoru Mar Barsaumy. Fran-
kowie starali się jednakowoż chronić zwyczaje i auto-
nomię lokalnych społeczności, administrowanych przez 
ich naczelników (ra’is), i pozostawiali całkowitą swo-



bodę różnym Kościołom w zamian za opłatę pobieraną 
od rozmaitych grup etnicznych. 
 Ale narzucenie daniny (haradż) w wysokości pro-
porcjonalnej do zbiorów, świadczenia w naturze, po-
główne, obowiązek udzielania kwatery i różne rekwi-
zycje - były dla miejscowej ludności ciężarem nie do 
zniesienia. 
 Instytucje hrabstwa były kopią zachodnich, ale mu-
siały uwzględnić lokalne tradycje. Hrabia był wasalem 
króla jerozolimskiego, któremu winien pomagać woj-
skowo, ale jednocześnie był suwerenem we własnym 
hrabstwie. Był dowódcą armii, przełożonym aparatu 
administracyjnego, otaczał go ruchomy dwór, w którym 
pierwsze miejsca zajmowali wysokiej rangi urzędnicy, 
konetablowie, marszałkowie i seneszalowie. Środki 
czerpał głównie z dochodów ze swoich domen i z po-
siadłości lennych, z opodatkowania Syryjczyków                     
i z opłat ściąganych od rzemieślników w miastach. 
Szlachta frankońska była zobowiązana do nieograni-
czonej w czasie konnej służby wojskowej (restour), do 
pełnienia pewnych obowiązków na dworze i do udzie-
lania księciu pomocy w różnych sprawach. Stan wojen-
ny quasi‒permanentny nie sprzyjał życiu gospodarcze-
mu, chociaż były tu sprzyjające warunki dla rozwoju 
sadownictwa, uprawy winorośli i zbóż. 
 Hrabstwo Edessy, uważane za „tarczę Franków an-
tiocheńskich”, było zbyt małe, słabo zaludnione, bez 
dostępu do morza, aby mogło przyciągać Łacinników             
z Zachodu. Kupcy włoscy zupełnie się nim nie intere-
sowali. To niemal cud, że garstka rycerzy i piechurów 



mogła je podbić i niemal na pół wieku przywrócić poza 
Eufratem limes między chrześcijaństwem a islamem. 
Wyrok na nie zapadł z chwilą, gdy Zengi, władca 
Aleppo i Mosulu, postanowił zjednoczyć muzułmańską 
Syrię. 

KSIĘSTWO ANTIOCHII W XII WIEKU 

 Antiochia, odebrana Bizantyńczykom w 1085 roku 
przez tureckich Daniszmendydów, w chwili pojawienia 
się pod nią krzyżowców była rządzona przez Jaghi Si-
jana, wasala księcia Aleppo, Ridwana. Miasto było po-
tężną fortecą na drodze do Jerozolimy, otoczoną mie-
rzącymi 10 km murami zaopatrzonymi w kilkaset wież, 
z cytadelą na górze Silpios. Krzyżowcy, żeby otworzyć 
sobie całkowicie bezpieczną drogę na południe, musieli 
to miasto zdobyć. Udało im się to, dzięki zdolnościom 
Boemunda, po ośmiomiesięcznym oblężeniu. Miasto 
stało się stolicą księstwa normańskiego, któremu w XII 
wieku zagrażało powstałe w Syrii północnej potężne 
państwo muzułmańskie, a także bizantyńskie próby 
poddania miasta suwerennej władzy Cesarstwa Bizan-
tyńskiego. 

POWSTANIE I EWOLUCJA KSIĘSTWA                           
W XII WIEKU 

 Boemund, porzuciwszy wojska krzyżowców udają-
ce się do Jerozolimy, zabrał się do podbojów, aby roz-
szerzyć granice księstwa, ale dostał się do niewoli Da-
niszmendydów (sierpień 1100). Regencję  w Antiochii 
przejął jego siostrzeniec Tankred, który odebrał Bizan-



tyńczykom główne miasta Cylicji, a także, po długim 
oblężeniu, Laodyceę (1102). Boemund, uwolniony po 
zapłaceniu wysokiego okupu, spostrzegł, że jego posia-
dłości poza Orontesem zajęło Aleppo, a te, które leżały 
w Cylicji - przeszły w posiadanie Bizancjum. Zdecy-
dował wtedy wyjechać na Zachód, aby tam nakłaniać 
do zorganizowania nowej krucjaty. Jego wyprawa 
zbrojna na Dyrrachium nie powiodła się. Cesarz Aleksy 
I Komnen narzucił mu we wrześniu 1108 roku traktat w 
Diabolu, który Rene Grousset nazwał „dyktatem”. Bo-
emund miał zrzec się Cylicji i Laodycei, lecz zachować 
Antiochię, otrzymać w lenno Aleppo (po jego zdoby-
ciu) i Edessę - za uznanie się za lennika cesarza. Z nie-
znanych powodów, choroby lub zniechęcenia, Boe-
mund wrócił do Apulii, gdzie 6 marca 1112 roku zmarł, 
pozostawiając jako dziedzica młodocianego księcia, 
przyszłego Boemunda II. Los księstwa Antiochii zna-
lazł się wtedy w rękach regenta, Tankreda. 
 Tankred, zamiast ustąpić przed żądaniami Bizan-
tyńczyków, odebrał im Laodyceę i główne miasta Cyli-
cji, nadto zgłosił pretensje do Tortosy i Edessy; chciał 
także, żeby Baldwin z Le Bourg, władający Edessą, 
złożył mu hołd. Z tego nie mogło wyniknąć nic innego, 
jak tylko walka, w której każdy szukał sojusznika 
wśród emirów muzułmańskich. Trzeba było dopiero in-
terwencji króla jerozolimskiego Baldwina I, aby Tan-
kred wyzbył się swoich aspiracji do Edessy i zadowolił 
się terytorium między Laodyceą a granicąTrypolisu. Po 
śmierci Tankreda w 1112 roku regencja przeszła na je-
go siostrzeńca, Rogera z Salerno, który został pokona-



ny i zabity w bitwie, którą stoczył na Ager sanguinis 
(28 czerwca 1119) z oddziałami artukidzkiego wodza 
Il‒Ghaziego z Mardinu. Antiochię z trudem ocaliły 
obronne pomysły patriarchy Bernarda z Walencji,      
a także interwencja Baldwina II i Ponsa, hrabiego Try-
polisu. Król jerozolimski osobiście przejął wówczas 
rządy w Antiochii i polecił przybyć tu z Zachodu księ-
ciu Boemundowi II, któremu dał za żonę swoją córkę 
Alicję i przekazał księstwo Antiochii (1126). Cztery la-
ta później Boemund II zginął w walce z Daniszmendy- 
dami. Jego śmierć ściągnęła na księstwo Antiochii po-
ważne kłopoty, które znowu wymagały interwencji kró-
la jerozolimskiego. Regencję w zastępstwie Konstancji, 
córki Boemunda II, sprawował Fulko z Andegawenii; 
w 1136 roku wydał ją za mąż za Rajmunda z Poitiers, 
chociaż jej ręka była już przyrzeczona jednemu z sy-
nów cesarza Jana II Komnena. 
 Rajmund z Poitiers był rycerzem niezwykłej odwa-
gi, ale brakowało mu zmysłu politycznego, a tego wła-
śnie potrzebowało jego księstwo; musiał bowiem jed-
nocześnie stawić czoło Zengiemu, który zniszczył 
wszystkie wschodnie linie obronne księstwa Antiochii, 
i Janowi II Komnenowi, który zmierzał do odzyskania 
Cylicji i starał się skłonić Rajmunda z Poitiers do 
wprowadzenia w życie postanowień traktatu zawartego 
w Diabolu. Cesarz zmusił Rajmunda, po krótkiej zresz-
tą kampanii, do uznania suwerennej władzy cesarza bi-
zantyńskiego. Jan II Komnen uroczyście wjechał do 
Antiochii, z której rychło został wypędzony przez za-
mieszki ludowe. Cesarz powtórnie znalazł się pod An-



tiochią w 1142 roku, zamyślając o stworzeniu dla swo-
jego młodocianego syna, Manuela, księstwa, które 
obejmowałoby Izaurię, Cylicję i Syrię północną. Raj-
mund z Poitiers zwrócił mu zamek Baghras, ale nie 
zgodził się na wydanie mu swojej stolicy. Jan II przy-
gotowywał się więc do oblężenia, ale skończył życie w 
wypadku podczas polowania. Armia bizantyńska wyco-
fała się; władza łacińska w Antiochii została uratowana, 
lecz stosunki między Grekami a Łacinnikami zostały 
tak napięte, że o wspólnym działaniu przeciwko isla-
mowi nie było już mowy. 
 Rajmund z Poitiers, zaniepokojony upadkiem Ede-
ssy i dojściem do władzy Nur ad‒Dina, udał się do 
Konstantynopola i złożył tam, wobec nowego cesarza 
Manuela I Komnena, publiczne wyznanie wiary. Po 
przybyciu francuskich oddziałów, biorących udział             
w trzeciej krucjacie, liczył na ich pomoc w walce z są-
siednimi muzułmanami. Ludwik VII odmówił w spół-
działania i ruszył prosto do Jerozolimy, zabierając ze 
sobą królową Eleonorę, która - według niektórych kro-
nikarzy - darzyła księcia Antiochii, swojego stryja, na-
zbyt widocznymi względami. Stracił on życie 29 
czerwca 1149 roku w starciu z Nur ad‒Dinem, któremu 
miasto zdołało się przeciwstawić dzięki energicznej ak-
cji patriarchy Emeryka i przybyciu z odsieczą armii 
Baldwina III. Całe jednakże terytorium na wschód od 
Orontesu zostało utracone, a rycerstwo antiocheńskie 
zdziesiątkowane. Baldwin III, który w tej sytuacji był 
zmuszony przejąć regencję w księstwie, uporczywie 
nakłaniał Konstancję, wdowę po Rajmundzie z Poitiers, 



by powtórnie wyszła za mąż. Tej wpadł w oko Renald   
z Châtillon, senior skromnego szczebla, niczym nie-
wsławiony, reprezentujący ten typ rycerzy, którzy szu-
kali fortuny i dobrej partii w Outremer. Konstancja po-
ślubiła go w maju 1153 roku. 
 Sześć lat później Manuel I Komnen zmusił Renalda 
do uznania zwierzchności bizantyńskiej w Antiochii,               
i to podczas upokarzającej dlań ceremonii. Podczas 
dwudziestu lat Antiochia pozostawała bez reszty pod 
wpływami bizantyńskimi, tym bardziej że Renald                   
z Châtillon, pojmany w listopadzie 1161 roku przez 
Nur ad‒Dina, spędził w więzieniu piętnaście lat. Bald-
win III próbował interweniować, co było nie na rękę 
Konstancji, która weszła w układy z cesarzem, mężem 
swej starszej córki, Marii. Po śmierci króla jerozolim-
skiego jego następca Amalryk I pozostawił Antiochię 
pod protektoratem bizantyńskim, co zapewniło miastu 
ochronę przed atakami muzułmanów. Po klęsce w bi-
twie pod Artach w 1164 roku i dostaniu się do niewoli 
młodego księcia Boemunda III, syna Konstancji, księ-
stwo Antiochii spadło do rangi małej prowincji bez 
znaczenia, odgrywającej drugorzędną rolę w polityce 
Syrii, nad którą zaciążyła postać Saladyna. Przez An-
tiochię przeszły oddziały niemieckie po śmierci Fryde-
ryka I Barbarossy; w czasie walk toczonych w latach 
1190‒1192 Antiochia zachowała neutralność. W ostat-
nich latach XII wieku konflikty z Ajjubidami osłabły, 
powiększył się natomiast antagonizm między Antiochią 
a armeńskimi książętami z Cylicji, który silniej zazna-
czy się w pierwszych dziesięcioleciach XIII wieku. 



STRUKTURA I INSTYTUCJE KSIĘSTWA                
ANTIOCHII 

 Instytucje księstwa Antiochii nie są prostym odbi-
ciem tych, które istniały w Jerozolimie. „Asyzy” sądu 
bourgeois przypominały, że każde państwo Franków 
miało swoje własne zwyczaje. Te, które miała Antio-
chia, były przedmiotem oddzielnych asyz, nosiły bo-
wiem piętno wkładu italsko‒normańskiego, wniesione-
go przez jej założycieli, a także zapożyczeń z jedena-
stowiecznych instytucji zachodnich, zaadaptowanych 
do lokalnych tradycji armeńsko‒bizantyńskich. Orygi-
nalność księstwa wynikała z jego charakteru - państwa 
w pełni autonomicznego, przynajmniej w początkowym 
okresie. Książę nie składał de iure hołdu lennego kró-
lowi jerozolimskiemu; był namaszczony, miał najwyż-
szą władzę - pełną, całkowitą i dziedziczną, dyspono-
wał pieczęcią. Był naczelnym wodzem, podlegała mu 
administracja, miał przy boku trybunał sądowy, z któ-
rym opracowywał „asyzy” księstwa i wydawał wyroki 
wedle procedury całkowicie przypominającej tę, którą 
stosowały sądy na Zachodzie. Wśród wysokich rangą 
urzędników, których tytulatura została dokładnie prze-
jęte z Francji Kapetyngów, na czoło wysuwali się do-
wódcy wojskowi, konetabl i seneszal. Administracja 
lokalna była powierzona dziedzicznym „sędziom”, 
spadkobiercom bizantyńskich kritai, diukom, przewod-
niczącym sądowi bourgeois, bajlifom zarządzającym 
domenami księcia, kasztelanom dowodzącym twier-
dzami i ra’isom - wójtom wspólnot tubylców. Dochody 



księcia, administrowane przez biura zwane secrète lub 
diwan, posiadające wykazy dóbr lennych i powinności, 
pochodziły z domen książęcych i lennych, z bicia mo-
net, z „podatku syryjskiego”, z myta i z opłat ściąga-
nych z kupców i rzemieślników. 
 W społeczeństwie składającym się zwłaszcza                   
z Greków, ale także chrześcijan wschodnich i muzuł-
manów, Łacinnicy stanowili oczywiście skromniutką 
mniejszość. Szlachtę tworzyli wszyscy wasale księcia 
związani z nim hołdem lennym, posiadający lenna 
ziemskie lub finansowe, od roku 1119 dziedziczne. Po-
za służbą na rzecz dworu, subsydiami finansowymi - 
szczególnie wysokimi w przypadku zbierania pieniędzy 
na okup za księcia - byli zobligowani do nieograniczo-
nej w czasie służby wojskowej i do dostarczania pew-
nej liczby rycerzy. Większość baronów była po-
chodzenia normańskiego, jak na przykład Sourdevalo-
wie, Chevreuilowie, Fraisnelowie, których wzmocniło 
kilka rodzin z południowej Europy, na przykład Mazoi-
rowie. Największe lenna były nadawane w rejonach 
najtrudniejszych do utrzymania, książę jednak starał się 
tak je przydzielać, żeby dobra książęce zawsze przewa-
żały posiadłości jego wasali. Ci wszyscy Frankowie, 
którzy nie należeli do szlachty, byli zaliczani do miesz-
czan (bourgeoisie); w większości byli to Italo‒
Normanowie, ale znajdowali się tu także Prowansal-
czycy, Burgundowie, Francuzi z północnych regionów 
Francji i Włosi. Wśród tych ostatnich ważną rolę od-
grywali obywatele włoskich republik morskich. Genu-
eńczycy w roku 1098 roku otrzymali od Boemunda 



przywilej, który przydzielał im w Antiochii 30 domów, 
funduk, kościół i zwalniał ich transakcje ze wszystkich 
opłat. Mikołaj Embriaco w 1127 roku otrzymał w na-
daniu na dwadzieścia lat kolonie genueńskie znajdujące 
się w księstwie. Pizańczycy otrzymali dzielnicę w Lao-
dycei i nawet w samej Antiochii. Wydaje się, że Wene-
cjanie mieli tu znacznie mniejsze prawa. Tubylcy, na-
zywani villani lub coloni, dzielili się zbiorami z panami 
swojej ziemi oraz płacili Kościołowi dziesięcinę              
i czynsz ciążący na ich dzierżawie. „Podatek syryjski”    
i opłaty handlowe powiększały brzemię fiskalizmu, 
które mimo wszystko nie przekraczało tego, które było 
przed osiedleniem się tu Franków. 
 Wkrótce po podboju Antiochii Łacinnicy zmusili 
greckiego patriarchę Jana V do ustąpienia, aby w ten 
sposób zatrzeć w tym mieście wszystkie ślady władzy 
cesarskiej i zastąpić go przez patriarchę łacińskiego, 
którym został Bernard z Walencji. Jego następca, Ru-
dolf z Domfrontu, kiedy wszedł w konflikt z Rajmun-
dem z Poitiers, został w 1140 roku złożony przez sy-
nod, któremu przewodniczył legat papieski. Emeryk                
z Limoges, który po nim nastąpił, przez pięćdziesiąt 
trzy lata zasiadał na tronie patriarchy antiocheńskiego, 
chociaż musiał się usunąć, gdy reaktywowano w Antio-
chii patriarchat grecki, narzucony przez Manuela I 
Komnena (1164‒1170). To on był tym, który po śmier-
ci Rajmunda z Poitiers zorganizował obronę Antiochii 
zagrożonej przez Nur ad‒Dina. Podobnie jak w innych 
państwach frankońskich w Syro‒Palestynie, tak          
i w księstwie Antiochii zakony rycerskie stały się 



prawdziwymi państwami w państwie. Templariusze 
osiedli w Baghras i po południowej stronie Amanu. 
Szpitalnicy otrzymali od Boemunda III donacje wokół 
Antiochii i Laodycei, a zwłaszcza w Markabie (1186), 
który stał się małą stolicą zakonu. Z tego widać wyraź-
nie, że książę, nie posiadając wystarczających środków 
finansowych i sił wojskowych, był zmuszony do prze-
kazania obrony ziem swojego księstwa zakonom rycer-
skim. 
 Kruche w istocie księstwo Antiochii, zagrożone 
przez państwo Zengiego, a także przez pretensje bizan-
tyńskie, musiało się bronić na dwóch frontach i jedno-
cześnie starać się, aby nie zerwać otwarcie z Cesar-
stwem Bizantyńskim. Z jednej strony nie mogło pomi-
nąć tradycji bizantyńskiej, a z drugiej przyczyniło się 
do przeniknięcia wpływu normańskiego do Syrii pół-
nocnej i armeńskich księstw w Cylicji. 

HRABSTWO TRYPOLISU W XII WIEKU 

 Hrabstwo Trypolisu, położone na wąskim przy-
brzeżnym pasie wciśniętym między morze i góry Liba-
nu, było ostatnim z państw, które powstały w wyniku 
pierwszej wyprawy krzyżowej. Założone zostało z ini-
cjatywy Rajmunda IV z Saint‒Gilles, hrabiego Tuluzy, 
który wyparty z Antiochii przez Boemunda, odsunięty 
na bok w Jerozolimie, aby ustąpić miejsca Gotfrydowi 
z Bouillon, ale wierny słowu danemu cesarzowi, że 
zwróci Bizancjum te podbite terytoria, które niegdyś 
należały do Bizancjum, postanowił założyć państwo               
w rejonie Trypolisu. Nim jednak w pełni osiągnął za-



mierzony cel - zginął, pozostawiając swoim sukceso-
rom z domu Saint‒Gilles zadanie dokończenia jego 
podbojów. 

POWSTANIE I EWOLUCJA HRABSTWA                        
W XII WIEKU 

 Rajmund IV po zdobyciu Jerozolimy przekazał Bi-
zantyńczykom zdobyte przez siebie miasta: Laodyceę, 
Walenię i Marakleę i zajął Tortosę, ale w 1102 roku 
poniósł klęskę pod Trypolisem. Jednak zablokował dro-
gi wychodzące z miasta przez budowę zamku, który do 
dziś nosi nazwę dynastii tuluzańskiej. Swoją ekspansję 
skierował najpierw ku dolinie górnego Orontesu, napo-
tykając na opór Homsu, następnie na południe, gdzie              
w 1104 roku zdobył Gibelet (starożytny Byblos). W na-
stępnym roku zmarł. O dziedzictwo po nim rywalizo-
wał jego najstarszy syn Bertrand z Saint‒Gilles z jego 
kuzynem Wilhelmem‒Jordanem. Arbitraż Baldwina I               
i śmierć Wilhelma‒Jordana pozostawiły Trypolis, zdo-
byty w 1109 roku, v ręku hrabiowskiej rodziny z Tulu-
zy. 
 Po śmierci Bertranda w 1112 roku jego następca 
Pons (1112‒1137) skonsolidował wschodnie granice 
hrabstwa. W ostatnich wszelako latach ego panowania 
turkmeńskie rajdy i zajęcie przez Zengiego Montfer-
randu i Rafanei zmusiły hrabiego do przejścia do de-
fensywy. Rajmund II (1137‒1152), syn i następca Pon-
sa, był w 1142 roku przeciwny wydaniu zamku Krak 
des Chevaliers i leżących wokół niego forcików zako-



nowi szpitalników, który stał się terytorialnym potenta-
tem w łonie hrabstwa Trypolisu. 
 Z małżeństwa Rajmunda II z Hodierną z Jerozolimy 
narodził się Rajmund III z Trypolisu (1152‒1187), któ-
ry według kroniki Wilhelma z Tyru był jednym z naj-
większych polityków łacińskiego Wschodu. Za jego 
rządów hrabstwo osiągnęło największe rozmiary - od 
Gibeletu na południu do Maraklei na północy, gdzie 
stykało się z posiadłościami izmailitów (asasynów). 
Rajmund III przede wszystkim wystąpił zbrojnie prze-
ciwko Nur ad‒Dinowi, ale w 1164 roku dostał się do 
niewoli, w której prawie dziesięć lat był trzymany                   
w więzieniu w Aleppo. Ledwie został uwolniony po 
zapłaceniu bardzo wysokiego okupu (80 000 bezan-
tów), w 1175 i w 1177 roku wyruszył z armią przeciw-
ko Saladynowi, ale nie udało mu się zdobyć miast po-
łożonych w dolinie górnego biegu rzeki Orontes. Od-
grywał decydującą rolę w Królestwie Jerozolimskim, 
sprawując regencję podczas małoletności Baldwina IV, 
króla trędowatego, który gdy już jako dorosły czuł zbli-
żający się koniec swoich dni, powierzył mu regencję na 
czas małoletności Baldwina V. Rajmund III, sprzymie-
rzony z potężnym klanem baronialnym Ibelinów, starł 
się z przejawiającym wielkie ambicje Gwidonem z Lu-
signan, popieranym przez wielkiego mistrza templariu-
szy Gerarda z Ridefortu, Renalda z Châtillon i patriar-
chę Jerozolimy Herakliusza. Był zmuszony zrzec się 
władzy na rzecz swego konkurenta, który koronował 
się na króla Jerozolimy. W roku 1187 na próżno odra-
dzał wyruszenie armii królestwa przeciwko Saladyno-



wi. Po klęsce pod Hittinem (4 lipca 1187) udało mu się 
wieczorem zbiec. Po kilku miesiącach zmarł, nie zosta-
wiwszy dziedzica. Hrabstwo, prawie nienaruszone, 
przypadło Boemundowi IV, księciu Antiochii. 

STRUKTURA I INSTYTUCJE HRABSTWA 
TRYPOLISU 

 Hrabstwo Trypolisu zajmuje osobliwe miejsce 
wśród chrześcijańskich państw w Syro‒Palestynie                 
z uwagi na związki zależności, które łączyły je z są-
siednimi państwami, pochodzenie jego mieszkańców                
i naturę jego instytucji. 
 Było ono jednocześnie wasalem cesarza bizantyń-
skiego, króla jerozolimskiego i księcia Antiochii, ale            
w rzeczywistości cieszyło się niezależnością. Rajmund 
IV i jego pierwsi następcy musieli składać hołd Alek-
semu I Komnenowi, któremu przekazali miejscowości 
leżące na północnym wybrzeżu Syrii. Rajmund II zło-
żył cesarzowi Janowi II Komnenowi, podczas jego in-
terwencji w 1137 roku w Antiochii, hołd lenny z miast 
Maraklei i Tortosy. Ale zwierzchnictwo dalekiego ce-
sarza stawało się z biegiem czasu coraz bardziej nomi-
nalne. 
 Hrabia Trypolisu był zobowiązany do składania 
hołdu lennego królowi jerozolimskiemu, chociaż Pons 
starał się od tego uchylić. Wielokrotnie natomiast przy-
chodził mu z pomocą militarną. Król jerozolimski               
w przypadku śmierci lub niewoli hrabiego był regentem 
w hrabstwie, ale z drugiej strony Rajmund III pełnił tę 
samą funkcję w Królestwie Jerozolimskim jako książę 



Galilei albo gdy tę funkcję powierzał mu suweren. 
Hołd lenny składany królowi był świadectwem solidar-
ności władców frankońskich i w niczym nie krępował 
swobody działania hrabiego. 
 Bardziej złożone były związki z księstwem Antio-
chii. W pierwszych dziesięcioleciach XII wieku hra-
biów Trypolisu i książąt Antiochii wrogo do siebie na-
stawiała ich uciążliwa rywalizacja; zakończyła się ona 
dopiero wtedy, gdy Pons został pasowany na rycerza 
przez Tankreda i otrzymał w lenno Tortosę, Chastel 
Blanc, Krak des Chevaliers i Marakleę oraz poślubił 
wdowę po swoim seniorze, Cecylię z Francji. Biskup-
stwa hrabstwa Trypolisu były związane z patriarchatem 
antiocheńskim, a nie jerozolimskim. To wszystko tłu-
maczy, dlaczego Boemund III, książę Antiochii, popie-
rał politykę, jaką Rajmund III, hrabia Trypolisu, pro-
wadził w Królestwie Jerozolimskim i dlaczego ten dru-
gi, nie mając dziedzica, chciał powierzyć hrabstwo 
swojemu chrześniakowi Rajmundowi, synowi Boemun- 
da III. Ostatecznie jednak hrabią został jego brat, Boe-
mund IV. 
 Ludność hrabstwa Trypolisu w dużej mierze miała 
charakter prowansalski, co widoczne było zwłaszcza             
w składzie sądu baronów, którzy mieli wpływ na 
wszystkie działania hrabstwa i przyznawali hrabiemu 
subsydia. Wśród nich były takie rodziny jak Porcelet - 
osiadła między Chastel Blanc i Rafaneą, Agout - posia-
dająca zamek Botron, Puylaurens - ulokowana w Feli-
cjum, Lakum i Gibelakarze, Montolieu - dzierżąca 
Chastel Rouge. Większość biskupów w hrabstwie była 



pochodzenia prowansalskiego. Hrabiowie starali się 
nakłaniać pielgrzymów z południa Europy, żeby za-
ciągnęli się do nich na służbę; sami zaś utrzymywali 
nieprzerwanie związki ze swoimi posiadłościami                
w Prowansji. 
 W drugiej połowie XII wieku skład ludnościowy 
zmienił się, gdyż do elementu prowansalskiego dołą-
czyli Włosi i Francuzi z północy kraju. Przykładem jest 
wicehrabiowska rodzina Embriaci; jedna jej gałąź, ma-
jąca w swoim gronie byłego konsula Genui, osiedliła 
się w Gibelecie, który otrzymała w nadaniu. Embriaci 
w Syrii połączyli się z wielkimi rodzinami łacińskimi    
i utworzyli jedną z najpotężniejszych baronii w Ziemi 
Świętej. W Trypolisie w latach 80. XII wieku osiedliło 
się około dziesięciu Pizańczyków. Najsłynniejszym      
z Pizańczyków jest Plebanus, który zdobył rękę dzie-
dziczki ziemi senioralnej należącej do zaniku Botron                
i został wasalem hrabiego. Obok Łacinników, którzy 
zdominowali sąd bourgeois, któremu przewodniczył 
wicehrabia, w skład ludności hrabstwa wchodzili także 
Żydzi, syryjscy nestorianie, jakobici i liczni zwłaszcza 
maronici; jako całość wiernie stali przy boku Prowan-
salczyków w obronie hrabstwa. 
 Instytucje hrabstwa Trypolisu są słabo znane, albo-
wiem zaginęły asyzy hrabstwa. Od panowania Bertran-
da z Saint‒Gilles władza hrabiów Trypolisu była dzie-
dziczna. W razie nieobecności hrabiego lub gdy jego 
dziedzic był małoletni, wyznaczano regenta; takim był 
na przykład Emeryk I, król jerozolimski, gdy Rajmund 
III przebywał w niewoli. Hrabiego otaczali wysocy do-



stojnicy, uformowani według wzoru zapożyczonego              
z dwom Kapetyngów. Dysponował on siłą wojskową 
na którą składało się 200‒300 rycerzy i 2000‒3000 pie-
choty, którą czasami wzmacniali przechodzący przez te 
tereny prowansalscy krzyżowcy. Główne fortece były 
albo nadawane w lenno baronom hrabstwa, albo prze-
kazywane zakonom rycerskim. Finanse hrabstwa, zasi-
lanie przez monety typu tuluzańskiego, przez podatki 
powszechne, wpływy z domeny władcy, łupy pocho-
dzące z napadów rabunkowych, były w dobrym stanie, 
sądząc po wysokości okupu - 80 000 bezantów - jaki 
zapłacono za Rajmunda III z Trypolisu, jakkolwiek              
w pewnej części dzięki pożyczce udzielonej przez za-
kon szpitalników. 
 Obok Kościoła świeckiego, podzielonego na cztery 
diecezje, związanego z patriarchatem antiocheńskim,             
i opactwa cysterskiego w Belmont, założonego w 1157 
roku, największą rolę w hrabstwie odgrywały zakony 
rycerskie. Zakon szpitalników, po nadaniu mu w 1142 
roku przez Rajmunda II zamku Krak des Chevaliers, 
powiększył swoje posiadłości w drugiej połowie XII 
wieku o następujące nabytki: Eikserk, Arkas, Gibela-
kar, Chastel Rouge, Tuban i zwłaszcza Margat, co po-
zwoliło mu stworzyć seniorat niemalże niezależny. 
Templariusze natomiast przejęli aktem darowizny Tor-
tosę, następnie Chastel Blanc, tak że cała północna 
część hrabstwa wyszła spod władzy centralnej, która z 
braku wystarczających zasobów sił ludzkich i finansów 
była zmuszona do powierzenia obrony tych ziem zako-
nom rycerskim. 



 Niezależność zakonów rycerskich i wewnętrzne 
walki Włochów, nadto brak sukcesora stanowiska hra-
biego Trypolisu - doprowadziły w końcu XII wieku do 
takiego osłabienia hrabstwa, że stało się ono pionkiem 
Boemun- da IV z Antiochii w jego rozgrywce z armeń-
skimi książętami Cylicji. Po śmierci Rajmunda III jed-
ność hrabstwa, dotychczas zachowana, zniknęła. 

ŁACIŃSKIE KRÓLESTWO JEROZOLIMSKIE 
W XII WIEKU  

WŁADCY 

 Krzyżowcy, zdobywając 15 lipca 1099 roku Jerozo-
limę, nie myśleli - jak się wydaje - o jej przyszłości. Po 
zakończeniu rabowania miasta zaczęli pytać się nawza-
jem, kto zostaje na miejscu i kto ewentualnie mógłby 
zarządzać świętymi miejscami. W armii wyrażano trzy 
różne koncepcje. Duchowieństwo stało na stanowisku, 
że podbite ziemie powinny być zorganizowane w pań-
stwo papieskie, zarządzane przez następcę św. Piotra 
lub jego przedstawicieli. Baronowie natomiast uważali, 
że krucjata była wyprawą zdobywczą, której celem by-
ło założenie w Ziemi Świętej państwa chrześcijańskie-
go, a to powinno być kierowane przez władzę doczesną 
właściwą do zapewnienia obrony zdobytego terenu. 
Trzecia grupa, reprezentowana przez ludzi z niskich 
warstw społecznych, głosiła radykalny ewangelizm: 
rząd doczesny w ogóle nie jest potrzebny, albowiem 
Królestwo Boże zejdzie teraz na ziemię. Papież Urban 
II zmarł 29 lipca 1099 roku, nie wiedząc o sukcesie 



krzyżowców, wcześniej zaś nie wyjawił na ten temat 
swoich intencji, a żaden tekst nie wskazuje na to, aby 
chciał założyć w Palestynie nowe patrymonium św. 
Piotra. 

Gotfryd z Bouillon, obrońca Świętego Grobu                    
(1099‒1100) 

 Wahania nie trwały długo, bo nie pozwalało na to 
zagrożenie ze strony Saracenów. Wodzowie wyprawy 
zebrali się 17 lipca. Wyższe duchowieństwo domagało 
się przede wszystkim dokonania wyboru łacińskiego 
patriarchy Jerozolimy, a dopiero w drugiej kolejności 
władcy. Przeciwstawili się mu baronowie, bo ta kolej-
ność oznaczałaby poddanie władcy świeckiego władzy 
papieża lub patriarchy jerozolimskiego. Na miejscu 
mieli tylko dwóch kandydatów: Rajmunda z Saint‒
Gilles, hrabiego Tuluzy, i Gotfryda z Bouillon, bo inni 
byli w północnej Syrii (Boemund) albo wyrazili pra-
gnienie powrotu na Zachód. Pierwszy, uważany za na-
zbyt dumnego i upartego, przysporzył sobie wrogów, 
zarządzając kasą krucjaty; nie znalazł przeto poparcia 
ani szlachty, ani duchowieństwa. Wycofał się więc, 
ustępując pola Gotfrydowi z Bouillon, człowiekowi             
o osobowości nierzucającej się w oczy, który odmówił 
przyjęcia tytułu królewskiego i zadowolił się określe-
niem „książę” i być może „obrońca Świętego Grobu”, 
dając tym do zrozumienia, że będzie opiekunem                
i obrońcą świętych miejsc. Wybór ten wywołał na Za-
chodzie tak wielki entuzjazm, że zaczęto nawet pisać 
na nowo historię, uwypuklając cnoty szczęśliwego wy-



brańca. Ta niejasna tytulatura otworzyła drogę do dys-
kusji nad naturą i przyszłością państwa, które stworzo-
no w ten właśnie sposób. Następnie przystąpiono do 
mianowania patriarchy jerozolimskiego, którym miał 
być Arnulf z Chocques, ale ponieważ warunki, w jakich 
to się odbywało, odbiegały od wymagań kanonicznych, 
przeto Arnulf zrezygnował na korzyść legata papie-
skiego, Daimberta z Pizy. To on więc objął tron pa-
triarchalny i doprowadził do przyznania mu Jerozolimy 
i Jaffy, które utworzyły seniorat kościelny w łonie pań-
stwa łacińskiego. 

Baldwin I (1100‒1118) 

 Śmierć Gotfryda z Bouillon w lipcu 1100 roku 
sprawiła, że od nowa stanęła kwestia, czy państwo je-
rozolimskie ma mieć charakter świecki, czy teokra-
tyczny. Sprawę skomplikowały jeszcze ambicje patriar-
chy Daimberta, opowiadającego się za rządem teokra-
tycznym, któremu podlegałaby nie tylko Jerozolima, 
ale i wszystkie terytoria, tak obecne, jak i podbite                
w przyszłości. Zaniepokojeni tym wasale Gotfryda 
zwrócili się z prośbą do jego brata Baldwina, ówcze-
snego hrabiego Edessy, aby objął władzę. Ten przybył 
pośpiesznie i 25 grudnia 1100 roku został koronowany 
w Betlejem na króla jerozolimskiego; jedyną preroga-
tywą, jaką pozostawiono patriarsze, było dokonanie 
namaszczenia nowego króla. Od tego czasu wszyscy 
następcy Baldwina będą koronowani w Jerozolimie               
i żaden z kolejnych patriarchów nie podejmie roszczeń 
Daimberta. 



 Baldwin, niestrudzony wojownik, był praw-
dziwym twórcą Królestwa Jerozolimskiego. Jego 
zasługą było zajęcie całej strefy brzegowej, cią-
gnącej się od Askalonu aż do Tyru; rozszerzył po-
siadłości królestwa aż do Jordanu, nie pozwolił 
armiom egipskim ufortyfikować Askalonu. Zmarł 
7 kwietnia 1118 roku, gdy wracał z kampanii wo-
jennej, którą prowadził przy granicy z Egiptem. 
Baldwin, człowiek wyrachowany i bez skrupułów, 
wcale nie interesował się tym, kto będzie jego na-
stępcą. Kolejne trzy jego małżeństwa, z których 
ostatnie Kościół potępił, uznając za bigamię, nie 
dały mu żadnego potomka, co niektórzy kronika-
rze kładą na karb jego skłonności homoseksual-
nych. Gdy umarł, jego wasale podzielili się na 
dwie grupy, jedna opowiadała się za Eustachym, 
bratem zmarłego króla, druga za hrabią Edessy 
Baldwinem z Le Bourg, jego kuzynem. Ten dragi, 
będąc w Jerozolimie na pogrzebie Baldwina I, zo-
stał namaszczony 14 kwietnia 1118 roku, ale ko-
ronowany dopiero w grudniu 1119 roku w Betle-
jem. 

Baldwin II (1119‒1131) 

 Baldwin II walczył na wszystkich frontach kró-
lestwa, zapewniając bezpieczeństwo interiorowi, 
nękanemu grabieżczymi najazdami Saracenów.              
W roku 1118 wyparł zgromadzoną w Askalonie 
armię damasceńską i fatymidzką. Prowadził pięć 
kampanii wojennych w północnej Syrii, ale            



w 1123 roku został pojmany do niewoli. Skorzy-
stali z tego Fatymidzi i zaatakowali Jaffę. Opór, 
jaki stawił im Eustachy Garnier, i przybycie floty 
weneckiej nie tylko zmniejszyły siłę nacisku wro-
ga na miasto, ale i pozwoliły zdobyć Tyr. „Krucja-
ta wenecka” przeciwko Tyrowi bardzo opłaciła się 
Wenecja- nom, albowiem Pactum Warnmndi, akt 
nazywany tak od imienia patriarchy jerozolim-
skiego Garmonta, sprawującego rządy w czasie 
gdy Baldwin II znajdował się w niewoli, przyzna-
wał im w Królestwie Jerozolimskim znaczne ko-
rzyści terytorialne, celne i jurysdykcyjne. Baldwin 
II, wkrótce, bo już w 1124 roku, uwolniony z nie-
woli, próbował zdobyć Damaszek, ale bez powo-
dzenia. Po jego śmierci w 1131 roku Fatymidzi 
powstrzymali się od ataków na Królestwo Jerozo-
limskie, ale dojście do władzy Zengiego w Aleppo 
zagroziło posiadłościom Franków w Syrii północ-
nej. 

Fulko z Andegawenii (1131‒1143) 

 Testament Baldwina II wywołał pierwsze pęk-
nięcia w Królestwie Jerozolimskim. Król, będąc 
na łożu śmierci, miał przyznać cura regni i plena 
potestas swojemu zięciowi Fulkowi Andegaweńskie-
mu, swojej córce Melisandzie i swojemu wnukowi, 
młodemu Baldwinowi, nawiązując w ten sposób do 
obietnicy sprzed trzech lat, którą złożył hrabiemu ande-
gaweńskiemu, dając mu rękę swojej starszej córki cum 
spe regni post regis obitum. Innymi słowy, wolą Bald-



wina II miało powstać Samtherrschaft, czyli wspólny 
rząd, składający się z jego córki, zięcia i wnuka, co by-
ło wbrew nadziejom Fulka na samodzielne sprawowa-
nie władzy. Zrozumiałe, że wywołało to napięcia                  
w związku małżeńskim Fulka i niezadowolenie moż-
nych, którzy przeciwstawili się królowi jerozolimskie-
mu. 
 Wilhem z Tyru opisuje bunt Hugona z Le Puiset, 
hrabiego Jaffy, i Romana z Le Puy, seniora Zajordanii, 
skierowany przeciwko królowi Fulkowi. Do buntu mia-
ło dojść, kiedy król odkrył, że hrabia Jaffy nazbyt inte-
resuje się królową i oskarżył go o zdradę stanu. Hans 
Eberhard Mayer dowodzi, że królowej w XII wieku 
trudno byłoby dopuścić się nielegalnych miłostek, na-
wet z jakimś dalekim kuzynem. Królowi chodziło tu 
raczej o możliwość sprawowania władzy bez oglądania 
się na przyzwolenie żony, która szukała poparcia spo-
krewnionych z nią baronów, w szczególności zaś hra-
biego Jaffy. To doprowadziło do podziału możnych na 
dwie frakcje, jedna stała po stronie Fulka, druga Meli-
sandy. Hugon z Le Puiset został skazany na trzyletnie 
wygnanie; od czasu tej sprawy Fulko w swoich aktach 
zawsze nadmieniał, że są one zgodne z wolą królowej. 
Źródłem nieporozumienia rodzinnego była nie sprawa 
prywatna, lecz zarządzanie państwem, które według 
Wilhelma z Tyru należało iure hereditario do Me-
lisandy. Według Mayera testament Baldwina II, wpro-
wadzający wspólne rządy, pozwala zrozumieć, dlacze-
go polityka wewnętrzna królestwa doprowadziła w la-
tach 1131‒1152 do wstrząsów. 



 Niemniej król Fulko z dużą ostrożnością konsoli-
dował nabytki swoich poprzedników. Wzmocnił od 
strony egipskiej graniczny rejon fortec - Blanchegarde, 
Gibelin, Ibelin - aby zniechęcić armie Fatymidów do 
najazdów. Zdając sobie sprawę z niebezpieczeństwa, 
jakim byłoby zajęcie Damaszku przez Zengiego, zmie-
nił prowadzoną dotąd politykę na wschodzie, starając 
się chronić autonomię tego wielkiego miasta syryjskie-
go, otrzymując w zamian miejscowość Paneas. Na pół-
nocy musiał podobnie jak jego poprzednik interwenio-
wać, aby ocalić Antiochię zagrożoną przez Zengiego 
(1134). Zmarł 8 kwietnia 1143 roku, po wypadku na 
polowaniu. 

Kontestowana regentka:                                                          
Melisanda, królowa jerozolimska (1143‒1152) 

 W chwili śmierci Fulka Baldwin III nie był jeszcze 
pełnoletni. Opiekę nad nim przejęła Melisanda; wyko-
rzystała ją do wzmocnienia swojej władzy i przejęcia         
w swoje ręce wszystkich organów rządowych. Zacho-
wywała się jak królowa, co dobrze rozumiał Wilhelm              
z Tym, pisząc: Reseditque regni potestas penes domi-
nam Melissendem deo amabilem reginam, cui iure he-
reditario competebat. W święto Bożego Narodzenia 
1143 roku ukoronowani zostali jednocześnie młody 
król i jego matka, która w ten sposób w oparciu o te-
stament Baldwina II z 1131 roku zapewniła sobie 
udział we władzy; innymi słowy, Samtherrschaft, zapo-
czątkowany przez trzech suwerenów, był kontynuowa-
ny po śmierci Fulka, ale tylko przez dwie osoby. 



 Rozdzwięki między matką i synem powoli się 
wzmagały. Szczegółowo zbadał je Hans Eberhard 
Mayer, opierając się na analizie dokumentów i dicta-
men kancelarii. Jego zdaniem pragnienie władzy tłuma-
czy postawę królowej aż do chwili wojny domowej, 
która wyznacza definitywny kres jej wpływów. Poli-
tyczna inteligencja Melisandy jest niepodważalna.               
W roku 1143 wybrała nowego konetabla, Manassesa               
z Hierges, jednego ze swoich bliskich. Współdziałając 
z Filipem z Nablusu, Elinardem, księciem Galilei,               
i Rohardem Starym, wicehrabią Jerozolimy, kontrolo-
wała pośrednio wielką część terytorium, od Galilei po 
Judeę, a bezpośrenio domenę królewską wokół świę-
tych miast Hebronu i Nablusu. 
 Królowa utworzyła także administrację paralelną do 
królewskiej. Wiernych sobie baronów zwasalizowała               
i zabroniła im odpowiadać na wezwanie Baldwina III, 
który chciał zorganizować wyprawę, aby uwolnić z nie- 
woli Joscelina z Edessy. Tę postawę jej syn uznał za 
casus belli. Krótko mówiąc, królowa potrzebowała 
mniej niż pięciu lat, żeby odsunąć Baldwina III od wła-
dzy królewskiej i rządzić samodzielnie. Klęska drugiej 
krucja- y pod Damaszkiem nie mogła podnieść autory-
tetu młodego króla, zresztą niepowodzenie to nie miało 
znaczenia dla konstytucyjnego kryzysu, jaki przeżywa-
ło Królestwo Jerozolimskie. 
 Melisanda w 1150 roku była u szczytu władzy. Te-
raz już otwarcie faworyzowała drugiego syna, Amalry-
ka, mianowanego hrabią Jaffy. Do jej stronników nale-
żała duża grupa członków wysokiego duchowieństwa, 



szambelan Mikołaj, konetabl Manasses z Hierges                            
i pewna liczba bourgeois Jerozolimy, miasta, któremu 
królowej udało się narzucić swoją władzę i utrzymać ją 
do wybuchu wojny domowej w 1152 roku. Straciła na-
tomiast poparcie rodziny Ibelinów, która pozbawiona 
Ramli i Mirabela stanęła po stronie króla, popieranego 
przez nowego księcia Galilei Szymona z Tyberiady                  
i przez kilku drugorzędnych baronów. 
 W ciągu kilku miesięcy królową pozbawiono wła-
dzy. Hans Eberhard Mayer wykazał, dlaczego król 
mógł być koronowany w Jerozolimie w czasie Wielka-
nocy w roku 1152 podczas nieobecności swej matki               
i dlaczego Wysoki Sąd dokonał podziału królestwa, 
przyznając królowi Akkę i Tyr, królowej zaś Jerozoli-
mę i Nablus. Wszelako podział ten nie zadowolił króla, 
dysponującego siłami wojskowymi i dochodami                    
z głównych portów. W ciągu trzech tygodni (30 marca - 
20 kwietnia 1152) król wybrał nowego konetabla, zmu-
szając Manassesa do udania się na wygnanie, pomasze-
rował na Jerozolimę i zmusił Melisandę do wycofania 
się do Nablusu i wyzbycia się wszystkich pretensji do 
rządzenia. Królowa zmarła 11 września 1161 roku. 
 Melisanda, córka króla francuskiego i królowej ar-
meńskiej, była bez wątpienia jedną z najbardziej fascy-
nujących królowych w średniowieczu. O jej wyglądzie 
i zaletach moralnych wiemy co nieco z pochwał, jakie 
pod jej adresem kierował Wilhelm z Tyru, ale jej po-
stawa polityczna, nieokiełznane dążenie do władzy, jej 
miłość do drugiego syna, szczodrobliwość dla Kościo-
ła, opieka, jaką otaczała dzieła sztuki - pozwalają wi-



dzieć w niej osobowość równie silną jak ta, którą od-
znaczali się dwaj pierwsi królowie jerozolimscy. 

Baldwin III (1143‒1163) 

 W chwili śmierci Fulka Baldwin III nie był jeszcze 
pełnoletni. Młody król musiał stawić czoło konsekwen-
cjom upadku Edessy w 1144 roku i zagrożeniu, jakim 
było dojście do władzy Nur ad‒Dina po śmierci Zen-
giego w 1146 roku. W następnym roku kierował nie-
szczęsną ekspedycją, której celem była Bosra. W 1148 
roku nadciągnęły do Królestwa Jerozolimskiego od-
działy drugiej krucjaty; wcześniej Ludwik VII odmówił 
Rajmundowi z Poitiers wzięcia udziału we wspólnej 
wyprawie zbrojnej przeciwko Aleppo. Na zjeździe ba-
ronów, który odbył się w Akce w czerwcu 1148 roku, 
Ludwik VII i Konrad III zdecydowali o wspólnym ata-
ku na Damaszek, czyli o akcji, która była sprzeczna               
z dotychczasową polityką królów jerozolimskich. Ar-
mie niemiecka i francuska rozłożyły się obozem                     
w Ghutta, lecz musiały się wycofać na wieść, że nad-
ciąga armia Nur ad‒Dina. Baldwinowi III udało się 
poddać, na kilka miesięcy, pod swój protektorat Dama-
szek, ale nie mógł przeszkodzić Nur ad‒Dinowi we 
wkroczeniu v 1154 roku do tego miasta, które otworzy-
ło mu bramy. Sukces osiągnięty w 1153 roku, czyli 
zdobycie Askalonu, przesłoniły kolejno następujące 
niepowodzenia: klęska armii frankońskiej pod Gué de 
Jacob, niemożność utrzymania zdobytego Szajzaru                  
(z powodu konfliktu między hrabią Thierrym z Flandrii 
a Renaldem z Châtillon), daremna mediacja w Antio-



chii między Renaldem z Châtillon a cesarzem Manue-
lem I Komnenem, którego bratanicę Baldwin III pojął 
za żonę. Wtedy to, zamiast do sojuszu dwóch równych 
państw, doszło raczej do poddania Królestwa Jerozo-
limskiego pod zarysowujący się protektorat bizantyń-
ski. 

Amalryk I (1163‒1174) 

 Wraz z dojściem do władzy Amalryka I, brata 
Baldwina III, politykę Królestwa Jerozolimskiego 
zdominowała kwestia egipska, która będzie spajać so-
jusz oferowany królestwu przez Bizancjum. Walka                
o kontrolę nad Egiptem, uważanym za „klucz do Ziemi 
Świętej”, to wielkie przedsięwzięcie tego króla. Korzy-
stając z wewnętrznych sporów w państwie egipskim, 
Amalryk wmieszał się w nie, mając nadzieję na otrzy-
manie stanowiska wezyra, które dawało realną władzę 
przy boku słabych wtedy kalifów. Pierwsza interwencja 
armii frankońskiej w roku 1163 miała zapewnić królo-
wi płacenie mu trybutu. W roku następnym, kiedy            
w Egipcie doszło do konfliktu między Dirghamem                
a Szawarem, rywalizującymi o wezyrat, ten ostatni 
zwrócił się do Amalryka z prośbą o pomoc. Król jero-
zolimski ruszył do Egiptu, ale musiał go szybko opu-
ścić, bowiem Nur ad‒Din, który niedawno pokonał pod 
Harimem armię Boemunda III, zagrażał teraz Króle-
stwu Jerozolimskiemu. Trzecia kampania miała miejsce 
w 1167 roku: sprowokowała ją interwencja w Egipcie 
armii Szirkuha, namiestnika Nur ad‒Dina. Amalryk nie 
mógł pozwolić na otoczenie swojego królestwa przez 



dwóch tak potężnych sojuszników. Armia frankońska 
wkroczyła do doliny Nilu. Walki toczyły się w Górnym 
Egipcie, gdzie Szirkuh znalazł schronienie, i w Alek-
sandrii, bronionej przez jego bratanka, Saladyna. 
Amalryk otrzymał należny mu trybut i obie armie, da-
masceńska i frankońska, wycofały się z Egiptu. 
 Król jerozolimski nie zrezygnował z podboju Egip-
tu. Do tego potrzebował sojuszu z Bizancjum i tym celu 
wysłał do Konstantynopola swojego kanclerza, Wil-
helma z Tyru. Zawarł także umowę z mistrzem zakonu 
szpitalników, Gilbertem z Assailly. Nie czekając jed-
nakże na przybycie floty bizantyńskiej, chcąc zapewne 
tylko sobie zarezerwować wszystkie korzyści z podbo-
ju, w listopadzie 1168 roku ruszył z armią do Egiptu. 
Po zdobyciu Bilbajsu armia frankońska doznała porażki 
pod Kairem i wycofała się na wieść o przybyciu od-
działów Szirkuha. Konsekwencje tego niepowodzenia 
były poważne; Nur ad‒Din skorzystał z tego, że armia 
królewska była daleko od swojego państwa, i zachwiał 
wschodnimi granicami państw łacińskich; sojusz z Bi-
zancjum został podkopany przez brak zaufania Fran-
ków do Bizantyńczyków. W następnym roku Króle-
stwo Jerozolimskie zawarło z Bizancjum nowy sojusz. 
Eskadra bizantyńska, licząca 200 statków, przybyła po 
oddziały frankońskie do Akki. Ale z powodu wzajem-
nej nieufności albo nieporozumień oblężenie Damietty 
zakończyło się niepowodzeniem. A tymczasem Saladyn 
zawładnął stanowiskiem wezyra i dwa lata później zli-
kwidował kalifat fatymidzki. Odtąd z jego strony bę-
dzie groziło Królestwu Jerozolimskiemu niebezpie-



czeństwo tym większe, że będzie on dążył do zjedno-
czenia Egiptu i Syrii. Tę możliwość otworzyła przed 
nim śmierć Nur ad‒Dina w 1174 roku. 

Baldwin IV (1174‒1185) 

 W tym samym roku zakończył życie Amalryk. 
Władza przeszła na jego syna, Baldwina IV, króla trę-
dowatego. Mimo choroby władca powstrzymywał co-
raz silniejszy napór Saladyna, który dążył do podpo-
rządkowania sobie emiratów zengidzkich od Aleppo do 
Mosulu, mając na widoku stworzenie jednorodnego 
państwa i podjęcie, w sprzyjających warunkach, mu-
zułmańskiego podboju Palestyny. Projekt nowej wy-
prawy na Egipt, z pomocą bizantyńską spełzł na ni-
czym, na co wpływ miała dotkliwa klęska, jaką cesarz 
Manuel I Komnen poniósł w walce z Turkami pod Mi- 
riokefalonem (1176). Odtąd Królestwo Jerozolimskie 
zostało zdane wyłącznie na własne siły. Baldwin IV 
powstrzymał w 1177 roku rajd Saladyna i zadał mu 
druzgocącą klęskę w bitwie koło Montgisard. Starał się 
ufortyfikować granicę Galilei, ale fortecę Gué de Jacob 
Saladyn zdobył po kilku miesiącach od jej zbudowania. 
Flota ajjubidzka spaliła statki chrześcijańskie w portach 
Akki, Bejrutu i Tortosy. W odpowiedzi na wypady Re-
nalda z Châtillon, który ośmielił się spuścić flotyllę na 
wody Morza Czerwonego, Saladyn w latach 1182             
i 1183 zdewastował wsie w Galilei. Baldwinowi               
z wielkim trudem udało się go zatrzymać w bitwie pod 
Forbeletem. Ajjubida zajął w 1183 roku Aleppo, reali-
zując plan zjednoczenia Syrii. W następnym roku jego 



rajdy skierowały się ku Samarii, ale doznał porażki pod 
Krak des Chevaliers. Ruszając do Mosulu, zgodził się 
zawrzeć z Frankami rozejm; ci ostatni na próżno wzy-
wali Zachód do udzielenia im pomocy. Biograf Bald-
wina IV, daleki od widzenia w jego chorobie przyczyny 
upadku Królestwa Jerozolimskiego, przedstawia go ja-
ko dzielnego rycerza, którego powołaniem było prowa-
dzenie armii do boju; był energicznym obrońcą miejsc 
świętych, dzielnie stawiającym czoło armiom Saladyna. 
Zmuszony przez chorobę do abdykacji, zatrzymał god-
ność królewską. Szkoda, że nie udało mu się przekonać 
jakiegoś księcia z Zachodu, by przejął po nim koronę 
królewską. Udało mu się natomiast utrzymać jedność 
państwa, przezwyciężyć podziały wśród arystokratów, 
które bardzo ułatwiły Saladynowi odnoszenie sukcesów 
w ciągu dwóch lat, które nastąpiły po śmierci Baldwina 
IV (maj 1185). 

Od 1185 do 1187 roku 

 Gdy zabrakło Baldwina IV, królestwo stało się are-
ną intryg grup baronów. Jedna z nich, na czele z mi-
strzem zakonu templariuszy Gerardem z Ridefortu, 
opowiedziała się po stronie Sybilli, siostry Baldwina IV 
i żony drobnego seniora pochodzącego z Poitou, Gwi-
dona z Lusignan, druga zaś, której przewodził potężny 
klan Ibelinów, popierała Rajmunda III z Trypolisu. 
Baldwin IV, czując zbliżający się kres swojego życia, 
w pierwszej chwili powierzył regencję w królestwie 
Gwidonowi z Lusignan, na czas małoletności Baldwi-
na, syna Sybilli z jej pierwszego małżeństwa. Lecz 



szybko poróżniwszy się z nim, doprowadził jeszcze za 
swojego życia do koronacji młodego Baldwina (V), 
powierzając regencję na okres dziesięciu lat Rajmun-
dowi III. Po śmierci Baldwina V w sierpniu 1186 roku 
seneszal Joscelin III z Courtenay, który opiekował się 
młodocianym królem, doprowadził do przewrotu                     
w państwie i koronowania w Jerozolimie Sybilli i Gwi-
dona z Lusignan; rychło przyłączyła się do nich zdecy-
dowana większość baronów. Odsunięty od władzy 
Rajmund III zamknął się w Tyberiadzie i w swoich za-
biegach o przywrócenie należnych mu praw posunął się 
nawet do negocjacji z Saladynem. Tymczasem Gwidon 
z Lusignan usiłował umocnić swoją władzę na funda-
mencie powiązań rodzinnych. 
 Wtedy to doszło do nieszczęsnego ataku Renalda             
z Châtillon na karawanę, czym pogwałcił on rozejm 
zawarty z Saladynem i uruchomił działania prowadzące 
do zagłady Królestwa Jerozolimskiego. Dla Ajjubidy 
był to dobry pretekst do ponownego wezwania do dżi-
hadu przeciwko Frankom. Zebrawszy silną armię, naje-
chał w marcu 1187 roku posiadłości Renalda i spusto-
szył Galileę. Rajmund III w obliczu zagrożenia pogo-
dził się z Gwidonem z Lusignan, ale na próżno nama-
wiał go do gry na zwłokę, chociaż armia muzułmańska 
skierowała się na Tyberiadę, gdzie schroniła się rodzina 
Rajmunda. Króla Gwidona do ruszenia przeciwko Sa-
ladynowi przekonał Gerard z Ridefortu. Do starcia do-
szło 4 lipca 1187 roku w miejscu zwanym Rogi Hittinu, 
na wzniesieniu górującym nad Jeziorem Tyberiadzkim, 
w warunkach bardzo niekorzystnych dla hufców Gwi-



dona; umęczone letnim skwarem i duchotą, pozbawio-
ne dostępu do wody, w bitwie tej zostały doszczętnie 
rozbite. Do niewoli dostał się król, a wraz z nim Renald 
z Châtillon i wielu templariuszy i szpitalników. Saladyn 
potraktował Gwidona z Lusignan w sposób kurtuazyj-
ny, natomiast Renaldowi z Châtillon, seniorowi Zajor-
danii, który szarpał go napadami, ściął głowę; skazał 
także na śmierć pojmanych członków zakonów rycer-
skich. W ciągu kilku następnych tygodni Saladyn zajął 
niemal całe królestwo. Jerozolima, w której pozostało 
zaledwie dwóch rycerzy, wpadła w jego ręce 2 paź-
dziernika. Bronił się jeszcze tylko Tyr, dokąd w cu-
downy niemal sposób udało się dotrzeć statkowi Kon-
rada z Montferratu. Z końcem roku 1187 Królestwo Je-
rozolimskie przestało istnieć. Jerozolimę mógł ocalić 
tylko nowy zryw Zachodu i próbowała tego dokonać 
trzecia krucjata. 

WŁADZA KRÓLA I INSTYTUCJE                               
KRÓLESTWA 

 Królestwo Jerozolimskie, założone przez baronów                 
i rycerzy pochodzących w większości z królestwa fran-
cuskiego, kopiowało struktury, jakie posiadała Francja 
pod koniec XI wieku. Narodziło się ono nie w wyniku 
inwestytury cesarskiej lub papieskiej, lecz na mocy 
prawa podboju i za zgodą baronów dowodzących armią 
chrześcijańską. Król posiadał władzę całkowicie suwe-
renną a koronę otrzymywał od Boga; patriarcha ograni-
czał się tylko do jego namaszczenia podczas koronacji. 



Władza królewska 

 W królestwie obowiązywała teoretycznie zasada 
wyboru króla przez baronów. Jan z Ibelinu i Filip                   
z Novary, juryści z XIII wieku, nie omieszkali przypo-
mnieć, że Gotfryd z Bouillon został wybrany przez pa-
rów i był tylko pierwszym wśród nich. Miał on nadać 
nowemu państwu kodeks prawny, Les Letres dou Se-
pulcre, który zaginął podczas zdobycia Jerozolimy 
przez Saladyna w październiku 1187 roku. Prawo kró-
lestwa było zatem prawem zwyczajowym, które juryści 
uporządkowali w połowie XIII wieku w formie kompi-
lacji znanej pod nazwą Asyzy Jerozolimskie (Assises de 
Jérusalem). I dopiero w nich znalazło się prawne opar-
cie i uzasadnienie przewagi nobilów nad monarchią 
dziedziczną. Nobilowie nie posiadali jej jednakże                  
w początkach XII wieku, albowiem od koronacji Bald-
wina I król sprawował władzę w pełni suwerenną                    
i przekazywał ją swojemu dziedzicowi. Wyjątkiem był 
rok 1118, kiedy to po bezpotomnej śmierci Baldwina I 
wezwano na tron jego brata, Baldwina z Le Bourg. Ko-
ronę mogły dziedziczyć także kobiety; tak było w 1131 
roku z Melisandą córką Baldwina II, która odziedziczy-
ła koronę, jakkolwiek została przymuszona do przeka-
zania jej swojemu mężowi, Fulkowi z Andegawenii. 
Jest mało prawdopodobne, aby Gotfryd z Bouillon 
mógł sporządzić przypisywany mu kompletny kodeks 
prawny, sam bowiem Wilhelm z Tyru przypomina, ze 
pierwszą „asyzę” królestwo zawdzięczało Baldwinowi 
I. 



 Podczas koronacji władca składał przysięgę, że bę-
dzie przestrzegał praw i zwyczajów królestwa oraz że 
wykreuje umowę społeczną z tymi, którzy go wybrali 
lub aklamowali, przede wszystkim oczywiście z nobila- 
mi. Król był „najwyższym seniorem”, to znaczy stał na 
szczycie feudalnej piramidy; sieć feudalnych powiązań 
i zależności tworzyła strukturę podtrzymującą króle-
stwo i całe społeczeństwo. Dlatego jednym z pierw-
szych posunięć króla było zwołanie Wysokiego Sądu   
w celu odnowienia umowy społecznej poprzez przysię-
gę wierności i nowy akt hołdu wasali, którym król po-
twierdzał ich lenno. Prestiż korony, nienaruszony za 
panowania dwóch pierwszych suwerenów, ucierpiał 
podczas kryzysu w latach 50. XII wieku, kiedy doszło 
do rywalizacji o władzę między królową matką Meli-
sandą i jej synem Baldwinem III, a zwłaszcza w roku 
1185, gdy pojawiła się sprawa sukcesji po śmierci 
Baldwina IV. Regencje, powierzane najbliższym krew-
nym małoletniego suwerena, osłabiały władzę królew-
ską nawet wtedy gdy sprawowały ją osoby kompetent-
ne (Rajmund III). Po zakończeniu trzeciej krucjaty po-
zbawiono korony Gwidona z Lusignan, któremu bra-
kowało zdolności wojskowych, i przekazano ją Konra-
dowi z Montferratu, a po jego zamordowaniu Henry-
kowi z Szampanii; prawa do korony zostały przeniesio-
ne przez Izabelę, drugą córkę króla Amalryka, na jej 
kolejnych mężów. 
 
 



Instytucje Królestwa Jerozolimskiego 

 W początkach XII wieku oparciem dla władzy kró-
lewskiej była przede wszystkim jego domena i poważ-
ne dochody. Domena królewska obejmowała znaczne 
połacie ziemi w Judei i w Samarii, znacznie mniejsze w 
Galilei, główne miasta królestwa - Nablus, Akkę, Bej-
rut i Tyr - i wioski lub luźno zamieszkałe osady, z któ-
rych król pobierał daniny i pogłówne i których miesz-
kańcy byli zmuszani do pańszczyzny i przymusowych 
robót oraz do podarków w naturze (exenia). Miasta 
wzbogacały skarbiec królewski - secrète - tak zwanymi 
droitures de la fonde, czyli opłatami za wagi, miary, 
drogi, porty, za prawo zakotwiczenia statku. Opłaty za 
posiadanie domów, odławianie ryb, prowadzenie wy-
twórni cukru, a także czerpane z mennic - uzupełniały 
dochody królewskie. Z tych opłat sama Akka w 1240 
roku dostarczyła królowi 50 000 funtów. 

Wysoki Sąd, Curia regis, zorganizowany na wzór 
francuski, składający się wyłącznie z panów feudal-
nych, był zasadniczym ciałem rządzącym. Zasiadali                
w nim członkowie wyższej warstwy nobilów i wasalo-
wie, których lenna wchodziły w skład domen królew-
skich. Wydana w roku 1163 Assise sur la Ligece, obli-
gująca wszystkich wasali, którzy nie podlegali bezpo-
średnio królowi, do złożenia mu hołdu lennego, otwo-
rzyła dostęp do tego sądu wszystkim wasalom; potem 
w jego skład weszli członkowie wyższego duchowień-
stwa i reprezentanci gmin włoskich. Miał on wpływ na 
przekazywanie tronu kolejnym władcom, w latach 1166 



i 1183 wydał zgodę na obciążenie opłatami dóbr ru-
chomych. W dziedzinie prawodawczej Wysoki Sąd ba-
dał i zatwierdzał tekst asyz dotyczących sądowego 
orzecznictwa w zakresie stosunków feudalnych, spraw 
cywilnych i karnych. Działał permanentnie jako trybu-
nał sprawiedliwości dla wszystkich spraw wynikają-
cych z zależności feudalnej. Wszelako w odróżnieniu 
od tego, co miało miejsce na Zachodzie, Wysoki Sąd               
w Królestwie Jerozolimskim zastygł w swoim rozwoju 
w końcu XII wieku i nie przekształcił się w odrębny 
organ władzy. Wiele czynników przeszkodziło jego 
ewolucji: chroniczny stan wojny, który podporządko-
wywał działania rządu celom ekspansywnym i obron-
nym, przeniesienie władzy na poziom lokalny, co było 
korzystne dla nobilów, którzy stali się decydującą siłą 
rządu, nadto przeobrażenia samego Wysokiego Sądu, 
od którego zgody zależały wszystkie działania króla. 

 W Królestwie Jerozolimskim powstały także inne 
sądy. W każdej seniorii istniał sąd złożony z seniora                 
i jego wasali, uprawniony do sądzenia spraw wynikają-
cych z zależności feudalnej. Tubylcy mieli sądy, któ-
rym przewodniczyli wójtowie (ra’is), rozpatrujący 
drobne przewinienia. Łacinnicy niepochodzący ze 
szlachty mieli sądy zwane cours de borgesie. Gminy 
włoskie w przekazanych im w miastach dzielnicach 
miały własne sądownictwo. Istniały także sądy han-
dlowe: cours de la chaȋne, rozstrzygające w sprawach 
związanych z żeglugą i gospodarką morską, i cours de 
la fonde, rozpatrujące rozmaite kwestie sporne między 
Frankami i Syryjczykami. 



 Mniejszą rolę odgrywały organy wykonawcze. 
Najwyższych urzędników korony wybierał król po 
wstąpieniu na tron. Byli to: konetabl, który w czasie 
nieobecności króla przewodniczył Wysokiemu Sądowi, 
a także dowodził armią i jego pomocnik marszałek, 
który nadzorował stan koni bojowych (restor). Finan-
sami królestwa zarządzał seneszal i prowadził rejestr 
dochodów króla, mianował bajlifów i nadzorował ich 
administrację. Kanclerz, wybierany spośród duchow-
nych - jednym z najsłynniejszych jest Wilhelm z Tyru - 
odgrywał znacznie mniejszą rolę niż jego odpowiednik 
na Zachodzie i nie miał żadnego wpływu na politykę 
królestwa. Szambelan był dygnitarzem dworskim, ad-
ministratorem rezydencji królewskiej. Stanowiska wy-
sokich urzędników królewskich odgrywały drugorzęd-
ną rolę w walce o władzę i dlatego Wysoki Sąd nie 
podjął najmniejszego wysiłku, aby ingerować w ich 
nominacje. O ile instytucje centralne zastygły w swoim 
rozwoju, o tyle instytucje lokalne, wkomponowane                
w system feudalny, rozwijały się. 

System feudalny 

 Podbojowi z 1099 roku towarzyszył podział ziemi 
między króla i baronów, powiązanych z suwerenem 
więzami hołdu lennego. Sieć posiadłości lennych objęła 
całe podbite terytorium, co było naturalnym wprowa-
dzeniem w życie przez Królestwo Jerozolimskie tej 
formy stosunków feudalnych, którą krzyżowcy przy-
nieśli ze sobą ów „importowany” feudalizm był przez 
dwa stulecia polityczną i wojskową podstawą króle-



stwa, jakkolwiek stosunki między nobilami i królem w 
dużym stopniu ewoluowały i były rozmaicie oceniane 
przez współczesną historiografię. 
 Obok domeny królewskiej powstały wielkie lenna 
powierzane baronom krucjaty, na przykład księstwo 
Galilei, przyznane najpierw Tankredowi, które jednak 
potem wielokrotnie powracało do króla, hrabstwo Jaffy 
i Askalonu, senioraty Bejrutu, Sydonu, Toronu, Skan-
delionu, Nazaretu, Hajfy, Cezarei i Zajordanii. Juryści   
z XIII wieku wyodrębniali cztery wielkie baronie (Gali-
lea, Jaffa‒Askalon, Krak de Montreal, Sydon), różniące 
się od innych dóbr lennych tym, że każda z nich dostar-
czała do armii królewskiej ponad stu rycerzy, a ci, któ-
rzy byli posiadaczami tych lenn, podlegali tylko są-
downictwu Wysokiego Sądu. Jednakowoż wydaje się, 
że wyodrębnienie tych baronii nie ma historycznego 
uzasadnienia. Feudalna mapa w grancie rzeczy podle-
gała częstym zmianom. Niektóre senioraty powróciły 
do domeny królewskiej po wygaśnięciu rodziny senio-
ralnej, w wyniku konfiskaty lenna z powodu buntu se-
niora, kupna albo zamiany. Po tym okresie, gdy przy-
znawano rozległe lenna, a działo się to bezpośrednio po 
podboju, korona starała się ograniczyć rozmiary senio-
ratów i na ich miejsce wprowadzić dużo mniejsze, aby 
zapobiec wszelkim próbom buntu baronów. 
 Przyznawane rycerzom lenna mogły bardzo różnić 
się między sobą: od takiego na przykład księstwa Gali-
lei, poprzez tereny mniej rozległe, aż do jednej wioski, 
przydzielanej wasalom najniższego szczebla. Nie 
wszystkie lenna były nadaniami ziemskimi, albowiem 



istniało także wiele kategorii lenn pieniężnych, które 
sprowadzały się do tego, że senior lub król przekazywał 
co roku wasalowi określoną sumę pieniędzy, przyzna-
jąc wasalowi bądź to dochody z określonej wsi, bądź to 
zbierane w mieście przez secrète (urząd finansowy) se-
niora. Wielka elastyczność lenna pieniężnego pozwa-
lała wielu rycerzom mieszkać w mieście, przy źródle 
swych dochodów. Gdy w XIII wieku brakowało ziemi, 
lenno pieniężne stało się ważnym środkiem zapewnia-
jącym zachowanie wierności osobistej i służb, jakie 
wiązały się z przyznanym lennem. 

 O ile posiadacze najważniejszych lenn cieszyli się 
prawem dowodzenia i sądzenia ludzi mieszkających               
w ich lennach, o tyle wasale musieli wypełniać różne 
powinności. W pierwszym rzędzie byli zobowiązani do 
służby wojskowej, nieograniczonej w czasie, jeśli była 
pełniona w granicach królestwa; wymagał tego niemal-
że permanentny stan wojenny. W Syro‒Palestynie feu-
dalizm został wprowadzony nie na potrzeby gospodarki 
rolnej w domenach, jak powszechnie działo się na Za-
chodzie, ale ze względu na jego charakter wojskowy. 
Wasal, wraz z koniem i uzbrojeniem, pozostawał do 
dyspozycji seniora lub króla przez cały rok i musiał 
stawić się na każde wezwanie; służbę powinien osobi-
ście pełnić do czterdziestego roku życia. Jan z Ibelinu, 
najsłynniejszy jurysta XIII wieku, sklasyfikował lenna 
według liczby rycerzy i serwientów dostarczanych 
przez nie do królewskiej ost (armii). Wasale byli nadto 
zobowiązani do służby garnizonowej i do consilium 
(rada), które wiązało się z nakazem obecności na dwo-



rze seniora, do posłowania i uczestniczenia w śledz-
twach. 

 Obowiązek służby wojskowej ograniczał możli-
wość swobodnego wyzbywania się lenna, które nie 
mogło być sprzedane komuś, kto nie był rycerzem, na 
przykład jakiemuś Syryjczykowi czy Kościołowi. A jak 
postępowano, gdy dziedzic był niepełnoletni? Wtedy 
senior przekazywał lenno pod ochronę „opiekuna” ze-
wnętrznego do czasu dojścia wasala do pełnoletności. 
A jeśli dziedziczką była kobieta? Wówczas winna po-
ślubić tego, którego v skaże jej senior, zaś wdowa była 
przymuszona do powtórnego zamążpójścia po upływie 
roku i jednego dnia od śmierci męża. To pociągnęło za 
sobą pojawienie się prawdziwego handlu dziedzictwa-
mi, pozwalającego królowi kontrolować przekazywanie 
dóbr lennych. Amalryk dążył do zwiększenia jej kon-
troli poprzez opracowaną w roku 1163 Assise sur la Li-
gece. Asyza ta zabraniała seniorowi pozbawiania wasa-
la jego lenna bez wyroku sądu senioralnego i przede 
wszystkim upowszechniła hołd lenny, który winni byli 
składać królowi wszyscy wasale królestwa. Był to 
wszelako pozorny sukces władzy królewskiej, gdyż 
przepis ten obrócił się przeciwko niej; stworzył bo-
wiem, za pośrednictwem sądu senioralnego, więzi ho-
ryzontalne między małymi wasalami, których wcze-
śniej nie było, co z kolei wzmocniło Wysoki Sąd, zdo-
minowany przez nobilów, do którego odtąd mogli się 
odwoływać wszyscy wasale. Arystokracja feudalna po-
służyła się tą asyzą, zwłaszcza w XIII wieku, do osła-



bienia władzy królewskiej i do uczynienia z Wysokiego 
Sądu głównej sprężyny mechanizmu rządzącego. 

 Czy system feudalno‒wasalny zapożyczony z Za-
chodu, ów „kamień probierczy” monarchii feudalnej             
w początkach XII wieku, z biegiem czasu obrócił się 
przeciwko królowi? Poglądy historyków na temat sto-
sunków monarchii z nobilami zmieniały się w ciągu 
ostatniego stulecia. John La Monte, historyk amerykań-
ski, w 1932 roku opisywał Królestwo Jerozolimskie ja-
ko państwo „czysto feudalne”, w którym król był tylko 
primus Inter pares, panowie feudalni zaś dysponowali 
siłą zdolną do rzeczywistego kontrolowania słabej mo-
narchii. Po drugiej wojnie światowej Jean Richard                   
i Joshua Prawer kładli nacisk na siłę monarchii i dyna-
miczną naturę społeczeństwa feudalnego, które w ciągu 
dwóch wieków swojego istnienia było dalekie od stanu 
skostnienia, natomiast Jonathan Riley‒Smith wykazał, 
że siła panów feudalnych była bez wątpienia przece-
niana. Jeden z jego uczniów, Stephen Tibble, opierając 
się w większym stopniu na aktach i kronikach niż na 
tekstach prawnych, poszedł jeszcze dalej, wykazując, 
że władzy królewskiej udało się utrzymać płynność 
struktury feudalnej, kontrolować - za pomocą różnych 
środków - nobilów, którym coraz trudniej było otrzy-
mać senioraty, a ci, którzy je posiadali, byli zmuszani 
do odstąpienia największej ich części królowi i zako-
nom rycerskim. Czy historia senioratu Cezarei nie 
wskazuje raczej na to, że relacja między monarchią               
a nobilami została zastąpiona przez stosunki suwere-



nów z potężnymi zakonami rycerskimi, które rozwinęły 
się w królestwie w ciągu XII wieku? 

ZALUDNIENIE ZIEMI ŚWIĘTEJ W XII WIEKU 

 Papież Urban II, wzywając do krucjaty, w żadnym 
momencie nie myślał o trwałym podboju rozległych te-
rytoriów wschodnich; chodziło mu tylko o wyzwolenie 
Jerozolimy z rąk muzułmanów i udzielenie pomocy 
wschodnim chrześcijanom, gnębionym przez Turków. 
Spośród tych krzyżowców, którzy w latach 1096‒1097 
opuszczali Zachód, tylko niewielu zamierzało po zdo-
byciu Jerozolimy osiąść na stałe na Wschodzie. 
Ogromna większość tych, którzy złożyli ślub krucjato-
wy, po dopełnieniu pielgrzymki do miejsc świętych 
myślała o powrocie na Zachód. Nie można więc mówić 
o jakimś planowaniu podboju w momencie wyruszenia 
krucjaty. 
 Dopiero od wiosny 1098 roku okoliczności narzuci-
ły różne rozwiązania. Baldwin z Boulogne został hrabią 
Edessy, a Boemund z Tarentu zagarnął Antiochię i za-
łożył w niej księstwo mimo zastrzeżeń i sprzeciwów 
pozostałych wodzów wyprawy krzyżowej. Najważniej-
szą z tych okoliczności było zdobycie Jerozolimy 15 
lipca 1099 roku. A co począć z miastem, gdy w kilka 
tygodni po jego zdobyciu wielu krzyżowców mszyło w 
drogę powrotną? Czy Frankowie są na tyle liczni, żeby 
mogli utrzymać nowo zdobyte tereny? Jak zapewnić 
kolonizację Syro‒Palestyny? Czy ma to być tylko oku-
pacja miast nadbrzeżnych, zapewniających łączność              
z Zachodem, i Jerozolimy, Świętego Miasta, celu piel-



grzymek? Czy może przeciwnie, trzeba się starać roz-
szerzać zdobycze w głąb interioru i te ziemie intensyw-
ne zasiedlać kolonistami? 
 W ostatnich dziesięcioleciach na nowo podjęto ba-
dania nad tymi zagadnieniami. Przez długi czas uważa-
no, że kolonizacja zachodnia w Ziemi Świętej była 
zjawiskiem czysto miejskim - „społeczeństwo krzy-
żowców jest w przeważającej mierze lub niemal wy-
łącznie społeczeństwem miejskim” - ale wykopaliska 
archeologiczne prowadzone w Izraelu dowodzą że 
Frankowie osiedlali się i na wsi; ale tak nie musiało być 
we wszystkich regionach Syro‒Palestyny. 

SYTUACJA FRANKÓW W 1099 ROKU                    
I PONOWNE ZALUDNIANIE JEROZOLIMY 

 Po podboju Jerozolimy niewielu Łacinników za-
mieszkało w Świętym Mieście. Zaledwie 300 rycerzy                
i nieduża grupa żołnierzy piechoty pozostała na połu-
dniu Palestyny. Dokonane przez J. Riley‒Smitha obli-
czenia wskazują, że z 791 imiennie zidentyfikowanych 
krzyżowców tylko 104 osiedliło się w Ziemi Świętej, 
że z 697 osadników, osiadłych tu przed rokiem 1131, 
tylko 122 wzięło krzyż między rokiem 1097 a 1102. 
Początkowy sukces krzyżowców, dysponujących tak 
skromnymi liczebnie siłami, tłumaczy depopulacja Sy-
rii w końcu XI wieku i polityczne rozbicie świata mu-
zułmańskiego. 
 Ta skromna liczba jest tym bardziej zastanawiająca, 
że prawie wszyscy tubylcy, którzy zamieszkiwali Świę-
te Miasto, zniknęli. Żydzi zostali albo zmasakrowani, 



albo sprzedani w niewolę, albo wykupieni przez wło-
skie i egipskie gminy żydowskie. Z muzułmanów tylko 
niewielu oszczędzono. Natomiast chrześcijanie 
wschodni zostali albo wypędzeni z Jerozolimy, albo 
zabici na wieść o zbliżaniu się armii krzyżowców.                 
W opuszczonym więc mieście, jakby umarłym, osiedli-
ło się po bitwie pod Askalonem kilkuset Łacinników. 
Było ich stanowczo zbyt mało, aby mogli zapewnić 
skuteczną obronę miasta. Sytuacja była podobna w in-
nych miejscowościach zdobytych przez krzyżowców. 
Ich ludność była masakrowana podczas szturmu Łacin-
ników. Polityka i mentalność krzyżowców zaczęła się 
zmieniać dopiero po zdobyciu Sydonu w 1110 roku; 
odtąd po kapitulacji oblężonych zadowalali się zaję-
ciem miasta i pozostawieniem w nim małego garnizo-
nu. 
 Ponowne zaludnienie Jerozolimy było trudne. Ży-
dom i muzułmanom zakazano przebywania w mieście, 
chyba że z krótkimi pielgrzymkami. Miasto położone w 
interiorze było mało atrakcyjne dla nowych przyby-
szów z Zachodu, pominąwszy pielgrzymów, zatrzymu-
jących się tu czasowo. Łacinnicy woleli osiedlać się                
w miastach portowych, z wyjątkiem kilku druhów 
Rajmunda z Saint‒Gilles, pochodzących z Beaucaire, 
od których wywodzi się nazwa bramy - w południowej 
części Jerozolimy, przy górze Syjon - porta Belcayre.                
I liczba ludności chrześcijańskiej w mieście nie po-
większała się mimo wysiłków pierwszych władców 
Królestwa Jerozolimskiego. 



 Baldwin I poczynając od roku 1115 zaczął osiedlać 
w Jerozolimie chrześcijan z Zajordanii. Otrzymywali 
oni domy w dzielnicy żydowskiej i ziemię wokół mia-
sta; zbudowano im wiele kościołów. Kupcom włoskim 
przyzna- no tu wiele przywilejów: Genueńczykom                
w roku 1104, Wenecjanom w roku 1123, ale nie przy-
niosło to miastu pożytku, albowiem kupców włoskich 
nie wiązały z Jerozolimą żadne interesy. Kanonicy 
Świętego Grobu takie starali się współdziałać w zasie-
dlaniu miasta; od Baldwina II otrzymali w 1120 roku 
zwolnienie z akcyzy na artykuły żywnościowe wwożo-
ne do Jerozolimy i z opłat za używanie miar i wag. Za-
pewniali pielgrzymom -trzymanie w mieście i w jego 
sąsiedztwie. Wilhelm z Tyru mówi o prawie, które po-
stanawiało, że jeśli ktoś mieszkał w jakimś domu w Je-
rozolimie przez rok i jeden dzień, to dom ten stawał się 
jego własnością. 
 Tym, co w ciągu kilku dziesięcioleci dało Jerozoli-
mie nowe życie, były: dwór królewski, administracja 
królewska, mały garnizon i liczne duchowieństwo róż-
nych stopni. Król Amalryk I pozwolił na przykład kapi-
tule kanoników Świętego Grobu wydzierżawiać domy 
kupcom i rzemieślnikom, w których mogli oni swobod-
nie oddawać się swoim zajęciom; wskazuje to na pre-
rogatywy króla w sprawach dotyczących kolonizacji. 
Jerozolima była miastem królewskim; Frankowie, któ-
rzy tam się osiedlali, nie zorganizowali się w gminy na-
rodowe, cieszące się immunitetem i przywilejami fi-
skalnymi czy sądowymi. Królowie i duchowieństwo 
byli głównymi zatorami kolonizacji w mieście, które                  



w niczym nie przypominało innych miast i którego ist-
nienie było chronione sztucznie dla racji ideologicz-
nych bądź politycznych. Dary pielgrzymów i Zachodu 
pobudzały rozkwit kościołów równie wielkich i równie 
bogato zdobionych, jak opactwa i katedry zachodnie: 
„to rajski ogród”, rzekł kadi al‒Fadil, który z Salady-
nem wkroczył w październiku 1187 roku do Jerozoli-
my. Rzeczywiście, Święte Miasto było wizualnym wy-
razem wiary krzyżowców i symbolem ich nabożnego 
oddania Chrystusowi. 
 Gorliwość wiernych i napływ pielgrzymów wyma-
gały przebudowy i powiększenia kościołów, zrujnowa-
nych w trakcie podboju lub opustoszałych w czasie pa-
nowania muzułmańskiego. Święty Grób, częściowo od-
restaurowany w roku 1048 przez bizantyńskiego cesa-
rza Konstantyna IX, stał się pięknym kościołem romań-
skim, połączonym z rotundą Świętego Grobu, Kalwarią 
i kaplicą, gdzie św. Helena odnalazła drzewo Krzyża 
Świętego; freski, mozaiki i dzwonnica dopełniały cało-
ści. Jego poświęcenia dokonano 15 lipca 1149 roku. 
Stojący na esplanadzie Świątyni meczet Kopuła na 
Skale został przekształcony w kościół Templum Domi-
ni i przekazany kanonikom regularnym św. Augustyna, 
natomiast meczet al‒Aksa otrzymali templariusze. Ho-
spicjum szpitalników zrekonstruowano około 1150 ro-
ku, podobnie jak opactwo św. Marii Łacińskiej. Krzy-
żowcy dzięki darom napływającym z Zachodu lub 
przekazywanym przez królów i baronów państw łaciń-
skich zrekonstruowali lub zbudowali kościoły i klaszto-
ry na górze Syjon, w dolinie Cedronu (Notre‒Dame‒



de‒Josaphat, Getsemani), na Górze Oliwnej, na miejscu 
domu św. Joachima i św. Anny (romański kościół św. 
Anny), w Betanii i innych świętych miejscach w pobli-
żu Jerozolimy. 

KOLONIZACJA MIEJSKA 

 W końcu XI wieku Syria była krajem od dawna                
w dużym stopniu zurbanizowanym. Na jej wybrzeżu 
duża liczba małych i średniej wielkości miast była                  
w ręku mniej lub bardziej niezależnych emirów. Ich 
podbój był powolny, trudny, towarzyszyły mu masakry, 
dobrowolne lub przymusowe emigracje; tak było na 
przykład w Hajfie, Cezarei i Bejrucie. Muzułmanie                  
z Ramli, Tyberiady i Jaffy uciekli przed przybyciem 
krzyżowców. Gdzie indziej poddanie się następowało 
w wyniku negocjacji i w takim przypadku mieszkańcy 
mogli się przenieść na terytorium muzułmańskie albo 
pozostać na miejscu pod władzą Franków (Sydon). Po 
przywróceniu pokoju wielu mogło powrócić. W życiu 
miejskim nie doszło więc do kompletnego zerwania 
ciągłości z epoką poprzednią. Za stopniowym podbo-
jem równiny przybrzeżnej, zakończonym w 1153 roku 
zdobyciem Askalonu, postępowało osiedlanie się krzy-
żowców, pielgrzymów i kolonistów. Wobec braku do-
kładnych danych demograficznych liczbę osadników              
w miastach należących do Królestwa Jerozolimskiego 
można ocenić w sposób następujący: w pięciu miastach 
- Akce, Tyrze i Askalonie, leżących na wybrzeżu,                    
a także w Jerozolimie i Banijasie, położonych w inte-
riorze - liczba mieszkańców pochodzenia zachodnioeu-



ropejskiego wynosiła ponad 10 000; takie miasta, jak 
Bejrut, Sydon, Hajfa, Atlit (Château‒Pelerin), Cezarea, 
Arsuf, Jaffa, leżące na wybrzeżu, a także Ramla‒Lydda 
i Tyberiada, położone w interiorze, liczyły ponad 3000 
Łacinników; w ponad dwudziestu miasteczkach, takich 
na przykład, jak Beaufort, Safed, Belvoir, „belin, Betji-
brin i Kerak oraz w małych centrach administracyj-
nych, jak Casal Imbert, Miilja, Nazaret, Buria, Caco, 
Mirabel, Grandę Mahomerie, żyło niewiele więcej niż 
500 Łacinników; ponad 500 Franków osiedliło się na 
opuszczonych terenach wiejskich. Słabo postępujące 
zaludnianie miast przez Łacinników w początkach XII 
stopniowo przybierało na sile, zwłaszcza w miastach 
położonych na wybrzeżu, do których zbiegali zachodni 
koloniści z zajmowanych przez Saladyna miast położo-
nych w interiorze. 
 Spośród tych aglomeracji na czoło wysunęła się 
Akka, która zajęła miejsce Tyru jako głównego portu 
królestwa. W mieście, zdobytym 26 maja 1104 roku 
dzięki wsparciu floty genueńskiej, włoskie republiki 
morskie miały swoje dzielnice. Genua była pierwszą 
potęgą zachodnią która miała tu swoją faktorię i otrzy-
mała przywileje sądowe i handlowe. Podobne otrzyma-
ły: Marsylia w 1115, Wenecja w 1124 i Piza w 1168 
roku. W XII wieku Akka była macierzystym portem 
floty Królestwa Jerozolimskiego. Była także miastem 
królewskim, drugą stolicą po Jerozolimie, tu rodzina 
królewska stale spędzała zimę. To tu koncentrowała się 
armia Łacinników w czerwcu 1187 roku i stąd wyru-
szyła na pole bitwy pod Hittinem. Po zwycięstwie Sa-



ladyna mieszkańcy Akki 9 lipca 1187 roku otrzymali 
„aman”, czyli traktat kapitulacyjny, w następstwie któ-
rego opuścili miasto. Saladyn, a później muzułmański 
zarządca zamieszkali w pałacu templariuszy. 
 Dwa lata później Gwidon z Lusignan, wypuszczony 
z niewoli przez Saladyna, skierował swoją armię pod 
Akkę i z pomocą templariuszy i szpitalników rozpoczął 
przygotowania do oblężenia miasta. Chociaż armię 
Gwidona otoczyły z kolei siły zbrojne Saladyna, to jed-
nak oddziały frankońskie nie tylko stawiały opór, pro-
wadząc walkę pozycyjną ale i przedsiębrały śmiałe wy-
pady na wrogów. W 1190 roku rozpoczęły regularne 
oblężenie Akki. Dopiero przybycie posiłków (Henryk       
z Szampanii i Fryderyk ze Szwabii), a potem, wiosną 
1191 roku, oddziałów trzeciej wyprawy krzyżowej 
zmusiło miasto do kapitulacji 12 lipca 1191 roku. Akka 
w XII wieku szybko się rozszerzała, co zawdzięczała 
roli, jaką odgrywała w procesie podbojów: była punk-
tem docelowym statków przewożących żołnierzy, kup-
ców i pielgrzymów oraz siedzibą różnych zakonów. 
Najnowsze studium dowodzi, że dwór królewski, dy-
gnitarze królewscy, katedra i większość ludności zna-
leźli miejsce na terenie starego miasta arabskiego, leżą-
cego poza półwyspem. Te pierwsze przemiany urbani-
styczne były niewielkie w stosunku do głębokich 
zmian, jakie był skutkiem nowego statusu Akki po roku 
1191, czyli od czasu, gdy stała się stolicą i głównym 
centrum gospodarczym frankońskiej Palestyny. 
 



LUDNOŚĆ ŁACIŃSKA: „PULANIE” 

 Frankowie, którzy przybyli z Zachodu jako piel-
grzymi, mnisi, rzemieślnicy, żołnierze piechoty -                 
w ogromnej większości pochodzili z warstwy chłop-
skiej, nieprzywykłej do życia miejskiego. W państwach 
Franków bourgeois - słowo to pojawia się po raz 
pierwszy w 1110 roku w dokumencie Baldwina I - ma 
inne znaczenie niż na Zachodzie; tam określa tych, któ-
rzy zajmują się działalnością handlową, tu natomiast 
odnosi się do wolnych ludzi mieszkających w mieście, 
„Franków stanu nieszlacheckiego”, w odróżnieniu od 
Franków pochodzenia szlacheckiego: optimates i mili-
tes. Prawem zdobywców zajęli oni domy w miastach, 
które przypisali sobie jako tenutę mieszczańską (tenure 
en borgesie). Mogli ją sprzedać, komuś odstąpić, lecz 
musieli płacić roczny czynsz seniorowi miasta lub kró-
lowi. Ci mieszczanie - bourgeois - organizacji frankoń-
skiej ludności w miastach nadali pewną swoistość. 
Miasta te nie cieszyły się taką autonomią, jaką miały 
niektóre miasta zachodniej Europy, w których wziął 
początek ruch prowadzący do ukształtowania się ko-
mun. Tu miasta były zarządzane przez sąd mieszczań-
ski (cour des bourgeois), działający w oparciu o prawo 
zwyczajowe; instytucja ta pojawiła się w Jerozolimie  
w 1149 roku pod nazwą „sądu wicehrabiego” i została 
przyjęta w XII wieku w Cezarei, Tyrze i Akce, to zna-
czy w miastach, gdzie ludność pochodzenia zachod-
niego była niewątpliwie najliczniejsza.  



 W końcu XII wieku sąd ten składał się z dziesięciu 
sędziów. W Królestwie Jerozolimskim przewodniczył 
mu wicehrabia, w Antiochii zaś „diuk”, a członków ca-
łego składu sędziowskiego wyznaczał król albo miej-
scowy senior. Sądził on sprawy cywilne i kryminalne, 
zwłaszcza rozstrzygał spory dotyczące własności ziem-
skiej lub spraw gospodarczych. Procesy między miesz-
czanami (bourgeois) a nobilami mogły być przekazane 
do rozpatrzenia Wysokiemu Sądowi. Prawa i zwyczaje 
sądu bourgeois zostały zebrane w jeden zbiór pt. Assi-
ses de la cour des bourgeois, zredagowany około 1240 
roku w Akce. Zbiór ten, jak to zostało udowodnione, 
prawie w połowie powtarza niemal dosłownie zbiór 
prawa prowansalskiego, Lo Codi; natomiast w Antio-
chii prawo bourgeois pozostało do końca istnienia tego 
księstwa prawem normańskim. 
 Frankowie ze stanu nieszlacheckiego uprawiali naj-
różniejsze zawody, z wyjątkiem takich, jak farbiarz                   
i hutnik szkła, którymi zajmowali się tubylcy. Byli więc 
wśród nich płatnerze, rzeźnicy, piekarze, krawcy, 
szewcy, kowale, sprzedawcy korzeni i perfum. Bo-
urgeois opanowali drobny handel i pewne gałęzie rze-
miosła. Wśród nich byli także administratorzy domen, 
poborcy podatkowi, celnicy, nadzorcy rynków i odpo-
wiedzialni za policję miejską. Mogli wspinać się po 
drabinie społecznej i wstępować na służbę administracji 
królewskiej, jak to było z członkami rodziny Briccich, 
będącymi na usługach królowej Melisandy, królów 
Amalryka i Baldwina IV. Weszli oni w skład sądu bo-
urgeois, a niektórzy z nich, jak na przykład Rajmund 



Antiaume, w końcu XII wieku byli zaliczani do grona 
najwybitniejszych ekspertów sądowych. Bourgeois byli 
zobowiązani do dostarczania oddziałów serwientów, 
brania udziału w służbie patrolowej i w obronie fortec. 
W beznadziejnych sytuacjach, jak to było podczas ob-
lężenia Jerozolimy przez Saladyna w październiku 
1187 roku, niektórzy spośród najmłodszych z nich byli 
pasowani na rycerzy, albowiem miasto dysponowało 
wtedy zaledwie garstką obrońców. Ci bourgeois,                
w skład których wchodzili Lotaryńczycy, Flamando-
wie, Burgundczycy, Prowansalczycy, Włosi i Kataloń-
czycy, w ciągu dwóch generacji stopili się w jedną gru-
pę „Pulanów”, świadomych, że stanowią nową część 
ludności w Outremer, nie zawsze rozumianą przez swo-
ich ziomków z Zachodu. 

LUDNOŚĆ ŁACIŃSKA: WŁOSI 

 Wśród ludności łacińskiej szczególne miejsce nale-
ży zarezerwować Włochom, których aktywność han-
dlowa była racją bytu ich kolonii, które stworzyli w Sy-
ro‒Palestynie. Dokonywała się ona przez ścisłą współ-
pracę ich stałych rezydentów z przejezdnymi kupcami. 
Ci pierwsi stanowili w początkach XII wieku zaledwie 
garstkę; to kilku ludzi, pozostawionych przez władze 
metropolii, żeby zajęli się przydzielonym metropolii te-
renem, nawiązali kontakty z tubylcami, zapewnili kup-
com warunki do corocznego „przezimowania” w Syro‒
Palestynie, w okresie gdy ustawała żegluga, to znaczy 
od października - listopada do marca. Powoli jednakże 
poczynając od połowy XII wieku w Ziemi Świętej za-



częli się osiedlać przypadkowi przybysze. Całe rodziny 
zapuszczały tu korzenie: odgałęzienia klanów rodzin-
nych z metropolii, ajenci wielkich towarzystw prowa-
dzących handel z Lewantem, marynarze i rzemieślnicy 
szukający przygód lub fortuny. Joshua Prawer przed-
stawił reprezentantów arystokracji weneckiej, którzy 
osiedlili się w Ziemi Świętej: Rolanda Contariniego, 
Dominika Acontano, Jakuba Dandolo, rodziny Dolce, 
Morosini i Falieri, beneficjariuszy tych nadań lennych, 
które otrzymała Wenecja, i urzędników, którzy po za-
kończeniu swoich obowiązków osiedlili się na Wscho-
dzie. Jeśli chodzi o Genueńczyków, to znakomitym 
przykładem jest wicehrabiowska rodzina Embriaco, 
która zakorzeniła się na Wschodzie. Kontrakty nota-
rialne z XII wieku wzmiankują pochodzących z Genui: 
Boiwassala z Antiochii, Jana Andrzeja z Trypolisu, Ja-
na z Akki, o których zresztą niczego więcej nie wiemy, 
podobnie jak o Genueńczykach i Piemontczykach                    
z otoczenia Konrada z Montferratu. Znanych jest nam                
z imienia około 30 Pizańczyków, którzy osiedlili się         
w Ziemi Świętej w XII wieku, wśród nich Lambert                  
z Ioppen, posiadacz łaźni i piekarni w Jaffie (1187), 
Gwidon Pizańczyk, posiadacz domów w Tyrze (1187), 
i Plebanus, który jako senior Botronu był wasalem hra-
biego Trypolisu. Znakomite osobistości lub imigranci, 
których imiona zachował tylko krótki akt notarialny, 
tworzyli prawdziwą społeczność kolonialną w Outre-
mer, która różniła się zarówno od frankońskich nobi-
lów, jak i od łacińskiego mieszczaństwa (bourgeois),                 



i chciwie broniła handlowych interesów swoich ziom-
ków. 

NOBILOWIE I SENIORATY 

 Rdzeń społeczeństwa frankońskiego tworzyli ryce-
rze i piechota, pochodzący w przeważającej części                  
z Francji północnej i Prowansji, wzmocnieni udziałem 
elementu niemieckiego i włoskiego. Z wyjątkiem wiel-
kich wodzów kierujących krucjatą którzy po podboju 
zostali w Syro‒Palestynie, żadna wielka rodzina za-
chodnioeuropejska nie wzięła udziału w pierwszej fazie 
formowania możnowładztwa Królestwa Jerozolimskie-
go. Członkowie arystokracji frankońskiej w początkach 
XII wieku to w zdecydowanej większości homines no-
vi, bez godnej uwagi przeszłości. Początki Ibelinów, 
którzy w XIII wieku byli pierwszą rodziną arystokra-
tyczną w królestwie, są zupełnie nieznane; ten skromny 
ród rycerski, pochodzenia sycylijsko‒normańskiego, 
dzięki przyznaniu mu jakiegoś stanowiska senioralnego 
i szczęśliwym małżeństwom potrafił w XIII wieku do-
stać się na szczyty arystokracji jerozolimskiej. Wodzo-
wie wyprawy krzyżowej, wchodząc w posiadanie ziemi 
prawem zdobywców, podzielili ją między swoich dru-
hów, nadając tym samym „narodowy” charakter nowo 
powstałym państwom - normański w Antiochii, pro-
wansalski w Trypolisie, lotaryński i flamandzki w Kró-
lestwie Jerozolimskim. Arystokracja frankońska została 
stworzona z niczego. 
 Pierwsi suzereni, Gotfryd z Bouillon i Baldwin I, 
wahali się przed powierzeniem wielkich senioratów 



swoim towarzyszom broni, bojąc się stworzenia potęż-
nej arystokracji ziemskiej, mogącej rywalizować z ko-
roną. Wyjątkiem było księstwo Galilei przydzielone 
Tankredowi, wszelako gdy tylko ten siostrzeniec Boe-
munda został wezwany do Antiochii, szybko zmniej-
szono obszar księstwa i dopiero wtedy przekazano je 
powtórnie w lenno. Władcy najczęściej woleli nadawać 
„lenna w bezantach”, czyli rentę w pieniądzu lub w na-
turze, zapewniającą lennikowi utrzymanie. Stosunki 
feudalne wprowadzono więc nie dla wdrożenia w do-
menach gospodarki rolnej, ale ze względu na potrzeby 
militarne. Feudalna mapa królestwa zarysowuje się 
zwłaszcza od początku panowania Baldwina II (1118‒
1131): były to zazwyczaj lenna z taką ilością ziemi, że-
by wystarczyła na utrzymanie jednego rycerza, rzadko-
ścią natomiast były wielkie lenna, pozwalające ich po-
siadaczom podzielić je na mniejsze jednostki i prze-
kazać swoim wasalom. W ten sposób wydzieliła się              
w końcu XII wieku grupa możnych nobilów, składa-
jąca się najwyżej z dziesięciu rodzin, górująca nad 
masą skąpo uposażonych, zależnych rycerzy. Tę 
wysoko postawioną grupę społeczeństwa krzy-
żowców cechowała w XII wieku wielka niestabil-
ność, albowiem feudalne nadania dokonane przez 
władców często zmieniały swych odbiorców albo 
były dzielone między wiele rodzin. Poczynając od 
roku 1125 grupa wysoko postawionych nobilów 
będzie obdarzana prawem dziedzicznego posiada-
nia swych lenn, co skłoni ją do zamykania się                    
i niedopuszczania do swego grona nowych ludzi. 



Gorzko tego doświadczył Teodoryk z Alzacji, 
hrabia Flandrii; kiedy oblegając Szajzar, był już 
bliski jego zdobycia i zagarnięcia dla siebie, zo-
stał zmuszony do opuszczenia tego miejsca, bo te-
go zażądał Renald z Châtillon. Wielkie rodziny, 
kumulując w swoim ręku senioraty i urzędy pu-
bliczne, zamykały się i nie dopuszczały nikogo                 
z zewnątrz. 
 We frankońskich państwach w Syro‒Palestynie 
seniorat był definiowany przez prawo do posiada-
nia „dworu, stempli i sądu”, do których dodawano 
prawo nadbrzeżne i czasem uzurpowane przez se-
niorów prawo bicia monety. W głównym mieście 
senioratu albo w zamku znajdował się dwór zło-
żony z minimum trzech wasali, stanowiących stałą 
straż przyboczną seniora. Najczęściej byli to ryce-
rze, których lenno dawało im 450‒500 bezantów 
rocznego dochodu (jeden bezant wystarczał na 
jednodniowe utrzymanie). Prawo do stempli po-
zwalało seniorowi dysponować pieczęcią ołowianą 
potwierdzającą autentyczność wydawanych przez 
niego dokumentów. Natomiast prawo seniora do 
sądu obejmowało wszystkich mieszkańców senio-
ratu i było realizowane przez sąd bourgeois                    
w miastach i trybunały senioralne na wsi. Według 
Jana z Ibelinu, autora traktatu o orzecznictwie są-
dowym w latach 60. XIII wieku, w Królestwie Je-
rozolimskim były dwadzieścia dwa sądy senioral-
ne, odbywające posiedzenia sporadycznie, o któ-
rych nie posiadamy żadnych informacji. Sądziły 



one w sprawach cywilnych i karnych według pro-
cedury identycznej w całym królestwie, zajmowa-
ły się administracją senioratu, nominacją pisarza                 
i tłumacza. Seniorat był jednocześnie środkiem 
zapewniającym utrzymanie lokalnej arystokracji 
łacińskiej oraz systemem zarządzania podbitą 
ziemią i ujarzmioną ludnością tubylczą. Wprowa-
dził on absolutny rozdział pomiędzy zdobywcami                  
i podbitymi, zintegrowany z hierarchią wasalną 
respektujący jednocześnie instytucje i zwyczaje 
ludności podbitej, zresztą po to, aby lepiej ją sobie 
podporządkować. 

LUDNOŚĆ TUBYLCZA 

 Podróżnych i pielgrzymów przemierzających 
Syro‒Palestynę w XII i XIII wieku, od Wilbranda 
z Oldenburga w 1212 roku do Burcharda z Góry 
Syjonu w 1283 roku, uderzała istna mozaika ludzi 
zamieszkujących te kraje. Jeśli w początkach XIII 
wieku mogło tu mieszkać około 140 000 Łacinni-
ków, to stanowili oni tylko 1/5 ludności królestwa, 
w którym przerażali muzułmanie. 

Muzułmanie 

 Stanowili oni niemal 3/4 ludności tych krajów. 
Przeważali w hrabstwie Trypolisu i Królestwie Je-
rozolimskim, czyli na terenach, które w X wieku 
nie powróciły pod panowanie bizantyńskie; mniej 
liczni byli natomiast w państwach północnych,                   
w Edessie i w Antiochii, które wyszły spod 



zwierzchniej władzy Konstantynopola na krótko 
przed wyruszeniem pierwszej krucjaty. Wszędzie 
jednak językiem mówionym był arabski, którym 
posługiwali się muzułmanie, chrześcijanie róż-
nych wyznań, Żydzi i Samarytanie. Języki grecki       
i syryjski były używane tylko w liturgii. 
 Muzułmanie byli zarówno w miastach państw 
łacińskich, jak i na wsi. Ale w stolicach państw 
frankońskich stanowili mniejszość, albowiem               
w chwili podboju albo ginęli, albo byli wyrzucani. 
Saracenom zabroniono po roku 1099 mieszkać             
w Jerozolimie. Mogli natomiast powracać do wiel-
kich portów, takich jak Tyr i Akka, a także do ma-
łych ośrodków miejskich; sunnici przeważali                
w południowej Syrii i w Palestynie, szyici -                  
w północnej Syrii. Na wsiach zdecydowanie więk-
szością byli muzułmanie. Wioska posiadała zwy-
kle mały meczet z kadim i ulemą. Gminą muzuł-
mańską zarządzał dawny ra’is, który rozstrzygał 
spory między członkami gminy według prawa ko-
ranicznego, reprezentował gminę wobec władz ła-
cińskich i zbierał podatki należne zwycięzcom. 
Uprawą roli zajmowali się niemal wy łącznie mu-
zułmańscy fellachowie; właściwie zmienili tylko 
panów. Sprowadzeni do jednolitego stanu chłop-
skiego płacili pogłówne i podatki ziemskie w wy-
sokości 1/3 lub 1/4 zbiorów. Jakkolwiek byli wy-
zyskiwani, U jednakowoż ich położenie w końcu 
XII wieku było znośne, jak świadczą słowa mu-
zułmańskiego podróżnika Ibn Dżubajra. Obok 



osiadłych muzułmanów byli także nomadowie, 
Beduini i Turkmeni, przemierzający tereny poło-
żone między Egiptem a Mezopotamią. Frankowie 
znaleźli z nimi modus vivendi: pozwolili im prze-
chodzić przez wschodnią i południową strefę Kró-
lestwa Jerozolimskiego, ale obciążyli opłatą, któ-
rej wysokość zależała od liczby ich namiotów. 
 Wśród sekt muzułmańskich osobne miejsce 
zajmują izmailici, zwani też nizarytami, ale lepiej 
znani pod nazwą asasynów. Posługując się mor-
derstwami, nakazanymi przez swego przywódcę 
Sinana i wykonywanymi z fanatyczną gorliwością 
używali terroru jako broni politycznej przeciwko 
przywódcom wrogo nastawionym wobec dążeń 
ustanowienia prawdziwego imamizmu, bez wzglę-
du na to, czy ci wrogowie byli sunnitami 
(Mawdud, Bursuki), czy chrześcijanami (Rajmund 
II z Trypolisu, Konrad z Montferratu). Ich forteca 
Masjaf, którą zajęli w latach 30. XII wieku, była 
nie do zdobycia aż do poddania się Mamelukom    
w 1271 roku. 
 O  ile  mogło  dojść do  narastania  wzajemnego  
szacunku między wyższymi warstwami społeczno-
ści muzułmańskiej i chrześcijańskiej, jak świadczą 
pamiętniki Usamy ibn Munkiza, emira Szajzam,             
o tyle masa muzułmanów, wyzyskiwanych w pań-
stwach frankońskich, była czuła na wezwania do 
dżihadu, które rozlegały się z Aleppo, Damaszku 
lub Kairu, i na te ludowe ruchy mesjanistyczne, 



które prowadziły do wybuchu rewolucyjnego                 
i gwałtów, jak było w przypadku asasynów. 

Chrześcijanie wschodni 

 Wielość Kościołów chrześcijańskich w Syro‒
Palestynie w czasach krzyżowców jest dziedzic-
twem historii, albowiem różne grupy narodowe, 
wrogie władzy bizantyńskiej, w okresie od IV do 
VII wieku dążyły do pozbycia się piętna Konstan-
tynopola i Kościoła greckiego, opowiadając się za 
dogmatami uważanymi przez ortodoksję za here-
tyckie. Grupy te, prześladowane przez władze ce-
sarskie, znalazły schronienie na obrzeżach Cesar-
stwa Bizantyńskiego i pozostały tam po podboju 
muzułmańskim w VII wieku. Współżyły one z du-
żymi wspólnotami ortodoksyjnych Greków zwa-
nych melkitami, które wzmocniły się po odzyska-
niu tych ziem przez Bizancjum w X wieku. 
 Kościół grecki w 1099 roku był na terenie Sy-
ro‒Palestyny niewątpliwie najbogatszy i najlepiej 
zorganizowany ze wszystkich istniejących tam 
Kościołów chrześcijańskich. W jego ręku znajdo-
wały się najważniejsze dla chrześcijan miejsca 
Ziemi Świętej: Święty Grób, kościoły w Betlejem 
i Nazarecie i góra Tabor. Cesarz bizantyński uwa-
żał się za oficjalnego opiekuna miejsc świętych. 
Melkici, których niewielu było w Jerozolimie, nie 
licząc kapłanów i mnichów, byli w Antiochii naj-
silniejszą grupą narodową i usprawiedliwiali pre-
tensje Cesarstwa Bizantyńskiego do odzyskania 



regionów położonych nad Orontesem, a podbitych 
przez krzyżowców. Pod panowaniem łacińskim 
Kościół grecki był narażony na zniewagi, i to wca-
le nie z powodu różnic dogmatycznych lub drugo-
rzędnych rozbieżności w praktyce kultowej, lecz   
z powodu jedności kościelnej, którą Frankowie 
usiłowali narzucić. Łacinnicy nie godzili się na 
istnienie podwójnej hierarchii kościelnej i syste-
matycznie składali z urzędów patriarchów i bisku-
pów, aby zastąpić ich Łacinnikami. To prowadziło 
do napięć między Grekami i Łacinnikami, tym 
bardziej że ci ostatni nie powstrzymywali się 
przed pozbawianiem kościołów greckich ich dóbr              
i upokarzaniem duchowieństwa ortodoksyjnego. 
Duchowieństwu temu udało się wszelako zacho-
wać możliwość oddzielnego sprawowania liturgii 
w miejscach świętych i utrzymać wspólnoty mni-
chów w klasztorach położonych w Judei i w doli-
nie Jordanu. Melkici cieszyli się całkowitą swo-
bodą religijną, zachowali swoje sądy, prawa                 
i zwyczaje, chociaż teoretycznie znajdowali się 
pod władzą biskupów łacińskich. Liturgię odpra-
wiali w języku greckim lub syryjskim, przyjmo-
wali pielgrzymów z całego świata wschodniego; 
melkitkami były królowe jerozolimskie, jak Mor-
fia z Meliteny, żona Baldwina II, i jej córka Meli-
sanda. 
 Inne wspólnoty chrześcijańskie, prześladowane 
przez Kościół konstantynopolitański, radośnie 
powitały przybyszów z Zachodu. Syryjczycy, na-



zywani też jakobitami, stanowili większość ludno-
ści chrześcijańskiej Królestwa Jerozolimskiego       
i byli dosyć liczni wokół Antiochii, stolicy ich pa-
triarchatu. Rdzeniem jakobitów była dawna lud-
ność tubylcza, która zachowała swoją tożsamość 
pod rządami islamu; ponieważ jakobici opowiadali 
się za poglądem teologicznym utrzymującym, że 
Chrystus miał tylko jedną naturę (monofysis), na-
zywani byli także monofizytami. W liturgii uży-
wali języka syryjskiego, natomiast ich językiem 
mówionym był arabski, ich wielkie sanktuarium 
Św. Barsaumy znajdowało się na terytorium mu-
zułmańskim, natomiast w Jerozolimie centrum 
Kościoła jakobickiego znajdowało się w klaszto-
rze Św. Marii Magdaleny. W przeciwieństwie do 
oficjalnego Kościoła państwa bizantyńskiego ja-
kobici cieszyli się względami zdobywców arab-
skich, a potem Seldżuków. Frankowie na ogół po-
zostawali z nimi w dobrych stosunkach ze wzglę-
du na ich powiązania z Koptami W Syro‒
Palestynie istniały w końcu XI wieku i inne Ko-
ścioły monofizyckie które ogólnie rzecz biorąc, 
skorzystały z podboju łacińskiego. Armeńczycy 
którzy tworzyli kilka izolowanych ośrodków         
w Królestwie Jerozolimskim a w samej Jerozoli-
mie zajmowali całą dzielnicę wokół kościoła św. 
Jakuba, byli o wiele liczniejsi w księstwie Antio-
chii, a stanowili większość w hrabstwie Edessy. 
Na ich czele stał katolikos, czyli patriarcha ar-
meński, mający swoją siedzibę w Cylicji. Ducho-



wieństwo łacińskie i armeńskie dwukrotnie 
(1141,1184) prowadziło negocjacje, które dopro-
wadziły jedynie do tego, że obiecano wzajemnie 
darzyć się szacunkiem. Trzy inne gminy monofi-
zyckie: Gruzinów, Koptów i Etiopczyków, miały 
tylko duchownych i mnichów osiadłych przy miej-
scach świętych, ale nie odgrywały żadnej roli               
w życiu gospodarczym i społecznym państw fran-
końskich. 
 Inaczej było z maronitami, mieszkającymi               
w północnych częściach Królestwa Jerozolimskie-
go i w hrabstwie Trypolisu. Byli to chłopi, chrze-
ścijanie, osiedleni w Libanie. Chcąc zachować 
swoją odrębność od władzy cesarskiej i od Ko-
ścioła konstantynopolitańskiego, przyjęli oni                  
w początkach VII wieku tezy monoteizmu, herezji 
uznającej, że Chrystus po Wcieleniu ma tylko jed-
ną wolę lub energię, gdy Kościół oficjalny skła-
niał się ku wierze, że Chrystus miał podwójną wo-
lę, ludzką i boska. Maronici zamieszkujący górzy-
ste doliny Libanu mogli zachować niezależność 
pod władzą islamu. Według Wilhelma z Tyru było 
ich około 40 000. Z biegiem lat zaczęli zbliżać się 
do Franków i w 1182 roku wyrzekli się monotei-
zmu i uznali prymat papieża: unia obu Kościołów 
jest utrzymana do dzisiaj. 
 Ale to była jedyna próba zakończona sukcesem 
Franków, dążących do połączenia Kościołów 
wschodnich z Rzymem. Inne ich próby zakończyły 
się niepowodzeniem, do czego przyczyniło się na-



rzucenie przez łacińskiego patriarchę Jerozolimy 
obediencji wszystkim członkom miejscowego du-
chowieństwa i upokorzenie, jakiego ono doznało 
po depozycji hierarchów wschodnich. Od końca 
XII wieku chrześcijanie wschodni czuli, z wyjąt-
kiem maronitów, że bliżsi są im muzułmanie niż 
Łacinnicy. Unia Kościołów, zawarta na Soborze 
we Florencji (1439), nie przetrwała długo po zdo-
byciu Konstantynopola przez Turków. 

Druzowie 

 Osobne miejsce zajmują druzowie. Jest to sek-
ta powstała w latach 30. XI wieku w wyniku pro-
pagandy religijnej, jaką rozpowszechniał ad‒Da- 
razi, a potem Hamza ben Ali, wspierającej faty-
midzkiego kalifa Egiptu al‒Hakima (996‒1021), 
uważanego za ostatnie wcielenie Boga na ziemi. 
Druzowie oczekują powrotu kalifa, który „wycofał 
się” ze świata, aby poddać próbie swoich towarzy-
szy. Ci porzucili islamskie wyznanie wiary i post 
w ramadanie, wierzą zaś w reinkarnację dusz bez-
pośrednio po śmierci. Ruch ten po niepowodzeniu 
w Egipcie znalazł dogodne dla siebie warunki                 
w górach na wschód od Sydonu do góry Hennon, 
skorzystawszy z tego, że doszło tam do buntu 
chłopów. Druzowie, osiedleni w okolicy zamków 
Beaufort i Banijas, tworzyli zamknięte wspólnoty, 
które - jak się wydaję - współżyły pokojowo, jeśli 
nie współpracowały, z Frankami w XII wieku. 



Żydzi 

 W  końcu  XI  wieku  prawie  dziesięć gmin  ży-
dowskich osiedliło się v Syro‒Palestynie, przede 
wszystkim w wielkich miastach na wybrzeżu, ale 
także w Ramli, Tyberiadzie i w Jerozolimie. Żydzi 
dzielili się na rabanitów - Żydów ortodoksyjnych, 
Samarytan, wokół Nablusu, i karaimów, odrzuca-
jących Talmud i uznających tylko autorytet Pisma 
Świętego. Od czasów podboju seldżuckiego lud-
ność żydowska poważnie się zmniejszyła. Uprze-
dzona o pogromach dokonywanych na Zachodzie, 
z przerażeniem oczekiwała przybycia krzyżow-
ców, ale równocześnie żywiła mesjanistyczne na-
dzieje na przyjście wybawcy. Żydzi z małych mie-
ścin szukali schronienia w miejscach lepiej uforty-
fikowanych; ci którzy mieszkali w Ramli i Jaffie, 
opuścili je, nim przybyli krzyżowcy; przez długi 
czas sądzono, że w samej Jerozolimie po ataku 15 
lipca 1099 roku dokonano całkowitej zagłady lud-
ności żydowskiej szukającej schronienia w syna-
godze. Dzisiaj pomniejsza się skutki zdobycia 
miasta. Według dokumentów odkrytych w genizie, 
badanych przez S. Goiteina, krzyżowcy „zlikwi-
dowali gminę będącą już w stanie likwidacji”. Za-
pewne synagoga, która okazała się mało ważna, 
została spalona, a zwoje Tory zniszczone. Dużo 
jednakże Żydów wziętych do niewoli kupili, po 
dość niskiej cenie, ich współwyznawcy z Włoch              
i Egiptu. Karaimi z Askalonu odzyskali od krzy-



żowców ponad 350 rękopisów pochodzących z ich 
biblioteki w Jerozolimie. Szybko przeprowadzony 
przez Tankreda podbój Galilei oszczędził małe, 
wiejskie gminy żydowskie. Natomiast w Hajfie, 
tuż po zdobyciu miasta latem 1100 roku, członko-
wie gminy żydowskiej poszli pod miecz. Około 
dziesięciu lat różniej koegzystencja była jednakże 
już faktem. Joshua Prawer zauważył, ze podczas 
dwustuletniej dominacji Łacinników gminy ży-
dowskie w Syro‒Palestynie nie były dotknięte 
żadną dyskryminacją, nie doszło do żadnego po-
gromu, co jest o tyle znamienne, że w tym samym 
czasie na Zachodzie pojawiło się antysemickie 
ustawodawstwo, a każde przygotowanie do kru-
cjaty wywoływało fale antysemityzmu. 
 Opisane przez podróżnika hiszpańskiego 
Benjamina z Tudeli kolonie żydowskie zwiększały 
się dzięki strumieniowi ludności napływającej            
z Europy chrześcijańskiej i z Maghrebu; nawiązy-
wały one ścisłe związki tak z Zachodem, jak                    
i z Egiptem. Pogorszenie warunków bytowania 
Żydów na Zachodzie skutkowało ożywieniem idei 
powrotu do Ziemi Świętej i wznowieniem w XIII 
wieku kolonizacji żydowskiej w Palestynie.                 
W 1187 roku Saladyn pozwolił Żydom powrócić 
do Jerozolimy, którą musieli opuścić w 1244 roku, 
gdy miasto zostało złupione przez oddziały Cho-
rezmijczyków. Akka stała się wtedy miejscem,               
w  którym  krzyżowały  się drogi  różnych  gmin                 
z diaspory. Pod wpływem rabina francuskiego 



(Yehiel z Paryża) i hiszpańskiego (Nahmanides) 
rozwinęły się badania nad świętymi tekstami i or-
ganizowano dysputy na temat pism Majmonidesa. 
Te ogniska żydowskie, tolerowane, a czasami pro-
tegowane przez Franków, zlikwidował podbój 
Mameluków w 1291 roku. Krucjaty więc z jednej 
strony wzmagały antysemicki nurt na Zachodzie,  
z drugiej zaś pośrednio sprzyjały wzrostowi gmin 
żydowskich w Ziemi Świętej. 
 Czy Królestwo Jerozolimskie, będące istną 
mozaiką różnych ludów i religii żyjących pod do-
minacją łacińską, było pierwszym europejskim 
państwem kolonialnym, które charakteryzował 
głęboki rów dzielący przybyłych z Zachodu zdo-
bywców eksploatatorów od podbitych tuziemców? 
Czy było ono - jak powiada Guibert z Nogent - 
„nową kolonią świętego chrześcijaństwa”, w któ-
rej w ciągu niemal dwustu lat prowadzono polity-
kę nakierowaną przeciwko asymilowaniu się z in-
nymi wspólnotami, politykę prawdziwego „apar-
theidu”? Królestwo Jerozolimskie, tak zresztą jak 
i inne państwa frankońskie w Syro‒Palestynie, za-
leżało wyłącznie od papiestwa, od całego chrze-
ścijaństwa europejskiego i od ruchu emigracyjne-
go wyrównującego brak przyrostu naturalnego 
wśród ludności frankońskiej. Jeśli Pulanie przeja-
wiali jakieś tendencje do orientalizacji, to nie 
skopiowali żadnego artystycznego wzoru muzuł-
mańskiego, nie stali się pośrednikami między kul-
turą grecką bądź arabską a Europą i wcale nie 



próbowali zbliżyć się do elit lokalnych. Łacinnicy 
państw frankońskich, tworzący społeczeństwo za-
mknięte i dominujące, doświadczyli życia kolo-
nialnego, nie mając oparcia w potężnej metropolii, 
jak to było z koloniami czasów nowożytnych. 

OBRONA ZIEMI ŚWIĘTEJ 

 Łacińskie państwa w Syro‒Palestynie, otoczone 
zewsząd przez wrogi m świat muzułmański, żyły prak-
tycznie w stanie permanentnego oblężenia, w wojnie 
endemicznej, często pełzającej, gdy rozejmy zawiesza-
ły aktywność militarną na kilka miesięcy lub kilka lat. 
W ciągu XII wieku cele wojny, wykorzystywane środki 
i natura operacji wojskowych doznały głębokich prze-
mian w obu obozach. Po fazie podboju ziem syryjskich 
i palestyńskich, która przypadła na pierwszą połowę 
XII wieku, nastąpiła dla Franków faza obronna, spo-
wodowana przebudzeniem się dżihadu w czasach pa-
nowania Nur ad‒Dina i Saladyna. 

SKŁAD ARMII 

 Armie krzyżowców, gdy znalazły się na Wscho-
dzie, z jednej strony przyniosły tam ze sobą zachodnie 
tradycje wojenne, z drugiej zaś zapoznały się z innymi 
rodzajami sprzętu wojennego, dobrze znanego na     
Wschodzie, który niekiedy sobie przyswajały. Armia 
potrzebowała innego wyposażenia w broń, gdy prowa-
dziła wojnę ruchomą a innego, gdy przystępowała do 
oblężenia. To jest oczywiste. 



 Armie krzyżowców składały się zwykle z jazdy                 
i piechoty - milites peditesque. W końcu XI wieku mili-
tes tworzyli odrębną grupę społeczną, wywodzącą się             
z arystokracji. Rycerze nosili coraz cięższe zbroje, co-
raz bardziej wyrafinowane i kosztowne; ich szlachetne 
urodzenie i wspaniałe wyposażenie doprowadziły do 
ich oddzielenia się od innych wojowników konnych - 
serwientów (sergents). Każdemu z rycerzy towarzyszy-
ło dwóch giermków. Rycerze wyposażeni byli w mie-
cze i włócznie, które służyły do motania i do kłucia. 
Frontalny atak jazdy, choćby nawet bezładny, jak to się 
często zdarzało, był główną siłą uderzeniową armii 
frankońskiej, oczywiście pod warunkiem, że nieprzyja-
ciel stanął do otwartej walki. Bitwy w zwartych szy-
kach, w ordynku, rzadko zdarzały się w historii woj-
skowości łacińskiego Wschodu; do takich należały bi-
twy pod Doryleon w lipcu 1097 roku, pod Antiochią            
w czerwcu 1098 roku, pod Askalonem w sierpniu 1099 
roku, pod Ramlą we wrześniu 1101 roku, na Ager san-
guinis w czerwcu 1119 roku, pod Montgisard w listo-
padzie 1177 roku i zakończona straszliwą klęską pod 
Hittinem w lipcu 1187 roku. 
 Określenie pedites oznaczało wojowników, którymi 
mogli być uzbrojeni pielgrzymi, jak i zbrojni żołnierze 
piechoty. Pierwsi szli na wyprawę krzyżową w swoich 
codziennych ubraniach, z maczugą, łukiem lub oszcze-
pem w ręku. Drudzy wyposażeni byli w skórzane albo 
lniane kaftany, wykładane i pikowane, w oszczepy, łuki 
i kusze. W bitwach regularnych tworzyli przesłonę 
między oddziałami nieprzyjaciela a własną jazdą której 



po sygnale do ataku otwierali przejście. Poza tym były 
oddziały Turkopolów, rekrutowanych niewątpliwie 
wśród ludności syryjskiej, którzy tworzyli lekką jazdę, 
uzupełniającą słabe liczebnie hufce rycerstwa za-
chodniego. Nie ma pewności, czy byli oni wszyscy 
konnymi łucznikami równie szybkimi i sprawnymi jak 
jazda Seldżuków, która Franków napełniała podziwem 
i strachem. 
 Armia ofensywna czy defensywna, składająca się            
z rycerzy i piechoty, była całkowicie nieskuteczna pod-
czas ataku na miasto ufortyfikowane lub na zamek. Do 
tego bowiem niezbędne były machiny i sprzęt oblężni-
czy, które należało zbudować na miejscu. Machiną ob-
lężniczą par excellence była ruchoma wieża, którą 
można było podsunąć pod sam mur obronny. Miała ona 
kilka pięter i przewyższała wysokość obleganego muru. 
Na najniższym jej poziomie był umieszczony taran, 
wyższe piętra zajmowali łucznicy i kusznicy, a na jej 
szczycie znajdowała się kładka, którą można była zaha-
czyć o szczyt muru. Dwie takie wieże, zbudowane 
przez krzyżowców z drewna pochodzącego ze statków 
genueńskich przybyłych do Jaffy, odegrały decydującą 
rolę w zdobyciu Jerozolimy. Nadto saperzy drążyli pod 
osłoną korytarze, aby oblegający mogli podejść pod 
mury. 
 Armie krzyżowe bały się zwłaszcza dwóch rodza-
jów broni używanych przez przeciwnika: konnych 
łuczników seldżuckich, którzy gradem strzał zasypywa-
li maszerującą armię, aby zmusić ją do rozproszenia,            
i „ognia greckiego”, czyli substancji zapalnej składają-



cej się z nafty, siarki, smoły i oliwy; substancją tą na-
pełniano gliniane naczynia, które rzucone na machiny 
oblężnicze rozpryskiwały się, powodując ich zapalenie 
się. Jeśli krzyżowcy mogli dzięki dyscyplinie zmniej-
szyć szkody spowodowane przez seldżuckich łuczni-
ków konnych, to do sekretu produkcji „ognia greckie-
go” nie udało się im chyba dotrzeć. 
 Rekrutacja do armii opierała się na wezwaniu skie-
rowanym do wasali i zachęcaniu do wstąpienia w jej 
szeregi ludzi wolnych i najemników: wspomagali ją 
przygodni pielgrzymi i zakony rycerskie. Kośćcem ar-
mii państw frankońskich byli rycerze, którzy za posia-
dane lenno byli zobowiązani do służby wojskowej. Ich 
liczbę znamy wyłącznie z rejestru sporządzonego około 
1265 roku przez Jana z Ibelinu. Według tego późnego 
źródła trzy główne baronie Królestwa Jerozolimskiego 
winne były dostarczać 577 rycerzy, pozostających do 
dyspozycji króla w każdej chwili i na czas nieokreślo-
ny. Hrabia Trypolisu nie mógł wystawić więcej niż 
około setki rycerzy. Księstwo Antiochii dostarczyło ich 
w roku 1119 prawie siedmiuset. Przy boku księcia Ro-
gera z Antiochii wzięli oni udział w bitwie na Ager 
sanguinis. Liczba ta jednakże szybko obniżyła się               
w XII wieku z powodu strat poniesionych w walce                
z armiami Zengiego i Nur ad‒Dina. Dla uzupełnienia 
ost (armii feudalnej) kościoły i gminy miejskie musiały 
- w przypadku „wielkiej potrzeby” - dostarczać ser-
wientów i żołnierzy piechoty; ich liczba, jak podaje Jan 
z Ibelinu, miała sięgać 5000. W bitwie pod Hittinem 
(1187) uczestniczyło wielu żołnierzy opłaconych z pie-



niędzy przysłanych do Syrii przez króla angielskiego 
Henryka II. 
 Dodatkową siłę tworzyli pielgrzymi przybyli z Za-
chodu. Byli to bądź niezorganizowani pielgrzymi, 
przybyli na statkach włoskich, bądź jakiś książę ze 
swoją świtą, jak na przykład Teodoryk, hrabia Flandrii, 
który w 1139 roku wziął udział w wyprawie w Zajor-
danii. Ich postawa nie przystawała często do tej, którą 
w Ziemi Świętej kierowali się Frankowie; zazwyczaj 
tuż po swoim przybyciu rwali się do walki z Saracena-
mi bez rozpoznania terenu oraz warunków politycznych 
i militarnych istniejących w danym momencie. Tym 
tłumaczy się klęska, jaką druga wyprawa krzyżowa po-
niosła pod Damaszkiem. 
 Tymczasem z wolna coraz większą rolę zaczęły od-
grywać zakony rycerskie. Była to armia doświadczona, 
niemal profesjonalna, łatwa do zmobilizowania i dosyć 
liczna w porównaniu z tymi, które można było powoli 
drogą rekrutacji. Szpitalnicy zawarli w 1168 roku kon-
trakt z królem Amalrykiem, któremu obiecali dostar-
czyć 500 rycerzy na jego wyprawę do Egiptu. Saladyn 
po bitwie pod Hittinem rozkazał stracić 230 wziętych 
do niewoli rycerzy zakonnych; nie mniej zapewne pa-
dło w samej bitwie, templariusze i szpitalnicy dostar-
czyli najprawdopodobniej armii Gwidona z Lusignan 
około 500 rycerzy. Stanowili zatem istotny składnik 
ofensywnego i obronnego aparatu państw łacińskich. 
 W walkach rycerze zakonni odgrywali szczególnie 
ważną rolę. W trakcie marszu armii stanowili jej awan-
gardę, a także jej ariergardę. W swoich szeregach 



mieli konnych jeźdźców z armii zachodnich. Ich 
szybkość, skuteczność, dyscyplina i zwartość po-
zwoliły im niejeden raz wyjść cało z opresji; 
wszystkie te ich cechy wywodziły się z religijnego 
nakazu posłuszeństwa, który chociaż nie zawsze 
potrafił utrzymać ich w ryzach, to jednak często 
zapewniał im powodzenie. Ich zasługą było także i 
to, że jako jedyni byli zdolni utrzymać i zaopa-
trywać fortece, które im przekazano, szpitalnikom 
- Betgibelin (1136) i Krak des Chevaliers (1142), 
templariuszom - Gazę (1149). W drugiej połowie 
XII wieku ich liczba znacznie wzrosła. 
 Potęgi zakonów rycerskich nie ominęły jednak 
pewne problemy. Brały się one ze zubożenia                
i z kurczenia się warstwy feudałów. Podboje Zen-
giego i Nur ad‒Dina zmniejszyły ilość ziemi, któ-
rą nadawano rycerzom w lenno, co pociągało za 
sobą zmniejszenie źródła wojskowej siły feuda-
łów. Płacone okupy prowadziły do zubożenia wa-
sali  i  zmuszały  do  sprzedaży  ziemi,  z  czego  sko-
rzystały zakony rycerskie. Te zaś prowadziły wła-
sną politykę, ale każdy zakon swoją. Królowie 
mieli nad nimi niewielką władzę i stracili całko-
wicie kontrolę nad ich operacjami wojskowymi. 
Wreszcie nie byli w stanie wysyłać gros swoich sił 
do walki i jednocześnie utrzymywać wystarczają-
co silnych garnizonów w ufortyfikowanych mia-
stach i zamkach. Po bitwie pod Hittinem w 1187 
roku Balian z Ibelinu znalazł w Jerozolimie tylko 
dwóch rycerzy i musiał w pośpiechu pasować na 



rycerzy sześćdziesięciu bourgeois, aby przygoto-
wać miasto do obrony. Niedostatek żołnierzy był 
głównym powodem słabości państw łacińskich. 

STRATEGIA I TAKTYKA 

 Cele wojny, jakie postawili sobie Frankowie, 
ich organizacja polityczna i społeczna, natura ich 
uzbrojenia i ich przeciwników - w dużej części 
zdeterminowały strategię i taktykę przyjętą przez 
armie krzyżowców. 
 Cele, jakie mieli w latach 1097‒1099, były ja-
sne dla wszystkich: dotrzeć do Jerozolimy i wy-
zwolić święte miejsca. Zdobycie Świętego Miasta 
wytyczyło nowy cel: obronę zdobytych ziem. Ten 
zaś pociągnął za sobą następne: osadzenie się            
w miastach leżących na wybrzeżu Syro‒Palestyny, 
aby utrzymać kontakty z Zachodem, zapewnienie 
sobie kontroli nad drogami prowadzącymi z nad-
brzeżnej równiny do domen położonych w głębi 
kraju, posiadanie ufortyfikowanych miast i fortec. 
W Syro‒Palestynie ostatecznym celem działań mi-
litarnych było zdobycie i utrzymanie miejsc ufor-
tyfikowanych, nigdy natomiast nie było nim cał-
kowite zniszczenie przeciwnika, co zresztą było 
niemożliwe z uwagi na małą liczbę żołnierzy. 
 Na drodze do Jerozolimy było całkiem inaczej. 
Krzyżowcy musieli otwierać sobie drogę w terenie 
nieznanym i często wrogim. Różnorodność od-
działów nie pozwalała na poddanie ich pod rozka-
zy jednego dowódcy; różnice narodowościowe 



osłabiały armię; źle były skoordynowane działania 
piechoty i jazdy. Trasę trzeba było zmieniać, kie-
dy docierano do ufortyfikowanych miast, gdyż na 
ich zdobywanie krzyżowcy nie mieli sprzętu ob-
lężniczego. Trzeba było przemierzać stepowe ob-
szary Azji Mniejszej, gdzie brakowało wody i po-
żywienia, gdzie żar słoneczny uniemożliwiał uży-
wanie zbroi, gdzie konie, pozbawione furażu, pa-
dały z wyczerpania. W przełęczach Bałkanu i Tau-
rusu na maszerującą kolumnę, obciążoną ba-
gażami i gromadą zwykłych ludzi, czyhały pułapki 
i zasadzki. Trzeba było poruszać się w środowisku 
wrogim i przezwyciężać zagrożenia, jakie piętrzył 
przeciwnik i natura. 
 Frankowie mieli do czynienia z różnorodnymi 
wrogami, z których każdy dysponował inną siłą. 
Seldżucy prowadzili walki z armiami krzyżowców 
tylko wtedy, gdy przechodziły one przez Anatolię; 
poza nią krzyżowcy ich nie interesowali. Rzadko 
udawało się im połączyć przeciwko Frankom. Na-
wet sam Saladyn, chociaż pod swoim dowódz-
twem miał liczne oddziały, nie zawsze mógł ich 
sobie całkowicie podporządkować. Wojny prowa-
dzono sezonowo, emirowie przystępowali do nich 
od przypadku do przypadku. Armie muzułmańskie 
do wojny przyciągała bardziej nadzieja na korzy-
ści materialne niż na wieczną nagrodę, którą obie-
cywał dżihad; dlatego gdy nie było nadziei na łup 
lub gdy zbliżała się zima, odłączali się od armii              



i wracali do siebie. Prowadzenie więc długotrwa-
łej kampanii było niemożliwe. 
 Spośród wszystkich muzułmanów krzyżowcy 
najbardziej obawiali się Turków. Mieli oni kon-
nych łuczników, manewrujących szybko i ela-
stycznie, którzy dążyli do rozbicia zwartych sze-
regów frankońskich, powalając im konie, symulu-
jąc ucieczkę i powracając nieustannie do walki. 
Nękające ataki łuczników poprzedzały zasadniczy 
atak, w którym o zwycięstwie decydowały miecze, 
włócznie i kopie. Niejednorodne armie Fatymi-
dów, składające się z pieszych łuczników i jazdy 
czekającej na sygnał do ataku, były mniej groźne 
dla krzyżowców; w starciu z jazdą frankońską po-
nosili większe straty. Inaczej było w walce z ar-
miami Ajjubidów i Mameluków, bowiem o niepo-
wodzeniach krzyżowców decydowała przede 
wszystkim dużo mniejsza liczebnie ich armia. 
Przyczyną klęski piątej wyprawy krzyżowej                
i przegranej Świętego Ludwika było zbyt długie 
unieruchomienie oddziałów czekających na przy-
bycie posiłków i nieznajomość terenu, na którym 
przeciwnik potrafił wykorzystać wylewy Nilu, by 
zadać krzyżowcom śmiertelny cios. 
 Krzyżowcy zmuszeni byli działać rozważnie, 
ostrożnie. Ich mniejsza liczebność nakazywała im 
czasami odstępować od walki i mierzyć ciężar 
konsekwencji w razie przegranej. Piechota swoimi 
włóczniami chroniła jazdę, do momentu gdy roz-
legał się sygnał do szarży Łacinników na główny 



korpus armii przeciwnika. Dowódca nie zawsze 
mógł powstrzymać rojowy poryw rycerzy, którzy 
pozwalali się wyciągać poza pole walki; musiał 
przeto mieć w odwodzie taktycznym wiele hufców 
jazdy, żeby natychmiast reagować na zmienne ko-
leje losu. Niedostatek machin oblężniczych zmu-
szał krzyżowców do omijania ufortyfikowanych 
miast, chyba ze chodziło o takie, których posiada-
nie było nieodzowne dla powodzenia wyprawy. 
Tak było w przypadku Antiochii w 1098 roku i Je-
rozolimy w 1099 roku, które zdobyto po regular-
nym oblężeniu; ale do oblegania miast położonych 
na wybrzeżu przystąpiono dopiero po wielu mie-
siącach od wyzwolenia miejsc świętych. 
 Strategia  i  taktyka  krzyżowców  zmieniała  się.  
Podczas pierwszej wyprawy krzyżowej daleko by-
ło Frankom do tego doświadczenia, które w walce 
ze wschodnim przeciwnikiem posiadali Bizantyń-
czycy,  ale  szybko  nauczyli  się dostrzegać jego  
słabości. Po roku 1130 zmuszeni zostali, z powo-
du posiadania zbyt małej liczebnie armii, do 
przejścia na pozycje obronne. Wtedy to wzrosła 
rola zakonów rycerskich, dzierżących fortece, ze 
szkodą dla wasali. Przybywający z Zachodu krzy-
żowcy, którzy rwali się do walki z Saracenami, 
nie zawsze rozumieli, że ograniczone cele militar-
ne państw łacińskich na Wschodzie wynikały z ich 
organizacji gospodarnej i społecznej. 

 



FORTYFIKACJE 

 Fortyfikacje miały być lekarstwem na liczbowy 
niedostatek Franków. Stanowiły one stałe bazy 
gotowe do ataku i punkty stałego oporu, a także 
instrument wspomagający kolonizację i eksploata-
cję tubylców. Nie zawsze zintegrowane były                
z planowo zorganizowanym system obrony, który 
w XII wieku wytyczał granicę między Bizancjum 
a islamem; w miarę postępu podboju frankońskie-
go te dawne fortece bizantyńskie przechodziły               
w ręce zdobywców. W każdym razie rozmieszcze-
nie fortec było podyktowane wymogami strate-
gicznymi. Podbój dokonany w pierwszej połowie 
XII wieku narzucał przede wszystkim konieczność 
kontrolowania całego wybrzeża syryjskiego, żeby 
ułatwić kontakt z Zachodem, skąd przybywały po-
siłki. Z drugiej strony, Frankowie starali się prze-
sunąć granice swoich posiadłości w głąb lądu, do 
pogranicza z pustynią syryjską. Nie zawsze im się 
to udawało: nie mogli na przykład rozciągnąć 
swojej kontroli na równiny Hamy i Homsu ani 
utrzymać Gerazy (Dżarasz). Warunki geopolitycz-
ne wymagały więc wybudowania dwóch linii 
obrony: jednej na wybrzeżu, aby zabezpieczyć się 
przed atakami floty egipskiej, drugiej na wschod-
niej flance gór syryjskich, aby tam powstrzymać 
wroga, zanim wejdzie w głąb terytorium chrześci-
jańskiego. 



 Państwa łacińskie zajmowały właściwie wąski 
pas między Morzem Śródziemnym a stepem syryj-
sko‒mezopotamskim, bardzo wrażliwy na ataki ze 
wschodu; stąd bowiem przeciwnik mógł wykorzy-
stać przejścia przecinające barierę gór Libanu, by 
znaleźć się w Syrii. Trzeba było więc kontrolować 
owe przejścia i budować tam fortyfikacje. Ale tu 
brakowało systematycznego planu; droga z Da-
maszku do Banijasu, otwierająca dostęp do portów 
Królestwa Jerozolimskiego, wcale nie była chro-
niona, podobnie zresztą jak dostęp wzdłuż połu-
dniowego brzegu Jeziora Tyberiadzkiego, który 
przed końcem XII wieku był źle broniony. 
 Należy także brać pod uwagę warunki demo-
graficzne i militarne, które były daleko bardziej 
sprzyjające dla muzułmanów niż chrześcijan. 
Chrześcijanie, o wiele mniej liczni, koniecznie po-
trzebowali szybkiej informacji o ruchach nieprzy-
jaciela. Dlatego starali się stworzyć bariery po-
wstrzymujące nieprzyjaciela, aby dać sobie czas 
na szybkie zmobilizowanie na tyłach armii inter-
wencyjnej. Dlatego pierwszą linię obronną wyty-
czyły zamki krzyżowców, które kontrolowały 
główne przejścia, były pierwszymi punktami opo-
ru i pozwalały uprzedzać o niebezpieczeństwach, 
wysyłając sygnały optyczne lub gołębie pocztowe. 
Nie tyle liczyła się ich własna siła, ile położenie 
oraz kontakty z innymi fortecami, z miastami                 
i z armią polową. 



 Ich rozlokowanie odpowiadało właśnie tym po-
trzebom. Obrona wybrzeża spoczywała na uforty-
fikowanych miastach. Łacinnicy odbudowywali 
mury bizantyńskie i je uzupełniali. Frankowie 
wznosili także zamki na wzgórzach sąsiadujących 
z miastami portowymi, aby zapobiegać muzuł-
mańskim rajdom. Podobnie jak na wybrzeżu, tak              
i na lądzie granicę wytyczała linia fortec, biegnąca 
z północy na południe, z Beaufort do zamków Za-
jordanii. Bardziej na północ, w księstwie Antio-
chii i hrabstwie Edessy, fortyfikacje były ukierun-
kowane podobnie na linii północ - południe, z Ba-
ghras, zamku leżącego na północ od Antiochii, do 
Krak des Chevaliers. 
 Uzupełnieniem tych głównych linii obronnych 
były fortece, kontrolujące strategiczne przejścia, 
zapewniające komunikację między portami a pła-
skowyżem syryjskim. Na przykład w hrabstwie 
Trypolisu prawdziwy system obronny, utworzony 
przez zamki Krak des Chevaliers, Chastel Blanc, 
Chastel Rouge i Montferrand, chronił korytarz łą-
czący górną część doliny Orontesu z równinami 
Trypolisu i Tortosy. W ten sposób powstały praw-
dziwe wojskowe kwartały operacyjne, w których 
środki defensywne były skoncentrowane w dogod-
nych punktach strategicznych. To przyczyniło się 
do koordynacji działań obronnych i ich hierarchi-
zacji, albowiem każda z tych wielkich fortec była 
otoczona mniej lub bardziej oddalonymi forcika-



mi. Warunki geograficzne i cele, jakie miały one 
spełniać, narzucamy im rozmaite typy fortyfikacji. 
Specjaliści rozróżniają zasadniczo trzy takie typy. 
Najprostszym był „normański donżon”, samotna 
lub otoczona małym murem wieża. Ten typ bu-
dowli obronnej był najbardziej rozpowszechniony 
w wioskach i małych miasteczkach Syro‒
Palestyny. Drugi typ to castrum. Miało  ono  mur  
obronny na planie kwadratu, z kwadratową wieżą 
na każdym rogu i z donżonem wewnątrz. Castrum 
miało zwykle tylko jedno wejście i nie posiadało 
fosy. Budowane dosyć szybko, na otwartej prze-
strzeni, brało aktywny udział w walce obronnej. 
Większość fortyfikacji tego typu zbudowano w la-
tach 1130‒1170; przykładem jest Belvoir, po-
dwójne castrum, czyli jedno w drugim, przebudo-
wywane przez szpitalników od roku 1168, położo-
ne na wzgórzu górującym nad depresją Jordanu. 
Castrum jest typem fortyfikacji dobrze dostoso-
wanej do strategii wojny ruchomej, a więc odpo-
wiedniej dla okresu ekspansji i ofensywy państw 
frankońskich. Trzeci typ reprezentują wielkie for-
tece, zamki rycerskie, takie jak Krak de Moab, 
Atlit, Safed, Montfort, Beaufort lub Krak des 
Chevaliers, jeden z najlepiej zachowanych zam-
ków w Ziemi Świętej. Zbudowane są zwykle na 
wzgórzach i na stromych stokach, czyli w miej-
scach bronionych przez naturę. Te masywne bu-
dowle powinny były wytrzymać oblężenie przez 
długie miesiące, nawet lata. I jako takie były wła-



ściwe dla strategii defensywnej. Budowano je lub 
powiększano w tym czasie, gdy państwa łacińskie 
zrezygnowały z atakowania wroga na odkrytym 
terenie. Unieruchamiały one silne garnizony - po-
nad 2000 osób w Krak des Chevaliers i do 2200 
osób w Safed w czasie wojny - co oczywiście 
zmuszało ich właścicieli do gromadzenia ogrom-
nych środków materialnych, na co w sytuacji pa-
nującej w końcu XII wieku trudno już było sobie 
pozwolić. W tym czasie, gdy na Zachodzie rezy-
gnowano z potężnych fortec na rzecz zamków 
„gotyckich” typu castrum, państwa łacińskie na 
Wschodzie powierzyły swoją obronę potężnym 
zamkom rycerskim, które były widomym dowo-
dem ich słabości. Odtąd Łacinnicy oddali inicja-
tywę napastnikom i zadowolili się obroną bierną, 
która na dłuższą metę okazała się iluzoryczna. 

KOŚCIÓŁ ŁACIŃSKI                                                            
I KOŚCIOŁY WSCHODNIE 

 Papież Urban II, wzywając do krucjaty, nie 
miał zamiaru ustanowienia na Wschodzie Kościo-
łów łacińskich. Jedynym jego celem było odno-
wienie więzi z czterema patriarchatami wschod-
nimi, zwłaszcza z Kościołem ortodoksyjnym. Pa-
pież pojmował krucjatę, do której wzywał, jako 
instrument pobudzający do unii Rzymu z Kościo-
łami wschodnimi. Swojemu legatowi Ademarowi          
z Monteil, który towarzyszył krucjacie, polecił, 
aby respektowano prawa hierarchów ortodoksyj-



nych, natomiast duchowieństwu łacińskiemu bę-
dącemu już na miejscu nakazał uznać władzę pa-
triarchów Antiochii i Jerozolimy za kanoniczną. 
Ale po śmierci legata papieskiego latem 1098 roku 
krzyżowcy szybko porzucili tę koncyliacyjną po-
stawę. W miarę posuwania się do przodu armii 
krzyżowców Frankowie osadzali na wakujących 
siedzibach biskupich swoich prałatów i w ten spo-
sób zakładanie nowego Kościoła łacińskiego to-
warzyszyło podbojowi Ziemi Świętej. 

ZAŁOŻENIE KOŚCIOŁA ŁACIŃSKIEGO                   
W ZIEMI ŚWIĘTEJ 

 Frankowie w 1099 roku stanęli wobec organi-
zacji kościelnej, która sięgała pamięcią czasów 
Jystyniana I, ale doznała wstrząsu podczas podbo-
ju arabskiego w VII wieku. Opierała się ona na 
dwóch patriarchatach, Antiochii i Jerozolimy, po-
zostających pod opieką cesarza bizantyńskiego. 
Frankowie, odnoszący się nieufnie do Greków, 
których podejrzewali o zdradę, skłonni byli szyb-
ko powołać Łacinników na biskupie stolce w Sy-
rii. Pierwszym znanym przykładem jest Piotr                
z Narbony, nominowany przez Rajmunda z Saint‒
Gilles na biskupa Albary, leżącej na południe od 
Antiochii. Przechodząc przez Lyddę (Ramla), 
krzyżowcy zgromadzeni na posiedzeniu wybrali 
na biskupa tego miasta Roberta z Rouen. Po zdo-
byciu Jerozolimy na łacińskiego patriarchę Jerozo-
limy wybrano Arnulfa z Chocques, jako że tron 



patriarszy wakował po ucieczce na Cypr greckiego 
patriarchy Symeona II. W tym samym czasie              
w Antiochii grecki patriarcha Jan Oksyta, poróż-
niwszy się z Boemundem, opuścił miasto i schro-
nił się w Konstantynopolu, a jego miejsce zajął 
Bernard z Walencji. Te dwie nominacje oznaczają 
całkowite zerwanie z polityką współpracy Rzymu 
z Kościołami wschodnimi, którą chciał wcielić             
w życie Urban II.  
 Krzyżowcy, postępując w ten sposób, uważali 
nominowanych przez siebie biskupów za legal-
nych następców biskupów wschodnich, których 
sami wcześniej złożyli. Nie niepokoili natomiast 
niższego duchowieństwa mnichów, pozostawiając 
im całkowitą swobodę, ale jednocześnie podając 
pod kanoniczną władzę biskupów łacińskich. Ber-
nard z Walencji, patriarcha Antiochii, podczas 
trzydziestopięcioletniego sprawowania tego urzę-
du wyposażył swój Kościół w stałą strukturę, któ-
ra w 1100 roku miała pięciu biskupów łacińskich, 
a w momencie jego śmierci w 1135 roku czterna-
stu biskupów. Powstawanie nowych biskupstw ła-
cińskich postępowało w rytm podbojów. Po śmier-
ci Bernarda z Walencji tron patriarszy objął -              
z pominięciem wymogów kanonicznych, ale akla-
mowany przez lud - Ralf z Domfrontu. Prowadził 
on politykę prowadzącą do wzmocnienia patriar-
chatu antiocheńskiego, pomimo wzmagającej się 
opozycji Kocioła ortodoksyjnego i interwencji ce-
sarza Jana II Komnena, który usunął z Cylicji bi-



skupów łacińskich i wymógł na Rajmundzie z Poi-
tiers przywrócenie patriarchatu ortodoksyjnego. 
Ralf z Domfrontu, oskarżony przez swoich dwóch 
duchownych, został złożony przez synod zwołany 
w 1140 roku przez legata papieskiego. Kościół an-
tiocheński doszedł w tym czasie do największych 
rozmiarów, sprawował bowiem kontrolę nad pię-
cioma prowincjami kościelnymi. 
 Miejsce Ralfa z Domfrontu zajął Emeryk z Li-
moges, który kierował patriarchatem przez pięć-
dziesiąt trzy lata. Miał on zaznać wiele goryczy. 
Był świadkiem znikania biskupich stolic w hrab-
stwie Edessy, w Apamei i Maraszu. Zorganizował 
obronę Antiochii atakowanej przez Nur ad‒Dina, 
wszedł w konflikt z Renaldem z Châtillon i musiał 
na pięć lat usunąć się  z Jerozolimy. Po powrocie 
w 1159 roku na swój tron patriarszy został zmu-
szony do ustąpienia swojego miejsca patriarsze 
greckiemu Atanazemu III, którego w 1165 roku 
narzucił cesarz Manuel I Komnen. Trzęsienie zie-
mi w 1170 roku uwolniło go od rywala i pozwoliło 
mu odzyskać tron patriarszy. W ostatnich latach 
jego zasiadania na tronie patriarszym Kościół an-
tiocheński poniósł dotkliwe straty, miał bowiem                
w 1187 roku już tylko sześciu biskupów sufraga-
nów. Pod koniec XII wieku patriarchat -
antiocheński utracił pierwszeństwo na rzecz pa-
triarchatu jerozolimskiego. 
 Jego początki były wszelako trudne. Daimbert 
z Pizy został złożony w 1100 roku, ale po ponow-



nym powołaniu na to stanowisko został z niego 
usunięty w roku 1102; jego miejsce zajął Ewremar 
(1102‒1108), po nim zaś Gibelin z Sabranu, za-
stąpiony w 1112 roku przez Arnulfa, pierwszego, 
który był nazywany patriarchą. Pierwszą wybitną 
postacią na patriarszym tronie był Gormond                   
z Picquigny, który w 1120 roku zwołał synod                
w Nablusie i kierował Królestwem Jerozolimskim, 
gdy Baldwin II był więziony przez Turków. Na-
stępcy Gormonta, zmarłego w 1128 roku, miano-
wali biskupów Tyru, Sydonu, Akki, Banijasu                   
i Tyberiady. W roku 1180 na stanowisko patriar-
chy wybrano Herakliusza, arcybiskupa Cezarei, 
popieranego przez klan Courtenayów i Gwidona               
z Lusignan; jego konkurentem był Wilhelm z Ty-
ru, stronnik Rajmunda III z Trypolisu. Herakliusz, 
człowiek pozbawiony większych skrupułów mo-
ralnych, mieszał się w sprawy państwowe, dopro-
wadził do koronacji Sybilli i Gwidona z Lusignan, 
przewodniczył misji na Zachód, by zabiegać                   
o pomoc przeciwko Saladynowi. Zmarł w 1190 
roku podczas oblężenia Akki. W tym czasie pa-
triarchat jerozolimski liczył trzynaście biskupstw 
łacińskich, z siedzibami zwłaszcza w wielkich 
miastach wybrzeża i w miejscach pielgrzymko-
wych znajdujących się pod kontrolą Łacinników. 

ORGANIZACJA KOŚCIOŁA ŁACIŃSKIEGO 

 Wraz z osiedlaniem się kolonistów z Zachodu 
w Ziemi Świętej rozszerzała się sieć łacińskich 



parafii. Nie była ona wszędzie jednakowa, bo 
gęstsza była w miastach nadbrzeżnych, rzadsza 
zaś w interiorze. W zasadzie każde miasto,                   
w którym osiedleni byli Frankowie, miało przy-
najmniej jeden kościół łaciński, posiadający ius 
parochiale, to znaczy prawo udzielania chrztów, 
ślubów małżeńskich i sprawowania religijnej po-
sługi podczas pogrzebów. Możnowładcy frankoń-
scy zatrudniali kapelanów, którzy w zamkach mie-
li wszystkie prawa należne parafii. Kanonicy regu-
larni  Świętego  Grobu,  a  także  z  Nazaretu  i  Betle-
jem zarządzali parafiami, które założyli na swoim 
terenie, podczas gdy szpitalnicy i templariusze po-
siadali rozległe prawo patronatu i cieszyli się róż-
nymi zwolnieniami, określonymi w otrzymanych 
przywilejach. Kościoły wspólnot włoskich w Akce 
i w Tyrze nie podlegały jurysdykcji miejscowych 
władz kościelnych. Wszystko to razem sprawiało, 
że biskupi stali na czele niezbyt spójnej struktury 
parafialnej, w gruncie rzeczy miejskiej, albowiem 
sieć parafialna w rejonach rolniczych była bardzo 
rzadka i z niewielką liczbą kleru łacińskiego. 
 Można zidentyfikować ponad stu biskupów ła-
cińskich osiadłych w Ziemi Świętej w latach 
1098‒1187. W początkowym okresie podboju wy-
bierano ich z grona zwykłych kapłanów lub kape-
lanów z otoczenia wielmożów. Szybko jednakże 
kapituły katedr w Jerozolimie, Betlejem, Nazare-
cie, Hebronie i Trypolisie stały się źródłem ich 
naboru. Wybrani pochodzili głównie z Zachodu                 



i wywodzili się ze szlachetnych rodów mających 
związki z Ziemią Świętą; natomiast rodziny panu-
jące w państwach łacińskich i wielkie domy baro-
nialne mało były zainteresowane biskupimi sta-
nowiskami,  zapewne  dlatego,  że  w  Syrii  nie  było  
wielkich lenn kościelnych. Spośród wyższego du-
chowieństwa rekrutowali się doradcy książęcy                 
i królewscy, kanclerze i ambasadorzy, lecz zdecy-
dowana większość biskupów, stojąca na średnim 
poziomie intelektualnym, w małym stopniu anga-
żowała się w sprawy polityki świeckiej. Wyjąt-
kiem  był Wilhelm  z  Tyru,  urodzony  na  Wscho-
dzie. 
 Łacińska sieć kościelna nie pokrywała się do-
kładnie z tą, którą miał Kościół ortodoksyjny. Wi-
domym wskaźnikiem osadnictwa frankońskiego              
w  XII  wieku  były  kościoły,  których  sieć była  Ge-
sta zwłaszcza w miastach Królestwa Jerozolim-
skiego, ale rozciągała się także i na wiejskie okrę-
gi diecezji jerozolimskiej, betlejemskiej i liddyj-
skiej. W XII wieku było 75 kościołów w Jerozo-
limie, 27 w Akce, 14 w Tyrze, 12 w Bejrucie, 11 
w Askalonie, po 10 w Tyberiadzie i w Jaffie. No-
wym kościołom trzeba była zapewnić źródła do-
chodów. Niektórzy biskupi otrzymali prawa, jakie 
Dosiadali seniorzy do przyznanych im ziem, mogli 
także wejść w posiadanie dóbr należących do ko-
ściołów ortodoksyjnych. Nowe fundacje biskupie 
otrzymywały jakieś donacje, natomiast wielkie 
kościoły - Świętego Grobu, katedry w Betlejem i 



Nazarecie - mogły tworzyć na Zachodzie klaszto-
ry, które pokrywały część ich potrzeb. Dziesięciną 
były obłożone wszystkie ziemie znajdujące się w 
posiadaniu Franków, ale bardzo często zwolnione 
z niej były wspólnoty religijne i zakony rycerskie. 
Patriarcha Antiochii i kapituła kościoła Grobu 
Świętego zgromadziły poważne bogactwa, które 
były znakomicie zarządzane. Biskupi musieli 
utrzymać swoje domy, duchowieństwo parafialne, 
uczestniczyć w budowie katedr, utrzymywać ho-
spicja przeznaczone dla pielgrzymów, szkoły, le-
prozoria, dostarczać wreszcie armii królewskiej 
odpowiedniej liczby rycerzy i serwientów. Zrozu-
miałe więc, że biskupi w Ziemi Świętej usilnie za-
biegali o zachowanie prawa własności swych ko-
ściołów, co prowadziło niekiedy do konfliktów z 
instytucjami innych wyznań chrześcijańskich. 

STOSUNKI Z KOŚCIOŁAMI WSCHODNIMI 

 Wielość Kościołów chrześcijańskich w Syro‒
Palestynie w czasach krzyżowców była dziedzic-
twem historii, albowiem różne grupy narodowe, 
wrogie władzy bizantyńskiej, w okresie od IV do 
VII wieku dążyły do pozbycia się piętna Konstan-
tynopola i Kościoła greckiego, opowiadając się za 
dogmatami uważanymi przez ortodoksję za here-
tyckie. Grupy te, prześladowane przez władze ce-
sarskie, znalazły schronienie na kresach Cesarstwa 
Bizantyńskiego i pozostały tam po podboju mu-
zułmańskim w VII wieku. Krzyżowcy, gdy znaleź-



li się w Syrii, wszystkich chrześcijan rytu 
wschodniego uznali za heretyków, chociaż papie-
stwo starannie odróżniało chrześcijan odłączonych 
od Rzymu od ortodoksów uważanych za członków 
Kościoła katolickiego. 
 Kościół grecki, stosunkowo słaby w Palesty-
nie, gdzie był reprezentowany tylko przez patriar-
chat jerozolimski i cztery biskupstwa, miał o wie-
le większe wpływy w Syrii północnej, gdzie hie-
rarchia kościelna przeżyła inwazję Seldżuków. 
Melkici byli reprezentowani we wszystkich głów-
nych przybytkach religijnych Ziemi Świętej. 
Frankowie systematycznie deponowali patriar-
chów i biskupów wschodnich, by zastąpić ich za-
chodnimi. Symeon, grecki patriarcha Jerozolimy, 
opuścił miasto, zanim zjawili się pod nim krzy-
żowcy. Łacinnicy osadzili na jego tronie Arnulfa             
z Chocques; do jego złożenia doprowadził legat 
Daimbert z Pizy i wkrótce sam zajął to stanowi-
sko. W Antiochii krzyżowcy początkowo zaakcep-
towali patriarchę Jana V Oksytę, ale gdy ten                 
w 1100 roku opuścił miasto i udał się do Konstan-
tynopola, jego miejsce zajął Bernard z Walencji. 
Te depozycje i wypędzenia prowadziły do ciągłe-
go napięcia w stosunkach Greków z Łacinnikami. 
 Inne wspólnoty chrześcijańskie, prześladowane 
przez Kościół konstantynopolitański, życzliwie 
przyjęły przybyszów z Zachodu, uważanych za 
wyzwolicieli. Ograniczane przez Bizantyńczyków, 
uważających je za heretyckie, oczekiwały od Ła-



cinników przyznania im większej swobody religij-
nej. Syryjscy jakobici stanowili zdecydowaną 
większość ludności chrześcijańskiej w Królestwie 
Jerozolimskim, byli także dosyć liczni wokół An-
tiochii, w której znajdowała się siedziba ich pa-
triarchatu. Utrzymywali poprawne stosunki                   
z Frankami, podobnie jak inne Kościoły monofi- 
zyckie: armeński, gruziński, koptyjski i etiopski. 
Maronici, zamieszkujący doliny w górach Libanu, 
pojednali się z Frankami z Antiochii w ciągu XII 
wieku iw 1182 roku zgodzili się uznać, nie bez 
wahań zresztą prymat papieża. 
 Frankowie, oczekiwani przez chrześcijan 
wschodnich jako oswobodziciele, którzy przyniosą 
im wolność religijną, jakiej odmawiali im „chal- 
cedończycy” (Kościół grecki), dawali - generalnie 
rzecz biorąc - dowody tolerancji wobec Kościołów 
oddzielonych od Rzymu; cieszyły się one całkowi-
tą autonomią. Próby zbliżenia z nimi, które po-
dejmował Wilhelm z Tyru i Emeryk z Limoges, 
spełzły na niczym. Postawa Franków wobec orto-
doksów, a zwłaszcza narzucanie całemu ich du-
chowieństwu nakazu posłuszeństwa wobec pa-
triarchów łacińskich, upokorzenia, jakich melkici 
doznali podczas składania z urzędów ich hierar-
chów, konfiskata dóbr ich kościołów - doprowa-
dziły chrześcijan wschodnich do przeświadczenia, 
iż Ajjubidzi są wobec nich bardziej tolerancyjni 
niż ich łacińscy „bracia”. Różnice kulturalne sta-



nęły na przeszkodzie w doprowadzeniu w Ziemi 
Świętej do unii dwóch Kościołów. 

ZAKONY RYCERSKIE 

 Jedną z największych osobliwości w Ziemi 
Świętej w XII wieku było zapewne utworzenie za-
konów rycerskich. Doszło wtedy do syntezy 
dwóch na pozór przeciwstawnych ideałów: rycer-
skiego i monastycznego. Powołane do przycho-
dzenia z pomocą biednym i chorym pielgrzymom, 
zakony stopniowo kładły coraz większy nacisk na 
swą funkcję militarną i rolę w historii Ziemi Świę-
tej. Ich majątki ziemskie, regularnie powiększają-
ce się dzięki darowiznom, dochodom (responsio-
nes)  z  komturstw  i  komandorii  założonych  na  Za-
chodzie i przywilejowi zwalniającemu ich z ob-
ciążeń na rzecz Kościoła świeckiego, stały się 
podstawą ich wielkiej siły, która wykorzystały    
w celach politycznych, nie zawsze zgodnych z po-
lityką królestwa. Jednakże ich rola w obronie kró-
lestwa była nie do zastąpienia. Mające różne po-
czątki zakony: Zakon Rycerzy Świątyni (templa-
riusze), Zakon Szpitala Świętego Jana z Jerozoli-
my (szpitalnicy), Zakon Szpitala Najświętszej 
Panny Marii Domu Niemieckiego w Jerozolimie 
(Krzyżacy), Zakon Świętego Łazarza dla trędowa-
tych w XII wieku coraz wyraźniej reprezentowały 
żywotne siły Królestwa Jerozolimskiego. 



ZAKON SZPITALA ŚWIĘTEGO                                     
JANA Z JEROZOLIMY (SZPITALNICY) 

 Zakon Szpitala powstał przed pierwszą krucja-
tą. Kupcy amalfijscy zbudowali - nie wiemy,                
w którym roku, ale między 1048 a 1063 - wiele -
kościołów i hospicjów w okolicy kościoła Święte-
go Grobu, które miały służyć pielgrzymom. Ho-
spicjum pod wezwaniem Św. Jana Chrzciciela da-
ło początek Szpitalowi. Po zdobyciu Jerozolimy  
w lipcu 1099 r. Gerard nakazał budowę nowego 
szpitala, dużo większego, aby można było przyj-
mować pielgrzymów, których liczba rosła. Papież 
Paschalis II bullą Pie postulatio voluntatis z  roku  
1113 uznał szpitalników za zakon niezależny. 
Przejście od działalności charytatywnej do zakonu 
rycerskiego dokonywało się stopniowo. W 1126 
roku wzmiankowany jest konetabl, co niekoniecz-
nie musi oznaczać, że już w tym czasie nastąpiła 
militaryzacja zakonu. Na to trzeba było czekać 
przynajmniej do synodu, który w styczniu 1129 
roku zebrał się w Troyes, aby koncepcja powsta-
nia zakonu rycerskiego mogła być zaakceptowana 
w chrześcijaństwie, co stało się pod wpływem my-
śli św. Bernarda. W procesie militaryzacji Szpital 
był drugi, pierwsze miejsce należy do Świątyni. 
Król Fulko w 1136 roku przekazał Szpitalowi 
ochronę zamku Betgibelin, leżącego obok Askalo-
nu, a sześć lat później hrabia Trypolisu przekazał 
mu ochronę Krak des Chevaliers. Przed rokiem 



1153 zakon otrzymał regułę wzorowaną na regule 
św. Augustyna, ale nim minął rok 1179, zakonnicy 
jako najemni rycerze podjęli się zadań wojsko-
wych. 
 Od tej daty Szpital stał się zakonem rycerskim, 
całkowicie oddanym walce z niewiernymi, zresztą 
nie bez zastrzeżeń części braci, którzy niechętnie 
godzili się na proces militaryzacji zakonu, przy-
spieszony przez przekazanie zakonowi licznych 
fortec w hrabstwie Trypolisu. Wśród braci nastąpił 
podział na kapelanów, rycerzy, serwientów i kon-
fratrów. Każdy dom Szpitala był klasztorem, po-
łożonym w okręgu zwanym komandorią (komtu-
rią). Te grupowane były w prowincje, które z ko-
lei tworzyły siedem wielkich komandorii. Zako-
nem kierował wielki mistrz, któremu towarzyszyła 
kapituła i ośmiu bajlifów klasztornych. Szpital 
swoją organizacją przypominał templariuszy, ale 
wyraźniej eksponował powołanie do działalności 
dobroczynnej. 
 Zakon szybki wzrost swojego znaczenia i bo-
gactwa zawdzięcza życzliwości pielgrzymów i do-
brodziejstwom arystokracji frankońskiej. Hospicja 
szpitalników powstawały także na Zachodzie,               
w wielkich portach, skąd wyruszały statki płynące 
do Ziemi Świętej. Zakon zorganizował regularny 
transport pielgrzymów i przyjmował depozyty 
pieniężne na przechowanie i ich wypłacanie w Ou-
tremer. Zdobył wielkie domeny w państwach fran-
końskich, między Hebronem i Askalonem, na za-



chód od Jerozolimy, wokół zamków Krak des 
Chevaliers i Margat. Przywiązywał wielką wagę 
do uprawy różnych płodów rolnych niezbędnych 
do wyżywienia braci, służby i wielkiej liczby 
biednych. Szpitalnicy, podobnie jak templariusze, 
mieli dobrze wyekwipowaną armię, niemal stałą. 
Dlatego odgrywali wielką rolę w ewolucji polityki 
państw frankońskich. Gilbert z Assailly, wielki 
mistrz zakonu, popchnął króla Amalryka I do jego 
awanturniczych wypraw na Egipt. Zakon potrze-
bował kilku lat, aby podnieść się po tych niepo-
wodzeniach i znowu stać się, podobnie jak templa-
riusze, najpewniejszym oparciem wojskowym 
Królestwa Jerozolimskiego. 

ZAKON ŚWIĄTYNI (TEMPLARIUSZE) 

 Zakon ten, podobnie jak inne zakony rycerskie, 
zrodził się z doświadczenia zdobytego w Ziemi Świętej 
i w trakcie wyprawy krzyżowej5 Jego początki są nam 
słabo znane. Wydaje się, że rycerze opłacani przez ka-
pitułę Świętego Grobu oddzielili się w 1120 roku od 
kanoników, aby zająć się ochroną pielgrzymów ciągną-
cych drogami do Jerozolimy i Jerycha, a także z bronią 
w ręku bronić Ziemi Świętej. Byli wśród nich rycerz             
z Szampanii Hugon z Payns, być może brat św. Ber-
narda, i Gotfryd z Saint‒Omer. Ci „ubodzy rycerze 
Chrystusa” znaleźli oparcie u króla Baldwina II, który 
przyznał im budynek w swoim pałacu. Zdecydowali się 
żyć w ubóstwie i przyjąć regułę kanoników regular-
nych. Król i władze kościelne w Ziemi Świętej skłonili 



ich do podjęcia zadań związanych z ochroną i walką. 
Początki były trudne, donatorzy wstrzymywali się                   
z pomocą. Dlatego Hugon z Payns z towarzyszami wy-
ruszył w latach 1127‒1129 na Zachód. Podczas synodu 
w Troyes (13 stycznia 1129) templariusze otrzymali 
zredagowaną regułę i potwierdzenie przez św. Bernarda 
(traktat De laude novae militiae) wzniosłej wartości 
swego przyrzeczenia: „rycerstwo Chrystusa” zostało 
wyniesione pod niebiosa, krucjata uznana za sublimację 
zawodu żołnierskiego - to rozproszyło ostatnie wątpli-
wości, jakie wywoływała misja braci zakonnych. Ich 
zadaniem miała być nieustraszona walka z wrogami 
wiary; winni byli posłuszeństwo wielkiemu mistrzowi, 
kapitule zakonu i papieżowi, wyjęci zaś zostali spod 
władzy kościelnej, z wyjątkiem papieskiej. 
 Organizacja Świątyni opierała się na komandoriach 
zgrupowanych k orowincje; na ich czele stali komando-
rzy lub preceptorzy. Zakonem kierował wielki mistrz, 
wybierany przez trzynastu dygnitarzy zakonu. Wśród 
braci byli ci, którzy walczyli - rycerze i serwienci, ci, 
którzy odprawiali modły - kapelani, i ci, którzy praco-
wali - bracia służebni. Swój rozwój zakon zawdzięczał 
donacjom. Nazwa zakonu „Świątynia” wzięła się od 
podarowanego mu przez króla budynku, zbudowanego 
na esplanadzie Świątyni Jerozolimskiej. Podczas poby-
tu Hugona z Payns i jego towarzyszy na Zachodzie za-
kon otrzymał rozległe dobra ziemskie, na których 
umieszczono sieć komandorii. Majątek Świątyni wzra-
stał także z innych źródeł: z prawa do kwesty, z zapi-
sów testamentowym, z organizowania transportu piel-



grzymów do Outremer, z operacji bankowych                
i niezbędnej wymiany pieniędzy między Wscho-
dem i Zachodem. Mając domy tu i tam, Świątynia 
przypominała organizację bankową dysponującą 
wieloma filiami. Przyjmowała depozyty pieniężne 
od książąt i suwerenów. Królowie Francji i Anglii 
powierzyli pieczę nad skarbcami królewskimi 
templariuszom w Paryżu i w Londynie. Templa-
riusze przyjmowali także na przechowanie klejno-
ty, kosztowne przedmioty, zajmowali się wypła-
caniem rent i kaucji, transferem pieniędzy, w razie 
potrzeby przy pomocy kupców włoskich. Krótko 
mówiąc, odgrywali pierwszoplanową rolę w finan-
sowym obrocie w Europie. Powszechnie uważano, 
że zakon siedzi wprost na skarbach; reputacja ta, 
jakkolwiek przesadzona, doprowadziła go do zgu-
by. 
 W historii krucjat Świątynia zajmuje bardzo 
ważne miejsce. Z wojskowego punktu widzenia 
zakon posiadał doświadczoną armię, niemalże pro-
fesjonalną i zdolną do działania w każdej chwili. 
Składała się ona z 300 rycerzy, serwientów, Tur-
kopolów i oddziałów piechoty. Siła ta była prawie 
niezależna od władzy królewskiej, co w razie 
wspólnych działań zbrojnych mogło sprawiać kło-
pot głównodowodzącemu. Z drugiej strony, tem-
plariusze, którym przekazano ochronę wielkich 
fortec w Ziemi Świętej (Tortosa, Safed, Château‒
Pelerin, Beaufort, Chastel Blanc, Chastel Rouge              



i inne), odgrywali decydującą rolę w obronie pań-
stw łacińskich w Syro‒Palestynie. 
 Równie wielkie znaczenie odgrywali templa-
riusze w sferze życia politycznego. Władza króla 
jerozolimskiego była tak słaba od lat 70. XII wie-
ku, że wielki mistrz templariuszy Gerard z Ride-
fortu doprowadził do działań wojennych przeciw-
ko Saladynowi i do klęski armii frankońskiej w bi-
twie pod Hittinem. Templariusze czasami utrzy-
mywali stosunki dyplomatyczne z Saracenami, nie 
bacząc na interes innych stron pozostających                 
w grze. Krótko mówiąc, od końca XII wieku, kon-
kurując ze szpitalnikami, dysponowali siłą woj-
skową niezbędnie potrzebną do obrony granic                  
i fortec, ale brali także udział w grze politycznej, 
broniąc własnych interesów, które nie zawsze po-
krywały się z interesami Królestwa Jerozolim-
skiego. 

ZAKON SZPITALA NAJŚWIĘTSZEJ                         
PANNY MARII DOMU NIEMIECKIEGO                                      
W JEROZOLIMIE (KRZYŻACY) 

 Zakon ten różni się od innych zakonów rycer-
skich swoim ściśle narodowym charakterem: jego 
założenie i skład osobowy jest sprawą środowiska 
niemieckojęzycznego. Powstał on w 1128 roku               
w łonie szpitalników, wśród których był oddział 
rycerzy pochodzenia niemieckiego, który po-
święcił swoje służby pielgrzymom swej „nacji”. 
Przed rokiem 1143 istniało w Jerozolimie hospi-



cjum i kościół pod wezwaniem Św. Marii, w miej-
scu  starego  miasta,  gdzie  w  przyszłości  miała  po-
wstać dzielnica żydowska; budynek, który wydo-
byto na światło dzienne podczas prac wykopali-
skowych w 1967 roku, był centrum instytucji cha-
rytatywnej kierowanej przez Zakon Świętego Jana 
z Jerozolimy, któremu papiestwo odmówiło przy-
znania statusu niezależnego zakonu. Tylko jeden 
dokument z roku 1186 przekazał nam informację     
o zwierzchniku szpitalników św. Marii. Kon-
gregacja ta zniknęła po klęsce pod Hittinem i zdo-
byciu Jerozolimy przez Saladyna (1187). 
 Związki między tym pierwszym Szpitalem               
a fundacją powstałą w latach 1189‒1190 są 
przedmiotem długich dyskusji historyków52. W la-
tach tych kupcy z Bremy i Lubeki, towarzyszący 
oddziałom hrabiego Holsztynu przybyłym na po-
moc w oblężeniu Akki, założyli na jednym ze 
swoich statków pływający szpital dla chorych 
Niemców. Ta ich fundacja po zdobyciu miasta 
umiejscowiła się na terenie przy kościele św. Mi-
kołaja i w 1191 roku została oficjalnie uznana 
przez papieża Klemensa III. Najpierw przyjęła re-
gułę szpitalników i otrzymała oczywiście dobra              
w Akce, potem także w Jaffie, Tyrze i Cezarei.               
Z inspiracji Konrada z Hildesheim Konrada z Wit-
telsbachów, arcybiskupa Moguncji, przekształciła 
się w 1197 roku w zakon rycerski, przy czym dla 
swoich działań wojskowych przyjęła regułę tem-
plariuszy, natomiast dla misji charytatywnych - 



regułę szpitalników. Rycerze Świętej Marii Niem-
ców zostali uznani za zakon autonomiczny przez 
wielkie zgromadzenie baronów i rycerzy zakon-
nych, zebrane 5 marca 1198 roku w Akce. W na-
stępnym roku papież Innocenty III ratyfikował ich 
regułę, godząc się tym samym na militaryzację 
zakonu. 
 Zakon dzielił się na trzy klasy: rycerzy pocho-
dzenia szlacheckiego, braci, którym powierzono 
służbę Bożą i opiekę nad chorymi, i braci służeb-
nych, którzy jednocześnie tworzyli pomocniczy 
oddział lekkiej jazdy. Kierowało nim pięciu dy-
gnitarzy i wielki mistrz, z których najsłynniejszym 
był Herman von Salza (1210‒1239), który powią-
zał interesy swojego zakonu z interesami dynastii 
Staufów.  Dzięki  licznym  darowiznom  zakon  stał 
się posiadaczem rozległych ziem w Ziemi Świętej 
i na Zachodzie. Był zorganizowany w prowincje             
i komturie, zarządzane przez komturów, którzy 
zbierali się w kapitule generalnej pod przewodnic-
twem wielkiego mistrza, wyżeranego podczas 
święta Krzyża Świętego, obchodzonego we wrze-
śniu. 
 W historii krucjat zakon niemiecki odgrywał 
prawie taką samą rolę jak templariusze i szpitalni-
cy. Od początków XIII wieku rozszerzał swoje po-
le działania: w 1211 roku został zaproszony przez 
króla węgierskiego, aby zapewnił bezpieczeństwo 
ziemi Borsa, a gdy skończyło się to dla zakonu 
niepowodzeniem, otrzymał w latach 1225‒1226 



ziemię chełmińską na prawym brzegu Wisły z za-
daniem obrony Mazowsza, podboju Prus i nawró-
cenia ich mieszkańców. Zachował jednakże zna-
czącą rolę w Ziemi Świętej do końca XIII wieku. 
  



ROZDZIAŁ CZWARTY 

Rozwój gospodarczy (XII wiek) 

ROLNICTWO W ZIEMI ŚWIĘTEJ 

 Frankowie od pierwszych lat swojego osiedlenia się 
w Syro‒Palestynie starali się odbudować kraj zniszczo-
ny trzęsieniami ziemi, epidemiami i najazdami. Zachę-
cali także do osiedlania się na wsi, bo to mogło ochro-
nić, i nawet zwiększyć dochody pochodzące z produk-
cji rolnej i umożliwić zaopatrzenie w żywność nad-
brzeżnych miast, w których się osiedlali. Ziemia była 
nie tylko głównym źródłem bogactwa, ale i wyznaczni-
kiem podatków, do których miejscowa ludność była 
przyzwyczajona od wieków. 

KOLONIZACJA WIEJSKA 

 Utrzymanie miast nadbrzeżnych, zapewniających 
utrzymanie połączenia z Zachodem, było dla Franków 
bezwzględną koniecznością. Ale nie mniejszą było za-
siedlenie rejonów wiejskich, i to z dwóch powodów: 
pierwszy narzucała obrona, zmuszająca do kontroli 
stref granicznych i punktów przejścia między pustynią           
i równiną nadbrzeżną drugi brał się z nakazów ekono-
micznych. 
 Kolonizowano w pierwszym rzędzie tereny wokół 
punktów ufortyfikowanych, wznoszonych na ruinach 
dawnych budowli bizantyńskich lub arabskich. Jedna 
ze stref intensywnej kolonizacji rozciągała się na połu-
dniowy zachód od Jerozolimy, gdzie należało bacznie 



obserwować Askalon, zajmowany przez Fatymidów do 
roku 1153. Frankowie wznieśli więc tu sieć fortec: Ibe-
lin, Blanchegarde i Betgibelin, które przekształciły się 
w centra terenów kolonizowanych dzięki temu, że zie-
mie sąsiadujące z nimi zostały wzięte pod uprawę.                
W Ibelinie i Darum były sądy bourgeois, a to oznacza, 
że były tam wspólnoty łacińskie złożone z Franków 
nieszlacheckiego pochodzenia. Co do Gibelinu, funda-
cji króla Fulka, to został on przekazany Zakonowi 
Świętego Jana z Jerozolimy, a ten ściągnął tam rodziny 
ze wszystkich zakątków chrześcijaństwa. Było to wła-
ściwie nowe miasto, któremu wszczepiono „tradycję” 
Ramli‒Lyddy. Każdy chłop otrzymał tu w posiadanie 
dziedziczne pole o powierzchni około 60 ha w zamian 
za wnoszoną zakonowi roczną daninę, dziesięcinę           
i opłaty sądowe określone prawem zwyczajowym. 
Drugą strefą kolonizacyjną była Zajordania; zadaniem 
tej strefy była kontrola szlaków komunikacyjnych mię-
dzy Syrią i Egiptem. Poza fortyfikacjami Montrealu                
i Keraku powstał burgus, gdzie osiedlono chłopów, 
którym król jerozolimski przyznał ziemię. Leżąca bliżej 
wybrzeża fortyfikacja Ramla, odbudowana w 1107 ro-
ku, stała się centrum podwójnej kolonizacji, miejskiej              
i wiejskiej; leżące wokół ziemie uprawiali chłopi wła-
ściciele. 
 W kolonizacji większą rolę niż królestwo odgrywał 
Kościół, zwłaszcza kapituła Świętego Grobu. Otrzyma-
ła ona od Gotfryda z Bouillon liczne domeny w pobliżu 
Jerozolimy. W al‒Bira (Mahumeria) osiedlono ponad 
100 rodzin przybyłych z Francji i południowej Europy. 



Płaciły one kanonikom dziesięcinę i daninę w wysoko-
ści 1/3 lub 1/2 zbiorów. Kolonizacja rozciągnęła się aż 
do Kubejdy i Bet Surik. Tak samo było w Palmarei, 
gdzie klasztor kluniacki utworzył miasteczko mona-
styczne, którego mieszkańcy swobodnie dysponowali 
przyznaną im ziemią, lecz byli sądzeni przez bajlifa ko-
ścioła klasztornego. Natomiast posiadamy tylko jeden 
przykład kolonizacji dokonanej przez króla. Baldwin 
III polecił w 1146 roku, by locator, który sprowadził 
mieszkańców do Casal Imbert leżącego na północ od 
Akki, przekazał im dom i parcelę ziemi w dziedziczne 
użytkowanie i zbierał od nich 1/4 zbiorów należną kró-
lowi. 
 Przytoczone wyżej przykłady kolonizacji zawdzię-
czamy źródłom pisanym. Wiele innych przykładów 
wydobyli na światło dzienne archeolodzy, dzięki czemu 
dawny schemat kolonizacji zachodniej, głównie miej-
skiej, został niedawno poddany rewizji. Krytykując 
model zaproponowany przez R. C. Smaila i J. Prawera, 
Ronnie Ellenblum zestawił listę 830 nazw miejscowo-
ści poświadczonych w źródłach frankońskich z XII                  
i XIII wieku ze 178 stanowiskami archeologicznymi, na 
których odkryto budynki krzyżowców z XII wieku: 
dwory, rezydencje lokalnych urzędników, kaplice, 
młyny, domy wiejskie itp. Badanie Castellum regis 
(Miilja), położonego w zachodniej Galilei, dowodzi, że 
Frankowie założyli swoją wieś w odcieniu od wioski 
bizantyńskiej i wprowadzili nowy układ pól i tarasów, 
który nie pokrywa się z dawnym, bizantyńskim ukła-
dem. Kolonie frankońskie spotyka się na zachód od Ga-



lilei, natomiast całkowicie ich brak na wschodzie, gdzie 
mieszkała ludność żydowska i muzułmańska. W Sama-
rii liczniejsze są na południu, gdzie przeważały wioski 
chrześcijańskie, rzadsze natomiast w południowej jej 
części, gdzie Samarytanie dosyć szybko się zislamizo-
wali. Z tego wszystkiego wniosek nasuwa się sam: 
Frankowie Królestwie Jerozolimskim osiedlali się                  
w regionach zmajoryzowanych przez wschodnich 
chrześcijan lub w strefach słabo zaludnionych przez 
ludność wiejską; pomijali natomiast regiony królestwa, 
w których dominowali muzułmanie. Rozkład i nasilenie 
okupacji frankońskiej były wprost proporcjonalne do 
rozkładu i nasilenia wsi chrześcijan miejscowych, ist-
niejących w XII wieku. Ciesząc się przez pięćdziesiąt 
lat pokojem (1120‒1170) bez większych zakłóceń, ko-
lonizacja mogła rozwijać się w obszarach wiejskich Sy-
ro‒Palestyny. Doprowadziło to do powstania mieszanej 
społeczności Franków i wschodnich chrześcijan, „spo-
łeczeństwa przygranicznego”, chrześcijańskiego, pod 
hegemonią Franków, wykluczającego muzułmanów, co 
tłumaczy milczenie źródeł łacińskich na ich temat. Ta 
kolonizacja przetrwała do roku 1187, kiedy fale Kur-
dów i Turków zalały imigrację frankońską, słabszą li-
czebnie. 
 Frankowie zetknęli się w Ziemi Świętej ze struktu-
rami agrarnymi, których starali się nie niszczyć. Wiel-
kie majątki ziemskie znajdowały się w posiadaniu 
wielmożów arabskich, instytucji religijnych (waqf) lub 
wojskowych (iqta). Wielcy muzułmańscy posiadacze 
ziemscy mieszkali miastach i zadowalali się tylko po-



bieraniem czynszu ze swoich ziem,  uprawianych przez 
fellachów, których położenie przypominało znanych 
Zachodowi chłopów poddanych. Poza czynszem, pro-
porcjonalnym do wysokości zbiorów, chłopi muzuł-
mańscy płacili podatek publiczny, haradż, który nowi 
panowie frankońscy utrzymali, ale połączyli z daniną, 
stanowiącą część zbiorów. Łacinnicy nie naruszyli                
w Syro‒Palestynie istniejącego tam ustroju wiejskiego, 
pozostawiając wspólnoty wiejskie pod władzą ich 
ra’isów, którzy byli pośrednikami między chłopami                 
i właścicielami ziemi i kierowali robotami publicznymi, 
do których zobowiązana była casal (wieś). W szerokim 
natomiast zakresie dokonywali przeniesienia praw wła-
sności do ziemi, zajmując dobra ziemskie należące do 
muzułmańskich instytucji religijnych i wielkich właści-
cieli, które przekształcali w wielkie senioraty świeckie 
lub kościelne, albo dzierżawy na zasadzie en bourgeoi-
sie („mieszczańskiej”), która była podstawowym ele-
mentem wiejskiej kolonizacji łacińskiej. 
 Koloniści, podążający w ślad za wojskiem lub 
przyciągani przez miejsca nadające się do zajęcia, sta-
rali się uzyskać od instytucji kościelnych, które osadzi-
ły ich na swoich ziemiach, bardzo szerokie koncesje, 
potwierdzone dokumentami. Ziemia była im nadawana 
w dożywocie i dzierżawca mógł ją sprzedać każdemu,  
z wyłączeniem duchownych i rycerzy, którzy nie mo-
gliby jej uprawiać. Koloniści byli zobowiązani do pew-
nych świadczeń: daniny płaconej w naturze i propor-
cjonalnej do zbiorów, do dziesięciny na rzecz Kościoła, 
opłat sądowych i „zwyczajowych” ściąganych przez 



seniora. Dzierżawy przyznawane były na zasadzie 
zwanej en bourgeoisie: ich dzierżawca był człowiekiem 
wolnym i osadzany był na lepszych warunkach ekono-
micznych niż dzierżawca „chłop” (vilain). Koloniści en 
bourgeoisie byli prawdziwymi żołnierzami‒rolnikami, 
obciążonymi obowiązkami wojskowymi: patrolowa-
niem i obroną terytorialną. W ich skład wchodzili 
wszyscy Frankowie pochodzenia nieszlacheckiego nie 
tylko osadzeni na ziemi, ale także mieszkający w mie-
ście i zajmujący się różnymi zawodami: rzemieślnicy, 
jubilerzy, właściciele kantorów wymiany pieniędzy lub 
mincarze. 
 Frankowie nie tknęli struktury gospodarczej i spo-
łecznej tubylców, którzy zmienili tylko panów, zacho-
wując wszystkie prawa do domów i dzierżawionej zie-
mi. Płacili właścicielom łacińskim daninę i niewielką 
opłatę za uprawę drzew, a także pogłówne, dżizja, 
przypominające podatek senioralny na Zachodzie. 
Zmuszeni byli także do pewnych prac publicznych, na 
przykład przy utrzymaniu dróg, ale zwolnieni byli                 
z dziesięciny i z czynszu za posiadaną ziemię. Dla 
miejscowych chłopów wszystkie opłaty i obciążenia 
zmieniły nazwę, ale nie swą istotę. Zazwyczaj zbierał je 
intendent, ҫahib, który brał w dzierżawę dochody se-
nioratu. Wśród tubylców zaznaczyło się pewne prze-
grupowanie ludności, nastąpił bowiem podział na re-
giony, w których dominowali muzułmanie, i te, w któ-
rych uformowała się społeczność franko‒syryjska albo 
doszło do współżycia przybyszów z Zachodu z chrze-
ścijanami wschodnimi. 



PRODUKCJA ROLNA 

 Warunki naturalne Syro‒Palestyny nie sprzyjają 
prowadzeniu intensywnej gospodarki rolnej, gdyż brak 
tu żyznych rejonów, a susze i niedobór wody ograni-
czają możliwości uprawy ziemi. Na nadbrzeżnych rów-
ninach, wciśniętych między morze i góry, intensywną 
gospodarkę można prowadzić tylko w regionach na-
wadnianych przez potoki spływające do morza. Wzgó-
rza Judei, bardziej wysuszone, mogą rodzić zboża, wi-
nogrona, figi i oliwki. W głębi kraju rzeki Jordan, Lita-
ni i Orontes, przepływając przez dolinę Beka, użyźniają 
jej ziemie. Położone bardziej na wschód płaskowyże 
Zajordanii nadają się pod intensywną uprawę zbóż, na-
tomiast na wzgórzach północnej Syrii były winnice               
i gaje oliwne. Za ziemie leżące odłogiem lub bagniste, 
ale nadające się pod pastwiska, a także za te, które po-
łożone były w pasie graniczącym z pustynią, którymi 
przeciągały grupy Beduinów, Frankowie żądali płace-
nia czynszu. 
 Chociaż państwa łacińskie przeżyły w XII wieku 
kilka okresów głodu, jak na przykład w latach 1120                
i 1154, to generalnie rzecz biorąc, produkcja zboża po-
krywała zapotrzebowanie. Pszenica, owies, jęczmień               
i proso uprawiane były w dwuletnim cyklu, ale okres 
ugorowania skracano do kilku miesięcy, uprawiając ro-
śliny strączkowe, sezam, sorgo, bób, soczewicę i groch. 
Istniejące tu przed rokiem 1099 uprawy „przemysłowe” 
zostały rozwinięte przez Franków. Chodzi przede 
wszystkim o trzcinę cukrową, uprawianą w regionach 



nadbrzeżnych i na brzegach Jordanu. Nawet Wenecja 
wśród swoich domen w pobliżu Akki posiadała planta-
cje trzciny cukrowej. W XII wieku znane były jeszcze 
dwie inne uprawy, które po części szły także na eks-
port: bawełna, uprawiana w regionie antiocheńskim                
i w pobliżu Tyru, oraz morwy z towarzyszącą im ho-
dowlą jedwabników w okolicach Trypolisu. 
 Zakładanie ogrodów i sadów związane było z moż-
liwością ich nawodnienia. Państwa łacińskie obfitowały 
w daktyle, figi, cytryny, pomarańcze, granaty, migdały, 
chleb świętojański, ogórki, melony. Mało posiadamy                    
wiadomości o hodowli bydła. Wzmianka o podatkach 
płaconych serami wskazuje na znaczenie hodowli bydła 
rogatego w produkcji artykułów żywnościowych. Pań-
stwa frankońskie cierpiały natomiast na dotkliwy brak 
koni, niezbędnych rycerzom i zakonom rycerskim. 
Pewną liczbę wierzchowców sprowadzano - w okre-
sach rozejmów - z krajów muzułmańskich, ale dopiero 
dostosowanie galer do transportu koni (w burtach galer 
montowano wrota pozwalające wprowadzić je na po-
kład) umożliwiło ich transport z Zachodu, zwłaszcza              
z Sycylii. Dopóki Królestwo Jerozolimskie panowało 
nad rozległymi terenami rolniczymi, dopóty było sa-
mowystarczalne, a w pewnych przypadkach mogło na-
wet eksportować produkty rolne pochodzące z głębi 
kraju. A to tłumaczy zdziwienie, jakie wyraził w XIII 
wieku Jakub z Vitry, a wiek później Marino Sanudo               
i Ludolf z Sudheim, widząc, jak wielkimi zasobami 
zboża i jaką ilością owoców dostarczanych przez sady                
i ogrody dysponowała Syro‒Palestyna. 



ŁACINNICY W BIZANCJUM W XII WIEKU 

 Rzeczą niechybnie mylącą byłoby sprowadzenie 
ekspansji zachodniej w Cesarstwie Bizantyńskim w XII 
wieku li tylko do zjawisk gospodarczych, takich jak 
rozwój kolonii włoskich w Konstantynopolu albo pro-
sperita kupców weneckich, pizańskich lub genueńskich, 
których spotykało się w tym czasie we wszystkich czę-
ściach cesarstwa. 
 W rzeczywistości bowiem zachodnia ekspansja była 
wielopostaciowa. W XII wieku, podobnie jak to bywało 
poprzednio, dostojników i najemników łacińskich moż-
na było spotkać na dworze cesarskim i w armii bi-
zantyńskiej, która w coraz większym stopniu opierała 
się na żołnierzach obcego pochodzenia. Kontynuując 
ekspansjonistyczną politykę Roberta Guiscarda, jego 
następcy w królestwie sycylijskim opowiadali się za 
prawdziwym imperializmem, który popychał ich ku 
bałkańskim regionom Cesarstwa Bizantyńskiego, a tak-
że do obrony tej suwerennej władzy, którą pierwsza 
wyprawa krzyżowa pozwoliła im zdobyć w księstwie 
Antiochii. I wreszcie, teologowie usiłowali odnowić 
kontakty między Kościołami rzymskim i konstantyno-
politańskim, których wydarzenia z 1054 roku, same              
w sobie niczego jeszcze nieprzesądzające, nie rozdzieli-
ły całkowicie. Zachodnia ekspansja na Cesarstwo Bi-
zantyńskie wpisuje się zatem w ramy wydarzeń obej-
mujących całe śródziemnomorze, w których wzajemnie 
na siebie oddziaływały wojna, dyplomacja, wymiana 
gospodarcza i kulturalna oraz dyskusje teologiczne. 



NAJEMNICY I DYGNITARZE ŁACIŃSCY                  
W BIZANCJUM 

 O ile w XI wieku władze bizantyńskie nie wahały 
się powierzać ludziom z Zachodu wysokich stanowisk 
wojskowych, o tyle w następnym wieku były to wyda-
rzenia dużo rzadsze, bo Aleksy I Komnen postąpił tak 
około dziesięciu razy, Manuel I Komnen - sześć, a pod 
koniec wieku XII znamy już tylko trzy takie przypadki. 
Wśród tych, którzy się wyróżnili, jest Baldwin, brat 
drugiej żony cesarza Manuela I, zabity przez Turków                
w bitwie pod Miriokefalonem (1176), i Renier z Mont-
ferratu, mąż córki cesarza, Marii, zabity w 1182 roku 
podczas obejmowania tronu przez Andronika Komne-
na. 
 Kronikarze bizantyńscy, Niketas Choniates i Eusta-
cjusz z Tesaloniki, podkreślali filolatynizm Manuela I 
Komnena, co tłumaczyło, dlaczego dwór cesarski przy-
ciągnął tylu ludzi z Zachodu. Dzisiaj sąd ten jest bar-
dziej zniuansowany. Cesarz miał przy sobie dwóch lub 
trzech dygnitarzy pochodzących z Zachodu, ośmiu dy-
plomatów, wśród nich Genueńczyka Baldwina Guercio, 
i trzech tłumaczy, zarazem doradców cesarza, wśród 
nich Leona z Toskanii i Hugona Eteriano. Także Fran-
kowie wchodzili do elity społeczeństwa bizantyńskiego 
przez związki małżeńskie z członkami rodziny Komne-
nów lub rodzin arystokracji bizantyńskiej; dotyczy to 
na przykład Rogeriów, Petralifów lub Aleksego Gifar-
da. Mniej pewne jest pochodzenie normańskich Gidów, 
z których jeden zajmował za panowania Andronika I 



Komnena stanowisko wielkiego domestyka Wschodu,     
i za panowania Izaaka II Angelosa stanowisko wielkie-
go domestyka Zachodu. 
 Źródła bizantyńskie poza tymi osobistościami 
wspominają wielu ludzi z Zachodu w armii i na dworze 
cesarskim. Jest wszelako pewne, że w ciągu XII wieku 
wśród przebywających w Bizancjum ludzi pochodzą-
cych z Zachodu było o wiele więcej kupców niż żołnie-
rzy i oficerów. Według Eustacjusza z Tesaloniki                
w Konstantynopolu w czasie masakry w 1182 roku 
miało żyć 60 000 kupców z Zachodu; liczbę tę Bar He-
braeus zmniejsza do 30 000. Annały weneckie mówią    
o 20 000 Wenecjan, którym w marcu 1171 roku udało 
się zbiec podczas obławy zarządzonej przez Manuela I 
Komnena, ale 10 000 zatrzymano. Kronikarz genueński 
Caffaro podaje skromniejsze liczby: 1000 Pizańczyków 
i tylko 300 Genueńczyków miało swoje siedziby                
w Konstantynopolu pod koniec lat 60. XII wieku. Ja-
kiekolwiek by to były liczby, to jednak wskazują na 
wzrost liczby Łacinników w Cesarstwie Bizantyńskim 
w porównaniu z małą liczbą osadników amalfijskich                 
i weneckich, którzy znajdowali się w Konstantynopolu 
XI wieku. 

EKSPANSJA HANDLOWA W XII WIEKU 

 Pomimo wielu nowych studiów historyczny mit 
przetrwał: wyprawy krzyżowe miały spowodować na-
rodziny wielkiego handlu pomiędzy Wschodem i Za-
chodem. Rzeczywistość jest tymczasem zupełnie inna. 
Z jednej strony, Amalfijczycy i Wenecjanie tworzyli                



w Konstantynopolu w X wieku małe wspólnoty kup-
ców, które otrzymywały coraz większe przywileje,                
a chryzobulla z 1082 roku otworzyła przed kupcami 
znad Laguny przeważającą część terytorium państwa 
bizantyńskiego. Z drugiej strony, badanie dokumentów 
z kańskiej genizy dowodzi, że ludzie interesu z Włoch 
nie czekali na krucjaty, aby docierać do portów Bli-
skiego Wschodu. Amalfijczycy, związani interesami             
z Fatymidami z Berberii, podążyli za nimi do Egiptu po 
roku 969. Kilkadziesiąt lat później Genueńczycy ruszy-
li do Aleksandrii i Starego Kairu. Z Egiptu włoscy kup-
cy udali się do Syro‒Palestyny, i to kilka dziesiątków 
lat przed pierwszą krucjatą. Drogi wschodniego śród-
ziemnomorza znane były wszystkim przed 1095 ro-
kiem. 

W SYRO‒PALESTYNIE 

Osiedlanie się Włochów w Syro‒Palestynie 

 Wcale nie jest pewne, że wyprawy krzyżowe i osie-
dlanie się Franków w Syro‒Palestynie doprowadziły do 
natychmiastowych przemian. Stan wojenny, charakte-
ryzujący dwa pierwsze dziesięciolecia ekspansji za-
chodniej w Syrii, nie sprzyjał rozwojowi gospodarcze-
mu; działalność portów krępowała istniejąca granica 
między muzułmańskim interiorem Syrii a regionami za-
jętymi przez Franków. Natomiast kupcy włoscy stanęli 
wobec trudnego wyboru, albowiem z jednej strony pra-
gnęli sięgnąć po złoto i bogactwa podbitych krajów, 
oczywiście kosztem muzułmanów, z drugiej zaś starali 



się nie stracić swoich pozycji handlowych w innych 
krajach muzułmańskich. Ponieważ każda z republik 
morskich miała własne interesy, zajęły więc i różne po-
stawy. 
 Amalfi odmówiła wzięcia udziału w wyprawie 
krzyżowej. Jej kupcy mieli niewątpliwie powody, żeby 
obawiać się utraty swoich zysków, tak w Egipcie, jak               
i w Syro‒Palestynie, w przypadku zaangażowania się               
w bardzo niepewne przedsięwzięcie, jakie podjęli krzy-
żowcy. W każdym razie warto zwrócić uwagę, że           
w ciągu XII wieku Amalfijczycy prowadzili z tymi kra-
jami handel, nie zważając na wydarzenia związane                 
z krucjatami. 
 Wcale nie inną postawę zajęła Wenecja. Jej kupcy, 
mający silną pozycję w Cesarstwie Bizantyńskim, nie 
chcieli narażać swoich pierwszych sukcesów handlo-
wych w świecie muzułmańskim, jakie osiągnęli przed 
pierwszą krucjatą. Do powszechnego ruchu krucjato-
wego Wenecjanie włączyli się późno, bowiem dopiero 
wtedy, gdy zwycięstwa Franków przyniosły trwałe 
skutki. W lipcu 1099 roku wypłynęła pierwsza ich eks-
pedycja, która dotarła do Jaffy dopiero w czerwcu 1100 
roku. Gotfryd z Bouillon prosił ją o pomoc w oblężeniu 
Akki, obiecując w zamian koncesje terytorialne i fi-
skalne. Z niewiadomych przyczyn flota wenecka skie-
rowała się do Hajfy. Dziesięć lat upłynęło, zanim We-
necja ponownie wmieszała się w sprawy Ziemi Świętej. 
W końcu roku 1110 setka jej statków, współdziałając                
z norweską flotą króla Sigurda, wzięła udział w zdoby-
ciu Sydonu. Wenecjanie otrzymali wówczas od króla 



Baldwina I ulicę i rynek w Akce. Dwanaście lat póź-
niej, gdy podbój frankoński wydawał się już dobrze 
ugruntowany, doża Dominik Michiel odpowiedział na 
prośbę Baldwina II i wysłał flotę złożoną ze 120 stat-
ków, która wzięła udział w oblężeniu Tyra. To ogrom-
ne zaangażowanie sił morskich i wojskowych Wenecji 
przyniosło jej pierwszą prawdziwie eksterytorialną 
koncesję w Lewancie, przyznaną jej traktatem zwanym 
Pactum Warmundi, wydanym przez patriarchę Jerozo-
limy Gormonda. Wenecja zatem, chociaż w pierwszych 
latach podboju powstrzymała się od jakiegokolwiek                
w nim udziału, później otrzymała przywileje o wiele 
większe niźli dwie inne włoskie republiki morskie. 
 Piza miała o wiele mniej do stracenia. Wszelako 
odpowiedziała na papieski apel dopiero po czterech la-
tach od synodu w Clermont. Wyprawiła na Wschód ko-
lejno trzy floty. Wzięły one udział w oblężeniu Laody-
cei, w zdobyciu Arsufu i Cezarei w kwietniu i maju 
1101 roku, w zdobyciu Gibeletu i Akki w kwietniu              
i maju 1104 roku. Pizańczycy wynieśli z tego skromne 
korzyści, albowiem ostre spory ich przywódcy, arcybi-
skupa Daimberta, z królem jerozolimskim Baldwinem I 
odwlekły przyznanie im jakiejkolwiek koncesji. Jedy-
nie Normanowie w Antiochii wynagrodzili swoich so-
juszników, przyznając im w 1108 roku przywileje            
w Antiochii i w Laodycei. 
 Inaczej było z Genuą, która powinna była odnieść 
najwięcej korzyści ze swojego wielkiego i stałego 
udziału w podboju frankońskim. Wezwanie do krucjaty 
znalazło w tej republice natychmiastowy oddźwięk. 



Obywatele miasta, zgrupowani w stowarzyszeniu o na-
zwie Campagna, kierowanym przez bogatych notabli, 
uzbroili wiele kolejnych flot. Ich żołnierze po wy-
lądowaniu w porcie Święty Symeon u ujścia Orontesu 
dzielnie walczyli pod murami Antiochii i Laodycei. 
Dwaj bracia, Wilhelm i Primo Embriaco, kapitanowie 
galer genueńskich, które kazali rozebrać i z pozyskane-
go w ten sposób drewna zbudować machiny oblężnicze, 
odegrali decydującą rolę w zdobyciu Jerozolimy. Kro-
nikarz Caffaro przypisał nawet swoim ziomkom zdoby-
cie miasta i masakrę niezliczonej liczby Saracenów. Po 
zdobyciu Cezarei Genueńczycy zagarnęli ogromne łu-
py, którymi podzielili gę tak, że na każdego żołnierza 
wypadło po czterdzieści osiem sou prowansalskich                  
i dwa funty pieprzu. W latach 1098‒1110 Genueńczycy 
brali udział we wszystkich przedsięwzięciach zdobyw-
czych i otrzymali w zamian poważne koncesje w trzech 
państwach frankońskich Syro‒Palestyny. 
 Nie były one wszakże na miarę dostarczonej przez 
nich pomocy. Chociaż Genua i Piza wcześnie zostały 
wynagrodzone przez władze frankońskie, to jednakże              
o wiele szersze i bardziej zróżnicowane przywileje 
otrzymała Wenecja. Czym należy to tłumaczyć? Wcale 
nie większym doświadczeniem Wenecjan w sprawach 
kolonialnych - w Bizancjum nie mieli przecież żad-
nego przywileju eksterytorialnego. Wyjaśnienia należy 
upatrywać w formie rządów, która zapewniała doży 
weneckiemu stabilną, trwałą władzę, jakiej nie miała                
w tym czasie żadna inna morska republika włoska. 



 Przywileje nadawane trzem republikom morskim              
w latach podboju frankońskiego określały wzajemną 
sytuację ich obywateli w ciągu XII wieku. Ale nie ma 
pewności, czy wszystkie zostały wprowadzone w życie. 
Czy w istocie Włosi byli tak liczni, aby zasiedlić dziel-
nice miejskie przyznane im przez władców frankoń-
skich? Przekazanie im jakiegoś kościoła, magazynu, 
łaźni, ulicy albo nawet grupy domów nie musiało ko-
niecznie oznaczać stworzenia dzielnicy poddanej wła-
dzy sądowniczej reprezentanta ich metropolii ani że               
z tego powodu rozwinął się poważny ruch handlowy.               
A w końcu trzeba wziąć pod uwagę i to, że gdyby 
wszystkie przywileje przyznane przez króla jerozolim-
skiego lub księcia Antiochii były rzeczywiście prze-
strzegane, to władcy ci pozbawieni byliby znacznej 
części swoich prerogatyw i straciliby nadbrzeżne mia-
sta swojego państwa na rzecz włoskich republik mor-
skich. Stąd właśnie brały się wysiłki tych republik, 
przynajmniej w XII wieku, by przywrócić moc prawną 
tym klauzulom, które zostały nieostrożnie przyznane 
im w czasie podbojów. 

Przywileje przyznawane włoskim republikom morskim 

 Biorąc pod uwagę te zastrzeżenia, należy nadto za-
uważyć, że przywileje, na których opierały się prawa 
osadników włoskich w Syrii frankońskiej, były przez 
cały wiek XII przyznawane z niejednakową częstotli-
wością. Po okresach, gdy było ich wiele, następowały 
czasy długiej inercji dyplomatycznej. Pierwsza grupa 
przywilejów, z lat 1098‒1130, wiązała się bezpośrednio 



z podbojem. Pomoc udzielana przez floty włoskie była 
nagradzana nadzwyczajnymi koncesjami, dzielnicami 
miejskimi, a nawet całymi miastami, których włoskie 
republiki morskie nie mogły utrzymać, dysponując za-
ledwie garstką ludzi. Faza stabilizacji, rozpoczynająca 
się około roku 1130, jest już dużo mniej korzystna dla 
tych republik. Władcy państw frankońskich starali się 
w czasach pokoju odbierać im to, co przyznali im                  
w trakcie prowadzonych walk. Po 1150 roku teksty 
umów grupują się w dwóch krótkich okresach: w latach 
1153‒1157- gdy Nur ad‒Din atakował księstwo Antio-
chii, i w latach 1167‒1169 - w związku z wyprawami 
wojennymi na Egipt. Ale donatorzy tych przywilejów, 
starając się, przed 1180 rokiem, odzyskać pełnię swojej 
władzy, zmniejszali zakres zwolnień i prerogatyw, ja-
kimi cieszyli się Włosi. 
 Po roku 1186 władcy frankońscy, których ziemiom 
zagroziły siły zbrojne Saladyna, zostali na nowo zmu-
szeni do zabiegania o pomoc Włochów. Teraz nie mo-
gli już anulować ich przywilejów, przeciwnie - musieli 
je potwierdzać, a nawet rozszerzać. Wydane w latach 
1186‒1195 dokumenty obiecują im szerokie koncesje 
w miastach, które zostaną odzyskane, a więc w Askalo-
nie, Jerozolimie, Jaffie, a zwłaszcza w Akce. Po kapitu-
lacji Akki w lipcu 1191 roku komuny włoskie wyko-
rzystały rywalizację Gwidona z Lusignan i Konrada              
z Montferratu do powiększenia swoich praw w nowym 
królestwie i wzmocnienia swojej pozycji w Antiochii              
i Trypolisie. Komuny włoskie, umocniwszy swoje 
przywileje, przejawiały pod koniec XII wieku tenden-



cje do przekształcenia się w państwa w państwie. Aby 
ocalić swoje miasta przed ponownym dostaniem się 
pod władzę Saracenów, książęta i królowie z góry od-
dawali je włoskim republikom morskim. Wojna znisz-
czyła równowagę, którą władcy frankońscy starali się 
odbudować w latach 50. XII wieku. 
 Nie we wszystkich państwach frankońskich włoskie 
republiki morskie równie często otrzymywały koncesje. 
Hrabstwo Edessy tak dalece nie było zainteresowane 
włoskimi kupcami i przedsiębiorcami, że na ich ko-
rzyść nie wydało żadnego przywileju. Z drugiej strony 
kupcy włoscy też nie interesowali się tym państwem, 
które nie miało dostępu do morza. Żeby bowiem wy-
pełniać swoją rolę pośredników między Ziemią Świętą 
a Zachodem, musieli mieć bazy morskie, gdzie ich stat-
ki mogłyby bezpiecznie przycumować, a załoga odpo-
cząć. Z tych samych powodów mało atrakcyjne były 
dla Włochów miasta leżące w głębi państw frankoń-
skich: kartulariusze kościoła Świętego Grobu wymie-
niają ich zaledwie kilka razy i tylko jeden dotyczy nie-
których republik morskich. A czy to znaczy, że Wło-
chów spotyka się we wszystkich miastach nadbrzeża? 
Otóż interesowały ich tylko te miasta, które posiadały 
odpowiednie urządzenia portowe i miały dogodne połą-
czenia z interiorem i szlakami karawanowymi; takie            
w Królestwie Jerozolimskim były Akka, Tyr i Bejrut 
oraz miasta leżące dalej na północ, czyli Trypolis i La-
odycea, a także Antiochia, stolica księstwa, której połą-
czenie z portem Święty Symenon zapewniał Orontes. 
To w tych miastach, w XII i XIII wieku skupiało się 



osadnictwo kupców włoskich; w tym samym czasie se-
niorat Gibelet był w ręku genueńskiej rodziny Embria-
ci, a seniorat Botron dzierżył Pizańczyk Plebanus. Ak-
ka, która zapewniała najlepszy dostęp do Jerozolimy, 
szybko wzięła górę nad znanymi miastami portowymi 
Syro‒Palestyny; to do niej w XII wieku przybijały stat-
ki z pielgrzymami, imigrantami, krzyżowcami, z posił-
kami wojskowymi i kupcami. 
 W ciągu dwustuletniej obecności kupców włoskich 
w Syro‒Palestynie ich komuny miały różne przywileje. 
Wenecjanie skupieni byli w takich miastach Królestwa 
Jerozolimskiego, jak Tyr i Akka, Genueńczycy główce 
w Akce; Pizańczycy skoncentrowali swoje interesy 
przede wszystkim Tyrze, gdzie Baldwin II przyznał im 
w 1130 roku pięć domów; w Akce pojawili się dopiero 
w 1168 roku, kiedy otrzymali od króla Amalryka małą 
dzielnicę w południowej części miasta, powiększoną             
w latach 1187‒1189 przez Konrada z Montferratu                   
i Gwidona z Lusignan. 
 Kupcy, wywodzący się głównie z włoskich republik 
morskich, zabiegli przede wszystkim o te przywileje, 
które ułatwiłyby im prowadzenie interesów, a więc 
zwolnienie z opłat nakładanych na transakcje i z opłat 
celnych - co razem określano nazwą commerchium. 
Genua otrzymała ten przywilej we wszystkich doku-
mentach, jakie sporządzono dla niej państwach fran-
końskich. Wenecjanie cieszyli się tym przywilejem tyl-
ko Królestwie Jerozolimskim, nie mieli go natomiast             
w księstwie Antiochii, gdzie byli zobowiązani do uisz-
czania tych opłat, podobnie jak Pizańczycy, którzy 



zwolnieni byli natomiast ze wszystkich opłat w hrab-
stwie Trypolisu i Królestwie Jerozolimskim. Stosowa-
nie tego przywileju wcale nie było łatwe, bo jak można 
było odróżnić towar lub kupca, którego przywilej ten 
obejmuje, od tego, którego nie dotyczy? Dlatego celni-
cy często domagali się od reprezentantów komun po-
świadczenia przynależności kupców. 
 Zastanawiano się nad niekorzystnymi dla państw 
frankońskich skutkami tak szerokich koncesji. Czy 
władcy, przyznając takie przywileje handlowe, nie 
szkodzili na dłuższą metę własnym interesom? Otóż 
zwolnienia, które przyznawano kupcom włoskim, nie 
obejmowały wszystkich opłat; niektórzy byli zobowią-
zani do opłaty portowej (chaȋne - „łańcuch”), i niemal 
wszyscy wnosili opłaty za towary sprowadzane z kra-
jów muzułmańskich lub za wwożone do nich. Włosi 
rzadko korzystali z całkowitego zwolnienia z opłat cel-
nych - w Akce cło na towary wahało się od 4,6 % do 
25%, w zależności od towaru - raczej byli częściowo 
zwolnieni z cła na artykuły spożywcze lub z opłat za 
niektóre operacje sprzedaży i kupna. Ponadto władze 
lokalne starały się nie dopuszczać swoich obywateli do 
uprzywilejowanych rynków włoskich, odrębnych od 
królewskich i senioralnych rynków i składów towaro-
wych.  Można  zatem  sądzić,  że  w  tym  stanie  rzeczy  
przywileje przyznane kupcom zachodnim mogły do-
prowadzić do takiego wzrostu miejscowego obrotu 
handlowego, który rekompensował straty władców               
i lokalnych seniorów. 



 Władcy frankońscy przekazali komunom włoskim 
prawo do rzeczy wyrzuconych na brzeg przez morze               
i do majątku zmarłych kupców, którzy nie pozostawili 
testamentu; zagwarantowali także kupcom bezpieczeń-
stwo osobiste. Włosi zainteresowani byli otrzymaniem 
jeszcze jednego udogodnienia, a mianowicie prawa do 
korzystania z własnych miar i wag, a nie z tych, który-
mi posługiwały się władze lokalne, pobierające opłaty 
za ich używanie: ściągali je tak zwani mensuratores. 
Zezwolenie to Wenecjanie otrzymali w 1123 roku na 
terenie Królestwa Jerozolimskiego, a w końcu tego 
wieku także Genueńczycy i Pizańczycy. Dostali oni 
jeszcze kilka innych koncesji uszczuplających dochody 
królestwa: Wenecja otrzymywała rocznie 300 bezantów 
z dochodu, który przynosił skład towarowy i dom han-
dlowy w Tyrze, i 1/3 dochodu z opłaty portowej w Ak-
ce, ale ta druga koncesja nigdy nie była w pełni wpro-
wadzona w życie. Również Pizańczykom w trakcie 
trzeciej krucjaty obiecano sumę 2000 bezantów z do-
chodów pochodzących ze składu i domu handlowego 
oraz z opłaty portowej w Akce. 
  Podstawą komun kupców włoskich były przyznane 
im nieruchomości: najpierw kilka domów, potem całe 
dzielnice; słowo ruga oznaczało nie ulicę, ale kompleks 
domów, czasem jedną trzecią miasta, a wyjątkowo całe 
miasto, które najpierw należało zdobyć. Jak zauważył J. 
Prawer, gdyby przywileje te co do joty wprowadzone 
były w życie, to ani jedno miasto w Królestwie Jerozo-
limskim nie pozostałoby w ręku króla i jego wasali.               
I rzeczywiście, dzielnice zamieszkałe przez kupców 



włoskich znajdowały się tylko w wielkich portach: Ak-
ce, Tyrze, Trypolisie i w stolicy księstwa Antiochii. 
 W dzielnicach tych zezwolenie na posiadanie wła-
snego kościoła, posiadającego lub nieposiadającego ius 
parrochiale, poddanego pod patrona: kościoła ojczy-
stego, prowadziło do długich zatargów z władzami ko-
ścielnymi w Ziemi Świętej. Przestrzeń niezbędną do 
prowadzenia działalności handlowej - składy towarów, 
domy z miejscami noclegowymi dla przejezdnych kup-
ców chrześcijańskich, pomieszczenia dla stróżów - 
tworzyła wyspecjalizowana enklawa, tak zwany fun-
duk. Komuny włoskie posiadały w XII wieku wszystkie 
budynki niezbędne do życia społecznego i gospo-
darczego, jakich potrzebowała osiadła i w pełni auto-
nomiczna wspólnota. 
 Poza budynkami miejskimi posiadały one ziemie, 
ogrody i wioski lezące poza murami obronnymi. Pac-
tum Warmundi przyznało Wenecjanom 1123 roku 1/3 
posiadłości Tyru leżących poza jego murami. Genueń-
czycy posiadali wioski koło Arsufu i Cezarei, ziemie           
w Gibelecie i rozległe włości na północy wschód od 
Akki, które pozwalają zlokalizować trzy niedawno od-
kryte kamienne słupy z napisem IANVA. Lepiej znane 
są dobra ziemskie należące do Pizańczyków, którzy 
otrzymali w 1157 roku pięć morgów Tyrze, w 1187 ro-
ku ogrody w Jaffie i Akce, a zwłaszcza wioski wymie-
nione z nazwy: w 1187 roku koło Tyru i Jaffy, w 1187        
i 1188 roku koło Akki. Te posiadłości ziemskie, zaopa-
trujące włoskie komuny w żywność, wydzierżawiane 
były wolnym mieszkańcom miasta (bouergois) lub tu-



bylcom. Dla Włochów ziemia w Syro‒Palestynie była 
drugorzędnym źródłem dochodu, natomiast głównym 
dla osadzonych na niej Franków. 

Organizacja działalności handlowej 

 Wzrost gospodarczy opierał się na regularnych po-
łączeniach morskich, dobrze zorganizowanych, pomię-
dzy Italią a portami Syro‒Palestyny. W Wenecji insty-
tucja systemu mude, czyli wystawiania każdego roku na 
licytację galer państwowych przeznaczonych do odby-
wania regularnych rejsów morskich, jest późniejsza niż 
zagłada państw frankońskich. Niemniej jest prawdopo-
dobne, że w XII wieku ustalił się bardziej lub mniej re-
gularny rytm transportu morskiego między Laguną 
Wenecką a portem w Akce. Dwa niedawno opubliko-
wane studia rekonstruują przebieg żeglugi genueńskiej 
na Wschód w XII i XIII wieku. Drogi morskie zdomi-
nowały galery, wykorzystywane do zadań wspierają-
cych działania wojskowe oraz do przewozu cennych 
ładunków, i statki transportowe do przewozu towarów 
lub pielgrzymów. Bodźcem, który w sposób bezprece-
densowy wpłynął na wprowadzenie ulepszeń w kon-
strukcji statków genueńskich, była potrzeba dotarcia do 
Ziemi Świętej, a zwłaszcza zamówienia króla Filipa 
Augusta na statki, które przetransportować miały jego 
hufce biorące udział w trzeciej wyprawie krzyżowej. 
Kontrakty najmu i różne akty notarialne dostarczają 
cennych informacji na temat organizacji żeglugi do Ou-
tremer. W XII i XIII wieku wypływano w drogę                  
w dwóch okresach roku: wiosną między 15 marca a 1 



maja, oraz latem, między 15 sierpnia a 30 września, 
czasami nawet do 15 października. Nie było jeszcze 
zorganizowanych konwojów, co najwyżej żeglowano 
wspólnie, wzajemnie się ubezpieczając. Również po-
wroty odbywały się w dwóch okresach: latem przypły-
wały do Genui statki, które wyruszyły z Syrii wiosną 
zaś w listopadzie i grudniu te, które wypłynęły z Akki 
pod koniec lata lub na początku jesieni; ustaloną gra-
niczną datą wypływania z Akki był 1 października, jak 
podaje jeden ze znanych nam kontraktów. Kupcy więc 
spędzali trzy - cztery miesiące w portach syryjskich; 
przerwa zimowa, często ograniczona do kilku tygodni, 
przerywała rytm żeglugi na drogach do Ziemi Świętej. 
 Koszty transportu statkami pasażerów i towarów 
precyzowały kontrakty wynajmu. Pierwsze potaniały, 
co wynika z porównania cen, jakich żądano za przewóz 
hufców Filipa Augusta, i propozycji przedstawionych 
wysłannikom Świętego Ludwika w 1246 roku. Piel-
grzymi, których liczbę zawsze limitowały kontrakty, 
musieli zadowolić się skromną przestrzenią, bo zaled-
wie  1  m2, na międzypokładzie. Trochę lepszymi wa-
runkami podróży cieszyli się kupcy; podróż z Genui na 
Wschód odbywali za darmo, podobnie jak ich służba                 
i część ładunku. Fracht - naulum - mógł być opłacony 
od ciężaru - ad cantaratam - albo grupa kupców mogła 
za pieniądze wyczarterować cały statek - ad scarsum. 
 Natura i rozkład w czasie wydatków związanych             
z handlowymi kontaktami z Syrią frankońską mogą być 
badane niemalże tylko za pośrednictwem źródeł genu-
eńskich, albowiem zachowała się tylko skromna liczba 



weneckich i pizańskich kontraktów handlowych. 
Pierwsze dane o handlowych inwestycjach Genueńczy-
ków pochodzą z repertorium notarialnego Jana Skryby 
(1154‒1164). Według różnych obliczeń inwestowanie 
Genueńczyków w międzynarodowy handel rozkładało 
się niemal równo w trzech sektorach: na 335 kontrak-
tów 116 dotyczy Italii i Sycylii, 107 - zachodniej części 
Morza Śródziemnego, 112 - wschodniej części Morza 
Śródziemnego. Wśród tych ostatnich 58 dotyczy 
związków z Aleksandrią, 34 z Syrią i 20 z Cesarstwem 
Bizantyńskim. Ze skumulowania tych inwestycji wyni-
kają nieco inne wnioski: 9031 funtów skierowano do 
Aleksandrii, 10 075 funtów do Syrii i 2007 funtów do 
Bizancjum. Jeśli weźmie się średnią tych kontraktów, 
to na czele znajdzie się Syria z 300 funtami na jeden 
kontrakt, za nią plasuje się Aleksandria ze 156 funtami 
i Konstantynopol ze 100 funtami. Egipt utrzymywał 
przewagę do 1160 roku, potem górę wzięła Syro‒
Palestyna; handel z nią niemal zmonopolizowały rodzi-
ny pochodzenia wicehrabiowskiego, kontrolujące 4/5 
całego obrotu. Ze wszystkich razem wziętych genueń-
skich aktów notarialnych z lat 1179‒1203 wynika, że   
w końcu XII wieku handel z Syrią pochłaniał tyle środ-
ków inwestycyjnych, ile z Sycylią, daleko wyprzedza-
jąc handel z Konstantynopolem i Aleksandrią które zo-
stały nawet w tyle za Ceutą, Bougią i Sardynią. Z dru-
giej strony przewaga silnych socii stantes zaciera się na 
rzecz coraz większego udziału drobnych kupców. 
Eliyahu Ashtor uważał, że handel włoski z Egiptem aż 
do 1200 roku przeważał pod względem rozmiarów                



i wartości nad handlem z Syrią. Uważne badanie kon-
traktów notarialnych pozwala przesunąć co najmniej               
o dwadzieścia lat wielki rozmach wymiany handlowej                 
z Królestwem Jerozolimskim. 

Handel 

 Jakkolwiek dokumentacja dotycząca XII wieku nie 
jest precyzyjna, to jednak wydaje się, że eksport teksty-
liów zachodnich miał pewne znaczenie od końca XII 
wieku. Frankowie osiadli na Wschodzie nawykli byli 
do noszenia ubrań sukiennych i płóciennych, przeto za-
potrzebowanie na nie w miastach Ziemi Świętej było 
duże. Drewno i żelazo było w zasadzie obłożone zaka-
zem eksportu do krajów muzułmańskich, rzadko więc 
pojawiają się w kontraktach; niemniej ich sprzedaż 
przez kupców włoskich znajduje poświadczenie w źró-
dłach. Niektóre produkty rolne, pszenica, oliwa z oli-
wek i szafran, wraz koralami i futrami uzupełniały sze-
roką gamę towarów eksportowanych przez Zachód. Nie 
należy także lekceważyć żywej gotówki, którą zabierali 
ze sobą pielgrzymi i kupcy, a która służyła w dużej 
części do opłacenia usług i handlu w Akce. 
 Z Akki wywożono produkty wytworzone w Sahilu 
bądź pochodzące z handlu karawanowego. Podczas 
przeważającej części XII wieku handel ten był w rę-
kach kupców syryjskich albo nestoriańskich, zwanych 
Moserynami. Ale po roku 1191 kupcy zachodni rozcią-
gnęli swoją aktywność także na miasta leżące w głębi 
Syro‒Palestyny, znajdujące się pod panowaniem mu-
zułmańskim. Wywozili stąd jedwab i bawełnę, poszu-



kiwane przez zachodnie wytwórnie tekstyliów, i szero-
ką gamę korzeni przeznaczonych na eksport i do kon-
sumpcji lokalnej. Do tego handlu regionalnego i mię-
dzynarodowego dołączyła się ważna rola, jaką w wy-
mianie między Aleksandrią a Konstantynopolem od-
grywały porty syryjskie. Po roku 1191 dziesięciolecia 
rozejmu, które cechowały życie królestwa łacińskiego 
w pierwszej połowie XIII wieku, przyczyniły się do 
wzrostu działalności handlowej portów syryjskich,                 
a w szczególności Akki. 

W EGIPCIE 

 Amalfijczycy dzięki znakomitym stosunkom z Fa-
tymidami, którzy w 969 roku zajęli Egipt, byli pierw-
szymi kupcami z Zachodu, jacy pojawili się na rynkach 
egipskich. Szybko za nimi poszli kupcy z innych wło-
skich republik morskich, zwłaszcza Genueńczycy.                
W pierwszych dziesięcioleciach XII wieku stosunki 
między Genuą a Egiptem rozwijały się: z 1131 roku 
pochodzi wzmianka o rozbiciu u wybrzeży Sycylii ge-
nueńskiego statku wracającego z Aleksandrii, zaś po-
chodząca z 1143 roku lista dziesięcin i opłat ściąganych 
na rzecz arcybiskupstwa w Genui ceni produkty spro-
wadzane z Aleksandrii, zwłaszcza bele bawełny. Kiedy 
ukazały się pierwsze genueńskie akty notarialne, które 
doszły do nas, czyli sporządzone przez Jana Skrybę 
(1154‒1164), kupcy genueńscy byli już dobrze zazna-
jomieni z rynkiem egipskim. 
 Podobnie było z Wenecjanami i Pizańczykami. 
Kupcy znad Laguny od pierwszej połowy XI wieku do-



bijali do Egiptu. Jeden z nich w 1072 roku szukał                
w Aleksandrii ałunu. Wiek później inny kupiec wenec-
ki, lepiej znany, Roman Mairano, udał się pierwszy raz 
do Aleksandrii w 1161 roku i powracał tam stale aż do 
końca XII wieku, albowiem starał się odbudować swoją 
sytuację finansową którą wstrząsnęła konfiskata mająt-
ków i kapitałów Wenecjan, dokonana w 1171 roku              
w Konstantynopolu. Współcześni nu Dobramir i Pan-
kracy Stagnariowie prowadzili w Egipcie interesy                    
i udało się im dzięki energii i szczęściu wejść do elity 
kupców weneckich. 
 Pizańczycy przybyli do Egiptu stosunkowo późno, 
ale ich powodzenie było olśniewające. Jeden dokument 
pizański, datowany na 1143 rok, przekazał nam imię 
niejakiego Wida z Babilonii, a to sugeruje, że ów Pi-
zańczyk bywał w Starym Kairze. Traktat negocjowany 
w 1154 roku przez wysłannika konsulów Pizy i kalifa 
al‒Zahira doceniał znaczenie funduku używanego przez 
Pizańczyków przed tą datą. Byli oni zresztą jedynymi, 
którzy korzystali z osobnego funduku, podczas gdy inni 
kupcy musieli zadowolić się wspólnym składem. We-
dług Benjamina z Tudeli, żydowskiego kupca, który             
w 1165 roku odwiedził Aleksandrię, liczni kupcy za-
chodni działali na tamtejszym rynku i dobrze im się 
wiodło. 
 Niemniej warunki, w jakich tu prowadzili swoje in-
teresy, różniły się od tych, jakie znali z miast Syrii 
frankońskiej. W Egipcie w XII wieku nie było stałych 
kolonii włoskich. Kupcy przebywali tu czasowo, kilka 
tygodni; cały właściwie czas przebywali w rodzaju 



wspólnego funduku Dar Manak, który był jednocześnie 
hotelem, składem towarów i komorą celną; tylko tu 
mogli prowadzić swoje handlowe interesy, i to pod ści-
słą kontrolą władz egipskich. Postawę Fatymidów wo-
bec kupców zachodnich charakteryzują zakazy i naka-
zy: nie wolno im było swobodnie wynajmować miesz-
kań, mieli ograniczone możliwości poruszania się po 
kraju, ich działalność handlową ograniczono do małej 
przestrzeni. Dopiero w ostatnich dziesięcioleciach XII 
wieku najpierw Pizańczycy, a po nich Wenecjanie                  
i Genueńczycy mogli mieć własne składy towarów. 
 Prawdą jest, że kupcy republik włoskich przybywali 
do portu w Aleksandrii, „słynącego z różnoludnego 
tłumu, który przyciąga tu handel” (Benjamin z Tudeli), 
ale ich napływ bardzo się zwiększał w ciągu XII wieku. 
Wśród napływających tu Wenecjan znaleźć można było 
członków starych, szlachetnych rodów, case vecchie - 
noszących nazwiska Morosini, Michiel, Corner, Ziani, 
Venier, Bembo, Dandolo i Foscarini, działających przy 
pomocy swoich ajentów albo osobiście prowadzących 
interesy handlowe. Byli wśród nich także nowi ludzie, 
jak na przykład Roman Mairano, który po 1171 roku 
zdołał powoli odbudować swój kapitał, spłacić wierzy-
cieli i powrócić na pierwszy plan wśród weneckich 
kupców. Liczna była wspólnota pizańska, licząca około 
sześćdziesięciu osób. Między Genueńczykami prym 
wiedli członkowie starej arystokracji wicehrabiowskiej, 
a tacy jej przedstawiciele, jak Marchione z Volta, Wil-
helm Vento i Wilhelm Filardo, znajdowali się na czele 
tych, którzy inwestowali w handel z Egiptem, podobnie 



jak mieszkający w Genui, ale pochodzący z Prowansji 
Blancardo i Soliman z Salerno. 
 Ludzie ci dysponowali statkami i finansami nie-
zbędnymi dla zorganizowania zyskownej wyprawy, ale 
zawsze związanej z ryzykiem. Nie wyobrażajmy sobie 
wszelako jakiegoś ogromnego ruchu statków między 
portami włoskimi a Aleksandrią. Akty genueńskiego 
notariusza Jana Skryby świadczą, że w latach 1155‒
1164 wypłynęło do Aleksandrii dziesięć statków,                   
a więc średnio jeden statek w roku. W 1160 roku wy-
płynęły w drogę do Egiptu cztery różne statki, nato-
miast w latach 1162‒1164 nie ma śladu, by jakikolwiek 
tam wyruszył. Kupców włoskich usunęły z Egiptu pró-
by jego podboju przez króla jerozolimskiego Amalryka. 
W końcu XII wieku w trakcie działań trzeciej krucjaty 
został zawieszony handel Genui z Aleksandrią, ale zo-
stał wznowiony, gdy tylko Ryszard Lwie Serce podpi-
sał rozejm z Saladynem (1192). Bezpośrednie związki 
handlowe włoskich republik morskich z Aleksandrią 
były rzadkie, natomiast w XII wieku bardzo popularne 
były związki trójstronne, które polegały na tym, że port 
aleksandryjski służył przystanią dla statków płynących 
do innych portów albo wracających z nich do domu. 
 Rola Aleksandrii w handlu śródziemnomorskim by-
ła w tych czasach wielka. Osłabienie kalifatu w XI 
wieku i nieustanne zamieszki w Mezopotamii spowo-
dowały, za pośrednictwem kupców chińskich, indyj-
skich i arabskich, przesunięcie przepływu towarów               
z Dalekiego Wschodu ku Egiptowi. Zatoka Perska, któ-
ra była główną drogą wspomnianych kupców w X wie-



ku, była przez nich pomijana na rzecz Morza Czerwo-
nego, portu Aidhab i floty na Nilu, która przewoziła 
drogie korzenie aż do Delty. Wyprawy kupców wło-
skich do Aleksandrii wymagały wielkich nakładów fi-
nansowych. Wenecjanin Roman Mairano zaciągnął sie-
demnaście pożyczek bodmeryjnych na swoje inwesty-
cje handlowe w Egipcie i zobowiązał się zwrócić poży-
czone pieniądze średnio wedle pięćdziesięcioprocento-
wej stopy, co sugeruje rozmiary korzyści, jakie można 
było uzyskać z tych operacji handlowych. Genueńscy 
kupcy wywozili do Egiptu drewno, przedmioty meta-
lowe, koral, oliwę, skóry, sukna i płótna zachodnie, tam 
zaś poszukiwali składników farmaceutycznych, przy-
praw, lnu, wełny, bawełny i ałunu; bilans handlowy był 
- z grubsza rzecz biorąc - deficytowy dla kupców wło-
skich. Stosunki handlowe Zachodu z Egiptem były uza-
leżnione od międzynarodowej koniunktury i zmiennej 
polityki sułtanów wobec kupców zagranicznych. 

W CESARSTWIE BIZANTYŃSKIM 

Wenecjanie 

 Wenecjanie po otrzymaniu w 1082 roku od cesarza 
Aleksego I Komnena poważnych zwolnień celnych              
i dostępu do trzydziestu miast cesarstwa umocnili swo-
ją pozycję tak w Konstantynopolu, jak i w prowincjach 
bizantyńskich. 

 W stolicy Wenecjanie otrzymali embolos (dzielnica 
portowa) Peramę na brzegu Złotego Rogu, między 
Bramą Drongariusza i bramą Neorion, posiadającą 



przystanie (skalai), przy których mogły cumować stat-
ki, i magazyny na towary: trzy przyznano im w 1082 
roku, następny w 1148 roku. Posługę duchową w tej 
dzielnicy rzemieślników zapewniały cztery kościoły. 
wzmiankowane w testamencie Jana Badoera (1148),               
z których kościół Św. Akindyna został przemianowany 
na kościół Św. Marka. Dzielnica ta powiększona zosta-
ła postanowieniami chryzobulli, którą Manuel I Kom- 
zen wydał w 1148 roku na rzecz Wenecji, i powtórnie 
dzięki chryzobulli Izaaka II Angelosa, który przyznał 
nadto Wenecji małe dzielnice Niemców i Francuzów, 
położone na wschód od dzielnicy weneckiej. Faktoria 
wenecka w Konstantynopolu wyszła spod władzy logo-
tety dromu i była zarządzana przez legata, wysłanego 
przez metropolię, i przez sędziów. Nie ma tu jeszcze 
mowy o „bajlifie” lub „podeście”, stałych reprezentan-
tach doży i republiki, jak to będzie po roku 1204. 

 Jedyną koncesją terytorialną jaką Wenecjanie 
otrzymali w prowincjach bizantyńskich, był kościół św. 
Andrzeja w Dyrrachium. Otwarty od 1082 roku dla ich 
handlu dostęp do trzydziestu miast pozwolił im rozlać 
się po wszystkich wielkich miastach prowincjonalnych, 
a nawet niekiedy i tych. o których lista z roku 1082 nie 
wspomina, jak było na przykład z Halmirem. Małe gru-
py Wenecjan osiedlały się na stałe lub tymczasowo               
w miastach bałkańskich należących do cesarstwa, ta-
kich jak Dyrrachium, Sparta, Teby, Korynt, Tesalonika, 
Halmir, Abydos i Redest. Eksportowały one różne to-
wary: Peloponez oliwę, zboża i wino, Kreta sery, Teby 
i Korynt jedwabie. Dzięki temu, że byli zwolnieni                 



z kommerkion, Wenecjanie mogli włączyć się do han-
dlu w łonie cesarstwa, proponując producentom wyższe 
ceny niż oferowali im kupcy bizantyńscy, zmuszeni do 
opłat za transakcje handlowe, wynoszących 10% war-
tości towaru. Powiększanie liczby miast otwartych dla 
działalności handlowej Wenecjan, które miało miejsce 
w latach 1082‒1198, prowadziło do wzrostu ich wpły-
wu na wewnętrzny handel Bizancjum. 

 Między nimi wyróżniło się kilka indywidualności, 
które zaczynając często od zera, dzięki handlowi ze 
Wschodem dochodziły do wielkich fortun. Jednym                  
z takich przykładów jest Roman Mairano. Jego działal-
ność w latach 1153‒1201 można śledzić dzięki doku-
mentom notariuszy weneckich. Odbył on wiele podróży 
między Wenecją, Halmirem, Spartą, Smyrną, Akką, 
Aleksandrią i Konstantynopolem, zawierając umowy 
colleganza z Wenecjanami osiadłymi w każdym z tych 
miast. Czasowo mieszkał w Konstantynopolu, Akce             
i Aleksandrii, zlecił budowę statków, zaciągnął ponad 
3000 hyperpyronów pożyczek bodmeryjnych, z wiel-
kim trudem uniknął aresztowania, gdy cesarz Manuel I 
Komnen nakazał w 1171 roku aresztować wszystkich 
kupców weneckich. Na poły zrujnowany udał się do 
Akki i Aleksandrii. Zwrócił wszystkie pożyczki, po-
wrócił do Konstantynopola w 1190 roku i po wycofaniu 
się z interesów wiódł żywot właściciela nieruchomości 
w Wenecji i finansował operacje handlowe swojego 
syna. Jego burzliwa kariera pokazuje, do jakiego stop-
nia działalność handlowa w Outremer prowadziła               
w XII wieku do ogromnego rozwoju dawnych kapita-



łów i powstawania nowych, inwestowanych z kolei              
w handel morski. Można przytoczyć jeszcze przykład 
Vitale Voltaniego, mieszkającego w Grecji w latach 60. 
XII wieku, któremu udało się zdominować rynek oliwy 
w Koryncie, Sparcie i Tebach, czy przykład Dobramira 
Stagnario, chorwackiego niewolnika wyzwolonego                
w 1125 roku przez swego pana Piotra Stagnario, który 
na silnych podstawach oparł swoją działalność handlo-
wą między Wenecją, Spartą, Konstantynopolem i Alek-
sandrią, kontynuowaną przez jego syna Pankracego,                 
a następnie wnuków: Jana, Dominika i Zachariasza. 

 Konstantynopol stał się obrotnicą dla handlu we-
neckiego, kierującą go nie tylko ku ziemiom cesarskim 
- do Grecji środkowej i południowej, ale także w kie-
runku całego wschodniego śródziemnomorza. Taka sy-
tuacja kryła w sobie niebezpieczeństwa dla Wenecji. 
Potęga kolonii weneckiej Konstantynopolu doprowa-
dziła Manuela I najpierw do faworyzowania konkuren-
tów Wenecji, czyli Pizańczyków i Genueńczyków,                  
a w marcu 171 roku do podjęcia decyzji o aresztowaniu 
wszystkich kupców weneckich obecnych w cesarstwie     
i konfiskacie ich mienia. Straty te, oszacowane na 400 
000 hyperpyronów, niekorzystnie odbiły się na całej 
gospodarce weneckiej. Konkurenci Wenecji wzięli górę 
na bizantyńskim rynku, ale na krótko, ponieważ Pizań-
czycy i Genueńczycy stali się głównymi ofiarami gwał-
townych wystąpień ludowych przeciwko cudzoziem-
com, jakie miały miejsce po dojściu do władzy Andro-
nika I Komnena. Pomimo zwolnienia więźniów wenec-



kich w 1179 roku, tylko niewielu kupców znad Laguny 
powróciło do Konstantynopola w 1182 roku. 

 Za swoje straty poniesione w 1171 roku Wenecja 
nieustannie otrzymywała rekompensaty. Po pierwszych 
negocjacjach, podjętych w 1183 roku z Andronikiem 
Komnenem, mogła na nowo przejąć dzielnicę wenecką, 
trzymała nadto obietnicę przekazania jej 1500 funtów 
złota; z tego Andronik wypłacił tylko około 100 fun-
tów. Izaak II Angelos, który zabiegał o sojusz z Wene-
cją przeciwko Normanom, wydal korzystne dla niej 
dwie chryzobulle (1187 i 1189), odnawiające przyzna-
ne jej w 1082 roku przywileje handlowe i określające 
warunki, na jakich będzie Wenecjanom wypłacane od-
szkodowanie. Mimo że rząd bizantyński dokonywał 
częściowych wypłat w latach 1189, 1191 i 1193, i tak 
pozostało jeszcze do zwrotu prawie 200 funtów w roku 
1203, czyli w przeddzień przybycia oddziałów czwartej 
krucjaty pod mury Konstantynopola. 

 Przedtem jednakże Wenecja starała się wywierać 
presję na cesarza Aleksego III. W listopadzie 1198 roku 
udało jej się uzyskać od niego nową chryzobullę, po-
twierdzającą i rozszerzającą jej dawne przywileje: lista 
miast otwartych dla kupców weneckich wymienia 
okręgi fiskalne pokrywające niemal całe terytorium ce-
sarstwa, nawet te rejony, które w owym czasie nie pod-
legały już władzy bizantyńskiej. Oznaczało to rozsze-
rzenie wpływu Wenecjan na cały handel w łonie pań-
stwa bizantyńskiego. Legat i sędziowie wysyłani przez 
Wenecję przejęli administrację w weneckiej dzielnicy 
Konstantynopola. Poza tym cesarz zobowiązał się 



ochraniać kupców weneckich i ich dobra w przypadku 
nadużyć ze strony urzędników cesarskich. 

 Bywało często, że od przywilejów do życia realne-
go droga była daleka. Działalność handlowa pozosta-
wała zależna od rozporządzeń władzy bizantyńskiej                
i arbitralnego działania jej urzędników; nie bez znacze-
nia były także zgubne skutki działań piratów, na przy-
kład pizańskich w Licji i Genueńczyka Gafforio w re-
jonie Adramytionu. Odpowiedzialnością za ich działa-
nia cesarz obarczał republiki morskie, z których pocho-
dzili; Wenecja natomiast, dotknięta atakami piratów, 
oskarżała rząd cesarski, że nic w tej sprawie nie robi. 
Tymczasem był on niezdolny do takiego działania, al-
bowiem państwo było w stanie rozkładu, natomiast Ła-
cinnicy, a przede wszystkim Wenecja, główny benefi-
cjent cesarskich koncesji, nigdy nie wydawali się tak 
silni i ważni w obrocie handlowym Cesarstwa Bizan-
tyńskiego i całego wschodniego śródziemnomorza. 

Pizańczycy 

 Do pierwszego kontaktu Pizańczyków z Cesar-
stwem Bizantyńskim doszło podczas pierwszej wypra-
wy krzyżowej, gdy flota pizańska kierująca się do Zie-
mi Świętej została zaatakowana przez marynarkę bizan-
tyńską. Ale cesarz Aleksy I Komnen, żeby zrównowa-
żyć zbyt uprzywilejowaną pozycję Wenecji, zbliżył się 
do Pizy i w chryzobulli wydanej willi roku w zamian za 
sojusz przeciwko wrogom cesarstwa przyznał jej co-
rocznie wypłacany dar w hyperpyronach i szatach (pal-
lia) jedwabnych dla jej kościoła i arcybiskupa, swobodę 



handlu w całym cesarstwie, zmniejszenie o 4% podatku 
kommerkion na towary wwożone, ale utrzymanie dzie-
sięcioprocentowej opłaty za towary wywożone i dobra 
kupione w cesarstwie, a także przystań w Konstantyno-
polu. Prawdopodobnie już przed tą datą Pizańczycy po-
jawiali się na rynku konstantynopolitańskim, podobnie 
jak Genueńczycy przed uzyskaniem przywileju w roku 
1155. Warunki traktatu z 1111 roku potwierdził w 1136 
roku cesarz Jan II Komnen. 

 W następnych dziesięcioleciach politykę cesarza bi-
zantyńskiego warunkowały jego pragnienia odzyskania 
posiadłości bizantyńskich w Italii, antagonizm z cesar-
stwem niemieckim i Normanami i dążenie do przeciw-
stawienia sobie nawzajem trzech włoskich republik 
morskich, które miały swoje miejsce w Konstantynopo-
lu. Gdy cesarz Fryderyk I Barbarossa w 1162 roku wy-
dał na rzecz republiki pizańskiej wielki dokument, Pi-
zańczycy w Konstantynopolu złupili dzielnicę Genueń-
czyków, którzy przeciwstawiali się Barbarossie. W od-
wecie Manuel I wydalił Pizańczyków ze stolicy, praw-
dopodobnie do Galaty leżącej po przeciwnej stronie 
Złotego Rogu. Trzeba było dwóch lat trudnych nego-
cjacji, aby Pizańczycy mogli powrócić do swojej dziel-
nicy w Konstantynopolu w 1170 roku, na rok przed 
aresztowaniem kupców weneckich w cesarstwie i kon-
fiskatą ich mienia. 

 Wiele dokumentów pochodzących z tych czasów 
pozwala poznać miejsce i naturę dzielnicy pizańskiej. 
Przed rokiem 1150 obejmowała ona tylko przystań                 
w porcie, dwa kościoły, szpital i kilka domów tworzą-



cych embolos, którym zarządzał wicehrabia i embula-
rius. Jak pisze Caffaro, autor genueńskich Annales, li-
czebność gminy pizańskiej w Konstantynopolu w cza-
sie ataku na Genueńczyków dochodziła do tysiąca 
osób. Wśród jej członków wyróżniali się Hugon Eteria-
no, doradca cesarza Manuela I Komnena, i jego brat 
Leon z Toskanii, zatrudniony na cesarskim dworze jako 
tłumacz. Wyeliminowanie Wenecjan w 1171 roku nie 
przyniosło Pizańczykom korzyści. Podobnie jak Genu-
eńczycy byli oni ofiarami ksenofobicznego nastawienia 
ludności greckiej, które przejawiło się w 1182 roku 
podczas dojścia do tronu Andronika I Komnena. Więk-
szość ich domów wówczas spalono, a ich ruiny widać 
było jeszcze dziesięć lat później. Niektórzy przeżyli 
dzięki ucieczce, między nimi słynny Leon z Toskanii, 
inni ukryli się, czekając na lepsze czasy. 

 Za dynastii Angelosów polityka cesarska starała się 
kontynuować grę przeciwstawiania sobie nawzajem 
trzech republik morskich, ale rezultatem tej gry były 
coraz znaczniejsze koncesje przyznawane każdej z nich 
z osobna. Inwentarz dochodów komuny pizańskiej               
w Konstantynopolu, sporządzony w 1199 roku, opisuje 
embolos pizański, który składał się z trzech kościołów, 
pięciu przystani portowych, kilku studni, łaźni, ziemi               
i domów wydzierżawionych przez komunę. Szczyt 
znaczenia Pizańczyków w Cesarstwie Bizantyńskim 
przypada na ostatnie dziesięciolecie XII wieku. Pod-
czas czwartej wyprawy krzyżowej Pizańczycy stali po-
czątkowo po stronie Greków i bronili części murów 



stolicy w czasie pierwszego szturmu Łacinników w lip-
cu 1203 roku, potem przeszli na stronę krzyżowców. 

Genueńczycy 

 Genueńczycy w porównaniu z Wenecjanami i Pi-
zańczykami stosunkowo późno zainteresowali się dzia-
łalnością handlową na terenie Cesarstwa Bizantyńskie-
go. Jakkolwiek jest rzeczą niewątpliwą że genueńscy 
kupcy już w pierwszej połowie XII wieku pojawiali się 
na bizantyńskich rynkach, to jednak trzeba było czekać 
aż do roku 1155, aby cesarz Manuel I dał im satysfak-
cję. Manuel I szykował się wtedy do postawienia stopy 
w Italii i potrzebował sojusznika przeciwko cesarzowi 
niemieckiemu Fryderykowi I Barbarossie. Genueńczy-
cy, którzy dzielnie przeciwstawiali się hegemonicznym 
pretensjom cesarza niemieckiego, wydawali się cesa-
rzowi bizantyńskiemu jedynymi, z którymi mógłby 
zrównoważyć potęgę Staufów; ponadto dysponowali 
oni wystarczająco silną flotą aby trzymać na wodzy 
Normanów. 

 Chryzobulla z 1155 roku przypieczętowała sojusz 
obronny Genui i Konstantynopola. W rewanżu cesarz 
przyznał coroczną gratyfikację republice i jej arcybi-
skupowi, obiecał dać jej embolos i dwie przystanie por-
towe w stolicy cesarstwa oraz zmniejszyć kommerkion 
o 4%, z wyjątkiem towarów wywożonych, które pozo-
stawały obciążone opłatą w wysokości 10% ich warto-
ści. Nie ma pewności, czy traktat ten był od razu 
wprowadzony w życie. Trzeba było bowiem wielu po-
selstw ze strony Genui, aby wreszcie Genueńczycy zo-



stali w 1160 roku usatysfakcjonowani. Niestety! Dwa 
lata później ich pierwszą osadę, położoną po drugiej 
stronie Złotego Rogu, zaatakowali Pizańczycy i Wene-
cjanie. Ich straty oszacowano na 30 000 hyperpyronów. 
Genueńczycy uciekli ze stolicy i dopiero w latach 
1169‒1170 otrzymali małą osadę, ale tym razem we-
wnątrz murów Konstantynopola. Znajdowała się ona w 
sąsiedztwie dzielnicy Wenecjan, którzy zirytowani ta-
kim sąsiedztwem natychmiast zaatakowali Genueń-
czyków, powodując ich straty, obliczone na 84 260 hy-
perpyronów. Kilka miesięcy później napastników 
aresztowano i skonfiskowano im dobra. Genueńczycy, 
podobnie jak Pizańczycy, byli głównymi ofiarami roz-
ruchów ksenofobicznych, jakie wybuchły w 1182 roku, 
w których ich straty materialne sięgnęły 228 000 hy-
perpyronów. Przez prawie dziesięć lat stosunki Genui  
z Cesarstwem Bizantyńskim były zawieszone. 

 Podjął je w 1186 roku Izaak II Angelos, ale rozmo-
wy zakończyły się uwodzeniem dopiero sześć lat póź-
niej, kiedy cesarz chryzobullą z 1192 roku odnowił po-
przednie przywileje Genueńczyków i zgodził się na 
powiększenie dzielnicy genueńskiej nad Złotym Ro-
giem. Wszystko to zostało poddane w wątpliwość                    
z powodu szkód wyrządzonych przez piratów genueń-
skich, których republika nie była w stanie kontrolować. 
Ostatnie dziesięciolecie XII wieku zapoczątkowało 
okres permanentnej niepewności na morskich szlakach 
wschodniej części Morza Śródziemnego. Niemniej no-
wy cesarz Aleksy III Angelos zgodził się w 1201 roku 
na nowo podjąć negocjacje. Protokół przekazany              



w październiku 1202 roku wysłannikowi genueńskiemu 
poświadcza, że cesarz przyznał Genueńczykom dzielni-
cę powiększoną i trzecią przystań w porcie w Złotym 
Rogu. Wszystko to najprawdopodobniej było zarządza-
ne przez legata z Genui (wicehrabiego). Żaden jednak-
że dokument z XII wieku nie pozwala rzucić światła na 
sposób, w jaki genueńska dzielnica w Konstantynopolu 
była zarządzana przed rokiem 1204. Koncesja z paź-
dziernika 1202 roku zapewniła wreszcie Ge-
nueńczykom solidną pozycję w Konstantynopolu, którą 
dwa lata później zburzy czwarta wyprawa krzyżowa. 

 Z handlowego punktu widzenia Genueńczycy byli 
w dużo gorszym położeni u niż Wenecjanie. Ci drudzy 
korzystali bowiem przed 1204 rokiem z pełnego zwol-
nienia z kommerkion. Nic w tym dziwnego, bo przecież 
Genueńczycy w drugiej połowie XII wieku byli bar-
dziej zaangażowani w handel z Egiptem i Ziemią Świę-
tą niż z Cesarstwem Bizantyńskim. Liczba zawartych 
kontraktów, sumy pieniędzy zainwestowanych w han-
del z Konstantynopolem i ich średnia przypadająca na 
każdy akt z osobna były dużo niższe w latach 1154‒
1164 od tych, które wynikają z takiego samego rodzaju 
danych odnoszących się do handlu ze wschodnim śród-
ziemnomorzem. Sumy, jakie w tym dziesięcioleciu Ge-
nueńczycy zainwestowali v handel z Konstantynopo-
lem, stanowią zaledwie 1/10 ich wszystkich nwestycji 
handlowych. I chociaż wiemy, że przed rokiem 1204 
kupcy genueńscy byli obecni w piętnastu bizantyńskich 
miastach portowych i że interesowali się wywozem                
z Cypru jedwabiu, to jednak dopiero otwarcie Morza 



Czarnego dla handlu zachodniego i kontakty z pośred-
nikami mongolskimi uwidoczniły po roku 1261 całą 
wartość kolonii genueńskiej w Konstantynopolu. 

PIRACTWO 

 Wzrost aktywności handlowej Włochów we 
wschodniej części Morza Śródziemnego był krępowa-
ny, poczynając od drugiej połowy XII wieku, przez 
rozwój piractwa. Cesarstwo Bizantyńskie do XI wieku 
było potęgą morską zapewniając sobie prawdziwą ta-
lassokrację na Morzu Śródziemnym. Piractwo, upra-
wiane bądź to przez Arabów, bądź przez Rusów, bądź 
też przez żeglarzy zachodnich, uważano za przedsię-
wzięcie nielegalne i jako takie było ono ścigane przez 
flotę cesarską. Poważne obciążenia finansowe, jakich 
wymagała obrona cesarstwa przez Seldżukami, zmusiły 
władze bizantyńskie do rozluźnienia kontroli na morzu 
i przykładania mniejszej wagi do utrzymania stałych sił 
morskich. Rozwój piractwa był logiczną konsekwencją 
załamania się bizantyńskiej talassokracji. Cesarstwo 
wierzyło, że będzie mogło liczyć na bilateralne traktaty 
z włoskimi republikami morskimi, które zaangażują się 
w zapewnienie bezpieczeństwa handlowi i podejmą od-
powiednie starania, aby powstrzymać swoich współo-
bywateli od oddawania się pirackiemu procederowi.              
I tu doznało rozczarowania. W drugiej połowie XII 
wieku napady zachodnich piratów przybierały na sile, 
pociągając za sobą bizantyńskie represje skierowane 
przeciwko łacińskim koloniom w Konstantynopolu. Po 
masakrze zachodnich kupców w 1182 roku ci Łacinni-



cy, którzy uszli z niej cało, mścili się, rabując bogate 
klasztory położone nad brzegiem Marmara i Morza 
Egejskiego, atakując nawet, zresztą bez powodzenia, 
Tesalonikę. 
 Piraci rekrutowali się ze wszystkich regionów, 
zwłaszcza z Italii, w których ludzie mieli długie do-
świadczenie w handlu morskim. Zaczynając jako piraci 
niezależni, powiększali swoje łupy, zakładając bazy 
wzdłuż ówczesnych wielkich dróg morskich, przy wy-
spach leżących w takich punktach drogi, przez które 
statki handlowe były zmuszone przepływać. Swoje ba-
zy mieli na południu Peloponezu, na Eubei, na Cykla-
dach, w cieśninach prowadzących do Konstantynopola, 
w zatokach Propontydy, w postrzępionych wybrzeżach 
Morza Egejskiego; tu mogli się wycofywać lub zbroić 
całe floty, które stawiali do dyspozycji państw szukają-
cych ich pomocy. Takim przykładem był Syfant, który 
w 1185 roku dołączył do floty sycylijskiej podczas ata-
ku Normanów na Tesalonikę. 
 Z piratów genueńskich najsłynniejsi byli Wilhelm 
Grasso i Gafforio. Pierwszy złupił miasto Rodos, skąd 
urządzał rabunkowe wypady na wybrzeża Pamfilii. 
Przechwycił statek bizantyński, mający na swoim po-
kładzie posła cesarskiego powracającego z Aleksandrii 
wraz z posłami Saladyna; zabił ich i zagarnął łup war-
tości 6675 hyperpyronów. Zatrzymał następnie statek 
„lombardzki”, płynący na Cypr z bizantyńskim posel-
stwem pod przewodnictwem biskupa Pafos, i zagarnął 
cały ładunek. Cesarz uważał, że za wyczyny swojego 
współobywatela odpowiadają Genueńczycy z Konstan-



tynopola i zmusił ich do zapłacenia ponad 20 000 hu-
perpyronów. I kolei Gafforio terroryzował w 1196 roku 
wyspy i wybrzeża egejskie. Złupił miasto Adramytion, 
pokonał bizantyńską flotę pod Sestos, zmusił Greków 
do płacenia mu trybutu; został zabity w 1199 roku pod-
czas niespodziewanego ataku kalabryjskiego pirata Sti-
riona, będącego na usługach Bizancjum. Aleksy III 
przypisywał Genueńczykom z Konstantynopola odpo-
wiedzialność za przestępstwa, których dopuścił się Ga-
fforio. Republika protestowała i oświadczała, że nie 
dysponuje żadnym środkiem, który mógłby powstrzy-
mać łupieżców mórz. Bizantyńczycy natomiast, po-
zbawieni regularnej floty, musieli angażować zawodo-
wych piratów, aby pozbyć się morskich rozbójników 
działających na własny rachunek. 
  



ROZDZIAŁ PIĄTY 

Podzielone kultury? 

POMIESZANIE KULTUR W XII WIEKU 

 Historycy krucjat od dawna przyjmowali, że łaciń-
ski Wschód nie doprowadził elity zachodniej, osiadłej 
w Syro‒Palestynie, do prawdziwej akulturacji. Dwie 
społeczności, chrześcijańska i muzułmańska, miały po-
zostawać każda w swojej sferze, ich kontakty miały być 
epizodyczne i ograniczone. Można przytoczyć wiele 
powodów wyjaśniających ów brak akulturacji. Ludność 
frankońska, będąca w mniejszości i mało wykształcona, 
mogła obawiać się, że zostanie wchłonięta, jeśli otwo-
rzy się na kulturę większości muzułmańskiej albo kul-
turę wschodnich chrześcijan. Kontekst świętej wojny, 
dominujący podczas dwuwiekowej okupacji łacińskiej, 
nakazywał spoglądać na Innego jak na stałego wroga. 
Mogło na ten stan rzeczy wpływać także i to, że lokalne 
środowisko nie sprzyjało podejmowaniu studiów, że              
w łacińskich państwach Syro‒Palestyny brakowało 
arabskiego ośrodka intelektualnego, że była tu tylko 
skromna ilość książek i bibliotek, zniszczonych w cza-
sie podboju. Ale ów brak wcale nie był powszechny. 
Krzyżowcy osiedlili się przecież na ziemi, która przez 
długi czas należała do Bizancjum, potem dopiero do 
muzułmanów, musieli więc jeśli nie przyswoić sobie 
lokalne tradycje, to przynajmniej pogodzić się z nimi   
w twórczości artystycznej, w technikach architekto-
nicznych, w sposobach prowadzenia gospodarki rolnej, 



zaakceptować pewne aspekty życia codziennego.                    
W tym społeczeństwie wojowników ujrzało światło 
dzienne kilka znakomitych dzieł literackich. Wymianę 
kulturalną poświadczają przekłady, które nawet jeśli 
nie osiągnęły tego poziomu i rozmiaru, który możemy 
zaobserwować w Hiszpanii lub Italii południowej, jed-
nak były godne uwagi. 

ŻYCIE INTELEKTUALNE W FAKTORIACH                   
I PAŃSTWACH FRANKOŃSKICH                                     
W XII WIEKU 

 Historia państw frankońskich w XII wieku pozosta-
łaby w mroku, gdyby nie było wyjątkowego dzieła 
Wilhelma z Tyru. Szkoda, że jego ważny utwór Gesta 
orientalium principum nie zachował się, pozwoliłby 
nam bowiem spojrzeć na świat muzułmański XII wieku 
oczyma Pulana. Historia tego arcybiskupa Tyru, który 
w ostatnim dwudziestoleciu istnienia Królestwa Jerozo-
limskiego pełnił funkcję kanclerza (1165‒1184), jest 
jedyną historią łacińskiego Wschodu napisaną po łaci-
nie przez chrześcijanina osiadłego w Ziemi Świętej. Je-
go szerokie wykształcenie przejawia się w licznych za-
pożyczeniach od autorów antycznych i wczesnochrze-
ścijańskich. Pozostając w tradycji swoich poprzedni-
ków, historyków pierwszej krucjaty, zwłaszcza Fulche-
ra z Chartres, Wilhelm podziela ich teokratyczna wizję 
historii, ale ujmuje ją w klasyczne ramy i prezentuje w 
jasny sposób, starając się doszukać sensu wydarzeń. 
Chce przede wszystkim pobudzić zapał wschodnich 
Łacinników do walki z muzułmanami, wzbudzić sym-



patię Zachodu i skłonić go do przyjścia z pomocą fran-
końskim państwom: nie kryje przy tym swojego pesy-
mizmu, spowodowanego trudnościami i niepowodze-
niami lat 80. XII wieku. Zgodnie uznaje się Wilhelma     
z Tyru za jednego z najlepszych pisarzy średniowiecz-
nych, a tę ocenę zawdzięcza on w dużej mierze temu, 
że już w latach 20. XIII wieku dokonano francuskiego 
przekładu jego dzieła, które jego kontynuatorzy dopro-
wadzili do roku 1277. 
 Praca tłumaczy jest mniej znana, aczkolwiek też 
poważna. Warto zwrócić uwagę na otoczenie kupców 
amalfijskich w Konstantynopolu. Nać brzegiem Złote-
go Rogu, w domu Lupinusa, dalekiego krewnego wiel-
kiego przedsiębiorcy Pantaleona, pewien mnich                     
z Amalfi, Jan, podjął się tłumaczenia opowiadania                  
o śmierci Św. Mikołaja i o życiu Św. Ireny, a także in-
nych utworów hagiograficznych, zebranych w Liber de 
miraculis, a dedykowanych oczywiście Pantaleonowi. 
Inny mnich, Leon, przełożył z greki opowiadanie o cu-
dzie, jakiego dokonał św. Michał. Również w kolonii 
pizańskiej w Konstantynopolu dokonano wielu prze-
kładów. Burgundio z Pizy był w 1136 roku tłumaczem 
podczas dyskusji teologicznej, jaką prowadzili Anzelm 
z Havelbergu z Niketasem z Nikomedii. Przełożył on 
takie z greki na łacinę dzieła Galena, Arystotelesa, Jana 
Damasceńskiego (De fide orthodoxa), a także homilie 
św. Jana Chryzostoma na temat Ewangelii według św. 
Mateusza. Swoimi tłumaczeniami Burgundio wywarł 
wpływ na myśl Piotra Lombarda, św. Tomasza                        
z Akwinu i św. Bonawentury. Na dworze Manuela I 



Komnena ważną rolę odgrywali dwaj bracia, Leon                  
z Toscanii i Hugon Eteriano. Pierwszy w roku 1166 
brał udział w rozmowach między delegacją papieską               
a Kościołem ortodoksyjnym; przełożył także ta łacinę 
traktat Focjusza. Drugi natomiast napisał traktat o Du-
chu Świętym, czerpiąc z Ojców Kościoła, i przedłożył 
go Grekom we własnym tłumaczeniu. 
 Znajomość arabskiego wśród Franków zamieszka-
łych w Syro‒Palestynie wcale nie należała do rzadko-
ści. Arabski był dla Pulanów językiem, którym posłu-
giwali się w handlu. Lokalnymi językami posługiwali 
się panowie feudalni, którzy ożenili się z miejscowymi 
kobietami, ale znali je także duchowni i członkowie za-
konów rycerskich; natomiast władcy mieli przy sobie 
muzułmanów, którzy przeszli na katolicyzm, tłumaczy, 
miejscowych lekarzy, a ci mogli ich nauczyć podstaw 
języka arabskiego. Wilhelm z Tyru korzystał z dzieł 
arabskich dostarczanych mu przez króla Amalryka. 
Stąd nic dziwnego, że mamy kilka tłumaczeń tekstów 
arabskich dokonanych przez duchownych zamieszka-
łych w Lewancie. I tak na przykład udowodniono, że 
tłumaczenie traktatu Tabita b. Kuny, zatytułowane Li-
ber prestigiorum, było sporządzone w Antiochii w la-
tach 20. XII wieku przez Adelarda z Bath; prawdopo-
dobnie ten sam tłumacz znalazł w północnej Syrii arab-
ski tekst traktatu Abu Masara na temat astrologii, dzieło 
Pseudo‒Ptolemeusza (Centiloquium)  i Elementy Eu-
klidesa. Także w Antiochii Stefan z Pizy przetłumaczył 
kital al‒malaki al‒Abbasa al‒Majusiego, częściowo 
znanego ze starszego przekładu Konstantyna Afrykań-



czyka. Stefan z Pizy w dziele zatytułowanym Regalis 
dispositio dodał arabskie odpowiedniki do sporządzo-
nego przez Dioskuridesa alfabetycznego katalogu ter-
minów z greckiej medycyny. Oczywiście, że w pań-
stwach frankońskich Syro‒Palestyny nie było tej rangi 
ośrodka wymiany kulturalnej między islamem a Za-
chodem, jak te, które znajdowały się w Toledo czy                
w Italii południowej, niemniej byli tu łacińscy uczeni, 
którzy znajdowali arabskie teksty i przez swoje tłuma-
czenia udostępnili je kulturze zachodniej. 

WYMIANA UMIEJĘTNOŚCI TECHNICZNYCH 

 Postęp techniczny osiągnięty przez muzułmanów    
w wielu dziedzinach zaskoczył zachodnich przybyszów 
do Ziemi Świętej i mógł ich zachęcać do przyswajania 
go sobie, co jednak nie pozostawiło wielu śladów                   
w źródłach. W Syro‒Palestynie, podobnie jak w więk-
szości krajów arabskich, stosowano, i to od dawna, 
bardzo śmiałe rozwiązania technologiczne związane              
z wykorzystaniem wody. Łaźnie, cysterny, fontanny 
publiczne, systemy doprowadzające wodę, które od-
krywają dzisiaj archeolodzy, musiały wzbudzać cieka-
wość i zainteresowanie krzyżowców. Na przykład Wil-
helm z Tyru szczegółowo opisał ujęcia źródeł w Ras 
al‒Ajnie w okolicy Tyru. Absolutnie nie da się powie-
dzieć, czy te techniki związane z zastosowaniem wody 
były przeniesione na Zachód. Pewne natomiast jest, że 
techniki uprawy i wykorzystania trzciny cukrowej, 
znane w Ziemi Świętej na długo przed przybyciem 
krzyżowców, miały poważny wpływ na produkcję cu-



kru na Zachodzie. Wenecjanie, posiadający pola trzci-
nowe w rejonie Tyru, wprowadzili na Cyprze rafinerie 
cukru na wzór palestyński. Fryderyk II, aby zdynami-
zować uprawę i przerabianie trzciny cukrowej na Sy-
cylii, nakazał wprowadzić tam techniki stosowane                
w Tyrze. 
 W innych dziedzinach Frankowie osiadli w Ziemi 
Świętej zadowalali się naśladowaniem dokonań arab-
skich, nie myśląc o przenoszeniu ich na grunt zachod-
nioeuropejski. Kamienne mosty w Antiochii na Oronte- 
sie zrobiły duże wrażenie na oddziałach pierwszej wy-
prawy krzyżowej, umożliwiały bowiem Turkom doko-
nywanie śmiercionośnych wypadów. Ale trudno po-
wiedzieć, czy kamienne łuki, jakie pojawiły się w 1133 
roku w moście zbudowanym na Menie w Würzburgu 
albo w 1140 roku w Ratyzbonie na Dunaju, zawdzię-
czały coś konstrukcjom z północnej Syrii. Ożywanie na 
Wschodzie gołębi pocztowych do szybkiego przekazy-
wania wiadomości od 1098 roku wprawiało krzyżow-
ców w zachwyt. Korzystał z tych posłańców w 1125 
roku Baldwin II, potem Boemund III z Antiochii, ale 
zwyczaju tego nie kontynuowali książęta zachodni. 
Wreszcie sprawa wiatraków dała sposobność do dłu-
gich dyskusji, w których wzięli udział między innymi 
Robert Philippe i Bertrand Gille, na temat: czy wiatraki 
rozpowszechnione na Zachodzie wzięły swój początek 
w Ziemi Świętej, czy też nie wzięły. Dzisiaj raczej 
przyjmuje się, że wiatraki zachodnie na kole horyzon-
talnym przyszły do Hiszpanii z Afryki Północnej, a nie 
za pośrednictwem krzyżowców. Wiadomo także, że 



słowo „arsenał”, pochodzenia arabskiego, zapożyczyli 
Wenecjanie jako nazwę założonej przez siebie w 1104 
roku stoczni. Można jeszcze wspomnieć o rozwoju 
przemysłu bawełnianego w Italii północnej, który wiele 
zawdzięczał kontaktom, jakie miasta kupieckie Półwy-
spu Apenińskiego nawiązały ze Wschodem. 

SZTUKA KRZYŻOWCÓW 

 Wyrażenie „sztuka krzyżowców” daje możliwość 
rozbieżnych interpretacji, jak świadczy obszerna litera-
tura przedmiotu. Dla jednych państwa Frankońskie                 
w Syro‒Palestynie były zachodnimi koloniami; twór-
czość artystyczna, która tam ujrzała światło dzienne, 
była prostym przeniesieniem artystycznych tradycji Za-
chodu, zwłaszcza Francji i Włoch, skąd pochodziła 
większość imigrantów osiadłych w Ziemi Świętej; 
krótko mówiąc, jest to sztuka „kolonialna”. Dla innych, 
przeciwnie, komandytariusze i ich zachodni klienci ko-
rzystali z lokalnych chrześcijańskich artystów, których 
twórczość inspirowała dominująca sztuka bizantyńska; 
dlatego też od początku okupacji łacińskiej połączenie 
kultury zachodniej z lokalną praktyką artystyczną do-
prowadziło do powstania sztuki oryginalnej, głęboko 
naznaczonej chrześcijańską wielokulturowością krajów 
wschodnich. Do tego doszły jeszcze ślady wpływu 
arabskiego, jako że wiele budowli i osiedli miejskich 
wzniesiono na fundamentach arabskich. Należałoby 
więc koniecznie zdefiniować, zanalizować i zinterpre-
tować samo pojęcie sztuki krzyżowców, tym bardziej 
że dzieła sztuki, które zachowały się do naszych cza-



sów, nie mają tego samego charakteru na północy Syrii 
i na południu Palestyny i nie były przedmiotem tak in-
tensywnych badań jak te, które znajdują się na teryto-
riach zajmowanych niegdyś przez łacińskie Królestwo 
Jerozolimskie. 
 Krzyżowcy po swoim przybyciu do północnej Syrii 
stanęli przed podwójną koniecznością. Z militarnego 
punktu widzenia byli zmuszeni do utworzenia jednej 
lub wielu linii obronnych; do tego celu wykorzystywali 
dawne fortyfikacje bizantyńskie lub arabskie znajdują-
ce się w miastach nadmorskich, które pozwalały na 
utrzymanie łączności z Zachodem, albo też wznosili 
nowe zamki, pozwalające podzielić podbite terytorium 
na kwartały i bronić się przed atakiem sił wroga. Inny 
punkt widzenia mieli pielgrzymi, którzy przez budowle 
o charakterze religijnym chcieli oddać cześć świętym 
miejscom związanym z życiem Chrystusa, czyli Świę-
temu Grobowi, bazylice Narodzenia w Betlejem lub 
Zwiastowania w Nazarecie, bądź też miejscom wiążą-
cym się z epizodami z życia Maryi lub apostołów.                 
I w tym przypadku sztuka krzyżowców jest przede 
wszystkim sztuką pielgrzymki, pobudzaną i warunko-
waną istnieniem wielkich świętych miejsc w Palesty-
nie, do których pielgrzymi przybywali, aby się modlić   
i medytować nad wydarzeniami ewangelicznymi, jakie 
tam miały miejsce. Sztuka krzyżowców wpisuje się 
więc w sakralną geografię Ziemi Świętej. 
 W końcu XI wieku mało było jeszcze budowli od-
powiadających tym celom, z wyjątkiem być może bi-
zantyńskich murów miejskich. Do obrony podbitych te-



rytoriów Frankowie przez kilka dziesięcioleci budowali 
system fortyfikacji, w którym wyraźnie odbijała się je-
go „kolonialna” natura, albowiem stosowano w nim za-
sady obowiązujące na Zachodzie, aczkolwiek musiały 
się one naginać do lokalnych warunków orograficznych 
i historycznych. Krzyżowcy, którzy zastali na tym tere-
nie liczne bizantyńskie fortece i obwarowane murami 
miasta, przejęli bizantyńską tradycję budowy cytadel na 
planie prostokąta, powtarzającego strukturę rzymskiego 
castrum. Belvoir jest takim podwójnym, zadaszonym 
castrum. Dodawano przeważnie donżon, umieszczany 
zazwyczaj w najsłabszym punkcie muru obronnego. 
Ten często był posadowiony na skalnym stoku wzgó-
rza, co budowlom fortecy dawało solidne oparcie. Na-
wet przed odnową systemów obronnych w końcu XII             
i na początku XIII wieku architektura militarna łączyła 
lokalne tradycje z zachodnimi. 
 Dowodem jeszcze większego synkretyzmu jest ar-
chitektura religijna. Wiek XII był w Ziemi Świętej 
wiekiem budowniczych przybytków religijnych: katedr, 
kościołów parafialnych i klasztornych, kaplic zamko-
wych; w samym Królestwie Jerozolimskim zbudowano 
lub odnowiono ponad 400 kościołów. Budowle te od-
znaczają się oryginalnością dzięki łączeniu w sobie róż-
nych wpływów. „Kolonialnego”, to znaczy tej sztuki 
religijnej, którą charakteryzują plany bazylik łacińskich 
w stylu romańskim, galera obejściowa, typowa dla ko-
ściołów pielgrzymkowych, wpisana w plan Świętego 
Grobu, sklepienia kolebkowe lub żebrowe naw central-
nych albo bocznych. O silnych wpływach bizantyń-



skich świadczą kapitele katedry w Bejrucie albo użycie 
kopuły na skrzyżowaniu transeptu z nawą główną                    
u stępujące w kościele Św. Jerzego w Lyddzie. Nato-
miast typowo islamskie są w kościele Świętego Grobu 
małe kolumny z kapitelami i abakusami dekorowanymi 
motywami roślinnymi czy archiwolty południowego 
przedsionka zdobione „wolimi oczami”. Z islamu po-
chodzą także motywy dekoracyjne, łamane łuki, pła-
skie, tarasowe dachy i grube mury wielu kościołów. 
Występowanie na tym samym placu budowy pracowni-
ków lokalnych i zachodnich prowadziło do wymiany 
doświadczeń i w konsekwencji do twórczości architek-
tonicznej i rzeźbiarskiej związanej z różnymi tra-
dycjami średniowiecznymi. Wzrost autonomii sztuki 
krzyżowców miał pewien wpływ na sztukę Zachodu, 
jak świadczy rozpowszechnienie się kopii Świętego 
Grobu albo wzniesione w orientalizującym stylu bu-
dowle w Apulii, w którym to rejonie zakony rycerskie 
posiadały możne komandorie; tymczasem bardziej 
zwracano uwagę na wpływ sztuki zachodniej na fran-
koński Wschód (rzeźby z Fontevrault, doliny Rodanu, 
Berry i Burgundii, mozaiki z Sycylii, iluminacje z Um-
brii i Rzymu, które miały mieć odpowiednio wpływ na 
rzeźbę w kościele Wniebowstąpienia i w pracowni                  
w Nazarecie, na mozaiki Świętego Grobu i scriptorium 
tej bazyliki). 
 Jakkolwiek podczas zdobycia Jerozolimy w 1187 
roku przez oddziały Saladyna zginęło wiele przedmio-
tów i ksiąg, chociaż zniszczono wiele fresków i mo-
zaik, to jednak to, co się zachowało, wskazuje, do ja-



kiego stopnia w malarstwie i w rękodziele artystycz-
nym połączyły się zwłaszcza wpływy zachodnie i bi-
zantyńskie. Artyści w państwach frankońskich nauczyli 
się malować ikony na drewnianych tablicach, kopiowa-
li bizantyńskie dzieła, wzorowali się na konstantynopo-
litańskich schematach ikonograficznych, przejęli bizan-
tyński styl, dołączając doń pewne cechy romańskie lub 
gotyckie: kościół Narodzenia w Betlejem posiada cykl 
obrazów zgodnych z wymogami ikonografii bizantyń-
skiej, ale z inskrypcjami łacińskimi, podczas gdy ma-
lowidła zdobiące dwadzieścia osiem kolumn nawy 
głównej i transeptu mają fakturę czysto zachodnią. 
Słynny psałterz królowej Melisandy zawiera iluminacje 
wzorowane na bizantyńskich, ale jego czarne inicjały 
na bogatym, złotym tle pochodzą z archetypów angiel-
skich lub francuskich, a także z oryginałów arabskich, 
między innymi z rękopisów egipskich okresu Fatymi-
dów16. Na wzorach bizantyńskich wytwarzane były 
przedmioty metalowe, na przykład relikwiarze, podczas 
gdy monety bite w państwach frankońskich podkreślają 
prerogatywy suwerena łacińskiego, ale w rozłożeniu 
elementów figuratywnych i w legendach odbijają kul-
turalne środowisko arabskie: do połowy XIII wieku 
bezant arabizuje się, przyjmując nazwę saracena, i na-
śladuje monety wybijane przez kalifów; tu Zachód, 
niemający jeszcze wtedy złotej monety, nie mógł słu-
żyć wzorem. 
 
 



ZACZĄTKI AKULTURACJI 

 Przeważająca większość historyków interesujących 
się historią łacińskiego Wschodu przedstawia ten rejon 
jako intelektualną i artystyczną pustynię, która nie od-
grywała żadnej roli w przenoszeniu na Zachód kultury 
arabskiej. W królestwie łacińskim nie było bowiem 
uniwersytetu ani żadnej poważniejszej szkoły, brako-
wało intelektualistów, duchowni zajmowali się bardziej 
poszukiwaniem relikwii i kultywowaniem tradycji 
ewangelicznych niż spekulacjami filozoficznymi i teo-
logicznymi oraz studiowaniem naukowych traktatów 
greckich i arabskich. Jak napisał Jacques Le Goff: 
„Front kontaktów pomiędzy Zachodem a islamem jest 
przede wszystkim frontem militarnym, frontem zbroj-
nych starć, frontem wypraw krzyżowych. Wymieniano 
tam ciosy, a nie idee i księgi”. Ogólnie więc ujmując, 
utrzymywano, że na tej pustyni pojawiło się zaledwie 
kilka osobowości interesujących się kulturą: władcy 
Baldwin I i Amalryk I, oczywiście Wihelm z Tyru,                 
a także prawnicy z XIII wieku - Jan z Ibelinu i Filip               
z Novary. W domenie artystycznej nie ma niczego spe-
cjalnego poza budową „zamków słońca” i kościołów w 
miejscach świętych dla chrześcijaństwa oraz kilkoma 
iluminowanymi rękopisami.  



ŻYCIE INTELEKTUALNE W PAŃSTWACH 
ŁACIŃSKICH W XIII WIEKU 

 Ten ponury obraz był na szczęście poddany kilka-
krotnym retuszom. W końcu XIX wieku Hanz Prutz 
kładł nacisk na rolę ludzi z Zachodu osiadłych w Ziemi 
Świętej, którzy poprzez swoje kontakty z kulturą 
wschodnią - grecką, arabską i syryjską - przyswoili so-
bie jej elementy i stopiwszy je z własnymi tradycjami, 
przekazali kulturze zachodniej. Od tego czasu pojawie-
nie się nowych dokumentów i pogłębionych badań na-
ukowych pozwoliło ocenić wartość literackiej i arty-
stycznej twórczości łacińskiego Wschodu i jego roli ja-
ko pośrednika między Wschodem i Zachodem; jeśli nie 
można jej całkowicie porównać do tej, którą odgrywała 
Italia południowa lub Hiszpania z czasów rekonkwisty, 
to wszelako nie należy jej nie doceniać. 
 Oprócz tego, że na łacińskim Wschodzie rozprze-
strzeniały się epickie mięła i literatura dworska z kra-
jów zachodnich, Wschód wytwarzał własne dzieła, wy-
chodzące z różnych pracowni kopistów Królestwa Je-
rozolimskiego: rękopisy z tekstami liturgicznymi, jak 
na przykład psałterz cesarzowej Izabeli, trzeciej żony 
Fryderyka II, częściowe tłumaczenie Starego Testa-
mentu przeznaczone dla Świętego Ludwika podczas je-
go pobytu w Akce, przede wszystkim zaś dzieła histo-
ryczne. Powodzeniem i XIII wieku cieszyła się Historia 
Wilhelma z Tyru, jak świadczy liczba zachowanych                 
w rękopisach jej kopii: prawie sześćdziesiąt w tłuma-
czeniu francuskim dokonanym w latach 20. XIII wieku; 



scriptorium w Akce wykonało ich w latach 1260‒
1291 przynajmniej dziewięć, z czego siedem zaopa-
trzono w iluminacje. Z Akki biorą się początki konty-
nuacji dzieła Wilhelma z Tyru, jak świadczy rękopis                
z Biblioteki Miejskiej w Lyonie, będący kopią sporzą-
dzoną w Akce w latach 80. XIII wieku. Kronika tem-
plariuszy z Tyru, stanowiąca część dzieła znanego 
pod nazwą Gestes des Chiprois, przypisywana jest 
drobnemu szlachcicowi z Ziemi Świętej, który około 
1285 roku pracował w kancelarii templariuszy w Akce     
i przebywał w otoczeniu wielkiego mistrza Wilhelma z 
Beaujeu. Pamiętniki Filipa z Novary zostały włączone 
przez Gastona Parisa do Gestes des Ciprois, ale nie-
dawno zostały wydane w osobnej publikacji. Ze skryp-
toriów Akki i Jerozolimy wyszły przekłady ksiąg histo-
rycznych Biblii i dzieła odnoszące się do historii staro-
żytnej, takie jak Historia starożytna do Cezara                   
i Dzieje Rzymian, które dostarczały szlachcie frankoń-
skiej Ziemi Świętej pewnego rodzaju wzorca idealnego 
wojownika i historyczno‒legendarnego uzasadnienia 
ich przewagi w walce z Saracenami25. W dwóch rękopi-
sach zachowała się Historia powszechna, skopiowana 
w XIII wieku w stolicy królestwa przez niejakiego Ber-
narda z Akki. Na łacińskim Wschodzie powstały także 
rękopisy zawierające francuskie tłumaczenia utworów 
klasycznych: traktat Wegecjusza De re militari, za-
mówiony dla mistrza Ryszarda przez Eleonorę Kasty-
lijską, żonę księcia Edwarda z Anglii, Cycerona De 
inventione, Boecjusza De consolatione philo-



sophiae i dziełko anonimowego autora Rhetorica ad 
Herennium. 

Najznakomitszymi dziełami, jakie ukazały się na ła-
cińskim Wschodzie, są pisma dotyczące prawa i proce-
dur prawnych, zbiór traktatów zredagowany przez 
praktyków sądowych, którzy starali się wyjaśnić prze-
pisy prawne, normy zwyczajowe i procedury proceso-
we. Najstarszym zbiorem jest Livre au Roi, zredago-
wany około 1200 roku w Królestwie Jerozolimskim, 
być może z pomocą znakomitego jurysty Rudolfa z Ty-
beriady. Zawierając teksty dotyczące prawodawczej                 
i sądowniczej praktyki feudalnej, dąży on do sprecyzo-
wania, w ramach zwyczajowego prawa feudalnego, 
praw i obowiązków króla, instytucji królewskich, praw 
i obowiązków lenników oraz natury lenna. Z tego sa-
mego okresu pochodzą Asyzy Antiochii, zachowane              
w armeńskim tłumaczeniu, których oryginał francuski 
zaginął. Zbiór asyz sądu bourgeois (Livre des Assi-
ses de la Cour des Bourgeois) został sporządzony                 
w latach 1240-1244 przez jakiegoś ławnika sądowego 
w Akce; opisał on prawa i zwyczaje regulujące życie 
ludności pochodzenia nieszlacheckiego w królestwie 
łacińskim, zapożyczając jednocześnie z prawa zwycza-
jowego północnej Francji i z rzymskiego prawa zwy-
czajowego27. Prawo odnoszące się do wasali królew-
skich i do Wysokiego Sądu zostało skomentowane 
przez Jana z Ibelinu i Filipa z Novary. Jan z Ibelinu. 
hrabia Jaffy i Askalonu, senior Ramii, należał do naj-
znakomitszej rodziny arystokratycznej królestwa fran-
końskiego, spokrewnionej z królewskimi dynastiami 



Cypru i Jerozolimy. Jego traktat, do którego ostatni raz 
przyłożył rękę między rokiem 1264 a 1266, rokiem 
swej śmierci, jest najobszerniejszy ze wszystkich, które 
napisano w dialekcie używanym w państwach łaciń-
skiego Wschodu. Zachowany w pięciu rękopisach, 
większy nacisk położył na procedurę procesową niż na 
samo prawo. Niemniej stał się w 1369 roku oficjalnym 
źródłem odniesienia dla Wysokiego Sądu królestwa cy-
pryjskiego. Filip z Novary, autor także traktatu moral-
nego Les Quatre Âges de l’Homme, zredagował 
swoje dzieło prawne Livre de forme de plait około 
1250 roku, aby dać praktyczny zestaw praw obowiązu-
jących w sądach cypryjskich; dzieło to było dwukrotnie 
poddane rewizji w latach 60. XIII wieku. Do tych 
dwóch fundamentalnych zbiorów praw dodać należy 
zbiory drugoplanowe, zredagowane w latach 1270‒
1291, a mianowicie zbiór Jakuba z Ibelinu, jasny i me-
todyczny zarys, oparty na dziele jego ojca, hrabiego 
Jaffy, i zbiór Godfryda le Tort, ułożony dla królestwa 
cypryjskiego na podstawie traktatu Filipa z Novary. Po 
utracie Lettres du Sépulcre, podstawowego prawa 
Królestwa Jerozolimskiego, prawo jerozolimskie usta-
lone przez jurystów odcisnęło swoje piętno na asyzach 
Romanii i zostało przyjęte przez Królestwo Cypru. Wy-
rażało ono - na temat instytucji i praktyki prawnej pań-
stw łacińskich w XIII wieku - poglądy klanu baronów, 
do którego należeli wszyscy autorzy tych traktatów. 

 

 



Wytwórczość artystyczna 

 W łacińskich państwach Syro‒Palestyny rozkwit 
budownictwa monumentalnego przypada niewątpliwie 
na XII wiek. Wtedy to bowiem krzyżowcy zbudowali 
lub odbudowali kościoły w miejscach świętych wymie-
nionych w Starym i Nowym Testamencie i utworzyli 
sieć fortyfikacji wedle pewnej hierarchii - od zamków 
rycerskich po wiejskie wieże strażnice. Cały ten roz-
kwit został powstrzymany przez katastrofę z roku 1187: 
rekonkwista prowadzona przez Saladyna doprowadziła 
do zniszczenia lub do takiej przebudowy budowli krzy-
żowców, która zniekształciła piękno sztuki romańskiej 
w Ziemi Świętej. Po trzeciej wyprawie krzyżowej trze-
ba ryło do wszystkiego zabrać się od nowa. W odbu-
dowywanych kościołach, klasztorach i bazylikach 
mniej widoczne były już wpływy zachodniego stylu go-
tyckiego, który w mniejszym lub większym stopniu po-
łączył się z architektonicznymi tradycjami Wschodu. 
Fortyfikacje typu castrum, odpowiadające potrzebom 
ofensywnej taktyki Łacinników, ustępowały miejsca 
zamkom rycerskim, blokom obronnym w łonie teryto-
rium łupionego przez atakujących muzułmanów, zdol-
nym do obrony dzięki masywne1 konstrukcji i pokaźnej 
liczbie swych załóg. Działalność budowlana przeniosła 
się do miast nadbrzeżnych, zwłaszcza do Akki, która 
stała się stolic; nowego królestwa w XIII wieku. 
 Te poważne zmiany ujawniają się jednocześnie               
w sztuce religijnej i w architekturze wojskowej. W Ak-
ce, mieście czterdziestu kościołów, pojawiają się nowe 



budowle: Notre‒Dame de Josaphat, kompleks szpitalni-
ków na starym mieście, obecnie powoli wydobywany 
na światło dzienne przez archeologów izraelskich, 
kruchta kościoła św. Andrzeja z gotyckim ornamentem 
w kształcie liści, przeniesiona przez Mameluków do 
Kairu, gdzie umieszczono ją w madrasie. W Tortosie, 
położonej na północ od Akki, w kościele katedralnym, 
który według tradycji miał być pierwszym kościołem, 
jaki sam Św. Piotr dedykował Najświętszej Marii Pan-
nie, około 1265 roku wzmocniono fortyfikacje przez 
dodanie wież absydalnych, natomiast bazylikę góry 
Tabor, w której Fryderyk II umieścił mnichów węgier-
skich, odrestaurowano i wyposażono w gotyckie kapi-
tele. W Saffurijah około 1253 roku powiększono ko-
ściół pod wezwaniem św. Ann i Joachima. Wiele ko-
ściołów odbudowanych lub odnowionych w XIII wieku 
już nie istnieje i znanych jest tylko z planów naziem-
nych albo z wykopalisk archeologicznych. 
 W wieku XIII dokonano wielu rekonstrukcji i prze-
kształceń w dziedzinie architektury militarnej. Po nie-
szczęsnym trzęsieniu ziemi w 1202 roku szpitalnicy 
zdecydowali o całkowitym odbudowaniu Krak des 
Chevaliers Chevaliers stał się fortecą niemalże nie do 
zdobycia, pod warunkiem wszelako, że będzie miał od-
powiednio liczny garnizon. Na początku XIII wieku 
podjęto także prace przy odbudowie zamku Margat, 
który w 1211 roku odwiedził podróżnik Wilbrand z Ol-
denburga. Zamek w Tortosie od strony morza zaopa-
trzono w silny donżon. Po 1240 roku templariusze od-
budowali zamek Safed, a z pomocą krzyżaków w 1217 



roku zbudowali zamek Château-Pelerin (Atlit), z trzech 
stron otoczony przez morze, a z najsłabszej strony, od 
wschodu, zaopatrzony w trzy linie obrony. We wszyst-
kich tych budowlach widoczne są zmiany w sztuce 
obronnej, stymulowane być może wzajemnym przeka-
zywaniem sobie technologii przez współdziałają- :e na 
placu budowy ekipy pracowników zachodnich i tubyl-
czych. 
 Z tym łączą się zmiany w konstrukcji murów miej-

skich w Cezarei, Jaffie, Sydonie i Akce, jakie zostały 
dokonane przez Świętego Ludwika podczas jego poby-
tu w Ziemi Świętej; ale udowodniono, że mury łączące  
starą Akkę z jej przedmieściem Montmusard zostały 
zbudowane przed pobytem w tym mieście Kapetynga. 
Krzyżowcy we wszystkich tych przypadkach byli wiel-
kimi eklektykami, zapożyczającymi przy wznoszeniu 
potężnych fortyfikacji równie dużo z Zachodu, jak i ze 
Wschodu, ale bez żadnych innowacji w zakresie obro-
ny, jakkolwiek niektóre były zaawansowane i Zachód 
w trakcie wypraw krzyżowych nauczył się używać pu-
łapek podkopów podczas operacji wojennych. Z drugiej 
strony trudno orzec, czy łaciński Wschód wcześniej niż 
Zachód porzucił donżon jako dominującą formę obrony 
na rzecz półkolistej wieży i kamiennych machikułów. 
Oryginalnym wkładem do architektury wojskowej ła-
cińskiego Wschodu był - jak się wydaje - rozmiar tych 
wież, umożliwiający wyposażenie ich v szerokie plat-
formy, na których można było umieszczać coraz lepsze 
machiny miotające. 



 Na sztukę zachodnią otworzyły się w XIII wieku 
dwa nowe obszary Wschodu: Cypr i Grecja frankońska. 
Na Cyprze Łacinnicy odziedziczyli sieć fortyfikacji bi-
zantyńskich, które stopniowo naprawiali, powiększali 
ab zastępowali innymi, ale nie mieli własnego systema-
tycznego programu wznoszenia nowych budowli 
obronnych. W Nikozji w początku XIII wieku odbudo-
wano bizantyński donżon; w Kyrenii stronnictwo cesar-
skie około 1230 roku odbudowało i powiększyło bizan-
tyńską fortecę, którą w 1211 roku widział Wilbrand                 
z Oldenburga. Podobnie działo się z bizantyńskimi bu-
dowlami w Świętym Hilarionie, Kantarze i Buffavento. 
Natomiast nowe kościoły wznoszono w stylu gotyckim, 
który właśnie tu pojawił się po raz pierwszy na Bliskim 
Wschodzie. Katedra św. Zofii w Nikozji, której budowa 
zaczęła się być może w okresie panowania na wyspie 
templariuszy, wiele zawdzięczała arcybiskupowi Eu-
storgiuszowi z Montaigu (1217‒1250) oraz inicjatywie 
Hugona I i Alicji z Szampanii. Opactwo Bellapais, któ-
re od 1205 roku należało do zakonu norbertanów, zbu-
dowało swój kościół w pierwszej połowie XIII wieku, 
lecz jego słynny wirydarz i refektarz powstały wiek 
później.  
 W księstwie Morei nie ma tak znakomitych budowli 
religijnych, jakie znajdujemy w łacińskich państwach 
Syro‒Palestyny, jakkolwiek architektura frankońska 
miała w XIII wieku szeroki wpływ na architekturę ko-
ściołów bizantyńskich. W Andrawidzie, stolicy księ-
stwa, zbudowano cztery nowe kościoły. W klasztorze 
Dafni cystersi zrekonstruowali kruchtę zachodnią i wi-



rydarz. A takie budowle religijne, jak kościół Najświęt-
szej Marii Panny w Isowej, klasztor Zarakasa koło 
Stymfalii i kościół w Klarentzie należą do najwspanial-
szych w Grecji frankońskiej. Jeszcze większy ciężar ga-
tunkowy miała tu architektura wojskowa; zamki były 
jednocześnie centrami dowodzenia baronii lub seniora-
tu i punktami strategicznymi kontrolującymi skrzyżo-
wania dróg. Po upadku Królestwa Tesaloniki (1224) 
zamki w Bodonicy i w Salonie odbudowali Pallavicini i 
rodzina Autremencourtów, podczas gdy Akrokorynt, 
górujący nad Istmem, pomieścił w sobie budowle bi-
zantyńskie, frankoński donżon i weneckie innowacje. 
Godfryd I z Villehardouin nakazał budowę zamku 
Clermont (Klemoutsi), który wzorowany był na pierw-
szym planie Krak des Chevaliers, natomiast jego na-
stępca Godfryd II wzniósł swój zamek na szczycie 
wzgórza Mistry. Wiele innych miejscowości frankoń-
skich zostało ufortyfikowanych, wśród nich godne 
wzmianki są zamek Beauvoir i miasto Klarentza, które 
zostało otoczone murem obronnym; dziś pozostały z 
niego tylko ślady35. Wydaje się jednakowoż, że obec-
ność Franków na Morei pozostawiła tylko powierz-
chowne ślady, nawet jeśli w niektórych budowlach wi-
doczne jest przemieszanie stylu bizantyńskiego z go-
tyckim. 

CZY ŁACIŃSKI WSCHÓD BYŁ                                      
POŚREDNIKIEM KULTURALNYM? 

 Pytanie zawarte w tytule zasługuje na postawienie 
od czasu, gdy Joshua Prawer stwierdził, że prowadzona 



przez Franków polityka apartheidu była jednym z naj-
ważniejszych czynników, które uniemożliwiły Króle-
stwu Jerozolimskiemu odegranie roli pośrednika mię-
dzy muzułmańskim Wschodem a chrześcijańską Euro-
pą. Twierdzenie o ścisłej segregacji wspólnot, jaką wy-
obrażał sobie izraelski historyk, zostało zakwestiono-
wane zarówno przez Ronniego Ellenbluma w odniesie-
niu do tego, co się tyczy zajęcia ziemi i osiedlania się 
Franków, jak i przez Benjamina Kedara w odniesieniu 
do kulturalnego przekazu ze Wschodu na Zachód. 
 I na to rzeczywiście nie brakuje dowodów. Benja-
min Kedar uwidocznił to na przykładzie utworu, jaki 
napisał Benvenutus Grapheus z Jerozolimy, Ars pro-
batissima oculorum, traktatu oftalmologicznego,              
w dużej części zapożyczonego z dzieła Hunajna b. 
Iszakiego, nestoriańskiego lekarza i filozofa z Bagdadu 
z IX wieku, ale poprzez jego łacińską adaptację doko-
naną około roku 1100. Utwór Benvenutusa Grapheusa, 
będący połączeniem medycznej wiedzy szkoły w Sa-
lerno i praktyki arabskiej, oddziaływał na zachodnią 
okulistykę aż po epokę nowożytną o czym świadczą 
zachowane liczne rękopisy i pochwalne uwagi okuli-
stów z minionych wieków. Łacińskie szpitale w Akce, 
Tyrze, a zwłaszcza w Jerozolimie były kopiami wiel-
kich szpitali muzułmańskich w Bagdadzie i Fustacie, 
natomiast urządzanie szpitali polowych w sąsiedztwie 
pól bitewnych przypomina praktykę poświadczoną                
w 1120 roku w Iraku. Odkrycie przez  Franków medy-
cyny arabskiej, często skuteczniejszej niż ich własna,    
i bogatszej farmakopei, przyczyniło się prawdopodob-



nie do zwiększenia na nie zapotrzebowania społeczne-
go, a to z kolei prowadziło do konieczności przyswaja-
nia zachodnim praktykom podstawowych traktatów na-
ukowych napisanych przez znanych lekarzy arabskich. 
Wspomniano już o roli tłumaczy w XII wieku; rozciąga 
się ona i na wiek następny, czego dowodem Teodor            
z Antiochii, jakobita urodzony około 1190 roku w pół-
nocnej Syrii, filozof i astrolog Fryderyka II. Poznawszy 
język syryjski i łacinę, udał się do Mosulu, a następnie 
do Bagdadu, gdzie studiował prawo, filozofię, matema-
tykę, astronomię i medycynę. Przetłumaczył dla cesarza 
z arabskiego traktat o układaniu sokołów, napisał roz-
prawę o higienie i przełożył na łacinę wstęp Awicenny 
do komentarza Fizyki Arystotelesa oraz z języka grec-
kiego De animalibus tegoż filozofa. Informacje o reli-
gii, historii i o legendach islamskich znajdują się za-
równo u Wilhelma z Tyru, jak i u Jana Joinville’a, co 
dowodzi pewnego obeznania z kulturą Innego. Wśród 
prostej ludności, i to różnych wspólnot, państw łaciń-
skich na Wschodzie krążyły niemal identyczne legen-
dy, na przykład o Kapłanie Janie czy Trzech Królach-
Magach. Jeśli pośrednictwo kulturalne tych wspólnot 
nie było tak intensywne, jak w Italii południowej czy  
w al‒Andałus, to tylko dlatego, że brak tu było miej-
scowej ludności bilingwicznej; poza tym na Bliskim 
Wschodzie osiadła ograniczona tylko liczba łacińskich 
intelektualistów; ale owego pośrednictwa nie można nie 
doceniać. 
 Dokonania krzyżowców w dziedzinie artystycznej            
z jednej strony nosiły piętno wpływu miejscowych 



wzorców, z drugiej zaś same oddziaływały na otaczają-
cy świat muzułmański. Wskazywano na przykład na 
wzorce bizantyńskie, które zainspirowały wielu arty-
stów z frankońskich państw Syro‒Palestyny. W zbu-
dowanym w czasach Justyniana kościele w Betlejem 
drzwiom otwierającym dostęp do groty Narodzenia 
Frankowie dodali łuki i małe kolumienki. W nawie tego 
kościoła przy układaniu mozaiki i sporządzaniu fre-
sków współpracowali - jak mówi zachowana dwuję-
zyczna inskrypcja - Grecy i Łacinnicy; przedstawiają 
one świętych ze Wschodu i z Zachodu i sobory ekume-
niczne, które określiły wyznanie wiary. Prace wycho-
dzące ze scriptorium Świętego Grobu znamionują sil-
ne wpływy bizantyńskie. Psałterz królowej Melisandy 
(dziś w British Museum), a także mszał przechowywa-
ny w Paryżu i psałterz znajdujący się we Florencji łączą 
w sobie bizantyńską inspirację i zachodnie wykonanie, 
zwłaszcza 24 miniatury z psałterza królowej Melisan-
dy, przedstawiające sceny ze Starego Testamentu.         
Z dzieł, które wyszły ze scriptorium w Akce, bardzo 
aktywnego w XIII wieku, zachowały się: Biblia (w Bi-
bliotheque de l’Arsenal), trzy rękopisy Histoire 
universelle i trzy rękopisy kroniki Wilhelma z Tyru, 
uzupełnianej przez pisma kontynuatorów arcybiskupa 
Tyru: i tutaj liczne iluminacje do tego stopnia trzymają 
się bizantyńskich wzorców, że Weitzmann mógł napi-
sać, iż warsztat w Akce przejął całkowicie styl bi-
zantyński i przekazał go łacińskiemu Zachodowi. 



 Rzadsze są zapożyczenia ze sztuki islamu. Wystę-
pują zwłaszcza w jajownikach Świętego Grobu, kościo-
ła Św. Anny w Jerozolimie i w baptysterium w Dżebail 
(Gibelet). Oleg Grabar zajął się zbadaniem związku 
sztuki łacińskiej w Syro‒Palestynie z modyfikacjami, 
jakie zaszły w sztuce islamu w dobie krucjat. Zwrócił 
uwagę na pokrewieństwo dekoracji meczetu anatolij-
skiego w Divrigi z romańską sztuką z południowo‒
zachodniej Francji. Elementy sztuki krzyżowców zna-
lazły się w budowlach muzułmańskich z okresu Mame-
luków w Jerozolimie, Hebronie, Betlejem, Bejrucie 
Trypolisie, co świadczy o pewnej symbiozie obu form 
artystycznych, ale ograniczonej geograficznie do Pale-
styny. Znacznie natomiast szerszy był wpływ sztuki is-
lamskiej na sztukę zachodnią, widoczne to jest                      
w szczególności w wyrobach metalowych wywodzą-
cych swoje początki z Mosulu. Chodzi tu o przedmioty 
z brązu wykonane przed rokiem 1250, ze scenami 
chrześcijańskimi i zwykle zaopatrzone w napisy. Nie-
mniej wpływ sztuki damskiej tylko w miernym stopniu 
uwidocznił się w łacińskich państwach Syro‒Palestyny; 
silnie natomiast odcisnął się w XII wieku na normań-
skiej sztuce na Sycylii. 
 Sztuka zachodnia w niczym nie odcisnęła swojego 
piętna w Grecji frankońskiej ani w Cesarstwie Łaciń-
skim w Konstantynopolu. Inaczej było na Peloponezie, 
gdzie pojawiło się wiele budowli gotyckich wznoszo-
nych dla łacińskich zakonów; ich gotycki styl miał 
wpływ na wiele kościołów bizantyńskich, na przykład 
na katolikom klasztoru Blacherny w Elidzie, na ko-



ścioły św. Jerzego w Andruzie, Zaśnięcia Najświętszej 
Marii Panny w Anilio, Matki Boskiej Rachiotissa we 
Fliusu, a zwłaszcza w Argolidzie - na kościół Zaśnięcia 
Najświętszej Marii Panny w Merbace, w którym wto-
pione w ścianę kolumny i dekoracja mogły być wyko-
nane pod wpływem łacińskiego arcybiskupa Koryntu, 
Wilhelma z Moerbeke. Wkładem sztuki zachodniej są 
w kościołach krzyżowe ostrołuki, wydłużony plan, 
kampanila albo pokrycie jedną konstrukcją bazylik 
trzynawowych. Bizantyńczycy w niewielkim stopniu 
wykorzystywali w architekturze zachodnie innowacje 
technologiczne. W malarstwie zachodni artyści wprost 
kopiowali dzieła bizantyńskie i zachowywali bizantyń-
ski schemat ikonograficzny albo, przejmując styl bizan-
tyński, dodawali do niego elementy romańskie lub go-
tyckie. Wzajemna wymiana praktycznie nie istniała, 
ponieważ malarze bizantyńscy byli przeświadczeni, że 
malowana przez nich święta postać jest mistycznie 
związana z samym świętym i dlatego każdą obcą trady-
cję uważali za nieautentyczną. Wpływ łaciński uwi-
docznił się tylko w kilku izolowanych elementach for-
malnych. 

SPOŁECZEŃSTWO ŁACIŃSKO‒
ORIENTALNE? 

 Współistnienie łacińskiej mniejszości, ale posiada-
jącej władzę, ze wspólnotami miejscowymi, stanowią-
cymi większość, ale poddanymi, postawiło przed uczo-
nymi pytanie: czy w tej sytuacji realna była akulturacja. 
czy czekało ją niepowodzenie? Jak na to odpowiadano, 



wystarczy podać kilka przykładów. Joshua Prawer 
podkreślał, że osiedlanie się Franków w Ziemi Świętej 
miało charakter „kolonialny”, albowiem porzucając 
wieś, osiedlali się oni w miastach, gdzie stworzyli spo-
łeczność kierującą się zasadami apartheidu. Przeciwne-
go zdania jest Ronnie Ellenblum, który łącząc dane ze 
źródeł tekstowych z rezultatami wykopalisk archeolo-
gicznych, wykazał, że można mówić o społeczeństwie 
franko‒syryjskim. „społeczeństwie granicznym”, ale 
pod warunkiem, że wykluczy się z niego element mu-
zułmański, ponieważ Frankowie osiedlali się w rejo-
nach wiejskich, w których większość stanowili 
wschodni chrześcijanie. 
 Uczeni zgadzają się, że na Krecie można mówić             
o narodzinach kultury wenecko‒kreteńskiej, właściwej 
dla wielkich miast, w których Grecy znajdowali się pod 
opieką rządu Republiki Świętego Marka, podczas gdy 
uciążliwa dominacja wasali wzbudzała stałą nienawiść 
parojków do Wenecji. Sally McKee, opierając swoje 
badania na źródłach notarialnych, które lepiej niż źró-
dła oficjalne opisują współistnienie Greków i Łacinni- 
ków, mogła pokazać złożony charakter grupy wasali,            
i to zarówno z punku; widzenia ich pochodzenia et-
nicznego, jak i rangi społecznej; mogła nawet dojrzeć 
pogardę, z jaką patrycjat wenecki odnosił się do tego 
czy innego wasala osiedlonego na Krecie, który zbiegał 
o to, by Wenecja uznała jego szlachecki status. Częste 
były małżeństwa między Grekami i Łacinnikami, i to 
nie tylko w wąskim kręgu najwyższych archontów, jak 
na przykład w rodzinie Kalergisów, która w 1299 roku 



otrzymała od Wenecji zezwolenie na zawieranie mał-
żeństw z Łacinnikami. Na 95 zbadanych testamentów, 
których wystawcami byli mężczyźni, 57 ujawnia 
związki małżeńskie między Grekami i Łacinnikami; na 
118 testamentów sporządzonych przez kobiety liczba 
tych związków podnosi się do 101 przypadków. Autor-
ka mogła także stwierdzić, że duża część społeczności 
miasta Kandia miała w swoim drzewie genealogicznym 
jednocześnie przodków greckich i łacińskich. Powięk-
szanie się liczby ludności mieszanej było zjawiskiem 
ciągłym. To pociągało za sobą poważne konsekwencje 
społeczne i kulturalne. Kreteńczycy pozostawali w za-
żyłych stosunkach z cywilizacją zachodnią: ich kuchnia 
zna pasztety, mortadelę i kiełbasę, części ich domów 
noszą włoskie nazwy (portego, loggetta, camaretta), do 
bardzo poszukiwanych towarów na Krecie należały 
brokaty, sprowadzane z Wenecji lub z Lombardii, roz-
przestrzeniło się upodobanie do tarcz herbowych i walk 
na konie, dzieła pisarzy włoskich z XIV‒XV wieku 
znajdowały się w bibliotekach wielkich rodzin grec-
kich. Z drugiej strony Wenecjanie przebywający la 
Krecie stopniowo się hellenizowali. Notariusz Stefan 
Bon nauczył się greki i poślubił Greczynkę, poeta Leo-
nard z Porty nazywał się Grekiem i Kreteńczykiem, co 
nie przeszkadzało mu lojalnie służyć rządowi wenec-
kiemu. Humanista kardynał Piotr Bembo w końcu XV 
wieku napisał po grecku utwór, w którym wzywał swo-
ich ziomków do ratowania utworów greckiej literatury. 
Jego apel był zapewne wysłuchany, bowiem kilka-
dziesiąt lat później G. Foscarini zauważył, że Wenecja-



nie z Krety mówią po grecku i chowają swoich zmar-
łych według rytu ortodoksyjnego. Nie jest przesadne 
stwierdzenie, którego autorem jest Nicolae Iorga, że 
wenetokraci wzmocnili hellenizm. 
 W Romanii genueńskiej cierpliwe wysiłki, zmierza-
jące do zgodnego współżycia z miejscową ludnością 
przezwyciężyły urazy miejscowej elity, często współ-
działającej z Liguryjczykami w różnych operacjach 
handlowych, a często nawet z urzędnikami rządowymi. 
Jeśli nawet osiadli na Wschodzie Genueńczycy woleli 
mieszkać w centralnych dzielnicach swojej faktorii, to 
nie odseparowywali się tam od innych ludzi. Żydzi 
mieli swoją własną dzielnicę - judecha - w genueńskiej 
Perze, na Chios i w Kaffie, ale nierzadko można było 
spotkać tam rezydencje Łacinników i Greków. Sąsiedz-
two narzucało codzienne kontakty, a więc i wymianę 
językową Władze genueńskie zatrudniały tłumaczy, ale 
prawdopodobnie notariusze i kupcy, od dawna osiadli 
na Wschodzie, rozumieli taki czy inny język lokalny, 
tubylcy zaś mieli wiele sposobności, aby na tyle poznać 
język Genueńczyków, by z nimi jako tako się porozu-
miewać: w aktach notarialnych występują bowiem 
świadkowie służący za tłumaczy, chociaż tej funkcji nie 
sprawowali oficjalnie. Nie ma więc co się dziwić, że 
około 1303 roku powstał Codex Cumanicus, rodzaj 
trójjęzycznego słownika, którego autorstwo wydawca 
przypisuje jakiemuś Genueńczykowi urodzonemu               
w Kaffie, gdzie rasy i religie mieszały się, a handel na-
rzucał konieczność utrzymywania stałych kontaktów 
między różnymi etnosami. W takich to środowiskach 



Outremer utworzyła się lingua franca, używająca no-
wego słownictwa, nasyconego wyrazami arabskimi, 
greckimi, armeńskimi bądź tureckimi. Język notariuszy 
genueńskich osiadłych na Wschodzie jest zabarwiony 
rozmaitymi naleciałościami wschodnimi, a słownictwo 
genueńskie wzbogaciło się o elementy greckie, armeń-
skie i tatarskie. 
 Czy stosunki te doprowadziły do wymieszania krwi, 
jak to było w przypadku weneckiej Krety? W genueń-
skiej Romanii mieszane małżeństwa nie były rzadko-
ścią. Poza licznymi przypadkami konkubinatu, znanymi 
z testamentów wzmiankujących o nieślubnych dzie-
ciach, dochodziło do małżeństw Łacinników z kobie-
tami pochodzenia wschodniego, przy czym częściej 
zdarzały się one w wyższych warstwach społecznych, 
na przykład u De Draperiisów w Perze, niż wśród pro-
stego ludu. Takie związki łączyły elitę społeczeństwa 
genueńskiego z nobilami greckimi i przyczyniały się do 
stłumienia ewentualnej wrogości archontów, których 
więzami rodzinnymi złączono z losem nowych panów. 
Ci zaś okazali się bardzo ostrożni w sprawach religij-
nych i starali się przy każdej okazji zachowywać lo-
kalne zwyczaje, pozwalali na swobodne odprawianie 
praktyk kultowych i wcale nie popierali dążeń duchow-
nych łacińskich do nawracania innych na swoje wyzna-
nie. Prawo genueńskie stosowano wobec wszystkich, 
Łacinników i ludności tubylczej. Dyskryminacje oczy-
wiście miały miejsce, ale ich przyczyny leżały raczej             
w sferze społecznej niż etnicznej. Lokalni notable byli 
bowiem zdolni bronić swoich majątków i samych sie-



bie, a z kohabitacji z Łacinnikami potrafili wyciągać 
dla siebie jak najwięcej korzyści; bywali wspólnikami 
w ich interesach, niekiedy zajmowali niższe stanowiska 
w ich zarządach. Prosty lud mógł co najwyżej cierpieć 
lub się buntować. Względna ostrożność władz genueń-
skich potrafiła uniknąć rewolt i powstań, z wyjątkiem 
Kaffy w latach 1384‒1386 i przy końcu dominacji ge-
nueńskiej. W sumie wysiłki zmierzające do zbliżenia 
powiodły się na poziomie elit, nie udały się natomiast 
na poziomie mas, głównie z powodu finansowych             
i wojskowych wymogów administracji genueńskiej, 
przysparzających wielu dolegliwości tubylczym wspól-
notom, prowokujących nawet głębokie kryzysy jeśli 
dochodziły do tego jakieś wydarzenia zewnętrzne. 
  



ROZDZIAŁ SZÓSTY 

Krucjaty w XIII wieku 

CZWARTA KRUCJATA I JEJ KONSEKWENCJE 

CZWARTA KRUCJATA 

 Krzyżowcy przybyli z Zachodu i 13 kwietnia 1204 
roku zdobyli szturmem „drugi Rzym”. Konstantynopol, 
stolica i święte miasto Cesarstwa Bizantyńskiego, zo-
stał wydany na łup. Jak mogło dojść do tego skanda-
licznego wydarzenia? Jak rycerze Chrystusa mogli się 
dopuścić masakry innych chrześcijan? 

Początki i wezwanie do krucjaty 

 Czwarta krucjata, zbrojna pielgrzymka, ruszyła                
z inicjatywy papieskiej. Innocenty III, gdy tylko wstąpił 
na tron św. Piotra (sierpień 1198), zwrócił się z apelem 
do baronów i miast Zachodu: Jerozolima, w 1187 roku 
wyrwana z rąk Franków przez Saladyna, powinna być 
wyzwolona! Papież wzywał także władców zachod-
nich, aby zapomnieli o swoich kłótniach i zebrali siły 
do obrony Ziemi Świętej. Chciał wykorzystać krucjatę 
do zjednoczenia społeczności chrześcijańskiej pod egi-
dą papieską. Do Francji wysłał swojego legata Piotra 
Capuano, aby doprowadzić do pojednania Filipa Augu-
sta z Ryszardem Lwie Serce i wspomóc prostego wiej-
skiego proboszcza, Fulka z Neuilly, który od września 
1198 roku wzywał do pokuty, a jednocześnie gromił li-
chwę i luksus. 



Rekrutacja, stan liczebny, finansowanie 

 W porywie zapału religijnego dużo znaczyło ślu-
bowanie krzyżowe, podczas turnieju w Écry (Asfeld‒
sur‒Aisne) elita rycerzy z północnej Francji wzięła 
krzyż i wybrała na dowódcę hrabiego Tybalda z Szam-
panii. Przyłączyli się do niego hrabia Ludwik z Blois, 
Szymon z Montfortu, Renald z Montmirail, we Flandrii 
- hrabia Baldwin i Konon z Béthunes, w Pikardii - Hu-
gon z Saint‒Pol, w Perche - hrabia Godfryd i jego brat 
Stefan. Powstrzymali się natomiast od udziału władcy 
Francji, Anglii i cesarstwa. Prawie 100 hufców, każdy 
liczący od 80 do 100 członków, było gotowych                    
w pierwszych miesiącach roku 1200. 
 Innocenty III starannie organizował sfinansowanie 
wyprawy; w 1200 roku narzucił sobie, kardynałom                   
i duchowieństwu rzymskiemu opłatę na krucjatę w wy-
sokości 10% dochodów, a całemu duchowieństwu na 
Zachodzie - w wysokości 1/40 dochodów. Wątpliwe, 
czy rozporządzenie to przyniosło spodziewane efekty. 
Filip August i Jan bez Ziemi zgodzili się dołożyć się do 
kosztów krucjaty, zbierając, ale sami, 1/40 ze swoich 
domen i dóbr swoich wasali. Natomiast kaznodzieja 
Fulko z Neuilly z upoważnienia papieskiego założył 
„skarbiec krucjatowy”, powierzony pieczy cystersów. 
Układ zawarty przez wysłanników baronów francu-
skich z Wenecją postanawiał, że za sumę 85 000 marek 
w srebrze przetransportuje ona 33 500 krzyżowców do 
Outremer. 
 



Wyprawa 

 Krzyżowcy zrezygnowali z pełnej zasadzek drogi 
wiodącej przez Konstantynopol i Azję Mniejszą i wy-
brali drogę morską; dlatego od wiosny 1201 roku roz-
poczęli pertraktacje z dożą weneckim Henrykiem Dan-
dolo. Serenissima zobowiązała się, za umiarkowaną ce-
nę 85 000 marek, przygotować flotę zdolną do prze-
transportowania 4500 rycerzy, 9000 giermków i 20 000 
piechoty. Ponadto za uzbrojenie 50 galer miała wziąć 
udział w podziale zdobytych ewentualnie terenów. Taj-
na klauzula wyznaczała cel wyprawy: nie Jerozolimę, 
lecz Egipt, będący głównym zagrożeniem dla Ziemi 
Świętej. Ze strategicznego punktu widzenia kierunek 
ataku był bez wątpienia słuszny, ale źle został przyjęty 
przez wszystkich, dla których Jerozolima była głów-
nym celem wyprawy. Zawarta umowa miała fatalne 
konsekwencje dla krucjaty; wysłannicy baronów dalece 
przecenili możliwość zebrania odpowiednich sił i środ-
ków i wprowadzili myśl o zmianie kierunku wyprawy 
krzyżowej. 
 Minął rok, nim wyprawa ruszyła; w tym czasie 
zmarli Tybald z Szampanii i Godfryd z Perche. Na wo-
dza wyprawy wybrano Bonifacego z Montferratu, któ-
rego rodzina od dawna miała dobre rozeznanie w spra-
wach wschodnich. Duchowego i finansowego wsparcia 
udzielili mu cystersi, wspomógł go król rzymski Filip 
Szwabski i ochotnicy z Niemiec. Gdy w czerwcu 1202 
roku pierwsi krzyżowcy przybyli do Wenecji, statki



stały już w pogotowiu, ale nie ich pasażerowie. Armia 
krzyżowców nie przypominała zdyscyplinowanej armii 
nowożytnej: niektórzy woleli wyruszyć z Marsylii lub  
z Genui, inni z portów Apulii, a jeszcze inni nawet               
z Flandrii. Stąd w Wenecji zebrała się tylko trzecia 
część przewidywanej liczby krzyżowców. I stanęło py-
tanie: co robić? We wrześniu wodzowie zebrali 
wszystkie pieniądze, jakie mieli, ale do obiecanej arma-
torom sumy 85 000 marek zabrakło im 34 000 marek, 
czyli 8,5 tony srebra. 
 Krucjata miała się więc skończyć, zanim się zaczę-
ła? A poważne inwestycje, jakie poczynili Wenecjanie, 
aby przygotować swoje statki, miały pójść na marne?               
I wtedy stary doża Henryk Dandolo zaproponował 
krzyżowcom moratorium na ich długi, jeśli zgodzą się 
pomóc Wenecji w odzyskaniu Zary (dzisiejszy Zadar), 
zbuntowanego miasta w Dalmacji, które dwadzieścia 
lat wcześniej oddało się pod władzę króla węgierskie-
go. Mimo wahań i skrupułów, mimo papieskiego apelu 
zakazującego jakiegokolwiek ataku na miasto chrześci-
jańskie, wodzowie przyjęli propozycję doży, aby - jak 
powiadali - ocalić pogrążoną w długach krucjatę.                  
W początku października ponad 200 statków opuściło 
Lagunę Wenecką przy dźwiękach Veni Creator! 
 Flota dopłynęła pod Zarę 10 listopada 1202 roku               
i krzyżowcy natychmiast otoczyli miasto. Mieszkańcy 
wysłali delegację z propozycją poddania się, a na mu-
rach wystawili krzyże. W armii nastąpił podział: nobi-
lowie i duchowni przeciwni byli szturmowi; opat Gwi-
don z Vaux de Cernay zagroził krzyżowcom ekskomu-



niką. Ale nic to nie dało. Stary doża domagał się do-
trzymania słowa. Szturm nastąpił 24 listopada; miasto 
zdobyto i złupiono. Wodzowie postanowili przezimo-
wać w zdobytym mieście, albowiem podczas zimo-
wych miesięcy żegluga była zbyt niebezpieczna. 
 Kilka tygodni później do Zary przybyło poselstwo 
Filipa Szwabskiego, który zaproponował krzyżowcom 
zawarcie sojuszu z jego szwagrem, młodym księciem 
bizantyńskim Aleksym, którego ojciec Izaak II Angelos 
został w 1195 roku zdetronizowany i oślepiony przez 
Aleksego III. Aleksy (IV), któremu udało się zbiec              
z konstantynopolitańskiego więzienia, spotkał się z Bo-
nifacym z Montferratu, nowym dowódcą wyprawy 
krzyżowej, i prosił go o udzielenie mu pomocy w odzy-
skaniu tronu; w zamian obiecał przekazać krzyżowcom 
pokaźne sumy pieniędzy, wystawić kontyngent wojska 
do walki o wyzwolenie Jerozolimy i doprowadzić do 
unii kościelnej. Udał się do Rzymu, gdzie spotkał się              
z chłodnym przyjęciem ze strony papieża. W grudniu 
1202 roku przybyłe do Zary poselstwo Filipa Szwab-
skiego zaproponowało krzyżowcom traktat z księciem 
bizantyńskim na następujących warunkach: krzyżowcy 
przywrócą Aleksemu tron w Konstantynopolu, on zaś 
zapłaci im za to 200 000 marek, doprowadzi do unii 
Kościołów i w ciągu jednego roku wystawi dziesięcio-
tysięczną armię, która przez niego utrzymywana, bę-
dzie pozostawała na służbie krucjaty. Były to daleko 
idące i kuszące obietnice zarówno dla wodzów krucja-
ty, którym brakowało pieniędzy, jaki i dla doży, który 
dojrzał w tym sposobność zapewnienia Wenecjanom 



przewagi handlowej w Konstantynopolu. Mimo więc 
sprzeciwu Szymona z Montfortu i opata Gwidona                  
z Vaux de Cernay wodzowie wyprawy wraz z dożą za-
akceptowali propozycje księcia Aleksego, który 25 
kwietnia 1203 roku potwierdził je przysięgą, gdy dołą-
czył do krzyżowców na Korfu. Gdy wiadomość ta ro-
zeszła się wśród krzyżowców, ponad 2000 ludzi opu-
ściło obóz, aby nie złamać krzyżowego ślubu. Barono-
wie zdecydowali wysłać delegację do papieża, aby wy-
tłumaczyć swoje zachowanie i prosić o rozgrzeszenie. 
Innocenty III, któremu leżało na sercu kontynuowanie 
krucjaty, zadowolił się nałożeniem ekskomuniki na 
Wenecjan i pozwolił krucjacie kontynuować wyprawę. 
Po zrównaniu z ziemią Zary krzyżowcy 7 kwietnia 
1203 roku wsiedli na statki. Po zatrzymaniu się na Kor-
fu wodzowie musieli upokorzyć się przed oddziałami, 
aby skłonić je do popłynięcia ku Konstantynopolowi. 
Późniejszy list papieża zakazywał krzyżowcom mie-
szania się w sprawy Greków, lecz Innocenty III nie 
miał już żadnej możliwości powstrzymania puszczonej 
w ruch machiny. 
 24 maja 1203 roku krucjata opuściła Korfu; miesiąc 
później znalazła się opodal Konstantynopola. Emocje          
i niepokoje owładnęły żołnierzami. Jakież rozczarowa-
nie ich spotkało, gdy okazało się, że nikt nie oczekiwał 
powrotu młodego, pozbawionego tronu księcia, który 
na próżno starał się, by mieszkańcy Konstantynopola 
uznali jego prawa do cesarskiego tronu; co więcej - 
zamknęli przed nim bramy, a wojsko opowiedziało się 



po strome legalnego cesarza. By narzucić go siłą, trzeba 
było zdobyć miasto. 
 Idąc za radą doży, wodzowie zdecydowali wylądo-
wać w Galacie, położonej na północnym brzegu Złote-
go Rogu. Po udanym ataku 6 lipca zdobyta została wie-
ża w Galacie i przerwano łańcuch zamykający statkom 
dostęp do Złotego Rogu. Flota mogła teraz wpłynąć do 
zatoki; dzięki temu uniknęła znoszenia przez silne prą-
dy Bosforu i znalazła się pod najsłabszą częścią murów 
miejskich. Hufce rycerskie miały przypuścić atak na 
pałac Blacherny, zaś Wenecjanie na swoich statkach, 
wyposażonych w wieże i ruchome pomosty, mieli za 
zadanie wdarcie się na mury od strony Złotego Rogu. 
Pierwszym szturm nie powiódł się, natomiast drugim 
udało się miąć kilka wież, otworzyć bramy i podłożyć 
ogień w części miasta. Aleksy III próbował dokonać 
wypadu, ale nocą 17 lipca, porzuciwszy wszelką myśl    
o obronie, uciekł z miasta wraz ze swoim skarbem. Sta-
ry cesarz, wyciągnięty z więzienia, zasiadł na swoim 
tronie; pod przymusem podpisał umowę, jaką z krzy-
żowcami zawarł jego syn, który wraz ze swoimi pro-
tektorami triumfalnie wkroczył do miasta. Młody Alek-
sy 1 sierpnia został koronowany na współcesarza pod 
imieniem Aleksego IV. 
 Pozostało mu tylko dotrzymać obietnic. Tymcza-
sem obecne cesarstwo nie było już tym, czym było nie-
gdyś, władza obu cesarzy właściwie nie wykraczała po-
za mury miasta, a skarbiec był pusty. Opłaty narzucone 
bogatym rodzinom i kościołom szybko zraziły ludzi do 
cesarzy, ale i nie zadowoliły Łacinników. Wprowadze-



nie unii kościelnej okazało się niemożliwe. Wyprawa, 
jaką Aleksy IV przedsięwziął przy pomocy krzyżow-
ców, nie przyniosła oczekiwanych rezultatów; Kościół  
i lud konstantynopolitański burzyli się przeciwko kło-
potliwym protektorom, którzy także się niecierpliwili. 
Coraz częściej dochodziło do utarczek. W dzielnicach 
kupców zachodnich położonych wzdłuż Złotego Rogu 
coraz częściej dochodziło do podpaleń, których spraw-
cami byli Grecy; ci, którzy ocaleli, uciekali pod skrzy-
dła krzyżowców; ci z kolei wzniecali pożary w dzielni-
cy muzułmańskiej. Pożary objęły całą wschodnią część 
miasta, dochodząc niemal do kościoła Hagii Sofii i pa-
łacu cesarskiego. Nienawiść do Łacinników nasilała 
się. 
 Sytuacja w Konstantynopolu nie dawała już Alek-
semu IV żadnych możliwości działania. Krzyżowcy 
domagali się nowej zapłaty, a ponieważ jej nie otrzy-
mywali, postawili mu ultimatum. Grecy zaś oskarżali 
swoich cesarzy o prowadzenie kompromitujących 
układów. Doszło do zawiązania się antyłacińskiego 
stronnictwa, na czele którego stanął wysoki urzędnik 
cesarski, Aleksy Murzuflos, zięć Aleksego III. Murzu-
flos 29 stycznia 1204 roku nakazał uwięzić Aleksego 
IV, którego rychło uduszono; kilka dni później zmarł 
Izaak II. Na opuszczony tron wstąpił Aleksy V Murzu-
flos, który przyrzekł poddanym, że będzie bronił Kon-
stantynopola i niezawisłości Kościoła bizantyńskiego. 
Ostateczna rozmowa między nowym cesarzem a dożą 
spełzła na niczym. Doszło do otwartej wrogości; Grecy 



wysłali brandery przeciwko statkom weneckim, których 
załogi z wielkim trudem uniknęły katastrofy. 
 Łacinnicy nie mieli już wyboru; brak zaopatrzenia 
w żywność nie pozwalał im na długie obleganie miasta. 
Jedynym dla nich wyjściem było zdobycie miasta, ale 
tym razem na własny rachunek. W marcu wodzowie 
wyprawy i Wenecjanie zawarli umowę co do podziału 
łupów i zdobyczy terytorialnych. Plan ataku różnił się 
od tego z 1203 roku, bowiem tym razem postanowiono 
przypuścić szturm tylko na mur morski od strony Zło-
tego Rogu. Zmieniły się także warunki: Grecy zamu-
rowali bowiem bramy, podwyższyli mury, wykopali fo-
sy. Zdecydowali się walczyć do upadłego. Natomiast  
w armii krzyżowej wyzbyto się ostatnich skrupułów, 
wielokrotnie zarzucana Grekom perfidia pobudzała bo-
jowy animusz Łacinników. 
 9 kwietnia nastąpił szturm: weneckie nawy, statki 
transportujące konie i galery podpłynęły pod mury. Za-
łoga każdego statku starała się zaczepić o szczyt muru 
ruchomy pomost, ale niesprzyjający wiatr i opór Gre-
ków załamały tę pierwszą próbę. Łacinnicy wycofali 
się, zebrali się na naradę, gorączkowo wysłuchiwali 
ostatnich kazań i odbywali pokutę. Nowy atak nastąpił 
12 kwietnia: pod wieże Konstantynopola podpłynęły 
statki związane linami w pary. Na ich ruchomych po-
mostach atakujący byli o rzut oszczepem od obrońców. 
Łacinnicy wylądowali na wąskim skrawku między mu-
rem a brzegiem Złotego Rogu i pod gradem kamieni, 
strzał i strumieni płonącej oliwy zaczęli robić podkop. 
Stary doża, usadowiwszy się na dziobie swojej galery, 



wydawał rozkazy. Aleksy Murzuflos, zająwszy stano-
wisko z drugiej strony muru, na wzgórzu, zagrzewał do 
obrony. Zażarta walka trwała do momentu, gdy dwóm 
rycerzom udało się wedrzeć na wieżę i wyprzeć obroń-
ców. Rychło wyważono drzwi tajnego przejścia, do 
którego rzucili się krzyżowcy, zmuszając cesarza do 
ucieczki. 
 Atakujący zaledwie weszli do miasta, musieli się 
zatrzymać ze względu na zapadającą noc. Rycerze nie-
mieccy dla ochrony przed wrogiem podpalili kilka do-
mów, wywołując trzeci pożar Konstantynopola. Ran-
kiem obrona załamała się. Murzuflos uciekł, a za nim 
kto tylko mógł. Notablowie pośpiesznie ukoronowali 
Teodora Laskarysa; nowy cesarz, gdy jego wezwania 
do obrony okazały się daremne, wsiadł na statek i udał 
się do Azji Mniejszej. 13 kwietnia miasto padło i na 
trzy dni zostało wydane na pastwę zwycięzców. W ko-
ściele Hagii Sofii żołnierze toczyli istną walkę o skarby 
patriarchy, roztrzaskali ołtarz, wyrywali drogie kamie-
nie. Do środka wprowadzono muły, które obładowano 
łupami, przed patriarszym tronem tańczyła prostytutka. 
Otwarto grobowce cesarzy i ich szczątki ogołocono ce 
wszystkich kosztownych ozdób. Zniszczono brązowe 
posągi zdobiące place i ulice. Duchowni rabowali                  
w kościołach relikwie, Wenecjanie przedmioty sztuki, 
między innymi kwadrygę zdobiącą dziś fasadę bazyliki 
św. Marka. Bonifacy z Montferratu zajął Wielki Pałac, 
podczas gdy Henryk, brat hrabiego Flandrii, pałac Bla-
cherny. Przez trzy dni w Konstantynopolu szalały poża-
ry, grabieże i mordy. 



 

Kto zawinił? 

 Przedziwna krucjata, która zadała cios nie niewier-
nym, lecz chrześcijanom, której papież, jej inicjator, nie 
mógł zatrzymać! Jak do tego doszło? Czy należy wie-
rzyć Godfrydowi z Villehardouin, „oficjalnemu” kroni-
karzowi krucjaty, który w trosce o jedność armii tłuma-
czył wszystko nieuniknionym, ale i nieprzewidzianym 
zbiegiem okoliczności? Czy zaufać Robertowi z Clari, 
rzecznikowi prostych żołnierzy, który podejrzewał wo-
dzów, w szczególności Bonifacego z Montferratu, że 
dążyli do wykrojenia sobie na Wschodzie własnych 
księstw? Czy uznać, że nieszczęsna zmiana kierunku 
krucjaty była rezultatem knowań Hohenstaufów (cesar-
ski dom niemiecki) pragnących upokorzyć Bizancjum? 
Albo zgodzić się, że był to skutek handlowych ambicji 
Wenecjan, pragnących stać się wyłącznymi beneficjen-
tami najzyskowniejszego handlu na terenie śródziem-
nomorza? Czy wreszcie oskarżyć papiestwo, że dało 
wolną rękę wyprawie, która de facto realizowała - lecz 
za jaką cenę? - unię Kościołów, ustanawiając rzymską 
hierarchię w patriarchacie konstantynopolitańskim? 
 Kontrowersje na ten temat, trwające od czasów Vil-
lehardouina, nie ustały do dziś. Jedni oskarżają Inno-
centego III o brak realizmu, o to, że nie kontrolował 
biegu wydarzeń, że po tym gdy jego legaci opuścili ar-
mię, pozostawił inicjatywę Henrykowi Dandolo i wo-
dzom krucjaty. Inni podkreślają winę doży, zabiegają-
cego o zdobycie dla Wenecjan przewagi w Konstanty-



nopolu. Ale udowodniono, że wyprawa, o jakiej stano-
wiła umowa z 1201 roku, była skierowana przeciwko 
Egiptowi, a nie przeciwko Bizancjum. Pozostaje rola 
Filipa Szwabskiego, który popierając interesy swojego 
szwagra, włączył się do gry w dogodnym momencie, 
mamiąc krzyżowców pomocą której bizantyński książę 
mógłby im udzielić po osadzeniu go na bizantyńskim 
tronie. Zamiast więc szukać winnego, lepiej postarać 
się zrozumieć motywy i uczucia krzyżowców. Nie ma 
wątpliwości, że większość krzyżowców była przeciwna 
zmianie kierunku krucjaty, na każdym bowiem etapie 
drogi, od Zary do Konstantynopola, toczono dyskusje              
i wielu opuszczało szeregi krzyżowców. Należy nadto 
zwrócić uwagę, że część tych, którzy złożyli ślub krzy-
żowy, zamiast udać się do Wenecji, wyruszyło z Mar-
sylii lub z portów Apulii bezpośrednio do Palestyny; 
uczyniła to przynajmniej trzecia część rycerzy, tak że 
można mówić nie o jednej, ale o dwóch „czwar-
tych wyprawach krzyżowych”. Doża i wodzowie 
wyprawy, zdolni taktycy, dla dobra jedności armii, 
którą zamierzali doprowadzić aż do Jerozolimy, 
zdołali przekonać krzyżowców, aby prawowitemu 
księciu udzielili pomocy w zajęciu bizantyńskiego 
tronu, mając nadzieję, że ludność Konstantynopo-
la ochoczo przyjmie wygnańca, a ten z kolei wy-
pełni swoje zobowiązania. Kiedy spotkali się                    
z wrogim nastawieniem stolicy, nie mieli innego 
wyjścia, jak tylko przystąpić do szturmu i siłą 
osadzić na tronie swego protegowanego. Gdy ten 
został zamordowany, honor nakazywał krzyżow-



com pomścić ego śmierć i ruszyć przeciwko Alek-
semu  V  Murzuflosowi,  a  to  znaczyło,  ze  musieli  
zdobyć miasto, tym razem na własny rachunek. 
Jeśli do tego mogło dojść, to wpływ na to miały 
bez wątpienia stosunki między dwoma częściami 
chrześcijaństwa, które bardzo wyraźnie zepsuły 
się w ciągu dwóch wieków. Bizancjum odmawiało 
przyłączania się do krucjat, często utrudniało 
działania krzyżowców, posuwając się nawet do 
paktowania z Saladynem. Nic przeto dziwnego, że 
gdy na Zachodzie w XII wieku utarło się przeko-
nanie o perfidnym Greku, gadule i schizmatyku, 
oddzielonym od Rzymu, to w tym samym czasie 
na Wschodzie wyobrażano sobie Łacinnika jako 
brutala pozbawionego skrupułów, zafascynowane-
go mirażem Bizancjum, jego bajecznym bogac-
twem, jego sławnymi relikwiami, wśród których 
znajdowało się drzewo Świętego Krzyża. 
 Cóż więc  słuszniejszego  niż odebrać tym  nie-
godnym schizmatykom wszystkie skarby, jakimi 
karmi się wiara? I właśnie w imię Świętego Krzy-
ża armia krzyżowców, skorzystawszy ze zmiany 
kierunku wyprawy, zdobyła Konstantynopol, 
„miasto bronione przez Boga”, ze szkodą dla 
chrześcijan innego wyznania, i uczyniła z niego 
centrum Cesarstwa Łacińskiego, utworzonego               
z resztek Cesarstwa Bizantyńskiego podzielonego 
pomiędzy zdobywców. Okropności, jakich dopu-
ścili się Łacinnicy w 1204 roku, wzmogły nacjo-
nalizm Greków w odniesieniu do Zachodu, 



usztywniły stosunek ortodoksji do Rzymu. Sepa-
racja Kościołów pogłębiła się. I trwa do dziś. 

ROZŁAM CHRZEŚCIJAŃSTWA 

 Złupienie Konstantynopola w kwietniu 1204 roku                
w większym stopniu niźli wydarzenia z roku 1054, któ-
re były tylko jednym z wielu kryzysów v łonie chrze-
ścijaństwa, doprowadziło do trwałego zerwania między 
ortodoksją i Kościołem rzymskim. Do bardzo wyrazi-
stych obrazów grabieży, gwałtów i masakr, wyolbrzy-
mionych niewątpliwie przez kronikarzy, dołączyły się 
jeszcze: podział Cesarstwa Bizantyńskiego pomiędzy 
zwycięzców, kradzież relikwii i niezręczne posunięcia 
Kościoła łacińskiego wprowadzonego przez krzyżow-
ców na ziemiach greckich. 

„Partitio Romanie” 

 Wyrażenie to oznacza podział Cesarstwa Bizantyń-
skiego dokonany przez krzyżowców po zdobyciu Kon-
stantynopola 12 kwietnia 1204 roku. Miesiąc wcześniej 
wodzowie wyprawy krzyżowej, doszedłszy do przeko-
nania, że żadna ugoda nie jest możliwa z Aleksym V 
Murzuflosem, określili cele swojej wojny, zanim dali 
sygnał do szturmu. Cesarstwo, jak i sam Konstantyno-
pol, uważali za łup, który należy zdobyć, a potem nim 
się podzielić wedle praw uczestników. Wenecjanie 
mieli otrzymać 3/4 łupu, do wysokości zobowiązania 
zawartego przez Aleksego IV i połowę nadwyżki; 
krzyżowcy mieli otrzymać 1/4 łupu i połowę nadwyżki. 
Cesarz miał być wybrany przez komisję złożoną w po-



łowie z Wenecjan, w połowie z krzyżowców; miał 
otrzymać 1/4 Cesarstwa Bizantyńskiego i Konstan-
tynopola; pozostałe 3/4 miało być równo podzielone 
między Wenecjan i krzyżowców; stąd wziął się tytuł 
doży „pan czterech i pół części Cesarstwa Romanii”. 
Tekst ugody przewidział ponadto wprowadzenie w ce-
sarstwie organizacji kościelnej i określał, do jakich 
służb wasalnych będą zobowiązani ci, którzy otrzymają 
od cesarza lenna i godności. 
 Podział terytorium cesarstwa, znany z tekstu Parti-
tio Romanie, został przeprowadzony w ciągu tygodni 
po zdobyciu Konstantynopola, być może nawet przed 
wyborem na cesarza Baldwina z Flandrii, którego do-
konano 9 maja 1204 roku. Koronacja odbyła się 16 ma-
ja w Hagii Sofii. Doża doprowadził do nominowania na 
łacińskiego patriarchę Konstantynopola jednego ze 
swoich ludzi, Tomasza Morosiniego. Partitio Roma-
nie przyznawało cesarzowi kilka miast w Tracji, wyspy 
Morza Egejskiego i główne ośrodki w Azji Mniejszej. 
Krzyżowcy podzielili się dobrami ziemskimi w Tracji. 
Macedonii i Tesalii. Bonifacemu z Montferratu przypa-
dła Kreta, ale ponieważ nie mógł wejść w jej posiada-
nie, odsprzedał ją Wenecji i w zamian otrzymał ziemie 
wokół Tesaloniki. Natomiast Wenecjanie, którzy na 
tym podziale skorzystali bardzo dużo, otrzymali miej-
scowości nadbrzeżne, kontrolujące drogę morską od 
Adriatyku do Konstantynopola, miasta położone na 
głównych drogach przecinających Półwysep Bał-
kański i cały Peloponez. Konstantynopol także zo-
stał podzielony zgodnie z ustaleniami z marca 



1204 roku. Tekst Partitio Romanie nie wymienia 
rejonów,  które  od  16  maja  1204  roku  tworzyły  
Królestwo Tesaloniki przyznane Bonifacemu                 
z Montferratu. 
 W ten sposób podzielone terytoria należało 
jednakże wpierw podbić, zwłaszcza te, w których 
znalazły schronienie elity bizantyńskie, salwujące 
się ucieczką z Konstantynopola. W kwietniu 1204 
roku, na kilka dni przed zdobyciem Konstantyno-
pola, dwaj wnukowie Andronika I Komnena, 
Aleksy i Dawid, zagarnęli Trapezunt wraz z Pon-
tem. Z pomocą gruzińskiej królowej Tamary roz-
ciągnęli swoją władzę od rzeki Halys do Kaukazu. 
Gdy jednak Dawid usiłował rozszerzyć swoje tery-
torium bardziej ku zachodowi, jego plany zniwe-
czył cesarz Nikei, sprzymierzony z Seldżukami. 
Aleksy przyjął tytuł „cesarza Rzymian” i dał po-
czątek dynastii, która dzierżyła władzę w Cesar-
stwie Trapezuntu aż do roku 1461; zajmowało ono 
nawet przez kilka dziesięcioleci dawne posiadłości 
bizantyńskie na wybrzeżach Krymu. Trapezunt               
w XIII wieku stal się ważnym punktem docelo-
wym azjatyckich dróg karawanowych i dlatego był 
atrakcyjny dla kupców genueńskich i weneckich, 
którzy założyli tu swoje faktorie. 
 Epir, położony w zachodniej części Cesarstwa Bi-
zantyńskiego, na mocy Partitio Romanie przypadł We-
necji, lecz Serenissima zajęła tylko kilka miejscowości 
nadbrzeżnych; reszta wpadła w ręce Michała Angelosa, 
kuzyna cesarzy Izaaka II i Aleksego III, który założył 



swoją stolicę w Arcie : otoczył się dygnitarzami noszą-
cymi pompatyczne tytuły; sam najpierw przyjął tytuł 
despoty, potem cesarza, który przyznał mu w 1224 roku 
arcybiskup Ochrydy. 
 Największe pretensje imperialne zgłosił w Ni-
kei Teodor Laskarys, który w kwietniu 1204 roku 
zbiegł z Konstantynopola i cztery lata później zo-
stał przez nowego patriarchę ortodoksyjnego ko-
ronowany na „cesarza i autokratora Rzymian”. 
Cesarz nikejski, do którego zbiegła większa część 
stołecznych elit oraz szczątki administracji i Ko-
ścioła bizantyńskiego i który powołał do życia 
wyższe szkoły wzorowane na konstantynopo-
litańskich, stał się rychło jedynym, który był 
zdolny do podjęcia walki o odzyskanie dawnej 
stolicy cesarskiej i prowadzenia „bizantyńskiej 
wojny świętej”. Zaczął wtedy narastać - na grun-
cie poczucia nieznośnego upokorzenia i nienawi-
ści do Łacinników - helleński nacjonalizm, mający 
oparcie w ortodoksji oraz w bezgranicznym i bez-
warunkowym przywiązaniu do Konstantynopola. 
Aby zrealizować „wielką ideę”, odbudować pań-
stwo na świętych podstawach i wyeliminować dysy-
denckie elementy zewnętrzne, cesarze nikejscy - 
zwłaszcza Jan Watatzes - starali się bez powodzenia 
zawiązać sojusze z Fryderykiem II lub z Seldżukami. 
Trzeba było czekać do roku 1261, aby Michałowi Pa-
leologowi dzięki sojuszowi z daleką Genuą udało się 
odzyskać stolicę, która przez pięćdziesiąt siedem lat by-
ła ośrodkiem kadłubowego Cesarstwa Łacińskiego. 



Kradzież relikwii 

 Konstantynopol był największym w świecie chrze-
ścijańskim składem relikwii. Jak powiada Godfryd                  
z Villehardouin: „O relikwiach nie można mówić, gdyż 
było ich tam w tym czasie tyle, ile na całym świecie”. 
Krzyżowcy w latach 1203‒1204, uznając Bizantyńczy-
ków za zdrajców ideałów chrześcijańskich, uważali za 
normalne zabieranie relikwii z ich kościołów i klaszto-
rów. Robert z Clari z pożądliwością opisuje relikwie 
znajdujące się w kaplicy w Bukoleonie, w kościele Św. 
Apostołów i św. Marii w Blachernach. Na trzy dni (13‒
15 kwietnia 1204) grabieżcom relikwii dano wolną rę-
kę, potem rabunek zorganizowano już metodycznie. 
Relikwie gromadzono w domu Garniera z Trainel, bi-
skupa Troyes, potem w domu Nivelona z Chérisy, bi-
skupa Soissons. Podziału dokonano niewątpliwie we-
dług reguł przewidzianych w marcu 1204 roku: 1/4 
otrzymał cesarz łaciński, 3/8 Wenecjanie i 3/8 piel-
grzymi, to znaczy duchowni znajdujący się w armii. Do 
tych relikwii „oficjalnych”, zaopatrzonych w certyfika-
ty, dodać należy te, które kupione lub ukradzione wpa-
dły w ręce duchownych i pielgrzymów, a których au-
tentyczność budzi zastrzeżenia. 
 Napływ na Zachód relikwii zdobytych w Konstan-
tynopolu w czasie dwóch pierwszych dziesięcioleci 
XIII wieku był wielkim wydarzeniem. Jego sprawcami 
byli krzyżowcy, duchowni, którzy przybywali do Kon-
stantynopola w charakterze tymczasowych administra-
torów kościołów, wreszcie sam cesarz łaciński. Robert 



z Clari przekazał opactwu w Corbie kryształowy reli-
kwiarz w formie krzyża i krzyż procesjonalny. Wiele 
relikwii nabył w latach 1239‒1241 Święty Ludwik. 
Król ten skupił się na zdobywaniu tych związanych              
z Męką Pańską, przechowywanych w cesarskim skarb-
cu w Konstantynopolu, które cesarz łaciński Baldwin II 
przekazał w zastaw Wenecjanom. Sainte‒Chapelle, 
którą Święty Ludwik kazał zbudować w latach 1242‒
1247 do przechowywania tych cennych relikwii, stała 
się odtąd na Zachodzie prawdziwą skarbnicą relikwii 
Męki Pańskiej. Święty Ludwik nie tylko gromadził re-
likwie, ale i obdzielał tymi świętymi skarbami te ko-
ścioły w swoim królestwie, które chciał uhonorować. 
 Krzyżowcy, w pierwszym zaś rzędzie biorący 
udział w czwartej krucjacie, przyczynili się do szero-
kiego rozprzestrzenienia się kultu relikwii; ten z kolei 
przyczyniał się do systematycznego napływu świętych 
przedmiotów ze Wschodu na Zachód i do zwiększenia 
liczby relikwii przez ich translację, dzielenie na cząstki 
lub po prostu poprzez kontakt z nimi. To, ze znalazły 
się one teraz w zachodnich kościołach i klasztorach, 
doprowadziło do poważnych zmian na mapie i w hie-
rarchii pielgrzymek, których rozwój był przede wszyst-
kim związany z kultem relikwii. Dla wiernych wypra-
wa do Ziemi Świętej stała się teraz w mniejszym stop-
niu niezbędna, mogli bowiem czcić u siebie relikwie 
Męki Pańskiej i pamiątki po męczennikach i świętych. 

 



KOŚCIÓŁ ŁACIŃSKI                                                           
W KONSTANTYNOPOLU 

 Zgodnie z traktatem o podziale Cesarstwa Bizan-
tyńskiego trzeba było po wyborze cesarza obsadzić tron 
patriarszy w Konstantynopolu, wakujący po usunięciu  
z niego patriarchy Jana X Kamatera. Łacińskim patriar-
chą został więc wybrany w 1204 roku Wenecjanin To-
masz Morosini. Starał się on powoływać swoich ziom-
ków do kapituły Hagii Sofii i na wakujące siedziby bi-
skupie. Przewaga Wenecjan w nowej hierarchii ko-
ścielnej zaniepokoiła Innocentego III, czekał wszelako 
na urzeczywistnienie unii Kościołów i stawiał tylko je-
den warunek: uznanie przez duchowieństwo bizantyń-
skie prymatu rzymskiego. Wahał się także, czy uznać 
fakt dokonany, tym bardziej że mimo jego protestów 
dobra kościołów ortodoksyjnych zostały szybko po-
dzielone między zdobywców, co tylko wzmogło napię-
cia między Kościołem łacińskim a władzami świeckimi 
i pogłębiło nienawiść między Łacinnikami i Grekami. 
Cesarz Henryk z Hainaut (1206‒1216) na próżno szu-
kał porozumienia, gotów zgodzić się na elekcję grec-
kiego patriarchy po śmierci Jana X (1206). Lecz nego-
cjacje, które z duchowieństwem greckim prowadził le-
gat Benedykt z Sainte‒Suzanne, zakończyły się niepo-
wodzeniem, ponieważ Grecy odmówili uznania pryma-
tu rzymskiego. Wybór w 1208 roku nowego patriarchy 
greckiego w Nikei oznaczał zerwanie z hierarchią ła-
cińską. Teodor Laskarys, cesarz nikejski, pokonany 
przez armię Łacinników, zaproponował zwołanie sobo-



ru Kościoła ortodoksyjnego, aby ten zaaprobował unię 
Kościołów, ale spotkał się z opozycją biskupów, zachę-
canych przez nowo obranego patriarchę, który wzywał 
Greków do przeciwstawienia się prześladowaniom Ła-
cinników. 
 Gdy w 1204 roku niektórzy prałaci greccy byli go-
towi na współpracę z patriarchą łacińskim, nieprzejed-
nana postawa legatów papieskich, zachłanność ducho-
wieństwa łacińskiego i zaślepienie papieża trwale zrazi-
ły ludność grecką, pogłębiły schizmę i sprowadziły 
nowy Kościół łaciński tylko do roli szafarza sakramen-
tów dla ludności zachodniej, rzadko rozsianej, osiadłej 
w kilku miastach Cesarstwa Łacińskiego. 

WOJNY I KRUCJATY (XIII WIEK) 

KRUCJATA DZIECI (1212) 

 Skierowanie czwartej wyprawy krzyżowej na Kon-
stantynopol było ciosem dla ducha krucjaty; odtąd nikt 
- ani papiestwo, ani władcy, ani zachodnie rycerstwo - 
nie był zdolny do niesienia pomocy Ziemi Świętej                
i wyzwolenia Grobu Chrystusa. A bez pomocy oręża 
jedynie cud mógł doprowadzić biedaków i niewinne 
istoty do Ziemi Świętej. 
 I w tym duchu w 1212 roku zaczęły się zbierać 
gromady dzieci w regionie Vendômois, następnie               
w północnej Francji i wokół Kolonii. Młodzi wieśniacy 
i mieszkańcy miast, bez względu na płeć, szli za Stefa-
nem z Cloyes i Mikołajem z Kolonii, natchnionymi 
przywódcami, obdarzonymi rzekomo władzą czynienia 



cudów. Stanęli oni na czele niby‒procesji i chcieli, na 
wzór wychodzących z Egiptu Izraelitów, przejść morze 
i osiągnąć w Ziemi Świętej to, czego nie udało się 
możnym, naznaczonym przez grzech. Popierani byli, 
jak się wydaje, przez niższe warstwy ludu, potępiani 
przez króla francuskiego i duchowieństwo, którzy da-
remnie odradzali im kontynuowanie tej drogi. Krucjata 
francuska, która wyruszyła z północnych regionów kró-
lestwa, dotarła do Marsylii, gdzie pozbawieni skrupu-
łów właściciele statków zaoferowali jej członkom 
przewóz, ale tylko po to, żeby sprzedać ich w niewolę 
w krajach berberyjskich lub w Aleksandrii. Krucjata 
niemiecka ruszyła w połowie lipca 1212 roku pod kie-
runkiem młodego wizjonera Mikołaja, przeświadczo-
nego, że krzyżowcy przejdą przez morze suchą stopą. 
Przekroczyła Alpy, spotkała się z niechęcią miast nad-
padańskich i dotarła do Genui, skąd została przepędzo-
na: rozproszyła się w drodze powrotnej do Niemiec. 
 W tych dwóch bezładnych ruchach, uważanych 
przez zdziwionych współczesnych za nieodpowiednie              
i godne pogardy, krucjata była postrzegana jako kolek-
tywny rytuał migracji i oczyszczenia. Bezbronne dzieci, 
wolne od wszelkiego grzechu, składały się jako pierw-
sze w ofierze za zbawienie całego chrześcijaństwa. Po-
przez dzieci miało dokonać się „odnowienie krucjaty”, 
rytuał ofiarniczy implikujący niedostatek, ubóstwo, od- 
danie się woli Boga i oczekiwanie na cud. Motyw wy-
branych przez Boga dzieci będzie odtąd charaktery-
styczny dla duchowości Zachodu. 



PIĄTA KRUCJATA (1217‒1221) 

 Mimo nieoczekiwanych rezultatów wyprawy              
z 1204 roku krucjata - według Innocentego III - winna 
być istotnym dziełem chrześcijaństwa zjednoczonego 
pod kierownictwem papieża. Władcy w Ziemi Świętej, 
Troszczący się o utrzymanie niepewnego pokoju, cze-
mu sprzyjało rozbicie v obozie Ajjubidów, oczekiwali, 
że Zachód zmobilizuje się, aby kontynuować odzyski-
wanie utraconych ziem. Piąta krucjata była ostatnią 
procą, jaką podjęło papiestwo, żeby zorganizować 
wielką ekspedycję, zdolną wyzwolić święte miejsca. 
Poprzedziła ją intensywna propaganda, przejawiająca 
się w wysyłaniu encyklik papieskich i w zwołaniu IV 
Soboru Laterańskiego. Wpisywała się ona także w pa-
pieski program reformy Kościoła, która miała na celu 
zaprowadzenie pokoju, odnowę moralną i doprowadze-
nie do jedności chrześcijaństwa pod egidą papieża. 
Krucjata ta zakończyła się głośnym niepowodzeniem, 
które zbyt często przypisuje się niesnaskom między 
wodzami, podczas gdy w dużo większym stopniu 
wpływ na to miał brak pieniędzy i wystarczającej licz-
by wojska. 

Początki i wezwanie do krucjaty 

 Innocenty III 13 kwietnia 1213 roku zapowiedział 
zwołanie soboru ekumenicznego i przygotowanie no-
wej krucjaty. Wysłano kaznodziejów do całego świata 
chrześcijańskiego: Roberta z Courson do Francji, Oli- 
viera, scholastyka z Kolonii, do cesarstwa; towarzyszyli 



im pełnomocnicy wybrani z grona biskupów, opatów 
zakonu cystersów i duchownych wykształconych w Pa-
ryżu lub Oksfordzie. W swoich kazaniach Jakub z Vitry 
kładł nacisk na konieczność przemiany krzyżowców, 
na oddanie się kultowi Krzyża; włączał krucjatę w ży-
cie duchowe, w moralną naukę Kościoła. Wykorzysty-
wał exempla, krótkie opowiadania, historyjki lub przy-
powieści, wypełnione sensem doktrynalnym, religijnym 
lub moralnym. Exempla ze zbioru kazań Jakuba z Vi-
try lub Cezara z Heisterbachu dają idealny obraz dziel-
nego krzyżowca, zapowiadają nieszczęścia krzyżowca 
wahającego się i wykazują duchową wartość wyprawy 
krzyżowej, która zasługuje na uznanie nawet w oczach 
niewiernych. Krucjata ukazana jest jako instrument 
umożliwiający moralną przemianę chrześcijanina i ca-
łego społeczeństwa chrześcijańskiego. 
 Podczas soboru zebranego w pałacu na Lateranie 
(11 listopada 1215) kanony soborowe (konstytucja Ad 
liberandam terram) zatrzymują się szczegółowo nad 
organizacją wyprawy, której termin wyruszenia,                    
z Brundyzjum i z Messyny, wyznaczono na 1 czerwca 
1217 roku. Przywileje, jakie wcześniej przyznano krzy-
żowcom, zostały rozszerzone na tych, którzy będą par-
tycypowali w kosztach wyprawy. Ogłoszono czteroletni 
pokój powszechny, żeby umożliwić całemu chrześci-
jaństwu udział w wyprawie do Ziemi Świętej. Zakaza-
no, pod karą ekskomuniki, jakiegokolwiek handlu             
z Egiptem. Nie sprecyzowano tylko miejsca lądowania. 
Papiestwo zrobiło wszystko, aby szeroko rozpropago-
wać wezwanie do krucjaty i żeby zapomniano o po-



przednich niepowodzeniach. Opierało się także na głę-
bokim ruchu odnowy moralnej, o czym świadczyło 
powołanie właśnie w tym momencie zakonów żebra-
czych. Pragnęło krucjatę przekształcić w powszechną 
mobilizację chrześcijańskiej Europy, przygotowanej 
duchowo przez modlitwę i procesje. Nowy papież Ho-
noriusz III przejął plany swojego poprzednika, zmarłe-
go w roku 1216. 

Rekrutacja, stan liczebny, finansowanie 

 Wezwanie do krucjaty dało się słyszeć wszędzie, 
zwłaszcza w państwach peryferyjnych Zachodu, które 
dotąd w ogóle nie brały udziału w krucjatach. W cesar-
stwie młody Fryderyk II wziął krzyż 25 lipca 1215 roku 
w Akwizgranie, a za nim wielu nobilów. Flota reńska             
i fryzyjska opuściła Holandię w maju 1217 roku, za-
trzymała się w Lizbonie, gdzie poproszono ją o pomoc 
w walce z Maurami (zdobycie al‒Kasr) i do Akki do-
płynęła w kwietniu 1218 roku. Oddziały wyruszyły            
z Austrii pod wodzą księcia Leopolda VI i z Węgier 
pod dowództwem króla Andrzeja II. Połączyły się                  
w Spalato, skąd flota wenecka przetransportowała je do 
Akki. Przybyły tu także kontyngenty cypryjskie na cze-
le z królem Hugonem I. Jesienią 1217 roku przez Akkę 
przewalały się tłumy pielgrzymów spieszących do wal-
ki z Saracenami, jak zanotował jej nowy biskup Jakub    
z Vitry. Krzyżowcy piątej krucjaty przewyższali liczbą 
tych z lat 1189‒1191. Ale ich skład osobowy był bar-
dzo płynny, zmieniający się w rytm przybywania i od-
jazdu poszczególnych grup. Można nawet wyliczyć, że 



przeciętny pobyt w Egipcie członków arystokracji 
świeckiej nie przekraczał jednego roku, podczas gdy 
armia krzyżowa pozostawała w delcie Nilu ponad trzy 
lata. Słabość liczebna i brak środków finansowych tłu-
maczą ostateczną klęskę zachodnich armii krzyżowych. 
Projektując nową wyprawę, IV Sobór Laterański                    
w konstytucji Ad liberandam starał się zracjonalizo-
wać jej finansowanie. Kasa krucjaty mogła liczyć na to, 
że przez trzy lata będzie do niej wpływać 5% z docho-
dów duchownych i 10% z dochodów papieża i kardyna-
łów. Ale kłopoty ze ściągnięciem tego opodatkowania 
sprawiały, że często brakowało pieniędzy, czego pry-
watne finanse nie były w stanie skompensować. 

Wyprawa 

 Rada baronów, która stanęła na czele ekspedycji, 
zastępując na tym stanowisku króla jerozolimskiego 
Jana z Brienne, zamiast podjąć próbę odzyskania Świę-
tego Miasta, zdecydowała osłabić siły muzułmańskie 
szybkimi wypadami: pierwszy skierowano przez 
Betsan ku Jordanowi i jego dopływowi Jarmukowi, ale 
był to właściwie rajd łupieżczy, który nie przyniósł               
większego rezultatu; drugi na próżno oblegał małą for-
tecę na górze Tabor; trzeci, skierowany ku Beaufortowi 
i dolinie Litani, także był bezowocny, tym bardziej że 
oddziały muzułmańskie, mniej liczebne, ukryły się 
przed krzyżowcami i stosując taktykę spalonej ziemi, 
zniszczyły groźne dla nich fortyfikacje, które były 
Frankom niezbędne do utrzymania w ręku równinnego 
regionu. Zadowalając się łatwo zdobytą chwałą, wielu 



wodzów krucjaty, w tym król węgierski, w początkach 
1218 roku powróciło na Zachód. Inni, wśród nich Jan           
z Brienne, odzyskali znaczenie i wyciągnęli lekcje               
z nieudanych poczynań. Aby odzyskać Jerozolimę, 
trzeba było rozciągnąć posiadłości krzyżowców ku po-
łudniowi i zdobyć punkty oparcia na drodze do Święte-
go Miasta. Książę Austrii, Jan z Brienne i szpitalnicy 
zajęli się odbudową murów Cezarei zniszczonych                 
w 1187 roku, podczas gdy templariusze, zakon nie-
miecki i Flamandowie Waltera z Avesnes zbudowali 
piękny zamek Atlit (Château‒Pelerin). Ale żeby odzy-
skiwanie terenów było możliwe, trzeba byłoby mieć             
o wiele większe fundusze i siły zbrojne. Niemniej wio-
sną 1218 roku Jan z Brienne powrócił do projektu, któ-
ry od 1191 roku dojrzewał w głowach krzyżowców,               
a mianowicie zdecydował się na podbój Egiptu, nie tyle 
dla zdobycia samego Egiptu, ile aby uzyskać taką 
przewagę wojskową nad głównym przeciwnikiem 
Franków, która umożliwiłaby mu definitywne opano-
wanie Ziemi Świętej. Zresztą i kupcy włoscy byli bar-
dzo zainteresowani perspektywą zdominowania głów-
nego rynku basenu śródziemnomorskiego, przez który 
przechodziły tranzytem korzenie i bogate wyroby z ca-
łej Azji. Dowodzenie ekspedycją powierzono królowi 
jerozolimskiemu, który miał sprawować suwerenną 
władzę na podbitych ziemiach. 
 Armia krzyżowa, wzmocniona oddziałami przyby-
łymi z Fryzji i północnych Niemiec, wylądowała pod 
Damiettą29 maja 1218 roku, całkowicie zaskakując 
Egipcjan. Miasto to miało służyć za główną bazę do 



ataku na Kair. Dopiero po trzech miesiącach krzyżow-
com udało się zająć potężną Wieżę Łańcucha, zamyka-
jącą statkom wejście do Nilu i chroniącą Damiettę. 
Wieża padła 24 sierpnia 1218 roku. Na wieść o tym 
sułtan al‒Adil zmarł z rozpaczy. Frankom udało się 
przejść na wschodni brzeg Nilu i przystąpić do oblęże-
nia miasta. Wtedy to do armii krzyżowej dołączył legat 
papieski, hiszpański kardynał Pelagiusz, który zażądał 
przekazania mu dowództwa nad armią Kościoła; jego 
butne pretensje wywołały waśnie wśród krzyżowców. 
 Al‒Kamil, nowy sułtan, dwukrotnie próbował ne-
gocjować. Za zwinięcie oblężenia Damietty i ewakua-
cję krzyżowców z Egiptu obiecywał oddanie wszyst-
kich terytoriów należących uprzednio do Królestwa Je-
rozolimskiego i zawarcie pokoju na trzydzieści lat. Te 
propozycje głęboko podzieliły Franków. Jan z Brienne, 
baronowie królestwa i Francuzi chcieli zaakceptować 
ten projekt, który położyłby kres wyprawie krzyżowej. 
Przeciwnego zdania byli członkowie partii kościelnej 
kierowanej przez Pelagiusza. popieranej przez nowo 
przybyłych krzyżowców marzących o podboju całego 
kraju i przez przedstawicieli gmin włoskich pragnących 
zawładnąć Aleksandrią. Prości żołnierze myśleli zaś 
tylko o łupach. Samotnie jeszcze wtedy rozlegał się 
głos Św. Franciszka z Asyżu, który przybył, żeby 
wśród szczęku oręża głosić sułtanowi nauki chrześci-
jańskie i rzucić myśl o chrześcijańskiej misji wśród 
niewiernych! Partia legata wzięła górę i propozycje Al‒
Kamila odrzucono. 



 Damietta została wzięta szturmem 5 listopada 1219 
roku, tych, którzy przeżyli - sprzedano do niewoli. 
Krzyżowcy zaczęli spierać się o to, komu przypadnie 
miasto; ostatecznie uzgodniono, że znajdzie się ono we 
władaniu Jana z Brienne, a różne gminy narodowe 
prawem zdobywców otrzymają poszczególne dzielnice 
miasta. Ale w obozie krzyżowców niesnaski szybko 
przybierały na sile. Jan z Brienne, zrażony pretensjami 
legata i ogołocony z pieniędzy, które poszły na koszty 
wyprawy, opuścił Damiettę w marcu 1220 roku. W cią-
gu roku armia frankońska stacjonująca w mieście nie 
przedsięwzięła żadnych dalszych kroków, czekając na 
hipotetyczne posiłki z Zachodu. Dopiero 29 czerwca 
1221 roku Pelagiusz nakazał marsz na Kair. Armię 
krzyżową zatrzymała forteca Mansura i przybór Nilu, 
następnie otoczona w bagnistym terenie przez muzuł-
manów musiała ona skapitulować 30 sierpnia 1221 ro-
ku. Wedle warunków kapitulacji krzyżowcy mieli opu-
ścić Damiettę i zwrócić wziętych do niewoli muzułma-
nów, w zamian zaś mogli bez przeszkód powrócić do 
Akki i cieszyć się ośmioletnim zamieszeniem broni. 
Resztki armii w upokarzającej pielgrzymce powróciły 
do Ziemi Świętej lub do Europy. 
 Gigantyczna klęska zakończyła więc wielką wy-
prawę do Egiptu, która tak szczęśliwie się zaczęła. 
Upór legata, skromna liczebność armii, handlowy ego-
izm Włochów - oto powody, które mimo nadarzającej 
się okazji nie pozwoliły bez walki odzyskać Królestwa 
Jerozolimskiego. Klęska ta wywołała na Zachodzie 
wielkie przygnębienie. Pomoc mogła przyjść tylko ze 



strony cesarza, do którego w 1222 roku papież Hono-
riusz III zwrócił się z apelem, aby stanął na czele nowej 
krucjaty, podczas gdy Jan z Brienne przybył do Włoch, 
aby błagać o pomoc papiestwo i cały świat chrze-
ścijański. Jego spotkanie z Fryderykiem II na długo bę-
dzie rzutować na przyszłe losy krucjaty i Ziemi Świę-
tej, pozwalając cesarzowi powrócić, ale już na własny 
rachunek, do kwestii wyzwolenia Jerozolimy, jednak 
nie tyle w duchowym, ile w świeckim wymiarze. 

KRUCJATA FRYDERYKA II (1228‒1229) 

 W 1223 roku wydawało się, że stracona przez piątą 
wyprawę krzyżową okazja odzyskania Jerozolimy mo-
że nadarzyć się tylko wtedy, gdy w nowej wyprawie 
weźmie aktywny udział cesarz Fryderyk II. Ten wziął 
krzyż w 1215 roku. Aspirując do roli przywódcy Za-
chodu, uważał, że poprowadzenie wyprawy do Jerozo-
limy może tylko wzmocnić prestiż cesarza niemieckie-
go, tak zresztą jak pojmował to jego ojciec Henryk VI. 
Uznał się więc za wodza wyprawy, która miała mu po-
zwolić włączyć Ziemię Świętą do cesarstwa i zrealizo-
wać wschodni program ojca. Zatrzymywany wszelako 
przez sprawy niemieckie, a potem przez swoją korona-
cję na cesarza opóźniał odpowiedź na przynaglające go 
naciski papieża Honoriusza III, zadowalając się odno-
wieniem w 1220 roku swojego ślubu krzyżowego i wy-
słaniem flotylli do Damietty, dokąd zresztą dopłynęła 
ona już po kapitulacji krzyżowców. 
 Papież Honoriusz III, pragnąc zapewnić Ziemi 
Świętej stałe współdziałanie sił militarnych cesarstwa            



i zmusić Fryderyka II do wyruszenia z krucjatą powziął 
w 1223 roku plan ożenienia cesarza z Izabelą, córką Ja-
na z Brienne, dziedziczką korony jerozolimskiej. Mał-
żeństwo zostało postanowione, krucjata ogłoszona                
i termin jej wyruszenia w drogę wyznaczony na rok 
1225. Ale Fryderyk II, zajęty porządkowaniem spraw               
w Królestwie Sycylii, zwlekał z wyruszeniem w drogę 
morską. Cesarz, zagrożony ekskomuniką, na zgroma-
dzeniu w San Germano (latem 1225 roku) odnowił ślub 
krzyżowy, ale z jego realizacją zwlekał do lata 1227 
roku. W listopadzie 1225 roku celebrował swój ślub              
z Izabelą, po czym natychmiast zażądał od Jana                       
z Brienne przekazania mu Królestwa Jerozolimskiego, 
którym ów zarządzał jako regent w imieniu swojej cór-
ki. Król jerozolimski, oszukany przez zięcia, uległ mu, 
a potem, poróżniony z nim. schronił się w Rzymie. 
 Grzegorz IX, który zasiadł na tronie papieskim wio-
sną 1227 roku, uważnie czuwał nad przygotowaniami 
do nowej krucjaty i wzywał cesarza do dotrzymania 
zobowiązań. W roku 1227 w portach Italii południowej 
zebrały się oddziały niemieckie, angielskie i włoskie, 
lecz zdziesiątkowała je epidemia. Fryderyk II wsiadł 
jednakże na statek 8 września w Brundyzjum, ale trzy 
dni później pod pretekstem choroby zatrzymał się                
w Otranto i wyprawę odłożył na później. Niemniej wy-
słał dwadzieścia galer pod rozkazami księcia Henryka   
z Limburgii i patriarchy Jerozolimy. Papież, odrzuciw-
szy cesarską wymówkę, obłożył go klątwą. 
 Tymczasem nie można wykluczyć, że cesarz za 
pomocą środków dyplomatycznych zamierzał powięk-



szyć swoje królestwo na Wschodzie i zdobyć jego sto-
licę, Jerozolimę. Otóż w początkach roku 1227 przyby-
ło do Italii poselstwo sułtana Egiptu Al‒Kamila, toczą-
cego wówczas walki ze swoim bratem Damas al‒
Muazzamem, aby prosić Fryderyka II o udzielenie mu 
pomocy. Wysłanie kilku oddziałów, tych, którymi do-
wodził książę Henryk z Limburga, wystarczyło. Śmierć 
Damas al‒Muazzama w listopadzie 1227 roku postawi-
ła ugodę pod znakiem zapytania. Przybyłe do Akki od-
działy niemieckie zmieniły wówczas swoje zadanie;                
w oczekiwaniu na przybycie cesarza zostały wykorzy-
stane do wypędzenia Saracenów z Sydonu i do uforty-
fikowania Montfortu, a potem Cezarei. 
 Cesarz, chociaż ekskomunikowany, 28 czerwca 
1228 roku zdecydował się wyruszyć z małą eskadrą 
złożoną z 40 statków i z hufcem 500 rycerzy. Dalekie 
to było od wielkiej krucjaty cesarskiej, o jakiej marzył 
Honoriusz III. 21 lipca cesarz wpłynął do portu Lima-
sol na Cyprze. Na wyspie tej regencję w imieniu mło-
docianego króla Henryka I sprawował Jan z Ibelinu. 
Fryderyk II, przypominając sobie, że jego ojciec przy-
znał koronę Lusignanom i z tego tytułu Królestwo Cy-
pru było wasalem cesarstwa, narzucił swoje prawa su-
zerena, zażądał dochodów ściąganych z wyspy w czasie 
małoletności króla i przekazania sobie czterech fortec. 
Ibelinowie, opierając się na feudalnych zwyczajach 
Królestwa Jerozolimskiego, przeciwstawili się żąda-
niom cesarza; jeśli nie doszło do wybuchu bratobójczej 
walki, to tyko zasługa mediacji zakonów rycerskich. 



Ale od tego momentu baronowie klanu Ibelinów stanęli 
na czele stronnictwa przeciwnego Fryderykowi II. 
 Cesarz po przybyciu 2 września 1228 roku do Akki 
nie spotkał się z takim współdziałaniem wszystkich, ja-
kiego pragnął. Templariusze i szpitalnicy odmówili 
współpracy z człowiekiem ekskomunikowanym. Po ty-
godniach spędzonych bezczynnie w Akce Fryderyk II 
zaczął organizować operację militarną, aby wywrzeć 
nacisk na sułtana: zaczął fortyfikować Jaffę, zburzoną 
w 1197 roku. I tam 18 lutego 1229 roku zawarł traktat, 
który oddawał Frankom, bez walki, Jerozolimę, z wy-
jątkiem esplanady Świątyni i znajdujących się tam 
świętych miejsc islamu. Sułtan nadto uznał prawa krzy-
żowców do posiadania Sydonu, Toronu, regionu Naza-
retu i enklawy Lyddy i Ramli, ciągnącej się do Jerozo-
limy i Betlejem. Traktat postanawiał, że obaj władcy 
ajjubidzcy nie będą przez dziesięć lat zawierali sojuszu 
przeciwko Frankom, cesarz zaś nie będzie wysyłał po-
siłków do Syrii. 
 Był to sukces poważny: posiadłości krzyżowców 
zostały rozszerzone i zagwarantowane na okres dziesię-
ciu lat; otwarty został dostęp do miejsc świętych, Jero-
zolima stała się chrześcijańska. Cesarz udał się do niej 
w marcu 1229 roku i sam siebie ukoronował na króla 
jerozolimskiego v bazylice Świętego Grobu, i to             
w chwili, gdy słychać było głos muezzina, co piel-
grzymi uznali za ogromny skandal. Osiągnięte przez 
Fryderyka II rezultaty nie spotkały się jednak z dobrą 
oceną: patriarcha Gerald z Lozanny nie wybaczył suk-
cesu dyplomatycznego cesarzowi ekskomunikowane- 



mu przez Kościół; w Jerozolimie ogłosił bullę eksko-
munikacyjną i obłożył miasto interdyktem za wzięcie 
udziału w koronacji Fryderyka. Templariusze, którym 
nie zwrócono ich poprzedniej siedziby, wrogo nastawili 
się do zawartego traktatu, podobnie jak syryjscy baro-
nowie, kierowani przez Ibelinów. Fryderyk II, rozgory-
czony tak dużą wrogością, podniecaną przez Kościół, 
zaniechał fortyfikowania Jerozolimy i nazajutrz po 
swojej koronacji opuścił miasto. Powróciwszy do Akki 
zerwał z patriarchą i zakonami rycerskimi, nakazał 
pielgrzymom opuścić Ziemię Świętą i 1 maja 1229 ro-
ku, wśród ordynarnych drwin tłumu, wsiadł na statek. 
 Postawa cesarza, polegająca na tolerancji wobec 
niewiernych, była wówczas poczytywana za skandal. 
Czy nie doszedł on do tego, że przy swoim stole przyj-
mował wysłanników sułtana albo nawet posłańców mi-
strza asasynów? Czyż nie utrzymywał przyjacielskich 
więzi z muzułmańskimi książętami? Idea krucjaty 
umarła. A jednak traktat zawarty w Jaffie pozwolił 
osiągnąć rezultaty dużo większe od tych, do jakich 
krzyżowcy doszli wcześniej: odzyskano Jerozolimę                 
i dostęp do miejsc świętych, rozszerzono terytoria Ak-
ki, Tyru i Sydonu, uzyskano gwarancję dziesięciolet-
niego pokoju. Ale imperialne postępowanie Fryderyka 
II prowadziło także do przykrych konsekwencji: szacu-
nek dla rozejmu nie pozwalał Frankom czerpać korzy-
ści z wojen z muzułmanami. Wzbudzało ono opozycję 
baronów przeciwko reprezentantom Fryderyka II, a to 
prowadziło do niepokojów i wojny domowej. Posta-
wieni wobec „imperialnej tyranii” baronowie okazali 



się bojownikami o wolność. I na koniec, z braku odpo-
wiednich środków - ludzi i fortec - nowe podboje były 
wydane na łaskę powracających Saracenów albo inwa-
zji obcej armii. W 1244 roku wezwane przez Egipcjan 
oddziały Chorezmijczyków, wypartych ze swych ziem 
transkaspijskich przez inwazję Mongołów, zawładnęły 
Jerozolimą która przestała być ziemią chrześcijańską. 

KRUCJATY KAPETYNGÓW 

Krucjata Tybalda IV z Szampanii (1239‒1240) 

 Między wielkimi krucjatami, którym tradycyjnie 
nadano kolejne numery, były także i mniejszych roz-
miarów wyprawy do Ziemi Świętej, które niekiedy 
osiągały wcale niemałe rezultaty. Do takich należy kru-
cjata Tybalda IV, hrabiego Szampanii i króla Nawarry. 
Pochodził on z możnej rodziny szampańskiej, która                
w całym XII wieku i w początkach XIII wieku odzna-
czyła się udziałem jej członków w wielkich wyprawach 
na Wschód: Tybald III był wybrany na wodza czwartej 
krucjaty, ale przedwczesna śmierć nie pozwoliła mu 
wziąć w niej udziału. 
 Tybald IV Piosenkarz wziął krzyż w 1230 roku, ale 
trzeba było czekać do roku 1239, aby wyprawa przy-
brała zorganizowaną formę. Fryderyk II usiłował prze-
konać rycerzy zachodnich, aby nie zrywali dziesięcio-
letniego rozejmu, który zawarł z sułtanem Babilonu. 
Krzyżowcy, pochodzący z wielkich senioratów króle-
stwa francuskiego, zebrali się w czerwcu 1239 roku                  
w Lyonie. W sumie ich hufiec liczył 1000‒1500 ryce-



rzy. Liczba więc wcale niemała, jeśli zważyć rozmiary 
armii owych czasów. Słabą ego stroną był brak piecho-
ty, a nade wszystko - brak spójności, ponieważ hufiec 
ten składał się z feudalnych kontyngentów burgundz-
kich, niwernijskich i bretońskich, a każdy słuchał tylko 
rozkazów swojego seniora. Problem dowodzenia wy-
stąpił z całą ostrością już w chwili wyruszenia -
wyprawy. 
 Wydaje się, że Tybald, potrzebujący funduszy nie-
zbędnych na pokrycie kosztów wyprawy, nie mógł li-
czyć na szczodrobliwość Świętego Ludwika. Musiał 
więc wyciskać je ze swoich wasali, swoich kościołów, 
ze swoich miast, z Żydów i lichwiarzy. Z listu papieża 
Grzegorza IX, datowanego na 29 listopada 1238 roku, 
dowiadujemy się, że hrabia Szampanii „z koniecz-
ności” zdzierał poważne sumy ze swoich poddanych                
i z Żydów. Papież upoważnił go do poświęcenia tych 
pieniędzy na pomoc Ziemi Świętej, a więc na sfinan-
sowanie krucjaty. Królestwo Nawarry, które dostarczy-
ło Tybaldowi kontyngent rycerzy, bez wątpienia udzie-
liło krucjacie wsparcia finansowego, tak zwanej 
mesnada, według zwyczajowej praktyki. 
 Z Lyonu krzyżowcy mszyli, by się zaokrętować, 
jedni w Marsylii, inni w Brundyzjum, i dotarli do Akki 
w pierwszych dniach września 1239 roku. Zebrała się 
tam rada wojenna. Zdecydowano pomaszerować na po-
łudnie Palestyny, żeby ufortyfikować Askalon przed 
atakiem na Damaszek. Armia opuściła Akkę 2 listopada 
i zatrzymała się w Jaffie. Odłączył się od niej Piotr 
Mauclerc, hrabia Bretanii, który zagarnął muzułmańską 



karawanę i powrócił z wielkim łupem. Jego wyczyn 
wzbudził zazdrość innych parów francuskich, którzy 
mimo sprzeciwu Tybalda postanowili zaatakować ar-
mię egipską stojącą pod Gazą. Mały kontyngent francu-
ski został zaskoczony przez wroga i rozbity w pył. Po-
zostali dowódcy armii krzyżowej zastanawiali się, czy 
nie wyruszyć przeciwko Egipcjanom, ale ostatecznie 
postanowiono wycofać się do Akki. Po wielu tygo-
dniach spędzonych bezczynnie Tybald zgodził się, za-
pewne latem 1240 roku, zawrzeć zaproponowany mu 
przez sułtana Damaszku as‒Saliha Isma’ila sojusz 
przeciwko sułtanowi Egiptu as‒Salihowi Ajjubowi. 
Frankom zwrócono znaczne terytoria wokół Sydonu, 
Beaufortu, Tyberiady i Safed. Ale wspólna ich wypra-
wa na południe od Askalonu poniosła klęskę. Wówczas 
Tybald rozpoczął negocjacje z sułtanem Egiptu                      
w sprawie uwolnienia pojmanych pod Gazą rycerzy                   
i zwrotu ziem i fortec, które w 1229 roku otrzymał Fry-
deryk II. Odbył pielgrzymkę do Jerozolimy i 15 wrze-
śnia 1240 roku wsiadł w Akce na statek, nie czekając 
na przybycie krucjaty angielskiej pod wodzą Ryszarda 
z Kornwalii. Ten zawarł rozejm z Ajjubidem, dokoń-
czył fortyfikacji Askalonu i doprowadził do uwolnienia 
jeńców wziętych do niewoli pod Gazą, co dodało mu 
wielkiego splendoru. 

Siódma krucjata (1248‒1254) 

 Historycy wypraw krzyżowych uważają, że w po-
łowie XIII wieku nastąpił poważny przełom w rozwoju 
krucjat. Organizowane były nie tyle z inicjatywy papie-



skiej, ile z woli wyjątkowego władcy, Świętego Ludwi-
ka. Jego pragnienie stanięcia na czele krucjaty ściśle 
wiązało się z jego obrazem idealnego króla chrześcijań-
skiego; działo się to jednakowoż w czasie, gdy żarliwe 
uczucia jego współobywateli do Ziemi Świętej znacz-
nie już przygasły. 

 Początki i nawoływanie do krucjaty. W latach 
1244‒1245 przyszłość Syrii frankońskiej rysowała się 
tragicznie. Wezwane przez sułtana Egiptu oddziały 
Chorezmijczyków złupiły Jerozolimę i zmasakrowały 
ludność chrześcijańską (23 sierpnia 1244). Armia fran-
końska, sprzymierzona z armiami Keraku i Homsu, zo-
stała zniesiona w bitwie pod La Forbie nieopodal Gazy, 
stoczonej z koalicją egipsko‒chorezmijską. W ciągu 
kilku tygodni sułtan al‒Ajjub zajął całą Judeę i Sama-
rię, a następnie zawładnął Damaszkiem. Akka i ostatnie 
posiadłości chrześcijańskie czekały na nieuchronny 
atak. 
 Zachód nie był gotów odpowiedzieć na pełne trwo-
gi wezwania rozlegające się z Ziemi Świętej. Papie-
stwo, widząc, że utrzymywanie chrześcijańskich posia-
dłości w Outremer jest dla niego coraz większym ob-
ciążeniem, zaczęło brać pod uwagę organizowanie ak-
cji misyjnych do Saracenów i Mongołów. Zaangażo-
wane w bezlitosną walkę w Italii z Hohenstaufami. nie 
mogło podtrzymywać Fryderyka II, króla Jerozolimy. 
Wezwaniu do powszechnej krucjaty, rzuconemu na So-
borze w Lyonie (1245), towarzyszyła ekskomunika                
i depozycja cesarza. Jakże można było doprowadzić do 



jedności chrześcijaństwa i przyjść z pomocą łacińskie-
mu Wschodowi, gdy papiestwo w tym samym czasie 
nawoływało do prawdziwej świętej wojny z gibelina-
mi? 
 I w takim to czasie idea krucjaty znalazła płomien-
nego obrońcę w Świętym Ludwiku. Zasiadający przed 
nim na tronie władcy z dynastii Kapetyngów brali ak-
tywny udział w krucjatach, bądź to w Palestynie, bądź 
to przeciwko albigensom. Jan z Brienne, a potem 
Baldwin II, łaciński cesarz w Konstantynopolu, zwraca-
li się z prośbami o pomoc do dworu francuskiego, który 
pożyczkami lub darami umożliwił na przykład wypra-
wę feudałów pod wodzą Tybalda IV z Szampani w la-
tach 1239‒1240. Ale to nie wystarczało „bardzo chrze-
ścijańskiemu królowi”, wzorowi rycerza, dla którego 
osobisty udział w świętej pielgrzymce był moralnym 
obowiązkiem. W grudniu 1244 roku król, gdy wyszedł 
z choroby, złożył ślub krzyżowy. I mimo sprzeciwu 
królowej matki, Blanki Kastylijskiej, i parów francu-
skich, mało entuzjastycznie spoglądających na krucjatę, 
uznał swoje postanowienie za nieodwołalne. 
 Święty Ludwik był jedynym władcą, który zorgani-
zował kolejno dwie krucjaty i przywiązywał do nich tak 
wielką wagę, że odbiło się to głęboko na stylu jego rzą-
dzenia. Krucjata była dla niego początkiem, końcem             
i sensem życia, wielkim wyzwaniem i ogromną próbą, 
która przez sześć lat zatrzymywała go z dala od jego 
królestwa i ukierunkowała jego działanie przez większą 
część panowania. Przepełniała go myśl o pielgrzymce 
do miejsc Męki Pańskiej, której relikwie zgromadził             



w pałacowej kaplicy zwanej Sainte‒Chapelle. Pragnął 
zjednoczenia przeciwko wrogom chrześcijaństwa ży-
wotnych sił społeczeństwa chrześcijańskiego, oczysz-
czonego przez pokutę. Jeśli jednak z jego inicjatywy 
miało dojść do krucjaty, to winno ją poprzedzić inten-
sywne przygotowanie duchowe. Król więc rozdawał 
kościołom w królestwie relikwie Męki Pańskiej; usiło-
wał, bez większego zresztą powodzenia, gasić we-
wnętrzne spory w łonie chrześcijaństwa, aby zjedno-
czyć wszystkich wokół swojego przedsięwzięcia; naka-
zał przeprowadzenie w królestwie szeroko zakrojonych 
poszukiwań, żeby naprawić wszystkie popełnione przez 
jego urzędników nieprawości; zabronił noszenia luksu-
sowych ubiorów; obdzielił licznymi donacjami zakony 
żebracze, szpitale i domy sióstr trzeciego zakonu, by 
złączyć ludzi w modłach za powodzenie krucjaty. 
Święty Ludwik użył całego swojego prestiżu „króla 
bardzo chrześcijańskiego”, żeby osobiście przekonać 
możnych ze swojego otoczenia do wzięcia krzyża. Król 
pragnął, żeby w tym wysiłku oczyszczenia, któremu 
dawał przykład, wzięło udział całe jego królestwo. 

 Przygotowania. Z poprzednich klęsk wyciągnięto 
nauki. Przez trzy lata Święty Ludwik aktywnie przygo-
towywał wyprawę. Wymagała ona ogromnego nakładu 
środków finansowych. Sobór w Lyonie na trzy lata 
przyznał królowi prawo do ściągania 1/20 z dochodów 
beneficjów kościelnych; Święty Ludwik uczynił z tego 
dziesięcioprocentowy podatek. Konfiskata dóbr li-
chwiarzy, w większości Żydów, napełniała kasę krucja-



tową. Miasta królestwa musiały zgodzić się na udziele-
nie pożyczek i były naciskane przez królewskich 
urzędników, by wnosiły nie mniejsze opłaty niż te, któ-
re obciążały duchowieństwo. Szacuje się, że królestwo 
dysponowało sumą 250 000 liwrów rocznie na pokrycie 
zwykłych wydatków, podczas gdy koszt krucjaty osza-
cowano na 1 537 540 liwrów, wydanych w ciągu sze-
ściu lat. Święty Ludwik wziął na swoje utrzymanie 
większość członków armii królewskiej, za pośrednic-
twem swoich admirałów i bankierów z Piacenzy kupił 
od Genueńczyków i Marsylijczyków niezbędne statki, 
wykorzystał zasoby skarbca królewskiego do odbudo-
wy licznych fortec w Ziemi Świętej. Całe królestwo 
złożyło się więc na pokrycie kosztów krucjaty. 
 Armia, złożona z wolontariuszy, liczyła ponad 2500 
rycerzy, 5000 kuszników, 10 000 piechoty, w sumie 
liczba ludzi mogło dojść do 25 000. Wszyscy otrzy-
mywali żołd ze skarbu królewskiego bądź z kasy wiel-
kich baronów: rycerz dostawał rocznie 160 liwrów tu-
ryńskich, kusznik 80. Kronikarz Mateusz Paris zanoto-
wał, że późniejsze wzmocnienia powiększyły te liczby, 
tak że w kampanii przeciwko Mansurze wzięło udział 
3500 rycerzy i 22 000 zbrojnych żołnierzy. Święty Lu-
dwik skłonił do wyruszenia z krucjatą wielu możnych 
feudałów, ale także pomniejszych seniorów, jak na 
przykład sire Joinville’a, przyszłego kronikarza wy-
prawy i panowania Świętego Ludwika. W roku 1246 
nawiązano kontakty z Marsylią i Genuą w sprawie 
uzbrojenia statków potrzebnych na wyprawę. Dwaj 
Genueńczycy, Hugon Lercario i Jakub z Levanto, zo-



stali mianowani „admirałami floty królewskiej”; zawar-
li oni kontrakty z armatorami, którzy zobowiązali się 
dostarczyć w 1248 roku statki do dyspozycji oddziałów 
w Aigues‒Mortes. Jednocześnie dokonano zakupu 
żywności dla armii, którą zmagazynowano na Cyprze, 
wyspie, która miała służyć za bazę dla krucjaty. 

 Wyprawa. Krucjata Świętego Ludwika była więc 
dobrze przygotowana. Wyprawa, niczym „wielka litur-
gia pokutna” (J. Le Goff), przeszła przez Vézelay i 25 
sierpnia 1248 roku zaokrętowała się w Aigues‒Mortes 
na 38 wielkich statkach, wśród których była słynny 
„Roccaforte”. Flota ta 18 września zawinęła do portu 
Limasol na Cyprze. Postój tutaj pozwolił królowi za-
prowadzić porządek między chrześcijanami na Wscho-
dzie - doszło wtedy do ulicznych starć w Akce między 
Pizańczykami i Genueńczykami - i jednocześnie ukryć 
przed muzułmanami właściwy cel wyprawy. A ten był 
ustalony już na początku kampanii i był nim Egipt. Pod 
jego władzą były bowiem wtedy Jerozolima oraz Da-
maszek i był on uważany za wojskowy i polityczny 
klucz do Ziemi Świętej. Poza tym plany króla przewi-
dywały osadzenie zachodnich kolonistów w Egipcie, co 
miało zapewnić Ziemi Świętej lepszą ochronę; o istnie-
niu takiego planu świadczyła być może odbudowa ka-
tedry w Damietcie, zbudowanej w 1220 roku. Króla za-
interesował także projekt sojuszu z Mongołami, do któ-
rych wysłał w poselstwie Andrzeja z Longjumeau. Po 
długich miesiącach męczącej bezczynności 13 maja 
1249 roku oddziały francuskie opuściły Cypr i po trud-



nej przeprawie 4 czerwca ujrzały Damiettę. Po wylą-
dowaniu zmusiły do ucieczki siły Fachr ad‒Dina, jed-
nego z najlepszych dowódców sułtana al‒Ajjuba, i nie 
napotykając oporu, wkroczyły do miasta opuszczonego 
przez mieszkańców. Zamiast wykorzystać ten pierwszy 
sukces i szybkim marszem ruszyć na Kair, armia fran-
cuska zamknęła się na sześć miesięcy w oczekiwaniu 
na posiłki i żeby przeczekać przybór Nilu. 
 Sułtan jeszcze raz zaproponował wymianę Damietty 
na główne miasta Królestwa Jerozolimskiego i odbu-
dowywał swoje siły, gotując się do walki. Armia kró-
lewska ruszyła ku południowi 20 listopada 1249 roku, 
idąc tą samą drogą, którą szła armia piątej krucjaty. Na 
drodze do Kairu stała potężna twierdza Mansura,               
w której Robert z Artois, brat króla, został osaczony               
i zabity ze swoimi rycerzami (8 lutego 1250). Król                 
z trudem zebrał resztki armii. Zamiast się wycofać albo 
ponowić szturm na twierdzę, armia francuska na prawie 
dwa miesiące zamknęła się w obozie, w którym była 
dziesiątkowana przez epidemię. Egipcjanie wykorzy-
stali czas na budowę flotylli, która odcięła połączenie 
obozu z Damiettą. Król zdecydował się wtedy na od-
wrót i na próżno próbował negocjować z sułtanem, by 
w końcu zgodzić się na bezwarunkową kapitulację; 
przewieziono go jako więźnia do Kairu (6 kwietnia 
1250). 
 Przewrót, który doprowadził Mameluków do wła-
dzy, sprawił, że rozmowy pokojowe przeciągały się                
w czasie. Porozumienie zawarto w końcu maja: Fran-
kowie mieli zwrócić Damiettę, zobowiązali się zapłacić 



800 000 bezantów tytułem okupu za jeńców i uwolnić 
pojmanych muzułmanów. Sułtan zapewnił krzyżow-
ców, że przejmują Ziemię Świętą w takim stanie, w ja-
kim znajdowała się w roku 1248. Król po miesięcznym 
pobycie w niewoli został uwolniony i z Damietty udał 
się do Akki. Tu chciał zająć się poprawą sytuacji króle-
stwa frankońskiego. Wiadomość o klęsce i niewoli kró-
la wywołała na Zachodzie konsternację: czy to możli-
we, aby tak pobożny król został opuszczony przez Bo-
ga w swoim działaniu dla dobra Kościoła i wschodnie-
go chrześcijaństwa? To co pozostawało jeszcze z daw-
nego entuzjazmu dla idei krucjaty, zostało teraz mocno 
nadwerężone. 
 Powrócił wówczas, wraz z rewoltą Pastuszków, te-
mat biednych wybrańców Boga. Powodowani porywem 
ludowej religijności prości chłopi, prowadzeni przez 
niejakiego Jakuba z Węgier, zareagowali na klęskę kru-
cjaty Świętego Ludwika, rzucając się na kościoły, na 
nobilów, duchownych i Żydów, zwłaszcza w Amiens, 
Paryżu, Orleanie i Bourges, na co Blanka Kastylijska - 
jak się wydaje - nie reagowała. Duża ich część została 
zmasakrowana w Poitou, ale mniejszej części udało się 
dostać morzem do Akki, by tam służyć w armii Kape-
tynga. 

 Pobyt w Ziemi Świętej. Królestwo Akki, w któ-
rym liczyły się głównie interesy oligarchii baronialnej 
kierowanej przez Ibelinów, w 1250 roku bardzo potrze-
bowało współdziałania ze Świętym Ludwikiem. Król 
spędził w nim cztery lata, zajmując się przede wszyst-



kim uwalnianiem jeńców, będących jeszcze w niewoli 
u Egipcjan. Następnie zajął się fortyfikowaniem tego, 
co jeszcze łacińskiemu królestwu tu pozostało. W Akce 
otoczył północne przedmieście, Montmusard, podwój-
nym murem. Odbudował Cezareę i wzmocnił jej moż-
liwości obronne, wyposażając ją w skarpę, fosę i wał. 
Hajfa, Atlit, Jaffa i Sydon wiele zawdzięczały zdolno-
ściom inżynierów francuskich i hojności króla. Chciał 
on uczynić z tych odbudowanych miejskich fortec cen-
tra dogodne do zamieszkania ludności i do kolonizacji. 
 Mniej oczywiste sukcesy odniósł król na polu dy-
plomatycznym. Będąc mniej błyskotliwym politykiem 
niż Fryderyk II i uważając się za związanego przysięgą, 
odmówił zawarcia przymierza z królem Aleppo an‒Na- 
sirem Jusufem; obserwował tylko klęskę, jaką armii 
ajjubidzkiej zadali Mamelucy (luty 1251). W następ-
nym roku negocjował traktat z Egiptem, który chciał 
zająć Damaszek; król miał otrzymać zwrot całej Pale-
styny na zachód od Jordanu, z wyjątkiem czterech for-
tec; do tego dołączona była obietnica rozejmu na pięt-
naście lat. Na nieszczęście traktat ten nie wszedł w ży-
cie, albowiem kalif Bagdadu, zaniepokojony presją 
Mongołów, pogodził Damaszek z Egiptem, który już 
nie potrzebował współdziałania Franków. 
 Święty Ludwik, 25 kwietnia 1254 roku wsiadając 
na statek, żeby powrócić na Zachód, pozostawił                 
w Ziemi Świętej setkę rycerzy na swoim żołdzie, pod 
dowództwem Godfryda z Sergines. Królestwo ła-
cińskie, które nie mogło już wiele oczekiwać od 
Zachodu, obojętnego na to, co się z nim stanie, 



zostało pozostawione swojemu losowi. Oczywi-
ście, było lepiej ufortyfikowane, ale niezdolne do 
zacieśnienia więzi z innymi państwami frankoń-
skimi, z Antiochią, Trypolisem i Cyprem, pogrą-
żało się w jałowych walkach stronnictw, które 
wzmogły się po wyjeździe Kapetynga. Tymczasem 
jego krucjata ożywiła ducha islamskiej wojny 
świętej - dżihadu. Fortyfikacje w Syro‒Palestynie 
są jedynym namacalnym i trwałym rezultatem 
krucjaty, która przez ponad sześć lat zatrzymywa-
ła Świętego Ludwika z dala od jego królestwa. 
Kiedy powrócił do Paryża 7 września 1254 roku, 
trudno powiedzieć, czy wysyłając do Ziemi Świę-
tej subsydia pieniężne, chciał po prostu tylko jej 
pomóc, czy też już marzył o powrocie do niej. 
Ducha krucjaty, który w świadomości zachodniej 
tak dużo stracił ze swojej dawnej siły, podtrzy-
mywał już tylko bardzo chrześcijański król. 

Ósma krucjata (1270) 

 Ósma krucjata była ostatnią z wielkich krucjat pro-
wadzonych przez władcę. Ruszyła z osobistej inicjaty-
wy Świętego Ludwika, poruszonego współczuciem dla 
losu Ziemi Świętej i niewątpliwie pragnącego odkupić 
klęskę swojej pierwszej wyprawy krzyżowej, za którą 
czuł się odpowiedzialny. Zamiast ruszyć na Wschód, 
zboczyła, z niejasnych dla historyków powodów, do 
Tunisu i wkrótce wróciła w następstwie śmierci króla 
25 sierpnia 1270 roku. Szlachta francuska źle ją wspo-
minała. 



 Początki. Dojście do władzy Mameluków doprowa-
dziło do poważnego zachwiania równowagi politycznej 
na Bliskim Wschodzie, ze szkodą dla królestwa łaciń-
skiego. Bajbars, sułtan Kaim, po usunięciu zagrożenia 
mongolskiego (bitwa pod Ajn Dżalut 3 września 1260 
roku) zabrał się od 1263 roku do niszczenia albo zdo-
bywania posiadłości Franków. Kolejno padły Nazaret i 
góra Tabor w 1263 roku, Arsuf, Cezarea, Atlit i Kaifas 
w 1265 roku, Safed, Hunin i Tibnin w 1266 roku, Be-
aufort, Jaffa i Antiochia w 1268 roku. Państwa Fran-
ków praktycznie zostały rozczłonkowane. Zbawienie 
mogło przyjść tylko z Zachodu. 
 Ale apele kierowane do niego odbijały się słabym 
echem. Papiestwo było nazbyt wplątane w walki                
z ostatnimi Hohenstaufami, aby zareagować, natomiast 
Karol Andegaweński, pan Italii południowej, po swoim 
zwycięstwie nad Benewentem (luty 1266) marzył                  
o podjęciu wschodniego programu swoich poprzedni-
ków, ale tym razem, żeby zawładnąć Konstantyno-
polem, odzyskanym w 1261 roku przez Michała VIII 
Paleołoga. I jeszcze raz jedynym władcą, który ulitował 
się na łacińskim Wschodem, był król z dynastii Kape-
tyngów. Idea krucjaty zdominowała jego myśl w ostat-
nich latach panowania. Regularnie wysyłał subsydia do 
Ziemi Świętej, rocznie prawie 4000 liwrów. Ale to nie 
wystarczało. 24 marca 1267 roku zdecydował na nowo 
wziąć krzyż. Ślub krzyżowy króla nie wzbudził więk-
szego entuzjazmu. Wędrowni cyrkowcy i trubadurzy 
kpili w żywe oczy z nieudanych wschodnich wyczy-
nów króla, a Joinville, stary towarzysz króla, nie chciał 



ponownie wyruszyć z nim na wyprawę. Wiele zastrze-
żeń miała do niej także arystokracja francuska. Jedy-
nymi, którzy mogli udzielić wsparcia, byli Jakub I Ara-
goński i Henryk III, król Anglii, który chciał wypełnić 
złożony niegdyś ślub krzyżowy. Ale w rzeczywistości 
na wyjazd zdecydował się tylko książę Edward, syn 
Henryka III. Święty Ludwik liczył także na sojusz                 
z Mongołami z Persji, albowiem z ich listów, które do-
tarły na Zachód, wynikało, że wysyłają wielką armię. 
 Przygotowania. Nową wyprawę przygotowywano 
równie starannie jak tę z roku 1248. Święty Ludwik 
otrzymał od papiestwa prawo do ściągania przez okres 
trzech lat 1/10 z dochodów duchowieństwa; otrzymał 
pomoc od miast królestwa, podwójny czynsz od świec-
kich i pieniądze wymuszone od Żydów. Aby do udziału 
w krucjacie zachęcić możnych, przekazał im ściąganie 
pewnych dochodów, które przyznało mu papiestwo. 
Edwardowi z Anglii pożyczył 70 000 liwrów turyń-
skich, aby ułatwić mu wyruszenie z krucjatą. Podobnie 
jak w 1248 roku, zawarto porozumienie z armatorami z 
Genui i Marsylii, którzy zobowiązali się dostarczyć 
królowi na początku 1270 roku pierwsi dziewiętnaście, 
drudzy dwadzieścia statków w Aigues‒Mortes. Celem 
wyprawy, i to od początku, był Tunis. Dlaczego go wy-
brano, gdy głównym wrogiem państw frankońskich był 
Egipt? Chociaż zachowane źródła nie tłumaczą tego 
wyraźnie, to chce się w tym widzieć rezultat pogma-
twanych stosunków, jakie łączyły Świętego Ludwika                
z jego bratem Karolem Andegaweńskim, królem Sycy-
lii. 



 Władca andegaweński po zdobyciu Italii południo-
wej był w złych stosunkach z hafsydzkim emirem Tu-
nisu. Tymczasem jego ambicje w odniesieniu do śród-
ziemnomorza, kierujące się ku Konstantynopolowi, sta-
ły w sprzeczności z wyprawą na Egipt; ten bowiem 
mógł szukać sojuszu z Bizancjum, co stanowiłoby po-
ważną przeszkodę dla planów Andegawena. Karol An-
degaweński, ulegający moralnej wyższości Świętego 
Ludwika, nie mógł uchylić się od udziału w krucjacie, 
do której wzywał jego suweren. Dla tego ostatniego zaś 
zboczenie do Tunisu nie oznaczało zakończenia krucja-
ty; czyż nie utrzymywano, że armie egipskie rekruto-
wano w Tunisie, kraju, który w przekonaniu ludzi tam-
tych czasów nie był zbyt oddalony od delty Nilu?              
W ten sposób dywersja na Tunis pogodziła interesy obu 
braci. Ścigając Hafsydów, Święty Ludwik działałby 
zgodnie ze swoim ideałem krzyżowca, natomiast Karol 
Andegaweński, odzyskawszy swoje przywileje w Tuni-
sie - zyskałby nie tylko politycznie, ale i handlowo. In-
ni historycy zatrzymują swoją uwagę na poselstwie, ja-
kie władca Tunisu miał wysłać do Kapetynga: czy ten 
nie miał nadziei na przejście Muhammada, emira ha-
fsydzkiego, na wiarę chrześcijańską? Do operacji stra-
tegicznej doszłyby wtedy pełne nadziei poczynania mi-
syjne. 
 Wyprawa. Oddziały królewskie, dużo mniejsze niż 
w 1248 roku - ich oszacowanie na 10 000 ludzi wydaje 
się racjonalne - zaokrętowały się 2 lipca 1270 roku               
w Aigues‒Mortes i w Marsylii. Flota zebrała się w Ca-
gliari, gdzie uczestnikom wyjawiono, że celem wypra-



wy jest Tunis i że będą korzystać z takich samych ko-
ścielnych odpustów, jakie otrzymaliby w walce z Sara-
cenami na Wschodzie. Krucjata wylądowała 18 lipca 
bez większych przeszkód. Armia rozlokowała się na te-
renie dawnej Kartaginy. Ze szturmem czekano do przy-
bycia Karola Andegaweńskiego. Upał i epidemia dżu-
my szybko poczyniły spustoszenia; zmarł Jan z Nevers, 
zachorował także król i 25 sierpnia zakończył życie. Po 
przybyciu armii sycylijskiej Karol Andegaweński roz-
począł negocjacje z emirem i zdecydował się na odwrót 
po otrzymaniu odszkodowania wojennego w wysokości 
210 000 uncji złota, z czego trzecią część zachował dla 
siebie, i po przyznaniu mu takich przywilejów, jakie w 
Tunisie mieli królowie Sycylii. Flota odpłynęła na Sy-
cylię 17 listopada. Powrót do Francji nowego króla, Fi-
lipa III, przypominał orszak żałobny; niesiono zwłoki 
Świętego Ludwiga i wielu członków rodziny królew-
skiej zmarłych w czasie tej kampanii. W tych warun-
kach baronowie zgodzili się wykonanie swoich krzy-
żowych ślubów przesunąć o trzy lata. 
 Ósma krucjata nie ograniczyła się tylko do wypra-
wy do Tunisu. Jesienią 1269 roku ruszył w morską dro-
gę Jakub I Aragoński, lecz wysiadł w Aigues‒Mortes, 
pozwalając swoim statkom kontynuować drogę do 
Ziemi Świętej. Posiłki aragońskie wpadły w zasadzkę, 
zastawioną przez Bajbarsa na równinie pod Akką,                  
i niemal całkowicie zostały zmasakrowane. Druga fo-
tylla, pod dowództwem Edwarda z Anglii, dołączyła              
w Tunisie do armii francuskiej, ale w chwili gdy już 
zawarto zawieszenie broni z emirem hafsydzkim. An-



glicy, chociaż było ich niewielu, nie zrezygnowali                  
z dalszej wyprawy i wiosną 1271 roku dotarli do Akki. 
Dokonali kilku wypadów i bezsilnie stali, gdy Mamelu-
cy zajmowali Chastel Blanc (Safita), Krak des Cheva-
liers i Montfort. W kwietniu 1272 roku między Bajbar-
sem a królem Hugonem III z Cypru został zawarty 
dziesięcioletni traktat pokojowy, zapewniający zawie-
szenie broni w Akce i otwierający pielgrzymom dostęp 
do miejsc świętych. Edwardowi z Anglii, ostatniemu 
księciu, jaki przybył na pomoc Ziemi Świętej, nie po-
zostało już nic innego, jak wsiąść na statek; pozostawił 
na miejscu tylko mały oddział żołnierzy. 
 Tych dwóch ekspedycji w niczym nie można po-
równać z ogromnym wysiłkiem Świętego Ludwika. Ale 
drobiazgowe przygotowywania moralne i materialne, 
jakie poczynił król, ponownie zakończyły się krachem. 
Odtąd nie organizowano już wielkich krucjat, kierowa-
nych przez władców Europy Zachodniej lub legatów 
papieskich, dowodzących potężną jazdą rycerską. Nie 
brakowało co prawda po 1270 roku projektów „rusze-
nia do Outremer”, ale miały one niewielki oddźwięk. 
Jeszcze w XIV wieku będą organizowane wyprawy do 
Egiptu lub do zagrożonego przez Osmanów Bizancjum; 
ale nawet jeśli przypisywały sobie one znamiona kru-
cjaty, to w gruncie rzeczy sprowadzały się do skrom-
nych rozmiarów wypraw morskich. Ducha krucjaty już 
nie było. 
 
 



WOJNY „KOLONIALNE” 

 Czwarta wyprawa krzyżowa i umowa o podziale 
Cesarstwa Bizantyńskiego wykluczyły Genuę z korzy-
ści, jakie przyniósł podbój. Wenecja zaś przywłaszczy-
ła sobie prawo dopuszczania na rynek Konstantynopola 
tylko tego, kogo chce. Taka wyłączność budziła opór 
Republiki Genueńskiej, zmuszonej do prowadzenia ne-
gocjacji ze swoją rywalką. Kiedy jednak genueńska po-
zycja w państwach frankońskich okazała się zagrożona, 
wtedy Genua porozumiała się z Cesarstwem Nikejskim 
w sprawie obalenia hegemonii weneckiej w Konstanty-
nopolu. 

OD 1204 DO 1261 ROKU 

 Nazajutrz po zdobyciu Konstantynopola Genua 
ogłosiła edykt Devtum, zabraniający jej obywatelom 
udawania się do Romanii. Potem starała się popierać 
działania korsarzy przeciwko Wenecjanom: próby zdo-
bycia Korfu przez Leona Vetrano, zwłaszcza zaś oku-
pację Krety, którą zajął hrabia Malty Henryk Pescatore. 
Udało mu się utrzymać ją przez pięć lat, a towarzysz 
jego eskapady, Alamano Costa, wspomagany do pew-
nego stopnia przez greckich mieszkańców wyspy, pro-
wadził tu do roku 1217 walkę partyzancką. Niepowo-
dzenia korsarzy i poddanie się Krety zmusiło Genuę do 
negocjacji: zawarta w 1218 roku umowa z Wenecją, 
odnowiona w 1228 roku, oznaczała powrót do stanu 
sprzed czwartej krucjaty; w roku 1232 Genueńczycy 



otrzymali możliwość ponownego posiadania w Kon-
stantynopolu swojego konsula. 
 W rzeczywistości jednak przewaga wenecka w Ce-
sarstwie Łacińskim przeszkadzała Genueńczykom                 
w prowadzeniu tam swobodnej działalności handlowej. 
Ich inwestycje w handel na terenie Romanii w latach 
1204‒1261 były znikome w porównaniu z sumami, ja-
kie wyłożyli na operacje handlowe na terenie Syro‒
Palestyny20. Genueńczycy starali się w roku 1248 zająć 
Rodos, ale zostali stąd wyparci przez flotę wysłaną 
przez Jana Watatzesa, cesarza Nikei. Gdy po tak zwa-
nej „wojnie Świętego Saby” w Akce, która przeciwsta-
wiła ich Pizańczykom i Wenecjanom, utracili tu swoją 
faktorię i zostali zmuszeni do szukania schronienia                
w Tyrze, zemścili się; zawarli bowiem sojusz z Cesar-
stwem Nikejskim i przyczynili się do zniszczenia chro-
nionego przez Wenecjan Cesarstwa Łacińskiego                   
w Konstantynopolu. 
 Dużo napisano na temat traktatu zawartego w Nim-
feonie (13 marca 1261) i o powodach, które popchnęły 
Michała VIII Paleologa do zaakceptowania sojuszu                
z Genuą. Grecy z Nikei potrzebowali genueńskiej floty, 
żeby zneutralizować flotę wenecką. Genua ciężko prze-
żyła zawody, jakich doznała w Syrii, zachwiały one 
bowiem podstawami jej handlu wschodniego i naraziły 
na szwank fortuny arystokracji kupieckiej. Wilhelm 
Boccanegra, nowy przywódca ludu, koniecznie musiał 
wzmocnić swój autorytet i dlatego zabiegał o nowe 
rynki dla genueńskich kupców w zamian za utracony 
niedawno rynek w Akce. Generalny zwrot w kolonial-



nej polityce Genui, jakim było zawarcie traktatu                   
w Nimfeonie, obligował republikę do wysyłania na 
Wschód floty składającej się z 50 galer na każde żąda-
nie i na koszt cesarza, co miało przypieczętować ofen-
sywny sojusz Greków z Genueńczykami, skierowany 
przeciwko Wenecji. Traktat przyznawał kupcom genu-
eńskim całkowite zwolnienie z opłat celnych, dzielnicę 
w Konstantynopolu i w głównych miastach cesarstwa              
i dostęp do Morza Czarnego, z którego mieli być wy-
kluczeni wrogowie Genui, z wyjątkiem Pizańczyków. 
Genueńczycy otrzymali takie przywileje celne i han-
dlowe, że wzbudziły one ksenofobiczne reakcje ze 
strony Greków, zmuszonych do nierównej konkurencji 
z kupcami łacińskimi. Traktat zawarty w Nimfeonie 
miał Grekom pomóc w odzyskaniu ich stolicy, ale                  
w dłuższej perspektywie przygotował jej ruinę. Ten w 
danym momencie akt antywenecki w rzeczywistości 
stał się aktem antybizantyńskim. 

OD 1261 ROKU DO BITWY POD CURZOLĄ 
(1294‒1299) 

 Zanim Genueńczycy mogli wysłać na Wschód 
eskadrę obiecaną cesarzowi, Grecy 25 lipca 1261 roku 
odzyskali Konstantynopol. Jakkolwiek pomoc Genueń-
czyków była już niepotrzebna, Michał VIII skrupulat-
nie wypełniał klauzule traktatu i przekazał Genueńczy-
kom pałac, który zajmowali Wenecjanie w czasach Ce-
sarstwa Łacińskiego. Republika wysłała na Wschód 
wiele flot, które w 1262 roku odniosły kilka sukcesów. 
W następnym wszelako roku wojna w Romanii przy-



brała ostrzejsze formy. Wenecja postarała się, żeby pa-
pież nałożył ekskomunikę na władze genueńskie za 
paktowanie ze schizmatyckim cesarzem. Eskadra we-
necka zaatakowała i rozproszyła flotę genueńską na 
wysokości Spetzai (Sette Pozzi), na południowy 
wschód od Argolidy. Cesarz rozwiązał wtedy umowę              
z Genueńczykami, a następnie usunął ich z miasta pod 
pretekstem, że genueński podesta w Konstantynopolu 
zamierzał pomóc w oddaniu miasta Manfredowi, kró-
lowi Sycylii. Doszedł nawet do tego, że 18 czerwca 
1265 roku zaczął z Wenecjanami negocjować w spra-
wie umowy, której Serenissima, uznając ją za niewy-
starczającą, nie ratyfikowała. 
 Wszystkie te działania stanęły pod znakiem zapyta-
nia po zwycięstwach, jakie w Italii południowej odniósł 
Karol Andegaweński. Przeciwko nowemu królowi Sy-
cylii, który nie ukrywał swoich planów zdobycia Kon-
stantynopola, zwłaszcza po zapewnieniu sobie trakta-
tem z Viterbo (27 maja 1267) suwerennej władzy nad 
księstwem Morei, cesarz Manuel VIII Paleolog mógł 
uciec się tylko do dyplomacji. Rozpoczął więc rozmo-
wy z papiestwem na temat unii Kościołów, aby w ten 
sposób przeszkodzić w restauracji Cesarstwa Łaciń-
skiego, uzyskać poparcie i zawiązać sojusz z tymi, któ-
rych zaniepokoiła przeważająca pozycja gwelfa w Ita-
lii, w pierwszym rzędzie z Genuą, która została obda-
rzona dwoma podestami - gibelinami. W tym samym 
roku 1267 cesarz pozwolił Genueńczykom wrócić do 
Konstantynopola i osiedlić się w Perze‒Galacie, po 
drugiej stronie Złotego Rogu; stanie się ona podstawą 



ich handlowej supremacji w Cesarstwie Bizantyńskim 
aż do XV wieku. Cesarz, darzący ograniczonym za-
ufaniem swoich sojuszników, nakazał im zburzyć mury 
nadmorskie. Różne incydenty - piractwo, nielegalny 
wywóz ałunu - rzucały się cieniem na stosunki bizan-
tyńsko‒genueńskie w latach 70. XIII wieku; doszło do 
tego, że potrzebna była nowa umowa, zawarta w 1275 
roku. Niepowodzenie unii kościelnej zawartej na Sobo-
rze Lyońskim w 1274 roku, a także zbliżenie Wenecji             
i Karola Andegaweńskiego w sprawie zdobycia Kon-
stantynopola (traktat z Orvieto z 3 lipca 1281 roku) do-
prowadziły Michała VIII w ostatnich latach jego pano-
wania do nawiązania ściślejszego kontaktu z Genuą. Do 
zawarcia sojuszu Bizancjum z Piotrem III Aragońskim 
przyczynił się niewątpliwie Benedykt Zaccaria, pełnią-
cy rolę bezpośredniego łącznika; sojusz ten ułatwił 
wywołanie powstania antyandegaweńskiego, tak zwa-
nych „nieszporów sycylijskich”, co na kilka miesięcy 
przed śmiercią Michała VIII ocaliło Cesarstwo Bizan-
tyńskie przed łacińskim podbojem. Za panowania Mi-
chała VIII Genueńczycy otrzymali takie przywileje               
w cesarstwie, które praktycznie zapewniły im gospo-
darczą dominację w Romanii: całkowite zwolnienie                
z opłat celnych, panowanie nad wymianą handlową na 
Morzu Czarnym (założyli tu kolonię Kaffę i pierwsze 
faktorie nadczarnomorskie), swobodę w urządzaniu au-
tonomicznych dzielnic w głównych miastach cesarstwa 
i posiadanie, za pośrednictwem braci Zaccaria, ałunów 
w Fokei. Tak wielkie przywileje otrzymała Genua           
w zamian za zobowiązania militarne, do których nigdy 



nie zmobilizowała wszystkich swoich sił. Małym kosz-
tem osiągnęła swój cel: dorównała Wenecjanom                  
w Romanii, nawet ich przewyższyła, a co więcej - pró-
bowała ich wyprzeć. Traktat z Nimfeonu stał się przy-
czyną osłabienia Bizancjum i stuletniej konfrontacji 
dwóch włoskich republik morskich. 

 Andronik II (1282‒1328) podczas pierwszych lat 
swoich rządów zachował postawę sprzyjania Genui, 
lecz popełnił błąd nie do naprawienia, pozbywając się 
bizantyńskiej floty wojennej, jako zbytecznej, gdy 
zniknęło zagrożenie andegaweńskie. Morze Egejskie              
i obrona Konstantynopola zostały oddane morskim si-
łom kupieckich republik włoskich, których wierność 
wobec Cesarstwa Bizantyńskiego była wątpliwa. Odtąd 
Bizancjum będzie uzależnione od gospodarczej i mili-
tarnej pomocy państw zachodnich, które będą się kłócić 
o kontrolę nad jego zasobami gospodarczymi. Konflikt 
skupił się głównie na dostępie do rynków czarnomor-
skich, które nabrały szczególnego znaczenia handlowe-
go wraz z dominacją mongolską a jeszcze większego 
po upadku ostatnich placówek łacińskich w Ziemi 
Świętej. Rozwój weneckiej faktorii Soldai został po-
wstrzymany przez konkurencję Kaffy, która w ciągu 
kilku lat stała się sercem handlu genueńskiego na Mo-
rzu Czarnym. 

 Wojna, która zakończyła się bitwą w pobliżu wyspy 
Curzola, zaczęła się w 1294 roku od potyczek w Małej 
Armenii. Bizancjum zostało wciągnięte do konfliktu, 
ponieważ Andronik II zobowiązał się w 1285 roku, że 
nie dopuści, aby ktokolwiek w Romanii podniósł broń 



przeciwko Wenecjanom. W roku 1296 doszło do no-
wych aktów wrogości; flota genueńska spaliła Chanię 
(La Canée) na Krecie; w tym samym czasie nawiązano 
kontakty ze zbuntowanym Kreteńczykiem Aleksym 
Kalergisem, lecz na próżno. Wenecja, której nie zado-
woliła neutralność bizantyńska, chroniąca w rzeczywi-
stości interesy genueńskie, wysłała przeciwko Konstan-
tynopolowi flotę; Wenecjanie podpalili Perę, faktorię 
genueńską ale dwóm admirałom weneckim nie powio-
dło się w stolicy. Cesarz nakazał uwięzić bajlifa                      
i głównych kupców weneckich; tych zaś zabili Genu-
eńczycy z Pery. Za wszystkie szkody poniesione przez 
obie republiki włoskie odpowiedzialnością obarczono 
Andronika II. Konflikt rozszerzył się na całe śródziem-
nomorze. Admirał wenecki Roger Morosini zdewasto-
wał Fokeę, podczas gdy inna flota wenecka wpłynęła 
na Morze Czarne i zajęła Kaffę. Dopiero zwycięstwo, 
jakie odniósł Lamba Doria nad flotą wenecką u wy-
brzeży wyspy Curzola na Adriatyku (7 września 1298), 
sprawiło, że obie wrogie sobie, wycieńczone republiki 
zgodziły się na dobre usługi Karola II Neapolitańskie-
go, Mateusza Viscontiego oraz papieża i 25 maja 1299 
roku podpisały traktat w Mediolanie. Jedynym efektem 
dla Wschodu tego „wieczystego pokoju” było pozosta-
wienie przez Genuę Bizancjum samemu sobie w walce 
z Wenecją. Po ostrych negocjacjach między ostatnimi 
dwoma walczącymi stronami pokój zawarto w paź-
dzierniku 1302 roku. 

 Bilans tych „kolonialnych” wojen był niekorzystny 
dla wszystkich walczących stron. Wenecja praktycznie 



niczego nie uzyskała na Morzu Czarnym, lecz po-
wstrzymała odzyskiwanie przez Bizancjum jego daw-
nych terenów na Morzu Egejskim i otrzymała od Bi-
zancjum odszkodowania i kilka wysp. Genua ochroniła 
swoje interesy na Morzu Czarnym, ale musiała odbu-
dować swoje dwie ważne faktorie - Perę i Kaffę, zde-
wastowane przez flotę wenecką. Dla Bizancjum wojna 
ta oznaczała bankructwo jego polityki zachodniej. An-
dronik II dał wszystkim swoim przeciwnikom dowody 
swojej bezsilności wobec ich żądań. Bizancjum zostało 
odtąd wydane na łup Zachodu i Turków, którzy wezmą 
udział w jego stopniowym rozbiorze. 
  



ROZDZIAŁ SIÓDMY 

Państwa łacińskie na Wschodzie 

w XIII wieku 

PAŃSTWA FRANKÓW W SYRO‒PALESTYNIE 

 W latach 1190‒1210 zaszły głębokie zmiany             
w łacińskich państwach na Wschodzie. Rozejm 
zawarty z Saladynem na zakończenie trzeciej kru-
cjaty pozwolił odbudować Królestwo Jerozolim-
skie, lecz bez jego stolicy: odtąd będzie to Króle-
stwo Akki, rozciągające się na wąskim nadbrzeż-
nym pasie wystawionym na ataki muzułmanów              
z interioru. Na przetrwanie pozwoliły mu tylko 
rozdźwięki między książętami ajjubidzkimi i bli-
sko półwieczna bierność świata muzułmańskiego. 
W Syrii północnej w następstwie wygaśnięcia dy-
nastii tuluzańskiej hrabstwo Trypolisu połączyło 
się z księstwem Antiochii. Ale ta nowa polityczna 
całość została wciągnięta v kłótnie sukcesyjne, 
będące rezultatem rodzinnych powiązań z książęcą 
rodziną armeńską z Cylicji. Po roku 1250 dojście 
do władzy Mameluków w Egipcie wzmogło siłę 
dżihadu i w 1291 roku doprowadziło do upadku 
państw łacińskich. 

ANTIOCHIA I TRYPOLIS W XIII WIEKU 

 Rajmund III z Trypolisu wkrótce po klęsce pod 
Hittinem, a przed swoją śmiercią, wyznaczył swo-
jego chrześniaka Rajmunda, syna Boemunda III             



z Antiochii, na swojego następcę w hrabstwie 
Trypolisu. Ale Boemund III zamiast Rajmunda 
wysłał drugiego, młodszego syna, Boemunda IV, 
by objął władzę w Trypolisie. Tymczasem Leon II 
z Armenii zgłosił w 1193 roku pretensje do księ-
stwa Antiochii i zmusił Boemunda III do przeka-
zania mu całego wybrzeża Aleksandretty i regionu 
Baghrasu. Śmierć Rajmunda z Antiochii w 1195 
roku sprawiła, że prawa do sukcesji po Boemun-
dzie III przeszły na młodocianego Rajmunda Ru-
bena, zrodzonego ze związku Rajmunda z Antio-
chii z Alicją z Armenii. Ale siedzący w Trypolisie 
Boemund IV nie zrezygnował ze swoich praw do 
księstwa Antiochii i doprowadził do uznania swej 
władzy przez ludność antiocheńską. Dwie rywali-
zujące strony szukały poparcia u Turków z Iko-
nion, książąt Aleppo i Dżaziry natomiast media-
cyjne interwencje legatów papieskich jeszcze bar-
dziej skomplikowały sytuację. Leon z Armenii po 
spustoszeniu równiny antiocheńskiej wkroczył             
w 1216 roku do miasta i udało mu się doprowa-
dzić do namaszczenia na księcia Antiochii swoje-
go siostrzeńca, Rajmunda Rubena. Sukces ten nie 
był trwały, albowiem w 1219 roku w wyniku spi-
sku Boemund IV odzyskał miasto. Złączył wtedy 
Trypolis z Antiochią. Po jego śmierci Syria pół-
nocna przestała już należeć do powszechnej histo-
rii posiadłości frankońskich. Jego następcy bo-
wiem, Boemund V (1233‒1251) i Boemund VI 
(1251‒1275), znaleźli się pod wpływem Armenii 



Cylicyjskiej, sprzymierzonej z Mongołami. W ro-
ku 1244 rycerstwo antiocheńsko‒trypolitańskie, 
wciągnięte do koalicji franko‒syryjskiej przeciw-
ko bandom Chorezmijczyków, sojuszników Egip-
tu, zostało zdziesiątkowane w bitwie pod La For-
bie (17 października 1244). Odtąd Antiochia, za-
grożona łupieskimi napadami Turkmenów, stała 
się na poły niezależną częścią armeńskiego króle-
stwa w Cylicji, opowiadającego się za zbliżeniem 
Franków z Mongołami. 
 Wielka ofensywa Mongołów w Syrii załamała 
się po zwycięstwie Mameluków w bitwie pod Ajn 
Dżalut (wrzesień 1260). Bajbars, mszcząc się za 
poparcie, jakiego Boemund VI udzielił Mongo-
łom, przystąpił do bezlitosnej walki z Frankami               
i Armeńczykami w Syrii północnej. W 1266 roku 
spustoszył Cylicję, a dwa lata później zajął Antio-
chię, masakrując większą część ludności, a przez 
ograbienie miasta sprowadził je do rangi zwykłej 
wioski. Cała frankońska Syria północna wpadła            
w ręce Mameluków. Bajbars w 1271 roku zdobył 
Safitę i Krak des Chevaliers, zdewastował okolice 
Markabu i podporządkował sobie asasynów. Po 
przybyciu do Ziemi Świętej Edwarda z Anglii Bo-
emund VI mógł cieszyć się dziesięcioletnim ro-
zejmem, odnowionym przez Kalawuna, następcę 
Bajbarsa. Klęska nowej inwazji mongolskiej na 
Syrię (1281), a potem śmierć ilchana Abagi      
w 1282 roku popchnęły Mameluków do skończe-
nia  z  Frankami:  w  roku  1287  wpadły  w  ich  ręce  



Markab i Laodycea, w 1289 - Trypolis, mimo 
utworzenia komuny i poddania jej pod ochronę 
genueńskiego admirała Benedykta Zaccarii. Dwa 
lata później przyszła kolej na Akkę, ostatnie pań-
stwo frankońskie na Ziemi Świętej. 

KRÓLESTWO AKKI 

Królestwo bez króla? 

 Dzięki kolejnym zamążpójściom dwóch córek 
Amalryka I koronę Królestwa Jerozolimskiego              
w latach 1186‒1205 nosiło kilku ich mężów, po-
chodzących z różnych rodzin. Najstarsza, Sybilla, 
poślubiła Gwidona z Lusignan, który panował               
w latach 1186‒1192; po jej śmierci jesienią 1190 
roku i po śmierci jej dwóch córek młodsza siostra 
Sybilli, Izabela, upomniała się o swoje prawa do 
korony, której Gwidon z Lusignan, niecieszący się 
poważaniem z powodu braku zdolności wojsko-
wych, nie potrafił należycie bronić. Konrad              
z Montferratu, poślubiwszy Izabelę, zażądał koro-
ny dla siebie. Obaj więc odwołali się do arbitrażu 
dwóch królów obecnych podczas oblegania Akki, 
Filipa Augusta i Ryszrda Lwie Serce. Zebranie ba-
ronów, po męczących negocjacjach, w dniu 28 
lipca 1191 roku postanowiło pozostawić koronę 
dożywotnio Gwidonowi z Lusignan, którego zo-
bowiązano do wyznaczenia Konrada na swojego 
następcę. 



 Zamordowanie Konrada przez zbirów władcy 
asasynów (28 kwietnia 1192) sprawiło, że przy-
szłość królestwa była znowu sprawą otwartą. Ba-
ronowie i krzyżowcy, zapomniawszy o Gwidonie            
z Lusignan, który musiał zadowolić się władzą na 
Cyprze, powierzyli koronę Henrykowi z Szam-
panii, który poślubił Izabelę, noszącą wówczas          
w łonie córkę Konrada. Henryk, hrabia Szampanii, 
siostrzeniec jednocześnie Filipa Augusta i Ry-
szarda Lwie Serce, zadowolił się tytułem „seniora 
Królestwa Jerozolimy”. Pięć lat później zginął             
w wypadku. Owdowiała Izabela została zmuszona 
do poślubienia króla Cypru, Emeryka z Lusignan, 
na którego przeniosła prawa do korony jerozolim-
skiej. Gdy Emeryk zmarł w 1205 roku, prawa do 
korony odziedziczyła córka Konrada i Izabeli, 
Maria z Montferratu, która w roku 1210 poślubiła 
francuskiego barona Jana z Brienne, któremu po-
przez małżeństwo dała koronę. 
 Z tego małżeństwa zrodziła się Jolanta                        
z Brienne, która w 1225 roku poślubiła Fryderyka 
II. Ten mimo danych teściowi obietnic złożył go  
z tronu i sam proklamował się królem Jerozolimy, 
a  później,  w  roku  1228,  po  śmierci  swojej  mał-
żonki został regentem w imieniu swojego małolet-
niego syna, Konrada IV. Wyżej powiedziano już, 
jak cesarz został ekskomunikowany za odwlekanie 
wyprawy do Ziemi Świętej, jak wyruszył wreszcie 
w czerwcu 1228 roku na czele małej floty i z kil-
kusetosobowym hufcem stanowiącym jądro szó-



stej krucjaty, jak na Cyprze dochodził swoich 
praw suzerena i jeśli nie doprowadził do bratobój-
czej walki z Ibelinami, to tylko dzięki interwencji 
zakonów rycerskich. 
 Po przybyciu do Akki 7 września 1228 roku 
cesarz został przez nobilów uznany za regenta 
królestwa, rządzącego w imieniu swojego syna 
Konrada IV. Ale tym uznaniem Fryderyk II się nie 
zadowolił; 17 marca 1229 roku wkroczył do Jero-
zolimy i sam się koronował na króla jerozolim-
skiego w bazylice Świętego Grobu. Dwa miesiące 
później opuścił Akkę i powrócił na Zachód, ale 
wśród gniewnego i obraźliwego zachowania tłu-
mu, zachęcanego przez patriarchę, zakony rycer-
skie i Ibelinów. Na wyjeździe cesarz pozostawił w 
Ziemi Świętej dwóch regentów, Baliana, pana Sy-
donu, i Garniera Niemca, którego niebawem za-
stąpił Odon  z  Montbeliardu.  Na  Cyprze  praw  ce-
sarskich strzegło aż pięciu regentów, wrogów Ibe-
linów. Konflikt między regentami a nobilami 
(gwelfami) wybuchł latem 1229 roku. 
 Ibelinowie opanowali Cypr i zmusili regentów 
do kapitulacji. Fryderyku wysłał oddział rycerzy 
pod dowództwem Ryszarda Filangieriego, miano-
wanego bajlifem Królestwa Jerozolimskiego (je-
sień 1231). Dobra Ibelinów skonfiskowano, a Bej-
rut, ich posiadłość, zaatakowano. I w ten sposób 
królestwo zostało w 1232 roku podzielone: Filan-
gieri i oddziały cesarskie trzymali w ręku seniora-
ty Tyru i Jerozolimy, natomiast nobilowie „gwel- 



fowie”, wrogowie Fryderyka II, mieli Akkę,                
w której Ibelinowie utworzyli „komunę”, oraz 
resztę terytorium łacińskiego. Królestwo Jerozo-
limskie było więc bez suwerena; władza w gruncie 
rzeczy należała do Ibelinów. I mimo propozycji 
cesarza, dążącego do pojednania, mimo mediacji 
papieża i arcybiskupa Rawenny - sytuacja zablo-
kowała się aż do roku 1241. 
 W tym to roku Filangieri, korzystając z nieo-
becności Ibelinów, próbował zająć Akkę, ale bez 
powodzenia. Cesarz pośpiesznie obwieścił wtedy, 
iż jego syn Konrad doszedł do pełnoletności, ma-
jąc nadzieję, że nobilowie zjednoczą się wokół 
króla jerozolimskiego i jego nowego reprezentanta 
w Ziemi Świętej, Tomasza z Akwinu, hrabiego 
Aversy. Odpowiedzią jego adwersarzy było cał-
kowite zanegowanie jego prawa do regencji. 
Ogłosili oni regentką Alicję, królową Cypru, i siłą 
odebrali Tyr, będący w ręku zwolenników cesarza 
(10 lipca 1242). Te wydarzenia położyły kres za-
biegom cesarza usiłującego podporządkować sobie 
Królestwo Jerozolimskie, które odtąd stało się 
królestwem bez króla, przekształcając się w ustrój 
oligarchiczny. Aby usprawiedliwić swoje zwycię-
stwo, nobilowie „gwelfowie” wypracowali teorię 
prawną zawartą w Assises de Jérusalem Jana               
z Ibelinu, stanowiących wielką kartę arystokracji 
feudalnej wyzwolonej spod wpływu cesarskiego. 
Odtąd do Wysokiego Sądu będzie należało prawo 
desygnacji suwerena. Fryderyk II przez zbyt rygo-



rystyczne egzekwowanie swoich praw w Ziemi 
Świętej sprowokował podział i osłabienie króle-
stwa łacińskiego i zaprzepaścił sukcesy, które             
w większym stopniu osiągnął za pomocą dyplo-
macji niż oręża. 

Interwencja Mongołów 

 Napływająca z głębi Azji fala mongolska do-
tarła w 1242 roku do wybrzeży Adriatyku. Tylko 
śmierć wielkiego chana Ögödeja pozwoliła Za-
chodowi uniknąć budzącej grozę inwazji. W na-
stępnym roku Mongołowie z Iranu rozbili armię 
Seldżuków pod Köse Dagh i poddali Anatolię pod 
swój protektorat. Armeńczycy z Cylicji i książę 
Antiochii uznali się za trybutariuszy tych potęż-
nych sąsiadów. Odtąd Irak, Syria i posiadłości 
frankońskie były zagrożone. Gdy minął pierwszy 
szok, Zachód zareagował. Starał się bliżej poznać 
ten nowy lud, przychylny, jak wieść niosła, chrze-
ścijanom. Papiestwo wysłało do nich misjonarzy - 
wśród których najsłynniejsi byli Jan z Piano Car-
pini i Wilhelm z Rubruk - mając nadzieję na za-
warcie z nimi sojuszu, który wziąłby w kleszcze 
państwa muzułmańskie na Bliskim Wschodzie. 
Zbliżanie się Mongołów do Ziemi Świętej wzbu-
dziło wśród Żydów nadzieję mesjańską. Wielu 
chrześcijan widziało w nich zapowiedź przybycia 
Kapłana Jana, mitycznego króla, który według le-
gendy władał potężnym państwem chrześcijań-
skim, znajdującym się gdzieś na wschodzie, poza 



posiadłościami muzułmańskimi. Korzystne byłoby 
więc nawiązanie kontaktów z Mongołami, których 
sympatia do chrześcijan miała być pewna. Oni 
sami, zajmując ziemie islamu, wydawali się tymi, 
którzy mogli „uzupełnić” krucjatę, wyzwolić Jero-
zolimę i wzmocnić frankońskie państwa w Syro‒
Palestynie. 
 Tymczasem celem Hulagu wysyłającego armie 
mongolskie na Zachód było opanowanie całego 
Bliskiego Wschodu. W 1256 roku zniszczył on 
księstwo asasynów w Alamut; dwa lata później za-
jął Bagdad i kazał zgładzić kalifa abbasydzkiego. 
W latach 1258‒1260 podbił górną Mezopotamię, 
po czym najechał Syrię. W jego ręce wpadły 
Aleppo i Damaszek; księstwa Ajjubidów zostały 
zniszczone. Czy Frankowie mogli skorzystać na 
tych sukcesach? Otóż znalazłszy się między Mon-
gołami i Mamelukami, przyjęli postawę wyczeku-
jącą z wyjątkiem księcia Antiochii Boemunda VI, 
który podążając za hordami mongolskimi, wpro-
wadził kult łaciński do meczetu w Damaszku. 
Odwołanie Hulagu do Azji Centralnej z powodu 
śmierci wielkiego chana odmieniło sytuację. Ku-
tuz, sułtan mamełucki, zaproponował Frankom so-
jusz przeciwko Mongołom. Po długich wahaniach 
chrześcijanie w Syrii nie przyjęli propozycji i wy-
brali rzecz najgorszą w danym momencie - neu-
tralność. We wrześniu 1260 roku Mamelucy poko-
nali pod Ajn Dżalut oddziały mongolskie, które 
odpłynęły z Syrii, zatrzymując się dopiero w gór-



nej Mezopotamii. Odżegnując się od udziału w tej 
walce. Frankowie stracili ostatnią okazję do 
wzmocnienia swoich pozycji. 
 Wszelako kontaktów z Mongołami nie zerwa-
no. Po roku 1260 ilchanowie z Persji, wrogo na-
stawieni do Złotej Ordy w Kipczaku i do Mame- 
luków z Egiptu, starali się nawiązać współpracę            
z Łacinnikami. Zwracali się do papiestwa i wład-
ców zachodnich. Ilchan Abaga (1265‒1282) wy-
słał posłów do Klemensa IV (1267), Jakuba I Ara-
gońskiego oraz do Soboru w Lyonie w 1274 roku, 
proponując wspólną kampanię przeciwko wspól-
nemu wrogowi. Ilchan Argun ponowił tę propozy-
cję za pośrednictwem pewnego nestorianina, Bar-
saumy, który odwiedził Rzym, dwory francuski              
i angielski. Ale wspólną krucjatę łatwiej było so-
bie wyobrazić niż zrealizować. Wszystkie te wy-
siłki miały mierne rezultaty. Sytuacja zmieniła się 
w 1295 roku, gdy ilchan Gazan (1295‒1304) na-
wrócił się na islam, a jego następcy poszli za jego 
przykładem. Z wolna wrogość między Mongołami 
a Mamelukami malała. Upadek łacińskich państw 
w Syro‒Palestynie sprawił, że jeszcze bardziej 
nieprawdopodobna była krucjata zorganizowana                
i prowadzona wspólnie z Tatarami. 

Społeczeństwo frankońskie bez sternika? 

 Nieustanne podziały, przeciwstawiające się so-
bie wielkie rodziny senioralne, różne frakcje ba-
ronialne, komuny włoskie i zakony rycerskie pod-



kopywały i osłabiały Królestwo Akki, w czasie 
gdy w potęgę wzrastali Mamelucy. 
 Historycy wypraw krzyżowych niemal jedno-
głośnie podkreślają, że monarchia frankońska w 
Ziemi  Świętej  w  XIII  była  słaba.  Po  wyjeździe  
Fryderyka II w 1229 roku stała się fikcją, gdy za-
brakło jego przedstawiciela. Władzę przejęły 
wielkie rodziny senioralne. Niedawno jednakże 
starano się pokazać, że niezbyt sztywna struktura 
feudalna pozwalała monarchii na pewną kontrolę 
nobilów5. Nawet po trzeciej krucjacie król dyspo-
nował poważnymi zasobami materialnymi i środ-
kami działania, których nie można było lekcewa-
żyć. W 1240 roku tylko sama Akka dostarczała 
królowi dochód w wysokości 50 000 liwrów 
wpływających do urzędu secréte, mieszczącego 
się w Akce i w Tyrze. Monarchii nie brakowało 
sposobów, aby przeciwstawić się woli potężnych 
nobilów. Emeryk z Lusignan kazał ułożyć najstar-
szy zbiór francuskiego prawa zwyczajowego, 
Livre au Roi, w którym podkreśla się prawa suwe-
rena wobec jego wasali. S. Tibble wskazał na wie-
le czynników wpływających na płynność struktury 
feudalnej: przede wszystkim powrót senioratów do 
domeny królewskiej z porodu wygaśnięcia rodziny 
senioralnej, z powodu konfiskaty lenna albo z po-
wodu sprzedaży lub zamiany. Monarchia mogła 
tworzyć nowe senioraty, mniejsze, ze szkodą dla 
większych. Ale obserwuje się także w XIII wieku 
i inne zjawisko - malejące znaczenie nobilów. 



Otóż wielu świeckich seniorów, nie mogąc za-
pewnić obrony swoim senioratom, było zmuszo-
nych wyzbywać się swoich lenn, w całości lub              
w części, na rzecz zakonów rycerskich. Nobilowie 
nie mieli aż takich środków ekonomicznych, aby 
przeciwstawić się presji króla, jeśli jego władza 
polityczna była skuteczna. Tylko w takich oko-
licznościach, jakie miały miejsce zwłaszcza za 
Hohenstaufów, gdy króla nie było na miejscu            
i bezpośrednio nie interesował się swoim łaciń-
skim królestwem, władzę przejmowały wielkie ro-
dziny. 
 Władzę króla osłabiały także wewnętrzne spo-
ry. Zakony rycerskie, które w XIII wieku w coraz 
większym zakresie brały na siebie ciężar obrony 
ziem królestwa, zapewniły sobie własną klientelę                 
i prowadziły własną politykę, często sprzeczną. 
Templariusze stanęli w opozycji do Fryderyka II            
i do „cesarskich” regentów i około 1240 roku za-
chęcali do zawarcia sojuszu z Damaszkiem prze-
ciwko Egiptowi, podczas gdy szpitalnicy i Krzy-
żacy zajmowali przeciwne stanowisko. Komuny 
włoskie rywalizowały ze sobą nieustannie, szcze-
gólnie w Akce, gdzie ich dzielnice stykały się ze 
sobą; tu Pizańczycy walczyli z Genueńczykami           
w 1249 roku, a Wenecjanie z Genueńczykami 
prowadzili tak zwaną wojnę Świętego Saby 1256‒
1258), w wyniku której Liguryjczycy, wyrzuceni   
z Akki, znaleźli schronienie w Tyrze u Filipa              
z Montfortu i powrócili do swojej dzielnicy w Ak-



ce, zajętej przez Pizańczyków, dopiero w 1288 ro-
ku. Ostatnim czynnikiem prowadzącym do rozkła-
du władzy królewskiej były narodziny „komun” 
miejskich w Akce w 1232 roku i w Trypolisie          
w 1287 roku, zjawiska efemeryczne, służące inte-
resom najpotężniejszych wasali, a wymierzone 
przeciwko władzy królewskiej lub książęcej. Całe 
społeczeństwo frankońskie było skażone zalążka-
mi niezgody i to tłumaczy, dlaczego Zachód prze-
stał się interesować losem łacińskiego Wschodu, 
niezdolnego do zjednoczenia się i stawienia czoła 
zagrożeniu mameluckiemu. 

KONIEC PAŃSTW ŁACIŃSKICH W SYRO‒
PALESTYNIE 

 Państwa łacińskie w Syro‒Palestynie, które 
przed rokiem 1250 mogły egzystować dzięki bar-
dziej lub mniej trwałym rozejmom z Ajjubidami            
z Egiptu, stały się od roku 1260 celem ataku od-
działów Mameluków, zdecydowanych skończyć             
z obecnością Franków w Lewancie. Słowo mame-
luk, czyli „rzecz posiadana”, było używane na 
oznaczenie niewolnika‒żołnierza, potem systemu 
władzy, jaką Mamelucy ustanowili w 1250 roku           
i jaka panowała w Egipcie i Syrii aż do 1517 roku; 
był to ustrój, w którym mamelucy pochodzenia 
niewolniczego tworzyli elitę władzy i społeczeń-
stwa. 



Niszczenie państw łacińskich przez Bajbarsa (1260‒
1277) 

 Bajbars, z urodzenia i z pochodzenia Kuman, 
dostał się do Egiptu jako niewolnik i odegrał de-
cydującą rolę w zwycięstwie armii egipskiej nad 
Mongołami, którzy najechali Syrię (bitwa pod Ajn 
Dżalut, wrzesień 1260). Uważając, że sułtan Ku-
tuz nie wynagrodził go należycie, zabił go po po-
wrocie armii do Egiptu i uzurpował sobie władzę 
sułtańską. W pierwszych latach swojego panowa-
nia Bajbars więcej uwagi poświęcał zagrożeniu 
mongolskiemu, jego zdaniem groźniejszemu niż 
to, które stanowiły frankońskie państwa Syro‒
Palestyny. Ostrze popieranego przezeń dżihadu 
skierowane było przeto przeciwko perskim ilcha-
nom. Gdy tylko uporał się z zagrożeniem mongol-
skim, natychmiast siły dżihadu skierował prze-
ciwko państwom frankońskim, korzystając z osła-
bienia łacińskiego Królestwa Jerozolimskiego,            
w którym kolejno zmieniali się regenci cypryjscy        
i wybuchały kłótnie między komunami włoskimi. 
Wiosną 1263 roku zajął rejon Szaubaku i Keraku, 
zburzył Nazaret i zamek na górze Tabor, ale do-
znał porażki pod Akką. W wyniku wielkiej ofen-
sywy egipskiej w ręce Bajbarsa dostała się Ceza-
rea, którą zniszczono, oraz dolne miasto Atlit                  
i Arsuf, a utworzona w ten sposób silna enklawa 
muzułmańska odcięła Jaffę od reszty królestwa 
frankońskiego. W następnym roku Bajbars prze-



szedł górną Galileę i zajął Safed, Hunin i Tibnin, 
a potem rozbił w pył jazdę frankońską pod Tybe-
riadą. Rzucił następnie dwie armie na Małą Arme-
nię, karząc ją za promongolskie nastawienie; złu-
piły one w 1266 roku główne miasta cylicyjskie. 
Dwa lata później skierował wielką ekspedycję 
przeciwko Jaffie, którą zdobyto w pół dnia, a na-
stępnie na Beaufort, który zajęto, i wreszcie na 
Antiochię, która tylko przez pięć dni stawiała 
opór; w zdobytym mieście żołnierze Bajbarsa do-
konali straszliwej rzezi mieszkańców. Księstwo 
Antiochii zostało unicestwione, w ręku Franków 
pozostała już tylko Laodycea. 
 Ofensywa mamelucka została ponowiona                 
w 1271 roku; w jej rezultacie w ręce Bajbarsa do-
stały się Chastel Blanc, Krak des Chevaliers i Ak-
kar, co pozbawiło Franków wszystkich fortec, któ-
re posiadali w syryjskim interiorze. Przybycie do 
Ziemi Świętej Edwarda z Anglii skłoniło sułtana 
do przyjęcia w 1272 roku zawieszenia broni. Pa-
pież Grzegorz X chciał wówczas zrealizować pro-
gram pomocy dla Ziemi Świętej, zaakceptowany 
przez Sobór Lyoński z 1274 roku, zawarty w kon-
stytucji Zelus fidei. Tekst ten przewidywał zbiór 
dziesięciny na potrzeby krucjaty przez trzy lata, 
całkowity zakaz handlu z Saracenami i dostarcza-
nia im statków przez morskie republiki włoskie 
oraz zapowiadał zawarcie sojuszu Zachodu z Bi-
zancjum i ilchanem Abagą. Ten wysiłek, zmierza-
jący do zmobilizowania całej Europy, udaremniła 



śmierć papieża w styczniu 1276 roku, i to w cza-
sie, gdy łacińskie Królestwo Jerozolimskie rozry-
wały spory między Hugonem III z Lusignan, ko-
ronowanym na króla jerozolimskiego w 1269 ro-
ku, a Marią z Antiochii, która w roku 1277 sprze-
dała Karolowi Andegaweńskiemu prawa do koro-
ny, które swoim zdaniem posiadała. Śmierć Baj-
barsa w tym samym roku (1277) pozwoliła Fran-
kom na chwilę wytchnienia. 

Upadek państw łacińskich; Kalawum i al‒Aszraf Chalil 
(1279‒1291) 

 W tym czasie, gdy Mamelucy jednoczyli swoje 
siły, aby stać się panami całego Bliskiego Wscho-
du, łacińskie państwa były podzielone bardziej niż 
kiedykolwiek przedtem. W hrabstwie Trypolisu 
Boemund VII toczył walki z templariuszami i try-
politańskimi nobilami kierowanymi przez Gwido-
na II z Gibeletu, którego książę pochwyciwszy, 
kazał w 1283 roku zamurować żywcem. W Króle-
stwie Jerozolimskim zarówno Wenecjanie, jak             
i templariusze opowiedzieli się po stronie wysłan-
nika  Karola  Andegaweńskiego,  Rogera  z  San  
Severino, podczas gdy Hugon III daremnie starał 
się bronić swoich praw do korony. Te niesnaski 
sparaliżowały Franków, którzy nie wzięli udziału 
w dwóch ofensywach przeprowadzonych w latach 
1280 i 1281 w Palestynie przez Mongołów z Per-
sji, a wymierzonych przeciwko Mamelukom. Co 
prawda za swoją bierną postawę zostali w 1283 



roku nagrodzeni przez nowego sułtana Kalawuna 
dziesięcioletnim zawieszeniem broni. Tekst poro-
zumienia zabraniał krzyżowcom prowadzenia ja-
kichkolwiek prac fortyfikacyjnych, gwarantował 
bezpieczeństwo osobiste i zobowiązywał Franków 
do brania udziału w obronie Syrii przed każdym 
nowym atakiem mongolskim. Państwa łacińskie 
zostały więc zdane na łaskę sułtana. 
 Nieszpory sycylijskie (1282) osłabiły władzę 
andegaweńską w Outremer. Henryk II, nowy król 
Cypru, ukoronowany w 1285 roku w katedrze                
w Tyrze, nie mógł zapobiec nowej wojnie między 
włoskimi komunami, najpierw w Akce między 
Genueńczykami i Pizańczykami, a potem w Try- 
polisie, gdzie po śmierci Boemunda VII (1287) 
miasto przekształciło się w komunę i wezwało na 
pomoc Genuę. Genueński admirał Benedykt Zac- 
caria zawarł z Trypolisem sojusz, o czym Wene-
cjanie i Pizańczycy po cichu donieśli sułtanowi. 
Kalawun wysłał flotę, która w kwietniu 1289 roku 
zajęła Trypolis i dokonała masakry ludności.              
W ręku Łacinników pozostały już tylko Bejrut, 
Sydon, Tyr, Akka i Atlit, które sułtan uważał za 
zagrożenie dla islamu, albowiem mogły one słu-
żyć za przyczółki dla nowej krucjaty. Zdecydował 
się przeto na zaatakowanie Akki. Z końcem lata 
1290 roku rozpoczął przygotowania, ale zmarł              
w listopadzie, pozostawiając swojemu synowi al‒
Aszrafowi Chalilowi zadanie skończenia z ostat-
nimi koloniami łacińskimi w Syro‒Palestynie. 



 5 kwietnia 1291 roku armia mamelucka zajęła 
pozycje przed Akką. Miasto broniły dwa rzędy 
murów, 700 rycerzy i 14 000 piechoty. Szturm 15 
kwietnia rozpoczął się ostrzałem z machin miota-
jących i podkopami pod mur. Wypady Franków, 
mające na celu zniszczenie obozu muzułmań-
skiego, nie powiodły się. Mimo przybycia do Akki 
Henryka II oraz heroicznej obrony kierowanej 
przez Jana z Villiers, mistrza szpitalników i Wi-
helma z Beaujeu, mistrza templariuszy, obrońcom 
nie udało się przeszkodzić mameluckim wojowni-
kom w dokonaniu wyłomu w północno‒wschod-
niej części narożnika muru zewnętrznego. System 
obronny  zawalił się 18  maja;  ci,  którym udało  się 
dotrzeć do portu, wsiedli na statki i odpłynęli na 
Cypr. Upadek Akki oznaczał koniec łacińskiego 
Królestwa Jerozolimskiego. W ciągu następnych 
tygodni pozostałe miejscowości znajdujące się 
jeszcze w posiadaniu Franków poddawały się bez 
walki jedna za drugą a Mamelucy zrównywali je     
z ziemią. Z mieszkańców łacińskich nie ostał się 
nikt: jedni wyemigrowali na Cypr, innym pozosta-
ła niewola w Egipcie. Dla Zachodu był to wielki 
szok, który zaowocował projektami odzyskania 
utraconych terenów. Kilka wypraw, przedsięwzię-
tych w końcu wieku z Cypru, nie powiodło się. 
Wielkie nadzieje budziło współdziałanie z armia-
mi mongolskimi, jednakże templariusze, którzy 
zajmowali wysepkę Ruad leżącą naprzeciwko Tor-
tosy, musieli skapitulować w 1303 roku i dlatego 



nie mogli połączyć się z silami ilchana Gazana. 
Nie zgasiło to jednakże nadziei na odzyskanie ła-
cińskiego Wschodu, nawet spowodowało powsta-
nie nowych projektów wyprawy na początku XIV 
wieku, ale ambicje tych projektów kontrastowały 
z mizernymi działaniami, jakie z nich się zrodziły. 

KRÓLESTWO CYPRU 

 Cypr, posiadłość bizantyńska, w której rządził 
uzurpator, „cesarz” Izaak Komnen, w maju 1191 
roku został podbity przez Ryszarda Lwie Serce, 
który przekazał wyspę najpierw templariuszom,          
a potem Gwidonowi z Lusignan, gdy ten stracił 
koronę jerozolimską. W rękach dynastii Lusigna-
nów Cypr pozostawał w latach 1192‒1489. Eme-
ryk, brat i następca Gwidona, otrzymał koronę           
z rąk kanclerza cesarza niemieckiego Henryka VI     
i uznał się za wasala cesarstwa. Doprowadził on 
do personalnej unii Królestwa Cypru z Króle-
stwem  Jerozolimskim,  ale  utrzymał w  obu  kró-
lestwach odrębną administrację. Przez związki 
małżeńskie lub przyznanie dóbr lennych wiele ro-
dzin senioralnych Ziemi Świętej miało posiadłości 
na Cyprze. Wśród nich wyróżniał się potężny klan 
baronialny Ibelinów, który miał wpływ na rządze-
nie wyspą w czasach małoletności królów Hugona 
I  i  Henryka  I;  Jan  z  Ibelinu  był regentem  po  
śmierci Emeryka w 1205 roku, Filip z Ibelinu był 
nim w 1218 roku; Jan z Ibelinu Młodszy, hrabia 
Jaffy i autor wielkiego traktatu prawnego poświę-



conego Wysokiemu Sądowi, miał także posiadło-
ści na Cyprze, gdzie pięć gałęzi klanu rodzinnego 
zdominowało miejscowych nobilów. Królowie              
i seniorzy cypryjscy wnieśli duży wkład w obronę 
Ziemi Świętej, biorąc udział w wyprawach krzy-
żowych Henryka VI (1197), Andrzeja II, króla 
Węgier (1217), Jana z Brienne do Damietty (1219) 
i wreszcie Świętego Ludwika (1249). 
 Fryderyk  II,  w  swojej  drodze  do  Palestyny  za-
trzymawszy się na Cyprze w 1228 roku, poddał 
wyspę suwerennej władzy cesarskiej. Siłą zmusił 
Ibelinów, by wydali mu młodego króla Henryka I  
i cztery potężne fortece. Po jego wyjeździe wyspa 
pogrążyła się w wojnie domowej, w której Ibeli-
nowie i baronowie wystąpili przeciwko ludziom 
„cesarskim” i ostatecznie ich pokonali w 1233 ro-
ku. Po złożeniu Fryderyka II, ogłoszonym na So-
borze Lyońskim w 1245 roku, król Cypru uwolnił 
się od feudalnej zależności od cesarstwa i przyjął 
tytuł „seniora Królestwa Jerozolimskiego”, a póź-
niej króla jerozolimskiego, kiedy w 1268 roku zo-
stał zabity ostatni z Hohenstaufów, Konradyn. 
Pomimo poważnych dochodów, jakie Lusignanom 
przynosiły dobra królewskie, nie udało się im 
obronić państw frankońskich. Napotykali bowiem 
na opór swoich baronów, którzy nie godzili się na 
służbę poza Cyprem trwającą dłużej niż cztery 
miesiące w ro- ku. Niemniej byli koronowani na 
królów jerozolimskich nawet po upadku Akki w 
1291 roku. 



 Zniknięcie Syrii frankońskiej spowodowało 
odpływ chrześcijańskiej ludności z Ziemi Świętej 
na Cypr. Nasilenie ruchu imigracyjnego spro-
wadziło na wyspę dawnych mieszkańców Gibele-
tu, Trypolisu, Botronu, Margat, Sydonu, Tyru, 
Tortosy i oczywiście Akki, którzy w przeważają-
cej mierze osiedlili się w Famaguście na wschod-
nim wybrzeżu Cypru. Miasto to w ostatnich dzie-
sięcioleciach XIII wieku przeżyło nadzwyczajny 
rozkwit i na początku XIV wieku zastąpiło Akkę 
jako ośrodek międzynarodowego handlu z Lewan-
tem. We wszystkich projektach krucjat sformuło-
wanych po 1291 roku Cypr odgrywał główną rolę: 
jako przystań dla kupców i pielgrzymów, baza 
aprowizacyjna i obóz wycofujących się oddziałów 
wojska, trampolina dla przyszłych wypraw krzy-
żowych i schronienie dla Łacinników wypędzo-
nych z Ziemi Świętej. 
 Lusignanowie stworzyli na Cyprze oryginalne 
królestwo, którego ludność była mieszaniną róż-
nych etnosów; najwięcej było Greków, natomiast 
łacinnicy, zwłaszcza pochodzenia francuskiego, 
stanowili nie więcej niż 1/5 ludności; obok nich 
żyły grupy mniejszościowe Armeńczyków, maro- 
nitów, syryjskich chrześcijan i Żydów. Nie było tu 
jakiejś dotykalnej segregacji ludnościowej. Więk-
szość Franków mieszkała w głównych miastach: 
Nikozji, Famaguście, Limasolu, Pafos; mieli oni 
swoich greckich lub syryjskich „bajlifów”, którzy 
zarządzali ich domenami ziemskimi uprawianymi 



przez parojków, czyli zależnych chłopów, i przez 
Francomati, czyli osoby wolne, uprawiające zie-
mie wydzierżawione. Greccy autochtoni po części 
wyemigrowali po nieudanej rewolcie w 1192 roku 
lub przystosowali się do nowego systemu stratyfi-
kacji społecznej. 
 W XIII wieku część tradycji bizantyńskich 
jeszcze pozostała. Finansami królewskimi zarzą-
dzała secréte, składająca się z urzędników grec-
kich i syryjskich pod kierunkiem rycerza frankoń-
skiego. Główny podatek nakładany na towary, tak 
zwany comerc, był naśladownictwem bizantyń-
skiego kommerkion. Pierwsze bite monety, białe 
bezanty cypryjskie, imitowały hyperpyrony bizan-
tyńskie z czasów Komnenów, ale z o połowę 
mniejszą zawartością czystego złota. W admini-
stracji senioralnej i królewskie wykorzystywano 
wielu greckich urzędników. Ale w ustrojowych 
fundamentach przeważały elementy zachodnie            
i zwyczaje dworów zachodnich: ceremoniał koro-
nacyjny, tytuły auliczne dygnitarzy królewskich, 
zwyczaje kancelarii królewskiej. Fortece na wy-
spie należały wyłącznie do króla. Wysoki Sąd               
i prawodawstwo całkowicie przypominały swe od-
powiedniki w Królestwie Jerozolimskim. Król 
dowodził armią złożoną z rycerzy i wzywanych 
wasali, mianował kasztelanów i zarządców pro-
wincji, a także „bajlifów” - sędziów przewodni-
czących sądom bourgeois. 



 Chociaż na Cyprze wyznanie religijne określa-
ło przynależność do grupy etnicznej, społecznej            
i kulturalnej, to jednakże bliskość państw fran-
końskich w Syro‒Palestynie i oddalenie od Kon-
stantynopola sprzyjały w ciągu XIII wieku kultu-
ralnej adaptacji, wymianie i współpracy różnych 
grup etnicznych, co z wolna prowadziło do for-
mowania się wspólne tożsamości. 

PAŃSTWA POWSTAŁE W WYNIKU                 
CZWARTEJ KRUCJATY 

 Krzyżowcy, stosownie do umowy zawartej 
przed zdobyciem Konstantynopola (Partitio Ro-
manie), natychmiast po zdobyciu miasta (13 
kwietnia 1204) zatroszczyli się o podział terenów 
zdobytych i tych, które zamierzano zdobyć: 3/8 
dla Wenecjan, stąd tytuł doży „pan czterech i pół 
części Cesarstwa Romanii”, tyleż dla pielgrzy-
mów, a pozostała część dli tego, kto zostanie wy-
brany na cesarza przez komisję dwunastu elekto-
rów, wybranych po połowie przez Wenecjan            
i krzyżowców. Z tego podziału wyłoniło się wiele 
organizmów politycznych, bardziej lub mniej 
trwałych Królestwo Tesaloniki przypadło Bonifa-
cemu z Montferratu, ale przeżyło swojego twórcę 
o mniej więcej piętnaście lat: w 1224 roku Teodor 
z  Epiru  zajął Macedonię oraz  Tesalię i  położył 
kres próbom odebrania mu zdobyczy przez Boni-
facego i Wilhelma, dziedziców Bonifacego                      
z Montferratu Niemniej markizowie z Montferratu 



nie przestali mienić się królami Tesaloniki, przy-
najmniej do 1284 roku. Ateny podbite przez Boni-
facego z Montferratu zostały przekazane jednemu 
z jego towarzyszy, Ottonowi z la Roche, który na-
stępnie stał się panem Argolidy i Teb. Około 1225 
roku pozostawił swoje posiadłości bratankowi, 
Gwidonowi z la Roche, który uznał się za wasala 
króla Tesaloniki, a później księcia Morei. Księ-
stwo Aten pozostało w rękach dynastii francuskiej 
aż do klęski, którą poniósł Walter z Brienne w bi-
twie z Kompanią Katalońską (marzec 1311). Wy-
spa Negropont (Eubea) przypadła Ravanowi                    
z Carceri, pochodzącemu z Werony, następnie                
w roku 1216 została podzielona pomiędzy trzech 
seniorów, zwanych tercjersami, pod wspólną wła-
dzą suwerenów - księcia Morei i Wenecji. Naj-
większymi organizmami politycznymi, jakie były 
wynikiem podziału z 1204 roku, były: Cesarstwo 
Łacińskie w Konstantynopolu, księstwo Morei                  
i egejskie posiadłości dynastów weneckich. 

CESARSTWO ŁACIŃSKIE                                                
W KONSTANTYNOPOLU 

 Umowa z marca 1204 roku przewidywała, że 
po zdobyciu Konstantynopola, nawet przed okre-
śleniem natury nowego państwa, które wyłoni się 
po podboju, zostanie wyznaczony cesarz łaciński. 
Tuż po zdobyciu miasta najlepszym kandydatem 
na to stanowisko wydawał się Bonifacy z Mont-
ferratu, wódz armii, który zajął pałac Bukoleon               



i miał przyobiecaną rękę Marii, wdowy po Izaaku 
II. Ale komisja, złożona w części z krzyżowców                  
i pielgrzymów, wolała Baldwina z Flandrii, który 
mógł dostarczyć większe kontyngenty wojskowe 
do obrony cesarstwa niż jego rywal, którego nie 
cierpieli Wenecjanie. Koronacja nowo wybranego 
cesarza odbyła się 16 maja 1204 roku w kościele 
Hagii Sofii, według tradycyjnego bizantyńskiego 
ceremoniału. Jego władza obejmowała tylko 
czwartą część Konstantynopola i terytoria bizan-
tyńskie, które trzeba było jeszcze podbić. Z tego 
powodu był on uzależniony od morskich sił We-
necji. 

Cesarstwo do 1216 roku 

 Podczas swojego krótkiego panowania Baldwin 
I (1204‒1205) musiał zmierzyć się z dwoma pro-
blemami: zdobyciem reszty ziem Cesarstwa Bi-
zantyńskiego i rywalizacją z Bonifacym z Mont-
ferratu. 
 Krzyżowcy chcieli zagarnąć wszystkie ziemie 
cesarstwa, ale nie potrafili wykorzystać tych do-
godnych okoliczności dyplomatycznych i woj-
skowych, które im się nadarzyły, mimo że musieli 
zmierzyć się z Wielkimi Komnenami z Trapezun-
tu, z Teodorem Laskarysem, koronowanym             
w  1208  roku  na  cesarza  w  Nikei,  i  z  Michałem  
Dukasem Angelosem Komnenem w Epirze. Od-
rzucili propozycje bułgarskiego cara Kałojana. 
który zbliżył się do Rzymu i oferował sojusz prze-



ciwko Grekom z Nikei Przeprowadzili szereg 
zwycięskich kampanii: pod Brusą w Azji Mniej-
szej, pod Filipopolem, w Tesalii i doszli aż do 
Aten. Ale powstanie Greków w Didymotyce, a po-
tem w Tracji zmusiło armię łacińską do wypadów, 
jeden z nich zakończył się klęską, zadaną im przez 
Kałojana w bitwie pod Adrianopolem (kwiecień 
1205). Cesarz Baldwin I dostał się do niewoli,               
a tych, którzy się uratowali, z wielkim trudem 
udało się Godfrydowi z Villehardouin doprowa-
dzić do Redestu. Po tej katastrofie los młodego 
cesarstwa wydawał się niepewny. 
 Po tej klęsce konflikt między cesarzem a Boni-
facym z Montferratu wybuchł z całą otwartością - 
poszło o posiadanie Tesaloniki. Dawnemu dowód-
cy wyprawy obiecano, że będzie mógł utworzyć 
wokół Tesaloniki wasalne królestwo. Gdy więc 
oddziały Baldwina pomaszerowały, aby zająć to 
drugie miasto cesarstwa, Bonifacy zatrzymał je 
pod Adrianopolem. Wtedy Wenecjanie wystąpili 
w roli mediatorów: Bonifacy zgodził się sprzedać 
im za 1000 srebrnych marek Kretę, którą otrzymał 
na podstawie Partitio Romanie, a Baldwin pozwo-
lił rywalowi zająć Tesalonikę. 
 Gdy stało się wiadome, że Baldwin zmarł               
w niewoli, sprawujący regencję jego brat Henryk    
z Hainaut został koronowany na cesarza 20 sierp-
nia 1206 roku. Udało mu się przywrócić autorytet 
władzy cesarskiej i zagwarantować bezpieczeń-
stwo granic cesarstwa dzięki rozejmom (z Nikeą 



bądź szczęśliwym zwycięstwom odniesionym              
w walce z Michałem z Epiru i Bułgarami, których 
w sierpniu 1208 roku pokonał pod Filipopolem. Po 
śmierci Bonifacego z Montferratu, zabitego w za-
sadzce przez Bułgarów. Henryk musiał wystąpić 
przeciwko Lombardczykom, zwolennikom Wil-
helma z Montferratu, na rzecz Demetriusza, młod-
szego syna Bonifacego, którego ojciec wyznaczył 
na swojego następcę. Traktat zawarty w 1214 roku 
z Teodorem Laskarysem gwarantował granice Ce-
sarstwa Łacińskiego, ocalonego dzięki dyploma-
tycznym i wojskowym talentom jego władcy. Hen-
rykowi nie powiodło się wszelako w negocjacjach, 
jakie prowadził z Grekami na temat unii kościel-
nej, nie udało mu się także przekonać Łacinników 
do przybycia do Konstantynopola, w czym wspie-
rały go apele papieża; tymczasem brakowało ludzi 
do obrony cesarstwa. Jeśli mimo wszystko prze-
trwało, to tylko dzięki poparciu Wenecji. 

Cesarstwo zdominowane przez Wenecję 

 Rola, jaką odegrała Wenecja w zdobyciu Kon-
stantynopola, zapewniła Najjaśniejszej poważne 
miejsce w Cesarstwie Łacińskim. Jakkolwiek wy-
bór cesarza pociągnął za sobą wciągnięcie pań-
stwa weneckiego w instytucjonalną sieć natury 
feudalnej, zupełnie obcej strukturze społecznej, 
systemowi politycznemu i mentalności Wenecjan, 
to jednakże stosunek sił prowadził do quasi-
parytetu weneckiego bajlifa w Konstantynopolu - 



od 1205 roku był nim Marino Zeno - i cesarzy ła-
cińskich. Marino Zeno w październiku 1205 roku 
zawarł z cesarzem traktat, który potwierdzał auto-
nomię weneckiej części cesarstwa i władzę repu-
bliki nad dzierżawcami lenna, które ona ustanowi 
według tradycyjnego podziału na sestiersje (dziel-
nice), właściwego Wenecji. Lennicy weneccy byli 
związani przysięgą wierności doży i wypełniali 
swoje obowiązki wojskowe i fiskalne wobec repu-
bliki; ściągali ze swoich chłopów podatki wzoro-
wane na bizantyńskich praktika, jak wspomina 
dokument z 1219 roku, wymieniający powinności, 
pańszczyznę i należności ściągane przez trzech 
feudałów weneckich z ich chłopów w Lampsaku. 
Oprócz tych dzierżawców skromna dokumentacja, 
jaką posiadamy, pozwala jednak ujawnić kupców   
i bankierów weneckich (jak na przykład Zacha-
riasz Stagnario, Jan Martinaccio, Giberto Queri-
ni), którzy przez długie okresy mieszkali w Kon-
stantynopolu i na wielką skalę prowadzili swoje 
interesy w tym osłabionym i zubożałym państwie. 
Wenecja stanowiła poważną siłę polityczną w Ce-
sarstwie Łacińskim; była pośrednikiem między 
wasalami a władzą cesarską, a jej flota była nie-
odzowna do obrony podbitych ziem. 

Życie w Cesarstwie Łacińskim 

 Historycy mają często tendencję do przedsta-
wiania pięćdziesięciu siedmiu lat łacińskiej domi-
nacji w Konstantynopolu jako okresu upadku, rui-



ny i nędzy. Rzeczywistość była bez wątpienia nie 
aż tak ponura. Chociaż wiele kościołów i klaszto-
rów zostało w latach 1203‒1204 zniszczonych 
przez pożary albo opuszczonych po zdobyciu mia-
sta, to jednakowoż wiele budynków prywatnych 
zostało nienaruszonych, oczywiście więcej                
w dzielnicy weneckiej, rozszerzonej umową z 
marca 1204 roku, niż w tej części miasta, która 
została przekazana cesarzowi. Poza tym Wenecja, 
aby podnieść swoją rangę polityczną i promować 
własne interesy gospodarcze, prowadziła aktywną 
politykę urbanistyczną: nakazała odbudowę części 
muru morskiego, podczas gdy cesarze łacińscy 
zrywali  z  dachów  kościołów  miedź i  ołów,  aby  je  
spieniężyć. 
 Łaciński podbój spowodował, rzecz oczywista, 
przewrót w dotychczasowej aktywności gospodar-
czej wewnątrz przestrzeni miejskiej. Teraz go-
spodarcze i handlowe interesy skoncentrowały się 
w weneckiej dzielnicy Konstantynopola, rozciąga-
jącej się wzdłuż Złotego Rogu. Ten zaś był swego 
rodzaju stacją przystankową, zwornikiem między 
dwiema oddzielnymi sieciami handlowymi i nawi-
gacyjnymi: Morzem Czarnym, opanowanym przez 
Greków, przynajmniej do podboju mongolskiego 
w latach  40.  XIII  wieku,  i  Morzem Śródziemnym,  
opanowanym przez kupców weneckich. Po roku 
1240 kupcy weneccy zaczęli przenikać na tereny 
nadczarnomorskie, opanowując Soldaję, dokąd            
w roku 1260 udali się bracia Polo; tak więc połą-



czenie prawie na dwa wieki dwóch oddzielonych 
dotąd sieci było zasługą kupców weneckich. Mo-
rze Czarne stało się odtąd międzynarodową obrot-
nicą handlową. Jeśli nawet lokalna konsumpcja              
i inwestycje w działalność rzemieślniczą załamały 
się po 1204 roku, to przecież gospodarka konstan-
tynopolitańska przeżywała w następnych dziesię-
cioleciach pewną prosperitę dzięki handlowi dale-
kosiężnemu, chociaż więcej z tego pożytku mieli 
Wenecjanie niż Bizantyńczycy. 
 Henryk I, organizując swoje państwo, przej-
mował świeckie tradycje bizantyńskie w dziedzi-
nie ceremoniału, tytulatury i kancelarii. Otoczony 
był nielicznym dworem wielkich dygnitarzy, no-
szących zachodnie tytuły dworskie. Ale jednocze-
śnie był tylko feudalnym seniorem, postawionym 
przez tych, którzy go wybrali, na szczycie hierar-
chicznej struktury, której niższe stopnie zajmowa-
li kolejno wielcy baronowie, lennicy, hołdownicy 
i serwienci. Armia cesarska nie liczyła więcej niż 
600 rycerzy, do których dodać należy kilka tysię-
cy serwientów, kuszników, łuczników i Turkopo-
lów. Duchowieństwo łacińskie składało się                  
z Francuzów i Wenecjan. Zajęło ono opuszczone 
przez Greków biskupstwa, z wyjątkiem Redestu: 
niższe duchowieństwo greckie pozostało na miej-
scu. Podbój z roku 1204 nie zmienił warunków 
społecznych ludności cesarstwa ani bizantyńskie-
go systemu fiskalnego, który Łacinnicy wykorzy-
stali we własnym interesie. Grecy zostali podzie-



leni na wolnych i chłopów pańszczyźnianych. 
Wolni składali się z arystokratów (archonci)                    
i mieszkańców miast, natomiast ogromna więk-
szość chłopska stanowiła ludność poddaną, osa-
dzoną w wielkich majątkach arystokracji archon-
talnej (świeckiej, kościelnej i klasztornej) lub              
w dobrach lennych seniorów łacińskich. 
 Współistnienie dwóch wspólnot, łacińskiej           
i greckiej, musiało doprowadzić do jakichś wza-
jemnych wpływów, chociaż niewielu Łacinników 
zadało sobie trud, żeby nauczyć się języka swoich 
nowych poddanych. Niemniej Wilhelm z Moer-
beke, arcybiskup Koryntu, tłumaczył dzieła Ary-
stotelesa, Hipokratesa, Archimedesa i Ptolemeu-
sza, a Grecy mieli dostęp do dworskiej literatury 
zachodniej dzięki na przykład przekładowi Opo-
wieści o Troi lub opowiadań o rycerzach Okrągłe-
go Stołu. Cesarstwo Łacińskie wydało znakomite 
dzieła historyczne, takie jak kroniki Godfryda               
z Villehardouin, Roberta z Clari lub Henryka                
z Valenciennes. Wytwory sztuki bizantyńskiej                
z emalii i kości słoniowej, wyroby złotnicze, kosz-
towne tkaniny i iluminowane rękopisy miały pe-
wien wpływ na gust europejski, natomiast jedy-
nym artystycznym śladem okupacji łacińskiej                
w Konstantynopolu jest cykl życia Św. Franciszka 
w dzisiejszej Kalenderhane ҫami. Pomimo więc 
pewnych wzajemnych wpływów wzajemne niezro-
zumienie obu tych wspólnot pozostaje oczywistym 
faktem. I nawet jeśli wydawało się, że lud pogo-



dził się z dominacją Łacinników, to mnisi twardo 
stali na czele oporu wobec nowych panów. 

Wegetacja i upadek Cesarstwa Łacińskiego 

 Henryk I zmarł w 1216 roku, mając trzydzieści 
dziewięć lat, prawdopodobnie otruty. Ponieważ 
nie miał dziedzica, przeto baronowie Cesarstwa 
Łacińskiego zwrócili się do jego szwagra, Piotra       
z Courtenay, ale ten w drodze do Konstantynopola 
został pochwycony i uwięziony przez despotę Epi-
ru i zmarł. Po regencji jego żony Jolanty koroną 
cesarską obdarzono w 1221 roku Roberta z Cour-
tenay, młodszego syna Piotra. Jego panowanie na-
znaczone było ciężkimi porażkami Łacinników, 
którzy utracili swoje posiadłości w Azji Mniej-
szej, odebrane im przez cesarza nikejskiego, a tak-
że Tesalię, Macedonię i Tesalonikę, których po-
zbawił ich Teodor Angelos Komnen, despota Epi-
ru, mimo ostatniej, desperackiej kampanii Wil-
helma z Montferratu, aby ocalić dziedzictwo swo-
jego ojca, Bonifacego. 
 Narjot z Toucy, bajlif Konstantynopola, narzu-
cił jako cesarza dawnego króla jerozolimskiego, 
Jana z Brienne, który w ciągu sześciu lat swojego 
panowania ani nie doprowadził do pokoju, ani nie 
walczył. Grecy z Nikei, sprzymierzeni z Bułgara-
mi, obiegli w 1235 roku Konstantynopol; miasto 
ocaliła pomoc przysłana przez księcia Morei. 
Młody Baldwin II, syn Piotra z Courtenay i Jolan-
ty, wyruszył do Francji, aby szukać pomocy. Po-



zostawał tam przez trzy lata, nim wrócił z kilkuset 
rycerzami do Konstantynopola, gdzie w 1240 roku 
koronował się na cesarza. Zwarł rozejm z cesa-
rzem nikejskim Janem Watatzesem, udał się do 
Lyonu na sobór, dał w zastaw Wenecjanom reli-
kwie Męki Pańskiej, które odkupił Święty Ludwik. 
Pomoc finansowa nie zastąpiła wojskowych posił-
ków, o które zabiegano na Zachodzie. Konstanty-
nopol po utracie swojego gospodarczego zaplecza. 
Tracji, Macedonii i wybrzeży morza Marmara, 
pogrążył się w kryzysie. Michał Paleolog, regent, 
potem współcesarz nikejski, we wrześniu 1259 ro-
ku rozbił pod Pelagonią koalicyjną armię despoty 
Epiru i księcia Morei. Dni Cesarstwa Łacińskiego 
były policzone, tym bardziej że cesarz nikejski 
zawarł traktat z Genuą, podpisany w marcu 1261 
roku w Nimfeonie; tym sposobem chciał zneutra-
lizować flotę wenecką, ostatnią obronę Cesarstwa 
Łacińskiego. Korzystając z tego, że wyruszyła na 
Morze Czarne, dowódca bizantyński Aleksy Stra-
tegopul 25 lipca zajął Konstantynopol i zakończył 
agonię Cesarstwa Łacińskiego. Michał VIII Paleo-
log wkroczył 15 sierpnia do swojej odzyskanej 
stolicy. Jego panowanie zainauguruje nowe sto-
sunki z kupieckimi republikami zachodnimi. 

KSIĘSTWO MOREI 

 Wśród państw frankońskich, które powstały              
w wyniku czwartej wyprawy krzyżowej, księstwo 
Morei zajmuje szczególne miejsce, z kilku powo-



dów: szybkości podboju, którego dokonała garstka 
rycerzy w 1205 roku. trwałości okupacji łaciń-
skiej, która przeciągnęła się do 1432 roku, i swo-
ich instytucji politycznych, noszących silne piętno 
wpływu feudalizmu zachodniego, któremu uległa 
lokalna arystokracja greckich archontów. 
 W umowie z 1204 roku o podziale Peloponez 
był przyznany Wenecji, którą właściwie intereso-
wały tylko jego wybrzeża (Wenecjanie zajęli Ko-
ron i Modon). Podbój był rezultatem dwóch inicja-
tyw. Pierwsza wyszła od Bonifacego z Montferra-
tu, który po podboju Beocji i zajęciu Aten i prze-
kazaniu ich Ottonowi z la Roche (utworzenie księ-
stwa Aten) zajął Korynt (właściwie dolne miasto) 
i Nauplię. Druga była dziełem grupy rycerzy, 
prowadzonych przez dwóch rycerzy z Szampanii, 
Wilhelma z Champlitte i Godfryda z Villehar-
douin, bratanka kronikarza czwartej wyprawy 
krzyżowej. Cała zachodnia część Peloponezu zo-
stała podbita w 1205 roku, a Wilhelm z Champlit-
te nadal sobie tytuł „księcia całej prowincji 
Achai”. Trzy lata później powrócił do Francji, aby 
przejąć swoje dziedzictwo, i tam zmarł. Wówczas 
na księcia przez swych towarzyszy został wybrany 
Godfryd z Villehardouin. Uznał się on za wasala 
Wenecji i łacińskiego cesarza w Konstantynopolu, 
którzy uznali jego władzę w nowym księstwie. 
Podbój niemal całego Peloponezu zakończono 
1212 roku, z wyjątkiem południowej Mesenii i po-
łudniowo-wschodniej części półwyspu (Mo-



nembazję zdobyto dopiero w 1248 roku). Nauplię  
i Argos oddano w lenno Ottonowi z la Roche,               
a potem Gwidonowi z la Roche, seniorom księ-
stwa Aten. Morea była wtedy najsilniejszym pań-
stwem frankońskim na Bałkanach i wielokrotnie 
pomagała Cesarstwu Łacińskiemu w Konstantyno-
polu: w 1236. 1238 i 1243 roku, najpierw prze-
ciwko greckiemu despotatowi Epiru, który zajął 
królestwo Montferratów, później przeciwko Ce-
sarstwu Nikejskiemu. Najwspanialsze lata przeży-
ło księstwo Morei za rządów Godfryda II (1228‒
1246) i Wilhelma II z Villehardouin (1246‒1278), 
chociaż Wilhelm II, pokonany i uwięziony przez 
Michała VIII Paleologa po bitwie pod Pelagonią 
(wrzesień 1259), musiał oddać swojemu zwycięz-
cy południowo‒wschodnią część Peloponezu. Za-
grożony przez Greków i nie mając męskiego dzie-
dzica, zawarł z Karolem Andegaweńskim traktat  
w Viterbo (1267), w którym przekazywał księstwo 
po swojej śmierci swojemu zięciowi, synowi Ka-
rola Andegaweńskiego, albo gdyby ten zmarł 
przed nim. samemu Karolowi. 
 Podbój Peloponezu postawił wąską elitę ryce-
rzy zachodnich, do których dołączyła pewna licz-
ba łacińskich przybyszów, wobec miejscowej lud-
ności, dzielącej się na wielkich właścicieli ziem-
skich, archontów, czerpiących korzyści z bizan-
tyńskich funkcji i dygnitarstw cesarskich, i masę 
zależnych chłopów - parojków. Frankowie z racji 
swojej skromnej liczebności opierali się na istnie-



jących instytucjach administracyjnych i fiskalnych 
oraz zawarli z archontami ugodę gwarantującą im 
zachowanie części ich praw i stopniowo włączali 
ich do feudalnej hierarchii wprowadzanej tu przez 
Łacinników. 
 O uszeregowaniu ludzi na drabinie społecznej            
i o hierarchicznym ułożeniu władzy mówią nam 
dwa główne źródła do historii księstwa, a mia-
nowicie Kronika Morei i Assises de Romanie. 
Książę Morei, primus inter pares wśród swoich 
baronów, winien był składać hołd i przysięgę len-
ną cesarzowi łacińskiemu Konstantynopola, we-
dług klauzul kontraktu zawartego między księciem 
i cesarzem podczas posiedzenia parlamentu              
w Rawenice w 1209 roku. To feudalne poddanie 
przetrwało do traktatu w Viterbo (1267), kiedy to 
książę Morei został wasalem króla Karola An-
degaweńskiego. Książę po swoim wyniesieniu na 
tron książęcy winien był złożyć przysięgę, że bę-
dzie przestrzegał zwyczajów Cesarstwa Romanii. 
Cieszył się władzą suwerenną, ograniczoną 
wszakże istnieniem sądu lenników, z którym wi-
nien konsultować sprawy związane z rządzeniem  
i wymiarem sprawiedliwości. Następne po nim 
miejsce zajmowało dwunastu baronów, którzy 
mieli uprawnienia wyższego sądu, mogli budować 
fortece i bić monetę. Za nimi szli lennicy, zobo-
wiązani do służby wojskowej, udziału w sądzie             
i w radzie. Niżej jeszcze stali „ludzie prostego 
hołdu”, sprawujący sądy nad swoimi chłopami. 



Feudalizm Morei, sklasyfikowany jako „niespoty-
kany”, zaszczepił na jej gruncie zachodnie prakty-
ki, ale miał tu charakter bardziej sformalizowany            
i uroczysty. Wojskowe obowiązki wasala (służba 
zbrojna i strażnicza) były ograniczone w czasie; 
służba patrolowa była starannie zorganizowana na 
terenie podbitym i nieustannie zagrożonym. Cen-
tralną instytucją społeczeństwa Morei było lenno; 
od jego natury zależały obowiązki wojskowe. Ar-
chontów stopniowo włączano, zwłaszcza po roku 
1248, do warstwy feudałów, nadając im tytuły ry-
cerskie. W ten sposób stawali się oni członkami 
elity społecznej i politycznej księstwa i wielu              
z nich identyfikowało się z wartościami, posta-
wami i świadomością łacińskiej klasy feudalnej. 
 Podbój doprowadził, z gospodarczego punktu 
widzenia, do wywłaszczenia ziemi na rzecz łaciń-
skich seniorów, którzy całkowicie dominował: nad 
uzależnionymi chłopami; ci zaś uprawiali albo 
ziemię, na której dotąd gospodarowali, albo zie-
mie leżące dotąd odłogiem; te drugie w ramach 
pańszczyzny, do której byli zobowiązani parojko-
wie. Miało to znaczny wpływ na gospodarkę rolną 
Morei, której produkty (zboże, oliwa, rodzynki, 
wino, jedwab i kermes) weszły do międzynarodo-
wego obrotu handlowego. Niektóre sektory go-
spodarki  rozwijały  się w  związku  z  rosnącym  po-
pytem. Morea eksportowała swoje surowce na Za-
chód przez główny port Klarentzę, zdominowany 
przez Wenecjan. Łaciński podbój stymulował więc 



gospodarczy rozwój Morei i spowodował częścio-
wą reorientację i dywersyfikację jej gospodarki, 
dostosowując ją do zachodnich wymagań. Pomimo 
więc społecznego rozwarstwienia, istniejącego 
między Grekami i Łacinnikami, doszło w wielu 
sektorach gospodarki do pewnej współpracy mię-
dzy tymi wspólnotami. 
 Wśród państw powstałych w wyniku czwartej 
wyprawy krzyżowej frankońska Morea odznaczała 
się wielką oryginalnością. Uwidoczniło się to           
w zachowaniu pewnej ciągłości widocznej                    
w funkcjonowaniu bizantyńskich instytucji i w ży-
ciu codziennym, w utrzymaniu archontów i zacho-
waniu sposobu życia i pracy wieśniaków, a także 
rzemieślników. Łacinnicy co prawda wprowadzili 
nowe struktury polityczne i społeczne, ale musieli, 
zważywszy na swą skromną liczbę, ułożyć się               
z zastanymi tu praktykami. Przede wszystkim po-
budzili aktywność gospodarczą ale wprowadzili 
także pewne mechanizmy gospodarki kolonialnej, 
ponieważ księstwo eksportowało artykuły rolne              
i surowce, gdy miejscowa wytwórczość upadała, 
nie mogąc sprostać zachodniej konkurencji. 

FORMOWANIE SIĘ KOLONIALNEJ DOMENY 
WENECKIEJ 

 Wenecjanie, główni inspiratorzy podboju Kon-
stantynopola i utworzenia Cesarstwa Łacińskiego, 
osiągnęli z tego najwięcej korzyści. W podziale             
z marca 1204 roku otrzymali regiony i ośrodki,                



w których już przed rokiem 1204 rozwijali swoją 
działalność handlową a więc Peloponez i nadmor-
skie ośrodki Półwyspu Bałkańskiego i morza 
Marmara, które zapewniły :m kontrolę dróg, łą-
czących Adriatyk - „zatokę wenecką” - z Konstan-
tynopolem. 

Kreta w XIII wieku  

 Zdobycie wyspy przez Wenecję. Kreta, „nieru-
choma flota na wielkiej osi potęgi weneckiej”, le-
żąca w sercu Morza Śródziemnego, miała ogromne 
znaczenie strategiczne i gospodarcze. Podczas po-
działu resztek Cesarstwa Bizantyńskiego przez 
krzyżowców (Partitio Romanie) Kretę przydzielo-
no jednemu z wodzów wyprawy krzyżowej, Boni-
facemu z Montferratu. Ten, nie posiadając żad-
nych środków wojskowych, aby wejść w jej po-
siadanie, szukał chętnego do zamiany. Ofertę zło-
żyli mu Genueńczycy, ale nie mogli mu zapropo-
nować żadnej rekompensaty terytorialnej. Dwaj 
wysłannicy doży, Marek Sanudo i Ravan z Carce-
ri, dobili targu. Bonifacy z Montferratu traktatem 
z 12 sierpnia 1204 roku odstąpił Kretę Wenecji za 
sumę 1000 srebrnych marek i obietnicę udzielenia 
mu poparcia w jego staraniach o zdobycie posia-
dłości w Macedonii, która przynosiłaby mu rocz-
nie 10 000 hyperpyronów. Rainier Dandolo przy-
płynął na czele trzydziestu jeden galer, żeby objąć 
w posiadanie wyspę, na której rządy w 1208 roku 
objął Jakub Tiepolo, noszący tytuł „księcia Kan-



dii”. Genueńczycy nie wyzbyli się swoich marzeń. 
Udzielili poparcia Henrykowi Pescatoremu, hra-
biemu Malty, i Alamanowi z Costa, seniorowi Sy-
rakuz, którzy przez prawie dziesięć lat walczyli               
z Wenecjanami w centrum i na wschodzie wyspy. 
Serenissima wysłała kilka ekspedycji, które                  
w 1212 roku zmusiły hrabiego Malty do opusz-
czenia wyspy, a Alamana z Costa do poddania się 
w 1217 roku. Wtedy dopiero mogła się zacząć we-
necka kolonizacja wyspy, ale nie bez oporu Gre-
ków. Pierwszy ich bunt wybuchł w 1212 roku; 
kierowany przez Hagiostefanitów, został stłumio-
ny przez Marka Sanudo, księcia Archipelagu Cy-
klad. Pięć lat później inni archonci podnieśli bunt. 
Dał on początek długiemu łańcuchowi zamieszek, 
których punktem kulminacyjnym była rewolta 
Aleksego Kalergisa w latach 1283‒1299, zakoń-
czona przyznaniem archontom szerokich koncesji: 
uznano ich dobra za dziedziczne, zachowano ich 
przywileje z czasów bizantyńskich, zezwolono im 
na małżeństwa mieszane, przyznano im prawa do 
patronatu nad klasztorami znajdującymi się w za-
chodniej części wyspy i zgodzono się na utworze-
nie greckiego, ortodoksyjnego biskupstwa Krety. 

 Kolonizacja i zarządzanie Kretą. Jakub Tiepo-
lo, pierwszy książę, wprowadził system koloniza-
cji wojskowej. Polegał on na przesiedleniu na 
Kretę Wenecjan, zasłużonych podczas podboju. 
Doża Piotr Ziani dokumentem Concessio Cretae 



wydanym we wrześniu 1211 roku zarezerwował 
dla państwa weneckiego, ze wszystkimi prawami 
własności, region Kandii, a resztę wyspy przeka-
zał w wieczyste posiadanie 180 kolonistom we-
neckim: 132 rycerzom i 48 żołnierzom piechoty. 
Ziemie potrzebne na ten cel skonfiskowano Ko-
ściołowi ortodoksyjnemu, który przed rokiem 
1204 posiadał około 20% ziem całej Krety, i wiel-
kim greckim właścicielom ziemskim - archontom, 
potomkom wielkich rodzin osiadłych na Krecie po 
jej odzyskaniu przez Bizancjum w 961 roku. Po-
zbawienie ich dużej części ziemi musiało wywołać 
urazy i długotrwałą wrogość ludności greckiej. 
Feudałowie weneccy, członkowie wielkich rodzin 
Najjaśniejszej, otrzymali tytuły „rycerskie” i byli 
zobowiązani do stałej służby wojskowej. Żoł-
nierze piechoty, rekrutowani z ludu, otrzymali ty-
tuły „serwientów” i byli zobowiązani do służby             
z uzbrojeniem stosownym do ich rangi. Rekrutacja 
była dobrowolna. Ale jak na potrzeby - zbyt mała. 
Wenecja musiała więc wysyłać dodatkowe kon-
tyngenty w latach 1222, 1233 i 1252, co zmuszało 
rząd wenecki do znacznych wydatków finanso-
wych. Stworzenie w początkach XIII wieku tej mi-
licji kreteńskiej miało trwałe konsekwencje: na 
Krecie został wprowadzony system administracyj-
ny i społeczny wzorowany na metropolii. Kreta, 
podobnie jak Wenecja, była podzielona na sześć 
sestiersji (dzielnic): Cannaregio, San Marco, Santa 
Croce, Castello, San Polo i Dorsoduro, te dzieliły 



się na turmy, a te znowu na kasztelanie. Ta woj-
skowa kolonizacja, łącząca posiadanie ziemi z ob-
owiązkiem obrony wyspy, była zjawiskiem ogra-
niczonym do stosunkowo małej grupy ludzi; oce-
nia się, że na początku XIV wieku nadano koloni-
stom 587 nadziałów ziemi; nie wydaje się, żeby 
liczba Wenecjan i Łacinników z północnej i środ-
kowej Italii, którzy wyjechali na Kretę w XIII 
wieku, mogła wynosić więcej niż kilka tysięcy 
obywateli. 
 Kreta, podzielona na sześć sestiersji, była bez-
pośrednio zależna od Wenecji, która ustanowiła na 
niej regimen (rząd)  kolonialny.  Na  jego  czele  stał 
książę Krety, mianowany przez Wielką Radę na 
okres dwóch lat, posiadający bardzo szerokie 
kompetencje. Otrzymywał on roczną pensję w wy-
sokości 1000 dukatów, za co musiał utrzymać 
liczną familia (świtę), złożoną z notariuszy, sekre-
tarzy, urzędników i domowników. W swoim ręku 
koncentrował całą administrację wyspy: czuwał 
nad bezpieczeństwem osobistym obywateli i ich 
majątku,  sprawował sądy  w  sprawach  cywilnych  i  
kryminalnych (wyroki miały być bezstronne), dbał 
o utrzymanie garnizonów, nadzorował ściąganie 
opłat i podatków, urzędnikom finansowym w We-
necji składał sprawozdania z zainkasowanych do-
chodów i dokonanych wydatków. Miał przy sobie 
Radę składającą się z feudałów, z którą razem 
tworzył Seniorię lub Wielką Radę Krety. Jego 
rządy były poddane okresowym kontrolom syndy-



ków Lewantu i badane po zakończonym urzędo-
waniu. Wśród wyższych urzędników byli: kapitan 
generalny, dowodzący oddziałami wojskowymi               
i czuwający nad obroną wyspy, dwaj szambelano-
wie, odpowiedzialni za finanse, kasztelan, które-
mu podlegała straż miejska w Kandii, i rektorzy 
Chanii, Retymnonu i Sytii. Drobniejszych urzęd-
ników wybierano na miejscu spośród członków 
arystokracji weneckiej. W trudnych okoliczno-
ściach, takich jak bunty, Wenecja wysyłała ge-
neralnego inspektora, któremu podlegali książę 
Krety i kapitan generalny. Słowem, metropolia 
dobrze trzymała w garści zarząd kolonii. Powin-
nością autochtonów było wyłącznie posłuszeń-
stwo, płacenie podatków i dostarczanie metropolii 
takiego zaopatrzenia w żywność, jakiego się do-
magała. Gospodarcze wymagania Wenecji, która 
starała się tak ukierunkować całą produkcję wy-
spy, aby zaspokoić swoje własne potrzeby, legły            
u podłoża kreteńskich buntów. 

Weneckie posiadłości na Morzu Egejskim 

 W wyniku czwartej krucjaty kilku członków 
wielkich rodzin weneckich z własnej inicjatywy              
i w charakterze krzyżowców zajęło w latach 
1205‒1206 wyspy na Morzu Egejskim. I tak dwaj 
bracia, Andrzej i Jeremiasz Ghisi, zajęli Tinos, 
Mikonos i Sporady Północne, Marek Sanudo - 
Andros, Naksos i Cyklady, Filocalo Navigaioso - 
Lemnos. Wyprawa, którą przedsięwziął Sanudo, 



mający do dyspozycji galery dostarczone przez 
Wenecję, wyruszyła niewątpliwie z Konstantyno-
pola, ale bez jakiegoś szczególnego porozumienia 
między Najjaśniejszą a cesarzem łacińskim. Chro-
nologia i sposób podboju wysp są w dużej mierze 
okryte cieniem. Stopniowy podbój wysp zakoń-
czył się około roku 1212, gdy książę Krety prosił 
Marka Sanudo o zdławienie buntu archontów. Po-
mimo pewnych konfliktów, takich jak na przykład 
ten, który przeciwstawił sobie Marina Dandolo              
i Jeremiasza Ghisiego z powodu wyspy Andros, 
różne seniorie tworzyły solidarny łańcuch w łonie 
świata egejskiego. Marek Sanudo nazywał siebie 
„panem księstwa Naksos i Andros” - jego następ-
cy w XIV wieku przyjęli tytuł „księcia Archipela-
gu” - i ze swojego księstwa złożył hołd lenny ła-
cińskiemu cesarzowi Henrykowi I, ponieważ Par-
titio Romanie przyznała Morze Egejskie cesarzo-
wi; od około 1248 roku hołd składano księciu Mo-
rei, a w 1278 roku Karolowi Andegaweńskiemu, 
suwerenowi księstwa. Następca Marka Sanudo, 
Angelo Sanudo, udzielił pomocy wojskowej Ce-
sarstwu Łacińskiemu, podobnie jak Marek II. 
Liczne związki małżeńskie zacieśniły więzi mię-
dzy seniorami wysp a dworami Konstantynopola          
i Morei. Weneckie regimina Krety  i  Negropontu  
pośredniczyły w polubownym załatwianiu niepo-
rozumień, jakie wybuchały między różnymi wła-
dzami weneckimi w Romanii. Egejscy seniorowie 
ściśle więc byli włączeni w struktury polityczne             



i sieć grupowych powiązań we frankońskiej Gre-
cji. 
 Wenecja w XIII wieku nie rościła sobie żad-
nych pretensji do zwierzchniej władzy nad dome-
nami egejskimi. Ich seniorowie, z których prawie 
wszyscy byli posesjonatami w metropolii, utrzy-
mywali z Wenecją stosunki osobiste i indywidual-
ne, ale byli wolni od wszelkiej zależności woj-
skowej i dyplomatycznej, chociaż czasami włą-
czano ich do traktatów zawieranych przez Najja-
śniejszą z Cesarstwem Bizantyńskim (1277                    
i 1285). Także próby odzyskania przestrzeni egej-
skiej przez Michała VIII Paleologa skłaniały We-
necję do roztaczania protekcji nad terenami zaj-
mowanymi przez jej obywateli. Bizantyński cesarz 
odbudował bowiem po roku 1261 flotę i sprzyjał 
działaniom korsarzy łacińskich przeciwko posia-
dłościom weneckim. Liczne wyprawy przedsię-
wzięte przez Cesarstwo Bizantyńskie w latach 
1273‒1280 pozwoliły mu odzyskać większą część 
Eubei, z wyjątkiem jej stolicy, dobrze bronionej 
przez weneckiego bajlifa, i takie wyspy jak Sko-
pelos, Lemnos, Seryfos, Syfnos i Santoryn, pod-
czas gdy Rodos Michał VIII przekazał Genueń-
czykowi Janowi z Lo Cavo, będącemu na służbie 
cesarstwa; także Benedykt Zaccaria otrzymał od 
cesarza Fokeę wraz z jej kopalniami ałunu. 
 Bizantyńskie podboje przypominały słomiany 
ogień. Rozbrajanie bowiem floty bizantyńskiej od 
1285 roku przez cesarza Andronika II zachwiało 



równowagę sił politycznych na Morzu Egejskim. 
W zakresie swojej obronności cesarstwo musiało 
odtąd liczyć już tylko na sojusz z Genuą, nie zaw-
sze gotową do udzielenia pomocy. Wszędzie, na 
Krecie, na Eubei, z inicjatywy indywidualnej, ale 
popieranej przez Wenecję, zbrojono statki korsar-
skie. Odzyskiwanie przez Bizancjum wysp egej-
skich wpisało się w ramy wojny, zakończonej bi-
twą koło Curzoli, czy raczej w ramy konsekwencji 
tej wojny, po tym gdy Wenecja zawarła w Medio-
lanie pokój z Genuą, a ta pozostawiła Bizancjum 
sam na sam z wenecką ofensywą, prowadzoną 
między majem 1299 a latem 1302 roku. Belleto 
Giustinian  zajął wyspy  Keę i  Seryfos,  Jan  Ghisi  -  
Amorgos, a książę Krety Jakub Barozzi - Santo-
ryn; te cztery wyspy Bizancjum przekazało Wene-
cji na mocy traktatu zawartego 4 października 
1302 roku. Kilka lat później, kiedy doszło do zbli-
żenia Wenecji z Karolem Walezjuszem przeciwko 
Bizancjum, utraciło ono kolejne wyspy na rzecz 
Wenecji: Karpatos, los, Anafi i Astypalię. W ten 
sposób Wenecja stała się bezpośrednio lub za po-
średnictwem seniorii egejskich, pozostających              
w posiadaniu jej obywateli, władczynią zachodniej 
i środkowej części Morza Egejskiego; ograniczała 
ją tylko ekspansja Genueńczyków, którzy obok 
Fokei otrzymali w 1304 roku Chios, przekazane 
braciom Zaccaria. 
 Wenecja, której umowa o podziale z 1204 roku 
przyznawała Peloponez, nie miała środków, aby 



wejść w jego posiadanie; interesowały ją tylko 
porty tego półwyspu. W czerwcu 1209 roku za-
warła więc traktat, który przyznawał księstwo Mo-
rei Godfrydowi z Villehardouin, ale rezerwował 
dla niej miejscowości Koron i Modon, zajęte w 
1207 roku, które stały się „oczyma Najjaśniej-
szej”, czuwającymi nad mchem statków na połu-
dniu Peloponezu. Wenecja sprawowała także pew-
nego rodzaju protektorat nad Negropontem (Eu-
beą), który przypadł w udziale trzem seniorom po-
chodzącym z Werony, tercjersom (traktat z lutego 
1210), z wyjątkiem stolicy wyspy, nad którą czu-
wał wenecki bajlif. Dzięki tym wszystkim po-
siadłościom Wenecja mogła ustanowić sieć przy-
stani i faktorii na drodze do Konstantynopola i po-
łożyć podwaliny pod nowy system handlowy, któ-
remu funkcjonowanie ułatwiała polityczna frag-
mentaryzacja dawnego Cesarstwa Bizantyńskiego. 
 Tak więc Wenecja również z gospodarczego 
punktu widzenia bardzo wiele zawdzięczała 
czwartej krucjacie. Dzięki niej bowiem powstał 
nowy ład gospodarczy w śródziemnomorzu, który 
cechowały najpierw dominacja handlowa Wene-
cjan, a potem Genueńczyków oraz podporządko-
wanie kupców bizantyńskich, którzy przyswoili 
sobie zachodnie słownictwo handlowe, formy kon-
traktów i typologię statków. W działalności han-
dlowej pojawił się hierarchiczny podział na Gre-
ków, dysponujących statkami o małym tonażu, 
używanymi w lokalnym handlu kabotażowym                 



i przejmowaniu z włoskich magazynów niewiel-
kich ilości towaru, i na Łacinników, których statki 
o wielkim tonażu zapewniały łączność z Zacho-
dem. Stąd między jednymi i drugimi dochodziło 
często do współpracy w portach, ale zawsze z ko-
rzyścią dla kupców zachodnich. 
 
  



ROZDZIAŁ ÓSMY 

Handel lewantyński w XIII wieku 

 Ekspansja handlowa zachodnich kupców na 
Wschód w XIII wieku była uwarunkowana splotem 
wielu sprzyjających okoliczności. W wyniku czwartej 
wyprawy krzyżowej Wenecja uzyskała niemalże mo-
nopol na handel w Konstantynopolu, wykluczając                
z niego swoich genueńskich konkurentów. Odbudowa 
Cesarstwa Bizantyńskiego po roku 1261, która nastąpi-
ła wkrótce po konsolidacji władzy mongolskiej, rozcią-
gającej się od Dunaju do centralnej i wschodniej Azji, 
otworzyła najpierw Genueńczykom, a potem także ku-
pieckim republikom włoskim, langwedockim i kataloń-
skim, dostęp do regionów nadczarnomorskich, które 
przez okres prawie jednego stulecia były kołem zama-
chowym międzynarodowego handlu. We wschodniej 
części Morza Śródziemnego porty frankońskie w Syrii  
i Palestynie pozostawały aż do roku 1291 terminalami 
handlowych dróg azjatyckich, a po upadku państw ła-
cińskich zostały po części zastąpione przez port Ajas             
w Armenii Cylicyjskiej, punkt docelowy mongolskiej 
drogi jedwabiu i korzeni. Kupcy zachodni zostali w du-
żej części wyparci z Egiptu podczas panowania Ma- 
meluków, zwłaszcza gdy papiestwo wzmocniło zakaz 
utrzymywania stosunków handlowych z Saracenami. 
Przesuwanie się na Bliskim Wschodzie wielkich dróg 
handlu międzynarodowego z południa ku północy wy-
znaczało nowy układ dróg i ruch handlowy kupców za-
chodnich. 



KUPCY ZACHODNI W ROM ANII 

W KONSTANTYNOPOLU 

 Okres panowania łacińskiego uważany jest po-
wszechnie za czas kryzysu i upadku dawnej stolicy bi-
zantyńskiej: zmniejszona została drastycznie konsump-
cja z powodu wygnania do Anatolii dużej części ludno-
ści, załamała się wytwórczość produktów luksusowych 
spowodowana opuszczeniem miasta przez elitę społe-
czeństwa bizantyńskiego i ubóstwo dworu cesarskiego  
i łacińskich nobilów, wsławionych zabiegami o po-
życzki u kupców weneckich i dawaniem w zastaw naj-
cenniejszych relikwii. Obumierać miała działalność 
handlowa, tym bardziej że Bizantyńczycy mieli prze-
gapić okazję osiągnięcia korzyści z otwarcia drogi na 
Morze Czarne. Trzeba było więc czekać powrotu do 
miasta władzy cesarskiej w 1261 roku, aby Konstanty-
nopol mógł w części odzyskać swoje dawne znaczenie 
gospodarcze. 
 Przeciwko tej wizji nieszczęsnego zbiegu różnych 
okoliczności wystąpił David Jacoby w swoich niedaw-
no opublikowanych studiach. Po dniach grabieży, które 
nastąpiły po zdobyciu miasta w 1204 roku, gospodarka 
miejska podźwignęła się. W kwietniu 1207 roku dwu-
dziestu jeden obywateli weneckich pożyczyło Republi-
ce Weneckiej 25 500 funtów, sumę, która miała być 
spłacona w Konstantynopolu - chodziło tu o poważny 
transfer kapitału. Mikołaj Querini zabezpieczył po-
życzki udzielone łacińskim baronom na sumę 13 134 
hyperpyronów, otrzymując w zastaw koronę cierniową; 



Baldwin II w 1248 roku był winien 24 000 hyperpyro-
nów, które wypłacili mu w Konstantynopolu liczni 
kupcy weneccy, genueńscy i toskańscy. Była więc w 
stolicy Cesarstwa Łacińskiego aktywna i zamożna elita 
ludzi interesu. 
 Ich prosperita brała się z nowej roli, jaką odgrywał 
Konstantynopol w handlu międzynarodowym po roku 
1204. Miasto znalazło się bowiem na styku dwóch od-
rębnych sieci handlu i żeglugi: z jednej strony stanowi-
ło ją Morze Śródziemne, zdominowane przez kupców 
włoskich, z drugiej - Morze Czarne, strefa działania 
Greków. Między tymi dwoma sieciami Wenecjanie 
ustanowili w Konstantynopolu pośredników handlo-
wych, o których działalności dotarły do nas informacje 
zachowane w zaledwie kilku dokumentach. Jednakże 
traktaty zawarte przez Wenecję z sułtanatem Rum 
(1207, 1214 i 1220) i z Cesarstwem Nikejskim (1219) 
wskazują na zainteresowanie, jakie te regiony wzbu-
dzały wśród kupców weneckich. Gdy po roku 1240 
skonsolidowała się władza mongolska na północy Mo-
rza Czarnego, port Soldaja, leżący na Krymie, stał się 
bazą tranzytową na drodze do południowej Rusi i za-
chodniej Azji. Ułatwił on przenikanie kupców i misjo-
narzy zachodnich do Kijowa, jak dowodzi list Innocen-
tego IV potępiający handel niewolnikami chrześcijań-
skimi. Port ten służył za punkt wyjścia pierwszej wy-
prawy braci Polo do Azji. Panowanie mongolskie po-
zwoliło nawiązać po 1240 roku bezpośrednie stosunki 
handlowe między Morzem Śródziemnym a Morzem 
Czarnym, które stały się kołem zamachowym handlu 



międzynarodowego dzięki szczęśliwemu spotkaniu 
kupców włoskich z Mongołami. 
 Ta funkcja Konstantynopola zwiększyła się po roku 
1261. Wenecjanie nie byli już sami w przywróconej do 
dawnego statusu stolicy bizantyńskiej. Oczywiście, in-
cydenty, które splamiły pierwsze lata obecności ge-
nueńskiej w stolicy nad Bosforem, przeszkodziły im             
w natychmiastowym rozwinięciu handlowych intere-
sów: w latach 1261‒1262 wkład inwestycyjny Genueń-
czyków w Romanii wyniósł tylko 1% wszystkich sum, 
jakie zainwestowali na Morzu Śródziemnym. Ale od 
roku 1268 przekraczał już 20%, a dziesięć lat później 
podniósł się bez mała do 60%, pomimo poważnego za-
łamania w latach 1276‒1277 i później między 1295              
a 1301 rokiem, spowodowanego wojną wenecko-
genueńską, która sparaliżowała prowadzenie interesów 
handlowych w tym regionie. Prosperita kolonii genueń-
skiej w Perze‒Galacie, założonej w końcu 1267 roku, 
ma związek z wkraczaniem kupców liguryjskich na te-
reny nadczarnomorskie, dla których faktoria nad Zło-
tym Rogiem była nieodzownym portem i postojowym,  
i wypadowym na Morze Czarne. 
 Odbudowa Cesarstwa Bizantyńskiego w 1261 roku 
była ciosem dla Wenecjan. Aby mogła ona odnowić 
swoje kontakty z Bizancjum, jej posłowie musieli użyć 
całego swojego kunsztu dyplomatycznego. Traktat               
z roku 1268 pozwolił kupcom Najjaśniejszej ponownie 
osiedlić się w Konstantynopolu i w głównych miastach 
Cesarstwa Bizantyńskiego, uznał także posiadłości we-
neckie na Krecie, na Morei, na Eubei (Negropont),             



z wyłączeniem jednakże seniorii egejskich. Udział We-
necjan w andegaweńskich planach odbicia Konstanty-
nopola zahamował ich handel przynajmniej w tych sa-
mych rozmiarach, co piractwo greckie uprawiane przez 
Rodyjczyków. Po śmierci Michała VIII jego następca 
Andronik II zawarł z Wenecją nowy traktat (1285), któ-
ry przyznawał jej dzielnicę w Konstantynopolu, tę samą 
zresztą którą przyznał jej jego poprzednik, i dzielnicę  
w Tesalonice, o czym świadczy występujący tu w 1273 
lub na początku 1274 roku konsul wenecki. Traktat ten 
potwierdza również udzielenie Wenecjanom zwolnień 
ze wszystkich opłat celnych i swobodę wywozu zboża      
z terenów nadczarnomorskich. Wydaje się, że handel 
wenecki tak na terenie Romanii, jak i na terenach nad-
czarnomorskich (do Soldai został wysłany w 1288 roku 
konsul wenecki) rozwijał się w dobrych warunkach aż 
do roku 1294. Początek wojny, zakończony bitwą pod 
Curzolą, wszystko postawił pod znakiem zapytania. 

W GRECJI FRANKOŃSKIEJ 

 Łaciński podbój Morei i wysp egejskich miał po-
ważne konsekwencje społeczne i gospodarcze: konfi-
skata dóbr ziemskich rodzin cesarskich, arystokracji lo-
kalnej i konstantynopolitańskiej oraz instytucji kościel-
nych pociągnęła za sobą redystrybucję ziem, ale bez ja-
kichkolwiek zmian w warunkach ich eksploatacji.               
Z drugiej strony, osiedlanie się osadników zachodnich 
na podbitych terenach, do którego zachęcała tak Wene-
cja, jak i seniorzy łacińscy, zapewniło kupcom włoskim 
dostęp do rynków lokalnych; ci zaś, poszukując towa-



rów na eksport, przyczyniali się dc zwiększania ich 
produkcji. Imigranci z Zachodu osiedlali się przeważ-
nie w portach (Negropont, Korynt, Koron, Modon,         
a zwłaszcza Kandia, która przeżywała spektakularny 
rozwój), ale także w miastach, w których rozwinięte 
było wytwórstwo jedwabiu (Teby) albo które były 
ośrodkami administracyjnymi (Andrawida, stolica księ-
stwa Morei, Ateny, Korynt lub Naksos). Kolonie we-
neckie znajdowały się także w Redeście, Galipolu              
i Halmirze. Republika Wenecka obciążyła greckich ar-
chontów i wojskowych kolonistów na Krecie obowiąz-
kowymi dostawami. Natura produkcji gospodarczej 
zmieniała się, dostosowując się do zapotrzebowania za-
chodniego. I tak na Krecie i na terytoriach weneckich 
na Peloponezie rozwijała się produkcja wina, uprawa 
zbóż, owoców i hodowla jedwabników. Tc wprowadza-
ło poważne zmiany w ukierunkowaniu produkcyjnym 
różnych regionów. Łacińska Romania przekształcała 
się w ten sposób w wytwórcę surowców i artykułów 
żywnościowych, kierowanych na rynki zachodnie,                
z których importowała wyroby już przetworzone, co 
rujnowało lokalny przemysł, niezasilany ani nowymi 
technologiami, ani nowymi inwestycjami. Związki 
ekonomiczne między dawnymi krainami bizantyńskim: 
a Zachodem miały zatem charakter gospodarki kolo-
nialnej. 
 Podobnej ewolucji doznały także te terytoria Ro-
manii, które nie należały do Wenecjan i w których dzia-
łali inni przybysze z Zachodu. Na Peloponezie obok 
kupców weneckich byli także ludzie interesu z Italii



północnej albo z Toskanii, którzy wprowadzili tu nowe 
praktyki i metody bankowe oraz innowacje handlowe. 
Pizańczycy byli bardzo aktywni na Morei, wokół Kla-
rentzy i Negropontu; poświadczona jest także obecność 
kompanii sieneńskich w latach 70. XIII wieku. Po-
wstawały handlowe spółki Łacinników z Grekami,               
w których pierwsi dostarczali kapitałów, drudzy zaś 
pracę i statki, obsługujące handel bliskiego zasięgu. 
Kupcy genueńscy działający na rynku w Klarentzie 
przywozili tu zachodnie lniane ubiory i wyroby rze-
mieślnicze, wywozili natomiast artykuły żywnościowe, 
zboża i surowce potrzebne zachodnim rzemieślnikom 
(surowy jedwab i kermes). Nie byli to jednak kupcy 
większego kalibru, przeto w początkach XIV wieku 
zniknęli z tego rynku, nie będąc w stanie wytrzymać 
konkurencji weneckiej. Genueńczyków spotyka się tak-
że w Negroponcie i w Tebach, skąd eksportowali suro-
wy jedwab, jedwabne tkaniny i barwniki. Republika 
Genueńska zawarła w grudniu 1240 roku traktat z Gwi-
donem z la Roche, księciem Aten i seniorem Teb. Uzy-
skała dla swoich kupców swobodę handlu i zwolnienie 
z commercium, z wyjątkiem opłaty za wywożone je-
dwabie, stanowiącej dla księcia źródło poważnych do-
chodów. Wiemy, że przed rokiem 1240 swoją siedzibę 
w Tebach miał genueński konsul, a inny jest wzmian-
kowany w Negroponcie pod rokiem 1236. Ale ich dzia-
łalność nigdy nie osiągnęła takich rozmiarów, jakie by-
ły udziałem Wenecjan. Ci bowiem zdominowali wy-
mianę handlową w łacińskiej Romanii, której gospo-
darka podążała za impulsami idącymi z Zachodu. Ich 



główne porty. Koron, Modon, Negropont, Kandia, Kla-
rentza, były bazami ich handlu i operacji wojskowych, 
tu były ich magazyny, ich arsenały, tu znajdowali na-
jemników do pracy, tu stały ich galery czuwające nad 
konwojami statków. I w tym sensie łacińska Romania 
znajdowała się w centrum handlowej i morskiej prze-
strzeni Wenecji we wschodniej części Morza Śród-
ziemnego. 

ZACHODNIA PENETRACJA                                         
NA MORZE CZARNE 

 Przed czwartą wyprawą krzyżową Morze Czarne 
nie miało w gospodarce międzynarodowej żadnego 
znaczenia, albowiem główne drogi łączące Azję z Mo-
rzem Śródziemnym przechodziły przez Bagdad i docie-
rały do portów bliskowschodnich. Regiony czarnomor-
skie, nad którymi Bizancjum sprawowało bardziej lub 
mniej luźną kontrolę, ograniczały się właściwie do zao-
patrywania Konstantynopola w artykuły żywnościowe: 
zboże, ryby i sól. Cieśniny były zamknięte dla statków 
zachodnich; przyznane Wenecji i Genui przez cesarza 
chryzobulle nie pozwalały im praktycznie wpływać na 
Morze Czarne, które było wewnętrznym morzem bi-
zantyńskim. Żaden wenecki ani genueński kontrakt no-
tarialny nie wymienia Morza Czarnego jako celu wy-
prawy handlowej. Wszystko miało się zmienić dopiero 
po czwartej wyprawie krzyżowej, dzięki której Wene-
cjanie stali się panami Cesarstwa Łacińskiego, Kon-
stantynopola i Cieśnin. Pozostali nimi także po podziale 
Cesarstwa Bizantyńskiego. 



PRZED ROKIEM 1261 

 Według dokumentacji źródłowej, jaką posiadamy, 
penetracja kupców weneckich na Morze Czarne była 
bardzo nikła. Wśród 25 aktów notarialnych, sporządzo-
nych w Konstantynopolu przed rokiem 1250, tylko trzy 
odnosząsię do Morza Czarnego; wymienione w nich 
sumy zainwestowane w ten handel są skromne: 100, 25 
i 16 hyperpyronów, co wskazuje, że był to handel na 
mizernym poziomie. Wymienieni tu kupcy używali 
statków o małym tonażu - na przykład sandalum -                 
i współpracowali z obcymi kupcami. Brak wskazówek 
świadczących o jakimś szczególnym dążeniu Wenecjan 
do zmonopolizowania handlu w rejonach nadczarno-
morskich. Jeszcze w 1260 roku dwaj bracia Polo opu-
ścili Soldaję i ruszyli w długą drogę do Chin, bo jak 
powiada Marco Polo w swoim dziele, „nie mieli czego 
oczekiwać w tym mieście”. Można jeszcze dodać, że 
Partitio Romanie z 1204 roku wymienia tylko pięć 
miast na wybrzeżu Morza Czarnego, które zresztą 
przyznało nie Wenecji, lecz cesarzowi łacińskiemu. 
Wszystkie te wskazówki dowodzą, że w pierwszej po-
łowie XIII wieku regiony nadczarnomorskie nie dawały 
jeszcze kupcom zachodnim nadziei na większe zyski. 
 Wszelako, jak dowodzi w swoich badaniach David 
Jacoby, otwarcie Morza Czarnego przyniosło kupcom 
weneckim pośrednie korzyści; osadzeni w Konstanty-
nopolu, byli przecież pośrednikami między dwiema 
strefami handlowymi i nie musieli sami wyprawiać się 
na Morze Czarne; dzięki temu uniknęli rozproszenia 



swoich sił, w chwili gdy musieli wzmocnić swoje pa-
nowanie na terytorium egejskim i peloponeskim, przy-
znanym Wenecji przez Partitio Romanie w 1204 roku. 
Zachowane do dziś kontrakty notarialne nie rzucają 
żadnego światła na rozmiary, naturę i poziom aktywno-
ści kupców na Morzu Czarnym. Wyjaśnienia przedsta-
wione przez D. Jacoby’ego są pomysłowe, ale wybrane 
przez niego przykłady odnoszą się w większości do 
okresu po roku 1250. Otóż dopiero po tym roku podbój 
mongolski, zakończony definitywnym opanowaniem 
północnych wybrzeży Morza Czarnego, otworzył przed 
kupcami włoskimi nowe perspektywy i niepomiernie 
rozszerzył pole ich operacji handlowych. Zetknięcie się 
włoskich ludzi interesu z Mongołami doprowadziło do 
nawiązania między nimi bezpośrednich stosunków 
handlowych i przyczyniło się do powiązania Morza 
Czarnego z Morzem Śródziemnym i zintegrowania 
różnych dotąd stref handlowych. Pax Mongolica sprzy-
jała handlowi ze światem stepów azjatyckich i pozwoli-
ła kupcom włoskim zakładać faktorie na wybrzeżach 
Morza Czarnego, do którego docierały dwie drogi, któ-
rymi napływały jedwabie i korzenie. 
 Lata 1250‒1265 były świadkami tego przewrotu.            
W 1246 roku papież Innocenty IV potępiał kupców 
weneckich, genueńskich i pizańskich zajmujących się 
handlem niewolnikami greckimi, bułgarskimi i ruskimi, 
wywożonymi z okolicy Konstantynopola do łacińskie-
go Królestwa Jerozolimskiego, gdzie sprzedawano ich 
Saracenom. W następnym roku Jan z Piano Carpini 
spotkał w Kijowie kupców z Konstantynopola: Genu-



eńczyka, Wenecjanina i mieszkańca Akki, z pochodze-
nia Pizańczyka, którzy przybyli tu zapewne morzem. W 
1253 roku Wenecjanie założyli małą faktorię w Soldai  
i być może dotarł do niej na weneckim statku francisz-
kanin Wilhelm z Rubruk, wysłany przez Świętego Lu-
dwika w podróż badawczą do kraju mongolskiego. 
Cztery lata później flota wenecka, złożona z około 
dziesięciu galer, zajęła Mesembrię, miasto na wybrzeżu 
bułgarskim, i wywiozła stąd ciało Św. Teodora, prze-
niesionego do kościoła San Salvadore w Wenecji. Jasne 
więc, że w latach poprzedzających przewrót dokonany 
w roku 1261 Wenecjanie byli już w pewnej mierze 
obeznani z krajami nadczarnomorskimi. 
 Te wyprawy były zapowiedzią rozwoju stosunków 
handlowych między Morzem Śródziemnym i Morzem 
Czarnym w latach 60. XIII wieku. Dwa wydarzenia              
o kapitalnym znaczeniu miały miejsce w tym czasie.               
W 1258 roku Mongołowie zajęli i zburzyli Bagdad. 
Handel towarami wschodnimi, przechodzący do tego 
czasu przez Irak, skręcił teraz ku Morzu Czarnemu, po-
ciągając za sobą zmianę przebiegu międzykontynental-
nych dróg handlowych. Rozpad terytorium mongol-
skiego na dwa rywalizujące ze sobą chanaty, ilchanów 
perskich i chanów Złotej Ordy, jednakowo otwarte dla 
kupców zachodnich, wywołał między nimi konkuren-
cję, która nasiliła się po 1260 roku. Drugim z tych wy-
darzeń było szerokie otwarcie Morza Czarnego dla 
kupców zachodnich. Traktat zawarty w Nimfeonie (ma-
rzec 1261) pozwolił Genueńczykom bez przeszkód 
prowadzić tam swoje interesy handlowe, pod warun-



kiem że pozwolą swobodnie wpływać na Morze Czarne 
także Pizańczykom. Wtedy to niewątpliwie ci ostatni 
założył; Porto Pisano na Morzu Azowskim, małą fakto-
rię, o której, niestety, nie mamy informacji źródłowych. 
W 1268 roku Michał VIII upoważnił z kole; Wenecjan 
do prowadzenia handlu na Morzu Czarnym. 

SIEĆ FAKTORII ZACHODNICH                                      
W XIII WIEKU 

 Genueńczycy po osiedleniu się w Perze w ciągu na-
stępnych lat zyskali przewagę nad Wenecjanami. Ci 
ostatni usadowili się w Soldai i starali się rozwijać swo-
je interesy w rejonach naddunajskich, poszukując tam 
zboża niezbędnego Wenecji. Lecz dopiero w począt-
kach XIV wieku zaczęły powstawać weneckie faktorie 
w Tanie u ujścia Donu, oficjalnie od roku 1332,                        
i w Trapezuncie w 1314 i 1319 roku, gdzie docierały 
drogi mongolskie. W tym czasie Genua stworzyła już 
sieć faktorii, rozciągającą się na różne rejony Morza 
Czarnego. 
 Nad dolnym Dunajem pierwszą miejscowością do 
której docierali Genueńczycy, była Wiczyna. W 1281 
roku 1/5 handlowych inwestycji Pen była skierowana 
do Wiczyny. Pod koniec wieku wspólnota genueńska 
była tam tak rozwinięta, że na jej czele stał konsul, 
Montano Embriaco. Miejscowość ta znika z dokumen-
tacji źródłowej w 1316 roku w wyniku zakazu handlu 
genueńskiego we wszystkich państwach Swetosława                
i pojawia się ponownie w połowie XIV wieku, mając za 
konkurentów Kilię i Licostomo, lepiej usytuowane             



w delcie Dunaju. Położone bardziej na północ Monca-
stro, bizantyńskie Maurokastron, u ujścia Dniestru, sta-
ło się od lat 90. XIII wieku centrum handlowym Genu-
eńczyków. 
 Droga do Persji przez Trapezunt i Tebriz przyczyni-
ła się do rozwoju portów położonych na północnym 
wybrzeżu Azji Mniejszej. Simisso (Samsun) u ujścia 
Halysu bardzo wcześnie przyciągnęło kupców genueń-
skich, których od 1302 roku reprezentował tu konsul. 
Dawne były początki faktorii genueńskiej w Trapezun-
cie, sięgające niewątpliwie czasów, kiedy Genueńczycy 
osiedlali się w Kaffie. Już przed rokiem 1290 na czele 
tutejszej wspólnoty genueńskiej stał konsul Paolino Do-
ria, który po zakończeniu urzędowania osiadł na jakiś 
czas w Kaffie. Inny z Doriów, Mikołaj, kierował                  
w sierpniu 1291 roku mennicą Wielkich Komnenów,              
a w tym samym czasie Galvano z Negro był konsulem 
Genueńczyków w Trapezuncie. Z 1302 roku pochodzi 
wzmianka o loggia sądu Genueńczyków. Jak ważna by-
ła droga wiodąca z Tebrizu do Persji i Azji Centralnej, 
bardzo wcześnie zrozumiała aktywna wspólnota Genu-
eńczyków osiadła w stolicy ilchanów. Pierwsze świa-
dectwo o ich obecności w tym mieście pochodzi z 1280 
roku. Między rokiem 1285 a 1290 wielu Genueńczy-
ków, wśród nich słynny Buscarello z Ghisolfi, uczest-
niczyło w poselstwach wysyłanych z Tebrizu przez il-
chana Arguna do papieża, aby skłonić chrześcijan do 
sojuszu przeciwko Egiptowi. W końcu wieku coraz 
częściej do Tebrizu kierowano zamówienia handlowe, 
gdzie gminę genueńską od 1304 roku reprezentował 



konsul. W ostatniej ćwierci XIII wieku rozwinęła się 
cała sieć faktorii nad Morzem Czarnym, a wśród nich 
Kaffa położona na wybrzeżu Krymu, którą czekała 
wspaniała przyszłość. 

ZACHODNIA FAKTORIA NA MORZU 
CZARNYM: ZAŁOŻENIE KAFFY 

 Początki Kaffy są owiane pewną mgiełką tajemni-
cy. Region, na którym powstała, należał do XI wieku 
do Bizancjum, następnie dostał się pod władzę Kuma-
nów, po nich, po roku 1204, zajęli go pierwsi cesarze 
Trapezuntu, a po ujarzmieniu Krymu przez Tatarów              
w 1249 roku stał się integralną częścią chanatu Złotej 
Ordy. Traktat zawarty w Nimfeonie w marcu 1261 roku 
zapewniał Genueńczykom dostęp do Morza Czarnego. 
Ale nie wyruszyli oni bezpośrednio na jego wody. Do-
piero od 1270 roku kupcy podjęli ryzyko i udali się 
najpierw do Soldai. Konkurencja weneckich rywali po-
budziła Genueńczyków do zabiegów u chana mongol-
skiego, aby zezwolił im na osiedlenie się około 1270‒
1275 roku nad zatoką, nad którą leżała starożytna kolo-
nia Teodozja. Osiadło tam kilku kupców, a wkrótce do-
łączyli do nich inni współziomkowie, którzy od listo-
pada 1276 roku zaczęli bić własną monetę, srebrne 
aspry (barykaty). Że jej rozwój następował szybko, 
świadczy przebywanie tu już od lipca 1281 roku konsu-
la genueńskiego; wskazują na to również liczne zamó-
wienia składane przez Genueńczyków z Galaty. Osiem 
lat później akta sporządzone przez notariusza Lamberta 
z Sambuceto ukazują miasto w pełnym rozkwicie, 



utrzymujące stosunki gospodarcze z głównymi miasta-
mi nad Morzem Czarnym, z Konstantynopolem i z Za-
chodem. 
 Dzięki „pokojowi mongolskiemu” zostały nawiąza-
ne ożywione kontakty regionów nadczarnomorskich              
z interiorem kontynentu azjatyckiego, i to do tego stop-
nia, że w latach 1290 i 1340 liczni kupcy zachodni ry-
zykowali wyprawy aż do Indii i Chin, idąc w ślady 
Marco Polo. W tych związkach Kaffa odgrywała istot-
ną rolę z powodu swojego położenia, sytuacji miasta              
i polityki genueńskiej, doceniającej te naturalne ele-
menty. Faktoria rozlokowała się w miejscu, gdzie góry 
Jaił obniżają się, tak że komunikacja Kaffy z zachodnią 
częścią półwyspu, w kierunku Eski‒Krim, stolicy cha-
nów krymskich w XV wieku, jest łatwa. Wychodzące 
stąd drogi ku północy Półwyspu Krymskiego pozwalają 
na połączenie z południową Rusią. Od strony morza 
Kaffa też korzystała z uprzywilejowanych warunków. 
Miasto rozrastało się na niewielkim wzgórzu nad brze-
giem morza, natomiast port znajdował się za wysunię-
tym w morze cyplem, dzięki czemu był chroniony 
przed wiatrami zachodnimi i południowo-zachodnimi, 
natomiast otwarty na wiatry północne. Ten zaciszny 
port był ostatnim przed wejściem do cieśniny Kercz, 
łączącej Morze Czarne z Morzem Azowskim. Dzięki 
temu mógł kontrolować żeglugę do ujścia Donu. 
 Kaffa, rozwijająca się w ciągu dwóch stuleci pozo-
stawania w ręku Genueńczyków, była prawdziwą „córą 
Genui”, łączącą przy tym cechy liguryjskie z elemen-
tami wschodnimi. W końcu XIII wieku była małą mie-



ściną, pozbawioną murów obronnych, bronioną tylko 
przez fosę i nasyp ziemny zaopatrzony w palisadę. 
Miasto było podzielone na contrade na wzór Genui, 
posiadało kilka budowli publicznych, dom komuny, ko-
ściół iw. Franciszka, szpital św. Jana i składy towarów 
zwane fondici, należące do wielkich kupców. Faktoria 
była jeszcze zbyt słaba, aby w 1307 roku przeciwstawić 
się armii chana Tochtu. Genueńczycy musieli opuścić 
oblężone miasto, a przed opuszczeniem spalić. Nie 
można było jednakże długo lekceważyć korzyści, jakie 
przynosiła ta faktoria i zasoby Krymu. Gdy więc chan 
Tochtu zmarł (sierpień 1312), Genua wysłała poselstwo 
do jego następcy, Ozbega, który zezwolił jej obywate-
lom na powrót do Kaffy, którą trzeba było odbudować. 
 Akta notariusza Lamberta z Sambuceto, sporządzo-
ne przed tymi tragicznymi wydarzeniami, pozwalają 
wyrobić sobie ogólne pojęcie o ludności tej faktorii               
w pierwszych dziesięcioleciach jej rozwoju. Wynika                
z nich, że było tu 1544 przybyszów z Zachodu, z czego 
79% stanowili Genueńczycy i Liguryjczycy. Drugą 
grupę stanowili Grecy, po nich byli Armeńczycy, Tur-
kotatarzy, Syryjczycy, Żydzi, Gruzini, Rusini i niewol-
nicy najrozmaitszego pochodzenia. Wieloetniczny cha-
rakter ludności tej genueńskiej faktorii, i to od początku 
jej istnienia, będzie się jeszcze wzmagał w XIV i XV 
wieku. 
 
 
 



KUPCY ZACHODNI WE WSCHODNIEJ               
CZĘŚCI MORZA ŚRÓDZIEMNEGO 

 Genueńczycy, wyrzuceni, praktycznie rzecz biorąc, 
z Konstantynopola po roku 1204, wyruszyli do Outre-
mer, na Cypr, szerzej otwarty dla przybyszów z Zacho-
du po podboju wyspy przez Ryszarda Lwie Serce, do 
Armenii Cylicyjskiej i do faktorii w Syro‒Palestynie, 
gdzie spotkali się z ostrą konkurencją ze strony Pizań-
czyków i Wenecjan. Tu bowiem znajdowały się, aż do 
zaniku państw frankońskich w 1291 roku, bazy tranzytu 
w głąb Azji. 

KUPCY ZACHODNI NA CYPRZE 

 W czasie kiedy Cypr należał do Cesarstwa Bizan-
tyńskiego, nie był wyspą nieznaną Zachodowi. Tu za-
trzymywały się floty krzyżowców, tu odpoczywali 
pielgrzymi przed dalszą wędrówką do Jerozolimy, tu 
wreszcie, w Limasolu w 1139 roku i w Pafos w 1142               
i 1189 roku, osiedliła się mała grupa kupców wenec-
kich, którym cesarz Manuel I Komnen zezwolił chry- 
zobullą na swobodny handel na wyspie. Po roku 1191 
Gwidon z Lusignan i jego następca Emeryk, dążąc do 
zaludnienia wyspy, przyciągali mieszkańców Ziemi 
Świętej i ludzi z Zachodu. Wśród tych ostatnich byli 
kupcy włoscy. Ich zainteresowanie wyspą budziło się 
powoli. W końcu XIII wieku posiadali dobra nieru-
chome w Limasolu i w październiku 1291 roku otrzy-
mali od króla Henryka II dokument gwarantujący im 
bezpieczeństwo w całym królestwie, nadający prawo 



do posiadania konsula pełniącego obowiązki sędziego 
dla własnych ziomków i przyznający im ulgi w prowa-
dzeniu handlu. Powołano wtedy dwóch konsulów: jed-
nego w Famaguście. drugiego w Limasolu. Lambert                
z Sambuceto, notariusz genueński osiadły w Famagu-
ście, w latach 1296-1310 zarejestrował 26 kontraktów z 
zamówieniami dla Pizańczyków na łączną sumę 6118 
bezantów saraceńskich. 52 760 bezantów białych            
i 2450 florenów. Przedmiotem tych kontraktów były: 
bawełna, pieprz, imbir, chleb świętojański, sukna                  
i niewolnicy. Na przełomie XIII i XIV wieku swoich 
konsulów mieli także kupcy z Ankony, Montpellier, 
Marsylii i Narbony. 
 Z raportu Marsilio Zorziego wynika, że w latach 
1242-1243 Wenecjanie posiadali domy w Limasolu, 
Nikozji i w Pafos, ale niektóre z nich zostały im skonfi-
skowane z nieznanych powodów, co zapewne ograni-
czyło wymianę między Wenecją i Cyprem. Królowa 
Placencja i król Hugon III mieli zawrzeć z Wenecją ja-
kieś traktaty, które nie zachowały się, ale o ich istnieniu 
mogą świadczyć zintensyfikowane kontakty drogą 
morską. Wraz z docierającą na Cypr z początkiem roku 
1268 falą emigracyjną uciekinierów z Ziemi Świętej, 
której punkt kulminacyjny nastąpił po zdobyciu Akki   
w 1291 roku, znalazła się tu taka liczba Wenecjan, że 
Serenissima ustanowiła swojego konsula w Limasolu,               
a urzędującemu konsulowi w Famaguście, który stał się 
najważniejszym urzędnikiem weneckim na wyspie, na-
dała tytuł „bajlifa Wenecji na Cyprze”. Szybko zrozu-
miała, że Cypr jest predestynowany do tego, żeby stać 



się pomostem handlowym i morskim Zachodu w jego 
kontaktach ze światem muzułmańskim i ważną przy-
stanią na drodze z Konstantynopola do Aleksandrii. Od 
lat 1290‒1300 członkowie patrycjuszowskich rodzin 
weneckich: Michielów, da Molin, Morosinich, Sanudo, 
Polo i Frevisanów, zainteresowali się handlem na Cy-
prze; do nich dołączyli kupcy weneccy z Krety i Ne-
gropontu. Tak dla Wenecji, jak i dla innych morskich 
republik Zachodu, Cypr stał się wówczas miejscem,    
w którym „handel prowadził każdy zachodni lud chrze-
ścijański”. 
 Genueńczycy nie czekali z osiedlaniem się na Cy-
prze na rozwój Famagusty, który nastąpił dopiero pod 
koniec XIII wieku. Pierwszy przywilej, jaki otrzymali 
od rodziny Lusignanów, datowany jest na rok 1218: 
królowa Alicja przyznała im wtedy całkowitą wolność 
handlu, zwolniła ich ze wszystkich opłat celnych, nada-
ła im immunitet sądowy przekazujący władzę sądową 
ich konsulowi, uposażyła ich dwoma terenami pod za-
budowę, jednym w Limasolu, drugim w Famaguście. 
W zamian za pomoc, jakiej udzielili Ibelinom, Henryk I 
10 czerwca 1232 roku nadał Genueńczykom prawdzi-
wą kartę ich praw na wyspie. Potwierdził przyznane im 
w 1218 roku przywileje, przekazał domy i łaźnię w Ni-
kozji, domy i wieżę w Limasolu, domy i piekarnię                
w Famaguście i w Pafos. Ale dopiero upadek Akki                 
i ewakuacja Genueńczyków z Ziemi Świętej do Fama-
gusty popchnęła do przodu rozwój ich działalności 
handlowej na Cyprze, o czym świadczą akty notarialne 
sporządzone tu w latach 1296‒1309 przez Lamberta                



z Sambuceto. Cypr znalazł się wtedy rzeczywiście                  
w centrum międzynarodowej sieci handlowej, rozwija-
jącej się głównie w pięciu kierunkach: Armenii Cyli-
cyjskiej, Genui, Ankony, Wenecji i Konstantynopola. 
Głównym ładunkiem statków płynących na Cypr były 
zachodnie wyroby tekstylne, z Cypru zaś wywożono 
bawełnę, natomiast rozmaite korzenie przewoziła wiel-
ka spółka genueńska, kompanie z Piacenzy i kilku kup-
ców katalońskich. W ciągu kilku lat Famagusta stała się 
ważnym ośrodkiem wymiany towarów w handlu mię-
dzynarodowym. 

ZACHODNI KUPCY W ARMENII                                 
CYLICYJSKIEJ 

 W chwili gdy Łacinnicy osiedlali się na Cyprze,              
w Armenii Cylicyjskiej królestwo unifikowało swoją 
formę. W XIII wieku Cylicja i Cypr tworzyły stopnio-
wo jeden biegun handlowy, łączący w tej samej sieci 
dwa brzegi morskie - cylicyjski i cypryjski. Nastanie 
„pokoju mongolskiego” otworzyło drogę karawanową 
ku Azji Centralnej; brała ona początek w portach Cyli-
cji, stąd przechodziła przez Anatolię i kierując się ku 
północnemu wschodowi, łączyła się z drogą wiodącą 
do Trapezuntu. O obecności w Cylicji kupców zachod-
nich świadczą dokumenty, które władcy armeńscy na-
dali handlowym republikom włoskim, przede wszyst-
kim Genui i Wenecji. Genueńczycy korzystali od 1201 
roku ze zwolnienia z opłat ze sprzedaży swoich towa-
rów i mieli swojego konsula - najstarsza o nim 
wzmianka pochodzi z roku 1274. Przywileje te zostały 



odnowione w 1215 roku; w końcu XIII wieku sporzą-
dzona została nowa lista opłat za transakcje handlowe                 
i za myto, które opłacać musiały karawany kierujące się 
w głąb Azji. W pierwszej połowie XIII wieku działal-
ność handlowa rozwijała się w miastach położonych               
w głębi Cylicji (Tars, Sis, Mamistra). ale nastanie po-
koju mongolskiego od roku 1260 zwiększyło znaczenie 
portu w Ajasie, mającego znakomite kotwicowisko dla 
statków w głębi zatoki Aleksandretty. Jak wynika z ak-
tów notariuszy genueńskich (1274‒1279), na Zachód 
wywożono bawełnę i kamlot, natomiast z Zachodu na 
Cypr przywożono drewno i żelazo, które mimo zaka-
zów papieskich dostarczano do Egiptu i Syrii. W końcu 
tego wieku aktywność handlowa kupców genueńskich  
z Famagusty kierowała się w pierwszym rzędzie, jak 
dowodzą akty notarialne Lamberta z Sambuceto, ku 
Armenii Cylicyjskiej. Region ten po upadku Akki był 
w rzeczywistości jedynym chrześcijańskim terenem na 
kontynencie azjatyckim, na którym handlu z muzułma-
nami nie krępowały papieskie zakazy. 
 Nic więc dziwnego, że w końcu XIII wieku można 
było znaleźć tu ludzi interesu z różnych regionów Italii. 
Byli wśród nich reprezentanci takich wielkich rodzin 
genueńskich, jak Boccanegra, Lercari, Grimaldi, Pic-
camiglio, ale także rzemieślnicy, drobni kupcy i ludzie 
morza, których przyciągała do portu w Ajasie wieść               
o jego pomyślnym rozwoju. Wenecjanie czerpali z tego 
handlu nie mniejsze profity niż Genueńczycy. W 1201 
roku otrzymali teren w Mamistrze i takie same zwol-
nienia z opłat celnych, jakie posiadali ich konkurenci. 



Przywileje te odnawiano im regularnie w XIII wieku,             
w 1245, 1261 i w 1271 roku, w którym Wenecja została 
upoważniona do mianowania swojego bajlifa, aby 
chronił jej interesy i sprawował władzę sądowniczą nad 
zamieszkałymi tam jej obywatelami. Podczas wojny 
zakończonej bitwą koło Curzoli Wenecja skierowała 
swój handel ku Cylicji, gdyż drogę do Konstantynopola 
i na Morze Czarne zamknął jej sojusz bizantyńsko-
genueński. Do Ajasu docierały karawany wychodzące  
z Aleppo. Od początku 1301 roku organizowano bar-
dziej lub mniej regularnie konwój galer między Aja-
sem, Famagustą a Wenecją, uzupełniany ładunkami 
statków prywatnych. Statki biorące udział w konwoju             
i prywatne przewiozły w 1301 roku z Wenecji do Ajasu 
towary o wartości ocenianej na 90 000 dukatów. Obok 
Genueńczyków i Wenecjan także Pizańczycy i Kata-
lończycy otrzymali w końcu XIII wieku przywileje 
handlowe. Zachowane akty notariuszy z lat 1274‒1279 
dowodzą że wielu obywateli Pizy i Piacenzy posiadało 
w Ajasie swoje loggia. Tak więc Armenia Cylicyjska 
przeżywała w latach 1260-1340 niewątpliwie okres 
handlowej prosperity, na który przypada właśnie roz-
wój Famagusty; jest on wynikiem zmiany zachodnich 
sieci handlowych po likwidacji łacińskich państw w 
Syro‒Palestynie. 

HANDEL ZACHODNI W SYRO‒PALESTYNIE 

 Komuny włoskie, znajdujące się w Syro‒Palestynie, 
przejawiały w ciągu XIII wieku tendencję do prze-
kształcenia się w państwa w państwie. Nie ma tu miej-



sca, aby wchodzić w szczegółowy opis zakresu przywi-
lejów, jakie otrzymały, i przedstawiać krwawe walki, 
jakie w Ziemi Świętej toczyły między sobą. Jeśli cho-
dzi o przywileje, to różnią się one od poprzednich swo-
ją niezwykłą drobiazgowością i silnym partykulary-
zmem. Nie było jakiejś jednej, wspólnej koncesji w ra-
mach całego Królestwa Jerozolimskiego; nadawane 
przywileje odnosiły się wyłącznie do jednego tylko 
miasta. I tak na przykład Genua otrzymała przywileje w 
Trypolisie w 1203 roku, w Bejrucie w latach 1221, 
1223, i 1233, w Hajfie w 1234 roku, w Tyrze w 1264 
roku, w Antiochii w 1199 i 1216 roku. Klauzule były 
bardzo szczegółowe: swoboda dla ludzi, statków, towa-
rów, zwolnienie z opłat za prowadzenie handlu mor-
skiego, opis przekazanych terytoriów, polityczne zo-
bowiązania umawiających się stron - wszystko to było 
starannie opisane w dokumencie. 
 Osłabienie władzy królewskiej, przekazywanie kró-
lewskiego tytułu władcy innego królestwa, prowadzące 
w konsekwencji do wzrostu ambicji baronów, ułatwiało 
rywalizację wspólnot włoskich. Nieustanne konflikty 
przeciwstawiały je sobie w Akce w związku z granica-
mi ich faktorii; Pizańczycy zburzyli w 1222 roku wieżę 
Genueńczyków. W walce, w której przeciwko Frydery-
kowi II i jego namiestnikowi Ryszardowi Filangieriemu 
wystąpił klan kierowany przez Ibelinów, Genua stanęła 
po stronie tych ostatnich, natomiast gibelińska Piza 
wzięła stronę cesarza. Namiętności, ostudzone podczas 
pobytu w Akce Świętego Ludwika, wybuchły z całą 
brutalnością podczas tak zwanej wojny Świętego Saby, 



w której naprzeciwko stanęli z jednej strony Pizańczy-
cy, Wenecjanie, Marsylijczycy, templariusze i Krzyża-
cy, z drugiej zaś Genueńczycy, wspierani przez szpital-
ników i kupców z Ankony i Katalonii. Genueńczycy, 
pokonani w tych gwałtownych starciach, opuścili swoją 
dzielnicę, której część zajęli Pizańczycy, i znaleźli 
schronienie w Tyrze. Wzięli rewanż, zawierając sojusz 
z cesarzem Nikei Michałem VIII Paleologiem (traktat 
w Nimfeonie). 
 Republiki włoskie po roku 1261 mimo nieustannej 
interwencji Stolicy Apostolskiej kontynuowały między 
sobą walki, które rujnowały państwa frankońskie w Sy-
ro‒Palestynie. Genueńczycy, popierani przez Filipa                
z Montfortu, seniora Tyru, starali się odzyskać swoje 
posiadłości w Akce. Powrócili tam, narzucając swoje 
warunki Pizańczykom, po rozgromieniu ich floty w bi-
twie koło wyspy Meloria (1284). Wenecjanie zaś zbli-
żył: się do Karola Andegaweńskiego i potajemnie do-
nieśli sułtanowi mameluckiemu o wmieszaniu się Ge-
nueńczyków w sprawy Trypolisu. I tak to w przeddzień 
zagłady państw frankońskich w Syro‒Palestynie mor-
skie republiki włoskie, mające na uwadze tylko własne 
interesy, nie były zdolne do wypracowania wspólnej 
polityki, która pozwoliłaby im zachować ich pozycję            
w Ziemi Świętej. Wręcz przeciwnie, ich rywalizacja                 
w dużym stopniu przyczyniła się do szybkiego rozpadu 
Syrii frankońskiej w drugiej połowie XIII wieku. 
 Między różnymi miastami handlowymi w Ziemi 
Świętej Akka niewątpliwie zajmowała pierwsze miej-
sce. To tam każda wspólnota miała własną dzielnicę,              



z wyraźnie określonymi granicami. Wynikiem tego był 
fizyczny podział przestrzeni miejskiej, której rozwój 
urbanistyczny każda nacja kontrolowała tylko na swo-
im własnym terytorium. Inwentarze weneckie, sporzą-
dzone przez bajlifa Marsiglio Zorziego (1243‒1244),              
i genueńskie, zredagowane przez Wilhelma Bułgara              
i Szymona Malocello (1249), wymieniają wszystkie 
budowle, mury, pałace i fortyfikacje, dowodząc, że              
w tym czasie komuny włoskie pojmowały swoje dziel-
nice w kategoriach stałych kolonii, w pełni autono-
micznych, posiadających budowle niezbędne do życia 
społecznego i gospodarczego. Kolonia wenecka obej-
mowała w XIII wieku licznych członków „starych                 
i nowych domów” (case vecchie i nuove) - Querinich, 
Venierów, Vassano, ale także licznych popolani: Bo-
ninsegna, Benedetto, Cavalotto, Zovene, Brisich, Mar-
mora i Barisanów, nie licząc innych Łacinników i auto-
chtonów, którzy cieszyli się statusem Wenecjan. W ca-
łości liczyła ona być może około tysiąca ludzi, których 
liczba zmniejszyła się do trzystu lub czterystu w wyni-
ku wyjazdu ludzi przed rokiem 1291. Podobnie i kolo-
nie pizańska w Akce i genueńska w Akce i w Trypoli-
sie zwiększały liczbę stałych mieszkańców, z których 
niektórzy przenosili się od roku 1265 do Famagusty, 
uciekając przed podbojem muzułmańskim. Akka                  
w XIII wieku przeżyła silny wzrost demograficzny                  
z powodu napływu do niej Łacinników opuszczających 
po roku 1191 miasta Ziemi Świętej, zajęte przez mu-
zułmanów; nadto jej wzrost gospodarczy przyciągał 
licznych imigrantów z Zachodu. Nowi przybysze 



przywozili ze sobą pokaźne kapitały i innowacyjne me-
tody prowadzenia handlu. W początkach XIII wieku 
strefa syryjsko- -palestyńska utrzymywała się przede 
wszystkim z międzynarodowego handlu genueńskiego, 
tak ze względu na liczbę zawieranych kontraktów, jak             
i na wchodzące w grę kapitały. Ultramare w latach 
1233‒1259 zajmowało pierwsze miejsce w genueń-
skich inwestycjach w śródziemnomorzu, z wyjątkiem 
roku 1256, w którym zaczęła się w Akce tak zwana 
wojna Świętego Saby. W ciągu tych dwudziestu pięciu 
lat udział Outremer w tych wydatkach oscylował mię-
dzy maksymalną wysokością 71% w roku 1233 i mini-
malną 28% w roku 1257, po którym nastąpił ponowny 
wzrost do 54% w roku 1258 i 40% w roku 1259, kiedy 
to Genueńczycy przenieśli centrum swojej handlowej 
działalności z Akki do Tyra. Dopiero po 1260 roku in-
westycje te zaczęły spadać z powodu wenecko‒
genueńskiego antagonizmu i konfliktów między Mon-
gołami a Mamelukami. Badania L. Balletto nad następ-
nym dwudziestoleciem handlu genueńskiego z Syrią 
wykazały, że mimo iż był on nadal znaczący, zwłaszcza 
w 1269 roku, to jednak nigdy już nie odzyskał rozma-
chu, jaki osiągał między rokiem 1230 i 1255. Poczyna-
jąc od 1280 roku handel genueński z wybrzeżem syryj-
skim zajmował już tylko czwartą, a nawet szóstą pozy-
cję wśród tych regionów, na które kierowali swoje in-
westycje genueńscy kupcy i przedsiębiorcy. 
 Nawet jeśli ten bilans statystyczny należy przyj-
mować z pewną ostrożnością, z powodu różnej liczby 
kontraktów, jakie z różnych lat doszły do naszych cza-



sów, niemniej dowodzi on, że pewien strumień prze-
pływu handlowego między Genuą a portami syryjskimi 
i palestyńskimi utrzymywał się w latach poprzedzają-
cych podbój mamelucki. Przesadą jest więc mówienie, 
że Włochów porty łacińskiego Wschodu przestały już 
przyciągać, i to nawet w latach poprzedzających podbój 
Mameluków, albowiem bardziej przyciągały ich inne 
porty, takie jak Ajas w Małej Armenii, Trapezunt, 
Kaffa lub Tana na Morzu Czarnym, gdzie kończyły się 
wielkie transazjatyckie szlaki handlowe. Do Syrii do-
cierały także opracowane przez Włochów metody pro-
wadzenia operacji finansowych. Przedstawiciele kom-
panii z Florencji, Sieny i Piacenzy działali w Akce                 
w drugiej połowie XIII wieku. Interesowały ich po-
życzki dla wypraw krzyżowych, transfer pieniędzy, 
zwłaszcza podczas operacji Świętego Ludwika w Ziemi 
Świętej. Przedstawiciele takich rodzin, jak Scali z Flo-
rencji czy Scotti i Buonsignori ze Sieny, wraz z templa-
riuszami byli do roku 1291 siłą napędową bardzo ak-
tywnego w Akce centrum finansowego. 
 Wielkie wyprawy krzyżowe i konieczność dostar-
czania łacińskim państwom uzbrojenia, artykułów 
żywnościowych i wyrobów zachodniego rzemiosła 
wymagały w dziedzinie transportu morskiego daleko 
idących zmian w typach statków i ich przeznaczenia.             
Z Genui wyruszały na Wschód całe floty, galery za-
mówione przez Świętego Ludwika lub wysłane na po-
moc Michałowi VIII Paleologowi, a także coraz cięższe 
nawy kupieckie o coraz większym tonażu, w ostatnim 
dziesięcioleciu XIII wieku nieśmiało zastępowane 



przez statki typu koga (cocha), z prostokątnym żaglem. 
Czy zmiany te wymusiła konieczność przetransporto-
wania oddziałów Świętego Ludwika? Pozostający na 
żołdzie Kapetynga admirałowie genueńscy prowadzili 
rozmowy z Marsylią Genuą i Wenecją w sprawie wy-
najęcia, za odpowiednią cenę, pewnej liczby statków. 
Chyba jednak chodziło tu o transport handlowy                        
i o kupca, który na wyczarterowanym statku sam. wraz 
ze swoją służbą i częścią ładunku, korzystał z darmo-
wej podróży z Genui na Wschód, ale pod warunkiem że 
powróci tym samym statkiem z ładunkiem takiej samej 
wartości. E. H. Byrne, analizując ten złożony system, 
zauważył, do jakiego stopnia odpowiadał on potrzebom 
kredytowym kupców, którzy w mniejszym stopniu ko-
rzystali z niego w Syrii, ponieważ tu już mieli pienią-
dze ze sprzedaży swoich towarów, niż kiedy wyruszał: 
z Genui. Ta metoda była korzystna dla eksportu towa-
rów zachodnich i być może tłumaczy pewną nierów-
nowagę w wymianie handlowej między Genuą a Syro‒
Palestyną30. Podobnie było z Pizą i Wenecją gdzie jed-
nakże kryzys w transporcie towarów, spowodowany 
ustaniem wielkich krucjat, był, jak się wydaje, bardziej 
odczuwalny niż w Genui. 
 Czego poszukiwali i co mogli przywieźć na wy-
brzeże syryjskie kupcy włoscy? Co przywozili, można 
wywnioskować per analogiam z ładunku statku z Mar-
sylii zwanego „Saint‒Esprit”, o którym mówi 150 kon-
traktów zawartych w czasie od 14 do 31 maja 1248 ro-
ku między właścicielem statku a jego klientami. Na je-
go ładunek składała się zadziwiająca ilość różnego ro-



dzaju sukna z Szampanii, Langwedocji, Flandrii, An-
glii, Bazylei i Awinionu; złote nici z Genui i Lukki, 
barchany, tkaniny z Paryża i z Niemiec, nadto szafran, 
cyna, koral, rtęć, lisie skóry. Od końca XII wieku ma-
sowo eksportowano zachodnie tekstylia. Zakazany był 
w zasadzie eksport drewna i żelaza do krajów muzuł-
mańskich, dlatego mało wspomina się o nich w kon-
traktach, niemniej wiemy, że kupcy włoscy niezupełnie 
przestrzegali tego zakazu. 
 W zamian za te towary kupcy przywozili ze 
Wschodu produkty wytworzone w Sahilu bądź pocho-
dzące z handlu karawanowego. Na temat ednych i dru-
gich interesujących informacji dostarczają: taryfa z Ak-
ki, wenecki podręcznik na temat towarów sporządzony 
w Akce około roku 1270, podręcznik pizański z roku 
1278 i podręcznik Pegolottiego. Pierwszy tekst dostar-
cza informacji na temat towarów eksportowanych z te-
go głównego portu syryjskiego i dotyczy częściowo 
okresu przed rokiem 1187, częściowo pierwszej poło-
wy XIII wieku. Występują tam różne wyroby rzemiosła 
lokalnego, które, zdaje się, mało interesowały kupców, 
i produkty napływające do Aleksandrii drogą morską 
lub dowożone przez karawany z głębi Syrii lub z Egip-
tu. Wymieniane są wschodnie „korzenie”, perfumy, 
barwniki (indygo, czerwona farba, bitumen), popioły 
niezbędne dla weneckiego przemysłu szklarskiego,                   
a także cukier, len, bawełna, jedwab i ałun. Niektórych 
towarów na eksport dostarczało rzemiosło: wyrobów             
z terakoty, jedwabnych i bawełnianych tkanin, kamlo-
tów, brokatów i szkła z Tyru. Podręcznik Pegolottiego, 



zbierający dane ze schyłkowego okresu panowania 
Franków, kładzie nacisk na sprzedaż różnych przypraw. 
Porty syryjskie w XIII wieku z całą pewnością bardziej 
pobudzał do działalności handlowej napływ towarów             
z pobliskiej Syrii muzułmańskiej niż tych kilka wyro-
bów rzemieślniczych, o których wspominają teksty 
źródłowe. Kupcy mieszkający w tych portach, więcej 
kupujący od Zachodu, niż mogli mu sprzedać, byli 
zmuszeni równoważyć swoje handlowe interesy środ-
kami, jakie mogli uzyskać z pobożności wiernych z ca-
łego świata chrześcijańskiego. 
 Centralne miejsce w wymianie między Wschodem 
a Zachodem w XIII wieku zajmowała Akka. Posiadała 
ona dosyć dobry port i była włączona w trzy różne siat-
ki handlowe: jedną, która pokrywała jej wiejskie zaple-
cze, drugą-wiążącą ją drogami lądowymi i morskimi              
z rynkami Lewantu : trzecią - obejmującą handel 
transazjatycki i transśródziemnomorski. Pobliskie za-
plecze wiejskie dostarczało jej części niezbędnego zao-
patrzenia w żywność i kilka surowców. Akka utrzy-
mywała regularne i intensywne kontakty z Egiptem, 
Azją Mniejszą i z Syrią. Kupcy zachodni, obok tak 
zwanych „Mosserynów”, czyli muzułmanów lub 
wschodnich chrześcijan, docierali do miast leżących              
w głębi Syrii - Damaszku i Aleppo; z tym ostatnim 
miastem Wenecja zawarła zresztą traktat w 1225 i 1228 
roku. Akka służyła także jako przystań dla handlu ka-
botażowego między nadbrzeżnymi miastami Lewantu. 
Swoją regionalną rolę łączyła z handlem transazjatyc-
kim i śródziemnomorskim: bracia Polo przejeżdżali 



przez Akkę i Ajas w trakcie swej podróży do Chin             
w latach 1269‒1271. Transporty niewolników z regio-
nów nadczarnomorskich, kierujące się przez Konstan-
tynopol do Egiptu, przechodziły przez Akkę. Z jej portu 
eksportowano do Damietty i Aleksandrii zakazane to-
wary, takie jak drewno, smoła i żelazo. Miasto było 
także składem i portem przeładunkowym w handlowej 
sieci, która ożywiała cały Lewant. W miarę powiększa-
nia się liczby mieszkańców Akki o przybyszów z Za-
chodu i zwiększania się liczby zatrzymujących się               
w niej kupców, pielgrzymów, żołnierzy i innych wzra-
stające zapotrzebowanie na różne towary pobudzało 
rozwój gospodarczy miasta. Przyprawy i jedwabne tka-
niny, które tu składano w magazynach, służyły nie tyl-
ko na eksport, ale i na wewnętrzny użytek; podobnie 
było z belami bawełny i jedwabiu przeznaczonego na 
Zachód. Dobrobyt miasta, rozwój jego portu, dochody  
z magazynów - wszystko to Akka zawdzięczała poło-
żeniu na przecięciu handlowych dróg lądowych i mor-
skich. 
 Pierwsza połowa XIII wieku była więc złotym 
okresem w handlu między republikami włoskimi a pań-
stwami frankońskimi. Takie miasta, jak Akka, Tyr, Bej-
rut, Trypolis odgrywały pierwszoplanową rolę w go-
spodarce międzynarodowej. Wkrótce jednak inwazja 
mongolska i podbój Mameluków popchną Włochów do 
szukania miejsc pewniejszych i rynków lepiej położo-
nych w stosunku do nowych, wielkich szlaków handlu 
międzynarodowego, które w końcu XIII wieku będą 
przejawiały tendencję do przemieszczania się na pół-



noc, ku Armenii Cylicyjskiej lub wybrzeżom Morza 
Czarnego. Tak więc handel włoski w Syro‒Palestynie 
nie zawdzięcza swojego wzrostu podbojom dokonanym 
przez Franków. Skorzysta z niego z półwiecznym 
opóźnieniem, podobnie jak jego upadek zacznie się ja-
kieś trzydzieści lat przed zniknięciem państw łaciń-
skich. 

HANDEL ZACHODNI W EGIPCIE 

 Natura i warunki handlu zachodniego w Egipcie                
w okresie panowania Ajjubidów (1171‒1250) i Mame-
luków (1250‒1517) poważnie zmieniały się w zależno-
ści od międzynarodowych uwarunkowań politycznych  
i stosunku sułtanów do kupców zagranicznych. Egipt, 
który potrzebował drewna budulcowego, żelaza i smoły 
do wojskowych i morskich operacji przeciwko Fran-
kom w Ziemi Świętej, musiał uciekać się do usług kup-
ców zachodnich, aby zdobyć te strategiczne materiały. 
Aby zachęcić ich do przywozu tych właśnie surowców, 
ministerstwo handlu sułtanatu - Matżar oferowało im 
ustalone ceny, jakkolwiek ich wysokość zmieniała się,  
i stawki opłat rozmyślnie bardzo niskie w porównaniu  
z tymi, które musieli płacić za inne przywożone towary. 
Piza, Wenecja i Genua bardzo wcześnie, być może pod 
koniec X wieku, zaczęły przywozić do Egiptu drewno, 
żelazo i smołę, których sprzedaż pozwalała im sfinan-
sować zakup tu ałunu i korzeni. Jakkolwiek Sobór La-
terański III (1179) zakazał wywozu materiałów strate-
gicznych do krajów muzułmańskich, a włoskie republi-
ki morskie nałożyły na te towary embargo, to handel 



ten wzmógł się po roku 1192. Wenecjanie, Genueńczy-
cy, Pizańczycy, Katalończycy, a także kupcy z Mont-
pellier i Narbony prowadzili ten korzystny dla siebie 
handel, a gdy nie mogli u siebie znaleźć drewna, wy-
wozili je z Armenii Cylicyjskiej (port Ajas), zasobnej  
w drewno, lub skupowali w handlu kabotażowym 
wzdłuż wybrzeża syryjskiego. 
 Tymczasem krucjaty i wdarcie się Mongołów na 
scenę bliskowschodnią skrępowały niewątpliwie roz-
wój handlu włoskiego, nie przerywając go całkowicie. 
Zerwanie stosunków handlowych z Egiptem nastąpiło 
w latach 1187‒1192 w czasie trzeciej krucjaty, potem 
w roku 1215, gdy w Aleksandrii aresztowano prawie 
3000 obcych kupców, następnie w latach 1218‒1221 
podczas piątej krucjaty i wreszcie w latach 1248-1250, 
w czasie nieszczęsnej wyprawy Świętego Ludwika. 
Konsekwencją zagłady państw łacińskich w Syro‒
Palestynie w 1291 roku było wzmocnienie papieskich 
interdyktów zakazujących handlu z Saracenami; cho-
ciaż bardziej ich przestrzegano niż w XIII wieku, to 
jednak nie przerwały one całkowicie handlu z Egiptem. 
Zresztą morskie potęgi włoskie, bardzo zainteresowane 
rynkiem egipskim, starały się o odnowienie dawnych 
przywilejów i zabiegały o nowe koncesje. Wenecja             
w 1208 roku zawarła z Egiptem umowę, dzięki której 
otrzymała prawo do posiadania w Aleksandrii drugiego 
funduku, podlegającego władzy konsula, któremu towa-
rzyszyło dwóch fonticarii. Koncesja ta została potwier-
dzona i rozszerzona w latach 1238 i 1254. Pizańczycy 
umową z 1215 roku odzyskali w Aleksandrii swój fun-



duk, a przed 1245 rokiem otrzymali drugi, w Damiet-
cie; oboma administrowali konsulowie, początkowo 
wybierani na miejscu, potem wyznaczani przez Ordo 
Maris w Pizie. Genua od roku 1200 posiadała swój 
funduk w Aleksandrii, ale dopiero umowa zawarta              
w 1290 roku z sułtanem Kalawunem oddała go pod 
władzę konsula. 
 Stopniowa poprawa warunków, w jakich działali 
kupcy włoscy w Egipcie, sprawiła, że coraz liczniej tu 
napływali i przedłużali swój pobyt; tymczasowe za-
mieszkiwanie w XII wieku ustępowało miejsca małym, 
stałym koloniom. Jednocześnie sułtanowie zezwalali na 
rozwój, w obrębie włoskich funduków, autonomii ad-
ministracyjnej, fiskalnej i sądowniczej, prawda, że                
w ograniczonym wymiarze, ale rzeczywistej. Odtąd 
funduki znajdowały się pod władzą konsulów, posiada-
ły stały personel administracyjny, kapłana i kościół za-
spokajający potrzeby religijne. Były one swego rodzaju 
identyfikatorami przynależności do określonej wspól-
noty, nacji, pozwalały każdej z nich cieszyć się tymi 
przywilejami, które otrzymała, rozstrzygać spory mię-
dzy swoimi członkami, z wyjątkiem spraw kryminal-
nych, które należały do kompetencji władz lokalnych. 
Ale w przeciwieństwie do kolonii, które kupcy włoscy 
mieli w Cesarstwie Bizantyńskim lub w państwach 
frankońskich w Syro‒Palestynie, Włosi nie posiadali             
w ogóle w Egipcie dzielnic, które stanowiłyby ich wła-
sność, ani jurysdykcji terytorialnej, albowiem władza 
ich konsulów rozciągała się wyłącznie na ich ziomków. 
Włoskie faktorie w Egipcie nie były jednostkami ekste-



rytorialnymi, posiadały ograniczoną autonomię, były 
pod stałym nadzorem władz lokalnych. I w takim stanie 
utrzymały się przez trzy i pół wieku, mimo zatargów            
z władcami egipskimi i zaciekłej konkurencji, która 
przeciwstawiała sobie wzajemnie włoskie republiki 
morskie. 
 Zachodni podróżnicy przejeżdżający przez Egipt 
pozostawili szczegółowe opisy funduków przyznanych 
Włochom. Funduk był budynkiem na planie kwadratu, 
mającym dwa lub trzy piętra, gdzie były mieszkania 
kupców, parter, służący za magazyn, oraz wewnętrzny 
dziedziniec, gdzie dokonywano wymiany handlowej                 
i pakowano towary. Zwykle obok głównego budynku 
znajdował się kościół. Strażnicy, wybrani przez władze 
lokalne, nie pozwalali wchodzić do funduku obcym                
i zamykali go na czas wieczornych modłów i w piątki, 
aby uniknąć zamieszek, które często z tych powodów 
wybuchały w wielkich miastach egipskich, a za które 
odpowiedzialnością obarczano Łacinników. Sułtano-
wie, zainteresowani sprowadzaniem niewolników, bro-
ni i towarów zachodnich, osobiście czuwali nad do-
brym przyjęciem kupców zachodnich, zresztą tylko dla 
nich zarezerwowanym, i nad ich ochroną na terytorium 
egipskim. Nie mogli jednakże zapobiec stosowaniu cła 
odwetowego w wypadku ich ostrych sporów z lokalną 
ludnością operacjom wojennym i piractwu. 
 Włosi podlegali ponadto licznym opłatom i naraże-
ni byli na zmienną politykę handlową sułtanów. Ci bo-
wiem obciążali wysokimi opłatami towary importowa-
ne, co zapewniało im poważne dochody finansowe               



i zniechęcało do napływu towarów konkurujących                
z tymi, które można było znaleźć w samym Egipcie. 
Włosi napotykali przede wszystkim surowe ogranicze-
nia. Karimisowie, grupa miejscowych kupców, byli 
głównymi dostawcami na rynek mamelucki towarów 
pochodzących z Dalekiego Wschodu; doprowadzili oni 
w 1311 roku do narzucenia kupcom zachodnim sumy 
20 000 dinarów, złotych monet mameluckich. 
 Handlowe interesy kupców zachodnich w Egipcie 
podlegały więc silnym fluktuacjom. W drugiej połowie 
XIII wieku mimo papieskich zakazów Włosi dostarcza-
li do Egiptu niewolników pochodzących z regionów 
nadczarnomorskich, którzy zapełniali oddziały armii 
mameluckiej, drewna i metali, których brakowało świa-
tu muzułmańskiemu, coraz częściej bułgarskich skór, 
ruskich futer, które były widomym znakiem zamożno-
ści środowisk rządzących, koralu, wina, sukna i płótna 
zachodniego. Zakupy kupców zachodnich w Aleksan-
drii wcale nie różniły się od tych, których dokonywano 
wcześniej; nabywano więc głównie korzenie i przypra-
wy, len, jedwab i wełnę, ałun i popioły do przemysłu 
szklarskiego w Wenecji. Ale osady kupców zachodnich 
w Egipcie były faktoriami o ograniczonej liczbie lud-
ności; nigdy nie przekształciły się w prawdziwe, stałe 
kolonie, cieszące się coraz większym stopniem auto-
nomii. Ich egzystencja była ściśle związana z między-
narodowymi uwarunkowaniami politycznymi i go-
spodarczymi i z dobrą wolą sułtanów. 
  



ROZDZIAŁ DZIEWIĄTY 

Pielgrzymki i misje chrześcijańskie 

w XIII wieku 

PIELGRZYMKI DO JEROZOLIMY 

 Pielgrzymka do miejsc świętych, która w XII             
i XIII wieku stała się jednym z najbardziej wznio-
słych wyrazów pobożności chrześcijańskiej, nie 
cierpiała na zmienne koleje losów, jakie przeży-
wało Królestwo Jerozolimskie po 1191 roku; zo-
stała powstrzymana dopiero wiek później, gdy 
Akka wpadła w ręce Mameluków. Jednakże doszło 
do przekształcenia jej struktur i warunków, w ja-
kich przebiegała. Spośród przewoźników prze-
wożących pielgrzymów na pierwsze miejsce - po 
zakończeniu ożywionej konkurencji między mor-
skimi miastami włoskimi a Prowansją- wysunęła 
się Wenecja, oferującą miejsca na swoich statkach 
handlowych albo na wyspecjalizowanych jednost-
kach, których tonaż systematycznie wzrastał i po-
zwalał na przewożenie coraz większych grup. 
Miasta zainteresowane tym transportem zostały 
przymuszone do wypracowania przepisów prawa 
morskiego, aby zapewnić pielgrzymom większe 
bezpieczeństwo na statkach poddawanych regular-
nej kontroli władz miejskich. 
 



PIELGRZYMKI DO MIEJSC ŚWIĘTYCH                    
W XIII WIEKU 

 Niepowodzenie trzeciej krucjaty, której celem 
było odzyskanie Jerozolimy, nie zahamowało na-
pływu pielgrzymów do Ziemi Świętej; wyjątkiem 
były okresy wojny na Morzu Śródziemnym lub              
w Palestynie. Traktat zawarty 2 września 1192 ro-
ku w Jaffie pozwalał chrześcijanom na odbywanie 
pielgrzymek do Jerozolimy, bez broni, ale i bez 
obowiązku wnoszenia jakichś opłat. W Królestwie 
Łacińskim, ograniczonym odtąd do wąskiego nad-
brzeżnego pasa, Akka stała się portem pielgrzy-
mów. Podróż ułatwiła umowa zawarta między 
Fryderykiem II a sułtanem al‒Kamilem (Jaffa, 18 
lutego 1229); zwracała ona Jerozolimę chrześcija-
nom, z wyjątkiem esplanady Świątyni, pozostającej 
w ręku strażników muzułmańskich, i pozwalała na 
utworzenie korytarza prowadzącego do Świętego 
Miasta i powierzonego opiece chrześcijan. To oczy-
wiście zachęcało do pielgrzymowania. Pielgrzym za-
chodni wyruszający do Jerozolimy z Akki, która sta-
ła się głównym ośrodkiem kościelnym królestwa ła-
cińskiego, miał do wyboru dwie drogi: jedna prowa-
dziła do Jeziora Tyberiadzkiego, potem ku Samarii,  
a następnie do Judei; druga natomiast, wiodąca wy-
brzeżem do Jaffy, pozwalała mu zatrzymać się                  
w kilku miejscach świętych Starego i Nowego Te-
stamentu. 



 Ta korzystna sytuacja przeciągnęła się aż do roku 
1244, kiedy Jerozolima dostała się w posiadanie 
Ajjubidów. Ta zmiana sytuacji nie zamknęła Łacin-
nikom całkowicie możliwości pielgrzymowania. 
Kontrakty notariuszy z Marsylii i Genui wskazują na 
pewną kontynuację wyjazdów do miejsc świętych. 
Ich liczba zmniejszyła się, jak się wydaje, dopiero 
po roku 1260, kiedy zaczęły się ataki Bajbarsa i jego 
następców na państwa frankońskie. Trudności z do-
stępem do Jerozolimy, zilustrowane w przewodniku 
Burcharda z Góry Syjonu, napisanego między 1280           
a 1283 rokiem, sprawiły, że szczególnego znaczenia 
nabrały sanktuaria w Akce, których nawiedzenie za-
stępowało pielgrzymowanie do Jerozolimy. Pardo-
uns dAcre, tekst powstały po roku 1258, daje listę 
czterdziestu kościołów, klasztorów, hospicjów                    
i szpitali, w których zgromadzono relikwie przenie-
sione z Jerozolimy; oddawana im cześć wyposażała 
pielgrzymów w takie same odpusty, jakie otrzymali-
by w Świętym Mieście. Jednakże, jeśli wierzyć Ric-
coldowi z Monte Croce, to Judea była często odwie-
dzana, chociaż kandydatów do wypraw zniechęcały 
konflikty między włoskimi potęgami morskimi, nie-
bezpieczeństwa spowodowane przez wojenne kam-
panie Mameluków i krytyki, jakie przeciwko Fran-
kom z Ziemi Świętej Formułowano na Zachodzie. 
Upadek państw łacińskich w 1291 roku zatrzymał 
pielgrzymki do Ziemi Świętej, tym bardziej że pa-
pież Mikołaj IV bezpośrednio po tym zakazał wszel-
kich stosunków handlowych z krajami muzułmań-



skimi, co jeśli nie powstrzymało, to w każdym razie 
ograniczyło liczbę statków ruszających w drogę do 
wschodniej części Morza Śródziemnego. Wydarze-
nia roku 1291 narzuciły pielgrzymkom w początkach 
XIV wieku nowe struktury i nowe trasy. Akka,                
w dużej części zburzona podczas oblężenia i w je-
go następstwie, odgrywała już marginalną rolę, 
podczas gdy wzrastało znaczenie Famagusty, 
przystani na drodze do Syrii, a zwłaszcza Jaffy, 
która w końcu średniowiecza stanie się portem, do 
którego będą dobijały statki z pielgrzymami. 

TRANSPORT PIELGRZYMÓW I ICH POBYT                
W ZIEMI ŚWIĘTEJ 

 Jak w XII, tak i w XIII wieku transportem 
pielgrzymów zainteresowane były miasta włoskie, 
Wenecja i Genua, w mniejszym stopniu Piza i Ba-
ri, a także Marsylia i Barcelona. Genui udało się 
narzucić portom langwedockim zakaz przyjmowa-
nia na swe statki pielgrzymów, Marsylia wydała 
ten sam zakaz innym obcym statkom, z wyjątkiem 
należących do templariuszy i szpitalników, którzy 
mogli raz w roku organizować wyjazdy do Ziemi 
Świętej i przyjmować pielgrzymów w hospicjach 
urządzanych przez siebie w miastach, w których 
pielgrzymi wsiadali na statki. 
 Pielgrzym, przyjmowany w porcie przez pisa-
rza pokładowego i kapitana statku w momencie 
odjazdu, zawierał umowę z armatorem, w której 
zapisywano koszt podróży, obowiązki kapitana, 



rozmiary powierzchni, jaką otrzymywał podróżny, 
ilość zabieranej ze sobą żywności i czasokres po-
bytu w Ziemi Świętej. Statuty Marsylii precyzo-
wały na przykład, że miejsce zajmowane przez 
każdego pasażera i jego odzież ma mierzyć 0,92 
m2. Materace ułożone były rzędem przy burtach 
statku od dziobówki do cassero rufy. Na statkach, 
które mogły zabrać ponad tysiąc pasażerów, po-
dróż była niezwykle uciążliwa, nadto dochodziło 
do ostrych napięć ze względu na różnice interesów 
kupców i pielgrzymów. Pierwsi chcieli jak najczę-
ściej zawijać po drodze do portów, by sprzedawać 
swoje towary, podczas gdy drudzy chcieli jak naj-
prędzej dostać się do celu podróży - Akki lub 
Jaffy. Morze, „miejsce strachu, śmierci i obłąka-
nia”, było elementem w swojej istocie wrogim. 
Długotrwała podróż, zmęczenie, możliwe kłótnie 
często wykluczały kobiety z podróżowania do Ou-
tremer, tym bardziej że jej koszty wzrastały:                   
w 1248 roku - z 18 do 45 sou turyńskich, w kon-
traktach zawartych przez wysłanników Świętego 
Ludwika z Genuą; w 1268 roku - z 25 do 60 sou, 
w kontraktach z Marsylią. 
 Pielgrzym, wypływający na początku wiosny 
lub jesieni, docierał do Akki w najlepszym razie 
po czterech - pięciu tygodniach. Akka, „miasto 
potworne i pełne niegodziwości”, jak powiada jej 
biskup Jakub z Vitry, uważane było przez wielu za 
miejsce  leżące  poza  Ziemią Świętą.  Nie  in-
teresowało ona pielgrzyma, spieszącego do Jero-



zolimy. Thietmar niepokoił się w 1217 roku, gdy 
był zmuszony do miesięcznego oczekiwania tu na 
zawarcie rozejmu między chrześcijanami a mu-
zułmanami. I podobnie jak jego ziomkowie nie 
skorzystał z okazji, aby zainteresować się społe-
czeństwem frankońskim albo Syryjczykami. Jedy-
ne, co go pociągało, to wielkie ceremonie religij-
ne, upamiętniające chrześcijańskie święta. Pro-
gram pobytu pielgrzyma przewidywał: czuwanie 
przy Świętym Grobie, przejście Via Dolorosa, na-
wiedzenie kościołów i bazylik Ziemi Świętej, do-
tarcie - ze zbrojną eskortą - do Jerycha, przemarsz 
drogą do Betlejem, dotarcie do Nazaretu i Jeziora 
Tyberiadzkiego, przejście przez pustynię do klasz-
toru Św. Katarzyny na Synaju. Tak w zarysie 
przedstawiała się prawdziwa „święta geografia 
Ziemi Świętej”, którą w sposób racjonalny zorga-
nizowali franciszkanie w XIV wieku. 

MISJE CHRZEŚCIJAŃSKIE I KOŚCIOŁY                
KATOLICKIE NA WSCHODZIE 

 Krucjata i misja chrześcijańska często były so-
bie przeciwstawne: pierwsza starała się narzucić 
wiarę przy użyciu broni, zmusić siłą do zmiany 
wyznania; druga uciekała się do kazania i do 
przykładu, aby skłonić poganina lub niewiernego 
do przejścia na wiarę chrześcijańską. Upadek idei 
krucjatowej, zaczynający się z początkiem XIII 
wieku, miał przyczynić się do zwiększenia zna-
czenia misji. W rzeczywistości jednak obie formy 



ekspansji chrześcijańskiej współistniały. Krucjata 
tkwiła w mentalności rycerskiej i w planach teore-
tyków zmierzających do odzyskania Jerozolimy 
albo do postawienia tamy wrogom chrześcijań-
stwa. Misje popierane przez papiestwo i zakony 
żebracze rozwijały się z coraz większymi sukce-
sami, wedle natury ludów, do których były kiero-
wane. Misjonarze łacińscy wspierał: unię Kościo-
łów; dokładali starań, aby do unii z Rzymem do-
prowadzić nic tylko katolicyzm i ortodoksję, ale 
także wszystkie Kościoły wschodnie. I te starania 
poprzedzały ich akcję nawracania pogan i muzuł-
manów. 
 Temat nawracania jako celu krucjaty pojawił 
się około roku 1130 u Alberta z Akwizgranu, póź-
niej u Odona z Deuil i Gerhoha z Reichersbergu, 
nawiązując do starej tradycji łączenia wojny z na-
wracaniem pogan Św. Bernard dodał, że celem 
krucjaty może być tylko eksterminacja albo chry-
stianizacja wroga, chociaż prawo kanoniczne z ro-
ku 1160 stanowiło, że konwersja dokonana przy 
użyciu siły jest nieważna, ponieważ wszyscy lu-
dzie mają prawo do wolnej woli, jak przypominał 
Sinibald Fieschi (Innocenty IV). Źródła sygnalizu-
ją że w Królestwie Jerozolimskim miały miejsce 
konwersje w otoczeniu Gotfryda z Bouillon                     
i Baldwina I, wśród Turkopolów, a także niewol-
ników muzułmańskich, którym panowie odmówili 
nadania wolności, natomiast władza papieska 
chętnie by to uczyniła, a nawet wśród wolnych Sa-



racenów, jak poświadczają Usama ibn Munkiz                
i Ibn Dżubajr. Konwersje Saracenów były jednak 
w XII wieku rzadkością, tym bardziej że wschodni 
Łacinnicy nie podjęli żadnego wysiłku, aby wes-
przeć ewangelizację i nakłaniać muzułmanów do 
zmiany wyznania. 
 Chociaż w ciągu XII wieku wielu autorów - 
między innymi Ralf Niger (1140‒1199) - wystę-
powało przeciwko używaniu gwałtu wobec Sa-
racenów, jako przeciwnego nauczaniu chrześcijań-
skiemu, to jednak trzeba było czekać pierwszych 
dziesięcioleci XIII wieku, aby na Wschodzie roz-
winęło się głoszenie Ewangelii z myślą o niewier-
nych. Jakub z Vitry, biskup Akki, zaczął głosić 
kazania od listopada 1216 roku, czyli od chwili 
swojego przybycia do Królestwa Jerozolimskiego. 
Organizował objazdy i wysyłał do poddanej lud-
ności saraceńskiej listy pisane po arabsku. Dało to 
jednak niewielkie rezultaty, podobnie jak często 
komentowane zachowanie św. Franciszka, który   
w roku 1219 spotkał się z sułtanem al‒Kamilem. 
Szkoda, że dwa źródła mówiące o tym wydarze-
niu, czyli kronika Ernoula i list Jakuba z Vitry, 
nie dają nam żadnej wiadomości o dialogu, jaki 
prowadzili ze sobą ci dwaj ludzie. Biedaczyna              
z Assyżu wpisał działalność misyjną wśród Sara-
cenów do pierwszej reguły braci mniejszych 
(1221),  uważając ją za  możliwą drogę do męczeń-
stwa, za przykładne naśladownictwo cierpienia 
Chrystusa. Praca misjonarzy była według niego al-



ternatywą uzupełniającą krucjatę, a nie jej przeci-
wieństwem; był pełen podziwu dla tych uczestni-
ków krucjaty, którzy padli pod ciosami wrogów. 
Dwa lata później scholastyk Olivier z Kolonii pi-
semnie wzywał do nawrócenia sułtana al‒Kamila; 
wskazywał jednocześnie na więź między krucjatą  
i misją, chrześcijanie bowiem, którym odmawia 
się prawa do głoszenia kazań na ziemi islamskiej, 
nie mają innego wyboru, jak tylko mieczem roz-
szerzać swoją wiarę. Papiestwo w XIII wieku stało 
na stanowisku, że Kościół rzymski ma niezaprze-
czalne prawo wysyłać kaznodziejów na tereny mi-
syjne, i upoważniało do działań militarnych, jeśli 
niewierni odmawiali ich przyjęcia. Wielu teolo-
gów z zakonu dominikanów posuwało się nawet 
do usprawiedliwiania wojny w przypadku rzucania 
publicznie bluźnierstw przeciwko Świętej Trójcy! 
Franciszkanie, którzy próbowali głosić muzułma-
nom religię chrześcijańską, ponieśli śmierć mę-
czeńską w Maroku (1216) i w Ceucie (1227). Ta-
kie niepowodzenia nie wykluczyły jednakże impe-
ratywu skłaniającego do apostolatu wśród Sarace-
nów, których lepiej poznano i przestano demoni-
zować dzięki współżyciu z nimi w łacińskich pań-
stwach Syro‒Palestyny. Żeby działalność misjona-
rza była skuteczna, musiał on jednak znać język 
ludu, do którego się zwracał, jak to podkreślał 
Roger Bacon w swoim dziele Opus Majus (1267), 
a nadto, zwłaszcza gdy działał wśród Saracenów, 
powinien znać Koran i islamską kulturę, jak zale-



cał Wilhelm z Trypolisu (De statu Sarracenorum, 
1273). 
 I wtedy dopiero misje na Wschodzie mogły się 
rozwijać. Stanęły one wobec trzech różnych sytu-
acji. Chrześcijanie oddzieleni od Rzymu, a więc 
melkici, Armeńczycy, jakobici, Koptowie i nesto-
rianie, tworzyli na Wschodzie dobrze zorganizo-
wane wspólnoty, wykraczające daleko poza grani-
ce państw łacińskich. Jedynym więc niejako zada-
niem misjonarzy było doprowadzenie do unii Ko-
ściołów wschodnich poprzez dyskusje na sporne 
tematy wiary i doktryny chrześcijańskiej. Ale tu 
misjonarzom i łacińskim prałatom na przeszkodzie 
do zawarcia w pełni akceptowanej i prawdziwej 
unii stanęły tradycje rytualne. Jedynym trwałym 
sukcesem było połączenie się maronitów z Ko-
ściołem rzymskim (1182); natomiast unia zawarta 
z Armeńczykami z Cylicji w 1199 roku nie została 
wprowadzona w życie. 
 Papiestwo starało się także lepiej poznać nowy 
lud, który wyłonił się z głębi Azji, mianowicie 
Mongołów. Wysłało do nich franciszkanina Jana             
z Piano Carpini, który w latach 1245‒1247 dotarł 
aż do Karakorum, gdzie asystował przy koronacji 
chana Güjüka. Po powrocie napisał około roku 
1248 swoją Historię Mongołów. W tym samym 
czasie dwaj dominikanie. Ascelin z Kremony                
i Andrzej z Longjumeau, dotarli do Persji, która 
dostała się pod panowanie mongolskie. Notatki 
Ascelina zebrał Szymon z Saint‒Quentin. Także 



Święty Ludwik starał się lepiej poznać Mongołów, 
zamierzając skłonić ich do militarnego współdzia-
łania przeciwko Saracenom. Dlatego w roku 1249 
wysłał poselstwo kierowane przez Andrzeja                 
z Longjumeau i Jana z Carcassonne (1249‒1251), 
którzy zetknęli się z chrześcijańskimi jeńcami, ale 
nie zdołali skłonić chana do przejścia na chrześci-
jaństwo. Drugą misję poprowadził Wilhelm z Ru-
bruk; przeszła ona przez południową Ruś, odkryła 
istniejące w Azji Centralnej gminy nestoriańskie                
i dotarła do Karakorum; sporządzony przez niego 
opis podróży (1253‒1255) pozwolił Zachodowi le-
piej poznać Azję i zamieszkałe tam ludy. 
 Mongołowie ze względu na swoją tolerancję wy-
dawali się podatni na chrystianizację. Dlatego papie-
stwo czyniło wysiłki, aby skłonić chanów mongol-
skich do przejścia na chrześcijaństwo i ustanowić 
organizację kościelną w krajach objętych misjami, 
wzdłuż dróg handlowych, którymi podążali zachodni 
kupcy, a za nimi mnisi z zakonów żebraczych. 
Pierwszym osiągnięciem było utworzenie w 1228 
roku biskupstwa u Kumanów, zwanych Turkami kip-
czackimi, które zniknęło dziesięć lat później, pod-
czas najazdu mongolskiego. Dominikanie węgierscy 
starali się objąć swoją misją ziemie aż do Wielkich 
Węgier nad Wołgą o czym mówi list zakonnika Ju-
liana z roku 1238. Ale dopiero po zajęciu przez 
Mongołów Persji i południowej Rusi misjonarze za-
częli systematycznie podejmować swoje akcje.                  
W chanacie Złotej Ordy (Kipczak) misje wiele za-



wdzięczają utworzonym nad Morzem Czarnym za-
chodnim faktoriom. Franciszkanie usadowili się na 
Krymie: w Soldai (1280), Kaffie (1287) i Solgacie,                 
a stąd doszli do Saraju, Astrachania, Aksaraju                      
i Urgendżu. Od chana Mönke‒Temüra (1267‒1280) 
otrzymali przywileje: zwolnienie z opłat, ochronę 
kościołów i swobodę w głoszeniu Ewangelii. Orga-
nizację kościelną wprowadzono tu w ostatnich latach 
XIII wieku. 
 Nadzieja na zawarcie z Persją ilchanów wojsko-
wego sojuszu przeciwko Mamelukom skłoniła legata 
Tomasza Agniego z Lentino do wysłania w roku 
1260 misji dominikańskiej do Hulagu. Dzięki jed-
nemu z jej członków, Dawidowi z Ashby, nawiązano 
do tego stopnia ścisłe kontakty, że ilchan wysłał 
swoich reprezentantów na II Sobór Lyoński (1274). 
Ilchanowie aż do czasów panowania Gazana (1295‒
1304) zabiegali o współpracę z Łacinnikami, aby 
wspólnie wystąpić przeciwko potędze Mameluków. 
Obiecywali zwrot Jerozolimy i terenów odebranych 
Frankom przez muzułmanów, dawali nadzieję na 
przejście na chrześcijaństwo dzięki wpływom swych 
chrześcijańskich żon i matek, na przykład Marii Pa-
leologiny, żony chana Abagi. Nieustannie wymie-
niano między sobą poselstwa. Papieże korzystali               
z usług Łacinników pozostających na służbie ilcha-
nów, Isola Pizańczyka i Genueńczyka Buscarella                
z Ghisolfi, albo chrześcijan rytów wschodnich, ta-
kich jak biskup Barsauma; stale nakłaniali ilchanów 
do przejścia na chrześcijaństwo i wysyłali im skró-



cone wykłady wiary chrześcijańskiej. Dominikanin 
Riccoldo z Monte Croce wygłaszał w Iranie kaza-
nia do roku 1295, ale przejście chana Gazana na 
islam zmusiło go do ucieczki; zburzyło ono rów-
nież nadzieje papiestwa na utworzenie nowego 
Kościoła w kraju mongolskim. 
 W państwie Wielkiego Chana dzieło misyjne 
również miało efemeryczne rezultaty. Pewne suk-
cesy odniósł zwłaszcza Jan z Montecorvino, fran-
ciszkanin pochodzący z okolic Salerno. Mając 
przy sobie papieski list z rekomendacją i apelem  
o przyjęcie wiary chrześcijańskiej, wyruszył on               
z  Italii  w  roku  1289,  przekroczył Armenię Cyli-
cyjską i Siwas i w towarzystwie dominikanina 
Mikołaja z Pistoi doszedł do Tebrizu. Następnie 
ruszył drogą do Zatoki Perskiej, zatrzymał się               
w południowych Indiach, gdzie udzielił kilku 
chrztów, i pod koniec 1293 roku dotarł do Chan-
bałyku. Mimo oporu miejscowego duchowieństwa 
nestoriańskiego nauczał Tatarów, założył klasztor 
franciszkański i rzucił podwaliny pod Kościół ka-
tolicki, gromadzący nawróconych Mongołów                 
i Alanów. Papież Klemens V erygował w 1307 ro-
ku w Chanbałyku arcybiskupstwo, z sześcioma bi-
skupami sufraganami, z których wszyscy pocho-
dzili z grona franciszkanów. 
 Łacińscy misjonarze wiele wysiłku wkładali             
w naukę języków i poznanie miejscowej kultury, 
ale mimo to odnosili skromne sukcesy; w dużej 
mierze był to rezultat ich uporczywej odmowy 



wchodzenia w dysputy, które uważali za bluźnier-
cze. Innocenty IV w 1245 roku wysłał misjonarzy 
do sułtanów Damaszku i Konii, do panów Homsu, 
Keraku i Baalbeku. z powiadomieniem o zwołaniu 
soboru do Lyonu; ci jednak kurtuazyjnie odmówili 
udziału w dysputach teologicznych. Duchowni               
w Królestwie Jerozolimskim zajmowali się wyku-
pywaniem chrześcijan wziętych do niewoli                      
i w tym celu powołali w 1198 roku zakon trynita-
rzy, ale ich akcja była ograniczona z powodu nie-
chęci łacińskich seniorów do rezygnacji ze swoich 
niewolników muzułmańskich. Tę samą postawę             
w sprawie niewolników, którzy przeszli na chrze-
ścijaństwo, zajmowało papiestwo. Jeśli nawróce-
nie na wiarę chrześcijańską nie było synonimem 
wyzwolenia, jak w 1237 roku dawał do zrozumie-
nia papież Grzegorz IX, to przynajmniej powinno 
pozwalać nowo ochrzczonemu na przestrzeganie 
rytuałów religijnych. Mimo tych oporów doszło 
do pewnej liczby nawróceń, na przykład w szere-
gach żołnierzy damasceńskich i egipskich, którzy 
zwiększyli oddział Turkopolów. Nie wiadomo, do 
jakiego stopnia były one wynikiem starań fran-
ciszkanów, nielicznych zresztą w łacińskim Króle-
stwie Jerozolimskim; skromny wzięli oni także 
udział w polemice teologicznej z islamem, nie li-
cząc oczywiście traktatu Tomasza z Akwinu De 
rationibus fidei. 
 Te względne niepowodzenia doprowadziły teo-
logów XIII wieku do postawienia sobie pytania                



o związek między krucjatą a misją. Dla Rogera 
Bacona albo Wilhelma z Trypolisu krucjata i mi-
sja są sobie przeciwstawne. Jedynie znajomość ję-
zyków i odpowiednia wiedza mogą pozwolić na 
przekonanie zatwardziałych niewiernych. Inni na-
tomiast, tacy jak Humbert z Romans, Tomasz                 
z Akwinu czy Duns Szkot, byli przeciwnego zda-
nia i usprawiedliwiali wojnę chrześcijańską,                  
w przypadku gdy Saraceni nie zezwalali na gło-
szenie wiary Chrystusowej. Krucjata powinna 
zmusić niewiernych do słuchania chrześcijańskie-
go nauczania, ale nie narzucać konwersji pod 
przymusem, bo taką uznawano za nielegalną. Dok-
tryna sformułowana przez Innocentego IV, powta-
rzana przez prawo kanoniczne i teologię przez ca-
łe średniowiecze, głosiła: papież, namiestnik Boga 
na ziemi, sprawuje jurysdykcję nie tylko nad 
chrześcijanami, ale także nad niewiernymi, któ-
rych może siłą przymusić do przyjęcia misjonarzy. 
Misje rozwijały się w mongolskich chanatach, 
gdzie tolerowano obecność i działalność łaciń-
skich duchownych; nie powiodły się natomiast               
w krajach muzułmańskich, które zamknęły się na 
wszelką dysputę teologiczną z chrześcijanami. 
 
 
 
 
 
 



ROZDZIAŁ DZIESIĄTY 

Łacinnicy, Grecy, Mamelucy                                 
i Osmanowie (XIV‒XV wiek) 

WOJNY, LIGI 1 KRUCJATY 

 Zdobycie przez Mameluków Akki i zagłada łaciń-
skich państw w Syro‒Palestynie stanowią punkt zwrot-
ny w historii stosunków Wschodu z Zachodem. Chrze-
ścijanie zastanawiali się, w jaki sposób odzyskać Jero-
zolimę, dziedzictwo Chrystusa. Papiestwo sądziło, że 
będzie można osłabić niewiernych, zakazując wszela-
kich kontaktów handlowych z Saracenami. Dążyło nad-
to do zjednoczenia całego Zachodu i do zawiązania                
z Mongołami sojuszu, aby powstrzymać wojenne po-
stępy Mameluków. Liczni teoretycy opracowywali pla-
ny odzyskania Ziemi Świętej, w których Cypr, awan-
garda chrześcijaństwa, odgrywał rolę fundamentalną. 
Ale w początkach XIV wieku pojawił się w Azji 
Mniejszej nowy przeciwnik: Osmanowie, którzy rozpo-
częli swoje niepowstrzymane podboje ziem należących 
do tureckich bejlików i do Cesarstwa Bizantyńskiego. 
Papiestwo usiłowało doprowadzić do zorganizowania 
przeciwko nim nowych krucjat. Wszelako włoskie re-
publiki morskie, których floty były kluczem do sukce-
su, zajmowały się bardziej swoimi interesami handlo-
wymi niż walką z niewiernymi. Ligi morskie, do za-
wiązywania których papiestwo wielce się przyczyniało, 
odnosiły efemeryczne sukcesy, natomiast krucjaty,               
w których udział brało po kilka tysięcy uczestników, 



były niezdolne do przeciwstawienia się armiom osmań-
skim. Wojny „kolonialne”, toczone między Genuą a 
Wenecją o panowanie na Morzu Śródziemnym, rujno-
wały każdy wysiłek zmierzający do zjednoczenia 
chrześcijaństwa przeciwko Osmanom i skazały Bizan-
cjum na nieuchronną zagładę. 

ODZYSKAĆ ZIEMIĘ ŚWIĘTĄ 

 Wydarzenia roku 1291 nie spowodowały na Zacho-
dzie takiego wstrząsu, jaki wywołało zdobycie Jerozo-
limy przez Saladyna w październiku 1187 roku. Można 
nawet mówić o pewnej obojętności na wieść o postę-
pach Mameluków. Jerozolima była stracona od 1244 
roku; wydawało się, że śmierć Świętego Ludwika pod 
Tunisem położyła kres przedsięwzięciom zmierzającym 
do odzyskania Ziemi Świętej. Byłoby wszelako błędem 
wierzyć, że duch krucjaty był w stanie agonalnym. Ci 
Frankowie z Syro‒Palestyny. którzy ocaleli, powięk-
szyli ludność Cypru, dokąd wycofały się także sztaby 
zakonów rycerskich, czekających na bardziej sprzyjają-
ce okoliczności. I oto w 1299 roku ilchan Gazan rozpo-
czął kampanię przeciwko Mamelukom i za pośrednic-
twem Królestwa Armenii Cylicyjskiej zabiegał o sojusz 
z zachodnimi potęgami. Jego pierwsze sukcesy podeks-
cytowały Zachód. Jakub II Aragoński wraz z Genuą 
zorganizował małą ekspedycję i żywiono nadzieję, że 
chrześcijaństwo zjednoczy się z Mongołami przeciwko 
Saracenom. Papiestwo ze swojej strony starało się 
ożywiać w świadomości chrześcijan pragnienie odzy-
skania Ziemi Świętej. Wydawało się, że do tego celu 



prowadzą dwie drogi; pierwsza zakładała osłabienie 
przeciwnika za pomocą broni ekonomicznej, to znaczy 
poprzez wprowadzenie zakazu handlu z Saracenami, 
czyli blokadę Egiptu, druga natomiast przewidywała 
zaatakowanie osłabionego w ten sposób przeciwnika              
i wprowadzenie w czyn projektów krucjaty, które liczni 
teoretycy zaprezentowali już przed rokiem 1291. 

Zakaz handlu z Saracenami 

 Papiestwo nie czekało na upadek Akki, aby zrozu-
mieć, że siły militarne Egiptu, kraju pozbawionego 
drewna i metali, koniecznie potrzebowały materiałów 
strategicznych - drewna, żelaza i smoły - dostarczanych 
do Aleksandrii przez kupców zachodnich. Papież Alek-
sander III, stosując się do postanowień Soboru Laterań-
skiego III (1179), zagroził ekskomuniką wszystkim 
tym, którzy handlując z Saracenami, dostarczali im 
oręża, drewna i żelaza. W 1215 roku podczas Soboru 
Laterańskiego IV papież Innocenty III wzmocnił ten 
zakaz i rozciągnął go na właścicieli statków, marynarzy 
i kupców, a także na tych, którzy finansowali operacje 
handlowe z Egiptem. Interdykty te papieże precyzowali 
w XIII wieku. Honoriusz III do listy produktów zaka-
zanych dodał żywność i konie. Grzegorz IX zarządził 
konfiskatę dóbr tych, którzy złamią te zakazy, i za-
mknął im możliwość sprawowania urzędów publicz-
nych (1234). Urban IV powtórzył w 1263 roku gene-
ralny zakaz handlu z Saracenami, tym, którzy do tego 
się nie zastosują, grożąc utratą majątków, a w roku na-
stępnym prosił patriarchę Aleksandrii, aby przysyłał 



Stolicy Apostolskiej informacje o tych, którzy prowa-
dzą handel z Saracenami. Za Grzegorza X zakazy były 
jeszcze bardziej rygorystyczne. Papież kazał republi-
kom Genui, Marsylii, Wenecji, Pizy i Narbony oraz 
królowi Sycylii z największym rygoryzmem stosować 
kary zadekretowane przez sobory dla tych, którzy zła-
mią przepisy papieskie dotyczące handlu z niewierny-
mi. Ale w roku 1289 papież Mikołaj IV dopuścił udzie-
lenie rozgrzeszenia tym, którzy korzyści odniesione               
z handlu z Saracenami przeznaczą na pomoc dla Ziemi 
Świętej. To oczywiście zmniejszyło skuteczność papie-
skich zakazów. 
 Utrata posiadłości zachodnich w Syro‒Palestynie 
doprowadziła do wzmocnienia papieskich zakazów. 
Wydany 23 sierpnia 1291 roku dekret generalny zapo-
wiadał bardzo surowe kary dla tych, którzy udają się do 
Aleksandrii; tekst został wysłany do Genui, Wenecji              
i do patriarchy Antiochii. Bonifacy VIII 3 maja 1296 
roku wydał bullę In coena Domini, w której powtó-
rzył wszystkie wcześniejsze zakazy, ale winnym prze-
kroczenia tych zakazów dał możliwość uzyskania roz-
grzeszenia, o ile przekażą czwartą część zysku na obro-
nę Ziemi Świętej. Benedykt XI potwierdził te zarzą-
dzenia i przypomniał o nich republikom Genui i Pizy. 
Klemens V 12 października 1307 roku odnowił zakazy 
i wysłał osobiste listy do Ankony, Pizy i Genui; pod-
czas Soboru w Vienne (1311‒1312) upoważnił szpital-
ników do przechwytywania statków handlowych na 
wodach Egiptu i Syrii. Winnych karano ekskomuniką, 
konfiskatą majątku, zakazem sporządzania testamentów 



i przyjmowania legatów testamentowych oraz zakazem 
sprawowania funkcji publicznych. Jan XXII 3 września 
1323 roku odnowił interdykt, obowiązujący wszystkich 
chrześcijan. 
 Czy te nieustannie powtarzane dekrety były rze-
czywiście wprowadzane w życie? Chodzi głównie                  
o włoskie republiki morskie, miasta prowansalskie i ka-
talońskie, najbardziej zainteresowane handlem ze 
Wschodem. Ich postawa zależała w dużej mierze od ich 
stosunków z papiestwem. Władca aragoński Jakub II 
zawarł w 1292 roku traktat z mameluckim sułtanem al-
Malikiem al‒Aszrafem, którym zezwolił swoim podda-
nym dostarczać Saracenom drewno, żelazo i uzbroje-
nie. Dziesięć lat później król - po zawarciu pokoju ze 
Stolicą Apostolską - zakazał wszelkiego handlu z Egip-
tem. Jednakże liczne dokumenty, zwłaszcza tych 
urzędników królewskich, którzy ściągali grzywny pie-
niężne, dowodzą, że handel kataloński z Egiptem ist-
niał, jakkolwiek bardzo nieregularny, zmieniający swo-
je rozmiary z roku na rok. Inną politykę wybrała Wene-
cja; zobowiązała tych kupców, którzy udawali się do 
wschodniej części Morza Śródziemnego, do złożenia 
kaucji i dokonała podziału towarów na te, które wolno 
było tam wywozić, i niedozwolone. Republika Wenec-
ka dopiero w 1317 roku obwieściła zakaz handlu                 
z Egiptem i powtórnie to uczyniła w 1323 roku, grożąc 
karą równą połowie wartości towarów tam wywożo-
nych. Od tej daty ustały wyprawy statków weneckich 
do Egiptu, aleksandryjska muda została zawieszona,              
a konsul wenecki i obecni w Egipcie kupcy weneccy 



zostali wezwani do powrotu do metropolii. Serenissima 
dostosowała się do papieskich dekretów tylko na prze-
ciąg 22 lat, albowiem w 1345 roku jej kupcy powrócili 
na rynki świata muzułmańskiego. Genua była w nie 
mniejszym stopniu zaangażowana w ten handel, szcze-
gólnie w dostarczanie do Egiptu niewolników nabywa-
nych na rynkach czarnomorskich, którzy zwiększali 
szeregi mameluków. Według Wilhelma Adama jeden               
z Genueńczyków, Segurano Salvaigo, sam miał przy-
wieść Egiptowi około 10 000 niewolników. Liczne 
kontrakty dowodzą że kupcy genueńscy sprzedawali              
w Aleksandrii zachodnie sukna i tkaniny lniane. Nic 
dziwnego, że w tym stanie rzeczy rząd republiki krzy-
wym okiem spoglądał na papieskie zakazy i nie spie-
szył się z wcielaniem ich w życie. Powołał nawet spe-
cjalny urząd Officium Robarie, który miał za zadanie 
zająć się odszkodowaniami dla tych, którzy ponieśli 
straty spowodowane postępowaniem tych Genueńczy-
ków, którzy rościli sobie prawo do działania w imieniu 
Kościoła. Jednakże i Genua w latach 1317 i 1341 zaka-
zała wywożenia do Egiptu materiałów służących celom 
militarnym, czym zadowoliła papiestwo, a jednocześnie 
pozostawiła swoim poddanym swobodę w kontynuo-
waniu handlu. 
 Praktycznie było wiele sposobów, by omijać te 
papieskie zakazy. Kupcy włoscy i katalońscy, aby 
zdobyć towary wschodnie, nie wyruszali bez-
pośrednio do portów muzułmańskich, ale docierali 
do nich drogą pośrednią. I tak Wenecjanie udawali 
się najpierw na Kretę, wielu innych kupców na Cypr 



do tamtejszych portów tranzytowych lub przeładun-
kowych, i dopiero stąd ruszali do Syrii i Egiptu. Por-
ty cypryjskie, najbliższe krajom muzułmańskim, 
przeżywały w pierwszej połowie XIV wieku wyjąt-
kowa prosperitę, tak że wyspę można było nazwać 
„miejscem spotkania wszystkich nacji zachodnich” 
(Ludolf z Siidheim). Długi rozdział w dziele Pego-
lottiego La pratica della mercatura, poświęcony 
Cyprowi, przedstawia znaczenie rynku tej wyspy. 
Drugiego powodu do rozluźnienia skuteczności tych 
zakazów dostarczyło samo papiestwo. Po próbach 
wykorzystania sił morskich szpitalników i Marcina 
Zaccarii, pana wyspy Chios, do ścigania statków 
tych kupców, którzy nie stosowali się do zakazów 
papieskich. Stolica Apostolska zdała sobie sprawę             
z nieskuteczności tych poczynań. Zaczęła więc, po-
czynając od 1330 roku, sprzedawać licencje na han-
del  z  Saracenami,  z  czego  dochód  miał wpływać do  
kasy wyprawy krzyżowej. Te licencje były zbywalne 
i przenoszone z jednego kupca na drugiego; dotyczy-
ły jednej albo wielu wypraw handlowych. Od roku 
1345 republiki morskie otrzymały od papiestwa ze-
zwolenie na to, by ich kupcy mogli powrócić na dro-
gę wiodącą do Aleksandrii i Bejrutu; spowodowane 
to było nudnościami, jakie napotykali oni na dro-
gach, które otworzyły się przed nimi przy końcu XIII 
wieku, prowadzących do Tany i Trapezuntu, docelo-
wych portów wielkich, międzykontynentalnych szla-
ków handlowych. 



 Zamieszki, jakie w latach 40. XIV wieku miały 
miejsce w chanatach mongolskich, usprawiedliwiały 
żądanie, które republiki morskie przedłożyły papie-
stwu, aby ich kupcy mogli powrócić na rynki w Alek-
sandrii i Bejrucie; samo papiestwo także zrozumiało, że 
narzucone przez nie restrykcje były w gruncie rzeczy 
nieskuteczne. Nie zrezygnowało wszelako z odzyskania 
Ziemi Świętej, do urzeczywistnienia czego przygoto-
wano, nawet przed rokiem 1291, niejeden projekt. 

Plany odzyskania Ziemi Świętej 

 Po klęsce drugiej krucjaty, prowadzonej przez 
Świętego Ludwika, troska o ochronę Ziemi Świętej 
spadła niemal wyłącznie na papiestwo. Jako nierwsze 
zadanie dla Soboru Powszechnego, zwołanego 31 mar-
ca 1272 roku, papież Grzegorz X wyznaczył odzyska-
nie Ziemi Świętej (bulla Salvator noster). Prosił 
zwłaszcza o rady dotyczące przyszłej krucjaty. Doszły 
do nas cztery teksty przygotowane dla II Soboru w Ly-
onie (1274); kładą one nacisk na konieczność przepro-
wadzenia reformy w łonie Kościoła, rozumianej jako 
wstępny warunek krucjaty, i na unię z Kościołem orto-
doksyjnym. Brunona, biskupa Ołomuńca, interesowała 
głównie krucjata przeciwko pogańskim Słowianom, 
która wymagała zaprowadzenia w Europie pokoju i 
wyboru nowego cesarza. Franciszkanin Gilbert z Tour-
nai winę za utratę Ziemi Świętej przypisywał grzechom 
Zachodu; odrzucał przy tym pomysł krucjaty po-
wszechnej, a zalecał ekspedycję o ograniczonych roz-
miarach - passagium particulare - powierzoną zawo-



dowym najemnikom, co niewątpliwie było zaprzecze-
niem samej krucjaty. Krucjatę odrzucał także domini-
kanin Wilhelm z Trypolisu, uważając ją za niezgodną                    
z wiarą chrześcijańską która zabrania rozlewu krwi. Je-
go zdaniem najlepszym sposobem na nawrócenie wier-
nych jest działalność misyjna. Natomiast Humbert                 
z Romans, generał zakonu dominikanów, w pierwszej 
księdze swojego Opus tripartitum przedstawił nie-
zwykle szczegółową apologię krucjaty. Według niego 
krucjata jest obowiązkiem całego chrześcijaństwa: po-
trzebuje ona stałej armii na Wschodzie, złożonej nie               
z najemników, lecz z pobożnych rycerzy, których ze-
brać pozwoli wielka kampania propagandowa. 
 Którą z tych ocen tradycyjnej krucjaty wybrali Oj-
cowie na Soborze Lyońskim II? Zredagowane podczas 
drugiej sesji Soboru (18 maja 1274) Constitutiones 
pro zelo fidei kładą nacisk na konieczność zorganizo-
wania passagium generale, a na pokrycie jej kosztów 
postanawiają obłożyć dziesięciną na okres sześciu lat 
wszystkie dochody duchownych, natomiast każdego 
chrześcijanina jednym denarem turyńskim w roku. 
Tym, którzy prowadzą handel z Saracenami, zagrożono 
konfiskatą majątku. Zakazano odbywania wszystkich 
turniejów do czasu wyruszenia krucjaty. Wszyscy jej 
uczestnicy mieli otrzymać pełny odpust. Żeby krucjata 
zakończyła się sukcesem, miały być poczynione zabie-
gi o zawarcie sojuszu z cesarzem Michałem VIII Paleo-
logiem i ilchanem Persji. Te projekty, które miały się 
skonkretyzować w 1280 roku, pozostały martwą literą 
albowiem duchowieństwo przeciwstawiło się opodat-



kowaniu swoich dochodów, żaden władca nie wyraził 
gotowości stanięcia na czele wyprawy, a śmierć Grze-
gorza X w styczniu 1276 roku otworzyła nieszczęsny 
okres w dziejach Stolicy Apostolskiej, na tronie której 
w ciągu dziesięciu lat zasiadło aż sześciu papieży. Je-
dynie Hadrian V zatroszczył się o Ziemię Świętą wysy-
łając 20 000 funtów turyńskich na budowę galer. 
 W zakresie pomocy dla Ziemi Świętej poważny 
zwrot nastąpił za pontyfikatu Mikołaja IV (1288‒
1292). Kiedy w kwietniu 1289 roku padł Trypolis, pa-
pież natychmiast wezwał do zorganizowania ekspedycji 
w ograniczonym składzie. Na jego apel odpowiedziała 
tylko Wenecja, która latem 1290 roku wysłała na 
Wschód 13 galer. Ogłoszono, że w marcu 1291 roku 
wyruszy krucjata powszechna, której dowództwo miał 
objąć Edward I z Anglii. Przeszkodziły mu w tym woj-
ny galijskie, a Akka dostała się poć władzę Mamelu-
ków. Bullą Dura nimis (sierpień 1291) papież w uro-
czystym apelu nawoływał do zorganizowania krucjaty 
powszechnej, która wyruszyć miała w czerwcu 1293 
roku. Oczekiwał, że pomocy udzieli Cypr i Armenia 
Cylicyjska, najbardziej zagrożone, i że wzmocniona zo-
stanie blokada Egiptu! Do zaangażowania się w to 
przedsięwzięcie papież wzywał suwerennych władców 
zachodnich, a także Wenecję i Genuę, liczył również na 
pomoc ilchana Arguna. Rodził się nowy duch krucjaty: 
miała być zorganizowana straż morska, by czuwać nad 
blokadą Egiptu, wyparte z Ziemi Świętej zakony rycer-
skie miały się przegrupować, na widoku był niezbędny 
sojusz z Mongołami. 4 kwietnia 1292 roku papież 



zmarł i wszystkie plany poszły na marne, na co władcy 
zachodni zareagowali z obojętnością. 
 Inaczej sprawa wyglądała w gronie apologetów 
krucjaty, którzy opracowywali plany odzyskania Ziemi 
Świętej, a niektórzy z nich wnosili nawet nowe pomy-
sły. Franciszkanin Fidenzio z Padwy zalecał w swoim 
Liber recuperationis Terrae sanctae (1290) jedno-
czesne zorganizowanie wyprawy lądowej i morskiej; 
flota złożona z pięćdziesięciu galer, mająca bazę na 
Cyprze, miałaby całkowicie zablokować Egipt, podczas 
gdy armia wylądowałaby w Syrii północnej. Po odbiciu 
Ziemi Świętej miał być w niej umieszczony garnizon, 
wspierany przez 10 galer straży i załogi w miejscach 
ufortyfikowanych. Galvano z Levanti, tercjarz fran-
ciszkański, nakłaniał króla francuskiego Filipa IV 
Pięknego, aby jako protektor Kościoła stanął na czele 
krucjaty. Ramon Luli, filozof i mistyk franciszkański, 
autor trzech traktatów na temat odzyskania Ziemi Świę-
tej, przedstawił różne pomysły na ten temat. Raz myślał 
o połączonej wyprawie morskiej i lądowej, zorganizo-
wanej z poparciem włoskich republik morskich i kró-
lów Cypru i Sycylii. W innym traktacie proponował, 
żeby armia aragońska, ruszając z Andaluzji, przeszła 
Afrykę północną i wkroczyła do Egiptu, a w tym czasie 
flota, posiadająca bazy na Rodosie i na Malcie, zorga-
nizowała blokadę Egiptu. Innym razem zachęcał do 
wyprawy na Konstantynopol, którą miałby poprowa-
dzić wielki mistrz zjednoczonych zakonów rycerskich. 
Wraz z wystąpieniem na arenie politycznej Karola An-
degaweńskiego pojawił się plan zakładający koniecz-



ność zburzenia Aleksandrii i wykorzystania Cypru jako 
bazy krucjaty powszechnej, prowadzonej przez zjedno-
czone zakony rycerskie, które miały utworzyć stałą ar-
mię, zapewniającą ochronę odzyskanej Ziemi Świętej. 
 W pierwszych dziesięcioleciach XIV wieku pojawi-
ło się wiele traktatów na temat odzyskania Ziemi Świę-
tej. Piotr Dubois, prawnik normański, uważał, że król 
francuski i rodzina Kapetyngów powinni odegrać 
pierwszoplanową rolę w poprowadzeniu armii na Kon-
stantynopol, aby go odebrać Grekom, natomiast flota 
zjednoczonego rycerstwa zakonnego pod rozkazami 
króla Cypru miała ruszyć na Egipt. Fulko z Villaret, 
wielki mistrz zakonu szpitalników, w swoim planie 
wyodrębnił ekspedycję ograniczoną, poprzedzającą 
wyprawę powszechną, w której król Cypru odgrywałby 
poważną rolę. Jakub z Molay, wielki mistrz zakonu 
templariuszy, również wyraził w 1306 roku swoje zda-
nie: skłaniał się ku tradycyjnej, wielkiej krucjacie, dla 
której punktem zbiorczym byłby Cypr. Hajton, mnich    
z zakonu premonstratensów, z pochodzenia Armeń-
czyk, zachęcał do wysłania floty, aby zablokowała 
Egipt, i do współdziałania Franków z Mongołami w za-
atakowaniu Syrii i zdobyciu Trypolisu, gdzie wylądo-
wałaby krucjata. Wenecjanin Marino Sanudo Torsello 
(1321) w swoim dziele Liber Secretorum Fidelium 
Crucis przedstawił dobrze obmyślam plan, który prze-
widywał trzy fazy: morską blokadę Egiptu, wymarsz sił 
lądowych pod dowództwem Wenecjanina, aby zająć 
Egipt, a następnie najazd krucjaty powszechnej na 
Ziemię Świętą. Król Cypru Henryk II uważał, że jego 



królestwu przypada dominująca rola w podjęciu ekspe-
dycji morskiej przeciwko Syrii, i widział w Egipcie 
klucz do odzyskania Ziemi Świętej. Wilhelm Durant, 
biskup Mende liczył na udział włoskich republik mor-
skich w odzyskaniu Konstantynopola, co winno po-
przedzić przemarsz krzyżowców przez Azję Mniejszą            
i ich podbój Syrii. Wreszcie dla Wilhelma Adama, ar-
cybiskupa Sultaniehu (Persja), zdobycie Konstantyno-
pola było wstępnym warunkiem odzyskania Ziemi 
Świętej. 
 Niektóre z tych traktatów dużą rolę w organizacji 
przyszłej krucjaty przyznają królowi Francji. Filip VI  
w 1332 roku przedstawił papieżowi projekt wyprawy 
powszechnej, przewidzianej na rok 1336, który zakła-
dał pobór dziesięciny przez sześć lat. W następnym ro-
ku król przystąpił do ligi morskiej, która przeciwko tu-
reckim piratom na Morzu Egejskim zjednoczyła Wene-
cję, szpitalników i cesarza bizantyńskiego. Nie udało 
mu się jednak uzyskać pomocy miast w realizacji swe-
go planu krucjaty. Walk: z Flamandami, napięcia                  
w stosunkach z Anglią, a wkrótce początki wojny stu-
letniej - uniemożliwiły wysłanie na Wschód nawet 
najmniejszej ekspedycji francuskiej. 
 Inicjatywę przejął wówczas król Cypru. Lusigna-
nowie musieli się interesować planami krucjaty choćby 
z powodu swych roszczeń dynastycznych do korony je-
rozolimskiej. Wyspa była zresztą uważana przez auto-
rów planów odzyskania Ziemi Świętej za znakomite 
miejsce tranzytu i zaopatrzenia każdej wyprawy skie-
rowanej przeciwko Syrii i Egiptowi. Henryk II 



W 1420 roku kupiec kreteński Emmanuel Piloti zreda-
gował na ten temat traktat równie szczegółowy, jak te, 
które sto lat wcześniej pisali jego poprzednicy. Wszyst-
kie projekty krucjaty przeciwko Osmanom, opracowy-
wane w XV wieku zwłaszcza na dworze burgundzkim, 
nie traciły z pola widzenia uwolnienia Jerozolimy, co 
pozostawało już tylko w sferze umysłowej spekulacji. 

BIZANCJUM, WENECJA I GENUA                                
W XIV WIEKU 

 Po śmierci Michała VIII Paleologa (1282) konku-
rencja między Genui a Wenecją zaostrzyła się, gdyż 
obydwie chciały skorzystać na słabość: j władzy cesar-
skiej za rządów Andronika II Paleologa (1282‒1328). 
Rozpętała się bezlitosna walka o panowanie na Morzu 
Śródziemnym, w które nakładały się na siebie: interesy 
polityczne i militarne dwóch konkurencyjnych sieci, 
poszukiwanie najbardziej rentownych rynków, projekty 
krucjat przeciwko Turkom i Mamelukom i polityka ko-
lonizacyjna na podbitych terytoriach. W te walki obie 
potęgi zainwestowały wszystkie swoje środki militarne, 
morskie i gospodarcze i wciągały do nich swoich do-
raźnych sojuszników - Bizancjum, Katalończyków, 
Węgrów, a nawet Turków. Ta pierwsza wojna „kolo-
nialna”, zrodzona we wschodniej części Morza Śród-
ziemnego, objęła swoim zasięgiem także Konstantyno-
pol, Morze Czarne, jak również Zachód. Podobnie bę-
dzie i w przypadku dwóch innych wojen między Genuą 
i Wenecją, których jedynym rezultatem będzie osłabie-



nie Bizancjum i postępy Osmanów w Azji Mniejszej                 
i na Bałkanach. 

Panowanie Andronika II (1282‒1328) 

 Andronik II, następca Michała VIII Paleologa, pro-
wadził politykę I sprzyjającą Genueńczykom w zamian 
za pomoc ich floty, która okazała się niezdolna po-
wstrzymać rozwoju piractwa na Morzu Egejskim, za-
grażającego nawet najbliższym okolicom Konstantyno-
pola. Cesarz bizantyński popełnił błąd nie do naprawie-
nia, rezygnując z utrzymania bizantyńskiej floty wo-
jennej, którą uważał za zbyt kosztowną i zbyteczną,               
w czasie gdy zniknęło zagrożenie andegaweńskie; jego 
zdaniem zaoszczędzone w ten sposób pieniądze można 
było z lepszym skutkiem przeznaczyć na wynajęcie na-
jemników do walki z Turkami. W ten sposób Morze 
Egejskie i obrona Konstantynopola zostały zdane na 
dobrą wolę flot zachodnich, których wierność cesar-
stwu była co najmniej wątpliwa. 
 Napięcia między dwoma zachodnimi republikami 
morskimi zaostrzyły Się w ostatnich dziesięcioleciach 
XIII wieku. Zasadniczym ich celem po roku 1291 było 
zdobycie kontroli na Morzu Czarnym. Otóż Genua za-
pewniła sobie zdecydowaną przewagę wraz z rozwojem 
jej faktorii w Kaffie. W reakcji na to Wenecja starała 
się zawrzeć sojusz z chanem Złotej Ordy Telebogą, 
walczącym z ilchanem Persji Argunem, sojusznikiem 
Genueńczyków. Incydenty nasilały się, aż wreszcie do-
szło do prawdziwej wojny kolonialnej, do której bezsil-
ne Bizancjum zostało wciągnięte wbrew swej woli. Za-



częła się ona w roku 1293 od starcia morskiego Wene-
cjan i Genueńczyków pod Koronem; ci pierwsi oskar-
żyli rywali o zerwanie rozejmu zawartego między tymi 
dwoma miastami i w następnym roku statki weneckie 
zaatakowały w porcie w Ajas (Armenia Cylicyjska) 
kupców genueńskich. Gdy tylko ta wiadomość dotarła 
do Mikołaja Spinoli, ambasadora genueńskiego przy 
dworze bizantyńskim, ten kazał uzbroić dwadzieścia 
okrętów w Perze i skierował się do Ajasu, gdzie poko-
nał flotę wenecką. Andronik znalazł się wówczas                  
w kłopotliwej sytuacji: czyż nie zagwarantował w roku 
1285 Wenecji, że nie pozwoli nikomu w Romanii wy-
stąpić ; bronią w ręku przeciwko Wenecjanom? 
 I w ten sposób cesarz bizantyński został wciągnięty 
w wojnę między Wenecją a Genuą, która zakończyła 
się bitwą w pobliżu Curzoli. Flota genueńska, ruszając 
w 1296 roku do otwartej walki, podpaliła Chandię i na 
próżno starała się nawiązać kontakt z Aleksym Kalergi-
sem, dowódcą powstania kreteńskiego. W odwecie 
Wenecja wysłała swoją flotę, która podpaliła Perę; na 
co z kolei Genueńczycy odpowiedzieli masakrą kup-
ców weneckich w Konstantynopolu. I jedni, i drudzy 
odpowiedzialnością za wszystko obarczyli Andronika 
II. Kiedy po zwycięstwie Genueńczyków w pobliżu 
wyspy Curzola obie wycieńczone republiki podpisywa-
ły w Mediolanie traktat pokojowy (25 września 1299), 
do negocjacji nie został dopuszczony Andronik II, któ-
ry trzy lata później był zmuszony przyjąć upokarzające 
warunki pokojowe, jakie narzuciła mu Wenecja; pokój 
ten nie tylko położył kres odzyskiwaniu przez Bizan-



cjum wysp Morza Egejskiego, ale zmusił je do wydania 
Wenecjanom takich wysp, jak Kos, Amorgos, Seryfos  
i Santoryn. 
 Po tej nieszczęsnej dla Cesarstwa Bizantyńskiego 
wojnie przybyły do Bizancjum oddziały tak zwanej 
Kompani Katalońskiej, złożonej z najemników pod 
wodzą Rogera z Flor; wezwał ich cesarz do walki              
z Turkami w Azji Mniejszej. W 1304 roku udało im się 
zająć Filadelfię. Ale kiedy rząd zalegał z wypłatą Kata-
lończykom żołdu, zaczęli oni łupić, a gdy został za-
mordowany ich wódz (kwiecień 1305), przez dwa lata 
pustoszyli Trację; doprowadziło to do głodu w Kon-
stantynopolu i do wzburzenia jego ludności, skierowa-
nego przeciwko Genueńczykom, oskarżanym o speku-
lowanie zbożem. Katalończycy latem 1307 roku opu-
ścili Trację i poszli dc Macedonii, a po jej złupieniu 
przeszli wiosną 1310 roku na służbę Waltera z Brienne, 
księcia Aten. Na własny rachunek zdobyli część Tesa-
lii, ale ponieważ byli źle opłacani, zwrócili się prze-
ciwko Francuzom, których w marcu 1311 roku rozbili 
w bitwie nad rzeką Kefisos w Beocji. Utworzyli wów-
czas w Atenach własne księstwo katalońskie (1311‒
1388). Ich szybkie zwycięstwa w Azji Mniejszej             
i w Grecji środkowej wiele mówią na temat bezsilności 
Cesarstwa Bizantyńskiego w początkach XIV wieku. 
 Andronik II musiał stawić czoło także innemu za-
grożeniu, jakim były plany podboju Konstantynopola, 
opracowane przez spadkobierców cesarza łacińskiego 
Baldwina II, a wspierane przez Andegawenów z Nea-
polu. Głównym bohaterem był brat Filipa IV Pięknego, 



Karol Walezjusz, który w 1301 roku poślubił Katarzynę 
z Courtenay, tytularną cesarzową Konstantynopola, 
wnuczkę ostatniego cesarza łacińskiego. Karol Wale-
zjusz dzięki poparciu papieża zawarł umowę z Wene-
cją, która postawiła do jego dyspozycji swoją flotę,             
a także sprzymierzył się z Milutinem, królem Serbii. 
Plan jednakże zawalił się z braku pieniędzy i z powodu 
śmierć: w 1308 roku Katarzyny z Courtenay, co po-
zbawiło Karola Walezjusz; jakichkolwiek praw do tro-
nu cesarskiego w Konstantynopolu. Wszelako pięć lat 
później plany te odżyły, gdy Katarzyna Welezjuszka 
poślubiła Filipa z Tarentu, młodszego syna Karola II 
Neapolitańskiego, a ten chciał wykorzystać frankońską 
Moreę jako bazę do ataku na stolicę bizantyńską, by ją 
odzyskać. Mimo zbliżenia z Wenecją nie udało mu się, 
z powodu braków odpowiednich funduszy, doprowa-
dzić swoich planów do skutki, i po roku 1320 Bizan-
cjum uwolniło się od tego poważnego dla swej dalsze 
egzystencji zagrożenia”. 
 Koniec panowania Andronika II cechują wysiłki 
zmierzające do wzmocnienia autorytetu cesarskiego 
wobec włoskich republik morskich. Nawiązano nor-
malne stosunki dyplomatyczne z Wenecją, która               
w 1324 rok. porzuciła ostatecznie partię andegaweńską 
i zawarła z Bizancjum traktat, na mocy którego cesar-
stwo wypłaciło jej odszkodowanie i zezwoliło na han-
del zbożem na całym swoim terytorium. Genua z kolei, 
która uzyskała tereny pozwalające jej w latach 1303‒
1304 rozszerzyć swoją dzielnicę v Perze, prowadziła 
podwójną grę podczas wojny domowej toczonej mię-



dzy Andronikiem II a jego wnukiem Andronikiem III. 
Piractwo rozwijało się bez przeszkód, genueńska Pera 
została ufortyfikowana, zwiększało się zagrożenie tu-
reckie. Tym zagrożeniom Andronik III, wspomagany 
przez swojego doradcę Jana Kantakuzena, starał się za-
radzić, ale środki, jakimi dysponował, nie dorównywa-
ły jego ambitnym planom. 

Emiraty tureckie, Zachód i reakcje bizantyńskie                      
(1328‒1355) 

 W drugiej połowie XIII wieku gromady tureckich 
nomadów przenikały do Azji Mniejszej i tu zaczęły 
osiedlać się wokół miejskich centrów regionalnych,              
a ich wodzowie zakładać małe bejliki (księstwa), rywa-
lizujące między sobą. Mongołom nigdy nie udało się 
ich zniszczyć. Do największych około 1330 roku nale-
żały: Karaman z centrum w Ikonion (Konia), Mentesze 
wokół Miletu, Germjan na obrzeżu centralnego pła-
skowyżu anatolijskiego, Ajdyn, Saruhan i Karasi na 
wybrzeżu egejskim; w północno‒zachodniej części 
Azji Mniejszej Osman stworzył księstwo, które czekać 
miała wielka przyszłość. Jego następca Orchan (1326‒
1362), prawdziwy założyciel emiratu osmańskiego, za-
jął w latach 1326‒1332 Brusę, Nikeę i Nikomedię, cał-
kowicie wypierając Bizancjum z Azji Mniejszej. Za-
chód, zaniepokojony tym szybkim postępem Turków, 
stanowiącym wielbcie zagrożenie dla Cesarstwa Bizan-
tyńskiego i zachodnich posiadłości na Morzu Egejskim, 
będzie odtąd myślał o krucjacie nie tyle przeciwko 
Mamelukom, ile przeciwko Turkom. 



 Liga złożona z Wenecji, Bizancjum, królów 
Francji i Cypru, szpitalników i papiestwa zadała                
w 1334 roku klęskę bejowi, władcy Karasi. Androik 
III poddał pod władzę bizantyńską Fokeę oraz wyspy 
Chios i Mitylenę, niemniej był zmuszony negocjo-
wać z tureckimi emirami. W roku 1343 zawiązano 
nową ligę, do której weszła Wenecja, król Cypru 
Hugon IV i szpitalnicy, a papież Klemens VI po raz 
pierwszy wezwał do krucjaty przeciwko Turkom. 
Flota chrześcijańska zaatakowała Smyrnę, główny 
port emiratu Ajdyn, i zajęła go w październiku 1344 
roku z wyjątkiem cytadeli, która pozostała w ręku 
Turków. Do roku 1402 miasto pozostawało pod 
wspólną ochroną papiestwa i szpitalników. Sukces 
ten przyjęto entuzjastycznie na Zachodzie i na tej fa-
li delfin Humbert z Viennois mianował się dowódcą 
całej armii chrześcijańskiej przeciwko Turkom,                     
a w listopadzie 1345 roku wypłynął z Wenecji na 
czele małego oddziału; w podbiciu wyspy Chios 
uprzedziła go Genua. Jemu samemu udało się tylko 
wzmocnić fortyfikacje Smyrny, zanim złożony cho-
robą powrócił na Zachód. Wojna wenecko‒
genueńska, która wybuchła w tym właśnie czasie, 
spowodowała zawieszenie wszystkich projektów 
krucjaty przeciwko Turkom. 
 Cesarz bizantyński potwierdził we wrześniu 1341 
roku wszystkie przywileje Genueńczyków, jakie na-
dawał im traktat zawarty w Nimfeonie, zgodził się 
pokryć szkody, jakie ponieśli od roku 1339, i zwolnił 
Genueńczyków z Pery z opłat z tytułu prowadzonego 



przez nich handlu w stolicy cesarstwa. Biorąc stronę 
raz regentki Anny Sabaudzkiej, raz jej adwersarza 
Jana VI Kantakuzena, Genueńczycy upokorzyli rząd 
bizantyński, zagarniając wyspę Chios. Kiedy w lu-
tym 1347 roku Jan VI Kantakuzen przejął władzę, 
zmierzał do złamania przewagi gospodarczej Genu-
eńczyków i do odbudowania państwa bizantyńskie-
go. Opracował nowe przepisy celne i nakazał budo-
wę floty bizantyńskiej, którą Genueńczycy z Pery 
rozbili, ledwie wypłynęła ze stoczni. „Wojna łaciń-
ska” (sierpień 1348‒marzec 1349) była nowym upo-
korzeniem dla Bizancjum, które szukając sposobno-
ści do rewanżu, sprzymierzyło się z Wenecją i Kata-
lończykami w „wojnie w Cieśninach”, toczonej 
przeciwko Genui. 
 Początek wzięła ona na Morzu Czarnym. Chan 
Dżanibek dwukrotnie (1344 i 1346) zaatakował miasta 
łacińskie - Kaffę i Tanę. Kiedy jego armia, zdziesiąt-
kowana przez dżumę, wycofywała się, przerzuciła tru-
py przez mury Kaffy, co miało - wedle tradycji - dać 
początek „czarnej śmierci”, której zarazki statki genu-
eńskie przeniosły na Zachód. Między Genuą i Wenecją, 
razem walczącymi z Tatarami, doszło do nieporozu-
mień, gdy ta druga, jak się wydawało, sama chciała 
paktować z przeciwnikiem W każdym razie Genueń-
czycy z Kaffy oskarżali o to kupców weneckich.                  
W 1348 roku doszło między nimi do utarczek, prze-
rwanych z powodu „czarnej śmierci”, która rozprze-
strzeniła się na cały Zachód. Powrócono do nich w roku 
1350, gdy Jan VI Kantakuzen zawarł sojusz z Wenecją 



i z Katalończykami. Celem tej koalicji było zajęcie ge-
nueńskich faktorii, zwrócenie cesarzowi Pery i Chios 
oraz zniszczenie floty genueńskiej. Wenecka eskadra, 
którą dowodził Mikołaj Pisani, bez powodzenia zaata-
kowała w maju 1351 roku Perę, po czym wycofała się 
do Negropontu. Genua uzbroiła ogromną flotę; ta, do-
wodzona przez Paganina Dorię, jesienią 1351 roku za-
winęła do Pery. Wzmocniona pomocą udzieloną przez 
emira Ajdynu i Osmanów, w lutym 1352 roku rozpo-
częła na wodach Bosforu walkę z flotą wenecko-
katalońską. Po bitwie, której wynik był właściwie nie-
rozstrzygnięty, Wenecjanie i Katalończycy wycofali 
się, ustępując miejsca Genueńczykom. Jan VI Konata-
kuzen, opuszczony przez sojuszników, został zmuszony 
do pertraktowania z Genueńczykami i w maju 1352 ro-
ku przekazał im na własność Galatę (Perę). Wojna 
przeniosła się na Zachód. Po serii zwycięstw i porażek 
doszło, dzięki Viscontim, do zawarcia w Mediolanie 
traktatu pokojowego (1 czerwca 1355); na jego mocy 
uwolniono jeńców i na trzy lata zawieszono jakiekol-
wiek relacje handlowe z Tatarami. Skutki tych kilkulet-
nich wojen były bardzo dotkliwe, zwłaszcza dla Bizan-
cjum: terytorialnie zmalało, finansowo znalazło się na 
krawędzi bankructwa, gospodarczo zostało uzależnione 
od obcych. Turcy znaleźli się u bram Konstantynopola, 
Pera stała się państwem w państwie, Morze Czarne by-
ło terenem, na którym konkurowały tylko dwie potęgi - 
Wenecja i Genua. Kiedy Jan VI Kantakuzen został              
w 1355 roku odsunięty od władzy przez Jana V Paleo-
loga, Bizancjum usilnie zabiegało o pomoc Zachodu, 



aby przeciwstawić się rozszerzającym swoje podboje 
Osmanom : uchronić Cesarstwo Bizantyńskie przed za-
gładą. 

Zachód, Bizancjum i Turcy                                                 
w drugiej połowie XIV wieku 

 Osmanowie zajęli w 1354 roku fortecę Galipol, po-
łożoną nad Hellespontem; już nic nie mogło ich po-
wstrzymać przed marszem w głąb Półwyspu Bałkań-
skiego. Konstantynopol był właściwie odcięty od Za-
chodu. Za rządów Murada I (1362‒1389) operacje woj-
skowe na Bałkanach nabrały tempa, pod władzą Osma-
nów znalazła się Tracja, Macedonia, część Bułgarii               
i Tesalonika. Rajdy Osmanów zagrażały księstwu Mo-
rei. Murad potrzebował mniej niż dwudziestu pięciu lat, 
aby decydować o sprawach bałkańskich i stać się naj-
potężniejszym władcą w południowo‒wschodniej Eu-
ropie. Cesarz bizantyński był przy nim bezbronną figu-
rynką. 
 Czy Zachód pogodził się już z możliwym upadkiem 
Cesarstwa Bizantyńskiego? Władze bizantyńskie goto-
we były za udzieloną pomoc zawrzeć unię kościelną. 
Papież Innocenty VI zdecydował zatem rozszerzyć po-
moc, jakiej mogła udzielić krucjata, także na walkę                    
z Turkami. Jan V Paleolog skierował do papieża me-
morandum, w którym proponował zorganizowanie kru-
cjaty dwuczęściowej: najpierw miałaby wyruszyć eks-
pedycja w ograniczonym rozmiarze, której celem było-
by przekonanie Greków do zaakceptowania unii, której 
gwarantem byłby cesarz. Po jej przyjęciu Zachód zor-



ganizowałby krucjatę powszechną. I w tym kierunku 
podjęto kilka prób: Piotr Tomasz, biskup Koronu, z kil-
koma galerami Wenecjan i szpitalników zniszczył tu-
reckie fortyfikacje w pobliżu Galipola. Papiestwo po-
pierało agresywną politykę Piotra I, króla Cypru, prze-
ciwko Turkom (zajęcie w 1360 roku Korykos i Attalii 
w 1361 roku), ale marzyło raczej o odzyskaniu Ziemi 
Świętej. On tymczasem w październiku 1365 roku po-
prowadził swoją wyprawę na Aleksandrię, ku rozcza-
rowaniu środowisk filołacińskich w Konstantynopolu, 
gdzie wzrastało wrogie nastawienie dc unii Kościoła 
ortodoksyjnego, który uważał, że pomoc Słowian była-
by pewniejsza niźli pomoc Zachodu. Nowo obrany pa-
pież Urban V starał się w latach 1365‒1366 skłonić 
Węgry, Cypr, Genuę i Sabaudię do udzielenia pomocy 
Bizancjum i cesarzowi Janowi V, uwięzionemu przez 
Bułgarów. Na apel papieża odpowiedział tylko hrabia 
Sabaudii Amadeusz VI, kuzyn cesarza. Zebrawszy ma-
łą armię, zajął Galipol i porty nad Morzem Czarnym, 
Mesembrię i Sozopol, oraz zmusił Bułgarów do uwol-
nienia Jana V. Ten połowiczny sukces wykazał, że 
współpraca z Grekami była możliwa i zwiększała w Bi-
zancjum siłę stronnictwa prounijnego. Cesarz ruszył               
w drogę do Italii (sierpień‒październik 1369), przeszedł 
na katolicyzm i uznał prymat papieski, ale był to wy-
łącznie jego osobisty akt, niepociągający za sobą żad-
nego skutku dla Kościoła prawosławnego; nie zrobił on 
też żadnego wrażenia na władcach zachodnich, którzy 
nie odpowiedzieli na apel papieża, pragnącego przyjść 
Bizancjum z pomocą militarną. 



 Wydawało się, że ta przyjdzie ze strony księstw 
bałkańskich. Nadzieje te rozwiała klęska księcia serb-
skiego Lazara, poniesiona 15 czerwca 138c roku w bi-
twie z Osmanami na Kosowym Polu. Nowy sułtan Ba-
jezyd I zarządził w 1394 roku blokadę Konstantynopo-
la. Dopiero wtedy król węgierski Zygmunt (1387‒
1437), zrozumiawszy, że jego państwo będzie kolejnym 
celem ataku Osmanów, stanął na czele oporu. Wzywał 
przeto do utworzenia armii rycerzy, złożonej z kontyn-
gentów dostarczonych przez królestwa zachodnie; uzy-
skał poparcie Wenecji, cesarza bizantyńskiego Manuela 
II i obu rywalizujących ze sobą papieży - Bonifacego 
IX i Benedykta XIII. W zorganizowaniu krucjaty wielu 
ludzi na Zachodzie widziało - niewątpliwie pod wpły-
wem Filipa z Mezieres i jego Zakonu Męki Jezusa 
Chrystusa - sposób na pogodzenie Francji i Anglii oraz 
na skończenie z Wielką Schizmą. Książę Burbonii                  
z pomocą Genui wyprawił się w 1390 roku do Mahdii, 
natomiast hrabia Derby w 1390 i 1392 roku do Prus. 
Dwa lata później dwaj posłowie króla Anglii Ryszarda 
II, mianowicie książę Burgundii Filip Śmiały i książę 
Ludwik Orleański, udali się na dwór węgierski. Filip 
Śmiały nosił się z zamiarem poprowadzenia przyszłej 
wyprawy wraz z Ludwikiem Orleańskim i księciem 
Lancastera Janem z Gandawy. Jednakże w roku 1395 ci 
trzej książęta odstąpili od tego zamiaru, gdy intensywne 
przygotowania do wyprawy i zbieranie pieniędzy za-
kończono, a obaj rywalizujący papieże ogłosili bulle 
wzywające do krucjaty. Wyprawa, na czele której sta-
nął Jan z Nevers (przyszły Jan bez Trwogi), była przed-



sięwzięciem dworu burgundzkiego i książąt francu-
skich. Hufce rycerskie, liczące w sumie około 10 000 
ludzi, wyruszyły z Montbeliard w kwietniu 1396 roku, 
a w lipcu dotarły do Budy i natychmiast ruszyły w głąb 
terytorium osmańskiego, żeby zmusić Bajezyda do 
przyjęcia bitwy. Zlekceważywszy rady króla Zygmun-
ta, rycerstwo zachodnie starło się pod Nikopolem z pie-
chotą osmańską (25 września 1396) i zostało zdziesiąt-
kowane przez tureckich sipahisów. Opuszczenie pola 
bitwy przez pomocnicze oddziały wołoskie i siedmio-
grodzkie króla Zygmunta doprowadziło do kompletnej 
klęski. Turcy wzięli ogromną liczbę jeńców, wśród któ-
rych znalazł się Jan z Nevers i Boucicaut, którzy odzy-
skali wolność za ogromnym okupem (200 000 dukatów 
zebranych w Burgundii). Klęska pod Nikopolem poka-
zała, że zawiązanie przez wszystkie potęgi zachodnie 
sojuszu do walki z Turkami było niemożliwe, a tym 
samym niemożliwa była wielka ekspedycja. Nie osłabi-
ła ona wszelako krucjatowej gorliwości dworu bur-
gundzkiego, gorliwości, która w połowie XV wieku 
będzie charakteryzowała panowanie Filipa Dobrego. 
Zwycięstwo pod Nikopolem pozwoliło Bajezydowi za-
cieśnić blokadę Konstantynopola, który ocalenie za-
wdzięczał przybyciu oddziału przyprowadzonego przez 
marszałka Boucicauta, a nade wszystko - klęsce sułtana 
w bitwie stoczonej 28 lipca 1402 roku pod Ankarą z 
armią Timura Lenka. 
 
 



 Bizancjum i włoskie republiki morskie w drugiej po-
łowie XIV wieku 

 Po upływie trzech lat od zawarcia w roku 1355 trak-
tatu w Mediolanie odżyły stosunki handlowe ze Złotą 
Ordą, o czym świadczą akty sporządzone w latach 
1359‒1363 w Tanie przez weneckiego notariusza Be-
nedykta Bianco. Jego klienci, Wenecjanie, Genueńczy-
cy, Katalończycy i Florentyńczycy, przybywali tu, żeby 
kupić jedwab, zboże i niewolników, sprzedać natomiast 
wino, płótna i sukna. Ale warunki handlu znacznie się 
pogorszyły. Bratobójcze walki o sukcesję po chanie 
Berdibegu zagroziły bezpieczeństwu kupców zachod-
nich na drogach azjatyckich. Poważniejsze jeszcze 
skutki spowodowało wyrzucenie Mongołów z Chin po 
dojściu do władzy dynastii Ming i przesunięcie chanatu 
czagatajskiego w Azji Centralnej pod pierwszymi cio-
sami Timura Lenka - to bowiem całkowicie sparaliżo-
wało działalność handlową na drodze mongolskiej i za-
łamało gospodarczą rolę Tany. Natomiast nie załamało, 
a wręcz przeciwnie - ożywiło konkurencję Genui i We-
necji o kontrolę nad handlem czarnomorskim. 
 Genua wzmocniła swoje pozycje na północy Morza 
Czarnego kosztem Wenecji, tworząc osadę w Cembalo 
(Bałakława) i zajmując starą wenecką faktorię Soldaję  
i okoliczne wioski, co dało początek genueńskiej Gaza-
rii. Solidną również pozycję zajęła przy ujściach Duna-
ju, w dwóch portowych miastach, Kilii i Licostomo,                
z których wywożono głównie zboże; tu jednak musiała 
stawić czoło Dobroticy, władcy wybrzeża trackiego,                



z którym Wenecja sprzymierzyła się, aby zapewnić so-
bie dostęp do dunajskiego rynku zbożowego. Konku-
rencja handlowa między Genuą a Wenecją uwidoczniła 
się również na terenie cesarstwa Wielkich Komnenów. 
Cesarz Aleksy III faworyzował Wenecję, wydając na 
jej korzyść dwie chryzobulle (1364, 1367). Jednakże 
upadek handlu z Tebrizem, szykany, jakim poddani zo-
stali kupcy weneccy w latach 1374‒1376, wreszcie po-
czątek wojny zakończonej bitwą pod Chioggią - 
wszystko to razem przeszkodziło Wenecji w utrzyma-
niu regularnych stosunków handlowych z Trapezuntem. 
Dla Genueńczyków handel z tym cesarstwem miał dru-
gorzędne znaczenie. 
 Stosunek sił między tymi dwoma morskimi repu-
blikami morskimi na Morzu Egejskim i we wschodniej 
części Morza Śródziemnego ulegał zmianom. Jan V Pa-
leolog, który odzyskał tron w 1355 roku z pomocą ge-
nueńskiego śmiałka Franciszka Gattilusio, dał mu za 
żonę swoją siostrę i wyspę Mitylenę jako wiano. Ro-
dzina Gattilusio powiększyła swoje posiadłości o pół-
nocne wyspy egejskie: Lemnos, Tazos i Samotrakę oraz 
o miasto Enos, leżące przy ujściu Maricy. Jan V uznał 
następnie władzę Genueńczyków na Chios, za co mieli 
oni płacić symboliczny trybut. W ten sposób uzupeł-
niona została sieć przystani genueńskich na drogach 
Romanii i Morza Czarnego, stanowiąca przeciwwagę 
dla paralelnej sieci weneckiej, ale skoncentrowanej                  
w zachodniej części Morza Egejskiego (Negropont. 
Cyklady, Tesalonika). I ten układ tłumaczy wysiłki 
Wenecji zmierzające do zajęcia wyspy Tenedos, poło-



żonej u wejścia do Hellespontu. Wysiłki te będą powo-
dem czwartego wielkiego konfliktu wenecko‒
genueńskiego, zakończonego bitwą pod Chioggią. 
 Do tego konfliktu w dużej mierze przyczyniły się 
także wydarzenia na Cyprze. Po zamordowaniu Piotra I 
w 1369 roku jego młody syn, Piotr II, trzy lata później 
był koronowany. Podczas uroczystości towarzyszących 
koronacji doszło do zaciekłej bijatyki między Genueń-
czykami a Wenecjanami. Genueńczycy, wygnani                
z Famagusty, zorganizowali wyprawę odwetową sfi-
nansowaną z prywatnych funduszy armatorów, którzy 
stworzyli cypryjską mahonę, na wzór kompanii han-
dlowej, która rządziła wyspą Chios. Ekspedycja dowo-
dzona przez Piotra z Campofregoso zajęła Fama- gustę 
i narzuciła Piotrowi II traktat rujnujący jego państwo; 
król Cypru został bowiem zobowiązany do płacenia 
Genui 40 000 florenów tytułem rocznego trybutu, spła-
ty odszkodowania w wysokości 2 000 000 florenów w 
ciągu dwudziestu lat i pokrycia kosztów uzbrojenia flo-
ty genueńskiej, wynoszących 90 000 florenów. Król 
musiał jako rękojmię wydać Genueńczykom Famagustę 
i swojego brata, Jakuba z Lusignan, którego Genueń-
czycy trzymali w swoim więzieniu. Famagusta stała się 
jedynym na wyspie portem, do którego wolno było 
przywozić towary, i tylko stąd można było je wywozić. 
W ten sposób Genueńczycy pozbawili Wenecję jej 
uprzywilejowanego magazynu i zmusili rywalkę do 
zawieszenia od roku 1373 działalności jej muda na 
Cyprze. To także było jedną z przyczyn wybuchu woj-
ny wenecko-genueńskiej w 1376 roku. 



 Pretekstem do jej wszczęcia była sprawa Tenedos, 
małej wyspy położonej u wejścia do Hellespontu. Ce-
sarz Jan V Paleolog ustąpił ją w 1370 roku Wenecji, 
która objęła ją w pełne posiadanie w 1376 roku. Genua 
zareagowała udzieleniem poparcia zbuntowanemu sy-
nowi cesarza, Andronikowi IV. 
 Syn uwięził ojca i przyznał wyspę Genueńczykom. 
W tej sytuacji musiało już dojść do otwartej walki, któ-
rej w Bizancjum towarzyszyła wojna domowa, podsy-
cana przez obie wrogie sobie republiki. Wenecja od 
wieków nie przeszła tak ciężkiej próby; musiała stawić 
czoło groźnej koalicji, albowiem po stronie Genui sta-
nęli król węgierski Ludwik I, patriarcha Akwilei i se-
nior Padwy Franciszek z Carrary. Początkowo wojna 
toczyła się na Wschodzie. Wenecjanie ufortyfikowali 
Tenedos i zablokowali wejście do Cieśnin. Przeniosła 
się także na Adriatyk, zagrażając istnieniu Wenecji.                
W sierpniu 1379 roku flota genueńska zajęła wyspę 
Chioggię, położoną na południe od Laguny. Wenecja 
zmobilizowała wtedy wszystkie swoje siły i jej admira-
łowi Karolowi Zeno udało się zablokować Genueńczy-
ków na Chioggii, a w czerwcu 1380 roku zmusić do 
poddania się. Dwie wyczerpane przeciwniczki zgodziły 
się na mediacje Amadeusza VI Sabaudzkiego W zawar-
tym w Turynie pokoju (8 sierpnia 1381) Wenecja zgo-
dziła się zdemilitaryzować Tenedos, obie republiki 
miały przez dwa lata zaprzestać handlu w Tanie. Pokój 
ten wykazał, że żadna ze stron nie była w stanic od-
nieść zdecydowanego zwycięstwa. Na konflikcie naj-
więcej skorzystał: Osmanowie; odtąd to oni kontrolo-



wali Cieśniny i wzmocnili swoje panowanie w Tracji               
i Macedonii, osłabiając Bizancjum, pozostawione sa-
memu sobie w walce o przetrwanie. 
 Pokój zawarty w Turynie nie położył kresu mor-
skiej i handlowej rywalizacji obu morskich republik 
włoskich. Ciągle dochodziło do jakichś incydentów, 
które utrudniały podjęcie akcji ratunkowej dla Cesar-
stwa Bizantyńskiego. Na Morzu Czarnym Genua nie 
przeszkadzała Wenecji w swobodnej żegludze, ale jej 
faktorie traciły tu na znaczeniu. Timur Lenk zburzył              
w 1395 roku łacińskie osiedla w Tanie, które Wenecja-
nie i Genueńczycy starali się odbudować, jakkolwiek 
mongolska droga handlów; wiele straciła ze swojej 
atrakcyjności, bo handel korzeniami przejęły już Bejrut 
i Aleksandria. W latach 1385‒1395 zawieszony został 
coroczny rejs galer weneckich do Trapezuntu, a gdy 
podjęto go na nowo, nie przynosił już kupcom dawnych 
korzyści. W drugiej połowie XIV wieku Morze Czarne 
utraciło znaczenie koła zamachowego handlu między-
narodowego, jakim było od stu lat. 
 Obie republiki morskie zajmowały ambiwalentną 
postawę wobec sułtanatu osmańskiego, wahając się 
między częściową współpracą - mając na względzie 
własne interesy gospodarcze - i koniecznością udziele-
nia poparcia Bizancjum, walczącemu o przetrwanie.              
W 1388 roku zawiązała się liga, składająca się z Pery, 
Mityleny, kawalerów rodyjskich i mahony Chios, ale 
po bitwie na Kosowym Polu i Wenecja, i Genua po-
śpieszyły do nowego sułtana z gratulacjami za odnie-
sione zwycięstwo i z prośbami, by zechciał potwierdzić 



ich dawne przywileje. Nie wzięły udziału w nieszczę-
snej wyprawie króla Zygmunta ani w klęsce pod Niko-
polem; flota Tomasza Mocenigo ograniczyła się do za-
brania ocalałych w portach Morza Czarnego. Król fran-
cuski Karol VI wysłał mały oddział pod wodzą mar-
szałka Boucicauta, żeby wziął udział w obronie Kon-
stantynopola, zablokowanego przez Turków. Gdy ten 
mały garnizon zajął w mieście pozycje, cesarz Manuel 
II Paleolog udał się na Zachód, by tam zabiegać o po-
moc. Przejechał przez Wenecję, Genuę, Paryż i Lon-
dyn, przyjmowany wszędzie z honorami, ale też wszę-
dzie otrzymywał tylko puste obietnice. I gdy wydawało 
się, że już nic nie uchroni Konstantynopola przed zaję-
ciem go przez Turków, ocalenie przyniosła mu klęska 
Bajezyda pod Ankarą (28 lipca 1402). 
 Z tego tymczasowego osłabienia Osmanów inaczej 
skorzystały Wenecja i Genua. Na przełomie XIV i XV 
wieku Serenissima wzmocniła swoją obecność w świe-
cie bałkańskim i egejskim. Kupiła Dyrrachium i Skuta-
ri, w 1386 roku zajęła Korfu, a w 1388 roku Nauplię i 
Argos, poddała swojej bezpośredniej władzy Negropont 
(1390), także Tinos i Mikonos po śmierci Jerzego III 
Ghisiego, a w 1394 roku przejęła większą część księ-
stwa Aten. Nie potrafiła jednak przeszkodzić Turkom  
w zajęciu Tesaloniki w 1387 roku, Tesalii w latach 
1393‒1394 ani uchronić greckiego despotatu w Morei 
przed tureckim zagrożeniem. Nie tylko Konstantyno-
pol, ale i cała Romania została ocalona przed osmań-
skim podbojem dzięki zwycięstwu Timura Lenka pod 
Ankarą. Duch krucjaty ożył w Genui pod rządami Bou-



cicauta. Marszałek francuski w kwietniu 1403 roku 
uzbroił flotę, by wyruszyć na Wschód. Zatrzymał się na 
Cyprze, gdzie król Janusz bez powodzenia usiłował rok 
wcześniej odebrać Genueńczykom Famagustę, i narzu-
cił nowy traktat pokojowy i handlowy, zmuszający Cy-
pryjczyków do wypłacenia Genui odszkodowania                
w wysokości 150 000 dukatów. Stąd jego flotylla skie-
rowała się do Bejrutu, który złupiono. W drodze po-
wrotnej statki Boucicauta zaatakowali Wenecj anie 
przy Modonie i zniszczyli trzy galery. Po długich nego-
cjacjach obie republiki zawarły pokój, w którym zobo-
wiązały się do wzajemnego wynagrodzenia strat po-
szkodowanym kupcom. Jałowe starcia Genui i Wenecji 
miały tylko ten rezultat, że osłabiały Bizancjum, nawet 
w czasie gdy klęska i uwięzienie Bajezyda zatrzymały 
czas odmierzający zagładę Bizancjum. 

Zachód a upadek Konstantynopola 

 Ekspansja osmańska na Półwyspie Bałkańskim za-
trzymała się na czas jednego dziesięciolecia z powodu 
wojny domowej, jaką toczyli czterej synowie Bajezyda, 
i buntów bejlików anatolijskich. Dopiero Mehmed I 
(1413‒1421) zjednoczył państwo i mimo klęski zadanej 
mu przez flotę wenecką w kwietniu 1416 roku pod Ga-
lipolem poprowadził armię przeciwko Wołochom i roz-
szerzył swoje panowanie na Albanię. Jego syn Murad II 
(1421‒1451) swoimi zdobyczami przygotował drogę 
do sukcesów Mehmeda II. W roku 1422 obiegł Kon-
stantynopol, ale wycofał się, żeby uśmierzyć bunt jed-
nego ze swoich braci. Natomiast w roku 1430 odzyskał 



Tesalonikę, którą despota Andronik, syn Manuela II, 
odstąpił w roku 1423 Wenecji, która obiecała zapewnić 
miastu obronę i zaopatrzenie. Wenecja próbowała ne-
gocjować z sułtanem, proponując mu płacenie trybutu. 
Mu- rad II w marcu 1430 roku podszedł z silną armią 
pod miasto i zajął je. 
 Rajdy osmańskie na teren Peloponezu wyrządziły 
wiele szkód despotatowi Morei, który w latach 1414‒
1416 cesarz Manuel II Paleolog zreorganizował. Aby 
chronić się przed najeźdźcami, zbudowano mur, tak 
zwany Heksamilion, zamykający Istm Koryncki. Turcy 
zburzyli go w 1423 roku i zdewastowali ziemie bizan-
tyńskie. Despotat podniósł się po tej klęsce i nawet za-
garnął ostatnie posiadłości łacińskiego księstwa, jakie 
były w posiadaniu Centurione Zaccarii, tak że cały Pe-
loponez, z wyjątkiem miejscowości pozostających we 
władaniu Wenecji (Modon, Koron. Navarino, Lepanto, 
Argos i Nauplia), znalazł się pod władza bizantyńską. 
Murad II w 1446 roku najechał Grecję, przekroczył 
Heksamilion, złupił miasta bizantyńskie i uprowadził 
ponad 60 000 jeńców. Despota Morei był zmuszony 
płacić sułtanowi trybut. Po zdobyciu Konstantynopola 
armia osmańska zajęła Ateny (1456) i w dwóch kam-
paniach (1458 i 1460 zakończyła podbój Peloponezu. 
 Na północy Półwyspu Bałkańskiego ekspansja 
osmańska skierowała się głównie w kierunku Węgier             
i Serbii. Pod wpływem papieża Eugeniusza IV, przeko-
nanego o konieczności przyjścia z pomocą Bizancjum, 
zwłaszcza po proklamacji unii Kościołów we Florencji 
(6 lipca 1439), zawiązała się koalicja. Zdołała ona 



zgromadzić prawie trzydziestotysięczną armię pod wo-
dzą Władysława III - króla Polski i Węgier, Jana Hu-
nyadyego, legata papieskiego Juliana Cesariniego                   
i serbskiego despoty Jerzego Brankowicia. Armia ta 
odniosła dwa wspaniałe zwycięstwa w walce z oddzia-
łami osmańskimi w Rumelii, najechała Bułgarię, zajęła 
Sofię. Osaczony Murad podpisał dziesięcioletnie za-
wieszenie broni, w którym zwróci; despocie Serbii za-
jęte przez Turków ziemie, co ograniczyło jego siłę na 
Bałkanach. Ale Stolica Apostolska, ufna w obiecaną 
przez Wenecję pomoc morską i przekonana, że należy 
wykorzystać okazję do całkowitego wyparcia Turków  
z Europy, naciskała na dowództwo armii, zwalniając je 
ze złożonej Muradowi przysięgi. Armia koalicyjna, ale 
już bez oddziałów serbskich, które się wycofały, ruszy-
ła ku Morzu Czarnemu, żeby połączyć się z oczekiwa-
ną flotą wenecką. Murad przyspieszył marsz i pod 
Warną (10 listopada 1444) oddziały osmańskie roz-
gromiły armię chrześcijańską której wodzowie, król 
Władysław i kardynał Cesarini, zginęli na polu bitwy. 
Historycy Europy Wschodniej nazwali bitwę pod War-
ną „bitwą stuleci”, zwracając w ten sposób uwagę, że 
była to ostatnia wspólna akcja chrześcijaństwa, próbu-
jąca przeciwstawić się podbojowi tureckiemu25. Po 
1444 roku opór stawiali jeszcze Jan Hunyady, po prze-
jęciu regencji na Węgrzech, ale doznał klęski w walce               
z Turkami w bitwie na Kosowym Polu (1448), i Jerzy 
Kastriota Skanderbeg, którego Albańczycy uważają za 
narodowego bohatera oporu przeciwko Turkom. Skan-
derbeg, mimo że przeszedł na katolicyzm, nie otrzymał 



należytego wsparcia ze strony Wenecji, Raguzy i pa-
piestwa, udało mu się jednakże natchnąć Albańczyków 
do długotrwałego oporu przeciwko Osmanom (1443‒
1468). Po śmierci Murada II (styczeń 1451) tureckiego 
podboju uniknęła jeszcze większa część Albanii, despo-
tat Morei i Konstantynopol, pozostały strzępek Cesar-
stwa Bizantyńskiego. 
 Mehmed II, dziewiętnastoletni następca swojego 
ojca, Murada II, zdecydowany był poświęcić całą 
swoją energię na zdobycie miasta Konstantyna 
Wielkiego i uczynić zeń nową stolicę swojego pań-
stwa. Potrzebował mniej niż dwóch lat, żeby osią-
gnąć ten cel. Kilka miesięcy zabrało mu zbudowanie 
twierdzy Rumeli Hisar, kontrolującej dostęp do Mo-
rza Czarnego, w Galipolu uzbroił flotę, która wpły-
nęła na morze Marmara, zebrał prawie osiemdziesię-
ciotysięczną armię, zaopatrzył się w bardzo silną ar-
tylerię. Znakomicie przygotowana kampania trwała 
krótko, zaczęła się bowiem w marcu, a zakończyła 
29 maja 1453 roku zdobyciem miasta. Na te przy-
gotowania Mehmeda II Zachód zareagował słabo. 
Oczywiście, nie można zapominać, że na dworze 
burgundzkim z coraz większym entuzjazmem pod-
chodzono do myśli o krucjacie. Papiestwo, wahające 
się przed zaangażowaniem się w obronę Konstanty-
nopola, zanim unia Kościołów nie stanie się faktem 
dokonanym, wysłało na Wschód kardynała Izydora z 
Kijowa wraz z 200 łucznikami. Miał on dokonać 
proklamacji unii Kościołów w kościele Hagii Sofii, 
ale spotkał się z wrogością tłumu. Wenecja oczeki-



wała na współpracę papiestwa i innych potęg, potem 
zdecydowała się wysłać flotyllę, ale Konstantynopol 
były już oblegany. Do obrony stanęli członkowie ko-
lonii weneckiej, dysponujący dziewięcioma statkami. 
Genua ociągała się z zaangażowaniem do walki, 
przedkładając obronę własnej faktorii w Perze. Nie-
mniej genueński oddział na czele z Maurycjuszem 
Cattaneo, a zwłaszcza z Janem Giustinianim Longo, 
należał do najdzielniejszych obrońców stolicy. Pod-
czas generalnego szturmu 29 maja 1453 roku opór 
ustał całkowicie  dopiero  wtedy,  gdy  na  murach  zgi-
nął cesarz Konstantyn XI Dragasz i z pola walki wy-
cofał się ranny Jan Giustiniani Longo. Przez trzy dni 
i trzy noce miasto było wydane na łup żołnierzy. Lu-
dziom z Zachodu udało się uciec na statkach wenec-
kich i genueńskich. 30 maja sułtan wkroczył do Ha-
gii Sofii i przyjął poddanie się Pery. Genueńczycy 
zachowali swoje dobra, kościoły i statki, ale musieli 
uznać zwierzchnią władzę sułtana, płacić pogłówne  
i rozbroić swoją faktorię. Rok 1453 zapoczątkował 
likwidację kolonizacji zachodniej na Wschodzie: 
dwa lata później zdobyta została Fokea, w 1460 roku 
- Morea, w 1461 roku - Trapezunt, w 1463 roku - 
Mitylena, w 1475 roku - genueńska Gazaria, w 1484 
roku - faktorie naddunajskie. Skromny strumyk han-
dlowy utrzymywał się dzięki kapitulacjom, ale od 
końca XV wieku aż do wieku XVIII Morze Czarne 
stało się prawdziwym jeziorem osmańskim. 
 Upadek Konstantynopola odbił się szerokim 
echem na Zachodzie. Humaniści widzieli w tym rui-



nę greckiej kultury, papiestwo poważne zagrożenie 
dla starożytnego Rzymu i Italii. Aby obudzić chrze-
ścijan, papież Mikołaj V 30 września 1453 roku wy-
dał bullę Etsi ecclesia Christi. Entuzjastycznie przy-
jęta została ona na dworze burgundzkim, gdzie pod-
czas Bankietu Bażanta (luty 1454) książę Filip Do-
bry ogłosił swoją chęć wzięcia udziału w krucjacie, 
pod warunkiem że będzie mu towarzyszył jakiś inny 
władca europejski. Papież Kalikst III poświęcił całą 
swoją energię krucjacie; zwrócił się z apelem do 
Aragonii, Neapolu, Portugalii, ale nie mógł tego 
uczynić w odniesieniu do Wenecji, która właśnie 
zawarła pokój z Portą. Uzbroił szesnaście galer              
i dowództwo nad nimi powierzył kardynałowi Lu-
dwikowi Trevisanowi, który odniósł kilka sukcesów, 
odzyskując na Morzu Egejskim Lemnos, Samotrakę  
i Tazos. Papież wspierał Jana Kapistrana, kaznodzie-
ję wzywającego do krucjaty, i zwerbował ochotni-
ków, którzy zmusili Mehmeda II do odstąpienia od 
oblężenia Belgradu w 1456 roku. 
 Jego następca Pius II (Eneasz Sylwiusz Piccolomi-
ni) był największym zwolennikiem krucjaty, jaki zasia-
dał na tronie papieskim od czasów Grzegorza X. Po 
wyborze na papieża zaprosił władców zachodnich na 
sejm do Mantui (czerwiec 1459), by omówić sprawy 
dotyczące organizacji krucjaty. Zdecydował, że stanie 
na jej czele wraz z Filipem Dobrym i zawarł sojusz                
z Wenecją i z królem węgierskim Maciejem Korwinem. 
Wszyscy mieli się zebrać w Ankonie w roku 1464. 
Książę Burgundii zrezygnował z udziału, ale wysłał 



Antoniego, swojego syna z nieprawego łoża, który wy-
ruszył z Flandrii na czele armii liczącej 3000 ludzi; 
kiedy dotarł do Marsylii, doszła go wieść o śmierci pa-
pieża, który zakończył życie 15 sierpnia 1464 roku. 
Krucjata umarła wraz ze swym promotorem. Wenecja 
już w 1463 roku była w stanie wojny z Turkami. Me-
hmed II tymczasem w 1461 roku zajął Trapezunt,                
w 1470 roku zdobył Negropont, a po śmierci Skander-
bega wcielił do swojego imperium Albanię. Co więcej - 
zmusił Wenecję do zawarcia w 1479 roku mało chwa-
lebnego dla niej pokoju, a nawet w sierpniu 1480 roku 
wyprawił swoje oddziały do Otranto! Papież Sykstus 
IV wystąpił z płomiennym apelem o pomoc dla zagro-
żonej Italii. Jego galerom, wspomaganym przez galery 
neapolitańskie, udało się odbić miasto we wrześniu 
1481 roku. W tym samym roku zmarł Mehmed II,                
a imperium osmańskim wstrząsnął spór o władzę mię-
dzy jego synami, Bajezydem II i Dżem sułtanem. Ten 
drugi, dwukrotnie pokonany, zbiegł na Rodos, a potem 
znalazł się we Francji pod strażą szpitalników, którym 
Bajezyd II płacił corocznie 45 000 dukatów, aby tylko 
pozbyć się kłopotliwego pretendenta do tronu. Dopóki 
żył Dżem sułtan, a zmarł w roku 1495, Bajezyd po-
wstrzymywał się od jakiejkolwiek akcji przeciwko Za-
chodowi. Dopiero po śmierci brata Bajezyd II rozprawił 
się z Wenecją (1499‒1502), która straciła swoje posia-
dłości na Peloponezie, czyli Koron, Modon, Lepanto               
i Navarino, a także Dyrrachium. Ostatnie lata XV wie-
ku pokazały zatem, jak wielką potęgą morską dyspo-
nowało już wtedy imperium osmańskie, które w swojej 



ekspansji nie wahało się zawierać sojuszów z pań-
stwami chrześcijańskimi, jak miało się to okazać                    
w XVI wieku. 

BURGUNDIA I KRUCJATA W XV WIEKU 

 Krucjata w księstwie burgundzkim była dynastycz-
ną tradycją. Jej książęta bardzo wcześnie zainteresowali 
się Wschodem i to zainteresowanie przejawiali w spo-
sób ciągły. Filip Śmiały zamierzał w 1394 roku zorga-
nizować krucjatę, z pomocą Ludwika Orleańskiego                
i Jana z Gandawy, do której przyłączyłyby się siły 
Świętego Cesarstwa i flota wenecka. Wycofanie się 
Ludwika Orleańskiego i Jana z Gandawy przekształciło 
wyprawę w ekspedycję czysto burgundzką, złożoną                 
z 300-500 rycerzy, prowadzonych przez doświadczo-
nych dowódców (wśród nich był marszałek Boucicaut) 
pod naczelnym kierownictwem Jana z Nevers. Hufiec 
ten został zmiażdżony przez wojsko Bajezyda pod Ni-
kopolem, a ci, którzy przeżyli, dostali się na dziewięć 
miesięcy do niewoli, po czym zostali wydani szpitalni-
kom i w 1398 roku powrócili do Dijon, przyjęci grom-
kimi brawami. Ta klęska blokowała każdą późniejszą 
próbę zorganizowania krucjaty powszechnej i poddała 
w wątpliwość możliwość zawarcia sojuszu między si-
lami zachodnimi i oddziałami węgierskimi. Myśl o po-
mszczeniu Nikopola będzie obecna na dworze bur-
gundzkim za Jana bez Trwogi (Jan z Nevers i Filipa 
Dobrego. 
 



Idea krucjaty na dworze burgundzkim 

 Filip Dobry interesował się Wschodem nie tylko 
dlatego, że przyświecało mu pragnienie pomszczenia 
niewoli i klęski ojca pod Nikopolem. Uważał bowiem, 
że objęcie przywództwa w krucjacie może wzmocnić 
jego polityczne pretensje na Zachodzie, szczególnie               
w odniesieniu do królestwa francuskiego. Aby do tego 
dojść, musiał zdobyć dobre informacje o Wschodzie.          
W swojej bibliotece zgromadził różne opisy podróży              
i pielgrzymek do Ziemi Świętej, polecił Godfrydowi              
z Thoisy i Waleranowi z Wavrinu zredagować raporty 
na temat dróg i środków, jakie powinna mieć przyszła 
krucjata, wysłał Guilleberta z Lannoy, a potem Ber-
trandona z La Broquiere w misji rozpoznawczej na 
Wschód i zamówił całą serię turkofobicznych roman-
sów rycerskich, takich jak Piękna Helena z Konstan-
tynopola (1448) i Trzej synowie królów autorstwa 
Dawida Auberta (1463). Jan Germain, biskup Chalon, 
pisał dzieła teologiczne i dogmatyczne, wykorzystując 
cały scholastyczny arsenał wrogi muzułmanom. Książę 
zbierał także utwory propagandowe, takie jak Infor-
macje Tebaldiego na temat oblężenia Konstantynopola 
i apokryficzny list Mahomeda II do papieża Mikołaja 
V, w którym sułtan groził unicestwieniem Zachodu. 
Trzy inne fakty skłaniały księcia do bliższego zaintere-
sowania się sprawami Wschodu. Utworzenie Orderu 
Złotego Runa wiązało się z myślą o przyszłej krucjacie. 
Obecność zaś w Burgundii licznych uciekinierów bi-
zantyńskich musiała wzbudzać na dworze burgundzkim 



litość nad losem Konstantynopola. Małżeństwo księcia 
z siostrą Henryka Żeglarza, Izabelą Portugalską, gorącą 
zwolenniczką krucjaty, wzmocniło wschodnią politykę 
Burgundii, tym bardziej że bratanek Izabeli, Jan z Co-
imbry, poślubił Karolinę z Lusignan, dziedziczkę tronu 
cypryjskiego, co pozwalało księciu burgundzkiemu na 
rozciągnięcie nad Cyprem swego rodzaju protektoratu. 
Warto nadto zauważyć, że Filip Dobry kazał budować 
lub odnawiać kościoły i kaplice w Ziemi Świętej, wy-
syłał pieniądze i statki szpitalnikom z Rodosu, opłaceni 
przez niego burgundzcy najemnicy walczyli pod War-
ną, służyli despocie Morei. 
 Pierwsze przedsięwzięcia księcia nie były zachęca-
jące. Filip Dobry nakazał w 1438 roku budowę bur-
gundzkiej flotylli w L’Écluse, Brukseli i Anvers. Trzy 
lata później, odpowiadając na prośbę szpitalników, wy-
słał pod dowództwem Godfryda z Thoisy cztery statki 
na Wschód, które w następnym roku powróciły do Vil-
lefranche. Później, po wizycie poselstwa bizantyńskie-
go na dworze burgundzkim, książę wysłał na Wschód 
dwie floty, jedną pod wodzą Godrfyda z Thoisy, by 
pomóc szpitalnikom zerwać oblężenie Rodosu przez 
Mameluków w 1444 roku, drugą, dowodzoną przez 
Walerana z Wavrinu, do Konstantynopola. Pierwsza 
prowadziła operacje wzdłuż północnego wybrzeża 
Anatolii, druga udała się ku Dunajowi, mając nadzieję 
na połączenie się z siłami Jana Hunyadyego. Turcy do 
bitwy jednak nie stanęli. Dwaj burgundzcy admirałowie 
powrócili na Zachód, a jedynym rezultatem ich wypraw 



było zmarnowanie finansowych wydatków księcia na tę 
flotę. 
 W 1451 roku Filip Dobry na posiedzeniu kapituły 
Orderu Złotego Runa wyjawił swój zamiar wyruszenia 
do Ziemi Świętej. Musiał jednak odłożyć ten projekt             
z powodu buntu Gandawy; nabrał on jednak na aktual-
ności, gdy Mehmed II szykował się do ataku na Kon-
stantynopol, na co papież Mikołaj V zareagował we-
zwaniem do krucjaty. Książę Burgundii w lutym 1453 
roku złożył ślub krucjatowy na słynnym Bankiecie Ba-
żanta, spektaklu teatralnym i dramatycznym, który miał 
poruszyć wyobraźnię i nakłaniać do wyruszenia na wy-
prawę krzyżową. 

Przygotowania do krucjaty 

 Filip Dobry, zabierając się do przygotowania wy-
prawy morskiej, szukał przede wszystkim sojuszników. 
Za krucjatą żywo opowiadała się księżna Izabela Por-
tugalska wraz ze swoim otoczeniem i do udzielenia jej 
poparcia przekonała dynastię Aviz. Alfons V Wspania-
łomyślny, który teoretycznie nosił tytuł króla jerozo-
limskiego, w 1455 roku zawarł z Filipem Dobrym so-
jusz, obiecując dostarczyć okrętów. Inicjatywę kataloń-
sko‒burgundzką poparł papież, a zainteresowanie nią 
wyraziła Sabaudia i Wenecja. Między partnerami w la-
tach 1453‒1455 krążyły liczne poselstwa. Postanowio-
no zorganizować jednocześnie ofensywę lądową i mor-
ską; armią lądową, złożoną z kontyngentów francu-
skich, burgundzkich i cesarskich, miał dowodzić król 
węgierski Jan Hunyady, natomiast flotę miały tworzyć 



statki burgundzkie, portugalskie, aragońskie i papie-
skie. 
 W rzeczywistości tylko Hunyady podjął ofensywę, 
bez żadnych zresztą posiłków zachodnich. W lipcu 
1456 roku oddziały Hunyadyego, podnoszone na duchu 
przez Jana Kapistrana, pokonały oddziały osmańskie 
oblegające Belgrad. Krucjata burgundzka została odło-
żona na dziesięć lat z powodu wycofania się Alfonsa V 
i śmierci Jana z Coimbry. Wyruszyła w 1463 roku pod 
dowództwem Antoniego z Burgundii, który był synem 
z nieprawego łoża księcia Filipa Dobrego, i Szymona              
z Lalaingu, seniora Martigny. Oddział złożony z 3000 
ludzi wsiadł w maju 1464 roku na statki w L’Ecluse        
i pomógł Portugalczykom w uwolnieniu obleganej Ceu- 
ty. Krzyżowcy po powrocie do Marsylii dowiedzieli się 
o śmierci papieża w Ankonie. Wyprawa, która dużo 
kosztowała księcia, trwała krótko. 
 Jakiż więc miała Burgundia interes, aby przedsię-
brać te wielkie plany, które przyniosły jej tyle rozcza-
rowań? Otóż książę pragnął stanąć na czele krucjaty 
przeciwko Turkom, bo to podniosłoby jego prestiż jako 
pierwszego wśród książąt europejskich, zatroskanego            
o wspólne dobro całego chrześcijaństwa, który jako taki 
powinien zastąpić słabnącego cesarza niemieckiego. 
Pozwoliłaby mu ona także stworzyć królestwo obejmu-
jące wszystkie kraje od Fryzji po Burgundię. Dawała 
mu także nadzieję, oczywiście w razie powodzenia 
wschodniej wyprawy, na koronę Królestwa Jerozolimy, 
Cypru, a nawet Konstantynopola. W sumie krucjata by-



ła dla Filipa Dobrego namiastką królestwa, którego nie 
udało mu się stworzyć. 
 Jego syn i następca, Karol Śmiały, przejawiał takie 
samo zainteresowanie sprawami Wschodu, jak jego oj-
ciec. Udział w krucjacie uważał za obowiązek każdego 
władcy chrześcijańskiego. Do myśli o zorganizowaniu 
nowej krucjaty popychały go różne okoliczności ze-
wnętrzne, a więc wpływ przebywającego na jego dwo-
rze legata papieskiego, uciekinierów i wygnańców bi-
zantyńskich, wśród których był despota Morei, i ko-
nieczność udzielania pomocy sojusznikom, Wenecji               
i Neapolowi, w ich walce z Turkami. Myśl o nowej 
krucjacie łączyła się z jego wiarą, honorem jego dyna-
stii, ale także z dążeniem do zyskania większego presti-
żu i korzyść: politycznych. Zręcznie więc operował                
w swojej propagandzie tematem krucjaty, szczególnie 
w politycznych manewrach wobec Ludwika XI Wła-
śnie walka księstwa z królestwem sprawiła, że krucjata 
pozostała dla Karola Śmiałego li tylko niezrealizowa-
nym marzeniem. 

TERYTORIA KOLONIZOWANE 

 Głównymi autorami ekspansji zachodniej na 
Wschodzie były w końcu XIII wieku tylko dwie metro-
polie - Genua i Wenecja. Piza straciła większą część 
swoich sił w bitwie koło Melorii (1284). Jedynie Kata-
lończycy mogli opierać się supremacji dwóch włoskich 
republik morskich. Przez większą część XIV wieku 
zajmowali księstwo Aten i mieli wpływ na politykę 
szpitalników na Rodosie, albowiem wielu wielkich mi-



strzów tego zakonu ich poparciu zawdzięczało swoje 
nominacje i kilka przywilejów w Konstantynopolu               
w ostatnich dziesięcioleciach istnienia Cesarstwa Bi-
zantyńskiego. Ale ogólnie rzecz biorąc, to Genueńczy-
cy i Wenecjanie podzielili się faktoriami i koloniami, 
pierwsi dominowali na wschodzie Morza Egejskiego, 
drudzy na jego zachodniej stronie. Droga do Konstan-
tynopola i na Morze Czarne była przedmiotem zacie-
kłej rywalizacji między tymi dwoma potęgami, prowa-
dzącej do długich i bezowocnych wojen kolonialnych. 

LUDZIE Z ZACHODU W ŚWIECIE                    
EGEJSKIM I BAŁKAŃSKIM W XIV WIEKU 

 W początkach XIV wieku Morze Egejskie znajdo-
wało się w centrum wielkich dróg handlowych, prowa-
dzących z Italii do Konstantynopola i na Morze Czarne, 
na Cypr i do Małej Armenii, do Syrii i Aleksandrii. Po-
siadanie kontroli nad egejskimi wyspami i wybrzeżami 
stało się potrzebą życiową dla włoskich republik mor-
skich i powodem zaciekłej konkurencji między nimi, 
która doprowadziła w XIV wieku do trzech wojen „ko-
lonialnych” toczonych między Genuą a Wenecją. Ich 
wynikiem był podział przestrzeni egejskiej na część 
wenecką, obejmującą zachodnie i południowe wybrze-
ża z Mesenią, Kretą i Negropontem, i na część genueń-
ską, obejmującą wschodnie wybrzeża z Chios i Mityle-
ną; tę morską i handlową hegemonię obu włoskich re-
publik zakłócali Katalończycy swoim panowaniem              
w księstwie Aten i rozwojem swego piractwa. Tak po-
dzielony świat egejski i bałkański został włączony                



w gospodarkę rynkową, zorientowaną na zaspokajanie 
potrzeb Zachodu na artykuły żywnościowe i surowce. 
Wszedł zatem w system wymiany typu kolonialnego, 
otrzymując z Zachodu wyroby rzemieślnicze, za które 
dostarczał mu wszystko to, co było potrzebne do ich 
wyprodukowania. Handel lokalny i regionalny został 
podporządkowany strumieniom przepływu towarów                 
i rytmom handlu dalekosiężnego, zdominowanego 
przez Włochów, wypierających z niego kupców grec-
kich. Te wielkie tendencje wystąpiły w ciągu stu lat po 
odbudowie Cesarstwa Bizantyńskiego w 1261 roku                
w dwóch następujących po sobie fazach.  
 Na początku XIV wieku Wenecja i Genua wyszły               
z wojny, zakończonej bitwą koło Curzoli. Już podczas 
tej wojny Wenecja ostatecznie powstrzymała proces 
odzyskiwania ziem przez Bizancjum, zapoczątkowany 
przez Michała VIII Paleologa, a nadto dołączyła kilka 
wysp do tych, które wcześniej posiadała. Odtąd silną 
ręką rządziła na Krecie, Cykladach, w Koronie i Modo-
nie na południu Mesenii oraz na Eubei (Negroponcie), 
która podzieliła na trzy łacińskie senioraty, zarządzane 
przez tercjersów. Wielkie wpływy posiadała w Morei, 
którą Karol II Andegaweński odebrał dziedzicowi Vil-
lehardouinów, aby oddać ją pod władzę swojego syna, 
Filipa z Tarentu. Wenecjanie cieszyli się tam pełną 
swobodą handlu i osiedlili się w głównych jej portach - 
Klarentzie i Patras. Jeśli chodzi o Genueńczyków, to ci 
od lat 60. XIII wieku posiadali bogate złoża ałunu                  
w Fokei; ich admirał Benedykt Zaccaria zagarnął                  
w 1304 roku wyspę Chios, po czym zapewnił sobie ce-



sarską zgodę na jej legalne posiadanie. W tym samym 
czasie Kompania Katalońska, złożona z najemników 
nieostrożnie wynajętych przez Andronika II do walki             
z Turkami, rozciągnęła swój wpływ na świat egejski po 
podbiciu w 1311 roku księstwa Aten, w którym Kata-
lończycy utrzymali się do roku 1388. Co do Andega-
wenów, to starali się on: stawiać opór Grekom z Mistry 
i zaczęli faworyzować pewną italianizację baronów 
morejskich kosztem elementu francuskiego, mającego 
przewagę za rządów Villehardouinów. 
 Pierwszą połowę XIV wieku, przynajmniej do roku 
1348, cechowała konsolidacja zdobytych pozycji. We-
necja odmówiła przyłączenia się dc planów podboju 
Konstantynopola, do których nakłaniał Karol Wale-
zjusz. i wzmocniła swoją władzę zwierzchnią nad ter-
cjersami w Negroponcie Nie udało jej się całkowicie 
poskromić buntów na Krecie z 1332 i 1341 roku, spo-
wodowanych nadmiernymi żądaniami metropolii wo-
bec swoje; kolonii. Wzięła natomiast aktywny udział             
w walce z Turkami w ramach „unii chrześcijańskiej”               
w 1332 roku, w lidze morskiej w latach 1344‒1345                 
i „krucjacie” delfina Humberta II z Viennois w 1345 
roku. W Grecji pozycję księstwa Aten wzmacniali Ka-
talończycy, kierowani przez wikariusza generalnego 
Alfonsa Fadriąue (1318‒1330), którzy zajęli Neopatrai 
i Syderokastron i powstrzymali próby Waltera z Brien-
ne, zmierzającego do odzyskania swojego księstwa. 
Księstwo Morei przeszło spod władzy Jana z Gravina   
w ręce Roberta z Tarentu, którego matka, Katarzyna              
z Walezjuszy, wspierająca florenckich bankierów Ac-



ciaiuolich, wynagrodziła im straty, jakie ponieśli, 
udzielając pożyczek jej synowi, poprzez nadanie im 
wielkich posiadłości ziemskich w księstwie Morei. 
Mniej pewny był los posiadłości genueńskich. Marcin 
Zaccaria, który odmówił uznania zwierzchniej władzy 
cesarza bizantyńskiego nad swoimi posiadłościami 
egejskimi, został przez Andronika III wygnany z Chios 
(1329) i z Fokei (1340), które na pewien czas powróci-
ły do cesarstwa. Ale już w 1346 roku, wykorzystawszy 
osłabienie Bizancjum za czasów regencji Anny Sa-
baudzkiej i wahania Humberta z Viennois w prowadze-
niu swojej wschodniej wyprawy krzyżowej, flota genu-
eńska, dowodzona przez Szymona Vignoso, zajęła 
Chios, a potem Fokeę; stowarzyszenie kupców, które 
sfinansowało ekspedycję, założyło tam wówczas ma-
honę, czyli rząd, który przez ponad dwa wieki sprawo-
wał tam władzę. 
 Ten sukces Genueńczyków, do którego doszły jesz-
cze ich próby poddania swojej kontroli handlu z Kon-
stantynopolem i z rejonami nadczarnomorskimi, legł            
u podłoża wojny w Cieśninach (1351‒1355). Konflikt 
ten w niczym nie zmienił sytuacji na Morzu Egejskim 
żadnej z walczących stron; skorzystali na nim tylko 
Turcy, którzy doszli do bram Bizancjum. Genueńska 
rodzina Gattilusio otrzymała od cesarza Jana V Paleo-
loga, w dowód wdzięczności, wyspę Mitylenę, a póź-
niej, na początku XV wieku, kilka wysp w północnej 
części Morza Egejskiego. Wenecja starała się wówczas 
zapewnić sobie wolny przejazd przez Cieśniny aż do 
Morza Czarnego, co miało jej zapewnić posiadanie wy-



spy Tenedos, zajętej w 1376 roku. To doprowadziło do 
nowej wojny z Genuą, zakończonej bitwą koło Chiog-
gii, która zakończyła się, podobnie jak pierwsza, poko-
jem, w którym żadna ze stron nie uzyskała przewagi 
(Turyn, sierpień 1381). Te zbrojne starcia uniemożliwi-
ły zawarcie jakiejkolwiek unii chrześcijańskiej do walki 
z Turkami, których postępy na Morzu Egejskim były 
niepowstrzymane. Aby stawić czoło tym rosnącym nie-
bezpieczeństwom, Wenecja usiłowała skonsolidować 
Romanię grecko-łacińską. Jedynym słabym punktem 
była Kreta, która znowu zbuntowała się w latach 1363‒
1367 pod przywództwem weneckich lenników, wrogo 
nastawionych do swojej metropolii. Generalnie jednak 
udało jej się utrzymać zwartość swoich posiadłości                
i chronić je przed naporem osmańskim; porzuciła także 
politykę wzniecania wrogości Greków i drobnych feu-
dałów łacińskich na Peloponezie. W drugiej połowie 
XIV wieku głębokie zmiany zaszły w Grecji lądowej. 
Powstały bowiem wtedy wielkie seniorie łacińskie: Mi-
kołaj Acciaiuoli, wielki seneszal Królestwa Sycylii, stał 
się największym lennikiem w Morei, posiadającym 
ziemie w Mesenii, Elidzie i Koryncie, podczas gdy jego 
kuzyn Jan był w latach 1360‒1365 arcybiskupem Pa-
tras. Po śmierci Mikołaja dużą część jego dóbr w Morei 
odziedziczył inny jego kuzyn, Nerio, ale utracił je na 
rzecz Kompanii Nawaryjskiej. Nerio z kolei odebrał 
Katalończykom Megarę i w roku 1388 Ateny, kładąc 
tym samym kres osiemdziesięcioletniemu panowaniu 
Katalończyków. Rodzina Tocco władała wyspami: 
Leukadą, Kefalenią i Zante, a gdy zmarł Nerio Accia- 



iouoli w 1394 roku, usiłowała zawładnąć także Koryn-
tem. Nie można pominąć milczeniem nadzwyczajnego 
powodzenia członków rodziny Zaccaria, spadkobier-
ców Genueńczyka Marcina Zaccarii, dawnego pana 
wyspy Chios: Centurione I był wielkim konetablem               
i trzy razy bajlifem Morei: jego wnuk, Centurione II, 
pozbawił spadku dziedziców dowódcy Kompanii Na-
waryjskiej, Piotra z Saint‒Superan, od roku 1396 księ-
cia Achai. i sam objął rządy w tym księstwie w latach 
1402‒1432, zresztą jako ostatni już książę łaciński               
w Morei. I tak oto księstwo Morei w 1383 roku prze-
szło pod władzę Andegawenów, aby w roku 1386 zna-
leźć się we władaniu Nawaryjczyków, a następnie do-
stać się w ręce ostatniego potomka stare; rodziny genu-
eńskiej, któremu znowu odebrał je jego własny zięć, 
despota Mistry Teodor Paleolog. 
 W początkach XV wieku świat egejski podzielił się 
na wiele politycznych jednostek, utworzonych przez 
przybyszów z Zachodu, stopniowo niszczonych przez 
podboje Turków i Greków z Mistry. Wenecjanie zorga-
nizowali swoje posiadłości w liczne regimina: Kandii, 
obejmujący Kretę i wyspę Kyterę; Negropontu, rozcią-
gający władzę na Eubeę, Skyros, Sporady Północne                 
i Brodonicę na wybrzeżu Tesalii; Korfu (wyspa przyłą-
czona w 1387 roku), posiadający pod władzą Butrinto 
w Epirze i Naupakt nad zatoką Patras; Nauplii i Argos, 
do którego należała wyspa Egina; i wreszcie Koronu             
i Modonu, od którego zależała wyspa Sapienza. Ponad-
to swój protektorat Wenecja rozciągała na Cyklady, 
gdzie bezpośrednio administrowała na Tinos i Miko-



nos, a ponadto posiadała swoje faktorie na cudzym te-
renie: w Tesalonice w Macedonii oraz w Teologo i Pa-
latii na wybrzeżu małoazjatyckim. Rodos, znajdujący 
się od 1309 roku w ręku zakonu szpitalników, służył 
jako przystanek na morskiej drodze na Cypr i do Syrii 
Domena Genui była bardziej ograniczona, albowiem                  
w jej bezpośrednim władaniu znajdowały się wyspy 
Chios i Samos oraz dwie Fokee; posiadała nadto fakto-
rię w Teologo. Wyspy Mitylena, Lemnos, Tazos, Im-
bros, Samotraka i Enos posiadali członkowie rodziny 
Gattilusio, ale nie łączyły ich ściślejsze związki z me-
tropolią. Księstwo Aten pozostawało w latach 1403‒
1435 w ręku Antoniego Acciaiuoliego, księstwo Morei 
dzierżył w latach 1404‒1432 Centurione II Zaccaria, 
ale zmniejszało się ono z roku na rok, podbijane przez 
despotat Mistry. W takich to ramach terytorialnych, 
oraz w posiadłościach bizantyńskich i tureckich rozwi-
jała się handlowa działalność kupców zachodnich. 
Struktury tego handlu są nam dzisiaj dość dobrze zna-
ne. 

CHIOS GENUEŃSKA (XIV‒XV WIEK) 

 Leżąca w środkowej części Morza Egejskiego wy-
spa Chios jest znakomicie usytuowana pod względem 
strategicznym. Służyła za port postojowy i przeładun-
kowy na drogach prowadzących z Zachodu do Cieśnin  
i na Morze Czarne albo z Konstantynopola ku Aleksan-
drii; była jednocześnie naturalnym pomostem między 
chrześcijańskim Zachodem a anatolijskim światem tu-
reckim. Z tych dwóch powodów w Wenecji i Genui, 



dążących do panowania na morzu, musiała wzbudzać 
pragnienie poddania jej pod swoją władzę. 
 Wyspa do początków XIV wieku należała do Bi-
zancjum. Człowiek interesu i admirał genueński Bene-
dykt Zaccaria, któremu Michał VIII Paleolog przyznał 
prawo do eksploatacji ałunu w Fokei, otrzymał od An- 
dronika II wyspę Chios na dziesięć lat. Miało to za-
pewnić wyspie lepszą obronę przed Turkami, ale             
w gruncie rzeczy ułatwiało eksport ałunu, którego 
główny magazyn znajdował się właśnie na Chios. I na 
ten okres przypadają początki kolonizacji genueńskiej, 
o czym mamy skąpą i mało precyzyjną dokumentację 
źródłową. Andronik III, aby położyć kres dążeniom ro-
dziny Zaccaria do uzyskania autonomii, w 1329 roku 
odebrał im wyspę, która pozostawała we władaniu Ce-
sarstwa Bizantyńskiego do roku 1346. W tym bowiem 
roku ekspedycja genueńska zajęła w ciągu kilku tygo-
dni wyspy Chios i Fokeę, zaskakując wyprawę krzyżo-
wą prowadzoną przez delfina Humberta II z Viennois,  
a także Wenecjan, którzy u regentki Anny Sabaudzkiej 
zabiegali o czasowe przekazanie im wyspy, która uła-
twiłaby operacje kierowanej przez nich antytureckiej 
ligi. Chios pozostawała wyspą genueńską w latach 
1346‒1566. Jej okupacja, dokonana w dwóch etapach, 
pociągnęła za sobą utworzenie oryginalnej instytucji, 
mahony, i poważnie przyczyniła się do rozwoju genu-
eńskiej sieci handlowej i morskiej na Wschodzie. 
 
 



Dwa podboje wyspy Chios 

 Autorami pierwszego podboju byli dwaj bracia po-
chodzący ze szlachetnej rodziny genueńskiej, Benedykt 
i Manuel Zaccaria, sławni nie tylko ze swej działalności 
handlowej, ale także dokonań na polu militarnym. Be-
nedykt dowodził flotą genueńską która w bitwie koło 
Melorii (1284) pokonała Pizańczyków; dwa lata póź-
niej utworzył i ochraniał w Trypolisie komunę, która 
miała bronić miasto przed podbojem Mameluków. 
Dzięki dobrym stosunkom z Michałem VIII Paleolo-
giem otrzymał od niego w 1267 roku koncesję na wy-
dobywanie ałunu w Fokei i miasto Adramytion. Tym-
czasem bezpieczeństwo na morskich drogach prowa-
dzących do Fokei było niepewne ze względu na zagro-
żenie ze strony tureckich emiratów anatolijskich; z tego 
przeto względu Benedykt Zaccaria pragnął zapobiec 
usadowieniu się tureckich korsarzy w bazach na terenie 
przyległych wysp - Chios i Mityleny. Cesarstwo Bizan-
tyńskie, niezdolne do obrony tych wysp, przekazało 
Benedyktowi Zaccarii Chios na dziesięć lat, pod wa-
runkiem że będzie uznawał zwierzchnią władzę bizan-
tyńską W ciągu następnych dziesięcioleci jeden z jego 
bliskich, Dominik Cattaneo, wsparty przez ligę zawartą 
z kawalerami rodyjskimi i księciem Naksos, został pa-
nem Mityleny. 
 Benedykt Zaccaria zmarł w 1307 roku. Dochodami 
z wyspy podzielili się wówczas jego syn, Paleolog,              
i jego brat, Manuel. Po śmierci Manuela cesarz Andro-
nik II odnowił w 1314 roku koncesję, tym razem prze-



kazaną Paleologowi. Ten wkrótce zmarł, pozostawiając 
swoje prawa dwóm synom, Benedyktowi II i Marcino-
wi. Ci, lekceważąc zwierzchnią władzę bizantyńską sta-
rali się uczynić z wyspy Chios centralną część seniorii 
egejskiej, stanowiącej chrześcijańską zaporę przed Tur-
kami. Wybijali monety, a Marcin ośmielił się nawet na-
zwać „królem i despotą Azji Mniejszej”. Odsunął na 
bok brata, Benedykta II, który ze skargą udał się do 
Konstantynopola, do Andronika II. Cesarz wywołał 
wówczas antyłacińskie rozruchy na wyspie i wysłał w 
1329 roku ekspedycję morską która zajęła Chios i wzię-
ła do niewoli Marcina, wtrąconego w Konstantynopolu 
do więzienia. Wyspa na powrót znalazła się pod władzą 
bizantyńską. Piętnaście lat później strategiczne znacze-
nie Chios musiało przyciągnąć szczególną uwagę na 
Zachodzie, w momencie gdy organizowano antyturecką 
ligę, do które zachęcała Wenecja, gdy szykowała się 
wyprawa morska na Smyrnę, gdy przygotowywała się 
krucjata Humberta z Viennois. Ale wszystkich konku-
rentów wyprzedziła Genua w 1346 roku, zajmując 
Chios po raz drugi. 
 Ten dragi podbój nie był dziełem przypadku. Był on 
częścią planu Genui, zmierzającej do stworzenia łańcu-
cha portów przeładunkowych wzdłuż Morza Egejskie-
go, zapewniającego wygodną żeglugę do Konstantyno-
pola i na Morze Czarne. Ale żeby wprowadzić w życie 
ten ambitny plan, republika nie posiadała wtedy wy-
starczających środków. Chcąc więc uzbroić flotę, mu-
siała uciec się do pomocy armatorów prywatnych, któ-
rym zapewniła korzystanie z dochodów, które miały 



być ściągane z podbitych przez flotę terytoriów. Wio-
sną 1346 roku admirał Szymon Vignoso, mając do dys-
pozycji dwadzieścia dziewięć galer, wyprawił się na 
Wschód, aby - jak powiadano - wspomóc obleganą 
przez Tatarów Kaffę. Spotkawszy w Negroponcie del-
fina Humberta II z Viennois, odmówił współdziałania z 
nim i pośpiesznie ruszył na Chios, którą zaatakował 15 
czerwca 1346 roku. Forteca skapitulowała po trzymie-
sięcznym oporze, a osiem dni później przyszła kolej na 
obie Fokee. Zawarto wtedy dwa traktaty kapitulacyjne. 
surowszy dla ludności Fokei niż dla mieszkańców 
Chios, z którymi zwycięzcy chcieli nawiązać współpra-
cę. Podbój wyspy wykluczył Wenecję ze wschodniego 
basenu Morza Egejskiego. 
 Należy teraz zatrzymać się nad związkami uczest-
ników ekspedycji z Republiką Genueńską i nad ich sto-
sunkami z Bizancjum, które siłą zostało wyzute ze swo-
jej posiadłości. Republika, nie mogąc zwrócić armato-
rom kosztów poniesionych na zorganizowanie ekspe-
dycji, zawarła z nimi 26 lutego 1347 roku umowę, któ-
ra ustanowiła na Chios oryginalną instytucję, mianowi-
cie mahonę Chios. Według tekstu umowy zarząd wyspy 
i obu Fokei - Starej i Nowej, dwóch miast położonych 
obok siebie na wybrzeżu anatolijskim - był podzielony 
między republikę, do której należała władza zwierzch-
nia i sądownicza (merum et mixtum imperium),  i  ar-
matorów, którzy mieli tu swoje prywatne majątki, ad-
ministrowali wyspą i obiema Fokeami oraz korzystali             
z dochodów, jakie przynosiły zarządzane przez nich 
ziemie (dominium utile et directum). Wierzytelności 



armatorów były podzielone na udziały, luoghi, na su-
mę 203 000 funtów genueńskich, które podlegały nego-
cjacji, były przenoszalne, podzielne i możliwe do wy-
kupienia przez republikę, pod warunkiem że miałaby na 
to środki i że jej rząd nadal formowaliby popolani, to 
znaczy reprezentanci różnych zawodów. Każda instytu-
cjonalna zmiana w Genui powodowałaby unieważnie-
nie tej umowy. 
 Cesarstwo Bizantyńskie, nawet osłabione, nie mo-
gło się zgodzić na takie pozbawienie go jego teryto-
rium. Jan VI Kantakuzen protestował, lecz nie mając 
sił, żeby przeciwstawić się faktowi dokonanemu, za-
warł z mahoną ugodę, na mocy której przekazywał jej 
wyspę, żądając w zamian uznania zwierzchności bizan-
tyńskiej i płacenia symbolicznego trybutu. Opór stawia-
ła natomiast ludność miejscowa. Powstanie Greków 
przeciwko okupantowi zaczęło się - data nie jest pewna 
- między lutym 1347 a lipcem 1349 roku; było ono wy-
razem wierności cesarzowi i przywiązania do wiary or-
todoksyjnej. Represje były bezlitosne: przywódców 
powstania stracono, ich dobra skonfiskowano i rozdzie-
lono pomiędzy członków mahony. Jan V Paleolog zgo-
dził się w 1355 roku ustąpić wyspę mahonie w zamian 
za symboliczny trybut w wysokości 500 hyperpyronów 
rocznie, który szybko poszedł w zapomnienie. Wyspa 
Chios w taki oto sposób stała się w pełni genueńska           
i taką pozostała do 1566 roku. 
 
 



Oryginalny rząd kolonialny: mahona 

 W pierwszych dziesięcioleciach okupacji genueń-
skiej w zarządzaniu wyspą zaszły poważne zmiany. 
Dwudziestu dziewięciu armatorów, którzy w 1347 roku 
zawierali umowę z republiką, wycofało się na rzecz 
tych, którzy pozostali, albo nowych ludzi, którzy od 
1350 roku wydzierżawiali dochody z wyspy. Ci appal-
tatores w 1373 roku odkupili od Republiki Genueń-
skiej prawo do korzystnego wykorzystywania docho-
dów z Chios. Utworzyli oni wtedy nową mahonę, zło-
żoną z trzynastu udziałów (carats), z których każdy 
dysponował jednym głosem. Udziały te z biegiem cza-
su i w wyniku dziedziczenia ulegały kolejnym podzia-
łom, ale zostały zachowane ramy repartycji dochodów  
i urzędów administracyjnych, dokonywanej przez 
zgromadzenie udziałowców. Ci, którzy korzystali                    
z tych urzędów, mogli je odsprzedać osobom trzecim 
albo ciągnąć z nich dochody. Aby symbolicznie 
wzmocnić swoje wspólne interesy, udziałowcy porzu-
cali swoje nazwisko i przyjmowali nazwisko klanu „lu-
dowego” - Giustinianich, w pałacu których mieli zwy-
czaj zbierać się w Genui. 
 Administracja wyspy, podzielonej na dwanaście 
dystryktów, była całkowicie w ręku mahony. Republika 
Genueńska zachowała tylko prawo do wyznaczania po-
desty spośród czterech kandydatów wybranych przez 
członków mahony. Urzędnik ten miał mniejszą władzę 
niż jego odpowiednicy stojący na czele innych faktorii 
genueńskich na Wschodzie. Miał mniejsze kompetencje 



finansowe, albowiem podatki i dochody z wyspy były 
w gestii skarbników mahony, za kwestie związane                 
z obronnością i dyplomacją odpowiadało sześciu do-
radców wybieranych spośród członków mahony. Waż-
ne decyzje podejmować mogło jedynie zgromadzenie 
członków mahony. Mogło ono nawet przeciwstawić się 
rządowi genueńskiemu Tak było w przypadku, gdy na 
jego czele stanął Boucicaut i wraz z nim znalazł się pod 
kuratelą królestwa francuskiego. Mahona zerwała wte-
dy umowy, które wiązały ją wyłącznie z „ludowym” 
rządem w metropolii. To wskazuje na pragnienie fakto-
rii genueńskiej wyzwolenia się spod władzy centralnej i 
na ochronę swoich własnych interesów, gdy te nie po-
krywały się z interesami metropolii. Wyrzucenie fran-
cuskiego zarządcy z Genui (1409) sprawiło, że stosunki 
między mahoną a republiką powróciły do normalnego 
stanu. 
 Podboje Osmanów w XV wieku były śmiertelnym 
zagrożeniem dla kolonii genueńskiej. Republika starała 
się utrzymywać dobre stosunki z sułtanem, mahona 
płaciła trybut Mehmedowi I Czelebi za prawo handlu                
w imperium osmańskim i za swobodny tranzyt przez 
Chios. Wyspa w początkach XV wieku była w stanie 
kwitnącym. Ludność grecka ściśle związała się z Ła-
cinnikami w nowej wspólnocie interesów i doprowadzi-
ła do klęski ekspedycji weneckiej w 1431 roku. Maho-
na po dojściu do władzy Mehmeda II wzywała Genuę 
do przyjścia jej z pomocą sama podjęła krok: obronne            
i w 1453 roku wysłała mały oddział do obrony Kon-
stantynopola W 1455 roku flota turecka bez powodze-



nia zaatakowała wyspę; niemniej mahona musiała 
zwiększyć sumę trybutu płaconego sułtanowi, którego 
oddziały zajęły obie Fokee, co pozbawiło Chios jej 
największych dochodów, czerpanych z handlu ałunem. 
W końcu XV wieku wyspa stała się przednią strażą 
chrześcijan wobec świata tureckiego. Kiedy Genua               
w 1528 roku przeszła w strefę wpływów hiszpańskich, 
wydawało się, że Chios stanie się bazą potężnego wro-
ga Turków. W kwietniu 1566 flota Piali Paszy zajęła 
Chios i położyła kres ponad dwuwiekowej okupacji ge-
nueńskiej. Dlaczego Porta tak długo tolerowała ten ła-
ciński przyczółek na osmańskim morzu? Pytanie jest 
otwarte. Być może rząd turecki potrzebował jakiegoś 
otwarcia na Zachód. 

Struktury społeczne 

 Tuż po podboju Chios przez Genueńczyków 
skromny napływ imigrantów pozwolił wzmocnić 
mniejszość łacińską w łonie ogromnej większości grec-
kiej, która wedle traktatu kapitulacyjnego z 1346 roku 
zachowywała swoje dobra i swoje kościoły, z wyjąt-
kiem cytadeli w mieście Chios i 200 domów, oddanych 
zwycięzcom. Aby kolonizacja się udała, potrzeba było 
łacińskiego zaludnienia. Zachęcano więc do przyjazdu 
imigrantów liguryjskich, rzemieślników i kupców po-
chodzących z wielkich miast Riviere; otrzymywali oni 
ziemie orne, uprawiane przez parojków, którzy dostar-
czali im regularnie odpowiednią część swoich docho-
dów. Raport, który sporządził podesta Mikołaj Fate-
inanti (1395), sugeruje, że na Chios było około 400 ro-



dzin pochodzenia łacińskiego, czyli prawie 2000 ludzi. 
Wśród nich wyróżniały się zwłaszcza rozrastające się 
grupy rodzin związanych z mahoną: jedenastu ojców 
rodzin żyjących na Chios w 1360 roku doczekało się            
w latach 1400-1420 aż 138 potomków, z których wszy-
scy przyjęli nazwisko Giustiniani. Na Chios ściągało 
wielu nowych przybyszów z Zachodu, pochodzących                
z miast nadpadańskich, z Ankony, Florencji, Katalonii, 
Langwedocji, a także Łacinnicy z licznych faktorii le-
wantyńskich, których przyciągała tu inteligentna poli-
tyka mahony, wspierająca działalność gospodarczą. 
Mimo wszystko jednak Łacinnicy pozostawali skrom-
nych rozmiarów mniejszością. 
 Hellenizacja wyspy była głęboka i miała starożytną 
metrykę, wiara ortodoksyjna zaś była głęboko zakorze-
niona. Szymon Vignoso od czasu zawarcia traktatu ka-
pitulacyjnego w 1346 roku starał się zachować prawa               
i przywileje, jakie posiadała arystokracja grecka na wy-
spie (Argenti, Coresi, Schilizi, Tsybos). Władzę nad 
wspólnotą grecką sprawował dichaios, który zastąpił 
metropolitę, usuniętego w 1348 roku. Świat chłopski 
nie jest dobrze oświetlony w źródłach. Właściwie 
zmienił tylko panów, albowiem chłopi musieli płacić 
mahonie te podatki, które dotychczas wnosili do skarbu 
cesarskiego. Do nich w drugiej połowie XIV wieku do-
dano drugi podatek bezpośredni, mianowicie angaria, 
który każdy mieszkaniec płacił co rok w wysokości 6 
hyperpyronów, a także podatek od soli, nakładany na 
produkty konsumpcyjne. Mała gmina żydowska, której 
członkowie pochodzili z terenów bizantyńskich, posia-



dała otwartą dzielnicę, Judaica, w mieście Chios. Ży-
dzi zajmowali się rzemiosłem, pożyczaniem pod za-
staw, utrzymywali także stosunki z wieloma miejsco-
wościami śródziemnomorza wschodniego. Przez wyspę 
przechodził także handel niewolnikami tatarskimi, 
czerkieskimi, ruskimi, bułgarskimi, tureckimi i armeń-
skimi, których wywożono do Egiptu bądź na Zachód. 
 Chios zajmowała centralne miejsce w genueńskiej 
siatce handlowej tak ze względu na swe własne produk-
ty, jak i na swą rolę magazynu i portu przeładunkowego 
na drogach Morza Egejskiego i wschodniej części Mo-
rza Śródziemnego. Podróżnicy odwiedzający Chios pod 
koniec średniowiecza nazywali ją wyspą mastyksu, 
gumy pistacjowej (lentyszku), używanej w fumigacji, 
stosowanej przy oczyszczaniu żołądka i wątroby albo 
jako środek do żucia, zapewniający wzmocnienie i wy-
bielenie uzębienia. Jej produkcja była zlokalizowana               
w południowej części wyspy, wokół miast Mesta, Pyr-
ghi i Harmolia. Parojkowie otrzymywali w dzierżawę 
określoną liczbę krzewów pistacji i proporcjonalnie do 
tej liczby musieli sprzedać mahonie odpowiednią ilość 
mastyksu. Jego produkcja, przy końcu XIV wieku się-
gająca rzędu 350 kwintali, była rozmyślnie ogranicza-
na, aby utrzymać jego cenę. Co roku sprzedawany był 
hurtem na przetargach koncesjonowanym stowarzysze-
niom prywatnym, których członkowie zarezerwowali 
sobie monopol na jego wywóz w jedną z trzech stref 
geograficznych, które dzielili między sobą a którymi 
były: Zachód, śródziemnomorze wschodnie (Syria                
i Egipt), Romania‒Turcja i kraje nadczarnomorskie. 



Zyski były następnie dzielone między członków maho-
ny. Przymusowa praca, ścisła kontrola produkcji, hur-
towa sprzedaż na licytacji, monopol na wywóz - oto              
w kilku słowach charakterystyka prawdziwe; gospo-
darki plantatorskiej, w nowożytnym sensie tego słowa. 
 Wyspa była jednak przede wszystkim portem prze-
ładunkowym i magazynem ałunu. Minerał ten był                 
w średniowieczu niezbędny w tekstylnym przemyśle 
zachodnim do zaprawiania tkanin, koniecznego do 
utrwalania naturalnych kolorów na włóknach przęd-
nych, do garbowania skór oraz do produkcji cukru               
i szkła. Benedykt Zaccaria otrzymał w roku 1267 kon-
cesję na wydobywanie ałunu w dwóch Fokeach, zorga-
nizował prawdziwy trust i położył rękę na produkcji in-
nych kopalni w Azji Mniejszej (Kutahia, Kolonea, 
Ulubad). Po 1346 roku mahona przejęła w swoje ręce 
eksport ałunu z Fokei do Flandrii i Anglii. Sto lat póź-
niej, w roku 1449, jeden z jej członków, Franciszek 
Draperio, utworzył prawdziwy kartel, kontrolujący 
produkcję, transport i sprzedaż ałunu na Wschodzie, 
poczynając od Chios. Ten pomyślny dla Genueńczy-
ków okres nie trwał długo, albowiem w 1455 roku od-
działy Mehmeda II zajęły Fokeę. Cały Zachód cierpiał 
z powodu prawdziwej blokady dostaw ałunu; dochody 
mahony i wartość „karatów”, które tworzyły jej spo-
łeczny kapitał, załamały się. Odkrycie w 1462 roku po-
kładów ałunu w Tolfie w środkowej Italii było dla pa-
piestwa największym zwycięstwem odniesionym nad 
Turkami 
 



 Ałun w XIII i XIV wieku zajmował ważne miejsce 
w wymianie handlowej między Wschodem i Zacho-
dem. Wyznaczył on kierunek zorientowania genueń-
skiej siatki handlowej i nadał wyspie Chios istotną rolę 
jako portu przeładunkowego i magazynu, ale także 
przyczółka zachodniego handlu, kierującego się ku 
Anatolii. Wywóz wschodniego ałunu na Zachód przy-
czynił się z kolei do zwiększenia eksportu do Azji za-
chodniego sukna i tkanin lnianych, pierwszych zresztą 
towarów zachodnich, jakie tam wywożono. Ałun ode-
grał także ważną rolę w średniowiecznej „rewolucji że-
glarskiej”, przyczyniając się do rozwoju konstrukcji 
statków, zwiększenia ich wyporności i szybkości, co 
poprawiło wydajność transportu morskiego. Niewąt-
pliwie dzięki temu właśnie flota genueńska zawsze wy-
przedzała swoich konkurentów w szybkości statków               
o wielkim tonażu. Pierwsza uzbrojona koga (cocha),             
z prostokątnym żaglem i sterem zawieszonym na tylni-
cy, pojawiła się w Genui w 1286 roku w związku               
z transportem ałunu do Flandrii, natomiast pierwsza 
wzmianka w źródłach weneckich o tym nowym typie 
statku pojawiła się dopiero w 1311 roku. 
 Dzięki mastyksowi i ałunowi Chios stała się na 
przeciąg dwóch stuleci centrum genueńskiego impe-
rium gospodarczego na Wschodzie. Dla Osmanów była 
płucem handlu anatolijskiego i dlatego o ponad sto lat 
przeżyła bizantyński Konstantynopol, zdobyty przez 
Turków. Pozwalała bowiem na redystrybucję w Azji 
Mniejszej produktów handlu międzynarodowego i z tej 
racji utrzymywała ożywione związki z Brusą. Nie bę-



dzie zapewne błędem powiedzenie, że morskie i han-
dlowe powołanie mieszkańców wyspy Chios, żywe 
jeszcze dzisiaj, zostało wzmocnione przez długie pano-
wanie Genui na tej wyspie. 

KRETA WENECKA (XIV‒XV WIEK) 

Struktury społeczne na Krecie 

 Warunki, na których wprowadzano wojskową kolo-
nizację wyspy w początkach XIII wieku, musiały do-
prowadzić do wrogiego współżycia dwóch grap ludno-
ści, Wenecjan i Greków, do których dołączała się 
mniejszość armeńska i żydowska. Czy ta początkowa 
segregacja miała charakter stały? Otóż z biegiem czasu 
i wraz ze stopniowym zbliżaniem się interesów obu 
wspólnot apartheid ulegał rozluźnieniu i dochodziło do 
pewnego stapiania się weneckich lenników i greckich 
archontów oraz łacińskich bourgeois. 
 Wenecjanie zawsze stanowili tu mniejszość, najwy-
żej kilkutysięczną”‘ Mając majątki na wsi, nie mieszka-
li tam, lecz w mieście, tym bardziej że lennicy byli 
zmuszeni do rezydowania w Kandii, gdzie pozostawali 
poc stałym nadzorem księcia Krety. Spotyka się wśród 
nich największe nazwiska arystokratyczne: Dandolo, 
Gradenigo, Morosini, Venier, Corner. Soranzo, da Mo-
lin; naturalnie utrzymywali związki z weneckimi kla-
nami rodzinnymi, z których się wywodzili. To im przy-
padały najwyższe funkcje i dowództwa wojskowe. 
Pierwszym ich obowiązkiem była obrona przekazanej 
im ziemi; musieli nadto zadbać, by ziemia ta była 



uprawiana przez chłopów, a z uzyskanych z niej do-
chodów winni byli pokrywać żołd należny żołnierzom 
stacjonującym w garnizonach, płacić państwu podatki 
w pieniądzu i dostarczać mu, po cenach ustalonych 
przez senat wenecki, artykuły żywnościowe. W ciągu 
XIV wieku ich zależność od metropolii powiększała 
się. A tymczasem brak rąk do pracy, spowodowany 
zwłaszcza „czarną śmiercią”, nie pozwalał im na pełne 
czerpanie korzyści z posiadanej ziemi. Ich niezadowo-
lenie rosło z powodu nadmiernych wymagań metropo-
lii, przeciwko której zbuntowali się w 1363 roku. 
 W skład wspólnoty weneckiej wchodzili także bo-
urgeois i duchowni Kościoła łacińskiego. Bourgeois - 
to Łacinnicy pochodzenia nieszlacheckiego, korzysta-
jący z prawa miejskiego, cieszący się całkowitą wolno-
ści; osobistą, zajmujący się swoim zawodem, przeważ-
nie handlem lub operacjami pieniężnymi. Współdziałali 
oni z weneckimi armatorami, którzy z Krety uczynili 
główny element swej morskiej sieci, obejmującej 
wschodnią część Morza Śródziemnego, i byli zwolen-
nikami jak największej swobody w wymianie handlo-
wej. 
 Duchowni Kościoła łacińskiego, którym przypadła 
część ziem należących przed rokiem 1204 do Kościoła 
ortodoksyjnego, byli posłusznym: pomocnikami cywil-
nej władzy weneckiej, która podporządkowała greckich 
kapłanów („pappatów”) Kościołowi łacińskiemu i pod-
dała swoje kontroli klasztory i zależne od nich ziemie. 
Kolonialny rząd (regimen) starał się uczynić z Krety 
wyspę katolicką. Większa część duchowieństwa łaciń-



skiego była pochodzenia weneckiego; z grona szesnastu 
arcybiskupów, którzy w latach 1252‒1387 zasiadali na 
tronie w Kandii, aż dwunastu miało weneckie korzenie. 
Ale Wenecja potrafiła potraktować kwestie religijne               
z pewnym umiarem: o ile na Krecie podczas okupacji 
weneckiej nic miał siedziby żaden metropolita grecki,          
o tyle wprowadzony w czterech dużych miastach kre-
teńskich system protopappatów pozwalał duchowień-
stwu greckiemu mieć własnego administratora i zapew-
niać ochronę wiary ortodoksyjnej. Ponieważ nie było 
możliwości wyświęcenia duchownych na miejscu, 
przeto greccy pappaci musieli udawać się do któregoś            
z metropolitów wiernych republice, przebywających na 
Peloponezie albo na którejś z wysp jońskich. Ducho-
wieństwo ortodoksyjne podtrzymywało opór przeciwko 
władzy weneckiej, aby chronić tradycję, religię, kult             
i język ludności greckiej. 
 W oporze tym wspomagane było przez archontów, 
członków miejscowej arystokracji, którzy jako całość 
potrafili zachować swoje majątki i swoje dawne przy-
wileje gospodarcze, ale stracili całą władzę polityczną. 
Wyróżniały się między nimi dwie znaczące rodziny, 
Kalergisów i Skordylisów. Głęboka fosa oddzielała ar-
chontów od ludności greckiej nie tylko z powodu ich 
bogactwa, ale także z powodu wysiłków Wenecjan, że-
by dojść z nimi do porozumienia. Mimo wszystko nie-
którzy z nich wzięli udział w buntach przeciwko Wene-
cji, chociaż byli i tacy, którzy pozostali jej wierni. Masa 
ludności greckiej dzieliła się na wolnych, licznych                
w miastach portowych, i zależnych - „parojków”, chło-



pów osadzonych na działkach ziemi (stases). Na wsi 
obserwuje się w okresie panowania weneckiego konty-
nuację stanu z okresu bizantyńskiego. Podstawową jed-
nostką osadniczą na wsi była casale, czyli bizantyński 
chorion (wioska). Między mieszkańcami wsi ukształ-
towała się pewna hierarchia, w której curator, czyli 
ten, który zbierał podatki, zwłaszcza capinicho, czyli 
podymne, był pośrednikiem pomiędzy chłopami a wła-
ścicielem. 
 Polityka wenecka zmierzała do zbliżenia elity len-
ników i arystokracji archontalnej, co prowadziło do 
stopniowej „orientalizacji” Wenecjan. Podczas gdy               
w XIII wieku koloniści mówili po wenecku, a tubylcy 
po grecku, to z wolna język grecki zaczął przenikać do 
języka mówionego Wenecjan, jak to zauważył w po-
czątkach XV wieku podróżnik Pero Tafur; symbioza 
dwóch języków uwidoczniła się zwłaszcza w tym 
wszystkim, co dotyczyło życia wiejskiego. Jak wykaza-
ły badania testamentów, coraz częściej dochodziło do 
małżeństw mieszanych, w domach elity weneckiej była 
duża liczba służby domowej i klientów pochodzenia 
greckiego. To tłumaczy, dlaczego weneccy lennicy                
i greccy archonci czasami łączyli się we wspólnym 
oporze przeciwko metropolii. 
 Siła poczucia narodowego i przywiązania do wiary 
ortodoksyjnej prowadziła do częstych powstań prze-
ciwko władzy weneckiej: w latach 1207‒1365 doszło 
do czternastu. Największym powstaniem w XIII wieku, 
które miało miejsce w latach 1283‒1299, kierował 
Aleksy Kalergis. Republika Wenecka, nie będąc w sta-



nie go zdławić, 28 kwietnia 1299 roku wystawiła do-
kument, w którym uznała dziedziczną własność mająt-
kową archontów, zobowiązała się do zachowania ich 
przywilejów, które otrzymali w czasach bizantyńskich, 
nadała szersze prawa duchowieństwu greckiemu i ze-
zwoliła na zawieranie małżeństw mieszanych, dotąd 
zabronionych. W ten sposób pozyskała sobie część 
greckiej arystokracji lokalnej. Dużo groźniejsze było 
powstanie przeciwko Wenecji, które miało miejsce              
w latach 1363‒1365, zwane „buntem Świętego Tytu-
sa”. Przystąpiła do niego większość lenników wenec-
kich i archontów, zirytowanych ciągłymi żądaniami 
metropolii. Na ich czele stanęli Franciszek Gradenigo              
i Tytus Venier, którzy ogłosili secesję wyspy i zapo-
wiadali swoje przejście na wiarę ortodoksyjną. To 
przyciągnęło do nich nie tylko greckich archontów, ale 
i greckich mnichów. Wenecja wysłała na zbuntowaną 
wyspę flotę z 6000 ludzi, którzy zajęli Kandię i okrut-
nie zdławili opór zdesperowanych powstańców Przy-
wódcy powstania zostali straceni, wielu kolonistów 
zbiegło. Kilka powstań, ale o mniejszym znaczeniu, 
miało miejsce między rokiem 1458 a 1462. Po upadku 
Konstantynopola (1453) na Kretę przybyła pewna licz-
ba greckich uciekinierów. Kreta pozostawała główną 
podporą weneckiego imperium handlowego aż do woj-
ny o Kandię (1667‒1669), po której znalazła się we 
władaniu Porty. 
 
 



Kreta - wyzyskiwana kolonia 

 Osiedlaniu się Wenecjan na Krecie w początkach 
XIII wieku towarzyszył system trzyczęściowego po-
działu skonfiskowanej ziemi, należące uprzednio do ce-
sarza bizantyńskiego, Kościoła ortodoksyjnego lub ar-
chontów. Najżyźniejsza część wyspy, otaczająca Kan-
dię i stolice dzielnic (sestiersje), należała do weneckie-
go regimen, który wystawiał ją na regularnie odbywa-
ne przetargi. Drugą część ziemi przydzielano koloni-
stom rycerzom i serwientom, pod warunkiem że będą 
zbrojnie bronić weneckich interesów. Trzecia część 
ziemi, która uprzednio należała do kościołów i klaszto-
rów ortodoksyjnych, przypadła Kościołowi łacińskie-
mu. W następstwie pokoju z 1299 roku, zawartego po 
powstaniu Kalergisów, rząd wenecki uznał prawa ary-
stokracji lokalnej do dóbr, które posiadała; odtąd ar-
chonci zainteresowani byli utrzymaniem nowego po-
rządku kolonialnego, który pociągał za sobą wyzysk 
ludności miejscowej. 
 Podstawową jednostką gospodarczą na wyspie były 
wsie, dawne bizantyńskie choria, które zachowały 
dawne zwyczaje wspólnotowe i silne więzi społeczne. 
Według Wincentego Coronelliego, autora z XVII wie-
ku, Kreta liczyła 1152 wioski. W każdej z nich ziemie 
orne były wydzierżawiane na dosyć krótkie okresy, na-
tomiast plantacje krzewów, winnice i sady mogły być 
wydzierżawiane na 29 lat, czasem nawet w wieczyste 
użytkowanie, in gonico - wedle wyrażenia używanego 
na Krecie. W ciągu XIV wieku prawie połowa koncesji 



należała do tego ostatniego typu, albowiem w ten spo-
sób starano się zaradzić kryzysowi demograficznemu 
wywołanemu przez „czarną śmierć” i zwiększyć liczbę 
ludzi osiedlających się na stałe na wsiach, a także zago-
spodarować ziemie opuszczone. Ten kto otrzymał kon-
cesję na winnice lub sady, uprawiał je na własny koszt  
i czynsz opłacał w naturze. Ziemie orne wydzierżawia-
no na dużo krótsze terminy, zwykle od trzech do pięciu 
lat. Chłop obsiewał je na własny koszt i właścicielowi 
oddawał trzecią lub czwartą część płodów, co zresztą 
ustalano wcześniej, nie biorąc pod uwagę wielkości 
zbiorów. Obowiązek opłacania czynszu w naturze był 
zgodny ze zbożową polityką republiki, która zmonopo-
lizowała handel zbożem, żeby zapewnić sobie niezbęd-
ne jego ilości. Kupcy i lennicy byli zobowiązani do 
sprzedawania państwu zboża po cenie ustalonej przez 
wenecki senat. 
 Uprawa zbóż: pszenicy, jęczmienia, żyta, wyki, 
prosa i owsa zajmowała poważne miejsce w gospodar-
ce Krety. Ocenia się, że trzecia część zboża przecho-
wywanego w magazynach Wenecji pochodziła z Krety. 
Tak więc kreteńska wieś znalazła się w szerokim sys-
temie gospodarczym, uzależnionym od wymogów me-
tropolii, która decydowała o tym, jaka część zbiorów jej 
przypadnie, a jaką będzie można sprzedać na wolnym 
rynku. Brzemię monopolu zbożowego wzmagało obu-
rzenie kolonistów i stało się powodem buntu lenników 
w 1363 roku. 
 Inne uprawy rozwinęły się na Krecie pod wpływem 
kolonistów. Winnice były uprawiane bezpośrednio 



przez panów ziemi lub wydzierżawiane in gonico. 
Produkowały one wino małmazyjskie i słodki muszka-
tel („garbe”). Przedsięwzięte w XV wieku próby 
wprowadzenia na Krecie plantacji trzciny cukrowej nie 
zakończyły się większym powodzeniem ze względu na 
konkurencję cukru z Madery. Kupcy weneccy dopro-
wadzili do rozszerzenia uprawy bawełny, eksportowa-
nej do Europy w stanie surowym lub gotowej przędzy. 
W ten sposób cała gospodarka kreteńska była zo-
rientowana na zaspokajanie potrzeb metropolii, ze stra-
tą dla miejscowego zapotrzebowania. Konsekwencją 
tego stanu rzeczy było na przykład to, że w okresach 
złych zbiorów zboża wyspa musiała je sprowadzać                
z Tracji, Anatolii albo z Egiptu. Gospodarka rolna była 
więc ściśle zintegrowana z gospodarką rynkową, zmo-
nopolizowaną przez Wenecjan. 
 Kreta odgrywała pierwszoplanową rolę w wenec-
kim handlu we wschodniej części Morza Śródziemne-
go, była bowiem wielkim portem tranzytowym daleko-
siężnego handlu Wenecji - każdego roku na wyspie za-
trzymywały się konwoje statków handlowych (mudae), 
płynące na Cypr, potem do Bejrutu i dalej do Aleksan-
drii. Do czasu zdobycia Famagusty przez Ge-
nueńczyków (1373) pośredniczyła w handlu między 
Wenecją a Cyprem, z którego sprowadzano do metro-
polii sól i cukier. Wenecka rodzina Cornerów, która po-
siadała ziemie w dystrykcie Kandii, eksploatowała sa-
lin;, w Larnace i produkowała cukier w Piskopi, zdo-
minowała związki handlowe między Kretą a Cyprem. 
Kiedy stosunki polityczne między Wenecją a Turkami 



układały się dobrze, rozwijał się handel między Kretą                 
a wybrzeżem anatolijskim, Smyrną, Efezem i Miletem. 
Wyspa eksportowała tam tekstylia, wino i mydło, 
przywoziła zaś stamtąd artykuły zbożowe, niewolni-
ków, konie i ałun54. Kiedy Genueńczycy po 1373 roku 
zamknęli Wenecjanom dostęp do Famagusty, rolę portu 
cypryjskiego przejęła Kandia, która skorzystała na in-
tensyfikacji handlu morskiego z Syrią i Egiptem w XV 
wieku, by stać się wielkim portem przeładunkowym             
w handlu towarami pochodzącymi z Azji. 
 Kreta po trwającej cztery i pół wieku kolonizacji 
weneckiej przeżyj głębokie zmiany. Wyjątkowo długi 
żywot tej kolonizacji był niewątpliwie wynikiem stop-
niowej orientalizacji elity weneckiej, powiązanej 
wspólnota interesów, wzmacnianą w ciągu wieków,            
z arystokracją archontalną. Wyspa, będąca filarem ko-
lonialnego imperium weneckiego, służyła za por posto-
jowy i magazyn dla galer Najjaśniejszej, była centrum 
zaopatrzenia metropolii w zboże i wino, terenem, na 
którym rozwijała się organizacja gospodarcza typu ka-
pitalistycznego, w miarę jak produkcja i komercjaliza-
cja koncentrowały się w jednych rękach, to znaczy kla-
sy kupców inwestujących bezpośrednio na wsi. Pano-
wanie Wenecji pozwoliło na dokonanie się przeobrażeń 
głównych miast kreteńskich, na przykład Kandii, której 
piękno wychwalali w swoich opisach podróżnicy               
z końca średniowiecza. Architektura monastyczna za-
konów żebraczych, rozwój oryginalnego malarstwa,                
o czym świadczą dzieła Jana Pagomeno i Dominika 
Teotokopulosa (El Greco), a także rozpowszechnianie 



się kreteńskiej literatury ludowej i naukowej - wszystko 
to świadczy o sukcesach kolonizacji, która wzmacniała 
elity weneckie i tubylcze, niewiele zmieniając los pa-
rojków. 

KATALOŃCZYCY I OUTREMER 

 Ekspansja Katalończyków na wschodnim śród-
ziemnomorzu była znacznie późniejsza i mniej masowa 
niż średniowiecznych republik włoskich. Obecność 
państw muzułmańskich na Półwyspie Pirenejskim wy-
magała skierowania tam na długi czas żywotnych sił do 
działań związanych z rekonkwistą. Wszelako w 1176 
roku zostało wysłane poselstwo katalońskie do Kon-
stantynopola, a kupcy katalońscy w XIII wieku pojawili 
się, prawda, że w małej liczbie, w genueńskich fakto-
riach na Wschodzie. W 1302 roku w Cesarstwie Bizan-
tyńskim zmniejszono im kommerkion, ale nie udało 
im się uzyskać całkowitego zwolnienia z tego podatku, 
jak to było w przypadku Wenecjan i Genueńczyków. 
Natomiast w pierwszych latach XIV wieku najemnicy 
katalońscy znaleźli się na służbie bizantyńskiej, ale źle 
opłacani zbuntowali się i doprowadzili cesarstwo do ru-
iny, łupiąc Trację, Macedonię i Tesalię, by wreszcie 
ufundować katalońskie księstwo Aten, główną kolonię 
hiszpańską na Wschodzie. Także wielkie porty Półwy-
spu Pirenejskiego, Barcelona i Walencja, nawiązały 
stosunki handlowe ze wschodnią częścią Morza Śród-
ziemnego, lecz ich handel nie osiągnął ani takich roz-
miarów, ani takiej wartości, jak handel włoskich repu-



blik morskich, przeciwko którym kierowały się często 
ataki piratów katalońskich. 

Kompania Katalońska i księstwo Aten 

 Pod tą nazwą kryje się kompania najemników do-
wodzona przez Rogera z Flor, która odznaczyła się                
w wojnach prowadzonych przez Aragończyków i An-
degawenów na Sycylii. Pokój w Caltabellota, podpisa-
ny przez Karola II i Aragończyków sprawił, że kompa-
nia została bez zajęcia. I wtedy jej dowódca zawarł 
umowę z cesarzem Andronikiem II, który potrzebował 
najemników do obrony cesarstwa przed Turkami. 
Kompania w sile 6500 ludzi przybyła do Konstantyno-
pola we wrześniu 1303 roku. Na początku 1304 roku 
została przeprawiona do Azji Mniejszej i uwolniła ob-
leganą przez Turków Filadelfię. Gdy jednak cesarz za-
legał z wypłatą żołdu, żołnierze zaczęli grabić, a potem 
zajęli półwysep Galipol. Kiedy wzmogło się napięcie 
między rządem bizantyńskim a Kompanią Kataloń- 
ską, w pałacu Michała IX doszło do zamordowania Ro-
gera z Flor, co pociągnęło za sobą otwartą wojnę Kata-
lończyków z cesarstwem. Przez dwa lata najemnicy pu-
stoszyli Trację, potem przeszli do Macedonii, zagraża-
jąc Tesalonice, w 1309 roku wkroczyli do Tesalii, by    
w końcu przejść na służbę księcia Aten Waltera                    
z Brienne, żeby walczyć z greckimi panami Epiru i Te-
salii. Ale uważając, że za swoje usługi byli źle wyna-
gradzani, zwrócił: broń przeciwko księciu i w bitwie 
stoczonej 15 marca 1311 roku nad rzeką Kefisos roz-
gromili rycerstwo francuskie. Walter z Brienne poległ 



na polu bitwy, Attyka i Beocja zostały szybko podbite. 
Katalańczycy utworzyli wówczas własne księstwo 
Aten. 
 To nowe państwo różniło się od innych łacińskich 
posiadłości w Grecji, odziedziczonych po podziale ce-
sarstwa w roku 1204. Nie wprowadziło u siebie modelu 
feudalnego, ustanowiło natomiast autonomiczną i su-
werenną korporację, noszącą nazwę „Korporacja armii 
Franków w Romanii”, podczas gdy w Atenach, Tebach 
i Liwadii uformowały się wspólnoty municypalne,               
w których urzędników wybierały zgromadzenia obywa-
teli. Jednakże potrzebując przywódcy, Katalończycy 
zwrócili się do dworu sycylijskiego, którego infant 
otrzymał godność księcia; najsłynniejszym księciem 
był Alfons Fadrique z Aragonii (1317‒1330), który do 
księstwa Aten przyłączył księstwo Neopatr. W 1355 
roku księciem Aten został sam król Sycylii Fryderyk III 
i mianował namiestników i kasztelanów księstwa. 
 Katalończycy musieli czynić starania, by ich pań-
stwo uznali sąsiedzi i papiestwo. W 1319 roku zawarli 
traktat z Wenecją, zaniepokojoną wzrostem piractwa 
katalońskiego i zagrożenia swych posiadłości w Ne- 
groponcie. Katalończycy zobowiązali się nie zawierać 
sojuszy z Turkami i ochraniać dobra weneckie. Papie-
stwo początkowo opowiadało się za poszanowaniem 
prawa spadkobierców Waltera z Brienne do książęcego 
tronu i dlatego poparło inicjatywę Waltera II. Dołączył 
on do odzyskania księstwa swoich przodków, lecz           
z powodu braku pieniędzy i poparcia weneckiego dwu-
krotnie, w 1331 i 1335 roku, nie udało mu się osiągnąć 



celu. Po roku 1355 niesnaski i zamieszki skompromi-
towały życie księstwa. Generalny wikariusz Roger              
z Llurii (1362‒1366) przyjął na służbę tureckich na-
jemników, aby stanąć do walki z weneckim bajlifem 
Negropontu. Odwołany przez Fryderyka III, pozostał 
jednak na miejscu, przymuszony do tego przez kataloń-
skich lenników. Po śmierci Fryderyka III (1377) z rosz-
czeniami do obydwu księstw wystąpił Piotr IV Aragoń-
ski. Z pomocą generalnego wikariusza w 1379 roku 
dokonał ich włączenia do korony Aragonii, ale był 
zmuszony zaakceptować „Artykuły ateńskie”, opraco-
wane przez parlament katalońskich rezydentów. Nie 
mógł jednak przeszkodzić Kompanii Nawaryjskiej, zło-
żonej z dawnych najemników Ludwika z Evreux, w za-
jęciu Teb i Liwadii, tak że pozostały mu już tylko Ate-
ny i Neopatras. A tymczasem Turcy rozpoczęli swoje 
niszczące rajdy na Grecję środkową (1387, 1394, 
1397). 
 Wikariusze aragońscy spotkali innego jeszcze groź-
nego przeciwnika, Florentyńczyka Neria Acciaiuoliego. 
W 1385 roku zajął on baronię Koryntu i księstwo Aten, 
gdzie „ostatni z Almogawarów”, Piotr z Pau, stawiał na 
Akropolu opór do roku 1388. I wtedy to nastąpił kres 
panowania aragońskiego w Attyce. Nerio otrzymał od 
Władysława, króla Neapolu, tytuł księcia Aten, lecz po 
jego śmierci w 1394 roku Wenecja zajęła miasto i pod-
dała je pod władzę podesty. Panowanie weneckie nie 
trwało długo, albowiem w 1402 roku Antoni Acciaiuo-
li, nieprawy syn Neria Acciaiuoliego, zajął Ateny, po-
konał oddziały bajlifa Negropontu i rozpoczął pokojo-



we i pomyślne panowanie w księstwie, w którym jego 
rodzina utrzymała się do czasu zdobycia Aten przez 
Turków w 1456 roku. 
 Podbój księstwa Aten przedstawiał sobą militarną 
stronę ekspansji katalońskiej, która starała się także do-
stać na wschodnie rynki. Udało się jej to w drugiej po-
łowie XIII wieku, gdy powstała „droga wysp”, która 
zaczynała się w Barcelonie, prowadziła przez Sardynię 
i Sycylię na Rodos, a stąd do Bejrutu i Aleksandrii. To 
ta droga pozwalała na rozszerzenie się morskiej i mili-
tarnej hegemonii Aragonii, która wspierała gospodarcze 
i handlowe inicjatywy ludzi interesu. Jeśli nawet otwar-
cie drogi handlowej na Wschód było inicjatywą pry-
watną to jednak wspierały ją decyzje władcy. Jakub I      
w 1227 roku zabronił obcym statkom transportu towa-
rów do Aleksandrii, na Sycylię i do Berberii, ustana-
wiając w ten sposób monopol żeglugi, tak jak mogła to 
również zrobić Wenecja w interesie swoich ziomków. 
Podbój Majorki w 1231 roku był pierwszym ogniwem 
„drogi wysp”. Niebawem przyszła kolej na Sardynię, 
ustąpioną przez Bonifacego VIII, następnie na Sycylię, 
która znalazła się pod katalońską ochroną w wyniku 
„nieszporów sycylijskich”, i wreszcie katalońskie księ-
stwo Aten, zdobyte w 1311 roku. 
 Jakkolwiek było kilku Katalończyków w Konstan-
tynopolu i w zachodnich faktoriach nad Morzem Czar-
nym, to jednak tradycyjną drogą ekspansji dla ludzi in-
teresu z Barcelony i Walencji była ta, która prowadziła 
do Bejrutu i Aleksandrii. Jakub I otrzymał w 1262 roku 
koncesję na funduk w Aleksandrii i w następnym roku 



mianował pierwszego katalońskiego konsula w Egipcie. 
Handlowa penetracja nabrała wielkiego rozmachu                 
w drugiej połowie XIII wieku, ale powstrzymana zosta-
ła wraz z upadkiem łacińskich państw w Syro‒
Palestynie i wprowadzeniem papieskiego zakazu han-
dlu z Saracenami. Ale te restrykcje Jakub II próbował 
wykorzystać na korzyść skarbu swojego królestwa.         
W 1292 roku złożył sułtanowi zobowiązanie, że w za-
mian za przywileje handlowe pozwoli swoim podda-
nym wywozić do Egiptu towary zakazane przez papie-
stwo. Jednakże dziesięć lat później ogłosił papieskie 
zakazy, wszelako wydawał, za odpowiedni; sumę pie-
niędzy, listy zwalniające od kary kupców, którzy wy-
wozili zakazane materiały strategiczne. Pieniądze te, 
które powinny być przekazywane do kasy papieskiej, 
oczywiście sobie przywłaszczał. Dokumenty admini-
stracji Królestwa Aragońskiego z lat 1305‒1327 wy-
mieniają 163 kupców, którzy odwiedzili Egipt lub Sy-
rię. Niemniej handel kataloński z tymi krajami był nad-
zwyczaj nieregularny: dość znaczący, gdy posłowie 
królewscy udawali się do Egiptu w towarzystwie ludzi 
interesu, w innych latach zupełnie podupadał, chociaż 
Piotr IV, a po nim Alfons IV interweniował; u papieża 
o darowanie kary kupcom, winnym przekroczenia pa-
pieskich zakazów handlowych. 
 Około 1340 roku Barcelona na powrót nawiązała 
stosunki handlowe z Egiptem i Syrią. Katalończycy 
ustanowili swój konsulat w Bejrucie, przeniesiony                
w 1382 roku do Damaszku, inny od 1347 roku mieli na 
Cyprze i w Armenii Cylicyjskiej, a od 1383 roku także 



w Perze. Do pewnego rozwoju tego handlu doszło                 
w drugiej połowie XIV wieku i trwał on do lat 60. XV 
wieku. Kupców katalońskich nie interesowało Cesar-
stwo Bizantyńskie, z którym utrzymywali stosunki 
handlowe w skromnym zakresie. Prawda że musieli 
płacić kommerkion w wysokości 2% wartości towa-
rów, z które; to opłaty ich weneccy i genueńscy konku-
renci byli zwolnieni. Z ponad stu znanych nam wypraw 
handlowych, jakie kupcy katalońscy zorganizowali w 
latach 1390‒1417, tylko osiem skierowało się do Ro-
manii; w latach 1428‒1451 na 102 wyprawy tylko jed-
na kierowała się bezpośrednio dc Konstantynopola,                
a dziesięć przewidywało zatrzymanie się w Tesalonice 
lub w Złotym Rogu przed dotarciem do lewantyńskich 
portów docelowych W końcu XIV wieku z Barcelony 
w kierunku wschodniego śródziemnomorza wypływały 
średnio cztery statki rocznie, a w początkach XV wieku 
- sześć‒siedem. Traktat handlowy zawarty w 1430 roku 
między Egipteir a Alfonsem V Wspaniałomyślnym za-
pewniał kupcom katalońskim całkowitą swobodę prze-
jazdu i zaopatrywania się w artykuły żywnościowe, 
konsul otrzymał przywilej eksterytorialności, a kataloń-
scy kupcy prawo dc otwarcia w Aleksandrii drugiego 
funduku. Mimo tych przywilejów handel kataloński               
z Lewantem stopniowo podupadał: w latach 1434‒1453 
organizowano już nie więcej niż trzy - cztery wyprawy 
rocznie. Z początkiem wojny domowej w Katalonii 
(1462) handel z Lewantem załamał się i nie odrodził się 
po jej zakończeniu. Struktura handlu katalońskiego 
różniła się od struktury handlu innych wielkich nacji 



kupców. Kupcy katalońscy korzystali ze statków                  
o mniejszym tonażu, naus, o pojemności 400‒700 bot-
ti, które w niczym nie przypominały ogromnych genu-
eńskich karaków z XV wieku. Katalońskie inwestycje 
handlowe wynosiły w końcu XIV wieku od 150 000 do 
250 000 dinarów rocznie, a po 1435 roku spadły poni-
żej 100 000 dinarów, co było wyraźnie poniżej sum in-
westowanych przez Wenecjan i Genueńczyków. Kata-
lończycy przywozili z Lewantu głównie korzenie, bro-
katy, kamlot, materiały bawełniane, len, niewolników              
i wina małmazyjskie, natomiast z Barcelony i Walencji 
wywozili oliwę, miód, suszone owoce, szafran, me- 
:ale, a zwłaszcza koral i sukna; w ten sposób tekstylna 
produkcja Barcelony, Perpignan, Gerony i Villefran-
che‒de‒Conflent szła głównie na rynki lewantyńskie. 
 Dzięki swoim podbojom Katalończycy mogli roz-
szerzyć i skonsolidować pole swojej ekspansji handlo-
wej w Lewancie. Wszelako szczupłe rozmiary ich ryn-
ku wewnętrznego bardzo ograniczały możliwości wy-
syłania w głąb kraju wschodnich towarów przywożo-
nych do Barcelony i Walencji. Dlatego handel tych 
miast nie miał szansy osiągnąć tak wysokiego poziomu, 
jak ten, do którego doszła Wenecja lub Genua. 

CYPR W XIV I XV WIEKU 

 Cypr miał wyjątkową pozycję strategiczną we 
wschodniej części Morza Śródziemnego, zwłaszcza po 
zagładzie frankońskich państw w Syro‒Palestynie. 
Wraz z Armenią Cylicyjską był forpocztą chrześcijań-
ską wobec świata chrześcijańskiego. Z tego tytułu mógł 



przyjąć dużą liczbę chrześcijan wypędzonych przez 
mameluckie podboje z Ziemi Świętej; ci nowi przyby-
sze przyczynili się do wyjątkowego rozwoju gospodar-
czego wyspy. Dzięki swojemu położeniu wyspa nabrała 
wielkiego znaczenia w projektach krucjaty i odzyskania 
Ziemi Świętej. Cypr odgrywał także aktywną rolę w 
próbach zawiązania wojskowego sojuszu z Mongołami. 
Z gospodarczego punktu widzenia wyspa do roku 1350 
przeżywała okres wielkiej prosperity. Była bowiem 
składnicą towarów pochodzących z Azji, których za-
chodni kupcy, skrępowani papieskim zakazem prowa-
dzenia handlu z Saracenami, nie mogli sami nabywać  
w krajach muzułmańskich; towary te przywozili na 
Cypr bądź to kupcy arabscy, bądź to kupcy cypryjscy. 
Ta prosperita była jednak krucha. Po powrocie, po roku 
1350, kupców zachodnich na rynek w Aleksandrii,                
a także po zajęciu Famagusty przez Genueńczyków          
w 1373 roku, zaczął się powolny upadek gospodarczy              
i finansowy, który doprowadził do wyczerpania rezerw 
finansowych, jakie pozostawały do dyspozycji Lusi-
gnanów, zmuszając ich do zwrócenia się o pomoc do 
Wenecji. Serenissima zręcznie rozciągnęła swój protek-
torat nad całą wyspą, a w roku 1489 poddała ją pod 
swoją władzę zwierzchnia. 

Niestabilna monarchia 

 Królestwo Cypru w czasie jego prawie dwustulet-
niego żywota cechowała wielka niestabilność, powo-
dowana przez niesnaski w łonie rodziny Lusignanów, 



pożądliwość włoskich republik morskich i zagrożenia 
ze strony Mameluków. 
 Historia dynastii Lusignanów w XIV i XV wieku 
nie przypominała spokojnie toczącej swoje wody rzeki. 
Henryk II, który wstąpił na tron w 1285 roku, musiał 
sobie poradzić z masowym napływem uciekinierów              
z Ziemi Świętej w 1291 roku, często pozostających bez 
środków do życia. W 1306 roku pozbawił go tronu brat 
Amalryk, poparty przez większość szlachty cypryjskiej. 
Henryk II odzyskał władzę w 1310 roku po zamor-
dowaniu uzurpatora i po długich negocjacjach z Oszi-
nem, królem Armenii Cylicyjskiej, który go więził. 
Wyraził zgodę na proces templariuszy, przekazał ich 
dobra na Cyprze zakonowi szpitalników i starł się               
z Genueńczykami, których pirackie statki atakowały 
wybrzeża królestwa. Zmarł w 1324 roku, pozostawiając 
tron swojemu bratankowi Hugonowi IV, który tak jak 
jego poprzednik, nosił dwie korony - Królestwa Cypru, 
otrzymaną w Nikozji, i Królestwa Jerozolimskiego, 
otrzymaną w Famaguście. Wyspa za jego rządów prze-
żywała okres szczególnego dobrobytu, eksportowała 
swoje produkty we wszystkie strony Morza Śródziem-
nego, była składnicą kosztownych tkanin i korzeni 
wschodnich, jak to w latach 40. XIV wieki zauważyli 
Ludolf z Südheim i pewien anonimowy podróżnik an-
gielski. Po śmierci Hugona IV w 1359 roku na tron 
wstąpił jego syn Piotr I. 
 Był to najwspanialszy monarcha, jakiego wydała 
dynastia Lusignanów; dodał Cyprowi wspaniałego bla-
sku międzynarodowego. Wychwalali go Froissart, Wil-



helm z Machaut, jego kanclerz Filip z Mézières, Petrar-
ka i Chauser. Jego działalność ożywiało wielkie nabo-
żeństwo do krucjaty . Zajął Korykos i Attalię oraz ru-
szył w długą podróż na Zachód, aby tam nakłaniać do 
zorganizowania wielkiej krucjaty przeciwko Mamelu-
konr. Otrzymawszy więcej obietnic niż realnej pomocy, 
w październiku 1365 roku ruszył z flotą, złożoną ze 165 
statków, na Egipt. Aleksandria została zdobyta, złupio-
na, ale armia Piotra ewakuowała się z niej tydzień póź-
niej. W 1367 roku Piotr poprowadził siły cypryjskie na 
Trypolis, Tortosę i Walanię. Po nowej podróży na Za-
chód 7 stycznia 1369 roku został zamordowany przez 
trzech swoich baronów, wrogo nastawionych do jego 
„tyranii” i kosztownych wypraw poza wyspę. 
 Jego następca, Piotr II, mający wówczas 14 lat, mu-
siał stawić czoła największemu kryzysowi, z jakim wy-
spa miała stanąć oko w oko. Otóż podczas uroczystości 
towarzyszących jego koronacji doszło między Ge-
nueńczykami a Wenecjanami do kłótni o honorowe 
pierwszeństwo; w jej wyniku kupcy genueńscy zostali 
zabici, a ich loggia zburzona. Republika liguryjska 
wykorzystała te incydenty jako pretekst i wysłała na 
Cypr flotę pod dowództwem Piotra z Campofregoso. 
Genueńczycy zajęli zamek w Famaguście i pochwycili 
króla, któremu narzucili rujnujący jego państwo traktat: 
wypłatę 90 000 florenów na utrzymanie armii genueń-
skiej, roczny trybut w wysokości 40 000 florenów i od-
szkodowanie wynoszące 2 012 400 florenów, płaco-
nych w dwunastu corocznych ratach; jako gwarancję 
król musiał dać zwycięzcom w zastaw miasto Famagu-



stę i swojego stryja Jakuba (I), którego jako zakładnika 
przetrzymywano w Genui. 
 Po śmierci Piotra II w 1382 roku na jego następcę 
Wysoki Sąd wybrał Jakuba I. Genueńczycy zmusili go 
w lutym 1383 roku do poddania Famagusty zwierzch-
niej władzy republiki, do zapłacenia w ciągu dwunastu 
lal 85 200 florenów i do pozostawienia w Genewie 
swego młodszego syna, Janusza, jako zakładnika. Żeby 
zadowolić żądania wierzycieli, król musiał narzucić 
Cyprowi ciężkie brzemię podatkowe. Jakub I w 1393 
roku przejął tytuł króla Armenii, po śmierci jej ostat-
niego władcy, Leona VI, który po zdobyciu jego króle-
stwa przez Mameluków przebywał na wygnaniu w Pa-
ryżu. 
 Syn Jakuba I, Janusz, objął tron po ojcu w 1398 ro-
ku. Daremnie próbował odebrać Genueńczykom Fama-
gustę; do porzucenia tego zamiaru zmusiło go przyby-
cie floty marszałka Boucicauta, francuskiego guberna-
tora w Genui. Na jego rajdy na Egipt i wybrzeże syryj-
skie sułtan Barsbaj odpowiedział złupieniem południo-
wego wybrzeża Cypru, a potem zadał armii cypryjskiej 
ciężką klęskę w bitwie pod Chirokitią (7 lipca 1426). 
Janusz dostał się do niewoli i uprowadzony do Kairu 
musiał zapłacić 200 000 dukatów okupu oraz uznać 
zwierzchnictwo sułtana. 
 Po jego śmierci w 1432 roku dynastia pogrążyła się 
w pałacowych intrygach, w których naprzeciwko siebie 
stanęły Helena Paleologina, żona Jana II i matka przy-
szłej królowej cypryjskiej Karoliny, i metresa jej męża, 
która urodziła przyszłego króla, Jakuba II. Karolina zo-



stała królową w 1458 roku, ale od władzy odsunął ją jej 
przyrodni brat, którego poparł mamelucki sułtan i We-
necja. Jakub II odebrał Genueńczykom Famagustę,                
w której zainstalował się garnizon wenecki. Serenissi-
ma, która wzięła króla pod swoją opiekę, dała mu 
trzech swoich doradców i rękę Katarzyny Tornaro, ale 
z tym zastrzeżeniem, że jeśli małżeństwo ich nie do-
czeka się potomka, władzę zwierzchnią nad Cyprem 
przejmie Wenecja. Jakub II zmarł w 1473 roku, praw-
dopodobnie otruty. Jego pogrobowiec, Jakub III, zmarł 
w roku następnym. W obawie przed interwencją              
w sprawy cypryjskie Ferdynanda Aragońskiego Wene-
cja zmusiła królową Katarzynę do przekazania jej kró-
lestwa. Doszło do tego w lutym 1489 roku i do czasu 
interwencji tureckiej w 1571 roku Cyprem władała 
Wenecja. 

Kosmopolityczne społeczeństwo 

 Masowy napływ na Cypr uciekinierów z Ziemi 
Świętej, który miał miejsce w ostatnich dziesięciole-
ciach XIII wieku, wpłynął na zwiększenie kosmopoli-
tycznego charakteru ludności na Cyprze, gdzie po okre-
sie nieudanych buntów, które cechowały początki pod-
boju frankońskiego, pokojowo mieszkali obok siebie 
Łacinnicy, Grecy, Syryjczycy, Armeńczycy i Żydzi. 
 Wśród Łacinników, których liczba nie przekraczała 
1/4 całej populacji, wyróżniali się potomkowie arysto-
kracji wyzutej z majątków w Ziemi Świętej przez Sala-
dyna (Ibelinowie) i rodziny przybyłe z Zachodu, 
zwłaszcza z Poitou (Barlaisowie, Cheneché). Arysto-



kraci nie posiadali żadnej zmilitaryzowanej seniorii - 
wszystkie fortece należały do króla. Zasiadali natomiast 
w Wysokim Sądzie, który rozpatrywał wszystkie do-
kumenty dotyczące dóbr lennych. Niechętnie także 
spoglądali na śródziemnomorskie projekty królów,                  
a zwłaszcza na planowane przez nich krucjaty - woleli 
bowiem szukać jakiegoś modus vivendi z Mameluka-
mi. Frankowie pochodzenia nieszlacheckiego, bo-
urgeois, dzierżawili ziemie albo zajmowali się han-
dlem czy rzemiosłem, czyli takimi drobnymi zajęciami 
gospodarczymi, jakie znamy z akt notariusza Lamberta 
z Sambuceto (1296‒1307). Wśród ludzi interesu wy-
różniali się Włosi - Genueńczycy, Wenecjanie, Pizań-
czycy oraz liczne kompanie z Piacenzy i Toskanii, takie 
jak Florentyńczyka Franciszka Balducciego Pegolottie-
go, stałego reprezentanta kompanii Bardich w latach 
1324‒1329 i potem jeszcze w roku 1336. Członkowie 
tych wielkich towarzystw włoskich byli wraz z Kata-
lończykami głównym: sprawcami owego ożywienia 
handlowego, które przeżywał Cypr w pierwszej poło-
wie XIV wieku. Dopiero inwazja genueńska z roku 
1373 pociągnęła za sobą upadek gospodarczy wyspy              
i poważne zmniejszenie jej zaludnienia. 
 Religia wyznaczała na Cyprze społeczne i etniczne 
granice między ludźmi, ale położenie Greków pod wła-
dzą frankońską wykazuje pewną ciągłość. Większość             
z nich stanowili parojkowie przypominający zachod-
nich chłopów pańszczyźnianych, zobowiązani do takich 
samych świadczeń fiskalnych, jakie płacili chłopi                 
w okresie bizantyńskim. Inni, zwani francomati, byli 



osobiście wolni i uprawiali ziemie wydzierżawione od 
łacińskiego właściciela. Wyżej od nich na drabinie spo-
łecznej stali greccy mieszkańcy miast, perpyriarioi, 
zajmujący się rzemiosłem i handlem, zobowiązani do 
płacenia pogłównego. Część greckiej arystokracji, ar- 
chontes, wyemigrowała po 1192 roku, ale utworzyła 
się nowa, do które należeli na przykład Synglitikowie, 
Kondostefanowie lub Podokatarowie, bogata klasa lu-
dzi wykształconych, zajmujących miejsca w admini-
stracji królewskiej i senioralnej, łożących pieniądze na 
budowę, odnawianie lub ozdabianie kościołów i klasz-
torów, zamawiających ikony i rękopisy. Dostosowali 
się oni do nowej stratyfikacji społecznej i wykorzystali 
pokojowe współżycie z Łacinnikami do zdobycia pew-
nej zamożności. Podobnie byłe z Syryjczykami, bardzo 
tu licznymi po roku 1291; cieszyli się korzystnym sta-
tusem, posiadali osobowość prawną w zakresie prawa 
prywatnego, natomiast w domenie prawa publicznego 
podlegali temu, które obowiązywało w Królestwie Je-
rozolimskim. Wspólna tożsamość wykuwała się powoli 
poprzez międzyetniczną współpracę. 

Pomyślny rozwój Cypru w pierwszej połowie XIV wieku 

 Wszyscy podróżnicy, którzy odwiedzali Cypr w po-
czątkach XIV wieku, zachwycali się bogactwem Fama-
gusty, „miejsca spotkania wszystkich nacji zachodnich” 
(Ludolf z Südheim, 1349). Wiek później Leoncjusz 
Machairas przypomniał, że wówczas „cały handel Syrii 
dokonywał się na Cyprze”. W okresie gdy najsurowiej 
obowiązywał papieski zakaz handlu z Saracenami, to 



na Cypr napływały towary z Azji, po które przybywali 
kupcy z Zachodu; skorzystał on także na zajęciu przez 
Mameluków w 1337 roku portu Ajas, stał się bowiem 
wtedy przyczółkiem Zachodu wobec świata islamu. 
 Jednakże od roku 1350 zaczyna się upadek handlu 
cypryjskiego. Zezwolenia papieskie pozwoliły kupcom 
zachodnim udawać się do Aleksandrii. Mała Armenia 
stopniowo przechodziła pod władzę Mameluków, któ-
rzy w 1375 roku zajęli Ajas, a w roku 1375 Sis i całe 
królestwo. Wenecja na nowo otworzyła drogę swoim 
statkom, kogom i galerom do Bejrutu i uruchomiła 
swoją muda w Aleksandrii, co pozwoliło jej omijać 
Cypr. Prosperita wyspy marniała i w tym można doj-
rzeć powody, które popchnęły Piotra I do zaatakowania 
Aleksandrii w 1365 roku. Fatalnym ciosem dla Cypru 
była okupacja Famagusty przez Genueńczyków, którzy 
chcąc z Famagusty uczynić jedyny port na wyspie                   
i wypierając stąd kupców innych nacji, przyczynili się 
do rozwoju piractwa i kontrabandy, co dla Lusigna- 
nów było wielkim nieszczęściem, albowiem tracili 
swoje dochody. 

Famagusta genueńska (1373‒1464) 

 Kiedy w roku 1383 Famagusta przeszła całkowicie 
pod panowanie genueńskie, rozpoczęła się nowa faza 
obecności łacińskiej na Cyprze. Zmonopolizowanie 
handlu przez kupców liguryjskich doprowadziło do 
usunięcia z Famagusty ich konkurentów. Z Wenecjan 
pozostała tylko garstka, natomiast wielkie kompanie 
florenckie zniknęły, podobnie jak kupcy z Katalonii, 



Prowansji i Langwedocji. Akumulacja niespłaconych 
procentów od długu króla Cypru spowodowała niepew-
ność sytuacji finansowej; zachłanność i malwersacje 
urzędników genueńskich doprowadziły do wyludnienia 
miasta, które coraz mniej było zdolne do przeciwsta-
wienia się zagrożeniom zewnętrznym ze strony Kata-
lończyków (atak w 1441 roku), Mameluków (inwazja 
w 1425 roku) i cypryjskich oddziałów królewskich. 
 Gdy panowanie Genueńczyków w Famaguście było 
zagrożone, poselstwo jej obywateli przybyło w 1447 
roku do Genui, żeby przedstawić jej rządowi swoje 
kłopoty; ten zdecydował odstąpić Famagustę na dwa-
dzieścia dziewięć lat Bankowi Świętego Jerzego, insty-
tucji grupującej wszystkie wierzytelności republiki. 
Bank ten starał się wprowadzić porządek w administra-
cji i finansach kolonii, wysyłać wzmocnienia i broń, 
lecz nie udało mu się zahamować upadku miasta, które 
oblężone przez oddziały Jakuba II, skapitulowało               
w styczniu 1464 roku. Był to rezultat krachu han-
dlowego i finansowego, na który Bank nie znalazł le-
karstwa. Famagusta została bowiem w drugiej połowie 
XIV wieku wyparta z wielkich dróg morskich i to było 
główną przyczyną jej upadku, któremu nie mogło za-
radzić ani wprowadzenie przez Genuę monopolu, ani 
narzucenie prawa składu na wszystkie statki genueńskie 
udające się do Syrii lub Egiptu, ani koncesje wydawane 
Grekom, Wenecjanom i Frankom mieszkającym ni Cy-
prze. Rozkwit handlu, jaki Cypr przeżywał na początku 
XIV wieku, był napędzany przez wolną konkurencję. 



RODOS POD WŁADZĄ RYCERZY                          
(XIV‒XV WIEK) 

 Po upadku Akki (28 maja 1291) ci z rycerzy Zako-
nu Szpitala Świętego Jana z Jerozolimy, którym udało 
się ujść masakry, schronili się na Cyprze i założyli tam 
swój dom w sąsiedztwie pałacu królewskiego w Fama-
guście. Ponieważ przeszkadzało im sąsiedztwo templa-
riuszy i nie widzieli tu dla siebie widoków na przy-
szłość, ich wielki mistrz Fulko z Villaret 27 mau 1306 
roku zawarł porozumienie z dawnym admirałem bizan-
tyńskim Vignolo z Vignoli, który nosił się z zamiarem 
odebrania Turkom wyspy Rodos. Fulko z Villaret 23 
czerwca 1306 roku opuścił Limasol, żeby odebrać 
chrześcijańską ziemię, która wpadła w ręce Turków, 
gdyż Bizancjum było niezdolne jej bronić. Towarzy-
szyło mu 6 statków, 35 rycerzy i 500 piechurów. Flota 
zdobyła Castellorizzo, a następnie zaatakowała bizan-
tyński kastron Rodos, który zdobyła po wielomie-
sięcznym oblężeniu „podstępnym aktem oportunistycz-
nego piractwa”, by użyć wyrażenia Anthony’ego Lut-
trella. Zakon szpitalników był w posiadaniu wyspy po-
nad dwa wieki, od 1306 do 1522 roku. 

Podbój wyspy i pierwsze lata zakonu 

 Rycerze Świętego Jana z Jerozolimy, których było 
niewielu, posiadający zaledwie kilka statków, potrze-
bowali trzech lat gwałtownych walk (1306‒1309) na 
podbicie wyspy, o czym nie posiadamy szczegółowych 
danych. Papież Klemens V 5 września 1307 roku po-



twierdził zakonowi posiadanie wyspy, przypisując mu 
rolę obrońcy chrześcijan przed Turkami. 
 Kolonizacja wyspy była trudna ze względu na brak 
ludzi. Wielki mistrz szpitalników wprowadził praktykę 
przemiennej służby braci raz na Rodosie, raz na Zacho-
dzie, gdzie zakon posiadał kwitnące komandorie. Ale 
wielu braci, popychanych ambicją, wolało zostać prze-
orami lub nauczycielami na Zachodzie niż walczyć               
z Turkami bądź Mamelukami na Wschodzie. Szpitalni-
cy rozpoczęli więc w 1313 roku akcję wydzierżawiania 
kolonistom ziemi w wieczyste użytkowanie w zamian 
za obowiązek służby wojskowej w obronie wyspy Na 
apel odpowiedziała jednak mała liczba Łacinników ze 
Wschodu i Zachodu. Kontrakty na prawie emfiteuzy 
przyznawano dzierżawcom ziemi, robotnikom rolnym, 
a nawet niewolnikom, odpowiedzialność za których 
spadała na intendenta; wedle tego prawa właścicielem 
ziemi był zakon. Kilka wiosek oddano w lenno. Mała 
liczba koncesji feudalnych chroniła zakon przed ryzy-
kiem powstania arystokracji feudalnej, co szkodziłoby 
spoistości nowego państwa rodyjskiego. 
 Jego początki nie były łatwe. W tym czasie, gdy 
rozwiązany został zakon templariuszy, szpitalnicy także 
nie uniknęli krytyk: czyż były projekty i perspektywy 
jakiejś krucjaty? Czyjego osiedlenie się na wyspie Ro-
dos nie było próbą samowzmocnienia się, żeby uniknąć 
rozwiązania zakonów rycerskich, które stały się zupeł-
nie bezużyteczne od czasu utraty Ziemi Świętej?                
W pierwszych latach swojego pobytu na Rodosie zakon 
wydał wiele pieniędzy na budowę murów, opłacanie 



najemników, import koni zbroi. Co więcej, większość 
braci, będąc pochodzenia wiejskiego, słabo była obez-
nana z operacjami morskimi, a te były niezbędne                
w walce z Turkami. W XIV wieku zakon był w stanie 
wyposażyć nie więcej niż trzy‒cztery galery, dlatego 
też kilka projektów antytureckiej ligi nie powiodło się 
właśnie z powodu owej słabości szpitalników na mo-
rzu. Niemniej zakon sprawę walki z niewiernymi po-
stawił na ostrzu noża. Wielki mistrz starał się ściągać 
responsiones, czyli tę część dochodów komandorii za-
chodnich, która winna była napływać do siedziby zako-
nu, ale niektóre komandorie powstrzymywały się z wy-
syłaniem pieniędzy, tym bardziej że władcy hamowali 
wypływ pieniędzy na Rodos. 
 Do tych trudności dochodził jeszcze wewnętrzny 
kryzys w łonie zakonu, spowodowany despotyzmem                
i korupcją, których przykładów dostarczał Fulko z Vil-
laret. Dyscyplina wśród braci uległa rozluźnieniu. 
Część z nich zawiązała sprzysiężenie i próbowała po-
chwycić wielkiego mistrza, ale ten z kilkoma wiernymi 
mu braćmi zamknął się w zamku w Lindos. Rada za-
gonu podjęła wówczas decyzję o usunięciu Fulka ze 
stanowiska, a papież zmusił go do złożenia dymisji. Je-
go następca, Helio z Villeneuve (1319‒1346), dzielił 
swój czas między Zachód a Rodos. Na Zachodzie starał 
się scalać dobra templariuszy, które przypadły szpital-
nikom, utworzyć nowe przeoraty i uzdrowić żałosną sy-
tuację finansową zakonu. Na Rodosie kazał wzmocnić 
fortyfikacje i toczył zwycięskie boje z Turkami: zajął 
Leros, w 1344 roku szpitalnicy wzięli udział w zdoby-



ciu Smyrny. Jednakże korupcja i brak dyscypliny,               
a także zawirowania w Kościele osłabiały zakon, które-
go bezsilne papiestwo nie było w stanie skłonić do 
przeprowadzenia reformy. Tacy wielcy mistrzowie, jak 
Jan Fernandez z Heredia lub Alvaro Gonҫalves Pereira, 
do tego stopnia sprzeniewierzyli dochody zakonu, że 
papież Grzegorz XI w 1373 roku nakazał przeprowa-
dzić generalne śledztwo w komandoriach szpitalników. 
Wielka Schizma doprowadziła do rozłamu w zakonie               
i nominacji dwóch wielkich mistrzów, z których jedne-
go powołał papież rzymski, drugiego - papież awinioń-
ski. Rozłam zakończył się w 1410 roku. Zakon był tak-
że ofiarą bezowocnych planom krucjaty, obojętności 
chrześcijaństwa i rywalizacji Genui z Wenecją która 
uniemożliwiała porozumienie się co do wspólnej walki 
z Turkami. A mimo wszystko zakon szpitalników               
w XIV i XV wieku był na łacińskim Wschodzie stałą                 
i stabilną silą militarną zdolną hamować zaborcze po-
stępy Osmanów. 
 Zarządzanie zakonem miało charakter kolegialny. 
Wielki mistrz by: wspomagany przez radę, składającą 
się z głównych dygnitarzy, siedmiu bajlifów, skarbnika, 
seneszala i przeorów kapitularnych na wyspie. W za-
rządzie tym zaszło wiele zmian w ciągu dwuwiekowej 
obecności szpitalników na wyspie. W XIV wieku zakon 
był pod wpływem francuskim, potem, od czasu gdy pa-
pież Grzegorz XI narzucił zakonowi na wielkiego mi-
strza Jana Fernandeza z Heredia, zaznaczyły się wpły-
wy katalońskie, które zdobyły przewagę po śmierci 
wielkiego mistrza Filiberta z Naillac, zastąpionego                



w 1421 roku przez Antoniego z Fluvia. Ten bowiem 
otoczył się Katalończykami i im powierzał najwyższe 
stanowiska zakonne, wprowadził surowsze rygory                 
w zakonie i poprawił finanse, dokonując zmian organi-
zacyjnych w ściąganiu wpłat dokonywanych przez za-
chodnie komandorie (responsiones). W XV wieku 
wyspa Rodos stała się obrotnicą i stacją etapową dla 
handlu katalońskiego z Lewantem i regionami egejski-
mi, a niekiedy także i bazą piratów nękających 
wschodnią część śródziemnomorza. 

Miasto Rodos w XIV i XV wieku 

 W typologii miast, które w średniowieczu objęte 
zostały procesem kolonizacyjnym, Rodos zajmuje 
miejsce wyjątkowe, albowiem apartheid opierał się 
tu na ściśle wytyczonym podziale przestrzeni miej-
skiej. Szpitalnicy mieszkali w zamku, collachium, 
oddzielonym murem od reszty miasta, borgo, zare-
zerwowanego dla ludności tubylczej. 
 Opierając się na strukturze bizantyńskiego ka-
stron, zakon zbudował dwie koncentryczne linie mu-
rów obronnych, z których pierwsza obejmowała col-
lachium, druga  - borgo. Ciągłe  prace  w  XV  i  XVI  
wieku wprowadziły tu szereg zmian. Te, które w XV 
wieku zaszły w wystroju miasta, i jego powiększenie 
terytorialne sprawiły, że w porównaniu z czasami bi-
zantyńskimi jego powierzchnia wzrosła cztery i pół 
razy. Za czasów Jana z Lastic (1437‒1454) i Piotra  
z Aubusson (1476‒1503) wzmocniono mur ze-
wnętrzny, u jego podnóża zbudowano przedpiersie, 



poszerzono fosy i wzniesiono Bramę Morską (1478). 
Zbudowanie w collachium trzech przedmurzy, z głę-
bokimi i szerokimi fosami, miało uczynić z zamku 
ostatnią redutę obrońców. Budowa muru obronnego 
została ukończona pod koniec XIV wieku. W na-
stępnym wieku Jan z Lastic przebudował i ufor-
tyfikował port, Rajmund Zacosta (1461‒1467) zbu-
dował wieżę św. Mikołaja i wzmocnił mur obronny, 
natomiast Piotr z Aubusson (1476‒1503) po oblęże-
niu tureckim w 1480 roku i gwałtownym trzęsieniu 
ziemi, jakie nawiedziło wyspę w roku następnym, 
wzmocnił zniszczone budowle, odbudował mur por-
towy, dokonał przeróbek w pałacu i w sąsiadujących 
z nim murach obronnych; prace te kontynuował nie-
mal do upadku Rodosu wielki mistrz Fabrycjusz            
z Carretto (1513‒1521). 
 Collachium (klasztor) posiada najwspanialsze 
budowle średniowiecznego Rodosu. Pałac wielkiego 
mistrza jest masywną kwadratową konstrukcją której 
budowa zaczęła się za Heliona z Villeneuve, a która 
odbudowana została po trzęsieniu ziemi w 1481 ro-
ku. Tu mieściły się pomieszczenia wielkich mi-
strzów i ich świty, sala rady zakonu, a także maga-
zyny zbożowe. Kościół Św. Jana i cela jego imienia, 
ulica Rycerzy, gdzie mieściły się „gospody” siedmiu 
„języków”, czyli nacji, na które dzielili się rycerze 
podlegający władzy klasztornych bajlifów, szpital 
zbudowany w latach 1440‒1489 - wszystko to wraz 
z pałacem stanowiło ufortyfikowaną całość, oddzie-
loną od miasta murem obronnym i długim placem, 



schodzącym ku morzu. Borgo zajmowało 4/5 po-
wierzchni miejskiej i w całości zachowało plan sta-
rożytnego miasta. Tu wzdłuż muru morskiego miały 
swoje siedziby sąd handlowy i hospicjum św. Kata-
rzyny, a w południowo-wschodniej części miasta 
znajdowała się dzielnica żydowska. Trzy porty Ro-
dosu były oddzielone skalnymi zaporami, na których 
wznosiły się wieże i młyny; wejścia do dwóch głów-
nych portów, Mandraki i portu handlowego, zamyka-
ły łańcuchy. Wokół miasta ogrody, sady, młyny                  
i małe domki Grekóv tworzyły pięknie zharmonizo-
wany krajobraz. 

Rodos, wysunięty bastion chrześcijaństwa 

 Zakon wzmocniony dzięki zajęciu Bodrumu, miej-
scowości na wybrzeżu małoazjatyckim, a także kilku 
wysp i miast, takich jak Kos, Nisyros i Castellorizzo, 
otrzymał od papieża za zadanie stanąć do walki z Tur-
kami i brać udział w ewentualnych projektach krucjaty. 
Zadanie trudne wymagające zjednoczenia sił chrześci-
jańskich i zorganizowania ligi morskiej. Zakon zachę-
cany przez papiestwo walczył na wszystkich terenach 
W 1334 roku dołączył do kontyngentów króla Francji, 
papieża i Wenecji, by zająć wyspę Lesbos, która prze-
szła w ręce Dominika Cattaneo. Dziesięć lat później 
papież Klemens VI zmusił zakon do udziału wraz             
z Wenecją i królem Cypru w wyprawie na Smyrnę, któ-
rą zdobyto 28 października 1344 roku. Szpitalnicy po-
zostawili w tym mieście garnizon i trzy galer, koszty 
ich utrzymania dzielili z papiestwem aż do roku 1402, 



czyli do czasu zajęcia Smyrny przez Timura Lenka. 
Zakon w roku 1359 wziął udział w wyprawie Piotra 
Tomasza, której udało się zburzyć fort w Lampsaku, 
położonym naprzeciwko Galipola, stanowiącym zagro-
żenie dla swobodnej żeglugi w Cieśninach. Dziesięć lat 
później szpitalnicy pomogli Piotrowi I, królowi Cypru, 
zająć Attalię, a w 1365 roku przyjęli zbierającą się flotę 
cypryjską, która wypłynęła przeciwko Aleksandrii;                 
w jej łupieniu wzięło udział około stu braci zakonnych. 
W 1389 roku zakon przyłączył się do ligi morskiej, za-
wiązanej przez Cypr, Gattilusiów z Lesbos i kolonie 
genueńskie w Perze. Pewna liczba szpitalników wzięła 
udział w bitwie pod Nikopolem (1396), a dwie ich gale-
ry pomogły marszałkowi Boucicautowi przerwać oblę-
żenie Konstantynopola przez Turków. 
 Po roku 1370 udział zakonu w walkach z Turka-
mi był dla niego daleko mniej szczęśliwy. A fia-
skiem skończyły się jego działania na terenie Grecji 
lądowej. Królowa Neapolu Joanna I w 1376 roku 
przekazała zakonowi na pięć lat zarząd księstwa Mo-
rei, zagrożonego przez Greków z Mistry i Turków. 
Dowódca szpitalników na Morei, dysponując małą 
liczbą żołnierzy, wziął na ośmiomiesięczny żołd na-
jemników nawaryjskich, którzy w trakcie trwania te-
go kontraktu zajęli Teby i złupili księstwo, skąd 
szpitalnicy wycofali się w 1381 roku; to niepowo-
dzenie pogorszyło sytuację finansową zakonu. De-
spota Mistry, niezdolny do przeciwstawienia się 
osmańskim rajdom na Peloponez, w 1397 roku prze-
konał wielkiego mistrza Filiberta z Naillac do zaję-



cia Koryntu, z którego szpitalnicy musieli się wyco-
fać siedem lat później. 
 W pierwszej połowie XV wieku poważne niebez-
pieczeństwo zagroziło zakonowi ze strony Mamelu-
ków, których wielka wyprawa zaatakowała w 1426 
roku Cypr i między innymi zdewastowała komando-
rię szpitalników w Kolossi. Flota mamelucka dwu-
krotnie wyprawiała się na Rodos (1440, 1444), któ-
remu z pomocą przyszła flotylla krucjaty burgundz-
kiej, prowadzonej przez Godfryda z Thoisy. Zdoby-
cie Konstantynopola przez Turków (1453) oznacza-
ło, że zagrożenie Rodosu z ich strony będzie o wiele 
groźniejsze i bardziej sprecyzowane. Sułtan zaczął 
od domagania się od szpitalników trybutu w wyso-
kości 2000 dukatów, na co wielki mistrz dwukrotnie 
odpowiedział odmownie. Całkowite zerwanie z Portą 
nastąpiło po tym, gdy szpitalnicy w 1470 roku po-
mogli Wenecji bronić Negropontu i przystąpili do li-
gi, do której wzywali papieże Paweł II i Sykstus IV. 
Mimo trudności finansowych, z jakimi zakon się bo-
rykał, musiał czynić przygotowania, by podjąć walkę 
z nieuniknionym atakiem Osmanów. Wielki mistrz 
Piotr z Aubusson wzmocnił mury obronne, groma-
dził zaopatrzenie w żywność i nakazał ściągnięcie na 
Rodos rycerzy zakonnych z Zachodu; dzięki temu 
mógł postawić prawie 3500 ludzi do walki z Turka-
mi, którzy po raz pierwszy obiegli Rodos w maju 
1480 roku. Po śmierci Mehmeda II w 1481 roku 
szpitalnicy uniknęli ponownego oblężenia tylko dla-
tego, że trzymali pod strażą Dżema sułtana, brata                   



i rywala Bajezyda II. Sułtan, żeby zachować swój 
tron, zawarł ze szpitalnikami umowę, na mocy której 
zobowiązał się płacić zakonowi rocznie 35 000 du-
katów na trzymanie pod strażą znakomitego więźnia, 
który potem zbiegł do Francji, a następnie do Italii, 
gdzie w 1495 roku znalazł śmierć, prawdopodobnie 
otruty. 
 Ani Bajezyd II, ani Selim I nie usiłowali zająć 
Rodosu. Dopiero dojście do władzy Sulejmana 
Wspaniałego w 1520 roku przyśpieszyło rozwiązanie 
dramatu. Sułtan po zajęciu Belgradu sam poprowa-
dził na Rodos wyprawę, złożoną z prawie 70 000 
wojowników, którym wielki mistrz szpitalników Fi-
lip Villiers z l’Isle‒Adam mógł przeciwstawić 7000 
ludzi. Nie mogąc liczyć na żadną pomoc Zachodu, 
wielki mistrz 18 grudnia 1522 roku zgodził się pod-
dać, uzyskawszy zapewnienie, że mieszkańcy miasta 
będą mogli je opuścić wraz ze swoim dobytkiem al-
bo pozostać na miejscu z gwarancją zachowania 
swej dotychczasowej sytuacji. 27 grudnia 1522 roku 
Sulejman wkroczył do miasta Rodos. 1 stycznia 
wielki mistrz wraz ze swoimi rycerzami i Rodyjczy-
kami wypłynął, by dotrzeć do Rzymu. Od Karola V 
w 1530 roku otrzymał dwie wyspy, Maltę i Gozo,                
z których utworzył nowy bastion chrześcijaństwa 
przeciwko Osmanom. 
 Należący do zakonu szpitalników Rodos przez po-
nad dwa wieki powstrzymywał Turków w ich podbo-
jach we wschodniej części Morza Śródziemnego. Ryce-
rze dokonali głębokich zmian w pejzażu urbanistycz-



nym, ustanowili zadowalające stosunki z grecką ludno-
ścią wyspy, założyli państwo ochraniające pielgrzy-
mów i święte miejsca w Palestynie. Mimo posiadania 
dobrego portu, który często służył za bazę piratów ata-
kujących nie tylko Turków, ale i chrześcijan, życie go-
spodarcze pozostawało na miernym poziomie. Kataloń-
czycy i Florentyńczycy starali się uczynić z Rodosu 
centrum swojej penetracji handlowej we wschodnim 
środziemnomorzu, ale ich zabiegi nie zakończyły się 
większymi sukcesami. Turcy, zajmując Rodos, chcieli 
przede wszystkim zniszczyć gniazdo piratów i ewentu-
alny przyczółek dla nowej krucjaty, ale nie zdawali so-
bie sprawy, że w początkach XVI wieku inicjatywy Za-
chodu, mające na widoku zorganizowanie nowej kru-
cjaty, były już tylko iluzoryczne. 

ŁACINNICY NA MORZU CZARNYM                            
(XIV‒XV WIEK) 

 „Morze Czarne, obrotnica handlu międzynaro-
dowego”: tytuł użyty przez rumuńskiego historyka 
Gheorghe Bratianu wskazuje na rolę, jaką poczyna-
jąc od XIII wieku odgrywały regiony nadczarnomor-
skie w szerokiej sieci handlu międzynarodowego, 
splatanej przez włoskich ludzi interesu. Głównymi 
węzłami tej sieci były faktorie, które ci właśnie lu-
dzie zakładali na wybrzeżach morskich, u ujść głów-
nych rzek i przy drogach prowadzących w głąb Azji. 
Kontrola nad głównymi drogami handlowymi, lądo-
wymi i morskimi, była główną stawką w grze intere-
sów różnych konkurentów. To ona doprowadziła w 



XIV wieku do trzech „wojen kolonialnych”, w któ-
rych stanęły przeciwko sobie Wenecja i Genua; żad-
na z tych wojen nie przyniosła zdecydowanego roz-
strzygnięcia. Co więcej, od stosunków republik mor-
skich z mongolskimi chanatami, zakłócanych często 
ksenofobicznymi wystąpieniami przeciwko Łacinni-
kom, uzależnione było dotarcie kupców do zasobów 
krajów nadczarnomorskich i do towarów przywożo-
nych tam wielkimi drogami między kontynentalny-
mi. 

Sieć zachodnich faktorii 

 W pierwszej połowie XIV wieku Genueńczycy                 
i Wenecjanie uzupełniali sieć faktorii, utworzoną               
w ostatnich dziesięcioleciach wieku poprzedniego. 
Samastri, leżące na północnym wybrzeżu Azji 
Mniejszej, było w początkach XV wieku miastem 
genueńskim, posiadającym małą cytadelę, skromny 
garnizon, konsula wzmiankowanego w 1386 roku, 
bardzo bezpieczny port - taki był wygląd kolonii bez 
większego znaczenia. W położonej bardziej na 
wschód Synopie mała wspólnota genueńska osiedliła 
się w końcu XIV wieku wokół loggia, rezydencji 
konsula i magazynu. Emir turecki utrzymywał, jak 
się wydaje, dobre stosunki z Genueńczykami, którzy 
zajmowali się handlem niewolnikami, wywożonymi 
z Kaffy do tureckiej Anatolii. W Simisso (Samsun) 
władzę sprawował wojskowy gubernator genueński, 
w latach 1386‒1387 mający do dyspozycji garnizon 
składający się z czterdziestu pięciu ludzi, dzięki 



czemu była to - po Kaffie i Soldai - najlepiej chro-
niona faktoria genueńska na Morzu Czarnym. 
 W Trapezuncie, mieście nad Morzem Czarnym, 
do którego docierała droga handlowa z Tebrizu,               
o przychylność Wielkich Komnenów zabiegali i Ge-
nueńczycy, i Wenecjanie. Pierwsi osiedlili się tutaj 
w końcu XIII wieku i na ufortyfikowanym cyplu 
zwanym Leontokastron posiadali sąd i rezydencję 
swojego konsula. Ale w 1304 roku doszło do incy-
dentów między nimi a ludnością lokalną i admini-
stracją cesarską, która odmówiła im zwolnienia                
z opłat celnych. W 1316 roku Genueńczycy osiedlili 
się przy stoczni w Trapezuncie, odzyskali w 1349 
roku Leontokastron i pozostali tam aż do zdobycia 
miasta przez Osmanów (1461). Życie małej wspól-
noty genueńskiej zakłóciły w latach 1415-1418 nowe 
konflikty z cesarzem, które zmusiły Aleksego IV do 
wypłacenia Genueńczykom poważnych odszkodo-
wań; ponadto ciągle dochodziło do sporów między 
konsulem genueńskim a bajlifem weneckim. 
 W XIV i XV wieku Wenecjanie zajmowali w sto-
licy Wielkich Komnenów znacznie bardziej ograni-
czone miejsce niż ich genueńscy rywale. Pierwszą 
koncesją jaką otrzymali w 1319 roku, było zezwole-
nie na budowę kościoła, loggia i domów oraz na za-
jęcie dawnego genueńskiego karawanseraju, który 
Genueńczycy odzyskali w 1344 roku. W latach 
1345‒1363 nie ma śladu istnienia tu jakiejś wenec-
kiej reprezentacji konsularnej. W 1364 roku cesarz 
Aleksy III pozwolił Wenecjanom osiedlić się na tere-



nie położonym między klasztorem św. Teodora Ga-
brasa  a  morzem.  Trzy  lata  później  na  mocy  chryzo-
bulli została rozszerzona ich dzielnica, którą mogli 
ufortyfikować; owo „Castro” pozostało ich dzielnicą 
aż do końca istnienia cesarstwa i  było,  wraz z Taną, 
głównym weneckim ośrodkiem handlowym na Mo-
rzu Czarnym. 
 Tana, rozłożona u ujścia Donu i w miejscu, do któ-
rego dochodziła jedna z wielkich dróg międzykonty-
nentalnych, bardzo wcześnie przyciągnęła kupców za-
chodnich: Genueńczycy pojawili się tutaj w ostatnich 
dziesięcioleciach XIII wieku, Wenecjanie od roku 
1333. Stałą faktorię założono tu nie wcześniej niż w 
1300 roku. Ale porzucono ją niewątpliwie po tym, jak 
Genueńczyków usunięto z Saraju, a Tatarzy zaatakowa-
li Kaffę. Powołane do życia w Genui Officium Gaza-
riae w 1316 roku zabroniło swoim współobywatelom 
spędzania zimy w Tanie i posiadania w niej domu, żeby 
nie robić niepotrzebnej konkurencji odbudowującej się 
Kaffie. A to oznacza, że przed tą datą istniała u ujścia 
Donu mała, stała kolonia, mająca szanse rozwoju, po-
nieważ w 1326 roku znowu jest wzmiankowana obec-
ność w Tanie konsula genueńskiego. Poważne za-
mieszki wywołało w 1343 roku zabójstwo pewnego Ta-
tara przez jakiegoś kupca weneckiego. Zginęło wów-
czas kilku Łacinników, innych pozbawiono majątku, 
wszyscy musieli pośpiesznie opuścić faktorię, podczas 
gdy chan wyruszył zbrojnie na Kaffę. Związki zerwano 
do 1358 roku. Powrócono do nich, gdy chan Berdibeg 
pozwolił Wenecjanom na nowo osiedlić się w Tanie. 



Faktoria wenecka położona była nad brzegami Donu, 
na terenie zalewanym podczas przyboru wody; dlatego 
trzeba było budować tu domy i budynki publiczne na 
palach. Koncesja przyznana Wenecji i Genui była tym-
czasowa i odwołalna: oba te miasta nie miały prawa 
własności do dzielnicy zajmowanej przez swych kup-
ców. Było to o tyle dziwne, że chan wyraził zgodę na 
ufortyfikowanie tych faktorii. 
 Te obronne założenia nie przeszkodziły Timuro-
wi Lenkowi (Tamerlanowi) zaatakować miasta w 
1395  roku  i  go  złupić.  Straty  Wenecjan,  wedle  ich  
szacunku, sięgały 108 000 dukatów. Ale szybko 
przystąpili do odbudowy swej osady i znajdującego 
się w niej kościoła św. Marii i św. Antoniego Wene-
cjan, klasztoru dominikanów i klasztoru franciszka-
nów. Ufortyfikowana została także dzielnica genueń-
ska. Obie te faktorie żyły w ciągłej niepewności; 
konsulowie z trudem znajdowali pieniądze koniecz-
ne na opłacanie najemników, ponieważ zmniejszały 
się ich zasoby, a kupcy i urzędnicy rezygnowali                
z wyjazdu do ujścia Donu, w miarę jak coraz bar-
dziej  dawało  się we  znaki  zagrożenie  osmańskie  w  
XV wieku. 
 Akty notariuszy weneckich w Tanie, sporządzone 
w latach 1359‒1360, 1407‒1417 i w innych latach 
XV wieku, pokazują, jak dalece wieloetniczny był 
skład mieszkańców faktorii. Z około tysiąca wystę-
pujących tam imion nożna wywnioskować, że stała 
ludność w dzielnicy weneckiej oscylowała między 
218 a 359 osobami, co jest liczbą wysoką, zważyw-



szy, że chodzi o faktorię oddaloną od metropolii,                
a nadto ledwie odbudowaną w wyżej wskazanych 
datach. Włosi stanowili prawie 80% znanej ludności, 
Grecy 8%, a Tatarzy 4%. Do nich należy dodać jesz-
cze Niemców i około 150 niewolników, w większo-
ści tatarskich w roku 1360, w 1/3 ruskich w począt-
kach XV wieku. Tak liczna obecność niewolników 
wskazuje na fundamentalną rolę Tany w handlu 
czarnomorskim, z której kupcy wywozili towary na 
Zachód, do Anatolii i Egiptu. Racją bytu zachodniej 
kolonii u ujścia Donu był handel niewolnikami, ry-
bami i futrami, w czasie gdy zmniejszał się napływ 
towarów z Dalekiego Wschodu. Wenecjanin Giosa-
fat Barbaro, mieszkający od roku 1436 przez szesna-
ście lat w Tanie, użalał się na marniejące życie fak-
torii, która miała za sobą wspaniałą przeszłość. 
 W tych samych regionach i w tym samym handlu 
brały udział także pomniejsze faktorie. Położone nad 
cieśniną Kercz miejscowości Copa, Matrega, Wo-
sporo kontrolowały ruch statków przewożących zbo-
że, sól, ryby : kawior, a jednocześnie służyły za kry-
jówki czerkieskich korsarzy, zakłócających żeglugę 
na wielkiej drodze handlowej prowadzącej do Tany. 
 Na zachodnim wybrzeżu Morza Czarnego kup-
ców z Zachodu interesowały regiony położone nad 
dolnym Dunajem, którego zaplecze dostarczało pro-
duktów rolnych, niezbędnych nie tylko im, ale               
i Konstantynopolowi. Sprawa eksportu zboża naddu-
najskiego poróżniła w latach 1260‒1270 Wenecjan             
i Genueńczyków. Genui udało się założyć tam kilka 



stałych faktorii; w Wiczynie osiadła mała wspólnota 
genueńska, aktywna do około 1375 roku, dopóki 
wrogie nastawienie do niej dynastii panującej na po-
łudnie od Dunaju, której początek dał Dobrotica, nie 
zmusiło kupców liguryjskich do przeniesienia się do 
Kilii‒Licostomo. Ten podwójny port, położony na 
jednym z północnych ramion Dunaju, stał się w dru-
giej połowie XIV wieku magazynem zbóż, ekspor-
towanych do Konstantynopola i na Zachód. Położo-
ny dalej na północy, u ujścia Dniestru, bizantyński 
Maurokastron (Moncastro lub Cetatea Alba) od lat 
90. XIII wieku był odwiedzany przez kilku kupców 
zachodnich, ale w XV wieku przeżywał okres pro-
sperity dzięki otwarciu drogi mołdawskiej, łączącej 
rejony nadczarnomorskie z Europą Środkową. 

Kaffa i genueńska Gazaria 

 Odbudowa i rozwój Kaffy. Genueńczycy, otrzy-
mawszy w 1313 roku zezwolenie chana Złotej Ordy na 
powrót do zdewastowanej Kaffy, zabrali się do odbu-
dowy faktorii. Powołana do życia w 1313 roku specjal-
na komisja, Officium Gazarie, 18 marca 1316 roku 
ogłosiła ordo de Caffa, prawdziwy plan systematycz-
nej odbudowy Kaffy. Tereny w cytadeli i w mieście 
(civitas), gdzie miały znaleźć się wszystkie budowle 
publiczne, sprzedawano na licytacji, a nabywcy byli 
zobowiązani do zbudowania domu przed rokiem 1320. 
Kamienny mur zaczęto wznosić poczynając od lat 40. 
XIV wieku; mur ten pozwolił faktorii wytrzymać dwa 
oblężenia armii mongolskiej (1344, 1346), która - 



zdziesiątkowana przez dżumę - przerzuciła przez mur 
do miasta zwłoki zmarłych na zarazę żołnierzy, dając 
początek „czarnej śmierci”, przeniesionej na Zachód 
przez statki genueńskie powracające z Krymu. Konsul 
genueński został zobowiązany do odzyskania wszyst-
kich terenów leżących poza murem, z wyjątkiem tych, 
które należały do kościołów Greków, Armeńczyków            
i Rusinów, i wydzierżawienia ich tubylcom. Miasto po-
kryło się kościołami i budowlami publicznymi. Ibn Bat-
tuta opisuje godny podziwu tutejszy port, mogący - 
według niego - pomieścić prawie dwieście statków.              
W rzeczywistości do portu, mającego tylko jedno nad-
brzeże pomostowe, mogły wpływać tylko statki o ma-
łym lub średnim tonażu, podczas gdy wielkie koki mu-
siały kotwiczyć na pełnym morzu i rozładowywano je             
i załadowywano przy użyciu łodzi. Kaffa w połowie 
XIV wieku dzięki swojemu heroicznemu oporowi przeć 
atakami Tatarów była nazywana refugium singulare 
chrześcijan. 
 Stały rozrost miasta wymusił wydłużenie linii muru 
obronnego o 5,5 km. żeby można było nim otoczyć 
podmiejskie osady; zbudowano go w latach 1383‒
1385, zaopatrzono w fosę, barbakany i wzmocniono w 
północnym narożniku masywną wieżą św. Konstanty-
na. Poza murem rozciągały się turecko‒tatarskie 
przedmieścia, zapełnione chałupkami zbudowanymi              
z suszonej gliny, z wieloma młynami. Miasto, podzie-
lone na contrade oraz na grupy secin i dziesiątek, we-
dług dziedzictwa mongolskiego, posiadało nowy ratusz 
komuny, bazar, łaźnie, dwie rzeźnie, dwie synagogi                



i prawie czterdzieści niewielkich rozmiarów kościołów 
łacińskich, greckich i armeńskich. Elementy pejzażu 
urbanistycznego i topograficzny układ miasta czyniły             
z Kaffy „genueńskie miasto na krańcach Europy”. Było 
to zaiste jedno z największych miast nadczarnomor-
skich w XIV i początkach XV wieku. 
 Miasto swój rozwój zawdzięczało polityce koloni-
zacyjnej republiki. Genui udało się przede wszystkim, 
po zajęciu w 1365 roku ostatnie; faktorii weneckiej - 
Soldai, zdominować całą krymską riwierę, nazwana 
Gazarią. Z drugiej strony republika nałożyła na armato-
rów obligatoryjna praktykę składu, która zmuszała każ-
dego właściciela statku do zawinięcia do portu Kaffy na 
trzy dni i do uiszczenia opłaty portowej. Poza trzema 
przejściowymi atakami Mongołów, spowodowanymi 
wydarzeniami zewnętrznymi, niezależnymi od miasta, 
stosunki łączące Kaffę z chanatem Złotej Ordy układa-
ły się dobrze i opierały na trzech traktatach, które po-
zwalały chanowi odnosić korzyści z handlu, bądź to 
przez pobieranie przez jego reprezentanta w mieście 
(tudun) pewnych opłat celnych, bądź to przez napływ 
na Krym towarów zachodnich, przywożonych przez 
kupców genueńskich. Obie więc strony były zaintere-
sowane powodzeniem tego handlu, w którym wymianę 
towaru na towar zastępowała czasami wymiana towaru 
na pieniądze. 

 Wieloetniczna ludność. Genueńska administracja 
Kaffy nie pozostawiła danych liczbowych na temat 
ludności miasta, jak to będą czynili w XVI wieku 



Osmanowie z qanuname. Trzeba przeto zadowolić się 
wrażeniami i liczbami, często wyolbrzymionymi, jakie 
przekazali podróżnicy. Według danych z początku XV 
wieku, zanotowanych przez Niemca Jana Schiltbergera, 
Kaffa liczyła 6000 domów wewnątrz pierwszego muru 
obronnego, 11 000 domów poza murami i 4000 domów 
na przedmieściach. Florentyńczyk Benedykt Dei nali-
czył 8000 domów i 70 000 mieszkańców w latach po-
przedzających upadek Kaffy, natomiast genueński nota-
riusz Antoni Torriglia żalił się w 1467 roku na ucieczkę 
ludności z miasta, które - według niego - liczyło już nie 
więcej niż 4000 mieszkańców. Pewniejszej wskazówki 
może udzielić podatek od posiadanych niewolników. 
Przetargi na tę opłatę w 1386 roku pozwalają stwier-
dzić, że w mieście było 530 niewolników. Jeśli procent 
liczby niewolników do ludności wolnej w Kaffie wyno-
siłby tyle, ile w Genui, to znaczy niewolnicy stanowili-
by 3% ludności, to znaczyłoby, że w tymże roku               
w mieście było około 20 000 mieszkańców. Było ich 
zapewne więcej, albowiem niewolników zatrudniali ra-
czej ludzie z Zachodu, stanowiący mniejszość wśród 
wszystkich mieszkańców Kaffy, natomiast znacznie 
mniej ich posiadali tubylcy. Naj słuszniej byłoby przy-
jąć, że ludność Kaffy w końcu XIV i na początku XV 
wieku sięgała maksymalnie od 30 000 do 40 000 
mieszkańców i liczba ta obniżała się wraz z kryzysem 
demograficznym, jaki wystąpił w ostatnim okresie pa-
nowania genueńskiego. 
 O mieszkańcach Kaffy pochodzących z Zachodu, 
klientach genueńskich natoriuszy, wiemy o wiele wię-



cej niż o wschodnich tubylcach. Akta Lamberta z Sam-
buceto, pochodzące z końca XIV wieku, pozwalają wy-
mienić 1544 ludzi z Zachodu, wśród których 79% sta-
nowią Genueńczycy i Liguryjczycy. Drugą grupę two-
rzyli Grecy, po nich kolejno szli Armeńczycy, Turkota-
tarzy, Syryjczycy, Żydzi, Gruzini, Rusini i niewolnicy 
najrozmaitszego pochodzenia. Wiek później wieloet-
niczny charakter ludności Kaffy jeszcze wyraźniej się 
zaznaczył. Genueńczycy i inni przybysze z Zachodu 
nadal stanowili mniejszość, górującą nad innymi pod 
względem politycznym i ekonomicznym, ale zmuszoną 
do prowadzenia polityki tolerancyjnej wobec tubylców, 
wśród których nadal większość stanowili Grecy.                 
W ciągu XV wieku na pierwszy plan wysunęła się 
wspólnota armeńska, na co niewątpliwie wpływ miały        
z jednej strony wstrząsy spowodowane spustoszeniami 
dokonanymi przez Tamerlana, które sprowokowały mi-
grację ludności, z drugiej zaś strony ucieczka ludności 
pochodzenia zachodniego, kiedy po roku 1453 wzmo-
gło się zagrożenie tureckie. 
 Kaffa, jedno z najludniej szych miast nadczarno-
morskich, zawdzięczała swoje znaczenie także roli, ja-
ką odgrywała w administrowaniu genueńską siecią ko-
lonialną. Nazywana Caput Gazarie, była siedzibą 
władz administracyjnych, których kompetencje rozcią-
gały się na wszystkie faktorie genueńskie na wybrze-
żach Morza Czarnego. Stosunki z ludnością lokalną 
którą w małym zakresie wciągano do politycznego                  
i administracyjnego życia faktorii, nie były pozbawione 
zgrzytów. Wojna ze Złotą Ordą w latach



1386‒1387 doprowadziła do wyrzucenia z miasta pew-
nej liczby Tatarów, którym skonfiskowano dobra. Kry-
zys i wyludnienie, które wystąpiły pod koniec panowa-
nia genueńskiego, doprowadziły do zaostrzenia konflik-
tów. Jakub Campora, łaciński biskup, nieostrożnie 
wmieszał się w spory innych wspólnot religijnych, kon-
sul natomiast zdecydowanie zareagował na konflikty 
toczone między różnymi stronnictwami armeńskimi. 
Republika Genueńska, starając się zapewnić Kaffie 
skuteczniejszą administrację, przekazała ją w 1453 ro-
ku Bankowi Świętego Jerzego, ale nie była w stanie fi-
nansowo wesprzeć faktorii wystawionej na ataki 
Osmanów. Flota wielkiego wezyra Gedik Ahmeda 
zdobyła Kaffę 6 czerwca 1475 roku. nie napotykając na 
większy opór jej mieszkańców, których część została 
deportowana do stolicy Osmanów, Istambułu. 

ADMINISTRACJA FAKTORII W OUTREMER 

 W faktoriach założonych na terytorium obcego pań-
stwa albo w podbitych państwach Łacinnicy starali się 
wprowadzać znane sobie modele administracyjne: na 
Wschodzie, w małych wspólnotach włoskich lub kata-
lońskich, administrację powierzali konsulom, bajlifom 
lub podestom, na Cyprze i w Morei wprowadzili mo-
narchię lub księstwo feudalne, zorganizowane na wzór 
Francji Kapetyngów, z auliczną administracją zachod-
nią, która przejęła niektóre tradycje bizantyńskie. 
 
 



Administracja królestwa Lusignanów na Cyprze 

 Osiedlanie się Franków na Cyprze było konse-
kwencją „historycznego przypadku”: podboju wyspy 
przez Ryszarda Lwie Serce i przekazania jej księciu 
pochodzącemu z Poitou, wyzutemu z Królestwa Jero-
zolimskiego Gwidonowi z Lusignan. Ten w swojej no-
wej posiadłości starał się wprowadzić te reguły rządze-
nia, które obowiązywały w Ziemi Świętej. Jego następ-
ca, Emeryk z Lusignan, postarał się o przyznanie mu 
przez cesarza Henryka VI korony królewskiej, co pod-
dało jego królestwo pod zwierzchnictwo cesarskie;               
w 1247 roku papież Innocenty IV zwolnił króla Cypru 
z tej zależności wasalnej. Od połowy XIII wieku aż do 
1426 roku królestwo cieszyło się całkowitą autonomią. 
W tymże jednak roku król Janusz, wzięty do niewoli               
i więziony w Kairze, został zmuszony do uznania się za 
trybutariusza sułtana mameluckiego, od którego otrzy-
mał inwestyturę. 
 W ciągu dwuwiekowej pełnej niezależności Króle-
stwo Cypru swoje instytucje wzorowało na instytucjach 
obowiązujących w Ziemi Świętej, które z kolei były 
bardzo bliskie tym, które posiadało królestwo Kapetyn-
gów w XII wieku. Była to monarchia posiadająca 
ogromną domenę, wszystkie zamki na wyspie, pałac ze 
wszystkimi służbami zapewniającymi życie królowi                
i jego otoczeniu złożonemu z wielkich dygnitarzy oraz 
armię lenników zobowiązanych do nieograniczonej              
w czasie służby na wyspie i czterdziestodniowej poza 
wyspą. Księga Jana z Ibelinu stała się w 1369 roku ob-



owiązującym w królestwie kodeksem prawa feudalne-
go. W resorcie sprawiedliwości, na czele którego stali 
seneszal i audytor Cypru, wydawanie wyroków                    
w sprawach dotyczących wasali należało do Wysokiego 
Sądu, natomiast dla nieszlachty były sądy wicehrabiów 
lub raisów (rais). Zarządzanie finansami i domeną kró-
lewską należało do Secrète, urzędu odziedziczonego 
po Bizancjum. Mimo ściągania opłat od transakcji han-
dlowych i cła, tak zwanego comerc (to także termin 
bizantyński), pobierania podatku nakładanego na han-
del artykułami powszechnego spożycia oraz posiadania 
monopolu na saliny i uprawę trzciny cukrowej - Lusi-
gnanowie musieli uciekać się do narzucania podatków 
nadzwyczajnych: tak zwanego mète solnego, dziesięci-
ny królewskiej, podatku na Famagustę, dwudziestopro-
centowego opodatkowania dochodów, przymusowych 
pożyczek, nie licząc opłat za wyzwalanie chłopów 
pańszczyźnianych, które stało się częste w drugiej po-
łowie XV wieku. Krótko mówiąc, jeśli nawet Króle-
stwo Cypru korzeniami tkwiło w bizantyńskiej prze-
szłości, to swoją konstrukcją przypominało królestwo 
założone przez krzyżowców w Ziemi Świętej. 
 Wenecja i Genua prowadziły długotrwałą walkę             
o uzyskanie przewagi w Królestwie Cypru. Serenissima 
przed zawarciem w 1306 roku traktatu z zarządcą wy-
spy Amalrykiem, seniorem Tyru, posiadała prawa wy-
nikające z koncesji, których tekst do nas nie doszedł.               
W 1306 roku została zwolniona ze wszystkich opłat na 
wyspie, otrzymała dzielnicę z kościołem, placem i ryn-
kiem w Nikozji, Limasolu i Famaguście, gwarancje są-



dowe dla swoich obywateli zamieszkałych w dzielni-
cach tych miast, prawo umożliwiające im dziedziczenie 
majątku po zmarłych, którzy nie pozostawili testamen-
tu, oraz prawo nadbrzeżne, czyli do szczątków statków 
wyrzuconych na brzeg. Stanowiło to odtąd fundament 
przywilejów weneckich na wyspie. Na czele wspólnoty, 
w skład której wchodziła mała liczba członków ary-
stokracji weneckiej, za to duża liczba popolani, rząd 
wenecki postawił bajlifa, z czego można wnosić, że nie 
trzeba było czekać do 1306 roku, żeby Lusignanowie 
przyznali Wenecjanom cypryjskim pewną autonomię 
administracyjną i być może sądowniczą. W maju 1300 
roku reprezentant doży, Mikołaj Zugno, sankcjonował 
swoim autorytetem zobowiązania swoich współobywa-
teli i z bliska śledził wszystkie sprawy wspólnoty. 
 Genueńczycy, którzy już na początku XIII wieku 
otrzymali na Cyprze poważne koncesje, sto lat później 
spotkali się ze złą wolą władców, którzy otwarcie fa-
woryzowali Wenecjan. Z tego wynikły poważne napię-
cia. Do ich wyciszenia doszło w 1365 roku, gdyż Pio-
trowi I zależało na współdziałaniu wszystkich republik 
morskich w jego projektach wyprawy krzyżowej.               
W kwietniu 1365 roku zaakceptował i nawet rozszerzył 
handlowe przywileje i organizację wspólnoty genueń-
skiej na Cyprze. Ale w 1373 roku Famagusta dostała 
się pod władzę Genui, której wpływy zaciążyły odtąd 
na monarchii i przyszłości wyspy. 
 Instytucje kolonii genueńskiej noszą naturalnie 
piętno różnych etapów swego rozwoju. Przed rokiem 
1373 podesta, mający swoją siedzibę w Famaguscie, 



sprawował jurysdykcję nad wszystkimi Genueńczyka-
mi na wyspie; po roku 1373 przybrał tytuł podesty i ka-
pitana, co podkreślało jego wojskową rolę jako tego, 
który ma chronić Famagustę. Kiedy w roku 1447 Re-
publika Genueńska przekazała miasto Bankowi Świę-
tego Jerzego, wówczas wydane przez niego prawa                    
i rozporządzenia z lipca i listopada 1447 roku i ze 
stycznia 1448 roku zreformowały administrację kolo-
nialną, wybieraną odtąd w Genui przez komisję repre-
zentującą akcjonariuszy Banku. Kapitan po zakończe-
niu swojego urzędowaniu był poddawany osądowi sin-
dici, których zachowane protokoły dochodzeń z lat 
1449 i 1459 ujawniają popełnione przez kapitana uchy-
bienia: wymuszanie pieniędzy, samowolne uwięzienia, 
niewystarczające utrzymanie świty i osobisty udział w 
przetargach na zbieranie podatków. 
 Katalończycy otrzymali przywileje handlowe na 
Cyprze w 1291 roku. Ich władcy starali się w XIV wie-
ku wzmocnić więzi z Lusignanami: w 1315 roku Maria, 
siostra Henryka II, poślubiła króla aragońskiego Jakuba 
II, który dziedziczyłby tron cypryjski, gdyby król Cy-
pru nie miał dziedzica. Małżeństwo to nie doczekało się 
potomka, a sama Maria zmarła w 1322 roku. Hugon IV 
trójkę swoich dzieci połączył związkami małżeńskimi  
z książętami aragońskimi, ale ponieważ małżeństwa te 
zawarte były z młodszymi gałęziami domu aragońskie-
go, nie szkodziły stabilności dynastii cypryjskiej. 
 
 



Administracja kolonii genueńskich i weneckich 

 Trzydzieści la temu Roberto S. Lopez zestawił We-
necję z Genuą: dwa style, jedno powodzenie. Wskazał 
na słabość państwa genueńskiego, „społeczeństwa                  
z nazwy kolektywnego, w stanie nieustannego niedo-
statku”, wydanego na pastwę wszelakich ambicji, po-
zbawionego zasobów finansowych, na łasce zwykłych 
obywateli dzierżawiących pobieranie podatków komu-
nalnych po cenie zakrawającej na kpinę. Inaczej było    
w Wenecji, gdzie cała ludność identyfikowała się                
z państwem i murem stała w obronie wolności miasta, 
gdy groziło mu niebezpieczeństwo. Genua tymczasem 
była niezdolna do wystawienia poważnej floty i korzy-
ści wynoszone z działań militarnych pozostawiała 
członkom mahoń i stowarzyszeniom wierzycieli pań-
stwa. Czy te kontrasty odbijały się na systemach admi-
nistracji „kolonialnej”? 
 Obie włoskie republiki musiały pogodzić się                    
z utworzeniem przez swych obywateli w Outremer ma-
łych księstw, cieszących się niemalże pełną autonomią. 
Wenecja przeżywała to zjawisko od czasu czwartej 
krucjaty, kiedy przybyli do Konstantynopola Wenecja-
nie urządzili się na wyspach egejskich, wspierani przez 
Najjaśniejszą, przy życzliwej postawie cesarza łaciń-
skiego. Z analogiczną sytuacją spotykamy się od końca 
XIII wieku w odniesieniu do Genui, kiedy Benedykt 
Zacca- ria otrzymał od cesarza Michała VIII Paleologa 
dwie Fokee, a następnie protektorat nad wyspą Chios. 
Jego następcy, zwłaszcza Marcin Zaccaria, który przy-



jął tytuł „króla i despoty Azji Mniejszej”, starali się za-
łożyć własną dynastię książąt quasi‒autonomicznych. 
Tak samo było z Franciszkiem Gattilusio, który otrzy-
mał od cesarza Jana V Paleologa seniorię Lesbos                   
w zamian za pomoc, jakiej udzielił mu w walce z uzur-
patorem, Janem VI Kantakuzenem. Gattilusiowie zajęli 
następnie wyspy Enos, Lemnos i Samotrakę. Ich 
związki z metropolią były bardzo luźne, nie opierały się 
na żadnym traktacie, lecz na wspólnym interesie, skła-
niającym do obrony genueńskich kolonii w Outremer. 
Ghisiolfiowie stworzyli na Morzu Czarnym seniorię              
w Matredze. Takie księstwa wychodziły w dużej mie-
rze spod władzy swych metropolii i tworzyły seniorie 
„prywatne”, bardzo różniące się od kolonii w wąskim 
znaczeniu tego słowa. 
 Doświadczenia administracji kolonialnej Genui                  
i Wenecji sięgają XII wieku, kiedy władcy Ziemi Świę-
tej nadali obu republikom przywileje. Wenecja dzięki 
przyznanej jej koloniom autonomii administracyjnej 
wyznaczyła im konsula, a po roku 1192 generalnego 
bajlifa, rezydującego w Akce, któremu podlegali wszy-
scy inni bajlifowie w łacińskim Lewancie. Genua z ko-
lei miała generalnego konsula, natomiast rodzina Em-
briaco otrzymała w lenno administrację faktorii w hrab-
stwie Trypolisu. Wenecjanie mieszkający w Konstan-
tynopolu w XII wieku teoretycznie byli poddanymi ce-
sarza; po 1204 roku na ich czele stał podesta, a poczy-
nając od 1268 roku - bajlif. Genueński vicecomes był 
tu wzmiankowany w 1201 roku, po roku 1261 zastąpił 
go podesta. Bajlifa i podestę wybierały właściwe im 



metropolie, od których otrzymywali oni instrukcje 
(commissio) określające ich prawa i obowiązki, wyso-
kość wynagrodzenia i skład świty, która winna była 
towarzyszyć im w Outremer. W Wenecji na to stanowi-
sko wybierano zawsze jakiegoś nobila, natomiast                  
w Genui funkcje w koloniach dzielili między sobą no-
bilowie i popolani. Serenissima dzieliła swoich repre-
zentantów na dygnitarzy w górnej Romami - byli to 
bajlifowie Konstantynopola i Trapezuntu, i dolnej Ro-
manii - książę Krety i bajlif Negropontu, którym podle-
gali konsulowie i kasztelani stojący na czele mniej-
szych posiadłości weneckich. Administracja genueńska 
dzieliła się na trzy niemal autonomiczne sektory: Kon-
stantynopol na czele z podestą, któremu podlegał kon-
sul Synopy, Gazarię z konsulem Kaffy, który rozciągał 
swoją władzę na innych konsulów w regionach nad-
czarnomorskich, i Chios, gdzie funkcja podesty była 
określona przez tekst porozumienia między Republiką 
Genueńską a mahoną Chios, wedle którego pierwsza 
zachowywała prawa zwierzchnie, druga zaś dochody              
z wyspy. 
 Mimo tych różnic instytucje w koloniach genueń-
skich i weneckich są podobne. Każda jest obrazem,               
w zmniejszonej skali, instytucji ojczyźnianych. Pod na-
zwą regimen występują wszystkie urzędy, które kie-
rowały życiem kolonii weneckich i w których prze-
strzegano zasady kolegialności: przy boku bajlifa lub 
księcia znajdowali się doradcy tworzący Wielką Radę, 
w skład której wchodzili członkowie największych ro-
dzin zamieszkałych w Outremer i weneccy wasale na 



Krecie. To ona wybierała niższych urzędników i decy-
dowała o polityce zewnętrznej, zgodnie z poleceniami 
wydawanymi przez senat wenecki. W koloniach genu-
eńskich podeście i konsulowi towarzyszyły specjali-
styczne komisje, posiadające rzeczywistą władzę w za-
kresie finansów, obrony i zaopatrzenia. Zarząd finan-
sów powierzano w koloniach genueńskich urzędnikom 
zwanym massarii, których odpowiednikami w kolo-
niach weneckich byli camerarii. Urzędnicy ci na tere-
nach, które były uprzednio pod władzą bizantyńską za-
chowali jawny system fiskalny. Większa część wpły-
wów pochodziła z podatków pośrednich, datia lub ga-
belle, czyli opłat obciążających towary spożywcze,                
i  z commerchium, czyli opłaty pobieranej od sprzeda-
wanych towarów, odziedziczonej po Bizancjum. Do 
tych fiskalnych obciążeń należy dodać jeszcze ciężar 
monopolu państwowego na mastyks na wyspie Chios, 
ałun na Fokei, zboża i sól na Krecie; ten ostatni mono-
pol zapewniał 1/3 zaopatrzenia Wenecji w zboże i sól, 
po cenach ustalonych przez wenecki senat. 
 Obie republiki morskie miały identyczne kłopoty ze 
skutecznym zarządzaniem koloniami: jak utrzymać 
spójność oddalonych od siebie terytoriów, jak przesyłać 
im polecenia, jak czuwać nad ich wykonaniem? Jakieś 
dążenia do centralizacji natrafiały na przeszkodę, jaką 
był powolny przepływ informacji, wynikający z po-
wolnej komunikacji. Do przebycia statkiem drogi z Ge-
nui do Pery potrzeba było ponad miesiąca, a prawie 
iwóch miesięcy na podróż z Genui do Tany. Listy, jakie 
senat wenecki wysyłał do księcia Krety, potrzebowały 



średnio pięćdziesięciu siedmiu dni, żeby dotrzeć do 
Kandii, a niektóre nawet do dwudziestu miesięcy. Jakże 
można było więc szybko reagować na konieczne po-
trzeby terytoriów tak oddalonych? Jedynym dostępnym 
obu metropoliom sposobem kontrolowania swoich re-
prezentantów w Outremer było okresowe wysyłanie 
komisarzy śledczych i przeprowadzenie a posteriori 
dochodzenia urzędników sprawie po zakończeniu przez 
nich urzędowania. Kilka tekstów takich dochodzeń za-
chowało się do naszych czasów; wskazują one na nadu-
życia administracji lokalnej: jej chciwość i nadużywa-
nie władzy. Nie można jednak zapominać, że tak winni 
tych nadużyć, jak i ich kontrolerzy należeli do tej samej 
grupy społecznej, czasami nawet do tych samych kla-
nów rodzinnych, dlatego winni rzadko byli karani,                   
a ofiary nigdy nie otrzymały zadośćuczynienia. Opór 
ludności tubylczej wobec panowania zachodniego pod-
sycała stronniczość sądownictwa, bardziej sprzyjające-
go mniejszości łacińskiej, panom Outremer. 

System konsularny kupców innych nacji 

 Doświadczenie kolonii włoskich w Ziemi Świętej 
szybko zostało wykorzystanę przez inne małe wspólno-
ty autonomiczne, które powstały na Wschodzie i zarzą-
dzane były przez urzędnika mianowanego przez metro-
polię. Urzędnik ten reprezentował wobec władz lokal-
nych interesy swojego rządu, wszystkich kolonistów                  
i kupców, którzy opuścili swoją ojczyznę. 
 W Egipcie odpowiedzialnym za funduk Pizańczy-
ków w Aleksandrii by konsul lub fundacarius, 



wzmiankowany w 1208 roku. Reprezentant Pizy miał 
przy boku notariusza (sindicns), kapłana i zakrystiani-
na, natomiast fundacarius zajmował się wynajmowa-
niem kupcom pizańskim pokojów i magazynów w fun-
duku. Drugi konsul pizański rezydował w Damietcie. 
W pierwszych dziesięcioleciach XV wieku w Aleksan-
drii istniał konsula: florencki, jakkolwiek wspólnota to-
skańska była mała, podobnie jak i jej obroty handlowe. 
Katalończycy przebywający w Aleksandrii podlegali od 
1262 roku władzy konsula, mianowanego przez rad-
nych Barcelon; i zatwierdzanego przez króla aragoń-
skiego. Stanowisko to wakował: w latach 1416‒1430            
z powodu prowadzenia przez Alfonsa V agresywne po-
lityki wobec Mameluków. W Bejrucie znajdował się 
drugi konsul, który rozciągał swoją władzę także na 
kupców katalońskich osiadłych w Damaszku i w Ar-
menii Cylicyjskiej. Konsulowie ci mieli podwójną 
funkcję. Z dyplomatycznego punktu widzenia reprezen-
towali swoją wspólnotę wobec sułtana mameluckiego. 
Z drugiej strony wypełniali różne funkcje: administra-
cyjną policyjną i sądowniczą; przejmowali dobra swo-
ich ziomków zmarłych bez testamentu, zbierali opłaty 
nałożone na handel rozstrzygali w drobnych sporach               
i w obecności urzędnika mameluckiego wydawali wy-
roki sądowe w sprawach między kupcami chrześcijań-
skim: i muzułmańskimi. Ich pozycja zależała jednakże 
od dobrej woli sułtana, ponieważ funduk kataloński, tak 
zresztą jak funduki innych wspólnot zachodnich, nie był 
pełną własnością wspólnoty i konsul nigdy nie posiada 
jurysdykcji terytorialnej. Inaczej było na dawnych tery-



toriach bizantyńskich, gdzie kolonie zachodnich miast 
kupieckich otrzymywały przywileje pozwalające im na 
posiadanie autonomicznej organizacji. Na Cyprze od 
1291 roku byli dwaj konsulowie pizańscy, jeden w Fa-
maguście, drugi w Limasolu. W tymże roku identyczną 
koncesję uzyskali Katalończycy. Kupcy z Ankony takie 
mieli dwóch reprezentantów, nazywanych konsulami. 
Trzy miasta prowansalskie i langwedockie również 
miały swoich pełnomocników: Marsylię w 1299 roku 
reprezentował Hugon Rajmund, Narbonę w latach 1299 
i 1300 Bernard z Capolao i Bernard Faxit, Montpellier 
w 1299 roku Piotr z Podio; ten ostatni swoją władzę są-
downiczą rozciągał także na swoich współobywateli 
przebywających w Armenii Cylicyjskiej. W Konstanty-
nopolu po 1261 roku Pizańczycy podlegali władzy kon-
sula wyznaczonego przez Ordo Maris Pizy,  w trakta-
cie Pseudo‒Kodyna nazywanego hypatos, którego                
w protokólarnej hierarchii w czasach Paleologów wy-
przedzał bajlif wenecki i podesta genueński. Stanowi-
sko to najprawdopodobniej zniknęło pod koniec XIV 
lub na początku XV wieku i zostało po 1406 roku prze-
jęte przez Florentyńczyków, uważających się za dzie-
dziców praw i przywilejów Pizańczyków. Mała wspól-
nota kupców z Ankony miała konsula na krótko przed 
zdobyciem Konstantynopola w 1453 roku. Katalończy-
cy także w latach 1290‒1302 byli reprezentowani przez 
konsula, lecz stanowisko to zniknęło w następstwie 
grabieży Kompanii Katalońskiej. Za rządów Alfonsa V 
Wspaniałomyślnego pojawiło się na Chios w 1404 ro-
ku, w Modonie w 1407 roku i w Kandii w 1419 roku. 



 Ogromny był dystans między bajlifem weneckim                
w Konstantynopolu, genueńskim podestą w Perze lub 
konsulem w Kaffie, którzy byli panami na swoich tery-
toriach, a zachodnimi konsulami, urzędującymi na zie-
miach mameluckich, którzy w swojej działalności zdani 
byli na łaskę sułtana, jednakże założenie w średniowie-
czu obcych wspólnot na Wschodzie niewątpliwie zapo-
czątkowało tworzenie ambasad i stałych konsulatów, co 
ryło rewolucją w stosunkach międzynarodowych, którą 
można przypisać działaniom włoskich republik mor-
skich.



ROZDZIAŁ JEDENASTY 

Łacinnicy i handel lewantyński 

(XIV‒XV wiek) 

 Zagłada państw frankońskich w Syro‒Palestynie 
odbiła się niekorzystnie na historii stosunków handlo-
wych między Wschodem i Zachodem, tym bardziej że 
papiestwo po roku 1291 dążyło do wzmocnienia tych 
zakazów handlu z Saracenami, które wydało wcześniej. 
Utworzenie mongolskich chanatów Złotej Ordy i ilcha-
nów w Persji spowodowało, że przed kupcami zachod-
nimi pojawiło się rozwiązanie alternatywne, otwierają-
ce im dojście do towarów wschodnich, a nawet umoż-
liwiające zaopatrywanie się w nie tam, gdzie były one 
produkowane, na co pozwalało im bezpieczeństwo, 
akie niósł ze sobą pokój mongolski. Gdy od połowy 
XIV wieku chanaty mongolskie zaczęły trapić kryzysy, 
utrudniające działalność handlową papiestwo rozluźniło 
surowe zakazy handlu z Saracenami, co sprawiło, ze 
duża liczba zachodnich kupców znowu ruszyła w drogę 
do Aleksandrii lub Bejrutu, które od tego czasu do koń-
ca XV wieku stały się głównymi rynkami handlu le-
wantyńskiego. Doskonaliła się organizacja transportu; 
koniunktura polityczna i wojskowa pobudzała do 
zwiększania inwestycji v handel wschodni; nowe drogi 
docierały do wszystkich krain wschodniego śródziem-
nomorza, gdzie Łacinnicy poszukiwali już nie tylko ko-
rzeni luksusowych tkanin. Dwa ostatnie wieki średnio-



wiecza były świadkami pojawienia się „gospodarki 
światowej”. 

ORGANIZACJA TRANSPORTU 

 Rozwój handlu lewantyńskiego był związany z głę-
boką zmianą w życiu morskim, jaka zaszła na przeło-
mie XIII i XIV wieku; była to - jak to określił Fryderyk 
Lane - „średniowieczna rewolucja w żeglarstwie’„, któ-
ra pozwoliła armatorom znaleźć wyjście z kryzysu 
frachtowego, spowodowanego zakończeniem wypraw 
krzyżowych i zastojem w rozwoju konstrukcji statków. 
Aby stawić temu czoło, starano się budować już nie tak 
wielkie statki i zmniejszyć koszty transportu, zwłaszcza 
siły roboczej, stanowiące „najbardziej kosztowną pozy-
cję w przewozach morskich”. To doprowadziło do za-
sadniczej zmiany w technice żeglarskiej, a mianowicie 
do zastąpienia łacińskich naw przez kogi, wyposażone 
w omasztowana rejowe i ster zawiasowy na tylnicy; 
pozwalały one armatorowi oszczędza, na kosztach ro-
bocizny i zwiększać oczywiście zyski. Nic dziwnego, 
że ten nowy typ statku pojawił się w genueńskiej flocie 
braci Zaccaria i służył do przewozu ałunu z Fokei do 
Flandrii. Do wczesnego, bo już w 1286 roku wprowa-
dzenia kogi w Genui doszło pod wpływem grupy kup-
ców handlujących ałunem, którzy na długich dystan-
sach, łączących Morze Egejski; z portami we Flandrii, 
chcieli przewozić po niższych cenach ciężkie ładunki, 
ale o niezbyt wysokiej wartości. Poczynając od roku 
1310 kogi systematycznie zastępowały łacińskie nawy, 
które dwadzieścia lat później całkowicie zniknęły z ge-



nueńskich dróg morskich prowadzących na Wschód 
Koga pojawiła się w Wenecji później i po raz pierwszy 
jest wzmiankowani w dokumencie datowanym na rok 
1311. 
 Inne zmiany na początku XIV wieku dotyczyły 
konstrukcji galer. Zaczęto rozróżniać galery lekkie, 
sottili, przystosowane do przewożenia towarów lek-
kich, ale o dużej wartości (korzenie, jedwab), chętnie 
używane także w korsarstwie i na wojnach, i wielkie 
galery, galee grosse, którychg konstrukcja starała się 
połączyć zalety galery i statku „okrągłego”, mogącego 
pomieścić ogromne ładunki. Celem tych zmian było 
zwiększęnie wydajności transportu morskiego. Władze 
tak w Genui, jak i w Wenecji opracowały surowe nor-
my konstrukcyjne statków, publikowały zbiory praw 
morskich, kontrolowały rekrutację załogi, osprzętowa-
nie i uzbrojenie okrętów. Na morskich drogach lewan-
tyńskich starano się tak organizować żeglugę, żeby za-
pewnić statkom bezpieczeństwo i walczyć z ende-
micznym piractwem. 

W WENECJI 

 Wenecji przypadła w XIV wieku czołowa rola              
w utworzeniu zorganizowanego transportu morskiego 
do krajów Lewantu. Jej senat od 1308 roku zaczął or-
ganizować wyprawy statków kupieckich na Wschód               
w konwoju. Takie konwoje nosiły nazwę muda; brały 
w nich udział uzbrojone galery, zbudowane w Arsena-
le, które wystawiano na licytacje prywatnym przed-
siębiorcom; ci przewozili na nich towary kupców; 



koszty ryzyka i ewentualnych strat były dzielone mię-
dzy kupców i armatorów. Muda oznaczała także okres 
między wypłynięciem galer i ich powrotem; po powro-
cie można było określić tendencje rynku na podstawie 
ilości i wartości przywiezionych towarów. Senat stale 
czuwał nad konwojami statków handlowych wyrusza-
jących na Wschód: decydował o składzie konwoju, 
liczbie konwojów w roku (zwykle organizowano dwa, 
jeden wiosną, drugi jesienią), o wyborze galer, liczeb-
ności załóg, sposobach załadunku, cenach transportu,            
o dacie wyjazdu i o portach, do których można było 
zawinąć. W ten sposób wyprawiane różne mude po-
krywały wszystkie linie dróg morskich za Morzu Śród-
ziemnym: muda Romanii i Morza Czarnego, wymie-
niana od 1322 roku, muda Aleksandrii, utworzona 
1346 roku, gdy przywrócony został handel z Egiptem 
mameluckim, muda Cypru, zastąpiona w 1374 roku 
przez tę, która prowadziła do Bejrutu, gdy po zajęciu 
Famagusty przez Genueńczyków zagrożona była we-
necka żegluga ku tej wyspie. 
 Przebieg licytacji i zmieniająca się liczba galer na 
każdej z tych linii są dobrymi wskaźnikami koniunktu-
ry. I tak muda Romanii, dla której przewidziano po-
czątkowo osiem galer, z których większość skierowana 
była do Konstantynopola, a inne płynęły do Trapezuntu 
lub Tany, dysponowała później już tylko dwoma lub 
trzema jednostkami; powodem tego były konflikty                 
z Genueńczykami i Turkami, które doprowadziły do 
spadku handlu weneckiego na Morzu Czarnym do 1/4 
całego handlu Wenecji ze Wschodem. Natomiast do 



Egiptu kierowano w początkach XV wieku ponad 51% 
wszystkich uzbrojonych galer. System muda, rozcią-
gnięty po 1412 roku także na zachodnią część Morza 
Śródziemnego, osiągnął szczytowy rozwój w począt-
kach XV wieku, lecz po roku 1450 zaczął podupadać              
z powodu braku galer, rekwirowanych na potrzeby wo-
jenne, i zwiększającej się liczby oszustw, zmierzają-
cych do zmniejszenia opłat ściąganych przez państwo. 
Nieregularny obieg towarów w końcu XV wieku spo-
wodował niedobory korzeni i surowców wschodnich 
niezbędnych rzemiosłu (bawełna, koral), a także utratę 
części rynków w całym śródziemnomorzu. 
 Kiedy niemożliwe stało się wyprawienie muda, se-
nat wenecki zastąpił uzbrojone galery statkami prywat-
nymi, kogami, na które ładowano wszystkie towary 
przewidziane dla muda. W ten sposób senat organizo-
wał konwoje statków nieuzbrojonych, zaopatrujących 
Wenecję w syryjską bawełnę, wina z Krety, cukier               
z Cypru, wosk i ałun. Kogi te należały do prywatnych 
właścicieli i stanowiły nieodzowne uzupełnienie we-
neckiej I ‘ty handlowej. Do początków XV wieku senat 
wenecki, prowadząc politykę protekcjonistyczną, zaka-
zywał przewożenia na statkach weneckich ładunków 
należących do obcych kupców; musiał jednakże po ro-
ku 1420 zdecydować się na zniesienie tego zakazu, 
gdyż konkurencja innych flot handlowych była zbyt 
silna. Jak by nie było, senat utrzymał jednak kontrolę 
nad handlem morskim aż do końca XV wieku. 
 



W GENUI 

 W Genui nie było niczego, co przypominałoby ową 
wenecką systematyczność. Coroczne i sezonowe kon-
woje genueńskie organizowane były bardzo nieregular-
nie. Ich organizacja zależała w pewnych latach od sze-
roko zakrojonych akcji morskich albo od zakazu (deve-
tum) podejmowania wpraw morskich do regionów 
uznanych za niebezpieczne. Do roku 1350 handel ze 
Wschodem dokonywał się przez organizowanie jednej 
wyprawy w roku (tam i z powrotem), w której armato-
rzy zobowiązani byli przez republikę do płynięcia                 
w konwoju. Po wojnie w Cieśninach i po upadku han-
dlu wschodniego rola republiki ograniczyła się do 
przygotowania tylko jednego konwoju. Najwyżej dwie 
galery kierowały się do Konstantynopola i na Morze 
Czarne; data wyjazdu nie była dokładnie określona, 
wyruszano więc nieregularnie. Niemniej, by zapewnić 
ochronę genueńskich interesów, władze republiki zde-
cydowały się po roku 1390 na zawieranie kontraktów             
z armatorami prywatnymi, którzy zobowiązywali się do 
wysyłania każdego roku dwóch galer do Romanii i na 
Morze Czarne. Ponieważ koszty transportu morskiego 
wzrastały, a wielu uważało, że cena najmu galery była 
nadmiernie wygórowana, pojawiła się przeto konkuren-
cja statków typu koga, która doprowadziła do opróż-
nienia ładowni galer. I wtedy prywatna żegluga przejęła 
większą część genueńskiego handlu wschodniego. Re-
publika nigdy nie wprowadziła systemu licytacji po-
równywalnego z weneckimi incanti ani nie utworzyła 



prawdziwej sieci nawigacyjnej, zawierającej przystanie, 
do których zawijałby co roku, w dokładnie ustalonym 
czasie, dobrze zorganizowany konwój statków. Z listów 
korespondentów Franciszka di Marco Datiniego wyni-
ka, że w latach 1383‒1403 nigdy nie wiedziano do-
kładnie, kiedy przypłyną statki do Romanii ani ile ich 
będzie. 

W INNYCH MIASTACH KUPIECKICH 

 W Barcelonie kupcy katalońscy od drugiego dzie-
sięciolecia XIV wieku używali statków typu koga.               
W połowie XIV wieku na morskich drogach do Lewan-
tu posługiwano się statkami o wielkim tonażu, porów-
nywalnymi z wielkimi kogami genueńskimi. Natomiast 
w XV wieku na wschodnie wody Morza Śródziemnego 
wyruszały dużo mniejsze jednostki, uzupełniane przez 
galery grosses, należące do miasta Barcelony, do Ge-
neralitaf. Nie organizowano tutaj co prawda specjal-
nych konwojów, ale statki wypływały zwykle w towa-
rzystwie kilku innych, aby pomagać sobie nawzajem           
w razie ataku. Liczba statków wypływających do Syrii 
lub Egiptu zmieniała się z roku na rok: zwykle było to 
pięć‒sześć statków rocznie, maksymalnie około piętna-
stu w latach 1402‒1405. Ale już w roku 1354 z powodu 
wojny z Genuą nie wypłynął ani jeden statek, także             
w latach 1366‒1369 ustał handel, w następstwie rajdu 
Piotra I Cypryjskiego na Aleksandrię, i w latach 1434‒
1436, w trakcie wojny z domem Andegawenów, która 
zaabsorbowała wszystkie siły morskie Katalończyków. 
Z danych, jakich dostarczają korespondenci Franciszka 



di Marco Datiniego, wynika, że w latach 1394‒1408 do 
portu w Bejrucie zawinęły 224 jednostki katalońskie, 
co daje im trzecie miejsce za Wenecjanami (278) i Ge-
nueńczykami (262). Mimo okresów pewnych zakłóceń 
powodowanych przez korsarzy i piratów, w których 
kupcy katalońscy odgrywali rolę raz napastnika, raz 
ofiary, związki handlowe Barcelony ze wschodnim 
środziemnomorzem nigdy całkowicie nie zostały ze-
rwane. Katalończycy, wierni swojej tradycyjnej drodze 
handlowej wiodącej na Rodos, do Bejrutu i Aleksan-
drii, mało, jak się wydaje, interesowali się Morzem 
Czarnym Anatolią. Przystanie portowe w Romanii mia-
ły dla nich w XV wieku znaczenie drugorzędne. Handel 
kataloński uzupełniały statki z Walencji, aczkolwiek 
nie jest możliwe określenie częstotliwości, z jaką to 
czyniły; liżą część wschodnich importów miasto za-
wdzięczało galerom weneckim z Berberii i z Aigues‒
Mortes. 
 Należy zwrócić uwagę także na stosunki handlowe 
Langwedocji i Prowansji z Lewantem. W XII wieku 
wyróżniały się zwłaszcza Narbona i Montpellier, które 
korzystały ze statków własnych lub wynajmowanych 
od wielkich, kupieckich miast włoskich. Narbona                  
i Montpellier były od 1299 roku reprezentowane na 
Cyprze przez konsula. W 1334 roku statek z Narbony, 
wiozący ałun, wosk, skóry i zboże ze Wschodu, został 
zaatakowany przez korsarzy katalońskich, a inny,               
w 1350 roku, przez korsarzy sycylijskich. Wydaje się, 
że kupcy z Narbony przygotowywali co roku przy-
najmniej jedną galerę kierowaną do Aleksandrii i Bej-



rutu, a do spółki z armatorami z Montpellier dwie‒trzy 
w latach 1385‒1391. Z portu Aigues‒Mortes każdego 
roku wypływał regularnie jeden statek do Aleksandrii 
Bejrutu. To na galerze z Narbony Jakub Serce dopłynął 
w 1432 roku do Bejrutu podczas swojej pierwszej wy-
prawy na Wschód. Jego działalność w Outremer do-
prowadziła, jak wiadomo, do budowy „wielkich galer 
Francji”, czterech statków zamówionych w Genui              
i Marsylii, które miały podnieść prestiż króla Karola 
VII i jego sługi, Jakuba Serce. Tylko dwie z nich rusza-
ły każdego roku do Aleksandrii po luksusowe towary, 
poszukiwane zrzez kupców korzennych i farmaceutów; 
niewiele tego było w porównaniu z masą towarów 
przywożonych przez statki genueńskie i weneckie. Ga-
lery te w drodze do Egiptu zatrzymywały się na postoje 
tylko w Aigues‒Mortes, Marsylii i Rodosie, nigdy ich 
nie widziano w Konstantynopolu, na Morzu Czarnym 
ani nawet na Morzu Egejskim. Po załamaniu się kariery 
Jakuba Serce w 1451 roku pewien kupiec z Montpellier 
wyprawił ego galery na Wschód. Po wojnach między 
Katalończykami a domem Andegawenów Ludwik XI 
starał się zapewnić dwóm nowym „galerom Francji” 
monopol na handel między Aigues‒Mortes, Marsylią, 
Rodosem i Aleksandrią. Od końca XII wieku poważną 
rolę w stosunkach handlowych ze Wschodem odgrywa-
li kupcy z Marsylii. To oni wynajęli swoje statki krzy-
żowcom Świętego Ludwika, wyprawiali od trzech do 
pięciu statków do Aleksandrii i Bejrutu w końcu XIV 
wieku, wywożąc w latach 1403‒1408 z Langwedocji 
sukna, oliwę z oliwek, miód i koral; po złupieniu ich 



miasta przez Katalończyków w 1423 roku ponownie 
pojawili się na lewantyńskim szlaku. Przez cały XV 
wiek jeden lub dwa statki marsylskie co roku podnosiły 
żagle, by ruszać do krajów mameluckich. 
 Do konkurencji z Wenecją i Genuą, które zdomi-
nowały morski handel z Lewantem, przystąpiły inne 
miasta włoskie. I wcale nie była to Piza, której statki po 
klęsce poniesionej w bitwie przy Melorii (1282) tylko     
z rzadka pojawiały się na wodach Lewantu. Była to na-
tomiast w XV wieku w pierwszym rzędzie Florencja, 
która podbiwszy w 1406 roku swoją rywalkę i zająwszy 
Porto Pisano, zabiegała o odnowienie dawnych stosun-
ków i przywilejów, jakie Piza posiadała w Egipcie. Po 
zawarciu traktatu z mameluckim sułtanem Barsbajem 
(1422) Florencja starała się zorganizować usługi galer 
państwowych na wzór wenecki. Pierwszy wyjazd miał 
miejsce w 1422 roku, ale dalsze poczynania trzeba było 
zawiesić z powodu wojny z Mediolanem; powrócono 
do nich w 1444 roku, wysyłając dwie galery państwo-
we, by w następnym roku znowu zawiesić ich działal-
ność. Florentyńczyków bardziej przyciągała Romania              
i Turcja i dlatego nie zorganizowali regularnych połą-
czeń ze wschodnim śródziemnomorzem, a nawet za-
wiesili na dwadzieścia lat (1465‒1484) swoje stosunki 
z Egiptem. 
 Serenissima starała się nie dopuścić, by Ankona, 
położona nad Adriatykiem, stała się w XIV wieku bra-
mą na Wschód dla Florencji i przemysłowych miast Ita-
lii północnej. Zabroniła jej przeto wywozić obce towary 
poza Adriatyk. Te ciągłe naciski nie powstrzymały jed-



nakże Ankony przeć dosyć regularnym organizowa-
niem handlu z Lewantem: w 1390 roku wyruszyło do 
Aleksandrii dziesięć statków, w XV wieku jeden lub 
dwa z ładunkiem mydła z Ankony i jej regionu Mar-
ches oraz papieru z Fabriano. Bardziej intensywny był 
handel kupców z Ankony z Romanią i Turcją dokąd              
w 1469 roku wyprawiono pięć statków, a w roku 1489 
nawet sześć. Na przeciwległym brzegu Adriatyku Ra-
guza utrzymywała z Lewantem lardzo nieregularne sto-
sunki handlowe: w niektórych latach wysyłała do Egip-
tu dwa statki, w innych - ani jednego, kilka do Konstan-
tynopola; na Morze Czarne jej statki nie wpływały. 
 Wenecja, Genua i Barcelona były niewątpliwie je-
dynymi miastami, które organizowały regularne wy-
prawy statków handlowych do różnych krajów 
wschodniego środziemnomorza. By ten handel przyno-
sił większe zyski, wprowadzono w XIV wieku zróżni-
cowane opłaty frachtowe, przy czym za towary niedro-
gie, takie jak sól, znacznie je podniesiono w stosunku 
do wartości ich kupna, co z kolei pozwalało obniżyć 
opłaty za towary luksusowe, jedwab i korzenie: „sól 
subwencjonowała fracht”. Ten ekonomiczny wybór 
zrewolucjonizował transport morski w całym śród-
ziemnomorzu. 

KORSARSTWO I PIRACTWO 

 Transport morski we wschodniej części Morza 
Śródziemnego w XIV i XV wieku poważnie zakłócali 
piraci i korsarze. Jak pisał F. Braudel, „piractwo na 
Morzu Śródziemnym jest równie stare, jak historia”.            



W ostatnich wiekach średniowiecza jego skala wzrosła 
z kilku powodów: pojawienia się na wybrzeżach Morza 
Egejskiego marynarki tureckiej, załamania się morskiej 
siły Cesarstwa Bizantyńskiego, niezdolnego do zapew-
nienia bezpieczeństwa na morzach po rozbrojeniu floty 
przez cesarza Andronika II, a zwłaszcza konkurencji - 
handlowej i militarnej - zachodnich potęg morskich, 
której zdegenerowanym przejawem było piractwo. Tę 
konkurencję wzmogły postępy Katalończyków we 
wschodniej części Morza Śródziemnego, którzy do 
konkurencji wprowadzili brutalniejsze sposoby działa-
nia. Pojmania statków przeplatały się z akcjami odwe-
towymi, tworząc niemal do końca XV wieku nieprze-
rwany łańcuch incydentów morskich. 
 Rozróżnianie korsarzy i piratów nie ma sensu, jeśli 
chodzi o wschodnią część Morza Śródziemnego; w tek-
stach i w rzeczywistości cursor i pirata są synonima-
mi. Jeden ruszał w morze z upoważnieniem swojego 
rząz. do napadania na wrogich żeglarzy; drugi szukał 
łupu, napadając na krążący w jego zasięgu statek, nie 
bacząc, czy to statek obcy, czy jego współziomka.            
W wypadku wojny korsarze przyłączali się do walki, 
wyciągając z tego dla siebie korzyści. W ostatnich wie-
kach średniowiecza wschodnia część Morza Śródziem-
nego była „przestrzenią permanentnej niepewność”. 
 I korsarze, i piraci pochodzili z różnych nacji. Pra-
wie nie było wśród nich Wenecjan, bo Serenissima nie 
pozwalała swoim poddanym ani zajmować się korsar-
stwem, ani podejmować prywatnych działań odweto-
wych. Przypadki piractwa były wśród nich rzadkością; 



spotykamy się z nimi na Krecie w początkach XIV 
wieku, w związku z otwartą walką przeciwko Genueń-
czykom i Bizantyńczykom. Wenecja chroniła swoich 
obywateli wysyłając każdego roku flotę, która czuwała 
nad ruchami ich statków, i zawierając umowy z sułta-
nem i tureckimi emirami w Anatolii, mającymi na celu 
powstrzymanie działalności korsarzy. Nie brakowało 
wszelako sporów z kupcami innych nacji; uchwały se-
natu weneckiego zawierają wiele protestów skierowa-
nych do doży Genui przeciwko występkom popełnio-
nym przez jego ziomków, zwłaszcza przeciwko Bouci-
cautowi, który pochwycił trzy galery weneckie na wo-
dach syryjskich, co usprawiedliwiało działania odwe-
towe przy wyspie Sapienza, podjęte po powrocie na-
pastników. 
 Genua nie broniła swoich kupców przed korsarzami 
za pomocą stałej floty, jak to czyniła Wenecja. Genueń-
skie faktorie posiadały najwyżej jedną galerę pełniącą 
straż, ale bezsilną wobec dobrze zorganizowanych kor-
sarzy. Republika pomimo opublikowania wielu praw 
morskich, i to surowych, mimo powołania do życia in-
stytucji Officium Robarie, zajmującej się odszkodo-
waniami dla ofiar wypadków na morzu, nie potrafiła 
przeszkodzić swoim obywatelom w uzbrajaniu statków 
korsarskich; co wiecej, utrzymywała, że nie może in-
terweniować na Mitylenie i Chios, dwóch terytoriach, 
które formalnie nie były poddane jej władzy, gdzie kor-
sarze mieli swoje bazy i kryjówki, a na tamtejszych 
rynkach sprzedawali swoje łupy. Przez korsarskie wy-
czyny niektórzy wygnańcy genueńscy zyskali sławę. 



Andrzej Grimaldi w początkach XIV wieku, Mikołaj              
z Moneglia w roku 1405 i następnych, doża‒arcybiskup 
Paweł Fregoso lub Julian Gattilusio po 1453 roku - to 
tylko najsłynniejsi w długim szeregu piratów i korsarzy 
genueńskich działających na wodach wschodnich. Ale 
kupcy genueńscy byli także ofiarami machinacji despo-
ty Dobroticy, drobnych książątek naddnieprzańskich             
i krymskich, a przede wszystkim Katalończyków. 
 Liczba poddanych korony aragońskiej zajmujących 
się korsarstwem rosła w miarę rozwoju działalności 
handlowej Katalończyków. Ich królowie starali się              
w XIV wieku powstrzymywać działania piratów prze-
ciwko poddanym sułtana mameluckiego: Piotr IV               
w 1386 roku tłumaczył się sułtanowi, że korsarz Wil-
helm Ramon z Montcada działał we własnym interesie, 
będąc panem sobie; władca starał się w ten sposób 
uniknąć represji wobec swoich kupców obecnych            
w Aleksandrii. Ale dla Alfonsa V Wspaniałomyślnego 
korsarstwo stało się od 1416 roku instrumentem na-
cisku na rząd mamelucki, by zmusić go do przywróce-
nia wolnego handlu korzeniami. Konkurencja Genui              
z Katalończykami doprowadziła do nasienia działań pi-
ratów, którzy znajdowali wygodne kryjówki na Rodo-
sie, na co łaskawym okiem patrzyli wielcy mistrzowie 
zakonu szpitalników, tym bardziej że i sami szpitalnicy 
nie mieli oporów przed oddawaniem się temu procede-
rowi. Do Katalończyków przyłączyli się Baskowie: 
przypadek Piotra z Larandy, który grasował w okolicy 
Cypru i znajdował schronienie na Rodosie, Chios i Mi-



tylenie, wywołał wiele dyplomatycznych protestów na 
początku XV wieku. 
 Korsarze i piraci czatowali na wszystkich drogach 
morskich prowadzących do wschodniej części Morza 
Śródziemnego. Łupili co się dało, równie dobrze arty-
kuły żywnościowe, jak i towary luksusowe bądź wyro-
by tekstylne eksportowane na Wschód. Czy ich proce-
der przynosił wielkie szkody? Otóż te pasożytnicze                
i marginalne formy wymiany gospodarczej miały różne 
skutki na Zachodzie. Ów endemiczny cykl piractwa               
i represji był przyczyną - jak się wydaje - utrzymywa-
nia przez Barcelonę nieregularnych stosunków handlo-
wych z Lewantem. Natomiast wiele wskazuje na to, że 
Genua potrafiła przystosować się do istnienia piractwa, 
bo nie zakłócało ono poważnie jej handlu wschodniego. 
Stawki ubezpieczenia morskiego w Genui były umiar-
kowane - między 4% a 8% na towary wywożone do 
Famagusty, Pery lub Kaffy, a 10% przekraczały w zu-
pełnie wyjątkowych przypadkach. Piraci złupione to-
wary sprzedawali na najbliższym rynku, zdarzało się, 
że odkupywał je właściciel; w taki czy inny sposób 
wchodziły one do obrotu, chociaż obciążone zyskiem 
pirata, dodatkowe;: pośrednika na rynku. Wschodni 
handel Wenecji niezbyt ucierpiał z powodu piratów                 
i korsarzy, których rząd wenecki ścigał energicznie.              
W sumie można rzec, że rozbicia i zatopienia statków 
powodowały niewątpliwie więcej strat niż łupiestwa 
morskich rozbójników. Ci mogli jednak paraliżować 
ruch transportowy, opóźniać wyjazdy i docieranie stat-
ków do portów przeznaczenia, skłaniać rządy po po-



dejmowania środków ostrożności, krótko mówiąc, mie-
li wpływ na ceny towarów, ale marginalne znaczenie 
dla obrotu gospodarczego. 

ZMIENNOŚĆ KONIUNKTURY 

 Na handlu lewantyńskim odbijały się kryzysy go-
spodarcze, jakie nawiedzały Zachód, a także najazdy, 
bunty i zmiany polityczne przetaczające się przez Bli-
ski Wschód. Zniknięcie państw łacińskich w Syro‒
Palestynie i papieskie zakazy handlu z Saracenami, 
jakkolwiek nie zawsze były skrupulatnie przestrzegane, 
doprowadziły do usunięcia z tego terenu - i to m wiele 
dziesięcioleci - zachodnich ludzi interesu, którzy prze-
nieśli się na rynki nadczarnomorskie, położone u wylo-
tów dróg mongolskich, które przejęły rolę dawnych 
międzykontynentalnych dróg handlowych. Około roku 
1350, gdy Zachód pogrążony był w nieszczęściach 
spowodowanych „czarną śmiercią”, głodem i wojnami, 
przed Łacinnikami ponownie otworzyły się drogi wio-
dące do Aleksandrii i Bejrutu, którymi do końca XV 
wieku najchętniej sprowadzano do Europy luksusowe 
towary wschodnie. Handel na dwóch głównych dro-
gach łączących Zachód z Lewantem podlegał długofa-
lowym zmianom, w sensie cykli Kondratiewa; pierwszą 
była faza ekspansji, zapoczątkowana w latach 70. XIII 
wieku, a zakończona kryzysami w połowie XIV wieku; 
drugą faza recesji, przeciągająca się do początków XV 
wieku; po niej nastąpiło poważne ożywienie w XV 
wieku, które - zdaniem Eliyahu Ashtora - osiągnęło 
apogeum w ostatnich dziesięcioleciach średniowiecza, 



w przeddzień odkrycia przez Portugalczyków drogi do 
Indii. Te długotrwałe fazy były niekiedy przerywane 
krótkimi fluktuacjami, przejściowymi kryzysami lub 
oznakami krótkotrwałego ożywienia. 
 Faza ekspansji doszła do szczytu w latach 90. XIII 
wieku. Wartość handlu zagranicznego Genui osiągnęła 
wówczas najwyższy poziom - ponad 5 800 000 funtów. 
Miasto zawarło traktat handlowy z Mamelukami. Jego 
kupcy, solidnie osadzeni w Perze i Kaffie, utworzyli 
sieć handlową, rozciągającą się od Flandrii i Anglii po 
odległy Kataj. Genua ponad połowę sumy, jaką prze-
znaczała na handel w Outremer w latach 1278‒1288               
i później, po przerwie spowodowanej wojną w latach 
1302‒1303, zakończoną bitwą koło Curzoli, wydatko-
wała na handel z Konstantynopolem i rejonami nad-
czarnomorskimi. Jeszcze w 1342 roku licytacje karati 
Peyre pozwalają ocenić wysokość inwestycji handlo-
wych na ponad 1 500 000 funtów, kwotę, która już ni-
gdy nie osiągnie takich rozmiarów. Sześć lat później 
dochody, jakie Pera osiągała z opłat celnych, dochodzi-
ły do wysokości - według Nikefora Gregorasa, bizan-
tyńskiego historyka - 200 000 hyperpyronów, czyli by-
ły siedem razy większe niż te, które w tym samym cza-
sie ściągali bizantyńscy celnicy w Konstantynopolu.               
I na koniec, straty, jakie Wenecja w 1343 roku poniosła 
w Tanie, wynosiły, według Villaniego, 300 000 flore-
nów, a Genui 350 000 florenów; atak Tatarów na obie 
faktorie spowodował w Italii wzrost cen na korzenie od 
50% do 100%. Również w Barcelonie inwestycje             
w handel lewantyński w latach 40. XIV wieku osiągnę-



ły niebagatelne rozmiary. Przytoczone wyżej liczby 
dowodzą, że apogeum handlowej aktywności kupców 
zachodnich w krajach Lewantu, tradycyjnie wyznacza-
ne na rok 1290, przedłużyło się przynajmniej do czasu 
poprzedzającego „czarną śmierć” i konflikty, które do-
prowadziły do wenecko‒genueńskiej wojny w Cieśni-
nach (1351‒1355). 
 O ekspansji we wschodniej części Morza Śród-
ziemnego nie można mówić. Papiestwo chciało zakazać 
jakiegokolwiek handlu z krajami islamskimi, ale nie 
udało mu się przeszkodzić kupcom włoskim i iberyj-
skim w kontynuowaniu działalności na tym terenie. 
Obecność w Aleksandrii konsulów weneckich i genu-
eńskich w latach 1300‒1310 świadczy o istnieniu tam 
zachodnich wspólnot kupieckich. Embargo było prze-
strzegane w rzeczywistości najwyżej przez dwadzieścia 
lat, albowiem od 1330 roku papiestwo zaczęło rozgrze-
szać kupców przekraczających papieski zakaz, w za-
mian za zapłacenie grzywny, z której pieniądze prze-
znaczano na sfinansowanie przyszłych krucjat; później 
nadawało im zezwolenia, pozwalające na powrót do 
działalności handlowej w krajach islamskich. Wzrost 
handlu z Cyprem i Małą Armenią, których porty były 
miejscami przeładunków towarów pochodzących z mu-
zułmańskiego Wschodu, w dużym stopniu równoważył 
wycofanie się kupców łacińskich z handlowych rynków 
Syrii i Egiptu. 
 Do doniosłej zmiany doszło w latach 1345‒1350. 
Zamieszki w chanatach mongolskich i tatarskie ataki na 
zachodnich kupców w Tanie i Kaffie pobudziły repu-



bliki morskie do rozmów z papiestwem, żeby skłonić je 
do udzielenia zezwoleń na handel z muzułmańskim 
Wschodem. Wenecja powróciła na swoją drogę do 
Aleksandrii w 1345 roku, ale zawiesiła korzystanie                 
z niej w latach 1351‒1354 z powodu wojny z Genuą. 
Zamykały się kolejne drogi handlowe: Pax Mongolica 
załamała się w chanatach, z których wycofali się za-
chodni ludzie interesu; port Ajas w 1337 roku wpadł              
w ręce Mameluków; panowanie Genueńczyków w Fa-
maguście wykluczyło z niej kupców innych nacji; Ti-
mur w 1395 roku zburzył Tanę i posunął swoje wojska 
aż do bram Damaszku. Kupcom zachodnim nie pozo-
stało nic innego, jak powrócić na drogę wiodącą do 
Egiptu. Przerażeniem napełniły ich działania Piotra I             
z Cypru, który skierował swoje siły zbrojne na Alek-
sandrię, złupił miasto, nie oszczędzając przy tym kup-
ców zachodnich, po czym skierował się na Trypolis, 
Tortosę i Ajas. Trzeba było wysiłku wielu poselstw, 
aby skłonić sułtana do zawarcia pokoju w 1370 roku                
i powoli przywracać położenie kupców zachodnich w 
Egipcie do dawnego stanu. Wenecji w końcu XIV wie-
ku udało się przejąć w swoje ręce największą część 
handlu z muzułmańskim Wschodem, co wynika z wy-
sokości inwestycji: 200 000‒450 000 dinarów na kupno 
korzeni i prawie 80 000 worków bawełny. Natomiast 
wartość handlu genueńskiego z Syrią i Egiptem w 1369 
roku wyniosła 394 000 dukatów, a 86 000 dukatów 
handlu z Cyprem. Handel Katalończyków, po głębokim 
regresie przed rokiem 1370, powoli odżywał i przy 
końcu XIV wieku osiągnął taki poziom inwestycji kapi-



tału, jaki miał około 1340 roku. Handlowe inwestycje 
Langwedocji i Marsylii oscylowały między sumą 50 
000 a 120 000 dinarów. Upadek handlu czarnomorskie-
go, poświadczony przez kilka danych liczbowych zna-
nych  z commerchium Kaffy, około 1395 roku został 
zrównoważony przez szczytowy rozwój handlu z Egip-
tem i Syrią. 
 Na rozwoju handlu z krajami muzułmańskimi naj-
więcej skorzystała Wenecja. Niepowodzenie rajdów, 
jakie pod wodzą Boucicauta, francuskiego zarządcy 
Genui, ruszyły przeciwko Trypolisowi, Bejrutowi i Sy-
donowi, osłabiły genueńską pozycję w Lewancie, kon-
flikty zaś, jakie pojawiły się między sułtanem a Kata-
lończykami, krępowały handel Barcelony. Postępy 
Wenecjan najbardziej uwidoczniły się w dwóch kra-
jach: w Syrii, gdzie przedsiębiorstwo Soranzo zajęło się 
eksportem bawełny, i w Egipcie, gdzie rok w rok inwe-
stowano średnio 300 000 dukatów w zakup korzeni, 
wymienianych na rosnącą stale ilość tkanin zachodnich. 
Przemówienie doży Tomasza Mocenigo (1423) wska-
zuje na znakomite rezultaty weneckiego handlu z Le-
wantem, który był źródłem wielkiej prosperity Najja-
śniejszej. Co rok wysyłała ona do Syrii i Egiptu masę 
srebra o wartości 500 000 dukatów, a do swych teryto-
riów - wartości 100 000 dukatów. 3/4 wybijanego              
w Wenecji srebra wypływało na Wschód. 
 Początki owego ożywienia gospodarczego zostały 
przerwane przez nowy kryzys, który trwał do połowy 
XV wieku. Grupa kupców egipskich, tak zwanych Ka-
rimisów, przejęła cały handel korzeniami i podniosła na 



nie ceny. Sułtan Barsbaj w 1426 roku położył kres ich 
działalności i wprowadził monopol na handel pieprzem, 
zatrzymując zyski dla siebie. Zwyżka cen poważnie do-
tknęła kupców zachodnich, którzy nadto byli narażeni 
na zdzierstwa ze strony urzędników sułtana. W odwecie 
Łacinnicy napadali na wybrzeża syryjskie i egipskie. 
Uspokojenie nastąpiło w 1442 roku wraz z dojściem do 
władzy sułtana Czakmaka. Pomimo tych trudności We-
necjanom udało się powiększyć swoją przewagę nad 
konkurentami: w drugiej ćwierci XV wieku ich inwe-
stycje w handel korzeniami oscylowały między 250 
000 a 350 000 dukatów, natomiast w zakup bawełny 
między 300 000 a 400 000 dukatów rocznie. Genueń-
czycy, bardziej zaangażowani v handel niewolnikami 
między rejonami nadczarnomorskimi a Egiptem, nie 
wysyłali do Aleksandrii więcej niż trzy statki rocznie. 
Kupcy katalońscy przestali docierać do Aleksandrii, 
nieregularnie zaś pojawiali się tutaj kupcy z Neapolu, 
Ankony i Sycylii; podobnie było z kupcami z Francji, 
mimo wysiłków Jakuba Serce i galer francuskich. 
 Po zdobyciu Konstantynopola przez Osmanów tyko 
malutki strumyk handlu mógł przedostać się w rejony 
nadczarnomorskie, które przeszły pod panowanie Por-
ty. Tymczasem ożywienie gospodarcze w krajach eu-
ropejskich w drugiej połowie XV wieku pociągało za 
sobą konieczność rozwoju handlu międzynarodowego, 
kierującego się zwłaszcza ku krajom muzułmańskim, 
gdzie niskie ceny korzeni i załamanie się produkcji tek-
stylnej sprzyjało kupcom zachodnim, którzy za korze-
nie i bawełnę płacili tkaninami europejskimi, metalami, 



oliwą z oliwek, miodem, masłem i koralem. Był to we-
dług Eliyahu Ashtora „złoty okres handlu weneckiego”: 
inwestycje w korzenie od 450 000 do 500 000 dukatów, 
w bawełnę 180 000 dukatów dawały Wenecji pierw-
szeństwo przed kupcami innych nacji. Genueńczycy nie 
inwestowali więcej niż 80 000 dukatów, Katalończycy 
nie wysyłali więcej niż trzy statki rocznie, a inni kupcy 
zachodni, pochodzący z Prowansji, Montpellier, Flo-
rencji, Neapolu, Sycylii, Ankony i Raguzy, angażowali 
się w ten handel bardzo nieregularnie. W przededniu 
otwarcia portugalskiej drogi do Indii Wenecja całkowi-
cie zdominowała handel lewantyński. 

DROGI I TOWARY HANDLOWE 

 Prace Eliyahu Ashtora ukazały wartość wielkiej 
drogi handlu zachodniego prowadzącej na muzułmań-
ski Wschód. Niewątpliwym błędem byłoby założenie, 
że handel lewantyński ograniczał się tylko do tego 
aspektu, zapewne istotnego, ale nie wyłącznego. Dzia-
łalność bowiem kupców łacińskich w regionach nad-
czarnomorskich, na Cyprze i w Armenii Cylicyjskiej,                 
a zwłaszcza ich rola w wymianie między różnymi re-
gionami Wschodu, także zasługuje na podkreślenie. 

MORZE CZARNE W WYMIANIE                       
MIĘDZYNARODOWEJ (XIV‒XV WIEK) 

 Poczynając od lat 1260‒1270 Morze Czarne całko-
wicie weszło w strefę międzynarodowego obrotu han-
dlowego, zdominowanego przez kupców włoskich. 
Zburzenie Bagdadu przez Mongołów w 1258 roku skie-



rowało ku Morzu Czarnemu handel produktami 
wschodnimi i doprowadziło dc przemieszczenia się 
wielkich dróg handlu międzykontynentalnego. Innym 
ważnym faktem był całkowite otwarcie Morza Czarne-
go dla ludzi interesu z Zachodu. Traktat zawarty                   
w Nimfeonie (marzec 1261) pozwolił Genueńczykom 
rozwijać tam bez przeszkód swoją działalność, ale pod 
warunkiem, że pozwolą tam także na swobodne działa-
nie Pizańczykom. Ci ostatni założyli wtedy na Morzu 
Azowskim faktorię Porto Pisano, po której niestety nie 
pozostała żadna dokumentacja źródłowa. Michał VIII-
Paleolog w 1268 roku pozwolił z kolei Wenecjanom 
zajmować się handlem na Morzu Czarnym. 
 Żeby mogło dojść do handlowych kontaktów wło-
skich ludzi interesu z Mongołami, potrzebne były dwa 
warunki: istnienie wielkich, międzykontynentalnych 
dróg, łatwo przejezdnych, i założenie u ich wylotów 
faktorii zachodnich, służących za magazyny towarów               
i spełniających rolę pośredników między dwiema sie-
ciami handlowymi: śródziemnomorską i azjatycką. Pax 
Mongolica zapewniała bezpieczeństwo kupcom na 
dwóch wielkich drogach prowadzących od Morza 
Czarnego w głąb Azji. Jedna zaczynała się w Trape-
zuncie, szła przez Erzerum, Tebriz, stolicę ilchanów 
Persji, południowy brzeg Morza Kaspijskiego, dalej 
wiodła do Samarkandy, Almaligu i docierała do Chan-
bałyku (Pekin). Jej wariantem była droga wychodząca  
z Ajasu w Armenii Cylicyjskiej i łącząca się z poprzed-
nią w Erzerumie. Drugą była słynna droga do Kataju, 
opisana przez Pegolottiego: początek brała w Tanie,               



u ujścia Donu, dochodziła do Saraju, stąd wiodła do 
Astrachania nad Wołgą, obchodziła od północy Morze 
Kaspijskie, docierała do Almaligu, stolicy mongolskie-
go chanatu Turkiestanu, gdzie łączyła się z drogą po-
przednią, aby następnie rozdzielić się albo ku Karako-
rum, albo ku Chanbałykowi; żeby ją przebyć, potrzeba 
było, według Pegolottiego, dziewięciu i pół miesiąca 
podróży przez pustynie i stepy, wysokie wyżyny Pami-
ru i rozległą, palącą słońcem pustynię Gobi. 
 Włoscy kupcy nie ryzykowali na ogół tak długich 
wypraw, jakkolwiek Marco Polo miał konkurentów. 
Większość zatrzymywała się na pierwszych etapach 
tych dróg, zwłaszcza w faktoriach nadczarnomorskich, 
które ułatwiały wymianę między światem śródziemno-
morskim i światem stepów mongolskich. Ruch han-
dlowy wspomagały albo krępowały czynniki politycz-
ne, wojskowe lub gospodarcze. W końcu lat 80. XIII 
wieku doszło do wrogich stosunków Złotej Ordy z il-
chanami Persji, później do konfliktu mongolskiego do-
łączyła się wojna wenecko‒genueńska, która do 1299 
roku ujemnie oddziaływała na cały handel nadczarno-
morski. Genueńczycy w 1307 roku zostali wypędzeni             
z Saraju, a w następnym roku z Kaffy, do której powró-
cili w 1313 roku. Północna droga mongolska, dociera-
jąca dc Tany, ucierpiała od tych wstrząsów. Nic więc 
dziwnego, że w 903 dokumentach powstałych w Kaffie 
w latach 1289‒1290 znajdujemy tylko piec wzmianek   
o handlu jedwabiem i równie mało na temat transakcji 
dotyczących korzeni, chociaż rynek aleksandryjski był 
wtedy trudno dostępny dla kupców zachodnich. 



 Czym więc Kaffa handlowała pod koniec XIII wie-
ku? Otóż młoda faktoria genueńska wysyłała na Za-
chód płody równin niskich, Krymu i regionów nad Mo-
rzem Azowskim; napływające do niej towary z Zachód, 
rozprowadzała na terenie wszystkich krajów położo-
nych nad Morzem Czarnym. Jak podaje Marcin z Ca-
nal, kupcy zachodni poszukiwali różnych zbóż, które 
transportowali nie tylko na Zachód, ale także do Trape- 
zuntu i do Konstantynopola. Innymi wywożonymi to-
warami były ryb;, z Morza Azowskiego i sól z okolicz-
nych salin. Kupcy zachodni przejęli w ten sposób funk-
cje, które przed rokiem 1204 pełnili Grecy, zaopatru-
jący swoją stolicę w płody morza. Z północy, z krain 
ruskich, napływały futra, z Gazarii - skóry, miód                 
i wosk. Południe dostarczało pewnej liczby bottes wi-
na, a zwłaszcza ałunu z Kolonny (dzisiaj Karahissar). 
Nie należy zapominać o niewolnikach, którzy od 1275 
roku stanowili ważną pozycję w handlowej ofercie 
kupców zachodnich. Wywozili oni z basenu Morza 
Czarnego zniewolonych Czerkiesów, Abchazów, Ła-
zów z Dagestanu. Kumanów i Turków, których sprze-
dawano na Zachodzie lub w Egipcie. W Genui pod ko-
niec XIII wieku stanowili oni 1/3 wszystkich znanych 
nam niewolników. Towarem, za który ich kupowano, 
były niektóre produkt, żywnościowe, wino, chleb świę-
tojański i oliwa, ale głównie zachodnie wyroby tekstyl-
ne: płótna z Szampanii i Lombardii, sukna z Ypres, Po-
peringe i z Châlons. Nierównowagę w bilansie płatni-
czym kompensowały sztaby srebra, jedynego metalu 
cenionego przez Mongołów. Tak więc naturę handlu 



czarnomorskiego w XIII wieku można określić jako 
„kolonialną” kupcy z Zachodu przywozili gotowe pro-
dukty, żeby za nie nabywać nad Morzem Czarnym ar-
tykuły żywnościowe i surowce; luksusowe wyróby 
wschodnie mało się jeszcze wtedy liczyły w wymianie 
handlowej. 

 Sytuacja na północnych wybrzeżach Morza Czar-
nego zmieniła się w drugim dziesięcioleciu XIV wieku. 
Pokojowe panowanie chana Özbega (1312‒1340), po-
wrót Genueńczyków do Kaffy, którą odbudowano we-
dług racjonalnego planu urbanistycznego, i oficjalne 
koncesje przyznane faktoriom Genueńczyków i Wene-
cjan w Tanie i Trapezuncie ułatwiały wymianę towa-
rów z Azją. Większość kupców zachodnich, którzy po 
Marco Polo ruszyli do Kataju, odbyło swoje podróże             
w latach 1320‒1345; wśród tych przedsiębiorczych 
kupców, którzy ciągnęli wielkie zyski z handlu jedwa-
biem nabywanym w Kataju, a o których działalności 
pozostały ślady w aktach notariuszy, byli Genueńczycy 
- Andalo z Savignone, Benedykt Vivaldi, Tomasz Gen-
tile, Ingo Gentile, Leonard Ultramarino i Galeotto Ad-
orno, a także Wenecjanie - Jan Loredan i jego krewni, 
Baldwin Querini i Franciszek Loredan. Nabywali oni 
chiński jedwab po stosunkowo niskiej renie, wymienia-
jąc go na delikatne tkaniny płócienne, jakieś urządzenia 
mechaniczne lub wyroby biżuteryjne. Wydaje się, że 
jedwab był do lat 40. XIV wieku najbardziej cenionym 
na rynkach nadczarnomorskich towarem Dalekiego 
Wschodu, w każdym razie bardziej niż korzenie. To 
także wielki okres w handlu niewolnikami tatarskimi, 



którzy na zachodnich rynkach przeważali nad ofiarami 
handlu pochodzącymi z innych stron; w latach 1350‒
1408 stanowili oni 85% niewolników obecnych w Ge-
nui, liczni byli również w innych wielkich miastach 
Zachodu. 
 Ten szczęśliwy dla handlu okres, w którym towary 
Dalekiego Wschodu łączyły się z lokalnymi płodami 
rolnymi i surowcami, zakończył się wraz z zamknię-
ciem dla zachodnich kupców dróg mongolskich. Bunty 
o charakterze ksenofobicznym w Tebrizie, wojna               
w Cieśninach, dojście do władzy w Pekinie dynastii 
Ming, wrogiej cudzoziemcom - wszystko to razem do-
prowadziło w rejonach nadczarnomorskich do głębo-
kich zmian v wymianie handlowej. Odtąd droga do 
Romanii i na Morze Czarne traciła swoje znaczenie na 
rzecz drogi prowadzącej do Syrii i Aleksandrii. Zmie-
niała ona także swoją naturę, albowiem przewożono nią 
mniej artykułów kosztownych, a więcej produktów rol-
nych i różnych kopalin. W początkach XV wieku do 
portów czarnomorskich docierały już tylko skromne 
ilości jedwabiu i korzeni. Górę brał handel regionalny, 
prowadzony przez nadbrzeżne faktorie i ich głębokie 
zaplecze: Kaffa stała się portem, z którego wywożono 
zboże z równin Rusi, ryby, sól i kawior. Handel nie-
wolnikami utrzymywał się nadal na wschodnich wy-
brzeżach Morza Czarnego ale stopniowo przechodził      
w ręce Greków, Armeńczyków i Turków, jakkolwiek 
rachunki kupca weneckiego Jakuba Badoera wzmian-
kują jeszcze o kilku wielkich transportach niewolników 
czarnomorskich na Zachód, które miały miejsce w la-



tach 1436‒1439. Również w Trapezuncie towary z Da-
lekiego Wschodu ustąpiły miejsca regionalnym produk-
tom: winu orzechom laskowym i kopalinom. Tana, 
zniszczona przez armię Timura, w początkach XV wie-
ku dużo straciła ze swojego dawnego znaczenia han-
dlowego; jej życie gospodarcze ograniczyło się do han-
dlu niewolnikami, sprzedaży ryb i skór, co wystarczało, 
by podtrzymać tam pewną obecność kupców zachod-
nich. Zdobycie przez Turków Konstantynopola sprawi-
ło, że coraz trudniejsze były związki handlowe między 
Morzem Czarnym a Morzem Śródziemnym. Marnieją-
cy handel czarnomorski został całkowicie zrujnowany, 
kiedy w ręce Osmanów wpadły Trapezunt, Kaffa i por-
ty naddunajskie. 
 Morze Czarne odgrywało w istocie rolę „obrotnicy 
handlu międzynarodowego”, ale w czasie ograniczo-
nym do pierwszej połowy XIV wieku kiedy to kupcy 
zachodni stworzyli prawdziwy gospodarczy Common- 
wealth, rozciągający się od Londynu po Pekin. Na dro-
gach mongolskich krążyły wtedy korzenie i jedwabie, 
dzięki którym rozkwit przeżywały wielkie emporia, 
takie jak Kaffa, Tana i Trapezunt. W miarę jak słabła 
rola Morza Czarnego jako pośrednika między handlową 
siecią śródziemnomorską a azjatycką, górę wzięły pro-
dukty lokalne, tak jak to było w czasach bizantyńskich. 
Wszelako włoscy ludzie interesu przynieśli tu ze sobą 
wypróbowane techniki handlowe, ducha przedsiębior-
czości i dynamizmu, które ożywiły międzynarodowy 
obrót towarów. Przed wszystkimi krajami nadczarno-
morskimi otworzyły się możliwości wprowadzenia 



swoich towarów do międzynarodowego handlu, zdomi-
nowanego przez Włochów, niezbędnych pośredników 
nawet między samymi regionami nadczarnomorskimi.  
I tylko w tym znaczeniu można mówić o istotnej roli, 
jaką Morze Czarne odgrywało przez dwa wieki w mię-
dzynarodowej wymianie. 

CYPR 

 Na Cyprze w latach 1291‒1369 krzyżowały się 
drogi handlu międzynarodowego, co było niezaprze-
czalnym źródłem dobrobytu jego portów: Famagusty, 
Limasolu, Pafos i Larnaki, a także oczywiście jego sto-
licy, Nikozji. Sprzyjała temu także polityka Lusigna-
nów, którzy przyznawali przywileje kupcom różnych 
nacji: w 1291 przyznali je Katalończykom Pizańczy-
kom, a w ostatnich latach XIII wieku także kupcom               
z Marsylii, Montpellier, Narbony i Ankony. Takie samo 
zmniejszenie opłat otrzymali Florentyńczycy, dzięki 
Pegolottiemu, który od 1324 roku był na Cyprze przed-
stawicielem rodziny Bardich. Famagusta w początku 
XIV wieku, wzorując się na Akce, wprowadziła u sie-
bie sąd wyspecjalizowany w różnych sprawach han-
dlowych (Cour de la Chaȋne). 
 Akta notariusza Lamberta z Sambuceto, datowane 
na lata 1296‒1307, wskazują na przebywanie na Cy-
prze nie tylko licznych kupców genueńskich, ale także 
związanych z wielkimi towarzystwami z Piacenzy 
(Diani, Scotti, Capponi), z Pizy (Bocci, Visconti, Lan-
franchi, da Caprona) i zwłaszcza z Florencji (Bardi, Pe-
ruzzi i Mozzi). Środowisko kupieckie charakteryzował 



wielki kosmopolityzm, w którym obok kupców z An-
kony, Amalfi, Sycylii, Prowansji, Langwedocji i Kata-
lonii znaleźli się członkowie wielkich kompanii han-
dlowych morskich republik włoskich i wielkich miast 
toskańskich. Te akta notarialne pokazują również, do-
kąd przede wszystkim kierowały się drogi handlu za-
chodniego. Z całej sumy 600 275 białych bezantów cy-
pryjskich zapisanych przez naszego notariusza w han-
del kierowany na następujące rynki zainwestowano 
procentowo: 

23,8% - do Armenii Cylicyjskiej 
22,6% - do Genui 

  14,9% - do Ankony  
    8,0% - do Wenecji 
    7,9% - do Konstantynopola i na Morze Czarne  
    5,7% - do Marsylii  
    2,6% - do Apulii  
    1,6% - na Rodos 
 Liczby te pokazują że główna oś handlu prowadziła 
z Italii do Armenii Cylicyjskiej, żeby tu połączyć się              
z handlem karawanowym, prowadzącym do Persji                   
i Azji Centralnej. Eksportowano głównie zachodnie 
sukna i tkaniny płócienne. Importowano zaś przede 
wszystkim korzenie i bawełnę, co oczywiście nie dziwi. 
Ładunki statków wypełniały więc takie towary, jak pie-
prz, cynamon, imbir, brezylka, laka, kadzidło, indygo              
i cukier, to zaś wskazuje, do jakiego stopnia Famagusta 
stała się składnicą towarów dalekowschodnich, przy-
wożonych tu przez kupców muzułmańskich lub przez 
wschodnich chrześcijan. Jeśli chodzi o cukier, to po-



chodził on z plantacji trzciny cukrowej posiadanych 
przez Cornerów lub szpitalników na południu wyspy. 
Głównym jednakże ładunkiem statków była bawełna              
i zboża. Jeśli do tego doda się sól wydobywaną z salin 
w okolicach Larnaki, to można zdać sobie sprawę z bo-
gactwa wyspy, która w oczach wielu ludzi z Zachodu 
uchodziła za egzotyczne, na poły orientalne królestwo 
przepychu. 
 Handlowa pomyślność Cypru wyłania się ze stron 
dzieła Pegolottiego. W swojej Pratica delia mercatu-
ra ten Florentyńczyk poświęcił ponad dwadzieścia pięć 
stron opisowi stosunków handlowych, jakie wyspa 
utrzymywała z głównymi miastami kupców Wschodu                
i Zachodu; sporządził także długą listę produktów pod-
legających opłatom celnym. Joan Benet, Katalończyk 
pochodzący z Majorki, sporządził w 1343 roku rejestr 
swoich operacji finansowych na Cyprze, z którego wy-
nika, że wśród wywożonych stąd przez niego towarów 
przeważała bawełna, cukier i korzenie, wśród przywo-
żonych były głównie szafran, oliwa, ryż i węgiel. 
 Genueńska okupacja Famagusty od 1373 roku zmu-
siła władze weneckie do zawieszenia linii cypryjskiej              
i zastąpienia jej do 1444 roku linii bejrucką; kursujące 
na tej linii weneckie galery omijały Famagustę, za-
trzymując się w Pafos i Limasolu, i pozwalały statkom 
prywatnym brać na swoje pokłady ewentualne nadwyż-
ki cukru, których same wziąć nie były w stanie. Aby 
zapobiec upadkowi Famagusty, władze genueńskie po-
czynając od 1400 roku udzielały zezwoleń Grekom, 
Wenecjanom i Frankom cypryjskim na załadunek na 



ich statki miodu, cukru i bawełny w portach cypryj-
skich. Wenecja reaktywowała muda cypryjską w 1445 
roku, ale wartość ładunku galer była daleka od tej z po-
czątków XIV wieku. Bezpośrednia droga do Aleksan-
drii wzięła odtąd górę zarówno jeśli chodzi o liczbę 
statków, jak i wysokość zainwestowanych kapitałów. 

KILKA TOWAROW HANDLU                               
LEWANTYNSKIEGO 

 Tradycyjna historiografia kładła nacisk na handel 
korzeniami, w którym widziała główną siłę prowadzącą 
do odnowienia z początkiem XII wieku wielkiego han-
dlu międzynarodowego. Zapewnienie sobie dostępu do 
tych produktów było stawką w grze wielkich potęg 
handlowych, przyczyną walk kolonialnych, w których 
stanęli przeciwko sobie Genueńczycy, Wenecjanie                  
i Katalończycy. To przejęcie kontroli nad punktami, 
których handel korzeniami nie mógł ominąć, doprowa-
dziło do wojen między Zachodem, Mongołami, egip-
skimi Mamelukami i Turkami. Rzeczywiście, korzenie 
nie były takim samym produktem, jak każdy inny. 
Chodzi bowiem a towary kosztowne, które wymagały 
nakładu poważnych kapitałów: prawie 700 000 duka-
tów dla trzech wschodnich flot weneckich w końcu 
XIV wieku - jednej płynącej do Romanii, to znaczy do 
Konstantynopola i na Morze Czarne, drugiej do Syrii              
i trzeciej do Aleksandrii - a być może sum jeszcze 
większych w latach poprzedzających odkrycie drogi do 
Indii przez Vasco da Gamę. 



 Na potrzeby tego handlu trzeba było wysyłać naj-
wyżej około dziesięciu galer rocznie do Aleksandrii lub 
do Bejrutu; podlegał on także poważnym fluktuacjom 
w czasach średniowiecznych. Mamelucy znacznie 
zwiększali opłaty za eksport bawełny i korzeni oraz za-
ostrzyli konkurencję między kupcami zachodnimi, fa-
woryzowali zaś działalność Karimisów, głównych do-
stawców na rynek egipski produktów z Indii i Dalekie-
go Wschodu. Poczynając od 1350 roku Egipt i -                    
w znacznie mniejszej mierze - Syria stały się biegunami 
handlu lewantyńskiego. Być może z powodu technicz-
nego opóźnienia w stosunku do Zachodu kraje muzuł-
mańskie poszukiwały zachodnich towarów przemysło-
wych, co pozwalało kupcom włoskim i katalońskim 
przejmować po niskich cenach wielkie ilości produk-
tów wschodnich. Handel ten zdominowali Wenecjanie. 
Serenissima ciągnęła takie korzyści ze wzrostu wymia-
ny z Lewantem, że można mówić o apogeum wenec-
kiego handlu w Lewancie w przeddzień wielkich od-
kryć geograficznych: w roku 1490 weneckie inwestycje 
w zakup korzeni wyniosły 450 000‒550 000 dukatów. 
W tych warunkach można ocenić, jak wielkim ciosem 
dla Wenecji było otwarcie przez Portugalczyków drogi 
morskiej do Indii.  
 Konkurenci Wenecji mieli mniejszy udział w han-
dlu lewantyńskim. Genua inwestowała weń średnio 250 
000 dukatów rocznie; jej statki kierowały się na Chios, 
a stąd do Syrii, dokąd przywoziły zachodnie tkaniny, 
obok nich także koral z Afryki, mastyks, oliwę, zboże             
i rodzynki. Katalończycy przygotowywali dwa‒trzy 



statki rocznie do Aleksandrii, jeden‒dwa da Bejrutu, 
mając na Rodosie swoją bazę handlową na lewantyń-
skiej drodze Inni kupcy zachodni, pochodzący z Pro-
wansji, Montpellier, Florencji, Neapolu, Sycylii, Anko-
ny i Raguzy, mieli kłopoty z corocznym wysyłaniem 
statków do Aleksandrii i Bejrutu. 
 Wszystkie te floty, oczywiście bardzo małe w po-
równaniu z tymi, które obsługiwały handel morski                
w XX wieku, wywoziły na Wschód sukna i płótna                
z Flandrii, Niemiec, Lombardii, Katalonii i Toskanii, 
przywoziły natomiast korzenie, jedwab i kosztowne 
przedmioty. Wartość zachodnich produktów przemy-
słowych przekraczała wartość korzeni, tak że bilans 
płatniczy, deficytowy w początku handlowej ekspansji 
Zachodu, pod koniec średniowiecza był już dodatni. 
Rozwijający się handel miał natur; kolonialną ściągał 
bowiem na Zachód artykuły żywnościowe i surowce ze 
Wschodu, któremu sprzedawał produkty przetworzone 
na Zachodzie. 
 Ale czym było, mimo swej wartości, 600 lub 700 
ton korzeni, do przewozu których w XV wieku trzeba 
było wysłać do portów Bliskiego Wschodu najwyżej 
około dwudziestu galer rocznie, w porównaniu z całymi 
flotami przewożącymi zboże, sól, jedwab, sukna i płót-
na, które płynęły we wszystkich kierunkach basenu 
śródziemnomorskiego? Produkty żywnościowe, surow-
ce i minerały, nie licząc niewolników, daleko przekra-
czały tonaż towarów z Dalekiego Wschodu. 
 Zaopatrzenie w żywność mieszkańców wielkich 
portów Italii i Hiszpanii było uzależnione od zewnętrz-



nych dostaw, albowiem ani Genua, ani Wenecja, ani 
nawet Barcelona nie miały dużego zaplecza rolniczego. 
Miasta te były zmuszone powoływać specjalne komi-
sje, które zawierały kontrakty z armatorami i starały się 
zorganizować aprowizację swoich miast, mimo silnej 
konkurencji na rynkach dostawców. Wenecja wprowa-
dziła prawdziwy monopol na zboże na tych terenach 
wschodnich, które jej bezpośrednio podlegały. Jej kre-
teńscy lennicy musieli sprzedawać metropolii zboże               
w ilości i po cenach ustalonych przez wenecki senat, 
który określał także ilość zboża, jaką mogli sprzedać na 
wolnym rynku. Wieś kreteńska znalazła się więc w sze-
rokim systemie gospodarki poddanej wymogom metro-
polii i ekonomii kupieckiej. Można obliczyć, że mniej 
więcej 1/3 zboża zmagazynowanego w Wenecji pocho-
dziła z Krety. Surowa eksploracja kolonialna i brzemię 
monopolu zbożowego popchnęły weneckich lenników 
do rewolty, która wybuchła na wyspie w 1363 roku. Po 
jej zakończeniu Serenissima musiała zgodzić się na 
przyznanie zwolnień na rksport zboża i podnieść jego 
cenę. 
 Ponieważ zboże kreteńskie nie pokrywało potrzeb 
Wenecji, przeto zainteresowała się ona innymi rynkami 
wschodnimi, na których spotka- a się z ostrą konkuren-
cją ze strony Genui. Swobodny eksport zboża bi-
zantyńskiego i czarnomorskiego był w pierwszych 
dziesięcioleciach XIV wieku jednym z głównym tema-
tów negocjacji między rządem weneckim a cesarzem 
bizantyńskim. Wenecji nigdy jednak nie udało się prze-
jąć rzeczywistej kontroli nad rynkami głównych regio-



nów zbożowych i musiała inicjatywę pozostawić Ge-
nui, której monopol na handel zbożem nadczar-
nomorskim był w dużej mierze powodem wojny w Cie-
śninach. Wenecja zmuszona więc została do zwiększe-
nia zakupów zboża w tureckich emiratach małoazjatyc-
kich, Ajdynie i Mentesze, z którymi zawarła odpo-
wiedni traktat. 
 Do handlu zbożem dużą wagę przywiązywała także 
Genua, w której nad jego organizacją czuwało Officium 
victualium. Jej floty szukały zboża w Cesarstwie Bizan-
tyńskim, w rejonach nadczarnomorskich i krajach nad-
dunajskich. W początkach XIV wieku Genua otrzymała 
od cesarza zezwolenie na wywóz zboża z Tracji, które 
uchodziło za najlepsze w całej Romanii; czasami było 
to ze szkodą dla zaopatrzenia samego Bizancjum. Pod-
ręcznik handlowy Pegolottiego, Florentyńczyka, pod-
kreślał znaczenie zbożowych portów nad Morzem 
Azowskim, w których używano miar genueńskich.                
Z Kaffy wywożono zboże pochodzące z ukraińskich 
równin, natomiast z portów położonych na wybrzeżu 
bułgarskim (Warna, Anchialos) i u ujść Dunaju (Wi-
czyna, Kilia, Licostomo) wywożono zboże z równin 
naddunajskich. Fokea i Altologo (Efez) uzupełniały 
wschodnie zaopatrzenie Genui w zboże, które w sumie 
pokrywało około 1/3 jej potrzeb w XIV wieku. Handel 
ten komplikował się w czasach niedoborów zboża. 
Czasami zdarzało się zadziwiające odwrócenie jego 
kierunku, gdy Genua była zmuszona wysyłać zboże do 
Kaffy lub na Cypr. Do tego handlu między Zachodem              
i Wschodem dodać należy handel międzyregionalny, bo 



na przykład Genueńczycy z Kaffy zaopatrywali                   
w żywność Trapezunt, a Perę zaopatrywały anatolijskie 
emiraty tureckie. 
 Przykłady poszukiwania żywności w odległych kra-
inach można by mnożyć. Pokazują one, że zasadnicza 
część zaopatrzenia wielkich centrów miejskich szła mo-
rzem. Zboże przeznaczano nie tylko do konsumpcji we-
wnętrznej, ale także na utrzymanie załóg na statkach - 
produkcję niezbędnych im sucharów - i armii. Nawy              
i kogi ruszały na różne szlaki Morza Śródziemnego                
w poszukiwaniu żywności dla wielkich miast, które 
konkurowały ze sobą na rynkach producentów,                        
a szczególnie ostro w czasach niedoborów zboża. 
 Inne produkty żywnościowe pozwalały na handel 
kompleksowy. Tak było z winem. Wenecja na przykład 
importowała wina wschodnie - wino małmazyjskie, 
athiri lub moscatelli - bądź to do użytku lokalnego, 
bądź to na reeksport do krajów sąsiednich i do Europy 
Środkowej. Ale z kolei Prowansja, Italia południowa               
z Tropeą i Sycylia z Krotonem zaopatrywały w wina 
rynki Romanii, którym nie wystarczała produkcja ana-
tolijska. Wino było także środkiem wymiennym w han-
dlu z chanatami mongolskimi, zwłaszcza w czternasto-
wiecznej Tanie. Równolegle z nim zorganizowany był 
handel oliwą ale ten zatrzymywał się na północnej gra-
nicy występowania drzew oliwnych. Poza nią przewa-
żały tłuszcze zwierzęce, zwłaszcza w krajach mongol-
skich. Wenecja dla siebie zarezerwowała produkcję 
oliwy z Marches, Apulii, Morei i Krety; kierowała ją na 
własne potrzeby konsumpcyjne i na eksport do Egiptu 



Mameluków. Genua korzystała z produkcji trzech 
wielkich regionów, Andaluzji, Italii południowej z Gae-
tą i Neapolem oraz Berberii z Dżerbą. Wschodnie śród-
ziemnomorze potrzebowało dużych ilości oliwy i wy-
daje się, że często popyt na nią przewyższał podaż, co 
oczywiście wpływało na jej cenę. Zapotrzebowanie 
Barcelony na oliwę zaspokajała niemal w całości jej 
okolica, a w czasach dobrych zbiorów pozwalała jej 
nawet eksportować nadwyżki na Wschód. 
 Sól była artykułem pierwszej potrzeby, niezbędnym 
nie tylko w kuchni i w hodowli zwierząt, ale i w kon-
serwowaniu ryb, mięsa i serów. Sól, której dużych ilo-
ści dostarczała Laguna Wenecka, stanowiła bogactwo 
Wenecji, jak to określił J.-C. Hocquet. Serenissima 
szybko poddała swojej kontroli wszystkie saliny na 
wybrzeżach Adriatyku aż do Korfu. Zaopatrywała się 
także we wszystkich salinach wschodnich, w Larnace 
na Cyprze, w Aleksandrii w Egipcie, a czasami nawet 
korzystała z soli krymskiej. Wprowadziła nawet w ży-
cie wielką politykę solną, w której sól stała się właści-
wie balastem statków, ładunkiem powrotnym, który za-
pewniał armatorom wysokie zyski w zamian za obniżkę 
kosztów transportu towarów wielkiej wartości: sól 
subwencjonowała w ten sposób owe towary i przynosi-
ła zyski kupcom weneckim, którzy dostarczali ją mia-
stom nadpadańskim. 
 Wenecja spotykała się tam z konkurencją Genui, 
która także miała różne źródła zaopatrzenia. Założenie 
przez Genueńczyków pod koniec XIII wieku faktorii             
w Kaffie pozwoliło im kontrolować saliny w rejonie 



cieśniny Kercz i na wybrzeżach Morza Azowskiego         
i stać się głównymi dostawcami soli do Trapezuntu                 
i Konstantynopola. Sól czarnomorska rzadko przekra-
czała Cieśniny, natomiast w handlu Genueńczyków na 
Morzu Czarnym pełniła rolę środka wymiennego. Za-
potrzebowanie na sól uzupełniała Genua kupowaniem 
jej na Cyprze i w Aleksandrii, ale jej procentowy udział 
w imporcie genueńskim był niski. Barcelona zadowala-
ła się salinami iberyjskimi. 
 Międzynarodowy handel rybami był ściśle zlokali-
zowany. Największe łowiska ryb znajdowały się na 
Morzu Czarnym, u ujścia Dunaju (Kilia) i na Morzu 
Azowskim (Copa, Tana). Kupców zachodnich nie inte-
resowało samo rybołówstwo, tylko handel rybami i ka-
wiorem. Zaopatrywali w nie Trapezunt, miasta leżące 
na północnym wybrzeżu Anatolii, Konstantynopol i in-
ne miasta egejskie aż do Smyrny. 
 Ta szeroko ujęta panorama podkreśla, jak ważne 
miejsce w międzynarodowym handlu śródziemnomor-
skim zajmowały towary żywnościowe, zwłaszcza jeśli 
doda się do nich korzenie, które oprócz tego, że były 
artykułami spożywczymi, służyły także innym celom. 
Trzeba do tego dodać artykuły pochodzące z hodowli 
zwierząt - solone mięso i sery, będące przedmiotem 
głównie handlu regionalnego - i z plantacji krzewów 
śródziemnomorskich. Mastyks był zmonopolizowany 
przez genueńską mahonę na wyspie Chios. Chłopi 
greccy, którzy zbierali żywicę lentyszkową, byli zmu-
szeni do oddawania co rok takiej jej ilości, jaką narzu-
cali im genueńscy panowie wyspy. Była ona monopo-



lem członków mahony, którzy jej sprzedaż rozdzielali 
na trzy sektory: Romanię i Turcję, Cypr i Syrię oraz 
Zachód; żeby utrzymać jej cenę, gromadzili ją w maga-
zynach, a ewentualne nadwyżki, powodowane dobrymi 
zbiorami, niszczyli. Sprzedaż mastyksu stanowiła 
główne źródło dochodu mahony na Chios, pozwalające 
jej płacić Turkom trybut i w ten sposób zapewnić sobie 
niepodległość aż do roku 1566. Suszone owoce, orze-
chy laskowe i migdały były bardzo poszukiwane na te-
renach wschodniego śródziemnomorza, natomiast ro-
dzynki i suszone figi, w które obfitowały wybrzeża 
egejskie i Maghrebu. były przedmiotem handlu wykra-
czającego poza obszar śródziemnomorski, eksportowa-
no je bowiem aż do Flandrii i Anglii. Międzynarodowy 
handel na terenie śródziemnomorza nie zamykał się je-
dynie w obrębie samego Morza Śródziemnego, ale jak 
dowodzi tego handel surowcami, minerałami i goto-
wymi wyrobami, wszedł w końcu średniowiecza do 
szeroki otwartej gospodarki światowej. 
 Jeśli chodzi o surowce, to trzy z nich nabrały w 
końcu średniowiecza szczególnego znaczenia w han-
dlu: ałun, bawełna i metale. Ałun był niezbędny w śre-
dniowiecznym przemyśle tekstylnym do utrwalania ko-
lorów na tkaninach i usuwania zanieczyszczeń z sukna. 
Początkowo poszukiwany przez kupców zachodnich               
w Egipcie, od połowy XIII wieku dostarczany był 
głównie z kopalń w Fokei i kilku innych miejscowości 
małoazjatyckich. Genueński admirał Benedykt Zaccaria 
i jego bezpośredni następcy doszli do fortuny z wydo-
bywania ałunu i jego transportu aż dc Flandrii. Kopal-



nie w Fokei przeszły od 1346 roku pod władzę mahony 
na Chios, a w połowie XV wieku wraz z innymi kopal-
niami ałunu w Grecji i w Turcji znalazły się pod kon-
trolą Franciszka Draperio, który stanął na czele praw-
dziwego kartelu; dzięki daleko posuniętej koncentracji 
interesów przekształcił on Chios w centralny punkt sze-
rokiego handlu ałunem, dysponującego rocznie około 
800 tonami tego surowca, wywożonego dc Flandrii i 
Anglii. Jego działalność zburzyło zdobycie Fokei przez 
Turków w 1455 roku. Genueńczykom przypadło drugo-
rzędne miejsce przy eksploatacji ałunu w Tolfie, zdo-
minowanej przez Medyceuszy. 
 Handel bawełną wiązał się z handlem korzeniami. 
Głównym jej dostawcą w końcu średniowiecza była 
Syria. Potrzebował jej przemysł tekstylny w południo-
wych Niemczech, a także rzemieślnicy w miastach 
lombardz- kich, produkujący barchany. Wenecjanie                  
z muda do Bejrutu uczynili flotę do przewozu baweł-
ny: bele bawełny z rejonu Hamy i Sarminu ładowane 
na statki w Laodycei (Latakija) i w Bejrucie, gdzie 
przebywali wysłannicy kilku wielkich kompanii we-
neckich, znani nam z korespondencji Zuana Alvise Mo-
rosiniego i Ambrożego Malipiero. Przybywali tutaj                 
i Genueńczycy, którzy na swoje statki ładowali również 
bawełnę z Małej Armenii porcie Ajas, a bawełnę z Cy-
pru w Famaguście; jej odbiorcami były przędzalnie               
w Genui i w miastach nadpadańskich. 
 W swoich pracach David Jacoby zajął się produkcją 
jedwabiu i handlem jedwabiem i jedwabnymi szatami 
orientalnymi, a także jego wpływem na rozwój przemy-



słu jedwabniczego na Zachodzie. Wenecja i Amalii 
otrzymały - przynajmniej od X wieku - przywilej, po-
zwalający im importować pochodzące z Bizancjum 
kosztowne tkaniny: brokaty, sendale i samity greckie, 
zanim zaczęto poszukiwać surowego jedwabiu dla ro-
dzącego się m Italii przemysłu jedwabniczego. Jego 
początki związane są z Palermo, gdzie w pracowni kró-
lewskiej zatrudnieni byli rzemieślnicy z dużym do-
świadczeniem w tkaniu jedwabiu, deportowani w 1147 
roku z Teb przez Normanów. W Lukce produkcja tka-
nin jedwabnych ruszyła około 1160 roku w oparciu               
o surowiec przywieziony ze Wschodu przez kupców 
genueńskich. W Wenecji przemysł ten narodził się oko-
ło 1220 roku, zapewne dzięki przybyciu specjalistów              
z Teb lub Koryntu. Wszędzie stosowano wzory bizan-
tyńskie, podobnie jak i nazwy różnych wyrobów je-
dwabniczych, rachowane w tekstach źródłowych. Su-
rowy jedwab i barwniki nabywano na Peloponezie                 
i w Azji Mniejszej, bizantyńskiej i tureckiej. W 1191 
roku do Genui dotarł jedwab z Merw Szachidżanu 
(Chorasan); kilkadziesiąt lat później Genueńczycy do-
starczyli przedsiębiorcom z Lukki jedwab kaukaski                
z Gandżi, Lahidżanu i Dżurdżanu. Restrykcje, jakie 
rząd bizantyński nałożył na eksport surowego jedwa-
biu, zostały zniesione po 1204 roku; co oczywiście 
przyśpieszyło i ułatwiło rozwój przemysłu jedwabni-
czego na Zachodzie. Po roku 1256 pojawił się jedwab                 
z Chin, który dotarł na Zachód przez Armenię Cylicyj-
ską (port Ajas), później transportowano go przez genu-
eńskie faktorie nad Morzem Czarnym. Jedwab chiński, 



seta catuia, gorszej jakości niż jedwab kaukaski, ale 
tańszy, był importowany w dużych ilościach do około 
1350 roku, po czym zniknął wraz z zamknięciem dróg 
mongolskich. Pod koniec XIV wieku Genua przestała 
być już wielkim rynkiem jedwabiu, ten bowiem prze-
niósł się na Rialto; przybycie do Wenecji w 1314 roku 
dużej liczby pracowników z Lukki przyczyniło się do 
ożywienia weneckiego przemysłu jedwabniczego. Mi-
mo wszystko jedwabne tkaniny wysokiej jakości, pro-
dukowane w Tebach, Patras i m Eubei, nadal były wy-
wożone na Zachód, gdzie wzbogacały garderoby ksią-
żąt, papieży i władców. 
 Handel metalami szedł dwukierunkowo: na Wschód 
wysyłano żelazo i cynę, ze Wschodu sprowadzano 
ołów i miedź. O tym, że kraje muzułmańskie potrzebo-
wały żelaza i drewna, wspominano wyżej, albowiem 
przede wszystkim na nie, jako na towary o znaczeniu 
strategicznym, papież nałożył embargo. Pierwszopla-
nową rolę w wywozie na Wschód żelaza w płytach od-
grywała Wenecja; zaopatrywała się w nie w pobliskie 
Karyntii i nadpadańskiej Brescii. Genua zajmowała się 
eksportem raczej gotowych wyrobów metalowych, 
zwłaszcza wychodzących z warsztatów nożowniczych. 
Cyna przebywała daleką drogę, jako że transportowano 
ją na Lewant z portów angielskich. Była ona wraz               
z wełną i suknami tym towarem wymiennym, za który 
Europa północna nabywała ałun i korzenie. W odwrot-
nym kierunku szedł handel ołowiem i miedzią. Pegolot-
ti wspomina o sprzedaży ołowiu w Konstantynopolu, 
Kandii i Aleksandrii; także wykazy ładunków z archi-



wów Franciszka di Marco Datiniego wymieniają „sztu-
ki” ołowiu, transportowane z Romanii przez statki ge-
nueńskie. Znacznie szersze rozmiary miał niewątpliwie 
handel miedzią. Kupcy włoscy interesowali się kopal-
niami miedzi w rejonie Kastamonu, w pobliżu Synopy. 
Wykazy ładunków i handlowa korespondencja Fran-
ciszka di Marco Datiniego wzmiankują o wywozie na 
Zachód sztab i arkuszy miedzi. 
 Handel niewolnikami był stałą pozycją w średnio-
wiecznym handlu śródziemnomorskim. Przez długi 
czas jego źródłem byli jeńcy wzięci do niewoli w cza-
sie hiszpańskiej rekonkwisty, rozwinął się, poczynając 
od drugiej połowy XIII wieku, z powodu napływu nie-
wolników z rejonów nadczarnomorskich: Łazów, Czer-
kiesów, Abchazów, Mingrelinów. a zwłaszcza Tatarów, 
wywożonych na Zachód lub do Egiptu Mameluków.  
W XIV wieku przeważali Tatarzy, ale sto lat później 
handel ten bardziej się zdywersyfikował: mniej było 
odtąd Tatarów, więcej zaś Czerkiesów. Mingrelinów, 
Rusinów i Abchazów. Pomimo nacisków Kościoła, któ-
ry zakazywał sprzedawania do niewoli ludności chrze-
ścijańskiej, na wielkich rynkach niewolników obok 
Murzynów z gór Barka (Trypolitania), Maurów i Guan-
czów z Wysp Kanaryjskich pojawiali się Bułgarzy, Bo-
śniacy i Albańczycy. Niewolników wykorzystywano                
w rozmaity sposób: w rolnictwie na Sycylii, w rzemio-
śle miejskim, przede wszystkim jednak jako służbę                 
w domach nobilów i mieszczan. Oblicza się, że w Ge-
nui w początkach XV wieku niewolnicy stanowili 6% 
ludności. Jeszcze u progu ery nowożytnej handel nie-



wolnikami na obszarze środziemnomorza był dobrze 
prosperującym procederem. 
 A co na wymianę mógł dostarczać Zachód? Za 
sprowadzane do Europy Zachodniej wschodnie surow-
ce płacił przede wszystkim eksportem na Wschód swo-
ich wyrobów tekstylnych, skór i futer. Do XIV wieku 
przerażały tkaniny produkowane w krajach zaalpej-
skich; sukna z Brukseli, Mechelenu, Ypres, Kortrijku, 
Brugii i Poperinge przechodziły przez targi Szampanii 
do Genui, a stąd były wysyłane bezpośrednio do fakto-
rii na Wschodzie. W XIV wieku doszły do tego wyroby 
sukienników z miast francuskich - Chalons‒sur‒Marne, 
Louviers, Beauvais i włoskich - Florencji, Mediolanu, 
Como, Piacenzy i Bergamo, które nie ograniczały się iż 
tylko do wykończania sukna produkowanego w sąsied-
nich krajach, ale rozwinęły własną produkcję. Ładunki 
sukna uzupełniały płótna, bardzo cenione w chanatach 
mongolskich. Pochodziły one głównie z Niemiec, r do-
liny Mozeli, z Szampanii i Lombardii. 
 Handel ten, typu kolonialnego, powodujący napływ 
na Zachód wschodnich surowców i wypływ z Zachodu 
na Wschód gotowych towarów, był być może objawem 
nierównowagi, która tradycyjne rzemiosło krajów mu-
zułmańskich doprowadziła do ruiny; w zaawansowaniu 
technicznym przemysłu zachodniego w końcu średnio-
wiecza chciano dojrzeć przyczynę, która w jakiejś mie-
rze doprowadziła do tego niedorozwoju technicznego, 
który do dziś widoczny jest na Bliskim Wschodzie. 
Choć to hipoteza dla jednych nazbyt śmiała, dla innych 
oddająca istotę rzeczy, to jednak zróżnicowanie w roz-



woju Wschodu i Zachodu zostało bardzo wyraźnie 
podkreślone przez handel międzynarodowy, który                 
w końcu średniowiecza zlokalizował bieguny rozwoju 
Europy nowożytnej. 
  



ROZDZIAŁ DWUNASTY 

Pielgrzymki i misje chrześcijańskie 

(XIV‒XV wiek) 

PIELGRZYMKI DO JEROZOLIMY                                   
W XIV I XV WIEKU 

 Zdobycie Akki przez Mameluków zatrzymało 
oczywiście ruch pielgrzymkowy do Jerozolimy System 
logistyczny, jaki stworzyły zakony do przyjmowania 
pielgrzymów, został zniszczony, a drogi prowadzące do 
Świętego Miasta i miast portowych przeszły pod kon-
trolę Mameluków. Poza tym papież Mikołaj IV w 1291 
roku pod groźbą surowych kar kanonicznych i pienięż-
nych zakazał wszystkim chrześcijanom udawania się do 
jakiegokolwiek kraju muzułmańskiego; groźba ta               
w ostrzejszej formie została powtórzona w 1323 roku. 
Zakazy papieskie ani kupców, ani pielgrzymów nie 
powstrzymały przed wyjazdami do Ziemi Świętej, jak-
kolwiek ich napływ zmniejszył się. Dzięki zabiegom 
Jakuba II Aragońskiego pielgrzymi katalońscy zaopa-
trzeni w królewskie listy mogli od 1300 roku swobod-
nie odwiedzać święte miejsca. Papież Klemens V             
w 1313 roku udzielił absolucji tym ludziom świeckim, 
którzy zostali obłożeni ekskomuniką za nawiedzenie 
miejsc świętych pomimo nałożonego interdyktu. Póź-
niej papiestwo zezwoliło na odwiedzanie Świętego 
Grobu, i to zanim około roku 1344 rozpoczął się regu-
larny ruch pielgrzymkowy, kiedy to franciszkanie 
otrzymali od sułtana pozwolenie na zamieszkanie w Je-



rozolimie i w Betlejem i zajęli się organizowaniem na 
miejscu pielgrzymek. Niemniej panowanie Mamelu-
ków w Syrii, opłaty, wymuszenia, poniżenia, z jakimi 
spotykali się pielgrzymi, wyraźnie zmniejszały liczbę 
podróżnych: rocznie było ich około setki w końcu XIV 
wieku i niewiele więcej w następnym wieku. Piel-
grzymka przestała być ruchem masowym, lecz stała się 
sprawą kilku książąt, arystokratów, duchownych i za-
możnych mieszczan. 

PIELGRZYMI UDAJĄCY SIĘ DO JEROZOLIMY 

 Koszty wyprawy ograniczały udział w niej ludzi 
najbiedniejszych i dlatego w XIV i XV wieku piel-
grzymi należeli do wyższych warstw społecznych. 
Przede wszystkim byli to arystokraci, którzy mogli so-
bie pozwolić na podróż wraz z silną eskortą, tacy jak 
Franciszek Gonzaga i książę Albert IV Austriacki                   
w 1398 roku, syn króla Portugalii w 1406 roku, markiz 
Ferary w 1413 roku, Ludwik książę Bawarii w towa-
rzystwie 200 pielgrzymów w 1421 roku, król Danii               
w 1424 roku, Jan i Albrecht margrabiowie Brandenbur-
gii z eskortą złożoną z 65 osób w 1435 roku, książę 
Austrii Fryderyk IV w 1436 roku, nie licząc dużej licz-
by arystokratów i rycerzy francuskich, węgierskich, an-
gielskich, niemieckich i hiszpańskich. Trzej członkowie 
pielgrzymki z Florencji zorganizowanej w 1384 roku,   
a mianowicie Leonard Frescobaldi, Szymon Sigoli i Je-
rzy Gucci należeli do środowiska rządzącego w tym 
mieście, podobnie jak pielgrzymi Łukasz z Albizzi 
(1408) i Reginald z Albizzi (1440). Niektórzy z tych 



możnych pozostawili opisy swoich wypraw: Nompar            
z Caumont, senior Castelnau i kuzyn hrabiego z Foix, 
który wyprawił się w 1417 roku, Guillebert z Lannoy, 
szambelan księcia Burgundii, który w 1421 roku, piel-
grzymując do miejsc świętych, miał do spełnienia także 
pewną misję szpiegowską, Bertrandon z La Broquiere, 
krajczy Filipa Dobrego, który po odwiedzeniu miejsc 
świętych dotarł w przebraniu do Damaszku, a później 
do Brusy. Bernard z Breydenbachu, który w 1483 roku 
zabrał ze sobą artystę rysownika, by ten szkicował                 
i przedstawiał „każdą zabawną rzecz” w czasie podróży 
i który podyktował swoje wspomnienia mnichowi Mar-
cinowi  Rothowi. 
 Do Jerozolimy wyruszało wielu duchownych: arcy-
biskup Genui w 1405 roku, biskup z Seintes, Ludwik             
z Rochechouart w 1461 roku, Wilhelm Wey, kapelan 
królewskiej szkoły w Eton i autor przewodnika po 
miejscach świętych, i brat Paweł Walter, który pragnąc 
odpokutować za swoje rozwiązłe życie, wstąpił do za-
konu bożogrobców, a potem do franciszkanów i odbył 
w 1483 roku pielgrzymkę do Jerozolimy. Na galerze, 
na którą w 1431 wsiadł Marian z Nanni, było 125 piel-
grzymów, w tym biskup,  40 księży i zakonników, 7 
rycerzy i wielu szlachciców. Santo Brasca wyruszy do 
Ziemi Świętej w 1480 roku z grupą duchownych, 
wśród których byli biskupi Genewy i Le Mans oraz Fe-
liks Fabri. Ten ostatni, dominikanin wykształcony         
w klasztorze w Bazylei, napisał dla swoich braci                
z klasztoru w Ulm szczegółową relację ze swoich 
dwóch pielgrzymek (1480 i 1483), zatytułowaną Eva-



gatorium (Divagationes), dając mieszaninę poboż-
nych rozważań i zabawnych historyjek, swoich osobi-
stych doświadczeń i praktycznych wskazówek odno-
szących się do miejsc świętych. Wielce oryginalny jest 
także opis, jaki sporządził kanonik mediolański Piotr 
Casola, który wyruszył do Palestyny w 1494 roku;                  
w swoim opisie dał on dowody wielkiej znajomości li-
turgii i zainteresowań estetycznych i archeologicznych. 
 Mieszczanie pielgrzymujący do Ziemi Świętej 
mniej byli skłonni do pisania. Wszelako doszło do nas 
dzieło Margery Kempe, córki kupca z Norfolku, matki 
szesnaściorga dzieci, która odbyła Podróż do Jerozo-
limy w latach 1413‒1415 i swoje doświadczenia opisa-
ła w książce. Odbija się w niej jej gwałtowna, pło-
mienna pobożność, w której histeria i agresja przeplata-
ją się ze stanami ekstazy doznanymi w Świętym Gro-
bie, a towarzyszą im wybuchy płaczu i krzyku. Prawdą 
jest, że tak jak wiele innych kobiet pielgrzymek, Mar-
gery Kempe musiała doznać niejednego upokorzenia ze 
strony towarzyszy wyprawy, którzy dwukrotnie pozo-
stawili ją samej sobie i w niczym nie ułatwili jej wej-
ścia do miejsc świętych w Syro‒Palestynie. Wspo-
mniany wyżej Santo Brasca, młody Mediolańczyk                 
z dobrej rodziny, który wyruszył w podróż morską                
z Feliksem Fabrim w 1480 roku, w swoich wspomnie-
niach więcej uwagi poświęcił opisowi ubiorów i zwy-
czajów Saracenów niż miejscom świętym. I tak oto 
pielgrzymki do Jerozolimy dały początek bogatej litera-
turze podróżniczej, która równie dobrze informuje nas             



o organizacji wyprawy pielgrzymów, jak o „geografii 
sakralnej” Ziemi Świętej. 

ORGANIZACJA PIELGRZYMKI 

 Pierwszeństwo w transporcie pielgrzymów do Zie-
mi Świętej w XIII wieku stopniowo zdobywała Wene-
cja, która umocniła je zwłaszcza w latach 1380‒1420. 
Zawdzięczała to swoim władzom, które dbały o bezpie-
czeństwo żeglugi, kontrolowały regularność transportu 
morskiego, czuwały nad przestrzeganiem przez armato-
rów warunków umów zawieranych z pielgrzymami                 
i zapewniały pielgrzymom ochronę w Wenecji i w Ak-
ce. Dlatego większość pielgrzymów kierowała się do 
Wenecji, by tu wsiąść na statek, jakkolwiek taki na 
przykład Anzelm Adorno pozostał wierny statkom swo-
jej ojczyzny, Genui, a Nompar z Caumont udał się do 
Barcelony, dokąd miał bliżej niż do Italii. Tę przewagę, 
ustaloną ostatecznie w końcu XIV wieku, Wenecja 
utrzymywała dzięki dużej regularności systemu muda, 
czyli konwojowi galer zarządzanemu przez republikę, 
dobrym stosunkom dyplomatycznym i handlowym 
utrzymywanym z rządem mameluckim i połączeniu 
przewozu pielgrzymów z transportem towarów han-
dlowych. Senat wenecki prowadził stałą i systematycz-
ną politykę zmierzającą do przyciągania do Wenecji 
pielgrzymów i do złamania konkurencji statków kata-
lońskich i langwedockich, których armatorzy starali się 
w latach 1391‒1422 organizować przewozy pielgrzy-
mów do Ziemi Świętej. 



 Wielu pielgrzymów starało się przed wyjazdem 
zdobyć informacje o warunkach podróży, bądź to szu-
kając rady u dawnych „palmiarzy”, bądź to zbierając je 
z utworów poświęconych Jerozolimie, z prawa kano-
nicznego, z pism Ojców Kościoła i nawet od Ludolfa              
z Südheim, którego pisma Feliks Fabri dobrze wyko-
rzystał. Podróż wymagała sporych nakładów finanso-
wych. Jej koszt w końcu XIV wieku był rzędu 30 duka-
tów, w drugiej połowie XV wieku wzrósł do 40‒50 du-
katów; Casola, żeby mógł spożywać posiłki przy stole 
kapitana, musiał zapłacić 60 dukatów. Pieniądze te szły 
na pokrycie różnych wydatków: na koszty miejsca i po-
żywienia na statku, na opłaty narzucane przez władze 
muzułmańskie, do których należało dodać napiwki                  
i różne łapówki, na zapłaty dla poganiaczy osłów za 
przewiezienie z Jaffy do Jerozolimy i z powrotem, 
wreszcie na koszty mieszkania oraz wyżywienia               
w Ziemi Świętej i w portach postojowych. Biedni piel-
grzymi mogli liczyć na zniżkę opłat za przewóz, pod 
warunkiem że będą mieli ze sobą żywność, którą mogli 
sobie przygotowywać w kuchni na statku. Nie mogli 
natomiast liczyć na zmniejszenie opłat płaconych mu-
zułmanom; obciążały one tak biednych, jak i bogatych                  
i były ściągane w sposób bezwzględny. Santo Brasca 
radził nawet zabrać ze sobą 200 dukatów na zupełnie 
nieprzewidziane wydatki. Feliks Fabri został wynajęty 
jako kapelan przez grupę niemieckich szlachciców, któ-
rzy pokryli część jego wydatków. Julian Pinto, wyko-
rzystując w swoich badaniach dane katastru pizańskie-
go z lat 1428‒1429, wykazał, że większa część społe-



czeństwa pizańskiego nie miała środków na opłacenie 
pielgrzymki do Ziemi Świętą, albowiem tylko 11% ro-
dzin posiadało roczny dochód wysokości około 50 flo-
renów, czyli minimum tej sumy, którą trzeba było wy-
dać na pielgrzymkę. Według katastru florentyńskiego             
z 1427 roku koszt wyprawy do Ziemi Świętej odpowia-
dał sumie pieniędzy potrzebnych na roczne utrzymanie 
czteroosobowej rodziny. To znaczy, że pod koniec śre-
dniowiecza na pielgrzymkę do Jerozolimy mogli po-
zwolić sobie tylko nieliczni. 
 Podróżny mógł dokonać transferu pieniędzy na 
Wschód za pomocą włoskich towarzystw, banku we-
neckiego lub szpitalników, którzy zajmowali się prze-
lewem i wypłatami pieniędzy na miejscu. Pielgrzymi 
nosili szare suknie charakteryzujące ich stan, kapelusze 
ozdobione czerwonym krzyżem jerozolimskim, torby                
z jedzeniem na drogę, pojemniki na wodę i jeśli droga 
do portu była daleka, wynajmowali osły. 
 Przybycie do Wenecji nie oznaczało, że od razu 
można było ruszyć dalej. Galery wyruszały w morze 
wiosną, czasami jesienią. Pielgrzym musiał więc cze-
kać na statek gotowy do wypłynięcia. Kwaterował się 
w jakimś hospicjum lub gospodzie, często podłej. Na-
wiązywał kontakt z cattaveri, przewodnikami opłaca-
nymi przez senat, służącymi za tłumaczy i pomagają-
cymi przy sporządzaniu umowy z kapitanem statku. 
Pielgrzym mógł wejść na pokład jakiejś galery kupiec-
kiej, jak to bywało w końcu XIV wieku, kiedy galery 
wyruszające do Bejrutu przedłużały swoją drogę za-
trzymując się na dziesięciodniowy odpoczynek w Akce 



- aż do Jaffy, by tu wysadzić pielgrzymów i zabrać na 
pokład tych, którzy powracali do Europy. W XIV wie-
ku Jaffa zdystansowała Akkę jako port docelowy piel-
grzymów, ponieważ leżała znacznie bliżej Jerozolimy. 
Stosunki między kupcami i pielgrzymami, płynącymi 
na jednym statku, nie zawsze układały się bezkonflik-
towo. Pierwsi chcieli wykorzystać postoje w portach, 
by załatwiać swoje handlowe interesy, drugim zaś zale-
żało na jak najszybszym dotarciu do jedynego ich celu, 
czyli do Jerozolimy. 
 Żeby uniknąć takich sytuacji, pielgrzymi mogli 
wsiąść na „galery pielgrzymów” lub „galery do Jaffy”. 
Były to statki prywatne kontrolowane przez wenecki 
senat, który pozwalał ich właścicielom je uzbroić, wy-
znali im termin wyjazdu i czuwał nad należytą realiza-
cją warunków umowy zawartej między właścicielem 
statku a pielgrzymem. Senat próbował nawet stworzyć 
regularną linię „galer pielgrzymów”, kierowaną przez 
państwo, ile nieregularny napływ pasażerów sprawił, że 
eksperyment ten zakończył się fiaskiem. Przy końcu 
XIV wieku z Wenecji wyruszało na Wschód, w za-
leżności od roku, od trzech do ośmiu galer z pielgrzy-
mami; w pierwszej połowie XV wieku liczba ta spadła 
do dwóch‒czterech, a po roku 1450 do jednej‒dwóch. 
Jedna galera zabierała około 150 pielgrzymów - mak-
symalna znana nam liczba to 170 pielgrzymów, którzy 
znaleźli się w 1494 roku na galerze Augustyna Contari-
niego. Pod koniec średniowiecza pielgrzymka stała się 
zjawiskiem ograniczonym najwyżej do kilku setek 



uprzywilejowanych, których stać było na nawiedzenie 
miejsc świętych. 
 A czy mimo wszystko przynosiła korzyści republice 
i jej armatorom? Transport pielgrzymów mógł wyjść 
spod reguł rynkowych, kiedy senat wenecki przydzielał 
za darmo galerę jakiemuś księciu obcego państwa uda-
jącemu się do Ziemi Świętej, chcąc w ten sposób po-
prawić swoje stosunki dyplomatyczne z państwem, któ-
re on reprezentował (Henryk Lancaster w 1392 roku). 
Jeśli chodzi o galery prywatne, to oblicza się, że jeśli 
armator wziął na pokład grupę sześćdziesięciu piel-
grzymów, to jego zysk nie przekraczał 1500 dukatów, 
albowiem musiał on opłacić załogę liczącą około 150 
marynarzy i kuszników, zapewniających bezpieczną 
podróż. Armatorzy próbowali obniżyć swoje koszty 
przez zmniejszenie racji żywnościowych czy liczby 
marynarzy, co oczywiście prowadziło do sporów z pa-
sażerami, albo przez zwiększenie opłaty frachtowej za 
towary, co w zasadzie było zabronione. Senat wenecki 
w 1392 roku ogłosił reguły chroniące interesy piel-
grzymów i ich kontrakty zawarte z armatorami. 
 Oczekiwanie w Wenecji na wyjazd mogło być dłu-
gie. Feliks Fabri zawarł kontrakt z armatorem Piotrem 
Lando 30 kwietnia 1483 roku, a wyjechał 2 czerwca. 
Kiedy nadszedł wreszcie dzień odjazdu, zaczynano od 
modlitwy i procesji. Potem, wśród nieopisanego zgieł-
ku, pielgrzym znajdował swoje miejsce na skąpo wy-
mierzonej przestrzeni, o ile oczywiście nie należał do 
wyższych warstw społecznych: pochodzące z XIII wie-
ku statuty Marsylii przewidywały dla jednego pasażera 



miejsce o powierzchni 0,92 m2 co potwierdza dekret 
senatu weneckiego z 1497 roku, przydzielający każ-
demu pielgrzymowi przestrzeń o wymiarach 52x180 
cm. Feliks Fabri, kiedy wracał z Ziemi Świętej w 1484 
roku, rozłożył swój materac na worku z korzeniami! 
Dla pielgrzymów, pochodzących w większości z kra-
jów lądowych, podróż morska była koszmarnym prze-
życiem, napełniającym ciągłym strachem przed dniem 
jutrzejszym. Morze, z nieprzewidzianymi burzami, ze 
swoimi groźnymi głębinami, przeciwnymi wiatrami, 
chrześcijańskimi lub muzułmańskimi piratami, wyda-
wało się przedsionkiem piekieł. Nawet na pokładzie 
pielgrzym bał się wszystkiego: zniszczenia masztów               
i olinowania, uszkodzenia statku, okradzenia przez ma-
rynarzy lub innych pasażerów, zaczepek po zachodzie 
słońca, przepychanek podczas wydawania posiłków, 
wszechobecnego robactwa i szczurów, odoru wydziela-
nego przez ekskrementy i ciała tych pielgrzymów, któ-
rzy ślubowali powstrzymanie się od mycia w czasie 
podróży, rzężenia chorych, trupów wrzucanych pod 
pokład. Najmniejszego powodu do zadowolenia nie 
dawało pożywienie. Pielgrzym otrzymywał zazwyczaj 
dziennie 650 g sucharów, które moczył w winie, 30 g 
sera, warzywa, trochę solonej wieprzowiny i zupę co 
dwa dni. Z niecierpliwością więc oczekiwał postoju 
statku w kolejnych portach, żeby zdobyć jakieś jarzyny 
i owoce oraz odnowić zapasy wody, która na statku 
szybko przestawała nadawać się do picia. 
 Podróż morska była powolna. Trzeba było odprężyć 
się w weneckich faktoriach, Modonie i Kandii, zatrzy-



mać się na Rodosie, a potem na Cyprze, zanim statek 
nie zacumował w porcie Jaffy. Cała podróż trwała mi-
nimum trzy miesiące. Ale nieprzewidziane sytuacje, ta-
kie jak burze, obecność piratów, epidemie, wojna, prze-
szkody stawiane przez muzułmanów - mogły znacznie 
przedłużyć podróż, jak to przydarzyło się na przykład 
Mikołajowi z Martonii, który wypłynął z Gaety                   
w czerwcu 1394 roku, a do Italii powrócił dopiero                
w maju 1395 roku. Santo Brasca potrzebował czter-
dziestu pięciu dni na dopłynięcie do Jaffy, po czym 
przez trzy tygodnie odwiedzał miejsca święte, nato-
miast powrót do Italii zabrał mu dwa i pół miesiąca. 
Podróż z zachodu na wschód, ułatwiona przez wiatiy 
wiejące na Morzu Śródziemnym, była zazwyczaj krót-
sza niż powrót na Zachód. 
 Kiedy ze statku można było już dojrzeć Ziemię 
Świętą na jego pokładzie zbierali się pielgrzymi, by od-
śpiewać Te Deum. Ich niecierpliwość wzmagała się, 
ale po wyjściu na ląd musieli przez długie godziny cze-
kać na kres niekończących się rozmów kapitana z Sara-
cenami, żeby otrzymać przepustkę. Potem umieszczano 
ich w ciemnych, cuchnących pomieszczeniach, gdzie za 
napiwek można było dostać garść słomy i nieco jedze-
nia. Znakiem do wyjazdu w grupach do Jerozolimy by-
ło przybycie poganiaczy osłów i tłumaczy. Obawa 
przed spotkaniem plemion beduińskich trzymała 
wszystkich w napięciu, aż do przybycia na Montjoie, 
wzgórze zwane też Świętym Samuelem, skąd widać by-
ło Święte Miasto. Do miasta pielgrzymi wchodzili 
przez bramę Jaffy w procesji, potem prowadzeni przez 



franciszkanów szli na kwatery do szpitala Św. Jana, 
bardzo zniszczonego; godniejsi goście przyjmowani 
byli w klasztorze na górze Syjon, w którym franciszka-
nie osiedlili się między 1335 a 1337 rokiem. Wtedy za-
czynała się prawdziwa pielgrzymka, posuwająca się 
według etapów „geografii sakralnej” Ziemi Świętej, 
wyznaczonej przez samych franciszkanów. 

„GEOGRAFIA SAKRALNA” ZIEMI ŚWIĘTEJ 

 Franciszkanie odgrywali pierwszoplanową rolę                 
w przyjmowaniu pielgrzymów w Ziemi Świętej. To oni 
załatwiali wszystkie techniczne sprawy związane                 
z przetransportowaniem pielgrzymów z Jaffy do Jero-
zolimy, to oni kierowali ich do hospicjów i przyjmowa-
li ważne osobistości w swoim klasztorze na górze Sy-
jon, to oni ustalali trasę przemarszu pielgrzymów przez 
Jerozolimę i drogi do miejsc świętych w Palestynie. To 
oni wreszcie w małej książeczce, Procesjonarzu piel-
grzymów w Ziemi Świętej, zebrali modlitwy i śpiewy 
odnoszące się do różnych odwiedzanych miejsc. Za 
swoje usługi otrzymywali jałmużnę, która zapewniała 
im utrzymanie. 
 W pierwszym dniu pobytu w Jerozolimie pielgrzy-
mi brali udział w mszy, odprawianej w klasztorze na 
górze Syjon, oglądali Wieczernik i zwiedzali Jerozoli-
mę. Potem trzy noce spędzali na modłach w kościele 
Świętego Grobu, do którego przybywali w procesji,              
w towarzystwie franciszkanów . W kościele natykali się 
na konkurencję ze strony wschodnich chrześcijan i mu-
sieli ścierpieć zgiełk, różne śpiewy oraz krzyki prze-



kupniów, którzy swoje produkty zachwalali nawet                 
w samym kościele. Podczas drugiej nocy - jak podaje 
Nompar z Caumont - świeccy nobilowie byli pasowani 
na rycerzy Świętego Grobu i składali przysięgę, że bę-
dą bronić miejsc świętych, pomagać w odzyskaniu 
Ziemi Świętej, bronić wdów i sierot, kościołów i bied-
nych. Dwa następne dni pielgrzymi spędzali na zwie-
dzaniu miasta, podczas którego lokalizowano każdy 
fragment Ewangelii. 
 Następnie pielgrzymi kierowali się do Judei i Sama-
rii. Przede wszystkim odwiedzali Betlejem i kościół 
Narodzenia, potem udawali się czasami do Hebronu                 
i Nablusu. Pod dobrą eskortą kierowali się nocą ku Jor-
danowi, zanurzali się w rzece, w której przyjął chrzest 
Chrystus, i napełniali buteleczki wodą, uważaną za sku-
teczną przeciwko czarom magów i czarowników. W Je-
rychu zbierali liście palmowe, które przez długi czas 
uważane za świadectwo odbytej pielgrzymki, a także 
róże, uważane za pomocne bezpłodnym kobietom. Stąd 
ruszali ku Górze Kuszenia, a następnie przez Betanię 
wracali do Jerozolimy. Wielu pielgrzymów wyruszało 
jeszcze do Galilei, aby odwiedzić Nazaret i kościół 
Zwiastowania, Kafarnaum, Jezioro Tyberiadzkie i górę 
Tabor. Najzamożniejsi zawierali nowy kontrakt, aby 
odwiedzić klasztor Św. Katarzyny na Synaju i dojść do 
doliny Nilu Wszyscy zabiegali o zdobycie jakiejś reli-
kwii i kamyka z odwiedzanych budowli 
 Autorzy piszący o swoich pielgrzymkach do Ziemi 
Świętej koncentrowali się głównie na opisie miejsc 
świętych. Prawdziwa rzeczywistość współczesnej im 



Syro‒Palestyny rzadko ich interesowała. Tylko niektó-
rzy. najbardziej żądni wiedzy, zanotowali oryginalne 
obserwacje. Na przykład Arnold z Harff przekupił 
pewnego mameluka, żeby wejść na esplanadę Świątyni, 
na którą wstęp był chrześcijanom zakazany. Fabri od-
wiedził medresę przy meczecie al‒Aksa. Santo Brasca            
i Casola interesowali się ludźmi i ich strojami, podzi-
wiali z Fabrim wspaniałą Kopułę na Skale. Pielgrzymi 
często krzywo patrzyli na chrześcijan wschodnich, cho-
ciaż byli wśród nich i tacy, jak Bertrandon z La Broqu-
iere i Feliks Fabri, którzy nawiązali przyjacielskie sto-
sunki z muzułmanami. Większość jednakże wspomina 
raczej upokorzenia i zdzierstwa, jakich doznali, zacho-
wując w pamięci z Ziemi Świętej tylko żywe wzrusze-
nia, jakie wierzący przeżywali w miejscach chrześci-
jańskiego misterium. 
 Pod koniec średniowiecza pielgrzymkę do miejsc 
świętych wiązano z tradycyjnym współdziałaniem We-
necji i franciszkanów. Dodawało to Najjaśniejszej nie 
tylko splendoru, ale i ułatwiało jej wymianę handlową. 
Starała się przede wszystkim uniknąć konkurencji                 
w przewożeniu pielgrzymów, którym zapewniała 
ochronę nie tylko do Palestyny, ale i w samej Palesty-
nie, dzięki posiadaniu swojego konsula w Jerozolimie. 
Franciszkanie zaś stali się reprezentantami Kościoła 
rzymskiego w relacjach z chrześcijanami wschodnimi              
i z władzami mameluckimi. Korzystali z hojności We-
necji, która zwolniła ich ze wszelkich opłat za wywóz 
materiałów potrzebnych do utrzymania i remontu bu-
dowli religijnych w Ziemi Świętej, a także niezbędnych 



im przedmiotów liturgicznych. Banki weneckie prze-
kazywały klasztorowi na górze Syjon donacje poboż-
nych wiernych z Zachodu. Tak więc organizacja piel-
grzymek do miejsc świętych korzystała ze stałej współ-
pracy Wenecji z franciszkanami. W wyniku reformy 
protestanckiej i krytyki humanistów w ciągu XVI wie-
ku następował upadek pielgrzymek, a Wenecja traciła 
swoją funkcję głównej podpory międzynarodowego 
handlu na Morzu Śródziemnym. Przewroty polityczne, 
handlowe i religijne zadały zgubny cios pielgrzymowa-
niu do miejsc świętych. Odrodziło się ono dopiero                
w czasach współczesnych. 

MISJE I KOŚCIOŁY ŁACIŃSKIE                                   
NA WSCHODZIE (XIV‒XVWIEK) 

 Próby, jakie podjęli misjonarze w XIII wieku, kon-
tynuowano w wiekach następnych. Głównymi aktorami 
na tym polu były dwa wielkie zakony żebracze, fran-
ciszkanie i dominikanie, działający najczęściej we wro-
giej im przestrzeni i zmuszeni do zmagania się z róż-
nymi problemami, w zależności od ludu, z jakim mieli 
do czynienia. Krzewiciele Słowa, które wyjaśniali, pi-
sząc traktaty dogmatyczne, zajmowali się także działa-
niami dyplomatycznymi, służąc za pośredników mię-
dzy Mongołami a łacińskim Zachodem, między papie-
stwem i rządami królewskimi a wrogami chrze-
ścijaństwa łacińskiego i wysławiali w swoich pismach 
sukces, którego historyczna rzeczywistość jest więcej 
niż wątpliwa. Po uzyskaniu kilku dobrych wyników                
w odniesieniu do chrześcijan oddzielonych od Rzymu 



zakonnicy ci starali się założyć w krajach mongolskich 
organizację kościelną, która zniknęła wraz z osłabie-
niem wysiłku misyjnego, wraz z zawirowaniami, któ-
rych areną były chanaty mongolskie, a także wraz                  
z przejęciem posiadłości łacińskich przez Osmanów. 
Jakkolwiek pozwolono im przebywać w krajach mu-
zułmańskich, to swoją działalnością mogli objąć tylko 
chrześcijan wziętych do niewoli, albowiem głoszenie 
chrześcijaństwa na ziemi islamskiej było całkowicie 
niemożliwe. 

MISJA CHRZEŚCIJAŃSKA U MONGOŁÓW 
PÓŁNOCNYCH I W CHINACH 

 W wyniku działalności franciszkanina Jana z Mon-
tecorvino, założyciela klasztoru franciszkanów w Chan-
bałyku (Pekin) i autora wielu nawróceń, papież Kle-
mens V utworzył w 1307 roku arcybiskupstwo Chanba-
łyku, z sześcioma sufraganami; ich stanowiska objęli 
franciszkanie. Wśród tych nowych kościołów wyróż-
niał się kościół w Zaj tonie, na którego czele stał                    
w 1323 roku Andrzej z Perugii. Gdy Jan z Montecorvi-
no zmarł około 1330 roku, na jego miejsce nie od razu 
został wyznaczony następca, mimo próśb wielkiego 
chana Toghana Temüra. Papież Benedykt XII wy słał  
w 1339 roku wielkie poselstwo na czele z Janem z Ma-
rignolli, które powróciło w 1353 roku. Wydaje się, iż 
osiągnęło ono szereg sukcesów, o których źródła do-
starczają skąpych informacji. Później do Chanbałyku  
dotarł niewątpliwie w roku 1370 Wilhelm z Pre, a pod 
koniec XIV wieku Karol z Francji. Cesarze z dynastii 



Ming rozproszyli wspólnotę katolicka po której w XV 
wieku pozostały skromne resztki. 
 Większe sukcesy odniosła misja, która skierowała 
się na tereny leżące na północ od Morza Czarnego, czy-
li do Kipczaku i Azji Środkowej; miała ona od lat 70. 
XIII wieku swoje bazy w faktoriach zakładanych przez 
kupców zachodnich. Franciszkanie usadowili się 
wzdłuż dróg, którymi ciągnęli kupcy, a więc w Soldai 
(1280), Kaffie (1287), Solgacie i Saraju (1286), a póź-
niej w takich miastach (loca) położonych na szlaku 
dróg mongolskich, jak Astrachań, Aksaraj i Urgendż. 
Dominikanie pojawili się na tym terenie później;                  
w 1320 roku mieli tylko pięć klasztorów, ale tylko                
w Kaffie i Tanie. W tym czasie władze tatarskie chroni-
ły misjonarzy, chan Özbeg zwolnił ich w 1314 roku              
z płacenia podatku i różnych opłat a nawet zezwolił im 
na budowę kościołów. Zakonnicy starali się poznać ję-
zyk turecki, o czym świadczy słynny Codex Cumani-
cus, słownik łacińsko‒persko‒turecki, sporządzony              
w 1330 roku. Ich misja miała charakter wędrowny, jak 
świadczą dwa listy Iohancy, zakonnika pochodzenia 
węgierskiego; wynika z nich, że jego współbracia w la-
tach 20. XIV wieku towarzyszyli nomadom w ich nieu-
stannej wędrówce i zapuszczali się nawet poza Ural, do 
Baszkirii, to znaczy na tereny dzisiejszej Syberii. Wo-
kół Kaffy poczynając od lat 80. XIII wieku organizo-
wał się wikariat zakonu franciszkanów, tak zwany wi-
kariat Tartaria Aquilonaris. Dzięki franciszkaninowi 
Hieronimowi z Katalonii, któremu papież w 1318 roku 
zezwolił na utworzenie biskupstwa, zaczęły powstawać 



biskupstwa rozłożone wzdłuż drogi handlowej - Tana, 
Urgendż i Almalig, a także na wybrzeżach czarnomor-
skich - Cembalo, Soldaja, Sewastopol, Trapezunt, Si-
misso, Samastri, Licostomo, Wiczyna, Warna, Cetatea 
Alba. Organizacja tych biskupstw związana była z ge-
nueńską talassokracją na Morzu Czarnym i zanikła 
wraz z faktoriami genueńskimi w 1475 roku. 
 Przejście na chrześcijaństwo pewnego księcia alań-
skiego z regionu Kerczu (Bospor) doprowadziło do 
utworzenia w tym mieście prowincji kościelnej Morza 
Czarnego, która bardzo szybko zniknęła, pozostawiając 
posługę duchowną lokalnym klasztorom wspólnot wło-
skich osiadłych na wybrzeżach Morza Czarnego. Po-
wstały też i inne prowincje kościelne; w Saraju arcybi-
skupem został Kosmas z Zykwii, franciszkanin pocho-
dzący z rejonu nadczarnomorskiego; zreorganizował on 
hierarchię kościelną w tym kraju misyjnym i swoją 
działalnością objął także rejon Kaukazu, tworząc wiele 
kościołów w Dagestanie. Mimo zniszczeń, jakich doko-
nał Timur Lenk, wydaje się jednak, że misja francisz-
kanów utrzymała się w Astrachaniu, na co wskazuje 
świadectwo bawarskiego giermka Jana Schiltbergera. 
Inny ziomek Kosmasa, pochodzący z możnej rodziny, 
został w 1349 roku arcybiskupem Matregi, wspierał 
misje franciszkanów w krajach nad Morzem Kaspij-
skim i tworzył biskupstwa, które istniały aż do upadku 
Matregi w 1482 roku. W XV wieku na tereny chanatu 
Złotej Ordy powrócili misjonarze z klasztorów ze 
Lwowa, z Podola i Węgier, ale organizacja kościelna na 



tym terenie, zbyt silnie związana z faktoriami zachod-
nimi, zanikła wraz z nimi. 

MISJE W PERSJI 

 O ile franciszkanie dominowali w archidiecezji 
Chanbałyku, o tyle dominikanie przeważali w prowin-
cji Sultanieh, która scaliła kościoły założone w Persji 
ilehanów. Pod wpływem swoich żon lub matek ilchano- 
wie Persji byli skłonni przyjąć chrześcijaństwo, ale 
skończyło się to wraz z dojściem do władzy chana Ga-
zana, który przeszedł na islam i zburzył nadzieje papie-
stwa na przejście Persji na wiarę chrześcijańską. 
 Za namową dominikanina Wilhelma Adama, który 
odbył podróże po Etiopii i krajach Zatoki Perskiej, 
utworzona została w 1318 roku prowincja kościelna 
Sultanieh, która obejmowała wschodnią Anatolię, Me-
zopotamię, Persję, Turkiestan, Indie i Etiopię. Powie-
rzono ją władzy arcybiskupa Francona z Perugii, któ-
remu podlegało sześciu sufraganów; udało im się przy-
ciągnąć do wiary katolickiej licznych nestorian. Siedzi-
bę w Sultaniehu, po siedmioletnim wakansie, papież 
Jan XXII przydzielił Towarzystwu Braci Peregrynan-
tów, kongregacji scalającej misje dominikanów na 
Wschodzie. Różni arcybiskupi Sultaniehu wspomagali 
misje kierujące się do Azji Środkowej i Południowej. 
Czterech dominikanów osiadłych w Thanie, mieście              
w zachodnich Indiach, poniosło śmierć męczeńską                 
w 1321 roku; ich relikwie zabrał Odoryk z Pordenony            
i złożył w chińskim kościele w Zajtonie. Jordan Catala 
z Séverac osiedlił się w Malabarze i w roku 1329 został 



biskupem w Kollamie, gdzie Jan z Marignolli był prze-
jazdem w 1346 roku. Inne biskupstwo powstało w 1329 
roku w Samarkandzie. Jednakże dwa lata później przej-
ście ilchana na islam pociągnęło za sobą zniszczenie 
kościołów chrześcijańskich. Wszelako, jak poświadcza 
Clavijo, mała wspólnota katolicka istniała tu jeszcze              
w XV wieku. W XIV wieku wszystkie biskupstwa              
w prowincji Sultaniehu obsadzone były przez domini-
kanów. Owa wyłączność świadczy o silnym zaangażo-
waniu się dominikanów w działalność misyjną na 
Wschodzie w XIV i XV wieku. 

DOMINIKANIE NA WSCHODZIE 

Towarzystwo Braci Peregrynantów dla Chrystusa, za-
łożone około 1300 roku po to, żeby scalić istniejące już 
klasztory dominikanów w Grecji, na Cyprze, na wy-
brzeżach czarnomorskich i w Persji, szybko rozciągnę-
ło swoją domenę na wszystkie dawne terytoria bizan-
tyńskie, na Bałkany, strefę styku Kościoła rzymskiego 
z Kościołem greckim, i na Azję Środkową. Bardzo sil-
ne oparcie miało w miastach Romanii genueńskiej: 
klasztor dominikanów w Perze‒Konstantynopolu był 
aktywnym centrum studiów i dyskusji z Grekami; tron 
biskupi w Kaffie w latach 1391‒1475 zajmowali wy-
łącznie dominikanie z ich klasztoru w Genui; wśród 
nich wyróżnił się Jakub Campora, który chciał uczynić 
z Kaffy nową, katolicką metropolię Wschodu, chrześci-
jańskie przedmurze przed Turkami. Dominikanie                  
z Kaffy zakładali klasztory wzdłuż dróg wiodących do 
Mołdawii, Rusi, ni Podole i na Litwę. Coraz częściej 



ich misjonarze wywodzili się z miejscowej ludności: 
Szymon z Konstantynopola, bracia Chryzobergowie, 
Manuel Kalekas odgrywali aktywną rolę w polemice            
z Grekami i w nakłaniani  ich do unii kościelnej, Jan               
z Kastamonu został mianowany arcybiskupem Sulta-
niehu, a Armeńczyk Ludwik ze Świętego Piotra był bi-
skupem Soldai na Krymie. Misjonarze utrzymywali 
ścisłe związki z miejscową elitą intelektualną i poli-
tyczną. 
 W swoim posłannictwie dominikanie przyjęli meto-
dę dostosowywania się do kultur tubylców; poznanie 
ich języka i lokalnych źródeł, badanie ich tekstów litur-
gicznych i doktrynalnych pozwalało im na redagowanie 
traktatów polemicznych, zwalczających błędy i wierze-
nia ludów Wschodu. W klasztorze w Krna w Wielkiej 
Armenii kształcili się Bracia Unitaryści, uznający pry-
mat papieża, którzy zajmowali biskupie stolice w Ar-
menii. Dyskusje teologiczne prowadzone w klasztorze 
dominikanów w Perze doprowadziły wielu ludzi z oto-
czenia cesarza bizantyńskiego do konwersji albo do 
zbliżenia z Kościołem łacińskim, jak to było w przy-
padku cesarskiego kanclerza Demetriusza Kydonesa; 
powstawały tu także poważne dzieła polemiczne, czer-
piące argumenty z patrystyki greckiej. Dzięki do-
minikanom z Pery znacznie pogłębiła się wśród Łacin-
ników znajomość tekstów i historii Kościoła greckiego, 
o czym świadczy traktat Filipa z Pery De processione 
Spiritus sancti; to oni, wprowadzając do teologii filo-
zofię platońską, nie tylko wykorzystali ją w dyskusji                



z Grekami, ale i przyczynili się do jej wpływu na roz-
wój włoskiego humanizmu w XV wieku. 
 Dobrze jest znana rola dominikanów z Pery                
w przygotowaniu soboru unijnego. Swoją twórczością 
literacką, swoimi zabiegami dyplomatycznymi otwo-
rzyli oni długą drogę, prowadzącą do Soboru we Flo-
rencji. Brali udział w negocjacjach z cesarzem bizan-
tyńskim, żeby ułatwić delegacji greckiej przybycie do 
Italii, przygotowywali teologiczne dyskusje na So-
borze, kopiowali dzieła greckich Ojców Kościoła i trak-
taty polemistów z Pery, zabierali często głos w dysku-
sjach dogmatycznych, jakie toczono na sesjach sobo-
rowych, czuwali nad wprowadzeniem w życie dekretu 
unijnego i kontynuowali dyskusję z Markiem z Efezu, 
który jako jedyny z członków delegacji greckiej nie 
złożył podpisu pod tymże dekretem. Dążyli również do 
zbliżenia z Rzymem innych Kościołów wschodnich                
i do przyjęcia przez nie unii; ale nawet jeśli zgodę na to 
wyrażali przywódcy nestorian, Armeńczyków i maroni-
tów, to wcale nie oznaczało to całkowitego przyłącze-
nia się tych wspólnot do Kościoła rzymskiego. Wyjąt-
kiem byli maronici, którym Rzym pozwolił zachować 
swe specyficzne zwyczaje liturgiczne. 
 Dominikanie odegrali poważną rolę w XIV i XV 
wieku w zbliżeniu dwóch Kościołów w krajach kultury 
greckiej. Ich dzieło przyczyniło się w ogromnej mierze 
do rozwoju humanizmu i nurtu filozofii platońskiej na 
Zachodzie. 
  



CZĘŚĆ DRUGA 

BADANIA I DYSKUSJE 

 Wśród problemów, które wiążą się z zachodnią eks-
pansją na Wschód w okresie od XI do XV wieku, trzy 
są jeszcze przedmiotem otwartych dyskusji. Pierwszy 
dotyczy liczby ludzi z Zachodu, którzy opuścili swoje 
ojczyste kraje, żeby wziąć udział w jednej z wypraw 
krzyżowych XII i XIII wieku albo osiedlić się w fakto-
riach lub na terenach podbitych na Wschodzie przez 
Łacinników. Czy należy więc podawać przybliżone da-
ne, jak to czynią niektórzy historycy, czy też po-
wstrzymywać się od wszelkich szacunków, wychodząc 
z założenia, że niewiarygodna jest garść liczb zebrana             
z niezbyt precyzyjnej dokumentacji? Można oddzielić 
dyskusje prowadzone na temat liczebności uczestników 
krucjaty, dotyczące liczby zachodnich emigrantów, któ-
rzy wyruszyli na Wschód, żeby szukać szczęścia w Ou-
tremer. Drugi problem dotyczy równowagi bilansu 
płatniczego w handlowej wymianie między Wschodem 
i Zachodem. Przez długi czas uważano, że import luk-
susowych towarów wschodnich - zwłaszcza jedwabiu             
i korzeni - był równoważony wypływem metali szla-
chetnych, co prowadziło do zubożenia Zachodu,               
a przynosiło korzyści krajom wschodniego śródziem-
nomorza.  Ale  czy  to,  co  mogło  być słuszne  w  X  i  XI  
wieku, pozostawało takim samym w końcu średniowie-
cza, gdy gospodarcza ekspansja Zachodu była bezpre-
cedensowa, gdy jego produkcja rzemieślnicza rozwijała 



się i była eksportowana do wszystkich krajów śród-
ziemnomorskich, gdy rozwijały się floty zachodnich 
państw, które swoimi usługami obejmowały cały 
Wschód? Kwestia bilansu płatniczego jest z całą pew-
nością związana z problemem zaopatrzenia w metale 
szlachetne obu światów, wschodniego i zachodniego. 
Trzeci problem, którego reperkusje są aktualne do dziś, 
wiąże się z ustaleniem przyczyny niedorozwoju krajów 
islamu, obserwowanego od końca średniowiecza. Czy 
zatem rozwój zachodniego sukiennictwa, produkcji ma-
teriałów płóciennych w Szampanii i Lombardii, je-
dwabnictwa w Lukce i Wenecji czy weneckiego rze-
miosła szklarskiego był na tyle konkurencyjny dla po-
dobnej produkcji krajów muzułmańskich, by ją skazać, 
z powodu jej technologicznego opóźnienia, na uwiąd,             
a nawet zanik? Ubóstwo naszej dokumentacji źródło-
wej na temat jakości wyrobów i ich kosztów pozwala 
tylko na częściową odpowiedź. 

EMIGRACJA ZACHODNIA 

 Badania demograficzne, odnoszące się do tych 
okresów historii, w których nie prowadzono zestawień 
statystycznych, tak nam dziś dobrze znanych, są utrud-
nione ze względu na rzadko pojawiające się w źródłach 
dane liczbowe, do tego często nieprecyzyjne, podające 
raczej rząd wielkości, a nie dokładną liczbę. Czy jed-
nakże nie można by podjąć ryzyka i zanalizować ilo-
ściowego składu uczestników krucjaty i liczby ludzi                
z Zachodu, którzy zamieszkali w faktoriach na Wscho-
dzie? 



ILU BYŁO KRZYŻOWCÓW? 

 Kronikarze pierwszej krucjaty posługują się wyra-
żeniami mówiącymi o masowej odpowiedzi ludzi na 
apel papieża Urbana II: „niezliczona rzesza ludzi”, 
„nieskończone mnóstwo”, „cały lud”, który Anna 
Komnena porównuje do ziaren piasku i do gwiazd na 
niebie, chociaż widziała armie frankońskie ciągnące do 
Konstantynopola. Większość historyków przywiązuje 
małą wagę do tych szacunków kronikarzy, uważając je 
za fantastyczne, albo lepiej - za alegoryczne. Ale Jean 
Flori, zestawiając dane. jakich dostarczają kronikarze, 
dowodzi, że liczby cechuje pewna spójność i zasługują 
one, by wziąć je pod rozwagę1. Z dużą dozą rozsądku 
mówią o małych oddziałach wysyłanych na zwiady lub 
po zdobycie zaopatrzenia, kładą nacisk na małe straty, 
jakie krzyżowcy ponieśli w walce pod Nikeą, Doryleon 
lub w czasie oblężenia Antiochii, kiedy ginęli w walce, 
z głodu tub pragnienia, z powodu epidemii lub dezercji. 
 Cóż zatem można powiedzieć o liczbie krzyżow-
ców, biorąc pod uwagę powyższe zastrzeżenia? Różne 
„krucjaty ludowe” wymykają się jakimkolwiek obli-
czeniom. Być może ta, którą prowadził Piotr Pustelnik, 
licząca kilkadziesiąt tysięcy mężczyzn, kobiet i dzieci, 
przewyższała inne, zwłaszcza te, które prowadził 
Folkmar, Gotszalk i Emich z Flonheim (przez długi 
czas uważany za hrabiego Leiningen), które nie dotarły 
nawet do Konstantynopola, bo uległy rozproszeniu                
w Czechach i na Węgrzech. Według Fulchera z Char-
tres pod murami Nikei miało walczyć w 1097 roku 600 



000 ludzi, których liczbę do 300 000 zmniejszył Albert 
z Akwizgranu, a do 100 000, w tym 6000‒7000 ryce-
rzy, John France. W najnowszej historiografii przeważa 
tendencja do zmiany tych szacunków. I tak Jean Flori 
ocenia, że pod murami Nikei było około 15 000 ryce-
rzy, co by oznaczało, że cała armia musiała liczyć oko-
ło 90 000 ludzi; Bernard Bachrach idzie jeszcze dalej, 
uważając, że pod Antiochię miało przybyć prawie 100 
000 ludzi, rycerzy i piechoty. J. Riley‒Smith, biorąc za 
punkt wyjścia swoich rozważań liczbę zidentyfikowa-
nych krzyżowców, których los jest znany - zmarli albo 
osiedlili się w Ziemi Świętej, albo po krucjacie powró-
cili na Zachód - dochodzi do wniosku, że w oblężeniu 
Nikei od maja do czerwca 1097 roku wzięło udział 
5000 rycerzy, co wraz z giermkami i serwientami daje 
liczbę 20 000 ludzi. Nie sposób ocenić w sposób pewny 
liczby żołnierzy piechoty. 
 Wśród kolejnych fal „krucjaty baronów” najwięk-
szą armią przeciążoną ludźmi niezdatnymi do broni, 
była w chwili wyruszenia krucjaty ta, którą z południa 
Francji prowadził Rajmund z Saint‒Gilles. Po dotarciu 
tej krucjaty do Ziemi Świętej armia lotaryńska dorów-
nywała armii Roberta Courteheuse’a i armii Roberta               
z Flandrii, liczącej około pięciuset rycerzy. Cała armia 
krzyżowców, która oblegała Jerozolimę, liczyła już tyl-
ko 1200 rycerzy i 12 000 piechurów, nie licząc kilku 
tysięcy niebiorących udziału w walce pielgrzymów. 
Przemarsz przez Azję Mniejszą liczne potyczki, dezer-
cje, głód i epidemia pod Antiochią sprawiły, że siły 
krzyżowców stopniały. Po zdobyciu Jerozolimy wielu 



krzyżowców wróciło na Zachód, uważając, że wypełni-
ło ślub krzyżowy. Wysłane z Zachodu na pomoc od-
działy, liczące w 1101 roku wiele dziesiątków tysięcy 
wojowników, zostały w Anatolii zniesione lub rozpro-
szone przez Turków: miało wtedy zginą, lub dostać się 
do niewoli od 50 000 do 160 000 ludzi. Tak wielkie 
strat, wskazują na ogromne rozmiary rekrutacji i dowo-
dzą z jaką żarliwością wszystkie środowiska społeczeń-
stwa zachodniego odpowiedziały na wezwanie Urbana 
II do udziału w krucjacie. 
 Równie wielkie problemy mają uczeni z oszacowa-
niem liczby ludzi którzy wzięli udział w drugiej krucja-
cie. Według kronikarza Odona z Deu w armii Ludwika 
VII wielką część stanowili rycerze francuscy, natomiast 
w armii Konrada III górowała elita cesarskich moż-
nych. Nie znamy jednakowoż ich liczby, tak zresztą jak 
i liczby piechurów. 
 Lepiej znamy liczebny skład trzeciej krucjaty, a to 
dzięki kontraktom wynajmu statków przez Filipa Au-
gusta. Król Sycylii Wilhelm II w 1188 roku wysłał na 
pomoc Ziemi Świętej małą eskadrę z dwustoma ryce-
rzami. W następnym roku wielka armia Fryderyka I 
Barbarossy liczyła bez mała 100 000 ludzi, w tym 20 
000 rycerzy, reprezentujących całą szlachtę i ducho-
wieństwo cesarstwa. Po śmierci cesarza do Ziemi Świę-
tej dotarł: z tej armii tylko 300 rycerzy pod wodzą Fry-
deryka Szwabskiego. Filip August prowadził negocja-
cje z armatorami genueńskimi w sprawie prze-
transportowania do Outremer 650 rycerzy i 1300 
giermków, którym jak się wydaje, nie towarzyszyła 



piechota. Natomiast Ryszard Lwie Serce miał dc dys-
pozycji chyba nie więcej niż 850 rycerzy, co i tak było 
liczbą ogromną w porównaniu z 55 rycerzami i 2000 
pieszych, których załadował ni statki do Jaffy Henryk 
hrabia Szampanii! Realny napływ obrońców Ziem: 
Świętej nie jest aż tak pewny, albowiem wielu po wy-
pełnieniu religijnych powinności w świętych miejscach 
wracało na Zachód, nie biorąc udziału w walkach. 
 Delegaci baronów francuskich, wysłani wiosną 
1201 roku do Wenecji, szacowali, że będą potrzebowali 
statków do przewiezienia w następnym roku 4500 ryce-
rzy, 9000 giermków i 20 000 żołnierzy piechoty. Przez 
długi czas dawano wiarę Villehardouinowi, Robertowi 
z Clari i Hugonowi z Saint‒Pol, którzy zmianę kierun-
ku krucjaty usprawiedliwiali tym, że więcej niźli poło-
wa zapowiadanych kontyngentów nie zjawiła się na 
spotkaniu wyznaczonym na lato 1202 roku. Dług na-
leżny armatorom, a spowodowany skromną liczbą 
przybyłych krzyżowców, miał tłumaczyć zmianę celu  
wyprawy. Liczbę ludzi połączono tu więc z funduszami 
niezbędnymi do należytego wypełnienia zawartego 
kontraktu na wynajęcie statków. Wywodząc z badania 
tego faktu i okoliczności, w jakich dokonano podziału 
łupu, Benjamin Hendrickx i Antonio Carile kładą na-
cisk na straty poniesione przez armię czwartej krucjaty 
po jej wyjeździe z Wenecji: dezercje i działania wojen-
ne doprowadziły do takiego braku ludzi, że nowo obra-
ny cesarz Baldwin I zwracał się do papieża z prośbą              
o przysłanie posiłków, usiłując go skusić „wschodnim 
cudem”, czyli określeniem identycznym z tym, którego 



wiek wcześniej użył Fulcher z Chartres po zdobyciu Je-
rozolimy. Ostatnio wykazano, że po wyjeździe z We-
necji Bonifacego z Montfrerratu nadciągnęły kontyn-
genty cesarskie w takiej liczbie, która powinna ryła 
zrekompensować straty armatorów, poniesione z po-
wodu rezygnacji z ich usług tych, którzy wybrali inne 
porty; a poza tym jedna trzecia miała wyruszyć bezpo-
średnio do Ziemi Świętej”. Oblicza się, że oddziały 
czwartej krucjaty liczyły około 35 000 ludzi. To przeto 
nie zbyt mała liczba krzyżowców, ale brak pieniędzy 
był przyczyną zawarcia, w tygodniach poprzedzających 
wypłynięcie z weneckiego portu, nowej umowy między 
wodzami wyprawy a władzami Wenecji. Tak więc eks-
pedycja z lat 1203‒1204 była wyprawą armii o nad-
szarpniętym morale. 
 James Powell, zestawiając różne źródła dotyczące 
piątej krucjaty, doszedł do wniosku, że liczba jej 
uczestników przekraczała liczbę krzyżowców z lat 
1189‒1191. Podział łupów po zdobyciu Damietty po-
zwala wyliczyć, że armia zdobywców składała się            
z 1400 rycerzy i 42 000 innych walczących. Liczba ta 
szybko malała z powodu unieruchomienia wojska, gdy 
czekano na zapowiadane przybycie cesarza Fryderyka 
II. Wielu zniechęconych tym czekaniem opuściło ar-
mię, a ich miejsca nie zajęli nowi rekruci. W przed-
dzień nieszczęsnego wymarszu na Mansurę armia li-
czyła 10 000 ludzi, w tym 1200 rycerzy, do których do-
liczyć należy garnizon w Damietcie. Obliczono, że 
średni czas pobytu członków arystokracji świeckiej                
w tej wyprawie nie przekraczał jednego roku, chociaż 



armia krzyżowa pozostawała w delcie Nilu ponad trzy 
lata. Jeśli w końcu musiała się stąd ewakuować, to tyl-
ko dlatego, że nie miała wystarczającej liczby żołnierzy 
ani dość środków finansowych. 
 Krucjata kierowana przez Fryderyka II, mimo że 
składała się ze skromnej liczby żołnierzy, osiągnęła 
bezsporne sukcesy. Ocenia się, że cesarz miał do dys-
pozycji najwyżej 500 rycerzy, z czego wynikałoby, że 
cała je;: armia powinna składać się z około 3000 wo-
jowników, o ile rzeczywiści; „piesi” znajdowali się                
w szeregach wojska cesarskiego, przetransportowanego 
na Wschód na prawie 40 statkach. Cesarzowi udało się 
nie tyle siłą zbrojną, ile środkami dyplomatycznymi 
doprowadzić do zawarcia w Jaffie traktatu, który zwra-
cał chrześcijanom Jerozolimę. 
 Żeby zorganizować swoją wyprawę w 1246 roku, 
Święty Ludwik wywierał silny nacisk na wielkich se-
niorów królestwa. Jego armia, złożona z wolontariuszy, 
liczyła ponad 2500 rycerzy, 5000 kuszników, 10 000 
piechoty, czyli w sumie mogła mieć około 25 000 lu-
dzi, jeśli doliczy się do tego giermków i zbrojną służbę. 
Według kronikarza Mateusza Parisa posiłki przybyłe 
później poważnie zwiększyły armię, która w momencie 
wymarszu na Mansurę składała się z 3500 rycerzy i w 
sumie liczyła 22 000 ludzi Czyli nie słaba liczebnie ar-
mia, lecz popełnione błędy strategiczne były przyczyną 
porażki króla. Przygotowania do kolejnej krucjaty 
Świętego Ludwika były równie staranne, jak do po-
przedniej. Ale duża część francuskich seniorów, idąc za 
przykładem Jana Joinville’a, odmówiła pójścia za kró-



lem, co sprawiło, że armia królewska liczyła - wedle 
racjonalnych obliczeń - nieco powyżej 10 000 ludzi. 
 Szacunkowe obliczenia, na jakie pozwalają nam 
źródła, chociaż są niepewne, to jednakże wskazują na 
stałe zmniejszanie się liczby krzyżowców biorących 
udział w kolejnych wyprawach. Liczba tych, którzy 
wzięli udział w ostatniej ekspedycji Świętego Ludwika, 
równała się już tylko 1/10 części składu osobowego 
pierwszej krucjaty. Zawodowi wojownicy, rycerze, za-
stąpili piechotę, która stanowiła większość w oddzia-
łach, które ruszyły w drogę, odpowiadając na wezwanie 
Urbana II. Idea krucjaty blakła; liczba krzyżowców 
zmniejszała się w miarę następujących po sobie pora-
żek. I tę właśnie ewolucję podkreślają dane liczbowe, 
jakich dostarczyli nam kronikarze. 

ILU LUDZI Z ZACHODU NA STAŁE OSIEDLI-
ŁO SIĘ NA WSCHODZIE? 

 Jeśli trudno jest obliczyć liczbę krzyżowców, to 
jeszcze trudniej jest oszacować liczbę tych, którzy 
osiedlili się w Outremer bądź to w wyniku wypraw 
krzyżowych, bądź to w zachodnich faktoriach na 
Wschodzie. 
 Z obliczeń dokonanych przez J. Riley‒Smitha wy-
nika, że z 791 zidentyfikowanych imiennie krzyżow-
ców tylko 104 osiedliło się w Ziemi Świętej, czyli zale-
dwie 13%, natomiast z 697 znanych imion kolonistów 
sprzed roku 1131 tylko 122 wzięło krzyż w latach 
1097‒1102, czyli 17%. Liczby te dowodzą że po zdo-
byciu Jerozolimy większość krzyżowców szybko po-



wróciła do domu, uznając, że wypełniła ślub krzyżowy. 
Świadczą one także o tym, że po pierwszym okresie 
podboju przybywali do Ziemi Świętej Łacinnicy, żeby 
tutaj się osiedlić. A ilu mogło ich być w połowie XII 
wieku, kiedy państwa Franków osiągnęły największe 
terytorialnie rozmiary? Joshua Prawer odważył się 
oszacować ich wszystkich razem, to znaczy przede 
wszystkim Franków, Włochów, Niemców i Iberyjczy-
ków, na 100 000 ludzi, którzy stanowili mniejszość          
w morzu muzułmanów, Żydów i chrześcijan wschod-
nich. Rozmieszczeni byli w pięciu miastach, w których 
zamieszkiwało po 10 000 Łacinników, w dziesięciu in-
nym miastach - po około 3000 i w mniej więcej dwu-
dziestu osadach liczących po około 500 Łacinników 
każda. Do tych Łacinników „miejskich” należy dodać 
kilkuset mieszkających we wsiach, czego dowodzą nie-
dawne odkrycia archeologiczne. Ta maksymalna liczba 
ludności zachodniej zmniejszała się w miarę kurczenia 
się terytorium zajmowanego przez Franków. Ale jak 
postępowało to zmniejszanie się liczby zachodnich 
osadników w Syro‒Palestynie do 1291 roku - tego nie 
da się wyrazić cyfrowo. 
 A czy mamy lepsze dane, by ocenić liczbę Wło-
chów osiadłych w faktoriach w Outremer? Wenecja, 
która po czwartej wyprawie krzyżowej zajęła Kretę, 
starała się prowadzić na niej systematyczną politykę 
osadniczą. W dokumencie Concessio Cretae, wydanym 
w 1211 roku, rząd wenecki przyznał wyspę, z wyjąt-
kiem miasta Kandii i terytorium wokół niego, w całko-
wite posiadanie 180 kolonistom, tworząc 132 „rycer-



stwa” i 48 „serwienterii”, które przydzielano na zasa-
dzie wolontariatu. Ponieważ brakowało kolonistów, 
przeto w latach 1222, 1233 i 1252 wysłano nowe ich 
grapy, ale i tak były one niewystarczające i jeszcze do 
początku XIV wieku przydzielono kolonistom zaledwie 
587 działek. Można przyjąć, wedle racjonalnej oceny, 
że na Krecie osiedliło się kilka tysięcy Wenecjan                    
i Włochów z południowej i środkowej Italii; była to,                  
w porównaniu z masą ludności greckiej, nieliczna 
mniejszość, ale posiadająca władzę polityczni i siłę 
wojskową. 
 A jak przedstawiała się sytuacja w północnej Ro-
manii? Obliczenia dokonane przez Sergieja Karpowa 
na podstawie akt notariuszy sporządzonych w Tanie 
wskazują że w latach 1359‒1360 na łączną liczbę 541 
wymienionych osób 194 były stałymi mieszkańcami 
kolonii weneckiej oddzielonej - co trzeba przypomnieć 
- od faktorii genueńskiej i miasta Azow, zamieszkałego 
przez tubylców. Około stu z nich mówi o sobie habita-
tores Tane. Pięćdziesiąt lat później, między 1407                   
a 1417 rokiem, tuż po odbudowie faktorii zniszczonej 
przez Timura Lenka i złupionej przez Tatarów liczba 
stałych mieszkańców wynosiła 218 na liczbę 482 osób 
zidentyfikowanych. Jeśli się zważy, że mamy do czy-
nienia z faktorią bardzo oddaloną od metropolii, ledwie 
odbudowaną, to liczba ta jest znacząca albowiem nota-
riusz załatwiał sprawy tylko z głowami rodzin, pomija-
jąc kobiety i dzieci. Wśród mieszkańców tej faktorii 
weneckiej 80% stanowili koloniści z Italii; procent ten 



jest niemal taki sam, jak ten, który wyniki z badań nad 
etnicznym składem faktorii genueńskich. 
 Stosunkowo obszerna dokumentacja genueńska wy-
tworzona w Outremer- akta notariuszy i rejestry skar-
bowe - pozwala dojść do precyzyjniejszych wniosków. 
Notariusz Gabriel z Predono, pracujący w Perze, sam 
jeden przyjął w swoim kantorze w 1281 roku aż 637 
osób, z których 30 nosiło genueńskie patronimiki, a 174 
było określonych przez nazwę ich wsi bądź miasta                
w Ligurii. Nie wszyscy, oczywiście, byli stałymi miesz-
kańcami, wielu było bowiem przejezdnych. Ale czy 
można pomyśleć, żeby w ciągu kilku miesięcy wszyscy 
zachodni mieszkańcy zjawili się u notariusza? Kobiety, 
„wielkie zapomniane przez Historię”, nie pojawiały się 
tam nigdy, tym bardziej dzieci. Niewiele więc się ryzy-
kuje, podnosząc liczbę osadników z Zachodu w Perze 
do dwóch‒trzech tysięcy. Liczba ta tym bardziej jest 
znacząca, gdy weźmie się pod uwagę, że przybywanie 
migrantów do Pery zaczęło się dopiero w 1267 roku, 
czyli czternaście lat przed datą sporządzenia naszych 
aktów. 
 W Kaffie osiem lat później genueński notariusz 
Lambert z Sambuceto pozwolił nam poznać prawie 
1600 imion, wśród których imiona zachodnie mieszają 
się ze wschodnimi, tych drugich zresztą jest dużo 
mniej. Prawie „20 osób nosi patronimik genueński, 
przy czym wiele z nich należy do genueńskiej arysto-
kracji rodowej i finansowej; 428 osoby są określone na-
zwą wsi lub liguryjskiego miasta, z których się wywo-
dziły. Można więc rzec, że w Kaffie mieszkało trzy‒



cztery tysiące osadników z Zachodu, jeśli dodatkowo 
się zważy, że w tym samym czasie działali w tym mie-
ście także inni notariusze, których akta się nie zacho-
wały. Do mieszkańców tych dwóch faktorii genueń-
skich dodać należy jeszcze kilkuset Włochów z półno-
cy Italii (z Lombardii, Piemontu, Emilii, Wenetii), kil-
kudziesięciu z Italii środkowej i południowej, z Korsyki 
i z Katalonii. Pierwsza kolonizacja w Perze i Kaffie, 
przypadająca na koniec XIII wieku, miała charakter 
imigracji narodowej: prawie 80% kolonistów z Zacho-
du było Genueńczykami lub Liguryjczykami, którzy 
przeszli przez Genuę. Imigracja do Outremer była 
przedłużeniem ruchu inurbamento, prowadzącego do 
terytorialnego rozszerzania się miast włoskich ze szko-
dą dla ich contado, ale była ona jeszcze niestała i słaba, 
organizowana przez społeczność ludzi młodych, bez 
wielkich więzi rodzinnych. 
 W ciągu XIV wieku kolonialna społeczność genu-
eńska coraz silniej zakorzeniała się w Outremer. Rejestr 
Skarbu Kaffy z 1386 roku pozwala nam poznać 1516 
imion, wśród których 1025 jest imion zachodnich,                 
z czego 85% należy do Genueńczyków i Liguryjczy-
ków. Licznie reprezentowane są wielkie klany rodzinne 
(alberghi), a urok Outremer pociągał całą Ligurię, od 
morza po góry. Podróżnik Ibn Battuta, który w 1340 
roku przejeżdżał przez Kaffę, zwraca uwagę na wiel-
kość miasta, zamieszkanego - jak powiada - przez 
chrześcijan, których większość stanowią Genueńczycy. 
Niemiec Jan Schiltberger pisał w początkach XV wie-
ku, że w obrębie pierwszego muru obronnego Kaffy 



było 6000 domów, 11 000 poza murami i 4000 na 
przedmieściach. Liczby te są niewątpliwie przesadzone, 
ale wskazują na duże zaludnienie i aktywność faktorii 
genueńskiej, co musiało najwidoczniej zadziwić 
skromnego rycerza niemieckiego. Na podstawie wska-
zówki z podatku nałożonego na sprzedaż niewolników 
liczbę mieszkańców Kaffy w 1386 roku można osza-
cować na 20 000, chociaż jest on niewątpliwie zaniżo-
na, ponieważ niewolników na służbie mieli przeważnie 
ludzie z Zachodu, dużo zaś mniej różne wspólnoty tu-
bylcze. 
 Dane liczbowe zmieniają się w XV wieku, zwłasz-
cza po roku 1455, kiedy handel między Morzem Śród-
ziemnym a Morzem Czarnym był na łasce Osmanów. 
Elita genueńska nie garnęła się już do robienia majątku 
na wybrzeżach, które uchodziły za niebezpieczne i któ-
rych siła przyciągania ludzi interesu bardzo osłabła. 
Jednakże według dwóch świadectw, mianowicie Giu-
stinianiego z Chios i Florentyńczyka Benedykta Dei,             
w Kaffie, w latach poprzedzających jej upadek w 1475 
roku, było 8000 domów i 70 000 mieszkańców. Liczby 
te są tak samo przesadzone, jak z kolei zaniżone są te, 
które podał genueński notariusz Antoni z Torriglii, pi-
szący w 1467 roku, że w Kaffie pozostało już tylko 
4000 mieszkańców. Między tymi dwoma szacunkami, 
zważywszy na kontekst, w jakim znajdowała się Kaffa 
po 1453 roku, można przyjąć, że jej ludność w ostat-
nich latach panowania genueńskiego nie przekraczała 
10 000 dusz, przy czym ludzi z Zachodu było - według 
szacunków Mariana Małowista - mniej niż 2000, a po-



zostałą, większą część stanowiła niestabilna mieszanina 
ludów wschodnich, wśród których przeważali Armeń-
czycy i Grecy; kolejne miejsce zajmowali Tatarzy. 
 Ostatnim terenem, do którego posiadamy dość pre-
cyzyjne dane pozwalające ocenić liczbę ludności, jest 
wyspa Chios. Sporządzone na niej akta notariuszy w la-
tach 1394‒1408 pozwalają wymienić 406 Genueńczy-
ków i Liguryjczyków, wliczając w to Giustinianich, 
członków mahony. Otóż podesta Mikołaj Fateinanti 
wysłał w 1395 roku raport do doży, z którego wynika, 
że na wyspie było 2142 ojców rodzin greckich i około 
400 ojców rodzin pochodzenia zachodniego, czyli po-
pulacja Łacinników liczyła około 2000 osób. Dane no-
tariuszy i oficjalnego raportu są zbliżone, a więc zupeł-
nie przekonujące; wynika z nich, że zachodni osadnicy 
osiedleni w końcu XIV wieku na Chios stanowili 1/5 
lokalnej ludności greckiej. 
 Tych kilka danych pozwala na zrelatywizowanie 
znaczenia imigracji zachodniej na Wschód. Wszędzie 
tam, gdzie się znajdowali Łacinnicy zawsze stanowili 
zdecydowaną mniejszość. W faktoriach genueńskich                
i weneckich tworzyli wspólnoty spajane pochodzeniem 
geograficznym - mało było Genueńczyków w kolo-
niach weneckich, mało Wenecjan w koloniach genueń-
skich - interesami gospodarczo-handlowymi i stopnio-
wym zakorzenianiem się na nowym miejscu, co prowa-
dziło do pogłębienia fosy dzielącej ich od metropolii, 
jak świadczy o tym bunt Świętego Tytusa na Krecie               
w 1363 roku lub odmowa mieszkających na wyspie 
Chios Genueńczyków uznania władzy francuskiego za-



rządcy w Genui, marszałka Boucicauta. Łacinnicy, któ-
rzy osiedlili się w Outremer, w małej zresztą liczbie, 
ulegali stopniowej orientalizacji, na którą się godzili al-
bo której ulegali bezwiednie. 
 Jeśli chodzi o Katalończyków, to posiadamy 
sprzeczne szacunki. Claude Tarrere twierdził w 1970 
roku, że w Egipcie i w Syrii nie mieszkał żaden kata-
loński pośrednik handlowy ani korespondent - kupcy 
katalońscy byli lam tylko przejazdem, na czas potrzeb-
ny do załatwienia transakcji. Innego zdania jest M. Sa-
ez Pomés, która przypomina, że w następstwie napadu -
na Aleksandrię króla Cypru Piotra I w 1365 roku ponad 
trzystu Katalończyków zostało uwięzionych w Egipcie; 
wśród nich byli niewątpliwie kupcy przejezdni, ale tak-
że stale rezydujący w Aleksandrii. Podejmując na nowo 
ten temat, Damien Coulon ostrzega przed używaniem 
do wyjaśnienia tej kwestii aktów notariuszy weneckich, 
sporządzonych w Aleksandrii i w Damaszku; nie mogą 
one udowodnić istnienia stałej wspólnoty katalońskiej 
w tych miastach, tym bardziej że nie wymieniają żad-
nego notariusza katalońskiego. Ale Katalończycy byli 
reprezentowani w Damaszku przez konsula, Perego               
z Quintany, który musiał uciekać z Syrii podczas oblę-
żenia miasta przez Timura Lenka. Z tego można wy-
wnioskować, że mała wspólnota katalońska istniała na 
terytorium mameluckim, odgrywając w handlu dys-
kretną rolę. Większość Katalończyków nieustannie kur-
sowała między oboma krańcami Morza Śródziemnego, 
korzystając masowo z kontraktów na zamówienie. Ta 
technika handlowa, trochę archaiczna w XV wieku, 



zmniejszała konieczność posiadania na Wschodzie 
swoich stałych agentów. 

BILANS PŁATNICZY 

 Niewiele problemów wzbudziło tyle dyskusji, ile 
problem bilansu płatniczego między Wschodem a Za-
chodem. Czy stały wypływ z Zachodu do Bizancjum                
i na Bliski Wschód metali szlachetnych, niezbędnego 
towar, płatniczego za korzenie i tkaniny jedwabne, 
zmuszał kupców zachodnich do nieustannego zabiega-
nia o nowe źródła zaopatrzenia w złoto i srebra żeby 
zaspokoić zwiększający się popyt na towary luksuso-
we? Albo przeciwnie, czy można założyć, że do zrów-
noważenia salda rachunków obu stron doszło, gdy 
przedindustrialny przemysł zachodni okazał się zdolny 
eksportować na Wschód sukna i płótna i gdy statki 
włoskich republik morskich przejęły wielką część han-
dlu nie tylko z zachodu na wschód, ale także w różnych 
regionach wschodniego śródziemnomorza i Morza 
Czarnego? W tej dyskusji swoje miejsce ma naturalnie 
historia cen i historia monetarna. 
 Wśród pierwszych historyków, którzy zajęli się ba-
daniem handlu średniowiecznego, W. Heyd zaledwie 
poruszył kwestię bilansu płatniczego, opierając się na 
spostrzeżeniu podróżnika Arnolda z Harff, według któ-
rego wartość metali szlachetnych wywożonych z Za-
chodu do „krajów pogańskich” podnosiła się rocznie                 
o 300 000 dukatów, żeby pokryć koszty zakupów ko-
rzeni i tkanin jedwabnych. Heyd uznał, że pociągnęło 
to za sobą deficyt handlowy Zachodu, nie zastanawia-



jąc się nad możliwymi zmianami, jakie zachodziły              
w różnych okresach. Współczesny mu A. Schaube 
kładł szczególny nacisk na eksport złota z Zachodu do 
świata muzułmańskiego w ogóle, a szczególnie do 
Egiptu. Przytaczał traktat z 1173 roku zawarty między 
Pizą a Egiptem, który gwarantował toskańskiemu mia-
stu zwolnienie ze wszystkich opłat za eksport złota do 
Aleksandrii. Odwoływał się również do aktów genueń-
skiego notariusza, Jana Skryby, i notariusza z Marsylii, 
które wydają się świadczyć o stałym napływie złota - 
przynajmniej do lat 20. XIII wieku - do Aleksandrii, 
Armenii Cylicyjskiej i łacińskiego Królestwa Jerozo-
limskiego. Do tego samego wniosku poszedł E. Byrne 
w swoich pracach nad aktami notariuszy genueńskich. 
Pisał on, że w połowie XII wieku w handelu z Syrią 
trzeba było zainwestować ogromne ilości złota i srebra, 
ponieważ Zachód produkował zbyt mało warów, które 
można byłoby wymienić na kosztowne towary wschod-
nie; Bilans handlowy poprawił się dopiero po roku 
1205, dzięki eksportowi przez Genuę tekstylnych wy-
robów z Europy północnej. Nie wchodząc w szczegóły, 
Fernand Braudel posunął się nawet do stwierdzenia, że 
nierównowaga w rozliczeniach w złocie, korzystna dla 
Wschodu, była stałym zjawiskiem od czasów późnego 
antyku aż do XVI wieku. Różne wskazówki źródłowe 
zdają się potwierdzać ową nierówność w stosunkach 
handlowych przy końcu średniowiecza. Tak to wygląda 
w ocenie, jakiej m 1433 roku dokonał Lluis Sirvent, 
który wycenił na 80 000 funtów wartość towarów eks-
portowanych na Wschód przez jedną galerę z Barcelo-



ny, która powróciła z towarem wartości 100 000 fun-
tów; różnica więc między wartością towarów ekspor-
towanych i importowanych byłaby rzędu 132. Jeszcze 
większą różnicę zanotowano w Genui, gdzie według re-
jestrów celnych z lat 1376‒1377 wartość eksportu do 
krajów Lewantu wynosiła 148 500 funtów, do której 
dodać należy 35 800 funtów w gotówce, podczas gdy 
import towarów wschodnich dochodził do 626 200 fun-
tów. Na koniec należy wspomnieć o wykorzystaniu da-
nych liczbowych zawartych w słynnej mowie doży 
Tomasza Mocenigo, żeby przypomnieć, że Wenecja                
w 1423 roku była przeciwna wywozowi ogromnych 
ilości złota i srebra. Konwoje wysyłane co roku do Bej-
rutu i Aleksandrii wywoziły od 200 000 do 600 000 
dukatów w żywej gotówce. 
 Przyczyna tego stanu rzeczy wydaje się oczywista. 
Wszelako inne źródła jej przeczą. Trzeba zwrócić 
zwłaszcza uwagę, że stosunki handlowe układały się 
różnie w poszczególnych okresach i regionach. Wystę-
powanie nierównowagi w bilansie płatniczym, ze szko-
dą dla Zachodu, wcale nie jest podawane w wątpliwość 
w odniesieniu do czasów wczesnego średniowiecza. 
Drogie towary wschodnie, nawet jeśli popyt na nie był 
jeszcze niewielki, wymagały wyekspensowania na nie 
złota zdetauryzowanego, z którego przestano wybijać 
monety, niewątpliwie z powodu jego rzadkości. R. S. 
Lopez zwrócił jednak uwagę, że Zachód więcej ekspor-
tował surowców (drewno, miecze) i niewolników, niż 
sprowadzał towarów wschodnich. Rozwoju Wenecji 
nie można by było wytłumaczyć, gdyby nie było pew-



nej równowagi w ciężarze i wartości ładunków prze-
wożonych na statkach. Zatem do mniej więcej 1150 ro-
ku w zachodnim eksporcie do krajów Lewantu przewa-
żały drogie metale. 
 Sytuacja się zmieniała od początków XII wieku. 
Wzrost na Zachodzie popytu na towary wschodnie, 
spowodowany rewolucją handlową, powinien był 
zwiększyć deficyt w bilansie płatniczym na niekorzyść 
Europy, co z kolei stoi w sprzeczności z szybkim boga-
ceniem się, jakiego doświadczała wtedy Europa. Mu-
siało więc dojść do jakiejś równowagi, bez utraty przez 
Zachód metali szlachetnych. Ten zaczyna korzystać ze 
złota z Sudanu, or di pagliola, które kompensuje nie-
dostatki w eksporcie krajów Maghrebu do Europy 
Przywileje fiskalne, jakie Włosi otrzymali w Cesar-
stwie Bizantyńskim, i gospodarka typu kolonialnego, 
jaką zastosowali Frankowie w Ziemi Świętej, równo-
ważyły niedobory występujące w europejskie handlu w 
Egipcie. Pod uwagę należy brać wymianę handlową nie 
tylko na terenie śródziemnomorza, ale i poza jego ob-
rębem, i ujmować ją całościowo. H. Misbach, badając 
akta notariuszy genueńskich z lat 1155‒1255, zauwa-
żył, że spośród czterdziestu czterech lat dobrze udoku-
mentowanych w rejestrach notariuszy przez dwadzie-
ścia sześć lat bilans płatności w złocie był korzystny 
dla Genueńczyków i Zachodu; że Genueńczycy otrzy-
mali więcej złota niż wywieźli go na Wschód. 
 Użycie w handlu metali szlachetnych jest niewąt-
pliwie dobrym wskaźnikiem nierównowagi handlowej, 
ale nie można brać pod uwagę jedyna złota. Badając 



wenecki eksport złota i srebra, F. Lane wskazał, że Se-
renissima zajmowała ważne miejsce w handlu metalami 
szlachetnymi, gdy znaczenia nabrały kopalnie srebra               
w Europie Wschodniej, które dostarczały jej dużych je-
go ilości, potrzebnych jej do ożywienia handlu z Ou-
tremer, jej galery przewoziły srebro do Konstantynopo-
la, na Morze Czarne i do Aleksandrii, gdzie kupcy we-
neccy sprzedawali srebro, aby kupić z kolei korzenie. 
Na ilość wywożonych przez kupców poszczególnych 
metali szlachetnych wpływ miała zmieniająca się stopa 
ich wartości. Gdy około 1328 roku wynosiła on 14,2:1, 
to obserwowany w końcu XIV wieku silny spadek war-
tości złota w stosunku do srebra (9,9:1 w 1370 roku) 
sprowokował wojnę monetarną między Wenecją               
a Zygmuntem, który starał się skierować na wschód 
handel metalami szlachetnymi wydobywanymi w Eu-
ropie Środkowej i zwiększyć eksport złota na Wschód, 
pomimo przeszkód, jakie stawiał senat wenecki. Praw-
dą jest, że w tym samym czasie Zachód czerpał korzy-
ści z handlu z Maghrebem, skąd napływało złoto su- 
dańskie, ożywiające cały handel zachodni, jak pisał               
w 1413 roku generalny bajlif Walencji do króla Ferdy-
nanda Aragońskiego: „całe złoto, które napływa do te-
go królestwa, pochodzi z ziemi Maurów”. D. Valerian, 
badając handlowe kontrakty genueńskie i iberyjskie 
oraz trybuty płacone przez władców państw Maghrebu, 
zatrzymał swoją uwagę na eksporcie złota z Bougii do 
Europy; nie mógł jednak dać jego ogólnego zestawie-
nia. 



 Rozpoczęty w początkach XIII wieku rozwój za-
chodniej produkcji industrialnej przyczynił się do 
zmiany bilansu handlowego. Jak przypomina R. S. Lo-
pez, wartość sukna produkowanego w krajach zaalpej-
skich, wywiezionego w 1253 roku przez kupców genu-
eńskich, była wyższa niż sprzedanych korzeni. R. H. 
Bautier, opierając się na rachunkach komory celnej             
w Aigues‒Mortes (1358), wskazał na różnicę w warto-
ści między ładunkami korzeni przywiezionymi z Genui, 
Neapolu i Savony a ładunkiem sukna wywiezionego na 
Wschód; okazuje się, że sukna daleko przewyższają 
wartość korzeni, z czego można wywnioskować, że bi-
lans handlowy był w tym przypadku bardzo korzystny 
dla Zachodu, a nie dla krajów śródziemnomorza 
wschodniego. Cl. Cahen przypomniał, że korzenie 
przewożone były tranzytem przez Bliski Wschód, pod-
czas gdy eksportowane na Wschód sukna, płótna i wy-
roby metalowe były towarami przetworzonymi z su-
rowców, a jako takie zyskiwały na wartości dzięki do-
daniu do nich ceny pracy rzemieślniczej. Jedną z bez-
pośrednich konsekwencji dodatniego bilansu płatnicze-
go Zachodu było wybijanie złotej monety, florenów                
i genuenów w 1252 roku i dukatów w 1284 roku. Przy-
pomnieć także należy, że na taki właśnie bilans wpływ 
miały nie tylko nadwyżki handlowe; istotne były tu 
także usługi, w szczególności armatorów włoskich, od 
których wynajmowano statki do przewozu zaopatrzenia 
w żywność Konstantynopola i Trapezuntu. Służyli oni 
także za pośredników w stosunkach handlowych mię-
dzy różnymi regionami nadczarnomorskimi i śród-



ziemnomorza wschodniego. Wiele korzyści przynosił 
transport i sprzedaż w Egipcie niewolników pochodzą-
cych z regionów nadczarnomorskich. Korzyści z han-
dlu regionalnego dołączały się do nadwyżek osiąga-
nych z handlu surowcami i artykułami żywnościowymi; 
miało to wpływ na niezwykle korzystny dla Zachodu 
bilans płatniczy w porównaniu z Cesarstwem Bizantyń-
skim chanatami mongolskimi i księstewkami tureckimi, 
zmuszonymi do dewaluacji swoich monet, a Bizancjum 
nawet do zaprzestania bicia złotej monety. Ten ko-
rzystny bilans utrzymał się nawet wtedy, gdy tracił 
swój rozmach wielki handel międzynarodowy, który 
ożywiał gospodarczo te rejony dc około 1350 roku. Ko-
rzyści, jakie tu osiągali kupcy zachodni, pozwalały im 
na zakupy na rynkach Aleksandrii, Cypru i Bejrutu, 
gdzie wymiana handlowa była dla nich mniej korzyst-
na. 
 Po roku 1350 sytuacja się zmienia. Azja politycznie 
rozczłonkowuje się, jej drogi się zamykają kupcy wło-
scy i iberyjscy powracają na drogę do Aleksandrii, ro-
śnie cena srebra, zaś cena złota ma tendencję zniżkową. 
Powrót do handlu ze Wschodem za pośrednictwem 
Egiptu i Syrii spowodował wstrząs w obrocie metalami 
i nowe ich przewartościowanie, tym razem niekorzyst-
ne dla Zachodu. E. Ashtor wykazał, że wskutek wzro-
stu na Zachodzie popytu na korzenie ich import między 
rokiem 1400 a 1500 podwoił się. Włoskie republiki 
morskie zwiększyły wysyłkę metali szlachetnych do 
Egiptu i Syrii; na przykład kupcy w Wenecji, którzy               
w 1399 roku wyprawili się do Syrii po bawełnę, mieli 



ze sobą 250 000 dukatów, ale w 1423 roku wywieźli 
już 400 000 dukatów, a nawet jeszcze w 1512 roku po-
siadali 300 000 żywej gotówki. Kupcy często zmuszeni 
byli sprzedawać na rynkach wschodnich swoje towary 
ze stratą żeby zaopatrzyć się w korzenie. Poczynając od 
końca XIV wieku te wielkie ilości metali szlachetnych, 
jakie do Italii napływały z krajów zaalpejskich, były 
kierowane do Egiptu, który z kolei transferował je aż 
do Indii. Wydatki pielgrzymów i podróżnych przeby-
wających na Wschodzie oraz wyprawy morskie prze-
ciwko Turkom i Mamelukom pogłębiały deficyt, który 
do pewnego stopnia był równoważony przez zachodnią 
dominację w handlu morskim we wschodniej części 
Morza Śródziemnego i na Morzu Czarnym raz przez 
korzyści czerpane z wprowadzonego na ziemiach grec-
kich gospodarczego monopolu na eksploatację ałunu             
w Fokei, mastyksu na Chios, cukru na Cyprze i wina na 
Krecie. W XV wieku bilans handlowy Zachodu, sruktu-
ralnie deficytowy w sułtanacie mameluckim, stał się 
dlań korzystny dzięki korzyściom z usług transporto-
wych i monopolów, a także z nadwyżek czerpanych              
z handlu w Romanii, czego dowodzą rachunki kupca 
weneckiego, Jakuba Badoera, przebywającego w Kon-
stantynopolu w latach 1436‒1440. E. Ashtor wylicza na 
prawie 100 000 dukatów rocznie koszty transportu 
morskiego pasażerów i towarów między krajami islam-
skimi, świadczonego przez statki włoskie i katalońskie, 
z których około 30 odbywało rejsy każdego roku z Ma-
ghrebu do Aleksandrii; na tej trasie Wenecja ustanowiła 
linię „trafego”. 



 Jeśli nawet wiele spraw dotyczących warunków 
wymiany i kalkulacji kursu pieniądza na Wschodzie 
umyka jeszcze naszej wiedzy, to jednakże wydaje się, 
że duch przedsiębiorczości kupców zachodnich, ich 
skłonność do wprowadzania innowacji technicznych, 
ich sposoby zdobywania informacji o innych krajach, 
jakość gotowych produktów, jakie oferowali w wymia-
nie handlowej, ogromne kapitały, jakimi dysponowali, 
stojące do ich dyspozycji we wszystkich miastach por-
towych statki o odpowiedniej pojemności - wszystko to 
razem przechylało na korzyść Zachodu szalę wymiany 
handlowej, która do początków XIII wieku była ko-
rzystna dla świata wschodniego. Kupcy włoscy „skolo-
nizowali” wschodnie śródziemnomorze i wyciągnęli                
z tego maksymalne korzyści. Ale czy ta nierówna wy-
miana nie zubożyła ich? 

NIERÓWNA WYMIANA? 

 Problemy niedorozwoju technologicznego dopro-
wadziły historyków zajmujących się badaniem gospo-
darki średniowiecznej do postawienia pytania o przy-
czyny ekonomicznego upadku krajów Bliskiego 
Wschódu w końcu średniowiecza, upadku, który do-
prowadził do wykopania głębokiego rowu, dzielącego 
gospodarki krajów zachodnich od tych krajów wschod-
nich, które nie posiadają dochodów z ropy naftowej. 
Odpowiedz jest oczywista: Bliski Wschód przeżywał 
pod rządami Abbasydów okres wielkiej prosperity, któ-
ra objawiała się w rozwoju miast, bogactwie rolnictwa 
irygacyjnego, w wyrafinowanych wyrobach rzemiosła, 



przodującego w produkcji jedwabiu, papieru i szkła. 
Tymczasem przynajmniej od początków XIV wieku 
kraje muzułmańskie dosięgnął poważny kryzys go-
spodarczy, albowiem zarazy, epidemie i niedożywienie 
ludności zmniejszyły ich zaludnienie, uprawa zbóż była 
wypierana przez kultury rolne produkujące na eksport, 
rękodzielnictwo, cierpiące z powodu dumpingu wyro-
bów zachodnich, zmniejszało produkcję albo zanikało, 
innowacje technologiczne znalazły się w zastoju. Dla-
czego możliwa była taka zmiana i w jakiej mierze Ła-
cinnicy byli odpowiedzialni za ten stan rzeczy, który 
uznać trzeba za trwały, dotykający zarówno dawnych 
krajów greckich, jak i muzułmańskiego Wschodu? 
 Na te pytania dawano różne odpowiedzi. Zdaniem 
niektórych badaczy stan ten wynikał z koniunktury po-
litycznej i demograficznej krajów Wschodu i Zachodu; 
zdaniem innych przyczyna leżała w przeniesieniu ze 
Wschodu na Zachód technologicznych osiągnięć; a inni 
jeszcze wskazywali na rolę wynalazków, które pozwo-
liły krajom europejskim produkować lepiej i taniej niż 
ich wschodni konkurenci. 
 Nie ma tu miejsca na długie wywody na temat we-
wnętrznych przyczyn gospodarczego upadku krajów 
śródziemnomorza wschodniego w końcu średniowie-
cza. Jeśli chodzi o Bizancjum, to rezygnacja cesarza 
Andronika II z posiadania własnej floty wydała cesar-
stwo, a zwłaszcza jego zaopatrzenie w żywność, na ła-
skę Genueńczyków i Wenecjan. Pomimo godnych po-
chwały wysiłków greckich ludzi interesu w XIV i XV 
wieku nie udało im się opanować wszystkich technik 



handlowych, jakimi posługiwali się kupcy i bankierzy 
zachodni, ani też zgromadzić wystarczająco dużych ka-
pitałów aby włączyć się w międzynarodowy obrót han-
dlowy. Skutkiem politycznego i finansowego rozpadu 
państwa było załamanie się zapotrzebowania na luksu-
sowe wyroby, na tkaniny jedwabne i purpurowe, na 
monumentalne budowle i wspaniałe mozaiki, czyli te-
go, co dodawało splendoru cesarstwu czasów dynastii 
macedońskiej i Komnenów. I jeśli nawet czasy Paleolo- 
sów były okresem renesansu religijnego, intelektualne-
go i artystycznego, to gospodarka bizantyńska cierpiała 
z powodu wewnętrznej erozji cesarstwa, kryzysów                       
w polityce zewnętrznej i szczupłej klasy „przedsiębior-
ców”, pozbawionych produkcyjnej bazy industrialnej. 
 Nieco inne przyczyny, jak się wydaje, spowodowa-
ły upadek gospodarczy muzułmańskich krajów Bliskie-
go Wschodu. E. Ashtor wysuwa na czoło depopulację, 
spowodowaną podbojami mongolskimi, spustoszenia-
mi, jakich dokonała armia Timura Lenka, „czarną 
śmiercią” i epidemiami, które o 1/3 zmniejszyły lud-
ność tych krajów. To pociągnęło za sobą zmniejszenie 
pól uprawnych, upadek upraw zbożowych, ucieczkę 
ludności ze wsi i konieczność uciekania się do importu 
produktów rolnych z Europy (zboże, oliwa, miód                  
i migdały), które z trudem były równoważone przez 
eksport surowców, bawełny, jedwabiu i popiołów nie-
zbędnych w przemyśle europejskim. Opóźnienie tech-
nologiczne i dumpingowe ceny importowanych wyro-
bów z Zachodu pociągnęły za sobą upadek rękodziel-
nictwa wschodniego - tekstylia, mydło, papier, szkło,                  



a nawet cukier nie były w stanie wytrzymać konkuren-
cji z ich odpowiednikami importowanymi z Zachodu. 
Inną jeszcze przyczyną gospodarczego upadku Bliskie-
go Wschodu, na którą zwrócił uwagę Ibn Chaldun, była 
niezdolność muzułmanów do opanowania sztuki budo-
wy statków i technik nawigacyjnych i dlatego wielka 
część transportu ludzi i towarów między krajami mu-
zułmańskimi - na przykład z Maghrebu do Egiptu i Sy-
rii - była w rękach armatorów chrześcijańskich. 
 Przewaga Zachodu w jego stosunkach gospodar-
czych ze wschodnim śródziemnomorzem brała się 
przede wszystkim z powodzenia, z jakim spotkały się 
przeniesione tu ze Wschodu niektóre technologie. 
Symbolicznym tego przykładem jest przypadek jedwa-
biu, zbadany przez Davida Jacoby’ego. Do roku mniej 
więcej 1150 jedwab docierał na Zachód w postaci pro-
duktów gotowych, jako dary, trybuty lub towary han-
dlowe. W 1147 roku armia normańska Rogera II zajęła 
Teby i Korynt, skąd uprowadziła tkaczy jedwabiu; 
wcielono ich do warsztatów królewskich na Sycylii, 
których produkcję znacznie ulepszyli i przekazali swoje 
umiejętności miejscowym rzemieślnikom. Deportacji 
tej towarzyszył więc transfer technologiczny z Bizan-
cjum na Sycylię, gdzie warsztat królewski w Palermo 
zaczął produkować jedwabie typu bizantyńskiego, tak 
pod względem splotu, jak i wzorów i kolorów; starały 
się je naśladować także warsztaty prywatne. Podbój 
Konstantynopola przez Łacinników w 1204 roku znisz-
czył kontrolę cesarską nad produkcją i handlem jedwa-
biem a rozczłonkowanie polityczne Romanii sprawiło, 



że do konkurencji stanęły nowe jednostki polityczne 
założone przez Łacinników, które otworzyły dostęp do 
produkcji jedwabiu wszystkim zachodnim ludziom in-
teresu: c zaczęli finansować warsztaty jedwabnicze     
i rozwinęli eksport kokonów zwłaszcza na Peloponezie. 
Kupcy genueńscy w 1240 roku zawarli z Gwidonem             
z la Roche traktat pozwalający im na zainwestowanie 
pieniędzy w produkcję w Tebach jedwabiu, który 
sprzedawali w całej Europie Zachodniej. W Genui już 
w połowie XIII wieku produkowano - na co mamy 
świadectwa źródłowe - złote brokaty i tkaniny jedwab-
ne zwane purpurę. Miasto ociągało się jednak z rozwi-
janiem wyrafinowanego przemysłu jedwabniczego, 
czym zajmowała się Lukka od XII wieku, której suro-
wego jedwabiu dostarczali genueńscy importerzy. 
Również Wenecja zabrała się około 1250 roku do pro-
dukcji tkanin jedwabnych, ale rozwinęła ją na dużą ska-
lę, kiedy przybyli do niej w 1314 roku wygnani z Lukki 
tkacze jedwabiu i kupcy; od końca XIV wieku warszta-
ty weneckie produkowały pięć kategorii tkanin według 
bizantyńskiego wzoru. Odtąd Italia zajęła miejsce Bi-
zancjum i mogła eksportować swoje jedwabie także na 
Wschód. 
 Mamy i inne przykłady transferu technologicznego. 
Bawełnę i uprawę trzciny cukrowej na Sycylii wpro-
wadzili Arabowie i wiadomo, że cesarz Fryderyk II za-
prosił dwóch syryjskich mistrzów cukrownictwa, żeby 
rozwinęli na Sycylii produkcję cukru trzcinowego, al-
bowiem już przed jego dojściem do władzy zapomnia-
no tu o technikach jej wytwarzania. U wschodnich far-



biarzy, którzy uchodzili za ekspertów w farbowaniu 
tkanin, brali lekcje farbiarze zachodni. Używając oliwy 
z oliwek z roztworem sodu jako utrwalacza na włók-
nach, które obrabiali następnie solami wapnia lub cyną, 
mogli przy użyciu marzanny farbiarskiej uzyskać bar-
dzo intensywny kolor czerwony. Później, to znaczy od 
początku XIII wieku, rozpowszechniło się użycie ału-
nu, który pozwalał utrwalić kolory na włóknach. W za-
poznawaniu Zachodu ze wschodnimi technikami far-
biarskimi wielką rolę odegrała Wenecja. 
 Przemysł zachodni swoje osiągnięcia w końcu śre-
dniowiecza zawdzięczał nie tylko transferowi techno-
logii. Dużą rolę odegrał w tym zmysł do szukania no-
watorskich rozwiązań. Objawił się on w różnych typach 
produkcji, które z łatwością konkurowały z wytworami 
orientalnymi. Nowe techniki pojawiły się w przemyśle 
tekstylnym, szczególnie w rozpowszechnieniu krosna 
tkackiego i użyciu siły wodnej na różnych etapach pro-
dukcji. Pozwalały one produkować lepiej i taniej. Pięk-
ne sukna z Florencji i z równiny lombardzkiej budziły 
zachwyt na Wschodzie; były one oczywiście droższe 
niż tkaniny lokalne, lecz wschodnie elity były czułe na 
zmieniającą się modę, której ton nadawał Zachód. We-
necjanie Morosini i Malipiero sprzedawali w Aleppo            
i w Damaszku sukna z Bergamo, Genewy, Brescii, Vi-
cenzy, a także z Essex i Southampton, które wraz                 
z płótnami stanowiły większość ładunku na kupieckich 
statkach. Z myślą o mniej zamożnych ludziach w Syrii    
i Egipcie wywożono masowo sukna z Katalonii, Wa-
lencji i Perpignan, które sprzedawane po cenach dum-



pingowych, rujnowały warsztaty lokalne. Aleppo, gdzie 
znajdowała się aktywna kolonia wenecka, pełniło rolę 
obrotnicy dla zachodnich tekstyliów sprowadzanych do 
Syrii. Dla przeciwwagi do Aleppo napływał surowy je-
dwab dostarczany karawanami i tu koncentrował się 
rynek handlu bawełną. Te dwa surowce, na których 
produkcję wpływ wywierało zachodnie zapotrzebowa-
nie, v dużej części nie docierały do syryjskich przed-
siębiorstw. Malipierowie przejmowali w Damaszku              
i Aleppo ogromne ilości jedwabiu z Lahidżanu, Gilanu, 
Taliszu, Astarabadu i Karabachu. Aleppo, Damaszek             
i Trypolis stały się wielkimi rynkami handlu jedwabiem 
perskim i syryjskim, zdominowanym przez zachodnich 
ludzi interesu. Prowincje Aleppo, Hamy i północnej Pa-
lestyny były najważniejszymi rejonami uprawy baweł-
ny, eksportowanej przez Genueńczyków i Wenecjan 
głównie do Italii i południowych Niemiec. Najwięk-
szymi jej nabywcami byli Wenecjanie, którzy na jej za-
kup przeznaczali przy końcu XIV wieku prawie 150 
000 dukatów rocznie i zorganizowali regularne rejsy 
„bawełnianych kog” między Wenecją a Trypolisem lub 
Laodyceą (Latakija). Tak więc w dziedzinie tekstylnej 
nierówna wymiana zaczęła się od XIV wieku; surowce 
wywożone ze Wschodu pozwalały rozwijać się za-
chodnim manufakturom, które część swojej produkcji 
kierowały ku wschodniemu śródziemnomorzu. 
 Do przyśpieszenia przemysłowego i handlowego 
postępu Zachodu przyczyniły się także inne wynalazki 
technologiczne. W cukrownictwie, rozwiniętym na Cy-
prze i na Sycylii, mielenie trzciny cukrowej za pomoc; 



zębatych walców poruszanych siłą wodną wyparło sto-
sowaną na Wschodzie przestarzałą metodę wprawiania 
w ruch ubijków przy użyciu siły wolno poruszających 
się wołów. Wiele przedsiębiorstw egipskich nie prze-
trwało ciężkiego kryzysu gospodarczego w początkach 
XV wieku i usta: ich eksport cukru na Zachód. Produk-
cja mydła, z czego słynęły Aleppo, Gaza, Ramla i He-
bron, załamała się, ale raczej z powodów fiskalnych niż 
technologicznych. Władze mameluckie nakazały bo-
wiem sprzedaż, po zdecydowania niskiej cenie, oliwy             
i popiołów (kali, lume), zasadniczych surowców                   
w wytwórstwie mydlarskim, przede wszystkim kupcom 
zachodnim, Genueńczykom i Wenecjanom. Wenecja, 
Gaeta i miasta Apulii, główni producenci mydła, mogły 
dzięki temu eksportować na Bliski Wschód mydło lep-
szej jakości, chociaż droższe od mydła syryjskiego. 
Dumping zniszczył wschodnie wytwórstwo mydła. 
 Inną dziedziną wytwórczości, w której Europa zdo-
była przewagę dzięki udanemu transferowi technologii, 
a zwłaszcza wprowadzeniu istotnych innowacji, było 
szklarstwo. Szkło syryjskie, znane od czasów starożyt-
nych, rozwijało się znakomicie w Tyrze, w okolicach 
którego znajdował się wyjątkowo dobry piasek. E. 
Ashtor wysunął hipotezę, że pochodzący z Syrii żydo-
wscy hutnicy szkła, mieszkający w XII wieku w we-
neckiej dzielnicy Tyru, mogli swoje umiejętności, 
zwłaszcza technikę wydmuchiwaniu szkła, przekazać 
rzemieślnikom pochodzenia weneckiego. Do znaczne-
go rozwoju szklarstwo doszło w Pizie, Florencji,                     
a szczególnie w Wenecji. W hutach szkła w Murano 



wynaleziono sposób na oczyszczanie popiołów syryj-
skich, pozwalający na otrzymanie znakomitego węgla-
nu potasu i nauczono się dodawać do tradycyjnych su-
rowców kobaltu i ałunu, dzięki czemu można było pro-
dukować kryształ. Ten zaś wywożony na Wschód był 
poszukiwany przez samego sułtana mameluckiego, któ-
ry kryształów używał jako podarunków dyplomatycz-
nych. Tymczasem w XV wieku jakość szkła syryjskie-
go podupadła. Współpraca właścicieli hut szklanych               
z wielkimi kupcami i z rządem weneckim zachęcała do 
eksportu wyrobów szklanych. 
 Ostatnim przykładem technologicznej wyższości 
Zachodu była produkcja papieru. W krajach muzuł-
mańskich umiejętność produkcji papieru, początkowo 
ze szmat, znana była od VIII wieku. Pod koniec śre-
dniowiecza, nadal trzymając się dawnej technologii, 
utraciły one swoją przewagę. W Italii, zwłaszcza                
w mieście Fabriano, do miażdżenia szmat użyto meta-
lowych młotów i zastąpiono krochmal żelatyną zwie-
rzęcą, co dało w efekcie papier lepszej jakości niż pa-
pier syryjski, a przy tym tańszy. To oczywiście ułatwiło 
jego eksport na rynki Lewantu. 
 Technologiczny postęp w różnych dziedzinach pro-
dukcji szybciej dokonywał się w końcu XIV wieku na 
Zachodzie niż w Bizancjum i w krajach muzułmań-
skich. Dynamizm handlowy włoskich kupców pobudzał 
rozwój rzemiosła, w miarę jak handel i rzemiosło wią-
zały się we wspólnym interesie. Rozporządzalny kapi-
tał, powszechne korzystanie z kredytu, sieci powiązań                
i duch przedsiębiorczości otwarty na innowacje - oto 



atuty przedindustrialnego Zachodu, które pozwoliły mu 
produkować więcej i lepiej, zdobywać rynki w krajach, 
w których produkcja trzymała się starych technik; i nie 
tylko zdobywać rynki, ale powodować upadek, czasami 
ruinę tamtejszych manufaktur. Niedorozwoju Bliskiego 
Wschodu w średniowieczu w niczym nie da się porów-
nać z procesami, których doświadczają dziś społeczeń-
stwa rozwijające się, które nigdy nie zaznały znaczące-
go wzrostu przemysłowego i cierpiały z powodu zdo-
minowania swych zasobów surowcowych przez kraje 
rozwinięte. W końcu średniowiecza zachodni udzie in-
teresu byli w kontakcie z upadającymi gospodarkami 
wschodnimi. Ten upadek przyśpieszyła nierówna wy-
miana, jaką prowadzili w Lewancie zachodni ludzie in-
teresu; doprowadziła ona także do większego ubóstwa 
najbiedniejszych i do wzbogacenia wąskiej warstwy 
społecznej tych, którzy kontrolowali eksport lokalnych 
surowców. Jak podkreślał Henri Bresc: „nierówna wy-
miana eksportowanych towarów, w których skumulo-
wana jest wartość pracy, na importowane surowe pro-
dukty rolne, jest przede wszystkim instrumentem wojny 
i polityki”. Jest to prawdziwe v odniesieniu do Sycylii   
i równie prawdziwe w odniesieniu do krajów muzuł-
mańskich w końcowym okresie średniowiecza.



Konkluzja 

 Zbrojne podboje, tworzenie państw i faktorii, 
wyzysk gospodarczy krajów podbitych, wysiłki 
misyjne, słabe kontakty kulturalne - oto cechy, 
które zachodnią ekspansję na Wschodzie w ostat-
nich wiekach średniowiecza zbliżają do koloniza-
cji, jaka w dobie nowożytnej i współczesnej była 
tworem krajów europejskich. Ów paralelizm skło-
nił zresztą niektórych historyków do mówienia                 
o „średniowiecznych precedensach nowożytnej 
kolonizacji”. Trzeba jednak ustalić, co się rozumie 
przez słowo „kolonizacja”. Jeśli powołać się na 
znakomite dzieło Paula Leroy‒Beaulieu, opubli-
kowane w 1874 roku, to pod uwagę należy wziąć 
trzy aspekty: kolonizacja jest przede wszystkim 
polityczną dominacją siły dokonującej kolonizacji 
i wprowadzającej system zniewolenia, przynoszą-
cy korzyści metropolii europejskiej, która wyzna-
cza spośród swoich obywateli lokalnych guberna-
torów, narzuca swoje prawa i swoją organizację 
sądownictwa. Jest ona następnie dominacją eko-
nomiczną, która bardzo często prowadzi do ode-
brania ziemi tym, którzy ją uprawiali albo posia-
dali, by ją w formie wielkich domen przydzielić 
kolonistom, stanowiącym mniejszość. Nadto, jej 
produkcja jest skierowana na zaspokojenie potrzeb 
metropolii, która stara się przejmować surowce                
i artykuły żywnościowe, wysyłać natomiast swoje 



produkty z dużą wartością dodaną. Jest to wresz-
cie dominacja kulturalna, poprzez którą państwo 
kolonizujące usiłuje narzucić swoją cywilizację, 
swój język, a czasem swoją religię. 
 Czy tej charakterystyce odpowiada zachodnia 
ekspansja na Wschód w okresie od XI do XV wie-
ku? Mówienie o ekspansji może wprowadzić w 
błąd. Można by bowiem domyślać się, że przez 
pięć wieków Zachód rozwijał się we wszystkich 
kierunkach i narzucił swoją dominację całemu 
znanemu światu. Otóż zupełnie słusznie anglosa-
ski mediewista Robert Barlett wskazał na tożsame 
elementy, ale także na rozbieżności między róż-
nymi objawami ekspansji chrześcijaństwa łaciń-
skiego: trwałe sukcesy na jednych frontach, po-
rażki na innych, a w najczęstszych przypadkach - 
kontynuacja tego, co było. W Syro‒Palestynie po 
szczęśliwych sukcesach krzyżowców, którzy w la-
tach 1098‒1102 utworzyli cztery państwa łaciń-
skie, w latach 1160‒1170 rozpoczął się odwrót             
i zakończył się utratą Akki w 1291 roku. Trochę 
trwalsze były zdobycze czwartej krucjaty: ponad 
dwa wieki istniało księstwo Morei, przez cztery              
i pół wieku Kreta należała do Wenecji. Projekty 
krucjat opracowane po 1291 roku pozostały tylko 
na papierze, natomiast zachodnie ekspedycje prze-
ciwko Osmanom nie przeszkodziły stopniowej 
turkizacji Bałkanów. Jeśli przyjrzeć się jakiemuś 
frontowi, to okaże się, że ekspansji nie kontynuo-



wano, że blokada lub regres albo ją przerywały, 
albo niweczyły. 
 Wskazywano na różne formy ekspansji militar-
nej. O ile jednak kolonizacja nowożytna wszystko 
zawdzięczała inicjatywom państw zaborczych,               
o tyle rola monarchii średniowiecznych w ekspan-
sji jest bardzo niejasna. Podboje dokonane w Sy-
ro‒Palestynie w końcu XI wieku były dziełem ar-
mii rycerskich prowadzonych przez łacińskich ba-
ronów, w większość: bardziej troszczących się               
o zbawienie duszy niż o zdobycze terytorialne. 
Oczywiście, od połowy XII wieku częściej wyru-
szali na te tereny władcy zachodni, ale ich wypra-
wy były efemeryczne; zadowalali się oni raczęj 
pomocą w odzyskaniu miast zdobytych przez 
Ajjubidów (trzecia krucjata), wzmocnieniem 
obrony państw łacińskich (Święty Ludwik). Naj-
mniejszy opór tubylców skłaniał ich do odjazdu: 
Ludwik VII i Konrad III wsiedli na statki po swo-
jej żałosnej klęsce pod Damaszkiem, a w XIII 
wieku Lusignanowie woleli zadbać o swoje dome-
ny na Cyprze niż o swoje interesy w Ziemi Świę-
tej. Dużo inicjatywy pozostawiano w ręku osia-
dłych tu kolonistów. Nawet jeśli rząd wenecki usi-
łował sprawować ścisłą kontrolę nad swoimi 
urzędnikami w Outremer, to powolność, z jaką 
przekazywano informacje, i długie podróże lądem 
i morzem ograniczały centralizację, która była ra-
czej teoretyczna niż praktyczna. 



 Militarna ekspansja skierowana do Outremer 
otwierała drogę chłopom rzemieślnikom, maryna-
rzom i śmiałkom, którzy na terytoriach podbitych 
szukali szczęścia. Osiedlenie się Franków w Syro‒
Palestynie, jakkolwiek nie miało tej rozpiętości, 
którą miała kolonizacja Europy Wschodniej, i za-
łożenie zachodnich faktorii we wschodniej części 
Morza Śródziemnego i na Morzu Czarnym pocią-
gnęły za sobą migracje na Lewant, logiczne na-
stępstwo ruchu inurbamento, przez który wielkie 
miasta włoskie zwiększały swoją powierzchnię 
kosztem swego wiejskiego zaplecza. Liczby, j akie 
można zebrać z rozmaitych źródeł, dają tylko 
ogólne pojęcie, ilu było osadników. Nigdy Łacin-
nicy osiedli na Wschodzie nie stanowili więcej niż 
10% ludności lokalnej. Nie można przypisać im 
chęci  zniszczenia  wszystkiego,  co  tu  zastali,  i  za-
stąpienia wszystkich, którzy poprzednio dzierżyli 
tu władzę. Starali się natomiast pozyskać sobie 
miejscowe elity i zachować dawne struktury, 
zwłaszcza w domenie fiskalnej. Całkowitym prze-
to nadużyciem jest widzenie w wyprawach krzy-
żowych, jak to czynią niektórzy żądni sensacji 
dziennikarze, początkowej fazy gigantycznej wal-
ki Krzyż: z Półksiężycem, która ma się ciągnąć do 
naszych dni. Jeśli nawet papiestwo aż do początku 
XIII wieku inicjowało każdą wyprawę krzyżową, 
to już na kierowanie nią nie miało żadnego wpły-
wu, jak dowodzą przykłady niepowodzeń Daim-
berta z Pizy, bezradność Innocentego III w przy-



padku skierowania czwartej krucjaty na Konstan-
tynopol, a później odwrót legata papieskiego Pe-
lagiusza w delcie Nilu. Krucjata była przedsię-
wzięciem zbyt poważnym, żeby kierowanie nią 
powierzać osobom duchownym. Poza tym Europa 
stopniowo przestała się nią interesować; jeśli mit 
krucjaty, tak drogi Alfonsowi Duprontowi, okazał 
się solidnie zakorzeniony w świadomości ludzi, to 
ich odpowiedzi na wiele apeli wzywających do 
udziału w niej były na początku drugiej połowy 
XIII wieku już raczej skromne. Z drugiej strony, 
jedynie pogranicze świata muzułmańskiego znala-
zło się w strefie ekspansji chrześcijańskiej w Sy-
ro‒Palestynie: kontrofensywa dżihadu wychodziła 
z Damaszku, Kairu lub Aleppo, natomiast kalif 
abbasydzki i środowiska bagdadzkie nie reagowa-
ły na ofensywę chrześcijańską, jeśli nie liczyć po-
twierdzenia zdobyczy Saladyna w Sahilu, ale już 
nie poza jego granicami. Dopiero od czasów eks-
pansji kolonialnej w XIX wieku intelektualiści 
arabscy dojrzeli w krucjatach, ograniczonych                
w czasie, heroiczną walkę dwóch wielkich religii 
monoteistycznych, co było dalekie od rzeczywi-
stego stanu rzeczy. Ekspansja łacińska w świecie 
bizantyńskim doprowadziła do trwałego rozczłon-
kowania cesarstwa, do osłabienia jego oporu prze-
ciwko napierającym Osmanom; walki z nimi uni-
kały morskie republiki włoskie, bardziej troszczą-
ce się o własne bezpośrednie interesy niż o ocale-



nie chrześcijańskiego cesarstwa; tym ułatwili Tur-
kom zajęcie Bałkanów. 
 Handlowa dominacja Włochów i Katalończy-
ków przedstawia sobą ważny aspekt gospodarczej 
ekspansji Zachodu. Ekspansji niewątpliwie zwią-
zanej z krucjatą ale wyprzedzającej ją o ponad 
wiek. Dzisiaj już udowodniono, że handel lewan-
tyński nie narodził się wraz ze zdobyciem przez 
Franków wybrzeża syryjskiego. Od XI wieku floty 
chrześcijańskie panowały na morzach, gdzie po-
woli zanikała obecność statków bizantyńskich              
i muzułmańskich. Dzięki nim kupcy zachodni 
ustanowili podwójną sieć handlową, jedną na mo-
rzach północnych z Hanzą która poczynając od 
Hamburga i Lubeki, rozciągała swoją hegemonię 
od Londynu po Nowogród, drugą na Morzu Śród-
ziemnym, poczynając od Wenecji, Genui i Barce-
lony, których kupcy prowadzili handel dwukie-
runkowy: pierwszy prowadził na Ruś i do Chin, 
drugi do Maghrebu, Półwyspu Pirenejskiego i na 
wybrzeża atlantyckie. Hegemonia ta wyrażała się 
nierównością wymiany, w której produkty prze-
tworzone były wymieniane na surówce i artykuły 
żywnościowe, i dyskusyjnymi narodzinami niedo-
rozwoju technicznego śródziemnomorza wschod-
niego, którego wyroby rzemieślnicze znajdowały 
skutecznych konkurentów z Zachodu. 
 Formy ekspansji religijnej i kulturalnej zmie-
niały się w zależności od tego, o jakim terytorium 
mowa. Wysiłki misjonarzy w świecie wschodnim 



nie przyniosły większych sukcesów. Poverello 
(Biedaczyna) z Asyżu został przyjęty w Egipcie 
jak nawiedzony i odesłany tam, skąd przybył. 
Frankowie wprowadzili w Ziemi Świętej łacińską 
organizację kościelną na bazie greckiej organiza-
cji terytorialnej, ale ta nie przeżyła upadku państw 
łacińskich. Na Cyprze i w Cesarstwie Łacińskim            
w Konstantynopolu powstał, obok Kościoła grec-
kiego, Kościół „kolonialny”, pod hegemonią Lusi-
gnanów i Wenecji. W krajach nadczarnomorskich 
i w Azji ekspansji chrześcijaństwa łacińskiego po-
stępowała w ślad za kupcami. Jean Richard                   
i Giorgio Fedalto zrekonstruowali historię misji               
i siedzib biskupich, które zakończyły żywot wraz 
z wycofaniem się stamtąd ludzi z Zachodu. Okres 
średniowiecza przetrwały tylko biskupstwa w fak-
toriach genueńskich i weneckich, na Chios, na 
Krecie i w kilku wspólnotach katolickich, funk-
cjonujących jeszcze dzisiaj na niektórych wyspach 
Morza Egejskiego. W całym wschodnim basenie 
Morza Śródziemnego i na wybrzeżach nadczarno-
morskich kościoły i ruiny zamków są świadec-
twem obecności średniowiecznych Łacinników. 
 Żyli tutaj obok siebie Łacinnicy, Grecy, Żydzi, 
Tatarzy i ludy bałkańskie. To długotrwałe współ-
życie na Cyprze, na Krecie, na Chios pociągnęło 
za sobą powolną orientalizację elit łacińskich, ma-
ło wspomaganych przez swe metropolie. Nato-
miast w łacińskich państwach na Wschodzie panu-
jąca mniejszość, którą tworzyli rycerze, duchowni 



i mieszczanie zachodni, stała w opozycji do będą-
cych w większości tubylców, obcych pod wzglę-
dem języka, kultury, struktury społecznej i religii, 
chociaż codzienne kontakty musiały zmusić Ła-
cinników do pewnych modyfikacji swego zacho-
wania, sposobu odżywiania się i higieny. Ekspan-
sja zachodnia pozostawiła głębokie ślady w dzie-
dzinie intelektualnej i artystycznej. Rozprzestrze-
nianie się łaciny, zakładanie szkół i skryptoriów, 
zaszczepienie w Ziemi Świętej architektury ro-
mańskiej - to skutki promieniowania zachodniego 
na tereny niedawno włączone do świata chrześci-
jańskiego Cystersi, premonstratensi i - w mniej-
szym rozmiarze - zakony żebracze przykryli „no-
wą Europę” białym płaszczem kościołów. Ale 
akulturacja, poza kilkoma tłumaczeniami, była 
ograniczona. Nauka arabska i myśl antyczna prze-
nikały do Europy Zachodniej raczej przez Półwy-
sep Pirenejski i Italię południową niż przez Zie-
mię Świętą w czasach dominacji łacińskiej. Po 
dramatycznym rozerwaniu chrześcijaństwa, spro-
wokowanym przez krucjaty, obecność Łacinników 
w Konstantynopolu przyczyniła się niewątpliwie 
do zapoznania się niektórych intelektualistów bi-
zantyńskich z tomizmem i ułatwiała pewnej ich 
grupie wyjazd z Konstantynopola na Zachód przed 
1453 rokiem i po nim. Można więc mówić o sil-
nym związku między rozpowszechnianiem za-
chodniego humanizmu a obecnością łacińską na 
Wschodzie. 



 Pytanie, jak ekspansja ta odbiła się na samej 
Europie Zachodniej, nie przyciągało należytej 
uwagi historyków, jakkolwiek powinno było. We 
włoskich republikach morskich, które bardzo sko-
rzystały na rozwoju handlu, w końcu średniowie-
cza przeciwstawiały się sobie dwa obozy; pierw-
szy, który można nazwać „kolonialnym”, był za 
utrzymaniem ścisłych związków ze wschodnimi 
faktoriami, co pociągało za sobą, ze względu na 
Turków, wielkie wydatki finansowe; drugi tworzy-
li ci, którzy bardzie; troszczyli się o sprawy wło-
skie i mniej skłonni byli wspierać Outremer. Na tę 
opozycję nałożyła się zrodzona z ekspansji silna 
rywalizacja, która doprowadziła do wojen kolo-
nialnych między Genuą a Pizą, a później między 
Genuą a Wenecją, do rozwoju genueńskiego i ka-
talońskiego piractwa i korsarstwa, do wahań co do 
zakresu i celowości podjęcia działań zmie-
rzających do ocalenia Bizancjum. Cała polityka 
kupieckich miast śródziemnomorskich była dyk-
towana troską o utrzymanie, a raczej o rozwój sta-
łych sieci handlowych. Chociaż Wenecji udało się 
doprowadzić do pewnej jednomyślności swoich 
obywateli, to już Genua i Barcelona zaznały wielu 
kryzysów, które przeciwstawiały sobie tych, któ-
rzy korzystali z ekspansji, oraz ziemską arystokra-
cję i miejską biedotę. 
 Czy ekspansja zachodnia w średniowieczu, ze 
swymi wojnami kolonialnymi, nierówną wymianą 
i wysiłkami misjonarzy, nie była wstępem do no-



wożytnej kolonizacji? Otóż dzielą je poważne 
różnice. W odniesieniu do średniowiecza nie moż-
na mówić o „koloniach”, co najwyżej o handlo-
wych faktoriach, których związki z metropolią nie 
były tego samego rodzaju co w epoce nowożytnej. 
Żadne przedsięwzięcie ekspansjonistyczne nie do-
prowadziło do politycznego uzależnienia jednej 
strefy od drugiej. Zrodzone z podboju Królestwo 
Jerozolimskie i księstwo Morei, były auto-
nomicznymi organizmami politycznymi, niezależ-
nymi od państw Europy Zachodniej. Prawda, że 
rozpowszechniały zachodnie modele organizacji 
społecznej, ale odbywało się to poza jakimkolwiek 
zewnętrznym kierownictwem politycznym. Wpro-
wadzane tu przywileje nadawane mieszkańcom 
miast, szkoły, międzynarodowe zakony, używanie 
łaciny - to wszystko prowadziło do pewnego ujed-
nolicenia kulturalnego, które jednakowoż znajdo-
wało odpór miejscowych, tubylczych społeczno-
ści, osiadłych na peryferiach Europy. 
 Mimo wszystko łacińskie chrześcijaństwo mia-
ło przed rokiem 1492 pewne doświadczenia              
w przedsięwzięciach kolonialnych, w kontaktach    
z ludami o odmiennej kulturze. Ta łacińska „kolo-
nizacja”, zakładająca dążenie do talassokracji                
i silnej dominacji gospodarczej, jest bliższa por-
tugalskiemu imperium z XVI wieku, przedsię-
wzięciu handlowemu, które nie było zaintereso-
wane prawdziwą okupacją terytoriów leżących              
w strefie jego wpływów, niż imperium hiszpań-



skiemu, a jeszcze bardziej dziewiętnastowiecznym 
imperiom kolonialnym. Łacinnicy na Wschodzie 
rozwinęli przede wszystkim przynoszącą im zyski 
gospodarkę, której podstawą było panowanie na 
morzu. 
 
 

 
 

 




